

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

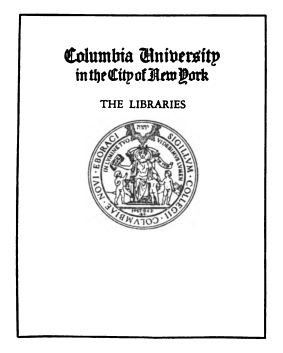
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







. . •

٠

ţ

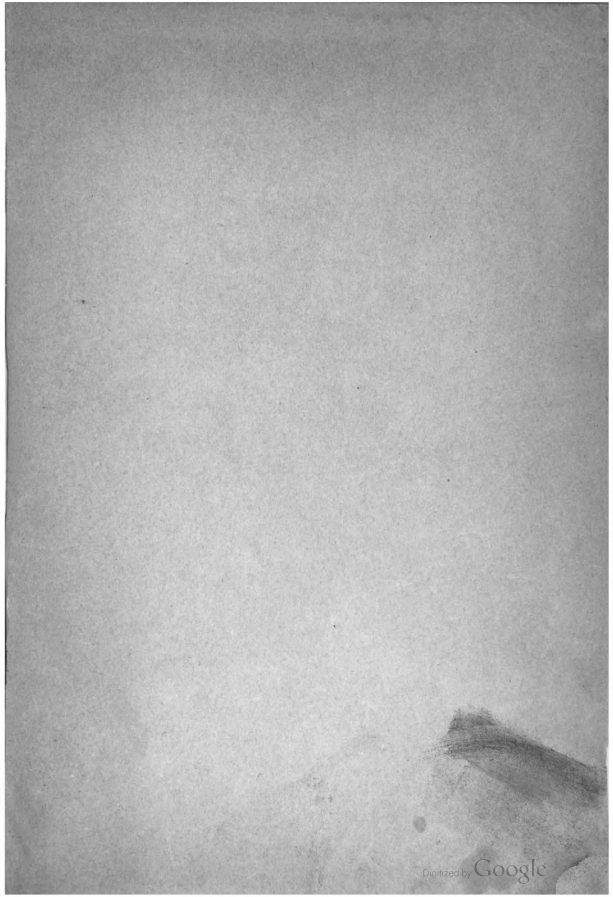
ł

+

.

.

٢



. .

# ИМПЕРАТОРЪ ЈЕВЪ УГ МУДРЫЙ

И

## ЕГО ЦАРСТВОВАНІЕ

ВЪ ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКОМЪ ОТНОШЕНИИ.

Изслѣдованіе Н. Попова.

MOCRBA. АТИПОГРАФІЯ А. И. СНЕГИРЕВОЙ. ОСТОЖЕНКА, САВВЛОВСКИЙ ПЕРВУЛОВЪ, СОВСТВЕННЫЙ ДОМЪ. 1892.



949,5 P814

V2148F

Печатать дозволяется. 1892 года, овт. 16. Ректоръ Московской Духовной Академін,

•

Архимандрить Антоний.



"Пора намъ знать судьбы нашей матери, "церкви восточной, и знать основательно и "многооторонно".

Преосв. Порфирій (Успенскій).

"Подобно тому, какъ живущій въ Фець или "въ Дели мусульманинъ обращается въ своихъ "ежедневныхъ молитвахъ лицомъ къ Меккъ,— "и вворъ историка будетъ постоянно обра-"щенъ къ Константинополю".

Гиббонь.

٠.

. .

#### СОДЕРЖАНІЕ.

Глава II. Второе низложение патріарха Фотія и временное заточеніе его въ монастырѣ. — Судъ надъ патріархомъ Фотіемъ и его другомъ Сантавариноиъ. — Ссылка обоихъ. — Причины низложенія патріарха Фотія. — Борьба партій въ Византіи. главный факторъ ся внутренней жизни. -- Происхожденіе партій игнатіань и фотиніань, ихъ отличительныя особенности и взаниныя отношенія. — Участіе византійскаго правительства и римскаго папы въ борьбъ означенныхъ партій.---Чего достигаль Левь низложениемь патріарха Фотія и возведеніемъ на патріаршій престолъ брата Стефана?— Послъднее время и кончина патріарха Фотія. — Почитаніе его въ греческой и русской церкви . . . . . . . . . . Стран.

 $I - L\gamma$ 

1- 22

23-52

- Глава III. Поставленіе Стефана въ патріарха. Отношеніе фотиніанъ, игнатіанъ и правителества къ новому патріарху. — Соборъ 887-го года въ Константинополъ. — Посланіе Стиліана, митрополита Неокесарійскаго, къ папъ Стефану. — Запросъ послъдияго, обращенный къ Стиліану. — Затруднительное положеніе партіи Стиліана. — Отвътъ его папъ (891). — Отправленіе посольства въ Римъ. — Посланіе Формоса къ Стиліану. — Пребываніе римскихъ легатовъ въ Константинополъ и достигну тые ими результаты. — Значеніе малолътняго патріарха въ церковномъ управленіи. — Смерть Стефана
- Глава IV. Поставленіе на патріаршество Антонія Кавлея. Его біографія и краткая характеристика. — Отношеніе къ Антонію строгихъ игнатіанъ. — Новое обращеніе митрополита Стиліана къ папѣ и отвѣтъ послѣдняго. — Примиреніе между восточною и западною церквами предъ смертью патріарха Антонія. — Взглядъ на его внутреннюю архипастырскую дѣятельность. — Кончина п. Антонія.
- Глава Ү. Николай Мистикъ. Избраніе его на патріаршій престолъ и краткая его характеристика. — Обзоръ патріаршества Николая до вънчанія императора Льва съ Зоей Карбонопсиной. — Придворныя интриги. — Брачный проэктъ царя Льва. — Мокіевскій инцидентъ. — Возстаніе Андроника. — Подозрёніе, что въ этомъ дълъ участвовалъ и Николай. — Связь Льва съ Зоей. — Рожденіе принца Константина. — Крещеніе принца. — Вънчаніе Льва съ Зоей
- Глава VI. Всеобщее смущеніе въ Византіи по поводу четвертаго брака Льва Мудраго. — Усиленныя просьбы предъ нимъ патріарха прекратить сожительство съ Зоей. — Упорство императора и отлученіе его отъ церкви. — Посольства къ папскому и натріаршимъ престоламъ по вопросу о четвертомъ бракъ императора. — Лицемърное подчиненіе

52-70

71- 89

90-108

Льва правиламъ церкви. — Новая перемъна въ поведеніи императора. — Отношеніе его къ патріарху и клиру. — Старанія Николая удержать въ единомысліи съ собою византійское духовенство. 109—125

Глава VII. Трапеза во дворцѣ въ день св. Трифона. -- Новая попытва царя вынудить у патріарха Николая признаніе дъйствительности четвертаго брака и разръшение отъ эпитимии. — Отказъ патріарха исполнить желаніе царя. — Временное заключеніе нъкоторыхъ митрополитовъ подъ стражу. --- Насильственное удаленіе патріарха изъ столицы. — Скорое освобождение заключенныхъ митрополи. товъ. — Совъщаніе съ ними царя о поведенія патріарха. — Отреченіє патріарха Николая отъ казедры — Избраніе на его м'всто синкелла Евзимія. — Его кратк я біографія и характеристика. — Уклоненіе Евониія отъ предлагаемаго ему патріаршества. — Прибытіе мъстоблюстителей отъ папы и другихъ патріарховъ. — Непріязненныя отношенія между ивстоблюстителями и патріархомъ Никодаемъ. - Соборъ 907-го года по повоау четвертаго брака царя. — Образъ дъйствій папскихъ мъстоблюстителей, направление и результатъ соборныхъ совъщаний. — Вступление Евенмія на патріаршую клеедру по настоянію царя в мъстоблюстителей. --Утверждение цапою Сергіемъ III соборныхъ постановленій о четвертомъ бракъ императора Льва . 126 - 152.

Глава VIII. Значеніе константинопольскаго собора 907-го года для церковной жизни въ Византіи — Николанты и евоимиты. — Борьба между ними. — Причины этой борьбы. — Отношеніе николантовъ и евоимитовъ къ фотиніанамъ и игнатіанамъ. — Стремленія николамтовъ и евоимитовъ; отношеніе тѣхъ и другихъ къ церковнымъ канонамъ. — Непродолжительность счастія евоимитовъ. — Разстройство церковной жизни въ правленіе Евоииія. — Возстановленіе патріарха Николая и низложеніе Евоимія

. . . Глава IX. Второе патріаршество Николая. -- Столкновеніе его съ епископами, преданными Евению.--- Низложеніе четырехъ митрополитовъ. — Судъ надъ Евоиијемъ въ Магнаврѣ и заточенје его въ ионастырв той 'Ауавой. — Отлучение отъ мъстъ евениитовъ. — Разръшение запрещенныхъ Евоиміемъ. — Намѣреніе патріарха Николая подвергнуть запрещенію первопрестольнаго Арееу. — Объяснение суроваго отношения Николая къ евенинтамъ. — Стремленіе патріарха къ миру съ послъдними, какъ общее направление его пастырской дъятельности. — Сношенія патріарха Николая съ папами. — Результаты заботливости патріарха объ успокоенім церкви. — Соборъ 920 г. и «Томъ единенія». — Примиреніе съ Римомъ. — Кончина патріарха Никодая (15 мая 925 года).---Слёды раскола при его преемникахъ. --- Недовольство многихъ епископовъ распоряженіемъ патріарха Поліевкта (956---970) о занесенія имени Евениія въ диптихи. — Соглашеніе николантовъ при патріархѣ евонинтовъ Сисинін Ħ II (996 - 999). . . . .

Глава Х. Законодательство императора Льва относительно церковной жизни. — Важивйшіе труды Македонской династіи по части законодательства вообще. — Василики и новеллы Льва Мудраго. — Преимущественное значеніе послёднихъ для церкви. — Характеристика церковно-законодательной дёятельности Льва. — Отступленіе отъ церковныхъ иравилъ. — Проведеніе въ жизнь началъ церковвости и христіанства вообще — главное назначеніе новеллъ императора Льва. — Отступленія отъ гражданскаго законодательства прежнихъ временъ, допущенныя въ этихъ новеллахъ. — Постановленія императора Льва Мудраго о бракъ, имъвіпія особенно важное значеніе для церковной жизни. — 152-168

168-192

•

|            | Судьба новеллъ императора Льва, касавшихся       |                 |
|------------|--------------------------------------------------|-----------------|
|            | церкви,                                          | 193-217         |
| Глава XI.  | Духовная письменность въ царствованіе импера-    |                 |
|            | тора Льва.— Левъ, какъ церковный писатель.—      |                 |
|            | Его проповъди и пъснопънія. — Николай Мистивъ    |                 |
|            | и нъкоторыя его письма, имъвшія непосредствен-   |                 |
|            | ное отношеніе къ изучаемому царствованію. —      |                 |
|            | Никита Пафјагонскій. — Составленныя имъ про-     |                 |
|            | повѣди и «Жизнь Игнатія». — Арееа, митропо-      |                 |
|            | литъ Кесаріе-Каппадокійскій, и его литератур-    |                 |
|            | ные труды. — Принадлежавшій Ареоъ сборникъ       |                 |
| •          | апологетическихъ произведеній II въка (Codex     |                 |
|            | Parisinus 451) и митнія новтійшихъ ученыхъ       |                 |
|            | объ этомъ сборникъ. — Значеніе царствованія      |                 |
|            | Льва Мудраго въ исторія духовной письменности.   |                 |
|            | -Замъчаніе о духовныхъ школахъ его времени.      | 218-255         |
| Глава XII. | Территоріальныя границы константинопольскаго     |                 |
|            | патріархата въ царствовавіе Аьва Мудраго. — Цер- |                 |
|            | ковное управленіе.—Положеніе духовенства —       |                 |
|            | Религіозно-нравственное состояні византійскаго   |                 |
|            | общества. — Монашество. — Нъсколько завлючи-     |                 |
|            | тельныхъ словъ о царствованія Льва Мудраго       |                 |
|            | въ церковно-историческомъ отношении              | 255 <b>—267</b> |
| Приложеніе | № 1. Слова Льва Мудраго.— Слово II. Во славу     | ,               |
| -          | святой отрасля, Божіей Матери, Приснодъвы,       |                 |
|            | изъ безплодныхъ чреслъ возведенной во Святое     |                 |
|            | Святыхъ. Слово III. Во славу Благовъщенія,       |                 |
|            | во гдаСв. Дъва получила счастливую, радостную    |                 |
|            | въсть и проклятіе было свято. Слово IX. На       |                 |
|            | прославление спасительнаго креста, чрезъ кото-   |                 |
|            | рый ны освободились отъ (слъдствій) паденія      |                 |
|            | прародителя. Слово XIII. Ръчь Льва царя, ми-     |                 |
|            | лостію Христа въчнаго Царя, во славу Сватаго     |                 |
|            | Духа, совозсъдящаго (Отцу и Сыну), Который,      |                 |
|            | нисходя по собственному Своему благоволенію,     |                 |
|            | доставляетъ людямъ усыновленіе                   | 268-295         |
| Приложеніе | № 2. Посланіе митр. Аревы къ Дамасскому эмиру.   | 296—304         |
|            |                                                  |                 |

\_\_\_\_

•

.

.

## ИМПЕРАТОРЪ ЛЕВЪ VI МУДРЫЙ

n

### ЕГО ЦАРСТВОВАНІЕ

ВЪ ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКОМЪ ОТНОШЕНИИ.

## 

,

τ.

### HELFELAT STRATE

.

Царствованіе византійскаго императора Льва VI Мудраго (886-911) представляетъ значительный интересъ для изслѣдователя судебъ византійсковосточной церкви. — При Львъ Мудромъ въ этой церкви возникли смятенія, подобныя темъ, какія только что пережила она, — въ разгаръ знаменитой борьбы игнатіанъ и фотиніанъ. Первое посягательство на миръ, которымъ стала было наслаждаться византійская церковь въ послѣдніе годы правленія Василія Македонянина (867—886), теперь, при его сынъ, сдълано было совнъ, ---со стороны безпокойнаго и властолюбиваго Рима, скоро забывшаго отпоръ, въ послѣдній разъ данный его притязаніямъ константинопольскимъ соборомъ 870года. Папа Стефанъ V (VI) въ 886 г. прислалъ императору Льву письмо, въ которомъ настаивалъ на удаленіи патріарха Фотія съ кабедры-во исполненіе опредълений константинопольскаго собора 869 г. За этимъ письмомъ явились и другія обстоятельства, неблагопріятныя для Фотія, и великій патріархъ былъ низверженъ. На его мъсто возведенъ былъ шестнадцатилътній Стефанъ, братъ императора Льва. Смуты, возникшія вслъдствіе этого въ константинопольской церкви, еще усилились, когда

императоръ сталъ добиваться признанія законности своего четвертаго брака, и когда ревностнаго защитника церковныхъ каноновъ, патріарха Николая смѣнилъ престарѣлый и слабый патріархъ Евеимій. Антиканонический бракъ императора Льва, при содъйствіи Рима, былъ утвержденъ, но распри между приверженцами обоихъ патріарховъ, ко вреду церкви, затянулись на несколько десятковъ летъ. Да и не однѣ эти распри могутъ интересовать церковнаго историка. Царствование Льва Мудраго любопытно еще по научно-литературному движенію, возбужденному этимъ императоромъ и отразившемуся, между црочимъ, на духовной письменности слъ дующей эпохи, а также-и по отношениямъ граж данской власти къ церкви; со стороны права (de jure) въ исторія этихъ Отношеній примѣчательны новеллы Льва, касавшіяся разныхъ проявленій перковной жизни. Продолжавшіяся и при Львъ сношения восточной церкви съ западною, столкновеніе іерархіи съ императорскимъ произволомъ (по брачному дѣлу), значительный подъемъ духовнаго просвъщенія и письменности, стремленія правительства оказывать свое воздъйстве на ходъ церковной жизни путемъ гражданскаго законодательствавсе это, очевидно, должно привлекать къ указанному царствованию серьезное внимание изслъдователей церковной исторіи. Однако до сихъ поръ царствование Льва Мудраго не было надлежащимъ образомъ изслѣдовано не только въ церковномъ, но даже и въ гражданскомъ отношении, какъ въ иностранной, такъ, конечно, и въ русской наукъ, Воспомнить этотъ пробълъ въ церковно-исторической литератур'в и пролить св'втъ на состояние византийской церкви непосредственно посл'в патриарха Фотія мы и беремся въ предлагаемомъ изсл'вдовании.

При исполнении своей работы мы, впрочемъ, не оставались совершенно безъ всякихъ ученыхъ пособій. Чтобы показать, въ какомъ отношении и на сколько эти пособія могли быть для насъ полезными, мы сдёлаемъ здёсь о нёкоторыхъ изъ нихъ краткія замѣчанія.

Изъ иностранныхъ сочиненій, посвященныхъ разработкъ церковной исторіи, прежде всего, мы имѣли подъ руками Baronii Annales ecclesiastici, t. XV (Lucae, 1744). За изучаемое нами время (886-911 г.) этотъ трудъ представляется лишь наиболёе полнымъ сводомъ сыраго матеріала, заимствованнаго изъ византійскихъ хроникъ, приложенія къ актамъ собора 869 года и писемъ патріарха Николая Мистика. Авторъ старался расположить свой матеріаль въ хронологическомъ порядкѣ, но это ему не всегда удавалось (напр., разсказъ о покушени на жизнь Льва въ церкви св. Мокія онъ пом'ящаетъ послъ замъчанія объ удаленіи патріарха Николая съ канедры). При томъ, летописи Баронія носять общій колорить католическаго произведенія: ревнивое ограждение интересовъ папы и почти безграничное порицание враговъ его мнимаго главенства. Такой характеръ писательства Баронія является особенно замётнымъ въ повъствовании его о патріархъ Фотіи и объ отношении римской церкви къ четвертому браку императора Льва Мудраго. Затёмъ просматривали мы труды Pichler'a-Geschichte der Trennung zwischen dem Orient und Occident von den ersten Anfangen zur Jungsten Gegenwart(B. I, Munchen, 1864)---- Hefele----Consiliengeschichte (B. IV, Freiburg im Breisgau, 1860). У Pichler'а за время Льва Мудраго мы находимъ на трехъ-четырехъ страницахъ опять только систематизацію повъствованій

1\*

византійскихъ хронистовъ, сдѣланную подъ руководствомъ того же Баронія; новаго не встрёчается здёсь ничего. А Hefele даеть намъ нѣкоторыя указанія на унію межлу римскою и византійскою церквами при патріархѣ Антоніи Кавлећ и небольшія замфчанія о соборћ 920-го года, когда былъ составленъ по поводу четвертаго брака Льва такъ называемый. "Томъ единенія". Изъ иностранныхъ пособій церковно-историческаго характора наиболье полезнымь для насъ оказался классический и грандіозный трудь Hergenröther'a-Photius, patriarch von Constantinopel (В. II-III. Regensburg, 1867). Въ изучени византийской церковной исторіи этотъ ученый далеко опередилъ здъсь своихъ предшественниковъ. "Photius" Hergenröther'a -- это можно сказать, послёднее слово католической науки по исторіи разділенія церквей. Изложеніе событій на основаніи близкаго знакомства съ первоисточниками, даже неизданными, широта взгляда на историческія явленія, поразительная эрудиція -- все это составляеть особенность названнаго труда и обязываетъ вчитываться въ него всякаго, кому приходится имъть дъло съ эпохой IX-X вв. Для насъ въ сочинении Hergenröther'a важны тв главы, въ которыхъ говорится о второмъ низложени патріарха Фотія, о сношеніяхъ между церквами относительно хиротоніи его преемниковъ и о патріаршествѣ Николая Мистика. Правда, эти сообщенія, въ виду ихъ односторонности (соответствующей задачѣ труда) и тенденціозности, доходящей иногда до недобросовъстности, нуждаются въ дополненіяхъ и исправленіяхъ. Hergenröther, напр., не совсёмъ основательно объясняетъ причины втораго низложенія патріарха Фотія, не дълаетъ никакихъ замъчаний о пастырскомъ служении патріарха Антонія (это не требовалось планомъ разсматриваемаго сочиненія) и слабо представляеть борьбу николаитовъ и евоимитовъ (главнымъ образомъ, по скудости извёстныхъ ему источниковъ) Но, во всякомъ случат "Photius" Hergenröther'a является для насъ самымъ богатымъ пособіемъ: Здъсь можно насчитать до 150 страницъ, непосредственно относящихся къ царствованию вмператора Льва Мудраго.

Изъ русскихъ сочиненій по византійской церковной исто-

ріи весьма близкое отношеніе къ вашему изслёдованію имветь прекрасная монографія г. Волкова "Николай Мистикъ, патріархъ константинопольскій", написанная подъ руковолствомъ Ал. В. Горскаго и напечатанная въ Прибавленіяхъ къ твореніямъ св. отецъ (1861 г. ч. ХХ). Она составлена по письмамъ самаго Николая, современныхъ ему папъ и по извъстіямъ хронистовъ и изложена живымъ языкомъ. Изображая пастырскую дъятельность Николая, авторъ разсказываеть о столкновении его съ императоромъ по поводу его четвертаго брака, о низвержении патріарха и возвращеніе его на каседру, приводить переписку его съ Симеономъ, царемъ Болгарскимъ, по политическимъ дѣламъ Византіи, съ римскими папами о незаконномъ бракѣ Льва и съ князьями Кавказа---о распространеніи христіанства въ ихъ владёніяхъ; свою статью авторъ заканчиваетъ сообщеніемъ о смерти Николая. Существеннымъ недостаткомъ этой монографіи является то, что патріаршество Николая изображается въ ней безъ всякой связи съ исторіей прежнихъ партій-игнатіанъ и фотиніанъ. взаимная борьба которыхъ отразилась и на судьбѣ названнаго первосвятителя; жаль также, что нъть здъсь и никакихъ замѣчаній о литературныхъ достоинствахъ писемъ Николая Мистика. Къ счастію, главный недостатокъ монографіи г. Волкова до нѣкоторой степени восполняется въ сочинении івромонаха (теперь митрополита) Герасима Яреда "Отзывы о св. Фотіи, патріархь константинопольскомъ его современниковъ въ связи съ историей политическихъ партій византійской имперіи" (Христ. Чт. за 1872—1873 г.). Приступая къ разбору этихъ отзывовъ о патріархѣ Фотіи, о. Герасимъ объясняетъ ходъ политической и церковной жизни въ Византіи борьбою двухъ діаметрально противоположныхъ общественныхъ нартій-консерваторовъ и прогрессистовъ. Сначала эта борьба сказывалась въ антагонизмъ зеленыхъ и голубыхъ въ циркв, затемъ проявилась во взаимныхъ отношеніяхъ иконоборцевъ и иконопочитателей,---потомъ въ судьбъ патріарховъ Игнатія и Фотія и приверженцевъ каждаго изъ нихъ. Хотя авторъ и не доходитъ до времени подлежащаго нашему обзору, онъ однако даетъ

٣

намъ возможность заключить, что нѣкоторыя церковныя событія въ царствованіе императора Льва Мудраго были прямыми послёдствіями взаимной борьбы сторонниковъ патріарховъ Игнатія и Фотія. Въ своемъ изслѣдованіи мы воспользуемся сужденіями о. Герасима Яреда, главнымъ образомъ, при объяснении причинъ втораго изгнания патріарха Фотія и провсхожденія церковно-общественныхъ партій, враждовавшихъ между собою по поводу четвертаго брака императора.-Постоянно были еще у насъ подъ руками труды по византійской церковной исторіи профессора А. П. Лебедева. Въ одномъ изъ нихъ, --- въ "Очеркахъ внутренней исторіи византійской восточной церкви въ ІХ, Х и ХІ въкахз" (М. 1878) этимъ историкомъ ясно, систематически излагается и исправллется все, что выработано западной начкой относительно этой знаменательной эпохи церковной жизни, мало извъстной у насъ, на Руси. Въ своихъ "Очеркахъ" почтенный профессоръ представляетъ взаимныя отношенія государства и церкви въ Византіи, изображаетъ печальныя іерархическія смуты и характеризуетъ состояніе духовнаго просвѣщенія и литературы за избранный періодъ. О царствовании императора Льва Мудраго здёсь говорится сравнительно немного (преимущественно на стр. 33-39, 137-142). Поставивъ себъ задачей дать только очерки (стр. 8) внутренней исторіи византійско-восточной церкви и притомъ за столь продолжительное время, авторъ, разумъется, и не могъ вдаваться въ болёе подробный обзоръ царствованія Льва съ церковно-исторической точки зренія. Однако, и при краткомъ изложении обстоятельствъ въ царствование Льва, этотъ трудъ Ал. П. Лебедева былъ полезенъ намъ для ознакомленія съ общимъ ходомъ церковно-исторической жизни въ Византіи. Въ другомъ произведеніи этого же автора—, Исторія константинопольских соборово IX в." (861-886 г. М. 1888) -- обстоятельно изображается борьба патріарховъ Игналія и Фотія в отношенія ихъ сторонниковъ между собою (подробнѣе, чѣмъ въ "Очеркахъ"). Этимъ сочиненіемъ, единственнымъ въ иностранной и русской исторической литературь, мы воспользуемся въ началъ своего изсявдованія, когда станемъ выяснять причины втораго низ-

ложенія цатріарха Фотія. Третье сочиненіе нашего профессора, имѣющее нѣкоторое отношеніе ко времени Льва Мудраго, —, Римская и византийская церкви въ ихъ взаимныхъ отношенияхь и спорахъ въ IX, X и XI въкахъ" (М. 1875) — составлено на основании переписки (стр. 2) между римскими папами и представителями духовной и свётской власти въ Византіи. Хотя въ книгъ опущены нъкоторые факты изъ отношеній между обѣими церквами за изучаемое нами время (нѣтъ, напр., упоминанія о перепискѣ паны Стефана V и его преемниковъ со Стиліаномъ Мапою о хиротоніи патріарха Стефана и др.), она однако будетъ полезной намъ, когда мы обратимся къ участію папъ въ ръшени водроса о четвертомъ бракъ императора Льва.---Этимъ трудамъ Ал. П. Лебедева мы обязаны своими первыми шагами въ работъ, когда только что начинали оріентироваться въ массѣ бывшаго у насъ историческаго матеріала; опытными же и просв'ященными личными указаніями высокочтимаго профессора мы пользовались во все время своихъ занятій предлагаемымъ изслёдованіемъ.

Такъ какъ дерковная жизнь въ Византіи близко соприкасалась съ государственной, мы для лучшаго уясненія себъ первой штудировали и курсы гражданской исторія этой имперіц. Между ними по полнотъ свъдъній о царствованіи императора Льва первое мъсто, по справедивости, занимаетъ Histoire du Bas - Empire, — par Lebeau. Т. XIII (Paris, 1832). Этому дарствованию посвящается здесь до 50 страницъ. Но обиліе хронологическихъ и фактическихъ промаховъ, вообще, --- недостатокъ критическаго отношенія къ источинкамъ составляютъ сдабую сторону названчаго труда. При своей наклонности къ вымысламъ н картинности Lobean, съ развязностью француза, не рѣдко даеть такое освёщеніе фактамъ, какое позволительно только романистамъ (щы, нивемъ въ виду его разсказъ о перенесенія Львомь твла императора Михаида III, характеристику Зон Карбонопсины и отзывъ о пастырской деятельности патріарха Стефана). Въ трудахъ другихъ изслёдователей византійской пражданской исторів—напр., Гиббона ("Исторія упадка и разрушение римской империи", т. V-VI, въ пер.

Невѣдомскаго), Финлея (History of the Byzantin and Greck empires. London 1854, t. I, p. 306-315), Ilaπαρριτοπικο (Ιστορία του Έλληνιχου έθνου άπο των άρχαιωτάτων χρόνων μέχρι των χαθ ήμας. Έχδιδ. ύπο Άνέστη Κονσταντινίδου, Τόμος ΙΥ. Εχδοσις δευτέρα. Έν Άθήναις, 1887 Βιβλίον ενδέχατον. Махедония династейа. Σ. 64, 87-88)-касательно царствованія Льва лишь въ сокращенія приводится пов'єствованіе Lebeau. Только Gfrörer въ своей Byzantinische Geschichte, B. II (Graz, 1874, S. 162-170), обнаружнваеть попытку отстать отъ шаблоннаго представления этого царствованія (онъ, напр., не доходять до крайности въ порицаніяхъ патріарха Фотія и не оказываеть дов'врія новеденію папъ того времени), но, къ сожаленію, и онъ уделяетъ ему весьма не много вняманія, замёняя иногда изучение первоисточниковъ собственными предположениями.

По нѣкоторымъ отдѣламъ и частнымъ сторонамъ своегоизсл'ядованія мы им'вли пособія, которыя одинаково касаются церковной и гражданской исторіи за время имнераратора Льва Мудраго. Такъ, для восполненія сведеній, получаемыхъ изъ первоисточниковъ, мы должны были познакомиться съ топографіей Константинополя, его окрестностей и съ расположениемъ главнъйшихъ его зданий: и здъсь большую помощь оказали намъ трудъ Дюканжа - Constantinopolis christiana (L. IV, Parisiis, 1680), Bandypu-Imperium orientale sive antiquitates Constantinopolitanae (t. II, Parisiis, 1711), Kondanosa — Ilaмятники и церкви Константинополя. (Труды VI археол. събзда, т. III, Одесса, 1887 г.) и др. Въ хронологіи мы будемъ руководиться сочинениями *Крупа* — Chronologie Byzantier (S. Petersburg, 1810), Mypamma-Essai de chronographie byzantine pour Servir a l'examen des afinales du Bas-Empire et particulierement des. chronographes Slavons de 395 ± 1057. (S.-Petersboarg. 1855) и поправками къ этимъ обочить сочинениямъ, сдёланными въ комментаріяхъ De-Boor на "Жизнь Весения" (о. комментаріяхъ и о "Жизня Евеннія скажемъ ниже). При обозрбнія же законодательной двятельности императора Льва

въ отношении церкве мы станемъ иногда обращаться къ довольно извёстному сочинению Zhishman'a—Das Eherecht der Orientalitchen Kirche, Wien, 1864, — а также къ сочинению Beck'a — De novellis Leonis earumque usu et auctoritate (Hallae, 1779)—и приложеннымъ къ нему дополнениямъ Zepernick'a (Mantissa commentationum...). Въ сочиненияхъ обоихъ послёдняхъ, — теперь уже забытыхъ юристовъ, даются краткия біографическия свёдёния е Львё Мудромъ и его законодательствѣ, доназывается, въ частности, что онъ отнюдь не искажалъ (какъ думалъ, напр., Куяцій), а исправлялъ законы Юстиміана и, наконецъ, опредѣляется значения Василикъ и невеллъ Льва для законодательства романо-германскихъ народовъ. — Для насъ интересны замѣчанія обоихъ авторовъ по новоду нѣкоторыхъ отдѣльныхъ новеллъ императора, имѣвшихъ отношеніе къ церковной жизни.

- Вотъ почти в всё пособія, которыми располагаемъ мы въ своей работё <sup>1</sup>). Близкое знакомство съ ними показываетъ намъ, что сообщаемыя въ нихъ сяёдёна о царствованіи императора Льва Мудраго весьма неполны, отрывочны и не рёдко-даже тенденціозны. Поэтому, мы, разумѣется, и не можемъ много полагаться на нихъ, а должны справляться съ нервоисточниками и почти исключительно на нихъ утверждать свое изслёдованіе.

Но какіе же могуть быть у насъ первоисточника? Намъ нужно опредёлить ихъ, выяснить взаимное отношеніе между ними и составить себё понятіе о сравнительномъ достоинствё заключающихся въ няхъ данныхъ. Только по выполненіи этого условія мы получимъ везможность идти въ своей работё сознательно, а не наобумъ, только при критическомъ отношеніи къ источникамъ наше изслёдованіе будетъ имѣть нѣкоторую научную цённость. Къ анализу своихъ источниковъ сейчасъ мы и переходимъ.

<sup>1</sup>) Случайно справлялись им и со плогими намии сочинскиями, въ иоторыхъ даются тъ или другия объдъния насательно изучаснаго царствования. Но тапъ какъ эти сочинския имъли для насъ сравнительно небольшое значение, мы здъсь не упоминаемъ о нихъ и только цитируемъ ихъ въ самомъ изслъдовании. Самымъ обычнымъ источникомъ по византійской гражданской и церковной исторіи являются византійскія хроники, представляющія изложенія событій, по большей части, отъ сотворенія міра. На основаніи собственнаго изученія хроникъ (именно, тѣхъ мѣстъ въ нихъ, въ которыхъ говорится о царствованіи Льва Мудраго) и при помощи новѣшаго руководства по византійской хронографіи — Byzantinische Studien von Ferdinand Hirsch (Leipzig, 1876) мы и сдѣлаемъ замѣчанія объ указанномъ источникѣ. О царствованіи императора Льва Мудраго намъ даютъ свѣдѣнія:

в) Первое продолжение (съ 842 по 948 г.) хроники Геория Амартола, извёстное въ нёсколькихъ переработкахъ по рукописямъ Мюнхенской, Московской (Синодальной) и Парижской библіотекъ 1) и изданное въ послёдній разъ Муральтомъ вмёстё со всей хроникой Георгія (Хооуіхо́у су́уτομον έχ διαφόρων χρονογράφων τε χαι εξηγηττών συλλεγέν χαί συντεθέν ύπο Γεοργίου Αμαρτωλού μοναχού, СШБ., Ученыя Записки II отделенія императ. Академіи Наукъ, 1861 г. кн. VI). Составителемъ этого продолжения былъ нѣкій Логоееть, жавшій, кажется, во время Никифора Фоки (963-969)<sup>2</sup>). Кто былъ онъ, неизвестно. Изъ его труда видно только, что онъ сочувствовалъ патріарху Фотію и его другу Сантаварину <sup>8</sup>) и не особенно благесклонно относился въ императору Василію Македонянину 4) и сыну его Льву; ни однимъ добрымъ словомъ не обмолвился хронистъ. въ пользу послёдняго. Однако, въ большянстве случаевъ за изучаемое нами время Логоссть-сдинственно достовърный повъствователь, особенно относительно придворной и политической жизни въ Византін за описываемый имъ пе-

<sup>3</sup>) Однако, не умън подлежащимъ образомъ объяснить ибкоторыхъ обстоятельствъ живни Фотія и Сантаварина, Логосотъ излагаетъ эти обстоятельства по слухамъ, пущеннымъ врагами названныхъ лицъ. Василеја Василејоυ, с. 21; вас. Лезутос, с. 5.

4) Hirsch, S. 69, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hirch, S. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., S. 52-53.

ріодъ. Къ сожалёнію, о церковныхъ событіяхъ онъ сообщаеть сравнительно кратко<sup>1</sup>). За время Льва онъ говорить о рукоположенін патріарха Стефана, о судѣ надъ патріархомъ Фотіемъ и Сантавариномъ, о пожарѣ при церкви св. Өомы, о смерти Стефана и поставлении на его мъсто Антонія, о женитьбѣ императора на Зоф Заутцѣ, о смерти Антонія и возведеніи на патріаршую каведру Николая Мистика, о построении церквей во имя Өеофана и Лазаря, о случаѣ съ царемъ въ храмѣ св. Мокія, о четвертомъ бракѣ царя, объ изгнании патріарха Николая, о возведении на его мѣсто Евеимія и о построеніи Носійской обители. Но Логоееть не передаеть никакихъ свъдъній ни о сношении между римскою и византійскою церквами касательно посвященія патріарха Стефана, ни о пастырской двятельности патріарховъ, занимавшихъ Константинопольскую каеедру при императорѣ Львѣ, ни о законодательствѣ послѣдняго относительно церковной жизни. О всемъ этомъ и о многомъ другомъ мы должны будемъ узнавать отъ прочихъ повъствователей.

б) Хроника Льва Грамматика (Ле́очтос, Граµµатіхой хрочоурафеіа), въ послѣдній разъ изданная Беккеромъ (Corриз scriptorum historiae Byzantinae, editio Niebuhrii, 1842, Т. 46), но по отзыву Hirsch'a, довольно неисправно и неполно<sup>2</sup>) О Львѣ Грамматикѣ мы опять не знаемъ почти ничего, кромѣ того, что онъ "совершилъ" свою хронику въ 1013 (6525) г. <sup>3</sup>) А что касается послѣдней, то она далеко не самостоятельна. По крайней мѣрѣ, вторая часть хроники, обнамающая время отъ императора Льва Армянина до Романа I, представляетъ лишь воспроизведеніе (по Московскому и Парижскому тексту) труда Георгія Амартола и его продолжателей <sup>4</sup>). Къ повѣствованію этихъ своихъ предшественниковъ самъ Левъ Грамматикъ прибавляетъ немного; поэтому, и указанная часть его произведенія не имѣетъ

- <sup>1</sup>) Hirsch, S. 69.
- <sup>2</sup>) Ibid., S. 89.
- <sup>8</sup>) Ibid. S. 90.
- 4) Ibid. S. 92-100.



важнаго историческаго значенія. Въ частности, за время Льва Мудраго мы находимъ здёсь только буквальную выниску изъ сочиненія Логоеета съ незначительными отступленіями отъ оригинала<sup>1</sup>).

в) Хроника Іомла (Істії х хротографсіа, Согриз scriptorum hist. Byzant. Bonnae, t. 29), извістнаго только по имени. — Доведенная (отъ Адама) до разграбленія Константинополя въ 1204 г., она состоитъ (безъ преувеличенія) лишь въ указаніи именъ и времени отдільныхъ правителей. — Повторяя въ общемъ повіствованіе Георгія Амартола и его продолжателей, Іоилъ, съ своей стороны нрисоединяетъ къ этому весьма небольшія замічанія о личныхъ отношеніяхъ императоровъ и ділахъ церковныхъ<sup>3</sup>); царствованіе Льва Мудраго при этомъ, разуміется, не составляетъ исключенія. За время Льва въ хроникѣ Іоила (Вопшае, р. 55—56) дается только простой перечень церковныхъ событій и обстоятельствъ изъ личной жизни императора.

г) Хроника Генезія (Гечезіси βасилсіан, Corpus scriptorum hist. Biz. Bonnae, t. 22), обнимающая время отъ Льва Армянина до Василія Македонянина включительно (813—886) и составленная по наказу внука послёдняго — императора Константина VII Порфироннита. —Составитель этой хроники, Іосифъ Генезій, былъ сыномъ иконоборчествовавшаго сановника Константина (при Михаилё III) и принадлежалъ къ кружку литераторовъ и ученыхъ, группировавшихся около Константина Порфирогеннита<sup>8</sup>). Но, по видимому, онъ засталъ еще и императора Василія, царствованіе котораго изображаетъ лишь съ хорошихъ сторонъ. Въ своемъ повъствованія Генезій пользовался свидѣтельствами современниковъ, ходячими слухами, а также—в нѣкоторыми письменными источниками: хроникой Георгія Амартола, біогра-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр., пропущены двѣ фразы Логовета о патриціанствѣ Самоны и объ устройствѣ пріюта для старцевъ въ Кифи, или упомянутъ патріархъ Стефанъ вмѣсто Антонія. — Bon., р. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hirsch, S. 109-113.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., S. 121.

фіями патріарховъ Никифора и Игнатія и, можеть быть, еще какими-либо документами <sup>1</sup>). Отъ разнообразія матеріала, бывшаго подъ руками у Генезія, и его хроника не вездѣ одинакова по достоинству. Меканически спаивая овѣдѣнія, получаемыя изъ различныхъ источниновъ, названный хронистъ не обнаруживаетъ при этомъ не только критическаго таланта, но даже и простаго безпристрастія: онъ тенденціозенъ (въ интересахъ Македонской династіи)<sup>2</sup>). Поэтому, въ отнонюніи къ нему мы должны быть осторожны. Впрочемъ, для насъ Генезій можетъ быть интереснымъ немного, лишь въ разсказѣ о семействѣ Василія Македонанина.

д) Продолжение хроники Өеофана (хроvографейа сигураφείσα έχ προστάγματος Κονσταντίνου του φιλοχρίστου χαί πορφυρογεννήτου δεσπότου...., ἀρχομένη ὅπου ἕληξε Θεο-φάνης.... ἀπὸ τῆς βασιλείας Λέοντος τοῦ Ἀρμενίου, Corpus Scriptorum hist. Byz. Bonnae, t. 33)--- неизвъстныхъ составителей. Первая редакція этого "продолженія" до насъ не дошла, а извёстная (кромё второй части шестой, послёдней книги) явилась около времени Никифора Фоки (963 969). <sup>3</sup>). Въ основани первыхъ четырехъ книгъ "продолженія" лежить хроника Генезія, нікоторыя сочиненія Константина VII (біографія императора Басилія, два письма къ сыну Роману: "De administrando imperii" и Appendix въ I книгѣ "De ceremoniis"), исторія Θеогноста (?), сказаніе Еводія о судьбѣ мучениковъ Аморіонскихъ и еще кое-какія произведенія. Двѣ же остальныя книги "продолженія" составлены при помощи другихъ не вполнѣ опредѣленныхъ источниковъ, письменныхъ и устныхъ <sup>4</sup>). — При составленіи пятой книги-о Василіи Македонянинъ, ..., продолжатель", очевидно, пользовался матеріаломъ, доставляемымъ самимъ императоромъ Константиномъ VII, и сильно

- <sup>1</sup>) Hirsch, S. 116-171.
- <sup>2</sup>) Ibid., S. 172.
- <sup>3</sup>) Ibid., S. 180.
- 4) Ibid., S. 224.



заботился о томъ, чтобы представить правленіе его дёда въ свѣтлыхъ чертахъ. Преслѣдуя эту цѣль, онъ считалъ нужнымъ даже получше отозваться о патріархѣ Фотіи, именно за послъднее время его жизни, и этимъ разсчитывалъ, повидимому, стушевать незаконность, по мнѣнію нѣ. которыхъ, его втораго патріаршества при Василіи. Совершенно въ иномъ духѣ написана шестая книга "продолженія". По крайней мёрё, интересующая насъ первая часть этой книги-отъ Льва Мудраго до половины царствованія Констинтина VII — весьма неблагопріятна для Македонской династіи и имъетъ большое сходство съ менье краткой (Ватиканской) редакціей продолженія хроники Георгія Амартола, хотя иногда и расходится съ ней 1). Авторъ этой части шестой книги продолженія Өеофана, напр., искажаетъ разсказъ Логоеета объ интригахъ Сантаварина, пропускаеть замъчаніе о довъріи Льва къ Стиліану Заутцъ, прибавляеть кое-что къ разсказу Логовета о смерти императора Василія, объ отношеніи императора Льва къ Константину Дукъ и въ нъкоторыхъ случаяхъ сближается въ повъствовании со Львомъ Грамматикомъ<sup>2</sup>). Но при всемъ этомъ разсматриваемое "продолжение" въ началѣ шестой книги и, въ частности, въ главе о царствовании Льва Мудраго, въ общемъ, скорѣе подходитъ къ труду Логоеета, чѣмъ Льва Грамматика: Самостоятельнаго же историческаго значенія указанная часть продолженія хроники Өеофана во всякомъ случав не имвотъ.

е) Хроника Симеона Манистра (Уоцейу цауістроо хай лоуодєтою хроуоурафеїа, Corpus script. historiae Byz. Bonnae, t. 33.), изображающая византійскую исторію со времени Льва Армянина до Ромава II (813—959).—О личности хрониста нельзя дать опредѣлевныхъ свѣдѣвій, но, по мнѣвію Hirsch'a онъ не тождественъ<sup>3</sup>) ни съ Симеономъ протасикри-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hirsch, S. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. ихъ показанія о смерти предшественника патріарха Николая. Leo Gramm., p. 273. Theoph. Continuat., p. 364.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hirsch, S. 308-312.

томъ, ни съ Симеономъ Метафрастомъ, современниками Льва Мудраго <sup>1</sup>). При составлении своего труда названный авторъ пользовался повъствованіемъ Георгія Амартола, Логоеста и продолженіемъ хроники Өсофана (въ редакція отъ времени Никифора Фоки). Замъчательно, при этомъ, что съ 863 г. Симонъ Магистръ польвуется самынъ оригиналомъ перваго продолженія хроники Георгія<sup>2</sup>), хотя, въ свою очередь, подвергаеть "продолжение" извёстнаго рода передёлкё <sup>8</sup>). Затёмъ, Симеонъ имёлъ подъ руками хронику Генезія и біографію Игнатія, составленную Никатой, изъ которой, между прочимъ, взятъ легендарный разсказъ о томъ, какъ патріархъ Фотій снова вошель въ дов'єріе императора Василія (за объясненіе подложной родословной) 4). Всёми указанными трудами Симеонъ, однако, распоряжался довольно свободно. Повествуя о царствования Льва Мудраго онъ. напр., сокращаетъ обычный у хронистовъ разсказъ о второмъ низложении Фотія, --- о погибели рода Заутцы, положительно пропускаетъ сообщение другихъ хронистовъ о допросѣ Фотія и Сантаварина во дворцѣ, объ отсутствіи Самона въ церкви св. Мокія во время изв'естнаго покушенія на жизнь царя, не указываеть. что патріархъ Николай удаленъ былъ въ заточение 1-го февраля, не упоминаетъ даже имени этого патріарха, когда говорить объ изменть Андроника, и т. д. За то, какъ бы въ восполнение пропущеннаго, Симеонъ Магистръ даетъ въ своей лѣтописи и кое-что новое сравнительно съ прочими хронистами. Только онъ говорить, наприм., о крещении Стефана (брата Льва) Фотіемъ, въ самыхъ черныхъ краскахъ изображаетъ прошлое

- <sup>3</sup>) Hirsch, S. 317. 318. 321.
- <sup>4</sup>) Ibid, .S. 324. 331.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Симеона Метафраста проф. Васильевскій, впрочемъ, склоненъ относить ко времени Константина VII (Журналъ Минист. Народи. Просвёщ., 1880 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>; Отсюда заимствоваль Симеонъ Магистръ почти весь разсказъ о царствованія Льва Мудраго (только въ 25-й, а отчастя — въ 13-й и 14-ой главахъ онъ дёлаетъ отступленія отъ Логоеета).

Сантаварина, свидѣтельствуеть о благочестивой (!) жизни императора Дьва, упоминаеть о ностроеніи храма св. Зон и Мокія, сообщаеть, что Евенмій по божественному откровенію призналь дѣйствительнымъ четвертый бракь императора и проч. и проч. Откуда взяты эти дополненія, — неизвѣстно; но всѣ они носять явно анекдотическій характеръ '). Выдающуюся особенщость хроники Сямеона Магистра составляеть еще обиліе хронологическихъ дать (особенно за IX—X вв.); однако эти даты весьма ненадежны<sup>2</sup>).

ж) Хроника Іоанна Скилицы (Σύνοψις історію́ соуурафеїса пара Іша́ννоυ хопропада́тов хад це́уа́дов дровууаріов ті́с зі́удас тої Σкодітсу, latin. Venetiis, 1570), излагающая событія со времени Михаила I до Никифора Вотаніата включительно (911—1081). Не она извѣстна лишь въ редакціи Кедрина. Составитель хроники жилъ въ ХІ в. и занималъ почетную придворную должность. Въ своемъ трудѣ онъ пользовался уже извѣстными намъ источниками и, въ частности, для исторіи Льва Мудраго и брата его Александра имѣлъ подъ руками продолженіе хроники Өеофана. Отсутствіе критики, фабулезность—главное свойство компиляціи Скилицы <sup>8</sup>).

3) Хроника Геория Кеорина (Σύνοφις ίστοριών ἀπὸ πίσεως κάσμου καί μέχρι τῆς βασιλείας Ίσαακίου τοῦ Κομνῆνου, συλλεγεῖσα παρὰ κυροῦ Γεωργίου τοῦ Κεδρηνοῦ ἐκ διαφόρων βιβλίων, Corp. scrip. hist. Byz. Bohnae, t. 35), отъ сотворенія міра до времени Исаака Комнина. Ея составитель жилъ не ранѣе XII-го вѣка, но о немъ ничего неизвѣстно. Пользуясь трудами своихъ предшественниковъ, Кедринъ съ 811 по 1057 г., между прочимъ, буквально списываетъ съ хроники Скилицы, выпуская лишь тѣ ея мѣста, которыя самъ считалъ невѣроятными или почемулибо неудобными. Оказываясь за изучаемое нами время цо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Между ними безснорно неправильно показаніе, что принца Стефана крестиль Фотій.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hirsch, S. 348-352.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., S. 356-374.

чти плагіатомъ, хроника Кедрина, разумѣется, имѣетъ для насъ значеніе. главнымъ образомъ, потому, что знакомитъ насъ съ произведеніемъ Скилицы<sup>1</sup>). Сравнительно съ продолженіемъ хроники Өеофана, котораго держался Скилица, у Кедрина мы впервые встрѣчаемъ объясненіе ранняго коронованія дѣтей императора Василія, замѣчанія о неспособности Льва къ управленію, о кроткомъ отношеніи императрицы Өеофано къ невѣрности супруга и нѣсколько хронологическихъ и топографическихъ указаній (наприм., въ разсказѣ о паденіи Самоны и пораженіи Гимерія подъ Самосомъ). Но существенно новаго Кедринъ намъ не даетъ ничего.

и) Исторія Іоанна Зонары (єпітоці історій сиддеўсіса χαί συγγραφείσα παρά Ίωάννου μοναγού Ζοναρά του γεγονότος μεγάλου δρουγγαρίου της βίγλας πρωτασηχρήτ. Migne, Patrologiae cursus completus, t. 135). — Авторъ жилъ въ половинѣ XII-го вѣка и прежде былъ сановникомъ при дворѣ Алексѣя I Комнина, а потомъ постригся въ монахи. Будучи уже монахомъ, онъ по просьбѣ друзей и написалъ свою исторію, начиная съ сотворенія міра. Вся она состоитъ изъ 18 книгъ; но только шесть послъднихъ изъ нихъ посвящены Византіи, со времени Константина Великаго до Алексвя Компина включительно<sup>2</sup>). Въ XII-XV книгахъ (до Варды) историкъ руководился, главнымъ образомъ, продолженіемъ хроники Өеофана. Въ слёдующей же XVI книгв, которая именно и интересна для насъ, Зонара, повѣствуя о времени Василія Македонянина, пользовался сочиненіями Логоеета и отчасти Скилицы (у него взять разсказь о вліяніи Сантаварина на императора Василія, о женитьбъ Льва Мудраго, о паденіи отца его съ лошади на охотѣ); а въ главѣ о правленіи Льва Мудраго онъ дѣласть большія выписки преимущественно изъ хроники послёдняго з). Такъ, по хроникъ Кедрина-Скилицы разсказываетъ Зонара

IVII



2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hirsch, S. 374-375.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., S. 377-378.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., S. 390-391.

о военныхъ дъйствіяхъ византійцевъ противъ болгаръ, о подозрвни многихъ, что императоръ Александръ былъ виновникомъ нѣкоторыхъ заговоровъ противъ брата, приводитъ предсмертныя угрозы императора Льва Константину Дукъ. Въ разсказъ же о заговоръ противъ Льва въ Даміанахъ. о смерти Өеофано, о взятіи Таормины и низверженіи патріарха Николая Зонара сокращаеть сказанное Логоестомь. Сравнительно съ указанными источниками за время Льва Мудраго намъ представляется новымъ лишь сообщение о занятіи этого императора тайными науками и о перенесеніи съ о. Кипра въ столицу мощей св. Лазаря. При этомъ, о многихъ событіяхъ, относящіяся къ царствованію Льва Мудраго, въ исторіи Зонары мы совствиъ не находимъ упоминанія: наприм., о допросѣ Фотія и Сантаварина во дворцѣ, о короновании дочери Льва Анны, о взяти Оессалоникъ, о поражении Гимерія подъ Самосомъ и др. Хотя Зонару и нельзя упрекнуть въ механическомъ подражании своимъ источникамъ (онъ исправляетъ и выясняетъ разсказы своихъ предшественниковъ очень свободно), однако его исторія, какъ компиляція (за новажными исключеніями), сама по себѣ имѣетъ для насъ небольшое значеніе.

i) Риомованная хроника Ефрема (Corp. script. hist. byz. Вонпае, t. 42), жившаго не ранъе XIV в. Съ внъшней стороны эта хроника (за время отъ Юлія Цезаря до вступленія Михаила Палеолога въ столицу въ 1261 году) отличается неестественностью оборотовъ ръчи и обиліемъ синонимовъ, не разъясняющихъ, а затемняющихъ дъло. Пользуясь во всей хроникъ, вообще, разными источниками, Ефремъ, при изображении правленія Льва Мудраго, почти только перефразировалъ и сократилъ исторію Зонары<sup>1</sup>). Краткостъ изложенія у этого хрониста доходитъ до того, что онъ не упоминаетъ даже именъ такихъ лицъ времени императора Льва, какъ патріархи Николай, Антоній, Евеимій, Заутца и др. Новаго въ хроникъ Ефрема мы не найдемъ для себя ничего, кромъ незначительныхъ замъчаній

1) Hirsch, S. 392.

объ образованности императора Льва, о его православіи и о положенія тѣда, императора Льва, о его православіи и о положенія тѣда, императриям. Ософано въ новомъ храмѣ ед имени. Помимо хроники, Бфремь, составилъ, еще ризмованный каталогъ Константинопольскихъ патріарховъ до) пагріврха Исаік (1323—1333). Но времени "Льва Мудраго въ этомъ каталогъ отнодится динъ 20 строкъ, въ которыхъ даютез самыя отрывосныя. біографическія показанія о нагріархахъ Стефанѣ, Антопіи и Николаѣ Мистикѣ. О постванемъ здѣсь сказано больше, чѣмъ о, первыхъ двухъ, а именно, — что онъ происходилъ изъ Италійской фамилія, быяъ мужемъ благонестивымъ, мудрымъ, ученымъ, монахомъ, мистикомъ — и только, ....Понятно, для своего изслѣдованія изъ каталога Ефрема, какъ и изъ его хровики, мы можемъ извлечь очень и оченъ немногос.

κ) Χροника Μижаньа Глики (Τού χυρού Μιγαήλ του Γλύχα βίβλος χρονιχή, Corp. script. hist. Byz. Bonnse, t. 27), отъ сотворения міра до императора Алексвя Комняна, въ четырехъ книгахъ. --- По общепринятому мнѣнію, составитель ен жиль въ XII в. <sup>1</sup>). А что касается его источниковъ, то о нихъ мы должны заметить следующее. Въ последней своей книгъ (съ Константина Великаго до Алексъя Комнина). въ повъствовании о Михаилъ III и Васили Македонянинъ, Глика руководился хроникой Скилицы и исторіей Зонары, а разсказывая объ императорахъ отъ Льва Мудраго до Романа II, делаютъ простыя выписки единственно изъ хроники Скилицы<sup>2</sup>). За время императора Льва здёсь есть только два постороннихъ язвёстія: одно — е первой женѣ императора, Өсофано---взято у Логоеста, а другое---о прекращеніц смуть по поводу четвертаго брака — принадлежить самому Гликъ, Въ своей хроникъ за время Льва Мудраго онъ съ особенной охотой останавливается на церковныхъ событіяхъ и, цочти не упоминаетъ, од дъдахъ нодитинескихъ. Но и при

а<del>н илинала</del>мин ая арын кастиностон ардосатику кол

<sup>2</sup>) Hirsch, S. 400-403.

201 11 - 1 - 1 - 1 2\*

этомъ произведение Глики для насъ всетаки не цённо, нотомучто поситъ на себё весьма ясные слёды поспёшности, съ какою авторъ переработывалъ исторію Зонары и хронику Скилицы.

л) Ривмованная хроника Константина Манасси (Той χυρού Κωνσταντίνου Μανασσή Σύνοφις γρονιχή, άργομένη από χοσμοποιίας μέγρι του χυρού Νιχηφόρου του Βοτανειatou, Corp. script. hist. Byz. Bonnae, t. 29), отъ сотворенія міра до царствованія Никифора Вотаніата (1078—1081). О составителе ся известно только то, что онъ жилъ въ половинѣ XII в. и поднесъ свое произведение невѣсткѣ. Мануила Комнина — Иринѣ (женѣ Андроника). Въ зависимости отъ этого послъдняго обстоятельства находится и характеръ разсматриваемой хроники. Въ ущербъ ся содержанію, въ ней всюду проглядывають заботы автора о внёшней отдѣлкѣ своихъ стиховъ; въ погонѣ за краснымъ словомъ онъ даже не слёдить за ясностью и точностью изложенія и не думаетъ о богатствъ и върности своихъ сообщений. За время императора Льва Мудраго бъдность фактическихъ данныхъ въ хроникѣ Манасси простирается до того, что о политическихъ событіяхъ этого царствованія нѣть здѣсь никакихъ сообщеній. Какъ и всё хронисты, Манасси, конечно, пользовался трудами своихъ предшественниковъ. Въ частности, для времени Льва Мудраго онъ имълъ предъ глазами хронику Глики и исторію Зонары<sup>1</sup>). Но, на правахъ поэта, Манасси произвольно, гдъ находилъ нужнымъ для красоты слога, искажалъ свидетельства своихъ источниковъ, — разсказывая, напр., о злоумышленіи какихъ-то ненавистникорь посвять раздоръ между императоромъ Василіемъ и его сыновьями и объ участіи плакальщиць въ освобожлени Аьва изъ заключения.

Вотъ и всё наиболёе извёстныя византійскія хроники, которыя могутъ быть полезными для насъ въ какомъ-нибудь отношеніч. Но, разумёется, онё далеко недостаточны для нашего изслёдованія. Составленныя, по большей части, въ близи двора, или даже прямо по высочайшему повелёнію,



<sup>&#</sup>x27;) Hirsch, S. 404-408.

византійскія хроники сосредоточиваются преимущественно на жизни императоровъ, на придворныхъ явленіяхъ и частіюинтригахъ; церковныя и политическія событія отодвигаются на задній планъ. Поэтому, за изучаемый нами періодъ въ разсматриваемыхъ хроникахъ мы ничего не находимъ, наприм., о двятельности тогдашнихъ патріарховъ, о борьбѣ церковнообщественныхъ партій по поводу четвертаго брака Льва и о многомъ подобномъ. Притомъ, каждый хронистъ въ своемъ произведении, обыкновенно, почти буквально повторяетъ разсказы своихъ предшественниковъ, --- повторяетъ съ самыми незначительными собственными дополненіями, часто сомнительнаго историческаго значенія. Никто изъ нихъ не обнаруживаетъ самостоятельности, ни одинъ не ръшается скольконибудь критически отнестись къ своимъ источникамъ. Долю самостоятельности хронисты проявляють иногла только въ томъ, что ведутъ повъствованіе въ тонъ и краскахъ, соотвётствующихъ партіи, къ которой принадлежитъ каждый изъ нихъ; но въ этомъ лашь и выражается рознь ихъ политическихъ и церковныхъ воззрѣній. У хронистовъ не хватаеть самостоятельности даже на то, чтобы, хотя ньсколько, упорядочить исторический матеріаль, находящійся въ ихъ въдъніи. Каждая хроника представляетъ собою какойто литературный хаосъ. Событія государственной исторіи въ хроникахъ произвольно перемѣшиваются съ событіями исторіи церковной, анекдоты сближаются съ фактами, скудость историческихъ свёдёній восполняется цвётистой риторикой. Наконецъ, не къ чести хронистовъ служитъ и то обстоятельство, что ходъ ихъ повествований не везде совпадаеть съ действительною последовательностию событий: о позднёйшихъ событіяхъ они иногда разсказываютъ прежде, чёмь о раннёйшихъ, и, на обороть, о послёднихъ-ниже, чёмъ о позднёйшихъ. Слёдствіемъ этого оказывается то, что въ хроникахъ не наблюдается строго причинной связи можду историческими явленіями и, вообще, нёть прагматизма въ повъствования. --- Неполнота, фабулезность и иныя, сейчась отмёченныя свойства византійскихъ хроникъ, не ввушающія довірія къ посліднимъ, обязывають насъ для исправленія ихъ искать еще другихъ литературныхъ источни-

Не найдемъ-ли мы чего-нибудь въ хроникахъ Запада и восточныхъ патріархатовъ?---Изъ западныхъ хроникъ сравнительно съ большимъ вниманиемъ относится къ императору Льву Antapodosis Лутпранда, опископа кремонскаго († 972). Около 931 года этоть авторъ вступиль ва придворную службу у итальянскаго короля Гугона, а потомъ сдѣлался діакономъ Тичинской церкви (in occlesia Ticinensi). Въ 948-950 гг. Ліутпрандъ отправлевъ былъ посломъ въ Византію, гдъ царствоваль тогда Константинъ Порфирогеннить. Во время этого путешествія итальянскій посоль успёль озвакомиться съ визавтійскими нравами, языкомъ и произведеніями греческихъ авторовъ. По возвращеніи въ отечество Ліутпрандъ почему-то подвергся преследованію и долженъ былъ бѣжать въ Германію, къ выператору Оттону І Великому. Тамъ, пользуясь дружбою вногихъ высоквхъ особъ и благоволеніемъ самого императора, онъ и началъ свои исторические труды, составивъ въ шести книгахъ Antapodosis. Потомъ, уже въ санъ епископа премонскаго, онъ написаль исторію De rebus gestis Ottoms. Около 968 г. Ліутпрандъ снова путешествовалъ въ Грецію съ труднымъ порученіемъ — сватать за сына императора Оттона византійскую царевну Өссфано ') Потерпъвь неудачу и оставивъ Константинополь съ самыми тагостными воспоминаніями, онъ составилъ вскоръ любопытное описаніе этого послѣдняго своего путешествія — Relatio de legatione Constantinopolitana \*). Но для насъ интересенъ только Antapodosis, гдъ описываются политическія и перковныя событія на западе и отчасти на востоке въ ІХ---Х вв. Въ первыхъ трехъ книгахъ этого сочиненія встрѣчаются разсказы объ

<sup>1</sup>) Объ этойъ путешеотвін си. въ соч. А. П. Лебедева: «Царотвованіе Никифора Фоки». М. 87 г. Стр. 42 н саба:

. . .

<sup>2</sup>) Свъдънія о Ліутарандъ и его сочиновіять им заинствуенть язь язданів Пертца Monumenta Germaniae historica, it. V. scriptorum t. IM; Hannoverae, 1838

Digitized by Google

император'в Василін, Льв'в Мудромъ, и современныхъ имъ западныхъ короляхъ и римскихъ папахъ. Впрочемъ, такъ какъ Ліутпрандъ въ византійской исторіи былъ некомпетентенъ, его сообщенія, им'вющія отношенія къ нашему изслёдованію, не надежны и не важны.—По части восточной имперіи у него мы находимъ лишь кое-какія свёд'внія о состояніи греческихъ провинцій въ Италіи при Льв'в Мудромъ, да два легендарныхъ сказанія о томъ, какъ заботился этотъ царь о в'трости дворцовой стражи. при чемъ онъ называется Порфирогеннитомъ Въ Аптароdosis'ъ н'всколько цѣнны для насъ лишь откровенныя показанія Ліутпранда о нравахъ напъ Формоса (891—896) и Сергія III (904—911), о которомъ самъ онъ могъ имѣть вполнѣ достовѣрныя овѣдѣнія, такъ какъ они были почти его современниками.

Большее значение имѣють для нась льтописи Евтихия патріарха александрійскаго (извёстныя только въ латинскомъ переводѣ съ арабскаго: Eutychii, patriarchae alexandrini annales, a tempore Adami usque ad annos, heirae islamiticae, Migne, t. 111, ser. gr.). Авторъ этого произведения родился въ Египтъ около 876 года и впослъдстви слыль у современниковъ за богослова, историка и особенно за хорошаго медика. Избранный въ патріарха, онъ управляль алексанарійской православною церковію три года и умеръ въ 940 г., оставивъ нотомству нёсколько сочиненій разнообразнаго соgepmania (Liber de medicina, Liber disputationis inter haereticum et christianum, Ordinata dispositio Gemmae, aut Syntagma substantiae). Въ летописяхъ, доведенныхъ отъ Адама до половины Х-го вёка. Евтихій трактуеть пренмущественно объ александрійскомъ патріархатѣ, по мѣстамъ сообщаетъ свъдения и о другихъ патріархатахъ и нередко такія, какихъ совершенно не встръчается у хронистовъ. За изучаемый нами періодъ Евтихій замінаеть кое-что о четвертомь бракѣ императора Льва, кратко говоритъ объ участи восточныхъ патріарховъ въ рѣшеніи этого дѣла, упоминаетъ патріарха Стефана, Николая и Евенмія (Anthimus). Хронологическія показанія Евтихія не надежны. По его літописи, напр., Левъ вступилъ въ четвертый бракъ уже послъ соборнаго разрѣшенія, а брать его Александръ одинъ управляль государствомъ семь лёть (въ дёйствительности только годъ) Но въ общемъ разсказъ Евтихія о дёлахъ Константинопольскаго патріархата въ царствованіе Льва согласенъ съ повёствованіемъ византійскихъ хронистовъ. Сообщенія Евтихія имѣютъ для насъ даже особенное значеніе, потомучто онъ былъ современникомъ императора Льва и говорить объ обстоятельствахъ его царствованія по современнымъ извёстіямъ.

Послѣ хроникъ важное, повидимому, значеніе должны имѣть для насъ источники оффиціальнаго характера, непосредственно относящіеся къ царствованію императора Льва Мудраго. Такими источниками мы считаемъ такъ называемый. "Томъ единенія" и новеллы самого императора Льва.

"Томз единенія" (о́ то́цос тү́с є́чю́сєюс) <sup>1</sup>) составлень константянопольскимъ соборомъ 920 года и обнародованъ при императорѣ Константинѣ Порфирогеннитѣ и его соправителѣ, Романѣ I Лекапенѣ. Это — знаменитый актъ въ исторіи константинопольской церкви и византійскаго брачнаго права. Онъ имѣетъ своей цѣлію возстановленіе древнихъ правалъ церкви относительно повторенія брака. Гроческій токстъ "Тома единенія" можно читать въ синтагмѣ Ралли и Потли<sup>3</sup>). Здѣсь этому акту предшествуетъ предисловіе, которое Бароній, неизвѣстно—почему, приписываетъ Константину Порфирогенниту<sup>3</sup>). Въ предисловіи, составленномъ, во всякомъ случаѣ, лицемъ, нерасположеннымъ къ патріарху Николаю Мистику, излагаются обстоятельства, вызвавшія церковныя смуты при императорѣ Львѣ. Такъ, здѣсь гово-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бое-какія падеографическія и библіографическія замёчанія объ томъ намятныкі можно находить у Mortreuil'я въ его Histoire du droit Byzantin, t. II, p. 348.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. Ү, с. 4—10. Переводъ, «Тома единенія» съ греческаго сдъланъ въ Системат. сводъ законовъ, пр. гражд. т. П. отд. 1; стр. 229—314. Калачевъ. О значенім Кормчей кн. въ системъ древиъ-русск. права. М. 1850 г., стр. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Annales, t. XV, a. 901, p. 513.

рится о четвертомъ бракѣ Льва, о столкновеніи его съ иатріархомъ Николаемъ по поводу четвертаго брака, о церковномъ раздёленіи, вызванномъ этимъ столкновеніемъ и продолжавшемся до Константина VII и Романа I. Самый "Томъ единенія" начинается краткимъ разсужденіемъ о мирѣ и единеніи, какъ идеалъ церковной жизни. Затъмъ говорится въ общихъ выраженияхъ о бывшемъ соблазнѣ, для устраненія котораго и были возстановлены на соборѣ принципы церкви относительно повторительныхъ браковъ. --- Четвертый бракъ признанъ безусловно недозволительнымъ и недъйствительнымъ, какъ запрещенный церковію и нетерпимый въ христіанской странь. Третій бракъ допущенъ соборомъ, но влечетъ за собой извъстную эпитимію. Незаконное вступленіе въ первый и второй бракъ тоже наказывается отлученіемъ отъ причащенія до семи лётъ. За нарушеніе правилъ этого собора и священники подлежать изверженію изъ сана и лишаются причащенія. За этимъ. по изданію Ралли и Иотли, слёдуетъ прибавление <sup>1</sup>) о соборѣ 995 г., <sup>2</sup>) на которомъ произнесено было осуждение на несоединившихся съ церковію изъ-за четвертаго брака и послё собора 920 года. Здъсь сообщается, что церковное единение въ царствование Василія Болгаробойцы и Константина VIII, чрезъ 90 лётъ отъ начала схизмы (906+90=996), было уже достигнуто, потомъ сказывается многольтіе (пологобую) всему царствующему дому и патріарху Николаю Хризовергу и в'яная память прежде почившимъ царямъ (съ Василія I до Іоанна Цимисхія), царицемъ в патріархамъ (съ Игнатія до Антонія III включительно)и возглашается анаеема возстающимъ противъ преданія церкви и говорящимъ въ защиту четвертаго брака. Прибавление заканчивается молитвеннымъ обращеніемъ къ Господу Інсусу Христу объ избавленіи церкви отъ соблазновъ молитвами Богородицы и св. апостоловъ. Изъ прибавленія ясно, что извѣстная намъ греческая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По жити Ассеманя, оно дощьо до насъ въ передъяни Феодора Вальсамона (Hergenröther, III, S. 725, an. 91).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hergenröther, Photrius, III, S. 725-726.

редакція "Тома единенія" относится къ концу Х в., ко времени императора Василія II Болгаробойцы и патріарха Николая Хризоверга. — Есть еще и славянская редакція "Тома"; она читается въ 52 главъ Кормчей книги подъ заглавіемъ: "изложеніе, рекше воспоминаніе бывшаго церковнаго соединенія при Конставтинѣ и Романѣ, овому убо царствующу, овому же тогда цареву отцу саномъ почтенну сущу". Послёдняя редакція довольно отлична отъ греческой 1). Въ ней нѣтъ предисловія къ "Тому" и сейчасъ указаннаго приложенія; за то здёсь есть значительная вставка (противъ греческой редакціи) послів різчи о церковномъ мирѣ и единеніи. Тутъ въ славянской редакціи безъ вся. кой связи съ предъидущимъ и последующимъ, трактуется о церковныхъ законахъ, ограждающихъ церковь "отъ прелазящихъ инудъ", говорится, что каноны должны блюсти епископы, избираемые изъ людей достойныхъ, подобныхъ Моисею, Давиду, Иліи, ап. Петру и Павлу и, наконецъ, — Самому Іисусу Христу, чуждые человѣкоугодничества и не оставляющія произвольно евёренныхъ имъ каоедръ (не намекъ-ли на патріарховъ Евеимія и Николая?), что миръ церкви и исполнение законовъ-условие всякаго благонолучія, которому препятствуеть лять діаволь.---Чисто славянская рѣчь этой интерполяціи, отличная отъ простаго и неискуснаго перевода греческаго оригинала въ прочихъ частяхъ редакціи, заставляетъ насъ преднолагать, что интерполяція сделана какимъ-нибудь многорёчивымъ болгарскимъ или сербскимъ книжникомъ <sup>2</sup>), который, имъя подъ руками дъйствительную редакцію "Тома единенія", счель себя въ

<sup>1</sup>) Это подтверждаетъ и Балачевъ въ своещъ изслёдованія «О значенія Коричей книга въ спотем'я древниго русснаго права». М. 1850; стр. 21.

<sup>2</sup>) Свящ. М. Горчакова—О тайнъ супружества; происхожденіе, историко-юридическое значеніе и каноническое достоинство 50 главы печатной Коричей книги. СПБ. 1880; стр. 186, прим 1. О. Горгаковъ здъсь указываетъ, что наше «изложеніе» заимствонано изъ сербской Коричей 1262 года. правѣ сдёлать въ ней нёкоторыя исправленія и дополненія. Однако, въ об'ємхъ редакціяхъ, греческой и славянской, главное содержаніе "Тома единенія"—опредѣленіе о бракахъ—осталось неизмѣннымъ: его также передають Матеей Влыстарь <sup>1</sup>), Вальсамонъ <sup>8</sup>) и императоръ Константинъ Порфирогеннитъ въ одной изъ своихъ новеллъ <sup>8</sup>). Поэтому, "Томъ единенія" въ об'ємхъ извъстямахъ намъ редакціяхъ, мы должны считать за надежный, хотя и скудный источникъ по вопросу о четвертомъ бракѣ императора Льва. Предисловіе и приложеніе къ греческой редакція "Тома" также заслуживаетъ нашего вниманія, потому что они составлены, кажется, не болѣе, какъ чрезъ столѣтіе послѣ смерти императора Льва <sup>4</sup>).

Новелыя Льва Мудраго дешли до насъ по манускрипту XIII в. принадлежащему Венеціанской библіотекѣ св. Марка (№ 179). Въ XVI в. съ этого манускрипта сдѣлано было нѣсколько списковъ (Palatino Voticanus, de Zuichem, de Montpelier)<sup>5</sup>). Въ Венеціанскомъ манускриптѣ и его копіяхъ приведено 113 новеллъ. Но несомитенно, въ оригинальномъ сборникѣ Льва Мудраго ихъ было больше. Такъ, Матеей Властарь говоритъ, что Львомъ издано 120 новеллъ, а Prochiron auctum упоминаетъ 201-ю новеллу этого императора. Къ сожалѣнію, по недостаточность памятниксвъ юристы не могутъ опредѣлить первоначальнаго числа новеллъ въ его сборникѣ<sup>6</sup>). Первое изданіе греческаго текста новелть сдѣламо было въ 1558 году въ Женевѣ Ген-

1) Σύνταγμα 'Ράλλη και Ποτλή, τ. ΨΙ, σ. 152.

<sup>2</sup>) Ibid., τ. Ι, σ. 280; τ. ΙΥ, σ. 103.

<sup>3</sup>) Post 1. II de themat. occident.; cfr. Pagii annot. ad a. 920 Baroni Annal.

•) Вальсанонь, которато жы считаемъ редакторовть приложения, умеръ около 1177.

5) Mortreuil, Histoire du droit Byzantin, t. II, p. 299-300.

<sup>6</sup>) Beck-De noveffis Leonis, p. 57-59. Mortreuil - Histoire du droit Byzantin, t. II, p. 291-292. Aзаревнить - Петорія Византійск. права. Прославль, 1876; стр. 119. рихомъ Скримгеромъ. Вскорѣ потомъ (въ 1560 и 1561 гг.) новеллы Льва изданы были на латинскомъ языкъ Г. Ажилеемъ и І. Гервагіемъ. А въ 1571 году Леконтъ эти новеллы на греко-латинскомъ языкѣ ввелъ въ свой многотомный Corpus juris civilis. Съ того времени новеллы Льва Мудраго (преимущественно въ греческомъ текстѣ, и стали появляться во всёхъ юридическихъ сборникахъ<sup>1</sup>). Новёйшее изданіе новеллъ Льва выполнено въ Jus graeco-romanum Zachariae v. Lingenthal (Pars III, Lipsiae, 1856. Pg. 65-226). Мы же знакомились съ ними по 107 тому патрологіи Миня (ser. gr.), гдъ собраны и другія произведенія нашего императора. Изъ текста новеллъ видно, что нѣкоторыя изъ нихъ даны на имя патріарха Стефана (nov. II---XVII), а большинство— на имя магистра гой деюм дорохіюу Стиліана, — Стиліана Заутцы, отца второй супруги Льва, Зон<sup>2</sup>). Новеллы издавались императоромъ періодически, отъ вступленія Стефана на казедру (въ 887 г.) приблизительно до 889 г., когда уже былъ составленъ изъ нихъ общій сборникъ <sup>3</sup>).

<sup>2</sup>) Takobo mušnie Zepernick'a, Zachariae, Asapebuva (Ист. виз. права, ч. II, стр. 46). Mortreuil разумъетъ здъсь другаго Стиліана, который будто бы не имветь ничего общаго со Стиліаномъ Заутцей, магистромъ и логоветонъ дрона, возведеннымъ потонъ въ званіе βазілеютатор'я (Hist. du droit Byz. II, 295). Но объ этомъ второмъ Стиліанъ, котоparo предполагаетъ Mortreuil, мы не имъемъ никакихъ историческихъ свъдъній. Да и почему Стиліанъ Заутца въ извъстное время не могъ носнть званія цачістов то веіюх дофихіон? Оно, обыкновенно, давалось государственному канцлеру (Скабалановичъ. Виз. гос. и цер. въ XI в., стр. 153, пр. 7). А что Заутца занималь такую должность, это видно изъ «Жизни Евонијя». — «Принявъ царство, говорится здъсь (с. II, р. 3), царь Левь тотчась не поставляеть Стяліана Заутцу протонагистромь, а немного спустя, называетъ его василеопаторомъ, и этотъ самый Стиліанъ считался зав'ядующимъ надворомъ и попеченіемъ о всёхъ дёлахъ, случающихся въ царствб». Несомийнно, что на имя этого-то Стилана и были даны новеллы Льва Мудраго. -

<sup>8</sup>) Объ этомъ сборникъ ведетъ ръчь санъ императоръ въ предисловия

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mortreuil, p. 304-306.

Льву Мудрому приписываются еще такъ называемыя поvellae extravagantes, появившіяся позднѣе общаго сборника. Ихъ не болѣе 5-6<sup>1</sup>). Но такъ какъ онѣ не всѣ изданы (не издана наиболѣе интересная для насъ: περί τῶν ἀναξίως ιερατευόντων), мы въ своемъ изслѣдованія будемъ имѣть въ виду только сборникъ 113 общеизвѣстныхъ новеллъ.

Новеллы Льва Мудраго не оказали вліянія на главнъйшія начала византійскаго права и въ общемъ не далеко уклонялись отъ законодательныхъ памятниковъ раннъйшихъ эпохъ<sup>2</sup>); но онѣ заслуживаютъ съ нашей стороны серьезнаго вниманія потому, что знакомять нась сь праворымъ отношеніемъ между церковію и государствомъ въ Византіи и о нѣкоторыхъ сторонахъ внутренней церковной жизни при император'в Льве сообщають такія сведенія, которыхъ мы не встрвчаемъ въ другихъ источникахъ, касающихся этого же времени. Изъ новеллъ Льва Мудраго мы кое-что узнаемъ, наприм., о доходахъ великой церкви, объ источникахъ благотворительности, о нравственномъ состояни духовенства, о гражданскихъ правахъ монашествующихъ, о положении иновърцевъ въ государствъ <sup>8</sup>) и т. п. Но особенно важнымъ и почти единственнымъ источникомъ эти новеллы будутъ для насъ тогда, когда мы станемъ говорить о законодательной деятельности Льва касательно церковной жизни.

(просіцио) къ новелламъ (Азаревичъ, Ист. виз. пр., II, 122). О появленіи сборника ранѣе 899 г. свидѣтельствуеть то обстоятельство, что въ немъ встрѣчается новелла, которою подтверждается строгое церковное сужденіе о третьемъ бракѣ (поv. 90). А такую новеллу Левъ едвали допустилъ бы въ свой сборникъ, если бы, издавая его, самъ состоялъ уже въ третьемъ бракѣ, который, по соображенію De-Boor, заключенъ былъ въ 899 г. (Vita Euth., р. 126).

1) Онъ указаны, напр., у Mortreuil'я—въ Histoire du droit Byzant., II, р. 313-317.

<sup>2</sup>) Азаровичь. Истор. визант. права, ч. II, стр. 118.

\*) Migne, t. 107, nov. LXXV, XII, II, LXXXVII.

Первое мѣсто принадлежить здѣсь приложению ка преческой редакции актова константицнопольскаго собора 869 г. Это произведеніе извѣстно по нѣкоторымъ рукописямъ западныхъ библіотекъ, восходящимъ отъ XVI до XIV вв. <sup>1</sup>) Акты собора и приложеніе къ нимъ, котораго нѣтъ въ латинской редакціи актовъ, составлены, вѣроятно, въ концѣ IX или въ началѣ X в кѣмъ-либо изъ противциковъ патріарха Фотія <sup>2</sup>). Для насъ въ приложеніи важны разныя письма, которыя приводятся здѣсь. по большей части, въ извлеченіи, хотя и безъ существенныхъ отступленій отъ оригиналовъ, и краткія замѣчанія объ этихъ письмахъ самого составителя приложенія. Въ приложеніи, по болѣе исправному изданію его у Mansi — Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, t. XVI—мы находимъ:

1) Письмо папы Стефана V (VI) къ императору Василію Македонянину. <sup>3</sup>) составленное между октябремъ 885 г. и первыми мѣсяцами 886 г. <sup>4</sup>). Въ приложеніи къ актамъ собора 869 г. оно приводится не все, а въ цавлечени, но это извлеченіе, по видимому, передаетъ сущность орагинала вѣрно и даже удерживаетъ его внѣшнюю форму <sup>5</sup>). Здѣсь папа защищаетъ своего предшественника Марина отъ нареканій на него со стороны императора, убѣждаетъ послѣдняго привести въ исполненіе постановленіе собора 869 года относительно Фотія, выражаетъ свою радость о томъ,

<sup>1</sup>) Hengenröther, Photius, II, S. 63.

<sup>2</sup>) А. П. Лебедевъ. – Ист. Констант. собор. IX в., стр. 63.

<sup>8</sup>) Mansi Conciliorum nova et amlissima collectio, t. XVI, Venetiis, 1771, p. 420-426.

4) Hergenröther, II, S. 664.

<sup>5</sup>) У Баронія (Annales, XV, р. 410) и у Мідпе'я (Patrol. curs. complet., t. 129 р. 786) дается мензе тенный датинскій переводь греческаго текста этого письма, (чёмъ/у Mansi; (loc. cit.). что царевичъ Стефанъ причисленъ къ клиру и, наконецъ, просить защиты у императора отъ нападеній магометанскихъ народовъ, тревожившихъ Италію.

2) Краткое зам'ячание составителя приложения о низложени Фотія и объ обстоятельствахъ, при которыхъ состоялось возведение на его место брата императора Льва-Стефана<sup>1</sup>). Это замѣчаніе служить необходимымь введеніемъ къ слѣдующему документу.

3) Письмо Стиліана, митрополита Неокессафійскаго, и его единомышленниковъ къ папѣ Стефану V (VI)<sup>2</sup>), отправленное къ нему въ 887 году. Въ этомъ письмѣ Стиліань и другія духовныя лица константинопольской церкви просять папу дать разрътение ставленникамъ Фотія (главнымъ образомъ – патріарху Стефану) и признать действительною ихъ хиротонію.

4) Письмо папы Стефана V (VI) къ епископамъ вселенной и прочимъ клирикамъ<sup>8</sup>), приведенное опять лишь въ извлеченіи. — Папа обращается здѣсь къ византійскимъ епископамъ, вступившимъ съ нимъ въ переписку, и требуетъ у нихъ отвѣта на вопросъ: добровольно ли оставилъ каеедру Фотій или былъ низложенъ?-Знать это папа считалъ необходимымъ для рътенія дъла о ставленникахъ Фотія.

5) Письмо митрополита Стиліана и другихъ епископовъ къ папѣ Стефану V (VI) 4), полученное уже его преемникомъ, папою Формосомъ. — Не отвѣчая прямо на вопросъ папы Стефана, Стиліанъ и его единомышленники лишь порицають Фотія и вторично, со ссылкою на каноны, просять напу снять запрещение съ посвященныхъ Фотиемъ.

6) Письмо папы Формоса къ митрополиту Стилану или,

<sup>1</sup>) Mansi, op. cit., p. 425-426.

<sup>2</sup>) Ibid., р. 425-436. Съ большей свободой цереводится это письмо у Migne'я, --въ Patrol. cours. compl., t. 129 (Ser. lat.).

it is a second s 

<sup>8</sup>) Mansi, op. c., p. 436-437.

4) Ibid., р. 437—439. Вольная передача греческаго текста есяь и у Баронія (ор. с., р. 442).



въряве, отрывокъ изъ этого письма <sup>1</sup>), въ передачъ составителя приложенія. Изъ этого отрывка видно, что папа Формосъ изъявлялъ готовность принять въ общеніе ставленниковъ Фотія, но только въ качествъ мірянъ.

7) Новое замѣчаніе составителя приложенія <sup>2</sup>) о томъ, что митрополитъ Стиліанъ просилъ у папы Іоанна IX позволенія вступить въ общеніе съ посвященными съ Фотіемъ, и что папа не далъ на это своего согласія.

8) Письмо папы Іоанна къ митрополиту Стиліану--опять въ краткомъ<sup>8</sup>) извлеченіи.—Іоаннъ IX заявляетъ, что принимаетъ Игнатія, Фотія, Стефана и Антонія въ той степеня, въ какой принимались они прежними папами. При томъ, Іоаннъ выражаетъ надежду, что Стиліанъ не отступитъ отъ своихъ убѣжденій и останется ревностнымъ пастыремъ.

Указанныя письма и замѣчанія къ нимъ самого составителн приложенія даютъ намъ весьма любопытныя свѣдѣнія объ отношеніяхъ между римскою и византійскою церквами въ началѣ царствованія императора Льва и о положеніи церковныхъ дѣлъ въ Константинополѣ послѣ втораго низверженія Фотія до 900-го года, когда послѣдовало примиреніе между этими церквами <sup>4</sup>) Переписка Стиліана и папъ (даже въ передачѣ составителя приложенія) такъ соотвѣтствуютъ интересамъ обѣихъ сторонъ, что мы не рѣшаемся подозрѣвать никакой фальсификаціи въ этой части приложенія къ актамъ собора 869 года. Жаль только, что буквально приводятся здѣсь (какъ показываетъ ходъ рѣчи и самый слогъ) лишь два первыя письма митрополита Стиліана, а всѣ прочія письма передаются въ извлеченіи.

4) De-Boor, Vita Euthymii, S. 99-100.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi, op. c., p. 440—441. Произвольный переводъ греческаго текста этого отрывка см. у Баронія (ор. с., р. 445) и Мідпе'я (ор. c., t. 129, p. 832).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi, op. c., p. 456.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibidem, p. 456—457. У Баронія (ор. сіt. р. 449) и Мідпе'я (ор. сіt., t. 131, р. 28) латинскій переводъ греческаго текста сдёланъ опять неточно.

Большую важность для нашего изслёдованія имёють еще письма патріарха Николая Мистика <sup>1</sup>). Издано 16.3 письма этого патріарха, въ свое время адресованныхъ къ папамъ, византійскимъ спископамъ, конахамъ, сановникамъ и инымъ лицамъ, изъ которыхъ многія теперь остаются неизвестными. Инсьма были составлены по разнымъ обстоятельствамъ церковной и политической жизни въ Византіи и служать матеріаломъ какъ для біографій самого Николая, такъ и для исторіи византійской пиперіи за время императора Льва, -Александра и Константина VII. Главнымъ же образомъ, внимание Николая въ его письмахъ останавливается на четвертомъ бракѣ императора Льва, на послѣдовавшемъ за этимъ новомъ раздълени между церквами и на внутреннихъ -нестроеніяхь въ церковно-общественной жизни въ самой Византін. Въ письмахъ, посвященныхъ эгимъ обстоятельствань, встречается много сообщений, какихъ неть въ другихъ источникахъ по предмету нашего изслъдованія. Только оть самого патріарха Николая мы узнаемь, наприм, кто стояль на стоя сторонь во время смуть по поводу, четвер--таго брака императора; какія въ то время душевныя стра--данія переживаль ратріаркъ и проч. Къ сожаленію, въ -письмахъ Николая нътъ хронологическихъ датъ. О времени, когда составлено то или другое инсьмо, приходится лишь, -болве или менве удачно, догадываться; поэтому, письма Николая в' исторической начки и не всегда мопуть находить наязежение: унотребление, соотвётствующее изъ содержанію. Да и тъ изъ нихъ, которыя можно пріурочить къ опредбленному времени, мы должны, по возможности, сопоставлять съ другями своями источниками; иначе мы не нибъжимъ упрека въ томъ, что безъ разбора довъряемъ показаніямь дица, которов прямо было занетересовано событіями, подлежащими нашему обзору, и которое, поэтому, не свободно отъ подозрѣнія въ пристрастномъ отношеніи къ нимъ, Нод кажется, въ письмахъ Николая, изъ которыхъ многіе имбли оффиціальное эначеніе; нѣть искаженія исте-- com a second a montello an el propio mento com a como a la como 

рическихъ фактовъ, по крайней муръ, за царствование амператора Льва.

Любопытны для насъ писема другаго ісрарка того времени, - Аревы, митрополита Кесарін Канпадокійской, который стояль на стороне противниковъ Николая. -- Эти письма известны пока по сборнику (въ 458 л.) XVI века, принадлежащему Московской синодальной библіотекѣ !). Здесь помещаются посланія Ареоы ко Льву Мудрому, епископамъ, сановникамъ и монахамъ, главнымъ образомъ, по поводу четвертаго брака этого императора. Но, къ величайшему прискорбію, мы почти не могли воспользоваться столь дорогимъ для насъ матеріаломъ, -- потомучто въ то время, когда обращались въ книгопранилище, интересуюидаго насъ сборника тамъ не оказалось<sup>2</sup>). Благодара лю--безности уважаемаго архимандрита Московскаго Зашконоспасскаго монастыря о. Арсенія, изв'єстнаго знатока гречечекой письменности, мы лишь располагаемъ нёкоторыми/извлеченіями изъ писемъ Арееы, которыя ари случав будуть указаны въ самомъ изслёдования. Эти извлочения. однако. лають накь некотерыя новыя сведения о литературной деятельности Кесаріе-Каппадокійскаго митрополита и подтверждають показанія другихь нашихь источниковь объ отнотени его въ четвертому браку императора Льва.

Никоторыя свидиния о церковной жизни при этомъ императори, наконець, даетъ намъ переписка Льва Хиросфакта (Асочтос, ех той той хогросфактой спистрои условс), со-

<sup>1</sup>. Mattheei — Acourata codicum graecorum mas. bibliothecarum Mosquensium Sanotissimi Synodi netitia et recensio, t. I. Lipsiae, 1805. Р. 194 - бг. № СССП.: Архии: Савны — Уназатель патріаршей ризницы и библіотеки (нын'я Синодальной) М. 1858 г. :Указ. греч. рукоп., стр. 46 126 315.

временника Льва Мудраго. Изъ писемъ самого Хиросфакта и изъ византійскихъ хронякъ видно, что онъ по своему времени быль неловъкомъ довольно образованнымъ 1) и состояль, межау прочимь, членомь липломатическихь миссій. потомъ вынужденъ былъ постричься въ монахи и умеръ при Константинѣ Порфирогеннить<sup>2</sup>). Переписка Льва Хиросфакта извлечена изъ Патмосской библіотеки (вибств съ другими документами) и почтеннымъ I. Сакеллономъ, хранителемъ рукописей при Аевиской публичной библіотекѣ, издана въ I томъ "записокъ гренескаго историко-этнологичеακαπο οδщества" (Δέλτιον της ίστορικης χαι έθνολογικής стаюјас тёс Еддабос 3), въ 1883 г. открывшагося въ Аоннахъ. Здъсь приведено три записки Симеона, цари Болгарскаго, ко Льву Хиросфакту, одиннадцать висомъ послёдняго къ Симеону, шесть къ императору Льву Мудрому, три письма къ патриціямъ: Генезію, Стефану и какому-то Нивить и инсьма къ самому Льву Хиросфакту отъ цатриція Генезія, квостора Анастасія, патриція Оомы в протасикрита Прокопія. Для насъ въ этомъ собраніи важны только три письма: Льва Хиросфакта къ императору 4), къ Генезио 5), н писько Прокопія ко Льву 9). Въ первомъ назь этикь писемъ Хиросфактъ проситъ императора "Дьва о помиловании и указываеть на свои государственныя заслуги: три миссіи къ болгарамъ в одну-на востокъ, когда онъ,

На раду об тенстани изъ Св. Писенія онъ приводить питацы назъ
 - Гомора, Платона и др. ноотовъ и философовъ классическаго ніра.
 2) Δελπιον πζε ίστορικής και έθνολογικής έταιρίας πζε Έλλαδος, Т. I.

1883, o. 377- 380.

<sup>8</sup>) Это общество за недолгое время своего существованія успѣло уже оказать важныя услуга исторической наукъ изданіемъ инсемъ Константяжна: Порфироголница, : Романа Долансина, Андраника "Палодога, патр. Мететія Пинаса и др.

4) Epist. 18.
 (a) 5)-aEpist. (a) 21.
 (b) 4 (b) 4 (c) 4 (

Digitized by Google

между прочимъ, добился того, что патріархи антіохійскій и іерусалимскій прислали въ Константинополь своихъ уполномоченныхъ для рёшенія дёла о чотвертомъ бракё императора. Въ другомъ письмё, написанномъ, очевидно, раньше упомянутаго сейчасъ, Хиросфактъ выражаетъ удовольствіе по поводу успѣха своей восточной миссіи и особенно потому, что ему удалось вызвать въ Византію патріаршихъ пословъ. Радость по этому же поводу выражаетъ въ письмѣ къ самому Хиросфакту и Прокопій, указывая вмѣстѣ съ тѣмъ, какъ живо тогда интересовались въ столицё исходомъ брачнаго дѣла царя. Отмѣченныя письма интересны для насъ преимущественно потому, что они, какъ и имсъма Арееы, исходять со стороны противниковъ патріарха Николая: о стремленіяхъ и дѣйствіяхъ которыхъ доселѣ было извѣстно лишь по свидѣтольству этого патріарха.

Значительную поддержку оказывають для нашего изслыдованія и нікоторыя произведенія церковнаго краснорічія, надгробныя слова біографическаго характера. Въ литератур'я этого рода для насъ пригодны:

а) Слово Никифора Тригоры вы честь св. императрицы Θеобано. (Hergenröther, Montmenta graeca ad Photium "ejusque historiam pertinentia, ex variis codicibus manuscriptis, Ratisbonae, 1869. Р. 72 – 83) <sup>1</sup>). Анторы этого произведения известный церковный историкъ, живший въ началѣ XIII и въ первой половинѣ XIV в. <sup>2</sup>). Въ его словѣ говорится о рождении Феофано по усерднымъ молитвамъ ея родителей, полточ бывшихъ бездѣтнымы, объ ен воспитании, о выходѣ за-мужъ, повѣствуется, какъ раздѣяла она оградания, постигшия ен мужа Льва, будто-бы: по клеветѣ Сантаварина, показывается благочестіе Феофано и отмѣчается,

- WE THERE I AN ARATE DATE AND A MEAN ACTION DOWN A SECOND

<sup>3</sup>) На славянькомъ изыкъ это слово читается въ Чотвихъ Минсякъ подъ 16 декабря, а на русскомъ-въ Духовной Бесидъ за 1862 г., т. II, стр. 537-543.

<sup>2</sup>) Нѣкоторыя выраженія и стиль слова напоминають намъ рѣчь Ни. кифора (въ его церковной исторіи, — русси. перев. т. 1, кингъ<sup>1</sup>8, стр. 321—330) объ Андроникъ Старшенъ.

какъ снисходительна была она къ невърности своего супруга; слово заканчивается разсказомь о смерти и погребени этой царицы. Слово при помощи хроникъ и какихъ-то другихъ пособій составлено очень искусно. Но, стараясь изобразить жизнь святой чуждою мелочныхъ попріятностей и мірской суеты. Никифоръ Григора допускаетъ въ своемъ произведени обычную въ агіографіи фантастическую нивсллировку историческихъ событій. Вследствіе атого и сдово его является больще риторическимъ упражненіемъ, нежели историческимъ, памятникомъ. Впрочемъ, въ общемъ оно согласно, съ другими нашими источниками; мало того, сравнительно съ ными оно даеть намъ и нёчто новое, именно: любопытный разсказъ о выборъ невъсты для даревича Льва и замвчание о покровительстве, какое въ свое правление оказывалъ Левъ литораторамъ и ученымъ. Къ этому слову Григоры мы обратимся въ самомъ же началъ своего изслъдованія, когда станемъ говорить о личности Льва Мудраго.

в) Слово Никифора Философа въ честь св. Антонія Кавлся (первоначально издано Липоманемъ, и только на латинскомъ языкъ, въ соч. De vita sanctorum; самая послъдняя: перепечатка изданія этого слова — у Migne'я, Patrol. curs. compl., t. 106, p. 181-200). Кто быль этоть Никифорь, неизврстно. Во всякомъ случав его нельзя сметивать (что позволяеть себь De-Boor 1) съ упоминавщимся сейчасъ историкомъ XIV въка, Никифоромъ Григорой, которому принадлежить по рукописи XIV в. --- Codex Mon. 10---нвсколько отличная отъ нашей, указанная Алляціемъ Віос той έν άγίοις, πατριάργου, Κονσταντινουπόλοως 'Αντωνίου του την μονήν του Καλέως συστησημένου.<sup>2</sup>). Изъ слова Никифора Философа видно, ято онъ былъ не только современникомъ патріарха Антонія<sup>8</sup>) но и принадлежалъ къ его

<sup>1</sup>) Vita Euthymii, S. 99, 106.

day to get to grad y the 2) Migne, t. 106, p. 177;) praefatip Oudine, - Bz сочинени Hergenröther'a (Photius ; B. II.; S. 697, 719) изъ посяжаней біографія Антонія 

8) Oudini - Commentarius, de scriptoribus ecclesiasticis, t, U, Lipsise, 1722. P. 402. And the Konto a same for as a second state of the state of the

восторженнымъ почитателямъ; а этого, разумъется, нельзя и предполагать о Никифоръ Григоръ. Умълые литературные пріемы и слёды нёкоторой эрудиція въ разсматриваемомъсловѣ, далѣе, показываютъ, что авторъ его обладалъ довольновысокой степенью тогдашниго образования. Слово составленопо всёмъ правиламъ схоластическаго искусства. За exordium ас praepositio слёдуеть пять главь изложенія и заключеніе. При своей общирности, слово однако бъдно фактическити данными. Въ немъ почти ничего не находимъ мы, наприм., о двятельности патріарха Антонія, объ отношенія его ковторому браку императора Льва и, вообще, о ходе церковныхъ лель за время этого патріарха. Историческіе факты: замъняются здъсь то общими разсуждениями о монашествъ, то риторическими періодами о высокихъ душевныхъ качествахъ патріарха Антонія (такова, между прочимъ, вся нятая глава). Но и при этихъ недостаткахъ слово Никифора Философа остается всетаки единственнымъ источникомъ для. свёдений о патріархе Антоніи Кавлев.

с) Слово Аревы Кесарійскаю на перенесенію твла св. Евения, архіепискона константинопольскаго (у Migne'я, --- t. 106, р. 798, - оно перепечатано съ изданія, едбланнаго Липоманенъ въ его De vita sanctorem, Venetlis, 1554 t. Ш). Авторомъ названнаго произведенія быль все тоть же митрополить, о письмахь котораго кое-что сказано выше<sup>1</sup>). Удень<sup>3</sup>), а за нимъ Ад. Гарнакъ \*) считаютъ составителемъ слова на перенессије твла Евонијя другато Арсот, --- просвитера Насаріе-Каппадокійскаго, жившаго вв XI в. Но съ мивніемъ этихъ ученыхъ сенласаться нельзя, потрну что въ словъ айожниймейского 😳 лазчений тодой 🕐 ёнэн 👘 висове abtod's патріарха Евоний. Да и что могло бы нобудить писатона The asy of the second ... All and set of a faile of

<sup>1</sup>) Guilielmi Cuperi annot. in Actis sanct. (Adgustus, V. I., p. 115) De Boor, Vita Authymii, S. 83. 198. 196. 200.

\*) Commentarius de scriptoribus ecclesiasticis, t. II, p. 4280

<sup>3</sup>) Texte und Untersuchungen zur Geschichte Altchristlichten Literatur, B. I; H. 1-2. 1882. Die Überlieferung der Griechischen Apologeten d. zweiten Jahrhunderts in d. alten Kirche u. im Mittelalter. S. 42.

XI въка: слагать панегиривъ почти ничёмъ ноизвъстному/ патріарху, живнему въ половине IX и начале X века?----Хотя слово Афееы написано по тому же риторическому; шаблону, какъ и только что указанное произведение Никифора Философа, въ немъ однако больше, чемъ въ томъ. отразились церковныя событія времени императора Льва и, носомнивнию, потому, что самы авторъ принималъ въ нихъ. непосредственное участіе (о чемъ будетъ сказано въ изслівдованія) д Въ витісваловть предисловіи Ареса спраливаеть. слушателей: что послужило причиной икъ церковнаго собранія и глубокой пенели? Предположивь, что причина этоговъ смерти патріарха Евеннія, онь утвинаеть ихъ указавіемъ на блаженную загробную жизнь покойнаго, --- следство его добродътельной жизни. А что жизнь Евения была гействительно такова ораторъ въ наложения своей рёчи приводить за это фактическія данныя. Онъ говорить о монашескихъ подвигахъ патріарха Евоимія, о возведени его на каседру. о нопріятностяхъ для ного со стороны враговъ, между которыни прежде. всого разумбется (хотя и не называется). патріархъ Николай Мистичь. Торжественное перенесеніе твла пачріврда, танимь образонь, оказывается вполив. заслуженной имь почестью. Для большаго прославления Евения Арсоа сопоставляеть, его съ (врагомъ Евения) HODORHUMD / HUTCHATODOND ALEKCHADOMS / N. HA. REWALCHYOL учесть обо опотрить кака на достойную кару за козни. протекъ, ногойнаго патріарха. Остановивнись еще разъ на бланенной экончоны и торжественномы меренесения твла; Евна онија, оратора сравниваета: его съ Авелема, Таковома, пророкомь: Закавіся, «св.: Аванасіснь, ап. Павлень, ватріархани Никифоромъни Фоліонъ изаключасть скова просы бою кы покойному чиробы онколькость съ Вождеми и Учителены, Христонъ прекления Посцода: (?) с на утоление: бури первовной на Пон всемы вылно начар сто слово принал. лежить перу нривержевца патріархя. Евеннія нопоэтому не MORETE : OHTH BROTHE HIGE HIME HOTOHING (LAIS BROMCEEA) съ церковными обстоятельствами за время названнаго патріарха. Да и не много говорится здёсь объ этихъ обстоятельствахъ (напр., положительно замалнивается) участіе Евонмія въ рѣшеніи дѣла о четвертомъ бракѣ царя). Очевидно, панегиристъ опасался разсуждать о нихъ открыто п смѣдо, по крайней мѣрѣ, съ церковной каеедры. Онъ не затруднялся порицать прямо только Александра, за котораго не кому было заступиться (Константинъ VII, при которомъ произносилось слово, не могъ питать симпатій къ своему распутному дядѣ); но онъ лишь осторожно и обиняками заводить рѣчь о патріархѣ Николаѣ, чтобы сильно не раздражать почитателей послѣдняго. Впрочемъ, слово Арееы небезполезно для подкрѣпленія показаній другихъ источниковъ, наприм., о первой половинѣ жизни Евеимія и объ отношеніи его сторонниковъ къ патріарху Николаю.

Въ области духовнаго красноръчія еще привлекали къ себъ наше внимание написанная извъстнымъ Никитою Пафлагонскими въ формъ слова "Жизнь Игнатія" (Migne, t. 105), слова императора Льва Мудраго (Migne, t. 107) и небольшой отрывокъ ръчи патріарха Николая Мистика къ византійскому народу по полученія извѣстія о рамромъ Өессалоники (Migne, t. 111, praefatio, XXVI). Но такъ какъ "Жизнь Игнатія" и слова императора Льва являются для насъ не столько историческими, сколько литературными памятниками, мы сейчась и не будемь говорить о нахъ, предполагая подробно разобрать ихъ уже въ самомъ изслъдовани-при обзоръ духовной письменности за изучаемое время. А объ отрывкъ ръчи патріарха Николая здъсь достаточно замѣтить, что онъ (отрывокъ), не давая намъ никакихъ историческихъ свёденій, всетаки въ некоторой степени проливаеть свёть на пастырскую дёятельность этого патріарха.

Необходимымы источникомъ для насъ при научени церр ковной жизни при императоръ Льъвь во «всей нея папроть будеть, наконець, Обрядника «византийскато «деори» (ёхдеся тус засульйо» табеюс или De сегеторий видае Вузаплияе, ----Мідпе, t. 112), «охранившися въ единствевномъ стискъ XI» столвтия, который «открыть быль тольконевь 1.782 гг. 4). Обыкновенно, принисываемов перужимиератора: Константина сабо по се стартова и со столько се са тапась тон-

) Migno, t. 112, praefatio, p. 271 Sector Report . Groups Heldzuburger

XL

Порфирогенита, 1), это произведение въ дийствительности заключаеть въ собъ обряды разнато времени и различныхъ. авторовъ; самиръ Констанчиномъ или квиъ-либо по его указанію описания обрядовъ были только собраны <sup>2</sup>). - Обрядникъ, главнымъ образанъ, характеризуетъ бытъ византійскихъ императоровъ, въ которомъ безусловно преобладала Форма, нодчинявшая себь каждый шагь этихъ, по видимому. неограниченныхъ владыкъ. А такъ какъ византійскіе императоры всегда принимали большое участіе въ обыденныхъ проявленияхъ внёнией церковной жизжи,----въ богослужени, въ церковныхъ обрядахъ и церемоніяхъ, — то Обрядникъ имвоть важное значение и для изучающихь византийскую церковную исторію. Изъ этого произведенія можно узнать, напр., какъ въ Византін избирались патріархи, въ какихъ отношеніяхъ стояли они из императорамъ, какіе существовали тамъ церковные обряды, какъ справлялись праздники, когда совершались церковныя процессія и т. п. Имъть объ этомъ свъдения необходамо и намъ, чтобы понимать извъстія другихъ своихъ источниковъ о церковныхъ событіяхъ при император' Льв' (напр., о в'ичания его съ Зоей Кар-. бонопсиной, о ссылкв патріарха Николая 1-го февраля, въ день св. Трифона и пр.). Кромф общихъ свёдёній по церковно-общественной жизни въ Византи (интлавнымъ образомъ при Македонской династіи), Обрядникъ случайно доставляеть вемь "негакія, которыя симбють самос: непосредственное отношение нь научиемому царствованию. Такъ, здёсь замёчаетоя о гимнографическихъ занятіяхъ императора Льва <sup>3</sup>), нонисывается совершенный принегон крещении обрядь постриженія волосъ<sup>4</sup>), дважды говорится о процессіи въ день

## i) Ibid., p. 31. 2013 of all 27 of all 27 of all 2010 and 2010

Францоф. Цен Балневър Вузанблал Очернир натеріалые инванѣтия (по византійскість древноститьр Кира Цлі Обзорноглавирочастей в Больнаго дверца в византійскить парейзе СИКИ 19919 Стр., 6, 380 (прим.): Жури рійнизи Нар. При, ат. 259, страч 1639 стра уславно сталини (с. а. 2007) со уславно сталини (с. 2007) со уславни (с. 2007) со уславно сталини (с. 2007) со уславни (с. 2007) со уславно сталини (с. 2007) со уславно сталини (с. 2007) со уславно сталини (с. 2007) со уславни (с. 2007) со уславно со уславни (с. 2007) со у

св: Илін<sup>1</sup>), когда воспоминалось освобожденіе Льва из заключенія, которому подвергалоз онв, ври отцѣ своемь Василіи, указываются мѣста погребенія императора Льва и членовъ его семейства<sup>2</sup>). Къ сожалѣнію, эти и прочія свѣдѣнія излагаются въ Обрядникѣ весьма безтолково, безъ системы и разрозненно. Однако, и такой недостатокъ не лишаетъ его цѣннаго значенія для византійской церковной исторіи; здѣсь это произведеніе являются всегда нущиой справочной книгой, которая можетъ восполицть и объяснить многія свидѣтельства церковно-историческимѣ источняковь<sup>8</sup>).

Пользуясь всёми перечисленными выше и кое-какими доугими (незначательными) источныхами, бызыкнии подъ руками и у прежникъ изслёдователей византійской негоріи. мы сравнительно св ними сказали бы въ своежь труде немного новаго о ходъ церковной жизни въ царствованіе императова Льва Мудраго, если бы не обратили серьезнаго вниманія на недавно открытый источникь "Hushs Ecouvir" (Uita Euthymii. Ein Anecdoton zur Geschichte Leo's des Weisen, a. 886-912. Berlin. 1888. I---VIII-+1---232 S.S.), преемника патріарха Николая, по его удаления съ казедры. По новизни и обилию свидиний о церковныхъ обстоятельствавъ въ церствованіе: Льва Мудраго, по живости изложения этоть любопычный цамятникъ византийской письменности далеко пресосходнуь почти всё историко-литературныя произведения, которыя касаются: того времени. Поэтому, "Жизнь Евониня" въ библіографическомъ отношении заслуживаеть и болбе подробнаго раземотрания. Она принадлежать къщечальнымъ остаткамъз одной. мона-

(a) the second strength and an end of how with that the second strength is a second strength.

<sup>1</sup>) Migne, t. 112, l. I, c. XIX, p. 340; l. II, c. LII, 1407.

<sup>2</sup>) Migne, t. 112, l. II, c. XLII, p. 1193.

<sup>3</sup>) Существанныма дополненіано, къ. Обраднику, оказаная дажаній въ. основа: спо: «Тишить церная. :св.: Софін. :въ. Константиненода. (Ак. в.)», неданно: открытъй и опщеанный, преф. ИІ В. Криссельневыны (Опосса, 1892 г.). Но въ этопъ «Типика», если судить цо: описанию, еса, щы, не. найденъ для себя цизакиха новыть указаний, которыхът не встранани бы въ Обрядника.

ţ.,

стырской библіотеки, которую проф. Гвршфельдъ, путешествуя въ 1874 г. по Малой Азіи, открылъ и купилъ на какомъ-то островѣ Егердирскаго озера (въ Писвдія), а затѣмъ нередалъ королевской библіотекѣ въ Берлинѣ. Это собраніе рукописей было пересмотрѣно нѣмецкимъ палеографомъ De-Boor, который въ 1888 г. при содѣйствіи Берлинской Академіи Наукъ и издалъ въ свѣтъ греческій текстъ "Жизни Евеимія", снабдивъ ее общирнымъ и прекраснымъ комментаріемъ

Тогда какъ многія произведенія изъ упомянутаго собранія оказались не только сильно истрепанными, но и положительно испортившимися (отъ сырости), нашъ памятникъ почти весь сохранился и совершенно доступенъ въ изучению. Въ рукописи "Жизнь Евенмія" соединена съ сочиненіемъ Василія В. Протрептиху віс то аукох ваптисна и изъ 76 листовь фрагмента занимаеть первые 70. Такъ какъ кватерніоны (тетради по 4 л.) на первомъ и на послёднихъ листахъ инфють нумерацію, то разміръ потеряннаго легкоопредълнть. Первый листь обозначень цифрой 9 (8); слы, довательно, 8 начальвыхъ кватерноновъ нетъ. За то упелили кватерніоны: 9, 10 (л. 1-16). 12-15 (л. 23-54), 17-18 (л. 55-70). Въ кватерніонт 11-мъ нать 1-го листа, а кватерніоны 16 и 19 утрачены безъ исключения. Если л. 71---76 заняты указаннымы сочиненіемъ Василія. то ясно, что въ концё біографія недостаеть около 7 л.

De-Boor относить нашу рукопись. къ XI столитию. Она. написана очень тщательно свътловоричневыми: чернилами выдив колонны, по: 24. строки въ каждой. Буквы слъдують тъсно: одна за другой во ланіямъ, проведеннымъ на пергаменъ. По верхнему и нижнему, краямъ страницъ идуть красныя зиньетки, чрезъ знаки на поляхъ; окабъестся нам чало наждой главы произведения. На: поля же замесены ипронусви, сдъленные перепистикомъ (по коденсъ избъязалъ исправленій отъ рукимоздаванато времени). Изръдка встричаются въ рукописи и сокращенія и то-самыхъ употребительныхъ, сдова, какъ намр. май, даба, какариа, амдаютос, свътробания иле поматрика, какариа, собъесто собъесто собъесто собъесто собъесто собъесто собъесто собъесто наму. Какариа, сдова, какъ намр. май, даба, какариа, собъесто собъесто собъесто собъесто собъесто собъесто наму. гласныхъ съ гласными (напр. о иногда замъняется ос). Въ грамматическомъ же отношение біографія Евенмія отличается постоянной замъной винительнаго падежа дательнымъ. Такъ какъ на 6 листахъ, занимаемыхъ Протрептихѝ сіс то а́уюу βа́птисиа, нътъ ни одного такого случая, то указанная странность біографіи, по видимому, зависъла отъ са мого составителя послъдней. Однако, содержаніе біографіи отнюдь не говоритъ о невѣжествъ ся автора; напротивъ, мы даже имъемъ основаніе думать, что онъ не новичекъ въ употребления пера <sup>1</sup>). Грамматическія несообразности біографіи Евенмія, поэтому, всего естественнѣе объяснять варваризмомъ переписчика, который, не владъя литературнымъ языкомъ, особенности своей собственной рѣчи отчасти и привнесъ въ переписанное имъ произведеніе.

Въ печати "Жизнь Евоимія" занимаеть 78 стр. in 8° и начинается разсказомъ о болѣзни и смерти императора Василія Македонянина<sup>9</sup>), о вступленіи сына его Льва на престоль, о низложении съ казедры патріарха Фотія и возведении на его мисто Стефана. Потомъ повиствуется объ отношении молодаго императора къ Евению. На первыхъ же порахъ своего правления Левъ Мудрый, сообщаеть біографъ, старается сближтвся съ "отцемъ Евениемъ", настоятелемъ монастыря св. Өеодора Тирона въ юго-западномъ предивстви Константинополя. Находя "неприличнымъ при-" звать отца Евения во дворець, пока не увидить его-инчно и не поговорять съ нимъ. Левъ пошелъ въ храмъ Богоматера, что при Источникъ, и встрътиять того, кого хотъль. Увидевь Евения, онь преклониль толову нь ногамь его и, лобызая ризу его, обливалъ свою порфиру радостными слезама..... Затемы, императорь подняль ричь о благосостонни обителя, и проских Евонин сказать, это нему нужно или правится", Такъ царь привлекаяъ на свою сторону почтеннаге игумена и впосленствии и исполнять все, ис чемъ тотъ ни лисаль". Этниъ благоволеніемъ нъ себть молодаго [1] Reproduction of the Reproduction of the Providence of the Reproduction of the Second Content of the Sec

<sup>12</sup>) На одотъ одень поразнать его рогопъ въ шпвотъ; вызванния атипъ бодъзнь (диссентерія) и сведа Васидія въ шогиду. императора и пользовался Евенній, то ходатайствуя предъ нимъ за угнетенныхъ, то раскрывая злоупотребленія министровъ. Въ біографіи есть интересный эпизодъ о столкновеніи Евенмія дажо съ главнымъ изъ министровъ—Стиліаномъ, которому "вв'вренъ былъ надворъ и попеченіе о вс'ъхъ д'влахъ, происходящихъ въ государствъ".

Слава о благочестивонъ и добромъ подвижникъ, какимъ быль Евенмій, стала, разсказывается вь біографіи, привлекать къ нему учениковъ и множество докучныхъ постителей. Но это скоро заставило его искать уединения. Царь и царица Өсофано не разъ умоляли Евоимія чаще бывать у нихъ во двориѣ-и безуспешно. Даже должность патріаршаго оннкела, которая была навязана подвижнику, не могла вызвать его изъ предместья въ столицу. Чтобы особеннымъ образомъ выразить свое почтение нь "отку Евечние", ямператоръ устранлъ для него монастырь въ Цоамиалійскомъ кварталу, нејалеко отъ Студиской Побители. Теперь тотъ уже не захотъльногорчать своего державнаго почитателяни перешель вмѣстѣ съ братіей въ созданный царемь монастырь св. безсребранниковъ Космы и Даніана. — Поватствованію объ устрайства н освящении этого "мъста успоносния Евонмія ого біографь / поовниваеть : пѣлыхь , пей т главы своето 

Далёс въ "Жизни Евоимія" идетъ ръкы юбъ участія его въ семейныхъ: дѣлахъ Льва Мудраго. Подвижникъ всически старался разофять антипатію: императора: съ его порвой супругѣ, бдагочестивой Озофано, в отклоннять его порвой супругѣ, бдагочестивой Озофано, в отклоннять его порвой супой связи съ дочерью Стиліана. Заутам --- Зоей: Но всѣ усили. Евоимін: оказались: вапрасными. Волѣзнезиная Ософано скоро: скончалась: вапрасными. Волѣзнезиная Ософано скоро: скончалась: свапрасными. Волѣзнезиная Ософано скоро: скончалась: свапрасными. Волѣзнезиная Ософано скоро: скончалась: свапрасными, восъзанезиная Ософано скоро: скончалась: свапрасными, своего перваго: мужа, лишь бы надѣть на себя корону и получить татуять августийшей. Впрочемъ, это не повліяло на добрыя отношенія между. Евоимісмъ, и императоромъ; для бестам со сванит духовнымъ, отцемъ, послѣнать отъ него предсказанія относительно развинкъ оботоятельствъ, своей жизни: (нацрим., -о смерти третьей; супруси, Евоини Васіаны). Въ следующей и больней половине біографіи изображается исторія четвертаго брака императора Льва Мудраго и участіе въ ней Евоимія, —Здёсь разсказывается о рожденіи и крещеніи Константина, сына императора и его новой подруги....Зои Карбонопсины, объ отказе патріарха и его новой подруги....Зои Карбонопсины, объ отказе патріарха Николая признать законнымъ бракъ Льва съ Зоей и допустить его къ церковному общенію, о смутахъ вследствіе этого въ византійской церкви, сообщаются о способахъ, какими добился Левъ церковнаго признанія своего четвертаго брака, о низложении патріарха Николая, о возведении на его место Евоимія, о нежеланіи этого считать Зою императрицей, о смерти Льва и возотановленіи гатріарха Николая, объ отношеніяхъ его къ низложенному Евоимію и, наконецъ, говорится о приготовленіяхъ послёдняго къ смерти.

И все это излагается въ нашей біографіи яснымъ, живымъ и увлекательнымъ языкомъ, часто — даже въ драматической формъ (гл. III, VII, XII, XV, XVII, XX, XXII), и неръдко съ излишними деталями въ передачъ отдъльныхъ историческихъ сценъ <sup>1</sup>).

Уже изъ кратко представленнаго содержанія нашего произведенія видно, что его авторъ не ограничивается здёсь только событіями изъ жизни жатріарха Евенмія, а изображаетъ и многія современныя этому мужу явленія общей исторической жизни восточной имперіи. Но какъ истый византіецъ, авторъ лишь вскользь уноминаетъ иногда о внёщень положеніи и отношенияхъ государства; все винманіе автора сосредоточивается на тожь, что происходитъ въ столицѣ, ея конастырямъ и дворцахъ, и особенно на томъ, чъмъ заинтересовано было тогда византійское общеотво — на четвертомъ бракѣ императора. Льва Мудраго: послѣднее событіе составляетъ заке главный пунктъ въ (нашей повѣсти.

ar oas i estal

<sup>1</sup>): Бонечно, нельзя дунать, что онвиденногоя точнымъ изобращенияъ «дъйствительности, но у насъ ивть освований считать ихъ и совернончнымъ выныеломъ: Если далоги и сцены въ «Живии «Веения» и не вколав «върно воспроизведять дъйствительность, они, несонизино, до извъетной степени соотвътствущуъ и историческимъ оббего ательстванъ.

Постепенно раскрывая предъ читателями свою историческую панораму, жизнь патріарха Евенмія, біографъ знакомить яхь сь характеромь главныхь двятелей того времени: самого императора, его всеменныго министра Стиліана Заутцы, патріарха Николая и др., выводить на св'ять много личностей, досель совершенно неизвьстныхъ (наковы, ванр., ----Епифаній Лаодикійскій, Никита Пафлагонскій 1), Симеонъ асикрить) в сообщаеть новыя саинственныя свёлёнія о разныхъ обстоятельствахъ византійской перковной и общественной (светской) жизня въ конце IX и начале X в. Наприм., изъ біографіи Евеннія мы видимъ, что императоръ Левъ женился на Өеофано вопреки своему желанію, но приказаню Василія Македонянина, что епископъ Эсодоръ Сантаваринъ предъ ссылкей въ Аевны<sup>2</sup>) выдержалъ предварительное заключение въ Двлиатийскомъ константинопольскомъ монастырь, что натріярхь Фотій самь отрекся оть престола <sup>3</sup>), получаемъ подтверждение, что имнераторъ Левъ быль повенчань съ Зоей Карбонопсиной однамь дворазвымъ пресвитеромъ, узнаемъ, будто патріархъ Николай только подъ вліяніемь стротихь, еписконовь, отказался, сначала признать четвертый бракъ Льва и потомъ уже изъ опасенія быть уличеннымъ въ государственной измене (!) сталъ смотръть снисходительно на этотъ поступокъ имперагора, но послёдній, чтобы имёть въ лицё патріарха болье наложнаго недозька, всетами низвергь Никодая и возвель на его мѣсто Евония. Къ сожальнію, здѣсь ничего не говорится о патріаршествѣ нескваниго. •• ...

Изображая холь византійской жизни за время Евеннія, его біографъ даеть намъ возможность проварить и восполнить хронологическія дать, всярачаемыя за разсматриваемый періодъ у другахъ историновъ. Цравда, у него натъ точной хронологіи; время событій онъ или пріурочиваеть къ церковныхъ праздникамъ дли указываеть въ общихъ вираже-

- на на селото на селот На селото на
  - <sup>2</sup>). 19 Ол котерой уполнедоть нанентійскія (дроцисты, 1993).
    - \*) Чего не допускають католические писателя. A compression and the set of

Digitized by Google

-ніяхъ: пареоди, цет ой поли и др., болье опредвленные сроки у нашого автора означаются лишь круглыми цифрами: два года, шесть мъсяцевъ и т. п. Но за то события, изображаемыя имъ въ біографіи, слёдуютъ одно за другимъ почти всегда въ строгомъ хронологическомъ порядкъ; а это особенно цённо въ виду сбивчивости хронологическихъ дать у всёхъ визаетійскихъ асториковъ. При помощи біографіи Евеимія окончательно разрѣшаются многія сомнѣнія новбишихъ изслёдователей византійской хронологія. Такъ, біографія подтверждаеть ихъ выводы, что смерть императора Василія посл'ёдовала въ августь, а не въ мартъ 886 г., вопреки Кругу<sup>1</sup>) и Муральту<sup>2</sup>) показываеть, что патріархъ Стефанъ умеръ 17 мая 893 г., а не 889, а патріархъ Антоній-12 февраля не 896, но 901 г. Последная дата очень важна для всторіи отнопреній между церквами восточной и западной и показываеть, что временное прижиреніе между ними, состоявшееся незадолго до смерти Антонія, слёдуеть относить къ 900 г., а не къ 895 или 896, какъ думаютъ католическіе писатели.

Въ бюграфіи, затёмъ, встр'ячаются иногда зам'ятки касательно церковнаго и гражданскаго бита въ изантійской имперіи, небезъинтересныя для литургистовъ ѝ археологовъ <sup>8</sup>).

- Очевидно, прлостная "жизнь Евенмія", какъ литературное произведеніе, ріннительно превосходить и всё мозаическія, очрывочныя хронжив, "византійцевь", подносторонній, разрозненныя произведенія прочихътавторовь, касающихся событій за царствованіе Аьва Мудраго (разуміємы письма патріарха Николая), річь митрополита Арееы мири перенеі сенік тіла патріарха Евеншія, житіе патріарха Антонія Кавлея, составленное Никифоромь Филосефонь и т. (112).

-ella alto Fuldo consulto descalos decisión o tublica, contra la pr

burg 1810, S. 20.

<sup>2</sup>) Essai de chronogr. byzant. de 395 a 1057, P. 470.

<sup>3</sup>) См. напр, разсказъ о посвщения царемъ Пеанматійской обители (гл. IX в) вли о процаній игумена Евоний на сырной сединць со Студійскимъ игуменомъ Армадіонъ (ibid). По село со стуНо какую стецень исторической достовёрности должны мы признать за "Жизнью Евенмія"? Можно-ли вполнё довёрять ея содержанію? — Чтобы рёшить вопросъ о внутреннемъ достоинствё разсматриваемой біографіи, намъ, разумёется, слёдуетъ познакомиться съ ея составителемъ и отчасти съ его взглядами на историческія событія времени патріарха Евенмія.

Къ сожалѣнію, съ началомъ біографіи имя ея составителя навсегда для насъ утрачено<sup>1</sup>). Впрочемъ, кое-какія свѣдѣнія о немъ и мы сами можемъ извлечь изъ "Жизни Евеимія". Прежде всего, частыя цитаты изъ Св. Писанія, првводимыя въ повѣсти, хотя и не отъ лица ея автора, показываютъ, что и онъ былъ человѣкомъ начитаннымъ въ этой области; иначе — какъ онъ могъ ихъ помнить и умѣстно записать? — Нашъ авторъ былъ свѣдущъ не только въ Св. Писаніи, но, по видимому, и въ свѣтскихъ наукахъ; такъ въ одномъ мѣстѣ своей повѣсти онъ сравниваетъ Льва Мудраго съ героями анакреонтическихъ пѣсенъ (гл. XII). — Все это и вмѣстѣ умѣлое изложеніе повѣсти свидѣтельствуетъ, что ея авторъ обладалъ по своему времени порядочнымъ образованіемъ.

Далѣе, въ IX гл. "Жизни Евеимія" біографъ отъ себя говоритъ: "тщательно переписавъ собственными руками произнесенныя въ первую седмицу бесѣды, патріархъ передалъ ихъ намъ, братіямъ, которые находились въ обители". Отсюда видно, что біографъ жилъ въ Исамматійскомъ монастырѣ св. безсребренниковъ одновременно съ Евеиміемъ или же только немного послѣ вступленія его на патріаршество. Біографія не заключаетъ въ себѣ никакихъ основаній считать ся автора человѣкомъ позднѣйшаго поколѣнія, писавшимъ лишь со словъ болѣе молодыхъ современниковъ патріарха Евеимія. Правда, въ біографія недостаетъ очень

<sup>1</sup>) Прот. Иванцовъ-Платоновъ (Ж. М. Н. Пр., 1892, мартъ, прим. къ статъъ о натр. Фотія) совершенно проязвельно считаетъ авторомъ біографія Никиту Пафлагонскаго, написавшаго «Жязнь Игнатія».

4

важныхъ фактическихъ свёдёній о патріархё Евеиміи и нёкоторыхъ обстоятельствахъ, среди которыхъ онъ вращался (напр., о пастырской деятельности Евеимія, о собора, H8 которомъ былъ признанъ четвертый бракъ императора); но и это не препятствуетъ намъ признать біографа современникомъ названнаго патріарха и легко объясняется другими причинами. - Самая жизнь патріарха Евенмія была б'ёдна происшествіями, которыя бы глубоко врёзались въ память его современниковъ и явились бы потомъ предметомъ традицій. Поэтому-то и Логоветь, первый продолжатель хроники Георгія Амартола, не болве, какъ лътъ чрезъ 50 по смерти Евоимія, вспоминаеть только объ ого аскотическихъ подвигахъ и мужественномъ поведеніи по низдоженіи. Да и въ стѣнахъ Псаиматійскаго монастыря нѣкоторыя событія, въ которыхъ принималь участіе Евеимій, могли покрываться молчаніемъ вслёдствіе естественной наклонности братій представлять своего учителя отрѣшеннымъ отъ обычныхъ условій земнаго существованія, преданнымъ лишь душеспасению. Этимъ же, по нашему мнино, обусловливались риторизмъ и напыщенность многихъ малосодержательныхъ мѣстъ біографіи. Что ея авторъ былъ современникомъ, если не очевидцемъ описываемыхъ въ ней событій, это подтверждается еще и общимъ характеромъ его повъствованія. Такія живыя спены, какъ неожиланное посѣщеніе Псамматійской обители царемъ, разговоръ Евеимія съ расположенными къ нему духовными лицами (гл. XVIII), неожиданное (ex obrupto) упоминание о событияхъ<sup>1</sup>), и часто стоявшихъ въ весьма отдаленномъ отношении къ Евеимію, сильные комплименты по адресу одного изъ придворныхъ (Симеона асикрита), --- все это понятно только подъ перомъ современника патріарха Евеимія, — современника, который самъ блезко ентересовался происходевшямъ въ царскихъ и патріаршихъ палатахъ. Поэтому и свои свѣдѣнія объ изо-

<sup>1</sup>) Напримъръ, — о смерти третьей супруги Льва. Евдокін, безъ предварительнаго извъсти о вступленія ся въ бракъ, — о крещенія принца Константина, безъ упоминанія о связи Льва съ Зоей Карбонопсиной. бражаемыхъ событіяхъ біографъ получалъ не только путемъ личныхъ наблюденій и по слухамъ, но, весьма въроятно, и изъ устъ самого патр. Евеимія.

Однако свою повъсть нашъ авторъ составилъ, очевидно, послѣ смерти патріарха, о приближеніи которой здѣсь упоминается и которая, по разсчету De-Boor, послѣдовала 5-го августа 917 года. Такъ должны мы думать на основании слёдующихъ словъ, влагаемыхъ біографомъ въ уста Евенмія: "въ десятый годъ (это, несомнённо, но точный счетъ, а только круглая цифра) пріемлющаго нынѣ скипетры (очевидно, - рѣчь о Константинъ Порфирогеннитъ) водворится полный миръ (въ церкви) и глубокій порядокъ". Въ приведенныхъ словахъ заключается явное указание на то, что авторъ "Жизни Евеимія" былъ знакомъ не только съ составленнымъ въ 920 году на девятое лѣто царствованія Константина Порфирогеннита, "Томоиъ единенія", но и съ его благими результатами, которые весьма замѣтно отразились и на всей біографіи. Ея сравнительно ум'вренный, сдержанный тонъ въ отношении къ противникамъ патріарха Евоимія свидётельствуеть, что она явилась въ свёть, когда антагонизмъ церковныхъ партій сильно ослабѣлъ и между ними уже состоялось видимое примиреніе.

Но это не помѣшало составителю интересующей насъ біографіи восхищаться своимъ героемъ. У своего біографа Евеимій представляется человѣкомъ, надѣленнымъ живымъ умомъ и кроткимъ нравомъ, вѣдущимъ Писавіе, усерднымъ молитвенникомъ, прозорливымъ, сострадательнымъ, глубокимъ молчальникомъ и т. д. "Возведенный на (патріаршій) престодъ и поставленный на свѣщникѣ, читаемъ въ біографіи, онъ сіялъ всѣми добродѣтелями и настолько былъ для всѣхъ пріятенъ и достолюбезенъ, что его охотно принимали не только дюди близкіе, но и противники" (гл. XIX). Выставляя на видъ только добрыя качества Евеимія и ревниво оберегая его личность даже отъ простыхъ подозрѣній, составитель біографіи, напротивъ, сгущаетъ краски и усиливаетъ тѣни, когда заводитъ рѣчь о людяхъ, обнаружившихъ хотя какое-либо нерасположеніе къ этому патріарху.

ant and a second se

Особенно несочувственно относится біографъ къ патріарху Николаю Мистику<sup>1</sup>) и къ брату Льва, Александру, который низвелъ Евеимія съ патріаршей казедры. "Нужно бы замѣчаетъ біографъ, имена ихъ выставить для посмѣянія и позора (εἰς ἐπίχαρμα χαὶ χλευασμόν) среди жителей константинопольскихъ" (гл. XIX). Вообще, изъ каждой страницы біографіи ясно, что мы имѣемъ дѣло съ произведеніемъ, авторъ котораго былъ рѣшительно преданъ интересамъ своей партіи и всецѣло проникнутъ ея стремленіями.

Но партійный характерь не уменьшаеть, а даже увеличиваеть значение "Жизни Евеямия" для церковной истории, --именно по вопросу о четвертомъ бракѣ Льва Мудраго. Досель почти всъ свъдънія объ этомъ бракъ заямствовались изъ писемъ его противника, патр. Николая, который по своимъ интересамъ могъ, конечно, въ представлении дъла уклоняться отъ исторической дъйствительности, и не было никакой возможности проверить эти сведения. Теперь же, владѣя "Жизнію Евеимія", мы имѣемъ нѣкоторую возможность это сдёлать; теперь мы слышямъ человёка, который смотритъ на указанное обстоятельство и другія, боле или менбе связанныя съ нимъ, совершенно иначе, не такъ, какъ смотрѣлъ патріархъ Николай, Это-ли не цѣнно для изслѣдователя, который чрезъ сопоставленіе различныхъ свидетельствъ объ одномъ в томъ же событи можетъ скоре достигнуть правильнаго изображенія исторической действительности?-Благодаря "Жизни Евеимія", изслёдователь эпохи Льва Мудраго можеть не только фактически выяснить обстоятельства, при которыхъ совершился четвертый бракъ императора, но, такъ сказать, и разобрать закулисныя, мало замѣтныя для простыхъ наблюдателей пружины, но которымъ эти обстоятельства появлялись на исторической сцень, разгадать мысли и чувства, какія вызывались ими въ 1.110

<sup>1</sup>) Кажется, напр., только изъ желанія оправдать враговъ патріарха Николая біографъ, — вопреки всёмъ хронистамъ, — говорить въ другомъ ийстѣ, будто этотъ патріархъ «былъ доставленъ въ Галакринскую обитель (на заточеніе) съ подобающею честію» (гл. XIII). извъстныхъ частяхъ византійскаго общества (среди сторонниковъ патріарха Евоимія и Николая). Только, пользуясь "Жизнію Евфимія", современный изслъдователь долженъ относиться къ этому произведенію осторожно и критически, насколько позволятъ прочіе историческіе памятники данной эпохи.

Первую попытку разобраться въ свѣдѣніяхъ. сообщаемыхъ въ "Жизни Евенмія", какъ выше замѣчено, сдѣлалъ ея издатель, De-Boor. Въ своемъ общирномъ (79-203 стр.) и талантливомъ комментаріи на "Жизнь Евеимія" почтенный палеографъ не оставилъ безъ разсмотрения, можно сказать, ни одной страницы этого произведенія. Весь комментарій распадаются на двѣ части. Въ первой идетъ рѣчь о данныхъ для византійской хронологів, какія находятся, въ "Жизни Евениія", во второй-при помощи послёдней устанавливается прагматическая связь между событіями въ царствование Льва Мудраго. Въ объихъ частяхъ комментарія De-Boor исправляеть и дополняеть заключенія прежнихъ изслёдователей византійской исторія --- Круга, Муральта, Гергенротера, Гирша и др. Особенно удачнымъ представляется намъ здъсь разборъ хронологіи въ перепискъ папъ съ константинопольскимъ дворомъ и высшимъ духовенствомъ. Къ сожалѣнію, De-Boor слишкомъ увлекается значеніемъ изданнаго имъ манускрипта. Забывая, что авторъ "Жизни Евенмія" — человѣкъ небезпристрастный, по его сообщеніямъ De-Boor иногда создаеть такое представленіе о церковныхъ событіяхъ той эпохи, которому рѣшительно противорѣчать другіе источники византійской исторіи. Неправильное пользование "Жизнию Евоница" De-Boor обнаруживаеть главнымъ образомъ въ отношении къ патріарху Николаю. Протестантскій ученый не только не признаеть последняго лучшимъ патріархомъ Византін, каковымъ считаютъ его даже католики, но еще усиливается подтвердить нелъщые памфлеты и жалобы на него, приводимые въ біографіи Жаль еще, что комментаторъ не указываетъ, какое значение имфоть "Жизнь Евоимія" кромф исторіи для другихъ родственныхъ ей наукъ, наприм., для византійской врхоодогіи и топографіи (Константинополя въ частности).

Но, по выраженію одной старинной книги, "всякое бо діло тако рукъ, якоже и ума человіческаго не абіе совершенно обаче бывати, а по малу въ совершенство приводится"... Мы должны сказать De-Boor русское "спасибо" и за то, что онъ не оставилъ подъ спудомъ столь важнаго намятника, проливающаго много світа на состояніе константинопольской церкви въ конці 1Х и началь Х віка.

Воть всё главнейшие наши источники. Мы указали ихъ характеръ и значение для нашего изслъдования. Но что же на основании ихъ можно сказать о Львѣ Мудромъ и его царствовани въ церковно-историческомъ отношения? - Соображаясь съ предметомъ своего сочиненія и съ матеріаломъ, которымъ располагаемъ въ нашихъ источникахъ, мы намбрены, прежде всего, составить цёльное представление о самомъ императорѣ Львѣ Мудромъ, который въ свое время оказываль большое вліяніе на ходъ церковной жизни въ Византія. Мы скажемъ о воспятанія Льва, о характерѣ его, наклонностяхъ, семейныхъ отношеніяхъ, о внѣшнемъ и внутреннемъ состояния при немъ государства (гл. I). а потомъ уже поведемъ ръчь о первомъ церковномъ событи въ царствование Льва, - о низложении внаменитаго патриарха Фотія и о возведеніи на его мѣсто шестнадцатилѣтняго царскаго брата Стефана, о причинахъ, въ силу которыхъ совершилось это событие и объ отношении къ нему византийскаго общества (гл. II). Говоря далѣе о преемникахъ Фотія-Стефанѣ и Антоніи, мы изложимъ за время ихъ правленія исторію спошеній между константинопольскою и римскою церквами о дъйствительности хиротонии ставленниковь Фотія, которыхъ папы долго не хотъля признавать въ духовномъ санѣ (гл. Ш-IV). Сообщивъ о началѣ патріаршества Николая Мистика и о случившемся при немъ четвертомъ бракъ императора (гл. V-VI), мы остановимся и на тёхъ печальныхъ послёдствіяхъ, какими разрёшилось это событіе въ византійской церкви: скажемъ о низложении патріарха Николая и избраніи въ патріарха Евевмія, о константивопольскомъ соборѣ 907 года, о перковно-общественныхъ партіяхъ, составлятихся по поводу четвертаго брака Льва и предоставленія патріаршей казедры Евзимію, выяснимъ дёй-

ствительные мотивы, которыми руководились во взаимной борьбѣ указанныя партіи, повѣлаемъ о возвращеніи патріарха Николая къ управленію, о средствахъ, какія употреблялъ онъ для возстановленія мира въ византійской церкви и ея согласія съ римскою, и укажемъ на судьбу упомянутой партійной борьбы въ Византіи при преемникахъ патріарха Николая (гл. VII -- IX). Наконецъ, мы изобразимъ законодательную деятельность Льва въ отношении къ церкви, представимъ состояніе при немъ духовной письменности (гл. X-XI) и, для округленности и полноты своего изслъдованія, --- опредёлемъ территоріальныя границы контантинопольскаго патріархата, опишемъ ходъ патріаршаго управленія и сдѣлаемъ замѣчанія о положеніи духовенства, монашества и о состояніи общественной нравственности въ Византіи при томъ же императорѣ. Вообще, мы постараемся извлечь изъ своихъ источниковъ всё, чёмъ только могутъ быть интересными съ церковно-исторической точки зренія личность императора Льва Мудраго и его правление.

Но, разумѣется, чтобы при выполненіи вышеизложеннаго нлана держаться ближе къ исторической правдѣ, мы доджны пользоваться своими источниками весьма осторожно. Намъ необходимо каждый изъ нихъ сопоставлять съ другими, сообщаемыя ими извъстія обсуждать по законамъ логики, постоянно смотрёть, соотвётствуютъ-ли эти извёстія естественному и общему ходу тогдашнихъ событій, однимъ словомъ, разнообразныя свидетельства о царствовании Льва намъ необходимо взвешивать по всемъ правиламъ исторической критики, особенно въ виду недостаточности нашихъ пособій. Впрочемъ, это, такъ сказать, домашняя, черновая наша работа; разбираясь въ своихъ источникахъ, сравнивая одинъ изъ нихъ съ другимъ, мы не станемъ водить за собой читателя по этимъ мытарствамъ. Въ своемъ изслёдовани мы предложимъ ему лишь выводы своей кропотливой и не всогда благодарной работы надъ источниками. Эти выводы всогда можно новърить по нашимъ цитатамъ, которыхъ въ предлагаемое сочинение не мало внесли мы по необходимости, --- избъгая общихъ и голословныхъ разсуждений. нетернимыхъ въ исторіи.

## ГЛАВА І.

Императоръ Левъ Мудрый. — Его рожденіе, воспитаніе, коронованіе и женитьба на Феофано. — Семейная жизвь Льва. — Его отношенія къ Зоѣ Заутцѣ. — Столкновеніе съ отцомъ, императоромъ Василіемъ. — Легенда о злоумышленіяхъ Сантаварина противъ Льва. — Вступленіе его на престолъ. — Характеристика Льва. — Виѣшнее и внутреннее состояніе государства подъ его управленіемъ. — Заботы Льва о просвѣщеніи.

Второй императоръ Македонской династія Левъ VI Мудрый родился въ 861—866 гг. <sup>1</sup>) и считался <sup>2</sup>) вторымъ сыномъ Василія Македонянина и супруги его, Евдоків Ингирини изъ дома Мартинакія <sup>8</sup>). Самъ человѣкъ малограмат-

<sup>1</sup>) По Муральту (Essai de chronographie byzantine), Левъ родился въ 866 г. Но Lebeau относитъ рождение Льва къ 861г., когда замъчаетъ, что онъ померъ въ 911 г., на 42-мъ году своей жизни. Трудно сказать, чей счетъ върнъе.

<sup>2</sup>) По утверждению историковъ (Лоуод., Цері Махайд хай Вазид., с. 33; Symeon Magister, Bonnae, t. 33, с. 46; Glyca, p. 550), дъйствительнымъ отцемъ Льва и его старшаго брата, Константина, былъ Михандъ III, заставивший Василия понинуть супругу, Марію, и жениться на императорской фаворитиъ Евдокія, которую замънида сестра Василия Фекла (Sym. Mag., с. 40; Continuator, p. 235, Ephraemii, p. 111; Hergenröther, II, 682).

<sup>8</sup>) Изъ обстоятельствъ, слъдовавшихъ непосредственно за режденіенъ Льва, ны знаемъ только о постриженін его волосъ. Этотъ обрядъ въ 8-й ный <sup>1</sup>), императоръ Василій однако старался дать наилучшее образованіе своимъ дѣтямъ <sup>2</sup>). Поэтому и Левъ, какъ только достигъ соотвѣтствующаго <sup>3</sup>) возраста, началъ посѣщать привилегированную школу въ Магнаврскомъ дворцѣ, еще при Өеофилѣ учрежденную кесаремъ Вардой <sup>4</sup>). Здѣсь вмѣстѣ съ дѣтьми знатныхъ византійскихъ фамилій <sup>5</sup>), подъ руководствомъ натріарха Фотія <sup>6</sup>), Левъ успѣшно проходилъ обычные предметы изъ круга школьнаго образованія того

день по рожденія совершенъ былъ въ церкви св. Өеөдора Тирона въ Хризотривлинъ патріархомъ (Фотіемъ), при участія епископовъ, находившихся въ столицъ, и членовъ синклита (De ceremoniis, – Migne, t, 112, р. 1154 – 1158).

<sup>1</sup>) Geschichte d. Byzantin. und Neugriech. Literat. v. Rud. Nicolai Encyklop. Ersch. u. Gruber, I S., t. 87, 277 S.

<sup>3</sup>) Объ этомъ свидѣтельствуеть весьма характерная мозанческая картина на стѣнахъ сдѣланной имъ въ большомъ дворцѣ пристройки — Кэнургіона. Здѣсь изображенъ императоръ на тронѣ съ Евдокіей и дѣтьми, которые держатъ въ рукахъ книги. (Theoph. Contin. — Basil. Macedo, c. 87. Ducangii — Const. Christiana, p. 121. Кондаковъ. Пам. и церкви Константинополя — Тр. YI археол. съѣзда, т. Ш, стр. 59). Отражение заботливости Василия о приличномъ воспитания своихъ дѣтей также встрѣчается въ приписываемыхъ этому императору «Увѣщательвыхъ главахъ къ сыну Льву» (Migne, t. 107, р. XXI—XXП).

3) Въ Византіи, какъ и у насъ теперь, обученіе начиналось съ 6-7 лётъ. Преображенскій — Школы при Карлъ В., стр. 174 (о Сеод. Студ.); Ник. Григора, Sermo in S. Theophanon. Anecd. ad. Phot., v. Hergenröther, p. 74. Cedren., p. 165.

<sup>4</sup>) А. П. Лебедевъ. Очерки внутр. жизни визант.-вост. церкви IX— XI вв., стр. 172. Гиббонъ – Ист. упадка и разр. римск. имп., VI, 242. Hammer's—Constantinopolis und der Bosphoros, B. I. Pesth, 1822. S. 199.

<sup>•</sup>) Конечно, не одниъ п. Николай въ юности удостоялся чести быть товарищемъ Льва по ученю. De-Boor—Vita Euth., p. 6, 37, 45.

<sup>6</sup>) Zepernick—De vita et constit. Leonis, p. 203 Halle, 1779. Theoph. Continuator, pp. 276—277.

Digitized by Google

времени (trivium et quadrivium)<sup>1</sup>), а также основательно познакомился съ философіей<sup>2</sup>), и богословіемъ<sup>2</sup>), какъ можно судить по его литературнымъ трудамъ, которые разсматриваются нами ниже.

По смерти старшаго своего брата Константина (ум. ок. 879 г.). горячо любимаго Василіемъ, Левъ неожиданно явился наслёдникомъ престола. Теперь "надежда и любовь" отца сосредоточились на Львѣ <sup>4</sup>). Еще въ 870-мъ году императоръ, предупреждая заговоры <sup>5</sup>), торжественно короновалъ Льва <sup>6</sup>) (какъ въ 869 г. Константина) и назначилъ его своимъ соправителемъ <sup>7</sup>). Въ 881-882 гг., когда Левъ "украсился юношеской бородой" и вступилъ въ брачный возрастъ, Василій выбралъ для него невѣсту-16-лѣтнюю Феофано, дочь патриція Константина<sup>8</sup>) и жены его Анвы <sup>9</sup>), принадлежавшихъ къ богатому и знатному роду Мартинакія <sup>10</sup>). Свадьба была, по обычаю, пышно отпразднована въ Магнаврскомъ дворцѣ <sup>11</sup>). Однако, бракъ этотъ не былъ удачнымъ. Скромная Өеофано по своему характеру была

<sup>1</sup>) Ephraem., p. 115; Zonara, lib. 16, c. XIII. Manasses, p. 229. Continuator, c. 34, p. 264. Cp. Vita Ant. Caul. Migne, 106, p. 192.

<sup>2</sup>) Въ которой преобладалъ тогда Аристотель. Преображенский, l. c., p. 161.

<sup>3</sup>) Фотій считаль его вёнцомъ всёхъ наукъ. — «Высшею мудростію, писаль онъ, остается та, которая дёлаетъ предметомъ своимъ религію», Hergenröth., I, p. 326.

4) Theoph. Contin., p. 348.

<sup>5</sup>) Cedrenus, p. 205; Muralt, p. 452.

<sup>6</sup>) Hergenröther, Photius, B. II, S. 113.

<sup>7</sup>) Система соправительства весьма часто практиковалась въ Византін, потомучто до извёстной степени гарантировала для царствующей династіи права ся на престоль, заранѣе устраняя другихъ претендентовъ. А. П. Лебедевъ. Очерки визант. вост. церкви IX—XI вв., стр. 8.

<sup>8</sup>) Никифоръ Григора, Sermo in. S. Theoph., p. 72.

- 9) Ducangii-Familiae Byzantinae, p. 141.
- <sup>10</sup>) Никифоръ Григора, р. 72, ор. cit.
- 1) Aoyoð., Basileia Basiliou, c. 23, p. 763.

предназначена скорте для тикой келліи какого нибудь монастыря, чёмъ для широкой придворной жизни, где счастье и создается, и разрушается тонкимъ и расчетливымъ умемъ. Избъгая удовольствий, которыя всегда были доступны для византійской принцессы, Өеофано искала удовлетворенія стремленіямъ своей души въ постѣ и молитвѣ 1), въ вопечевіяхъ о б'ядныкъ и уходів за больными. Создать новый храмъ, украсить старый, вышить богатое церковное облаченіе <sup>3</sup>), построить пріють или больницу - воть, что доставляло наслаждение молодой цесаровнъ<sup>3</sup>). Но Левъ, женивнись на **Θеофано** только по вол' отца <sup>4</sup>), по видимому, не могъ выносить ригоризма своей добродътельной и болъзненной <sup>5</sup>) супруги, отъ которой онъ имблъ одну дочь <sup>6</sup>),---и искаль развлечений для себя на сторень. Вскоръ же послъ брака начались его внтимныя отношенія кь Зоб, дочери младшаго этеріарха<sup>7</sup>) Стиліана Заутцы, земляна императора Василія<sup>8</sup>). Өсофано пожаловалась свекру на невърность супруга <sup>9</sup>) и тотъ жестоко наказалъ своего легко-

1) Особенно любила она посёщать храмъ Богоматери, что во Влахернахъ. Vita Euthymii, с. IV, р. 10; Лоуод., Вазідеїа Вазідіоч, с. 16, р. 775.

\*) Vita Euthymii, VII, p. 23.

<sup>8</sup>) Ник. Григора, Sermo, loc. cit., pp. 80-81.

4) Vita Euthymii, c. YII; p. 21.

<sup>5</sup>) Григора, loc. cit., p. 82.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, p. 20. Григора, loc. cit., p. 77.

<sup>7</sup>) Лоуов. Васілеїа Васілеїоч, с. 24, р. 703. Этеріархъ— начальникъ иноземной дворцовой стражи. Reiskius, Comment. in lib. I De ceremoniis aulae Byzantinae, Migne, t. 112, p. 114.

<sup>8</sup>) Vita Euthymii, p. 2.

<sup>9</sup>) Vita Euthymii, p. 20. Замъчаніе Григоры, что *Θеофано* терпъ́ливо выносила невърность супруга (Sermo in S. Theophan., Anecd. ad Photium, v. Hergenröther, p. 77), очевидно, вызвано желаніемъ панегириста представить болъе счастливой семейную жизнь этой императрицы. De-Boor, Vita Euthymii, p. 158. мысленнаго сына <sup>1</sup>), а Зою приказалъ повёнчать съ Феодоромъ Гузуніатомъ. Однако, это только усилило нерасположеніе Льва къ Феофано <sup>2</sup>) и обострило его отношенія къ отцу, въ 885 году разрёшившіяся весьма печальнымъ семейнымъ инцидентомъ.

Нѣкоторые, разсказывають историки, сѣяли раздеръ между отцемъ в сыномъ. Къ числу такихъ людей принадлежалъ и другъ патріарха Фотія<sup>3</sup>), Евхаитскій архіепаскопъ Θеодоръ Сантаваринъ<sup>4</sup>). Египтянинъ по происхожденію<sup>5</sup>), онъ при Вардѣ почему то подвергся преслѣдовонію и былъ постриженъ въ Студійскомъ монастырѣ, гдѣ сдѣлался игуменомъ. Послѣ перваго низверженія патріарха Фотія Сантаваринъ долженъ былъ оставить монастырь, но по возвращеніи этого патріарха на престолъ онъ возведенъ былъ во енископа<sup>6</sup>) и получилъ доступъ ко двору<sup>7</sup>), какъ человѣкъ ученый и благочестивый<sup>8</sup>). Здѣсь Өеодоръ снискалъ себѣ довѣріе и расположеніе императора Василія<sup>9</sup>) и преамущественно будтобы тѣмъ, что показывалъ ему тѣнь любимаго сына Константина, за что постоянно подвергался порицанію Льва, какъ волшебникъ <sup>10</sup>). Этотъ-то Сантаваринъ и при-

<sup>1</sup>) «Не выслушавъ защиты и повинуясь одному пустому наговору, передавалъ потомъ самъ Левъ, онъ схватилъ меня за волосы и, повергнувъ на землю, избилъ до крови кулаками и ногами» Vita Euthymii, р. 20.

<sup>2</sup>) Ibidem.

<sup>8</sup>) Nicetas Paphlag., Migne, t. 105, p. 568; Sym. Magister, Bonnae, . 33, p. 693.

4) См. о немъ у Lebeau — Histoire Bas-Empire, Paris, 1833, t. XIII, p. 321.

5) Григора, loc. cit., p. 75.

<sup>6</sup>) Styliani Neocesar. ep. ad. papam Stephan. Y (VI). Mansi-Concilia,
t. XYI, p. 432.

7) Nicetas Paphlag., ib. Sym. Magist., ibidem.

<sup>8</sup>) Sym. Magister, ibidem, Nicetas Paphlag, ibidem

?) Cedrenus, p. 245; Continuator, p. 348.

<sup>10</sup>) Sym. Magister, p. 693.



чиниль несчастіе царевичу- Онь уб'ёдиль его на случай какой-нибудь опасности носить при себѣ ножъ. "Левъ не подозръвая коварства и не сообразивъ обмана, принялъ совътъ". Между тъмъ самъ же Өеодоръ довесъ царю, что наслёдникъ престола злоумышляетъ противъ него и держитъ при себѣ оружіе. Когда у Льва дѣйствительно, былъ найденъ вожъ, Василій пришель въ такое раздраженіе, что первоначально хотёль было даже ослёпить своего сына. Только по заступлению цатріарха Фотія, сенаторовъ и, въ частности, Заутцы императоръ ограничился темъ, что приказаль лишить Льва красныхъ салогъ и заключить его въ Маргаритсковъ триклинін Большаго дворца. Окружавшіе принца сановнике, --- Андрей доместикъ, Стефанъ магистръ и, въроятно, другів, - были лишевы своихъ мъстъ. --- Такъ одно изъ важныхъ придворныхъ событій предъ смертію императора Василія изображается почти у всёхъ хронистовъ '). Но очевидно, ихъ разсказъ, хотя ему, къ нашему удивленію, върять такіе византіологи, какъ Hergenröther <sup>2</sup>), весь. ма далекъ отъ исторической действительности. - Неужели Левъ, ранбе неблагопріятно смотревшій на Сантаварина. теперь такъ легко поддался его обману, что сталь простой нгрушкой въ рукахъ мнимаго чародвя? И трудно-ли было для Льве разъяснить отцу, почему при немъ оказалось оружіе? Нелёпость приведеннаго разсказа очевидна и нёть нужды ее доказывать. Цонятно, что мы имбемъ дело съ фабулой, неблагопріятной для Өеодора и Фотія, пущенной въ обращение среди народа лишь врагами натріарка. По крайней м'вр'в, н'вчто подобное ны еще слышимъ отъ одно го завзятаго игнатіанина -- Стиліана, епископа Неокесарійскаго. Гораздо ранње Логовета и его компиляторовъ этотъ

<sup>1</sup>) Здёсь они расходятся другь съ другонъ въ весвиа незначительныхъ деталяхъ. Одни говорятъ, напр., что у Льва былъ найденъ ножъ (Лоуо́д., Continuator), другіе — мечъ (Sym. Magister); одни указываютъ, что это случилось на императорской охотъ (Continuator, Cedreaus), другіе такого показанія не дълаютъ (Лоуод., Sym. Magister).

<sup>2</sup>) B. II, S. 674, 682.

Стилавъ въ 887-мъ году, между прочимъ, писаль къ папъ Стефану V (VI): "Фотій, вибсть съ Сантавариномъ (котораго произвель уже во епископа), питая замысель противъ престола, разсорилъ императора съ его собственнымъ сыномъ Львомъ для того, чтобы, отстранивъ последняго, по смерти Василія. или захватить престоль, самому съ Сантавариномъ (!) или же предоставить его кому-нибудь изъ своихъ родственниковъ. Но замыслы эти не удались: Левъ сдѣлался императоромъ"<sup>1</sup>). Несомнѣнно, отчасти изъ письма этого Стиліана, а отчасти - отъ его единомышленниковъ и заимствовали "византійцы" свою невѣроятную повѣсть объ интригахъ Өеодора Сантаварина противъ царевича Льва. Впрочемъ, въ основѣ ся лежитъ исторический фактъ. Въ неизданной проповѣди Льва на день св. Иліи самъ авторъ возносить хвалу Богу за то, что быль избавлень оть заключенія<sup>2</sup>). Константинъ Порфирогеннитъ также говоритъ, что отець его Левь, дъйствительно, подвергался заключению и въ память своего освобожденія установиль даже особое торжество <sup>8</sup>). Но что на самомъ дълъ было причиною разрыва между императоромъ Василіемъ и наслѣдникомъ его престола?-Преосв. Герасимъ Яредъ 4) предполагаетъ, что Левъ подвергся родительской опалѣ не вследствіе мнимыхъ интригъ Сантаварина, а потому, что энергично участвовалъ въ оппозиціи, которую выставили императору Василію люди, недовольные его внутренней политикой, и особенно-расположеніемъ къ партіи Фотія. И эта догадка кажется намъ весьма вѣроятною потому, что гнѣву императора подверглись вмёстё съ его сыномъ и нёкоторые сановники, и потому, что направление внутренней нолитики со вступлени-La contra de la co

1

1) Mansi-Concilia, t. XVI, p. 431. Baronii-Annales, t. XY, p. 425 ff. Ср. Лочови, Васниета Васни. Лестос, с. 5, р. 768. Яреда — Отзыва о Фотія. Христ. Чт., 1872, т. Ш., стр. 683.

. . . . . .

<sup>2</sup>) Migne, t. 107, p. 134.

8) Constant. Perphyrogen. - De ceremoniis. Migne, at. 112, I. II, c. 52, p- 1407. and the second · .

4) Xpher. 4r., 1873, III, 663.



S .....

A. 1. ...

емъ Льва на престолъ (какъ будетъ показано) весьма ръзко измѣнилось.

Около трехъ мѣсяцевъ 1) провелъ Левъ въ заключении, и это испытаніе раздѣляла съ нимъ его незлопамятная супруга Өеофано<sup>2</sup>). Левъ не разъ посылалъ къ отцу письма съ просьбой о прощении <sup>3</sup>). Долго умоляли императора о томъ же мать 4) несчастнаго царевича и сенать; но безуспѣшно 5). Только ради праздника св. пророка Иліи (20 іюля), къ ко торому Василій имѣлъ особое почтеніе 6), онъ согласился, наконець, дать свободу опальному сыну и даже повволиль ему въ этотъ праздникъ участвовать съ собой въ церковной процессіи<sup>7</sup>). Но прежняго дов'єрія и расположенія къ сыну уже не чувствоваль императорь. Историки передають, что въ той же процессии, услыхавъ изъ толны радостныя восклицанія по поводу освобожденія Льва, Василій позволилъ себѣ умѣрить этотъ восторгъ. "Вы благодарите Бога, сказаль онь <sup>8</sup>), — за моего сына?! О, вы еще много бъдъ и печальныхъ дней переживете при немъ". Справелливо или нътъ приведенное замъчание историковъ, ----ръшить невозможно

<sup>1</sup>) Собщение Григоры, что заключение Дъва продолжалось три года, противорёчнть показаніямь рёшительно всёхь «византійцевь».

- <sup>2</sup>) Грягора, ор. с., р. 77.
   <sup>8</sup>) Λογοθ., ορ. cit., p. 764.
- 4) Manasses, p. 227.
- 5) Theoph. Contin., p. 347.

8) Aoyod., Basil. Basil., c. 24, p. 764. Const. Perphyrogen. De cerem., l. II, c. II p., 140. Ducangii, Const. Christ., l. IV, p. 99. Кондаковъ. Памятники и церкви Бонстантиноподи. Труды VI-го археод. the second se съвзда, т. Ш., стр. 60. . .

7) Она: состояда въ томъ, что утромъ 20-го іюля ишераторъ и придворные съ крестами въ рунахъ изъ. Хризотрикина (нарадней части дворца) следовали въ прамъ Богоредница, что въ Фаро, и пр. Или (объ внутри того же дворца), откуда приходные потокъ въ литурги въ построенную Василісиъ «новую церковь», нежду Большинъ дворценъ и по-FV ( 8) Sym. Megister, Back, Back, b. 21, ap. 698-699.

но оно во всякомъ случав показываетъ, что Василій, зная характеръ Льва, далеко не считалъ его достойнымъ себв преемникомъ<sup>1</sup>). Если при этомъ отецъ не лишилъ Льва престола, то, думается, лишь потому, что положительно не надвялся на другихъ своихъ сыновей — распутнаго Александра и малолътняго Стефана, уже причисленнаго къ клиру.

Приблизительно черезъ годъ послѣ освобожденія сына, 29-го сентября<sup>2</sup>) 886 г. Василій умеръ<sup>8</sup>) и Левъ вмѣстѣ съ братомъ Александромъ стали самодержцами. Но такъ какъ Александръ довольствовался только титуломъ, участіемъ въ церемоніяхъ<sup>4</sup>) и тѣми жизнерадостными удобствами, какія доставляло ему положеніе, дѣйствительнымъ правителемъ государства былъ Левъ. Онъ издавалъ законы, подъ которыми Александръ лишь подписывался, рѣшалъ дѣла войны и мира и проч.

Что же за человъкъ былъ Левъ, который, какъ выше было замъчено, оказывалъ въ свое время весьма сильное вліяніе на ходъ церковной жизни въ Византіи? <sup>5</sup>).

Нерѣдко, чтобы до нѣкоторой степени опредѣлить характеръ мало знакомыхъ людей, обращаются къ ихъ портретамъ (по пословицѣ: "лице — зеркало души"). Но мы, къ сожалѣнію, этого не можемъ сдѣлать относительно Льва, такъ какъ изображенія его, приготовленныя тогдашними способами, по своему несовершенству весьма непригодны для нашей цѣли <sup>6</sup>). Для знакомства съ личностью Льва

1) Hergenröther, Photires, B. II, S. 678.

\*) De Boor-Vita Euthymii, S. 126.

<sup>3</sup>) На охотё олень поразнаъ его рогонъ въ животъ; вызванная этимъ болёзнь и свела Василія въ могилу.

<sup>4</sup>) Migne, t. 112. De ceremoniis, L. II, c. XVIII, p. 1124-1125.

<sup>5</sup>) По нашему межню, Финлей (History of the Byzantine and Greck empires. London. 1854. Т. I, р. 335), совершенно неоосновательно заявляеть, будто Левъ не быль человъкомъ, въ личной исторіи котораго потомотво могло бы находить больной интересь.

<sup>6</sup>) На извъстной иконъ надъ царскими дверьми портокса Св. Софіи припадшій къ ногамъ Спасителя Левъ изображенъ съ бородою, длинными Мудраго намъ приходится ограничиться тёми скудными, безцвътными, а иногда и ненадежными біографическими замъчаніями о немъ, какія находимъ лишь въ разсмотрѣнныхъ выше литературныхъ источникахъ. Поэтому, правственный образъ императора Льва, независимо даже отъ насъ, пожалуй, получится подъ нашимъ перомъ тусклымъ и неопредѣленнымъ. Но сдѣлаемъ для выясненія этой личности, что можемъ.

Василій Македонянинъ, поглощаемый государственными дѣламв, не имѣлъ досуга заниматься воспитаніемъ своихъ дѣтей, а жена его, Евдокія, бывшая фаворитка Махаила Ш-го, по видимому, не имѣла тѣхъ качествъ, которыя бы давали ей возможность стать въ этомъ дѣлѣ надежной помощницей своего мужа. Лишенные благотворнаго родительскаго вліянія, дѣти царской семьи росли, такимъ образомъ, подъ присмотромъ чужихъ, у которыхъ, естественно, мало было заботы о добромъ нравственномъ развитіи своихъ питомцевъ <sup>1</sup>). Такія условія воспитанія въ связи съ нѣкоторыми неблагопріятными обстоятельствами придворной жизни, конечно, должны были невыгодно повліять на складъ природнаго характера августѣйшихъ дѣтей. Удивительно-ли, если мы и въ характерѣ Льва находимъ мало симпатичнаго?

Выдающейся его нравственной чертой была подозритель-

волосами на головѣ, увѣнчанной жемчужной діадемой, въ шелковомъ иматія, расшитомъ золотыми крестиками, въ голубой туникѣ съ поручами. Подобныя же изображенія Льва встрѣчаются и на монетахъ его времени, на миніатюрахъ греческихъ рукописей (Кондаковъ—Пам. и церкви Констант., Тр. VI съѣзда, т. III, стр. 115. 124. Ducangii—Familiae byz., 136. Кондаковъ—Визант. искусство по миніат., Зап. Новорос. Уник., 1877 г., XXI, стр. 168). Но всѣ эти изображенія Льва иснолнены неудовлетворительно.

<sup>1</sup>) Даже патріархъ Фотій, занятый борьбою церковно-общественныхъ партій, не могъ дать надлежащаго направленія душевнымъ силамъ царскихъ дътей.

5

Digitized by Google

ность. Сынъ армянина-авантюриста, если не убытствомъ 1), то интригами продожившаго себѣ дорогу къ трону, императоръ Левъ весьма недовърчиво относился къ окружавшинъ его, видя въ нихъ враговъ своей династи 2). Въ замыслахъ противъ себя одинаково подозръвалъ Левъ счастливаго полководца<sup>3</sup>), душевно больного<sup>4</sup>), камердинера<sup>5</sup>), и даже натріарха <sup>6</sup>). И если подозрѣнія, съ его точки зрѣнія, хоть сколько-вибудь подтверждались, заподозрѣнные подвергались жестокимъ преслёдованіямъ <sup>7</sup>). — Чувотвуя свое положеніе на престолѣ не особенно прочнымъ, императоръ Левъ искаль собѣ услужливыхъ друзой и союзниковъ. Этимъ пользовались разные выскочки, напр., --- известный Стиліань Заутца, кубикулярій Самона и др. Разумівется, при помощи лести в) они вкрадывались въ довъріе тщеславнаго ) императора и, хотя не имели популярности въ обществе, оказывали большое вліяніе на государственныя дела <sup>10</sup>). Для обезпеченія своего положенія при дворѣ, они пускали въ ходъ всевозможныя интриги 11), сочиняли пасквили противъ

<sup>1</sup>) Шлоссерь. Всемірн. ист., т. II, СПБ. 1869 г., стр. 479.

<sup>2</sup>) Vita Eutbymii, p. 8. Для характеристики подозрительности Льва у Ліутпранда (Antapod. L. I; Pertz., Monum. Germ., t. III, Script. Gannoverae, 1838. P. 277-279) приводятся два любопытныхъ анекдота объ отношеніяхъ Льва къ дворцовой стражъ.

<sup>3</sup>) Напр., Евстафія Аргира, который послѣ неожиданной отставки быль отравленъ. Continuator, с. 27, р. 374.

4) Manasses, p. 228.

5) Aoyod., c. 44.

6) Vita Euthymii, p. 39.

<sup>7</sup>) Какъ напримъръ этого достаточно указать на осябиление Сантаварина (Асузд., 6) или на пострижение камердинера Константика, будто-бы нибынаго китимную овязь съ Зоей Карбоненсиной. (Асузд., 423).

<sup>8</sup>) Λογοθ., c. 40.

<sup>9</sup>) Лаузе., с. 40. Срав. Лётонноь по Лаврент. списку. Изданіе археогр. поминосів. СИВ. 1872 г. Стр. 37, 912 г.

<sup>10</sup>) Zepernick – De vita et const. Leonis, p. 242.

11.) Aoyoð., c. 37.

своихъ недоброжела телей <sup>1</sup>), выставляли претивъ никъ подкупленныхъ клеветниковъ и т. д. <sup>2</sup>). Впроченъ, все это не ограждало и приближенныхъ Льва отъ его подозрѣній: Сталіанъ Заутца и Самона впослёдствіи были пострижены, какъ опасные заговорщики <sup>8</sup>). Но хоти Левъ часто подчинялся вліянію людей, угождавшихъ его слабостниъ <sup>4</sup>), однако отъ былъ въ тоже время и настоящимъ византійскимъ десиотонъ, которому все позволено <sup>5</sup>), для которато необязатехвиы, пожалуй, и предписанія нравственнаго закона. Дѣйствуя нерѣдко по минутному увлеченію или канризу <sup>6</sup>), по страсти, непокоряющейся разсудку. Левъ не хотѣлъ знать никакихъ препятствій въ достиженіи своихъ цѣлей <sup>7</sup>). Встрѣченныя препятствія онъ старался искусно обойдти <sup>8</sup>); но эсли это не удавалось, - раздражался <sup>9</sup>) и "телъ на проломъ", насколько не задушывансь надъ средствами, которыя до-

<sup>1</sup>) Ibid., c. 42.

<sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 22-23.

<sup>3</sup>) Aoyoð., c. 19, 42.

<sup>4</sup>) Объ одноять изъ временщиковъ, Самонъ, хронисты замъчають, что онъ, «миви при царъ, являлся участниковъ всъхъ ого беззаконій и золъ»—Лочод., с. 35. Continuator, с. 24. Sym. Mag., с. 19.

<sup>5</sup>) Патріархъ Николай разуб'яждалъ въ этонъ Льва по поводу его 4-го брака. Migne, t. 111, p. 209. Бр. ХХХИ.

<sup>6</sup>) Даже авторъ «Vita Euthymii», вообще расположенный во Льву, не разъ называеть его «легкомысленнымъ». Vita Euthymii, р. 61—63.

7) Vita Euthymii, p. 32.

. .

<sup>8</sup>) Желая, наприм., развестись съ *Феофано* и жениться на Зой Заутці, Девь ссылался на какіе-то законы и правила: Vita Euthymii, p. 20.

<sup>9</sup>) Такъ, Левъ оместочнася, когда услышалъ отъ Квемия порицание овеему намърению развестись съ <del>Сеофа</del>но; а въ другой разъ изорвалъ письмо Евения, защищавшее императора Алексендра отъ преслъдований брата, и сказалъ печальнику: «я не жедаю, чтобы ты былъ для меня другимъ Заутцой, повелъвающимъ и наставляющимъ». Vita Euthymä, p. 22. 23.

5\*

ставляли ему желаемое <sup>1</sup>). Однако при всей неровности в неустойчивости своего характера Левъ не былъ крайнимъ деспотомъ; Левъ способенъ былъ и сознать свое увлечение и иногда старался даже и исправить свою ошибку или несправодливость. Такъ, послё того, какъ Евоний однажды объ явиль, что не можеть войдти въ столицу по причинъ множества допускаемыхъ тамъ неправдъ", царь при слёдующей же встрѣчѣ съ нимъ "со слезами началъ извиняться, съ клятвою увёряя, что случившееся произошло безъ его (Льва) вѣдома и желанія, а потомъ попросилъ у него прощенія"<sup>2</sup>). Въ другое время, освободившись отъ какой-то болъзни, Левъ во Влахернскомъ храмѣ Богоматери принесъ даже публичное показніе, "проливая теплыя слезы, реди которыхъ, говорить жизнеописатель Евеимія, и получиль здравіе душевное и телесное" <sup>8</sup>). Чрезъ несколько леть по вступленіи на престолъ онъ раскаялся и въ своей жестокости съ Сантавариномъ, котораго раньше приказалъ ослёпить и отправить въ ссылку; императоръ вызвалъ этого несчастнаго епископа въ столицу и назначилъ ему пенсію изъ доходовъ "новой церкви"<sup>4</sup>). Если такія случаи были и р'вдки, они всетаки показывають, что Левь имфль, вообще, не злое сердце. Можно думать, что Льву не были совершенно чужды даже чувства сострадательности и человѣколюбія: при немъ въ Константинополѣ построено было убѣжище для престарѣлыхъ<sup>5</sup>). Но этотъ царь въ обращеніи съ людьми

 Такое поведеніе Льва особенно рѣзко обнаружилось по поводу его четвертаго брака. Чтобы добиться отъ церкви его признанія, императоръ рѣшился безъ суда отправить въ заточеніе патріарха Николая, отъ котораго встрѣтилъ твердое сопротивленіе своему намъренію. А предлагая послѣ Николая патріармество Евоямію, Левъ заявилъ, что «беветрашно станетъ дѣлать всякое зло и лукавство, если Евоний не приметъ этого предложеній». Vita Euthymii, p. 52.
 Уita Euthymii, p. 9, 25.

ffi

- <sup>8</sup>) Ibidem, p. 13.
- 4) Asyster, c. 7; Continuator, c. 6; Sym. Magister, c. I.

5) Aoyod., c. 33; Contin., 23; Ducangii, Const. christ., L. IV, p. 166.

почти никогда не оставлялъ неискренности и лицемърія. Наприм., добиваясь признанія законности своего четвертаго брака, Левъ на нъкоторое время явился кающимся гръ́шникомъ, удрученнымъ тяжеотью церковнаго наказанія и неожиданно оставилъ эту роль, когда увидълъ, что она безполезна для его цъ́ли <sup>1</sup>). Разсуждалъ онъ о добродътели, нисалъ проповъди о самоотверженіи, борьбѣ со страстями, о дъятельной любви къ ближнимъ <sup>3</sup>), но самъ и не думалъ въ собственной жизни держаться проповъ́дуемыхъ началъ христіанской нравственности. Къ императору Льву вполнѣ приложимы слова Овидія:

Sic agitur censura, et sic exempla parantur, Cum fudex alios, quos monet, ipse jacit.—

Что касается религіозности Льва, то въ этомъ отношеніи онъ стоялъ не выше людей своего времени. Набожность Льва часто граничила съ ханжествомъ или даже съ простымъ исполненіемъ церковной обрядности <sup>8</sup>). У Льва не было того глубокаго религіознаго чувства, которое заставляло, напр., Өеофано искать постояннаго молитвеннаго общенія съ Богомъ; ея супругъ сердечно молился, по видимому, лишь тогда, когда черныя тучи собирались надъ его головой <sup>4</sup>) и, вообще, былъ благочестивъ только по внвшности: строилъ церкви и монастыри <sup>5</sup>), разсылалъ по нимъ свѣчи, ладанъ и облаченія <sup>6</sup>), любилъ церковныя процессіи <sup>7</sup>), писалъ праздничные каноны и стихиры <sup>8</sup>). Поэтомуто Левъ, считаясь блюстителемъ церковныхъ интересовъ въ своемъ государствѣ, и былъ всегда готовъ жертвокать (и

- 1) Vita Buthymii, cap. XII, p. 39-43.
- <sup>2</sup>) Migne, t. 107, р. 295. Окружное послание Льва
- <sup>8</sup>) Zepernick De vita et const. Leonis, p. 238.
- 🔸 Vita Euthymii, p. 13.
  - 5) lbid., p. 14; Aoyoð., c. 25. 26. 36.
  - <sup>6</sup>) Vita Euthymii, pp. 24. 26-27. 29.
  - <sup>7</sup>) Ibid., pp. 11. 35.
  - 8) Migne, t. 107. Fpurbpa, Sermo in S. Theoph., I. c., p. 80.

. . .

,

жертвоваль) ими по разнымъ эгоистическимъ мотивамъ 1). Выдающаяся наклонность Льва къ книжнымъ занятіямъ. его разнообразные труды давали основание его современникамъ и ближайшимъ потомкамъ усвоить ему назва+ ніе Мудраго<sup>2</sup>). Мы не считаемъ Льва вподнѣ достойнымъ этого эпитета, но все же признаемъ его первымъ византійскимъ императоромъ, съ отмъннымъ усердіемъ занимавшагося на тронъ науками и, всобще, любомудріемъ. По своимъ духовнымъ дарованіямъ Левъ не былъ заурядной посредственностью, невыходившею изъ узкикъ рамокъ, ВЪ которыя укладывалась традиціями жизнь византійскихъ царей. При хорошихъ умственныхъ способностяхъ, врожденной любознательности онъ и въ зрѣломъ возрастѣ продолжалъ заниматься науками и искусствами<sup>8</sup>). Съ особенной же охотой изучаль Левь греческихъ и римскихъ классиковъ<sup>4</sup>) и астрологію <sup>5</sup>), которой увлекались среднев вковые люди.

<sup>1</sup>) Припомнимъ нарушение императоронъ церковныхъ каноновъ вступлениемъ въ четвертый бракъ, погребениемъ Ендонии Вајаны въ свътлое воспресение (Vita Euthymii, pp. 33-34) и проч.

<sup>2</sup>) Съ прозваніенъ «Мудрый» Левъ VI вошель вносл'ядствій въ внsabriйскій эпосъ (Συναξάριον τοῦ τιμημένου γαθάρου). Krumbasher, Geschichte d. Byz. Literatur, S. 460. Constant. Perphyrogenn., Migne, t. 113, De administrando imperii, c. Ll. Eutychii Annales, Migne, t. 114, p. 1141. Balsamoni--- Carmina heroic. Photii--- Nomocan, praefix. Vers. XVIII. Manas. Vita Leonis, p. 227. Glyca--- Annal., p. 550. Zepernick--De vita et constit. Leonis, p. 240.

<sup>3</sup>) Никиф. Григора. Sermo in Theoph., l. c., p. 80.

<sup>4</sup>) Пристрастіе Льва къ классической литератур'й даже послужило поводомъ къ обвиненію его въ язычествѣ и отступленіи отъ христіанскаго въроученія. Оданъ ивъ учениковъ Льва, какой-то Константинъ, публично обвинялъ его, между прочниъ, въ томъ, что онъ не чтитъ Пресв. Троицы, а поклониется Зевсу, Герѣ и прочниъ греческимъ богамъ, о которыхъ упоминаетъ Гомеръ (Migne, t. 107, LXII). Левъ вынужденъ былъ въ защиту отъ подобныхъ обвинения написатъ акологию, въ потория доказывалъ чистоту своей въры (Migne, t. 107, р. 662).

<sup>5</sup>) Versus in Leonem. discip. ejus Constantini, Migne, t. 107, LXIII; Zonara,

Изучан чужія произведенія, Левъ въ тоже время и самъ выступалъ на писательскомъ поприщѣ со многими произведеніями духовнаго<sup>1</sup>) и свѣтскаго<sup>2</sup>) характера. И всѣмъ этимъ занятіямъ онъ посвящалъ не короткіе часы отдохновенія или досуга, но почти все свое время. Считая себя жрецомъ науки и прикрываясь философской мантіей, Левъ больше былъ ораторомъ и писателемъ, чѣмъ царемъ. Въ бесѣдехъ съ учеными людьми или за книгами и свитками въ своемъ кабинетѣ онъ забывалъ о запросахъ дѣйствитель-

XVI, с. 13. Левъ такъ прославился своими чернокнижными занятіями, что ему стали приписывать оракулы (даже съ рисунками) о будущихъ императорахъ, патріархахъ и обстоятельствахъ византійской имперіи (См. Migne, t. 107).

<sup>1</sup>) О духовныхъ произведеніяхъ Льва мы будемъ говорить ниже, въ особой главѣ.

<sup>2</sup>) Изъ свътскихъ сочиненій Лька болье важными представляются новеллы и тактика. Такъ какъ о новеллахъ мы нашърены говорить въ главъ о законодательствъ этого императора въ отношеніи къ церкви, то завсь для полноты пашихъ свъдъній о Львъ саблаенъ лишь маденькое замъчаніе о тактикъ (Migne, t. 107). Въ ней идетъ ръчь о военномъ двать вообще, о качествахъ полководца, о раздълении войска, о вооруженіи конницы и пъхоты, о военныхъ походахъ, о крёпостяхъ, о приготовлении къ войнъ, о засадъ, о нападении, о морскомъ сражении, о редигіозныхъ и нравственныхъ обязанностяхъ въ военное время (Migne. t. 107, р. 847. 911. 950, 971. 1015. 1059. 1075). и т. п. Нодробныя наставленія, преподаваемыя адмиралу въ тактикъ (о разділенія и величинъ императорскихъ дромоновъ, о времени морской битвы, о бросанія огня, объ употребленія нашинъ) какъ вельзя лучие согласуются съ времененъ Льва, при которонъ впервые заведенъ былъ въ Византіи (нонимо областнато, земекаго) постоянный императорский флоть (De ceremoniis, Migne, f. 112, р. 1214. Скабалановичъ-Виз. церк. и госуд. въ ХГ в., стр. 320). У насъ на Руси тактика Льва была извъстна по переводу, сдъланному въ Амстердамъ въ 1700 г., по приназанию императора Петра 1-го (Строева-Опис. старонеч. кн. библіотеки Царскаго. М. 1836 г., стр. 342.394).

ноей жизни, забывалъ, что онъ императоръ<sup>1</sup>), призванный пещись о благв цвлаго народа. Интересы государственные Левъ принималъ въ соображение, по видимому, лишь на столько, на сколько соприкасались они съ династическими. Заботясь, наприм., объ усилении вліянія императорской власти. Онъ окончательно уничтожилъ исконное учреждение греко-римскаго міра --- сенать<sup>2</sup>), отм'єниль муниципальное устройство городскаго управленія <sup>8</sup>): попеченіе о городахъ и право распоряженія ими поставлены были въ непосредственную зависимость отъ короны. Вообще же. по словамъ Кедрина, Левъ, "ставши правителемъ, мало обращалъ или даже вовсе не обращалъ вниманія на государственныя дъла" 4). Разумфется, вслёдствіе этого внёшнее и внутреннее благосостояние византийской империи, поднятое умнымъ и энергическимъ Василіемъ Македоняниномъ<sup>3</sup>), при сынѣ его стало замѣтно колебаться. "Левъ. кажется, похоронилъ съ собою счастіе имперіи", зам'вчаеть Метафрасть въ житіи св. Өеоктисты <sup>6</sup>). По видимому, время этого императора разумъетъ

<sup>1</sup>) Nicephori Philos. Oratio. in Sanct. Antonium Caul., Migne, t. 106, p. 192. Imperator a pueris laute nutritus justitiae, non se dans voluptatibus..., sed doctrinae dedicans et eloquentiae..., profundebat, verba melle suaviora, similia verbis Solomonis, conferenda cum Davidis. Quo tempore magis apponebat mensam verborum, quam ciborum... Cp. Григоры. Sermo in Theoph., l. c., p. 80.

<sup>2</sup>) Constitutio LXXVIII: ne amplius senatus consulta fiat. Здъсь Левъ весьма отвровенно объяснялъ мотивы такого постановленія:  $\hat{\epsilon}$ ;  $\hat{c}$   $\hat{c}$  tò µо́уарусу хра́гос ту̀у тойтоу а́уўята! дісі́хусіу хай а́хаіроу хай µа́таюу то̀у а́урістоу µета̀ тѿу уре́іау парехоµе́ушу сиута́ттесва!. Migne, t. 107, pp. 586—587.

3) Скабалановичъ, стр. 233.

1

<sup>4</sup>) Cedrenus, p. 248. Замѣчаніе Ефрема, что «Левъ велъ общественныя дѣла, какъ должно», легко объясняется наклонностью этого хрониста къ поэтизированію исторической дѣйствительности.

<sup>5</sup>) Hergenröther, Photius, II, S S. 678, 680. Гиббонъ. Ист. упадка и разр. рим. имперін, т. V, 341.

. <sup>6</sup>) Laurentii Surii — De probatis sanctorum vitis. November. Coloniae Agrippinae. 1618. P. 238.

Никита Пафлагонскій, когда говорить: "теперь нътъ острова, нъть города, нъть такой страны, гдъ неприятели не производили бы опустошеній 1)". И на самомъ дёлё, царствование Льва Мудраго, прежде всего, представляется намъ временемъ ежегодныхъ пораженій византійскаго знамени на сущѣ и на морѣ. Такъ, въ 887 году Тарсійскій губернаторъ, Баціаръ, взялъ въ Каппадокіи греческую крёпость Ипсили<sup>2</sup>), патрицій Константинъ въ Италіи былъ на голову разбить Агіономъ <sup>8</sup>), въ 888 году сарадины заняли Калабрію и Самосъ 4), въ 901 году египетскіе арабы (аглабиты) напали на Сицилію и взяли Таормину <sup>в</sup>), "агарянинъ" Даміанъ отнялъ у грековъ крепость Димитрію <sup>6</sup>), въ 892 году болгарскій царь Симеонъ, вступившій на престолъ въ 885 году 7), нанесъ византійскимъ войскамъ при Болгарофигѣ рѣшительное пораженіе, заставившее императора Льва униженно просить мира и въ теченіи 20 лёть платить ежегодную дань болгарамъ<sup>8</sup>), въ 903 году полководецъ (восточнаго халифа) Гасанъ-Али-Курахъ завоевалъ у грековъ Лемносъ<sup>9</sup>), въ 904 году (29 іюля) арабскій флоть подъ начальствомъ отступника Триполита взялъ штурмомъ Өессалонику 10), въ 907 году арабский полководецть Ахмедъ-Ибнъ-Кейгхалагъ совершилъ два похода на малоазійскихъ

<sup>1</sup>) Migne, t. 105, p. 573.

<sup>9</sup>) Weil—Geschichte der Chalifen, B. II. Manheim, 1848, S. 475. Finlay, I, p. 314. Muralt, p. 468.

<sup>8</sup>) Sym. Mag., c. 2; Muralt, p. 469.

4) Finlay, I, p. 315. Hergeuröther, II, 687.

<sup>5</sup>) Hergenröther, III, p. 664; Muralt p. 480.

<sup>6</sup>) De-Boor, p. 126. Muralt относить это къ 896 т. — Chronographie, p. 476.

7) Палаузовъ. Въкъ Симеона, ц. болгарскаго. Сиб. 1852. Стр. 27.

<sup>8</sup>) Hergenröther, II, 664. Дриновъ. Южн. Слав. и Виз. въ-Х в. М.

1876; crp. 8; Muralt, p. 478; Палаузовъ, стр. 48. d. o. d. et al. 4.

\*) Weil, S. 5347 Fill gaber and share and share and a

<sup>10</sup>) Weil, S. 531. Hergenröther, III., p. 565; Nicolal epist. 75, Migne, t. 111, p. 277.

Digitized by Google

1. 1.

`

гроковъ <sup>1</sup>), а самая столица имперіи подвергалась осадѣ русскаго князя. Олега<sup>2</sup>) и только богалымъ выкудомъ спаслась отъ разрушения; съ 908 по 913 г., въ правление халифа Муктадиръ-била, арабы постоянно тревожили греческія области, прилегающія къ Сиріи и Месопотамін <sup>3</sup>), а ΒΈ 911 Γ. ΒΗЗАНТІЙСКІЙ АДМИРАЛЪ (δρουγγάριος των πλωίμων) Гимерій потерпѣль при островѣ Самосѣ жестокое пораженіе отъ предводителей арабскаго флота Триполита и Даміана 4). Только въ одной Италіи, да и то пока въ памяти враждовавшихъ между собою лонгобардскихъ и франкскихъ князей свѣжи были побѣды Василія <sup>5</sup>), военныя предпріятія его сына имбли удачный исходъ. Именно въ 891 году греческія войска, имѣя за собой южную Италію отъ Салерно до горы Гаргана<sup>6</sup>), заняли Беневенть<sup>7</sup>), который въ 896 году, впрочемъ, былъ снова потерянъ<sup>8</sup>); Венеція также была вынуждена признать надъ собою патронатъ императора Льва <sup>9</sup>). Въ 907 году вышеупомянутый Гимерій одержалъ еще случайную побъду надъ арабами въ Эгейскомъ моръ<sup>10</sup>).--Разумъется, перечисленныя и почти всегда неудачныя комианіи византійцевъ печально отзывались на государственныхъ финансахъ 11), оставленныхъ Василемъ Македоняниномъ въ довольно хорошемъ состоянии 12}. Оскудение импе-

<sup>1</sup>) Weil, 534.

<sup>2</sup>) Шлоссеръ, II, 517. Лътопись по Лаврентьевскому списку, изд. археогр. коми. СПБ., 1872; стр. 27—31.

8) Weil, 633; Hergenröther, III, 665; Finlay, I, p. 329.

4) Ibidem.

<sup>5</sup>) Nicolai epist. 75. Migne, t. III, p. 233.

<sup>6</sup>) Liudprandi, Antapod. L. II; Pertz, Mon. Germ., Script. t. III, p. 296.

7) Шлоссеръ, И, стр. 517.

<sup>8</sup>) Lebeau, t. XIII, p. 347. Гиббонъ, т. VI, стр. 316.

9) Шлоссеръ, 1. с.

10) De-Boor, St 128; Weil, 534.

<sup>11</sup>) Съ военными издержками при Льнё можно познакомиться по 44 гл. II кн. De ceremoniis. Migne, t. 112, p. 1211 ff.

<sup>12</sup>) Шлоссеръ, II, 515; Габбонъ, ib., стр. 206; т. У, стр. 842; Finlay, t. I, p. 310.

Digitized by Google

раторской казны при Льви Мудромь коходило до того, что прекращалась: выдана обычной руги перквамь: 1), предпринималась подъ . разными: предлогами оконфискація втадіній духовныхь <sup>2</sup>): н. свѣгскихь «людей»<sup>3</sup>)/ и:даже снимались драгоцвнима: украшенія съ императорския саркофаговь і). Опновременно: СБ. финансовыми пзагрудненіями: вБ парствованіе Льва, весьма мало ванимавшагося восударственными дълами. естественно, умножились на правныя онадиинистративныя здоупотребленія <sup>5</sup>). Не нувствуя надъ собой никакого контроля и пользуясь довріемъ императоры, его приближенные преслёдовали тёхъ, которые почемучлибо имъ лично не пран вились 6), раскрадывали безнаказанно государственную казну<sup>7</sup>) и чрезъ подставныхъ лицъ вымогали взятки отъ полко+ водцевъ и офицеровъ<sup>8</sup>). Если такимъ образонъ дъйствовали первые сановники имперіи, Стиліанъ Заугца, Самона и, др., то мелкіе чивовнаки, конечно, имбли возможность двйствовать и еще неблаговиднье 9). and the second second

1) Nicolai epist. 72. Migne, t. 111. Horacona

<sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 63. Віографъ Квеншін показываеть, что вдея вонфисковаць имущества непонорных в питрополитовъ была навязана Дьву натріархомъ Николаемь. Но вто непоножительная клевета: Въ письмакъ къ разнымъ властнымъ людямъ патріархъ Николай усиленно просилъ изъ освободить духовенство даже отъ налоговъ и, разумъется, не противорѣча самому себъ, не могъ предлагать такой суровой мъры даже въ отношения къ враждебнымъ сму духовнымъ вицамъ.

The second se

(\*) Aoyoit., c. (269. Vite : Enthymit, p. 15. set of the set of

4) Aarot. Baoel. Beoginou, c. 8, 19. 1704. Here and a second second second

5) Занічалів Никифора Григоры, ятот при Осоелло и ого: супругії корошій перядока и справедливость распроотранянись понвоїна визавлійскимь городамь, по нашему инівнію, ідівлано только изъ деланія сказать что-нибудь хорошее и объ императорії Дыв'я. Sermo in S. Theophan., 1. с., р. 80.

- <sup>6</sup>) Vita Euthymii, p. 57.
- 7) Aoyo8., c. 31.
- 8) Aoyat. c. 19.
- <sup>9</sup>) Напр., два ловкіе грека изъ Алтики, Ставраній в Козьма, звявши

ne y

Понятно, внутреннія неурядицы и постоянныя военныя неудачи, сопровождавшіяся увеличеніемъ налоговъ, вызывали въ народѣ недовольство императоромъ, и это-то, отчасти, можетъ быть, и усиливало его подозрительность.

Но при всёхъ неблагопріятныхъ внёшнихъ обстоятельствахъ и внутреннихъ нестроеніяхъ, зависѣвшихъ главнымъ образомъ отъ неспособности Льва къ управленію, его царствованіе въ культурномъ отношеніи занимаетъ довольно видное мъсто въ исторіи. Не бывъ ни отважнымъ воителемъ, ни искуснымъ администраторомъ, Левъ своей ученолитературной деятельностью сослужиль большую службу Византіи. Слёдуя по стопамъ своего отца, глубоко уважавшаго образованность <sup>1</sup>), онъ старался поднять упавшую во время вконоборческихъ смутъ византійскую науку и литературу. И въ этомъ направленіп были важны не столько его личные ученые труды, вовсе не имъвшіе на себъ печати высокаго генія, сколько его державное покровительство людямъ образованнымъ и ученымъ. Со всѣхъ мѣстъ стекались они ко двору<sup>2</sup>), ---иногда даже по вызову самого императора<sup>3</sup>), — обсуждали и рѣшали его вопросы '), по его указаніямъ предпринимали литературные труды 5) и, такимъ образомъ, "превращали царскій дворецъ въ сократовскую или платоновскую школу (stoam effecerunt), новую акаде-

(чрезъ протекцію евнуха Мусика) на откупъ пошлину съ болгарскихъ товаровъ, перенесли торговлю ими изъ столины въ Солунь и здёсь, вдали отъ правительственнаго надзора, стали вымогать незаконные поборы отъ болгарскихъ кущовъ! Эти злоупотребленія, на которыя Левъ омотрёлъ сквозь пальны, даже послужили для болгарскаго жаря Симеона поводовъ къ войнё съ Византіей. Лоусов., с. 11; Дриновъ, стр. 6-7; Finlay, I, р. 310. 332. 334; Палаузовъ, стр. 40-41.

м) См. выше, стр. 2, прим. 3.

<sup>2</sup>) Григора, Sermo in Theoph. — Hergenröther, Docum. ad. Phot., p. 80.

<sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 56. 58.

4) Λογοθ, c. 35. Continuator, c. 24; Sym. Magister, c. 19,

····· Филар. Черниг. Оборр. пъсноязий и пъсноянси., стр. 287. СПБ. 1860.

. .

мію и лицей" <sup>1</sup>). Образованные люди времени Льва Мудраго слагали церковныя пѣснопѣнія <sup>2</sup>), составляли житія святыхъ <sup>3</sup>) и похвальныя рѣчи <sup>4</sup>), писали историческія монографіи <sup>5</sup>), занимались астрономіей <sup>6</sup>), собирали древнія рукописи <sup>7</sup>). Благодаря этому умственному движенію, пробудившемуся въ Константинополѣ при императорѣ Львѣ, ко времени его сына Константина Порфирогеннита, возникла цѣлая плеяда литераторовъ и ученыхъ <sup>8</sup>). Со времени Льва Мудраго собственно и начался такъ называемый "македонскій періодъ", — періодъ вторичнаго процвѣтанія науки и культуры въ Византіи <sup>9</sup>).

Мы изобразили, насколько было воаможно, личность императора Льва. Полагаемъ, что это будетъ далеко не безполезнымъ для насъ въ понимании церковной жизни въ Византи за время его царствования.

 Тригора, Sermo in S. Theoph., р. 80. Кажется нъкоторые ученые артисты пользовались даже царскимъ столомъ. Vita Enthymii, р. 22.
 Маркъ, экономъ церкви св. Мокія. Лоуоб., с. 28. Sym. Mag., с. 11,
 Никифоръ Философъ (Migne, t. 106, р. 178. Acta sanctorum— Febr. II, 622).
 Арееа Кесаріе-Каппадокійскій (Migne; t. 106, р. 798) (1991)
 Никита Пафлагонскій, Г. Каменіать; Migne, tt: 405, 9169 (1991)
 Лоуоб., с. 42, Sym. Mag., с. 24. 44 алекались и поста и бала (1991)
 Арееа Кесаріе-Каппадокійскій. Texte und Undersuchungen, v. Наглаєв. Leipzig. 1882, В. І, Н. 1—2. Ор. с.

<sup>8</sup>) Rambaud.—L' Empire Grec, p. 65.

<sup>9</sup>) Gechichte d. Byzantin. und Neugriech. Literatur in von Rudolf (Nicolai. Encyklop. v. Ersch und Gruber, I Sect., t. 87; S. 2779 (2006) and 7

Digitized by Google

and the second states of the second second

and the first of the first second space of the second space of

.

States and the second second

and the second second

## ГЛАВА Н.

Вуорое низложеніе натріарха Фотія и временное заточеніе его въ монастырѣ. — Судъ надъ натріархомъ Фотіемъ и его другомъ Сантавариномъ.—Ссылка обоцхъ. — Причины низложенія патріарха Фотія.—Борьба партій въ Византін—главний факторъ са внутренней жизни. — Происхожденіе партій игнатіанъ и фотиніанъ, пхъ отличительным особенности и взаимныя отношенія. — Участіе византійскаго правительства и римскаго папы въ борьбъ означенныхъ партій.—Чего достигалъ Левъ низложеніемъ патріарха Фотія и возведеніемъ на патріаршій престолъ брата Стефана?—Послѣднее время и кончина патріарха Фотія.—Почитаніе его въ греческой и русской церкви.

Съ 1-го сентября 886-го года Левъ Мудрый сталъ самодержцемъ и, только что вступивъ на престолъ, рѣшилъ устранить патріарха Фотія. Это достигалось, когда самъ патріархъ отказался бы отъ управленія или былъ низложенъ по суду на помѣстномъ соборѣ. Первый способъ былъ проще и во многихъ отношеніяхъ надежнѣе. Къ нему-то императоръ и обратился, потребовавъ у патріарха Фотія отреченія отъ каседры <sup>1</sup>). Престарѣлый архипастыръ, давно удручаемый тѣлесными недугами и истомленный борьбою съ притязательнымъ западомъ и своищи отечественными вра-

\*) Это преизощае не поздиже половины декабря. 887 г. De Boor — Vita Euthymii, S. 94.



гами, уступиль требованию молодаго царя "У и быль удалень въ армянский монастырь Вордонъ или Гордонъ<sup>3</sup>). На мѣсто Фотія возведенъ былъ 16-лѣтній <sup>8</sup>) юноша <sup>4</sup>), братъ императора, Стефанъ, еще при отпѣ причисленный къ клиру 3) и носившій санъ діакона 4). Вся Византія была сильно встревожена и смущена этимъ первымъ дъйствіемъ Лъва въ отношенія къ церкви. Патріархъ Фотій былъ ся ревностнымъ пастыремъ, красноръчивымъ проповъдникомъ, "заслу живающимь удивленія и во многихь отношеніяхь благодарности потомотва" 7). Императоръ Василій ввёрялъ ему (Фотію) образованіе своихъ дітей, считалъ его своимъ другомъ, дёлалъ ему предъ всёми явныя доказательства любвя и уваженія; съ своей стороны в Фотій питаль искреннія симпатіи къ дому Расилія<sup>8</sup>): и вдругъ этого великаго свя-

<sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 5. Mansi, S. conciliorum n. collectio. Venetiis, 1777, t. XVI, p. 435. (Письмо патріарха Стефана У (VI) въ партія Стиліана). Авторъ Vitae Euthymii за удаленіе съ васедры патріарха Фотія считаєть отвётственнымъ Стилівна Заутцу. Но намъ кажется, что біографъ, чтобы только зацятвать несимпатичнато для него иннистра, «сваливаеть вину съ больной головы на здоровую». Развъ могь Стиліанъ безъ в'ядома императора, вопреви его желанію и на свой стратъ требовать отречения отъ патріарха, пользовавшагося большой популярностью въ обществъ? Стиланъ, ножетъ быть, только поддерживалъ / 🕫 🖄 Льва въ. его намърснія устранять отъ дъль натріарха Фотія.

<sup>2</sup>) Лоуод., с. 2; Sym. Magister, с. 1. Гав онь находился, — неизывство; намъ дунается, въ ариянскопъ квирталъ въ Псаннатія, на югозападной оконечности столицы. Кондавовъ - Труды VI-го археологичеонего събеда, т. ИН, стр. 103.

2 - . 1 1 \*) По Муральту, Отефанъ родился въ 873 г. (р. 453).

4) Gregorii Monachi --- Vita Basilii Junioris, Migne, t. 109; p. 654: χομιδή νέος valde juvenis. 10.00

15

<sup>15</sup>) Mansi, XVI, p. 426. Not. epitemat.

<sup>6</sup>) Sym. Mag., Bonnae, t. 33, p. 700, c. 1; Adyo8., c. 1; Continual tor, c. 1. i a diat of 1

7) Hergenröther, III, S. 3.

8) Porlov entorokal. Ev Asvolve. Bdit. Walettae. 1864. P. 538. Up. Hergenröther, II, 668.

Digitized by Google

1 1 1 1 1 1

тителя<sup>1</sup>) разлучаеть съ паствою его ученикъ, спасенный имъ отъ ослѣпленія! Многіе называли за это Льва неблагодарнымъ, безумнымъ, клеветникомъ, даже отцеубійцей и отступникомъ<sup>2</sup>). Такіе отзывы, конечно, доходили до императора, и вызывали въ немъ желаніе какъ-нибудь скомпрометтировать Фотія<sup>8</sup>) и тёмъ оправдать себя въ глазахъ общества. Случай къ этому скоро представился. Доместикъ Андрей и магистръ Стефанъ, "во многомъ оклеветанные Сантавариномъ предъ покойнымъ Василіемъ", донесли императору Льву, что Сантаваринъ и Фотій замышияли сдёлать царемъ одного изъ родственниковъ послъдняго 4). --- Отгадали-ли доносчики тайное желаніе царя или действовали прямо по его приказанию, --- неизвъстно. Но ясно, что оня воспользовались той-же клеветой на патріарха Фотія и Сантаварина, которую разносили и завёдомые враги послёднихъ 5): въ эточъ смыслѣ, кажется, и нужно понимать за-

(гран.) <sup>1</sup>) См. отзывы о немъ новъйшихъ писсаедныхъ писателей (особенно Роберта Брейгтона в Мортрейля) въ изданів Walettae — Фоліов спістолан. Границы нашего изслёдованія не позволяютъ намъ дёлать ни характеристики, ни очерка всей жизни в дёлтельности Фотія. Но мы исмемъ выразить вдёсь свое горичее желаніе, чтобы патріархъ Фотій скорѣе виблъ своего русскаго достойнаго всторика, который бы основательно опровергъ всё клеветы и инсинуація на этого святителя, изкышленныя на катодическомъ занадѣ.

·. ·

2) Βτ αθυρμ απολογία Ποβτ. Παςαπτ: «Πολλοι με τοθάζουσι γλώσση κερτόμφ τοιαύται άλευάζοντες. Εύγε τοῦ λόγου, ὡς ἐσθλὰ τίνεις τῶν μαθημάτων γέρα, καλὰ τροφεία πατρί σου, τῷ δευτέρφ παρέσχες,, ὡ βέλτιστε, τῶν διδαγμάτων στήλην βοῶσαν εἰς τὸν αἰῶνα χρόνον. Ἐς μορὸς, ὡς βλάσθημος, ὡς ἀποστάτης τῆς χριστιανῶν ἐστι πίστεως Αέων (Migne, 107, p. 660).

<sup>3</sup>) Cp. Hergenröther, II, 685. Gfrörer, Byzantinische Geschichten, B. II, Graz. 1874, S. 162.

<sup>4</sup>) Λογοθ., c. 5; Continuator, c. 6; Sym. Mag., c. 1; Glyca, p. 553. Leo Grammaticus, p. 203.

<sup>5</sup>) См. упомнятое выше письмо Стиліана и другихъ въ панё Стефану V (VI). Mansi, XVI, р. 431.

мѣчанія Логоеета и Льва Грамматика, что доносчики "пустились на хитрости" <sup>1</sup>). — Однако, Левъ придалъ серьезное значеніе доносу. Онъ вызвалъ Өеодора Сантаварина изъ Евханта, а также приказалъ привести изъ монастыря и Фотія и обоихъ обвиняемыхъ подвергъ предварительному одиночному заключенію во дворць, называемомъ "Пиги".) Затемъ надъ патріархомъ Фотіемъ и Сантавариномъ наряжено было судебное следстве. Следователями были те же Андрей доместикъ и магистръ Стефанъ, а также логоееть дрома Іоаннъ Агіополитъ и патриціи Кратеръ и Гумеръ. До насъ дошла любопытная и вмёстё трагическая сцена допроса.---Сначала въ залу суда, въроятно, --- въ портикъ Магнаврскаго дворца<sup>2</sup>) ввели Фотія и посадили его на кресло со всёми почестями, подобающими патріаршему сану<sup>3</sup>). Когда упомянутые сановники тоже съли, Андрей доместикъ \*) спросилъ патріарха: "знаєшь-ли ты, владыка, авву (άββαν) Θеодора?"-, Не знаю, о какомъ аввѣ Өеодорѣ говоришь ты", отвѣчалъ ему Фотій. "Развѣ неизвѣстенъ тебѣ авва Өеодоръ Сантаваринъ?" продолжалъ Андрей. --- "Монаха Өеодора Сантаварина, архіспископа Евхантскаго, знаю", сказалъ патріархъ. Послѣ этого призвали и Сантаварина. Андрей обратился къ нему со слёдующими словами: "императоръ приказываеть тебе объяснить, куда девались его деньги и драгоценная утварь". — "Оне тамъ, отвечалъ Сантаваринъ, куда отдаль ихъ покойный царь (о засилейс, о хата тур

<sup>4</sup>) Очевидно, онъ исполнялъ должность domesticus judicorum, доместика юстиціи. Codin., De officiis palatii Constantinopolitani, Bonnae, t. 37, p. 50. Тр. К. Д. А., 1872, II. Ст. Ваневскаго: «Выходы византійснихъ инператоровъ въ церк. Св. Софіи». Стр. 805.



6

<sup>1)</sup> Συσκενήν ποιησάμενοι. Λογοθ., c. 5. Leo Gramm., p. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ducangii-Constantinopolis christiana, l. II, p. 129. Cp. Vita Euthymii, p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это — восвенное доказательство того, что патріархъ Фотій отрекся отъ престола; такимъ только образомъ онъ сохранияъ за собою свой санъ.

ήμέραν είσιν; 1)--- ο κατά την ήμέραν βασιλεύς) 2); если ихъ требуеть новый, - пусть возметь ихъ оттуда". Перебивъ рѣчь епископа, Андрей --- опять отъ лица Льва--сказалъ ему: "покажи, кого ты хотълъ сдълать императоромъ, своеголи родственника или родственника патріарха, когда совътовалъ моему отцу ослѣпить меня?" 3)- Өеодоръ отвѣтилъ: "я совстмъ не понимаю, о чемъ вы говорите, обвиняя меня". ---"Какъ же, закричалъ магистръ Стефанъ, ты увърялъ императора, что уличишь въ этомъ преступлении патріарха?!" 4). Тогда Сантаваринъ упалъ къ ногамъ Фотія. "Заклинаю тебя Богомъ, владыка, говорилъ онъ, сними съ меня сначала санъ и тогда-то пусть они, какъ злодея, терзаютъ меня, лишеннаго священства!... Ничего подобнаго не говорилъ я императору". На это патріархъ въ слухъ всѣхъ сказаль: "клянусь спасеніемъ души моей, владыка Өеодоръ, ты архіерей и въ семъ вѣкѣ, и въ будущемъ". --- Разсердившись на это, Андрей возразиль: "развѣ не при мнѣ доносилъ ты, авва, императору, что изобличишь патріарха!" Но Өеодоръ упорно утверждалъ, что этого не было. --Когда о всемъ происшедшемъ донесли императору, онъ пришелъ въ ярость, потомучто не получилъ "накакой правдоподобпой причины къ обвинению Фотія" / Левъ теперь сбросилъ съ себя маску справедливаго судыт и, не смотря на очевидную невинность Фотія и его друга, поступилъ съ ними, какъ съ извѣстными разоблаченными преступниками. Онъ, будто-бы по приговору сената 5), подвергъ Сантаварина унизительному тёлесному наказанію и заточиль въ Далматійской обители <sup>6</sup>), а потомъ отправилъ его въ Ани.

- <sup>2</sup>) Theoph. Continuator., p. 355.
- <sup>8</sup>) Λογοθ., l. c.
- 4) Continuator, l. c.
- <sup>b</sup>) Sym. Magister, c. 1.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, p. 4. Сначала царь хотёль было заключить Өеодора въ Студійсковъ монастырё; но братія послёдняго воспротивилась этому и чрезъ Евоимія избавилась отъ епископа-узника (ibid.). Его перевели

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aoyou., c. 6, p. 769.

ны<sup>1</sup>); не совольствуясь этимъ, императоръ приказалъ еще осл впить несчастнаго епископа и сослалъ его, наконецъ, въ Анатолію<sup>2</sup>). Что же касается до самого Фотія, то съ нимъ было поступлено нѣсколько гуманнѣе: императоръ поселилъ его вдали отъ всёхъ, въ такъ называемыхъ Гіеріяхъ<sup>8</sup>), мѣстечкѣ на азіатскомъ берегу противъ Византіи, гдѣ находился императорскій замокъ<sup>4</sup>). — Очевидно Левъ по своему [...]

Какъ видно изъ сейчасъ изложеннаго разсказа хронистовъ, слёдствіе не доставило императору някакихъ въскихъ данныхъ для благовиднаго объясненія низложенія патріарха Фотія. Но это не значитъ, что у Льва не было и никакихъ серьезныхъ основаній къ удалевію патріарха, не значитъ, что послёднее состоялось только "по какому-то непонятному капризу" царя <sup>5</sup>), по какому-нибудь случайному, хотя и незвъстному обстоятельству. Такое толкованіе событій было бы слишкомъ поспёшнымъ и нанвнымъ. — Наиболёе серьезный хронистъ — I. Зонара, жившій въ полованѣ XII-го в., а за нимъ Іоилъ замѣчаютъ, что Левъ, удаляя патріарха Фотія съ константинопольской каседры, имѣлъ на то какія-

въ Далиатійскій монастырь, не менъе важный, чъпъ первый; его настоятели вазываются ёдарузі той почастиріон или арушитес той почастиріши. Ducangii - Const. chr., l. IV p. 655.

<sup>1</sup>) Vita Euth, l. с. Лоуод., с. 7; Sym. Mag., с. 1; Continuator, с. 5. Асенны, кажется, — самое обычное м'всто ссылки. Туда н'вкогда быль отправлень царевнить Никита (впосл'ядствия — патріаркь Игнатій) и при Львѣ Мудромъ — сынъ этеріарха Николая Василій. Гиббонъ. Ист. уп. и разр. рим. имп., т. УІ, стр. 326. Лоуод., с. 20.

2) Aoyo8. c. 7; Sym. Magister, c. 1; Continuator, c. 5.

<sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 5.

4) Ducangii, op. c., lib. IV, p. 175. 176. Banduri—Imperium Orientale, p. 756. Между прочимъ, въ Гіерін былъ нѣкогда сосланъ и патріархъ Игнатій. Nicetas Paphl.— Міgne, t. 105, p. 513.

<sup>5</sup>) Ст. проф. Малышевскаго о патріархѣ Фотін въ Синод. церк. вѣд. 1891 г., № 11. Рѣчь сващ. Преображенскаго въ торж. собр. слав. общ. въ СПБ. — 6 февр 91 г. См. Прав. Обозр., 1891 г., февр., стр. 498.

6\*

Digitized by Google

то свои "причины" <sup>1</sup>). Какія же это причины? Почему, на самомъ дёлѣ, патріархъ Фотій принужденъ былъ удалиться: съ престола?-- Не находя прямаго отвѣта на это въ литературныхъ памятникахъ, непосредственно касающихся нашей эпохи, мы должны расширить свой историческій кругозоръ, поставить второе удаленіе съ казедры патріарха Фотія въ связь съ предшествующими и послѣдующими фактами въ общемъ строѣ внутренней жизни. Вязантіи и такимъ-то путемъ попытаться найдти ключъ къ объясненію занимающаго насъ событія.

Во внутренней жизни византійской имперіи имѣла большое значение борьба общественныхъ партий. Тамъ существоваль "давнишній" и горячій "спорь" двухъ сторонь можду собою, сказывавшійся преимущественно во взаимныхъ отношеніяхъ цирковыхъ партій зеленыхъ (прогрессистовъ) и го+. лубыхъ (консерваторовъ). И борьба ихъ за господство въ имперіи при тесной связи въ Византіи государственной жизни съ церковной питалась, по видимому, не столько политическими интересами, сколько церковными. На протяженіи всей 500-лётней исторіи, предшествующей изучаемой эпохѣ ея, чисто церковные вопросы почти всегда бывали злобою дня и символами политическихъ партій въ Византін; мы видимъ борьбу между христіанствомъ и язычествомъ. между православіемъ и оресью и, наконець, между монашествомъ и высшой ісрархісй. Стоявшіе подъ знамёнемъ какой-либо одной пертіи почти всегда ожесточенно пресдёдовали приверженцевъ противоположной, и этотъ антагонизмъ выражался не только въ общественной жизни. HØ даже и въ частной »). Многіе государственные перевороты въ Византіи обусловливались именно этими партійными смутами. Такъ какъ правленіе имперіей переходило въ руки то той, то другой партіи въ Византін, вслёдствіе этого

 Адтас платте хата тоб патріархо, кај ссемиет трс 'Еххдроїас адто́у. Мідпе, t. 135, p. 65 Ieelis Chronogr Bonnae, t. 29, p. 56.
 Эреда — Отзывы о Фотіи. Христ. Чт., 1872 г., т. Ш., стр. 92 и др.

ž

11

часто мёнялись сановники, удалялись на покой епископы и т. д.; даже сами императоры не чувствовали себя твердымя на престолё. Если внутреннія церковно-общественныя двяженія, какъ извёстно, имёли большое значеніе въ раннѣйшей жизни патріарка Фотія. то, несомнённо, они играли иёкоторую роль и при второмъ удаленіи его съ каседры. Поэтому, для выясненія этого послёдняго обстоятельства, не отдаляясь безъ нужды отъ паучаемой нами эпохи и не излагая исторіи всёхъ византійскихъ партій <sup>1</sup>), когда-либо прежде оказывавшихъ вліяніе на ходъ церковныхъ событій, ны остановимся на послёднемъ фазисё константинопольскихъ смуть—на борьбё инатіанъ и фотиеналь между собою.

Эти церковно-обществонныя партіи, существовавшія во второй половинѣ IX-го в., обозначились еще при патріархѣ Месодін (842-846) и отчасти — благодаря его же образу дыствій. Бывъ ревностнымъ и высокообразованнымъ пастыремъ церкви, этотъ патріархъ однако встртилъ въ подчиненномъ ему духовенстве не мало противниковъ. Такъ, онъ вызвалъ противъ себя неудовольствіе среди не по разу-. жу ревностныхъ защитниковъ православія своей снясходительностью къ иконоборствовавшимъ, но покаявшимся духовнымъ, которыхъ оставлядъ на ихъ прежнихъ местахъ»). Упрекали еще патріарха Месодія и за то, что среди множества лицъ строго православныхъ, поставленныхъ имъ на свободныя мѣста въ клирѣ, оказывались (хотя и независимо оть патріарха) люди неспособные и недостойные своего празванія <sup>8</sup>). Особенно недовольны были Меводіемъ ревностные защитники иконопочитанія-монахи Студійскаго монастыря и нѣкоторыхъ другихъ. Считая себя обязанными слѣ-

<sup>1</sup>) Эту исторію можно читать въ соч. Надлера: «Юстиніанъ и партіи щирка въ Византіи» (Харьковъ. 1876), — и митр. Герасима Яреда: «Отзыкы современниковъ о патріархъ Фотіи» (Хр. Чт., 1872—1873 г.).

<sup>8</sup>) Ibidem.

Digitized by Google

дить за точнымъ испоененіемъ церковныхъ каноновъ (ахріβεια τών χανόνων), они ногодовали на патріарха Меоодія за то, что онъ устроилъ торжественное перенесение мощей патріарха Никифора. изъ мірскаго вещества" 1) возведеннаго на патріаршій престолъ и снявшаго запрещеніе съ пресвитера Іосифа, который еще при патріархѣ Тарасін вновь обвѣнчалъ императора Константина VI-го, бросившаго свою первую супругу<sup>2</sup>). Рѣшительно же возстали студиты противъ патріарха Мееодія тогда, когда потребовалъ онъ отъ нихъ анаоематствованія, написавнаго противъ Тарасія и Нивифора, которые мирились съ незаконнымъ бракомъ Константина VI-го, лишь "терля меньшее здо во избѣжаніе большаго", примѣняясь къ обстоятельствамъ и по принужденію <sup>3</sup>). Студиты противились этому требованію, потомучто оно касалось нёкоторыхъ сочиненій ихъ учителя, преп. **Θеодора, который, впрочемъ, на дълъ отрекся отъ нихъ**. "въ концъ своей добропобъдной жизни"<sup>4</sup>). — Такимъ-то образомъ въ Византіи, едва было успоконвшейся послѣ иконоборческихъ волненій, возника то снова церковное раздѣленіе. На одной сторонѣ былъ Мееодій со своими многочисленными почитателями изъ клира и мірянъ, на другой — противники этого патріарха, не великіе числомъ, но представлявшіе собою всетаки внушительную правственную силу, потомучто во главѣ ихъ стояли Студійскіе монахи, слы-

)

7

<sup>2</sup>) А. П. Лебедевъ – Исторія константинопольскихъ соборовъ, стр. 20. Очерки визант.-восточной церкви IX – XI вв., стр. 27.

<sup>3</sup>) Житіе и подвиги преп. о. нашего <del>Осодора</del> Студита; приложеніе къ. переводу его писемъ. СПБ., 1867, стр. 38.

4) Арсеній и арсениты. Ст. проф. Ш. Е. Троицкаго. Хр. Чт., 1872, III, стр. 518.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Письмо Θ. Студита въ русскомъ переводъ. СПБ. 1867 г. Письма: къ Стефану чтецу и находящимся съ нимъ, къ монаху Васплію, игуменамъ Никифору и Симеону, къ учен. Николаю. Т. I, стр. 311, 201, 116, 168. Mai—Spicileg. Roman., t. VII. Περ? Ταρασίου καί Νικιφόρου τών ἐν άγίοις πατριάρχων. Praefatio, p. XXX—XXXII.

вшіе въ то время весьма авторитетными въ вопросахъ вѣры ( и благочестія <sup>1</sup>).

Въ 846 г. патріархъ Меводій умеръ. Однако вражда между его приверженцами и врагами не только не прекратилась, но возгорѣлась еще болѣе, потомучто во главѣ церковнаго управленія поперемённо стояли люди, совершенво противоположные другъ другу по характеру и по стремлемы разумъемъ патріарховъ Игнатія и Фотія. ніямъ: Патріархъ Игнатій быль непосредственнымъ преемникомъ Мееодія по каеедръ. Сынъ несчастнаго императора Михаила II Рангаве, онъ при Львѣ Армянинѣ (813-820) на 14-мъ году жизни былъ оскопленъ и постриженъ въ монахи<sup>2</sup>). Своей трагической судьбой въ юности, 33 лётней уединенной подвижнической жизнью и ревностнымъ участіемъ въ защитѣ иконопочитанія Игнатій скоро привлекъ къ себѣ симпатіи простаго народа и монашества. Но онъ не встрѣчалъ къ себѣ сочувствія среди приверженцевъ своего предшественника. Причина этого заключалась въ томъ, что патріархъ, не имѣя образованія и бывъ строгимъ аскетомъ, въ дѣлѣ церковнаго управленія не раздѣлялъ тѣхъ принциповъ, которыхъ держался гуманный и просвѣщенный Ме- / еодій. Да и самъ Игнатій, тотчасъ же по вступленіи на патріаршество, не замедлилъ выразить свое перасположеніе иъ сторонникамъ Мееодія и его церковной политики. Онъ/ не допустилъ къ участію въ своемъ посвященіи епископа Сиракузскаго Григорія, близко стоявшаго къ покойному патріарху, и въ самый день поставленія Игнатія Григорій вынуждень быль удалиться изъ алтаря, гдв совершалась эта церемонія. За Григоріемъ добровольно послѣдовали еще два епископа, негодовавшие на поставление Игнатия, --- Сардикийскій Петръ и Арамейскій Евлампій. Около этихъ-то трехъ лицъ, теперь и сгруппировались люди, усвоившіе себѣ воззрѣнія Меоодія<sup>3</sup>). Какъ потомъ относился ко всѣмъ имъ

- ') Ibid., crp. 518, 641-642
- <sup>2</sup>) Nicetas-Vita Ignatii. Migne, t. 105, p. 492.

<sup>3</sup>) А П. Дебедевъ-Ист. конст. собор. IX. в., стр. 23-24. — Очерки виз.-вост. церкви IX--XI вв., стр. 100-101. патріархъ Игнатій, намъ достов'врно неизв'єстно; однако соборное осужденіе и низложеніе Григорія Асвесты, подъ конецъ перваго правленія этого патріарха, показываетъ, что посл'єдній не задумывался надъ средствами, чтобы унизить противную ему партію<sup>1</sup>).

Но не навсегда эта партія осталась въ оппозиція. Своей побѣдой она была обязана молодому императору Михаилу III и опекуну и дядѣ его Вардѣ. Михаилъ, не вынося докучливаго надзора за собой со стороны своей матери, жены императора Өеофила - Өеодоры, по внушенію властолюбиваго Варды, потребовалъ отъ патріарха Игнатія, чтобы тотъ постригъ вдовую императрицу и ея дочерей. Когда Игнатій рѣшительно отказался исполнить это безчеловѣчное требованіе, Варда постарался представить это Михаилу явнымъ сопротивлениемъ верховной власти. И воть, после 11-летняго управленія патріархатомъ, Игнатій 23-го ноября 857-го года былъ сосланъ на островъ Теревиноъ<sup>2</sup>), а мать и сестры императора всетаки были пострижены. По настоянію двора и собора епископовъ, на патріаршій престолъ возведенъ былъ теперь протоспаварь Фотій, человъкъ истинно-религіозный, пламенно любившій свётскую и богословскую науку и хорошо понимавшій общественныя нужды и отношенія. Этоть преемникъ Игнатія во многомъ напоминалъ собою Меоодія, именно: поразительной ученостью, кротостью въ обращении съ еретиками (иконоборцами и павликіанами), строгостью въ отношении къ монахамъ, пежелавшимъ признавать надъ собой авторитета высшей церковной власти<sup>3</sup>); къ тому же, глубоко чтилъ онъ и самаго Меводія. Вследствіе этого, сторонники последняго, преимущественно изъ белаго духовенства и аристократіи, почувствовали себя свободніс, чёмъ прежде и охотно примкнули къ новому патріарху <sup>4</sup>). Но не такъ отнеслись къ Фотію приверженцы Игнатія, среди

- <sup>2</sup>) А. П. Лебедевъ-ibid., стр. 24.
- <sup>8</sup>) А П. Лебедевъ-Ист. конст. собор. IX в., стр. 30.
- 4) Ibid., crp. 34.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. П. Лебедевъ-Оч. вн. жиз. виз.-вост. цер. IX-XI вв., стр. 101.

которыхъ особенно выдёлялись: епископъ Смирнскій Митрофанъ, Неокесарійскій — Стиліанъ, Студійскій архимандрить Николай и настоячели другихъ обителей, - Өсогность, Іосифъ, Евенній, Никита и Досиеей. Они не мирились съ твиъ, что фотій былъ поставленъ въ натріархи (какъ Тарасій и Никифоръ) прямо изъ "мірскаго вещества" 1) и что онъ заняль мёсто Игнатія, который быль близокь къ нимъ / по духу, былъ плотію отъ плоти ихъ и костію отъ костей ихъ. Недоброжелатели Фотія твердили, что онъ незаконно вступиль на престоль, что онь не быль избрань клиромь, ) но поставлень императоромь, нарушившимь всь постановленія и церковный чинъ. Наконецъ, многіе враждовали противъ этого патріарха еще и потому, что считали его виновникомъ тъхъ правственныхъ и даже физическихъ страданій и матеріальныхъ лишеній, которымъ правители по личной мести снова подвергли самого Игнатія и всѣхъ, кто былъ ему преданъ<sup>2</sup>). Такимъ-то путемъ и сложились двъ исторически знаменитыхъ партіи, которыя не могли равнодушно относиться другъ въ другу, не жертвуя своими симпатіями, стремленіями и идеалами перковной жизни: это были фотиніане и игнатіане. Первые отличались всеобъемлющимъ взглядомъ на задачи церкви, старались быть современными, стремились къ наукѣ, желая привлечь ее къ служенію интересамъ церкви, не придавали особаго значенія въ дѣлахъ вѣры и благочестія голосу однихъ монашествующихъ, отстаивали права и независимость своего патріархата отъ прихотлявыхъ и честолюбивыхъ притязаній римскихъ первосвященниковъ и т. п. и т. п. Игнатіане, напротивъ, не считали нужнымъ сообразоваться въ церковной жизни съ потребностями времени, даже въ безразлич-

<sup>1</sup>) А. Н. Лебедевъ — Очерки внутр. жиз. вост. церкви IX—XI вв , стр. 104. Ист. конст. соб. IX в., стр. 34.

<sup>2</sup>) Въ жизнеописании Игнатія разоказывается, что его били, заковывали въ цёли и переводнии изъ одного ийста заключенія въ другое, а приверженцевъ его отправляли въ ссылку, лишали имущества, наносили имъ смертельныя раны... Migne, t. 105, pp. 512. 521.

J.

ныхъ вещахъ держались старины, казались строгими ревнителями неукоснительнаго исполненія церковныхъ постановленій, безотчетно и глубоко уважали монашество, отрицали науку, будто-бы враждебную въръ, и въ тоже время всегда готовы были до извёстной степени поступиться независимостью своей церкви въ пользу римскаго престола, лишь бы съ его помощію одержать верхъ надъ противниками <sup>1</sup>). И вотъ, между игнатіанами и фотиніанами началась открытая упорная борьба. Игнатіане стали громко требовать возстановленія Игнатія. Они сошлись въ церкви св. Ирины и тамъ торжественно провозгласили Фотія низложеннымъ. Это побудило Фотія и сго почитателей собраться въ церкви св. апостоловъ и также осудить Игнатія, а его приверженцевъ объявить лишенными сана. Мёста послёднихъ въ клирё заняли, по большей части, люди образованные, ученики и единомышленники Фотія<sup>2</sup>). Для утвержденія своего вліянія въ обществъ фотиніане въ 861 году устроили потомъ соборъ, на которомъ присутствовало 380 епископовъ и папскіе легаты. За вступленіе на престолъ при содъйствіи свътской власти<sup>3</sup>) и за неуважение къ Меоодию соборъ осудилъ Игнатія и приговориль его къ разстриженію; и это

<sup>1</sup>) На помощь отъ Рима прежде разсчитываль даже Феодоръ Студитъ. Въ одномъ изъ писемъ его къ папѣ Пасхалію (817 – 824 г.), наприм., говорится: «истинно убѣдились мы, что не оставилъ Господь нашей церкви, для которой въ приключающихся бѣдствіякъ имѣется издревле и отъ начала одна и единственная помощь – отъ васъ, по промышленію Божію». – (Шисьма Ө. Студ. въ русск. пер., т. II, стр. 45). «Римскій престолъ, писалъ, между прочимъ, беодоръ своему ученику Навиратію, есть высшая апостольская каеедра, намѣстнику которой вручилъ Христосъ ключи вѣры, которую не одолѣютъ врата ада» (Hergenröther, Photius, В. 1, S. 282). Эти внущенія беодора ученикамъ, падая на рыхлую почву, разумѣстся, приносили плодъ сторищею.

<sup>2</sup>) Такъ, въ городъ Кизикъ получилъ каседру Амфилохій, въ Никомидіи—Георгій, въ Халкидонъ—Захарія. А. П. Лебедевъ—Очерки внутр. жизни византійско-восточной церкви IX—XI вв., стр. 110.

<sup>8</sup>) Именно, — по волъ императрицы Өеодоры.

01



на соборѣ же было всполнено <sup>1</sup>). Фотиніане, такимъ образомъ, рѣшительно восторжествовали надъ игнатіанами. Послѣдніе обращались было чрезъ архимандрита Өеогноста за поддержкою къ Риму<sup>2</sup>); но константинопольскій соборъ 867 г., въ которомъ вмѣстѣ съ Фотіемъ участвовали и представители другихъ восточныхъ патріарховъ, далъ смѣлый отпоръ знаменитому папѣ Николаю I, который сталъ вмѣшиваться во внутреннія дѣла византійской церкви <sup>3</sup>).

Впрочемъ, и благополучіе фотиніанъ оказалось непостояннымъ. Въ 867 году покровитель Фотія, императоръ Михаилъ III, палъ жертвою составленнаго противъ него заговора и престолъ занялъ его кесарь Василій Македонянинъ <sup>4</sup>). Насильственно захвативши корону, онь въ видахъ собственной безопасности желаль привлечь на свою сторону общественное мнѣніе. Самымъ надежнымъ средствомъ достигнуть этого Василій считаль удаленіе съ каеедры Фотія и возстановление Игнатия, за котораго стояли народныя массы и монашество. Такимъ же путемъ онъ разсчитывалъ заручиться и благоволеніемъ папъ, защищавшихъ Игнатія, чтобы при ихъ вліятельномъ содбйствіи завязать сношенія съ западно-европейскими государями 5). И вотъ, дъйствительно, Игнатій снова получилъ въ свои руки управление византій-/ скою церковію, а Фотій подъ разными предлогами, (межлу прочимъ, --- будто бы за оскорбление величества)<sup>6</sup>), былъ отправленъ въ заключение<sup>7</sup>), где онъ долженъ былъ выносить всякаго рода лишенія; у него отобрали книги, запре-

1) А. П. Лебедевъ-Ист. конст. собор. IX в., стр. 37-51.

<sup>2</sup>) А. П. "Лебедевъ — Очерки внутр. жиз. виз.-вост. ц. IX — XI вв., стр. 114.

<sup>8</sup>) Ibid., стр. 117.

4) Шлоссеръ-Всемірная исторія, т. II, СПБ. 1869, стр. 479.

<sup>5</sup>) А. П. Лебедевъ – Очерки виз.-вост. церк. IX – XI вв., стр. 29.

<sup>6</sup>) По свидътельству хронистовъ, Фотій всенародно называлъ Василія убійцей, недостойнымъ св. причастія. Лоуод., Вазід, Вазід., с. 5; Leo Gramm., p. 254; Sym. Magister, с. 6.

7) Въ монастырь Скепе. Sym. Magist., Вазил., с. 7.

1

Digitized by Google

тили ему переписку и свиданія съ близкими людьми и даже отказывали въ необходимой для него врачебной помощи. Конечно, бъдствія постигли и приверженцевъ Фотія: его ставленникамъ запрещено было богослужение, они должны были скитаться съ мѣста на мѣсто, выпрашивать подаяніе у своихъ друзей и т. п. <sup>1</sup>). Въ 869 году игнатіане, по желанію папы Адріана II-го, составили въ Константинополъ соборъ, извѣстный на западѣ подъ именемъ VIII-го вселенскаго и имѣвшій 10 засѣданій, на которыхъ присутствовали напскіе легаты, уполномоченные восточныхъ патріарховъ и ревностные приверженцы Игнатія; первоначально среди нихъ было лишь 12 епископовъ, —и только къ концу собора число ихъ дошло до 100<sup>2</sup>). На этомъ соборѣ было составлено нъсколько правилъ противъ Фотія и подписана, - впрочемъ, только 40 епископами, — предложенная папой своего рода формула согласія между римскою и восточною церковію <sup>8</sup>), самъ Фотій, его приверженцы и бывшіе при немъ соборы преданы анаеемъ, а нъкоторымъ духовнымъ и мірянамъ, перешедшимъ на сторону Игнатія, была назначена эпитимія.-Такъ игнатіане отплатили своимъ противникамъ за свое временное унижение и оскорбление при императоръ Muxaunt III. Но эта побъда вгнатіанъ надъ фотиніанами была лишь прязрачной, а не дъйствительной. Престарълому и непрактичному патріарху Игнатію рѣшительно не удавалось умирить константинопольскую церковь и прекратить въ ней тѣ волненія, которыя со времени патріарха Меводія безпокоили ее изъ года въ годъ, непрерывно. Многіе изъ сторонниковъ Игнатія, не находя въ немъ энергичнаго руководителя и тяготясь необходимостью угождать "заморскому епископу", чтобы разсчитывать на его поддержку,

- <sup>1</sup>) А. П. Лебедевъ-Очерки, стр. 30.
- <sup>2</sup>) А. П. Лебедевъ-Конст. соб. IX в., стр. 65.

<sup>3</sup>) Формула даже императору Василію казалась позорною для вязантійской церкви, и онъ похитилъ было ее послё подписи всёми епископами, но потомъ вынужденъ былъ опять отдать папскимъ легатамъ. А. П. Лебедевъ—Очерки ист. виз.-вост. цер., стр. 110.

постепенно переходили на сторону Фотія, около котораго дружно и твердо держались лучшія умственныя и нравственныя силы византійскаго общества. Вліяніе фотиніанъ, такимъ образомъ, укрѣплялось и укрѣплялось въ имперіи. Это видѣлъ Василій и. сообразуясь съ обстоятельствами, рѣшилъ перемѣнить свое отношеніе къ церковно общественнымъ партіямъ. Потерявъ надежду на выгодное сближеніе съ западнымъ міромъ при помощи папъ, онъ болѣе не считаль нужнымь въ угоду имъ преслѣдовать Фотія, къ которому въ дущѣ даже питалъ уважение !). Достаточно утвердившись на престолѣ, благодаря своему мудрому и счастливому управленію, и не опасаясь за корону, Василій. не имѣлъ необходимости заискивать и у приверженцевъ Игнатія, ряды которыхъ теперь значительно уменьшились<sup>2</sup>). Напротивъ, онъ старался сблизиться съ Фотіемъ и его почитателями. Не желая усиливать церковныхъ неурядицъ вторичнымъ удаленіемъ Игнатія, императоръ Василій въ 876-мъ году<sup>8</sup>) пока вызвалъ Фотія въ столицу и поручилъ ему надзоръ за воспитаниемъ своихъ дътей. Но въ 877-мъ году. когда умеръ патріархъ Игнатій, Фотій, по желанію царя и единодушному голосу клира и народа, снова занялъ патріаршій престолъ. Папа Іоаннъ VIII-й, въ борьбѣ съ патріаршій престолъ. Папа Іоаннъ VIII-й, въ борьбѣ съ арабами нуждаясь въ помощи Василія и надъясь подчинить своей власти Болгарію, первоначально зависъвшую отъ Константинополя, также призналъ Фотія законнымъ патріархомъ. Выраженіемъ же окончательнаго торжества фотиніанъ былъ константипопольский соборъ 879-го года, на которомъ присутствовало 383 члена и въ томъ числе — папскіе легаты и викаріи восточныхъ патріарховъ. Здѣсь уничтожены были всъ прежнія постановленія противъ Фотія, осуждень соборъ 869-го года, но вопросъ о Болгаріи предоставленъ на рѣшеніе свѣтской власти <sup>4</sup>). Хотя въ 881-мъ году папа

1) Theoph, Continuator-Basil. Basil., c. 44.

<sup>2</sup>) А. П. Лебедевъ-Рим. и виз. церк., стр. 92. Очерки виз.-вост. церк. IX—XI вв., стр. 128—129.

<sup>8</sup>) Hergenröther, II, 266.

4) А. П. Лебедевъ-Ист. конст. соб., стр. 137-221.

e77-1

Іоаннь VIII, обманувшись въ своихъ разсчетахъ на Болгарію, снова произнесъ проклятіе на Фотія, въ Константинополъ́ теперь уже не обращали на это вниманія, тъмъ болъ́е, что среди самихъ игнатіанъ возникло несогласіе во взглядахъ на Фотія и осудившій его соборъ 869 г.<sup>1</sup>).

- Вотъ краткій очеркъ борьбы партій въ Византіи отъ временъ иконоборчества до царствованія Льва Мудраго. Въ борьбѣ этой принимали участіе не только византійское общество, но также императоры и римскіе папы. Императоры въ своей политикъ относительно константинопольскихъ нартій не преслёдовали какихъ-либо опредёленныхъ цёлей, а примыкали то къ одной, то къ другой партіи, смотря по тому, что въ данную минуту представлялось имъ лично для себя наиболье выгоднымь. За то напы почти всегда симпатизировали игнаттанамъ и упорно настаивали на томъ, что нивложение Игнатія и возведение Фотія незаконно, потомучто и то, и другое совершилось безъ ихъ (папскаго) соизволенія; папы не разъ устраивали въ Римѣ соборы, судили Фотія, протявившагося ихъ главенству и произносили на этого патріарха отлученія. Такое столкновеніе интересовъ общественныхъ, императорскихъ и папскихъ, разумѣется. не оставалось безъ вліянія на живучесть и интенсивность представленной нами партійной борьбы. Иногда двое участниковъ ся, пожалуй, готовы были примириться между собою; но они не достигали пѣли, когда это оказывалось почему-либо невыгоднымъ для третьей стороны, —и борьба возгоралась едва-ли не сильнее, чемъ прежде. - Такъ было и при Львѣ. Когда онъ вступилъ на престолъ, константинопольская церковь уже пользовалась сравнительнымъ спокойствіемъ. У кормила церковнаго правленія стоялъ Фотій. опиравшійся на многочислепныхъ своихъ сторонниковъ; игнатіане скромно отступили на задній планъ исторической панорамы<sup>2</sup>). Но сильная и вліятельная партія Фотія, no видимому, представлялась опасною для молодаго и подозри-

<sup>2</sup>) Hergenröther, II, S. 279.



۷.

<sup>1)</sup> А. П. Лебедевъ-Рим. и виз. церк., стр. 101.

тельнато царя '). Не даромъ же врага Фотія и его партін, угождая императору, обвиняли патріарха не въ чемъ-либо иномъ, а именно въ замыслахъ лишить престола Македонскую династію: обвинители, очевидно, разсчитывали, что ихъ клевета всёмъ покажется вполнё правдоподобной, благодаря: той популярности, которою пользовался Фотій. Спрашивается: могъ-ли Левъ при такомъ положении вещей допускать дальныйшсе пребывание Фотія на патріаршей кассдри? До болѣзненности подозрительный, онъ упускалъ изъ виду преклонныя льта Фотія, забываль его благородный характеръ и преданность дому Василія, --- забываль все, что двлало нелѣпыми подобныя опасенія относительно патріарха и желаль скоръйшаго удаления его изъ стодицы. Потому-то, думается намъ, вскорѣ же по вступленіи на престоль Левъ и завязаль сношения съ представителями монашества, разсчитывая на ихъ содъйствіе въ дълѣ низложенія Фотія. Сближение Льва съ уважаемымъ среди монаховъ настоятелемъ одного изъ столичныхъ монастырей, "отцемъ Евоиміемъ", бывшимъ впослёдствія патріархомъ<sup>2</sup>), также первоначальное намбреніе этого императора заключить Сантаварина у стулитовъ<sup>3</sup>), чтобы, такимъ образомъ, выдать его "ГОЛОВОЮ" ЕГО Врагамъ, по нашему мибнію, ясно свидѣтельствують, что благосклонность молодаго правитоля давно была обращена не къ Фолію и его доузьямъ, а къ ихъ противникамъ. Поддержка послѣднихъ была необходима для Льва и по другой причинѣ: при помощи ихъ 4) онъ хотѣлъ возвести на мѣсто Фотія своего брата Стефана 5) (в. какъ мы увидимъ, не ошибся въ разсчетѣ).-Еще при Василіи, какъ замѣчено, Стефанъ былъ причисленъ къ клиру и по-

<sup>1</sup>) <u>Kurtz</u> – Handbuch der Kirchengeschichte, 2 Auflage, III Abtheilung, S. 44.

<sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 3.

8) Ibidem.

<sup>4</sup>) Hergenröther—Handbuch d. Allgem. Kirchengeschichte, B. I., S. 687. Freiburg in Breslau. 1876.

<sup>5</sup>) А. П. Лебедевъ-Ист. конст. соб. IX в., стр. 221.

U. N.

N. 27

священъ Фотіемъ въ санъ діакона<sup>1</sup>). Очевидно, самъ Василій предназначаль своего сына къ патріаршеству<sup>2</sup>); но при своей осторожности и дальновидности онь не решался осуществить свою идею при жизви патріарха Фотія. Левъ, конечно, понималь планы отца, но не обладаль его сдержанностью в благоразуміемъ. Соединеніе въ рукахъ Македонской династіи духовной власти со свётскою продставлялось Льву настолько заманчивымъ, что онъ при достижении этой цёли не могъ останавливаться предъ какими либо Въ патріаршество препятствіями <sup>в</sup>). 16-лѣтняго opara. своего Стефана Левъ получалъ полную возможность направлять общую церковную жизнь по тому или иному руслу, подкрёплять высшимъ религюзно-нравственнымъ авторитетомъ свои личные интересы и государственныя предначертанія и освобождался отъ контроля надъ своими правительственными дёйствіями со стороны такихъ твердыхъ и нелицепріятныхъ представителей церкви какимъ былъ Фотій, полагавшій, что "сохраненіе истинныхъ постановленійпрямая обязанность какъ всякаго благомыслящаго, такъ и твхъ, которые, по Божію усмотренію, призваны управлять народами" 4). Что при Стефанъ Левъ разсчитывалъ оказывать сильное вліяніе на церковное управленіе, --- это вполнъ вёроятно и остественно, если онъ и внослёдствіи желалъ видъть въ лицъ патріарховъ покорныхъ исполнителей сво-

<sup>1</sup>) См. выше, стр. 24.

1.3

<sup>2</sup>) Hergenröther-Handbuch d. Allgem. Kirchengeschichte, S. 686.

<sup>3</sup>) Gfrörer — Byzantin. Geschichten. В. II, S. 164. Впрочемъ, Левъ, кажется, желалъ чтобы новый переворотъ въ церковной жизни совершился безъ особенныхъ волненій. Поэтому-то, думается, онъ оставилъ на прежнихъ мъстахъ епископовъ, преданныхъ Фотію, хотя и подвергъ изгнанію его друзей и родственниковъ, какъ-бы раздълявшихъ его мнимые замыслы. Hergenröther — Photius, II, S. 698. А. П. Лебедевъ—Очерки визант-вост. церкви IX—XI вв., стр. 137. Vita Euthymii, р. 5—6.

<sup>4</sup>) Зернинъ — Очеркъ жизни патріарха Фотія. Чт. въ Общ. Ист. и древн. Рос., 1858 г., т. III, стр. 38.

Digitized by Google

ихъ, императорскихъ желаній <sup>1</sup>). — Возведеніе Стефана, конечно, должно было возбудить опять борьбу партій; но Левъ надёнлся, что изъ нея выйдетъ поб'вдителемъ именно онъ, поддерживаемый игнатіанами, благодарными ему за новое и уже окончательное униженіе ихъ противника — патріарха Фотія.

Наконецъ, на отношенія Льва къ Фотію не мало подъйствовало письмо папы Стефана V (VI), адресованное на имя покойнаго Василія. Поставленный папою Мариномъ въ діакона и пресвитера, а Формосомъ возведенный во епископа, Стефанъ, сдѣлавшись папою, былъ вѣренъ завѣтамъ своихъ знаменитыхъ предшественниковъ.-Подобно Николаю І-му, Адріану ІІ-му и другимъ, онъ также стремился къ разширению своей церковной территоріи на счеть другихъ патріархатовъ, былъ ревностнымъ поборникомъ иден о вселенскомъ главенствъ римской церкви и ненавидълъ Фотія, вооружавшагося противъ всёхъ папскихъ притязаній. Въ 885-мъ году названный блюститель "апостольской каеедры" отвѣчалъ на письмо<sup>2</sup>) императора Василія къ папѣ Адріану III-му относительно предшественника послѣдняго -- папы Марина<sup>8</sup>). — Въ началѣ своего отвѣта на письмо Стефанъ показалъ, что считаетъ дъйствительнымъ авторомъ письма къ Адріану не Василія, а Фотія, потомучто не думаетъ, чтобы императоръ. върный постановленіямъ собора 869-го года

<sup>1</sup>) Напр., при избраніи Евенмія Левъ говорилъ митрополитамъ: «я радуюсь ему, какъ мужу духовному и святому, но боюсь его, потомучто онъ часто противился мить». Vita Euthymii, р. 50, 32.

<sup>2</sup>) Полный текстъ его у Mansi, — Concilia, XVI, 419. Подробное изложенie у Hergenröther'a (Photius, II, 663).

<sup>3</sup>) Маринъ быль епископомъ zu Cärä in Etrurien; каноническія правила такой перемёны каседръ не допускають и поэтому его избраніе на папскій престоль считалось на востокё незаконнымъ. Hefele—Conciliengeschichte, IV В., S. 469. Freiburg in Breslau. 1860. Апост. прав. 14. Вселен. соб. пр. 15. Сардик. соб. пр. 1. Е. Е. Голубинскій—Ист. русск. церкви, 1 полов. І-го т., стр. 318.

7

способенъ былъ такъ рѣзко писать о Маринѣ и, вообще, о римской церкви, которой принадлежить высшій авторитеть въ дёлё вёры и жизни христіанской. Стефанъ, переходя потомъ къ разбору обвиненій, взведенныхъ на Марина, и къ доказательствамъ законности его избранія, вообще заявляеть, что порицать этого папу значить порицать Самого Христа.---Если ты-овца Христова стада, говорилось въ письмъ, не преступай правиль, установленныхь св. престоломъ. Кто, спрашивалъ Стефанъ императора, далъ тебѣ право порицать римскую церковь: или ты не знаешь, что она--представительница всѣхъ прочихъ церквей?! Кто поставилъ тебя судіей надъ высшимъ пастыремъ? Какъ можешь ты судить того. кто подчиненъ только Богу? Смотри, куда ты заходить!--О тебѣ, государь, продолжаетъ папа, льстиво говорять, что ты обладаешь кротостію и терпѣніемъ loвa; но въ данномъ случай я удивляюсь, какъ выходишь ты изъ границъ. --- Затъмъ Стефанъ приступаетъ къ разбору частныхъ возраженій противъ законности вступленія Марина на напский престолъ и увѣряетъ, что римская церковь нисколько не погрѣшила въ избраніи этого папы. Если гдѣ и есть безпорядки, такъ-въ Константинополѣ, не амѣющемъ 38коннаго патріарха, потомучто Фотій не болёв, какъ мірянинъ; только любовь къ императору обязываетъ папу воздерживаться отъ порицаній константинопольской церкви.---Если же, поправлялся Стефанъ, и сказано что-либо та кое, -- сказано не изъ желанія доставить непріятность императору, но изъ справедливости и въ порицание Фотія. - Въ концѣ своего письма папа выражалъ свою радость о томъ, ято императоръ предназначилъ сына Стефана на служение аларю, и просилъ помощи византійскаго флота противъ магометанскихъ пиратовъ, тревожившихъ Италію <sup>1</sup>). Это письмо пришло въ Константинополь по осени 886-го года<sup>2</sup>) и, уже не заставъ Василія въ живыхъ, попало въ руки сына его Льва<sup>8</sup>). Какъ долженъ былъ посмотрѣть онъ на

- <sup>1</sup>) Hergenröther, II, S. 663-667.
- <sup>2</sup>) Такъ какъ Васидій умеръ 29-го августа 886-го года.
- 8) Mansi-Concilia, XVI, p. 425.

панское письмо? Разумбется, молодой императоръ, не смотря на заносчивый тонъ папы, прочиталъ письмо съ величайшимъ удовольствісмъ, потомучто оно предрешало въ желательномъ для него смыслѣ интересные для него вопросы о Фотіи и его преемникъ. /Если папа не признавалъ Фотія патріархомъ и одобрялъ вступленіе молодаго царевича въ клиръ (конечно, не для того, чтобы довольствоваться саномъ діакона), Левъ долженъ былъ вынести отсюда убъжденіе, что въ дель низложенія Фотія и возведенія на его мъсто Стефана онъ не только не встрътить сопротивленія со стороны Рима, но и пріобрётеть еще въ немъ новаго и могущественнаго союзника <sup>1</sup>). Письмо папы окончательно утвердило императора въ его намбреніяхъ относятельно патріаршаго престола. И вотъ, "узнавъ всѣ преступленія Фотія, замвчаеть оть себя составитель греческой редакціи актовъ собора 869-го года, Левъ созвалъ духовныхъ, преслёдуемыхъ этимъ патріархомъ, низложилъ тиранна и возвелъ на его мѣсто брата своего Стефана"<sup>9</sup>).

Такъ представляемъ мы себѣ самыя первыя дѣйствія Льва, касавшіяся церкви. Онъ удалилъ патріарха Фотія съ каседры далеко не по собственному капризу и не за близкія отношенія его къ Сантаварину, будто-бы уличенному "въ покушеніи противу державныхъ правъ новаго императора"<sup>8</sup>). Причины этого событія лежали гораздо глубже. Первымъ мотивомъ здѣсь было то, что//Левъ опасался постепенно усиливавшагося политическаго значенія личности патріарха Фотія и его партіи. Во вторыхъ, тотъ же императоръ добивался удаленія Фотія потому, что желалъ, по мысли Василія, возвести на патріарный престолъ своего брата Стефана, чтобы чрезъ это получить почти неограниченное вліяніе на ходъ церковнаго управленія. Въ третьихъ, наконецъ, нѣкоторую роль въ судьбѣ Фотія играло и полу-

- <sup>1</sup>) Hefele—Conciliengeschischte, B. IV, S. 469.
- <sup>2</sup>) Mansi, op. c., XVI, 426.
- <sup>8</sup>) Платоновъ Патріархъ Фотій, стр. 76 (Москва, 1891 г.).

ченное Львомъ письмо изъ Рима, постоянно враждовавшаго противъ названняго патріарха за его смѣлыя отраженія напскихъ измышленій.

Послѣ того, какъ Фотій былъ вынужденъ дать отреченіе отъ патріаршей каоедры, его отправили въ Гіорію-мъстечко на азіатскомъ берегу Босфора (близь теперешняго Скутари), гдѣ находился роскошный императорскій замокъ 1). Этоть-то замокъ, по видимому, и былъ позолоченной клъткой для Фо-Если завсь не полвергался Фотій темъ ужаснымъ тія. оскорбленіямъ и лишеніямъ, какія вынесь во время перваго изгнанія<sup>2</sup>), во всякомъ случаѣ и теперь положеніе его не было легкимъ, особенно -- если принять еще во вниманіе его преклонныя лёта. Какъ страдалъ Фотій во время своей послёдней ссылки, мы узнаемъ отчасти изъ письма его къ антіохійскому патріарху Евставію (889-892). Такъ какъ на это письмо до сяхъ поръ почему-то не обращали рѣшительно никакого вниманія, мы позволимъ себѣ привести его здѣсь буквально. — "Дальность пути и опасенія отъ враговъ заставляютъ насъ, писалъ Фотій, быть лаконияными. Какъ мы согласились, скитали<sup>8</sup>) передаетъ тебъ приготовленное письмо. Говорять, что священное совершенство твос любить насъ и желаеть видать. Ты знаешь, ---

<sup>1</sup>) Hammer-Constant. und Bosphoros, B. II, S. 327. Bauduri-Imper. orientale, t. II, p. 338.

<sup>2</sup>) Photii epist., ed. Walettae, Nr 148, 211, 220. Pp. 486, 425, 535.

<sup>3</sup>)  $\Sigma x \operatorname{ytal}_{n}$ --падка, скалка. У дакедемонянъ (Плочтаруос су  $\beta \left( \omega \right) \operatorname{ytal}_{n}$ -са́удроэ) такъ называлось, обыкновенно, секретное письмо, отправляемое къ полководцамъ и носламъ. На коженномъ или пергаменномъ ремнѣ, обвернутомъ плотно и тѣсно около скалки, эфоры инсали стиленъ въ поперечномъ направлении въ складкамъ и потомъ, снявши ремень, отсылали его, куда слѣдовало; получившій этотъ ремень навивалъ его на свою скалку, по предварительному соглашению одинаковую по длинѣ и ширинѣ со скалкой отправителя, и, находя связь и поряденъ буквъ, читалъ письмо безъ воякаго затруднения. Σμεθίου-- Λεξικόν τῆς Ἐλλην αρχαιολογ. (Μετάφρασις Α. Πανταζη, ὲν 'Αθηναις, 1860). · НЕТЬ "НУЗИН ВЪ / ДОНАЗАТСЛЕСТВАХЪ, -- ЧТО И МЫ - НО МОНЕС, еван не болве расположены къ этой любые по Бозв. И чакъ, CAR GAGRANTS CONVICTBYOTS ACTABLE, BUTTO BE ADDINTOTBYOTS, твиъ менъе --- любящимъ другъ друга, подавлять скорбь на самомъ дѣлѣ: сострадать другъ другу и радоваться, когда бываеть достигнута общая польза. Самые длинные и трудные пути легко и скоро проходятся на крыльнхъ любви. Будь здоровь, наилучшій изъ отщевь и братій. Ты знаеть, что мы ожидаемъ твоего пришествія, подавляя скорбь надеждою будущаго свиданія Будь эдоровь" '). ----Отсюда видно, что патріархъ Фотій и во время своего заключенія въ Гіеріяхъ окруженъ былъ врагами, которые, конечно, не упускали случая доставить ему непріятность и отъ которыхъ онъ долженъ былъ скрывать свою перепнску съ друзьями. Къ сожальнію, вышеприведенное висьмо является не только скуднымъ, но и единственнымъ источникомъ для свъдений о знаменитомъ Фотіи посяв его вгораго удаленія съ каседры. Это случилось, въроятно, потому, что правительство старалось обставить возможной таинственностью закать добропобъдной жизни злополучнаго патріарха. Византійскіе хронисты даже не опредъляють, когда скончался Фотій. Указаніе на годъ его смерти, волѣдъ за Пажи<sup>2</sup>), обыкновенно, усматриваютъ въ одномъ замѣчаніи составителя приложенія къ актамъ собора 869-го года. Здъсь говорится, что ни одинъ папа не ръшался снять отлученія съ Фотія: "цеурі τής σήμερον 45 (μέ) έτη άναθεματίζεται Φώτιος, προδήλως από του πάπα Λέοντος έως του Φορμώσου. Ένδεχα γάρ έτη άνεθεματίζετο χοσμιχός ών, χοίνωνιχός τώ χαθηρημένω χαι άνατεθεματισμένω Γρηγορίω τω Συραχούσης, χαι άλλα 34 (λδ) έτη ἀφ' ου ἐγγύετο ἀββᾶς. Ὁ γὰρ πάπα Λέων, χαὶ ὁ Βενέδυχτος, χαὶ ὁ Νιχόλαος τὸν Γρηγόριον άνεθεμάτιζον χατά πολλάς τάς άτόπους αίτίας. Έπει δε ό Φώτιος παρά του καθηρημένου έγειροτονήθη, χαί δι άλλα μέν, άλλα και το δεξάσθαι παρά τιούτου την ίερο-

<sup>2</sup>) Annot. in Annales Baronii, ann. 886.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ed. Waletta, No. 225, p. 540. Ed. Montacutii, No. 11, p. 73.

σήνην, ἀναθεματίζεται ἀπὸ τῶν ἐννέα προέδρων τῆς Ρώμης — Λέοντος, Βενεδίχτου, Νιχολάου, ᾿Αδριάνου, ἘΙωάννου, Μαρίνου, ᾿Αδριάνου ἐτέρου, Στεφάνου χαὶ Φορμώσου" ¹).

Отсюда видно, что Фотій со времени перваго отлученія его вмѣстѣ съ Григоріемъ Сиракузскимъ— при Игнатіи, въ 846-мъ году до папы Формоса (891 - 896) находился подъ анаеемой 45 лѣтъ (11 лѣтъ мірянинсмъ и 34 въ патріаршемъ санѣ). А такъ какъ въ этомъ же приложеніи къ актамъ собора 869-го года показывается, что Фотій былъ анаеематствованъ послѣ Формоса и другими папами до Іоанна IX-го (898—900) включительно<sup>2</sup>), то вышеприведенное замѣчаніе необходимо понимать такъ, что Фотій былъ подъ отлученіемъ 45 лѣтъ, только при своей жизни. Поэтому, если мы со времени перваго отлученія Фотія въ 846 г. отсчитаемъ 45 лѣтъ впередъ, его кончина падетъ на 891-ый годъ, когда только что вступилъ на престолъ папа Формосъ<sup>3</sup>). Эту дату кончины патріарха Фотія и можно считать вѣрною <sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Переводъ: Сорокъ пять лётъ находится Фотій подъ отлученіемъ, отъ папы Льва до папы Формоса. Одиннадцать лётъ онъ былъ подъ анаеемой, какъ мірянинъ, вмёстё съ Григоріемъ Сиракузскимъ, а тридцать четыре года – съ тёхъ поръ, какъ вступилъ въ клиръ. Папа Левъ, Венедиктъ, Николай анаеематствовали Григорія по многимъ причинамъ. – Такъ какъ Фотій получилъ хиротонію отъ низложеннаго, то за это, какъ и за многое другое, былъ анаеематствованъ девятью римскими первосвященниками: Львомъ, Венедиктомъ, Николаемъ, Адріаномъ, Іоенномъ, Мариномъ, Адріаномъ другимъ, Стефаномъ и Формосомъ. – Mansi – Concilia, t. XVV, р. 452.

<sup>2</sup>) Mansi, XVI, p. 457-458.

<sup>3</sup>) Неgenröther упускаеть изъ виду это соображеніе. — Въ приложеніи къ соборнымъ актамъ 869-го года, разсуждаеть онъ, сообщается лишь то, что Фотій до времени паны Формоса (891—896), при которомъ писалъ авторъ, былъ подъ отлученіемъ 45 лътъ, и ничего не говорится о томъ, жилъ или нътъ онъ при названномъ пацъ и послъ него; изъ молчанія же о дальнъйшей жизни патріарха Фотія нельзя еще логически заключать, что онъ скончался въ 891-мъ году, когда Формосъ сдълался папой (Photius, II, 713—714).

4) Ее иногда обосновываютъ при помощи филологіи. — Авторъ приложенія въ автамъ собора 869-го года, разсуждая о Фотін, говорятъ, Не опредѣяя, когда умеръ Фотій, византійскіе хронисты, сверхъ ожиданія, однако показывають мѣсто его погребенія—въ Мердосагарѣ '), въ женскомъ монастырѣ, устроенномъ самимъ-же патріархомъ '), — ἐν τῆ μονῆ λεγομένη τοῦ 'Ієрεμίου <sup>3</sup>) ἡ τῆς 'Ἐρημίας <sup>4</sup>). По одному древнему каталогу патріарховъ, обнародованному Фишеромъ <sup>5</sup>), патріархъ Сергій II (999—1019), племянникъ Фотія, перенесъ отсюда останки своего дяди въ сосѣдній Мануиловскій монастырь, который былъ, вѣроятно, его ктиторіей <sup>6</sup>). Слѣды этого монастыря, превращеннаго въ мечеть Кефели, существуютъ и доселѣ (въ кварталѣ Салмакъ—Тобрукъ, на востокъ отъ цистерны Аспара, — по прямому направленію отъ Адріановыхъ воротъ къ центру города)<sup>7</sup>). Но существуютъ-

употребляеть формы прошедшаго времени; значить, когда писалось приложение, Фотія уже не было въ живыхъ. Но слёдуеть замътить, что въ приложении объ отлучении Фотія говорится не въ одномъ только прошедшемъ времени (прошедшемъ несовершенномъ дуадеµатіζето), а и въ настоящемъ (дуадеµатіζетаι); если бы здъсь и была употреблена лишь первая глагольная форма, она свидътельствовала-бы (и свидътельствуетъ) только о томъ, что Фотій былъ анавематствованъ десятью папами, а не о томъ, что онъ умеръ при папъ Формосъ.

') Кварталъ столицы, въ которомъ была церковь св. апостоловъ (нынѣ--мечеть Магомета). Кондаковъ--Пам. и церкви Констант. Тр VI арх. съѣзда, т. III, стр. 164. Ducangii--Constantinopolis christiana, l. IV, р. 92. De-Boor--Vita Buthymii, S. 143.

2) Раньше тамъ была соборная церковь (хадолихі єххлідіа). Доусд., Васілеїа Васілеїо, с. 16, pp. 760-761; Leo Grammat., p. 258.

3). Aoyo8., l. c. Muralt., op. cit, p 760.

<sup>4</sup>) Leo Grammaticus, loc. cit.

<sup>5</sup>) Comment. philolog. Jenens., III, 1884. Lipsiae. De patriarcharum Cpl. catalogis, p. 292-293.

<sup>6</sup>) De-Boor — Vita Euthymii, S. 143. Ducangii — Constant. christ., l. IV, p. 158. Что ктиторы, по большей части, погребались въ своихъ монастыряхъ, см. объ этомъ въ Ист. русск. церк. Е. Е. Голубинскаго (2 под. I-го т., стр. 600).

<sup>7</sup>) Кондаковъ — Пам. и церк. Конст. Тр. VI археол. съёзда, стр. 164—165. ли тамъ какіе-либо памятники, касающіеся Фотія, неизвъстно.

Теперь, по ходу мысли, слёдовало бы сдёлать общій обзоръ всей жизни и дёятельности патріарха Фотія. Но такъ какъ наше изслёдованіе захватываеть лишь послёдніе, изгнанническіе годы патріарха, мы считаемъ себя обязан ными уклониться отъ исполненія указанной шарокой задачи. Скажемъ лучше нёсколько сломъ о почитаніи Фотія въ греческой и отчасти въ русской церкви.

Уважавшійся при жизни своими соотечественниками, какъ непоколебимый поборникъ православія, равноапостольный распространитель Христовой въры, мужественный страдалецъ, нъжный другъ, благотворитель и утъшитель скорбящихъ, патріархъ Фотій по смерти въ византійской церкви былъ причисленъ кълику святыхъ. Нужно думать, это совершилось въ то время, когда тамъ нъсколько уже успокоились прежнія партійныя страсти и, в'вроятно, при томъ-же цатріархѣ Сергіи II. Свидѣтельства о церковномъ почитаніи патріарха Фотія мы встрѣчаемъ въ нѣкоторыхъ богослужебныхъ книгахъ довольно рано. --- Въ такъ называемомъ Кларомонтанскомъ греческомъ Синаксарѣ, появившемся въ концѣ XI или въ началѣ XII в., <sup>1</sup>) подъ 6-мъ числомъ февраля, когда, по видимому, послёдовала кончина Фотія, говорится: μνήμη του όσίου Βαρσανουφίου, χαι του έν άγιοις πατρός ήμων αρχιεπισχόπου Κωνσταντινουπόλεως Φωτίου τελείται δε ή αύτου σύναξις εν τῷ προφητείω του άγιου προφήτου χαί βαπτιστου Ιωάννου, τῷ ὄντι ἐν τοῖς ήρεμίας, ²) τ. e.: память св. Варсанофія, и св. отца нашего архіепископа константинопольскаго Фотія; совершается же праздникъ его (Фотія) въ храмѣ св. пророка и крестителя Іоанна, находящемся èv tois прецідс" 8). Подъ тѣмъ же числомъ

<sup>2</sup>) Acta sanctorum. Augustus, t. I, p. 112.

в) Этотъ храмъ, очевидно, находился въ томъ-же самомъ монастырѣ, гдѣ первоначально погребенъ былъ Фотій (ἐν τῆ μονῆ λεγομένη τοῦ Ἰερεμίου ῆ τῆς Ἐρημίας); повтому, выраженіе Синаксара ἐν τοῖς ἐρημίας—можно даже переводить буквально: въ мъстъ упокоенія Фотія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сергія—Полный Мъсяцесловъ Востока, т. І, стр. 240–241.

(6-го февраля) указаніе на почитаніе патріарха Фотія встрѣчается въ месяцеслове при греческомъ пергаменномъ Евангели отъ ХИ-го в., присланномъ изъ Герусалима архимандритомъ Антониномъ въ деръ Кіевской Дух. Академіи <sup>1</sup>), -въ греческомъ Синаксарѣ, опять отъ XII-го вѣка, хранящемся въ моск. Синод. библіотекть за № 390, <sup>2</sup>) и въ одной столь-же древней славянской Минев<sup>8</sup>). — Этихъ памятниковъ, кажется, достаточно, чтобы убѣдиться, что греческая церковь стала почитать Фотія святымъ, равноапостольнымъ и вселенскимъ учителемъ не съ XV---XVI вв., какъ думаеть Hergenröther, а гораздо и гораздо ранве. Еще соборъ 1156-го года упоминаль о твореніяхъ его на ряду съ святоотеческими. Правда, нѣкоторые византійскіе писатели, какъ Ефремъ Манасси, Никифоръ Григора, которыхъ указываеть Hergenröther, весьма неблагосклонно относятся къ фотію<sup>4</sup>). Но они не могутъ считаться безпристрастными выразителями церковнаго сужденія о немъ, потомучто искренно или неискренно принадлежали къ числу его противниковъ 5). Поэтому, константинопольский соборъ

<sup>1</sup>) Сергія—Полный Місяцесловъ Востока, т. І, стр. 97.

<sup>2</sup>) lbid., crp. XXI; r. II, crp. 32.

8) Martinow — Annus ecclesiasticus graeco-slavicus. Bruxellis, 1863,
 p. 63.

4) Hergenröther, Photus, II, p. 719.

<sup>5</sup>) Когда жили эти историки, византійское правительство, тёснимое турками, разсчитывало на помощь запада и потому энергично заботилось о союзё съ Римомъ. Такъ, при Манунлё Комнинѣ, во время котораго писалъ Манасси (Krumbacher, Geschichte d. Byzant. Liter., S. 369), шли переговоры съ наной Адріаномъ IV (Правда всел. церк., СПБ., 1841, стр. 323); Миханлъ Палеологъ, при которомъ, кажется, жилъ Ефремъ (Krumbacher, ор. cit., S. 149), былъ даже виновникомъ Ліонской уніи (Правда всел. церк., стр. 350; А. П. Лебедевъ-Очерки виз.вост. церк. XI-XV вв., стр. 53); его преемники, которыхъ зналъ Никифоръ Григора, тоже пламенно стремялись къ общенію съ панами (Пр. всел. ц., стр. 350-355). При такихъ обстоятельствахъ поименованные историки, понятно, имѣли побужденіе неблагопріятно отзываться о

Digitized by Google

1848-го года при общемъ благоговѣніи православныхъ къ личности Фотія имѣлъ и твердыя историческія основанія <sup>1</sup>) торжественно провозгласить его святость <sup>2</sup>), составить въ честь его особую службу <sup>8</sup>) и даже учредить ежегодные праздники <sup>4</sup>) въ Халкинскомъ Троицкомъ монастырѣ, который, по преданію, былъ первымъ изъ основанныхъ этимъ святителемъ <sup>5</sup>).

Что касается русской церкви, то въ ней патріархъ Фотій, достойный преемникъ вселенскихъ учителей, — Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго, — всегда пользовался и пользуется высокимъ уваженіемъ, хотя формально и не признанъ святымъ. Наши предки имѣли такое величественное представленіе о Фотіи, что, вопреки хронологіи, связывали съ его именемъ важнѣйпіе начальные факты нашей исторіи. Въ одной Четьи-Минеѣ говорится: "крестися Россія въ царство греческаго цари Василія Македона, въ патріаршество же святѣйшаго Фотія, прислану бывшу отъ нихъ архіерею Михаилу". Въ другой церковной книгѣ — въ Прологѣ, бывшемъ подъ руками у св. Димитрія Ростовскаго, Фотію приписывается еще крещеніс великой княгини Ольги <sup>6</sup>). Уважая самаго Фотія, наши предки внимательно относились

Фотіи, на котораго сами императоры въ угоду папамъ смотрѣли, какъ на главнаго виновника раздѣленія церквей.

<sup>1</sup>) Въ отвътъ на энциклику папы Пія IX, призывавшаго восточныхъ христіанъ подчиниться Риму.

<sup>2</sup>) Платоновъ-Патр. Фотій, стр. II.

<sup>3</sup>) Первоначально она была написана и издана (въ 1848-мъ году) на греческомъ языкъ митрополитомъ Ставропольскимъ Константиномъ Типалдомъ, а потомъ переведена и на славянский языкъ іеремонахомъ Нео фитомъ (въ 1849 г.).

4) 6-го февраля и въ третій день пентикостін.

5) «Κονσταντινιάδα» πατρ. Κονσταντίου. Κονσταντινυπόλις, 1844, σ. 217. Venetiis, 1824, σ. 166.

<sup>6</sup>) Е. Е. Голубинскій – Ист. русск. церкви, 1-я пол. І т., стр. 242— 245. Платоновъ, ор. с., стр. 136—137. Преебраженскій—Фотій, п. константинопольскій. Странникъ, 1891 г., ч. П. стр. 239. и къ его сочиненіямъ. Между излюбленными произведеніями, которыя переписывались и читались у насъ въ старину, были и его творенія <sup>1</sup>). А въ новѣйшее время одинъ изъ русскихъ ученыхъ іерарховъ<sup>2</sup>) въ своемъ литературномъ трудѣ причислилъ византійскаго архипастыря къ отцамъ церкви. Недавнее же торжественное празднованіе тысячелѣтія со дня кончины "свѣтозарнаго" Фотія еще яснѣе показываетъ, какъ высокъ авторитетъ его у насъ, на Руси.

## **ГЛАВА III.**

Поставленіе Стафана въ патріарха. — Отношеніе фотиніанъ, игнатіанъ и правительотва къ новому патріарху. — Соборъ 887-го года въ Константинополѣ. — Посланіе Стиліана, митрополита Неокесарійскаго, къ папѣ Стефану. — Запросъ послѣдняго, обращенный къ Стиліану. — Затруднительное положеніе партія Стиліана. – Отвѣть его папѣ (891). — Отправленіе посольства въ Римъ. — Посланіе Формоса къ Стиліану. — Пребываніе римскихъ легатовъ въ Константинополѣ и достигнутые ими результаты. — Значеніе малолѣтняго патріарха въ церковномъ управленіи. — Смерть Стефана.

•

На патріаршій престолъ, по отреченіи Фотія, возведенъ былъ, какъ извѣстно, его ученикъ<sup>8</sup>) и синкеллъ<sup>4</sup>). 16

<sup>1</sup>) Е. Е. Голубинскій Ист. русск. церк., вып. 1-й, стр. 755. Ср. архим. Леонида — Свёдён. о слав. рукописяхъ. В. I, стр. 131—132; в. II, стр. 170, 195.

<sup>2</sup>) Филаретъ Черниговскій — въ Историческомъ учепіи объ отцахъ церкви; ч. Ш., СПБ., 1859.

<sup>3</sup>) О невърномъ сообщении Сим. Магистра, будто Стефанъ былъ крещенъ Фотіемъ (Вазіл. Вазіл., Bonnae t. 33, p. 688), см. у Hirsch'a въ Byzant. Studien, S. 334.

4) Лоуов., Вазіл. Ле́оутос, с. 1, р. 766. Continuator, с. 1. Собственно, — сокелейникъ и намѣстникъ патріарха (Goar — Annot. in Cedreni histor. compend., t. II; Bonnae, t. 35, р. 791. Ср. Е. Е. Голубинскаго — Ист. рус. церк., 1-я пол. І-го т., стр 330). Но въ изучаемую эпоху эта должность была лишь титулярною: она открывала извѣстному духовному лицу доступъ въ ряды синклита. Такъ смотрѣли на нее самъ ('телѣтній братъ императора Льва Стефанъ<sup>1</sup>). За смертію митрополита Гераклейскаго, которому Халкидонскимъ вседенскимъ соборомъ было предоставлено, между прочимъ, право

фанъ и императоръ Левъ (Vita Euthymii, р. 11). «Отче честный, говорилъ Стефанъ игумену Евеимію, такъ какъ я ношу еще достоянство синкелла, полученное мною отъ отца, я хотблъ-бы, чтобы ты, какъ рабъ Божій и духовный отецъ нашъ, вступиль въ эту должность вибсто меня. Не дълая никакихъ препятствій этому, послушайся нашего достоинства и не считай это для себя какимъ-либо ущербомъ или ствсненіемъ; должность синкелла -- вещь прекрасная, нетягостная и безупречная». Съ этими словани патріарха «соглашался и царь и, говоря подобное же, свлоняль отца принять предложеніе. Убъжденный этимъ, незлобивый мужъ украшается достоинствомъ синкелла и, пробывъ вмъстъ съ патріархомъ въ великомъ храмѣ Божіей Премудрости еще три дня, ушелъ въ свою обитель». Виослёдствія Заутца отъ лица императора укорялъ Евениія за пренебреженіе къ своей «прекрасной» должности. — «Какъ важется, отче, твоя святость не знаеть, что и ты сдълался причастникомъ царственнаго достоинства, говорилъ василеопаторъ, и что какъ мы, вибсть съ тобою причисленные къ священному синклиту, такъ и ты не долженъ оставлять обычныхъ выходовъ (и только!). Слишкомъ прилъпляясь къ безмолвію, не пренебрегай царствомъ, презирая вмъстъ съ тънъ и царствующихъ... Или не читалъты: «воздадите кесарева кесареви, а Божее Болови». Будь здоровъ, отче честный, и исправь свою ошибку». -- Евоимій послё усиленныхъ просьбъ царя согласился по разу въ мъсяцъ приходить въ столицу для отправленія церемоніальныхъ обязанностей синкелла. Vita Euthymii, pp. 11-12. О возведении въ синкелла см. у Константина Порфироген. — De ceremoniis. Migne, t. 112, p. 994.

<sup>1</sup>) Съ чиномъ избранія константинопольскихъ патріарховъ можно познакомиться по сочиненіямъ Константина Порфирогеннита (De cerem., Migne, t. 112, p. 1039), Симеона Солунскаго (Migne, t. 155, p. 438) и Кодина (Bonnae, t. 37, p. 101). Обыкновенно, соборъ митрополитовъ и епископовъ, находившихся въ Константинополъ составлялся въ катехуменахъ (верхнихъ галлереяхъ) Св. Софіи или въ храмъ св. апостоловъ, и избиралъ трехъ кандидатовъ на патріаршество. Имена ихъ писались на особомъ свиткъ и съ депутаціей 2—3 митрополитовъ отсыпоставлять константинопольскихъ патріарховъ ), посвященіе Стефана, незадолго до Рождества Христова въ 886-мъ году <sup>3</sup>) совершилъ вмѣстѣ съ другими архіереями старшій въ патріархатѣ по каеедрѣ (прособро́уос) митрополитъ Кесаріи Каппадокійской <sup>3</sup>), *Сеофанъ 4*). Самъ импера-

лались къ императору. Этотъ утверждалъ кодо-либо наъ трехъ набранныхъ или же, когда всъ предложенные кандидаты ему не правились, самъ говорилъ, кого желаетъ видъть патріархомъ. (Такимъ образомъ, de | facto патріарха назначалъ вовсе не соборъ). Новая депутація извѣщала избраннаго: «державный и святой самодержецъ нашъ и императоръ и божественный, священный и великій соборь призывають твою святость на высочайшій престоль константинопольской патріархів». Это-малов нареченіе, за которымъ слъдовало большое (ціхро́у, ре́уа ря́уляд). – Въ условленный день въ Магнаврскомъ дворцъ сходились члены синклита, митрополиты, епископы и прочія духовныя лица и церковные чиновники. Сюда же приходнить и нареченный патріархъ. Императоръ, выходя изъ внутреннихъ аппартаментовъ, говорилъ предъ собраниемъ: «божественная благодать и отъ нея происходящая царская власть производить сего благоговъйнъйшаго (имя рекъ) въ патріарха константинопольскаго». Собраніе благодарило императора, а высшіе сановники отводили нареченнаго въ натріархію. Въ ближайшій воскресный или празденчный день совершалась хиротонія нареченнаго, если онъ не быль епископомъ, и обрядъ торжественнаго возведенія его на патріаршій престоль (гутроусσμός), или только послъдній, если поставляеный быль уже архіереень (Скабал., ор. с., стр. 365).

<sup>1</sup>) Le-Quien — Oriens christ.. t. I, р. 1096 Эта привилегія за митр. Гераклейскимъ осталась и доселѣ. Архангельскій – Очерки ист. греч. церкви со времени пад. Конст. до нашихъ дней. М. 1885, стр. 213,

<sup>3</sup>) Krug — Chronologie d. Byzantier. S.-Petersb., 1810; S. 14-15; De-Boor, S. 144. 94.

3) Каждый интрополнть этой области носнль титуль ύπερτίμου των ύπερτίμων και εξάρχου της Πουτικής διοικήσεως. Le-Quien, Oriens christianus. t. I, p. 364.

4) Zonara, l. XVl, c. 12; Cedrenus—Histor. Comp.; Bonnae 35, p. 249 Λογοθ., c. 3; Leo Grammaticus, p. 263; Continuator, p. 367; Sym. Magister, c. 1; Bonnae, t. 33, p. 700.

Digitized by Google

торъ Левъ произнесъ при этомъ приличную случаю ричь ').

Съ возведениемъ Стефана на патріаршій престолъ не прекратились церковныя распри въ Византіи. Предметомъ ихъ теперь явился вопросъ: можно-ли считать Стефана законнымъ патріархомъ, послѣ того какъ въ діаконскій санъ онъ посвященъ былъ Фотіемъ, котораго не разъ осуждали константинопольские соборы при патріархѣ Игнатіи и рамскіе папы. Этотъ вопросъ ставили, очевидно, игнатіане, которые и теперь не могли отрѣшиться отъ своей непріязни къ прежнему патріарху и ко всёмъ, кто только признаваль его церковный авторитеть. Считая узурпаторомъ Фотія и желая, по видимому, остаться вѣрными себѣ, они затруднялись (хотя и не отказывались) вступить въ общеніе со Стефаномъ, поставленнымъ въ низшую іерархическую степень отъ Фотія. Но такое отношеніе къ новому патріарху далеко не было господствующимъ. - Византійское правительство, и въ частности --- самъ императоръ, по волѣ котораго Стефанъ и былъ сделанъ патріархомъ, разумется, не могли обнаруживать даже и сомнѣнія въ законности своего избранника. Сторонники Фотія, -а они, неоспоримо, составляли въ церкви большинство <sup>2</sup>), ---также не имѣли особенныхъ побужденій возставать противъ патріарха, отъ котораго, по его молодости, имъ, вообще, трудно было ожидать для себя какихъ-либо серьезныхъ непріятностей. Притомъ, не признавая поставленія патріарха Стефана канонически правильнымъ, люди этой партіи, при указанной формулировкъ вопроса, должны были-бы объявить вмъсть съ патріархомъ Фотіемъ и себя виновными во всѣхъ церковныхъ смутахъ предшествующаго времени; но на такое самоосужденіе они, конечно, никогда не могли рѣшиться.

Императоръ Левъ, несомнънно, могъ-бы и не обращать

<sup>1</sup>) Преосвященнаго Порфирія — Пропов'єдники четырехъ восточныхъ патріархатовъ. — Труды Віевской Духовной Академіи, 1880-й годъ, т. Ц, стр. 493.

<sup>2</sup>) Hergenröther, II, p. 279.

вниманія на мнѣніе о Стефанѣ среди игнатіанъ; но онъ понималъ, какъ вредно могутъ отозваться на его властолюбивыхъ планахъ указанныя церковно-общественныя разногласія, и желалъ, во что бы то ни стало, привести своихъ подданныхъ къ единодушному признанію Стефана законнымъ византійскимъ патріархомъ. И вотъ, вскорѣ же пося посвящения Стефана, очевидно, въ началъ 887-го года, онъ пригласилъ къ себъ для объясненій всъхъ, принадлежавшихъ къ партіи Игнатія: епископовъ, игумновъ, пресвитеровъ, діаконовъ и "прочихъ ревнителей благочестія" съ митрополитомъ Неокесарійскимъ Стиліаномъ во главѣ<sup>1</sup>). Такъ, въ Константинополѣ составился цълый игнатіанскій соборъ. Императоръ обратился къ почитателямъ Игнатія съ рѣчью, содержаніе которой въ приложеніи къ актамъ константинопольскаго собора 869-го года передается вкратцѣ слѣдующимъ образомъ. --- "Царутво наше, говорилъ Левъ, Божіею милостію направляющееся къ истинѣ, удалило съ трона преступнаго мужа и освободило васъ отъ его преслѣдованій; я же не буду принуждать васъ къ общенію съ кѣмъ-либо вопреки вашему желанію. Не съ приказаніемъ, а скорѣе --- съ просьбою обращаюсь я къ вашему благочестію, съ просъбою о томъ, чтобы вы вступили въ общение съ моимъ братомъ, да будетъ едино стадо. Если-же вы безъ вѣдома римлянъ, связавшихъ Фотія, не желаете сойдтись съ моимъ братомъ, рукоположеннымъ во діакона Фотіемъ. напишемъ сейчасъ и отправимъ въ Римъ просьбу къ папѣ, чтобы даль онь разрѣшеніе поставленнымь оть Фотія"<sup>2</sup>). Предложение императора было принято. Самъ Левъ отправилъ посланіе къ папъ Стефану V (VI); тоже сдълали Стиліанъ Неокесарійскій и его единомышленники, во всякомъ случав довольные удаленіемъ Фотія и ничего не имѣвшіе противь личности молодаго патріарха. Къ сожальнію, составитель приложенія къ актамъ константинопольскаго собора 869-го года, — строгій игнатіанинъ, опустилъ посланіе

<sup>1</sup>) Mansi, XVI, p. 425.

<sup>2</sup>) Mansi, XVI, p. 425.



императора<sup>1</sup>) и приводить только общирное посланіе Стиліана.

Баснословно преувеличивъ въ адресѣ число своихъ единомышленниковъ<sup>2</sup>), Стиліанъ въ первой половинѣ посланія<sup>3</sup>) передавалъ новому папѣ съ своей точки зрѣнія исторію борьбы игнатіанъ съ фотиніанами, кловоталь на Фотія, но стыдился даже обвинять его въ преступныхъ, но мнимыхъ подитическихъ замыслахъ Сантаварина. и все это-съ тою цълію, чтобы показать, что Фотій быль удаленъ съ престола (а не самъ его оставилъ) и удаленъ вполнъ заслуженно и справедливо. Въ слъдующей половинъ посланія Стиліанъ излагаетъ папѣ свою просьбу о разрѣшеніи посвященныхъ Фотіемъ. ...., Такъ какъ мы знаемъ, писалъ византійскій епископъ, что зависимъ и управляемся отъ вашего апостольскаго трона, то благонам вреннымъ нашимъ посланіемъ просимъ ваше преподобіе даровать отпущеніе и помилование для народа (єїς λαόν), который не безъ благословной причины. принялъ хиротонію Фотія, ибо раньше онъ (народъ) сдѣлалъ это подь руководствомъ вашихъ легатовъ Родоальда и Захаріи <sup>4</sup>), которые первоначально утвердили Фотія на константинопольсковъ тронѣ, а потомъ подъ руководствомъ Евгенія и Павла <sup>5</sup>), которые приняли

<sup>1</sup>) Въроятно, потому, что оно мало гармонпровало съ тъми везвръніями на дъло о пресминкъ Фотія, которыхъ держались противники этого патріарха.

э) «Все:вятёйшему и блаженнёйшему Стефану, госпедину и вселеяскому папё—рабъ рабовъ Божінхъ, епископъ Неокесаріи Квфратійской, подчаненные мнё епископы и асть епископы, пресвитеры и діаконы святныйшей церкви константинопольской и всё восточные и западные вкумны, пресвитеры, монахи и отщельники», —такъ раболённо и виёстё хвастливо обращался къ панё давнищый врагъ патріарха Фотія.

<sup>3</sup>) Она буквально приводится въ сочинении Герасима Яреда. — Хр. Чт., 1872 г., т. Ш, стр. 681—683.

4) Они отъ лица папы Николая І-го присутствовали на соберѣ 861-го года.

<sup>5</sup>) Іоанномъ УШ-мъ они были присланы на соборъ 879-го года.

Фотія снова въ общеніе, дабы народъ не погибъ гибелью Фотія и дабы не выдѣлилась (изъ церкви) другая безчисленная толиа. Такое списхождение ст практики ще) неи, бывало. Такъ, IV-й вселенскій соборъ низложилъ, вћаь. какъ убійну и сретика, начальника злочестія Діоскора, убіяцу блаженнато патріарха константинопольскаго Фланіана.---Діоскора, дерзнувшаго произнести отлучение на святвятато напу Льва; посвященныхъ же Діоскоромъ иля отпано послёдовавшихъ утвержденной вёрь соборъ вшихъ. приняль чрезь показніе. Поетому, и твоя единственная добродвтель (тру будуечой телеютиса) пусть осуждаеть Фотія, сначала - схизматика, потомъ-неканонически получившаго хиротонію и сдёлавшаго много другаго подобнаго: но ны просимъ, чтобы тъмъ, которые обмануты имъ, дано было прощение, благодаря чему насталь бы миръ въ константинопольской перкве. Да не будетъ Аполлосовыхъ. Кифиныхъ, Павловыхъ и да не раздъляется единое тъло церкви, во всё, имёя единую главу, да прославляемъ обшимъ голосомъ Спасителя нашего, Христа Бога, и да возвъщаемъ Его дарованія. За гръхъ одного да не погибнетъ такое множество.-По призыву благочестивыхъ царей собравшись въ Константинополё и бывъ приглашены къ общенію — съ рукоположенными Фотіемъ, — утверждающими, что отъ апостольскаго трона<sup>1</sup>) имъ дано разрѣшеніе священнодвиствовать, мы не дали этому никакой вёры, пока еще не получили отъ вашей святости чего-либо върнаго в несомявниято. О, честная главо! Ввдь, никто (Богъ свидътель!) изъ бывшихъ въ общении съ Фотіемъ не сдълалъ этого по собственному убъждению, но лишь по насилию отъ предержащей власти того времени. Молимъ твое преподобіе: пожалѣй отчаявшійся народъ. Просить тебя и Петръ, тронъ котораго ты занимаешь, - Петръ, учившій прощать отъ Господа до седнижды седмидесяти разъ и тъхъ, которые грътать сознательно. Выслушай насъ: чрезъ это ты и сань удостоищься милости Божісй, дабы молитвами Бого-

1) Очевидно, при панъ Ісаниъ VIII-иъ.

8

родицы и всёхъ святыхъ управлять, какъ можно дольшо апостольскою церковію"<sup>1</sup>).

Итакъ, въ своемъ посланіи Стиліанъ просить папу дать разрѣшеніе вообще для всѣхъ, принявшихъ киротонію отъ Фотія, но не называетъ никого изъ нихъ въ частности, очевидно, не желяя возбуждать противъ себя ихъ личное неудовольствіе. Въ извиненіе ставленниковъ Фотія онъ, съ одной стороны, указываетъ на соблазнительное для нихъ поведеніе римскихъ легатовъ на константинопольскихъ соборахъ 861-го и 879-го гг., а съ другой,—на насиліе отъ императорской власти. Получившимъ поовященіе отъ Фотія, убѣждалъ Стиліанъ папу, слѣдуетъ дать разрѣшеніе: это не противно практикѣ вселенскихъ соборовъ в въ тоже время необходимо для умиротворенія византійской церкви.

Папа Стефанъ V (VI), получявъ просьбы императора Льва и митрополита Стиліана, конечно, радъ былъ снова вибшаться въ дѣла константинопольскаго патріархата и притомъ---въ почетной и выгодной роли судьи, обладающаго правомъ вязать и рѣшить. Вскорѣ же по получении посланій, въ 888-мъ<sup>2</sup>) году, онъ по поводу ихъ отправилъ въ Константинополь запросъ на имя сущихъ повсюду епископовъ и прочихъ клириковъ." - "Касолическая церковь Христа Бога нашего, утвержденная вверху скалы, которою является исповѣданіе Петра, писаль Стефанъ, возмущается величайшими волнами и бурями непогоды, и однако утверждается и растеть. Не должно удивляться, если злой человѣкъ замышляетъ искушать церковь, не опасаясь искусить Самого Главу церкви, Господа нашего Іисуса Христа. Неудивительно, если вы извергли изъ церкви Фотія, поправшаго самый животворящій кресть Господень 3), чрезъ ко-

<sup>1</sup>) Mansi, XVI, pp. 433-436.

., "

<sup>2</sup>) Hergenröther, II, S. 691.

<sup>3</sup>) — Намекъ на то, что будто-бы Фотій нарушилъ свое пноьменное объщаніе почитать Игнатія патріархомъ. Объ этомъ объщаніи упоминаетъ Никита Пафлагонскій (Vita Ignatai, Migne, t. 105, p. 513) и авторъ сочиненія: од этаэропа́та! (Mansi, t. XVI, p. 441).

торый совершаются всё благодатныя такиства, чрезъ который освящается и источникъ крешенія. Если бы тотъ, о комъ я только что сказаль, міряниномъ совершаль царскій путь и не отступаль бы отъ постановленій св. отцевъ, онъ не впаль бы въ такое безуміе. Осмѣявшіе страданія Христа, т. е. честный кресть Его, пострадали, какъ первородные Египта, ибо тогда израильтяне спаслись чрезъ крестообразныя начертанія. Что представляла кровь агнца на дверяхъ израильтянь, какъ не кресть страданій Христа, кресть, которымъ знаменуется чело върующихъ? Кто же вмёнилъ ни во что спасительный кресть, тоть посвкается евангельскимъ мечемъ (?). Такъ вы и писали о Фотіи.---Но прочитавъ дарскую грамату, мы замътили, что она сильно расходится съ вашей. Она свидътельствуеть, что Фотій избраль монашескую жизнь, отказался оть трона и обратился къ своимъ частнымъ занятіямъ, предпочитая смиреніе гордости. Вслёдствіе этого мы приходимъ въ недоумёніе: отказъ, вѣдь, много отличаются отъ низложенія. Поэтому, безъ тщательнаго обслёдованія дёла мы не рёшаемся произнести никакого сужденія. Необходимо прислать (въ Римъ) съ той и другой стороны почтенныхъ епископовъ, чтобы по разборѣ всякаго недоразумѣнія и по всестороннемъ обнаружении истины могли мы сказать, что внушить Богъ, ибо святая римская церковь служить какъ-бы зеркаломъ и образцоиъ для прочихъ церквей и что она постановитъ, то остается нерушимымъ на въчныя времена. Судъ должно произнести по изслѣдованіи" <sup>1</sup>). — Съ такимъ сознаніемъ собственнаго достоянства писаль папа Стефанъ V къ Стилану и группировавшемуся около него духовенству. Папа показываль имъ, что въ дель, предложенномъ на его благоусмотрвніе, онъ не расположенъ поступать необдуманно н опрометчиво. Прежде чемъ удовлетворить просителей, Сте-

опрометчиво. Прежде чёмъ удовлетворить просителей, Стефанъ V спранивалъ у нихъ, дёйствительно-ли далъ отреченіе отъ казедры Фотій, какъ объ этомъ заявлялъ императоръ.

<sup>1</sup>) Mansi t. XVI, p. 435-438.

**6**0



8\*

Запросъ папы привелъ духовныхъ, обращавнихся къ ному, въ замъщательство: они не знали, какъ отвъчать главѣ римской церкви. Императоръ Левъ въ своемъ посланін упоминаль объ отреченін Фотія и, віроятно, затімь, чтобы показать, что Стефаль вступиль на константино. цольскую кассдру вцолнъ законно, и что онъ, императоръ, просыть палу дать разръшение ставленникамъ Фотія лишь изъ желація доставить удовольствіе митрополиту Стиліану и его единомышленникамъ. Но съ точки зрения последнихъ это свидетельство Льва объ отречении Фотія было весьма нетактичнымъ и невыгоднымъ въ интересахъ просьбы, обращенной ими къ папскому престолу. -- Если Фотій двйствительно отрекся отъ патріаршей казедры (добровольно или но принуждению, - въ данномъ случав безразлично), то прежде, значить, онъ занималь ее законно 1). Съ этимъ же не могъ согласиться папа и ни въ какомъ случав не далъ бы разрешения посвященнымъ отъ Фотія, еслибы отъ Стиліана и другихъ услыхалъ еще подтвержденіе заявленчаго въ императорскомъ посланіи <sup>2</sup>). Что должны были писать къ папѣ люди, не рѣшавшіеся безъ его согласія признать иатріархомъ Стефана, посвященнаго въ діаконы Фотіемъ? --Опровергать действительность отречения Фотия, не рискуя быть уличенными во лжи, ови не могли; но въ тоже время, чтобы не раздражать папу, они опасались согласиться и съ свидетельствоить объ этоить виператора. Долго размышляли члены игнатіанской партіи, какъ поступить имъ при столь щекотливыхъ обстоятельствахъ, и только чрезъ три года, по получении запроса отъ папы, <sup>3</sup>) митрополитъ Стиліанъ,

<sup>1</sup>) Hergenröther, II, 691.

<sup>2</sup>) De-Beor, S. 146.

<sup>3</sup>) Въ приложении къ актанъ собора 869-го года непосредственно за приведеннымъ посланіемъ папы Стефана V-го къ византійскимъ енископамъ читается такая надпись самого составителя приложенія: «другое отвётное посланіе, отправленное черезъ три года Стиліаномъ, митрополитомъ Неокесарійскимъ, къ римскому папё Стефану, погда и съ противоположной стороны по предписанію папы пошли интрополить и еписковы: Евсевій Назіанскій, Ісаниъ Команскій, Ісаниъ Леонтопольскій <sup>1</sup>) в другіе послали, наконець, слёдующій отвёть ему. — "Божественное и священное посланіе святёйшаго и превосходнійшаго архіерейства твоего, писали епископы, наша мёрность получила. Послё вступленія, въ которомъ воздается хвала апостольскому трону, въ посланіи выражается удивленіе благочестиваго архіерейства твоего, что оказалось несогласіе въ посланіяхъ нашихъ свётлёйшихъ императоровъ и нашей мёрности. Причина песогласія слёдующая. Написавшіе, что Фотій стказался отъ трона, сами признавали его за духовное лице (130ба). А мы, не

человъкъ съ царскими граматами» (Mansi, XVI, р. 437).-Отнуда считать три года, чтобы опредблить, когда именно пошло въ Ринъ второе посланіе оть представителей игнатіанской партіи?-Мы раздвляемъ инвніе De-Boor'a (S. 147), что загадочную дату (цета ёта тріа) всего естествените пріурочивать къ послёднему нункту, на которомъ предъ нею остановился составитель приложения, т. е. ко посланию Стефана на ния восточныхъ епископовъ. Это посланіе, обыкновенно, относять въ 888-му году (Muralt-Essai chronographie, р. 469); слёдовательно, отвёть на него быль отправлень въ 891-иъ году (888+3). Однако Hergenröther съ такниъ заключениеть не соглашается. «Етд тоѓа, говорить онъ, нужно считать ото первало письма Стиліана въ папъ, именно съ 887-го года, а не отъ письма папы, такъ какъ, въроятно, не столь долго носились съ отвътомъ» (II, 692). Онъ, по Hergenröther'y, быль посланъ въ Римъ не позднъе 889-890 г. (887+3). Но, во первыхъ, длинный проможутокъ времени ножду письмомъ папы и отвётомъ восточныхъ епископовъ легко объясняется смущеніемъ послёднихъ. Во вторыхъ, хронологія, предлагаемая Hergenröther'онъ, не согласуется съ дальнъйшей исторіей отношеній между востокомъ и западомъ; если отвёть быль посланъ папъ въ 889-890 г., то непонятно, почему снова писаль въ Константинополь не Стефанъ У-й, умертій въ сентябръ 891-го г., но уже преемникъ его, Формосъ. Это недоумъніе устраннется, если мы признаемъ, что отвётъ, о которомъ идетъ ръчь, былъ отправленъ въ Римъ только въ 891-ить году. De-Boer-Vita Euthymii, S. 147.

<sup>1</sup>) Всё трое—ничёмъ неизвёстны. Въ сочиненіи Le-Quien—Oriens christianus (t. 1, pp. 414, 517, 542) они только упоминаются.

допуская въ Фотіи никакого слёда священства по законнъйшему и каноническому суждению всехвальнъйшихъ папъ Николая и Адріана, одобренному и сватымъ вселенскимъ соборомъ въ Константинополѣ чрезъ легатовъ апостольской церкви и намѣстниковъ трехъ восточныхъ престоловъ,какъ могли признать осужденнаго добровольно отказавшимся? Мы удивляемся, какимъ образомъ того, о которомъ ты въ началѣ носланія написалъ, что онъ низверженъ съ твердой скалы Христа, подъ конецъ считаешь подлежащимъ суду законнымъ архіереемъ. Какъ низложенный будеть еще судиться? Вѣдь, чрезъ это премѣняются относительно его правила прежнихъ богоносныхъ мужей. Кто желаетъ переизслѣдовать дѣло Фотія, тотъ, по моему мнѣнію, еще усвлить его осуждение. Обратимся и къ иному. Куда ты отнесешь то, что выдумалъ онъ противъ святого и безвиннаго папы Марина? Мы полагаемъ, тебѣ небезъизвѣстно то, о чемъ гласитъ письмо твое къ похвальнъйшему Василію и нашимъ императорамъ. Но мы опять обращаемся къ тебѣ съ прежней просьбой за признавшихъ Фотія по насилію и приглашаемъ обратиться съ окружными граматами къ восточнымъ патріаршимъ тронамъ, чтобы они утверили и подписали разрѣшеніе относительно насъ, — особенно, когда проситъ мудръйшій императоръ нашъ, который вывель нась изъ тьмы и сѣни смертной и даровалъ свѣтъ свободы. Считать Фотія осужденнымъ, а по насилію признавшихъ его принять чрезъ покаяніе---это не противно и канонамъ. Объ этомъ пишетъ къ Руфину и великій Аеанасій, патріархъ александрійскій. Онъ пишетъ, что на соборахъ должно низвергать только виновниковъ ересей и расколовъ, прочихъ же принимать чрезъ разрѣшеніе. Миръ во вселенной и у насъ, заканчивали послание епископы, да умножится о Христѣ молитвами славнѣйшей Госпожи нашей Богородицы, боговидныхъ ангеловъ, всеславныхъ апостоловъ и всѣхъ святыхъ" 1).

Въ этомъ посланіи византійскіе епискоцы, переписывавшіеся со Стефаномъ V-мъ, какъ видно, стараются укло-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi t. XVI, p. 437 ff.

ниться оть категорическаго отвѣта на вопросъ: далъ-ли Фотій отреченіе отъ патріаршаго трона. Епископы пишутъ только, что, не признавая Фотія законнымъ епископомъ, такъ какъ онъ давно уже былъ осужденъ, они не могутъ считать его и отказавшимся отъ управленія и удивляются, какъ вопросъ объ этомъ долго можетъ оставаться открытымъ. Не надѣясь на полный успѣхъ своей просьбы послѣ запроса Стефана V-го, его корреспонденты нѣсколько за маскировали и свои дъйствительныя желанія. Теперь они просять дать разришение вообще бывшимь въ общения съ Фотіемъ, тогда какъ прежде ожидали именно этого для получившихъ отъ него хиротонію. Въ тоже время, когда отправленъ былъ въ Римъ ответъ Стиліана и его союзниковъ. и съ другой стороны, изъ числа признававшихъ Стефана патріархомъ, пошель туда митрополить и посоль съ граматами отъ императора, содержание которыхъ опять, впрочемъ, остается для насъ неизвѣстнымъ 1). Нельзя думать, что упомянутый митрополить охотно приняль на себя такую непріятную миссію, какъ объясненіе съ папой, враждебно настроеннымъ относительно Фотія и всѣхъ, признававшихъ его патріаршее достоинство; вѣроятно, путешествіе одного изъ нихъ въ Римъ состоялось лишь по требованію императора Льва, стремившагося достигнуть соглашения объихъ византійскихъ партій во взглядѣ на брата его, молодаго патріарха Стефана.

Но граматы и посольство или застали Стефана V-го на смертномъ одрѣ или даже совсѣмъ не застали<sup>8</sup>). Поэтому, греческій митрополитъ, кажется, имѣлъ объясненія уже съ папой Формосомъ. Но объ этихъ объясненіяхъ нѣтъ никакихъ свѣдѣній въ приложеніи къ актамъ собора 869 го года. Здѣсь приводится, да и то— въ сокращеніи, лишъ посланіе Формоса къ митрополиту Стиліану, отправленное по назначенію въ 892 г.<sup>8</sup>).

- <sup>2</sup>) Hergenröther, II, S. 693.
- <sup>3</sup>) Ibid., S. 695. Посланіе написано еще при жизни патріарха Сте-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi t. XVI, p. 437.

"Письмо твоей святости, присланное къ апостольскому трону, мы съ радостію получили". --- Такъ начиналъ свое послание Формосъ и "послѣ многаго", по словамъ составителя придоженія, писаль слёдующее. ... Ты просиць снисхожденія, а не прибавляешь, ---какого рода и кому: мірянину или духовному лицу. Если міранину, онъ достоинъ снисхожденія, какъ получившій сань оть мірянина; если же духовному лицу, то ты забываешь, что этого сана не могъ дать тотъ, кто самъ его не имѣлъ. Фотій ни чего не могъ дать, кромѣ осужденія, которое заслужиль за возложеніе нечестивой руки, и передаль это осуждение. Какъ можеть подучить санъ бывшій сообщникомъ осужденнаго? 1) Ты просишь о пощадъ хиротонисаннаго; смотри, въдь, ты извиняещь и хиротонисавшаго, по слову Божію: или признайте дерево добрымъ и плиды его добрыми, или же признайте дерево худымъ и плоды его худыми (Мө. XII, 33); смоковница не можетъ приносить винограда, а виноградная смоквъ. Необходимо, чтобы церковь, въ которой полоза добное совершается, произнесла строжайшее осуждение (на Фотія), дабы чрезъ это сама она очистилась. Впрочемъ, нами управляють кротость и человеколюбіе и заставляють иное попустить, а иное-съ корнемъ уничтожить. Поэтому, мы послали (къ вамъ) отъ себя благочестиввищихъ епископовъ: Ландульфа Капуанскаго<sup>2</sup>) и Романа<sup>3</sup>) и убѣждаемъ сойдтись съ ними твою святость, а также Өеофилакта, митрополита Анкирскаго, и довърениаго нашего Петра.

<sup>8</sup>) Von Fano.—Ibid.

фана (έπει τον χειροτονη θέντα έλεηθηναι δοσωπεῖς, σχόπει, ὅτι τον χειροτονήσαντα πλέον περιθάλπεις..), умершаго въ мав 893-го года. De-Boor, S. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pichler (Geschichte der Trennung, В. I, S. 302) находить эти слова весьма несправедливыми: VII-й вселенскій соборь посвященныхъ медетіанами, новаціанами и донатистами признаваль законно получившими іерархическія степени. А патріархъ Фотій получиль утвержденіе въ санѣ даже отъ папы Іоанна VIII-го.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По порядку-П-го. Hergenröther, П, 694, not. 28.

Прежде всего, относительно Фотія, преступника каненовъ, да пребываетъ неизмённымъ осуждение, произнесенное соберно прежними вселенскими архіереями и утвержденное нашимъ смиреніемъ. Сожалёя же поставленныхъ Фотіемъ, мы епредёляемъ, чтобы, давши писанія, они признали себя согрёшившими, просили проценія покаяніемъ, обёщая впредь такъ не грённить. Когда они исполнять это, твоя святость по нашему предложению (су то ήμате́ор сута́диать) севершитъ вмёстё съ легатами и все прочее, ничего не прилагая, не отнимая и не измёняя. Итакъ. тёмъ, которые, какъ міряне, приняты въ общеніе нами и твоимъ пренодо-

біемъ, прощается соблазнь. Если же послё этого кто-либо изъ другихъ откажется имътъ общеніе съ вами, пусть знаетъ, что онъ отъ насъ отлученъ. Будьте здравы о Христв <sup>1</sup>)".

Въ изложенномъ послании папа Формосъ укорялъ митрополита Стиліана за молчаніе на вопросъ папы Стефана, далъ-ли отреченіе Фотій. — "Ты просишь, писаль папа, снисхожденія, а не прибавляеть, какого рода и KOMY: мірянину или духовному лицу?"<sup>2</sup>) Если Фотій считался только міряниномъ, то, по мысли папы, посвященнымъ отъ него по насилію не трудно дать разр'вшеніе, какъ мірянамъ; если же Фотія въ Византіи признавали патріархомъ, то его ставленники и, въ частности, патріархъ Стефанъ поллежать осужденію. Отъ пословъ, приходившихъ въ Римъ со вторымъ письмомъ митрополита Стиліана, и отъ другихъ Формосъ, несомнѣнно, узналъ, что у Фотія было взято отреченіе, и что онъ, слёдовательно, считался законнымъ епископомъ. Поэтому, посвященныхъ имъ только изъ особенной милости папа соглашался принять въ обще-

з) Здёсь нельзя видёть разпраниченія членовь византійской церкви, которымъ, какъ полагаеть Hergenröther, папа одновременно мегь дать разрёшеніе на разныхъ условіяхъ, —на болёе легкихъ для шірянъ, и на болёе строгихъ для духовныхъ (ор. cit., Ц, 695). Такъ какъ въ посланіи, вообще, трактуется только о посвященныхъ Фотіемъ, то вопросъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi, XVI, pp. 439-442.

ніе въ качествё мірянь <sup>1</sup>) и для улаженія этого дёла посылаль въ Константинополь своихь епископовъ <sup>9</sup>). … Очевидно, Формосъ сильно интересовался обстоятельствами внутренней жизни византійской церкви <sup>3</sup>).

Къ сожалѣнію, составитель приложенія къ актамъ собора 869-го года умалчиваеть о результатахъ пребыванія папскихъ легатовъ въ Константиноволѣ. Впрочемъ, со всею вѣроятностью можно полагать, что они ничего тамъ не достигли и возвратились въ Римъ<sup>4</sup>) съ обманутыми надеждами на примиреніе съ гроками на желатольныхъ для папы условіяхъ<sup>5</sup>). Строго держась папской инструкціи, римскіе легаты не могли признать духовнаго сава за тѣми, которые получили его отъ Фотія, —слѣдовательно, не могли признать патріархомъ и Стефана. А это-то признаніе только и нужно было для лицъ, принадлежавшихъ къ игнатіанской партіи. Послѣдніе, понявъ, что Формосъ, какъ и его пред-

Формоса вовсе не можетъ имътъ значенія, которое придаетъ ему Hergenröther. Всъ, получившіе хиротонію отъ Фотія, подходили подъ какуюлибо одну категорію, — мірянъ, если Фотій былъ міряниномъ, или духовныхъ, если Фотій былъ законнымъ патріархомъ. De-Boor, S. 150.

') Ibidem.

<sup>3</sup>) Назначая въ Константинополь легатомъ еп. Арнульфа Капуанскаго, фамилія котораго владбла Беневентомъ, издавно привлекавшимъ къ себѣ алчные взоры византійцевъ, Формосъ, можетъ быть, думалъ нѣсколько сгладить тяжелое дъйствіе на нихъ своего посланія. Hergenröther, II, 696.

<sup>3</sup>) Онъ даже хотълъ предложнть ихъ на обсужденіе западныхъ епископовъ. Въ началъ 892-го года одного изъ нихъ—Fulco von Rheims онъ приглашалъ къ 1-му марта 893 г. прибыть (въроятно, въ Римъ) на соборъ, «въ виду погибели, угрожающей римской церкви, по поводу восточныхъ ересей», схизмы въ константинопольской церкви и по дъламъ африканскихъ епископовъ (Flodoardi—Hist. Rem., L. IV, с. 2, р. 317. Ed. Sirmondi, Paris, 1611. Hergenröther, II, 696. Picbler, ор. с., I, S. 203). Но состоялся-ли этотъ соборъ, —неизвъстно. Hefele—Conciliengeschichte, B. IV, S. 531.

4) Bz 893 r. Hergenröther, II. S. 696-697.

<sup>5</sup>) De-Boor, S. 153.

шественникъ, вовсе не намѣренъ удовлетворить ихъ просьбу, естественно, должны были отвернуться отъ Рима, потомучто императоръ никогда бы не допустилъ, чтобы патріархъ Стефанъ оставилъ престолъ и въ званіи мірянина смиренно несъ папскую эпитимію вмѣстѣ съ прочими ставленниками Фотія. Соглашенію грековъ съ панскими легатамя, можетъ быть, препятствовало еще мнѣніе нервыхъ о незаконности<sup>1</sup>) избранія на папскій престолъ Формоса<sup>2</sup>), а также и притязанія этого папы на Болгарію<sup>3</sup>), въ церковномъ отношеніи подчинявшуюся константинопольскому патріарху<sup>4</sup>).

Съ 892-го года, когда въ Константинополь приходили римскіе легаты, прекратились дальнѣйшія сношенія межау восточною и западною церквами о ставленникахъ Фотія <sup>5</sup>). Вопросъ о нихъ удовлетворительно разрѣшался въ Византіи самъ собою. Единомышленники митрополита Стиліана, недовольные упорствомъ и высокомъріемъ папъ, кажется, малопо-малу присоединялись къ патріарху Стефану. Даже студиты. всегдашніе союзники "апостольскаго трона", теперь отказались отъ своей солидарности съ папами. Изъ "Жизни Евеимія", напр., намъ извъстно, что этотъ старецъ, уважаемый среди всего константинопольскаго монашества, принялъ отъ Стефана званіе синкелла <sup>6</sup>), что студиты участвовали вмѣстѣ съ молодымъ патріархомъ въ освященіи Псамматійской обители Евенмія 7) и т. п. На основанія такихъ фактовъ можно предполагать, что подъ конецъ правленія Стефана игнатіанской оппозиціи ему почти не существовало.

Признаваемый большинствомъ византійскаго общества,

<sup>4</sup>) В. Е. Голубинскій — Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей: болгарской, сербской и румынской. Москва, 1871 г. Стр. 30—31.

<sup>5</sup>) По крайней ибръ, въ нашихъ источникахъ ибтъ положительно никакихъ свъдъній объ этихъ сношеніяхъ.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, p. 11.

<sup>7</sup>) Ibid., p. 9. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De-Boor, S. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hergenröther, II, 701.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Baronii—Annales, annus 893, p. 465.

патріаркъ Стефинъ, однаво не тольке не управлялъ ходомъ церковной жизни, но, по видимому, и не оказываль на него никакого вліянія. Бездеятельность Стефана доходила до того, что свётскіе сановники по своему ироизволу упраздняли церкви и изгоняли сващенниковъ 1). Даже біографъ Евенмія, весьма благосклонно относящійся къ юному патріарху<sup>2</sup>), не отмѣчаетъ ни одного случая изъ его административной двятельности и говорить только объ участіи его въ прездничныхъ церемоніяхъ <sup>8</sup>). Патріархъ Стефанъ, слѣдовательно, вполнё удовлетвораль завётнымъ стремленіямъ своего царствующаго брата, предоставляя ему возможность произвольно вытыпиваться въ дъла церкви. Въ исторіи церковнаго управленія этоть патріархъ остался извѣстнымъ лишь потому, что императоръ Левъ издалъ на его имя нъсколько новеллъ <sup>4</sup>), касавшихся церкви <sup>5</sup>).--Послѣ приблизительно 6-лётняго пребыванія на константинопольской каседре патріархъ Стефанъ скончался <sup>6</sup>) 17-го мая <sup>7</sup>) 893 го года <sup>8</sup>)

- <sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 8.
- <sup>2</sup>) Ibid., p. 17.

 $\mathbf{\lambda}^{-}$ 

- <sup>8</sup>) Ibid., p. 9. 17.
- 4) IIO H3A. Migne (t. 107) Nov. II-XVII+LXXV.
- <sup>5</sup>) О нихъ рёчь будеть янже.

6) По свидательству одного автора, современнаго Стефану, этотъ натріархъ умеръ отъ лекарствъ, которыми разслаблялъ свой желудовъ, чтобы утипить докучливую горячку юности... Γρεγορίου—Віоς Βασιλίου τοῦ νεοῦ. Migne, t. 109, p. 554. Lebeau Histoire du Bas-Empire. Paris, 1833. T. XIII, p. 352.

7) На этотъ день относится его память по древиъйшему изъ Синаксарей—ио Менологію Василія (Х—ХІ в.), по Синаксарю Петра (ХІ в.) и по славянскому пергаменному Прологу (ХШ—ХІУ в.) Син. библ. № 240. См. Сергія—Поли. Мъсяцесл. Востока, т. П. май, стр. 130. Аста Sanct., 17 Maji. Parisiis et Romae, 1866, р. 36.

<sup>8</sup>) Логосоть (Leo VI, с. Ш, р. 767), Левъ Граннатикъ (р. 263) и продолжатель Феофана (р. 354) говорять, что Стефанъ патріаршествоваль 6 лёть и 5 мёсяцевъ. Къ этимъ хронистамъ присоединяется и біографъ Евфинія, когда пишетъ, что патріахъ Стефанъ скончался, прои былъ погребенъ въ древнемъ<sup>1</sup>), но почти неизвѣстномъ<sup>8</sup>) Сикейскомъ монастырѣ »). Онъ причтенъ въ греческой церкви къ лику святыхъ<sup>4</sup>).

бывъ-круглымъ счетомъ (De-Boor-Vita Euthymii, S. 94) – семь лютъ въ архіерейскомъ достоянствъ (Vita, p. 22). Отсчитывая 6 лётъ и 5 иъсяцевъ съ декабря 886 года, мы должны положить смерть Стефана на 17-е мая 893-го года (De-Boor, op. c., S. 94; Hergenröther, Photius, II, S. 697). — Симеонъ Магистръ (Bonnae, t. 33, Leo VI, c. 3, p. 702), a за нимъ Ведринъ и Скилица (Krug-Chronologie Byzantier, S. 20 sq.) показывають, что Стефанъ слончался на 3-иъ году царствованія Льва. Тоже читается и въ ибонольнихъ патріаршихъ ваталогахъ, напечатанныхъ въ соч. Banduri-Imperium orientale (t. 1, pars. III, р. 196. 205. 212. 222). По хронний Симеона Магистра и его послёдователей (пъ ноторынъ принадлежатъ даже Krug и Muralt) смерть Стефана носязвдовала 17-го мая 889-го года. Но хронологія Симеона Магистра, вообще, ненадежна, а въ данномъ случат совотвиъ невъроятна. Педъ третьниъ годонъ царствованія Дьва у него понвідаются и событія, несомнённо, относящіяся въ седьному году и нежду нями смерть патріарха Стефана занимаеть послёдное мёсто. Значить, Симеонь Магистръ самь не зналь точно, когда умеръ патріархъ Стефанъ (De-Boor, op. cit., S. 94).

<sup>1</sup>) — Упожинаемомъ еще въ посланія патріярха Германа I (715— 730). Migne, t. 98, p. 213 sq.

<sup>2</sup>) Ducangii—Const. christ., I. IV, p. 161.

<sup>5</sup>) Λογοθ.: ἐν τῆ μόνη τῶν Σεχεῶν (Muralt, Leo, c. 111, p. 767); Leo Gramm.: ἐν τῆ μόνη τῶν Σιχελλῶν (Bonnae, t. 46, p. 243).

 <sup>4</sup>) Gepris — Mösc. Boer., r. II, crp. 136. Acta sanct., Maji 17, p. 36. Martinow, Aanus ecclesiasticus graeco-slavicus, p. 130.

## ΓЛΑΒΑ ΙΥ.

**,** .

Поставленіе на патріаршество Антонія Кавлея. — Его біографія и краткая характеристика. — Отношеніе къ Антонію строгихъ игнатіанъ. — Новое обращеніе митрополита Стиліана къ папъ и отвътъ послъдняго. — Примиреніе между восточною и западною церквами предъ смертью патріарха Антонія. — Взглядъ на его внутреннюю архипастырскую дъятельность. — Кончина п. Антонія.

По смерти патріарха Стефана вопрось о преемникѣ ему по каседрѣ рѣшенъ былъ въ Византін, кажется, не сразу. "Тогда-то, пишетъ біографъ Евенмія, настали для Заутцы несказанныя хлопоты, чтобы возвести въ патріархи, близкаго себѣ; ибо онъ боялся, чтобы царь не поставилъ надъ церковію преданнаго ему отца Евенмія" <sup>1</sup>). Своекорыстный вельможа, желан повредить репутаціи Евенмія, если вѣрить біографу послѣдняго, употреблялъ противъ него самыя постыдныя средства. Онъ побуждалъ клеветать на Евенмія предъ Львомъ даже актеровъ, обыкновенно, приходившихъ къ царскому обѣду <sup>2</sup>). Евенмій, дѣйствительно, не былъ избранъ въ патріарха, но вслѣдствіе-ли интригъ Заутцы или по инымъ обстоятельствамъ, — неизвѣстно. На патріаршій престолъ возведенъ былъ игуменъ Антоній II <sup>3</sup>) Кавлей



<sup>1)</sup> Vita Bathymii, p. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, p. 22. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Автоній І.й., иконоборець, катріаршествеваль при Львь Ариянинь съ 821 — по 823 г. Le-Quien, Oriens christ., t. I, p. 243.

или Калей, <sup>1</sup>), названный такъ, въронтно, по имени монастыря на азіатскомъ берегу Босфора <sup>2</sup>), гдъ онъ, можетъ быть, подвизался. Къ сожалънію, нали свъдънія объ этомъ предстоятелъ константинопольской церкви такъ же скудны, какъ и свъдънія объ его преднественникъ. Не имъя возможности пользоваться неизданной біографіей Антонія, упоминаемой Hergenröther омъ <sup>3</sup>), мы въ своемъ изслъдовании располагаемъ только ръчью въ честь патріарха, составленною его современникомъ Никифоромъ Философомъ и враткими однообразными замъчаніями о немъ у хронистовъ и у біографа Евенина.

Въ панегирикѣ 4), приписываемомъ Никифору Философу, говорится, что Антоній происходиль изъ внатной фамиліи и родился недалеко отъ Константинополя 5), въ одномъ загородномъ имѣніи, куда скрылись его родители во время иконоборческихъ смутъ. Такъ какъ Антоній, по замѣчанію его нанегириста, вступиль на патріаршество --- въ 893-мъ году --- уже въ преклонномъ возрасть <sup>6</sup>), то его рождение слёдуеть предполагать прибливительно около 830-го года. ---На патомъ году отъ рожденія, разсказиваеть Никифоръ Философъ, Антоній умёль уже читать, а достигши двёнадцатилётняго возраста, сталь обнаруживать наклонность къ иноческой жизни. Уступая этому влечению сыва, отецъ Антонія (матери онъ лишился еще въ дътствъ) поручилъ его руководству опытнаго и благочестиваго настоятеля какого-то монастыря. Сделавшись сожителемъ св. мужа, Антоній всеціло предался монашескимъ подвигамъ. Ночи про-

<sup>1</sup>) De-Boor послёднюю форму считаеть болёе правильною. Vita Euth., S. 97, annot. 1.

<sup>2</sup>) Aoyoð., Leo, c. 19, p. 777.

<sup>8</sup>) Photius, II, 697. 719.

<sup>4</sup>) Acta sanctorum. Parissiis et Bomae. 1864. XII Februarii, p. 622 ff. Migne, t. 106, p. 182.

<sup>5</sup>) Cpab. Ephraemii De patriarchis. Bon., t. 42, p. 402.

•) In semili corpore assumit vigentem animi alacritatem omnes Christi ecclesias... pro viribus zecreans. Migne, t. 106, p. 190. веднять онть въ молитите и пъези священникъ гинновъ, а днемъ несть разныя монастырския послушания. Наставникъ Антонія радовался, смотря на строгую жизнь своего ученика, и, когда пришель онть въ зрѣлый возрасть, нослалего къ патриарху (вѣроятно, Фотно) для посвящения въ пресвитера<sup>1</sup>). И патріархъ не только возвелъ Антония въ этоть санъ, но даже назначилъ его настоятелемъ монастыря виъсто его наставника<sup>2</sup>). Впослѣдстви слава объ аскетическихъ подвигахъ и добродѣтеляхъ Антония, по свидѣтельству его панегириста, возрасла до того, что, благодаря ей, по смерти Стефана онъ явился однимъ изъ первыхъ каздидатовъ на патріаршій престолъ. Соборомъ епископовъ, пресвитеровъ, монаховъ и сенатомъ онъ и былъ избранъ въ патріарха, — конечно, не безъ вліянія императора, который утвердилъ это избраніе<sup>8</sup>).

Патріархъ Антоній, какъ уже вадно изъ сказаннаго выние, билъ истиннымъ аскетомъ <sup>4</sup>) и почти всю жизнь свою провелъ въ ствнахъ монастиря. Вслёдствіе этого, сталкиваясь съ людьми лишь въ тёхъ случаяхъ, когда приходилось оказывать имъ матеріальную помощь <sup>5</sup>), онъ, естественно, не зналъ условій мірской жизни, надлежащимъ образомъ не понималъ общественныхъ отношеній. Умёя побёждать грёховныя влеченія собственной воли, Антоній не научился

<sup>1</sup>) Если Антоній родился около 830 г., его посвященіе можно пріурочивать из 860 г., когда патріаршествоить именно Фотій. Раздѣленіе между восточною и западною церквами въ первое время патріаршества Антонія, можно думать, и поддерживалось посвященіемъ его отъ Фотія. Срав. Mansi t. XVI, р. 455.

<sup>2</sup>) Migne, t. 106, p. 187.

s) Ibidem, p. 190. Λογοθ., c. XI; Leo Grammaticus. Bon., t. 46. p. 266; Continuator, p. 397; Sym. Magister, l. cit., p. 702; Ioel. Bon., t. XXIX, p. 56; Ephraemii—De patriarchis. Bon., t. 42, p. 401; Zonara, l. XYI; o. XII; Migne, t. 135, p. 68.

4) Cp. Ephraemii—De patriarchis Const. Bon., t. 42, 401-402.

<sup>5</sup>) Благотворительность Антонін простиралась не тольно на грековъ. мірянъ и монахонъ. — но даже на симеевъ. Oratio Niceph. Philes., Migne, t. 106, p. 189. Ср. Брігасилі ор. с., t. 42, p. 401—2.

управлять волею другихъ. При томъ, патріархъ Антоній, можно сказать, былъ человѣкомъ необразованнымъ и "размышляль, не пользуясь ни музами, ни искусствомъ Демосеена" или Гермогена<sup>1</sup>). Домашнимъ образомъ изучивъ грамату и до извѣстной степени познакомившись со Св. Шисаніемъ, въ богословской наукѣ онъ дальше не пошелъ<sup>2</sup>) и для религіозно-нравственнаго чтенія имѣлъ, кажется, только одну книгу—Псалтирь <sup>3</sup>). Правда, панегиристь Антонія называетъ его "лугомъ философіи" (philosophiae pratum)<sup>4</sup>). но, очевидно, далеко не въ томъ смыслѣ, въ какомъ, обыкновенно, употребляется это послѣднее слово у насъ. Вся философія патріарха Антонія заключалась только въ томъ. что ему свойственна была умъренность, ласковость въ обращеніи, "мудрость змія и простота голубя", — въ томъ. что онъ зналъ мѣру рѣчи и молчанія, двеженія рукъ, походки, взора и т. п., и въ томъ, наконецъ, что онъ всегда старался подчинять плоть свою духу <sup>5</sup>). Однимъ словомъ, Антоній быль философомь на столько, на сколько бываеть имъ всякій монахъ, всякій благочестивый человѣкъ... Все это показываетъ, что онъ (Антоній) не могъ быть патріархомъ, который бы съ достоинствомъ носилъ этотъ санъ въ царствование Льва Мудраго. Уступчивый, малообразованный и престарѣлый патріархъ, понятно, долженъ былъ и въ церковномъ управлении смиренно подчиняться своевольному и властолюбивому императору. Думается, поэтому-то личность Антонія и не оставила по себѣ замѣтныхъ слѣдовъ въ историко-литературныхъ паматникахъ той эпохи, такъ что его патріаршество мы можемъ теперь представлять себѣ ляшь съ большею или меньшею въроятностію.

4) Ibid., p. 186.

<sup>5</sup>) Въ таконъ же смыслё философонъ называли впослёдствія патріарха Манунла І-го (1217—1222). А. П. Лебедевъ—Очерки виз. вост. цер. XI—XV вв., стр. 322.

9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., p. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., p. 189.

<sup>8)</sup> Ibid.

Касательно Антонія, прежде всего, является интереснымъ вопросъ объ отношении къ нему остатковъ игнатіанской партіи. Но наши источники не даютъ почти никакихъ данныхъ для сужденія объ этомъ. Въ "Жизни Евеимія" есть, впрочемъ, замѣчаніе, что патріархъ Антоній нѣкогда не одинъ разъ приглашалъ Евеимія прибыть въ столицу на праздникъ Входа Господня въ Іерусалимъ<sup>1</sup>). Это даетъ намъ нѣкоторое основаніе думать, что патріархъ состоялъ въ добрыхъ отношеніяхъ не только съ о. Евоиміемъ и съ уважавшими его монахами<sup>2</sup>), но въ мъстъ съ тъмъ--и съ игнатіанами, которые раньше находили себѣ опору, главнымъ образомъ, въ монашествѣ <sup>8</sup>). Да и не удивительно, что миролюбивый и благочестивый старецъ на самомъ дёлѣ привлекъ къ себѣ симпатіи византійскихъ церковно-общественныхъ партій, уже склонныхъ къ примиренію. Если Антоній и былъ ставленникомъ Фотія (что весьма въроятно), это почти ни для кого теперь не представлялось соблазнительнымъ, потомучто и строгіе вгнатіане, хотя имъ не удалось заручиться согласіемъ Рима на общеніе со ставленниками Фотія, давно уже перестали чуждаться послѣднихъ. Даже самъ Стиліанъ и его единомышленники въ патріаршество Антонія отрѣшились отъ прежняго своего ригоризма въ отношени къ нимъ <sup>4</sup>). — "Стиліанъ Мапа, митрополить Неокесарійскій, читаемъ мы въ приложеніи къ актамъ "VШ-го вселенскаго собора", на 7-й (899) годъ по получении письма отъ Формоса (892), побуждаемый отъ друзей и родственниковъ, оставиез прямой путь истины, обратился къ противному ученію (т. е. присоединился къ признававшимъ законность посвященія отъ Фотія) в напи-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 32. Евенмій не воспользовался этимъ приглашеніемъ патріарха единственно по своему временному разладу съ царемъ. Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) О тёсныхъ связяхъ Евения съ константинопольскимъ монашествомъ см. въ соч. Vita Euthymii, р. 4. 17. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше, стр. 33-34.

<sup>4)</sup> De-Boor, p. 154.

салъ въ Римь, прося прислать оттуда его хмротонію и позволеніе вступить съ ними въ общеніе", <sup>1</sup>) — съ фотиніанами, о которыхъ въ приложеніи къ актамъ была рѣчь раньше. — Въ воззрѣніяхъ Стиліана, такимъ образомъ, произошелъ рѣшительный переворотъ. Если онъ, уже оставивъ прямой путь истины, испрашивалъ согласія папы на общеніе съ фотиніанами, — разумѣется, испрашивалъ только изъ приличія; обращаясь къ папѣ, Стиліанъ на самомъ дѣлѣ хотѣлъ получить отъ него лишь какую-то свою "хиротонію"<sup>8</sup>) или поднись.

Можно себѣ представить, какое впечатлѣніе на римскаго епископа произвело настоящее письмо митрополита Неокесарійскаго. — "Папа—Іоаннъ 1Х (898—900)<sup>8</sup>), уже пятый изъ преемниковъ Формоса († 886), — уразумѣвъ просьбу Мапы, усумнился, не въ насмѣшку-ли онъ написалъ ее, чтобы унизить римлянъ, если они ее исполнятъ; поэтому, онъ не далъ согласія (на общеніе Стиліана со ставленниками Фотія) и не прислалъ подписи, а отвѣчалъ ему слѣдующимъ образомъ<sup>4</sup>).

" Мы<sup>5</sup>), честнъйний братъ, писалъ папа, питаемъ къ любви твоей расположение за то, что ты не хотълъ отступать отъ святой каеолической и апостольской римской цериви. Въдь, никакия угрозы, изгнания, никакия клеветы не принудили тебя отдълиться отъ твоей матери (!). И я уповаю, что теплотою твоихъ молитвъ смягчатся сердца тъхъ,

<sup>8</sup>) Hergenröther, II, 701; Pichler, I, 203.

4) Mansi, XVI, p. 455.

<sup>5</sup>) Посланіе дошло до насъ только въ извлеченін. — Hergenröther, II, 7707. De-Boor, S. 154.



<sup>1)</sup> Mansi Concilia, t. XVI, p. 455 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Слово χειροτονία поставлено здёсь, очевидно, но ошибий писца или даже составителя приложения (къ актакъ себера 869 г.) вийсто χειρόγραφον (Hergenr., II, S. 707—709. Hefele, op. cit., B. IV, S. 471). Что подъ словомъ χειροτονία нужно разумёть подпись и какую, видно будетъ ниже,

которые хотять спастись, утвердится желанный мирь—по признакамъ, онъ приближается—и сорокалѣтняя схизма <sup>1</sup>) превратится въ прежнее согласіе, ибо что доселѣ осуждала мать твоя, то осуждалъ и ты, что она одобряла, то одобрялъ и ты.—Поэтому, и теперь мы хотимъ неноврежденно сохранять постановленія прежде насъ бывшихъ архіереевъ и. Игватія, Фотія, Стефана и Антонія мы считаемъ, принимаемъ и содержимъ въ той степени, въ какой имѣли ихъ святѣйшій папа Николай, Іоаннъ, Стефанъ VI и доселѣ вся римская церковь. И тѣмъ, которые получили отъ нихъ хиротонію, мы по этому положенію протягиваемъ руку и убѣждаемъ тебя дѣлать тоже вмѣстѣ съ нами. Мы даемъ имъ миръ и благодать общенія, если, конечно, соблюдутъ оци уставы (?). Подписи же твоей, которую ты далъ намъ, мы не нашли и послѣ величайшихъ поисковъ"<sup>2</sup>).

— Заслуживаетъ вниманія минорный тонъ, въ какомъ. составлено приведенное посланіе. Іоаннъ ІХ-й изб'яль заносчивости прежнихъ папскихъ посланій въ Константинополь, очевидно, опасаясь оскорбить Стиліана и чрезъ это окончательно потерять для себя послёднюю точку опоры въ византійской церкви. Папа не деластъ ни обличенія, ни укоризнъ Стиліану. Онъ, по видимому, такъ полагается на митрополита, что положительно не върить слухамъ объ уклонении его отъ взглядовъ римской церкви на византійскую ісрархію и только намекаеть, что Стиліанъ будетъ крайне непослъдователенъ, если вступитъ въ общение съ фитиніанами. -- Какъ-бы въ назидание митрополиту Неокесарійскому, Іоаннъ заявляетъ, что самъ онъ смотрить на Игнатія, Фотія и преемниковь послёдняго такъ же, какъ смотрѣли на нихъ прежніе папы, и вся римская церковь и, слёдовательно, можеть принять ставленниковъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Со времени возведенія Фотія на патріаршій престоль. Воть — новое доказательство того, что въ 892 г., при патріархѣ Стефанѣ никакого соглашенія между восточной и западной церквами не быле достигнуто. De-Boor, 151. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mansi, XVI, p. 455.

Фотія въ церковное общеніе только какъ міранъ <sup>1</sup>).— О какой подписи идеть рёчь въ замёчанія составителя приложенія къ соборнымъ актамъ и въ посланіи папы, ничего рѣшительнаго объ этомъ сказать нельзя. Но такъ какъ упомянутая подпись Стиліана, очевидно, имфла близкое отношеніе къ вопросу о ставленникахъ Фотія, то можно догадываться, что ею скрёплялось что-нибудь въ родё анаесмы Фотію и его приверженцамъ<sup>2</sup>). Если эта догадка вѣрна, то, вполнѣ понятно, почему папа Іоаннъ ІХ-й отказывался теперь возвратить Стиліану его "подпись": сд'аль это значило положительно развязать руки Стиліану и освободить его отъ необходимости быть солидарнымъ съ Римомъ въ отношении къ византийской іерархии. Разумъется, такое великодушіе было невыгодно для папы и противоръчило его планамь касательно восточной церкви; поэтому-то онь и отв'вчалъ митрополиту Неокесарійскому, что его подпись" затерялась въ канцеляріи римскаго престола.

Какими послѣдствіями сопровождалось разсмотрѣнное сейчасъ папское посланіе въ Константинополь и, въ частности, какъ повліяло оно на митрополита Стиліана и его друзей, — въ приложеніи къ актамъ "VIII-го вселенскаго собора" не указывается. На основаніи другихъ источниковъ, однако, мы можемъ предполагать, что и послѣ этого посланія сношеніе между обѣими церквами — восточной и западной — не прекратилось и завершилось даже полнымъ ихъ примиреніемъ. Такъ, десятая глава "Жизни Евеимія" заключается слѣдующими словами: "нужно знать, что по соглашеніи папы и Стиліана Неокесарійскаго и соединеніи всей церкви, Антоній, просіявшій въ блаженной и достохвальной жизни, въ томъ-же году 12-го февраля скончалъ жизнь свою; вмѣсто него Николай, въ то время мистикъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hergenröther, II. 712. Pichler, Geschichte d. Trennung, S. 203. De-Boer, S. 652.

<sup>2)</sup> Подобные документы во второй половинъ IX-го в., составлялись. См. соч. «Брестопопратели» (о? этакропа́тая). Mansi, XVI, р. 442.

пріемлеть кормила церковныя"<sup>1</sup>). Панегиристь патріарха Антонія также зам'ячаеть, что онъ возстановиль древнее согласіе церкви, устраниль схизму и соединиль востокъ съ западомъ<sup>2</sup>).

Прежде всего, когда же именно состоялась эта унія? — Біографъ Евеимія пріурочиваеть ее къ послёднему году жизни патріарха Антонія; однако и онъ не сообщаеть точной хронологической даты для того и другаго событія. Новъйшіе изслёдователи полагаютъ смерть патріарха Антонія то въ 895-мъ году (Hergenröther) <sup>3</sup>), то въ 896-мъ (Krug <sup>4</sup>) и Muralt) 5); въ первомъ случав унія между востокомъ и западомъ относится къ 89<sup>8</sup>/4 г., а во второмъ — къ 89<sup>4</sup>/5. Послёднему счисленію, по видимому, благопріятствуетъ хроника Симеона Магистра и древніе патріаршіе каталоги, приводимые въ сочинении Бандури "Imperium orientale".--Хронисть говорить о смерти патріарха Антонія подъ 10-мъ годомъ правленія Льва, т. е. подъ 895-896 г. По каталогамъ у Бандури, Антоній занималъ каеедру два года, — Николай 11 лётъ, — Евеимій 5 л. 6 мёсяцевъ; поэтому, если мы съ 912 г., когда умеръ п. Евеимій, отсчитаемъ около 16 лътъ назадъ, — время патріаршества Николая и Евеимія, — смерть патріарха Антонія падетъ также на. 896-й годъ <sup>6</sup>). Но такая хронологія не согласуется съ показаніемъ біографіи Евеимія. Здёсь смерть патріарха Антонія представляется послѣ смерти третьей супруги импе-

') 'Ιστέον δε, ὅτι μετὰ τὴν τοῦ πάπα καὶ Στιλιάνου Νεοκαισαρείας συνέλευσιν καὶ τῆς ἀπάσης ἐκκλησίας ἕνωσιν 'Αντώνιος ὁ ἐν μακαρία καὶ ἀοιδίμω ζωῆ διαπρέψας ἐν τῷ αὐτῷ ἐνιαυτῷ τέλει τοῦ βίου ἐχρίσατο μηνὶ Φευρουαρίω δωδεκάτη, Νικόλαος δὲ ἀντ' αὐτοῦ ὁ κατ' ἐκείνου καιροῦ μιστικὸς τοὺς τῆς ἐκκλησίας ἀναδέγεται οἴακας. Vita Euth., 34.

<sup>2</sup>) Migne t. 106, p. 191.

<sup>8</sup>) Photius, II, S. 598.

4) Chron. d. Byzantier, S. 27.

<sup>5</sup>) — Essai de Chronographie Byzantine, — de 393-a 1057. S.-Petersburg, 1855, p. 475.

<sup>6</sup>) De-Boor, S. 97-98.

ратора — Евдокіи <sup>1</sup>); послёдняя же скончалась во всякомъ случав послѣ 12-го февраля 896-го года <sup>в</sup>). Что смерть патріарха Антонія послёдовала позднёе этого времени, видно еще изъ патріаршихъ каталоговъ, изданныхъ Фр. Фишеромъ <sup>8</sup>). По нимъ Антоній патріаршествовалъ 8 лѣтъ, натріархъ Николай управлялъ церковію 6 лѣтъ и потомъ 5 лёть 4 мёсяца находился въ изгнаніи, когда константинопольская каеедра была предоставлена Евеимію. Откладывая опять съ 912-го года 11 лётъ 4 мёсяца назадъ, т. е. время перваго правленія патріарха Николая и патріарха Евеимія, мы должны будемъ отнести смерть патріарха Антонія къ 901-му году. Въроятно, эту дату и разумълъ біографъ Евеимія <sup>4</sup>), когда написалъ, что патріархъ Антоній по соединеніи всей церкви и въ томъ же году скончалъ жизнь свою <sup>5</sup>). Имѣя въ виду ненадежность хронологіи Симеона Магистра<sup>6</sup>) и предполагая, что патріаршіе ката логи, напечатанные у Бандури<sup>7</sup>), основаны тоже на произвольныхъ и искаженныхъ показаніяхъ названнаго хрониста и церковныхъ диптиховъ<sup>8</sup>), мы (какъ и De-Boor) находимъ счисленіе Фишеровыхъ каталоговъ достовърнымъ и склоня-

<sup>2</sup>) De-Boor, S. 108-110; Krug, S. 29; Muralt, p. 477.

<sup>3</sup>)—Въ дополнение въ напечатаннымъ у Banduri (Imper. orient., t. 1, p. 191—222). Francisc. Fischer.—De patriarcharum Constant. chronologia; octo primorum patriarcharum. Accedunt ejus modi catalogi duo, adhuc non editi. Lipsiae. 1884. De-Boor, S. 101.

<sup>4</sup>) О согласіи въ данномъ случать лётосчисленія біографіи Евениія съ каталогами Фишера, между прочимъ, свидѣтельствуетъ то, что и по біографіи, и по каталогамъ низверженіе патріарха Николая приходится 1-го февраля 907 г. De-Boor, S. 101. 119.

<sup>5</sup>) Vita Euthymii, p. 34.

<sup>6</sup>) Hirsch-Byzantin. Studien, S. 348-352.

<sup>7</sup>) Они принадлежать поздибйшимъ писателямъ—Никифору Каллисту, Матвбю. Гигала, Филиппу Бипрскому и другимъ. Banduri—Oriens christ., t. I. Antiquitat. Constantinopolit., l. VIII, p. 191. 205. 212. 222.

8) Fischer, op. cit., I, § 4.

<sup>1)</sup> Ibid., S. 100.

емся къ признанію, что патріархъ Антоній умеръ, дѣйствительно, 12-го февраля 901 года. Поэтому, и унію между восточною и западною церквами при патріархѣ Антоніи мы должны пріурочить къ концу 900-го и отчасти къ началу 901-го года '). Если мы согласимся, что она заключена была въ 893—895 гг., еще при папѣ Формосѣ, тогда мы не въ состояніи будемъ объяснить, какимъ образомъ митрополитъ Стиліанъ въ 899-мъ году могъ обращаться къ папѣ Іоанну IX съ просьбой о дозволеніи вступить въ общеніе со ставленниками Фотія <sup>2</sup>).

Хотя панегиристь патріарха Антонія и приписываеть ему устраненіе схизмы<sup>8</sup>), мы однако не думаемъ, что престарѣлый патріархъ принималъ энергическое участіе въ этомъ дълъ. Главная роль здъсь, несомнънно, принадлежала тому же митрополиту Стиліану<sup>4</sup>), который давно уже и настойчиво хлопоталъ о согласіи римской церкви на общеніе съ фотиніанами. Антоній же, вѣроятно, только предсѣдательствовалъ на соборѣ, который, несомнѣнно, созванъ былъ<sup>5</sup>) теперь въ Константинополѣ. Кто былъ представителемъ здѣсь со стороны римской церкви, положительно неизвѣстно; византіологи, впрочемъ, догадываются, что въ качествѣ легатовъ римскаго престола на этомъ соборѣ присутствовали епископъ Николай и кардиналъ Іоаннъ, по Обряднику константинопольскаго двора, приходившіе въ восточную столицу διά την ένωσιν της εχχλησίας ) и, какъ извѣстно, не имѣвшіе еще возможности дѣйствовать тамъ съ этою цѣлію ни ранѣе, ни позднѣе патріаршества Антонія. Что касается условій, на которыхъ состоялось примиреніе ви-

- <sup>2</sup>) De-Boor, S. 151-152.
- <sup>8</sup>) Migne, t. 106, p. 191

4) Μετά την τοῦ πάπα καὶ Στιλιάνου τοῦ Νεοκαισαρείας συνέλευσιν.... 'Αντώνιος τέλει τοῦ βίου ἐχρήσατο. Vita Euthymii, p. 34.

<sup>5</sup>) Hergenröther, II, S. 698; Pichler, I, S. 203.

<sup>\*</sup>) Migne, t. 112. De ceremoniis, l. II, c. 52, p. 1354; Hergenröther, II, 713. De-Boor, S. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De-Boor, S. 153

зантійской церкви съ римскою, то о нихъ мы также ничего не знаемъ и лишь предполагаемъ, что они вполнѣ отвѣчали желаніямъ грековъ. Нов'вйшіе, даже католическіе писатели (Pichler <sup>1</sup>) и Hergenröther <sup>2</sup>)), признаютъ, что константинопольскій соборъ при патріархѣ Антоніи отвергъ суровый взглядъ папъ Стефана и Формоса на посвященныхъ Фотіемъ и принялъ ихъ въ церковное общеніе въ ихъ "сущемъ санѣ", не расходясь однако съ римскою церковію въ прочихъ отношеніяхъ. Трудно понять въ данномъ случав уступчивость римской церкви <sup>3</sup>), но несогласіе ся съ византійской церковію в антифотиніанскія смуты въ послѣдней могли быть устранены не иначе, какъ только сейчасъ указаннымъ путемъ. Если императоръ Левъ былъ доволенъ уніей, какъ говоритъ панегиристъ Антонія 1), то, разумѣется, потому, что благодаря ей уничтожились почти 15-лётнія нестроенія въ византійской іерархіи (послё втораго низложенія Фотія), не мало безпокоившія правительство <sup>в</sup>).

Изъ другихъ событій, имѣвшихъ извѣстное церковнообщественное значеніе въ правленіе патріарха Антонія, заслуживаютъ нѣкотораго вниманія второй бракъ императора Льва и погребеніе его третьей супруги Евдокіи.

Императрица Өеофано, со смерти своей дочери Евдокіи (89<sup>2</sup>/<sub>8</sub> г.) <sup>6</sup>) положительно неладившая съ мужемъ <sup>7</sup>), нако-

<sup>1</sup>) Gesch. d. Thennung, I, S. 203.

<sup>2</sup>) Photius, II, S. 698.

<sup>8</sup>) Можетъ быть, Іоаннъ IX, понявъ безплодность непріязненныхъ отношеній въ византійскому духовенству, поставленному Фотіемъ, нашелъ выгоднымъ теперь прежній «гнъвъ переложить на милость», въ виду слабохарактерности Антонія.

<sup>4</sup>) Migne, t. 106, p. 191.

<sup>5</sup>) Самъ императоръ Левъ отправилъ два письма къ папъ (Mansi, XVI, pp. 425, 437) по поводу этихъ нестроеній.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, p. 19-20. De ceremoniis. Migne, t. 112, l. II,
e. 42, p. 1196. De-Boor, S. 105.

<sup>7</sup>) Vita Euthymii, pp. 37-39.

нецъ, посят 12-лётняго супружества <sup>1</sup>), тоже отошла въ горній міръ 10-го поября 893-го года <sup>2</sup>). По византійскимъ обычаямъ, коронованные императоры по смерти ихъ супругъ не могли жениться снова <sup>3</sup>). Но Левъ не хотёлъ обращать на это вниманія. Не имтя потомства и не порвавъ еще интимныхъ отношеній къ предмету своей первой страсти, дочери Стиліана Заутцы—Зот <sup>4</sup>), онъ задумалъ жениться на послёдней. Вскорѣ, вслѣдъ за Өеофано, въ началѣ 894-го года<sup>5</sup>), мужъ Зои— Өеодоръ Гузуніатъ умеръ, и она была теперь свободна<sup>6</sup>). (Въ столицѣ даже носился слухъ, что

Λογοθ., c. 17; Gram., t. 46, p. 270; Contin., c. 12, p. 361;
 Sym. Mag., c. 5; Ioel., t. 29, p. 56.

<sup>2</sup>) Доселѣ годъ смерти Өеофано былъ неизвъстенъ (по Сим. Магистру она скончалась то въ 892 г., то въ 894. — Bonnae, t. 33, Basilius, p. 694, c. 19. Leo, c. 5, p. 703. Krug, S. 24, Muralt, p. 474). Bioграфъ Евенијя показываетъ, что деофано умерла вскорѣ послѣ смерти патріарха Стефана (Vita, p. 23. 24), случившейся 17-го мая 893 г. (см. выше, стр. 69), и незадолго предъ послѣднимъ событіемъ ставить смерть дочери императорской четы (89<sup>2</sup>/, г. De-Boor, S. 126). Такъ какъ, по свидътельству біографа, премежутокъ между смертью ребенка и матери былъ непродолжителенъ (Vita Euthymii, p. 19. 20. 24), то смерть Өеофано со всею вёроятностью надо относить къ осени 893-го года. Она скончалась 10-го ноября (Vita Euthymii, p. 24), какъ говорить опять біографъ Евеннія, а не 16-го декабря, какъ значится въ ивсяцесловахъ. По обычаю, Өсофано погребена была въ храмъ св. апостоловъ. Migne, t. 112, De ceremoniis, lib. II, c. 42, p. 1196. Anonymus—De sepulchris imperatorum Cpl. Bonnae, t. 48, p. 204. Ducangii-Constantinopolis christiana, l. IV, p. 108.

<sup>3</sup>) См. толкованіе Вальсанона на 7-е правило Неокесарійскаго собора. Σύνταγμα 'Ράλλη καί Ποτλή. Τ. ΠΙ, σ. 81.

Vita Euthymii, p. 21; Λογοθ., c. 10. 16; Grammat., t. 46, p. 266. 269. Continuator, p. 357. 360; Sym. Magister, c. 3. 4; Migne, t. 109, p. 702. Cedrenus, Bonnae, p. 257.

5) O3 πολύ έν τῷ μέσω. Vita, p. 24; De-Boor, S. 105.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, p. 24. Leo Grammaticus, Bonnae, p. 226. Theoph. Cont., c. 7, p. 357.

сама же Зоя была виновницею смерти царицы и своего собственнаго супруга). Весной 894 г., поселивъ Зою съ собою во двори<sup>в 1</sup>) и возведя по этому поводу самого Стиліана въ званіе "василеопатора"<sup>2</sup>), царь сталъ убъждать духовнаго отца своего Евеимія пов'єнчать его съ любимой женщиной. Не смотря на то, что Евеимій решительно воспротивился<sup>3</sup>) этому, царь настаиваль на исполнении своего желанія. — "Мнѣ нообходимо, какъ и всёмъ, говорилъ Левъ, соединиться вторымъ бракомъ по слову апостольскому (1 Кор., VII, 8); также и Зоя, овдовѣвши, имѣетъ туже самую свободу (Рим. VII, 3; 1 Кор., VII, 39-40). А если законы и самыя повельнія апостоловъ позволяють это (второй бракъ), то кто ты, что законополагаешь выше ихъ?" — Но Евоимій , не переставаль свидетельствовать, что этодѣло незаконное и непозволительное". -- "Никто не препятствуетъ тебѣ взять другую жену, но не должно брать эту изобличенную въ дурномъ дѣлѣ '). Ибо, если это (бракъ съ Зоей) совершится, то, конечно, всѣ подумаютъ, что все, что о ней говорилось, справедливо". Царь, раздраженный твердостью Евеимія, "тотчасъ приказалъ заточить его въ Діомида"<sup>5</sup>), гдѣ онъ и пробылъ два года, обители св. "продолжая порицать дерзновенное беззаконіе" 6). Были, разумѣется, въ Византіи и другіе противники брачнаго проэкта императора 7), но этотъ, очевидно, не обращалъ на нихъ уже никакого вниманія. Въ концѣ 894-го года<sup>8</sup>) Льва

<sup>1</sup>) Vita Euth., p. 24.

<sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 3. Λογοθ., c. 10. Grammaticus, t. 46, p. 263. Continuator, c. 7, p. 357. Sym. Magister, c. 3, p. 702. De-Boor, S. 106. 120. Титулъ «василеопатора» впервые былъ установленъ императоромъ Львомъ Мудрымъ для Стиліана Заутцы. Continuat., c. 7, p. 374; Sym. Mag., c. 3, p. 702. De ceremoniis, Migne, t. 112, l. II, c. 52, p. 1307.

<sup>8</sup>) Vita Euthymii, p. 25.

- <sup>4</sup>)—Въ связи съимператоромъ или въ убійствѣ мужа и императрицы. <sup>5</sup>)—Построенной Василіемъ. Vita Euthymii, р. 25..
- <sup>6</sup>) Ibid., p. 25.
- 7) De-Boor, S. 106.
- <sup>8</sup>) De-Boor, S. 106. 126.

Digitized by Google

Мудраго и Зою повѣнчалъ одинъ дворцовый пресвитеръ, по имени Синапъ<sup>1</sup>). Этотъ пресвитеръ подвергнутъ былъ запрещенію<sup>2</sup>), конечно, отъ патріарха Антонія; но самъ императоръ остался безнаказаннымъ. Впрочемъ, Левъ не долго наслаждался семейнымъ счастіемъ съ Зоей. Осенью 896-го года<sup>8</sup>), "впавъ въ ужасную болѣзнь"<sup>4</sup>), она умерла. Въ началѣ 899-го года<sup>5</sup>) императоръ женился въ третій разъ на дѣвушкѣ знатнаго происхожденія (изъ Опснкійской еемы въ Малой Азіи, на берегу Пропонтиды)<sup>6</sup>), Евдокіи Ваіанѣ. Однако и эта жила съ нимъ недолго<sup>7</sup>) (всего одинъ годъ)<sup>8</sup>). Предъ праздникомъ Пасхи<sup>9</sup>) 900-го года<sup>10</sup>) "Евдокія испу-

<sup>1</sup>) Λογοθ., c. 18. Leo Grammaticus, Bonnae, t. 46, p. 270. Continuator, c. 3., p. 361. Sym. Magister, c. 5, p. 703. Cedrenus, Bonnae, 35, p. 258. Ieel, Bonnae, 29, p. 56.

<sup>2</sup>) Ibidem.

<sup>3</sup>) De-Boor, S. 106; Muralt, p. 476.

4) Vita Euthymii, p. 26. По свидътельству хронистовъ (Λογοθ., с, 18; Continuator, с. 13, р. 361. Sym. Mag., с. 5, р. 703. Grammat., р. 270 – 271. Cedrenus, p. 258), на гробницъ ен при храмъ св. апостоловъ (Anonymus, Bonnae, t. 48, р. 204) найдена была надпись: «несчастная дочь Вавилона». Эта надпись сдълана, очевидно, съ цълію: показать, что въ обществъ весьма неблагосклонно смотръли на отношенія между Зоей и императоромъ.

<sup>5</sup>) De-Boor, S. 110.

- 6) Скабалановичъ Виз. церк. и государ. въ XI в., стр 204.
- 7) Zonara, l. XVI, c. XIII; Migne, 135, p. 70.
- <sup>8</sup>) Vita Euthymii, p. 33.

<sup>3</sup>) Ті́с бе хуріас і́шерю́у ті́с а́уіас а́уаэта́зеюс хатадаβоу́эпс. De-Boor (5.110), считая днемъ смерти Евдокін самое свѣтлое воскресеніе, противорѣчитъ повѣствованію біографа Евенмія, какъ царь добивался согласія благочестиваго мужа на погребеніе царицы въ этотъ именно день. Если Евдокія скончалась въ воскресенье, когда Левъ успѣлъ бы списаться съ Евенміемъ и сдѣлать необходимыя приготовленія къ погребенію, чтобы въ этотъ же день и совершить его? Ясно, что смерть Евдокіи послѣдовала еще на концѣ страстной седмицы; тогда же и переписывался императоръ съ Евенміемъ относительно погребенія жены.

<sup>2</sup>) De-Boor, S. 110.

стила духъ въ болѣзняхъ рожденія" 1); вмѣстѣ съ матерью померъ и ребенокъ<sup>2</sup>). Левъ "желалъ было отнести и похоронить жену въ недавно устроенномъ имъ монастырѣ св. Лазаря, однако былъ остановленъ въ своемъ намърени святымъ мужемъ, по имени Іероееемъ, который тамъ игуменствоваль: этотъ уже изъ самыхъ воротъ возвратилъ останки въ царскія палаты", не рѣшившись, вѣроятно, совершить погребеніе въ (предстоящій) св'ятлый день, какъ угодно было императору. Поэтому, останки царицы "на другой день были перенесены синклитомъ въ священный храмъ. апостоловъ <sup>3</sup>)". Между тёмъ императоръ приглашалъ Евеямія прибыть на погребеніе. Но , тотъ отвѣчалъ ему слѣдующее. — Богъ Святый, плачущихъ утвтение и ободрение скорбящихъ, Самъ да исцѣлитъ сердечную скорбь твою, подавая тебѣ отраду терпѣнія. Самъ будучи виновникомъ случившагося съ тобою (?), не теряй мужества. Что мы сами устрояемъ себѣ, это и принимаемъ отъ Того, Который праведно судитъ дъла наши. И не помрачай управляемаго тобою города въ свътлый и всечестный день святаго воскресенія, и вмѣсто веселія и радости о нашемъ спасеніи и воскресении не вводи плача и жалкихъ воплей, ибо это недостойно нашей христіанской вёры; но, если принимаешь совѣтъ смиреннаго монаха-старца, пусть она (царица) предана будетъ гробу безъ публичнаго торжества. Да и какая ей польза отъ криковъ и безчинныхъ воплей следующяхъ за гробомъ? вѣдь, и при этомъ она будетъ въ гробу. Я знаю, что эти слова смиренія моего ты сочтешь болтовнею; но ты увидишь — справедливость ихъ — послѣ 4)". Тогда. "царь, хотя былъ глубокій вечеръ (очевидно, великой суб-

<sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 33.

2) Λογοθ., c. 24. Grammaticus, c. 24. Symeon Magister, c. 8, p. 704. Uedrenus, p. 260.

<sup>8</sup>) — Обычное мъсто погребения членовъ царской фамилия. См. выше, стр. 83, прим. 2.

4) Vita Buthymii, pp. 33----34.

Digitized by Google /

боты, потомучто ниже онъ говоритъ: "завтра вмѣстѣ съ синклитомъ я по-царски предамъ ее землъ"), написалъ къ нему: усердно благодаримъ тебя, видя точное исполнение задолго возвѣщеннаго твоею святостію предсказанія (о кончинѣ Евдокіи)<sup>1</sup>), благодаримъ за это и за то, о чемъ ты только что написалъ намъ и извъстилъ, что мы, по справедливости, сами виновны въ настоящихъ бъдствіяхъ. Но гдѣ прочитала твоя святость, что умершаго нельзя погребать въ воскресный день? <sup>2</sup>) Ничего изъ сказаннаго тобою я не нашелъ болѣе истиннымъ, какъ оговорку: ты примешь слова мои за болтовню. Это я и сдёлаю, пренебрегая тёмъ, что ты сообщилъ мнё. Ибо завтра (въ свётлое воскресенье) вмъстъ съ синклитомъ я по-царски предамъ ее (Евдокію) землѣ, какъ царицу, и покажу сему многолюдному городу, что скончалась Евдокія, царица римлянъ, чтобы хоть въ нихъ найдти себъ сострадающихъ и собользнующихъ. Ты же будь здоровъ, наслаждаясь безмолвіемъ и молясь за насъ"<sup>8</sup>). Такимъ образомъ и состоялось погребеніе императрицы Евдокіи въ первый день Пасхи, 20-го апрѣля 900-го года 4).

<sup>2</sup>) Въ каноническихъ постановленіяхъ относительно погребенія въ воскресный день и, въ частности, въ свътлое Христово воскресенье, дъйствительно, нътъ никакихъ указаній; но во всякомъ случаъ, погребеніе, какъ показалъ и Ввонмій, омрачаетъ оти дни, которые предписывается церковію (VI вс. соб. пр. 68) проводитъ въ духовной радости.

<sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 34.

4) Симеонъ Магистръ бракъ Льва съ Евдокіей относитъ къ 11-му году (896—897) правленія этого императора. Считая свидѣтельство Магистра лишь приблизительно вѣрнымъ, при помощи біографіи Евроинія мы можемъ отыскать и болѣе надежную дату смерти императрицы Евдокіи. Такъ какъ она скончалась раньше п. Антонія († 901 г. De-Boor, 100), то, вообще, мы можемъ смерть ея относить къ какому-либо одному изъ трехъ ближайшихъ лѣтъ: 898, 899, 900. На 899-мъ году намъ останавливаться нельзя, потомучто тогда, по вычисленіямъ, Пасха справлялась 1-го апрѣля, а Входъ во Іерусалимъ въ одинъ день съ

<sup>1)</sup> Ibidem.

Эти два сойчасъ изложенныя обстоятельства изъ жизни императора Льва Мудраго имфють нфкоторое значение для характеристики его самого, но особенно важны для выясненія отношеній его къ византійской іерархіи. Они достаточно ясно показываютъ, что императоръ въ церковныхъ дѣлахъ не считалъ нужнымъ даже справляться о мнёніи патріарха, а этотъ послёдній, съ своей стороны, и не пытался ему противодъйствовать, — конечно, будучи увъренъ въ полной безуспѣшности такихъ попытокъ. На самомъ дѣлѣ, почему день погребенія жены царь назначаеть исключительно самь, безъ совъщанія съ патріархомъ Антоніемъ, какъ это представляется въ біографіи Евеимія? Почему здёсь ни слова не сказано о томъ, какъ смотрелъ патріархъ Антоній на эту затѣю императора?-Эти вопросы рѣшатся сами собой, если мы согласимся, что въ патріаршество Антонія императоръ Левъ также свободно вторгался въ сферу церковнаго управленія, какъ и при своемъ братѣ Стефавѣ.-Будучи не въ

Благовъщеніемъ; по біографін же Евеннія событія, пріуроченныя къ каждому изъ обоихъ послёднихъ праздниковъ (р. 31-32), расходятся между собою по времени. Теперь выборъ между 898 и 900 гг. нетруденъ. Скорбь объ утратъ давно любимой Зон Заутцы-она умерла въ концъ 896 г., - строгость церкви и собственнаго законодательства (Nov. 90) относительно третьяго брака, робость предъ общественнымъ мизніемъвсе это, естественно, вынуждало Льва откладывать мысль о новой женитьбъ (на Евдокія), какъ можно дальше. Слъдовательно, смерть Евдоків, лучше относить не въ 898-му, а въ 900-му г.---Пророчество Студійскаго игумену Аркадія о скоромъ патріаршествъ Евенмія, высказанное незадолго до смерти императрицы Евдокіи, даеть понять, что кончина патріарха Антонія ожидалась тогда тоже въ недалековъ будущемъ (Vita Euthymii, p. 31); она и послёдовала въ 901 г. (см. стр. 80). Это опять заставляетъ насъ признать, что Евдокія скончалась въ 900-иъ году, когда первый день Паски, день погребенія императрицы, приходнася. 20-го: апрван. Такъ какъ Евдокія была въ супружестве со Аьвонъ лишь одинъ годъ (Vita Ruthymii, р. 33), то свадъба ихъ, очевидно, была въ инсовдъ 899-го года, какъ показано выше. De-Boor --- Vita Euthymii, S. 108-110.

силахъ дать смёлый и рёшительный отпоръ императорскому своеволію и самостоятельно управлять константинопольскою церковію, патріархъ Антоній, однако, старался быть истиннымъ ен представителемъ въ другихъ отношеніяхъ. Онъ, если вёрить его панегиристу, доставлялъ матеріальную помощь многимъ об'вднѣвшимъ церквамъ своего патріархата<sup>1</sup>), раздавалъ субсидіи клирикамъ<sup>3</sup>), промышлялъ о б'вдныхъ, вдовахъ и сиротахъ<sup>3</sup>), ходатайствовалъ, предъ кѣмъ было нужно, за угнетенныхъ<sup>4</sup>) и всѣмъ этимъ заслужилъ расположеніе паствы и императора<sup>5</sup>).

Отъ старости и суровыхъ монашескихъ подвиговъ, которыхъ и на патріаршествѣ не оставлялъ Антоній, силы его, наконецъ, истощились. Послѣ почти восьмилѣтняго управленія константинопольскою церковію онъ въ 901-мъ году<sup>6</sup>) умеръ и праведность его вскорѣ же ознаменовалась чудесами<sup>7</sup>). Память патріарха Антонія чтится греческою и римскою церковію двѣнадцатаго февраля<sup>8</sup>), когда послѣдовала, вѣроятно, его кончина.

<sup>1</sup>) Niceph. Philos. Migne, t. 106, p. 190.

- <sup>3</sup>) Neceph. Phil., l. c., p. 190-194.
- 4) Ibid., p. 191.
- ) Ibid., p. 192.
- 6) Сж. выше, стр. 80.
- <sup>7</sup>) Nicoph. Philos., l. c., p. 193-196.

\*) Acta sancterum, Parisiis et Romae, 1867. Augustus, t. 1, Patriarchat. Constant., p. 113-114; Februarius, XII, Parisiis et Romae, 1864, p. 622. Martinow, Annus ecclesiasticus graeco-slavicus, p. 70. Hergemother, B. II, S. 697.

<sup>\*)</sup> Minaca ita habet: Καὶ τῆς ἀπορία συνεχομένοις τῶν χληρικῶν, καὶ τῶν ἀναγκαίων ἐνδεῶς,ἀφθο΄νῷ τῶν χρημάτων χορηγία τὴν παροῦσαν ἀπορίαν διέλυε. Μηναίον τοῦ Φευρουαρίου. Ἐνετίησιν, 1775, σ. 81.

## ГЛАВА V.

Николай Мистикъ. — Избраніе его на патріаршій престолъ и краткая его характеристика. — Обзоръ патріаршества Николая до вънчанія императора Льва съ Зоей Карбонопенной. — Придворныя интриги. — Брачный проэктъ царя Льва. — Мокіевскій инцидентъ. — Возстаніе Андроника. — Подозр'вніе, что въ этомъ дѣлѣ участвовалъ и Николай. — Связь Льва съ Зоей. — Рожденіе принца Константина. — Крещеніе принца. — Вънчаніе Льва съ Зоей.

Преемникомъ патріарха Антонія Кавлея былъ Николай Мистикъ, — послѣ Фотія самый замѣчательный византійскій іерархъ въ концѣ IX-го и въ первой половинѣ X-го вѣка. Къ сожалѣнію, наши біографическія свѣдѣнія о немъ до его патріаршества очень скудны.

Время рожденія Николая съ точностью невзвёстно; однако съ полной вёроятностью его можно относить къ концу первой половины IX-го вёка <sup>1</sup>). Николай происходилъ изъ греческихъ итальянскихъ провиний (έхфос стадой)<sup>3</sup>), но какимъ

<sup>1</sup>) Николай умерь 15-го иля 925-го года (Кгид—Chronol. Byzantier, S. 160—165. Негдевловыег, III, 702. Миган—Еззай chronogr., р. 503)—въ прекловной старости, на которую самъ онъ указываль въ своихъ письмахъ (Migne t. 111; ер. XI, XXXI) къ Симеону, ц. болгарскому. Если на основания этого предположить, что ири смерти патріарху Николаю было около 4// 70—75 лътъ (Волковъ—Патріархъ Николай Мистикъ. Приб. къ тв./ св. от., т. XX, стр. 265), то нужно уже признать, что онъ родился около 850-го года.

<sup>2</sup>) Ephraemius-De patriarchis, Bonnae, t. 42 p. 402.

10

образомъ онъ попалъ въ Византію, — этого мы пока не знаемъ. Изъ біографіи Евеимія видно, что Николай былъ родственникомъ патріарха Фотія, у котораго жилъ<sup>1</sup>) и подъ руководствомъ котораго получилъ образованіе вмѣстѣ съ императоромъ Львомъ<sup>3</sup>), своимъ названнымъ братомъ<sup>3</sup>). Когда родственники и друзья патріарха Фотія, послѣ его вторичнаго низложенія, подверглись преслёдованію, — такая же участь угрожала и Николаю. Но онъ ушелъ въ обитель св. Трифона, подчиненную Халкидонской митрополіи 4), которою въ то время, можетъ быть, управлялъ еще другъ и защитникъ патріарха Фотія — Захарія <sup>5</sup>). Въ этой то обители Николай "поспѣшилъ постричься и облечься въ монашескій образъ"<sup>6</sup>). Но не долго пришлось ему прожить здѣсь. Послѣ того какъ нерасположеніе императора Льва къ сторонникамъ Фотія мало-по-малу изчезло (подъ конецъ патріаршества Антонія), Николай былъ вызванъ ко двору и даже "почтенъ достоинствомъ мистика"<sup>7</sup>), которому поручались дёла, подлежащія тайнё <sup>8</sup>). Эту должность онъ и

<sup>1</sup>) Vita Buthymii, p. 6.

<sup>2</sup>) Ibidem.

<sup>8</sup>) Ibidem.

<sup>4</sup>) Ibidem. Эта обитель, кажется, находилась въ самонъ Константинополѣ, въ мѣстности та̀ βасиλіскою, т. е. недалеко отъ великой церкви (Св. Софін), рядомъ съ церковію безсребренниковъ Космы и Даміана. Ducangii—Const. christ., l. IV, p. 140; СУШ. Banduri—Imperium orientale, t. II, p. 624.

<sup>5</sup>) Le-Quien, Oriens christianus, t. I; pp. 605-606.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, p. 6.

<sup>7</sup>) Наименованіе «Мистикъ» удержалось за Николаемъ и въ исторіи, въ отличіе его отъ патріарховъ — Николан Хризоверга (983—996), Николая Грамматика (1084—1111) и Николан Музалона (1147—1151). Vita Euthymii, р. 6. Лоуод., с. 22. Theoph. Contin., Leo, с. 16, р. 365. Sym. Magist., с. 7, р. 703. Leo Grammat., Bonnae, t. 46, р. 273. Cedren., t. 35, р. 259. Ioel., t. 23, р. 56. Ephraemius, t. 42. De patriarchis, p. 401.

<sup>8</sup>) Codini Curopalatae — De officiis, Bonnae, t. 37, p. 10, 23, 36. Hergenröther, B. II, S. 698, annot. 50. Волковъ — Приб. къ тв. св. от., -отправлялъ до смерти патріарха Антонія, когда былъ избранъ на патріаршій престолъ. Это избраніе состоялось во второй половянѣ февраля <sup>1</sup>) 901-го года, а 1-го марта, въ недѣлю православія, совершено было, по Фишерову каталогу <sup>8</sup>), самое посвященіе Николая въ патріаршій санъ <sup>8</sup>).

Хотя самъ Николай въ одномъ изъ своихъ писемъ <sup>4</sup>) товоритъ, что "не по его усиліямъ и проискамъ (ой βія, ой перідроµаїс ёµаїс), не по старанію человѣчоскому (ой опоидя адропіия), а судьбами, вѣдомыми Тому, Кто источилъ кровь Свою за Церковь", состоялось его избраніе на партіаршество, мы однако не можемъ отрѣшиться отъ мысли, что императоръ Левъ всетаки принималъ въ этомъ дѣлѣ большое участіе. Для Льва, стремившагося рѣшать церковные вопросы по своему усмотрѣнію, конечно, далеко

XX, стр. 164. Болѣе точнаго опредѣденін обязанностей мистика неизвѣстно. Духовныя лица въ Византін очень нерѣдко занимали государственныя должности. Такъ, внослёдствіи, при императорѣ Миханлѣ Пафлагонѣ (1034—1041) и Колофатѣ (1041—1042) первымъ министромъ имперіи былъ орфанотрофъ и синкеллъ монахъ Іоаннъ; Θеодора (1054—1056) своимъ первымъ министромъ сдѣлала опять духовное лицо, протосникелла Льва Параспондила; при Миханлѣ Парапинакѣ или Дукѣ (1071—1078) ту же важную должность проходилъ митрополитъ Сидскій, протосникеллъ Іоаннъ, а при Никифорѣ Вотаніатѣ (1078—1081) — какой-то монахъ Миханлъ изъ Никомидіи (Скабалановичъ—Виз. церк. и госуд. въ XI в., стр. 180—181). Точно также и отиравленіе высшихъ государственныхъ должностей въ Византіи часто вело даже къ патріаршеству. Секретарь Тарасій, протосекретари Никита и Фотій были нотомъ патріархами (Rambaud, Ł'Empire Grec au X Siecle, р. 58).

<sup>1</sup>) Патріархъ Антоній, очевидно, окончался 12-го февраля, когда чтится его память. См. стр. 89.

<sup>2</sup>) Op. c., p. 292. De-Boor-Vita Euthymii, S. 110.

<sup>3</sup>) Извёстны: «рёчь благочестивёйшему императору Льву при посващенія святёйшаго Николая» и «исповёданіе вёры» послёдняго на этоть случай. Но эти произведенія считаются подложными. Migne, t. 111, praefatio, Angelo Mai monitum, p. 16, II.

<sup>4</sup>) Къ Константину протасикриту. Міgne, t. 111; ер. СХLVI, р. 373.

10\*

не было безразличнымъ, ито будетъ преемникомъ кроткагои уступчиваго Ангонія. Если изъ нёсконъкихъ кандидатевъна патріаршій престолъ <sup>1</sup>) избранъ. Николай, то, конечно, не потому, что онъ выдавался изъ ряда другихъ по своимъ высокимъ правственнымъ качествамъ: послѣднія имѣли не много значенія въ глазахъ такого императора, какъ Левъ. Предостававъ Николаю натріаршую каседру, Левъ, несемнѣнно, надѣнася не то, что не старый <sup>3</sup>), хотя и образованный, придворный монахъ, его названный брать и соученикъ, будетъ такъ же снисходительнымъ и угоданвымъ патріархомъ, какъ и покойный Антоній <sup>3</sup>). Но эти разсчеты императора далеко не оправлались.

Николай оказалоя патріархомъ, какой и нуженъ былъ въ то время Византіи, чтобы поднять въ пой авторитетъ церковной власти, значительно понизившійся при патріархахъ Стефанѣ и Антоніи, закрѣпить внутревній миръ церкви, нарушившійся прежними іерархическими смутами и, вообще, упорядочить церковную жизнь, разстроившуюся при названныхъ малоспособныхъ первосвятителякъ. — При высокихъ природныхъ умственныхъ дарованіяхъ <sup>4</sup>). патріаркъ Николай, какъ ученикъ Фотія, былъ человѣкомъ всесторонне образованнымъ. Онъ хорошо зналъ и понималъ Свящ. Писаніе <sup>5</sup>). знакомъ былъ съ церковной и гражданской исто-

<sup>1</sup>) Несомнѣнно, и теперь. между прочинъ, ставилась кандидатура Евфимія. Еще при жизни патріарха Антонія, — вѣроятно, въ виду его старости, Студійскій игуменъ Аркадій предсказываль патріаршество своему другу Евению, и послѣдній въ этомъ предоказаніи не нашелъ ничего несбыточваго, но выразилъ только опасеніе, что его не будуть тогда слушать. Vita Kuthymii, р. 31—32.

<sup>2</sup>) Николаю въ 901 г., по нашему соображению, было около 50 лётъ, См. стр. 90.

\*) De-Boor, S. 114. 184. Vita Euthymii, p. 37.

4) Aoyo8., c. 22. Theoph. Continuator, Migne, t. 109, c. 10, p. 364. Cedren., Bon, t. 35, p. 259.

<sup>5</sup>) Бр. VIII, IX, X, XXXII, LXXIX, СУІ. Въ тодковани Священнаго Писавія Никодай, кажется, слёдоваль Фотію. Hergenröther, В III, S. 671. фіей <sup>4</sup>), свёдущь въ канонахъ <sup>3</sup>), обладаль искусствомъ писать прасморёчиво <sup>8</sup>) и убёдательно. Съ образованностью осоединилась у Ииколая религіозность и первая даже возвышала послёднюю. Религіознан настроенность натріаржа выражалась и въ чистотё его нравовъ <sup>6</sup>), и въ его литературныхъ произведеніяхъ (письмакъ), проникнутыхъ глубокой покорностью велё Божіей, смиреннымъ сознаніемъ собственной грёковнести <sup>5</sup>). Но строгій къ самому себѣ, Ииколай въ тоже время былъ синсходителенъ къ другимъ <sup>6</sup>) и справедливъ даже въ отношения къ врагамъ <sup>7</sup>). Какъ патріархъ, Николай былъ пастыремъ, всецёло преданнымъ своему дёлу. Онъ слёдилъ за исполненіемъ церковныхъ правилъ <sup>8</sup>), заботвлся о соедински армянской церкви съ византійскою <sup>9</sup>), ревновалъ о распространеніи вёры христіанской даже среди.

') Ep. XXXII, ŁXXII, Υ.

<sup>2</sup>) Ep. XXXII.

8) Ефренть прямо говорить, что патріаркь Нинодай быль є фуйс кері. Ло́чонс. De patriarchis, Bon., t. 42, р. 402.

\*) Theoph. Contin., c. 16, p. 364. Cedrenus, Bon., t. 35, p. 259.

b) Bp. CIV, CKII, CXKII, CLX.

<sup>6</sup>) Ep. CXXIII, CXXXVII.

7) Bp. CXHI.

<sup>8</sup>) Ep. KXXII, LIII, LVI, LXXV.

<sup>9</sup>) Въроятно, по смерти католикоса Кеворка II-го († 897 г.), предшественника Іоанна VI (897 – 925), патріархъ Николай отправилъ къ армянскому князю Смбату (890 – 914) инсьмо о соединеній церквей. – «Ни о чемъ не стоитъ заботиться, писалъ патріархъ, какъ<sup>\*</sup> о благочестіи... И это имъетъ особенное значеніе по моводу твоего носольства. Послы твои говорятъ, что, по смерти вашего католикоса, вы, какъ искренніе друзья наямего императора, склонные къ постоинному согласію съ нимъ, желаете, чтобы будущій архіерей вашъ принялъ киротонію въ здъщней церкви и познакомился съ совершающими службу у святаго престола... Вы желаете, чтобы онъ узналъ и точное ученіе о благочестіи и, пребыван съ зами, научился и церковному порядку... Надъ этимъ не мале трудныся нащъ святой натріархъ Фотій, –-какъ на бумагь, такъ и превъ пословъ своикъ, не окончанию дъла точноми обстоятельства...

инородныхъ племенъ 1), искоренялъ суеверія 2), промышлалъо матеріальномъ благосостояніи церквей<sup>8</sup>), занищалъ пасомыхъ отъ корыстолюбія духовенства <sup>4</sup>), ходатайствовалъ предъ сановниками в самимъ императоромъ 5) за угнетенныхъ и несправедливо преслъдуемыхъ, прекращалъ распри своихъ подчиненныхъ, подавалъ благовременные совѣты, чиновниковъ склонялъ къ человѣколюбію и справедливости: и для многихъ былъ твердою опорою <sup>6</sup>). Въ тоже время Николай близко принималъ къ сердцу интересы государства. и всячески старался дъйствовать ему въ помощь и на пользу<sup>7</sup>). Онъ былъ дѣятеленъ во всѣхъ отношеніяхъ. — Однимъ словомъ, Фотій, говоритъ Hergenröther, лучшими своими сторонами жилъ въ его ученикъ, Николаъ Мистикъ, который болёв, чёмъ другів, слёдоваль предначертаніямъ глубоко уважаемаго имъ<sup>8</sup>) учителя<sup>9</sup>). Вотъ-краткая характеристика Николая, какъ человѣка и какъ патріарха <sup>10</sup>).

Не медлите же прислать къ намъ будущаго католикоса» (Migne, t. 111, р. 361). — Такъ Николай близко принималъ къ сердцу ненормальнов обособленіе армянской церкви. Приведенное письмо онъ нанисалъ, кажется, въ первый же годъ своего правленія, пока Іоаннъ VI, зав'ядывавшій духовными ділами Арменіи, не получилъ посвященія въ санъ католикоса (Хронол. указанія о католикосахъ и князьяхъ Арменіи см. въ соч. А. Худобашева—Обозртвіе Арменіи. СШБ., 1859 г., стр. 503—523).

<sup>1</sup>) Ep. LXXIX, XLYI, LI, LII.

<sup>2</sup>) Ep. LXVI, LXVII.

<sup>8</sup>) Ep. XXXV, XXXVI, XXXVII, CXXVIII.

4) Ep. XLIII.

5) Ep. CXXVIII, LXXXII. Aoyob., c. 26. Leo Gramm., Bon., t. 46, p. 273.

<sup>6</sup>) Hergenröther, III, S. 702.

<sup>7</sup>) Лучшимъ свидътельствомъ этого служатъ письма патріарха къ Симеону, царю болгарскому. Ер. У----ХХХІ. Ср. еще ер. ХСІУ, СІІ, ХСІІ.

<sup>8</sup>) Ep. II; Migne t. 111, p. 36. 37.

<sup>9</sup>) Photius, III, 655.

<sup>10</sup>) Совершенно другимъ (хитрымъ, злопамятнымъ, честолюбивымъ). представляетъ Николая De-Boor (Vita Kuthymii, S. 178). Но мы не отанемъ съ нимъ полемизировать, будучи увърены, что достойный харак.- Но заслуживъ своими высоками умственными дарованіями, правственнымъ совершенствомъ и энергической дѣятельностью уваженіе современниковъ <sup>1</sup>) и потомства, патріархъ Николай не могъ обезпечить за собой расположенія императора. "Недоразумѣнія" между товарищами и названными братьями, — императоромъ Львомъ и Николаемъ, — начались, нужно думать, вскорѣ же по вступленія послѣдняго на каеедру, начались отчасти не безъ вліянія придворныхъ, главнымъ образомъ, протоспаеаря <sup>2</sup>) Самоны <sup>3</sup>), который занималъ теперь положеніе Заутцы <sup>4</sup>) и у всѣхъ хронистовъ считается злымъ геніемъ названнаго патріарха <sup>5</sup>). Николай не хотѣлъ быть послушнымъ орудіемъ въ рукахъ императора <sup>6</sup>). Это, разумѣется, не нравилось Льву; а придвор-

теръ патріарха Николая самъ собою обнаружится въ нашемъ изслёдованія.

<sup>1</sup>) См. вышеуказанные отзывы хронистовъ, писавшихъ о Никодай, конечно, по преданію отъ его современниковъ.

<sup>9</sup>) Чинъ изъ разряда сенаторскихъ. Скабалановичъ—Виз. госуд. и церковь въ XI в., стр. 156.

<sup>8</sup>) De-Boor, S. 184.

4) Λογοθ., c. 20-21. Theoph. Continuator, c. 15, p. 362. Leo Grammat., p. 271-273. Cedrenus, Bon., p. 258-259. Ephraemius, p. 117 Cpab. Vita Euthymii, p. 26. 36.

<sup>5</sup>) Λογοθ., c. 35. Continuator, c. 24, p. 370. Sym. Magist., c. 19, p. 709. Leo Gramm., p. 273. Glyca, p. 555. Cedrenus, p. 265. Zonarae Annales, l. XVI, c. XII, Migne, t. 135, p. 68-69.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, р. 37. Здёсь говорится, будто-бы Николай «сталь бояться царя и править согласно со всякним его желаніями» только послё того, какъ былъ обвиненъ въ сношеніяхъ съ политическимъ преступникомъ, Андроникомъ Дукою. Да и тогда уступчивость патріарха выразилась лишь въ томъ, что онъ крестилъ сына Льва отъ Зон Карбонопсины.—Константина Порфирогеннита. Значить, раньше, а тъмъ болёе послё этого послёдняго обстоятельства Николай Мистикъ старался управлять церковію вполнё независимо, по идеямъ своего высокаго наставника Фотія. О воззрёніяхъ же Фотія на отношенія между церковною и государственною властію см. въ соч. Hergenröther'а (В. II, S 588-

Digitized by Google

ные, которымъ, конечно, тоже приходилось сталкиваться съ самостоятельнымъ патріархомъ, къ его невыгодѣ старались поддержать и даже усилить непріязненныя отношенія мъ нему императора<sup>1</sup>).

Исходною точкою всёхъ разногласій между патріархомъ и императоромъ Львомъ былъ вопросъ о новомъ, четвертомъ бракв последняго. По весьма вероятному предположенію De-Boor'a<sup>2</sup>), августватій вдовець уже въ 902-мъ году, только два года спустя по смерти своей третьей супруги-Евдокін Ваіаны, сталъ снова подумывать о жонитьбъ. Желать этого брака, по замъчанию Зонары <sup>3</sup>), располагало императора будто-бы полученное астрологическое предзнаменованіе, что онъ будеть еще имъть наслъдника сына. Такъ-ли было на самомъ дълъ, за отсутствіемъ другихъ свидътельствъ объ этомъ, --- ръшить мы пе можемъ; но несомнённо, что императорь стремился къ браку не во женолюбію, а просто изъ желанія имѣть потомство ( EØÉGEL техночоніас), чтобы закрыпнть престоль за своей династіей 4). Естественно предполагать, что о своихъ смёлыхъ матримоніальныхъ планахъ Левъ не разъ говориль съ патріархомъ, добиваясь отъ него поддержки, но тотъ всегда отзывался о нихъ не только несочувственно, а даже прямо враждебно, если принять во внимание дальнъйшее отно-

<sup>3</sup>) Annalium I. XVI, c. XIII; Migne, t. 135, p. 69. Lebeau -- Histoire du Bas-Empire, XIII, p. 359.

4) Потому-то онъ женился на Зов Барбонопонны янив тогда, вогда она заовидётельствовала свою опособщость къ чадородно произведениемъ на свътъ Константина Порфирогеннита. Лочов., с. 34. Тьеерь. Continuator, с. ХХ, р 366. Glyca., Bon., t. 27, р. 555. Manasses, Bon., t. 29, р 229. Zonarse Annal., l. XVI, с. Kill, р. 69. Енкуский, Alexan. раtriarchae, Annales -- Migne, t. 411, р. 4144. Тобовосс от с доодоловойотс длагабъемс... для той тоймой тё бийсемс: Радки кай Потди -- Σύνταγμя

<sup>593)</sup> и проф. А. П. Лебедева (Очерки внутр. ист. вивант вост. церкви IX---XI вв., стр. 17).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 73.

<sup>\*)</sup> Vita Euthymii, S. 114.

шение Николая въ четвертому браку императора. По словамъ почти соввеменнаго писателя, патріарха александрійскаго Евтихія (876—940), патріархъ Николай, отклоняя Льва отъ незаконнаго брака, указываль, между прочимъ, на то, что онъ въ церкви состоитъ на положения чтеца и, если женится, потеряетъ право входить въ олтарь.-Однако на всъ представления патріарха Левъ не обращаль никакото вниманія <sup>1</sup>). Напротавъ, эти представленія какъ будто усиливали стремление императора, во что-бы то ни стало, достигнуть преднамѣченной цѣли. Не надѣясь уже на добро. вольное согласіе патріарха, онъ изм'єнилъ свою тактику и началь дискредитировать Николан въ глазахъ общества. какъ человъка политически неблагонадежнаго, опаснаро для царствующей династи. Этимъ путемъ Левъ, конечно, разсчитываль, по крайней мерь, ослабить значено ожидаемаго патріаршаго протеста противъ своего незаконнаго бража. Уназанія на такое поведеніе императора есть въ нашихъ источникахъ.

Такъ, нъкогда самъ царь вмъсть съ синклитомъ въ день Преполовения (тъз иссоллугостъс сортнос) пришелъ, по обыкновению, въ священный храмъ св. мученика Мокия, находившийся близь Золотыхъ воротъ <sup>2</sup>), въ юго-западной части столяцы <sup>3</sup>), еще при Константинъ Велякомъ перестроенный изъ храма Геракла <sup>4</sup>). Прибывъ туда съ патріархомъ Николаемъ, онъ совершилъ входъ во храмъ <sup>5</sup>).--По

λερών χανόνων, τ. V, σ. 3. Gfrörer-Byzantin. Geschichte, B. II, S. 165. Lebeau-Histoire du Bas-Empire, XIII, p. 359. De-Boor-Vita Euthymri, S. 159. 184. Πρπ6. κъ тв. св. от., XX, стр. 169.

<sup>1</sup>) Annales Migne, t. 111, p. 1144.

<sup>2</sup>) Ducangii-Constant. christiana, L. IV, p. Bo.

<sup>3</sup>) Кондаковъ — Памятн. и церкви Конотант. Тр. VI арх. съвзда, т. III, стр. 91.

4) Ducangii, op. cit., l. IV, p. 129.

<sup>5</sup>) Подробное описаніе церемоніала въ день св. Мокія см. въ соч. De ceremoniis, l. I, c. XVII; Migne. t. 112, p. 318 ff. Ср. Тимикъ церкви Св. Софіи (IX в.), стр. 52 – 54 (Одесса, 92 г.).

соображеніямъ De-Boor'a, это было 11-го мая 903 го года, когда праздновалась вмёстё память мученика Мокія 1) и основанія столицы<sup>2</sup>).—, Когда Левъ, разсказываеть біографъ Евенмія, сталъ близь солен, что у святыхъ дверей, нѣкто, по имени Стиліанъ, человѣкъ, совершенно невѣдомый и никъмъ незнаемый, вдругъ вскочилъ снизу на амвонъ предъ солеей, сильно розмахнулся полкою, которая была съ нимъ, въ голову царя. И если бы поликандило, свѣшенное здѣсь сверху, не задержало стремительнаго удара палки, царь, можетъ быть, палъ бы мертвымъ и бездыханнымъ, ибо даже отъ сравнительно легкаго прикосновенія ся онъ былъ окровавленъ Такъ какъ на всѣхъ сразу напалъ страхъ по поводу случившагося, и члены синклита, и принадлежавшіе къ олтарю в) стали выбѣгать изъ храма, при царѣ осталось только 6 человѣкъ изъ втораго отдѣленія стражи. Одинъ изъ нихъ, по имени Хантарисъ, тотчасъ повергнувъ злоумышленника на землю, извлекъ мечъ и спросилъ: ударить (его), государь?" ---Но царь приказалъ пока связать его и крѣпко стеречь, предполагая, что онъ былъ однимъ изъ заговорщиковъ. Поэтому, вскорв Стиліанъ былъ подвергнуть жестокимъ и страшнымъ пыткамъ и, такъ какъ онъ ничего не открылъ, кромѣ своего имени, сожженъ былъ затемъ въ циркъ. --- Хотя этотъ несчастный Стиліанъ былъ. по видимому, сумастедшимъ (тіς ауріос хата тоос бащо νώντας άνθρωπος άστατούμενος το σχήμα και το βλέμμα). \*), Левъ всетаки счелъ его орудіемъ преступныхъ замысловъ своего соправителя, брата Александра, и даже патріарха Николая.—Чтобы оградить свою репутацію отъ столь дерзкихъ посягательствъ на нее со стороны императора, Николай обращался за содъйствіемъ къ вліятельному духовнику

<sup>1</sup>) — Пострадавшаго при Діоклетіанъ въ Византіи. Сергій — Мъ́сяцесловъ Востока, т. II, стр. 122.

<sup>2</sup>)—При Константинъ В. Типикъ церкви Св. Софіи, стр. 5-2 (Одесса. 92 г.).

<sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 39.

<sup>4</sup>) Manasses, t. 29, p. 228.



его Евенмію и послёднему стоило не малыхъ трудовъ хотя временно примирить Льва съ патріархомъ <sup>1</sup>).

Подобный же случай въ отношеніяхъ Льва и Николая имѣлъ мѣсто и въ послѣдстви-по дѣлу Андроника Дуки. Этотъ полководени въ іюлъ – августь 904-го года .) получилъ приказание вмёстё съ адмираломъ Гимеріемъ преслёдовать сарацинскій флоть на Эгейскомъ морв; но, опасаясь по интригамъ Самоны быть схваченнымъ и ослепленнымъ, онъ со всёмъ своимъ отрядомъ и семьей скоро бѣжалъ отъ Гимерія и укрылся въ крѣпости Кавала (въ Иконін)<sup>3</sup>), гдѣ прожилъ около 6-ти мъсяцевъ зимой 904 – 905 года 4). Когда же противъ Андроника посланъ былъ съ войскомъ доместикъ Григора Ивиритца, онъ прямо перешелъ на сторону сарацынъ, у которыхъ и нашелъ себѣ зищиту <sup>5</sup>). "Царь, говорить біографъ Евеимія, часто призывалъ Андроника въ столицу хризовулами со страшными клятвами и даже своими. охранными граматами, но онъ, въ ожесточени сердца своего, не вступилъ на добрый путь" 6). "Царь досадовалъ на это и, бывъ огорченъ, размышлялъ, что-бы ему сдълать".

<sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 35. 74. Cp. Λογοθ., c. 27; Theoph. Continuator, c. XIX, p. 305; Sym. Mag., c. XI. p. 704; Cedrenus, p. 260; Glyca, p. 554; Manasses, p. 228; Ephraemius. p. 117; Leo Grammaticus, p. 275.

<sup>2</sup>) De-Boor, Vita Euthymii, S. 118.

<sup>8</sup>) Weil-Geschichte chalif., B. II, S. 534. Hergenröther, Photius, B. III, S. 605.

<sup>4</sup>) De-Boor, S. 118.

<sup>5</sup>) Замѣчаніе Логоеета (с. 38), что Андроникъ сдёлалъ этоть шагъ, когда узналъ объ отставкё патріарха Николая, вовсе не можетъ служитъ доказательствомъ участія послёдняго въ дёлё Андроника, какъ думаетъ De-Boor (S. 173—176). Во первыхъ, удаленіе патріарха Николая съ каседры послёдовало гораздо позднёе бёгства Андроника; во вторыхъ, если бы даже эти событія были одновременны, и тогда слова Логоеета можно понимать иначе: Андроникъ рёшительно отказался возвратиться въ отечество потому, что узналъ о заточеніи патріарха, —общаго усерднаго печальника и заступника предъ царемъ.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, p. 36.

Въ то время явился ко Льву въ числѣ нѣкоторыхъ перебъжчиковъ отъ Дуки его нотарій съ письмами, которыя получались въ Кавала изъ столицы. "Взявъ ихъ въ руки, царь сталь разсматривать почеркъ и силу р'вчи. Одно изъ нихъ, говоритъ біографъ Евенмія, имвлот, какъ оказалось, и строй р'вчи, и собственный почеркъ патріарка Николая. Когда царь узналь, что это принадлежить ему, то весь измънился и задрожалъ, приказавъ другому читать письмо въ слухъ всѣхъ. Оно имѣло такое содержаніе. — Дукъ преславнъйшій и великолёпнъйшій, будущій императоръ Андроникъ! Сообщаю тебъ и умоляю тебя: не будь опрометчивымъ, не подчиняйся темъ, которые за царя, и не довѣрай приходящимъ къ тебѣ отъ него. Все, что ени сообщають и нишуть, -- ложные и пустыя слова, вбо тезоименитий сатанѣ Самона дышеть яростію противъ тебя. Итакъ, будь твердъ и укрѣпляйся, показывая по своему имени и дѣла, -- и, по моимъ увъщаніямъ, городъ скоро взыщеть тебя. Не забудь же о нашень смирении, если будешь имѣть удачу. Будь здоровъ!" -- Получивъ подтвержденіе подлинности письма и отъ другихъ перебъжчяковъ, "царь однако ничего не сказалъ патріарху и скорбълъ въ себъ самомъ, ибо онъ былъ ему назвалиымъ братомъ и товарищемъ по наукамъ" <sup>1</sup>). Конечно, нельзя считать изложенный разсказъ виолив достовврнымъ. Если бы Левъ имълъ въ своихъ рукахъ подлинное письмо Никодая къ Андронику Дукѣ и столь недвусмысленнаго содержанія, какое указано въ приведенномъ сейчасъ разсказѣ, то патріарха должна была бы постигнуть, по крайней муру, немедленная отставка и суровое пожизненное заточение въ какомъ-кибо отдаленномъ и пустывномъ монастырѣ<sup>2</sup>). Однако, этого на самомъ дёлё не случилось. Левъ даже не счелъ нужнымъ или возможнымъ оффиціально обнародовать письмо<sup>3</sup>). Чёмъ

- <sup>1</sup>)) Vita Euthymii, p. 36-37.
- <sup>9</sup>) Припомникъ, какъ расправнася Левъ съ злоечастнымъ Стиліаномъ.
- <sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 49.

же объяснить такую странность? Необходимо признать 1), что никакого соботвенноручнаго письма патріарха и не было у императора. Впрочень, не рашанов отверлать всякую достоварность приведенияго разсказа и признать его совершенно вымыцленными, мы склонны думаль, что въ основе его лежить всетаки какой-нибудь правдоподобный факть. Мы, поэтому, догадываемся, что письмо нарывания Наколая къ Андровнку Дукъ, указанное въ бытрафія Еконмія, было подложнымъ. Преднолагаль это даеть намъ основаніе то обстоятельство, что, по разсказу біографіи, письмо было доставлено Льву перебежчикомъ отъ Дуки, человекомъ, который могъ быть готовымъ на все, чтобы заслужить помилованіе императора; оть такихъ же людей получилъ послёдній и удостов'євоніе подлинности письма. Носомв'євно, что письмо было составленно правою рукою самого императора-искуснымъ интрыганомъ Самоной, который даль ему и дальнѣйшее движеніе <sup>2</sup>). Это, очевидно, хорощо было извъстно императору, который потому и не придаль особаго значены документу, довольствуясь лишь возможностью оклеветать патріарха или просто застращать его и чрезъ это добиться покорности<sup>3</sup>). Въ рѣчи на перенесеніе мощей патріарха Евеимія также есть весьма прозрачные намеки на тайное сочувствіе патріарха императору Александру, замышлявшему сдѣлаться единовластнымъ государемъ 4). Но

<sup>1</sup>) — Вопреки весьма неосновательному митнію De-Boor (Vita Euthymii, S. 173 - 176), внолить полагающаюся на безстрастіе жизнеописателя Евониія.

<sup>2</sup>) Могъ-ли кто-либо, хотя бы и въ подлежновъ письмё назвать Самону «тезоименитымъ Сатамё», если бы самъ онъ не далъ на это своего сонзволения?

<sup>8</sup>) Изъ «Жизин Евенија» видно, что съ такою цёлію Левъ виослёдствін не разъ напоминалъ натріарху о минионъ мноьмъ его: нъ Дукъ, писино — когда просилъ сиять съ себя церковное отлучение и когда вынуждалъ Николан отпазоться: отъ каседры, Vita Euthymii, р. 45. 48-49.

4) Alexander, consiliariis usus est iis, quos Leo saepe vitas suae insidias fuisse molitos manifeste convioerat ac propteres etiam ab ecclesia repuleэти намеки, какъ и два приведенные разсказа біографіи Евеимія, не имѣя себѣ подтвержденія ни у одного изъ византійскихъ хронистовъ, являются лишь отголоскомъ придворныхъ сплетенъ, которыми не постѣснился воспользоваться и ораторъ, желавшій, чтобы егръпараллель между обоими патріархами оказалась, кажъ можно выгоднѣе для Евеимія и невыгоднѣе для Николая.

Упорно стараясь разными средствами подорвать общественный авторитеть патріарха Николая, Левъ между твиъ не остановился на одномъ только нампорении жениться въ четвертый разъ. Еще въ 904-иъ году<sup>1</sup>) онъ уже находился въ интимныхъ отношеніяхъ къ Зоъ Карбонопсинъ (Карзоубфіс). — Эта новая избранница императора доводилась внучкой хронисту *Θеофану*<sup>2</sup>) и по своему происхожденію принадлежала къ византійской аристократіи; ся родственниками, между прочимъ, были члены синклита: извъстный намъ друнгарій флота Гимерій и патрицій Николай <sup>в</sup>). На правахъ супруги императора Зоя долго жила съ нимъ BO дворцѣ невѣнчанною <sup>4</sup>). Наконецъ, въ срединѣ мая ИЛИ началѣ сентября (цока не рѣшено) 905-го года 5) эта связь Льва съ Зоей закрѣпилась рожденіемъ ихъ сына Константина Порфирогеннита <sup>6</sup>).

rat, vel ipsi potius metu, ne deprehenderetur, sua se sponte removerant. Migne, t. 106, p. 803.

<sup>1</sup>) De-Boor, S. 114.

<sup>a</sup>) Lebeau—Histoire du Bas-Empire, XIII, p. 359.

<sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 58.

<sup>4</sup>) Λογοθ., c. 29. Theoph. Contin., c. XX, p. 306; Leo Gramm., Bon., t. 46, p. 276. Glyca, Bon., t. 27, p. 555. Zonara, Migne, t. 135, p. 69. Annales, l. XVI, c. XIII. Cedren., Bon., t. 35, p. 261.

<sup>5</sup>) De-Boor, S. 116-118.

<sup>6</sup>) Такъ онъ названъ нотому, что родился въ триклиніи Порфира (Ducangii—Const. christ., l. III, p. 120), примыкавшемъ къ Хризотриклину и служившемъ иногда помъщеніемъ для беременныхъ императрицъ, или же потому, что во время его рожденія, отецъ его Левъ, какъ самоержецъ, носилъ уже порфиру. Reiskii—Commentarius ad l. I De cereСъ этого момента для патріарха Николая начались тяжелыя испытанія, требовавшія отъ него, кромѣ вѣрнаго пониманія совершавшихся предъ его глазами событій, еще твердой воли, чтобы съ успѣхомъ противостоять посягательствамъ на изпреложность каноническихъ установленій церкви. Но во время этихъ испытаній патріархъ держался на высотѣ своего призванія.

По просьбѣ самого императора патріархъ Николай съ духовенствомъ великой церкви молился о благополучномъ разрѣшеніи Зои отъ бремени <sup>1</sup>). Но онъ не соглашалса креститъ Константина съ царскими почестями, какъ это было желательно Льву Патріарха, по его собственнымъ словамъ, полдерживало въ данномъ случаѣ и все духовенство <sup>3</sup>), которое, конечно, хорошо понимало, какъ несогласно съ правилами церкви торжественное крещеніе не-

moniis, Migne, t. 112, p. 444, annot. 90. Труд. Кіевск. Дух. Акад., 1872 г., II, стр. 630.

<sup>1</sup>)— Какъ видно изъ словъ, приписываемыхъ самому патріарху Николою и обращенныхъ въ Евангелію. — «Семь іереевъ, говорилъ ему Николай, получивъ приказаніе столько же дней пребывать во святомъ и великомъ храмъ Премудрости Божіей и читать каждый день унилостивительныя молитвы. Богу въ священномъ олтаръ, сдълади то, что царь получилъ желаенос» (Vita Euthymii, р. 37). Впослёдствія Левъ, настанвая на снятія съ него отлученія и укоряя Николая за мениую непослёдовательность, напомниль патріарху, что самь же онь повелёль творить **УМИЛОСТИВИТЕЛЬНЫЯ МОЛИТВЫ ВЪ ВЕЛИКОЙ ЦЕДКВИ И ДАЖЕ СОБСТВЕННЫМИ** руками благословляль ложесна жены (Vita, p. 42). — У нась нъть никаемсь основаній сомнъваться въ томъ, что патріархъ Никодай модидся о «бодящей рабъ. Зов. Этого требовали оть него и пастырский долгь, и простое человъколюбіе. Меленіе патріарха Николая о счастливошь разръшенія Зон допускаеть и De-Boor; только онь произвольно объясняеть этоть факть желанісиь патріарха изб'яжать позорнаго разоблаченія его мнимыхъ связей съ Андроникомъ Дукой (Vita Euthymii, S. 179).

<sup>3</sup>) Ήρεσκε γὰς πᾶσιν ἀρχιερεῦσι καὶ ἱεροῦσι, μηδὲ βαπτίξειν ἡμᾶς τὸ παιδίον καὶ μάλλιστα ὡς ὁ πατὴρ ἐπεζήτει σύν τιμῆ βασιλικῆ. Nicol. ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 197.

4

законнорожденнаго принца и какъ соблазнительно было бы это для верующихъ. Впрочемъ, после долгахъ просьбъ императора Николай согласился исполнить его желаніе: только Лень должень быль дать объщание, что навсегда удалить оть себя Зем, Левь въ частыхъдвазсужденіяхъ по этому дёлу съ клятвани увёряль патріарха. что подчинятся его волѣ <sup>1</sup>), и тотъ положился на царское слово. - Въ Богоявление<sup>2</sup>), 6-го января 906-го года<sup>3</sup>), въ присутстви высшихъ сановниковъ имперіи, какъ требовалъ византійскій ритуаль <sup>4</sup>), патріархъ "собственноручно принялъ и крестилъ въ великой церкви сына Льва — Константина, хотя, замъчаеть біографъ Евенмія, Епифаній Лаодикійскій и нъкоторые другіе митрополиты противились этому"<sup>5</sup>). Воспріемниками младенца были императоръ Александръ и "отецъ" Евоимій, но "такъ какъ послёдній отъ старости и подвиговъ былъ слабъ, носить принца велѣли Самонѣ <sup>6</sup>)".

Однако Левъ весьма скоро нарушилъ свои клятвы. Не прошло и трехъ дней послъ крещенія Константина, какъ мать его Зоя снова введена была въ царскій дворецъ <sup>7</sup>)

2) Λογοθ., c. 32. Theoph. Continuator, c. 23, p. 370. Sym. Mag.,
c. 17, p. 709. Leo Gramm., Bon., t. 40, p. 279. Cedren., Bon., t. 35, p. 264.

<sup>3</sup>) De-Beer, S. 115. Въ вооточной церкви крещеніе младенцекъ совершалось много снустя послё ихъ рожденія. Св. Григорій Богословъ считаетъ болёв удобнымъ престить здоровыхъ дётей въ трехлётнемъ возрастё, а самъ Левъ Мудрый внослёдствін предписалъ совершатъ крещеніе младенцевъ въ 40-й день отъ рожденія (В. Е. Голубинскій – Ист. русск. церк., т. І, 2 пол., стр. 365). Этимъ отчасти объясниотся, почему Константинъ, родившійся въ маё или сантябрё 905-го года, былъ окрещенъ только въ январѣ 906-го года.

<sup>4</sup>) De ceremoniis, l. II, c. XXII; Migne, t. 112, p. 1152-1153.

5) Vita Euthymii, p. 37.

<sup>6</sup>) Ibidem.

<sup>7</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 197. Здёсь нужно разумёть, вёроятно, — такъ называемый «августеонь», накодившійся внутри Халин

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibidem.

съ торжественностью, приличной законной женъ императора<sup>1</sup>). Мало того, рождение Константина для Льва было овщительнымъ побужленіемъ снова хлопотать o paspisшеніи вступить въ церковный бракъ съ **30e#**. Свою предосудительную связь съ нею онъ стремился узаконить церковнымъ благословеніемъ, главнымъ образомъ, затёмъ, чтобы дать право Константину быть наслёдникомъ византійскаго престола<sup>2</sup>), которымъ недавно овладѣла Македонская династія. Разумѣется, мысль о церковномъ вѣнчаніи, съ своей стороны, энергически внушала: царю и честолюбивая <sup>3</sup>) Зоя, не желавшая довольствоваться непрочнымъ и неблаговиднымъ положеніемъ императорской фаворитки.

Но патріархъ и другіе епископы, очевидно, дали опять отпоръ императору, всл'ядствіе чего онъ и р'яшился, наконецъ, д'яйствовать на собственный страхъ. Немного спустя послъ праздника Пасхи 906-го года <sup>4</sup>), онъ заставилъ ка-

(Въ Большонъ дворцъ), близъ Хризотринлина. Византійскія императрицы, обыкновенно, жили въ этонъ «августеонъ». (De ceremoniis, l. I, c. I; Migne, t. 112, p. 120. Banduri Oriens christ., t. II, p. 469. Krug, op. c., S. 75, An.).

<sup>1</sup>) Migne, t. 111, p. 197. Nicolai op. XXXII.

<sup>2</sup>) Zhishman — Das Rherecht d. Orientalishhen Kirche. Wien, 1864, S. 438. Ηο мы недоумъваемъ, вакимъ образомъ Левъ разсчитывалъ обойдти гражданское установленіе, по которому четвертый бракъ и дъти отъ него считались незаконными. Въ Прохиронъ, изданномъ Василіемъ Македоняниномъ, читаемъ: ёсты убу паси хатадядоч, ώς ег тодитсене прос те́тартоу уа́µоу то̀у оз уа́µоу ѐдвеїу, оз µо́уоу а̀ут' оздегод ъ тонобтос уоµнζо́µеvос уа́µоу то̀у оз уа́µоу ѐдвеїу, оз µо́уоу а̀ут' оздегод ъ тонобтос уоµнζо́µеvос уа́µос доуновъ́ретан, одте ек е́б абтоб теуве́утес пайдес уущосн ууюрновтсоутан, а̀дда хай тойс пониаїс ты́у µеµодисцие́ущу тоїс ті́с порейас ропа́сиази хавотоβдувъ́ретан а́т' а̀дда́дыу дарнобти ты́у тонобтогу просмяты дейстаµе́ущу. Zhishman, ор. с., S. 437. Апт. 3.

<sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 59, 71.

4) По слованъ Логовета и прочихъ хронистовъ едлоутия, де Абоо о разнается цета Сойс цета тих бортих. Подъ борти здвов можно разуивть ауна чата праздникъ Св. Свётовъ, или Богоявление, о которонъ упоминается въ хроникахъ предъ свадьбою императора (Кгиз, ор. с., S.

. . i . . . . . .

Digitized by Google

111 10 1

1.1.1

кого-то пресвитера Оому обвёнчать себя съ Зсей <sup>1</sup>). Вёнчаніе это было совершене, по обычаю <sup>2</sup>), въ придворной церкви св. Стефана <sup>8</sup>). Тогда же Зся получила изъ рукъ Льва и корону. По Обряднику византійскаго двора, коронованіе императрицъ, если оно соединялось съ бракосочетаніемъ, предшествовало тамиству и происходило въ "августеонъ": патріархъ творвлъ надъ короной молитвословіе,

76; Muralt., ор. с., р. 484), или (по предноложению De-Beor'a; Vita, S. 109) праздникъ Пасхи. — Накъ представляется, что Левъ вѣнчался съ Зоей послѣ Пасхи 906-го года, которая справлялась тогда 13-го апрѣля (De-Boor, S. 109). Это предноложеніе, думается, болѣе согласно съ другими хронологическими датами нашихъ источниковъ, между которыми, котати сказать (вомреки De-Boor, S. 170), мы не замѣчаемъ никаного противорѣчія. По «Жляни Евения», въ началѣ февраля 907-го года въ Конотантинополѣ еще не было пословъ отъ папы, приглашенныхъ туда для рѣшенія брачнаго дѣла, но они ожидались въ скоромъ времени (Vita, р. 44-46). Сопоставляя это съ замѣчаніемъ патріарха Николан (ер. XXXII; Migne, t. 111, р. 201), что они припым чрезъ 8-9 мѣсяцевъ песлѣ брака, вѣроятно, въ концѣ февраля 907-го г. (Vita Euthymii, pp. 53-54. Ср. De-Boor, S. 123), мы, естественно, должны придти къ заключенію, что четвертый бракъ Льва совершился въ маѣ 906-го года, послѣ прардника Пасхи.

<sup>1</sup>) Лоуод., с. 34. Contin., с. 23, р. 370. Sym. Mag., с. 18, р. 709. Leo Gramm., Bon., t. 46, р. 279. Cedren., ib., t. 35, р. 205. Glyca, ib., t. 27, р. 555. Что Фома совершилъ вичаніе по принужденію, ето не подлежнтъ сомибнію; иначе патріархъ Николай не оставилъ бы его безнаказаннымъ и не разр'ющитъ бы отъ запрещенія, которому подверть его Евений (Vita, р. 61. 75). Указаніе Hergenröther'a (Photius, III, 657), Gfrörer'a (Byzant. Geschichte, S. 106) и другихъ, что Фому запретилъ Николай, — опибочно; вышеуноманутые хроинсты, на которыхъ ссылаются ученые, не говорятъ, когда и къмъ былъ лишенъ сана этотъ священникъ.

<sup>2</sup>) De ceremonnis, l. I, c. XLI; Migne, t. 112, p. 400.

<sup>3</sup>) Она находяваеь въ отдёленів большого дворца, именуемонъ Дафив. Ducangii — Constantinop. christiana, l. IV, p. 136. Кондаковъ—Намяти. и церкви Константинополя. Тр. VI археол. съёзда, т. III, стр. 29. передавалъ ее коронованному императору и тотъ уже возлагалъ ее на свою невъсту<sup>1</sup>). Но теперь, за отсутствіемъ патріарха, Левъ прямо возложиль на Зою корону. Это-то уклоненіе его отъ обычая впослъдствіи и дало поводъ патріарху Николаю говорить, что императоръ былъ лля Зои "и женихомъ и архіереемъ"<sup>9</sup>).

<sup>1</sup>) De ceremoniis, l. c. Cp. Codini Curopalatae—De officiis, Bon., t. 37, р. 92. Е. Барсова — Древне-русскіе памятники св. вѣнчанія царей на царство въ связи съ греческими ихъ оригинадами. М., 1883, стр. 10.

2) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 197.— Ηδη γάρ οιλέτι λόγοις, αλλ' έργοις τα περί την γυναϊχα έχρατει, τελουμένου του βασιλιχού ώς ένομίζετο γάμου. Άλλα και αύτοῦ τοῦ στέφους τῆ γυναικί παρατιθεμένου, μηδ' ήμῶν την νενομισμένην ໂερολογίαν ἐπιτελευσάντων, μηθ' άλλου τινός άργειρέως, άλλ' αύτοῦ βασιλέως γρηματίζοντος αὐτῆ, ὅσα ἐβούλετο χαί νυμφίου, χαι άργιερέως, χαί την έπι τῷ στέφει ποιούντος lepoloyíav xal στέφοντος. - Hergenröther (Photius, III, S. 657) I HAROторые другіе ученые догадываются, что первоначально Девъ совершиль какое-то вънчание самъ и потомъ уже, дълая уступку оскорбленному религіозному чувству своихъ подданныхъ, приказалъ перевънчать себя съ Зоей придворному священнику Оомъ; но это предположение, очевидно, основывается лишь на поспъшномъ отождествления словъ: оте́фос-корона и оте́фалос-брачный вёнецъ, для чего въ приведенныхъ словахъ Никодая однако нътъ достаточныхъ оснований. De-Boor, S. 164-166.

Digitized by Google

<sup>11\*</sup> 

## ГЛАВА VI.

Всеобщее смущеніе въ Византіи по поводу четвертаго брака Льва Мудраго.—Усиленныя просьбы предъ нимъ патріарха прекратить сожительство съ Зоей. — Упорство императора и отлученіе его отъ церкви.—Посольства къ папскому и патріаршимъ престоламъ по вопросу о четвертомъ бракъ императора.—Лицемърное подчиненіе Льва правиламъ церкви.—Новая перемъна въ поведеніи императора. — Отношеніе его къ патріарху и клиру. — Старанія Николая удержать въ единомислія съ съ собою византійское духовенство.

Когда въ Византіи распространилась въсть о четвертомъ бракъ императора, то "не только архіерейскій и ісрейскій чинъ, но и все государство пришло въ смущеніе, какъ бы при нарушеніи всей въры"<sup>1</sup>). Такъ поразило всъхъ подданныхъ Льва пренебрежительное отношеніе его къ правиламъ церкви, гражданскому законодательству и даже къ собственнымъ указамъ.

Съ первыхъ въковъ вся христіанская церковь — и восточная въ частности — весьма неодобрительно смотрѣла на повтореніе брака. Такъ въ одномъ изъ древнѣйшихъ памятниковъ первоначальной церковной практики и дисциплины, — въ Постановленіяхъ апостольскихъ, между прочимъ, говорится: "единобрачіе, бывающее по закону, пра-

<sup>1</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 197.

Digitized by Google

ведно, какъ согласное съ волею Божіею; второбрачіе, послѣ объщанія <sup>1</sup>), — беззаконно, не по соединенію, а по нарушенію об'вщанія; троебрачіе — знакъ невоздержанія; бракъ же сверхъ третьяго --- открытый блудъ и очевидное любострастіе"<sup>2</sup>). "Время покаянія, опредѣленное для впадающихъ во многобрачіе, читаемъ въ правилахъ Неокесарійскаго собора, извѣстно; впрочемъ, обращеніе и вѣра ихъ сокращають время" (покаянія) 3). Подобное же было установлено и на соборѣ Лаодикійскомъ: "свободно и законно соединяющимся вторымъ бракомъ, а не тайно совокупившимся, по прошествіи непродолжительнаго времени и по упражнении въ молитвахъ и постъ, должно, по снисхожденію, даровать общеніе" (съ церковію) 4). "О троебрачныхъ и многобрачныхъ мы, говоритъ св. Василій Великій, положили тоже правило, какое и о второбрачныхъ по соразмърности. Второбрачныхъ отлучаютъ на годъ, а другіе на два, троебрачныхъ же на три, а часто и на четыре года, и нарицаютъ уже таковый союзъ не бракомъ, но многоженствомъ, или паче наказаннымъ блудомъ... Мы же-не отъ правила, но отъ послѣдованія предшественникамъпріяли обычай троебрачныхъ отлучать на пять лѣтъ. Впрочемъ не должно для нихъ совстмъ заграждать входъ въ церковь, но удостоивать ихъ слушанія Писаній два или три года, а по семъ допускать до стоянія, но удерживать отъ пріобщенія святыни, и такъ показывающихъ нѣкій плодъ покаянія возстановлять на мѣсто общенія" 5). "На троебрачіе нътъ закона; посему тротій бракъ не составляется по закону. На таковыя дёла взираемъ, какъ на нечистоты въ церкви, по всенародному осужденію оныхъ

1) Оставаться върнымъ этому супружеству.

<sup>2</sup>) Постановленія апост. въ русск. переводѣ (Базань, 1864), кн. Ш. гл. 2, стр. 103. Это мѣсто приводится и въ XXXII п. патр. Николая. Migne, t. 111, р. 208.

- <sup>8</sup>) Правило 3.
- 4) Правило 1.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Правило 4-е въ 1-иъ посланіи къ Амфилохію Иконійскому.

не подвергаемъ, какъ лучщія, нежели расцутное любодѣавіе" <sup>1</sup>).— "А о многобрачіи (т. е. о четвертомъ и слѣдующихъ бракахъ) отцы умолчали, какъ о дѣлѣ скотскомъ и совершенно чуждомъ человѣческому роду. Намъ же, разъясняетъ тотъ же Василій Великій, сей грѣхъ представляется *тягчайшимъ блуда*. Цосему благоразсудно будетъ подвергать таковыхъ эпитиміи по правиламъ, т. е. да будутъ едино лѣто плачущими, три лѣта припадающими <sup>2</sup>) и потомъ могутъ быть приняты <sup>3</sup>)" въ полное общеніе съ церковію. — Такъ же относились къ повторительнымъ бракамъ св. Григорій Назіанзинъ, Өеодоръ Студитъ и другіе отцы и учители церкви <sup>4</sup>).

Гражданское законодательство восточной имперіи и послѣ Юстиніана долгое время допускало второй, третій и даже четвертый бракъ, обязывая лишь супруговъ заботиться о дѣтяхъ отъ ихъ прежнихъ браковъ. Но впослѣдствіи оно и въ этомъ отношеніи мало-по-малу стало проникаться христіанскими началами. — Около 800-го года императрица Ирина запретила вступленіе въ третій и дальнѣйшіе браки, ссылаясь на слова ап. Павла, который разрѣшаетъ только второй бракъ <sup>5</sup>). Затѣмъ Василій Македонянинъ положительно запретилъ четвертый бракъ, подчинивъ и третій церковному наказанію <sup>6</sup>). Наконецъ, самъ Левъ издалъ постановленіе, которымъ осуждалъ третій бракъ, а заключавшихъ его, какъ и отецъ, объявлялъ подлежащеми церковному взысканію и покаянію <sup>7</sup>).

Несомнѣнно, строгія и церковныя, и гражданскія поста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правило 50-е во 2-иъ посланіи къ Амфилохію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) То со «слушающими», то со всёми «вёрными», — весто 8 лёть, по толкованію Вальсамона на приведенное правило.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Правнао 80-е въ третьемъ посланін въ Амфилохію.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сводъ ихъ интеній по этому предмету см. въ соч. Zhishman'a—Das-Eherecht d. Orientalisch. Kirche, Wien, 1864, S. 401—437.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Zhishman, op. cit., S. 437.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ibidem.

новленія о повторительныхъ бракахъ въ общемъ были извъстны всямъ подданнымъ Льва; поэтому и неудивительно, что известие о четвертонъ его бракѣ съ Зоей они встретили съ ведикимъ изумленіемъ и даже съ порицаніемъ: на "такое оскорбленіе непорочной нев'єты - Церквв" 1) "прежде Льва не решался никто не только взъ парей, но даже изъ послъднихъ чиновниковъ или придворныхъ"<sup>2</sup>). Кто будеть исполнять законы, если ихъ нарушаетъ самъ царь? Ведь, если Богъ поставилъ кого-либо у власти, то вовсе не за твиъ, чтобы онъ больше другихъ услаждался порокомъ, но чтобы своей добродътелью лучине способствоваль прославленію Бежію<sup>8</sup>). "Сохраненіе истинныхъ постановленій, говориль Фотій,---прямая обязанность какъ всякаго благомыслящаю, такъ и техъ, которые по божественному усмотрвнію призваны управлять народами" 4). Известно, что подчиненные въ исполнония законовъ, обыквовенно, смотрять на начальника, какъ на примёръ <sup>5</sup>) Поэтому, "если нъть одного закона для встхъ, какъ писалъ въ свое время Өсодоръ Студитъ, то можетъ-ли быть миръ, когда царъ хочеть одного, --- наприм., прелюбод виствовать, а подданнымъ заповізано не иміть части съ прелюбодіемъ, He участвовать въ ереси и не преступать ничего, заповеданнаго Христомъ и апостолами" <sup>6</sup>)?!-Разумъется, это хорошо понимали въ Византіи и не могли успокоиться, пока соблазнъ у всѣхъ былъ предъ глазами.

"Что мнѣ было дѣлать при такихъ обстоятельствахъ? писаль впослёдствіи патріархъ Николай. Молчать и спать или мыслить и дѣйствовать, какъ подобаетъ другу, забо-

<sup>1</sup>) Manass, Ben., t. 29, p. 229.

- <sup>2</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 196.
- <sup>3</sup>) Nicolei ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 209-211.

Фотія посланіе къ папъ Николаю. Русск. перев. въ статъъ Зернина, въ Чт. въ Общ. Ист. и Древи. Рес., 1858 г., т. Ш., стр. 38.
 5) Nicolai ер. XXXII, l. с.

<sup>6</sup>) Письмо въ Евпрепіану и находящищея съ нимъ. Русск. переводъ. — СПБ., 1867 г., т. I, стр. 235.



тящемуся въ одно и тоже время и о чести императора и о церковныхъ постановленіяхъ?" 1)--И вотъ, патріархъ рвшилъ употребить съ своей стороны послёднія усилія, чтобы устранить соблазнъ и успоконть возмущенную церковь. Онъ то ободряль іерарховь и убъждаль ихъ "не унывать, что свойственно не умѣющимъ управлять собою, но великодушно переносить случившееся съ благой надеждой на Христа Бога нашего", то дерзновенно являлся во дворецъ къ императору, прося его оставить при себѣ, если угодно, только сына, но удалить мать его-Зою. Патріархъ почтительно увѣщевалъ царя "не все дозволять своей власти, а помнить, что есть Сѣдящій превыше его могущества, Источившій за церковь свою пречистую кровь. — Чадо мое и царь! говорилъ Николай. Подобало бы тебѣ, какъ боголюбцу и прославленному отъ Бога паче другихъ мудростью и иною добродетелью, довольствоваться и тремя браками; можетъ быть, и третій бракъ былъ недостоинъ твоего царскаго величества", хотя и имъетъ отчасти извинение въ требованіяхъ двора<sup>2</sup>), а отчасти въ церковныхъ постановленіяхъ, не отвергающихъ соверщенно третьяго брака". Но чёмъ оправдать четвертый бракъ, котораго и агаряне не считаютъ законнымъ?.. Царь, говорятъ, есть неписанный законъ, но, въдь, не для того, чтобы беззаконновать и дѣлать все, что вздумается, а для того, чтобы по дѣяніямъ своимъ быть тёмъ, чёмъ является писанный законъ; ибо, если царь будетъ врагомъ и супостатомъ законовъ, кто же будетъ бояться вхъ?.. Посмотри на солнце и звъзды: если померкнетъ одна изъ нихъ, это незамфтно; но если по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Τι ούν έδει με ποιείν; 'Ηρεμείν και καθεύδειν; "Η όσα ήν εικός τόν φίλον, τόν ύπερ της εκείνου τίμης, και της εκκλισιαστικής καταστάσεως μεριμνώντα, φρονείν τε και πράττειν; Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Для исполненія при дворъ нъкоторыхъ церемоній неизбъжно, по ритуалу, требовалось женское коронованное лице. Поэтому, нъкогда Левъ короноваль даже малолътнюю дечь свою — отъ втораго брака — Анну. Лочод., с. 23.

меркнетъ солнце, --- тъма охватитъ весь міръ! Равнымъ образомъ, если загрязнятся члены тѣла, въ этомъ нѣтъ большаго позора; но если загрязнится лицо, кто можетъ не стылиться? И такъ, если ты считаещься лицомъ или головою, не позорь Христова тела-Церкви-и не подавай невърнымъ повода къ порицанію всего христіанства".--.Говорилъ я, заявляетъ патріархъ, и многое другое, но припоминать все это было бы излишнимъ. Однимъ словомъ, я обличалъ царя, запрещалъ ему, умолялъ его"<sup>1</sup>). Патріархъ обнималь кольна державнаго нарушителя церковныхъ правилъ, припадалъ даже къ его ногамъ<sup>2</sup>)... Отъ частныхъ, чисто домашнихъ увъщаний онъ переходилъ къ публичнымъ <sup>8</sup>). Но никакія убъжденія не дъйствовали на упорнаго: Зоя продолжала жить во дворпф! Тогда Николай "попробовалъ зайдти съ другой стороны". — "Такъ какъ, чадо и царь, обращался онъ снова ко Льву, державѣ твоей кажется все позволительнымъ и даже сожительство съ четвертой женой не представляется тебѣ неумѣстнымъ, прими отъ друга твоего и отца, безгранично тебя любящаго, слъдующій совъть: пусть эта женщина живеть пока отдёльно, не вмёстё съ державой твоей, а между тъмъ пусть будутъ приглашены представители древняго Рима и другихъ архіераршескихъ троновь, удостоенные архіерейства и всего остальнаго, чѣмъ украшается священство, и, можетъ быть, когда мы сойдемся съ ними, по общему опредѣленію и согласію устроится желаемое тобою, лишь бы къ этому злу не присоединилось горшее-церковныя смуты. Надъюсь, впрочемъ, прибавлялъ цатріархъ, что будетъ уважено и запрещеніе четвертаго брака, если таковое положатъ на соборѣ" 4).

На первый взглядъ представляется страннымъ, какимъ образомъ патріархъ рёшился предложить Льву такое чрезвычайное средство для устраненія произведеннаго имъ со-

- <sup>1</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 197-200.
- <sup>2</sup>) Ibid., p. 197.
- <sup>3</sup>) Manas., Bon., t. 29, p. 230.
- 4) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 200.

блазна и успокоенія церкви: дастное дёло, подлежащее исключительно юрисдикцій константинопольскаго патріарха, Никодай предоставлять на обсужденіе прочихъ патріарнихъ престоловъ. Что заставило его поступиться своими правами? Думается, <sup>1</sup>) Цикодай разсчитывалъ, что Левъ не допустить его до такой необычной в крайней мёры и оставить Зою, и во всякомъ случаѣ надѣядся отклонить отъ себя подозрѣнія въ какомъ-либо лицепріятіи по отношенію къ императору, если соборъ состоится и также не признаетъ его четвертаго брака дъйствительнымъ, въ чемъ патріархъ первоначально былъ увѣренъ.

Но Левъ безусловно отвергъ цервую половину предложенія Николая и принялъ только вторую. Онъ объявилъ патріарху, что "не только до созванія собора, но и на одинъ день не разстанется съ Зоей, что она будетъ пребывать съ нимъ, какъ его законная супруга и царица, и что онъ созоветъ соборъ, но только за тѣмъ, чтобы утверждено было угодное ему", <sup>2</sup>) императору.

Соборъ, дёйствительно, былъ весьма необходимъ въ инте ресахъ импоратора Льва. — На первыхъ же порахъ, послё вѣнчанія съ Зоей, онъ долженъ былъ убѣлиться, что, если бы патріархъ и благословилъ бракъ его съ нею, противъ этого всегда была бы бдлышая часть византійскаго клира и управляемыя послёднимъ народныя массы, "склонныя къ возмущеніямъ и возстаніямъ"<sup>8</sup>); тогда новый расколъ подвергъ бы опасности и церковь, и государство. Общественнаго спокойствія не возстановилъ бы и другой патріархъ, если бы по волѣ императора противившійся ему Никодай теперь же былъ отставленъ; его преемнику оцять пришлось бы имѣть дѣдо со строгостью каноновъ и общественнаго мнѣнія. При такихъ обстоятельствахъ Льву нужно было,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разрътаемъ недоумънія De-Boor, высказанныя имъ въ комментаріи къ «Жизни Евоимія» (S. 165—167).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Photii ep. ad. Nicol. I. Ст. Зернина въ Чтен. въ Общ. Истор. и Древн. Россійск., 1858 г., т. Ш., стр. 27.

очевидно, привлечь на свою сторону духовенство или, по крайней мёрё, ригоризмъ его сдёлать для себя безвреднымъ: и соборъ представлялся императору лучшимъ средствомъ для достиженія этой цёли. Не безъ основаній ожидаль онь, что на соборѣ его дѣло будетъ рѣшено именно въ его пользу. Левъ разсчитывалъ, что Римъ, гдѣ, по выраженію новъйшаго изслъдователя, господствовала въ то время порнократія <sup>1</sup>), въ настоящемъ случаѣ не станетъ упорствовать, но будетъ даже угождать императору въ благодарность за то. что онъ доставитъ цапѣ вожделѣнную возможность снова вмѣшаться въ дѣла константинопольской церкви. Въ тоже время Ловъ надъялся, что подъ извъстнымъ вліяніемъ и восточные первосвятители не будутъ противор'вчить ему, императору могущественной въ ихъ глазахъ Византіи, отъ которой они ждали себъ помощи и поддержки, находясь въ угнетеніи отъ сарадинъ<sup>2</sup>).

Такъ разсчитывалъ Левъ. Добившись на соборѣ признанія своего четвертаго брака, онъ, какъ представлялось ему, могъ вполнѣ заградить многоглаголивыя уста "фанатическаго" духовенства и примирить съ собою народъ<sup>3</sup>). Патріархъ Николай, чесомнѣнно, прозрѣвалъ эти планы, но долженъ былъ согласиться на созваніе собора, потомучто первоначально самъ же предложилъ это императору, не допуская и мысли, что соборъ выскажется въ пользу послѣдняго<sup>4</sup>).

Hefele — Conciliengeschichte, B. IV, S. 550. Cp. Hergenröther — Handbuch d. allgemeinen Kirchengeschichte. Freiburg in Breslau, 1876. B. I, S. 599. Liudprandi — Antapodosis, l. II; Pertz-Monum. Germ., t. V, Script. t. III, p. 236. Baronii Annales, an. 908, 5.

<sup>2</sup>) А. П. Лебедевъ. — Римск. и визант. церкви въ ихъ взаимныхъ отношенияхъ въ IX — XI вв., стр. 106.

<sup>3</sup>) De-Boor, S. 180-181.

<sup>4</sup>) Что соборъ созванъ былъ съ согласія патріарха, это видно изъ его же собственныхъ писемъ къ папамъ. Въ нихъ Никодай не жалуется ни на то, что Левъ отправилъ къ папъ и патріархамъ пословъ съ приглашеніемъ прибыть на соборъ, ни на то, что это приглашеніе было при-

Digitized by Google

И вотъ, по волѣ императора, не терпѣвшаго противорѣчій, къ папѣ и восточнымъ патріархамъ послано было приглашеніе прибыть въ столицу имперіи <sup>1</sup>). Въ Римъ съ этимъ приглашеніемъ отправился Симеонъ асикритъ <sup>2</sup>), а къ патріархамъ мистикъ и патрицій Левъ Хиросфактъ <sup>3</sup>), –люди испытанной вѣрности, на усердную службу и дипломатическое искусство которыхъ императоръ могъ положиться.

Между тъмъ, патріархъ Николай, по правиламъ, отлучилъ Льва отъ церкви <sup>4</sup>), разръщивъ, однако, ему не только

нято; напротивъ, онъ даже представляетъ благовидныя причины въ извиненіе своего отказа совъщаться съ легатами папы, прибывшими на соборъ. De-Boor, S. 167. Nicolai ep. XXXII.

<sup>1</sup>) Annales Eutychii; Migne, t. 111, p. 1145.

<sup>2</sup>) Біографъ Евеннія считаетъ Симеона мужемъ боголюбезнымъ, честнъйшимъ и во многихъ отношеніяхъ замѣчательнымъ. — «Онъ спасъ, говоритъ біографъ, городъ Фессалонику, которой грозило окончательное разрушеніе, когда его взялъ, по попущенію Божію и по множеству грѣховъ нашихъ, нечестивый измаилитъ, по прозванію Триполитъ. Сдѣлавъ дѣло удивительное и самолично повидавшись съ беззаконникомъ, онъ, какъ человѣкъ находчивый и разумный, убѣдилъ его оставить городъ въ цѣлости и возвратить большую часть плѣна, предоставивъ арабамъ посланные было имъ къ болгарамъ дружественные дары и драхму золота. Это я сказалъ, прибавляетъ біографъ, чтобы показать добродѣтель этого мужа и его благонамѣренность». (Vita, p. t. 6. 53—54). Hirsch (ор. с., S. 309) и De-Boor (S. 189) отличаютъ Симеона асикрита отъ пресловутаго Симеона Метафраста.

<sup>3</sup>) Свъдънія о немъ даны нами выше при обзоръ источниковъ. Ср. Vita Euthymii, p. 46. 53.

4) 'Αχολουθούντες τῆ χρίσει τῶν ἀποστόλων τῆ ψήφω τῶν ἁγίων πατέρων, ὑπὸ τὴν αὐτὴν χατάχρισιν τὸ πράγμα πεποιήμεθα. Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 205. 'Ο πατριάρχης Νιχόλας χαὶ οἱ μητροπολίται ἀφορίζουσι τὸν βασιλέα τῆς ἐχχλησίας. Τόμος ἐνώσεως. 'Ράλλη χαὶ Ποτλή, Σὑνταγμα, Τ. V, σ. 3. Ηεсомивно, патріархъ Николай обняснялъ императору, что отлученіе послёдовало по волё не его только одного, но и митрополитовъ (Vita Eutdymii, p. 44), и, кажется, это-то объясненіе

"слушаніе писаній", но и "стояніе" въ храмѣ 1), именно, только въ Митаториов'в 2), гдъ преимущественно и находились имиераторы во время богослуженія <sup>3</sup>). Ограниченіе церковныхъ правъ императора Льва, поэтому, состояло лишь въ томъ, что онъ "удерживался отъ пріобщенія святыни"<sup>4</sup>) и лишенъ былъ возможности принимать нѣкоторое активное участіе въ богослуженіи 5) (кадить, носить свѣтильникъ во время великаго входа за литургіей и т. п.) <sup>6</sup>). Какое снисхождение къ клятвопреступнику и нарушителю каноновъ, смутавшему всю церковь! Но этого мало. Не желая ожесточать его и стараясь милосердіемъ привлечь его къ раскаянію патріархъ иногда былъ ослабить даже и такую готовъ

совершенно превратно понято біографомъ Квенмія. «Патріархъ, пишетъ онъ, будучи связанъ узами собственныхъ грѣховъ и желая сблизиться съ царемъ, началъ каждый день сообщать ему, что говорили митрополиты, старался давать совѣты, предлагалъ, что отвѣчать имъ и какъ каждаго изъ митрополитовъ привлечь на свою сторону» (Vita, р. 38). Но такое представление о поведения патріарха Николая не соотвѣтствуетъ ни прямому и твердому его характеру (Lebeau — Histoire du Bas-Empire, t. XIII, р. 379), ни его раннѣйшему и позднѣйшему отношению къ четвертому браку императора.

<sup>1</sup>) Дозволять или не дозволять это зависёло оть усмотрёнія духовной власти. Василія Вел. прав. 4-е.

<sup>2</sup>) Лоүод., с. 34. Continuator, с. 23, р. 370. Leo Gramm., р. 279. Sym. Mag., с. 18, р. 709. Cedrenus, Bon., t. 35, р. 205. Названіе  $\mu \eta \tau \alpha \tau \sigma \rho \iota \omega \nu$  (доэтато́рιων, дезато́рιων) носвим небольшія пристройки при храмѣ Св. Софія (Ducangii—Const. Christ., t. Ш., р. 74 ff. Reiskii-Commentar. ad l. I. De ceremoniis; Migne, t. 112, р. 168, ann. 45). Въ данномъ случаѣ нужно разумѣть цітато́рιων, расположенный на правой южной сторонѣ великой церкви (I. Labarte—Le palais imperial de Constantinopole et ses abords, Sainte Sophie, le forum augusteon et l'hippodrome, tels qu'ils existaient au dixième Siecle. Paris, 1861. P. 29. 57).

<sup>3</sup>) De ceremoniis, l. I; Migne, t. 112, p. 167.

- 4) Василія Великаго правило 4.
- <sup>5</sup>) Vita Euthymii, p. 42.
- <sup>6</sup>) De ceremoniis, l. I; Migne, t. 112, p. 162.

энитимію. "Въ праздникъ обновленія неликаго храма во дворцв ) онъ допускалъ царя совершить съ нимъ входъ и не только тогда, но и въ господскій праздникъ Преображенія невозбранно принималь его въ церковь" <sup>8</sup>). Однако Левъ отказался воспользоваться этимъ разрѣшеніемъ. Онъ принялъ на себя роль кающагося грышника и лицемырно показываль, что въ ожидания предстоящаго собора смиренно подчиняется правиламъ церкви. "Миролюбивѣйшій царь, читаемъ въ "Жизни Евфимія", имъя въ виду спокойное состояние церкви, откладывалъ вхождение: если, говорилъ онъ, не увижу идущихъ изъ Рима епископовъ, то безъ нихъ не послушаю вашего позволения входить во храмъ<sup>3</sup>). Это можно сдѣлать по прибытіи патріаршихъ мъстоблюстителей, если Богъ благоволитъ и они устроятъ" 4).

Въ "Жизни Евения" повъствуется, что патріархъ Николай свое снисхожденіе къ императору простиралъ было и далье, не смотря на его видимое желаніе съ покорностью ждать законнаго ръшенія дъла. "Патріархъ прололжалъ говорить: ни на что не обращая вниманія, ви о чемъ не заботясь и не ожидая никого ни изъ Рима, ни съ востока, я дозволяю входъ царю, —и показывалъ книгу, говоря, что вся она состоитъ изъ посланій великаго Асанасія. Основываясь на ней, онъ сказалъ: если отецъ сей, котораго прочіе отцы называютъ наставникомъ и учителемъ, полага-

- 8) Ibid., 38.
- 4) Ibid., p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здѣсь разумѣстся такъ называемая Новая базилика (Vita Euthymii, р. 44), построенная Василіемъ Македоняниномъ на юго-восточной сторонѣ Большаго дворца (ниже его атріума или дворовъ) во имя Спасителя, съ придѣлами въ честь Богородицы, арханг. Михаила, пр. Илін и Николая Чудотворца (Banduri—Imperium orientale, II, р. 598. 599. 805: Labarte—Le palais imperial de Constant. et ses abords..., рр. 195— 196. Кондановъ—Памятники и церкви Константинополя. Труды VI археол. съѣзда, т. Ш., стр. 59). Праздникъ обновления этого храма справлялся 1-го мая. De ceremoniis, l. I, с. XX; Migne, t. 112; р. 349—352.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vita Euthymii, pp. 38. 41. 42. 44.

еть тротье сожительство безъ эпитимія, то чего-же мнъ бонться, если допущу четвертое съ какою-нибудь эпитинею? Сустенъ и несчастенъ я буду, если еще стану дълать этому какое либо препятствіе или, вообще, кото-нибудь слушать или буду ожидать еще пришествія Римлянь; во всякомъ случав я приму царя въ церковь" ). И Левъ, объесняетъ ниже біографъ, опять самъ же уклонился отъ предложенія патріарха. — Мы, однако, не можемъ верить этому сообщению, потомучто оно противоръчитъ повъствованию хронистовъ, письмамъ самого патріарха Николая и обстоятельствамъ времени. Всё хронисты представляють патріарха рышительнымъ противникомъ четвертаго брака<sup>2</sup>). Самъ Николай въ своихъ письмахъ также нигдъ не дълаетъ указанія, не даетъ даже простаго намека на то. что онъ когда либо былъ готовъ допустить четвертый бракъ въ церкви, хотя бы и съ извъстной эпитиміей: и мы не имъемъ оснований считать патріарха способнымъ писать одно, а говорить и делать другое. Наконецъ, онъ не могъ теперь сделать незаконной уступки Льву и потому, что долженъ былъ видъть, какъ мало удовлетворила бы она императора, который началь уже высказывать желаніе отставить патріарха отъ канедры.

- Въ поведеніи императора Льва произошла уже новая перемъна. Ему, очевидно, наскучило положеніе кающагося, и онъ снова обратился къ неблаговиднымъ дъйствіямъ противъ патріарха Николая. Императору хотълось лишить его каседры, – въроятно, затъмъ, чтобы устранить его отъ участія на предстоящемъ соборъ. И вотъ, для достиженія этой цъли Левъ опять вспомнилъ дъло Андроника Дуки и происшествіе у Мекія. "Однажды царь, разсказываютъ, замътилъ нъкоторымъ изъ служившихъ при немъ, на кото-

<sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 38. 42.

<sup>2</sup>) Aoyov, c. 34. Theoph. Contin., c. 23. S. Magister, c. 18, p. 709. Leo Grammat., Bon., t. 46, p. 279. Glyca, p. 555. Cedrenus, t. 35, p. 265. Manass., p. 230. Icel, p. 56. Ephraemins—De patriarchis, Bon., t. 42, p. 401.

рыхъ вполнѣ полагался, что никакъ нельзя не свергнуть патріарха съ престола. — Мой духъ, говорилъ Левъ, уже не успокоится на немъ; послѣ того какъ онъ приметъ меня въ церковь, я представлю ему знающихъ все о мятежномъ Дукѣ и, немедленно подвергнувъ его обвиненію въ преступленіи (хадобибсефс), удалю изъ церкви. Ибо невозможно, чтобы я приступалъ къ нему, врагу моему и непріятелю, подкапывающемуся подъ меня, и принималъ отъ него причастіе нетлѣнныхъ таинъ, когда сердце (мое) внутри сомнѣвается и гибвается на него. Думаю, что и ударъ, нанесенный мнѣ въ церкви св. мученика Мокія, произошелъ съ его вѣдома. Говорить это меня убѣждаетъ то, что онъ никому изъ своихъ клириковъ не приказалъ наложить руку и удержать (?) дерзкаго, но убъжалъ вмъстъ съ прочими. Придетъ же день, когда я накажу его" 1).

Разумѣется, это намѣреніе императора не могло укрыться отъ Николая. "Нѣкто, по имени Өеофилактъ (а лучше— Афилактъ)<sup>2</sup>) обо всемъ извѣстилъ патріарха". Послѣдній, естественно, измѣнилъ свое отношеніе къ императору и по прежнему запретилъ ему входъ въ церковь дальше Млтато́риюуа. И тяжесть этого запрещенія Льву пришлось почувствовать тогда, когда по византійскимъ обычаямъ должны были совершаться особенно торжественные придворные выходы во Св. Софію<sup>3</sup>). — "Насталъ день рождества Спасителя нашего Бога и Господа Іисуса Христа, пишетъ біографъ Евеимія, и всѣ сошлись въ церковь вмѣстѣ со священнымъ синклитомъ и самимъ царемъ, имѣя благія надежды, что царь будетъ принятъ во храмъ. Патріархъ же, встрѣтивъ его въ царскихъ вратахъ<sup>4</sup>), обратилоя къ нему со словами: пусть не находитъ твое царское величество

1) Vita Euthymii, p. 39.

<sup>2</sup>) — Презрительное искажение перваго имени. Ibid.

<sup>3</sup>) Тр. К. Д. Ак., 1872 г., т. II., стр. 780—848. Ст. Каневскаго: «Выходы визант. императоровъ»...

÷. 1

<sup>4</sup>) — Ведущихъ изъ нартэкса въ самый храмъ. См. Е. Е. Голубинскаго-Ист. русск. церкви, 2-я пол. I т., стр. 170.

ничего тяжкаго въ настоящемъ случав и пройдетъ, по обычаю, боковыми дверями съ правой стороны; въ праздникъ Св. Свётовъ ты войдешь и будешь принять безъ всякаго колебанія съ нашей стороны; если же (теперь) войдешь силою, то мы готовы всё удалиться изъ храма" 1). --- Царь волейневолей подчинился патріарху, хотя и показаль себя крайне огорченнымъ. Въ праздникъ Свётовъ желание Льва быть принятымъ въ церковь однако опять не исполнилось. "Царь вмёстё съ священнымъ синклитомъ пришелъ въ церковь, ища входа, который патріархъ часто объщаль ему. Но патріархъ сказалъ: если не будеть согласія отъ митрополитовъ и самого первопрестольнаго Аресы, я не могу этого сдёлать".-Очевидно, интрополиты сдёлали Николаю представление, что царь не заслуживаетъ объщаннаго ему снисхожденія <sup>2</sup>).—"А если, продолжалъ патріархъ, рѣшишься войдти самовольно, то я тотчасъ отсюда ухожу вмёстё со своими". Царь отвётиль: "какъ кажется, патріархъ, ты издъваешься надъ нашимъ царскимъ величествомъ, разъ это говоришь и дълаешь. Ужъ ве ожидаешь-ли ты мятежника Дуку изъ сирійской земли и, надёнсь на него, презираеть насъ?" Тотъ, услышавъ эти клеветливыя слова, будто бы долго "стоялъ среди царскихъ вратъ безгласнымъ и не могъ совершить ни входа, ни возвращенія". А царь скрылся въ Мутаторнов'т и по прочтени Евангелия ушелъ во дворецъ<sup>8</sup>), объяснивъ теперешнюю строгость Николая и высшаго **ДУХОВСНСТВА ЛИШЬ ИХЪ УПОРСТВОМЪ И КОВАРСТВОМЪ**<sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) Vita Buthymii, p. 40.

- <sup>2</sup>) Ibid., p. 42.
- <sup>8</sup>) lbid., p. 40.

•) Впослёдствін были поставлены Николаю въ вину и его синсходительность и строгость въ отношеніи къ императору. Въ предисловіи къ «Тому единенія» говорится, что императоръ лишилъ Нинолая паседры, какъ лжеца, который часто съ клятвою оббіщалъ разрёшить царя отъ эпитиміи, но потожъ изм'виялъ своему слову и нам'вренно медлилъ исполнять его. Τόμος τῆς ἐνώσεως. Σύνταγμα Ράλλη καὶ Ποτλή, τ. Υ, σ. 3. 12

Ръшительно убъдившись, что Николай не согласится признать вопреки правиламь четвертый бракъ действительнымъ, и не находя еще возможности заблаговренно удалить патріарха съ кассдры, императоръ Левъ сталъ теперь усиленно заботиться о томъ, чтобы, по крайней мъръ, ослабить его вліяніе на соборное ришеніе дила. Съ этой цилью онъ сталъ распускать слухъ, что, по полученнымъ имъ извъстіямъ, патріархи сожальютъ его и что двое изъ нихъ уже отправляють въ Константинополь своихъ мѣстоблюстителей, чтобы они устроили его дело <sup>1</sup>). Самому Никодаю императоръ въ присутствіи другихъ угрожалъ объявленіенъ какихъ-то его писемъ противъ Арееы, митрополита Кесарійскаго, и Епифанія, митрополита Лаодикійскаго<sup>2</sup>). По видимому, не безъ вёдома царя были составлены и разные памфлеты противъ патріарха<sup>3</sup>), о которыхъ упоминаетъ послёдній въ своихъ письмахъ. Наконецъ, чтобы пріобрёсти себѣ хотя нѣкоторую опору въ клирѣ, Левъ сталь привлекать къ себѣ духовныхъ подкупами и обѣщаніемъ чиновъ и должностей. И всё эти средства, которыми пользовался онъ, чтобы умалить силу патріаршаго авторитета, по видимому, имѣли значеніе. Самъ патріархъ Николай скоро земѣтилъ, что нѣкоторые прежніе его единомышлевники, даже митрополиты, подъ вліяніемъ Льва, сталь измінять своему архинастырю, изъявляя готовность принять императора въ перковь 4).

Опасаясь за законный исходъ дёла о четвертомъ бракё царя, Николай пригласилъ къ себѣ въ патріархію <sup>5</sup>) византійскихъ епископовъ, находившихся въ то время въ столицѣ и, такимъ образомъ, устроилъ нѣчто въ родѣ собора. Здѣсь отъ лица всѣхъ была составлена грамата,

- 8) Nisolai ep., XXXH; Migne, t. 111, p. 205, 253, 308.
- 4) Ibid., p. 201. Vita Euthymii, p. 43.
- 5) Она находилась близь Св. Софін.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nicolai epist. XXXII; Migne, t. 111, p. 201. Vita Buthymii, p. 42 De-Boen, S. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 43.

въ которой осуждался четвертый бракъ императора, и патріархъ предложнать присутствовавшимъ скрѣпить ее своими подписями, "чтобы никто не премебрегалъ своимъ престоломъ и не уступалъ его по отречению, но боролся до самой смертной участи, чтобы всѣ были тверды, непреклонны, не отрекались отъ церквей, не уступали волѣ императора, но твердо стояли на своемъ и дъйствовали всегда согласно съ канонами". — "А кто не будетъ твердъ, говорялъ Николай, и не соблюдетъ этого, да будетъ ему анаеема отъ Отца, Сына и Св. Духа, и да не имъетъ власти съ того времени совершать то, что присвоено священному лицу, но да будетъ осужденъ отъ всего священному лицу, но да будетъ всъхъ, проговоривъ: смотрите, отцы и братія, соблюдайте ввѣренное вамъ!" <sup>1</sup>).

Не ограничиваясь этой соборной граматой, съ подобнымъ ке словомъ назиданія и ободренія Николай обращался и къ нёкоторымъ епископамъ въ частности. Однихъ патріархъ убѣждалъ не оставлять своего стада, а пасти его словомъ, дѣломъ и собственнымъ примѣромъ, не взирая на соблазны<sup>2</sup>); другимъ онъ совѣтывалъ не вѣрить ложнымъ слухамъ о происходящемъ въ столицѣ<sup>3</sup>); третьихъ вызывалъ къ себѣ, чтобы вмѣстѣ бороться съ нестроеніями, возникавшими въ церкви<sup>4</sup>). — Такъ энергически дѣйствовалъ Николай, не-

<sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 43—44, 51. Хотя объ этомъ соборѣ намъ извъстно только изъ «Жизии Евения», мы однако не имѣемъ основаній не довѣрять изложенному сообщенію ся автора. Обратиться къ такому средству, иъ накому въ дашномъ случаѣ прибѣгалъ Николай, могъ и каждый натріархъ, если бы оказался въ его положеніи.

<sup>2</sup>) См. ер. XLII (Мідне, t. 111, р. 229)—къ митреполиту Ефесскому Грагорію, которос, по внаниому, относится въ этому времени.

<sup>3</sup>) Ер. С (Migne, р. 370)-къ интреполнту Нинейскому (кажется, Александру, къ юторему адресовано нисьмо LXXI).

<sup>4</sup>) Вр. СХХХ—иъ Игнатію, епископу Кненческому (Мідпе, р. 149); .ер. СХІІ—въ Өсоктисту, епископу Клавдіопольскопу (Мідпе, р. 329).

12\*

сомнѣнно, потому, что видѣлъ, какое критическое время переживала вся константинопольская церковь, потому, что сознавалъ, съ какимъ напряженіемъ слѣдило теперь за поведеніемъ своихъ настырей все византійское общество, живо интересовавшееся вопросомъ о четвертомъ бракѣ своего императора <sup>1</sup>). Оно пока соображало, къ кому пристать: къ царю или къ патріарху. Высшему духовенству, понятно, слѣдовало вести себя особенно твердо и осторожно, чтобы своимъ колебаніемъ въ настоящемъ дѣлѣ но вызвать новой смуты въ церкви и государствѣ.

И все это — противузаконное поведеніе царя, опасеніе за духовенство, страхъ за спокойствіе церкви, постоянное оборонительное положеніе — все это, разумѣется, лежаю тяжелымъ камнемъ на душѣ самого патріарха Николая. Что онъ испытывалъ тогда большія нравственныя страданія, это отчасти замѣтно изъ посланій его къ нѣкоторымъ епископамъ<sup>2</sup>), а отчасти изъ приписываемыхъ ему отреченій отъ каеедры<sup>3</sup>). Не видя отраднаго въ будущемъ, патріархъ искалъ успокоенія себѣ въ молитвѣ<sup>4</sup>).

<sup>4</sup>) Epistol. citat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>)— Какъ видно изъ письма спаваря и асперита Прокошя ко Льву Хиросфакту. Послидній обрадоваль Прокошія тикъ, что про пачтою тойс тіч сихдизсаятихи є είρηνην οίκονομή σοντος άρχιερέας έρχη φέρου μετά σαυτοῦ. Δέλτιου τῆς ίστορικῆς καὶ ἐθνολογικῆς ἐταιρίας τῆς Ἐλλαδος. Τ. Ι. Ἐν ᾿Αθήναις. 1883. Σ. 409, ἐπίστ. κέ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ер. СІУ — въ Бонстантину Лаодикійскому (Мідпе, р. 320). Ср. ср. СХІІ—къ беоктисту, сп. Клавдіопольскому (Мідпе, р. 328).

<sup>8)</sup> Vita Buthymii, p. 50, 53.

## ГЛАВА VII.

Трапеза во дворцъ въ день св. Трифона.-Новая попытка царя вынудить у патріарха Николая признаніе дъйствительности четвертаго брава и разрѣшеніе оть эпитиміи.-Отказъ патріарха исполнить желаніе даря. — Временное заключеніе нѣкоторыхъ митрополитовъ подъ стражу. - Насильственное удаленіе патріарха изъ столицы.-Скорое освобождение заключенныхъ митрополитовъ.---Совѣщаніе съ ними царя о поведеніи патріарха.--Отречение патріарха Николая отъ казедры.-Избраніе на его м'вото синкедда Евенмія.-Его краткая біографія и хара втеристика. — Уклоненіе Евенмія оть предлагаемаго emy патріаршества. — Прибытіе містоблюстителей оть папы и другихъ патріарховъ. — Непріязненныя отношенія между мъстоблюстителями и патріархомъ Николаемъ.-Соборъ 907-го года по поводу четвертаго брака царя.-Образь действій папскихь местоблюстителей, направление и результать соборныхъ совъщаній. — Вступленіе Евенмія на патріаршую каеедру по настоянію даря и мѣстоблюстителей.-Утверждение папою Сергиемъ III соборныхъ постановленій о четвертомъ бракъ императора Льва.

Давно цодготовлявшееся устраненіе патріарха Николая съ каседры, наконецъ, совершилось. — 1-го февраля 907-го года, въ день памяти св. мученика Трифона <sup>1</sup>), Левъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По нученическних актанъ св. Трифонъ пострадалъ въ Никеъ, въ нарствованіе Декія. На западъ память св. Трифона чтуть 10-го ноября, но восточное празднованіе ся 1-го февраля инъеть за себя больше осно-

гласилъ къ себѣ на трапезу патріарха и главныхъ изъ. митрополитовъ <sup>1</sup>), хотя по обычаямъ византійскаго двора въ этотъ день не полагалось ни церемоніальнаго выхода, ни пріема <sup>2</sup>); очевидно, императоръ имѣлъ особыя побужденія видѣть во дворцѣ этихъ ісрарховъ.

Въ концѣ трапезы, разсказываетъ біографъ Евенмія <sup>8</sup>), царь обратился къ патріарху съ такими словами: "доколѣ владыка, задержка? доколѣ ложныя обязательства и пустыя обѣщанія? доколѣ ложно измышляемыя тобою распоряженія? Ты сообщилъ мнѣ, а лучше – самъ сказалъ, чтобы я пришелъ на праздникъ обновленія Новой церкви и вошелъ вмѣстѣ съ тобою. И не зная еще воли патріаршихъ престоловъ, я нарочно, и заботясь о тебѣ, медлилъ это сдѣлать, ибо боялся противодѣйствія тебѣ твоихъ сослужителей, о-

ваній. Въ Царь-градъ во имя св. Трифона было двъ церкви: одна построена Юстиніаномъ I, а другая Юстиніаномъ II. Между словами Льва есть одно, посвященное памяти этого мученика. Сергія—Мъсяцесл. востока, т. II, стр. 38—39. Ducangii—Const. christ., l. IV, p. 140. Baronii — Anbales, an. 911, 3. Ср. прим. 4-е, на стр. 91 нашего изслъдованія.

<sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 44. Cp. Λογοθ., c. 35. Contin., c. 24. L. Grammat., Bonnae, t. 46, p. 279.

<sup>2</sup>) Въ соч. De ceremoniis нътъ даже упоминанія о свят. мученикъ Трифонъ.

<sup>3</sup>) И мы не находимъ основаній не довърять этому разсказу. Можеть быть, біографъ гръшитъ только тъмъ, что представляеть Льва бесъдующимъ въ весьма умъренномъ и сдержанномъ тонъ, который, по нашему миъню, не соотвътствуетъ характеру императора. Но мы не думаемъ, чтобы при этомъ біографъ имълъ какія-либо побужденія иначе передать и самую сущность бесъды царя съ митрополитами и патріархомъ. Приводимый разсказъ соотвътотвуетъ ходу тогдашнихъ событи и въ общемъ согласенъ съ показаніним хронистовъ (Лочод., с. 85. Gontinuator, с. 24, р. 371. Sym. Magist., с. 19, р. 709. Leo Gramm., р. 279. Cedren., р. 265. Zonara; Migne, t. 135, р. 71-72), самого патріарха (ср. XXXII; Мідпе, t. 111, р. 201-202) и предисиовія мъ Тому единенія (Σύνταγμα] Ра́дду жаї Потду, Т. V, с. 3).

.

которомъ ты говорилъ. Потомъ, когда и они соглашались устроить это дело (?), ты соглашался принять насъ въ день Преображенія Спасителя нашего Бога. Затвиз, онять откладывая дёло, ты объщаль принять насъ въ цорковъ на Рождество Христа и Бога нашего; но и въ это время ты возвратиль нась ии съ чъмъ. унизивъ и опозоривъ при самомъ входъ въ сващенныя врата, когда тамъ присутствовали всё, --- и священный чинъ, и синклитъ. Ты извинялся предо мною и объщаль принять въ день Святыхъ Свътовъ. Когда пришелъ и этотъ день, ты сделаль тоже самое, а скорбе-худшее, отказываась оть словъ усть твоихъ во святомъ храмѣ. Но напрасно и тщетно ты выставляень предлоги и дунаещь, что инъ неизвъстно твое лукавство". На эти укоры Льва Николай отв'ечаль, что не принималь его въ церковь, "послёдуя волё архіереевъ".---"Безъ согласія братіи и сослужителей, говориль патріархъ, принять тебя невозможно". Тогда Левь онять сталь клеветать на патріарха. ... "Твоя святость, сказаль онь, недавно сообщела намъ, что говоритъ каждый изъ митрополитовъ, и совѣтываль (?), что намь отвечать; а это делаль ты по советч братіи и сослужителей или одинь? А когда ты замышляль и подканывался подъ нашо царское величество, возбуждан и поощрян отступника христіанской въры Дуку<sup>1</sup>), то при ихъ-ли опять содействия ты решилоя на такоо беззаконие?\* На это натріархъ будто-бы мичего не возражаль; де н нужно-ли было возражать на столь беззастенчивые изветы? Впрочемъ, Левъ и самъ не остановился на нихъ и снова завель різчь о своемъ бражі съ Зоей Карбононсиной. Императоръ заявилъ, что переносить свое дело на соборъ, ожидаеть патрієршикъ містоблюстителей, и что они: уже приближаются. "Левъ Хиросфактъ, говорилъ онъ, написалъ намъ, что съо яниво идутъ мъстоблюстители, имъя при себъ граматы изъ Антіохін, Александріи и Іерусалима; и Синеонъ асперитъ начисалъ изъ Отранто 2), что идетъ изъ TO TRATE REAL AND A STREET S 

<sup>1</sup>) Это обвинение на патріарха разобрано выше; си. стр. 101-108.
 <sup>2</sup>) Приморскій городъ въ Калабрін.

древняго Рима, взявъ съ собой мѣстоблюстителей папы и граматы съ примирительнымъ распоряжениемъ. И какъ человъколюбивый Богъ и святой соборъ разсудатъ и устроятъ мое дѣло, такъ и будетъ утверждено". Намекнувъ, такимъ образомъ, на снисходительное отношение къ четвертому браку со стороны папы и патріарховъ, Левъ, наконецъ, выразилъ желаніе, чтобы и византійское духовенство относительно этого оставило свою прежнюю строгость. "Какъ знаетъ ваша святость, сказалъ императоръ, завтра мы будемъ совершать праздникъ Срътенія великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа въ священномъ храмъ всепътыя Богородицы. что во Влахернахъ. И такъ, примите меня въ храмъ къ самой священной рушетку (цехоі тлу церах хіух) $(\partial OS)^{-1}$ ), когда я буду стоять и плакать".--, Но прежде всъхъ, разсказываетъ біографъ Евеимія, этому воспротивился патріархъ, а потомъ и весь сонмъ митрополитовъ", хотя нѣкоторые изъ нихъ и согланались разрёшить царя оть эпитимін<sup>8</sup>).

"Тогда царь, какъ-бы прослезившись, обратился къ членамъ синклита. — Перенеся свое дёло на соборъ, сказалъ онъ, я буду ждать, когда онъ кончится; тоже самое повелёваю дёлать и симъ честнымъ отцамъ и владыкамъ моимъ и удаляю ихъ изъ города вмёстё съ патріархомъ, чтобы они пребывали въ уединеніи и заключеніи до тёхъ поръ, пока не кончится мое дёло по пришествіи отцовъ

<sup>2</sup>) Vita Ruthymii, p. 46. Cp. Τόμος τῆς ἐνοίσεως (Σύνταγμα. Ῥάλλη xai Ποτλή, Τ. Υ, σ. 3). Ὁ πατριάρχης Νιχόλαος xai οἱ μητροπολίται ἀφορίζουσι τὸν βασιλέα τῆς ἐχχλησίας xai τὸν ἀφορισμὸν οἱ μεν τ ἰνες τῶν ἀρχιερέων συντεμῖν ἕλεγον δεῖν, xai μτ ἐπὶ πλείονα παρατίνειν xaipòν. Οἱ δὲ οὐχ ἐπείθοντο.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) — Отдёляещей олтарь отъ остальнаго храма. Здёсь разумёется та самая рёшетка, которая превратилась потомъ въ предъолтарный иконостасъ (см. Е. Е. Голубинскаго — Исторію олтарной преграды или иконостаса въ православныхъ церквахъ. Пр. Об., 1872 г., т. Н. стр. 575 и слёд.). Значитъ, Левъ просилъ снять съ него эпитинію, въ силу которой онъ не могъ входить въ храмъ дальше илтато́рной а.

собора. — Сказавъ такъ, Левъ со слезами ушелъ въ свою спальню". Между тѣмъ, по его приказанію, "служащіе вывели митрополитовъ изъ дворца и, посадивъ всѣхъ въ лодки, отвезли въ такъ называемую  $\mathcal{G}iany^{1}$ , что при морѣ, и тамъ заключили". Такая же участь постигла и патріарха. Изъ царской столовой его привели въ Вуколеонтскую гавань<sup>9</sup>) и въ лодкѣ отправили на малоазійскій берегъ въ извѣстную уже намъ Гіерію<sup>8</sup>), откуда онъ по глубокому снѣгу (χίονος ἐπιχειμένης πολλής) пѣшкомъ дошелъ до построеннаго имъ монастыря въ Галакринахъ (ή аὐτοῦ ἡ ἐν ταἰς Γаλαχρίναις)<sup>4</sup>). Патріарху, по его собственнымъ словамъ не позволено было взать съ собою ни одеженки (χιτωνίσχον), ни постели, ни книги, ни одного человѣка, который бы доставлянъ ему утѣшеніе; его ввѣрили надзору двоихъ безграматныхъ невѣждъ<sup>5</sup>).

— Вотъ съ какою цёлью Левъ пригласилъ патріарха и митрополитовъ къ себё во дворецъ! Заманивъ ихъ какъ-бы въ западню, онъ предложилъ имъ принять его въ церковь и, такимъ образомъ, сдёлать первый шагъ къ снисходительному рёшенію вопроса о четвертомъ бракѣ. Когда же патріархъ Николай и митрополиты отказались исполнить это, царь удалилъ ихъ изъ столицы и могъ уже праздновать побёду, потомучто его противники, находясь въ заключеніи, не могли участвовать въ соборныхъ совёщаніяхъ по брачному дёлу. И всего этого, по замѣчанію хрони-

<sup>1</sup>) Подъ этинъ имененъ, очевидно, здёсь разумъется одна изъ тъхъ судебныхъ камеръ столицы, въ которыхъ разбирались тяжбы между корабельщинами и гребцами. Ducangii — Constantin. christiana, l. II, p. 161; l. III, p. 21.

<sup>2</sup>) Топографическія свёдёнія о ней см. у Labarte, ор. с., р. 91, 101.

<sup>8</sup>) Буда сосланъ былъ Фотій; см. стр. 28 нашего изслёдованія.

4) Vita Euthymii, р. 47. Хронисты, — въ мъстакъ, цитованныхъ въ 3 примъчания къ стр. 127. — Дюканжу этотъ монастырь почти неизвъстенъ: онъ только упоминаетъ о немъ въ числъ монастырей подгородныхъ. •Constantinopolis christiana, l. IV, р. 185.

<sup>5</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 204.

стовъ <sup>1</sup>), Левъ достнгъ опять при помощи Самоны, который былъ участникомъ во всёхъ беззаконіяхъ царя.

Впрочемъ, не всё митрополиты остались въ фіаль. Ныкоторыхъ<sup>2</sup>), болье уступчивыхъ изъ нихъ, императоръ на чотвертый же день возвратить изъ ссылки и сталъ жаловаться имъ на поведение Николая<sup>3</sup>). Оъ одной стороны, онъ указываль на искрепнюю любовь и честь, которыя всегда проявляль въ своихь отношеніяхъ къ патріарху, а съ другой — на строптивость и коварство послъдняго. Выслушавь это, митрополиты, разсказываеть біографь Евенмія, пытались было примирать царя съ отсутствующимъ патріархомъ, "говорили, что все это пройдеть и разрушится, какъ ткань наука" 4); но царь заявляль, что никогда не можетъ успокоиться духъ его относительно Николая И, чтобы показать митрополитамь, что за человвкъ патріархъ, пригласилъ ихъ на следующій день опять во дворець. Когда архіерен пришли, царь во дворцовой церкви заставиль многихъ знатныхъ перебежчиковъ отъ Дуки подъ присягою подтвердить то, что ранье говориль его нотарій о письмахъ патріарха Николая 5). Переб'яжчики не стали упрямиться и, конечно, вопреки совёсти исполнили волю царя. Тогда послёдній приказаль было тотчась привести патріарха, чтобы подвергнуть его новымъ страданіямъ. "Это и случилось бы, если бы царь не быль остановленъ митрополитами"<sup>6</sup>). Потерявъ надежду примерать царя съ па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Aoyod., c. 85. Theoph. Continutor, c. 24. Sym. Magister, c. 19, p. 709. Leo Grammat., p. 279. Glyca, p. 555. Codremus, p. 265. Zonara—Annales, l. XVI; Migne, t. 135, p. 71-72.

<sup>2)</sup> Τόμος τῆς ἑνώσεως. Σύνταγμα Ράλλη και Ποτλή, τ. V, σ. 8.

<sup>8)</sup> Vita Buthymii, p. 47. Coloritor estas all as alleses and Real

<sup>4)</sup> Едва-іп митрополиты рашинсь бы сказать это, если бы патріархъ Николай, дайствительно, участвоваль вы престунныль замыслахъ противъ царя; очевидно, они не придавали серьевнаго значеній разнымъ пасквилять относительно патріарха.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cm. crp. 101.

тріархомъ, малодушные епископы стали просить царя только о томъ, чтобы онъ не причинялъ новыхъ огорченій ихъ первосвятителю. — "Довольно съ него, лицемърчли они, и изверженія изъ церкви, ибо и Господь, какъ написано, не отмщаетъ дважды за одно и тоже". Успокоивъ императора въ такомъ направленіи, митрополиты благополучно ушли изъ царскихъ палатъ <sup>1</sup>).

Левъ же придалъ этому послѣднему совѣщанію значеніе собора и задумалъ воспользоваться авторитетомъ слабыхъ епископовъ по своему усмотрѣнію. Еще не прошло и пятнадцати<sup>2</sup>) дней со времени ссылки, какъ царь обратился къ патріарху съ новымъ требованіемъ. "Такъ какъ ты, писалъ онъ Николаю, не принимаешь распоряженія патріарховъ, даже не слѣдуешь каноническому приговору святаго сего собора о моемъ покаяніи, но исполняешь свое злое желаніс, возстаешь противъ самихъ святыхъ отцевъ и патріарховъ, противоборствуешь имъ и говоришь, чтобы и вѣтеръ не дулъ въ мое царствованіе, то пришли намъ отреченіе отъ престола. А всѣ твои слова мы, не подражая твоему жестокому расположенію, переносимъ благодушно и только (!) сводимъ тебя съ престола".

— Такъ дерзновененъ былъ Левъ. За соборное благословеніе четвертаго брака онъ, по видимому, счелъ примирительныя ръчи немногихъ <sup>3</sup>) двоедушныхъ митрополитовъ и частныя извъстія о снисходительныхъ взглядахъ на это папы и восточныхъ патріарховъ и опять потребовалъ себъ

.

<sup>1</sup>) Ibidem. ...

2) Въ текств читается: облю де пе́уте јµеройу кареддоройу тју тоб катриаруро дпероріа:, несомивнио, по ошибив неренисчика, — вивсто обло деха пе́уте јµеройу. Если соввинано Льва оъ митрополитами состоялось на 4—5 дин по изгнани Николяя, то царь не имвить еще возможности тотчасъ обратиться къ патріариу съ уморами за несогласіе съ митрополитами. Это могло случиться только ноздиве. De-Beer-With Euthymii, p. 123—124.

11

8) Τόμος τῆς ἐνώσεως. Σύνταγμα 'Ράλλη καὶ Ποτλή. Τ. Ψ, 5. 3'.

отъ Николая или разрътения отъ эпитими или отречения отъ казедры ').

Но патріархъ, разболѣвшійся <sup>2</sup>) отъ непривычнаго путешествія по снѣгамъ Виеиніи и отъ нравственныхъ потрясеній въ изгнаніи, "сказалъ, что не можетъ писать, и потому отпустилъ императорскаго посланнаго ни съ чѣмъ"<sup>3</sup>).

Левъ, однако, не оставилъ своихъ домогательствъ. Онъ опять послалъ своего протовестіарія Самону виъстъ съ нѣкоторыми митрополитами къ патріарху. Царь поручилъ имъ сказать Николаю, что подведетъ его подъ обвиненіе въ заговоръ, если тотчасъ не получитъ отъ него отреченія. "Всъ знаютъ, велѣлъ сказать патріарху Левъ, какая пагуба была отъ Дуки для нашихъ единоплеменниковъ и единовърныхъ, а ты, владыка святый, споспъшествовалъ ея исполненію, какъ это ясно мы узнали изъ твоего собственноручнаго (?) письма, хотя мы и ни показывали еще его даже самимъ митрополитамъ... Посему, или пришли твое отреченіе или приди и защищайся въ твоемъ безчоловъчіи, которое обнаружилось письменно" <sup>4</sup>).

<sup>1</sup>) De-Boor предполагаетъ, что Левъ въ данномъ случав имълъ въ виду соборъ изъ патріаршихъ легатовъ и византійскихъ митрополитовъ, недавно освобожденныхъ изъ-подъ стражи (Vita, S. 123). Но такое предположеніе намъ кажется неосновательнымъ. — Названныхъ легатовъ не было въ Константинополъ и позднѣе настоящаго обращенія Льва къ патріарху Николаю, какъ видно изъ отвъта Евениія на дальнѣйшую просьбу царя занять патріаршій престолъ. Если бы легаты и нѣкоторые византійскіе епископы успѣли составить соборъ раньше 15 дней со времени ссылки Николая, то какой смыслъ получным бы слова Евения: «если римскій и прочіе патріархи не устроятъ твоего дѣла, я не соглашусь на это и не подчинюсь твоимъ словамъ» (Vita, р. 52-53).Очевидно, до сихъ поръ, т. е. по крайней мѣрѣ до 15-го февраля 907-го г., собора еще не было; онъ только ожидался во второй половинѣ этого мѣсяца.

<sup>2</sup>) Біографъ Евеннія болёзнь Николая считаетъ притворною; но ны можемъ и не обращать вниманія на это недовёріе къ Николаю явно нерасположеннаго въ нему сторовника Евеннія.

<sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 48.

4) Ibidem, p. 48-49.

Патріархъ принялъ посланныхъ и, къ ихъ изумленію, исполнилъ на этотъ разъ волю паря. Онъ собственными руками отдаль Самонъ свое отречение отъ казедры. Въ "Жизни Евоимія" оно приводится въ слёдующемъ видё.---"Такъ какъ по неблагопріятности и затрудненію въ дѣлахъ, которое постигло церковь, для меня сдёлалось невозможнымъ устроить что-либо относительно христолюбиваго царя, то я, будто бы писалъ патріархъ, отрекаюсь отъ престола, отдавъ по своей волъ предпочтение уединенной и частной жизни предъ обращеніемъ въ непостоянныхъ обстоятельствахь; но я не оставлю божественнаго священства, какимъ бы образомъ мнѣ не пришлось влачить мою смиренную жизнь"<sup>1</sup>). Вручая посланнымъ эту грамату, Николай съ ироніей будто бы заметиль: "я написаль это своими руками, на сколько вамъ и самому императору извѣстенъ характоръ моихъ писомъ. И такъ, возмите, что ищете, и уходите"<sup>2</sup>). Вскорѣ послѣ этого патріархъ составилъ, говоритъ біографъ Евеимія, и еще два подобныхъ отреченія и прислаль ихъ къ царю и духовенству <sup>8</sup>).

<sup>3</sup>) «Хотя я, —читается въ одномъ изъ этихъ отреченій по «Жизни Ввения», — об'вщался устренть дёло христолюбиваго царя относительно сожительствующей ему жены по согласію церкви, но теперь, видя положительное и неперестающее разногласіе относительно того, какое распоряженіе сд'влать о немъ, я отказываюсь отъ престола, оставляя его тому, кто можеть разногласіе привести въ единомысліе. А что касается архіерейства и его д'в'йствій, то по инлости Божіей я буду сохранять это во всю свою жизнь» (Vita, р. 50). Въ другомъ отреченіи, по тому ше источнику, патріархъ писалъ сл'вдующее: «посл'в того, какъ вы, оставивъ (?) разногласіе и разномысліе, что несвойственно архіереянъ Божіниъ, пришли (?) къ любезному единомыслю и согласию и, потому, однимъ рёшеніемъ поканчиваете съ д'вломъ христолюбиваго царя относительно сожительствующей ему жены, я ничею не имъю противоз (?), но, любя устроеніе (о'хогоціато) и приниман согласіе оставляю престолъ отчасти потому, что я, какъ челов'якъ, потерп'влъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita Euthymii, S. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem.

Но какимъ образомъ патріархъ, три года боровшійся за нерушимость церковныхъ постановлений, неожиданно могь отказаться отъ канедры и бросить то дело, исходомъ котораго онъ живо интересовался прежде?----Съ первато взгляда, указанное поведение патріарха Николая кажется страннымъ и невѣроятнымъ<sup>1</sup>). Однако, имѣя въ виду настойчивые толки объ отречении Николая въ "Жизни Евоимія"<sup>9</sup>) и въ извъстномъ словъ Ареоы при пороносении его тъла<sup>3</sup>). мы не решаемся сомневаться въ томъ, что Николай, действительно. отказался оть управленія. Самъ патріархъ изъ обстоятельствъ того времени могъ убъдиться въ необходимости дать отречение (βιβλίον αποστάσεως. παραίτησις). Онъ видѣлъ, что такъ или иначе будетъ удаленъ съ престола, и понималь, что если станеть противиться этому, создасть новый церковный вопрось, не менёе трудный для

нёчто человёческое, по скольку истоиныся въ душё своей вслёдствіе вашихъ долговременныхъ раздоровъ и споровъ, отчасти же потому, что я не знаю, какой человёкъ, связавшій себя любовію съ царемъ, подвергся такимъ неблагопріятнымъ обстоятельствамъ, что и мы его опечалили и возстановили противъ себя (намекъ на накого-то придворнаго недоброжелателя, — можетъ быть, на Самону). И такъ, я оставляю препрестолъ и предпочитаю человёческой суетной жизни усдиненное безмолвіе, предпочитаю быть безопаснымъ у себя дома, чёмъ подвергаться превратностямъ въ дёлахъ человёческихъ» (Vita, р. 52—53).

<sup>1</sup>) Конечно, нельзя серьевно думать, что патріархъ подаль отреченіе подъ вліяніемъ угрозы.

<sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 62, 68, 74

<sup>3</sup>) Oratio de translatione Euthymii. — Haud ita multo post, говорится здъсь, vehemens ecclesiam tempestas invasit, quam ejus, in cujus manu gubernacula erat, temeraria arrogantia excitarat: in quo quidem tumultu, cum auctor ejus ille, qui fuerat, animum despondisset ecque sacri sui honores repudii libellum ecclesia e dedisset, malus male abiit (Migne, t. 106, p. 800). А изскелько ниме: Alexander consiliariis usus est iis, quos Leo saepe vitae suae insidias fuisse molitos manifeste convicerat ac propterea etiam ab ecclesia repulerat, vel ipsi potius metu, ne deprehenderetur, sua se sponte removerant (Migne, t. 106, p. 803). разришения, какъ и вопросъ о четвертомъ бракъ императора. Нужно было ожидать, что Левъ избраль бы новаго патріарха и въ томъ: случаѣ, если бы не получилъ отреченія отъ Николан, уже сосланнаго въ Галакрины. Но тогда котораго изъ этихъ двоихъ патріарховъ церковь признала бы ааконнымъ? Рашение этого вопроса, естественно, усилило бы периовныя нестроенія въ Византіи и патріарху Николаю, если онь не желаль, хотя косвенно, быть виновникомъ ихъ, ничего но оставалось сдёдать, какъ уступить пока дорогу своему преемнику и съ надеждою на лучшее будущее оставить на время управление церковию, чего требоваль нарь. И такъ, отречение патріарха Николая огь каеедры можно признать за исторический факть. Мы только не понимаемъ, почему отъ патріарха было взято пе одно, а три отреченія; біографъ Евенмія приводить и два последнихъ отреченія, но не объясняеть, чемъ они были вызваны. Знакомясь ближе со вторымъ и третьимъ отреченіями, приписываемыми патріарху Николаю, мы даже усматриваемъ между ними нѣкоторое противорѣчie<sup>1</sup>) и поэтому приходимъ къ мысли, что ихъ во всякомъ случей нельзя считать подлинными въ томъ видъ, въ какомъ читаются они въ жизни Евеимія.

Добившись, наконецъ, письменнаго отреченія патріарха Николан отъ казедры, Левъ сталь теперь дѣйствовать въ неркви какъ бы съ развизанными руками. Созвавъ митрополитовъ, среди которыхъ оказались люди, готовые на компромиссы, императоръ "приказалъ имъ изслѣдовать и отыскать достойнаго на патріаршество"<sup>9</sup>). Митрополиты, конечно, понимали, кого должны были взять на это мѣсто,

<sup>1</sup>) Такъ, послё того какъ во второмъ отречени было сказано, что въ церкви царюетъ непересталощее разногласте, въ третьемъ замѣчается, что въ церкви установидось (какъ скоро!) единоглаете и согласте, и что патріархъ Николай инчего не имѣетъ противъ синскодительнаго отношения къ четвертому браку императора. См. прим. 3-е на стр. 134.

<sup>2</sup>) Vita Buthymii, p. 50.

и, "какъ бы сговорившись, остановились на великомъ Евеи-говорили они самодержду, мы не можемъ найти въ наши дни; что онъ выше всёхъ, мужъ непорочный, святой и отличаются великими добродътелями, объ этомъ очень и очень хорошо знаеть твое царское величество". Ловъ, давно знакомый съ Евоиміомъ, остался восьма доволенъ избраніемъ его. — "Я радуюсь ему, какъ мужу духовному и святому, но и боюсь его, потомучто онъ часто противился мнѣ, отвѣчалъ царь угодливымъ іерархамъ. Вирочемъ, да будетъ воля Господня. Ступайте въ Псанматійскую обитель и объясните ему причину вашего прибытія-съ любовію и просьбою отъ лица нашего. Я намекаль ему на это однажды, но онъ называлъ себя негоднымъ для такой должности. Если же вамъ удастся получить отъ него полное согласіе (быть патріархомъ), то завтра посившите явиться ко мнѣ" <sup>1</sup>). Такъ состоялось избраніе Евониія въ преемники Николаю.

Кто былъ Евенмій, — это намъ отчасти уже извѣстно. Однако, въ виду того положенія, которое предоставлялось ему, мы должны теперь познакомиться съ нимъ поближе.

Евеамій родился въ Селевкіи <sup>3</sup>), по нашему разсчету, въ 820-830-го гг. <sup>8</sup>). Какъ звали Евеимія въ мірѣ, кто были его родители, — мы не знаемъ. Но извѣстно, что онъ еще въ юности постригся въ монахи на Олимпѣ виеинско-мизійскомъ <sup>4</sup>), который издавна былъ любимымъ прибѣжищемъ

<sup>2</sup>) Arethae — Oratio de translatione Euthymii; Migne, t. 106, p. 799. Vita Euthymii, p. 30.

<sup>8</sup>) Евенній скончался 5-го Августа 917 г. (De-Boor, S. 86, 126), «проведя 75 лёть въ монашескомъ чинё» (Vita, p. 78). Если предположить, что онъ постригся 15—20 лёть, то его рожденіе нужно полагать въ 820—830 гг.

 4) Seleuciam ille habuit matrem exceptus vero mox est ab Olimpo, praeclarissimo christianae disciplinae domicilio. Arethas, op. cit., Migne, t. t. 106, p. 799. Manas., Bon., t. 29, p. 230. Τόμος ἐνώσεως: Πολλοῖς

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibidem.

отшельниковъ, подобнымъ Аеону. -- Этотъ Олимпъ составляетъ самый крайній отрогъ горнаго хребта сѣверо-восточной части Малой Азіи и прилегаетъ къ Мраморному морю или древней Пропонтидъ. Пересъкаемый многими ущельями, онъ въ древности, какъ и теперь, покрытъ былъ лѣсомъ, а съ разныхъ сторонъ богатъ былъ водными ключами цёлебнаго свойства. Теперешнее турецкое названіе Олимпа Keschich-Dagh <sup>1</sup>), т. е. "гора монаховъ", указываетъ не на нынвшнее только значение его, какъ обиталища исламскихъ дервишей, но и на далекое прошлое. Полагають, что начало отшельнической жизни на Олимпѣ восходить ко временамъ гоненій. Впослёдствіи же нёкоторыя неблагопріятныя обстоятельства христіанской жизни на восток надолго укрѣпили за этой горой славу главнаго пристанища монаховъ. Въ лѣса и пещеры Олимпа окруженнаго военными поселеніями, иноки переходили и изъ восточныхъ областей Малой Азіи, съ VIII-го въка весьма часто подвергавшихся опустошительнымъ нападевіямъ сарацинъ, и изъ самой Византіи, когда иконоборцы - императоры вмёстё съ иконами стали преслёдовать и ихъ усердныхъ и вёрныхъ почитателей монаховъ. Вслѣдствіе этого, на Олимпѣ появилось множество пустынь. скитовъ и монастырей, изъ которыхъ въ каждомъ число братіи доходило иногда человѣкъ до ста. Монахи занимались здёсь чтеніемъ и перепискою священныхъ и отеческихъ книгъ и, благодаря этому, нѣкоторые олимпійскіе монастыри со своими библіотеками стали извѣстными на весь греческій міръ. Но главнымъ образомъ Олимпъ славился аскетическою жизнію своихъ насельниковъ. По разнымъ сказаніямъ, намъ извъстно не мало обитавшихъ здъсь подвижниковъ въры и благочестія, изъ которыхъ болѣе знамениты: исповѣдники --Платонъ († 725), Никита († 824) и Өеофанъ († 818),

έτεσι τη μοναχική διαπρέφας ἀσκήσει (Σύνταγμα Ῥάλλη καὶ Ποτλή. Τ. Υ. σ. 4).

<sup>1</sup>) Cw. Carte générale l'Empire Ottoman en Europe et en Asie, dresse par Henri Kiepert. Berlin, 1867.

13

**Өеодоръ** Студитъ († 962), Іоанникій Великій († 846), Евеимій Солунскій († 889), просвѣтители славянъ Кириллъ и Меводій и др. Всѣ они отличались строгимъ исполненіемъ монашескихъ обътовъ и были върными блюстителями церковныхъ установленій, всегда готовыми открыто порицать то, что не согласовалось съ канонами <sup>1</sup>). -- На Олимпѣ, освященномъ подвигами такихъ-то мужей, первоначально и поселился Евеимій и, по всей въроятности, здъсь восприняль начала того строго-аскетическаго настроенія, которое замъчаемъ мы у него впослъдстви. Впрочемъ, Евеимій понему-то не остался на Олимпѣ, но перешелъ въ какой-то монастырь при сосѣднемъ Астакійскомъ (sinus Astaconus)<sup>3</sup>), или Никомидійскомъ, заливѣ, а потомъ ---настоятельствовалъ въ обители св. великомученика Өеодора Тирона<sup>8</sup>), близъ храма Богородицы, что при источники (су ту Шууу) 4), въ юго-западномъ предмёстьё Константинополя.

Жизнь около столицы доставила Евенмію почтенную извъстность <sup>5</sup>). Онъ пользовался глубокимъ уваженіемъ и пріемомъ въ частныхъ домахъ Константинополя <sup>6</sup>) и, бывъ ученикомъ Игнатія <sup>7</sup>), находился въ наилучшихъ отношеніяхъ

<sup>1</sup>) См. въ Тр. К. Д. Ак. (1886, т. II, стр. 549) ст. проф. Малышевскаго: «Олимпъ, на которомъ жили св. Константинъ и Мееодій». — Статъя эта написана по сочин. Любкера (Реальный словарь классичесинхъ древностей, въ русси. пер. СПБ. 84—85 гг.), Шпрунера (Hand— Atlas für die Geschichte des Mittelalters und Neueren Zeit. 1880, NaNa 77. 79), Гебарта (L'Olympe et la Slyx, – Revue des deus Mondes, 1867, № 6) и др.

<sup>2</sup>) Arethae-Oratio de translat. Buthymii; Migne, t. 106, p. 799.

<sup>3</sup>) Дюнанжу и другимъ (даже современнымъ) византіологамъ она совершенно неизвъстна, потомучто вцервые упоминается въ «Жизни Евенмія».

\*) Vita Euthymii, p. 3, 9, 10, 12, 14.

<sup>5</sup>) Celebris jam quoquoversum nominis ejus fama pervagabatur. Arethae— Oratio, p. 800.

<sup>6</sup>) Benigne a privatis hospitio reciperetur. Ibidem.

<sup>7</sup>) Vita Euthymii, p. 72. Гдё и когда сходилоя съ нижъ Евений, неизвёстно. со столичными монахами, игравшими весьма замътную роль среди византійскаго духовенства. Особенно же онъ былъ близокъ къ студитамъ. Игумны ихъ — Анатолій <sup>1</sup>), а потомъ Аркадій<sup>2</sup>)---были друзьями Евенмія, часто хаживали къ нему для духовной бесёды и, по видимому, нерёдко обращались къ нему за содвиствіемъ въ делахъ монастыря <sup>3</sup>). Авторитетный въ обществѣ, Евеимій пріобрѣлъ значеніе и при дворѣ, лишь только Левъ вступилъ на престолъ <sup>4</sup>). Онъ не только ходатайствоваль за униженныхъ и оскорбленныхъ предъ императоромъ<sup>5</sup>), но и позволялъ себѣ обсуждать поведение его самого 6). Въ частности, Евенмий особенно возставаль противь втораго брака Льва съ Зоей Заутцей и противъ погребенія третьей супруги его. Евдокіи въ первый день Пасхи<sup>7</sup>). Однако, не ръдко расходясь съ Евенміемъ (иногда – подъ вліяніемъ Заутцы)<sup>8</sup>), императоръ, вообще, имѣлъ къ нему глубокое уваженіе и привязанность <sup>9</sup>). Левъ сдѣлалъ его своимъ духовникомъ 10), возвелъ его въ достоин-

<sup>1</sup>) Vita, p. 4.

<sup>2</sup>) Vita, p. 30, 31.

<sup>3</sup>) Антоній, какъ мы знаемъ, просилъ Евениія ходатайствовать о томъ, чтобы въ Студійскій монастырь не присылали на заточеніе Сантаварина (Vita, p. 4). Аркадій же впослёдствіи умолялъ Евениія, чтобы онъ, если будетъ патріархомъ, прислалъ студитамъ главу Предтечи, имени котораго посвященъ храмъ ихъ обители. (Ducangii — Const. christ., l. IV, р. 103), и тотъ обёщалъ это сдёлать (Vita, p. 30).

- 5) Ibid., p. 66.
- <sup>6</sup>) Ibid., p. 9.
- 7) См. выше, стр. 84-87.
- <sup>8</sup>) Vita Euthymii, p. 22.
- <sup>9</sup>) Ibidem, p. 8.

<sup>10</sup>) Ibidem, p. 6, 16. Προβάλλεται δε πατριάρχην τον έαυτοῦ πνεαματικὸν πατέρα Ε<sup>\*</sup>υθύμιον. Τόμος τ. Ένώσεως. Σύνταγμα: βαλλη καὶ Ποτλτ. Τ. Υ, σ. 4.

13\*



<sup>4)</sup> Vita, p. 3, 12 ff.

ство патріаршаго синкелла<sup>1</sup>) и часто вызывалъ къ себѣ водворецъ для бестады<sup>9</sup>). "Когда же царь узналъ, какъ дологъ путь (отъ обители Евеимія до дворца), и убѣдился, какъ неудобно для него, что Евеимій живетъ внѣ города", TO скоро предложимъ ему поселиться въ одномъ изъ столичныхъмонастырей <sup>3</sup>). "Отче, сказаль онъ однажды Евеимію, если. угодно твоей святости, я предоставлю тебѣ обитель Сергія 4), чтобы ты, находясь вблизи и сосёдствё съ нами, быль неотлучно здесь". Но, "услышавь это, отецъ воспротивился, говоря:... невозможно мнѣ входить въ чужіе труды и работы, которымъ уже данъ опредѣленный порядокъ (τύπος), эти труды уничтожать и вводить собственные законы и правила. Этого и я не одобрилъ бы, если бы кто другой со мною поступилъ также. А если угодно твоему царскому вели. честву, разсуди приготовить (новую) обитель на томъ мѣстѣ, на которомъ я теперь пребываю; ибо невозможно быть безмолвнымъ въ городѣ". Царь обѣщалъ исполнить желаніе старца и возъямѣлъ намѣреніе построить для него монастырь по сосёдству со Студійскимъ, въ урочище "Псамматія" 5), на дачѣ Льва Катакила, доводившагося родственникомъ Фотію, одновременно съ нимъ отправленнаго въ ссылку <sup>6</sup>) и впослѣдствіи возвращеннаго изъ нея по ходатайству Евеимія<sup>7</sup>). Въ этомъ мѣстѣ, замѣчательномъ по красотѣ и тишинѣ<sup>8</sup>).

<sup>1</sup>) Vita, p. 11. Cm. Arethae—Oratio de translatione Euthymii; Migne, t. 106, p. 800.

<sup>2</sup>) Vita, pp. 11-12.

<sup>8</sup>) Vita, p. 12 ff.

4) Здёсь, очевидно, разумёется, монастырь св. Сергія и Вакха, находившійся около Большаго дворца. Ducangii — Constantin. christ., l. IV, p. 135—136.

<sup>5</sup>) Въ юго-западномъ углу столицы, гдё находится армянскій кварталънынёшняго Стамбула. Кондаковъ—Памятн. и церкви Константинополя. Труды VI-го арх. съёзда, т. Ш., стр. 66, 140.

<sup>6</sup>) Vita Ruthymii, p. 5.

<sup>7</sup>) Ibid., p. 16.

8) Ibidem, p. 14.

давно уже былъ храмъ во имя св. чудотворцевъ Космы и Даміана съ двумя часовнями по сторонамъ; теперь нужно было только поновить его и возвести пом'вщенія для братіи. Все это и было сдѣлано по плану самого императора<sup>1</sup>). Когда же постройка закончилась, Евеимій 6-го мая, въ день ежегоднаго праздника обновленія храма безсребренниковъ, торжественно перешелъ въ новосозданную обитель, къ удовольствію ея державнаго строителя<sup>2</sup>).

Такая близость Евенийя ко двору давала основание современникамъ считать его чуть-ли не исключительнымъ кандидатомъ на патріаршій престолъ. Если Евенмію не удалось быть преемникомъ Стефана или Антонія<sup>3</sup>), то всѣ должны были ожидать, что, рано или поздно, онъ замѣнитъ давно уже неладившаго съ царемъ Николая: другаго преемника ему, соотвѣтствовавшаго планамъ царя, пока не предвидѣлось. И на самомъ дѣлѣ, по отреченіи патріарха Николая, занять его мѣсто царь и митрополиты предложили Евеимію.

Какія же качества Псамматійскаго игумена имѣли въ виду сами избирателя, предоставляя ему патріаршую каеедру? — Жизнь на Олимпѣ, славномъ (восходившими ко временамъ мученичества) преданіями о цѣломъ сонмѣ св. отцевъ - отшельниковъ съ ихъ подвигами молитвъ, самоотреченія и исповѣдничества, разумѣется, не прошла безслѣдно для Евеимія. По словамъ хронистовъ, его біографа и панегириста, онъ отличался благочестіемъ <sup>4</sup>), ревностно слѣдилъ за исполненіемъ церковныхъ канононовъ <sup>5</sup>), любилъ уединеніе <sup>6</sup>), часто засгавлялъ себя выносить физическія

<sup>8</sup>) См. выше, стр. 71, 93.

4) Λογοθ., c. 35. Continuator, c. 24, p. 371. Sym. Magister; Bonnae,
t. 33, p. 709, c. 19. Leo Gramm., Bon., t. 46, p. 279. Glyca, ib.,
t. 27, p. 555. Cedrenus, ib., t. 35, p. 265. Manass., ib., t. 39, p.
230. Zonarae—Annalium l. XVI; Migne, t. 135, p. 72.

<sup>5</sup>) Какъ видно изъ его поведенія относительно втораго брака Льва и погребенія его третьей супруги Ввдокін; см. выше.

<sup>6</sup>) Vita Euthymii, pp. 13, 30, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem, pp. 16-18.

лишенія (голодъ и холодъ)<sup>1</sup>) и, вообще, былъ аскетомъ но завѣтамъ Олимпійской горы, къ которой иногда обращались его взоры<sup>2</sup>). Въ тоже время, въ отношеніи къ другимъ Евеимій былъ доступенъ<sup>3</sup>), кротокъ и ласковъ со всѣми<sup>4</sup>), сострадателенъ<sup>5</sup>), великодушенъ<sup>6</sup>) и мяролюбивъ, такъ что о немъ говорили: "кто хочетъ получить благодѣяніе отъ Евеимія, пусть оскорбляетъ его, уничижаетъ и поноситъ и — онъ добъется желаемаго"<sup>7</sup>). А что касается до образованія, то въ этомъ отношеніи Евеимій, по видимому, не уступалъ своимъ современникамъ: онъ былъ начитанъ въ Св. Писанія и твореніяхъ св. отцевъ<sup>8</sup>), составлялъ проповѣди и церковныя пѣснопѣнія, "тщательно переписывая ихъ собственными руками<sup>4</sup><sup>9</sup>). — Въ такихъ симпатичныхъ чертахъ изображается духовный обравъ Евеимія во всѣхъ нашихъ источникахъ, въ которыхъ лишь сколько-нибудь говорится о немъ. Однако, мы не думаемъ, что самъ императоръ желалъ возвести на патріаршій престолъ этого мужа только за указанныя его достоинства.

мія во всѣхъ нашихъ источникахъ, въ которыхъ лишь сколько-нибудь говорится о немъ. Однако, мы не думаемъ, что самъ императоръ желалъ возвести на патріаршій престолъ этого мужа только за указанныя его достоинства. Какую цѣль преслѣдовалъ въ данномъ случаѣ Левъ, видно изъ приведеннаго уже его отвѣта на представленіе митронолитовъ объ избраніи Евеимія: "я радуюсь ему, какъ мужу духовному и святому, говоритъ Левъ, но и боюсь его, потомучто онъ часто противился мнѣ". Выводъ отсюда ясенъ: императоръ хотѣлъ, чтобы новый патріархъ находился у него въ повиновеніи <sup>10</sup>). Слѣдовательно, если Левъ

- <sup>1</sup>) Aretae-Oratio; Migne, t. 106, p. 799.
- <sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 5. 28.
- <sup>8</sup>) Arethae—Oratio, ibid., p. 805.
- 4) Vita Euthymii, p. 51.
- <sup>5</sup>) Ibid., p. 57.
- <sup>6</sup>) lbid., p. 67.
- 7) Ibid., pp. 54-55.
- <sup>8</sup>) Ibid., pp. 14-15.
- <sup>9</sup>) Ibid., pp. 30, 31, 56.

<sup>10</sup>) Лучшей иллюстраціей къ этому служить недавнее удаленіе съ каеедры п. Николая. возводилъ въ патріаршее достоинство Евенмія, то потому, что считалъ его, въ виду его мягкаго характера и преклонныхъ лѣтъ <sup>1</sup>), наиболѣе податливымъ и уступчивымъ <sup>2</sup>). Конечно, митрополиты, принимавшіе участіе въ избраніи патріарха, понимали разсчеты Льва; однако, и они подали голосъ за Евенмія, очевидно, потому, что для нихъ также было важно, чтобы не кто иной, а именно этотъ старецъ сдѣлался главой константинопольской церкви. (Чѣмъ въ данный разъ руководились они, удобнѣе будетъ скизать послѣ).

Но Евеимій, когда митрополиты, по приказанію царя, прибыли къ нему и объявили, что желаютъ поставить ого патріархомъ, рѣшительно воспротивился этому. "Простите, господа мои и владыки, сказалъ престарѣлый игуменъ, простите мнѣ, ничтожному и недостойному такой высокой должности, оставьте меня внимать себѣ и здѣшнимъ учсникамъ моимъ. Поставьте изъ себя самихъ, кого найдоте способнымъ". Іерархи отвѣчали Евеимію, что лучше его никто не можетъ прекратить церковные раздоры, и что патріархъ Николай отказался отъ управленія, будто бы увлеченный своимъ упрямствомъ и своеволіемъ. — "Если бы, говорили они, онъ не относился легкомысленно ко ввѣренной ему церкви, то не отрекся бы отъ нея письменно разъ

<sup>1</sup>) Кели Квений родился въ 820—830 гг., то въ 907 г., когда онъ вступилъ на патріаршую казедру, ему было около 77—87 лѣтъ.

<sup>2</sup>) Византійскіе императоры всегда руководились такими разсчетами. Георгій Акрополить прямо заявляеть, что «обладающіе верловною властію при избраніи патріарховъ соображаются со своими расположеніями къ извѣстнымъ лицамъ, чтобы не имѣть въ этихъ людяхъ противниковъ своимъ желаніямъ... Цари, вообще, хотятъ, чтобы патріархами были люди смиренные, недалекіе по уму, которые легко бы уступали ихъ желаніямъ, какъ законодательнымъ постановленіямъ». Лѣтопись, гл. 42, 53 (русск. пер.). Ср. сужд. Никифора Григоры въ его Византійской исторіи, кн. УШ, гл. 2 (русск. пер.). А. П. Лебедева — Очерки ист. виз.-вост. церк. отъ к. XI в. до пол. XV в. М. 1892, стр. 217, 35, 397. и два, и три, по одному только простому приглашению... Онъ насъ утверждалъ, а самъ первый... посмѣялся надъ крестомъ <sup>1</sup>), представивъ собственноручное отречение... Мы не могли воспрепятствовать его желанию".—"Это, господа святые и владыки мои, должно предоставить Богу, возразилъ отецъ, а въ отречени отъ ввѣреннаго (ему) простить". И ничего болѣе не прибавивъ, онъ ушелъ въ свою келью

Докладывая императору о результатахъ своихъ переговоровъ съ Евенміємъ, митрополиты замѣтили: "если твое царское величество не посътитъ его и не убъдитъ, чтобы онъ согласился принять избраніе, то и мы оставимъ свои церкви. Ибо мы никогда не видали человъка съ такимъ живымъ умомъ и кротостію нравовъ... Онъ выше всѣхъ и его прежде всёхъ должно добиваться"<sup>2</sup>). Это заявленіе епископовъ царь принялъ во вниманіе и "на слёдующій день моремъ прибылъ къ отцу, то умоляя, увъщая и побуждая его, то заклиная страшными клятвами (въ храмъ св. безсребренниковъ)" принять патріаршество. — "Если ты будешь противиться, говорилъ ему Левъ, то для меня совершенно не будетъ надежды спасенія, я впаду въ пропасть отчаянія и безстрашно стану дълать всякое зло и мукавство, — и взыщетъ Богъ Господь душу мою и всехъ погибающихъ со мною отъ рукъ твоихъ". И это произносилъ царь съ волненіемъ и плачемъ. А когда Евеимій объяснилъ, что нельзя принимать въ церковь другаго патріарха<sup>8</sup>), потомучто Николай еще въ живыхъ и не исключенъ изъ церкви ни по правиламъ, ни по соборному опредѣленію, Левъ изложиль ему (конечно, съ своей точки зрвнія) свои отношенія къ Николаю и показалъ его отреченіе. Принимая въ соображеніе это отреченіе а угрозу царя

<sup>1</sup>) Тіу тої отапрої адетизи катеруа́оато (Vita, p. 5), т. е., наруниць собственную нодинсь (Cucangii—Glossarium graecit., v. отапрос, p. 1434. Glossar. latinit., v. сгих, t. II, p. 678), очевидно, подъ граматой, о которой была різь выше. См. стр. 124.

<sup>2</sup>) Vita, p. 51.

<sup>8</sup>) См. Двукратнаго констант. собора прав. 16, антіохійскаго—17-е.

вредить церкви (исполненія этой угрозы должно было ожидать), старецъ поколебался и согласился взять на себя тяжелое бремя управленія константинопольскимъ патріархатомъ, но подъ условіємъ, если папа и прочіе патріархи предварительно рѣшать вопросъ о четвертомъ бракѣ. "Кто я, ничтожнѣйшій изъ всѣхъ, чтобы сталъ нарушать уложенія правилъ (о бракахъ) и преступалъ предѣлы отцевъ? Но когда они устроятъ твое дѣло, говорилъ Евенмій царю, я не буду противодѣйствовать и препятствовать" <sup>1</sup>). — Заручившись хотя условнымъ согласіемъ Евенмія принять управленіе церковію, Левъ съ нетерпѣніемъ сталъ ожидать представителей папы и восточныхъ патріарховъ, къ которымъ давно уже было отправлено посольство.

Наконецъ, въ исходъ февраля 907-го года представители явились<sup>2</sup>) и, несомиънно, съ почетомъ были встръчены у императора<sup>3</sup>), тъмъ болъе, что мъстоблюстители папы (Сергія III) имъли при себъ граматы, которыми уполномочены были принять покаяніе Льва и устроить его дъло съ милосердіемъ и снисходительностью<sup>4</sup>). По всей въроятности, совъщанія папскихъ и патріаршихъ пословъ начались вскоръ же по прибытіи ихъ въ столицу. Разумъется, въ этихъ совъщаніяхъ участвоваля и тъ византійскіе епископы, которые еще ранъе готовы были принять императора въ церковь и признать его четвертый бракъ дъйствительнымъ<sup>5</sup>). Такъ открылся малоизвъстный константино-

<sup>1)</sup> Vita Euthymii, p. 52-53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мы пріурочиваемъ это событіе въ концу февраля, потомучто въ «Жизни Евонийя» оно представляется по времени весьма близко примыкающимъ къ предшествующимъ (отреченію Николая, избранію Евониія), которыя, несомивнно, относятся къ половинѣ этого мѣсяца (Vita, p. 43-53).

<sup>8)</sup> См. письмо спаваря Прокопія во Льву Магистру (Хиросфакту). Δέλτιον τζς ίστορικζς και εθνολογικζς εταιρίας τζς Ελλαδος, 1883, σ. 409.

<sup>4)</sup> Vita, p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibidem. Cp. Eutychii -- Annales; Migne, t. 111, p. 1145.

польскій соборъ 907 го года<sup>1</sup>). Левъ предлагалъ было присутствовать на немъ и Николаю съ преданными ему архіереями; но они уклонились отъ этой чести. Прослышавъ о соблазнительной **СНИСХОЛИТЕЛЬНОС**ТИ **DИМСКИХ**Ъ легатовъ. которые, по видимому, стали заправлять ходомъ соборныхъ совѣщаній, Николай и державшіеся около него епископы затруднялись вступать въ какія-либо публичныя сношенія съ членами собора, настроенными далеко не въ пользу истинныхъ интересовъ церкви <sup>2</sup>). Патріархъ просилъ царя пригласить во дворецъ духовныхъ объихъ партій для свиданія и частныхъ переговоровъ о дѣлѣ<sup>3</sup>); онъ надѣялся здѣсь скорѣе достигнуть соглашенія съ пришельцами и восторжествовать надъ ними силою перковныхъ правилъ. Но Левъ не допустиль такихъ предварительныхъ разсужденій; о патріархѣ же, однако, былъ распущенъ слухъ, будто онъ по гордости не захотълъ вести переговоры съ римскими послами<sup>4</sup>).

Отсутствіе патріарха Николая и большей части византійскихъ епископовъ <sup>5</sup>), къ сожалѣнію, не разстроило собор-

<sup>1</sup>) А не 908, какъ думаютъ нъкоторые, — напр., Zhishman. (Das Eherecht, S. 640).

<sup>2</sup>) Nicolai epist. XXXII; Migne, t. 111, p. 201.

4) Ibidem.

5) Что приверженцы императора составляли менышинство, видно изъ ивкоторыхъ нашихъ источниковъ. Такъ, въ анналахъ Евтихія говорится, что legatis se adjungentes e p i s c o p i q u i d a m Constantinopoli, de negotio imperatoris dispicientes, matrimonium ipsi licitum pronuntiarunt (Migne, t. 106, p. 1145). Въ предисловія иъ «Тому единенія» читается: '0 патріа́рудс δè Nixóλaoc xai oi идтропоλітої а́форіζоυσι τòν βаσιλέα τῆс ἐχχλησίας xai τòν áφορισμòν oi μέν τινες τῶν d ρχιερέων συντεμεῖν ἕλεγον δεῖν, xai μἡ ἐπὶ πλεῖονα παρατείνειν χαιρὸν... 'Ο δè βασιλεύς... τòν πατριάρудν Nixóλaov.... ἐξορίζει τῆς ἐχχλησίας ὡς ψεύστην... Προβάλλεται δὲ πατριάρудν τèν... Εὐθυμιον... 'Αλλ' ἦσαν ἔτι πολλοὶ τῶν αἰρχιερέων, οἱ μἡ συνελθόντες τῷ τοῦ πατριάρχου οἰχονομία, xai μαλλον οἱ τοῦ μέρους τοῦ ἐχβληθέντος Νιχολάου. Σύνταγμα

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibidem.

ныхъ совѣщаній. Кто былъ здѣсь предсѣдателемъ, неизвѣстно; но первую роль, во всякомъ случав, играли мъстоблюстители папы: только ихъ обвиняетъ Николай въ противозаконномъ рѣшеніи брачнаго дѣла императора. Изъ письма патріарха Николая, отправленнаго впослёдствій къ папѣ Анастасію 1) (911—913), видно, что римскіе послы повтореніе церковнаго брака, вообще, не считали грѣховнымъ и въ этомъ смыслѣ высказывались на соборѣ, указывая на слова ап. Павла: мучше есть женитися, нежели разжизатися (1 Кор. VII, 9)<sup>2</sup>). Конечно, на слова апостола легаты ссылались неосновательно <sup>8</sup>); но въ этомъ случай они держались воззрѣній своей церкви ---Хотя римская церковь теоретически принимала тѣ же соборныя и отеческія правила относительно брака, какимъ слѣдовала восточная, однако на практикѣ она свободво отступала отъ нихъ, -- можетъ быть, руководясь снисходительными взглядами на многобрачіе у нѣкоторыхъ авторитетныхъ отцевъ и учителей запада <sup>4</sup>). Поэтому, мѣстоблюстители вапы четвертый бракъ

<sup>5</sup> Райл, хай Потй, Т. У, 5. 4. Санъ авторъ «Жизни Евения» показываетъ, что въ день памяти св. Трифона (1 февраля) просьба Льва о приняти его въ церковь встрътила ръшительный отпоръ не только со стороны патріарха, но и отъ «всего сонма митрополитовъ», и что только «инъкоторые изъ нихъ не противилисъ» желанію царя. (Vita, р. 46). — Поэтому, мы не можемъ придавать серьезнаго значенія дальитышему сообщенію біографа, будто принять Льва въ церковь бевъ расторженія его четвертаго брака, лишь послё нёкоторой эпитиміи, соглашалась на соборѣ «большая участь митрополитовъ, жившихъ въ Византіи» (Vita, р. 54).

<sup>1</sup>) Hergenröther, III, 669.

<sup>2</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 208.

<sup>3</sup>)—За что справедливо и укорилъ ихъ патріархъ Николай. Слёдун Фотію (Hergenröther, III, S. 131, Апт. 24; S. 670), приведенное изреченіе апостола онъ относитъ только къ людямъ, еще не вступавшимъ въ бракъ, а не ко вдовымъ. Мідпе, р. 208.

4) Св. Амвросій Медіоланскій писаль: Neque enim prohibemus secundas nuptias, sed non suademus. Бл. Августинъ высказываль: De tertiis et

Digitized by Google

императора Льва съ Зоей Карбонопсиной, съ точки зрвнія своей церкви, и не могли считать предосудительнымъ. Даже приближаясь ко взгляду восточной церкви на многобрачіе, они находили, что этотъ бракъ можно признать дъйствительнымъ и менно потому, что "нётъ грвха, побъждающаго,человѣколюбіе Божіе"<sup>1</sup>), и потому сще, что римская церковь, располагая властію вязать и решить, могла освободить Льва отъ эшитиміи, не расторгая его брака, и имѣла къ тому основа-Hie<sup>2</sup>). Левъ, какъ императоръ считался покровителемъ церкви въ своемъ государствѣ; это, въ глазахъ легатовъ, и давало ему право ожидать себъ отъ нея нъкотораго снисхожденія <sup>3</sup>). — Примѣры подобнаго снисхожденія прежде бывали, говорили легаты и указывали при этомъ на императора Валентиніана І-го (364—375), который, какъ разсказывають, будто бы при жизни своей первой супруги Севиры женился на красивой Іустинъ, объявивъ предъ этимъ, что и всякій, кому угодно, можетъ имъть двухъ законныхъ женъ 4): за это Валентиніанъ будто бы не подвергался никакому осуждению отъ тогдашняго папы Дамаса<sup>5</sup>).

quartis et de ultra pluribus nuptiis solent homines movere quaestionem. Unde ut breviter respondeam, nec ullas nuptias audeo damnare, nec eis verecundiam numerositatis aufferre. Подобнымъ же образомъ разсуждалъ и бл. Iеронимъ: Ego etiam nunc libera voce proclamo, non damnari in ecclesia digamiam, imo nec trigamiam, et ita licere, quinto et sexto et ultra, quomondo et secundo marito nubere; sed quomodo non damnantur istae nuptiae, ita nec praedicantur. Solatia miseriae sunt, non laudes continentiae. Hergenröther, III, S. 671; Anm. 40. Cpab. Zhishman, op cit., S. 440, Anm. 3.

- 1) Vita Euthymii, p. 54.
- <sup>2</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 212.
- \*) Nicolai ep. XXXII; ibid., p. 209.

4) Соврата—Церк. Ист. кн. IV, гл. 31. СПБ., 1880. Стр. 376. Нёкоторые ученые (Валезій, Бароній) по разнымъ основаніямъ вполнё справедливо считають этотъ разсказъ Сократа невёроятнымъ. Migne, t. 97 (ser. gr.), р. 547—550; annotat.

<sup>5</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 216.

Такъ разсуждали папскіе легаты. Слыщали-ли они какіялибо возраженія себѣ отъ прочихъ членовъ собора, достовѣрно неизвѣстно. Но можно предполагать, что императорскія обѣщанія, угрозы или даже просто золото заграждали уста каждаго, кто могъ быть оппонентомъ. Несомнѣнно, вслѣдствіе этого-то результаты соборныхъ совѣщаній о четвертомъ бракѣ и совпали съ желаніями императора. Довѣренные архіереи (àрхιєрєїς)<sup>1</sup>) отъ александрійскаго патріарха Михаила II, антіохійскаго— св. Симеона Царнака и іерусалимскаго—Иліи IV Мансурія<sup>2</sup>) и бывшіе на соборѣ византійскіе митрополиты согласились съ римскими послами и вмѣстѣ съ ними постановили исключительнымъ образомъ<sup>3</sup>) привять императора въ церковь, не расторгая его четвертаго брака<sup>4</sup>).

Покончивъ, такимъ образомъ, съ главнымъ вопросомъ, члены собора затёмъ перешли къ дёлу патріарха Николая. Отчасти изъ "Жизни Евенмія" <sup>5</sup>), а главнымъ образомъ изъ писемъ самого Николая <sup>6</sup>) видно, что противъ него были представлены на соборъ какія-то жалобы (λίβελλοι)<sup>7</sup>). Вѣроятно, его обвиняли здѣсъ, какъ и прежде, въ политической неблагонадежности и въ томъ, что, вопреки своимъ обѣщаніямъ, не хотѣлъ допустить императора въ церковъ <sup>8</sup>).

Δέλτιον τῆς ἱστοριχῆς χαὶ ἐθνολογιχῆς ἐταιρίας τῆς Ἐλλαδος, 1883,
 σ. 406, 409. Эти же представители восточныхъ патріарховъ въ письмѣ
 Дьва Хиросфакта (ibid. σ. 336) называются просто ἱερεῖς, т. е., вообще духовными лицами.

<sup>8</sup>) Eutychii—Annales; Migne, t. 111, p. 1144.

<sup>8</sup>) Vita Euthymii, p. 59,

\*) Eutychii—Annales; Migne. t. 111, p. 1145. Vita Euthymii, p. 54.

<sup>5</sup>) Vita, p. 62.

<sup>6</sup>) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. 111, p. 205.

7) Ducangii — Glossarium graecit., t. I, p. 809. Λίβελλος — scriptum quodvis, libellus, praesertim accusationis.

8) Cp. Τόμος ένώσεως: ἐξορχίζει.... ὡς ψείστην καὶ πολλάχις μὲν ὅρχοις διαβεβοιοῦντα καὶ ὑποσχόμενον δοῦναι τῷ βασιλεῖ τήν τοῦ ἐπιτιμίου συμπαθείαν, τοσαυτάχις δὲ μεταμελούμενον καὶ ἀνοβαλλόμενον ἐπιτηδές. Σύνταγμα 'Ραλλη καὶ Ποτλή, τ. Υ, σ. 3. Но патріарху не было предоставлено даже возможности защищать себя на соборѣ. Панскіе легаты, въ отношеніи къ Николаю солидарные съ его недоброжелателями, безъ надлежащаго разсмогрѣнія нашли жалобы ихъ основательными <sup>1</sup>) и въ угоду Льву признали патріарха достойнымъ заключенія <sup>2</sup>). Патріаршая же казедра опять была предложена Евеимію. И онъ, "склоненный, а лучше принужденный просьбами царя и увѣщаніями епископовъ и самихъ мѣстоблюстителей, въ особенности—римскихъ", послѣ столь долгихъ колебавій, наконецъ, принялъ "кормило церкви по суду Божію и соборному единодушному рѣшенію" <sup>3</sup>).

Такъ кончился соборъ, устроенный Львомъ. По обычаю, о соборныхъ опредѣленіяхъ были составлены граматы <sup>4</sup>) и, разумѣется, отосланы къ восточнымъ патріархамъ. Къ папѣ же, какъ высшему церковному авторитету, въроятно <sup>5</sup>), одновременно съ мѣстоблюстителями отправленъ былъ епископъ Козьма <sup>6</sup>)---для личныхъ объясноній по поводу собора и, вообще. о церковной жизни въ Византіи. И папа Сергій III, выслушавъ ложныя доносенія своихъ логатовъ <sup>7</sup>) и грече-

2) Nicolai ep. XXXII; Migne, t. III, p. 204. Ήχοντες ἐξ Ῥώμης τοῦ πόλεμον ἄρασθαι... χατ' ἡμῶν ἐκύρουν ἐξορίαν. μηδὲν μήτε πολυπραγμονήσαντες, μήτε μαθεῖν βουληθέντες παρ' ἡμῶν.

\*) Vita Euthymii, p. 54, 74. — Xειροτονείται... Εἰθύμιος... εἰς πατριάρχην... ὄν φασι καταδέξασθαι τοῦτο ἐξ ἀποκαλύψεως θείας, ὡς τοῦ βασιλέω; βουλομένου αἴρεσιν καὶ νόμον ἐκθείναι, τοῦ ἔχειν ἄνδρα γυναῖκας γ' r καὶ δ' πολλῶν εἰς τούτου λογιοτάτων ανδρῶν συνεργούντων αὐτψ. Λογοθ., c. 35, p. 788. Theoph. Continuator, c. 24, p. 371. Sym. Magister, c. 19, p. 709. Leo Gramm, Bon. t. 46, p. 279. Cedren., ib., t. 35, p. 205. Ioel., ib., t. 29, p. 56.

4) Vita, p. 54.

<sup>5</sup>) Vita, р. 199. Приб. къ тв. св. отц. XX, стр. 182.

<sup>6</sup>) — Низдоженный впослъдстви за дожь въ Римъ (дий тих ѐу та́ 'Рю́ид фердодоуїяс). Nicolai ep. CXIII; Migne, t. 111, p. 323.

7) Nicolai ep. XXXII; ib., p. 204, 217.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nicolai epist. XXXII; Migne, t. 111, p. 205.

скаго епископа, утвердилъ постановленія собора о бракѣ императора Льва и, къ удовольствію послѣдняго, прислалъ объ этомъ въ Константинополь свои отвѣтныя письма <sup>1</sup>).

## ГЛАВА VIII.

Значеніе Константинопольскаго собора 907-го года для церковной жизни въ Византіи — Николаиты и евенииты — Борьба между ними. — Цричины этой борьбы. — Отношеніе николантовъ и евениитовъ къ фотиніанамъ и игнатіанамъ. — Стремленія николаитовъ :: свениитовъ; отношеніе тѣхъ и другихъ къ церковнымъ канонамъ. — Пепродолжительность счастія евениитовъ. — Разстройство церковной жизни въ правленіе Евения. — Возстановленіе патріарха Николая и низложеніе Евециія.

Соборъ 907-го года, созванный Львомъ для возстановленія церковнаго мира въ имперіи<sup>2</sup>), не только не достигъ этой цѣли, но еще болѣе усилилъ раздоръ. Уже задолго до собора среди византійскаго духовенства снова обозначились двѣ партіи. Одна поддерживала законныя требованія патріарха Николая, другая находила возможность оказать снисхожденіе императору <sup>8</sup>). Изгнаніе патріарха Николая, а



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Nicolai ep LIII; Migne, t. 111, p. 249. Къ сожалънію, до насъ не допло ни граматъ собора, ни папскихъ писемъ. Ср. Hergenröther, III, S. 660. Волковъ-Приб. въ тв. св. отц. XX, стр. 192, примъч. и.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Деятноч, с. 409. Цитовано выше, см. стр. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше, стр. 123, 129.

особенно постановленіе собора о дъйствительности четвертаго брака Льва и принятіе послъдняго въ церковь ') окончательно разъединили духовныхъ на двъ неравныя части. Нъкоторые – меньшинство <sup>2</sup>) — соглашались съ соборнымъ опредъленіечъ о бракъ даря и признали патріархомъ Евеимія <sup>3</sup>), избраннаго будто бы голосомъ всей церкви '); другіе – большинство — составили оппозицію собору, по прежнему считали законнымъ первосвятителемъ Николая Мистика и поносили Евеимія <sup>5</sup>), хотя новый патріархъ лишилъ сана того священника, который обвънчалъ Льва съ Зоей Карбонопсиной, <sup>6</sup>) и ръшительно отказался провозгласить ее императрицей <sup>7</sup>). Такое разъединеніе не ограничивалось только столицей, но проникло и въ провинціи <sup>8</sup>). И вотъ, въ государствъ открылась упорная борьба двухъ партій: никола-

<sup>1</sup>) Впослёдствія Квенній, уже назложенный, говорнлъ Николаю, снова занявшему патріаршее мёсто: «что я сдёлалъ противозаконнаго, когда внутрь церкви, до священной рёшетки примяло царя, плачущаго и кающагося, подвергшагося эпитиміямъ и умоляющаго? И это сдёлано тогда, когда постановили патріархи и весь священный соборъ». Vita Euthymii, р. 75.

- <sup>2</sup>) См. выше, стр. 147.
- <sup>3</sup>) Ibidem.

<sup>4</sup>) Arethae—Oratio in translat. Euthymii; Migne, t. 106, p. 800. Suffragio universae, quae sub coelo est, ecclesiae delectus sit, qui Constantinopolitanam hanc regendam susciperet, говорится здъсь объ избрании Евения.

<sup>5</sup>) Vita Euthymii, p. 54.

<sup>6</sup>) «Пресвитера поступившаго противъ правилъ, я не связалъ только, а совершенно исключилъ изъ священнаго причта» (Vita, p. 61), говорилъ Зов самъ Евений, когда она хотъла было защитить этого дерзновеннаго отца. А преступление его, съ точки зръния Евения, состояло въ томъ, что онъ повънчалъ императора съ Зоей Барбонопсиной до соборнаго ръшения относительно этого брака. — Vita, p. 75.

7) Vita, p. 59.

<sup>8</sup>) Nicolai ep. CXLVI; Migne, t. 111, p. 372.

итовъ<sup>1</sup>) и евоимитовъ<sup>3</sup>), въ составъ которыхъ входили и міряне<sup>8</sup>).

Представителями этихъ партій, конечно, были Николай и Евоимій. Однако, они, хотя и считали другь друга врагами 4), большаго участія въ борьбѣ не принимали. Ее вели между собою приверженцы того и другаго, при чемъ члены каждой партіи тействовали дружно и обдуманно. Это видно, по крайной мърь, изъ того, что сторонники одного патріарха иногда сообща обсуждали образъ своихъ действій относительно противниковъ 5). И на первыхъ же порахъ взаимная борьба николантовъ и евеимитовъ приняла ризкій характеръ 6). Тотчасъ, по вступлении на каоедру, Евоимий запретилъ священнослужение тъмъ духовнымъ лицамъ, которые не захотѣли признать его патріархомъ <sup>7</sup>). Нѣкоторыхъ жо изъ нихъ самъ императоръ отправилъ даже въ ссылку<sup>8</sup>), гдѣ они подвергались всякаго рода лишеніямъ<sup>9</sup>). Такое несчастіе, наприм., постигло Григорія, митрополита Ефесскаго, одного взъ самыхъ близкихъ къ патріарху Николаю<sup>10</sup>), и Фотія, митрополита Гераклейскаго<sup>11</sup>). На осно-

Vita Euthymii, p. 67, 75. Здёсь рёчь о интрополитахъ и, вообще,
 всёхъ <sup>5</sup>π' Νιχόλαου.

<sup>2</sup>) Ibidem, p. 63, 67. **Ε**ъ единомышленникамъ **Ввои**мія біографъ его относитъ тойс συγλοινωνήσαντας καί χειροτονήσαντας τούτον καί συλλειτουργήσαντας καί παρ' αύτοῦ γειροθετηθέντας.

3) 'Аделфо!. Vita Euthymii, р. 61. Ср. письма LXXXIV, СХХVI (Migne, t. 111, р. 344, 289) п. Николая о церковныхъ дълахъ къ протоспаеарю Гедону и магистру Игнатію.

4) Vita, p. 67, 75, 76.

<sup>5</sup>) Ibid., p. 61, 67.

<sup>6</sup>) Nicolai ep. CXXVI; Migne, t. 111, p. 344.

<sup>7</sup>) Vita, p. 66.

<sup>8</sup>) Ibidem, p. 55.

<sup>9</sup>) Nicolai ep. CXXXII; Migne, t. 111, p. 349.

<sup>10</sup>) Этотъ Григорій присутствоваль на соборъ 879 г., на которомъ Фотій послё изгнанія вторично быль провозглашень патріархомь. Le-Quien—Orions christianus, I, р. 685.

<sup>11</sup>) — Доселъ еще ничъмъ неизвъстнаго.

14

Digitized by Google

бодившіяся же мѣста въ іерархіи были назначены новые люди. мирившіеся съ четвертымъ бракомъ императора и изгнаніемъ прежняго патріарха<sup>1</sup>). Понятно, это удручало николантовь; но они не думали идта на примиреніе. Самъ патріархъ Николай смело обличаль митрополнтовь, угождаещихъ импоратору. "Мы, обращался онъ къ нимъ. — и цо видимому, изъ своего заточенія, по словамъ божественнаго апостола, человики увъщеваема, Богови же явлени есмы (2 Кор. V, 1,1). И именно такъ, какъ возвъщаетъ этотъ блаженный языкъ, -- отъ Бога, а не отъ смертныхъ помыщленій чело. въческихъ. Смотри же, или лучше, смотрите же ВЫ, которыхъ, --- не знаю, какъ снисходительнее выразиться, -несчастно родилъ я и для себя, и для церкви Христа и Бога! Ну, какъ же не несчастно? – По закону и приличію дѣтямъ надлежало бы стоять за своего отца, защищать его, стараться объ избавление его отъ опасности, хотя бы, можетъ быть, и вопреки справедливости; ибо у Бога, опредълившаго границы чести для отцевъ и дътей есть и воздаяніе за такое сочувствіе. Но наше дѣло не таково; Господь и Богъ мой, — не потому, что я сдълалъ что-либо для умилостивленія Его, а по Своей неизреченной благодати, - доселё милостивъ ко мнё и не допустилъ мнё сдёлать чтони будь подобное (несправедливое)"<sup>2</sup>). — Въ тоже время патріархъ ободрялъ духовныхъ, раздѣлявшихъ съ нимъ бѣдственную участь и вселяль въ нихъ надежду на лучшее будущее. "Отъ васъ, чада мои, писалъ онъ упомянутымъ Григорію и Фотію, находившимся въ изгнаніи, отъ васъ. не скрыта тяжелая скорбь моего смиреннаго сердца, да и намъ нобезъизвъстны ваши страданія и бользни; ибо единство всесвятаго Духа, вызвавшее въ насъ одни и тъже помышленія и чувства, связавши насъ симпатіямя, пригото-

- <sup>1</sup>) Цапр., послё. Григорія. Ефесскую, казедру въ смутизе время послёдовательно занимали два сторонника. Евениія — Константинъ и Ізаниз. Nicolai ep. LXXXIX; Migne, t. 111, p. 293. Ср. ер. СХХХУП, ib., p. 361.
  - <sup>2</sup>) Nicolai epist. XLIX; Migne, t. 111, p. 240.

вило насъ и къ пониманію страданій другъ друга. Что же намъ делать? Вознесемъ вместе благодарение Богу за то, что мы, гонимые, не низлагаемся въ конецъ, и за то, что мы, близкіе къ смерти, насколько это зависить оть оскорбителей, еще живемъ, хранимые животворящимъ Богомъ. По-истинъ, и нынъ можно видъть чудесныя дъла, --- видъть, какъ Богъ избавляетъ служителей Своихъ отъ пасти звѣрей и пещь огненная соблюдаеть невредимыми возложившихъ надежду спасенія своего на промыслъ Всевышняго. Когда приходить это на умъ, является великое утѣшеніе и ободреніе мнѣ въ уныніи. Тоже самое думайте про себя и вы, дѣти мои, и, хотя належащія испытанія тяжки, съ упованіемъ на лучшее держите помыслы выше всякой скорби, какъ подобаетъ вашему архіерейскому совершенству, и выносите затруднительное положение. Мы имбемъ множество увърений въ заступлении Божіемъ и я убъжденъ, что Богъ презрить грѣхи мои, до конца пребудетъ благимъ Заступ. никомъ и не лишитъ своей помощи. Если же, прогнѣвавшись за грѣхи мон, Онъ и отвратится вмалѣ (цихоо̀у **υπενδώσει**) и опредѣлить мнѣ уничтоженіе, то васъ, во всякомъ случат защититъ, а гордящимся своимъ злодъйством'ъ доставить гораздо больше скорби и печали, нежели сколько думали они получить удовольствія. Цівлую вась о Господѣ и, какъ бы присутствуя съ вами духомъ, обнимаю и прошу молиться о нашемъ смирении"<sup>1</sup>). Подобнымъ же образомъ, нужно думать, вели себя и другіе епископы, противившиеся соборнымъ определениямъ 907 г. <sup>2</sup>).

И эти партійныя смуты во все правленіе Льва, по види-

<sup>2</sup>) Это отчасти слёдуеть изъ письма Николая (CLI, Migne, р. 377) къ Григорію Ефесскому, вліянію котораго онъ поручаль митрополита Диррахійскаго, оставившаго свою паству и удерживавшагося отъ возвращенія въ церковь вслёдствіе постояннаго соприкосновенія съ евеимитами. Патріархъ разсчитывалъ, что, «видя добродётель» Григорія, митрополить Диррахійскій оставить свое заблужденіе.

14\*

<sup>&#</sup>x27;) Nicolai epist. CXXXII; Migne, t. 111, p. 349.

мому, шли безъ перерыва, хотя въ составъ николаитовъ и евеимитовъ и происходили нѣкоторыя измѣненія: приверженцы Евеимія иногда переходили на сторону Николая и, наоборотъ, прежніе единомышленники изгнаннаго патріарха. примирялись съ Евеиміемъ <sup>1</sup>). Къ числу послѣднихъ, между прочимъ, принадлежалъ знаменитый митрополитъ Кесаріи Каппадокійской — Арева. Какъ уже показано выше<sup>2</sup>), онъ былъ сначала ръшительнымъ противникомъ четвертаго брака. и послѣ собора 907 года наравнѣ сь другими сторонниками патріарха Николая подвергся заточенію (во Өракійскихъ странахъ)<sup>3</sup>). Но вскорѣ потомъ Арева получилъ свободу. Когда везд' распространилась молва о непорочной жизни. и сострадательности Евеимія, по разсказу его біографа, Арееа пожелалъ повидаться и побесъдовать съ новымъ патріархомъ и отправилъ объ этомъ письмо къ царю. "Тотъ извѣстилъ его, что онъ можетъ войдти въ городъ и. поселиться, гдъ ему угодно и любо, безъ всякаго съ чьейлибо стороны препятствія и замѣчанія. И Арееа, придя въ городъ и явившись въ патріархію, послѣ бесѣды съ Евеиміемъ уже не захотѣлъ разлучаться съ нимъ и, прощаясь, сказаль: благословень Богь, даровавшій намь такого патріарха, который можетъ исцѣлить не только тѣла, но и души!" — "Я вхожу въ церковь, впослѣдствіи говоридъ митрополить и царю, не потому, что уступаю твоему желанію или боюсь твоихъ угрозъ, но потому, что почитаю добродѣтель сего мужа, въ особенности же-удивляюсь его кротости, сострадательности и простоть. О, если бы ты пораньше сдёлалъ это! <sup>4</sup>) Можетъ быть, и мы, и вы сохранились бы цѣлыми и невредимыми отъ всякаго бѣдствія"<sup>5</sup>). Изъ пи-

- 4) Ръчь, очевидно, о поставления въ патріархи Евоимія.
- <sup>5</sup>) Vita Euthymii, p. 55.

<sup>1)</sup> Εβθημιά будто бы говориль: δέδοιχα μήποτε, μετά άγυρτῶν λαῶν εἰσιόντων χαὶ ἐπερχομένων ἡμῖν, αἴτιοι φανῶμεν τῶν παρ αὐτῶν πρὸς ἡμᾶς ἐπιτελουμένων ἀνιαρῶν. Vita, p. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ нашемъ изслѣдованіи стр. 122. Vita, р. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Vita, p. 55.

семъ же самого Арееы видно, что онъ не только вступилъ въ общеніе съ Евеиміемъ и его сторонниками <sup>1</sup>), но и радикально измёнилъ свои убѣжденія, ставши однимъ изъ вліятельныхъ противниковъ патріарха Николая <sup>2</sup>) и защитникомъ императора <sup>3</sup>).

Въ одномъ изъ своихъ произведеній 4) онъ, наприм., весьма смъло осуждаетъ противниковъ четвертаго брава. -- Строгость въ отношении къ многобрачию, говоритъ здъсь Арееа, лицемърна, потомучто никоимъ образомъ не слъдуетъ оставлять безъ поддержки человѣка, наклоннаго къ невоздержанію. Если мы допустимъ, чтобы онъ безъ всякаго ограниченія сходился съ непотребными женщинами, какъ бы съ моавитянками и аммонитянками, то подведемъ его подъ наказаніе, продолжающееся даже до четвертаго рода. А это недостойно христіанъ. Очевидно, законъ нужно понимать иначе. Запрещеніе многобрачія — законъ во всёхъ отношеніяхъ пустой и искаженный по духу (о бе́ує хагодс хаг прос то пиенца то ура́ция цетаплаттоценос)  $^{5}$  и тв, которые не сознають этого, обращаются съ Евангеліемъ, какъ свиньи съ бисеромъ. Въдь, если слабому человъку не даютъ снисхожденія, онъ всетаки не удерживается въ границахъ, но падаетъ еще ниже и утрачиваетъ всякое представленіе о дозволенномъ и запрещенномъ. А это-нелѣпо и по Св. Писанію, и по эллинскимъ наукамъ, съ чёмъ согласится всякій, имѣющій мудрость. Человѣкъ, которому не оказы-

<sup>1</sup>)—Напр., съ Димитріенъ, митрополитомъ Гераклейскимъ. Арееа велъ съ нимъ переписку.—Рукоп. моск. Синод. библ. по описанію Mattaei, № 302, fol. 115.

<sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 61, 68.

\*) См. сборн. моск. Смн. библ. по опис. Mattaei № СССП, по описанію преосв. Саввы № 315. Σ. 63. Прос тойс συχοφαντούντας ήμας πολυγαμίαν χηρύσσειν. Σ. 64. Προς τούς επισχώφαντας το παλίμβολον. Σ. 86. Πλωτίνφ.

4) Хогрозфахтас й игооро́ас. Рукоп. моск. Синод. библіотеки. По описанію Mattaei № СССП, по описанію преосв. Саввы № 315. Σ. 87-91.

<sup>b</sup>) Ibidem.

вають снисхожденія, продолжаеть Арееа, погибаеть какъ въ церковномъ, такъ и въ гражданскомъ отношении <sup>1</sup>). Ему никто не отворитъ дверей своихъ<sup>2</sup>), хотя бы онъ цредставилъ одобрительные отзывы отъ болгаръ, сарацинъ и др., по смерти же его лишають погребенія и поминовенія, и онъ пропадаетъ какъ трава (ώσει γόρτον). И все это-отъ упрямства людей, которые, настаивая на своемъ словѣ, не дали ему снисхожденія! Но лучше слёдить за собой, чёмъ за другими, лучше вытащить изъ своего глаза бревно, чѣмъ указывать на сучецъ въ глазу ближняго. Никому не слъдуетъ возноситься, чтобы не упасть и не навлечь ча себя тоть огонь, который уготовляется грѣшнику, доведенному нами до крайняго невоздержанія. Вы же, обращается митроцолить къ противникамъ четвертаго брака, берете на себя непосильное бремя, которое угнететь васъ же самихъ. Если вы человѣка невоздержнаго лишите общенія съ собою, это падетъ на вашу голову, потомучто вы довели его до такого порока своей излишней строгостью. Нужно входить въ положение согрѣшающаго и, если мы сдѣлаемъ это, тогда, несомнѣнно, не пожелаемъ ему зла <sup>3</sup>). — Такимъ образомъ, съ точки зрѣнія Арееы, четвертый бракъ былъ даже необходимъ для императора, какъ ограждение отъ безпорядочнаго удовлетворенія грѣховной, но естественной потребности. Разумъется, послъ этого справедливо стали обвинять первопрестольнаго митрополита во введенія многобрачія. Но онъ не смущался этимъ и твордилъ своимъ обвинителямъ, что излишняя строгость въ примѣненіи церковныхъ правилъ вредна, что не слёдуеть подражать новапіанамь, которые отказывали падшимъ въ милосердии Божјемъ, и что можно позволить даже необычное повторение брака, лишь бы сколько-нибудь ограничить человѣческую слабость и т. ц. ').

<sup>1</sup>) Ibidem. Σ. 88.

<sup>2</sup>) На востокъ христіане и магометане и теперь отказывеють въ гостепріянствъ извъстнымъ прелюбодаямъ.

3) Ibidem. Σ. 90.

Къ сожалёнію, наши источники не объясняють такого переворота въ поведени Арееы 1). Самъ онъ, когда современнаки смёялись надъ его непостоянствомъ, лишь просилъ такихъ людей самостоятельно взвѣшивать обстончельства, а не наобумъ слёдовать за другими, которые не знають, что всякая вещь имѣетъ свое время, не знаютъ мёры въ противлени <sup>2</sup>). — Вотъ какъ шли въ Византіи церковнообщественныя распри, возникита при патріархѣ Николаѣ н тянувшияся потомъ до конца X-го вѣка <sup>3</sup>).

Чёмъ объяснить эту упорную и продолжительную борьбу среди византійскаго духовенства и общества? Если смуты были вызваны только ссылкой патріарха Николая и четвертымъ бракомъ императора, то почему онѣ продолжались и послѣ возстановленія Николая на каседрѣ, по смерти императора Льва и Евеимія? — Думается, что главная причина смуть лежала глубже, чёмъ представляется съ перваго взгляда. По всей въроятности, въ борьбъ николаитовъ и евенмитовъ сказалась исконная и стихійная борьба двухъ началь общественной жизни въ Византіи — консервативнаго и либеральнаго, а частиве - старая вражда игнатіань съ фотиніанами, заглохшая было при патріархѣ Антоніи. По крайней мёрё, нёкоторую связь между тёми и другими нартіями найти можно; слёдуеть лишь внимательнее посмотрѣть, кто стоялъ во главѣ двухъ направленій церковно-

<sup>1</sup>) Вопреки біографу Евениія (р. 55), мы дунаемъ, что нравственное величіе названнаго патріарха не имѣло въ данномъ случаѣ важнаго значенія. При всемъ своемъ уваженія къ этому старцу, Арееа долженъ былъ стоять за нерушимость церковныхъ правилъ и поддерживать патріарха Николая, который въ нравственномъ отношенія былъ не ниже Евениія. Если же Арееа всталъ на сторону противниковъ Николая и сдѣлался защитникомъ императора, то, несомиѣнно, вовсе не по тѣмъ соображеніямъ, какія указываются въ «Жизни Евения» (р. 55).—Не хотѣлъ-ли первопрестольный митрополитъ быть преемникомъ престарѣлаго Евения?...

<sup>2</sup>) Ibidem. Σ. 64. Πρός τούς ἐπισχώψαντας τὸ παλ!μβολον.

<sup>8</sup>) Hergenröther, III, S. 725 - 726, 669.

общественной жизни, сложившихся въ константинопольской церкви по поводу четвертаго брака императора Льва.

Какъ уже извѣстно<sup>1</sup>), самъ патріархъ Николай быль родственникомъ и ближайшимъ ученикомъ патріарха Фотія. О двоихъ же сторонникахъ патріарха Николая—о Григоріи, митрополитѣ Ефесскомъ, и Игнатіи, митрополитѣ Квзическомъ, мы знаемъ, что они присутствовали на Константинопольскомъ соборѣ 879-го года<sup>2</sup>), на которомъ было отмѣнено все, раньше (въ 869 г.) постановленное противъ Фотія. Это даетъ намъ основаніе думать, что и прочіе единомышленники патріарха Николая, или, по крайней мѣрѣ, половина ихъ, стояли нѣкогда подъ знаменемъ Фотія, болѣе или менѣе раздѣляли его воззрѣнія на церковную жизнь и старались осуществлять ихъ на дѣлѣ.

Изъ инаго лагеря вышли евоимиты. — Самъ патріархъ Евоимій называлъ себя ученикомъ Игнатія <sup>3</sup>). Первые друзья Евоимія — студиты и другіе монахи, изгонявшіе изъ своихъ монастырей почитателей патріарха Николая <sup>4</sup>), въ свое время сочувствовали тоже Игнатію. А отсюда дегко сдёлать выводъ, что евоимиты — можетъ быть, лишь за немногими исключеніями — были прямыми потомками игнатіанъ. На сторонѣ Евоимія, по видимому, стоялъ и такой завзятый игнатіанинъ, какъ Никита Пафлагонскій, авторъ сочиненія Тоѝ ἐν άγιοις πατρὸς ἡμῶν Ἰγνατίου, ἀρχιεπισχόπου Κωνσταντινουπόλεως βίος, жившій въ концѣ ІХ-го и въ началѣ Х-го вѣка <sup>5</sup>).

- <sup>1</sup>) См. стр. 91 нашего изслёдованія.
  - 2) Le-Quien—Oriens christianus, t. I, p. 685.
  - 8) Vita, p. 72.
- 4) Nicolai ep. CXIX.

<sup>5</sup>) Мідпе, t. 105, p. 489. О. Яреда — Отзывы о Фотіи. Хр. Чт. 1873 г., II, стр. 315. Отецъ Герасимъ Яредъ догадывается, что Никита Пафлагонскій разумѣетъ главнымъ образомъ патріарха Николая Мистика, когда выражаетъ свое недовольство преемниками Фотія, молитва которыхъ не умилостивляетъ Бога (Мідпе. t. 105, р. 573. Хр Чт., стр. 329). Да и самъ Николай не противъ-ли Ниниты писалъ въ свое

· ..

٠...

. . . . .

Впрочемъ, по своимъ воззрениямъ-наприм., по вопросу объ отношении между церковію и государствомъ, объ обязательности цорковныхъ правилъ – наши николанты и евенмиты были вовсе не похожи на прежнихъ игнатіанъ и фотиніанъ. Фотиніане, какъ говорили мы въ началь своего изслёдовалія <sup>1</sup>), обыкновенно, старались въ церковной жизни ириспособляться къ обстоятельстважь и въ приминени каноновъ готовы были дёлать нёкоторыя уступки, если онё не касались догматическаго ученія, содержимаго церковію, и если этого требовало ея внёшнее благосостояніе <sup>2</sup>); игнатіане, напротивъ, были строгими ревнителями церковныхъ постановленій и въ приложеніи ихъ ни для кого не дёлали исключенія ). Въ рѣшеніи разныхъ церковныхъ вопросовъ они усвоили себѣ строгое направленіе, сложившееся въ ' началѣ IX-го вѣка и главнымъ образомъ подъ руководствомъ Өеодора Студита. Этотъ же послёдній быль рёшительнымъ иротивникомъ теоріи "приспособленія къ обстоятельствамъ".---Непозволительно, говорилъ онъ, ни нашей церкви, ни другой делать что-либо вопреки постановленнымъ законамъ и правиламъ, потомучто, если это будетъ дозволено, тогда

время (ер. LXXV. Migne, t. 111, р. 276-277), что государство теринть бъдствія, несеть разныя территоріальныя потери вовсе не по винъ іерархін, на которую нёкоторые возлагають правственную отвётственность за эти бъдствія? — Въ вышеупомянутемъ сочиненія Никиты читается: «гнъвъ Божій постигъ сыновъ противленія. За беззавонія Фотія у императора умеръ дюбезитий и первородный сынъ Константинъ; патріархъ призналь его святымъ, человбкоугодниво посвящая въ память его монастыри и храмы. Затёмъ, городъ Сиракузы былъ завоеванъ и подвергнуть страшному опустениению (876 г.), Да и теперь (послъ Фотія) нъть острова, въть города, въть такой страны, гдъ непріятели не производили бы опустошений. .- Migne, t. 105. ор. cit., p. 573.

<sup>1</sup>) Cm. ctp. 34.

<sup>3</sup>)—Разумъется извъстное въ Византій ученіе о такъ называемой «экономін». Объ этомъ ученій си. въ соч. А. П. Лебедева — Очерки внутр. жизни виз. вост. церк. XI-XV вв., стр. 347. State of the second second

<sup>8</sup>) См. выше стр. 34.

Digitized by Google

тщетно Евангеліе, напрасны правила"<sup>1</sup>). "Не вполив, а на половину православный тоть, кто, по видимому, содержить православную ввру, но не руководствуется божественными правилами" <sup>2</sup>). Эти правила обязательны и для царей; иначе, "что значить: судъ жестонайшій преимущима (Прем. VI, 5)?" <sup>3</sup>) По мнізнію Өсолора Студита, на церковь нельзя смотрёть даже чрезъ призму интересовъ государственныхъ, а не только частныхъ. Безнаказанное нарушение правъ церкви государственною властію парализуеть нравственное вліяніе первой въ обществѣ 4). Этоть-то взглядъ на значеніе церковныхъ каноновъ и унаслёдовали игнатіане. Они не хотёли признавать патріархомъ Фотія, между прочимъ, потому, нго онъ, вопреки канонамъ <sup>5</sup>), прямо изъ мірскаго званія былъ сдёланъ архипастыремъ<sup>6</sup>).---Вотъ какихъ воззрёній держались въ свое время игнатіане и фотиніане. Но когда ноднялся вопросъ о четвертомъ бракѣ императора Льва Мудраго, последовалели техъ и другихъ обнаружили убеждения, лоложительно несоотвётствовавшія характеру наз партій, и какъ будто помевнялись между собою ролями. Николанты, изъ которыхъ многіе раныпе были единомышленниками Фотія, явились теперь строгими блюстителями нерушимаго исполненія церковныхъ правилъ 7) и поэтому отказывались признать законнымъ четвертый бракъ императора. Евеимиты же, ВЪ СОСТАВЪ КОТОРЫХЪ ВОШЛО НО МАЛО ПРОЖНИХЪ ИГНАТІАНЪ. наоборотъ, смотрёли на этотъ бракъ снисходительно и, вообще, въ црименени кононовъ считали возможными неко-

<sup>1</sup>) Письмо из Феонтисту магистру. По русси. нерев. СПБ. дух. анадения (1867), т. I, стр. 182---186.

4) Ibidem, crp. 235.

<sup>5</sup>) Сардикійскаго соб. прав. 10.

<sup>6</sup>) Mansi—Nova collectio conciliorum, t. XVI, p. 299. Письмо патріарха Игнатія въ Николаю І-му.

<sup>7</sup>) Vita Euthymii, p. 75.



<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Письме зъ патріарху Низифору. Шоіd., отр. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Нисько въ Ввирепіену и неходящимся съ нимъ. Ibid., стр. 284.

торыя послабленія — особенно въ пользу императорской власти <sup>1</sup>).

Чёмъ объяснить такую странную перемёну въ воззрёніяхъ многихъ послёдователей Фотія и Игнатія, сгруппировавшихся потомъ около патріарховъ Николая и Евенмія?---Что касается николантовъ, то они отрѣшились отъ фотиніанскаго отношенія къ канонамъ, вфроятно, потому, что поняли, какъ можеть быть вреднымъ для церкви малфищее нарушение послёднихъ по тому вопросу, который интересоваль тогда все византійское общество, - по вопросу о четвертомъ бракъ Льва Мудраго. Во всякомъ случаѣ, самъ патріархъ Никодай не соглашался благословить этотъ бракъ въ виду его соблазнительности для прочихъ членовъ церкви: если женился въ четвертый разъ Левъ, то его подданные стали бы просить разрѣшенія не только на четвертый бракъ, но и на пятый, шестой, седьной, и тогда не было бы предъла невоздержанію и снисходительности<sup>2</sup>). Конечно, это сознавади и евеимиты. Но по нъкоторымъ обстоятельствамъ они дъйствовали не такъ, какъ требовало истинное благо церкви. Еще при патріархѣ Игнатіи монахи, бывшіе главными представителями строгаго направленія, начали отождествлять интересы перкви со спеціальными интересами монашества<sup>8</sup>). Они объявили себя за Игнатія не столько потому, что считали его дело цравымъ, сколько потому, что онъ былъ монахомъ въ смыслѣ великаго учителя Өеодора (Студита) <sup>4</sup>); при помещи

<sup>1</sup>) Въ одномъ днию евонинты оставались содидарными съ игнатіанами -въ отношеніяхъ иъ Риму, съ которымъ одинаково дружили и тъ, и другіе и отъ нотораго всогда ожидали себё номощи и покровительства, какъ будто не вная, ято Воша пипquam graegonum amica et si quando amica -доп diu. Ср. Pichlar-Gesch. d. Kirchl. Тревпирод, I, S. 206. Gfrörer, Ц. S. 169.

?) См. XXXII ер. Nicolai, -- въ выдержите на стр. 113 нашего изсатедования.

<sup>8</sup>) А. II. Лебедевъ — Очерки внутр. ист. виз. вост. церк. IX — XI вв., стр. 105.

<sup>4</sup>) Тровиній — Арсеній и Арсенилы, Хр. Чт., 1872, п. Ш. сяр. 645.

Игнатія монахи разсчитывали устроить церковную жизнь на своихъ началахъ. Въ правление императора Льва Мудраго почитателей патріарха Игнатія и его церковной политики оставалось не много, но они все еще преслъдовали свои партійныя цёли, не обращая вниманія на средства, которыми при этомъ пользовались; стремясь къ преобладанію въ церкви, они даже забыли, что раньше ихъ знаменемъ была а хогівса тых хаубушу. Отступление отъ своихъ прежнихъ принциповъ игнатіане обпаружили въ первое же время изучаемаго нами царствованія, рѣшившись, въ угоду Льву, признать Константинопольскимъ патріархомъ ставленника Фотія шестнадцателётняго императорскаго брата Стефана. А когда возникъ вопросъ о четвертомъ бракѣ, игнатіане стали содѣйствовать разрѣшенію этого вопроса въ пользу императора и соединились съ Евеиміемъ. Эта измёна игнатіанъ своему историческому прошлому, пожалуй, до известной степени объясняется темъ, что патріархь Евенмій быль ученикомъ Игнатія и великимъ аскетомъ, а патріархъ Николай, не признававшій четвертаго брака, — ученикомъ и родственникомъ ненавистнаго имъ Фотія. Но главнымъ побужденіемъ для игнатіанъ стать на сторону Льва и Евоямія, конечно, было стремление захватить въ свои руки управление Константинопольскою церковію<sup>1</sup>). Обстоятельства этому весьма благопріятствовали. Евоимій, давно уже дряхлый старецъ, понятно, не могъ противодъйствовать близкимъ къ нему людямъ. А что касается императора, то онъ долженъ былъ даже поддерживать послёднихъ, чтобы, въ свою очередь, опереться на нихъ въ борьбъ съ патріархомъ Николаемъ и его многочисленными приверженцами. Въ интересахъ только исключительно своей партіи игнатіане поспъ́шили воспользоваться этими обстоятельствами и перестали заботиться объ ограждении права церкви отъ внёшнихъ посягательствъ на него со стороны императорской власти. Такъ и совершилась, по нашему мивнію, странная историческая метаморфоза игнатіанъ въ своимитовъ.

<sup>1</sup>) Такая цёль всегда преслёдовалась церковными партіями въ Византін.

. 1

Достигши преобладанія въ церкви при содфиствіи свётской власти и насилія, евеимиты, однако, не могли надолго обезпечить за собой этого положенія. Вследствіе схизмы произошло полное разстройство церковной жизни; но слабый натріархъ не въ состоянии былъ успоконть взволнованнаго общества, не могъ привести дълъ церкви въ порядокъ, хотя и прилагалъ къ тому старанія <sup>1</sup>). — Раздоръ между спорящими сторонами по мъстамъ доходилъ до того, что клирики въ разгаръ полемики иногда поднимали между собою драку къ соблазну міранъ<sup>2</sup>). Монахи вели себя тоже небезукоризненно »). Къ столь печальному состоянію церкви, обусловленному ся внутреннимъ раздъленіемъ, присоединялось еще стёсненіе ся въ правахъ со стороны гражданскихъ властей, желавшихъ "въ мутной водъ ловить рыбу". Такъ, пользуясь беззащитнымъ положеніемъ патріархата, они подъ разными благовидными предлогамя расхищали имущество Константинопольской великой церкви и приписанныхъ къ ней крестьянъ обременяли общественными повинностями <sup>4</sup>). Въ тоже время корыстолюбивые и своевольные сановники не оставляли въ покоћ и клира. Они отнимали у духовенства и ту скудную ругу (ρωγα), которую получало оно еще со временъ Константина Великаго<sup>5</sup>), а въ нѣкоторыхъ мѣстахъ брали свя-

<sup>1</sup>) Arethae-Oratio in translationem Euthymii; Migne, t. 106, p. 802.

<sup>2</sup>) Ἐπεὶ δὲ περὶ τῶν Θηβῶν ἁγίας ἀνεμάθόμεν ἘΧΧλησίας, ὡς οἱ κληρικοὶ καὶ ἀλλήλων στασιάζοντες, ἀντὶ τοῦ τύπος εἶναι καταστάσεως τοῖς κοσμοικοῖς, αὐτοὶ ἀταραξίας καὶ μάχας συνιστῶσι, καὶ τὸ ἐλεεινότατον καὶ πληγὰς ἐπιφέρουσιν ἀλλήλοις... Nicolai ep. ΧΧΧΙΥ. Στρατηγῷ Ἐλλαδος; Migne, t. 111, p. 221. Cp. ep. CXXVIII. Βασιλείψ Χαλδίας; ib., p. 348. Arethae—Oratie in translat. Euth.; Migne, t. 106, p. 800.

<sup>8</sup>) Nicolai ep. CXXIII, 'Ανδρέα Πατρών; Migne, t. 111, p. 341. Πλήν καὶ πρὸς οῦς ἔφης τῶν μοναστηρίων ποιεῖσθαι την κατάλυσιν, ὅσοι τοῖς αὐτόθι πάρεισιν, ἡμετέρα ἐξεπέμφθη γράμματα, τοῦτο μέν παράκλησιν, τοῦτο δὲ καὶ ἐπιτίμησιν ἔχοντα, ἐὰν ἅρα ἀκούσωσι τῶν γεγραμμένων.

<sup>4</sup>) Nicolai ep. CLII; Migne, p. 380; LXXXVIII, p. 293; XXXV, p. 221; XXXVI, p. 224.

<sup>5</sup>) Ep. LXXII, p. 272.

щенниковъ и діаконовъ, наряду съ міранами, даже въ военную службу <sup>1</sup>).

Понятно, духовенство и общество тяготилось такимъ ходомъ церковной жизни. Не ожидая улучшений отъ Евеимія и его сторонниковъ, въроятно, многіе, — можетъ быть, прежде и сочувствовавшіе имъ, ---стали обращать свои взоры на страдавшаго въ изгнанія патріарха Николая: то іько его энергія и опытность могли возстановать спокойствіе и порядокъ въ церкви. Въ этомъ убъдился, наконецъ, и самъ императоръ и незадолго до своей смерти, последовавшей 11-го няя 912-го г.<sup>2</sup>), вызвалъ Николая изъ заточенія, возвративъ ему паству и прося "устроить все согласно со священными канонами"<sup>3</sup>). И воть, проведя болве 5 легь въ изгвании<sup>4</sup>), доблестный іерархъ снова вступилъ въ управленіе константинопольскою церковію. Евеимій же быль низложень и заключонъ въ обновленпомъ имь монастыръ соў Аухдоў, что въ Стенонѣ, --на дачѣ Псамматійской обители 5). Хотя нашу задачу составляеть только изображение церковной жизни въ Византіи за время Льва Мудраго (886-312), мы однако

<sup>1</sup>) Ep. CL, p. 377.

<sup>2</sup>) De-Boor, Vita Euthymii, S. 27. Hergenröther, III, S. 667. Krug — Uhronologie d. Buzantier, S. 126. Muralt, p. 488.

<sup>3</sup>) Nicolai ер. XXXII; Migne, t. 111, p. 217 (Ср. ер. LXXIX, p. 281). Витусhii — Аппаles, p. 1150. Хронисты приписывають возвращение Николая на кассдру брату Льва — Александру (Δογοθ., p. 795. Contin., с. I, p. 377. Sym. Mag., c. I, p. 715. Cedren., Bon., t. 35, p. 274. Lee Gramm., ib., t. 46, p. 285. Zonarae Annal. l. XVI; Migne, t. 135, p. 78). Но это противоръчие легко можеть быть устранено предположениемъ, что Александръ еще до смерти брата вступиль въ управление дълами имперіи и еще при жизни Льва вызваль няк заточения Николая. Приб. въ твор. св. от., т. XX, стр. 185. Hergenröther, III, S. 668. Krug-- Chronologie d. Byzantier, S. 96.

4) De-Boor, S. 101-102. Николай пробыть въ изгнания съ 1-го февраля 907 г., въроятно, до начала мая 912 г.

<sup>5</sup>) Λογοθ., p. 796. Vita Euthymii, p. 66, 73, 77, 69, 15, 58. Eutychii—Annales; Migne, t. 111, p. 1151. надёемся, что не выйдемъ изъ границъ, если для законченности нашего изслёдованія скажемъ, чёмъ заверінились споры, вызванные четвертымъ бракомъ императора. Повёствованію о дальнёйшей судьбё этихъ споровъ мы посвятимъ слёдующую главу.

## ΓЛАВА ΙΧ.

Второе патріаршество Николая. - Столкновеніе его съ епископами, преданными Евенмію. - Низложеніечетырехъ матрополитовъ.---Судъ надъ Евенијенъ: въ Магнавръ и заточеніе его въ монастыръ тоў 'Аγαθοῦ. – Отлученіе оть мъсть евеимистовь. – Разрѣшеніе запрещенныхъ Евеиміемъ.-Намѣреніе патріарха Николая подвергнуть запрещенію первопрестольнаго Арееу. - Объяснение суроваго отношенія Николая въ евенинтамъ.---Отремленіе патріарха къ миру съ послёднини, канъ общее направление его пастырской двятельности. -- Сноmeнія патріарха Николая съ панами.—Результаты заботливости патріарха объ успокоеніи церкви.-Соборъ 920 г. и "Томъ единенія".--Примпреніе съ Римомъ. - Кончина патріарха Николая (15 мал. 925 года). -- Слъды раскола при его преемникахъ. --Недовольство многихъ епископовъ распоряженіемъ патріарха Поліевкта (956-970) о занесенія имени Евонмія въ динтихи.-Соглашеніе никодантовъ и евеямитовъ при патріархѣ Сисиніи II (996-999).

Похоронивъ императора Льва<sup>1</sup>), патріархъ Ниволай принялся за устройство и успокосніе церкви, которую засталь:



<sup>1)</sup> Левъ померъ 40—46 лътъ отъ той-же болъзни, которая свела въ могнау и его отца—отъ диссентеріи. "Нрбато де узащиейсяван Ле́шу б радидейс холла́хар узатидицати; райо де рауу дтедента Ле́шу (Лауов., с. 44 н

въ самомъ бѣдственномъ положении. Но здѣсь ожидали патріарха новыя страданія, новая борьба съ евеимитами, которые не хотѣли отступать безъ сопротивленія, не смотря даже на невыгодно сложившіяся для нихъ обстоятельства.

Самыя первыя распоряженія Николая, насколько мы знаемъ, касались евеимитовъ. Онъ потребовалъ отъ нихъ возвращенія ему отреченій и тѣхъ обвинительныхъ грамать, которыя разсматривались на соборѣ 907 г. Этимъ патріархъ, очевидно, хотѣлъ освободить свою предстоящую дѣятельотъ возможныхъ формально - юридическихъ ность стѣсненій. Но евеимиты не удостоили Николая даже отвѣтомъ. "Они, говоритъ біографъ Евеимія, долго толковали между собою и, устроявъ, что нужно для дъла, ръшили сопротивляться, хотя отъ этого и удерживалъ ихъ Евеимій. "Господа мои, владыки и братія, говорилъ имъ воистину незлобивый пастырь, лишенный всякаго лукавства и неправоты, — если чрезъ меня поднялось это волнение для церкви и для вашей святости, то позвольте мнѣ погрузиться въ пучинъ, --- въ удаленіи отъ церкви, вы же спасайтесь и будьте въ мирѣ между собою. Пусть меня побьють камнями, пусть сожгутъ, пусть гонятъ, лишь бы вы жили въ миръ и безъ волненій". --Однако, мятежные епископы, "съ многорѣчивымъ" Арееой во главѣ, не вняли мудрому совѣту, не исполнили воли Николая и вскорѣ подверглись преслѣдованіямъ <sup>1</sup>): однимъ (напр., Петру Сардикійскому) угрожало заточение<sup>2</sup>), а другие были прямо низложены<sup>3</sup>). Послѣдняя

<sup>2</sup>) Ibidem.

р. 795). Онъ былъ погребенъ въ усыпальницъ Константина Великаго при церкви св. апостоловъ (De ceremoniis, II, 42 сар.; Migne, t. 112, р. 1196). Но іеродіаконъ Зосима, бывшій въ Царь-градъ около 1420 г., говоритъ, что видълъ мощи царя Льва Премудраго въ конастыръ Филостратосъ (Сахарова – Сказанія русскаго народа. Т. П., СПБ., 1849 г. Стр. 61).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita Euthymii, p. 61-62.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Біографъ Евенмія сообщаеть, что патріархъ Николай внушалъ императору Александру конфисковать сокровища монастырей въ епархіяхъ

участь постыгаа Димитрія, митрополить Геракиейскаго, Григорін — Николидійскаго, Гаврінла — Анкерскаго, Иларіона— Іеренольскаго и какого то Козьму <sup>1</sup>). — Понятно, эти дійствія противь своємитовь, вызванныя случайными обстоятельствами, носили пова частний характерь. Но такъ какъ своємиты составлями еще силу, съ которой на каждомъ шагу приходялось считаться новому церковному правительству, то послёднему необходимо было предпринять противъ нихъ общія м'вры. Это вскорів <sup>в</sup>) и было сдіявно патріар-

иятежныхъ интрополитовъ, и что конфискація, дёйствительно, производилась, но не ув'вниалась успёхомъ, потомучто въ этихъ монастыряхъ не оказалось золота, «къ славё честныхъ іерарховъ» (Vita, р. 63).— Мы, однако, не вършиъ этому сообщенію въ виду ревностной заботы патріарха Николая о неприкосновенности церковнаго имущества,—заботы, обнаруженной имъ въ сношеніяхъ съ нёкоторыми лицами (Nicolai ер. XXXI; Migne, t. 111, р. 221; XXXVII, р. 225).

<sup>1</sup>) Біографъ Евениія указываеть на этихъ епископовъ, кроив Козьмы, какь на такихъ, которые подвергались лишь патріаршему и инператорскому допросу. Но самъ Наколай въ письмахъ къ Никитѣ, интрополиту Асинскому, говоритъ, что Димитрій, Гавріилъ, Григорій и Козьма были инзложены (ер. СХШ, N:сліта 'Адую́о'; Migne, t. 111, р. 329). Конечно, ствидѣтельство Николая въ данномъ случаѣ имѣетъ неоспоримое преимунество. Къ сожалѣнію, изъ письма не видно, за что поплатились всѣ эти еписконы; патріархъ только замѣчаетъ, что Козьма низложенъ не по одной причинѣ съ тремя первыми, а за клевету въ Римѣ (см. выше, стр. 151). Но сообщеніе Николая восполняетъ біографъ Евения. Изъ его разсказа ясно, что Димитрій, Григорій, Гавріилъ, Иларіонъ и Петръ принадлежали къ числу тѣхъ, которые есуждали Николая и не соглапивансь возвратить ему отреченій и обвинительныхъ граматъ. — Vita, р. 62.

2) Μετ' δλίγας ήμέρας всявять за возстановлениемъ патріарка Николая (Symeon Magister, Alexand., с. 1, р. 716). Болве точной даты неязить стно. De-Boor предиолагаетъ, что соборъ состоялся еще въ мав 912-го года. Vita Euthymii, S. 125.

-- , i.

С. денье ................**,16** .

Digitized by Google

хомъ Николаемъ и его сторонниками на соборъ 9.1.2-года 1). Онъ, происходидъ въ царскихъ палатахъ, въ нортикъ, называемомъ Магнавра<sup>2</sup>), въ присутстви императора Александра<sup>3</sup>), синклита<sup>4</sup>) и сирійскихъ зеложниковъ<sup>5</sup>). Евенмій и его "архіерейскій чинъ" 6) вызваны были на соборъ въ качествъ подсудимыхъ и, когда они явились, патріархъ Николей выступиль ихъ обвинителемъ. Евоимій пытался было защищаться, но безуспѣшно. Соборъ осудилъ его самого на лишение сана и пожизненное заточение 7), а имя его было изглажено въ церковныхъ диптихахъ<sup>8</sup>). Лишь только произнесенъ былъ Евеимію обвинительный приговоръ, тотчасъ на соборѣ, по согласному сообщенію хронистовъ и автора "Жизни Евоимія", разыгралась бурная сцена, — одна изъ тѣхъ, какими всегда сопровождалась борьба византійскихъ партій <sup>9</sup>). Николаиты бросились на Евеимія и, "сдернувъ съ него омофоръ, попирали его, какъ дикіе зв'ври, не пощадивъ даже изображеній креста", а потомъ разорвали на мелкіе куски и всю священную одежду

<sup>1</sup>) До насъ не дошло актовъ собора (да и были-ли они составлены?). Свъдънія же о немъ сохранились въ показаніяхъ хронистовъ и въ «Жизни Евения». Но при помощи этихъ источниковъ, не довъряя тенденціозной подробности біографическаго разсказа, мы можемъ составить лишь самое общее представленіе о соборъ.

<sup>3</sup>) Это была самая общирная тронная и пріемная зала Большаго дворца, находившаяся недалеко отъ юго-восточнаго угла св. Софін и прилегавшихъ къ нему патріаршихъ палатъ. Ducangii – Constantinopolis christiana, l. П, р. 129. Бъляевъ – Byzantina. Обзоръ главныхъ частей Вольшаго дворца византійскихъ царей. СПБ. 1891, стр. 120–121.

<sup>3</sup>) Aoyo8., c. 1. p. 795. Theoph. Continuator, p. 378.

And the second second

<sup>4</sup>) Vita Euthymii, p. 63. Arethae—Oratio in translation. Euthymii; Migne, t. 106, p. 801.

- <sup>5</sup>) Vita Buthymii, p. 63.
- •) Ibid., p. 64.
- 7) Ibid.
  - <sup>8</sup>) Cedren., Bonnae, t. 35, p. 335.
  - 9) Cp. Nicetae Paphlag. -- Vita Ignatii; Migne, t. 105, p. 520-521.

. .

старца, не оставивъ цълымъ его монашескаго нарамника <sup>4</sup>). Мале того, патріаршіе слуги и враждебные Евоимію клирики вырвали у нето честную бороду (ту̀ν тіціаν угусіада) и нанесли ему тяжелые побон <sup>2</sup>). Послѣ такого истязанія несчастный старецъ снова! быль: отправленъ въ монастырь то <sup>5</sup> 'Ауадоб <sup>5</sup>). Подобнымъ же образомъ поплатились, вѣроятно, и многіе изъ упорныхъ приверженцевъ Евеимія. Во всякомъ случаѣ, у евеимитовъ, несомнѣнно, вслѣдствіе соборнаго постановленія, отняты были мѣста въ іерархіи, занятыя ими въ смутное время, и снова предоставлены николаитамъ, которые освобождены были отъ наложеннаго на нихъ запрещенія <sup>16</sup>). Но касательно евеимитовъ, захватившихъ соободныя вакансіи въ іерархіи, кажется, не было сдѣлано опредѣленныхъ постановленій <sup>5</sup>).

Авторъ "Жизни Евенийя" разсказываетъ, будто бы патріархъ Николай "подвергъ анаесмѣ, совершенному изверженію и отлученію со страшными клятвами, не только самого Евения, но и всѣхъ сообщавшихся съ нимъ, хиротонисавшихъ его, служившихъ съ нимъ и хиротонисанныхъ

1) Ibid. Aoyot., c. 1, p. 796.

<sup>2</sup>) По разсказу біографа, одинъ изъ слугь даже вышибъ Евению два зуба. Vita Buthymii, p. 65. Arethae—Oratio, l. c., p. 801.

<sup>3</sup>) Aoyoð., c. 1, p. 796. Theoph. Continuator, c. I, p. 378. Sym. Mægister, c. 1, p. 716. Leo Grammat., Bonnae, t. 46, p. 286. Cedren., ibid., t. 35, p. 274. Vita Euthymii, p. 66.

. 4) Vita Euthymii, p. 66.

<sup>5</sup>) Относительно одного епископа, лишеннаго каседры интрополитонъ Асинскимъ Никитой, Николай писалъ послёднему: «пусть изгнанный опять займетъ свою епископію, пока не придетъ въ ясность сужденіе церкви, и сомнёніе о падшихъ не разрёшится или явнымъ ихъ осужденіемъ или другимъ какимъ-либо синсходительнымъ образомъ» (Nicolai ер. СХІП; Migne, t. 111, р. 329). Въ другой разъ, по поводу усилившейся распри клириковъ въ Сивахъ, патріархъ въ письмё къ стратиту Эллады объявлялъ евениитамъ, чтобы они отправляли богослуженіе въ особыхъ церквахъ, «доколѣ святый Богъ благоволитъ устроить что-либо опре-

15\*

ицъ" <sup>1</sup>), и приказывалъ уродоваль твла своихъ умернияъ протнениковъ <sup>2</sup>). Если върать біографу, Циколай хотелъ наложить запрещение даже на нервопрестольнаго митрополита Арееу, по посдёдній даль патрізрку твердый оппоръ. "Я, будто бы соворияъ Аргов, не такъ великодущенъ, какъ патріархъ Евонмій, и не крѣпкій адамантъ, чтобы переносить все и не прекословить. Да будеть же тебя извъстно, что на я, ни находящися со мною святый соборь но считаемъ и даже не именуемъ тебя патріархомъ, и никто изъ насъ никогда не станотъ служить съ тобою, нотомучто ты сначала привель въ смятеніе и замъшательство перковь Божію, а потомъ представилъ собственновучно нисанныя отреченія, и не однажды и дважды, а пёлыхъ три раза, и эти отреченія хранятся у насъ... Какими же воснольвовался ты правилами и втерся въ церковь? Какія свищенныя лица, собравшись на соборъ, приготовнии тебъ входъ въ перковь? Мы знаемъ, что ты хочешь устроить ее, какъ самая худ**дая** и презрѣнная толца торгащей и мясниковъ, -- посредствомъ цалокъ и дубинъ... Впрочемъ, что миѣ говорить много? Когда-нибудь и мы будемъ говорить въ уши слушающихъ. — Услыхавъ это отъ своего референдарія <sup>8</sup>), повъствуется въ "Жизни Евеимія", Никодай немного поутихъ, какъ бы почитая добродътель мужа" 4).

Но, очевидно, на эти сообщения біографа нельзя вполнѣ полагаться. Какъ ученикъ Евенмія и недоброжедатель натріарха Николая, онъ, думается, перетолковываетъ по своему не только распоряженія послѣдняго, но и приписываетъ ему неблаговидныя дѣйствія другихъ. Напр., извѣстно, что царь

дѣленное относительно настоящихъ обстоятельствъ» (ер. XXXIV, ib., p. 221).

1) Vita Euthymii, p. 67.

<sup>2</sup>) Ibid., p. 68.

 восредникъ при сношеніяхъ патріарха съ императоромъ и, вообще, съ государственными людьми. Zhishman — Die Synoden und die Episcopal-Aemter in der morgenländischen Kirche. Wien, 1867, S. 142.
 4) Vita Euthymii, p. 67—68.

Digitized by Google

Александръ преслёдовалъ свеимитовъ, какъ друзей покой-Haro Jusa 1; overs sosmozho, vro razenoe odpamente cz нини Александра и было отчасти усвоено Николаю. Конечно. и съ его стороны бывали случая суроваго отношения къ евенничами, но вы этомъ, но видимому, виновны были они же сажи. --- Уже послё вторичнаго вступления патріарка Николая на казедру, они изгнали изъ одной спархія <sup>2</sup>) вновь поставленнаго имъ спископа и возвели на его место другаго, рукоположеннаго Евенміемь 8). Мало того, они даже опять предоставить Евеимію патріаршую залышлнии KAGEIDV. устранивъ Николая 1). Свою ненависть къ послёднему евеимичы обнаруживали даже и въ литератур<sup>6,5</sup>). Спрашивается: въ виду такихъ фактовъ могъ-ли Николай всегда кротко и гуманно обращаться съ евеимитами? Очевидно, въ пред-

<sup>1</sup>) Arothue—Oratio in translation. Buthýmii; Migne, f. 1'06, p. 803. — Clementissimi in ipsam fratris testamentum rescindi coeptum, veteres ejus amiei superde contumeliosasque tractari rejicique.

<sup>9</sup>) Heanonsenoil, --- Kapillenaro mar Incualienaro gionesa (Le-Quien ----Oriens christianus, t. I., p. 909, 1047), neuselierno.

3) Nicolai ep. OXLVI. Kovstavtívo πρωτασηχρήτη; Migue, t. 111, p. 373.

•) Vita Buthymii, p. 71-72. Ср. письмо Никодая въ Григорио, митрополиту Ефесскому (CLIV; Migne, t. 111, p. 384). - «И предде, священи ный скить нашть, писаль патрируъ своему другу, ны извёщали тебя о кознять, усродонныхъ по грёханъ моних (нъ чему я стану обвённать другиять, могда истинная причина ясна намъ?, извёщали, что зло остановилось на едномъ покумени в, по милости Божіей, не пошло далёе, такъ что мы не испытали зла на самонъ дёлё. А что касается настоящаго, то теперь мы находимся въ лучшихъ обстоятельствахъ». Ср. письмо въ отратиту Пелейснезскому (Мідпе, t. 111, р. 389).

<sup>5</sup>) Въ одной изъ сходій въ сборникъ произведеній древнихъ аполотетовъ, составленномъ въ 914 г. для извёстнаго уже Арееы, патріархъ Николий унодоблюєтся древникъ инколантанъ (Пагнаск 'Аd. — Texte' und Untersachangen' zur' Geschichte' der Altchristlichen Literatur, B. 1, Heft.'' 1-2, 1882. Die Ueberlieferung d. Griechischen Apologeten: S. 48<sup>1</sup>—49). А поедеве въ жити св. Василія Новаго, написанномъ его ученикомъ Григоріемъ, върожнию, въ половивъ X-го столютія (когда умеръ Василій). упрежденіе новыхъ церковныхъ переворотовъ<sup>1</sup>) для свениитовъ необходимы были иногда и репрессали. Вообще же, за исключеніемъ частныхъ сдучаевъ, патріархъ не только самъ снисходительно относился къ своимъ противникамъ, но училь этому и своихъ сторонниковъ Вотъ что писалъ, напр., Николай митрополиту Асинскому Никить въ защиту какого-то епископа, котораго Никита лишилъ каоедры, --- "И хороппи кормчий благоразумно жарняется отъ волнъ, грозящихъ потопленіемъ, а не борется съ ними; и врачъ, заботясь о спасеніи больнаго, если нельзя вполнѣ излечить его, старается, по крайней мёрь, дать врачество, утоляющее мучительную болёзнь.--- Цёль моей притчи, думаю, понятна, если вы намъренно не захотите быть неразумными. Церковь Божія въ такомъ треволяенія, такая буря поднимается на насъ извнутри и отвнъ, что каждый день, даже каждый часъ грозитъ намъ совершенное потопленіе. А ты изгоняешь изъ церквей епископовъ, поставленныхъ тёми (свеимитами), тогда какъ мы еще ясно не объявили ихъ низдоженными 3). Или забылъ ты, что ни Савва, занимавший предъ тобою Асинскій престоль, ни кто-либо иной изъ равныхъ сму по достоинству не подвергся низдоженію, кромѣ тѣхъ, которые сами подготовили это, --- разумѣю Димитрія, Гаврінла, Григорія и Козьму; послѣдній. впрочемъ, низложенъ не по одной причинѣ съ тремя первыми, а за клеветы въ Римѣ. Все исправляется въ свое время; несвоевременное же несовершенно и не должно вмёть мёста въ нашихъ предпріятіяхъ. Поэтому, въ настоящее время, при запутанности обстоятельствъ, тебъ не слъдовало бы дълать ничего такого, что

-Сергія Місяцесл. Востова, т. II, стр. 77)-ния этого цатріарха N.26лаос злонамізренно искажается въ 'Ауріхо́лаос,, 'Нттілаос. - Мідле, t. 109, р. 661.

. .....

<sup>1</sup>) Nicolai ep. СКХ. Гриγоріф 'Ефесор. Мідпе, р. 386. Здъеь натр. упоминаеть о разрушившихся дознахъ, которыя могли смутить горударство и церковь.

<sup>9</sup>) Καὶ σὸ ἐπισχόπους τῶν ἐχχληαιῶν ἐλαύνεις τοὺς ὑπ' ἐχείνων χειρα-, τονηθέντας, οῦς οῦπω ὑπὸ χαθαίρεσιν προμανῆ πεποιήμεθα.

Digitized by Google

уже сдёлано тобой. Я не понимаю, какъ ты позволиль себё увлечься! Но если ты околько-нибудь заботишься объ успокоеніи церкви и облегченіи нашей мёрности, пусть изгнанный опять займеть свою епископію, пока не придеть въ ясность сужденіе церкви и сомнёніе о падшихъ разрёшится или явнымъ ихъ осужденіемъ или какимъ-либо другимъ снисходительнымъ путемъ<sup>(\* 1)</sup>. Подобнымъ же образомъ просилъ Николай митрополита Кизическаго Игнатія не притёснять своего предшественника, который по удаленіи съ каседры скромно жилъ въ монастырѣ<sup>2</sup>), а Константину, митрополиту Лаодякийскому, совётовалъ быть снисходительные къ священнику, по неблагоразумію возставшему противъ своего архіерся з). — Такъ останавливалъ патріархъ ревность своихъ единомышленниковъ, когда они возставали противъ евенмитовъ.

Кротость Николая въ отношении къ противникамъ доходила даже до того, что онъ убъждалъ своихъ епископовъ терпъливо переносить даже ихъ оскорбленія Онъ, между прочимъ, писаль къ митрополиту Халдійскому Василію: "злорізчіе еретиковъ, какъ называещь ты ихъ, не должно печалить тебя, человѣка Божія, искони вѣрнаго божественнымъ законамъ. Почему? - Потому, что ихъ злорвчие нисколько не вредить намь; напротивъ, если желаемъ, мы получаемъ отъ него даже великую пользу. Если насъ злословятъ, а мы благословляемъ, если обижаютъ, а мы молимся, кротко и любомудренно перенося обиду отъ злор'вчивыхъ, то н'втъ нужды сказывать, сколь велика отъ этого наша польза. И такъ, стоитъ-ли гнѣваться на то, отъ чего получаемъ пользу? Не унывай же, священный сынъ, не сокрушайся печалію, но оставь ихъ (злорёчивыхъ, хахоудюбооос) тщеславиться своимъ безстыдствоиъ; а самъ, имвя въ виду участіе въ славѣ поруганнаго, оплеваннаго, заушеннаго Христа, Бога нашего (не говорю о мучительной Его смерти). благоду-

<sup>1</sup>) Nicolai ep. CXIII; Migne, t. 111, p. 4291 (1997) (1997) (1997) (1997)
 <sup>2</sup>) Bp. CXXXYII; p. 3611 (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (1997) (

· 1

. . .



. . . . .

мюствуй и благодари, что за малое здословіє готовится теб'я великов наслажденіе славой Божіей<sup>\*</sup> 1).

Являя всёмь примёрь снисходительнаго отношеные къ заблужденіямъ другихъ, цатріархъ Никодай, разрешнит священнодъйствіе даже Оомъ, который благословиль четвертый бракъ императора Льва, -- разръшилъ послъ того, какъ этотъ просвитеръ принесъ раскаяние въ своемъ, можотъ быть, вынужденномъ гръхъ<sup>3</sup>), и когда прошелъ срокъ назначенной ему эпитиміи »). Особенно же назидательно было для общоства примирение Николая съ Евеимиемъ. Вполнъ убъдившись, что самъ Евоимій никогда не станоть стремиться къ цатріаршей каседрь, Николай часто посылаль къ нему представления о мирь, а потомъ и самъ "пришелъ въ обитель той 'Ауавой, чтобы самолично примириться съ заключеннымъ тамъ" старцень 4). Вообще, говорить біографь Евеннія, "патріархъ Николай настолько быль благорасположень" къ нослѣднему, что-если бы не помѣшали нѣкоторые изъ китрополитовъскоро, побудилъ бы его поселиться (опять), въ Цсамматійской обители 5).---Можетъ быть, патріархъ какимъ-либо образомъ и исполниль бы это свое желаніе, если бы Евенмій не умеръ, — чрезъ пять лѣтъ и три мѣсяца<sup>6</sup>) дослѣ своего низложенія 7).

1) Nicolai ep. CXXVIII; Migne, 1. 111, p. 345----348.

,

2) Vita Euthymii, p. 66, 75.

M=44

- s 28) Did., pp. 69. ... are strong so the second strong st
- jan**), ibida, ipa**n**73.** Substance providence of the second state and a second state of H
- 1.5) Ibid. p. 75. Correction on the second second

<sup>6</sup>) 5 афтъ и 3 ийсяца Евений, по разоказу, біографа его, провелъ въ заточенів, а не. 2. года, канъ зацисано въ автонисяхъ александрійскаго натріарха Ергихія (Migne, t. 141, р. 1150). — Понятно, сообщеніе ученика Евениія върнъе показанія чужестраннаго явтописца.

<sup>7</sup>) По соображению De-Boor (Vita Euthymii, S. 86, 126), Евений умеръ 5-го августа 917 года, а не 912, какъ полагаетъ Gfrörer (Byz. Gesch., B. II, S. 168). Въ то время ему было, въроятна, 87-97 лътъ отъ рождения. Чувствуя приближение кончины, старенъ преподнъ наставление братии столь близкихъ ему обителей — Псанмалифской и то

and the second

. n. . . . . . .

and the second second

۰ ۳ .

Заботись, о внутренномъ спокойствім патріархата, Ниполай въ тожо время не забываль и о внёшномъ мирё, главниць образомъ—съ Римсною: церковію, общеніе съ которою быю преразно вслёдствіе того, что она утвердила, четверт тый бракъ императора. Льва. Вскорё же по возвращения на цатріаршество онъ отправилъ, "ко всесватёйному: нап'я древняго Рима", Анастасію III <sup>1</sup>), общирное посланіе "о четвертомъ бракѣ, незаковно принятомъ у Римлянъ" <sup>2</sup>). Въ этомъ посланія, исполненномъ настырской ревности объ умиротверреціи церков, натріархъ излачалъ уже, тав'єстноя намъ, обстоятельства, предмествовавшія четвертому браку императора. Дьва (связь его съ Зоей, рожденіе, и крещенія Константина), разсказывалъ, какъ заключенъ былъ самый бракъ, изображалъ недостойное поведеніе императора и рим-

; ,

.

Ауавой---- соблюдении усляна, который завель онь жы нихъ «со меогана трудана и потомъ» (типп кон клаторихо́м. Мансветовън+Церновный уогавъ; М. 1885, стр. 441); по проснять покоренить сполны Прадтенево сной насовий раз Полинатійскопъ хранізная. безеребренниковъ Ковина и Даміена (Vita, p. 77—78). Просьба: Евопнія была исполнена. Но впосладствія (рародатно, по прямяровін нартій да собора 920 р.: Виголії — Annales, 4., XY., p. 602, a. 920; Bq-Boon, S. 83, Anm.) Thus (ob) Topus H ственно обыло перенесево это хрень сво Енгліяна, находижнійся на бареку Пропонуны, близь, крана Богородицы, вмонускаго в Жеван- Разн царерь, цаняти, нератынь ХІУна,ХУнвь люструссилі натоминальны М. 1870. Кондаковъ -- Пямятнина и церкан Константинопола. Тр. Миархеол. (связдо) т., Ш., остр. 1. 193 () Ма 35 (). Цания). Въздесе навлението на этотъ случан dov), littoralis tractus est nomen, appulerunt, sublatus est de regio lembo sacrosanctum illud tabernaculum, atque in divi Aemiliani aedem illatum, ibique similiter appositus, hymnis decantatus est Dei servus, et inaditione enjuadame das pontificame numero : hanestatuso Mignay a. 106 ; pr 801. Pyroпись. Спиодальной библіотопо и по описанію Майнеі, Ма ЗОДобов.7544-58.

<sup>1</sup>) Hergenröther, Photius, III, S. 669.

\$01 det .ZZ

11 S 2 m 10 1

7 0 11 1. 11 1. 0

.

CKHXL JOISTOBS BS OTHOMENIA KB HORY, RATSISDXY . H OUCYждалъ разные доводы, какіе двлались угодниками Льва въ пользу его четвертаго брака. Въ заключения послания Николай просиль папу провёрить действія и донесенія своихъ логатовъ (бывшехъ на соборъ 907 года) и исправить соблазнительныя распоряжения римской церкви по брачному твлу....., Вы это савлаете, висаль патріархь, если уничтожите, какъ ошибочное, и предадите осуждению то, что случилось и вносло въ церковь причину соблазна (тот сісауаγόντων την των σκανδάλων αιτίαν εις την του θεου έχκληотау), а васъ подвело подъ поридание. Вирочемъ, продолжаль натріархъ, говоримъ это не о дебромъ царѣ нашемъ и не о вашемъ предшественникъ Сертія. Императоръ, волею Божјею, кончилъ жизнь и----уповаемъ на божественное милосордіе (πεποίθαμεν τη θεϊκή εύμενεία)-успель избежать осужденія и отлученія, сознавъ свой грѣхъ, получивъ прощение и разръщение отъ насъ... Вашъ предшественникъ также оставиль настоящую жизнь и воздасть слово о своемъ управлении первому и великому Архіерею. Но предайте должному осуждению остающихся пока въ живыхъ и, узнавъ во всей истине дело,... возстановите свою древнюю славу!")

Въ тоже время, какъ видно изъ посланія Николая, къ пації обращался и императоръ Александръ <sup>2</sup>), отправивъ со своимъ сановникомъ доказательства беззаконнаго поведенія римскихъ легатовъ <sup>3</sup>), когорыхъ папа Сергій присылалъ въ Константиноноль для рішенія брачнаго вопроса.

Но папа Анастасій, оскорбленный ли тономъ патріаршаго посланія <sup>4</sup>) иле прямо застигнутый смертію (онъ умеръ въ 913 г.)<sup>5</sup>), не отв'язл'ь Николаю. Однако, это не убило въ немъ стремления къ единению съ Римомъ. До and the second 14 AL general de la companya de Definition of the second se Second sec 1.1 2) Migne, et. 111, p. 4196-4220 (Sec. Harry) - Aleren and Sec. 1985 ...<sup>2</sup>) Φιλόγριστος και μέγας ήμων βασιλεύς πρόνοιαν έθετο γνώναι ψμάς. -\*) Этихі доказате́аьствь «'досел'я чно чотысвано. Пр. жь тв. св. от., 1919년 - 1919년 1919년 - 1919년 1919년 - 1919년 the second se XX, CTD. 192. •) А.- II. "Дебедевъ---Ринск, и виз. церк. въ ихъ взани. отн., стр. 113. b) Hergenröther, III, S. 678.

Digitized by Google

насъ дошло письмо патріарха в преемнику Аластасія. Іоанну Х (914-928), составленное еще до умиротворенія: константинопольской цоркви на соборь 920 г. Въ письмъ своемъ Николай товорить, тато давно плибъленно причирать разныхъ случайныхъ людей — монаховъ, клириковъ и жіжі рянъ-просяль пепу прислать въ Византию летатовъ; которые бы устраниля соблазнъ, получныний начало отчасти въ самой константивопольской церкви за отчасти ---- отъ представителей Рима: и вотъ уже идеть девятый годь, какъ патріархъ снова занимаєть кассару, а на эту просьбу нізть еще отвѣта. Наколай увёдомляль палу, что хотя согрёшившіе сознали свою вину, остаются сеще люди, покоторые противятся миру; и поэтому опять просиль присцать лога-С товъ, чтобы они витества съ константинопольскою церковію і На это письмо также не послёдовало отвёта <sup>3</sup>).

Между тёмъ помощь Ряма, тогда еще авторитетнаго на православномъ востокъ <sup>3</sup>), была бы весьма полезной для константинопольской церкви, нотомучто Николаю при всемъ его стараніи не: удавалось возстановить церковное снокойствіе. Приченою этого отчасти были, кажется, политическія обстоятельства. По смерти императора: Александра († 6 іюня 913 г.) <sup>4</sup>) государственную власть заяватила въ свои ружи четвертая жена покойнаго брата его, Зон Карбонопсина, и вскоръ затъмъ <sup>5</sup>) удалила Николая отъ участія въ опекъ

<sup>1</sup>) Ep. LXI. Τῷ πάπα τῆς πρεσβυτέρας Ῥωμης; Migne, t. 111, p. 257.

Black British Spile Barrier State

<sup>2</sup>) Очевидно, Іоанну X не хотклось осуждать двйствій папы Сергія Ш и его представителей, признавниять законнымъ четвертый бракъ императора Дька.

<sup>3</sup>) Nicolai ep. XXVIII; Migne, t. 111, p. 177.
<sup>4</sup>) Hergenröther, III. S. 674. De-Boor Vita Buthymii, S. 125. Krug Chronol. d. Byz., S. 126.

<sup>5</sup>)---Въ началъ 914 г. De-Boor---Vita Euthymii, S. 127; Hergenröther, II, S. 678. Krug-Chronol. d. Byzant., S. 129,

Digitized by Google

· da

надь, малолётникы императоромы Константиномы<sup>1</sup>). Под-н держиваемые: Зоей евенмиты снова и полнии овои головы. Воть чло писаль объ этонъ патріархъ одному иноку (нікогда магистру) Игнатію <sup>2</sup>).---, Погр'янвание противъ церкан Божіей, видсто: сокрушенія о своемъ грблев, видсто того, чтобы почувствовать, сколько зла они причиным церкви. измѣною ся постановлениямъ, продолжаютъ считать Свой образъ мыслей законнымъ и не тольке не смиряются, HO поднамаются сще выше. Тогда какъ пострадавние за церковное благочиніе и безъ того ожесточаемые, особенно-по вышеуказанной причинь, справедливо, отказывають имъ въ снискожденін, я нахожусь въ крайнемъ недеумънін и, какъ бы въ непроходиномъ моръ, ношусь воднами нежду тъми и другими, устремляя свой взоръ единственно въ божественному промышлению и упревлению, только отсюде ожидая помощи, такъ какъ всякое человѣческое искусство стало. бездъйственнымы. Оставить своихъ и перейдти къ противникамъ было бы совершенно бязрязсудно и страния; а нежолоніе отдёлившихон повиноваться налібну: слову удержаваеть нась, просныт воли напей, оть соединения сь неми".<sup>8</sup>).----Но были люди, которые полнедальновидной ревности о церковномъ единения прилисывали продолжение раскола нерадінію патріарха. Николая Говориля, литопонку очевидної HO WOLGOTS INDEXIBILICHIA CONVINCT CONH AND STOPPINE XOPOTS: сдалать устунокъ: свечинкамън Патріархълоряно защещаяся противъ такого обвинения. Призывая Бога во свидътели искренности своихъ словъ, Николай писалъ какимъ-то the transferred many states to state

<sup>1</sup>) Кромув патріарха, регентами были: магистры, Стефанъ и Ісаннъ Еллада, ректоръ Іоаннъ, Кваний Висилитъ и Гаврилепуло. — Вся они назначены императоромъ Александромъ. Лоуод., с. 8 (Constantin.), р. 804; с. 7 (Alexandr.), р. 798. Theophani Continuat, (Alexandr.) с. 7, р. 280; с. 6 (Constant.), р. 386.

р. 280; с. 6 (Constant.), р. 386. <sup>2</sup>) Подвизавшенуся е́ тої цеуахор Аүрф-близь Вионній, (Тр. Кіев. Дух. Ак., 1886 г., т. Ш. Ст. проф. Малышевскаго объ Олимив Мизійсконть), стр. 567).

8) Nicolai ep. CXXVI; Migne, 7. +11, p. 344/11/345- - 1 /1

братьямь Стефану, Михаилу и Константину: "жоланіе мое видать церковь Божію умиротворенною столь волико, что для этого я готовъ бы ринуться въ геенну огненную. Но миръ, нотораго теперъ ищутъ неосмотрительные люди, не что иное, какъ принятіе въ общеніе несогласныхъ и отверженіе единомыслящихь. Кто же назоветь это единенісмь и благополучіемъ для Божіей церкви?. " У Натріархъ искалъ мира, а не компромисса "Я, объяснялъ онъ въ нисъмъ къ одному сановнику, ищу мира, по такого, который бы сохранияъ честь церкви, благопріятствуя порядку діль въ настоящее в послёдующее время, чтобы по оттестви нашемъ изъ этой жизне потомство не осудило насъ, какъ безумныхъ и какъ презрителей божественныхъ каноновъ, и за это и насъ, и васъ не предало бы проклятію" 🌂 И, не смотря на препятствія, патріархъ но терялъ надежды доставить византійской церкви внутреннее спокойствіе безъ нарушенія каноповъ: для этого, думаль онъ, здёсь, какъ и "во ксякомъ двлъ, нужно сначала стараніе, а потомъ надежда на помощь Божію" в). li,≣en la jai ja

Эта пастырская ревность Николая о благѣ церкви, наконецъ, увѣнчалась успѣхомъ. Цоложеніе церковныхъ дѣлъ получило новый оборотъ, когда всѣ средства къ возстановленію мира, по видимому, уже истощились. — Въ 919 г., послѣ того какъ Зоя Карбоноцсина дишена была власти и пострижена въ монастырѣ св. Евеиміи подъ именемъ Анцы<sup>4</sup>), управленіе государствомъ захватилъ тесть императора Константина, патрицій и друнгарій флота Романъ Лекапенъ<sup>5</sup>).

Nicolai epist. CXXXVI; Migne, t. 111, p. 360-361.
 2) Ep. LXXV. 'Aδήλφ. Ib., p. 277.
 3) Ibid.
 \*) Vita Buthynnii, p. 71. Horgemöther, Hi, S. 668.
 \*) Aoyod., περί τῆς βασιλείας Κονσταντίνου, c. 35, p. 896. Continuator, β. Ρομάνου, c. 7, p. 400. Sym. Magist., c. 17, p. 731. Leo Gramm., Bon., t. 46, p. 304. Cedren., ib., t. 35, p. 296.

• . .

Digitized by Google

8.1 1

- Онътто: и явилоя помощиякомъ патріарха. При егок содійоствіц. 1.5 гіода 1) 9.20-го года 3), въ пятнадцатый годь отъ

entry the state of the state of

<sup>2</sup>) Ο Τόμος της ένώσεως. Σύνταγμα Ράλλη και Ποτλή, Τ. Υ. σ. 6. Αποφαινόμεθα χαινή γνώμη χαι χρίσει, από γε του παρόντος έτους, δ έστιν έξακισχιλιροτόν τετρακοριοστόν είκροτόν δγόρον (6428-5508=920), έπινεμήσεως δγδόης, τέταρτον γάμον μηδενί τολμάσθαι. Cp. clab. Κορπη. ира. 1816 г., ч. II, л. 175 обор.— Ісидію де ипуд Гудіятійчос п. Амера κυριακή ή της εκκλησίας παρά 'Ρωμανού γέγονεν ενωσις, άπα ντων ένωθέντων μητροπολιτών τε και κληρικών των από Νικολάου πατριάρχου καί Εθαμίου διεσγισμένων. Theoph. Contin., Βασιλεία 'Ρωμανού, c. 1. Λογοθ., p. 817. Sym. Mag., p. 731. Leo Gramm., Bon., t. 46, p. 304. Cedren., t. 35, p. 297. Βαλσαμώνος έρμηνεία του χανόνος δ του Βασιλείου (Σύνταγμα 'Ράλλη και Ποτλή, ΙΥ, σ. 103). Σύνταγμα Ματθαίου (ib., T. VI, с. 109). Въ 920. г. относять соборъ единенія г. Волковъ (авторъ статы о Николав Мистикъ въ Приб. къ тв. св. от., ч. ХХ, стр. 230-231), А. II. Лебедевъ (Рим. и виз. церк. въ ихъ взаим. отношен., стр. 113), Gfrörer (Byzantin. Geschichte, B. II, S. 169), Pichler (Geschichte d. Trennung, B. I, S. 206), Du-Fresnoy (Chronolog. Tafeln, B. II, S. 130) I др. Что этотъ соборъ былъ въ 920 г., а не позднъе (въ 921), какъ полагають Baronius (Annales, t. XV, p. 605), Krug (Chronol. Byzant., S. 147), Rambaud (L'Empire Grec au X-e Siecle, p. 9), Muralt (Essaj de Chronographie, p. 498) Zhishman (Das Eherecht, S. 441), Hergenröther (Photius, III, S. 684), — видно, между прочимъ, изъ «Жизни Квоимія». Тамъ этому патріарху приписывается пророчество, что въ десятый годъ Константина въ церкви водворится полный инръ и порядокъ (Vita, р. 72). Если считать эти 10 лёть со времени коронованія Бонстантина въ 911 г., то соборъ единенія, естественно, должно относить къ 920 г. По одной новолля Понстантина Порфирагенинта (Baronii-Annales, t. XY, a. 921, р. 605) церковное единение обозначено подъ 6429 г. (921) индикта 9; но эта дата, очевидно, указываеть на время обнародованія новеллы, а не на время самаго собора.

начала спорова о четвертомъ брака ) ав Константиноноль быль созвань соборь никодантовь и овоимитовь 3). на котот ромъ отъ лица тъхъ и другихъ и былъ составленъ ос томос тас сущее (\*), Этимъ соборнымъ актомъ нетвертый бракъ объявленъ безусловно недозволительнымъ и недъйствительнымъ, какъ запрещенный церковію и нетернимый върхрит стіанской странь. Затьмь, савланы соотвътствующія нетинноп христіанской жизни постановленія и о дозволенныхъ бракахъ, Овдовъвшее лице, имъющее дътей и вступивщее въ третій бракъ по достижении 40-лётняго возрадта, о тоцос тяс ехоосвос подвергаеть отдучению оть причащения въ течения 5 лёть и болёе; вдовымъ супругамъ старще 40 лёть, если у нихъ живы были дётя отъ брака съ ихъ умершими супругами, запрещено вступление въ следующий бракъ; оставшіеся вдовыми моложе 30 лёть за вступленіе при живыхъ автяхъ въ третій бракъ лишались причащенія на четыре года; бездётнымъ вдовымъ лицамъ моложе 30 лётъ второй бракъ разръщенъ безпрецятственно, до при вступлени въ третій и имъ назначено, церковное покаяніе; за незаконное вступленіе въ первый и второй бракъ, опредълено отлученіе отъ причащенія до 7 льтъ; такой же эпитиміи и витсть изверженію изъ сана подвергались и пресвитеры, дерзнувшіе дъйствовать вопреки этимъ правиламъ. — Таково содержаніе "тома единенія", имъющаго важное значеніе \*) въ исторіи византійскаго брачнаго права. Въ соборномъ акта ньть рычи о четвертомъ бракт императора "Льва Мудраго, 5),

We construct the first second s

чогда какъ этотъ то бракъ и былъ причиной церковнаго раскола. Молчаніе о четвертомъ бракъ Льва хранится здёсь. эчевидно, взъ свисхождения къ своимитамъ, для которыхъ напоминаніе объ этопъ «бстоигельствѣ было бы тяжелымъ укоромъ <sup>3</sup>). А списхождения они вполнѣ эаслуживали, потомучто принесли раскаяние въ своихъ заблужденияхъ <sup>12</sup>) и непринужденио <sup>3</sup>) примирились съ господствующей ісрархіей. Такимъ образомъ "товъ единения" удовлётворялъ обѣ стороны: николанты достигли того, что четвертый бракъ на

будущее время быль рышительно вапрещень, а свеимиты, произведшіе продолжительный соблазнь въ византійской церкви, получили полную амнистію <sup>4</sup>). Посль этого партийныя страсти могли успокоиться. И дыйствительно, николииты и свеимиты, изнеможденные взаими зй борьбой, нако нець, заключили миръ между собою <sup>5</sup>).

<sup>1</sup>) Hergenröther, Photins, III, S. 685. А. <sup>1</sup>. Лебедевъ — Очерки внутр. нерк. жиз. виз.-вост. церк. IX—XI вв., стр. 140.

<sup>4</sup>) Nicelai ep. XI¥; 'Migne, t. 111, p. 100. Τὸ οἰχείον δμολογήσαντες πταῖσμα ταῖς ἀγχάλαις προστλθον τῆς ἐχχλησίας 'φιλανθρώπως ὑπανοιγείσαις αὐτοῖς.

<sup>3</sup>) Ep. LIII; Migne, t. 111, p. 848. Ο 382 τινός καταστάντος ε!ς πεζραν θλίψεως ή στενοχωρίας, ύπερορίας φημί των οικείων αποστερήσεως, ταλαιπορίας άλλης.

<sup>4</sup>) Ири этомъ дане не ставилось вопроса о законности хиротоній тёхъ изъ нихъ, которые получили се въ смутное время отъ патріарха Евенмія. Впослёдствій уже самъ патріархъ Николай сдёлалъ нёкоторыя распоряженія о взанинныхъ отношеніяхъ духовенства примирившихся партій. — «Тикъ канъ вилийй Архіерей намъ, Тосподь и Богъ нашъ Інсусъ Христосъ данъ нажъ дёла св. цериви привести въ порядекъ, писалъ онъ имтрополиту Ефесскому Григорію,... им опредёляемъ, чтобы премийе служитеми св. алтари стояли выше руконоложенныхъ твоинъ преосвященствомъ въ настоящее время (во время разділения), чтобы второе иёсто занимали принявшіе рукоположеніе отъ тоби, а потонъ уже слёдобкани посвищенные... во время соблазновъ, по потущевію Вомію виссемныхъ въ цериовы». Врім. LXXXIX; Мідпе, г. 111, р. 203.

<sup>5</sup>) По мивнію Дринова (Южные славяне и Византія въ X.в., стр.

Это событіе въ византійскомъ обществѣ встрѣчено было съ такой радостію, что не находилось ни одного мірянина, который бы не возносилъ сердечнаго благодаренія Богу о единомысліи священнаго чина<sup>1</sup>). Самъ Николай съ восторгомъ извѣщалъ предстоятелей другихъ церквей о состоявшемся примиреніи<sup>2</sup>). Въ память этого въ Константинополѣ было установлено даже особое ежегодное торжество — крестный ходъ изъ церкви Св. Ирины въ храмъ Св. Софіи<sup>8</sup>), гдѣ патріархъ въ присутствіи царя совершалъ литургію<sup>4</sup>), а потомъ провозглашалось съ амвона постановленіе собора 920-го года<sup>5</sup>).

Общую радость омрачали лишь немногіе изъ евеимитовъ, дѣйствовавшіе на перекоръ миролюбивымъ стремленіямъ своей партіи. — Они не принимали соборнаго постановленія о четвертомъ бракъ, "чтобы чрезъ это свое упорство про-

22), на прекращеніе византійскаго раскола значительное вліяніе оказали и ужасы тордашней болгарской войны.

<sup>1</sup>) Ep. LXXXIII; Migne, p. 288. 'O'deic o'de του πληρώματος του λαου καθέστηκεν, ός ο'de την εύχαριστίαν δίδωσιν έπι τη δμονοία του ίερατικου πληρώματος, τώ Θεώ.

<sup>2</sup>) См., напр., ер. LXXIX или ер. ХСУШ, «святъйшему и блаженнъйшему брату и сослужителю», — можетъ быть, болгарскому экзарху.

<sup>3</sup>) Изъ трехъ церквей, носившихъ это имя (Ducangii—Const. christ., l. IV, р. 147—148), здёсь нужно разумёть, очевидно, ту, которая находилась близь Св. Софіи. Крестные ходы въ какую-либо церковь всегда направлянись изъ ближайшей (De cerem., l. 1, с. 20—21; l. II, с. 7. Migne, t. 112, pp. 347—357; 1001—1005). Церковь Св. Ирины избрали, вёроятно, потому, что она посвящена была ве какой-либо святой, а отвлеченной идеё—мира (τῆς ἁγίας Εἰρήνης), какъ и нёкоторыя другія древнѣйшія церквы Константинополя (Кондаковъ—Пам. и цер. Конст. Тр. VI археол. съѣз., т. III, стр. 8).

<sup>4</sup>) De ceremoniis, l. I, c. 36.

5) Βαλσαμώνος εν τη ερμηνεία του κανόνος δ του Βασιλίου. Σύνταγμα 'Ράλλη και Ποτλή, ΙΥ, σ. 104.

16

славиться"<sup>1</sup>). Но патріархъ Николай старался и ихъ привлечь къ единенію съ церковію и готовъ былъ снова отказаться отъ управленія, лишь бы всѣ евеимиты возвратились "къ цѣлости церковнаго тѣла"<sup>2</sup>). Такъ какъ уклонявшіеся отъ церковнаго общенія руководились мнѣніемъ римской церкви <sup>3</sup>), признавшей четвертый бракъ Льва законнымъ, патріархъ опять обратился за содбйствіемъ къ престолу Петра и отправилъ къ Іоанну Х письмо съ пресвитеромъ и кубикуляріемъ Евлогіемъ. Николай, напоминая папѣ, что не разъ искалъ соглашенія съ Римомъ, увѣдомлялъ о результатахъ константинопольскаго собора 920 года и просилъ подтвердить его постановленія. Патріархъ уже не искаль осужденія оставшихся въ живыхъ виновниковъ соблазна, какъ писалъ прежде, а добивался отъ Рима только того, чтобы пгямымъ запрещеніемъ четвертаго брака церковь впредь ограждена была отъ соблазна, – чтобы было объявлено, что четвертый бракъ Льва утвержленъ лишь по его требованію, а не по правиламъ церкви. — Только подъ этимъ условіемъ, объявлялъ Николай, имя паны можетъ быть снова внесено въ диптихи византійской церкви, въ которыхъ оно изглажено вслъдствіе того, что римскій престолъ оказалъ поддержку нарушителямъ каноновъ 4). Для окончательнаго улаженія отношеній между римскою и византійскою церквами патріархъ ждалъ папскихъ представи-

1) Nicolai epist. XVI; Migne, t. 111, p. 100. Το γνωρίζεσθαι έχοντες έξ άγαθοῦ τρόπου, ίνα μτ τὸν βίον ἀνώνυμον διαπερώσιν ἐκ ττς ἑαυτῶν περινοούμενοι κακίας τὸ δῆλοι τυγχάνειν ὅσον ἐπ' αὐτοῖς τῷ οἰκείψ μερισμῷ, λυπεῖν τὴν ἑνότητα οὐ διελαβο ῦνται τῆς ἐκκλησίας.

3) Ep. LIII. Οὐδεἰς γὰρ ἔτι ἀυνήσεται, ὥσπερ ἔφημεν, τῆς ὑμῶν ἁγιότητος πραττούσης ἐνταῦθα ἀρχιερέων καὶ ἱερέων προφάσεως λαβέσθαι του ζάλην ἀνακινεῖν μετὰ ταῦτα τῆ ἐκκλησία ἕνεκεν τῆς ὑμῶν ἑνώσεως. — Migne, t. 111, p. 252.

<sup>4</sup>) Такую мёру противъ папъ константинопольская церковь практиковала и прежде. Раньше исключенію изъ ся диптиховъ подверглись: Феликсъ Ш (въ 485 г.), Вигилій (въ 553), Виталіанъ (657—672) и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. XC. 'Adrilous. Migne, p. 236.

телей и выражалъ желаніе видёть въ числё ихъ епископа Јакова, извёстнаго по своей добродётели <sup>1</sup>).

Въ отвѣтъ на это папа что-то писалъ патріарху, но легатовъ своихъ не прислалъ, можетъ быть, между прочимъ, потому, что былъ занятъ защитою Рима, который въ 921 г. подвергся нападенію сарацинъ<sup>2</sup>).

Патріархъ, подкрѣпляемый и гражданскимъ правительствомъ, однако, настойчиво добивался того, чтобы папа употребилъ свое вліяніе на прекращеніе раскола въ Византіи. Николай даже просилъ нѣкоторыхъ своихъ знакомыхъ, проживавшихъ въ Италіи, сдѣлать представленія папѣ объ осужденіи четвертаго брака<sup>3</sup>). Того же отъ папскаго престола требовали чрезъ своихъ повѣренныхъ и восточные императоры, сначала одинъ Константинъ<sup>4</sup>), а потомъ вмѣстѣ съ нимъ и Романъ<sup>5</sup>).

Наконецъ, послѣ новаго письма патріарха къ Іоанну Х<sup>6</sup>) объ утвержденіи постановленій собора 920 года, въ восточную столицу прибыли два римскихъ епископа — Өеофилактъ и Каръ, которые и осудили соблазнъ, внесенный четвертымъ бракомъ императора Льва<sup>7</sup>). Общеніе между

напы, занимавшіе престолъ во время втораго патріаршества Фотія (879— 886)—Іоаннъ VIII, Маринъ I, Адріанъ III и Стефанъ VI. Pichler—Gesch. d. Trennung zwischen dem Orient und Occident, I, S. 207—208.

<sup>1</sup>) Nicolai ep. LIII; Migne, t. 111, p. 248-252.

2) Baronii—Annales, t. XV, p. 608. Du-Fresnoy—Chronologische Tafeln, II, p. 307.

<sup>3</sup>) Nicolai epist. LIV, LY — ἀδτ'λοις; Migne, t. 111, p. 252-256. Epist. LXXVII, ἀδτ'λψ; ib., p. 280.

- 4) Nicolai ep. LIII; p. 249.
- <sup>b</sup>) Nicolai epist. LXXVII; Migne, t. 111, p. 280.
- <sup>6</sup>) Ibidem. Hergenröther, III, S. 689, Anm. 30 a.

<sup>7</sup>) Nicolai ep. XXVIII. Σημεών άρχοντι Βουλγαρίας. Το **м**ёсто этого инсьма, гдё говорится о дёйствіяхъ римскихъ легатовъ относительно четвертаго брака, извёстно въ двухъ редакціяхъ. Одна, напечатанная у Migne'я (t. 111, p. 179—180), читается: учωρίζομεν δέ σοι καί τούτο, византійскою и римскою церквами такимъ образомъ, было возстановлепо и при патріаршей каоедрѣ опять явились папскіе апокрисіаріи <sup>1</sup>); въ ознаменованіе этого патріархъ

ότι ('Ρωμαΐοι) γάριτι Θεού τὰ ένταύθα χαταλαβόντες, εί τι σχάνδαλον έχ τοῦ τετάρτου γάμου έν τῆ ἐχχλησία συμβέβηχε, τοῦτο μετὰ τῆς ἡμῶν ταπεινότητος τῷ ἀναθέματι παραδεδώχασι, χαὶ πάντα, ὅσα έδειτο θεραπείας, έτυγε της δφειλομένης ίάσεως и проч. . Т. е.: извъщаеть тебя, что римляне, благодатію Божією принявшіе во вниманіе здёшнія обстоятельства, виёстё съ нашниъ сипреніємъ предали анаесиё соблазиъ, случившійся въ церкви по поводу четвертаго брака, и что все, нуждавшееся въ уврачеванія, получило соотвётственную помощь. Другая редавція, запиствованная Бароніємъ (Annales, XV, a. 917, p. 594) у епископа Адоизія Додины, представляеть діво иначе. Тосабта сог пері τῆς τῶν λεγάτων ἀφύξεως. Οἱ χατὰ τὰ σχάνδαλα τὰ ἐχ τοῦ τετάρτου γάμου συμβεβηχότα επαυσαν (a ne αναθεματι παρεδώχασιν), χαί е?отити то клиро паредожан проч. Т. е.: a вотъ что скажу тебъ о прибытін дегатовъ: они прекратили соблазнъ случившійся по поводу четвертаго брака и доставили миръ клиру. — Какая редакція принадлежитъ перу Николая? По мивнію Hergenröther'a (Ш. S. 693), - послёдняя, потомучто легаты не могли-де осуждать тёхъ, которые смотрёли на четвертый бракъ такъ же, какъ и римская церковь. Но ны первоначальною редакціею словъ патріарха Николая считаемъ напечатанную въ патродогін Мідпе'я, какъ бодѣе подходящую къ обстоятельстванъ дѣда. Николай просиль папу прислать легатовь не для прекращенія соблазна вообще, а именно для подтвержденія постановленій собора 920 года, осудившаго четвертый бракъ: согдасие дегатовъ съ мивниемъ собора патріархъ считалъ гарантіей церковнаго инра на будущее время. Если патріархъ остался доволенъ поведеніенъ Өеофилавта и Кара, то, очевидно, потому, что они исполнили его желаніе, —подтвердили соборное сужценіе о четвертомъ бракъ. Иной вопросъ, — какъ легаты ръшились на это, вопреки синсходительнымъ возвръніямъ своей церкви на повтореніе брака. Намъ нътъ нужды отвъчать на этотъ вопросъ, но, кажется, отвътъ дать не трудно, есля принять во вниманіе, что принципіальнаго осужденія четвертаго брака ждали отъ римской церкви сами императоры Бонстантинъ и Романъ...

<sup>1</sup>) Nicolai ep. LY; Migne, t. 111, p. 256.

и легаты совершили вмёстё литургію и пріобщелись св. тавнъ <sup>1</sup>). Это было въ 923 году <sup>2</sup>). А 15-го ман 925 года <sup>3</sup>) скончался и самъ патріархъ Николай, за все время своего двадцатипятилётняго правленія неутомимый ревнитель нерушимаго исполненія каноновъ и защитникъ правъ церкви отъ посягательства на нихъ со стороны государственной власти <sup>4</sup>).—Николай надёнался, что раздоръ въ патріархатѣ прекратится, если римская церковь вмёстѣ съ соборомъ 920 года осудитъ четвертый бракъ. Но эта надежда, къ сожалёнію, не вполнѣ оправдалась. И послѣ того какъ Өеофилактъ и Каръ на будущее время подвергли четвертый бракъ запрещенію, слѣды раздѣленія еще не уничтожились въ патріархатѣ и долго были замѣтны при преемникахъ Николая. Такъ, когда ученый и миролюбивый патріархъ Поліевктъ <sup>5</sup>), заглаждая печальные плоды раскола, въ пер-

<sup>1</sup>) Nicolai ep. XXVIII; Migne, t. 111, p. 179-180.

<sup>2</sup>) Hergenröther, III, S. 690. Дриновъ — Южные Славяне и Византія, стр. 28.

<sup>8</sup>) Δογοθ., Βασιλεία 'Ρωμανοῦ, c. 25, p. 389. Μαίφ δὲ μην! ιέ, ἰνδιχτιῶνος ιγ΄, τελευτὰ τὸν βίον ὁ πατριάρχης Νιχόλαος, χρατήσας ἐν τῆ β΄ αι'τοῦ ἀναβάσει τοῦ πατριαρχείου ἔτη ιγ΄. Tome: Theoph. Continuat., c. 19, p. 410; Sym. Mag., c. 42, l. c., p. 739. Krug—Chron. Byz., S. 160—164. Muralt—Essai de chronographie Byzantine, p. 503.

4) Николай быль погребень въ извъстномъ Галакринскомъ монастыръ (Λογοδ., Theoph. Contin., Sym. Magist., Leo Gramm.), а впосяъдствін причисленъ къ лику святыхъ въ греческой и римской церкви. Въ объихъ церквахъ память патріарха чтится 15-го мая, въ день его смерти. — Греческ. Синаксарь XI в., извъстный подъ именемъ Петрова; греч. Кларомонтан. Синаксарь конца XI или начала XII в. (Сергія архим. — Восточная агіологія, т. І, стр. 236; т. ІІ, стр. 129. Матіпоw — Апниз ecclesiasticus graeco-slavicus, р. 128); Хлудовскій стипной славян. Прологъ 1370 г. (Сергія — Восточная агіологія, т. І, стр. 129); Аста sanctorum Maii, t. III, р. 507. Млуайоу той Майой су Коузтаутичато́лег, 1843, с. 77.

<sup>5</sup>) См. о немъ въ соч. проф. А. П. Лебедева — Царствование Никифора Фоки. М. 87. Стр. 15, 29, 38.

вый же годъ своего правленія церковію внесь имя патріарха Евенмія въ церковные диптихи, противъ этого возстали нѣкоторые изъ архіереевъ и отдѣлились отъ патріарха; только уступая волѣ императора (Романа II), они вступили въ общение съ церковію <sup>1</sup>). Очевидно, архіерен эти принадлежали къ разряду болѣе строгихъ никодаитовъ. Несомнѣнно, были въ тоже время въ Византіи и упорные евеимиты<sup>2</sup>). Только уже при царяхъ Василіи II и Константинѣ VIII произошло полное и окончательное соглашеніе тѣхъ и другихъ, вѣроятно, вслѣдствіе благотворнаго вліянія на нихъ патріарха Николая II Хрисоверга. При немъ въ 90-мъ году отъ начала брачныхъ споровъ, т. е. въ 995 году по обычному счету, въ Византіи состоялся соборъ. На этоми собори, между прочими, провозглашена была вичная память патріархамъ Николаю Мистику и Евеимію, ихъ предшественникамъ (съ Германа), преемникамъ (до Антонія III включительно), царямъ и нѣкоторымъ царицамъ Македонской династіи, а потомъ объявлена анаеема твмъ, которые осмѣлятся порицать церковь за то, что она исключительнымъ образомъ допустила четверобрачіе, и темъ, которые дерзнутъ нарушать святыя и божественныя правила преподобныхъ отцевъ <sup>4</sup>). Такъ какъ Николай II, по види-

<sup>1</sup>) Cedrenus, Bondae, t. 35, p. 335. Hergenröther, III, S. 710. А. П. Лебедевъ—Очерки внутренней жизни визант.-восточн. церкви IX—XI вв., стр. 142. Pichler—Geschichte der Trennung, I, S. 211.

<sup>2</sup>) Hergenröther, Ш, S. 703. — Къ нимъ, въроятно, принадлежалъ ученикъ и жизнеописатель преподобнаго Василія Новаго († 944 или 952 г. Сергія— Мъсяцесловъ Востока, т. П. Замът. стр. 88—89) — Григорій; иначе трудно объяснить его крайнее нерасположеніе къ патріарху Николаю, который называется у него Άγριχολαος, Ήττήλαος, ό таїς μаχαίραις χληρονόμος χατασφάξας τὰ πρόβατα. Migne, t. 109, p. 661. 664.

3) Σύνταγμα— 'Ράλλη καί Ποτλή, V, σ. 9; Hergenröther, III, S. 725— 726. До насъ опредъление собора 995 г. дошло (кажется, въ передачѣ Вальсамона) въ связи съ соборнымъ уложениемъ 920 г, конечно, потому, что оба эти документа вмѣстѣ читались въ церквахъ. Hergenröther, III, 725. мому, не успѣлъ обнародовать соборнаго постановленія, это сдѣлалъ преемникъ его— Сисиній II (996—999); ему приписываютъ хронисты умиротвореніе церкви <sup>1</sup>). — На этомъ, по всей вѣроятности, и закончились горячіе партійные споры въ Византіи, возникшіе по поводу четвертаго брака императора Льва. По крайней мѣрѣ, относительно ихъ не встрѣчается никакихъ новыхъ указаній въ источникахъ по византійской исторіи слѣдующаго времени.

Отразились-ли брачные споры на дальнѣйшей судьбѣ византійской церкви, — судить, конечно, не намъ; слово объ этомъ предоставляется занимающимся синтезомъ общей церковной исторіи. Мы можемъ сказать только одно, — что описанные споры были весьма вредны для церкви. Истощая нравственныя и даже матеріальныя силы іерархіи, они оказались выгодными только для свѣтской власти. — Императоръ Левъ добился признанія своего четвертаго брака, устранилъ съ каеедры энергичнаго своего противника, патріарха Николая, дѣйствовавшаго "духомъ и силою Иліиною", и возвелъ на его мѣсто престарѣлаго Евеимія. А сановники имперіи, пользуясь смутами и слабостью церковной власти, расхищали церковныя имѣнія.

<sup>1</sup>) Cedrenus, t. 35, p. 449. Cpas. Skylitz., p. 85, ed. Venet.

Digitized by Google

## ГЛАВА Х.

Законолательство императора Льва относительно церковной жизни. - Важевише труды Македонской династіи по части законодательства вообще.-Василики и новеллы Льва Мудраго. — Преимущественное значеніе послёднихъ для церкви.-Характеристика церковно-законодательной деятельности Льва. — Отступленіе отъ церковныхъ правилъ. — Проведение въ жизнь началъ церковности и христіанства вообще — главное назначеніе новеляъ императора Льва. - Отступленія оть гражданскаго заководательства прежнихъ временъ, допущенныя въ этихъ новеллахъ. – Постановленія императора Льва Мудраго о бракъ, имъвшія особенно важное значеніе для церковной жизни. — Судьба новелль императора Льва, касавшихся церкви.

Церковный историкъ, изучающій царствованіе Льва Мудраго. для полноты своего изслѣдованія, между прочимъ, можетъ еще остановить свое вниманіе на законодательствѣ этого императора, на сколько касалось оно тогдашней церковной жизни. Левъ, пріобрѣтшій печальную извѣстность низложеніемъ патріарха Фотія и своимъ четвертымъ бракомъ, оставилъ по себѣ лучшую память въ области церковнаго права. Здѣсь его имя, по справедливости, можетъ быть поставлено на ряду съ именемъ Юстиніана, законодательство котораго, вообще, было весьма полезнымъ для церкви<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Указаніе на значеніе Юстиніанова законодательства для церкви можно находить въ «Исторіи византійскаго права» Азаревича. Ярославль 1876, ч. І, стр. 62, 98.

Законодательная деятельность вмператора Льва стояла въ твсной связи съ законодательными трудами и планами его предшественниковъ и обусловливалась тёмъ, что для византійцевъ уже трудно было пользоваться устарёвшими по содержанію и языку юридическими сборниками Юстиніана. Неудобство послёднихъ видёли еще императоры-иконоборцы<sup>1</sup>) и хотѣли было произвести исправленія въ прежнемъ законодательствъ, соотвътствующія потребностямъ ихъ времени. Духъ иконоборческой реформаціи въ области права особенно ясно обнаружился въ гражданскомъ уложении, извѣстномъ подъ именемъ Эклоги Льва (III) и Константина (V Копронима)<sup>2</sup>). Хотя реакція не дала вмператорамъиконоборцамъ довести ихъ планъ до конца, однако онъ не погибъ и при новой династіи. Чтобы успокоить бурю, поднятую борьбой иконопочитателей и иконоборцевъ, императоры Македонской династіи делали видъ, что возвращаются къ традиціямъ стараго времени и хотятъ отченить всѣ нововведенія своихъ ночестивыхъ предшественниковъ, Исаврійцевь <sup>3</sup>). Но въ д'аствительности этого не было. -- по

<sup>2</sup>) Ibid. Ж. М. Н. Пр. 1878, ч. 199. Ст. Васильевскаго — Законодательство иноноборцевъ, стр. 269 и слъд.

<sup>3</sup>) Васидій Македонянинъ, говоря о своемъ намѣреніи издать Прохиронъ, ставитъ себѣ такое возраженіе: «кто-нибудь скажетъ: такъ какъ уже наши предки оставили намъ нѣчто подобное (очевидно, разумѣется Эклога), почему бы намъ не успокоиться на этомъ сокращеніи (законовъ) и зачѣмъ было прибѣгать намъ ко второму избранію?... Слѣдуетъ знать, отвѣчаетъ самъ же императоръ, что это такъ называемое руководство содержало не столько избраніе (выборъ), сколько извращеніе добрыхъ законоположеній» (Zachariae—Prochiron, р. 8—9). А въ предисловіи къ Энаналотѣ Василій говеритъ еще яснѣе «о несообразностахъ, изданныхъ Исаврійцами въ противность божественному догмату и на разрушеніе спасительныхъ законовъ» (Zachariae—Collectio librorum juris graecorum ineditor., р. 62). Подобнымъ же образомъ въ одной изъ новеллъ (XX-й; Мідпе, t. 107, р. 465) Льва Мудраго осуждаются пестамевленія о предбрачномъ дарѣ, сдѣланныя въ Эклогѣ Льва и Константина, хотя при

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Азаревнчъ-Ист. виз. пр. ч. I, стр. 31.

крайней мёрё, въ области права. Здёсь императоры Македонской династіи шли по пути, указанному иконоборными Исарійцаме 1) и продолжали реставрацію Юстиніанова права примѣнительно къ потребпостямъ современной жизни <sup>9</sup>). Въ этомъ отношении много было сдёлано уже при император'в Василіи, родоначальник Македонской династіи. При этомъ императорѣ (и его сыновьяхъ-соправителяхъ) и, несомнѣнно, подъ непосредственнымъ его руководствомъ было издано введеніе къ задуманному имъ полному собранію исправленныхъ законовъ, или Прохиронъ (о проусцоос уощос, въ 40 титулахъ), а потомъ выпущено второе пересмотрѣнное изданіе послѣдняго подъ именемъ Эпанагоги ('Епачачшүй) <sup>3</sup>). При Львѣ же Мудромъ въ области права состоялось, можно сказать, завершение реформаторскихъ стремленій его предшественниковъ. Левъ при содъйствіи юристовъ своего времени 4) обнародовалъ предпринятый еще при отцѣ его сводъ дѣйствующихъ постановленій подъ именемъ Василикъ (τα βασιλιχά, царскія книги), которыя состояли изъ 6 томовъ или 60 книгъ. Это -- замъчательный памятникъ византійскаго законодательства, который, ПО мѣрѣ открытія въ рукописяхъ его отдѣльныхъ частей, долго привлекалъ къ себѣ почти исключительное вниманіе ученыхъ юристовъ <sup>5</sup>). Такого вниманія Василики, действительно. заслуживали, потомучто представляють собой первый систе

этомъ не указано ни имени этихъ законодателей, ни ихъ сборника. — Zhishman — Das Eherecht, S. 654.

<sup>1</sup>) Срав., наприм., Eclogae t. II, с. 13 и Leonis VI novell. 111— 112. Zhishman—Das Eherecht, S. 770.

<sup>2</sup>) Журн. Мин. Нар. Просв. 1878, г. 199. Законодат. иконоб., стр. 267 и слёд.

<sup>3</sup>) Журн. М. Н. Пр. 1850 г., ч. 65. — Обозрѣніе греко-римскихъ законовъ въ отношенія къ церкви, стр. 97 и слѣд. Азаревича — Ист. виз. права, ч. П, стр. 11—24. Суворова Н. — Курсъ церковнаго права, т. І, Ярославль, 1889; стр. 237—238.

4) Азаревича-Ист. виз. пр., ч. П, стр. 45.

<sup>5</sup>) Ibidem, crp. 40 -41. Zhishman-Das Eherecht, S. 56.

матическій сводъ греко-римскихъ законовъ, освобожденный отъ противор вчивыхъ, тождественныхъ и устаръвшихъ положеній. давно по примѣнявшихся на практикѣ <sup>1</sup>). — Но Василики не заключали въ себѣ почти никакихъ скольконибудь существенныхъ особенностей сравнительно съ Юстиніановымъ правомъ и за немногими добавленіями содержали тотъ же матеріалъ, что и сборники названнаго великаго законодателя<sup>2</sup>). Цоэтому-то Василиками не удовлетворялся уже самъ Левъ; въ дополнение къ нимъ и почти одновременно съ ними онъ издалъ цёлый рядъ новеллъ (усарай διατάξεις, ή έπανορθωτικαί χαθάρσεις), которыми отчасти вводились въ жизнь византійскаго общества совершенно новыя положенія, а отчасти существенно исправлялись и упразднялись старыя, хотя и внесенныя въ Василеки изъ Юстиніановыхъ юридическихъ сборниковъ 3). При этомъ, ни одно изъ постановленій въ новеллахъ не давалось категорически, безъ обусловливающихъ его объяснений отъ лица самого императора Льва <sup>4</sup>). Въ его новеллахъ то и дело встрѣчаются выраженія: "не принимая опредѣлонія древняго законодателя..., мы упраздняемъ его и постановляемъ....; древними узаконено...., но (поелику...)... мы повелѣваемъ...; по древнему постановлению за таковой поступокъ следуетъ то-то..., но это---неосновательно...: мы утверждаемъ и повелѣваемъ" иначе <sup>5</sup>). Что же касается "духа" новеллъ императора Льва, то о нихъ кратко можно сказать. что онѣ сравнительно съ соотвётствующими положеніями прежнихъ законодатолей отличаются большей гуманностью 6), большею

- <sup>1</sup>) Азаревичъ, ор. с., стр. 111.
- <sup>2</sup>) Ibidem, стр. 68, 111.

<sup>8</sup>) Procemium et constit. I. Migne, t. 107, pp. 419-428. Beck-De novellis Leonis, p. 80 ff. Mortreuil-Hist. du droit. Byz., II, p. 293.

- <sup>4</sup>) Zepernick—De vita et constit. Leonis, p. 306.
- <sup>5</sup>) Nov. LXXIX, X, YIII, LXXXIX, XXXII, XXXIII и др.
- <sup>6</sup>) Nov. LXXIX, XXXII (Zhishman, op. c., S. 480), XXXY (Zhishman,
- S 576), XXYI—XXYII.

Digitized by Google

практичностью <sup>1</sup>) и болёе правильнымъ отношеніемъ къ проявленіямъ гражданской жизни <sup>2</sup>).

- Вотъ необходимыя общія свъденія о законодательныхъ памятникахъ времени Льва Мудраго, въ изданів которыхъ онъ, несомнѣнно, принималъ весьма живое личное участіе. Но нашему дальнъйшему спеціальному изученію будуть подлежать только новеллы этого императора. Василики мы оставляемъ въ сторонѣ, отчасти – потому, что очи не дошли до насъ въ полномъ своемъ видѣ<sup>3</sup>), а главнымъ образомъ - потому, что Василики, почти только воспроизвонившія (хотя и систематически) законы Юстиніана, не сдѣлали никакихъ перемѣнъ въ церковномъ правѣ востока '). Въ своихъ новеллахъ Левъ держался гораздо свободнъе въ отношеніи къ прежнему законодательству и поэтому о въръ и жизни христіанской, о поставленіи въ іерархическія степени, о монашествующихъ, о крещеніи, о бракв, о праздникахъ. о храмахъ, о церковныхъ учрежденіяхъ и владёніяхъ и т. п. часто разсуждалъ совершенно иначе, чѣмъ его предшественники. Выяснение по новелламъ Льва Мудраго общихъ началъ его законодательной деятельности въ отношении къ церкви и разсмотрѣніе наиболѣе замѣчательныхъ его распоряженій въ этой области и будетъ нашей задачей.

Цочти всѣ византійскіе императоры, проникнутые идеей тѣснаго союза между государствомъ и церковію и считавшіе себя покровителями послѣдней, смотрѣли на церковное право, какъ на составную часть государственнаго. Они ограждали своими законами не только внѣшнее благосостояніе церкви, но, подъ видомъ попеченія объ ся интересахъ, простирали свою юрисдикцію даже на такія стороны церковной жизни,

1) Nev. LXVIII.

2) Nov. XCIII, XCI, LXXXIX, LIV.

<sup>8</sup>) Церковное право заключается въ 1. 3, 4 5 кн. Василикъ Льва (Азаревича—Ист. виз. пр., ч. П, стр. 65); но 4-я книга до сихъ поръ неизвъстна (ор. cit., стр. 102).

<sup>4</sup>) Ж. М. Н. Пр. 1850 г., ч. LXY. Обозрѣніе греко-римск. законовъ въ отношенін къ церкви. Стр. 197 и слѣд. которыя должны были подлежать исключительному вёдёнію духовной власти<sup>1</sup>). Императоръ Левъ Мудрый въ своей законодательной дёятельности обнаружилъ также большое вниманіе къ положенію византійской церкви и, какъ увидимъ, не представлялъ здёсь исключенія сравнительно со своими предшественниками и преемниками.

Для упорядоченія церковной жизни и для огражденія ея интересовъ онъ по собственной иниціативѣ<sup>3</sup>), безъ сношеній съ патріархомъ, издалъ около 50 новеллъ (а всфхъ новеллъ Льва – боле 100) на имя брата своего патріарха Стефана и тестя Стиліана, занимавшаго мѣсто государственнаго канцлера. Въ новеллахъ то и дёло встречаются ссылки на Св. Писание<sup>3</sup>), апостольския<sup>4</sup>), святоотеческия<sup>5</sup>) и соборныя правила <sup>6</sup>), помимо многочисленныхъ указаній на положенія прежнихъ гражданскихъ кодексовъ. По видимому, такая богословская и юридическая подготовка Льва и его помощниковъ<sup>7</sup>) по изданію новеллъ должна была сдерживать въ надлежащихъ границахъ ихъ законодательную діятельность касательно церкви. Императоръ зналъ эти границы и самъ заявлялъ, что "въ дѣлахъ гражданскихъ полезнѣе законы гражданскіе, а въ дѣлахъ духовныхъ, для благоустройства вхъ, полезнѣе священныя поста-

<sup>1</sup>) Проф. А. П. Лебедевъ—Очерки виз.-вост. церкви IX—XI вв., стр. 16. Его же—Очерки исторіи визант.-вост. церкви XI—XV в., стр. 209 и сл. Скабалановичъ — Визант. госуд. и церк. въ XI в., стр. 260— 262. Подробно говорится объ этомъ въ соч. проф. Курганова—Отношеніе между церкови. и гражд. властью въ византійской имперіи. Казань. 1880 г.

<sup>2</sup>) Только новеллы V и XVII представляются написанными по запросамъ п. Стефана. Zepernick—De vita et constit. Leonis, p. 238.

3) Nov. XCVIII, II.

4) Nov. IX, LXXYI, LXXXYI, LXXXYII.

5) Nov. VI.

•) Nov. III, XV, LXXIV, XC.

<sup>7</sup>) Такіе помощники у Льва, несомнённо, были, если извёстно, что надъ составленіемъ Василикъ при немъ трудились многіе юристы (Азаревичъ, ор. с., стр. 45). Не принималъ-ли нёкотораго участія въ изда-



новленія <sup>1</sup>), — что приличіе и самое повятіе о дѣлахъ духовныхъ заставляютъ поступать здѣсь по установленіямъ церковнымъ" <sup>2</sup>). Но на дѣлѣ оказалось, что Левъ плохо помнилъ эту простую истину. Въ своихъ новеллахъ онъ почти не отличалъ церковной жизни отъ гражданской и даже считалъ себя въ правѣ въ постановленіяхъ по дѣламъ духовнымъ дѣлать отступленія огъ каноновъ.

Императорское-ли дѣло разсуждать, наприм., о томъ, когда слъдуетъ крестить младенца и можно-ли пріобщать женщину, находящуюся въ періодъ очищенія? Левъ, однако, не стёснился взять на себя рёшеніе этихъ вопросовъ.--Нѣкоторые находили, что не слѣдуетъ пріобщать родиль ницу и крестить младенца въ теченіе 40 дней послѣ рожденія; патріархъ Стефанъ захотвлъ узнать, какъ думаетъ объ этомъ императоръ, и обратился къ нему съ вопросомъ. Тотъ не замедлилъ отвѣтить, что не находитъ указанный порядокъ незаконнымъ, но и не признаетъ его безусловно непреложнымъ, ибо младенецъ въ теченіе столь продолжительнаго времени можетъ умереть неочищеннымъ чрезъ божественное омовеніе, а мать —безъ причащенія. О родильницахъ императоръ разсуждаетъ: если существуетъ правило (?) о непричащении ихъ въ течение 40 дней, то-для обузданія похоти, чтобы лишеніе причащенія способствовало самодѣятельному утишенію страсти; а для чего лишать св. причащенія женъ изъ-за естественнаго оскверненія плоти? Если грозитъ смерть родившей или подвергшейся естественной нечистоть, таковыхъ необходимо пріобщать безъ замедленія. Касательно младенцевъ императоръ опредѣляетъ, что ихъ при безопасности здоровья слъдуетъ крестить въ

нів новеллъ относительно церкви архіеп. Кесаріи Каппадокійской Арееа? Мы знаемъ, что самъ Левъ, а потомъ какой-то магистръ Козьма обращались къ Ареев за разъясненіемъ вопроса о правъ церковнаго убвжища, и архіепископъ отвъчалъ обоимъ. (Рукоп. моск. Синод. библ. по опис. Matthaei, № 302, fol. 104).

1) Nov. VII.

<sup>2</sup>) Nov. XVI.

40 день по рожденія, а по желанію — въ 8-й. Но этоть срокъ долженъ быть сокращенъ, если новорожденному грозитъ смерть, дабы онъ не умеръ непросвъщеннымъ и непричастнымъ божественнаго омовенія и блага <sup>1</sup>).

По нашему мнѣнію, Левъ также выходиль изъ своей сферы, когда преднисывалъ, чтобы, помимо дней кончины апостоловъ и мучениковъ, не были оставлены безъ чествованія и безъ празднованія памяти и посл'в нихъ возсіявшихъ въ церкви богопроповъдныхъ мужей, на подобіе звъздъ озарившихъ ея твердь делами и ученіями. — Восполняя недостающее, объявлялъ императоръ, мы узаконяемъ, чтобы священные дни кончины и сихъ были чтимы священноподобающими честями; имена же ихъ: Аванасій, --- во архіврэяхъ Божіихъ преславный, Василій, — царское украшеніе церкви, Григорій, — богословію тезоимевитый, Григорій, --сладкая церкви рѣка и преславный, Іоаннъ, — всезлатыя уста Духа, и съ ними — Кириллъ и Епифаній, которые подвигами и славою соревновали съ поименованными<sup>2</sup>).---Правда, приведенная новелла Льва была первымъ распоряженіемъ о всеобщемъ празднованія перечисленнымъ святителямъ <sup>3</sup>), но оно, во всякомъ случаѣ, должно было исходить не отъ свётской, а отъ духовной власти.

Вмѣшательство императора Льва въ церковную жизнь простиралось до того, что онъ въ одной изъ своихъ новеллъ рѣшалъ, можно-ли дѣлать епископомъ имѣющаго дѣтей. — Наше царское величество, говорилъ Левъ, слѣдуя божественнымъ заповѣдямъ, находитъ, что дѣти не могутъ быть помѣхою при проходеніи епископскаго служенія, какъ и другіе близкіе родственники (братья); необходимо только, чтобы возводимый въ епископскую степень былъ человѣкомъ достойнымъ въ прочихъ отношеніяхъ <sup>4</sup>).

1) Nov. XVII.

2) Nov. LXXXVIII.

<sup>3</sup>) Е. Е. Голубинскаго — Исторія русск. церкви. Втор. пол. І-го т., стр. 330 — 428.

4) Nov. II.

Digitized by Google

Въ приведенныхъ новеллахъ Левъ, по крайней мъръ, не нарушаеть церковныхъ каноновъ; между твиъ есть такія новеллы, въ которыхъ онъ безцеремонно позволялъ себъ дѣлать и болѣе или менѣе важныя отступленія отъ послёднихъ. Такъ, одною изъ новеллъ императоръ дозволилъ совершать крещеніе во всякомъ молитвенномъ домѣ, тогда uo **31** прав. VI-ro вселенскаго какъ и 59 собора это таинство полагается совершать въ церквахъ, а въ молитвенныхъ домахъ — только по разръшению мъстнаю енископа. — По мнѣнію Льва, священное правило VI-го собора не опредѣляетъ, чтобы божественная баня возрожденія (τό  $\vartheta$ είον της άναγεννήσεως λουτρόν) совершалась исключительно въ посвященныхъ божественному служеню храмахъ. Вслёдствіе этого онъ, руководясь тёми же соображеніями, въ сиду которыхъ и домовые священники могутъ священнодъйствовать всюду, опредъляеть, что желающимъ нозволительно совершать крещение во всакомъ молитвенномъ домѣ.--О разрѣшеніи на это со стороны епископовъ Левъ не упоминаетъ ни слова. Священное правило (59), прибавляеть только императоръ въ оправдание своего распоряженія, поставлено изъ опасенія, чтобы не было совершено крещенія непосвященными въ санъ іерея, если бы оно совершалось въ домахъ (безвъстно), и чтобы крещенные (такими лицами) не остались нечистыми (?); но это правило не можетъ предостеречь отъ зла, если желающіе захотять сдёлать оное, ибо оно (зло) вездё найдеть себ'я gopory  $^{1}$ ).

6 мъ правиломъ того VI-го вселенскаго собора священники, діаконы и иподіаконы, вступившіе въ бракъ послѣ носвященія, извергаются изъ клира. Но иначе относитси къ нимъ императоръ. – Узаконено, говоритъ онъ, что однажды посвященное Богу не возвращается назадъ, и это—не только относительно посвящаемыхъ сокровищъ, но еще болѣе — относительно людей, получившихъ жребій божественнаго посвященія. Но кого не доводятъ до паденія грѣхи, эти тиранны человѣческой немощи! Не принимая

1) Nov. XV.

(согласнаго съ правиломъ VI-го вселенскаго собора!) опредѣленія древняго законодателя <sup>1</sup>), который хочетъ, чтобы пресвитеръ, или діакопъ, или иподіаконъ, если послѣ рукоположенія вступятъ въ бракъ, совершенно были лишаемы духовнаго званія и обращаемы въ мірское, мы упраздняемъ его и постановляемъ (ἀχυροῦμεν τὸ δόγμα, θεσπίζομεν δέ), что для наказанія ихъ достаточно только лишенія сана, въ которомъ они состояли до брака; но они не осуждаются на совершенное удаленіе изъ духовнаго званія и другаго (низшаго) служенія въ церкви, къ которому не беззаконно приступать—и связавшимъ себя бракомъ послѣ посвященія <sup>2</sup>).

Подобнымъ же образомъ относился Левъ и къ правиламъ апостольскимъ. Въ нихъ, между прочимъ, определяется, что клирики, принимающіе на себя мірскія попеченія <sup>8</sup>), поручительства, 4), народное управление 5), подлежатъ изверженію отъ священнаго чина; гораздо снисходительнье судилъ ихъ императоръ. — Не должно, объясняетъ онъ въ одной изъ новеллъ, священныя вещи осквернять обычнымъ употребленіемъ; точно также не слѣдуетъ и одушевленнымъ сокровищамъ чистаго жертвенника (лицамъ, посвященнымъ на служение церкви) быть въ обращении между всѣми, но имъ должно пребывать въ чинъ, въ который они посвящаются, сохраняя посвящение чистымъ. Поэтому, весьма справедливо постановленія апостольскія лишають священнаго чина тѣхъ изъ духовныхъ, которые берутъ на себя хлопоты по мірскимъ дёламъ, ---адвокатство, поручительство, подряды и т. п.; въ такомъ случав они оскорбляютъ данную имъ Св. Духомъ честь, унижаютъ высоту благодати и такимъ образомъ являются недостойными благодѣянія, величія котораго не понимають. Но такъ какъ въ настоящее

- <sup>3</sup>) Ацост. прав. 6.
- 4) Прав. 20.
- <sup>5</sup>) Правило 81.

17

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) — Юстиніана. Мідпе, t. 107, p. 588, annot. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nov. LXXIX.

время нёть людей, способныхъ по жизни своей стать на высоту, на которой стояли ть священные законоположители, я думаю, соображаеть императорь, что не будеть (?) несогласнымъ съ апостольскими правилами сдёлать ослабление ихъ опредѣленія. Поэтому (?), не противорѣча (да не будетъ!), а лучше --- слѣдуя божественному предписанію (ойх άντινομοθετούντες—άπαγε:—άλλά μάλλον τω ίερω θεσπίσиать сочетбиенов), мы опредъляемъ: архіереевъ, іереевъ и, вообще, всякаго клирика унижающихъ свое достоинство принятіемъ на себя адвокатуры, поручительства и проч отлучать на нѣкоторое время отъ совершенія божественныхъ дёль, а посль времени покаянія да вводятся они въ общеніе, --- по объщаніи на будущее время твердо держать себя вдали отъ житейскихъ попечений. Если же они опять стануть заниматься ими, тогда уже да будуть запрещены со вершенно, какъ оскверненные и недостойные священнаго служенія 1).

— Императоръ кассируетъ апостольскій и соборныя постановленія: какое странное явленіе! \*) Конечно, Левъ представлялъ для этого благовидные предлоги. Онъ ссылался то на общую человѣческую немощь, то на особенную слабость позднѣйшаго поколѣнія <sup>3</sup>) (какъ будто это оправданіе для отступленій отъ строгаго исполненія каноновъ!), то на отсутствіе практическаго значенія древняго церковнаго правила <sup>4</sup>). Но въ какое положеніе подобныя новеллы Льва ставили византійскую іерархію?—Съ одной стороны, она, разумѣется, должна была непоколебимо слѣдовать кано-

<sup>2</sup>) VI вселенскій соборъ опредѣлнлъ: «аще кто обличенъ будетъ, яко нъкое правило апостольское, соборное или святоотеческое покусился измѣнити или превратити, таковый будетъ повиненъ противъ того правила понести эпитимію, каковую оно опредѣляетъ и чрезъ оное врачуемъ будетъ отъ того, въ чемъ преткнулся» (пр. 2). Но Левъ Му́дрый, очевидно, не обращалъ на это опредѣленіе никакого винианія.

- 8) Nov. XV, LXXIX.
- 4) Nov. LXXXVI.

<sup>&#</sup>x27;)' Nov. EXXXYI

намъ <sup>1</sup>) ( $dx\rho(\beta \varepsilon la \tau \tilde{\omega} v x a v \delta v \omega v)$ , авторитетъ которыхъ утвержденъ вселенскою церковію, а съ другой — исполнять уклонявшіяся отъ каноновъ новеллы, чтобы показать, что не протибится кесарю. Какъ при Львѣ Мудромъ іерархія выходила изъ этой коллизіи, достовѣрно мы не знаемъ, но можно предполагать, что только при благоразумномъ и твердомъ патріархѣ Николаѣ въ церковномъ управленіи канонамъ отдавалось предпочтеніе предъ несогласными съ ними новеллами <sup>8</sup>).

Впрочемъ, такихъ новеллъ, въ которыхъ Левъ, при своемъ стремленіи руководить церковною жизнію въ государствѣ, доходилъ до попранія каноническихъ постановленій, по нашему наблюденію, довольно немного. Показавъ себя въ нѣкоторыхъ новеллахъ, по примѣру предшественниковъ <sup>8</sup>), абсолютно узаконяющей властью, императоръ между тѣмъ вовсе не думалъ идти въ разрѣзъ съ церковными правилами. Напротивъ, большинство его новеллъ, касавшихся церкви, направлено было къ подтвержденію и возстановленію каноновъ, которые прежде лишены были значенія въ силу, обычая или вытѣснены изъ употребленія въ церковной жизни гражданскимъ законодательствомъ.

Онъ, наприм., подтвердилъ 3-е правило VI-го вселенскаго собора о времени вступленія въ бракъ священнослужителей. — Священными канонами, читается въ новеллѣ Лъва <sup>4</sup>), требуется, чтобы вмѣющіе принять на себя санъ іерея или во всю жизнь соблюдали безбрачіе или, если это для нихъ невозможно, соединялись бы законнымъ бракомъ и, такимъ образомъ, уже брали на себя божественное служеніе. А между тѣмъ, говоритъ императоръ, въ настоящее время существуетъ обычай (ή є́пі той πаро́утоς хратойота

<sup>8</sup>) Азаревичъ, ор. с., ч. I, стр. 57.

17\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VII вселенскато собора правило 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Какъ стонить Никодай за церковные кановы, видно изъ извёстнато намъ его посданія къ папъ Анастасію. Migne, t. 111, ер. XXXII.

<sup>4)</sup> Nov. HI.

συνηθεια), по которому вступають въ бракъ въ теченіе двухъ первыхъ лѣтъ и по принятіи сана. Такъ какъ мы считаемъ это неприличнымъ, то повелѣваемъ, чтобы хиротонія совершалась по древнему установленію церковному (хата̀ то̀ а́νωθεν хаі̀ архаїоν τῆς ἐххλησίας διάταγμα); ибо недостойно унижаться до плотскаго униженія тому, у кого оно устранено духовнымъ возвышеніемъ, а лучше, напротивъ, отъ плотскаго униженія восходить, какъ къ высшей ступени, къ божественному служенію.

А вотъ подобное постановление Льва о самовольно оставляющихъ монашество. — Сколько такихъ, свидътельствуетъ онъ, которые необдуманно избираютъ для себя жизнь, а потомъ мѣняютъ ее! Случается, что избравшіе монашество, по различнымъ неодобрительнымъ побужденіямъ и намъреніямъ, оставляють его, поступая какъ псы, возвращающіеся на свою блевотину, или свиньи-къ прежней грязи... По оревнему установлению 1), продолжаетъ императоръ, оставившихъ монашество слѣдуетъ возвращать опять въ монастырь, а если снова повторится тоже, виновныхъ зачислять въ солдаты (гіс отратиютас). Но это неосновательно. Зачѣмъ идетъ въ монахи тотъ, кому правится мірское званіе? Если же за неоднократное самовольное оставленіе монашества человѣкъ, наконецъ, законно признается мірскимъ, то онъ, измѣнивъ своему первому рѣшенію, легко достигаетъ своей (незаконной) цёли — Прежній законъ, по которому покинувшій божественное воинство зачисляется въ мірское, представлялся императору невозможнымъ; поэтому, онъ и предписалъ, чтобы въ такихъ случаяхъ строго исправлялось церковное постановление (7-е прав. IV всел. соб.), которымъ самовольный переходъ изъ монашества въ мірское званіе запрещался безусловно подъ страхомъ анаеемы<sup>2</sup>).

Стремленіе возвратить канонамъ подобающее имъ значеніе Ловъ особенно ясно выразилъ въ новеллъ о рабъ, вступившемъ въ клиръ безъ въдома своего господина. — Побу-

- <sup>1</sup>) Разумбется 123 nov. Юстиніана. Мідпе, t. 107, p. 144, annot. 76.
- 2) Nov. VIII.

ждаемые заботою объ устройствѣ церковныхъ дѣлъ, говоритъ онъ здѣсь, какъ они прязнаны священными канонами, и утверждая ихъ, мы отрицаемъ несозласныя съ ними иражоанскія постановленія. Поэтому, раба, принявшаго на себя безъ вѣдома господина почтенное достоинство священства, мы, сообразно съ волею Божіей церкви (82 апост. прав.), опредѣляемъ снова возвращать въ прежнее рабское состояніе; а (древній) законъ, освобождающій раба, посвященнаго тоже безъ воли господина, объявляемъ недѣйствительнымъ и прекращеннымъ<sup>1</sup>).

Стараясь установить соглашение между канонами и гражданскимъ законодательствомъ, Левъ, по большей части, совершенно отмѣнялъ его предписанія; но иногда Левъ снабжалъ его только поправками и дополненіями. Къчислу новелль этого послёдняго рода относится, напр., новелла о раскапывающихъ могилы. --- Дѣло, совершенное съ злодѣйскимъ намъреніемъ, разсуждаеть здъсь императоръ, имъетъ для себя никакого оправданія; но если оно вынуждено необходимостью, то можетъ быть извиняемо... Въ виду этого, замвчаетъ Левъ, мнв думается, что гражданскій законъ, безъ извиненія наказывающій<sup>8</sup>) виновныхъ въ раскапываніи могилъ, разногласить съ церковнымъ<sup>8</sup>), который не постановилъ за это истязанія (вѣроятно, принимая въ соображение угнетающую въ жизни бъдность, доводящую ствсненныхъ ею до такого дерзкаго поступка). Поэтому, желая согласить тотъ и другой законъ, мы постановляемъ, что осмѣлившіеся на такой поступокъ въ первый разъ подвергаются по суду наказанію снисходительному и милостивому, а если они не образумятся и покусятся на тоже вторично, то уже неизбъжно подвергаются слъдующему на-

1) Nov. IX.

<sup>2</sup>) Посредствоиъ личнаго и денежнаго взысканія. Мідпе, t. 107, p. 615, annot. 95.

<sup>3</sup>) Василія Великаго третье каноническое посланіе къ Амфилохію, правило 66. Григорія Нисскаго канон. посл. къ Литонію, прав. 7-е. казанію (по суду гражданскому): біенію билана по спань и остриженію водось <sup>1</sup>).

- До сего времени, говоритъ Левъ въ другой своей новелль, дыйствоваль законь, по которому въ день воскресный нѣкоторые могли и не прекращать своихъ работъ, напр., земледѣльцы могли заниматься работою, хотя и меньшею сравнительно съ работою въ прочіе дни. Но мы, продолжаетъ императоръ, руководясь мыслію, что христіанство распространяеть свои благодатные плоды одинаково на всѣхъ, и памятуя установленіе святыхъ апостоловъ, заповѣдавшихъ всёмь быть свободными оть работь, постановляемь, чтобы ни земледфлець, ни кто-либо другой не занямался въ воскреэтому двю неприличными. Ибо, если сенье лълами. древніе, початая твни и обравы, съ честію проводили деяь субботній, рашительно ничего не делая, какъ же намъ, христіанамъ, не чтить дня, въ который Владыка освободилъ насъ отъ тления? Для обыкновенныхъ дель достаточно воспользоваться шестью днями въ недель, а сельмой неизменно нужно хранить, посвящая его Владыкъ и не разняя съ другими днями <sup>9</sup>).

А вотъ - какъ восполнялъ Левъ пробѣлы прежняго законодательства соотвѣтственно духу церковныхъ каноновъ. Въ Юстиніановомъ правѣ, напр., не былъ предусмотрѣнъ случай невѣрности (даже беременности) обрученной невѣсты. — Восполняя пропускъ въ постановленіяхъ, говоритъ Левъ въ своей новеллѣ относительно этого предмета, мы постановляемъ: не только изъ-за различія въ вѣрѣ, сумасшествія и другихъ причинъ, но и изъ-за сожительства, противорѣчащаго чистотѣ предстоявшаго брака, разлучать тѣхъ, которыхъ соединило кажущееся только, а не на самомъ дѣлѣ существующее обрученіе, потому что въ такомъ случаѣ на-

7) Nov. XCVI.

7) Nov. LIY. Cpaв. Даодик. соб. прав. 29. Өсофияа прав. 1. Веск – De usu et auctoritate novellar. Leonis, p. 115.

.

рущается чистота брака, унинтожающая надежды жениха на чистое наслаждение <sup>1</sup>).

Уже изъ приведенныхъ новеллъ видно, какъ сильно заботялся Девъ о проведении началъ церковности и христіан, ства вообще въ жизнъ византийскаго общества; но особенно важное значение имъли въ этомъ отнощении новеллы Дъва, касавшияся брака.

Прежде всего, императоръ Левъ Мудрый уравнядъ рабовъ и свободныхъ въ правахъ на вступление въ бракъ. До несо римско-византійское завонодательство, въ сиду язынескаго мнёнія о природномъ неравенстве рабовь и свободныхъ, почти не допускало законныхъ браковъ между тёми и другими <sup>2</sup>). Подъ вліяніенъ христіанскаго воззранія на дюдей, какъ на братьевъ о Христъ, независимо отъ ихъ общественнаго подожения, Юстиніанъ признадъ быдо законность брачныхъ союзовъ между рабами и свободными, если только рабы получали отъ господъ разръщение на бракъ и вистъ съ твиъ свободу<sup>8</sup>). Но императрица Ирина снова запретила бранные союзы между рабами и свободными по про-Къ снастію, законъ этой императрицы действоваль не додго. Нэкоторыя соціальныя перемяны, явившіяся потомъ въ государствь, значительно ослабили рабство, а вмъсть съ тэмъ улучщиди и церковно-общественное положение несвободныхъ людей. Это ослабление рабства въ византийской империи, отразидось и на бранныхъ отношенияхъ между отчасти, рабани и свободными. Не смотря на то, что церковь еще мирилась съ прежней безправностью рабовъ касательно брака <sup>5</sup>), императоръ Левъ Мудрый прямо и смѣло объявиль,

<sup>1</sup>) Now XCIII. (Cp. |VI scen. cob. npas. 98. Beck-De usu et auctoritate novellar. Leonis, p. 9.48.

2) Zhishman-Das Bherscht, S. 637.

-----

<sup>3</sup>) Ibid. - Justiniani nav. 22, c. 11; 18, c. 11; Basilicorum I. XXVIII, 4. 45; XXXII, 1. 2.

<sup>4</sup>) Zhishman, op. c., S. 638. Jrenae nov. 28.

<sup>5</sup>) Василія Великаго 2-е канон. посланіе къ Амфилохію, пр. 40. —

что брачные союзы между рабами и свободными должны считаться законными и действительными, хотя бы рабы и не выходили изъ обязательныхъ отношеній къ своимъ господамъ. Исходя изъ положенія (уже принятаго въ прежнемъ законодательствъ), что права мужа переходять на жену и обратно, въ одной изъ своихъ новеллъ Левъ дозволилъ рабамъ вступать въ бракъ со свободными съ темъ лишь условіемъ, чтобы свободная. по любви вышедшая за раба, лишалась своей свободы, хотя на время. По смыслу этой новеллы, зависимость раба, вступившаго съ разрѣшенія господина въ бракъ со свободнымъ лицомъ, прекращается по смерти господина и дети отъ такого брака становятся свободными <sup>1</sup>). По другой же новеллѣ императора Льва VI, освобождение одного изъ супруговъ-рабовъ влечетъ за собой освобождение другаго и бракъ ихъ не нарушается <sup>в</sup>).—Такимъ образомъ, Левъ въ своихъ новеллахъ рѣшительнѣе своихъ предшественниковъ провозгласилъ, что о Христь Іисусь ньсть ни рабъ, ни свободь, что въ отношении таинства брака равны всё его подданные, независимо отъ ихъ общественнаго положенія; если между рабами и свободными заключались браки, они во всей силь признавались и гражданскимъ законодательствомъ, которое въ данномъ случаѣ уже не обращало вниманія на принадлежность супруговъ къ совершенно различнымъ классамъ общества.

Подчиняя брачныя отношенія христіанскимъ началамъ, Левъ, разумѣется, долженъ былъ обратить свое вниманіе и на конкубинатъ, которому въ наше время соотвѣтствуетъ такъ называемый "гражданскій бракъ" (болѣе въ житей-

Противъ воли господина своего предавшая себя мужу блудодъйствуетъ. Аще послё сего, по дозволенію, пользуется бракомъ, то признается вступившею въ законное супружество. Песему, первое есть блудъ, а послёднее бракъ. Ибо условія находищихся въ полновластій другихъ не имъютъ ничего твердаго. Ср. Photii Nomocanon, XIII, 9; Zhishman, S. 638.

<sup>1</sup>) Nov. C.

<sup>2</sup>) Nov. CI.

Digitized by Google

скомъ, а не въ юридическомъ значении послѣдняго выраженія). Этоть видь супружескаго сожитія, унаслѣдованный отъ язычества, даже до половины девятаго въка былъ въ Византіи почти обычнымъ явленіемъ. Церковь давно возставала противъ конкубината <sup>1</sup>), но долгое время безуспѣшно, потомучто онъ до нѣкоторой степени признавался законнымъ въ Юстиніановомъ правѣ. Только уже въ иконоборческую эпоху свётское правительство вполнё сознало неумѣстность конкубината въ христіанскомъ обществѣ и пришло на помощь церкви <sup>3</sup>). Въ эклоге Льва и Константина конкубинать разсматривался de jure какъ союзъ супружеский; а это значило, что нужно или вступить въ бракъ съ женщиной или оставить ее <sup>9</sup>). Тоже самое, только въ болѣе ясной формъ, предписывалъ потомъ Василій Македонянинъ<sup>#</sup>). Но окончательное соглашение требований церкви съ государственнымъ правомъ состоялось при императорѣ Львѣ Мудромъ. Въ своей новеллѣ касательно конкубината онъ говорить: древній законь, по которому осуждается наложница, не строгъ, вслёдствіе того безразличія, съ какимъ прежде смотръли на вещи. Но мы, заявлялъ императоръ, не позволимъ въ нашемъ государствѣ пользоваться ошибкой законодателя <sup>в</sup>); пусть у нась ея совсемть не будеть. Руководясь божественными и приличными христіанамъ постановленіями, мы признаемъ, что наложничество (ή παλ *λахіа*) есть оскорбленіе не только въры, но и природы. Если есть собственный источникъ (οιχεία πηγή), то и черпай изъ него благоразумно (апариои сморочос)..., а если нёть, -не трудно найдти подругу жизни <sup>6</sup>). — Эта новелла Льва, (1,1)

<sup>1</sup>) Василія Великаго 2-е каноническое посланіе къ Амфилохію, пра-BHJO 26. Photii Nomocanon, XIII, 5. Zhishman, S. 172.

·, · , •

the second second

<sup>2</sup>) Zhishman—Das Eherecht, S. 171–173.

<sup>8</sup>) Васильевскій—Законод. иконоборцевъ. Ж. М. Н. Пр. 1878, ч. 199, стр. 263. . 4 . 1

<sup>4</sup>) Zhishman, S. 173. Prochiron, IV, 26. 

<sup>5</sup>) — Юстиніана

6) Nov. XCI.

Digitized by Google

не допускавшая ничего средняго между бракомъ и безбраніемъ, была послёднимъ распоряженіемъ, направленнымъ непосредственно противъ конкубината, потомучто обычай затёмъ мало-по-малу сталь уже подниняться закону. Въ Циръ, памятникъ судебной праклики въ Константинополё за X—XI в., слунай конкубината представляется уже необыкновеннымъ явленіемъ <sup>1</sup>).

Въ связи съ задрещеніемъ конкубината стоить еще боле важное постановление Льва о томъ, чтобы супружеское сожитіе начиналось непременно по благосдовению церкви.---По древнимъ римскимъ законамъ для начала бранной жизни жениху и невёстё, если они имёли надложащій возрасть, достаточно было заручиться разрёшеніемь, опекуновъ и заявить предъ свидътелями о своемъ согласіи встуцить въ сожитие <sup>2</sup>). Сакраментальныя перемонии при этомъ могли быть и не быть. - по желанію заинтересованныхъ лицъ. Такой порядокъ заключенія брака удержался и въ христіанскомъ римско-византійскомъ законодательстве. Съ теченіемъ времени при заключени брака стало входить въ обычай и церковное вѣнчаніе, но очень медленно, потомучто въ сражданскомъ правъ относительно этого долгое время не было никакихъ предписаний <sup>2</sup>). Косвенное указание на то, что бракъ долженъ сопровождаться церковнымъ благословеніемъ, встрвчается дищь въ Прохиронв \*). Ясное же и положительное постановление объ этомъ сдёлано было опять имиераторомъ Львомъ. – Прежде, говорилъ онъ въ своей новелль, все делалось безъ благословения, ибо думали, что, цоступая такъ, ничему (никакимъ ролигіозно-правственнымъ требованіямъ) не наносять оскорбленія: безъ благословенія совершалось усыновление 5), безъ благословения приступали

- <sup>8</sup>) Ibidem, S. 158.
- 4) Prochiron, IV, 27. Zhishman, 158.
- <sup>5</sup>) Ни въ какомъ законодательномъ актъ, кромъ 24 и 89 новеллъ

Zachariae v. Lingenthal—Geschichte des Griechisch+Römischen Rechts.
 Auflage. Berlin, 1877. S. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zhishman, S. 4.

и къ брачному сожигно. Но намъ, когда благодатию Божією все истрояется къ благонридинію, недостойно слёдовать старинь; поэтому, объявляль Ловь, какь усыновленія, дакь и супружества мы повелёваемъ утверждадь священными благосдовеніями: гдё неть такого посредствующаго соединенія, тамъ супружество какъ-бы не имфетъ начала и такое сожитіе не оказывается справедливымъ. Между бракомъ и безбрачіемъ нѣтъ среднаго состоянія. Имѣещь ты стремленіе къ супружеской жизни? Необходимо исполнять брачные законы. Не правятся тебъ тагости супружества? Живи холостымъ и не пятнай дожью безбрачія 1). — Такимъ образомъ, Левъ впервые объявилъ церковное вѣнчаніе существеннымъ и необходимымъ усдовіемъ дъйствительности брачнаго союза (\*) и привель гражданское законодательство относительно этого предмета въ соглашение съ правилами церкви <sup>3</sup>). Впослѣдствіи изложенный законь Льва сталь закономъ для всого православнаго востоянаго христіанства 4).

Столь же важныя постановленія Льда вь области брачнаго права заключаются еще въ двухъ его новеллахъ касательно обрученія. Церковь всегда смотръла на обрученіе какъ на актъ, предшествующій великому и важному со-

Льва, не говорится аще объ особомъ обрядё усыковления. Статья А. С. Павлова: По поводу изкоторыхъ недоумъний въ наукъ православнаго церковнаго права. Ит. въ Общ. люб. дух. пр., 1891, май-йонь, скр. 657.

<sup>1</sup>) Nov. LXXXIX. Beck, op. c., p. 195.

<sup>2</sup>) Хотя LXXXIX новелла, по видиному, одинаково касалась кагъ свободныхъ, такъ и рабонъ, твиъ не мещее липераторъ Алекови I Боининъ счелъ необходимънъ доподнить се нарочитымъ предписаніемъ, чтобы рабы не вступади въ бракъ безъ священиаго благослованія. Тажеловъ Законы греческихъ липераторовъ въ отнощевни къ церяви. Ат. въ Общ. доб. дух. пр., 1877 г., т. 1, стр. 612.

<sup>8</sup>) Церковь всегда считала вънчаніе необходимымъ для супружескаго сожитія. Свидътельства объ втемъ можно находияь у Zhinbman'a, S. 156, и въ 107 т. патр. Мідпе'я, въ примъненіи (52) из LXXXIX нов. Льра Мудр.

<sup>4</sup>) Суворовъ Н. — О гражданскомъ бракъ. Ярославль. 1887, стр. 20.

бытію въ жизни, и по значенію приравнивала его къ браку, хотя и не позволяла супружескаго сожитія по совершеніи обрученія <sup>1</sup>). 98-мъ правиломъ VI-го вселенскаго собора определено: "жену, иному обрученную, беруний въ брачное сожитіе, при жизни еще (ея) обрученника, да подлежитъ винѣ прелюбодѣянія". Разумѣется, такой взглядъ на обрученіе, или на предбрачный договоръ, предполагаетъ вполнѣ сознательное и свободное отношение къ этому акту со стороны обручаемыхъ. Но не такъ серьезно понималось обрученіе гражданскимъ законодательствомъ. По древнему римскому праву, обручение получало законную силу, если во время совершения его обручаемымъ было не меньше 7 лѣтъ. Это условіе действительности обрученія удержано было и въ византійскомъ законодательстве (въ Эклоге Льва и Константина, Прохиронѣ и др.)<sup>2</sup>). Понятно. обручаемые въ такомъ раннемъ возрастѣ не могли сознавать, какое важное значеніе имѣетъ обрученіе съ церковной точки зрѣнія. Поэтому, впослёдствів, когда они приходили въ возрасть, обручение ихъ часто расторгалось, отчего, конечно, страдали интересы церкви и твмъ болве, что прежняя близость обрученныхъ иногда сопровождалась нарушеніемъ ихъ цёломудрія. Левъ Мудрый обратилъ свое вниманіе на обрученіе и рѣшилъ поставить его въ условія, болѣе соотвѣтствующія его церковному значенію. Желая устранить противорічіс между соборнымъ правиломъ (98-мъ VI-го всел. соб.) и действовавшими тогда гражданскими постановленіями, онъ 73-й новеллой объявилъ, что нарушение обручения противно его церковному значенію <sup>8</sup>), и предписаль не совершать обручальныхъ благословеній надъ будущими супругами прежде наступленія законнаго времени для самаго брака, -15 лёть для мужчинь и 13 лёть для женщинь. Судьямь же, въ случав нарушенія обрученія, императоръ приказаль руко-

- 1) Zhishman Das Bherecht, S. 130 ff.
- <sup>2</sup>) Zhishman, S. 195-196.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Τὸ γὰρ μετὰ εὐλογίαν διίστασθαι, τοῦτο ἂν εἰη μνηστείας ἀληθτὸς λύσις.

водиться постановленіями, которыя даны относительно брака<sup>1</sup>). Тоже самое подтвердилъ Левъ другой своей новеллой *Гражданское* обрученіе онъ позволилъ совершать и въ 7-лѣтнемъ возрастѣ, но *церковное*—только въ брачномъ; если требова лось совершить церковное обрученіе раньше брачнаго возраста, на это нужно было испрашивать высочайшее разрѣшеніе<sup>3</sup>).—Если Левъ настаивалъ, чтобы церковное обрученіе совершалось въ зрѣломъ возрастѣ, то этимъ ясно показывалъ, что придаетъ церковному обрученію столь же важное значеніе, какъ и браку. Такъ былъ сдѣланъ первый шагъ въ законодательствѣ, чтобы утвердить за обрученіемъ значеніе, сближающее его съ бракомъ <sup>3</sup>). И въ этомъ случаѣ Левъ оцять приводилъ гражданское право въ соглашеніе съ канонами.

Къ этой же цѣли было направлено и его постановленіе относительно третьяго брака, который допущенъ былъ имъ только подъ условіемъ церковной эпитиміи <sup>4</sup>).

Таковы постановленія Льва, касавшіяся церковной стороны брачныхъ вопросовъ. Эти постановленія имѣли важное значеніе для церкви, а нѣкоторыя изъ нихъ — наприм., о вѣнчанім и церковномъ обрученіи — составили даже эцоху въ области брачнаго права.

Изъ сдѣланнаго обзора законодательной дѣятельности Льва можно, наконецъ, заключить, что она, вообще, была весьма благотворна для церкви, по скольку новеллы этого императора были направлены къ преобразованію гражданскаго права по ея идеямъ. Въ законодательствѣ Льва относительно церковной жизни нѣтъ никакой системы. Относящіяся сюда его новеллы — отрывочны и не имѣютъ связи между собою. За то всѣ онѣ направлены къ одной цѣли, ко благу церкви. Своими новеллами императоръ ограждалъ чистоту и нерушимость каңоновъ, подтверждалъ ихъ значе-

- 1) Nov. LXXIV.
- <sup>2</sup>) Nov. CIX.
- <sup>8</sup>) Zhishman—Das Eherecht, S. 142—143.
- 4) Nov. XC.

ніе и споспѣшествоваль развитію церкви, именно-сь той ея стороны, которою она очевидно соприкасается съ гражданскимъ обществомъ. Законодательство Льва, несомнѣнно, было гораздо полезнѣе для церкви, чѣмъ его личное вмѣшательство въ церковное управленіе, -- вмѣшательство, вносившее только смуты въ византійское общество. Правда, въ своихъ новеллахъ, какъ показано выше, Левъ иногда расходился съ канонами и простиралъ свою юрисдикцію на такія проявленія церковной жизни, которыя по существу своему подлежали лишь компетенціи духовной власти Но это со стороны Льва было или простымъ увлеченіемъ или неизбѣжной данью византійскимъ понятіямъ объ отпошеніи между церковію и императорской властью; притомъ, случаи, когда онъ выходилъ изъ границъ гражданскаго законодательства, были вссьма рѣдки и безвредны для церкви.

Какимъ же авторитетомъ пользовались постановленія Льва Мудраго, касавшіяся церковной жизни? He принадлежатъ-ли они къ числу техъ законовъ, которые пишутся, неизвъстно для кого, и никъмъ не исполняются? Дъйствительно, вслёдъ за извёстнымъ Куяціемъ многіе юристы прежняго времени утверждали, что всв вообще новеллы Льва уже въ его правленіе не им'вли силы на восток'в 1). Но это странное миѣніе давно уже отвергнуто<sup>2</sup>). Новѣйшіе ученые пришли къ убѣжденію, что при самомъ Львѣ его новеллы имѣли одинаковое значеніе съ другими законами, а навоторыя, навболее раннія новеллы успали даже оказать свое вліяніе на изданіе Василикъ <sup>в</sup>). Н'ять основанія думать, что новеллы, трактовавшія объ устройствѣ церквя, составляли в разсматриваемомъ отношении какое-либо исключеніе. А что касаются позднившаго времени, то опять есть положительныя свидетельства за то, что новеллы Льва Мудраго вовсе не были забытымъ хламомъ въ юридическихъ

<sup>6</sup>) Beck—De usu et auctor. nov. Leonis., p. 70 ff.

<sup>5</sup>) Ibidem.

<sup>2</sup>) Ibidem. Mortneuil—Historie du droit Byzantin, t. II, p. 122—123. Азаревичъ—Ист. виз. пр., ч. II, стр. 39. 83.

сборникахъ. Иостановления этого императора о' церковной жизни приводятся, наприм., въ Эклоги его новеллъ 1), появившейся въ концѣ X-го вѣка<sup>2</sup>), и въ схоліяхъ на Василики <sup>8</sup>). составленныхъ въ Х-ХІ в. <sup>4</sup>) Наиболфе же рѣшительнымъ доказательствамъ практическато приложения новеллъ Льва служить то, что онв приняты въ руководство въ въкоторыхъ юридическихъ трудахъ, ставшихъ необходимою частью каноническаго кодекса восточной церкви; разумѣемъ толкованія церковныхъ правиль Вальсамона, Властаря 5), Арменопула<sup>6</sup>) и др. Одинъ Вальсамонъ въ своемъ толкованіи на "Номоканонъ Фотія", пользовавшемся громаднымъ авторитетомъ въ греческой и русской церкви 7), приводитъ болве половины (38) новеллъ Льва, касавшихся церковвой жизни<sup>8</sup>). На примѣненіе этихъ новеллъ у насъ въ Россіи есть еще и прямыя указанія. Московскій соборъ 1667 года, разсуждая о священнослужителяхъ, вступающихъ во второй бракъ и руководясь 79 новеллой Льва Мудраго, по снисхожденію дозволиль имъ оставаться въ низшихъ церковныхъ должностяхъ; до половины настоящаго столетія такъ же дъйствовалъ въ подобныхъ случаяхъ и святъйшій синодъ <sup>9</sup>). — Въ 1860 г. митрополитъ московский Филаретъ, опровергая одного обличителя русской церкви, делавшаго нелепую ссылку на 7 и 8 новелны Льва, по которымъ слагавшіе съ себя духовный санъ будто бы возвращаются опять "въ ду-

<sup>1</sup>) Mortreuil, op. c., p. 322.

<sup>2</sup>) Азаревичъ, ор. cit., ч. II, стр. 124.

- <sup>8</sup>) Mortreuil, op. cit., p. 321-322.
- 4) Азаревичъ, ор. cit., ч. II, стр. 253.
- 5) Σύνταγμα κατά στοιχείον... Mortreuil, op. cit., p. 326.

6) Πρόχειρον νόμων τὸ λεγόμενον ή ἐξαβίβλος... ἐπιτομή τῶν θείων καὶ ໂερῶν κανόνων. Mortreuil, op. cit., 326-327.

<sup>7</sup>) В. Нарбекова — Толкованіе Вальсамона на Номоканонъ Фотія. Казань, 1889; стр. 266—272.

<sup>8</sup>) Онъ указываются въ сочиненіи Нарбекова, стр. 339—344.

9) Рёшенія світёйінаю сийоді по ділай духовно-судныйт. Стат. А. Л. Up. Ofosp., 1891 г.; стр. 509, т. П.

ховное вѣдомство, съ лишеніемъ всѣхъ церковныхъ степеней", разъленяль: "о узаконеніяхъ греческихъ императоровъ надлежитъ сказать, что они имъли законную силу въ греческой имперіи, а въ имперіи россійской и предъ св. синодомъ россійскимъ законной силы не имѣютъ; и слѣдственно, нътъ основанія обвивять св. синодъ въ нарушеніи сихъ узаконеній. Св. синодъ можетъ только, если заблагоразсудить, принять ихъ во вниманіе, какъ примѣръ законодательства греческаго, заслуживающій быть принятымъ въ соображение для законодательства российскаго 1)". Но и это "разъясненіе" всетаки не лишаетъ насъ права сказать, что новеллы Льва о церковной жизни, примыкая къ общему составу каноническаго права, прежде во многихъ случаяхъ пользовались одобреніемъ высшей власти въ греческой и русской церкви. Вотъ — судьба постановленій императора Льва Мудраго по дѣламъ церковнымъ.

<sup>1</sup>) Собраніе мнѣній и отзывовъ митрополита Филарета, т. IV. Москва, 1886; стр. 477.

## ГЛАВА ХІ.

Духовная письменность въ царствованіе императора Льва. — Левъ, какъ перковный писатель. — Его проповѣди и пѣснопѣнія. — Николай Мистикъ и нѣкоторыя его письма, имѣвшія непосредственное отношеніе къ изучаемому царствованію. — Никита Пафлагонскій. — Составленныя имъ проповѣли и "Жизнь Игнатія". — Арееа, митрополитъ Кесаріе-Каппадокійскій, и его литературные труды. — Принадлежавшій Арееѣ сборникъ апологетическихъ произведеній II вѣка (Codex Parisinus 451) и мнѣнія новѣйшихъ ученыхъ объ этомъ сборникѣ. — Значеніе царствованія Льва Мудраго въ исторіи духовной письменности. — Замѣчаніе о духовныхъ школахъ его времени.

Тревожное состояніе церкви и государства при Львѣ Мудромъ никому не препятствовало предаваться научнымъ и литературнымъ занятіямъ. Напротивъ, за это время замѣчается въ Византіи даже усиленное литературное движеніе, возбужденное отчасти борьбой церковно-общественныхъ партій, а главнымъ образомъ — просвъщеннымъ вліяніемъ на подданныхъ со стороны самого императора <sup>1</sup>). Наиболѣе же

<sup>1</sup>) Мы знаемъ, что по его внушенію митрополитомъ Арееой было наинсано посланіе въ Дажасскому эмиру (объ этомъ посланім різчь будетъ ниме), а Маркомъ Отрантскимъ (Филарета Черн. — Обэ. післюні, и пісснописц. СШБ. 1860, стр. 287) тронари на великую субботу. Несомийнно, по желанію Льва брались за перо и другіе авторы.

18

пирокое развитие въ царствование Льва получила церковная письменность. Намъ известно более 10 авторовъ-мірскаго и священнаго чина, - заявившихъ себя разнообразными произведеніями духовнаго содержанія. Къ числу этихъ авторовъ относятся: самъ императоръ Левъ Мудрый, патріархи Николай Мистикъ и Евеимій 1), митрополитъ Кесаріи Каппадокійской Арееа, Никита Пафлагонскій, митрополить Никомидійскій Георгій, Маркъ, епископъ Отрантскій (сначала экономъ при церкви св. Мокія)<sup>2</sup>), монахъ Григорій<sup>3</sup>), магистръ и патрицій Левъ <sup>4</sup>), Козьма Веститоръ <sup>5</sup>), Никифоръ Философъ<sup>6</sup>) и др. Такъ какъ обстоятельный обзоръ всей духовной письменности за время императора Льва Мудраго составиль бы предметь особаго изслёдованія по исторіи византійской литературы, мы, не принимая на себя непосильнаго и, пожалуй, неблагодарнаго труда, можемъ остановить свое внимание только на нёкоторыхъ произведенияхъ болве известныхъ писателей этой эпохи.

Начнемъ съ державнаго автора. Кромѣ новеллъ, тактики

<sup>1</sup>) Онъ писалъ поученія, похвальныя рёчи и пёснопёнія (Vita Euthymii, р. 30—31, 56), но его труды до насъ не дошли.

<sup>3</sup>) Оба—Георгій и Маркъ—извъстны по свониъ гимнографическияъ произведеніямъ (Преосв. Порфирія Успенскаго—Стихирарные пінты. Тр. Кіев. Дух.Ак. 1878 г., т. II, стр. 13. 236. 524. Филарета Черниг.— Обзоръ пъснопъній и пъснописц., стр. 263. 287).

<sup>3</sup>)—Составившій жизнь Василія Новаго. Oudeni—De scriptoribus ecclesiasticis, t. II, p. 403.

<sup>4</sup>) Ему приписываются экзегетические труды по Ветхому и Новому Зав'яту (Мідце, t. 106) и тропари на нівкоторые праздники. Fabricius — Biblioth. graeca, ed. Harles, t. VII, p. 718—719. Matranga — Anecdota graeca, Romae, 1850. P. 561—565.

 <sup>5</sup>) Онъ составнию похвальныя рачи въ честь Іоанна; Златонскою, Іоанна и Анны, прор. Вахарія и канонъ, на Богольновіа. Oudeni op. c., р. 404;
 Gellier----Histoire générale d. auteurs Beelesiastiques, t.; XIX, р. 559.

<sup>6</sup>) Изъ его произведений нимъ извистно, напр., нехвальное сново въ память патр. Антонія Кавлея (см. въ обзор'в источн.). Oudeni ор. с., р. и нъсколькихъ эпиграммъ<sup>1</sup>), императору Льеу принадлежитъ много проповъдей и церковныхъ пъснопъній<sup>2</sup>).

Въ разныхъ изданіяхъ приводятся слова императора: на Рождество Богородицы, Введеніе Ея во храмъ, Благовѣщеніе, на Срѣтеніе (два), Рождество Христово, Вербное воскресеніе, на извлеченіе честныхъ и священныхъ гвоздей, вбитыхъ въ тѣло Господа нашего Іисуса Христа, на Воздвиженіе св. креста, на Воскресеніе и Вознесеніе Христово, на Пяти-

402. Cellier op. c., p. 558. Кписк. Порфирія (Успенскаго)— Пропов. 4-хъ патріархатовъ. Тр. К. Д. Ак. 1880, П. 493.

<sup>o</sup>) Migne, t. 107, p. 420-660, 669-1120, 664-666.

<sup>1</sup>) Многими учеными Льву Мудрому приписывается полемическое посланіе въ сарацинскому князю Омару (Baronii—Annales., t. XV. ann. 911, p. 558. Fabricii-Bibl. graeca, ed. Harl., p. 700 Migne, t. 107, praefatio III-IV, XVIII. Krumbacher - Geschichte d. Byzant. Litteratur, S. 350). Только Cellier (Histoire générale d. auteurs, t. XIX, p. 523) и патріархъ Досноей (Пері є̀у тоїς Іерозод. патріару. Т. II, с. 741) утверждають, что посланіе къ Омару не принадлежить императору Льву Мудрому, и мы раздёляемъ ихъ мизніе. Посланіе (извёстное только въ латинскомъ переводъ, напр., по изданію Migne, t. 107, p. 315-324) написано отчасти по поводу вопросовъ Ожара, а отчасти по поводу свъдъній о нагометанской религін, случайно дошедшихъ до автора. Въ немъ даются посильныя разъясненія догмата о троичности лиць Божества и, между прочимъ, указывается и на исхожденіе Святаго Духа и отъ Сына, издагается христіанское ученіе о безсвиенномъ воплощеніи Бога Слова, раскрывается исторія домостронтельства нашего спасенія, дается православное понятіе о двухъ природахъ во Христъ, о чемъ дожно учили несторіане, разсказывается о явленіи креста Христова Константину Великому, объ обрѣтеніи креста св. Еленою и о чудесахъ, за которыя (?) чтится врестъ христіанами, отмъчается, затъмъ, противоръчіе магометанскаго закона, дозволяющаго магометанамъ брать иновърныхъ женъ. но запрещающаго за нихъ модиться, и, наконецъ, опровергается магометанскій фатализиъ. Но, це смотря на такое разнообразіе содержанія, мы считаемъ посланіе совершенно недостойнымъ императора Льва Мудраго. Ужели онъ быль такъ недалекъ, что могъ доказыватъ магомета-18\*

десятницу и Сошествіе Святаго Духа, Успеніе Богородицы, на недълю всъхъ святыхъ, на Усъкновение главы Предтечи, въ честь св. Николая Мирликійскаго, св. Іоанна Златоустаго и слово ко всёмъ православнымъ христіанамъ <sup>1</sup>); всего — девятнадцать словъ<sup>2</sup>). Върукописяхъ же пока остана поставленіе Стефана въ патріарха <sup>3</sup>), на ются слова: Богоявленіе, на освященіе императорскаго дворца, на Рождество Предтечи, Преображение Господне, Рождество Христово, на начало поста, освящение храма, въ честь св. Димитрія, св. Климента Анкирскаго, пророка Иліи, первомученика Стефана, апост. Павла и Оомы 4).-Уже отсюда видно, что Левъ былъ весьма усерднымъ проповѣдникомъ. И это понятно: составление и произнесение проповъдей императоръ считалъ долгомъ своей духовной любви въ отношении къ подданнымъ <sup>b</sup>). Левъ часто обращался съ назиданіемъ

нину истинность христіанской религіи почти исключительно на основаніи текстовъ Ветхаго и Новаго Завѣта? Объ авторствѣ императора Льва Мудраго мы лучшаго мнѣнія и поэтому никониъ образомъ не моженъ приписывать его перу такое курьезное произведеніе, какъ «посланіе къ Омару». При томъ, мы знаемъ, что ученіе объ исхожденіи Духа Св. и отъ Сына рѣшительно опровергается этимъ императоромъ (Oratio XIII, de Spiritu Sancto, Migne, t. 107, р. 145—149); такое противорѣчіе объясняется только тѣмъ, что Левъ Мудрый не былъ авторомъ посланія къ Омару.

Сочиненія Льва Мудраго «О судьбі», «Главы о добродітелях», «Нравственныя правила» и нікоторыя др. (Migne, t. 107, praef. VII— VIII) извістны намъ только по названію; поэтому, о нихъ, разуміется, не можетъ быть и річи въ настоящемъ изслідованіи.

<sup>1</sup>) Migne, t. 107, p. 1-298.

<sup>2</sup>) Здёсь мы уже не упоминаемъ напечатанныхъ у Migne'я (t. 107, р. 668) двухъ незначительныхъ отрывковъ рёчей Льва въ честь св. Трифона и Димитрія Анкирскаго.

<sup>8</sup>) Еписк. Порфирія [Успенскаго] — Проповёдники четырехъ восточныхъ изтріархатовъ. Тр. К. Д. Ак., 1880, т. П, стр. 493.

4) Migne, t. 107, p. XYIII.

5) Τοῦτο μέν ἐλομένοις τιμάν τὴν πανήγυριν τοῦτο δ' ἀφοσιουμένοις

къ нимъ и въ собственномъ дворцв̀<sup>1</sup>), и въ церквахъ<sup>3</sup>). Когда же обстоятельства не позволяли Льву самому произносить свои проповёди, онъ поручалъ читатъ ихъ своимъ канцелярскимъ чиновникамъ<sup>8</sup>). Извёстныя намъ проповёди императора, несомнённо, говорены были по предварительному приготовленію и какъ будто по заранёе составленному плану<sup>4</sup>). Но были, вёроятво, случаи, когда царь проповёдывалъ и по неожиданному вдохновенію<sup>5</sup>).

Что касается содержанія пропов'йдей императора Льва, то сл'йдуетъ сказать, что всё онё, вообще, были похвальными, т. е. писались для прославленія какого-либо лица

τόν πρός ύμας έγχαρδιον τῆς πνευματιχῆς ἀγάπης ἔρωτα.—Oratio III, in Annuntiationem. Migne, t. 107, p. 21.

1) Λογοθ., Βασιλεία Λέοντος, c. 44. De ceremoniis, Migne, t. 112. L. II, c. X, p. 1013.

<sup>2</sup>) Бакъ видно изъ надписанія рёчи въ честь апостола бомы: 'Охтобріф Z' λόγος ιε' Λέοντος έν Χριστῷ βασιλεῖ αἰωνίφ βασιλεως ὁμιλία δι' ὑπογράφεως ἐκπεφωνημένη τῷ λαῷ ἐν τῷ αὐτῷ ναῷ κατὰ τὴν ἱερὰν τῆς τελειώσεως τοῦ θείου μαθητοῦ ἡμέραν, τῆς βασιλικῆς παρουσίας κωλυθείσης διά τινας πραγμάτων ἀσχόλους ἀνθελκύσεις. Migne, t. 107, p. 133— 134. Въ словѣ на Благовѣщеніе, обращаясь къ архангелу Гавріилу, царь говорилъ: «Теперь надлежитъ тебѣ быть послану уже не въ Назаретъ, іудейскую провинцію, но въ истинный градъ Царя и Господа и божсественный храмъ славы Его наполнить радостными восклицаніями и нохвалами. Теперь надлежитъ тебѣ въ палатахъ Единороднаго прославить исполненіе того, о чемъ нѣкогда возвѣстилъ» ты Богородицѣ (Migne, t. 107, p. 21). Могь-ли такъ Левъ выражатътя, еслибы говорилъневъ храмѣ? <sup>3</sup>) Ibidem.

<sup>4</sup>) Въ словъ на Введеніе Богоматери во хранъ проповъдникъ, упоманувъ, что сама Св. Дъва была храмомъ, освященнымъ отъ небеснаго Архіерея, замъчаетъ: «Но къ этому мы вернемся въ другое время», т. е. въ другомъ словъ. Migne, t. 107, р. 20.

<sup>5</sup>) Кажется, экспромптонъ первоначально было сказано, а потомъ уже записано слово на Благовъщеніе. Оно начинается такъ: «Солице, рожденное изъ дъвственной утробы, Христосъ Богъ освятилъ сегодня область нашего сердца и вибнилъ инъ въ обязанность принести Ему, какъ-бы какйе цвъты, мою ръчь. Migne, t. 107, р. 21.

или событія библейской и церковной исторіи. Догматическій, историческій и нравственный элементы въ проповѣдяхъ Льва, обыкновенно, деремѣшиваются между собою. Но въ тоже время между этими проповѣдами есть такія, которыя носятъ иди догматическій, или историческій, или нравоучительный характеръ по преимуществу.

Съ общимъ типомъ проповъдей императора Льва, кажется, лучше всего можно познакомиться по проповъдямъ на Введеніе Богоматери во храмъ или на Воздвиженіе креста.

Первая начинается цёлымъ рядомъ вопросительныхъ предложеній --- "Кто это, спрашиваеть державный ораторъ, разцвѣтшая. какъ лилія среди тернія, порожденнаго человѣчесвой порочностью? Что это за новые и необычные начатки,... которые посвящаются во храмѣ съ совершенно новой цѣлью? Кто это, вступающая со славою въ палаты Царя?".... "Это, отвѣчаетъ самъ же проповѣдникъ, — начатки отъ того, что еще недавно, по причинѣ проклятія, приносило тернія, но измънившись стало приносить добрый плодъ, имъющій, вмѣсто прежней горечи, сладость благословенія... Посему-то сія невъста и поселяется въ палатахъ Бога, вмъстъ съ · Нимъ, а юницы хоромъ то прославляютъ Ее, то сорадуются Ей. А мы?-Ужели допустимъ, чтобы однѣ только прекрасныя юницы услаждались этимъ божественнымъ удовольствіемъ?" Прославленіе Богоматери, говорить витія, будетъ для насъ не только пріятнымъ, но и полезнымъ. — "Чёмъ болёе мы будемъ восхвалять Ес, тёмъ большую получимъ отъ Нея награду сами". Но, прежде чёмъ приступить къ прославлению Богоматери, проповѣдникъ обращается къ Ея родителямъ и, между прочимъ, спращиваетъ, почему они, также прославляя посвящение своей дочери, возсылають Ей и модитвы. "Не указываеть-ли это на то, что посвящаемая Дева, какъ умилостивительная жертва, приносится за всёхъ?" Отвёть на этоть воцрось составляеть главную часть излагаемаго слова. -- Проповедникъ разъясняеть своимь слущателямь, что св. Дева была для насъ даромъ неба для утоленія правосуднаго гнава Божія за преступленіє прародителей, и притомъ даромъ такимъ, что дюди чрезъ посредство его сами могли дать удовлетворение Богу.

•

"О. браженная сокровищника, восклицаеть затёмъ Левъ, изъ моторой изналась намъ эта благодать! О. Ты, презж которум Богь опредёлилъ войдти въ общение съ нами хотя им по природѣ своей подобны праху!" Не довельствуясь подобными восклинаниями, проповёдникъ приглашаетъ пророка Давида стать во главѣ хора юницъ и вѣрующихъ, окружающихъ Богоматерь, и устроить въ честь ен достойное пѣеноиѣніе. Въ заключение скова процовѣдникъ опать обращается къ св. Дѣвѣ съ похвалами и модитвою, чтобы Она ввеля всѣхъ въ тихую пристань своего Сына, гдѣ совершенная радость, веселіе и усиокоеніе, гдѣ празднующихъ непрестанные гласы <sup>1</sup>).

Слово на Воздвижение начинается сравнениемъ древа познанія добра и зла со св. крестомъ, орудіемъ нашего спасенія. "Какъ црежде человѣкъ чрезъ древо лишенъ былъ полобія Божія такъ и тенерь, говорить Левъ, человѣкъ чрезъ древо снова пріобрѣлъ подобіе Божіе<sup>2</sup>) и вернулся въ свое отечество... Теперь произошла полная перемъна цечали въ радость, проклятія-въ благословеніе, и тернійвъ сладчайшіе плоды. Осталось вензибнишь только наказаніе, которому цодвержень врагь за то, что по злобѣ совершиль онь со мною". Изображая посрамление діавола, процовѣдникъ потомъ сравниваетъ кресть съ руками Моисея, поднятіє которыхъ было гибельно для амаликитянъ. "Подобно рукамъ Монсея поднятъ былъ крестъ и, прославленный, онъ блоскомъ своямъ изгоняетъ, какъ-бы мракъ, самого діавода изъ предбловъ земли". Воздвигнутый преступными руками іздеевъ, распявшихъ Господа славы (1 Кор., II, 8), кресть уничижиль самаго злаго нашего врага. "Блеснули лучи его-и пропалъ наступающій и нѣкоторое время продолжавшійся мракъ!... Дъйствительно, говорить ораторъ діаволу, имнонда Богъ оставилъ человъка за то, что онь внималь твониь лукавымь внушениямь, но не для того, преступнъйшій, чтобы онъ виолна сделелся твоей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Migne, t. 107, p. 12-21.

<sup>3)</sup> To detov dnolaubávet dlíoua. Migne, t. 107, p. 88.

добычей... Богъ только поручилъ меня тебе, презренное животное, чтобы я подъ давленіемъ несчастія снова ввёрилъ себя Его отеческому попеченію. А ты думаль, что я.... окончательно преданъ твоей власти!... Смотри же, что случилось со мной .... на м'вств черена у меня появилось древо жизни, чрезъ которое снова я получу рай и безсмертіе, и единеніе съ Творцемъ, и древнія преимущества". Указывая на спасительную силу креста, проповѣдникъ дѣлаеть еще сравненіе его — съ жезлами Моисея и Аароне и заканчиваетъ слово молитвеннымъ обращеніемъ ко Христу.---"О, Божіе Слово! восклицаеть, между прочимъ, онъ. Ты одариль нась, хотя и незаслуженно, крестомь Твоимь.... сила котораго уничтожаеть необозримыя полчища враговь. подчиняетъ ихъ Твоей десницѣ и прекращаетъ раздоры. Устрой же силою креста Твоего и тёхъ, которые еще не знають Тебя,... устрой, чтобы намъ прославлять Твое святое имя едиными устами и единымъ сердцемъ!"<sup>1</sup>).

Изъ рѣчей Льва съ какимъ-либо преобладающимъ частнымъ колоритомъ — догматическимъ, историческимъ или правственнымъ, — по нашему мнѣнію, выше другихъ стоятъ рѣчи, имѣющія преимущественно догматическое содержаніе, напр., на Пятидесятницу<sup>2</sup>) и на день Сошествія Св. Духа на апостоловъ<sup>3</sup>). Логически стройное и убѣдительное и вмѣстѣ съ тѣмъ—простое и строго-православное изложеніе высокихъ догматическихъ истинъ—вотъ отличительныя черты императорскихъ словъ этого рода. Слова съ историческимъ или, вѣрнѣе, съ житійнымъ характеромъ, наприм., въ честь св. Николая Мирликійскаго<sup>4</sup>) и Іоанна Златоустаго<sup>5</sup>) написаны живо и поучительно, но не вполнѣ самостоятельно.

····) Мідпе, t. 107, р. 88—96. Русскій переводь няложенных проповбдей можно читать еще въ приложенія въ настоящему изслёдованію.

<sup>2</sup>) Migne, t. 107, p. 120—132. <sup>3</sup>) Ibid., p. 133—157. Переводъ послёдней рёчи также пом'ёщенъ

въ придожения.

- \*) Migne, p. 204-228.



. . . .

Такъ, первая изъ названныхъ ръчей императора Льва нахолится въ весьма большой зависимости отъ общеизввстныхъ сказаній о жизни чудотворца 1). Въ слов'в же въ честь Іоанна Златоустаго царственный авторъ почти буквально повторяеть тв сведения о жизни святителя, которыя читаются въ исторіяхъ Сократа, Созомена и въ повёствованіи Паллалія Еленопольскаго<sup>9</sup>). Спеціально-правоучительное содержание между изданными словами Льва имъетъ только одно, написанное въ формъ увъщательнаго посланія ко всёмъ православнымъ христіанамъ <sup>8</sup>). Здёсь авторъ напоминаеть своимъ братьямъ о Христв. что, послв того какъ Богъ сдёлалъ насъ своими наслёдниками и даровалъ намъ истинную свободу, намъ нужно беречь это достояніе отъ козней діавола в во всей своей жизни проявлять милосердіе (по образу Господа, предавшаго Себя за насъ), незлобіе, простоту, терпеніе и т. п.; съ своей стороны, авторъ объщаеть дълать все, что только можно, для прославленія Бога, ввѣрившаго ему царство. – При своей сравнательной краткости слово это не отличается ни воодушевленіемъ, ни убѣдительностію доводовъ и показываетъ, что императору Льву Мудрому не суждено быть моралистомъ.

Непосредственное изученіе всёхъ проповёдей императора Льва приводитъ насъ къ заключенію, что онъ умёлъ владёть своимъ перомъ. Какъ питомецъ схоластической науки, онъ строго слёдуетъ риторикѣ: въ каждой его проповёди мы найдемъ вступленіе, указаніе темы, изложеніе и заключеніе <sup>4</sup>). Но риторическія правила, иногда неудобныя для другихъ, по видимому, не стёсняли Льва. Драматизмъ въ

<sup>1</sup>) См. ст. архим. Антонина: «Св. Никодай, еп. Пинерскій в архимандритъ Сіонскій». Труд. Кіевск. Духов. Академін 1869, т. П. стр. 449. <sup>(2)</sup> — Который даетъ наиболе полную біографію Ісанна Заатсустаго. Migne, t. 47. 65.

1 1 10

317

<sup>8</sup>) Оно напечатано только въ датинскомъ переводъ. — Migne, 1. 107, p: 293—298.

4) По большей части — въ формъ «акаеистныхъ» обращеній.

изложении, лучше всего поддерживающий внимание слушалелей, прекрасныя сравнения и сопоставления <sup>1</sup>)--- все это показываеть, что Левь въ своихъ проповъдахъ быль хорощимъ художникомъ слова. При такомъ уменьи писать, а также при большой начитанности въ Св. Писания и святоотеческихъ твореніяхъ <sup>2</sup>), при удовлетворительныхъ свёдёніяхъ по церковной исторіи ид-сверхъ всего-при тесномъ знакомствѣ съ классической литературой •) онъ, по видимому, долженъ быть и хорошимъ наставникомъ; но такимъ, къ сожалъвію, онъ не оказался. Проповеди Льва не имеють никакого отношения къ живой действительности, не поражаютъ слущателей или читателей глубиною мысли, а въ нихъ нѣтъ того, что всегда придаетъ силу главное проповѣди, въ нихъ нѣтъ истиниаго, неподдѣльнаго чувства... Вибсто него мы не редко встечаемъ только наборъ пышныхъ фразъ, переходящихъ иногда въ ораторскую аффектацію. Въ этомъ-то, кажется, и заключается объясненіе того, почему въ исторіи пропов'ядничества. Левъ Мудрый остался почти незамбченнымъ, хотя каждое слово, каждая

<sup>1</sup>) Въ одной проповъдн Девъ обращается въ Богоматери съ такитъ върнымъ и величественнымъ сравненіемъ: «радуйся, облако, взъ котораго явилось Солнце иравды, разсъявшее мравъ невърія, разлитый по воъмъ предъланъ земли, и освътившее божественными знаніями тъхъ, глаза которыхъ не ослъпались отъ воспріятія божественными знаніями тъхъ, глаза которыхъ не ослъпались отъ воспріятія божественными знаніями тъхъ, глаза которыхъ не ослъпались отъ воспріятія божественными знаніями тъхъ, глаза которыхъ не ослъпались отъ воспріятія божественными свъта» и пр. А вотъ---какъ проповъдникъ обличаетъ сомивъвающихся въ сонисствія Св. Духа на аностоловъ: «испытай, говоритъ онъ, тъхъ, которые аросились ихъ ученіемъ, какъ-бы объквынытъ ручьенъ; учениви апостоловъ (причастные того же чудеснаго вдохновенія, какимъ были проникнуты въ иятидесятницу апостолы) уже пришли въ себя! Они и нынъ уловляютъ ту тодиу, которую ты видищь. Скоро и весь міръ наводнится цъть ученіемъ и подъ волнали дъъ словъ ногрузится нечестіе»....Мідне, t. 107. Отаtio in Christi Nativitatem, Мідпе, t. 106, р. 465. Отацію de

Spiritu Sanoto, p. 136.

<sup>3</sup>) Orat. in dominicam Besurrectionem, p. 91. Orat. in S. Nicelgum, p. 225.

ржчь его въ свое время становились событіенъ, быстро расходились по всей имперіи и долго читались потомъ на православномъ востокъ <sup>1</sup>).

Гораздо счастливе быль Левь въ области церковной гимнографіи, гдѣ имя его остадось достаточно извѣстнымъ. Въ гимнографическихъ произведениясь этого императора отразилось то настроеніе, которое возбуждено было въ византійскомъ обществѣ прекрасными пѣснопѣніями Іоанна Дамаскина († 776 г.), Козьмы Маюмскаго (время его кончины точно неизвъстно) <sup>2</sup>), Өеодора Студита († 826 г.), **Өсофана Начертавнаго († 843 г.)** и многихъ другихъ, и которое въ началѣ и половинѣ IX в. поддорживалось преимущественно монахами Студійскаго монастыря 3). Въ концъ IX-го и началѣ X-го вѣка это настроеніе было еще такъ сильно, что почти каждый авторъ считалъ тогда необходимымъ написать хотя два-три тропаря или несколько стихиръ. Въ царствование Льва Мудраго жили песнотворцы: магистръ н патрицій Левъ Хиросфактъ <sup>4</sup>), митрополить Никомидійскій Георгій <sup>5</sup>), Козьма Веститоръ <sup>6</sup>), Маркъ Отрантскій <sup>7</sup>), цатріархъ Евоимій<sup>8</sup>), а также даровитый и искусный певодъ старецъ Ксенасъ, бывшій доместикомъ Новой церкви <sup>9</sup>).

<sup>1</sup>) Преосв. Порфирій Успенскій видёль ихь на Асонё и Синаё въ рукописяхь, восходящихь до XII в. Первое путешествіе по Асону, ч. II, отд. П. М. 1880, стр. 91 и 210.

<sup>2</sup>) Krumbacher Geschichte d. Byzant. Litteratur, S. 320.

<sup>8</sup>) Krumbacher, op. c., S. 322.

<sup>4</sup>) Krumbaher, op. c., S. 351.

<sup>5</sup>) Филар. Черниг. — Обз. пёснопён. и пёснописц. СПБ. 1860, стр. 264. 270.

<sup>6</sup>) Oudeni—De scriptoribus ecclesiast., t. II, p. 401. Cellier—Histoire générale d. auteurs, t. XIX, p. 559.

<sup>7</sup>) Филар. Черинг., ор. с., стр. 286. Стих. пінты. Тр. В. Д. Ак., 1878 г., т. Ц. стр. 286.

8) Vita Euthymii, p. 30, 56.

<sup>9</sup>) Стих. пінты. Тр. Кіев, Дух. Ав., 1878, т. Н., стр. 505. Филар. Черниг., ор. с., стр. 325.

Подчиняясь общему направленію современныхъ литературныхъ вкусовъ и императоръ Левъ прилагалъ свое усердіе къ составленію церковныхъ пъснопьній <sup>1</sup>).

Сказать безошибочно, какія именно песнопенія принадлежать перу императора Льва, очень трудно вследствіе разногласія свидітельствь объ этомъ въ рукописяхъ и даже въ печатныхъ изданіяхъ. Такъ, по двумъ Асонскимъ рукописнымъ Стихирарямъ (XI-XIII вв.) <sup>2</sup>) Льву Мудрому приписывается одна стихира , на хвалитехъ" въ Лазареву субботу (Тяс дебтятос сой Хрісте́) и двѣ стихиры "самогласны" на утрени въ великій пятокъ ('Епі ξύλου βλέπουσα... Σήμερον σè θεοροῦσα...); между тымь, въ печатной греческой 8) и славанской постной Тріоди указанныя стихиры не имѣютъ никакого надписанія. Въ греческой печатной постной Тріоди только одна стихира на стиховнѣ на утрени въ недълю ваій ("Презръвши, душе моя, божественныхъ помазаній") носить имя Льва Мудраго, въ славянской же ему приписывается еще пять стихиръ "на Господи воззвахъ" за вечерней. Въ печатной греческой цвътной Тріодя 4) одна изъ стихиръ на 21 мая (О той аватов) называется твореніемъ патріарха Меводія, а въ рукописяхъ Авонскихъ-Льва Деспота <sup>5</sup>).—Въ подобныхъ свидѣтельствахъ о принадлежности того или другаго пъснопънія императору Льву Мудрому, разумфется, не легко разобраться; трудно также категорически рѣшить, можно-ли отождествлять съ нимъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ ряду византійскихъ императоровъ Левъ Мудрый былъ уже не первымъ пѣснописцемъ. Церковные гимны слагалъ еще иконоборецъ Өеофилъ (829—842). Christ-Paranikas—Anthologia graeca, p. XXXVI (Lipsiae, 1871).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Еп. Порфирія Успенскаго— Стихирарные пінты. Тр. К. Д. Ак., 1878, т. II, стр. 39—40.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Мы имъли подъ руками греческую Трюдь, изданную въ Венеціи въ 1805 г.

<sup>4)</sup> Avdohoytov, 1867. Eveningin, Σ. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Стих. пінты. Тр. К. Д. Ак., 1878, т. II, стр. 39-40.

упомянутаго сойчасъ Льва Деспота 1), которому прицисывается не мало стихиръ въ рукописяхъ и богослужебныхъ греческихъ и славянскихъ книгахъ. Но во всякомъ случав безспорно, что Левъ Мудрый составилъ одиннадцать воскресныхъ стихиръ евангельскихъ "), весьма извъстную стихиру "Пріидите, людіе, тріипостасному Божеству поклонимся"..., положенную на вечерни въ Пятидасятницу, и умилительную пъснь о второмъ пришествіи Христовомъ, въ которой изображается ужасъ страшнаго суда <sup>3</sup>); объ этомъ одинаково говорятъ и рукописи, и печатныя богослужебныя книги. Нѣкоторыя изъ своихъ пѣснопѣній самъ императоръ полагалъ на ноты ') и въ большіе праздники, когда во дворцѣ объдало столичное духовенство съ патріархомъ во главъ, приказывалъ придворнымъ хорамъ исполнять эти композиціи, подъ управленіемъ доместиковъ 5), по всѣхъ правиламъ пъвческаго искусства, съ жестикуляціей и, вообще, съ техническими пріемами тогдашней хирономіи <sup>6</sup>). Впослѣдствія кое-какія стихиры Льва Мудраго закже положиль на музыку патріархъ Іоаннъ Глика<sup>7</sup>).

Почти всъ свои пъснопънія Левъ Мудрый писалъ прозой. Только, на сколько намъ извъстно, пъснь о второмъ пришествіи Христа ('Обаріоу хатауохтіхо́у) и гимнъ въ честь св. Климента Анкирскаго<sup>8</sup>) написаны стихами. При-

<sup>1</sup>) Филар. Черниг. — Обв. пёснопён, и пёснописц., стр. 290, прим. 67.

<sup>2</sup>) См. особыя главы въ Типикъ и Октоихъ. Migne, t. 107, р. 300-308.

<sup>8</sup>) Migne, t. 107, p. 309-314.

<sup>4</sup>) Указаніе на композиторство императора Льва преосв. Порфирій находить въ рукоп. Ватопедскаго монастыря, называемой Пападах', 1573 г. Тр. Кіев. Д. Ак., 1878., т. П. стр. 504.

<sup>5</sup>) Въ придворныхъ хорахъ вийсто двоихъ доместиковъ по распорятенію Льва явилось четыре. De Ceremoniis. L. II, сар. 52, р. 1384.

<sup>6</sup>) De ceremoniis. L. II, с. 52, р. 1384. И. Д. Мановетовъ-О пѣсн. послѣдованін. Пр. къ тв. св. от., 1880 г., т. XXVI, стр. 795.

<sup>7</sup>) Стих. шиты. Тр. К. Д. Ак., 1878, т. II, стр. 508.

<sup>8</sup>) Migne, t. 107, p. 665 (только въ отрывкъ).

ближаясь по формё къ анакреонтическимъ стихотвореніямъ '), эти два произведенія замёчательны еще тёмъ, что свидётельствуютъ о нопыткё Льва возстановить классическій стихотворный размёръ, основанный на качествё слоговъ, между тёмъ какъ въ христіанской поэзіи давно уже господствовалъ ритмическій стихъ, въ которомъ имёвтъ значеніе число слоговъ и акцентъ '), и который былъ болёв удобнымъ для выраженія живости и сердечности церковнаго пёнія <sup>3</sup>). Возвращаясь къ стихотворному размёру языческаго міра, Левъ, очевидно, забывалъ, что въ церковной поэзіи форма всецёло подчиняется тексту пёснопёній и въ зависимости отъ него получаетъ тотъ или другой характеръ.

По содержанію пъснопънія Льва представляють изложеніе евангельскихъ событій. Исключеніе составляеть, кажется, только стихира "Пріндите, людіе, тріипостасному Божеству поклонимся", которая взята изъ одного слова Григорія Назіанзина <sup>4</sup>). Какъ въ проповъдяхъ, въ пъснопъніяхъ Льва онять замъчается слабость истиниаго чувства; но этотъ недостатокъ здъсь возмъщается силою воображенія и ясностью мысли, такъ что нъкоторыя стихиры этого императора можно емъло сопоставить съ произведеніями Іоанна Дамаскина и Козьмы Маюмскаго <sup>5</sup>).

Заканчивая обзоръ духовныхъ произведеній Льва Мудраго, мы должны сказать, что при всей своей наклонности къ писательству онъ не оставилъ по себѣ въ духовной литературѣ ничего знаменательнаго. Въ его проповѣдяхъ и стихирахъ не встрѣчается ни новыхъ идей, ни широкаго и

4) Филар. Черинг.---Обозр. ивсн. и ивснов., стр. 289.

<sup>5</sup>) Наив весьма правятен у Льва стихиры евангельскія 7 и 6-го гласа («Се тиа и рано и что у гроба, Маріе, сточши»... «По еже во адъ сошествін и изъ мертвыхъ воскресени») и стихира на Иятидесятницу («Пріндите, людіе»...).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Christ-Paranikas Anthologia graeca, Lípsiae, 1871. P. XXVIII, LI. Krumbacher, op. c., S. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Krumbacher, op. c., S. 308. 331-333.

<sup>\*)</sup> Ibid., S. 341. 343.

глубокаго раскрытія старыхъ и общензвёстныхъ. Но разсмотрённымъ выше трудайъ, Левъ представляется намъ писателемъ-диллетантомъ (какихъ, вообще, было много въ Византін)<sup>1</sup>), способнымъ складно и до извъстной степени основательно говорить обо всемъ. Но и при такомъ скромномъ талантё своимъ примёромъ и внушеніями онв умѣлъ возбуждать научные и литературные интересы въ своемъ государствъ. Въ этомъ отношении императоръ Левъ Мудрый, поистинъ, былъ достойнымъ ученикомъ патріарха Фотія и заслужилъ себѣ почетное ими въ исторіи византійскаго просвъщенія вообще и духовнаго въ особенности.

Не столь извёстень въ византійской литературё другой ученикъ патріарха Фотін, сначала товарищъ, а потомъпротивникъ императора Льва, патріархъ Николай Мистикъ. Ему приписываются: рёчь къ императору Льву при посвященіи въ патріарха, символъ вёры на этотъ же случай, уставъ о постахъ, данный проту (прос то̀у пребточ) св. горы, рёчь къ византійскому народу по поводу разгрома Осссалоники и, наконецъ, 163 письма къ разнымъ лицамъ. Но символъ вёры и рёчъ къ императору Льву при посвященій въ патріарха на самомъ дѣлѣ Николаю Мистику не принадлежатъ з); трудно доказать, что онъ былъ авторомъ и устава о постахъ <sup>8</sup>); рёчь же къ вязантійскому народу

<sup>1</sup>) А. П. Лебедовъ. — Очерви ист. виз.-вост. церкви IX—XI вв., стр. 188.

<sup>2</sup>) Migne, t. 111, Angelo Mai praefatio, p. 15-16.

<sup>а</sup>) Въ нёсколькихъ руконисяхъ опъ приписывается разнымъ лицамъ (Pitra—Spicilegium Solesmense, complecteas sanctorum patrum... anecdota opera. Т. IV. Parisiis. 1858. Р. 487-488. 491). Весыма въроятно, что этотъ уставъ принадлежитъ патріарху Николаю Грамматику (1084-1111). По крайней мъръ, «уставъ о постахъ» (Migne, t. 111, р. 1972-405) довольно близно подходитъ къ правиламъ этого натріархи, изгоженнымъ въ сочинения Анбурговис прос сроит/осис роудубу ссю тіс ножемс длауботову (Σύνταγμα Ράλλη κα! Потλή, Т. IV, с. 417. Выдержки изъ названнаго сочинения можно читатъ въ «Разсумдения о ересихъ и расколахъ въ Россия, — Руднева, стр. 521 и ел.). Поэтойу,

извъстна въ печати лишь по небольшому отрывку 1), Слъдовательно, эти произведенія и не могуть быть предметомъ нашего вниманія. Единственнымъ памятникомъ литературной двятельности Николая Мистика оказываются его письма, въ которыхъ онъ, впрочемъ, является не столько литераторомъ, сколько практическимъ дѣятелемъ. Однако, и эти письма далеко не всѣ подлежатъ нашему обзору. Одни изъ нихъ появились въ слѣдующія царствованія (таковы, напр., письма къ Симеону, царю Болгарскому), а другія просто не могуть быть пріурочены ни къ какому определенному времени; разумѣется, такія письма находятся за предѣлами настоящаго изслёдованія, потомучто надлежащее пониманіе ихъ возможно лишь при обстоятельномъ знакомстве съ жизнью и двятельностью патріарха Николая по смерти императора Льва Мудраго. Обзору всёхъ пасемъ патріарха Никодая Мистика, хотя бы только въ литературномъ отношении, мѣсто въ особой монографіи объ этомъ патріархѣ. Мы же будемъ имѣть въ виду именно тѣ его письма, которыя по своему содержанию, несомнённо, относятся къ царствованию Льва Мудраго, и которыя, поэтому, подвергались нашему усердному изучению. Съ увъренностью мы можемъ говорить только объ этихъ письмахъ.---

Такъ какъ содержаніе писемъ Николая Мистика, имѣющихъ отношеніе къ царствованію Льва, уже было изложено выше, когда шла рѣчь о четвертомъ бракѣ императора, намъ остается теперь сдѣлать лишь краткія замѣчанія объ общемъ ихъ характерѣ.—Въ этихъ письмахъ патріархъ Николай является архипастыремъ, всецѣло преданнымъ своей церкви и паствѣ. Онъ поддерживаетъ духовныхъ и мірянъ въ борьбѣ съ соблазномъ, вызваннымъ четвертымъ бракомъ Льва Мудраго, внушаетъ имъ уваженіе къ церковнымъ пра-

преосв. Порфирій, печатая русскій переводъ «устава о постахъ», даже прямо приписываеть его Никодаю Гранматику.— Асонъ монаш., стр. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Migne, t. 111, praefatio, p. 25—26. Преосв. Порфирія Успенскаго — Пропов'ядники четырехъ восточныхъ патріархатовъ. Тр. К. Д. Ак., 1878, т. П. 494.

виламъ 1), проситъ римскихъ папъ содъйствовать прекращению соблазна<sup>2</sup>), примиряеть враждующихъ епископовъ<sup>3</sup>), обращается къ свётскимъ правителямъ, охраняя интересы духовнаго сословія <sup>4</sup>)... Въ изв'єстныхъ намъ письмахъ патріархъ Николай вполнь следуеть апостольскому наставлению: "жастой благовременны и безвременны, обличи, запрети, умоли со всякима долютерпъніема и ученіема". Его письма-къ папѣ-ли, византійскому епископу, придворному, діакону, или даже къ простому монаху, безразлично, -- всегда носятъ характеръ задушевнаго, отеческаго или братскаго слова. Въ нихъ нѣтъ сухой морали или догматическихъ разсужденій, но вездѣ видно живое чувство. Просьба, негодованіе (далекое, впрочемъ, отъ оскорбленія), удивленіе, сожалѣніе, скорбь, отчаяние, радость, молитва---воть, что выражается въ указанныхъ письмахъ патріарха, выражается чуждымъ риторизма, простымъ и легкимъ языкомъ. Николай Мистикъ быль не только ревностнымъ пастыремъ, знатокомъ Св. Писанія и церковныхъ правилъ, но и писателемъ, владъвшимъ даромъ увлекательнаго и даже поэтическаго слова. Если же онъ остается такимъ и въ письмахъ, неполлежавшихъ нашему нарочитому разсмотрѣнію, то можно сказать, что какъ по направленію пастырской дѣятельности, такъ и по силѣ латературнаго талавта Николай Мистикъ былъ близокъ къ своему учителю Фотію. Жаль только, что кромѣ писемъ онъ не успѣлъ оставить другихъ плодовъ своего литературнаго генія.

Обращаемся къ производеніямъ одного изъ непримиримыхъ враговъ патріарха Фотія, *Никиты-Давида Пафлаюнскаю*. Онъ былъ, кажется, епископомъ Дадибры въ Пафлагоніи<sup>5</sup>)

<sup>1</sup>) Ep. XXXIX, XLI, XLYIII, CXXXII, CLI, C, CXII, LYIII, LIY, LXXY, CXLYI, CXXYI, CXXXYI, XLIX.

2) Ep. XXXII, LIII, LVI, LXXVII.

\*) Ep. CXXXVII, CXXIII, CLVIII, CXIII, CIX, CXVII.

4) Ep. XXXV, LXXII, CL, CLII.

<sup>5</sup>) Leo Allatius; Migne, t. 105, praefatio, p. 9-10. Hergenröther, Photius, B. I, S. 356, Anm. 36.

Digitized by Google

19

н жизъ во второй половнић IX и начал Х.го в. <sup>1</sup>), слђдовательно, въ царствованіе императора Льва. Никита занимался толкованіемъ на Квангеліе отъ Лукв<sup>3</sup>), изложилъ нъкоторыя стихотворенія св. Григорія Назіанзина (на гномыуνώμαι; — на погребеніе Василія)<sup>3</sup>), написалъ нѣсколько проповѣдей; а главнымъ образомъ извѣстенъ онъ въ духовной литературѣ по составленному имъ жизнеописанію патріарха Игнатія<sup>4</sup>). Такъ какъ изъ упомянутато толкованія на Евангеліе отъ Луки въ печати есть лишь весьма небольшой отрывокъ, а изложеніе стикотвореній св. Григорія Назіанзина по своему характеру не можетъ сообщить намъ ночти никакихъ данныхъ для сужденія о Никитѣ, какъ духовномъ писателѣ, мы, очевидно, можемъ остановиться здѣсь только на его проповѣдяхъ и на "Жизни Игнатія".

Въ настоящее время въ печати есть слова Никиты Пафлагонскаго на Рождество Богородицы, Воздвижение креста, въ честь св. первоверховныхъ ап. Петра и Павла, Андрея Первозваннаго (30 ноября), Іакова Зеведеева (30 апрѣля), Іоанна Богослова (26 сент.), Фомы (6 окт.), Іакова Алфе-

1) — Какъ видно изъ его собственнаго показанія, что онъ былъ только на поколёніе моложе патріарха Игнатія. Начиная біографію этого натріарха, Никита пишетъ: Ίγνάτιον, φημί, τοῦτον, τὸν, ὕστερον μὲν τῷ χρόνψ, χαὶ πρὸς τῆς χαθ' ἡμᾶς ταὐτης ἀναδειχθέντα γενεᾶς, οὐδενός δε τῶν πρὸ αὐτοῦ τιμίων ໂεραρχῶν τὴν ιπίστιν, τὴν ὀμολογίαν, τὴν ὑπὲρ τῆς διχαιοσύνης ἄθλησιν, χαὶ πρὸς τὸν Θεὸν εὐδοχίμησιν ἀπολειπόμενον. Migne, t. 105, p. 489.

- <sup>2</sup>) Отрывовъ толкования см. у Мідпе'я, t. 105, p. 576.
- <sup>3</sup>) Этоть трудъ напечатанъ въ XXXVIII t. patrolog. Migne'я.

<sup>4</sup>) Никитъ Пафлагонскому иногда приписывали парафразъ стихотворенія св. Григорія Назіанзина «о началахъ»; въ дъйствительности же онъ не былъ авторомъ этого парафраза (Leo Allatius; Migne, t. 105, praefatio, p. 13—14). Не былъ Никита и составителенъ приложеній къ актанъ такъ называемаго «УШ вселенскаго собора» (Константинопольокаго собора 869 г.), что измегда предполагалъ Ассеманъ. Доводы послёдняго основательно опровергнуты Негдепгёther'онъ (Photius, B. H, S. 73—75).

ева (9 окт.), Филиппа (11 окт.), Вареоломоя (11 іюня), Матеея (16 ноября), Симона Зилота (10 мая), Іуды (Фаддёя, 19 іюня), Матеія (9 авг.), Марка (25 апр.), св. Өеклы (24 сент.), св. Анастасіи (Старшей, 29 окт.), св. Евстаеія Шлакиды, Өсописты, Агапія и Өзописта (20 сент.), св. Іажиноа (18 іюля) и св. Грвгорія Богослова (25 янв.)<sup>1</sup>). Всѣ эти слова, какъ и преповѣди императора Льва, написаны въ похвальномъ тонъ и, за исключеніемъ первыхъ изложеніе представляють житій прославляемыхъ двухъ. святыхъ. Цовъствуя о подвигахъ апостоловъ и нъкоторыхъ святыхъ, свои сведения Никита почерналъ изъ предания<sup>8</sup>), нвкоторыхъ апокрифическихъ и легендарныхъ сочиненій <sup>8</sup>), а преимущественно изъ исторіи Евсевія, Сократа, Руфина и изъ произведений Оригена, бл. Іеронима, св. Ипполита, Іоанна Златоустаго, Григорія Назіанзина, Өеодора Студита, Іосифа Песнописца и мн. др. 4). Умель-ли онъ разобраться въ громадномъ агіографическомъ матеріаль, бывшемъ у него подъ руками, судить мы не ръшаемся <sup>5</sup>). Безошибочно МОЖНО ЛИШЬ СКАЗАТЬ, ЧТО ЖИЗНЬ АПОСТОЛОВЪ И СВЯТЫХЪ ВЪ словахъ Никиты изображается, по большей части, слабо и поверхностно, такъ что почти половину каждаго слова занимають риторическія восклицанія и акаевстныя (начинающіяся словомъ: "радуйся—у аіре") обращенія къ святымъ. Но

<sup>1</sup>) По рукописять извёстно и еще нёсколько словъ Никиты Пафлагонскаго. Migne, t. 105, praefatio, p. 11—12.

<sup>4</sup>) Указаніе источниковъ Никиты можно находить въ примѣчаніяхъ къ его проповѣдямъ въ патрологіи Мідпе'я (t. 105), а также въ соотвѣтствующихъ мѣстахъ Восточной анологии архии. Сергія (т. II, Замѣтки, стр. 29, 117, 171, 209, 237, 299, 303, 307, 321, 324, 343, 376, 395).

<sup>5</sup>) Раземотрёніе рёчей Никиты Пафлагонскаго въ этомъ отношенім могло бы быть предметомъ любопытной патристической монографія.

19\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, t. 105, p. 67, annot. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Таковы, напр., сочиненія Псевдо-Авдія, Акты Симона и др. Ibid., p. 218, 247, annot.

это обусловливалось тою цёлію, какую онъ здёсь преслёдовалъ: какъ-бы букетами розъ увѣнчать похвалами того или другаго святаго, усладиться воспоминаніями о немъ и вынести отсюда назидание<sup>1</sup>). Конечно, такая цёль могла-бы достигаться и въ томъ случаѣ, если бы въ словахъ Никиты давалось и еще меньше фактическихъ свъдъній о жизни прославляемыхъ святыхъ. Никита, какъ видно изъ его рѣчей, прекрасно зналъ Св. Писаніе и обладалъ искусствонъ составлять витіеватыя фразы; при такихъ средствахъ, онъ, ограничиваясь и быглымъ очеркомъ жизни святыхъ, безъ затруденія могъ прославлять ихъ и преподавать слушателямъ самые разнообразные назидательные уроки. — Только нъкоторыя слова Никиты вмѣютъ важное значеніе и въ агіографическомъ отношеніи. Такъ, слово въ честь Іакова Алфеева представляетъ первое извъстное жите этого апостола, въ сокращении повторяемое въ церковной истории Никифора Каллиста (гл. 40)<sup>2</sup>); въ словѣ въ честь Евстаеія Плакиды опять впервые излагается древнее <sup>3</sup>) и болѣе достовѣрное житіе святаго, отличное отъ составленнаго Метафрастомъ <sup>4</sup>); а слово въ честь св. Іакинеа, хотя и не богато фактами, въ извѣстныхъ "Acta Sanctorum" (Iulius, t. IV) приводится, какъ единственно удовлетворительное сказание объ этомъ мученикѣ.

<sup>1</sup>) Βτο словѣ въ честь св. Андрея Первозваннаго онъ говоритъ: хοινὸς ӑπασι πρίκειται σήμερον δ άγών... τὴν κορωνίδα τῶν μαθητῶν..., ᾿Ανδρέαν, τοῖς ἐπαίνοις τῶν λόγων, ὡς ἄνθεσι ῥόδων ἀναδῆσαι, καὶ τῆς μνῆμης κατατρυφῆσαι. Α воскваляя ап. Филиппа, Никита, между прочимъ, пишетъ: οὐκοῦν ἐπιποθήσωμεν ἐπὶ τὰς τιαύτας τῶν ὑδάτων πηγὰς καὶ κατά τὰς ἐλάφους, διμητικῶς σφόδρα τοῦτο τὸ νάμα μετιόντες, καὶ μετ' εὐφροσύνης ἀπαντλοῦντες ἐξ αὐτοῦ τὴν ἡμῶν ἀποπληρώσωμεν ἐπιθυμίαν....Migne, t. 105, p. 56, 168.

<sup>2</sup>) Сергія—Мѣсяцесловъ Востока, т. II, Замѣт., стр. 524.

<sup>3</sup>) Еще Іоаннъ Дамаскинъ приводилъ выдержки изъ него въ 3-итъ словѣ объ иконахъ. Migne, t. 105, p. 373-376. Сергіа ор. с., стр. 299.

4) Ibidem.



Къ разряду похвальныхъ словъ относится и "Жизнь Игнатія". Но, подходя къ нимъ по формѣ, она въ тоже время рѣзко отличается отъ нихъ тѣмъ, что въ ней изображаются событія, современная самому Никитѣ, и изображаются небезпристрастно, а въ духѣ той партіи, къ которой онъ принадлежалъ. Жизнь патріарха Игнатія, отношенія его къ императорамъ Михаилу и Василію Македонянину, патріаршество Фотія—все это рисуется здѣсь съ точки зрѣнія игнатіанъ.

Въ началъ своей біографіи Никита разъясняетъ, какое значеніе имфеть всякое повфствованіе о жизни благочестивыхъ людей: оно является для слёдующихъ поколёній одновременно--и историческимъ документомъ, и побужденіемъ къ добродётели. Такое же значеніе, говоритъ онъ, должно имъть и предлагаемое жизнеописание Игнатия <sup>1</sup>). У Никиты было непреодолимое стремление изобразить нравственное величіе патріарха, показать, какъ сильно былъ преданъ этотъ мужъ истинѣ и добродътели, и вотъ-онъ взялся за перо. Источниками для него были устное предание и разные пасьменные документы (та έγγράφως τε хай аурафως **πεπληροφορημέ**να), относящиеся ко времени Игнатия, между которыми, по мнѣнію Гергенротера, важное мѣсто занимали сокращенные акты собора 869 г.<sup>2</sup>). Біографъ заявляетъ, что пользовался этими источниками вполнѣ добросовѣстно (πάσαν.... άληθείαν... άπροσπαθώς και άνυποστόλως διηүо́сцечос) 3); но такъ-ли было на самомъ дѣлѣ, -- увидимъ ниже.

Въ разсматриваемомъ произведени Никита сообщаетъ свъдънія о жизни Игнатія до патріаршества (о его происхожденіи, почальной юности, о монастырскихъ подвигахъ, о посвященіи во пресвитера, о вліяніи на общество), изображаютъ обстоятельства, при которыхъ совершилосъ возводеніе его на каседру, и дълаетъ нравственную характеристику этого

- <sup>2</sup>) Hergenröther, Photius, B. II, S. 75.
- <sup>8</sup>) Migne, p. 489.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Migne, t. 105, p. 488-489.

патріарха. Затёмъ онъ говорить о столкновенія Игнатія съ кесаремъ Вардой и императоромъ Миханломъ по поведу постриженія императрицы Өеодоры и ся дочерей и о послёдствіяхъ этого столкновенія (о политическихъ подозрёніяхъ противъ Игнатія со стороны двора, о ссылкв патріарха на о. Теревинеъ и о требованіи у него отреченія). Болье интересная часть біографіи начинается съ извъстія объ избраніи и руконоложеніи Фотія. Послѣ замѣчанія о происхождении и ученыхъ занятіяхъ новаго патріарха, біографъ описываетъ его жестокое отношение къ игнатіанамъ, даетъ свъдънія о соборъ 869 г., на которомъ. въ присутствіи папскихъ легатовъ, осужденъ былъ Игнатій, свидьтельствуеть о неулачныхъ покушеніяхъ на жизнь послёд. няго со стороны враговъ, указываетъ на кощунственныя выходки императора Михаила и безучастное отношение къ нимъ Фотія, разсказываеть о погибели Варды, о соборѣ 867 г., о возвращения Игнатія на каседру, о скорой его кончинѣ и сопровождавшихъ ее чудесахъ. Біографію Никита заканчиваетъ повъствованиемъ о возстановления Фотія, о поднятыхъ имъ новыхъ гоненіяхъ на игнатіанъ в о бълствіякъ, постигшихъ имперію за "беззаконія" въ отношенія къ Игнатію.

Во всей біографія Никита является горячимъ привержевцемъ патріарха Игнатія. Поэтому, онъ не разбираетъ средствъ, чтобы представить въ лучшемъ свётѣ своего героя и его почитателей и больше очернить ихъ противниковъ. Преслёдуя эту цѣль, въ однихъ случаяхъ онъ нѣкоторые факты замалчиваетъ, а въ другихъ измышляетъ новые, не стѣсняясь прибѣгать ко лжи и клеветѣ. Такъ, Никита разсказываетъ, что вскорѣ послѣ низложенія Игнатія Фотій и его сторонники устроили соборъ въ церкви св. апостоловъ и предали анаеемѣ Игнатіанъ; но онъ не уномиваетъ о темъ, что сами же игнатіане сдѣлави нервый шагъ къберьбѣ, котомучто еще раньше въ церкви Св. Ирины произнесли анаеему на Фотія и его приверженцевъ <sup>1</sup>). Дискредитируя Фотія въ

<sup>1</sup>) А П. Лебедева – Очерки виз.-вост. церкви IX – XI в., стр. 105.

глазахъ своихъ читатолой, біографъ говорить, что онъ долгое время занимался свётскими начнами и только по вотуплены на патріаршую казедру обратался къ духовной литературь 1). Нёть нужды разъваснять, какъ ложно это замвчаніе; достаточно только указать, что Міріовівлеюу, въ которомъ Фотій заявилъ себя глубокимъ знатокомъ богословскихъ наукъ, былъ написанъ имъ раньше вступленія. на натріарниую каоедру<sup>2</sup>). Въ другомъ мѣстѣ біографія Никита считаеть Фотія главнымъ виновникомъ всвхъ жестокостей, которымъ подвергался Игнатій со своным почитателями<sup>8</sup>). Но несправедливость этого тяжелаго обвинения противъ гуманнаго Фотія очевидна изъ писемъ последняго. къ кесарю Вардъ, который именно и преслъдоваль игнатіанъ 4). Фотій употреблялъ все усилія, чтобы склонить косаря къ кроткому отношению къ нимъ, и глубоко сожалълъ, что его просьбы объ этомъ оставальсь безуспёмными 5). --- Унижая опять Фотія, біографь показываеть, что овъ тотчась же по низложении Игнатія отправиль оть лица нікоторыхъ епископовъ инсьмо къ папѣ Николаю, гдѣ сообщалъ о добровольномъ отречении Игнатія отъ казедры<sup>6</sup>). Другими источниками это свидътельство, однако, не подтверждается; поэтому, слёдуеть думать, что указаннаго письма, на самомъ двль, я не существовало <sup>7</sup>). — Чтобы представить патріаршество Фотія временемъ б'яствій и потерь для Византін,

<sup>1</sup>) Migne, t. 105, p. 509.

<sup>2</sup>) Hergenröther, Photius, B. III, S. 14 ff. A. II. Лебедева ор. с., стр. 192. 215-217.

<sup>8</sup>) Migne, t. 105, p. 512.

\*) Βάρδα Μαγίστρω, Πατρικίω και Κουροπαλάτη, ep. III; ed. Montacutii, p. 65-68.

<sup>5</sup>) А. П. Лебедева — Очерки виз -вост. церк. IX — XI в., стр. 27-28. Зернина — Патріархъ Фотій. Чт. въ Общ. ист. и др. Росс., 1858 г., т. Ш, стр. 19 и сл.

<sup>6</sup>) Migne, t. 105, p. 516.

<sup>7</sup>) О. Яреда – Отзывы о Фотіи. Хр. Чт., 1873, т. II, стр. 330 и сл.

Никита говорить, что при названномъ патріархѣ, между прочимъ, были отвоеваны арабами Сиракузы<sup>1</sup>). И это свидетельство тоже неверно: по разсказамъ хронистовъ, завоеваніе Сиракузъ совершилось еще въ патріаршество Игнатія (въ 876 г.) <sup>а</sup>). Подобныя же клеветы и инсинуаціи измышляетъ ожесточенный біографъ и на счетъ друзей Фотія. Напр., о Григоріи Асвесть, епископь Сиракузскомъ, онъ пишеть, что этоть еще до перваго натріаршества Игнатія быль отлучень въ Римѣ за какія-то противозаконныя дѣянія <sup>8</sup>). Но даже Гергенротеръ, считающій Никиту, вообще, весьма въроятнымъ повъствователемъ 4), въ данномъ случаъ находить его извъстіе ложнымъ 5).-Вотъ, какъ мало цѣнилъ Никита историческую правду, заботясь только объ одномъ- оправдать поведение игнатіанъ, а ихъ противниковъ выставить достойными порицанія. Кром' приведенныхъ примъровъ, о ненадежности фактическихъ сообщеній біографа свидетельствуеть еще и то, что онъ расходится въ нихъ даже съ показаніями людей своей партіи. Онъ, наприм., разсказываетъ, что Игнатій, (послѣ ссоры съ императоромъ, изъ-за постриженія его матери и сестерь), не соглашался отказаться отъ управленія, не взирая даже на просьбы объ этомъ со стороны своихъ епископовъ 6). Между твмъ, Митрофанъ Смирнскій, въ письмѣ къ патрицію Мануилу, напротивъ, заявляетъ, что самъ Игнатій хотвлъ тогда добровольно оставить каеедру <sup>7</sup>).--Никита пишеть, что преслѣдованіе игнатіанъ въ первое патріаршество Фотія началось чрезъ два мъсяца по низложени Игнатія<sup>8</sup>), а по словамъ

<sup>1</sup>) Migne, p. 573.

<sup>2</sup>) Muralt—Essai Chronogr., р. 456. Христ. Чт., 1873 г., т. II, стр. 328.

- <sup>3</sup>) Migne, p. 512.
- <sup>4</sup>) Photius, B. I, S. 357, Anm. 36.
  - <sup>5</sup>) Ibidem, S. 359, Anm. 49.
  - <sup>8</sup>) Migne, t. 105, p. 505.
  - <sup>7</sup>) Mansi-Concilia, t. VXI, p. 416.
  - <sup>8</sup>) Migne, t. 105, p. 513.

другаго почитателя послёдняго, архимандрита Өеогноста, — чрезъ сорокъ дней <sup>1</sup>).

Какая разница между проповѣдями Никиты и составленною имъ же "Жизнью Игнатія"! Тамъ онъ — спокойный, безпристрастный моралистъ, заботящійся лишь о достойномъ прославленіи воспоминаемыхъ святыхъ и о назиданіи слушателей, а здѣсь — фанатикъ-игнатіанинъ, намѣренно искажающій факты, забывающій въ раздраженіи объ истинѣ и справедливости, чтобы доставить торжество своей партіи, втоптать въ грязь и уничтожить ея противниковъ. Разница между указанными произведеніями сказывается даже во внѣшнемъ изложеніи. Въ проповѣдяхъ Никиты сквозитъ умиляющій библейскій тонъ, на каждой страницѣ, въ каждомъ періодѣ приводятся тексты изъ Свящ. Писанія; въ біографіи же, что ни страница то сарказмы и брань <sup>2</sup>)...

И однако, при столь тенденціозномъ направленіи и завѣдомо-ложномъ изображеніи многихъ обстоятельствъ, "Жизнь Игнатія" имѣла нѣкоторый успѣхъ—въ литературно-историческомъ отношеніи. Впослѣдствіи нѣкоторые хронисты (Симеонъ Магистръ <sup>8</sup>), Генезій) <sup>4</sup>) стали описывать борьбу партій Игнатія и Фотія не иначе, какъ со словъ Никиты Пафлагонскаго, а кое-какіе отдѣльные разсказы изъ исторіи этой борьбы, — напр., о сновидѣніи Варды, о подложносоставленной Фотіемъ генеалогіи Василія, —почти всѣ хронисты заимствовали у него буквально. Но хотя "Жизнь Игнатія" сверхъ этого въ нѣкоторыхъ случаяхъ и теперь еще восполняетъ византійскія хроники <sup>5</sup>), хотя ею доселѣ

<sup>2</sup>) Напр., Варду и императора Михаила біографъ называеть извергами, развратниками и нечестивцами (Migne, t. 105, p. 504), патріарха Фотія — человёкомъ тщеславнымъ, гордымъ, наученнымъ всякому нечестію (ibid., p. 509), а всёхъ вообще противниковъ Игнатія считаетъ слугами діавола (ibid., p. 508).

- 8) Hirsch-Byzant. Studien, S. 331.
- 4) Krumbacher-Gesch. d. Byz. Litter., S. 70.
- <sup>5</sup>) Въ нихъ, напр., нътъ упоминанія о мнимомъ участін Игнатія въ

<sup>1)</sup> Λιβέλλος, πεμπθείς πρός Νιχόλαον πάπαν... Migne, t. 105, p. 861.

почти безъ всякаго разбора пользовались западные (преимущественно — католическіе) писатели, за послѣднее время она уже перестала служить нервымъ и единственнымъ источникомъ при изложеніи борьбы византійскихъ партій второй половины IX в Особевно но посчастливилось "Жизни Игнатія" въ русской церковно-исторической литературѣ. Основательныя критическія замѣчанія на это произведеніе можно находить въ сочиненіяхъ проф. А. П. Лебедева ') и о. Герасима Яреда <sup>2</sup>).

За изучаемый нами періодъ "Жизнь Игнатія" была не единственнымъ произведеніемъ этого рода. Борьба тѣхъ же церковно общественныхъ нартій вызвала еще переписку иежду римскою и византійскою церквами по вопросу о законности хиротоніи преемниковъ Фотія - Стефана и Антонія. Но такъ какъ эта переписка уже разсматривалась нами въ началѣ изслѣдованія, мы и не будемъ къ ней возвращаться.

Свой обзоръ духовной письменности въ царствование императора Льва Мудраго мы кончимъ замъчаниями о научнолитературной дъятельности *Кесарие-Каппадокийскаго митрополита Аревы*. чтобы показать, до какой высоты поднялось тогда духовное просвъщение въ Византии.

О самомъ митрополитѣ мы знаемъ не много. Біографическія свёдёнія относительно Ареевы даются отчасти въ "Жязни Евенмія", а отчасти въ краткихъ замѣткахъ, сдѣланныхъ имъ самимъ или писцами на рукописяхъ, принадлежавшихъ его библіотекѣ. Но свѣдѣнія, получземыя о названномъ лицѣ изъ этихъ источниковъ, очень скудны. Даже нигдѣ не указывается—хотя бы приблизительно — ни года рожденія, ни года смерти Ареевы <sup>8</sup>). Только по нѣкоторымъ

заговоръ Гебона и не говорится, что на соборъ 861 года къ дълу этого потріарха было примънсно, между прочимъ, 30-е апостольское правило.

<sup>1</sup>) Очерки внутр. ист. виз.-вооточн. церкви въ IX—XI вв., стр. 112, 130 и др.

<sup>2</sup>) Отзывы о патріархѣ Фотін. -- Хр. Чт., 1873 г., т. II.

<sup>3</sup>) Поэтому, ученые долго расходились во мнёліяхь о времени жизни митрополита Арезьь. Саче очноснить его из половнить VI в., Oudin — къ жронологическими доламъ, относящимся въ событіямъ его KESHE, MOREO догадываться, что онъ родился въ 60-хъ годахъ IX-го стоивтія <sup>1</sup>), въ Патрахъ. Въ 888 году, въ началь царствования Льва, Арееа, кажется, состояль еще мірявиномъ<sup>2</sup>). Но въ 895 году онъ быль уже діакономъ<sup>3</sup>) и съ этого времени быстро поднимался по јерархической лестнице. Въ 906 году, когда въ Константинополе шли горячіе толки о признаніи четвертаго брака императора, Арееа въ санѣ первопрестольнаго (Кесаріе-Капнадокійскаго) митрополита<sup>4</sup>) принималъ въ нахъ живое участіе, сначала какъ сторонникъ патріарха Николая, а потомъ какъ почитатель Евоимія и защитникъ императора. Высокій пость митрополита Кесаріе-Каппадокійскаго Арееа занималъ до своей смерти. послёдовавшей, въроятно, въ 40-хъ годахъ X столівтія <sup>5</sup>). --Выше (въ гл. УШ и IX) мы говорили о

<sup>1</sup>) Въ 906 г. патріархъ Николай, бесёдуя съ императоромъ, называлъ Арееу уже архіепископомъ. Если Арееё было тогда котя 45–50 лётъ, то нужно разчитывать, что онъ родился въ 855–860 г. Ср. Кгитbacher'a ер. с., S. 233. Vita Euthymii, р. 42.

<sup>2</sup>) Тавъ думаетъ Ад. Гарнавъ на основанія надпися въ одновъ руконикновъ собранія математическихъ сочиненій Евклида, сдъланновъ въ 880 году илириновъ Стефановъ: ἐхτησάρην ᾿Αρέθας Патрейс την παρούσαν βίβλον.—Texte und Untersuchungen zur Geschichte der Altehristlichen Litteratur non Oscar v. Gebhardt und Adolf Harnack. B. I, H. 1—3, Leipzig, 1882, S. 40.

<sup>3</sup>) Въ одной изъ западныхъ библіотекъ (Bodleian, Clark. 39) храинтся руконись, ноторая, какъвидно изъ надписи на ней, сдъланабыла писцемъ Іоанномъ для діакона Ареоы. Техte und Untersuchungen zur Geschichte der Altchristlichen Litteratur, В. I. H. 1—2, S. 40—41.

4) Vita Euthymii, p. 42.

<sup>b</sup>) Въ 932 году діаконъ Стидіанъ переписалъ для архієписнопа Кесаріе-Баншадокійскаго Арееы единъ сборнитъ догиатино-поленическаго со-

X в., Papebroch — къ VIII в., Rettig — къ концу V в. Въ настоящее время, еднако, восторжествовало справедливое митніе, что онъ жилъ около 900 года. Ad. Harnack—Texte und. Untersuchungen, B. I, H. 1--2. Op. c., S. 39-40.

митрополитѣ Арееѣ только какъ о противникѣ патріарха Николая Мистика и почитателѣ Евеимія. Но извѣстно также, что онъ былъ и всесторонне образованнымъ человѣкомъ. любилъ заниматься науками и имѣлъ учениковъ <sup>1</sup>). Къ сожалѣнію, мы не имѣемъ возможности обстоятельно познакомиться съ учено-литературной дѣятельностью Арееы, такъ какъ труды его почти еще не изданы <sup>2</sup>). Чтобы описать надлежащимъ образомъ ученыя занятія Арееы, необходимо пересмотрѣть и изслѣдовать многія рукописи, о которыхъ можно думать, что онѣ вышли изъ его библіотеки <sup>8</sup>). А такая задача, конечно, намъ не по силамъ. Мы сдѣлаемъ замѣчанія лишь о доступныхъ намъ его произведеніяхъ и скажемъ о значеніи его въ исторіи духовнаго просвѣщенія.

Арееа давно считается составителемъ толкованія на Апокалипсисъ, которое съ XVI в. издавалось даже нѣсколько разъ<sup>4</sup>). Надлежащая оцѣнка названнаго произведенія относится къ новозавѣтной экзегетикѣ; здѣсь же достаточно сказать, что это—далеко не оригинальное произведеніе, а только переработка толкованія св. Андрея Кесарійскаго<sup>5</sup>). Арееа исправляетъ цитацію Андрея, подкрѣпляетъ свое

держанія. Гарнакъ предполагаетъ, что Арева былъ живъ даже въ 939 г. Texte und Untersuch., ib., S. 420.

<sup>1</sup>) Въ біографія Евеннія, между прочимъ, говорится, что «Арееа, предстоятель Кесарія, называлъ своимъ ученикомъ нѣкоего философа Никиту Пафлагонскаго» (не имѣющаго ничего общаго съ авторомъ «Жизни Игнатія» кромѣ имени). Vita Euthymii, р. 58. Гарнавъ догадывается, что въ числѣ учениковъ Арееы былъ и поздиѣйшій его преемникъ по каеедрѣ—епископъ Василій (ἑ ἐλάχιστος), извѣстный своими схоліями на сочиненія св. Григорія Назіанзина. Техte und Untersuchungen, В. І, Н. 1-2, S. 38, ап. 32.

<sup>2</sup>) До сихъ поръ остается въ рукописи замъчательный сборникъ его трактатовъ и писемъ, принадлежащій моск. Синод. библ. Matthaei — Notitia codic. graec. Mosquens. Lipsiae, 1805, t. I, p. 194 ff.

<sup>3</sup>) Ad. Harnack—Texte und Untersuchungen, B. I, H. 1-2, S. 37.

\*) Послъднее изданіе-въ патрологія Мідпе'я, t. 106, p. 486-785.

<sup>5</sup>) Harnack—Texte und Untersuchungen, B. I. H. 1-2, S. 39-40.

объясненіе новыми выдержками изъ твореній св. отцовъ и даже языческихъ писателей, но какихъ-либо существенныхъ изивненій въ этихъ объясненіяхъ не двлаеть 1). Ареевеще принадлежать -- также уже напечатавныя -- речи на перенесеніе тъла патріарха Евенмія<sup>2</sup>) и въ честь мучениковъ Гурія, Самона и Авива <sup>3</sup>). О первомъ уже было сказано въ самомъ началѣ нашего изслѣдованія. Вторая же-обыкновенная похвальная ричь въ честь святыхъ, не представляющая особаго интереса. Любопытно полученное нами Арсенія) въ копіи (отъ о. архимандрита съ рукописи московской Синодальной библіотеки письмо Арееы къ Дамасскому эмиру. Оно, какъ значится въ заглавіи, написано "по внушенію царя римлянъ" и "изложено простымъ языкомъ приспособительно къ пониманію сарадинъ" (поос то̀у е́у Δαμάσχω αμηραν, προτροπή όωμαίου βασιλέως έξεδόθη τή фасел ейс сичести тох сарахучоч) 4). Если принять къ свъдению, что Ареев, указывая на неоднократныя пораженія сарацинъ греками, упоминаетъ двоихъ полководпевъ изъ временъ Льва Мудраго, (Андроника и Гимерія: третій упоминаемый полководецъ, Парамитисъ, - неизвъстенъ), то можно думать, что письмо появилось еще при этомъ императорѣ. Оно было вызвано вопросами самого эмира и представляетъ простую и остроумную защиту христіанскаго ученія и опровержение магометанства. Арееа, напр., разъясняеть, что только Христосъ родился безмужно отъ Дъвы, разръшаетъ недоумѣніе эмира, какъ Богъ вошелъ въ утробу Дивы, гли "кровь и нечистоты", опровергаеть "суесловіе" сарацинъ, что христіане крестъ Христовъ дёлаютъ равночестнымъ Христу, отвѣчаетъ на вопросы, волею или неволею

- <sup>8</sup>) Ibid., p. 787-798. Harnack, op c., ibid., S. 45.
- <sup>4</sup>) Это письмо къ изслёдованію прилежене въ русскомъ переводё.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нагласк., ор. с., S. 43—44. Въ 106 т. патрологія Миня напечатаны оба произведенія. Сравнявая толкованія Андрея и Арееы, мы вполнѣ убѣдились въ томъ, что трудъ нослѣдняго—компиляція сочиненін св. Андрея Кесарійскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Migne, t 106, p. 797-806.

расиялся Христосъ, какая нужда была воплотиться Богу, н самъ спрашиваетъ эмира, какъ онъ и его единовърцы дерзають называть пророкомъ развратнаго Магомета, указываеть на нельпость его ученія о раз, и проч. и проч. Все это излагается безъ системы, но, кажется, въ порядкѣ, который намбчался ходомъ рѣчи въ безъискуственномъ письмѣ эмира. Въ интересахъ ясности изложенія Арееа часто обращается къ удобопонятнымъ примърамъ и сравненіемъ. Эмиръ, напр., спрашивалъ, какъ Богъ вошелъ въ утробу Девы, "где кровь и нечистоты (опои айна хай хопрос»". Ареза на вопросъ отв'вчаетъ сперва вопросомъ. "Спрошу я тебя: какъ могъ Богъ, создавая въ началъ Адама и Еву, простореть руку и создать члены мужчины и женщины? Какъ тогда, разъясняетъ потомъ самъ же полемистъ, создавая Адама и Еву, Богъ не дѣлалъ ничего, недостойнаго Себя, а, напротивъ, достоинъ великой похвалы за то, что не возгнушался сделать это, такъ и теперь, ради спасенія людей сдѣлавшій тоже самое при посредствѣ Св. Дѣвы, Онъ достоинъ похвалы, а не порицанія или хуленія. Если такъ случилось и съ Адамомъ, и со Христомъ, то въ отношеніи къ рожденію безъ отца Адамъ подобенъ Христу". "Вы, говоритъ Арееа въ другомъ мъстъ письма, суесловите, что христіане крестъ Христовъ дёлають равночестнымъ Христу, потомучто на немъ Онъ распялся; но говорить это не свойственно людямь разумнымъ и свёдущимь. Такъ какъ и вы покланяетесь плащу Магомета (то тоб Моуобцет цантегон подохинегте), то я спрашиваю васъ: зачбиъ вы поклоняетесь плащу и одежду дблаете равною человѣку? Если вы упрекаете насъ за поклоненіе кресту, потомучто на немъ былъ присвожденъ Христосъ, то тёмъ болёе мы можемъ упрекнуть васъ за поклоненіе Магометову плащу, какъ Магомету. Но Христосъ, бывъ равоскресъ; а Магометъ, не предвозвѣщенный ни спять. однимъ изъ пророковъ и мертвыхъ не воскрешавшій, и самъ не воскресшій, достигъ-ли почитанія, -- будь то самъ онъ, или плащъ его? Такимъ образомъ, за то, о чемъ вы суесловите, вы сами болёе достойны порицанія, потомучто человѣка, который не былъ предвозвѣщенъ пророками, не сотвориль чудесь, не родился оть девы безь мужа, вы считвете и почитаете (едоуісася маі тирате) за пророка". Поставленный въ необходимость приводить доказательства только ad hominem, Арееа иногда доходить до смившеаго,--напр., при опровержении учения Магомета о томъ, что его послѣдователи по смерти войдутъ въ рай, получатъ тамъ женъ и, блудодвйствуя съ. по семи коней и по семи ними, всогда будуть имфть ихъ дъвами, стануть жить и питаться изъ трехъ ржкъ виномъ, медомъ и молокомъ... Завсь довольно курьезно его разсуждение о томъ, будутъ-ли магометане въ раю извергать принимаемую пищу. Впрочемъ, при всемъ своемъ стараніи приспособиться къ складу понятій собесѣдника, Арееа порой забываеть, что пишеть къ магометанину, и не можетъ иногда удержаться отъ того, чтобы не привести въ подтверждение своихъ словъ какоголибо текста изъ Свящ. Писанія; очевидно, полемисть это дѣлаетъ въ увлеченіи, по привычкв. Но, вообще, онъ всегда разсуждаеть правильно, основательно и находчиво, свои мысли излагаетъ живо, такъ что письмо его читается съ интересомъ.

Хотя Арееа оставилъ слѣды своего творчества почти во всѣхъ рода духовной письменности, однако онъ, кажется, заслуживаетъ большей памяти въ потомствѣ не какъ авторъ, а какъ библіофилъ. До сего времени сохранились сборники сочиненій Евклида, Цлатона, апологетовъ Il-го вѣка и разныхъ догматико-полемическихъ тгактатовъ, сдѣланные въ свое время по заказу Арееы разными писцами '); извѣстны его схоліи на сочиненія апологета Аристида<sup>2</sup>); а въ толкованіи на Апокалипсисъ онъ безъ всякаго посредства Андрея Кесарійскаго дѣлаетъ ссылки на Гомера, Аристотеля, переводъ Акиллы, на сочиненія Іосифа, Климента Александрійскаго, Діонисія Ареопагита, точно цитуетъ творенія Папія, Іустина, Аеанасія, Василія Великаго, Кирилла Александрійскаго, Епифанія, Евсевія, Григорія Назіанзина, Григорія Нисскаго, Ипполита, Иринея, Мееодія <sup>8</sup>). Все это свидѣ-



<sup>1)</sup> Ad. Harnack-Texte und Untersuch., B. I, H. 1-2, S. 40-42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., S. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid., S. 44.

тельствуеть о томъ, что Ареева обладаль обширной эрудиціей и имѣлъ богатую библіотеку, на пополненіе которой не щадиль золота.

Въ настоящее время одна изъ рукописей, несомнънно, принадлежавшая Арееб, привлекаеть къ себъ большое вниманіе ученыхъ и вопросъ о ней имветъ даже свою исторію.---Знаменитый проф. Адольфъ Гарнакъ, занимаясь изслёдованіемъ древнихъ апологій в преимущественно ричи Татіана, остановилъ свое вниманіе на сборникѣ сочиненій апологетовъ II вѣка, принадлежавшемъ Арееѣ, и пришелъ къ убъжденію, что запалный міръ именно этому забытому ученому обязанъ своимъ знакомствомъ съ большею частію христіанскихъ апологій <sup>1</sup>). Съ процессомъ и результатами изслъдований Гарнака можно познакомиться по его спеціальному сочинению: Die Ueberlieferung der griechischen Apologeten des Zweiten Iahrhunderts in der Alten Kirche und im Mittelalter (I—VIII—298 Seit.)<sup>2</sup>). Изъ этого сочиненія видно. что кодексъ, давшій нѣмецкому профессору основаніе къ указаннымъ, а также и къ нѣкоторымъ другимъ интереснымъ выводамъ, приготовленъ, какъ значится въ подписи на немъ, рукой нотарія Ваана для архіепископа Кесаріе-Каппадокійскаго Ареен въ 6422 3), т. е. въ 914 г. и заключаетъ въ себѣ слѣдующія сочивенія:

1) Климента Александрійскаго Протрептикъ (л. 1-56).

2) Его же-Педагогъ (л. 57-154).

3) Іустина—Письмо къ Зенъ <sup>4</sup>) (л. 155—164).

4) Іустина-Увѣщаніе къ народамъ (л. 103-187).

5) Евсевія—Приготовленіе къ Евангелію, І—V (л. 188— 322).

6) Авинагора-Прошеніе о христіанахъ (л. 332-348).

4) Произведение подложное.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Harnack., ibid., S. VI (Vorwort), 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оно помъщено на страницахъ Texte und Untersungen zur Geschichte der Altchristlichen Litteratur (В. I, Н. 1—2, Leipzig, 1882).

<sup>3)</sup> Ἐγράφη χειρὶ Βαάνους νοταρίου ᾿Αρέθα ἀρχίεπισχόπψ Καισαρίας Καππαδοχίας ἔτει χόσμου, `ςυχβ'.

7) Его-же-О воскресении (л. 348-367).

8) Евсевія — Противъ Гіорокла (л. 368—401).

По мненію Гарнака, это -самое древнее собраніе сочиненій апологотовъ II въка, какого не было извъстно даже патріарху Фотію '). Греческая надпись, сдёланная въ олномъ мъстъ на поляхъ пергаменнаго колекса рукою XIII -- XIV в., показываетъ, что онъ принадлежалъ около этого времени нѣкоему монаху Мелетію и, слѣдовательно, находился еще на востокв<sup>2</sup>). Пройдя потомъ еще чрезъ многія руки, онъ попаль, наконець, въ Парижскую библіотеку и называется теперь codex Parisinus 451.<sup>3</sup>). Въ текств сочинений, заключающихся въ кодексв, замвчается много различныхъ поправокъ, сдёланныхъ, по предположенію Гарнака, рукою самаго Ваана и неизвъстныхъ корректоровъ XIII-XIV в. 4). Кромѣ того, на широкихъ поляхъ кодекса разсвяно множество схолій археологическаго, историческаго, географическаго, грамматическаго, экзегетическаго и догматическаго содержанія<sup>5</sup>), составленныхъ на основаніи языческихъ и христіанскихъ писателей. Здёсь цитуются Аполлоній Родосскій, Аристофанъ, Григорій Назіанзинъ, Эпикуръ, Эврипидъ, Геродотъ, Ливаній, Гомеръ, Платонъ, Давидъ, Соломонъ, Іеремія, ап. Павелъ и многіе другіе названные и не названные писатели; позднъйшій изъ нихъ---Анастасій — относится къ VII в. <sup>6</sup>). Въ тоже время въ схоліяхъ есть слёды заимствованій изъ "Библіотеки" Фотія 7), а въ трехъ мъстахъ — ссылки на неизвъстныя сочиненія Ареоы<sup>8</sup>). Кто былъ составителемъ этихъ схолій? — Однѣ

<sup>1</sup>) Texte und Untersuchungen, S. 99.
 <sup>2</sup>) Ibid., S. 28.
 <sup>3</sup>) Ibid., S. 24, 86.
 <sup>4</sup>) Ibid., S. 28.
 <sup>5</sup>) Ibid., S. 31.
 <sup>6</sup>) Ibid., S. 29-30.
 <sup>7</sup>) Ibid., S. 49.
 <sup>8</sup>) Ibid., S. 31, 46.

Digitized by Google

111 . . . I

1 1. 6 4

20

изъ нихъ, утверждаетъ Гарнакъ, сдъланы самимъ Аребой 1), а другія — неизвёстчымъ любителенъ просвещения, жившимъ въ XI – XII в. ). Къ сожальнію, тенерь не есв апологетвнескія провзведенія, заключающіяся въ коденсь, читаются здъсь въ полномъ объемъ, а съ болъе или ненъе значительными пронусками <sup>3</sup>). Въ кодексъ, — и можетъ быть, намфренно, опущена (въ XII-XIV в.), напр., даже цълая рѣчь Татіана 4). Описываеный кодексъ замѣчателенъ еще твиъ, что въ немъ надъ впологіями Асинагора первоначально не было поставлено ни имени автора, ни подлиннаго ихъ заглавія; и то, и другое прибавлено уже послів, къмъ-либо въ XI столътів <sup>5</sup>). Съ этого именно сборника апологотическихъ произведений впослъдствіи, примо или до извѣстной стецени посредственно, было снято нѣсколько. копій, которыя въ XV в. появились и въ западной Европъ ). Изъ такихъ копій Гарнаку извѣстны три: codex Parisinus 174 (X-XII в.), codex Mutinensis и codex Marcianus 343 (XI в.);<sup>7</sup>) онв-то и положняя затемъ (съ XV в.) начало цёлому ряду позднёйшихъ апологетическихъ кодексовъ (Bononiens., plut. XXII, Parisin. 2376, Frisian. 1545 an. и др.)<sup>8</sup>). Такимъ образомъ, преимущественно Ареев мы обязаны своимъ знакомствомъ съ драгодвиными твореніями первыхъ литературныхъ защитниковъ кристіанства. Мало того, сборникъ сочиненій апологетовъ II-го вѣка, по мнѣнію Гарнака, даеть еще нѣкоторыя данныя въ удовлетворительному р'вщенію литературной проблемы очисль апологій Іустина и о принадложности двухъ апологій Авинагору. — Этотъ послёдній апологеть мало извъстень по

<sup>1</sup>) Ibid., S. 29, 49.
 <sup>8</sup>) Ibid., S. 35, 178.
 <sup>8</sup>) Ibid., S. 33.
 <sup>4</sup>) Ibid., S. 25, 96.
 <sup>5</sup>) Ibid., S. 34.
 <sup>6</sup>) Ibid., S. 86.
 <sup>7</sup>) Ibid., S. 1-4, 67-68.

- ') Iviu., S. 1-4,
- <sup>8</sup>) Ibid.



церковному преданію <sup>1</sup>). Энакомый нёкоторымъ писателямъ III—IV в., онъ потомъ надолго и безслёдно изчезаеть въ исторіи христіанской письменности. Чёмъ объясняется эта странность? Имя Аеинагора, говорить Гарнакъ, случайно и постепенно изгладилось въ апологетическихъ сборникахъ и одно изъ его произведеній "Прошеніе о христіанахъ" стало приписываться Іустину, который вслёдствіе этого и считался авторомъ не одной (какъ бы нужно), а двухъ апологій. На такую остроумную гипотезу уважаемый ученый наведенъ былъ поправками въ заглавіи "Прошенія о христіанахъ" и "О воскресеніи", сдёланными въ кодексѣ Арееы рукою схоліаста XI-го вѣка<sup>2</sup>).

Изслёдованіе Гарнака, однако, было встрёчено въ церковноисторической литературѣ съ недовъріемъ. Ближайшій сотрудникъ Гарнака по изданію Texte und Untersuchungen zur Geschichte der Altchristlichen Litteratur-Ockaps Гебгардть вскорѣ же напечаталъ въ этомъ органѣ статью (Zur handschriftlichen Ueberlieferung der griechischen Apologeten. 1. Der Arethascodex Parisin. gr. 451), \*) въ которой, на основаніи личнаго обозрѣнія кодекса Арееы, заявляеть, что Гарнакъ, знакомый съ этимъ и другими апологетическими сборниками только по описаніямъ, не чужаъ ошибокъ своихъ предшественниковъ (Отто, Цана и др.) по изученію древнихъ апологій 4). Главному выводу Гарнака Гебгардтъ противопоставляетъ митине Цава (Zahn), что codex Parisinus 174 и Marcianus 343 вовсе не имеють такого теснаго родства съ кодексомъ Арееы (Parisin. 451), какое приписываеть имъ l'aphakъ, и что codex Frisianus, поставленный Гарнакомъ (главнымъ образомъ---относительно апологіи Татіана) въ зависимость отъ первыхъ двухъ, имбетъ самостоятельное значение. Это мнёние, конечно, лишаеть осно-

- <sup>s</sup>) Ibid., S. 178—190.
- \*) Texte and Untersuch. B. I, H. 3. S. 154-196.
- 4) Ibid., S. 154.

20\*

<sup>&#</sup>x27;) Ibid., S. 178.

ванія главный результать почтеннаго историка. Но и доводы Цана, по сужденію Гебгардта, слабы, потомучто онъ тоже утверждается не на личномъ изученіи названныхъ рукописей, а на чужихъ ошибочныхъ описаніяхъ ихъ. Чтобы обезопасить отъ возраженій всякія заключенія объ отношеніи между собою апологетическихъ кодексовъ, необходимо личное знакомство съ ними <sup>1</sup>). Не вдавансь въ разборъ всѣхъ положеній Гарнака, самъ Гебгардтъ дѣлаетъ нѣкоторыя поправки и дополненія къ его изслѣдованію. Собственными глазами пересмотрѣвъ кодексъ Арееы (Parisin. 451), онъ, напр., полагаетъ, что въ немъ есть схоліи, сдѣланныя рукою писца Ваана<sup>2</sup>), именно тѣ, которыя Гарнакъ относитъ къ XI в.<sup>3</sup>), находитъ въ кодексѣ много схолій, составленныхъ самимъ Арееой и приписываетъ ему раздѣленіе апологій на главы и краткое обозначеніе ихъ содержанія<sup>1</sup>).

Не намъ повёрять сужденія Гарнака и Гебгардта и рёшать ихъ споръ <sup>5</sup>). Изъ изслёдованій обоихъ ученыхъ во всякомъ случаё видно, что сборникъ апологетическихъ произведеній, нёкогда принадлежавшій Арееё, — одинъ изъ древнёйшихъ сборниковъ этого рода и потому имёетъ важное значеніе въ области духовной письменности. Желательно, чтобы и прочіе литературные труды этого перваго и достойнёйшаго подражателя патріарха Фотія скорёе привлекли къ себё вниманіе современныхъ ученыхъ. На такое вниманіе къ своимъ трудамъ Арееа имёетъ полное право. Собирая произведенія христіанскихъ и даже языческихъ писателей, Арееа, конечно, такъ или иначе дёлился своимъ духовнымъ

- <sup>1</sup>) Ibid., s. 155–161.
- <sup>2</sup>) Ibid., s. 165.
- <sup>8</sup>) Ibid., s. 167, 184.
- 4) lbid., s. 175-176, 185.

<sup>5</sup>) Ивкоторыя сужденія этихъ нвиецкихъ ученыхъ объ аподогетическомъ сборникъ Арееы обстоятельно разсматриваются въ сочиненія свящ. Стеф. Остроумова: «Разборъ свёдёній Крсевія Бесарійскаго в Іеронима Стридонскаго о греческихъ апологетахъ христіанства II в.» (М. 86 г. Стр. 72 и слёд.).

and the second

достояніемъ съ современниками <sup>1</sup>) и, такимъ образомъ, плодотворно служилъ интересамъ духовнаго и свътскаго просвъщенія въ Византіи.

Въ заключение всего обвора духовной письменности въ парствование императора Льва Мудраго мы должны сказать. что эта письменность, а вмёстё съ ней и духовное просвёщение за указанное время стояли довольно высоко въ Византіи. При Львѣ было не мало плодовитыхъ, высокообразованныхъ (Арееа) и талантливыхъ (патріархъ Николай) писателей, заявившихъ себя почти во всёхъ родахъ духовной литературы. Но за это время мы не знаемъ ни одного авторитетнаго имени, ни одного оригинальнаго сочиненія. И это понятно. Подъ высокимъ покровительствомъ горячо преданныхъ наукѣ императоровъ Василія и Льва духовная и свётская наука и письменность въ Византіи только что вышли изъ того застоя, въ какомъ находились въ недалекія времена иконоборческихъ движеній. Поэтому, въ области возрожденной науки и литературы при Львѣ шли пока предварительныя, такъ сказать, черновыя работы, собирались и провёрялись результаты прежнихъ знаній и полготовлялись силы для будущаго времени. И действительно, знаменитые духовные (Симеонъ Метафраетъ, Екуменій, Константинъ Сицилійскій и др.) и свётскіе писатели, окружавшіе тронъ Константина Порфирогоннита, воспитались въ церствованіе отца его Льва: этимъ то время последняго и славно въ исторіи <sup>9</sup>).

Для полноты нашего изслёдованія слёдовало бы сказать что-либо о духовныхъ школахъ въ обозрёваемое царствованіе. Но, къ прискорбію, мы не имѣемъ о нихъ никакихъ извѣстій. Да и существовале-ли такія школы? Такъ какъ духовное и свётское образованіе въ Византіи, вообще, не расходились между собою такъ рёзко, какъ у насъ теперь, то можно думать, что профессиональныхъ духовныхъ школъ, по крайней мёрѣ, въ царствованіе первыхъ императоровъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Припомникъ, что онъ имълъ учениковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bambaud-L'Empire Grec au dixieme Siecle. Paris, 1870. P. 63.

Македонской династіи тамъ вовсе не было <sup>1</sup>). Разсадниками духовнаго и свётскаго просв'ященія при Львё, вёроятно, были монастыри, и, между прочимъ, та придворная школа, въ которой учительствовалъ Фотій, если только она не была уничтожена его царственнымъ ученикомъ. А на сколько усп'ящно шло преподаваніе въ монастыряхъ и при дворѣ, объ этомъ можно судить по результатамъ, обнаружившимся въ духовной литературѣ.

# ΓΙΑΒΑ ΧΠ.

Территоріальныя границы константинопольскаго патріархата въ царствованіе Льва Мудраго.— Церковное управленіе.—Положеніе духовенства.— Религіозно-правственное состояніе византійскаго общества.—Монамество.—Нивсколько заключительныкъ словъ о царствованіи Льва Мудраго нъ церковно-историческомъ отношеніи.

.

.

Для завершенія нашего изслёдованія мы попытаемся еще, на сколько позволять наши источника, сказать кое-что и о другихъ сторонахъ церковной жизни при импораторё Львё, хотя онё и не представляють такого интереса, какъ разсмотрённыя выще.

Предварительно же мы опредёлимъ гранацы константинопольскаго датріархата, которыя у пасъ раньшо липь предподагались соотвётствующими политинескимъ границамъ имперіи. Какъ же, въ дъйствительности, была общирна область этого патріархата? – Дать отвёть на такой вопросъ было бы легко, если бы мы имѣан подъ руками росписание византійскихъ ецархій, составленное при Львѣ Мудромъ для

<sup>1</sup>) А. П. Лебедева — Очерки виз.-вост. церкви XI—XY в. М. 1892; етр. 529,



прекращения споровъ енископовъ о своемъ старшинствъ 1). Но это росписание не сохранилось; до насъ дошла только его переработка отъ временъ Алексвя Номнина, подъ заглавіень 'Η γεγονοία διατύπωσις παρά του βασιλέως Λέοντος τοῦ Σοφοῦ, ὅπως έγοοσι τάξεως οἱ θρόνοι τών ἐκκλη σιών των υποχειμένων τω πατριάρχη Κονσταντινουπολεως\*). приблизительно вврное опредбление границь BIDOGONS. константинопольского натріврхата въ царствованіе Льва, теперь можно составить по подобному же росписанию N é a тактяха<sup>3</sup>), явившемуся, кажется, при сынь Льва. Константинъ Порфирогеннитъ \*). Здъсь митрополіи и архіепископіи росписаны по старшинству, съ указаніемъ и подчиненныхъ имъ епископій. Кромѣ изчислечныхъ въ Νέа тахтиха, отъ константинопольскаго патріарха за изучаемое время зависёли и другія спархіи. - напр., Акальфитанская <sup>5</sup>); но такихъ номного. Поэтому, руководясь Néa taxtixá, мы находимь, что въ царствование Льва Мудраго константинопольскому патріарху въ церковномъ отношеніи подчинены были: Малая Азія отъ Цикладскихъ острововъ (на Эгейскомъ моръ) до далекой Арменія, нъкоторыя страны по свверному и восточному побережью Чернаго моря (Сугдея, Херсонъ, Готія), весь Балканскій полуостровъ отъ Дуная и Савы, южная Италія (провинціи Кампанія, Апулія и Калабрія) и нікоторые города Сицилін. Отъ константинопольской казедры, по Néa сахтиха, зависило болие 600 епархій

<sup>1</sup>) G. Parthey—Hieroclis Synecdemus et notitiae graecae episcopatium. Berolini, 1866. P. 322.

and a second of

<sup>2</sup>) Ibidem, p. 35. Gelzer—Zur Zeitbestimmung der griechischen Notitiae Episcopatuum. Jahrbucher für protestantische Theologie, XII, 1886, S. 529 ff.

<sup>3</sup>) Оно недавно издано Gelzer'оиъ: Georgii Cyprii. Descripsio orbis Romani. Accedit Leonis imperatoris Diatyposis, genuina adhuc inedita. Lipsiae, 1890. P. 57-53.

4) Ibidem. Praefatio, p. LXIII. Jahrbücher f. profest. Theologie, XII, -8. 588, 549, 550.

5) Nicolai epist. CXLY; Migne, t. 111, p. 372.

Digitized by Google

(въ томъ числѣ—50 митрополій и 48 титулярныхъ архіепископій).

Верховное управление всёми этими епаркіями сосредоточивалось въ рукахъ патріарха. Онъ наблюдалъ за двятельностью епископовъ и прочаго духовенства<sup>1</sup>) и по дъцерковнымъ входилъ въ сношенія съ императоромъ лямъ референдарія <sup>2</sup>). Центральное патріаршее своюго чрезъ управление находилось въ верхнемъ помъщения Великой церкви <sup>3</sup>), гдѣ было нѣсколько секретовъ, или канцелярій <sup>4</sup>), въдавшихъ отдъльныя части церковной администрации. Кромъ служившихъ здъсь хартофилаксовъ и нотаріевъ (изъ духовныхъ лицъ-иподіаконовъ, діаконовъ и др.), изъ которыхъ каждый имѣлъ печать <sup>5</sup>), въ патріархіи былъ еще штатъ писцевъ, при Николаѣ однако весьма незначительный <sup>6</sup>). И чиновники, и писцы получали изъ патріаршихъ доходовъ постоянное содержание ('ро́үау сти́зкоу) 7); но, по обычаю, брали и взятки (цюбоос ос оох офедеу) съ лицъ нуждавшихся въ ихъ услугахъ. При слабыхъ патріархахъ, Стефанѣ и Антоніи, взяточничество патріаршихъ чиновниковъ достигло такой степени, что для обузданія ихъ корыстолюбія патріархъ Николай впослёдствіи должевъ былъ сделать

<sup>2</sup>) 'Ранферендариод (Zhishman—Die Synoden und die Episcopal-Aemter in der Morgenländischen Kirche. Wien, 1867. S. 142). При патріархъ Николаъ Мистикъ эту должность проходилъ Арееа, митрополить Кесаріе-Каппадовійскій. Vita Euthymii, p. 68.

<sup>8</sup>) Vita Euthymii, p. 62. Патріаршіе приказы занниван собственно правую сторону такъ называемыхъ катехуменій. Zhishman—D. Synoden, S. 40.

4) Ducangii-Constantinopolis christiana, I. II, p. 161-163.

<sup>5</sup>) G. Schlumberger-Sigillographie de l'Empire Byzantin. Paris, 1884. P. 127, 404.

<sup>6</sup>) Nicolai ep. CXXXIII; Migne, t. 111, p. 193.

7) Νικολάου Μυστικού—Περί τοῦ τὰς πατριαρχικὰς ἐπιστολὰς ἄμισθε δίδισθαι. Σύντ. Ῥάλλη καὶ Ποτλή, τ. Υ, σ. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это можно видёть изъ всёхъ писемъ патріарха Николая Мистика.

О положении духовенства въ царствование императора Льва Мудраго мы знаемъ тоже очень немного. -- Если принять во вниманіе, что въ византійскій клиръ вступали не только свободные люди, но иногда и рабы, противъ чего возставало законодательство <sup>2</sup>), то можно думать, что онъ не быль замкнутой кастой и что доступь въ него предоставленъ былъ каждому свободному члену церкви. А требовались-ли при этомъ какія-лябо общія и богословскія познанія, — неизвёстно. По всей вёроятности, образовательный цензъ византійскихъ клириковъ былъ очень не высокъ; въ наукѣ они, пожалуй, не шли далѣе умѣнья читать церковныя книги и совершать по нимъ богослужение, Да и тяъ было взять тогда болье образованное духовенство для 600 епархій, если, можеть быть, при каждомъ храмѣ на ряду со штатными клириками состояли еще ихъ помощники, такъ называемые девтеры <sup>3</sup>) (беитереиоттес)? — Кромв приходскаго духовенства, въ Византия при Льве, по видимому, не мало было еще священно-церковнослужителей, отправлявшихъ богослужение исключительно при домахъ знатныхъ и богитыхъ людей: совершать требоисправленія въ приходахъ они могли лишь въ крайнихъ случаяхъ 4). Но положеніе и приходскаго, и домоваго духовенства при императорѣ Львѣ было очень непривлекательно, преимущественновсявдствіе церковно-общественныхъ смуть, тянувшихся во все время этого царствованія. Многія церкви предавались тогда запуствнію, а клирики то изгонялись изъ месть своего служенія 5), то брались въ военную службу 6). При-

<sup>2</sup>) Leonis novell. IX; Migne, t. 107.

<sup>8</sup>) Nicolai ep. LXXXIX; Migne, t. 111, p. 296; ср. Е. Е. Голубинскаго-Ист. русск. церк.; 2 пол. І-го т., стр. 589.

- 4) Leonis nov. IV; Migne, t. 107.
- <sup>5</sup>) Vita Euthymii, p. 8.
- <sup>6</sup>) Nicolai ep. CL; Migne, t. 111, p. 377.



. . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibidem.

томъ, духовенство было крайне необезпенено въ матеріальномъ отношении. Главнымъ источникомъ седержения клира, но большей части, была, конечно, скудная нлата за требоисправленія, а также болье или менье добровольныя приношенія върующихъ 1). Въ накоторыхъ, въроятно, отдиващихъ мъстахъ причтамъ выдавалась еще казенная руга; но иногда она, по произволу чиновниковъ, прекращалась – и клирики влачили жалкое существованіе ?). Хорощо была обезнечена, кажется, только Великая церковь въ столнић, доходы которой, главнымъ образомъ, шли на патріархію. Въ разныхъ провинціяхъ эта церковь имѣла крестьянъ 3), большія земельныя угодья <sup>4</sup>) и фабрики <sup>5</sup>). Доходами Великой церкви завѣдывалъ особый экономъ. Но онъ одинъ не могь уследить за правильнымъ поступленіемъ въ патріаршую казну разныхъ доходовъ Великой деркви <sup>6</sup>), а его помощники, наблюдавщие за ея оброчными статьями, позволяли себъ большія влоупотребленія. Для прекращенія послёднихъ царь 7) и патріархъ Николай<sup>8</sup>) особыми указами подтверждали, чтобы управляюще экономическими делами цатріархіи вели точныя приходо-расходныя записи. Въ разгаръ партійной борьбы изъ-за четвертаго брака императора Льва Велиная церковь страдала еще и отъ алчности разныхъ сановниковъ, захватывавшихъ ся владёнія, и патріарху Николаю стоило потомъ не малыхъ усидій возвратить хотя часть ихъ назадъ <sup>9</sup>). А что касается самого духовенства, то оно, въ общемъ, далеко не соотвътсявовало своему призванию. Про-

<sup>1</sup>) Е. Е. Голубинскаго — Ист. русск. церк., 1 пол. I т., стр. 418 и слбл.

1.1

1. je -

S. . . .

The second second

<sup>2</sup>) Nicolai ep. LXXII; Migne, t. 111, p. 273.

<sup>8</sup>) Nicolai ep. CLII; Migne, t. 111 p. 38.

<sup>5</sup>) Leonis nov. XII; Migne, t. 107. <sup>6</sup>) Rn XXVII. Mi-

<sup>6</sup>) Ep. XXXVI; Migne, t. 111, p. 224. Schlumberger, op. cit., p. 593.

<sup>7</sup>) Nov. XIII; Migne, t. 107.

<sup>8</sup>) Ep. XXXVII.

9) Ep. XXXŸI.

Digitized by Google

тивъ духовныхъ, недостойно носившихъ свой санъ, даже императоръ издалъ нъскодько новеллъ. Изъ нихъ видио, что священники и діаконы при немъ встуцали въ бракъ послѣ посвященія <sup>1</sup>), предавались азартнымъ играмъ <sup>2</sup>), произвольно слагали съ себя санъ <sup>8</sup>), занимались адвокатурой и подрядами <sup>4</sup>).

Увлекаясь постоянными заботами о хлёбё насущномъ цли борьбою партій, византійское духовенство, не обладавшее при томъ надлежащимъ образованіемъ, а иногда-и нравственной порядочностью, разумботся, не могдо, какъ слвдуеть, руководить духовною жизнію общества. А послёднее, однако, нуждалось въ живомъ и дъятельномъ настырскомъ попечении. Каково было византійское общество въ религіозно-нравственномъ отношени при амператоръ Львъ? – Правленіе императора Василія и сына его Льва было временемъ полнаго лоржества, православія. Давно прекратилось иконоборчество, ослабъло, по видимому, и павликівнство, съ которымъ энергически боролся императоръ Василій. За время императора Льва мы знаемъ лишь единственный случай проявленія религіознаго свободомыслія. У одного столичнаго игумена, родомъ изъ Цафлагоніи, разсказывается въ біографіи Евенмія, былъ пдемянникъ Никита, воспитанный въ наказании и вразумлении. Получивъ благодать отъ Бога, онъ превзощелъ всёхъ своихъ товарищей и сверстниковъ, такъ что сдёлался и самъ учителемъ... Презревъ все, что въ мірь, роздавъ свое имущество бъднымъ и ученикамъ, Никита удалидся въ одно мъсто на Евксинскомъ понтв... и сталъ безмолествовать". Между темъ, царв, услыхавь о Никить и желая "ночтить его достойно его дарованій", потребоваль его къ себь. Посль повсемыетныхъ розысковъ, Никиту встрътилъ "начельникъ Оракіи, схватиль его, какъ перебъжчика къ болгарамъ, и въ узахъ

- <sup>1</sup>) Leonis. nov. III, LXXIX.
- 2) Nov. LXXXVII.
- <sup>3</sup>) Nov. YII.
- 4) Nov. LXXXVI.
- n Maria (La Vala), qui a va constanta Santa (La Vala), comencial de la Calacteria Maria (La Vala), comencial de la Calacteria Maria (La Vala), comencial de la Calacteria

отослалъ къ царю". Левъ сталъ допрашивать Никиту. "зачёмъ хотёлъ онъ уйдти къ болгарамъ. — Если, говорилъ царь, ты замыслиль это для ихъ пользы, то нужно было увѣдомить объ этомъ насъ, а если - ко вреду единоплеменниковъ, какой законъ позволилъ тебе это?" Никита "сказалъ въ свою защиту, что подобнаго ему и на умъ не приходило. — А не признаешься ли ты, продолжалъ царь, и въ томъ, что называлъ себя Христомъ? Когда царь настан. валъ, тотъ замѣтилъ: да не смущаетъ это твое царское величество, ибо написано: азъ ръхъ, бози есте и сынове Вышияю еси". Императоръ разгитвался и, узнавъ, что Никиту нашли въ Мидін, смежной съ болгарской страной, (έν Μηδεία τη πλησιογωρούση Βουλγάροις), приказаль тотчасъ бичевать его и заключить въ тюрьму, чтобы разузнать Оказалось еще, что Никита "написаль о немъ точнѣе. злую и Ъдкую эпиграмму на патріарха и самого царя". Это сочинение похитилъ одинъ изъ учениковъ Никиты и доставиль Льву. Тогда послёдній "совершенно вышель изъ себя". На слѣдующій день царь призвалъ освященный соборъ и синклитъ и приказалъ прочитать предъ ними доставленное сочинение. Хотя "самъ Никита, созналъ свой проступокъ... и палъ въ ноги императору", однако только по настоянію патріарха Евонмія ему дано было помилованіе. "Царь едва-едва далъ прощеніе в, призвавъ Никиту, побуждаль его остаться при себь, но когда увидель, что онъ не соглашается, отпустилъ, и тотъ, убоявшись происковь враговь, ушель на дачу Псамматійской обители" 1).--По приведенному разсказу можно догадываться, что Накита во время своего пребывания во Оракіи и Болгаріи заразился было лжеученіемъ павликіанъ<sup>2</sup>), пропов'єдывавшихъ всеобщее священство и не признававшихъ ни политической, ни церковной власти Византіи. Но и Никита, какъ мы ви-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vita Buthymii, p. 56-58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что павликіане жили въ названныхъ странахъ, — объ этонъ си. въ Исторіи православныхъ церквей — болгарской, сербской и румыской Е. Е. Голубинскаго, стр. 155.

дѣли, скоро оставилъ свои заблужденія и даже ушелъ въ монастырь.

Однако, нельзя сказать, что въ парствование Льва, при видимомъ религіозномъ единомысліи, всв имъли истинную, живую въру. Она, по большей части, замънялась исполненіемъ правилъ веѣшняго благочестія или же затемнялась суевъріями. Самъ Левъ строилъ и украшалъ монастыри, разсылалъ облаченія, свѣчи и ладанъ по церквамъ, участвовалъ въ церковныхъ торжествахъ, и тогда же, желая приподнять завесу будущаго, занимался астрологіей и другими тайными науками !). Суев вріями и религіозными предразсудками проникнуты были и современники Льва. даже епископы<sup>3</sup>). Разумбется, при такомъ печальномъ состояни религіозныхъ воззрвній не могло быть въ обществѣ и сколько-нибудь значительнаго подъема нравственности. Въ царствование Льва сравнитольно съ прежними временами мы. дъйствительно, и не замъчаемъ прогресса въ нравственной жизни византійцевъ. Жестокость, --- хотя и въ отношеніи къ

<sup>1</sup>) См. первую гл. нашего изслёдованія. — Левъ такъ прославнися своими черновнижными занятіями, что ему стали приписывать оракулы (даже-съ рисунками) о будущихъ императорахъ, патріархахъ и, вообще. о судьбѣ византійской имперіи (Мідпе, t. 107, р. 1130). Эти оракулы, съ различными варіантами и переложеніями, изв'ястны по многимъ снич сканъ (Archives des Missions scientiques et litteraires. T. VI. Paris, 1880. Р. 217-218), и представляють не что нное, какъ непонятную болтовню какую встрёчаемъ мы въ нашихъ «сонникахъ». Ийкоторые ныталась было объяснить одакулы по послёдующимь событымь; но эти объясненія оказывались столь же сибшными, какъ и саные оракулы. Савдуя Фабрицію (Biblioth. graeca, ed. Harles, Hamburg, 1801. Т. VII. р. 694), ны думаемъ даже, что они принадлежать но нашему Льву Мудрому, а Аьву Философу, ученику Михаила Псела. Впроченъ, и послёдній едва-ли быль авторомь оракуловь; ему, по всей ввроятности, было только приписано одно изъ тъхъ гадательныхъ произведеній, какія всегда храницись въ библютекъ византиснихъ царей. (Theoph. Continuat., Вас. Aéovt. 'Aquev., c. 22). . . surger to mongle t

2) Vita Ruthymii, p. 69. Aoyod., Bao, Acorros VI, c. 10, 42, satisf

преступникамъ, которыхъ подвергали сильнымъ тълеснымъ наказаніямъ и ослѣпленію <sup>1</sup>), — крайній развратъ <sup>\*</sup>), постоянныя интриги <sup>3</sup>), — вотъ пороки, съ какими встрвчаемся мы даже при дворъ. Нельзя ждать лучшаго отъ низшихъ и менње образованныхъ слоевъ общества, гдъ клятвопреступленіе, конкубинать и проституція 4) были обычными явленіями. Давно-ли краснорвчивый Фотій обращаль къ византійскому народу свои пламенныя обличительныя ричи? "Долго — скорбълъ онъ — было бы изчислять воровства и расхищенія, блудодъзнія и прелюбодъйства и другія беззаконія, о которыхъ стыдно говорить, — всю эту большую и надолго достаточную подтопку возженнаго и устремленнаго на насъ огня; и я знаю, что и сами вы, перебравъ это въ умѣ своемъ, горюете и плачете... Однако, я сильно боюсь, что слезы у васъ временны, милостыня не продолжительна, цёломудріе только до завтра; боюсь, что вы братолюбивы, пока сдружаетъ васъ страхъ отъ окружившихъ враговъ и общая бъда, -- смирны и благонравны, пока плѣнъ впереди; боюсь, что вы сдерживаете ярость, обуздываете гнѣвъ и поете духовныя пѣсни вмѣсто срамныхъ разговоровъ, пока въ ушахъ у васъ отзываются крики супостатовъ, правите литіи и всенощныя бдѣнія, поститесь, вздыхаете, пока грозить вамъ смерть оть меча. Вотъ, что смущаетъ меня; вотъ чего я боюсь!" 5) – Такъ говорилъ Фотій при император' Миханль III. Несомньнно. съ полнымъ правомъ могъ повторить онъ это и при Львѣ VI, если бы пожилъ подольше въ его время. Впрочемъ, говоря о правственномъ состояни общества при Львь, мы были бы насправодлявы, если бы умолчали о такихъ примърахъ

1) Vita Buthymii, p. 57, 14, 35. Aoyod., c. 26, 27.

<sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 69. Λογοθ., c. 16.

<sup>3</sup>) Vita Euthymii, p. 26, 22. Λογοθ., c. 6, 42.

4) Seenie, nov. LXXVI, XCI, XXXII. Migne, t. 107. Aoya8., c., 33.

<sup>5</sup>) Преосв. Порфирія (Успенскаго)—Четыре бесёды Фотія. СНБ. 1864. Бесёда по<sup>+</sup>случаю намествія россовъ, стр. 6, 12. благочестін, какь императрица Сеофано, землед 5лець Метрій'), патр. Антоній, Николай Мистикъ, причисленные къ лику святыкъ, и натр. Евоимій. Эти примѣры ноказывають, что и въ царствованіе Льва не у возкъ еще заглохло стремленіе къ правственному усовершенотвованію.

Кань-бы въ полтворждение этого, мы видимъ еще, что и тогда было не мало людей, среди сусты и превратностей міра обращавшихъ своя взоры кътихому и необуреваемому пристанищу, какими до известной степени являются монастыри. Въ одновъ Константинополь по своимъ источникамъ мы насчитываемъ до хосяти обвтелей \*); но въ действительности, разумвется, ихъ было тамъ несравненно больше. Потомъ, мы знаемъ нескелько монастырей въ окрестностяхъ столицы и въ разныхъ мъстахъ имперіи<sup>8</sup>). Изъ послъднихъ особенно знамениты были монастыри на Олимпъ визинскомизійскомъ 4) и въ дикой, гористой Калабрін, куда во время иконоборчества выселилось много монаховь изъ восточной Греци <sup>5</sup>). Кроже существовавнихъ раньше, въ правленіе Льва низ самимъ и другими лицами было построено и еще несколько новыхъ монастырей <sup>6</sup>). Существовалъ-ли тогда какой-либо болье или менье общій монастырскій уставь,--нензвъстно; но во всякомъ случат, нъкоторые монастыри имъли свои особенные уставы<sup>7</sup>). Точно также не воъ монастыри имфли одинаковыя средотва содержанія. Однимъизъ нихъ давали содержаню ихъ знатные основатели или

<sup>а</sup>) Здёсь, вакъ намъ изиботно, были монастыри: Тарасія, Мартинака, Далиета, Студита, Трифона, Сеодора, Сергія и Вакха, Авраамія, Діонида, Месоканияъ. — Лоуоб., Вас. Леотос, с. 41, 41. Vita Euthymii, pp. 4, 6, 9, 12, 17, 25, 68.

<sup>8</sup>) Монастырь Спиры—въ Данатріи, Пантелениона—въ Стенонъ, Христофора—въ странъ Вутійской.—Лоуод., с. 31, 29. Уіта Ецфуриіі, р. 76.

19)2О-яжиль была эрвчь выше, въргания VII.

<sup>5</sup>) Архии. Арсеній—Судьба православной греко-италійской церкви. Русслав Веобда, 1959 г., ин. 18, огр. 85—87.

29)=Acyb8:, c. 26; 29, 136, 42. Wite Buthyadi, p. 38, 15. . . . .

7) Vita Buthymii, p. 28, 77.

· · · •

<sup>1)</sup> Сергія—Мъсяпесловъ востопа, т. II, стр. 145 (1 іюня).

ктиторы<sup>1</sup>), а другіе жили, вѣроятно, на приношенія благотворителей и на доходы отъ земледѣльческих ь занятій. Землями владели, на сколько известно, Псамматійская обитель патр. Евенмія. Коловуйскій монастырь на Аеонф н др. <sup>2</sup>). Наряду съ монахами общежительными въ царствованіе Льва Мудраго были и отшельники, или келліоты, исихасты. Но о послёднихъ мы узнаемъ лишь по ихъ столкновенію съ первыми, которое можно, пожалуй, считать началомъ знаменитой впослъдствіи Асонской драмы---- многовѣковой борьбы исихастовъ съ монастырниками. — Законъ требоваль, чтобы при каждомъ новомъ императорѣ всѣ землевладѣльцы получали отъ него граматы въ подтвержденіе своихъ правъ на имѣнія. Этому закону подчинялись и монастыри. И вотъ, между прочимъ, за такою граматою обратились ко Льву монахи тогда единственнаго на Асонт общежительнаго монастыря Іоанна Колову <sup>3</sup>). Только вмѣсто подтвердительной граматы пронырливые коловуйцы "безсовъстно" составили дарственную и вписали почти весь Асонъ въ черту своихъ владений. Императоръ, не читая граматы, скрѣшилъ ее Тогда коловуйцы стали притеснять отшельниковъ, разсбянныхъ по всей горъ, обративъ ее въ "пастбищное предмѣстье" и въ тоже время обижая тѣ деревни, которыя за плату пасли здёсь свои стада. Отшельники и простые поселяне обратились къ царю съ жалобой на незаконныя притязанія Коловуйской области. Левъ приказаль протоспаварю разслёдовать дёло на мёстё и, когда подлогъ общежительныхъ монаховъ былъ обнаруженъ, уничтожилъ грамату, полученную ими прежде. Коловуйдамъ былъ предоставленъ только Ериссовскій околотокъ и виноградники въ Каменахъ. Въ осуждение же любостяжания воловуйцевъ и

1) Aoyoth., c. 29, 36, 41.

<sup>2</sup>) Vita Euthymii, p. 28. Пресосв. Порфирія (Успевекаго)-Ассить менаmecziii, Crp. 42. Nicolai op. XLV; Migne, t. 111, p. 233. and a

8) Съ семидесятыхъ годовъ -IX стоявтія Ассять только сталъ наполняться монахами послё временнаго запустёны признийсраторё Ссофилё. Преосв. Порфирій, ор. с., стр. 24 and the second states

Digitized by Google

.....r

i .

для успокоенія отшельниковъ послёднимъ выданъ былъ сигилліонъ съ изложеніемъ дёла и высочайшей резолюціей <sup>1</sup>). — Жизнь Аеонскихъ насельниковъ послё того опять пошла мирнымъ путемъ.

Однако, приведенной случай даетъ намъ поводъ думать, что и въ другихъ мѣстахъ имперіи монастыри далеко не соотвѣтствовали своему идеалу. На это есть указаніе и въ письмахъ патріарха Николая<sup>2</sup>). Да и можно-ли было ждать положительныхъ нравственныхъ успѣховъ отъ тогдашняго монашества, если въ монастыри шли—конечно, безъ всякаго призванія — дѣти<sup>3</sup>), если за монастырской оградой укрывались бѣглые рабы<sup>4</sup>) или опальные сановники<sup>5</sup>), если монахи свободно распоряжались своимъ имуществомъ<sup>6</sup>), произвольно оставляли монастыри<sup>7</sup>) и принимали живое участіе въ современныхъ церковно-общественныхъ волненіяхъ<sup>8</sup>)? Понятно, при такихъ условіяхъ въ царствованіе Льва истинныхъ подвижниковъ могло быть не много. Мы, по крайней мѣрѣ, ихъ не знаемъ, если не считать патріарховъ Антонія, Евеимія и Николая Мистика.

<sup>1</sup>) Этотъ сигилліонъ (на пергаменъ) по рукописи Фидоосевскаго конастыря сохранился весь, кромъ начала, отръзаннаго, по догадкъ преосв. Порфирія, для устройства удочки (!). Греческій текстъ сигилліона съ русскимъ переводомъ помъщенъ въ цитованномъ сочиненіи названнаго эллиниста (деонъ монашескій, стр. 43, 196).

<sup>2</sup>) Epist. CV; Migne, t. 111, p. 321.

<sup>5</sup>) Λογοθ., Βασ. Λέοντος, c. 19, 20, 26. Vita Euthymii, pp. 5, 15. 16, 71.

6) Nov. Υ.

7) Nov. YⅢ.

<sup>8</sup>) Vita Euthymii, p. 4, 81. См. сказанное относительно евенинтовъ въ главѣ VIII.

21

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Leonis nov. VI; Migne, t. 107.

<sup>4)</sup> Nov. X.

Изобразивъ всѣ стороны царствованія Льва Мудраго, какія только могли быть интересными съ церковно исторической точки зрѣнія, мы рѣшаемся закончить свое изслѣдованіе. Подводя итогъ разсмотрѣннымъ обстоятельствамъ времени Льва, мы приходимъ къ убъжденію, что оно было не совсёмъ счастливо лля византійской церкви. Прежде всего, между византійскою и римскою церквами долго тянулись распри вслёдствіе того. что папы не признавали преемниковъ и ставленниковъ Фотія. Но и послѣ того какъ эти распри кончились (уже въ 900 году), византійская церковь всотаки не пользовалась ни внёшнимъ, ни внутреннимъ миромъ. Лишь только состоялась унія между объими церквами, въ самой Византіи поднялись сильныя волненія по поводу четвертаго брака Льва Мудраго, когда со всею ясностью обнаружилась опасность императорскаго произвола въ отношении къ церкви. При такихъ частныхъ нестроенияхъ и общій ходъ церковной жизни въ Византіи за время Льва представляется далеко не отраднымъ: мы видѣли много ненормальнаго и въ религіозно-вравственномъ состояніи мірянъ, и въ положеніи духовенства и монашества. Царствованіе Льва оставило за собой свѣтлый слѣдъ въ исторіи лишь по значительному оживленію духовной письменности и, вообще, духовнаго просвѣщенія, возбужденному самимъ императоромъ, и по его законодательству, направленному (сверхъ ожиданія) къ огражденію истинныхъ интересовъ церкви. Очевидно, состояние византийской церкви при Львъ было бы гораздо счастливве, если бы онъ въ отношения къ ней всегда оставался только покровителемъ, а не вмѣпивался бы въ ея управленіе.

-----



# ПРИЛОЖЕНІЕ №. 1. Слова Льва Мудраго <sup>1</sup>).

# СЛОВО П.

#### Во славу святой отрасли, Божіей Матери, Приснод'ввы, изъ безплодныхъ чреслъ возведенной во Святое Святыхъ.

Кто это расцвётшая, какъ лилія среди тернія, по́рожденнаго человѣческой порочностью? Что это за новые и необычайные начатки? Они не только сами по себѣ необычно новы и прекрасны, но еще и посвящаются въ храмѣ съ совершенно новою цѣлью. Кто это вступающая со славою въ палаты Царя? Кто та, которую съ почетомъ окружаетъ хоръ юныхъ дѣвъ, которая, какъ бы невѣста, одѣтая въ красивое одѣяніе, съ радостью входитъ въ брачный чертогъ? Кто же это, чьи одежды среди нашей крайней грѣховности благоухаютъ пріятнымъ запахомъ добродѣтели для того, кто отличается необычною возвышенностью предъ всѣми? Итакъ, отъ какихъ весьма драгоцѣнныхъ вещей приносится эти начатки?—Это начатки отъ того, что недавно еще, по причинѣ проклятія, приносило тернія, но измѣннвшись стало приносить добрый плодъ, имѣющій виѣсто прежней горечи сладость благоволенія; и какъ драгоцѣный даръ, начатки этя приносятся Подателю плодовъ. Сія невѣста поистинѣ одарена брачною

21\*

<sup>1)</sup> Переводъ ихъ сдъланъ по изданію Migne'я (Patr. t. 107).

красотою и избрана въ невъсты Единороднаго. Посему Она и поселяется въ палатахъ Бога вмъстъ съ Нимъ; а юницы хоромъ то прославляютъ Ее, торжественно сопровождая, то, какъ дъвы, сорадуются Дъвъ.

А мы? Ужели мы допустимъ, чтобы однѣ только прекрасныя юницы услаждались этимъ божественнымъ удовольствіемъ? Если есть возможность принять участіе въ этомъ божественномъ хорѣ, ужели мы, съ своей стороны, не позаботимся, чтобы также насладиться этою радостью? Можеть быть, и мы соединенными усиліями также составимъ ей похвалу, и всъ примемъ участіе въ священномъ шествія витстъ съ тъми, съ которыми будемъ служить Ей, прославляя Ее и радуясь за самихъ себя? И по истинъ, вполнъ справедливо и свято, чтобы все, что относится въ почести, мы воздавали Св. Дъвъ. Намъ въ особенности было бы разумно такимъ образомъ принять участіе въ этомъ хорѣ, потомучто и намъ сообщается слава Дѣвы. Чѣмъ будемъ болѣе мы восхвалять Ее, тѣмъ большую получимъ отъ Нея награду. Сами ублажая Дёву, Которая дана намъ, какъ драгоцённый даръ, мы чрезъ это почитаніе для себя получимъ пользу. Но гдъ же ть, чрезъ кого найденъ этотъ драгоценный даръ? Но где же те, которыхъ слава столь велика? Лучше было бы сперва обратиться къ нимъ и вибстб съ ними порадоваться за (такую) Дочь.

Родители этого святаго потомка! примите же насъ въ число участниковъ радостнаго хора, окружающаго вашу Дочь. Но что это? Вы удаляетесь, чтобы (въ уединеніи) возблагодарить (Бога) за это счастливое рожденіе, чтобы, согласно своему обычаю, таинственными посвященіями, какъ-бы печатью, запечатать свою Дочь, — подагая, что Та, рожденіе Боторой вы испросили молитвами, должна расти и совершенствоваться въ молитвахъ. Можетъ быть, сдълавшись родителями Ея, согласно своему объщанію, вы посвящаете Еедому (храму) Подателя благодѣяній, какъ вашъ домъ, какъ цѣнное изъ вашего имущества? Можетъ быть даже, за посвященіе своего потомка вы приносите Подателю плодовъ всѣ произведенія своего поля? Предполагать все это составляеть общій обычай всёхь, чёмь-либо въ столь же высовой степени обрадованныхъ. Но нътъ; совершается, по видимому, какое то особенно великое посвящение, которое указываетъ на имъющую быть чрезъ эту Дѣву радость для людей, — радость, которая нынъ, дъйствительно, и осуществилась. Но гдъ доселъ вы, Іоанимъ и Анна, скрывали свое удивительное счастіе? Гдѣ вы скрывали Ее, эту божественную отрасль? Какъ могла возсіять изъ слабыхъ чреслъ столь великая радость, выше которой нельзя ничего представить? Какимъ образомъ ваше неплодородное поле дало плодъ, который цённёе всякаго изобилія плодовъ? Впрочемъ, зачёмъ мнё старательно изслёдовать это, когда нужно только радоваться и веселиться?

Но для чего вы, прославляя посвящение своей Дочери, возсылаете Ей и молитвы? Не указываеть-ли это на то, что воздаваемая умилостивительная жертва приносится за всёхъ чрезъ общее моленіе? Хотя эта жертва приносится на ваши средства, однако не визняется-ди она для умилостивленія Бога за всёхъ людей? О, великая сила дара! О, даръ, который Богъ произвелъ изъ чрева вашего, какъ-бы изъ нъкотораго богатаго золотаго покоя, желая получить оть насъ обратно на утоление гнъва Его, который мы воспланениям! О, даръ, чрезъ который Творецъ опредблилъ дать обновление твари, -даръ, который по Своему индосердію Онъ опредълилъ употребить на утъшение наше! Человъкъ, сотворенный Богомъ, подъ вліяниемъ демоновъ подпалъ власти зла. Хотя ему и надлежало за это быть постоянно во влъ (ибо какую другую награду можеть получить тоть, который, презрѣвъ божественную заповѣдь, своею мыслію постоянно ирилъпляется въ демонамъ?), Богъ однако (по Своему милосердію) не могъ видъть въ такомъ состояния того, котораго сотворилъ Онъ для наслажденія (высіними) благами. Посему, всеблагой Богъ опредълниъ искунить человъка. Въ томъ и заключается особенность божественной мудрости любви, что Богъ опредълилъ не только почтить насъ Своею помощію даромъ, безъ всякой съ нашей стороны заслуги, но опредблиль дать такое средство искупленія, что человъческій родъ могъ въ этомъ актъ нъчто привнести и отъ себя. Такъ какъ у людей не было способныхъ къ воспринятию Того, Кто превосходить всякую глубину и высоту, то Богь Самъ даеть недостающее, чтобы утолить разженный противъ насъ гизвъ, которому мы заслуженно подверглись, и притомъ даетъ это такъ, чтобы казалесь, что мы даримъ Того, Кто ни въ чемъ не нуждается. Тотъ, Который имбеть въ человбческому роду особенную, исключительную любовь, поступаеть въ данномъ случав такъ, какъ поступають и тв (если только можно поцыскивать сравнения для того, что выше всякаго сревнения), которые, если у друвей ихъ случится нужда въ день. гахъ (для веноса какихъ - либо податей), сами изъ своихъ средствъ въ последний определенный срокъ уплачивають за нихъ необходжное

такъ, чтобы показать и свою собственную щедрость, и друзьять доставить случай величаться, какъ будто они сами уплатили долги. Также поступаеть милосердный и дюбящій нась Богъ. Хотя кажется, что Онъ даруетъ Дъву Іоакиму и Аннъ, но человъческій родъ понимаеть это такъ, что мы сами можемъ принести Богу даръ, который Онъ можетъ получить отъ насъ. О, вы, которые доставили намъ этоть богатъйшій дарь, вы, которые сообщили намъ воспринятую благодать и превзощии своимъ богатствомъ всъхълюдей! О, блаженная сокровищница, изъ которой издилась эта благодать. О, позднее рожденіе плода, затмѣвающее славу всякаго велькаго и благороднаго потомка! О. Дъва, Которая освободила мать отъ ея стыда и приврыла наготу прародителей тёмъ, что предназначена была дать плоть Создавшему цаоть! Когда изъ тебя новый Адамъ получилъ совершенную плоть, ветхій Адамъ отъ своего ребра получилъ удовлетвореніе (искупленіе за гръхъ). О, Дъва, супругомъ которой объявилъ Себя Превысшій небесъ! О, Ты, чрезъ Которую Богъ опредблиль войдти въ общеніе съ нами, хотя мы по природъ своей подобны праку! О, Ты, чрезъ Которую опредѣлено было на насъ снизойдти святости, несвоевременное желаніе которой лишило насъ и того, чъмъ мы обладали! Но пойдемъ и на мъстъ древняго и неодушевленнаго храма построныть новый, одухотворенный, отыщемъ на святомъ мъстъ обиталище непостижимой полноты всего Божества и къ святой скини присоединимъ скинію Славы. Тронъ Царя перенесемъ во дворецъ. Витсть съ дъвани, постоянно сопровождающими Дъву, войдемъ въ сцальныя палаты! Для славы всего человѣческаго рода почтниъ Бе съ общимъ усердіемъ; для общей радости усилимъ Ен хоръ своими рукоплесканіями; будемъ веселиться за наше освобожденіе отъ узъ смерти! Теперь скачи, Давидъ! Ты, въдь, будешь главнымъ начальникомъ хора, ибо Та, Которую мы всячески убдажаемъ и ночитаемъ. происходить изъ твоего рода! И если ты нъкогда цаясалъ предъ . ковчегомъ и пѣлъ пѣснь о настоящихъ временахъ, то какой поводъ въ тому же ты узрълъ бы нынъ! Ибо нынъ явлена намъ твоя Дочь, рожденіе Которой ты предвидѣль изощреннымъ мысленнымъ взорема, и Которую ты отечески наставляль забыть домъ отца. своего. Нынъ Она, одътая въ врасивое золотое одъяціе, обаяніемъ Своей врасоты привления въ себъ Царя и Христа. Цосему и юницы, что предъ дицемъ Ея, рабски умодяють Ес, какъ Царицу. Итакъ, приходи скола, гиб бы ты ни быль, и при нашемъ жертвоприношенія (служенія) покажи себя въ настоящемъ видѣ. Мы нуждаемся въ твоемъ искусствѣ управлять хоромъ. Воспѣвая теперь то, что пѣлъ ты прежде, устрой у насъ согласное служеніе. Вотъ, ты вндишь теперь свою Дочь дѣйствительно такой, что Ей всѣ возносять молитвы, какъ нѣкогда молился Ей только ты одинъ въ своемъ таннственномъ предвѣдѣній в созерцанія. Ты видишь, что рожденная отъ тебя служитъ средствомъ освященія и подаетъ покой всѣмъ, изнемогающимъ въ трудѣ. Ты видишь, что въ Ней освящается святое средство умилостивленія. Впрочемъ, лучше ты самъ говори за себя. Мы уступаемъ тебѣ эту честь не какъ царю, ибо сами не лишены этого превосходства, но какъ отцу этой Дѣвы.

«Слыши, Лии, и приклони ухо твое». Ты одна только избрана отъ въчности въ невъсты Высочайшаго. Ты одна только представляешься способной визстить Того, Который наполняеть всю вселенную. «Слыши, Дщи! Забуди домь отца Твоего и моды!» Ты избрана въ матери Тому, Который сидить превыше херувимовъ. Войди Ты во святой хранъ Божій. «Слыши, Дщи, и забуди народъ Твой», 160 безчисленное множество на небъ в на землъ считаетъ Тебя своей Ваадычицей. Многія дёвы совершили добродётель, многія достигли славы, многія достигли почестей. но Ты отличалась передъ всёми, Ты встахь превзощая славой и величіемъ. Ты встахь превзощая добродътелью! Воздавая эти похвалы своей Дочери, прими, Давидъ, виъстъ со иною участіе въ составленія хвалебнаго гимна; въ нашемъ свѣтловъ праздникъ прими радостное участіе витьсть съ нами! Бироченъ, твоя радость должна быть еще выше, чёмъ наша: вёдь ты имёешь здъсь особенное значение. Ибо нъкогда, когда ты желалъ создать храмъ Богу, тебъ не было дозволено исполнить это твое сердечное желание Но, вотъ, теперь для Тебя воздвигнутъ лучший хранъ, который ни въ жертвахъ, ни въ куреніяхъ не имбеть надобности. Посему, этому приходить конець, такъ вакъ небесный Архіерей освящаетъ храмъ, который отъ тебя избралъ. Но съ этимъ мы встрѣтимся въ особомъ мѣстѣ; а теперь будемъ служить такъ, какъ это обывновенно совершается, -- и будемъ слагать ть молитвы, которыя обычно бывають по чину.

«Пусть не удаляются дльвы», которыя поють, восклицаль ты, созерцая будущее, въ своемъ псалиъ. Но, воть, теперь дъвы, окружая Ес, съ веселіемъ совровождаютъ Ес, нанъ Царицу, отходящую во храмъ Царя. Воть тебя, Святая Дъва, возводять въ храмъ Божій, ŧ

кавъ непорочную жертву; Тебя, корень того божественнаго растенія, вътви котораго должны дать усповоеніе всъмъ концамъ земли, --- Тебя съють на лугу славы. Воть Тебя, радость человъческаго реда, окруженную со всёхъ сторонъ хоромъ, вводять въ мёсто радости. Воть въ настоящее время причина Твоего восторга. Но чрезъ нѣкоторое время доставить Тебѣ болье совершенную радость посланный оть Твоего Жениха, когда придеть въ Тебъ, исполненной благодати, чтобы возвъстить Тебъ благую въсть, когда, съ счастливой и радостной въстью, скажеть Тебъ, что съ Тобою Тоть, Который обитаетъ воздѣ, - тотъ, говорю я, посланникъ Жениха, который, служа при этомъ непостижимомъ таниствъ, возвъститъ Тебъ безсвиенное зачатіе, — который возвъстить Тебъ рожденіе Сына безъ Отна, Сына, Который Самъ есть Отецъ всего живущаго, рождение Сына, - говорю я, --- Который, теперь привлекая въ Себъ, какъ-бы запахъ арожатовъ, послъ, воплотившись отъ Тебя, прольетъ благоухающій елей на всю землю, — Который, принямая теперь Тебя, святой цвётокъ, въ Своемъ храмѣ, послѣ Самъ разцвѣтеть изъ Твоего непорочнаго чрева.

Но, Дёва, слава нашего спасенія, Которой опредёлено было святое рожденіе, съ какою святостію ты была вскормлена и воснитана, Ты, въ лицё Которой мы имѣемъ якорь нашего спасенія! И мнѣ, и всёмъ тёмъ, кому ты ввёрила пасти это стадо, дай намъ (силу) прейти быстрыя грѣховныя пучины. Помоги намъ избёжать враждебныхъ бурь, смутъ внѣшимъ (чужихъ) и внутреннихъ (домашнихъ) враговъ! Будь рулемъ въ нашемъ плаваніи для всёхъ насъ, какъ для тѣхъ, которыми управляють, такъ и для тѣхъ, которымъ Ты поручила власть правителей! Всёхъ введи въ тихую пристань Твоего Сына, гдѣ совершенная радость, веселіе и успокоеніе, гдѣ раздаются гласы празднующихъ, гдѣ обитаютъ радостные, — введи во имя Христа исуса, Господа нашего, Которому со Отцемъ и Св. Духомъ слава и честь нынѣ и во вѣки вѣковъ. Аминь.

#### CJOBO III.

Во славу Благовъщения, когда Св. Дъва получида счастливую, радоствую въсть, и провлятие было снято.

Солице, рожденное изъ дёвственной утребы, Христосъ Богъ, освятилъ сегодня область нашего сердна и вмённыть мит въ обязанность

принести Ему, какъ бы нъкіе цвъты, нею ръчь. Распрострите же для молитвъ свои сердца, какъ распростираете свои руки, если втоанбо привлекаетъ вашъ взоръ, чтобы воздать тъкъ свою благодарность Богу, отъ Котораго вы получили для своей польвы столь препрасные дары. Онъ визнилъ, говорю я, въ обязанность наиъ, какъ отъ себя почтить торжество сіе, такъ и исполнать долгь нашей духовной любва къ вамъ, (слушатели), средоточно всей нашей любви. Но, снизойни сюда, начальникъ вышегорнихъ силь, и, оставивъ небо, служи Дъвъ! Теперь надлежить тебъ быть послану не въ Назареть, іздейскую провинцію, но въ истинное государство Царя и Господа и божественный храмъ славы Вго наполнить радостными восторгами и похвалами. Тенерь надлежить Тебъ въ палатахъ Единороднаго прославить исполнение того, о чемъ изкогда возвёстнать Ей, или лучше чрезъ Нее всей землё. Теперь снаженъ Ей громкимъ и звучнымъ голосомъ: «Радуйся, Благодатная». Радуйся, Ты, чрезъ которую Отенъ и Богъ исподниць то, что решиль по предвичному Своему сов'ту, именно искупленіе и примиреніе людей, ниспославъ намъ Своего возлюбленнато Сына и Св. Духа. Нъкогда эта радостная въсть заставила Св. Дъву усумниться въ ея истинности, эта въсть показалась Ей и странной, и противоръчащей всякому понятію о природ'я вещей. Поэтому, теб'я, небесный в'ястникъ, прилично было произнести это «Радуйся» съ нъкоторой робостью; теперь же нёть ничего, что препятствовало бы свободь твоей речи 1). Итакъ, тебъ уже не придется вторично смущать Св. Дъву и повергать Ее. въ оцёненёніе своею рёчью; ибо Св. Дева теперь уже видить исполненіе того, о чемъ ты возвѣщалъ Вй. Приступай и говори—не тв древнія слова: «Зачнешь во чревь и родишь Сына»,—ибо это уже исполнилось, — но скажи Ей: «Ты зачала во чревѣ и обняла Того, который обнимають все. Теб'я было дано вижстить Того, Кого не вивщаеть ширь неба. Ты родила Того, но произволению Котораго раждается все. Въ весьма недавнія времена Ты родила Того, Кого предвізчно родиль Отекь». Присоедний также, если угодно, и хвалобное привитствие жены: «Блажение чрево Теое!» Поистини, бла-" женна родившая Того, Кто словомъ Своимъ сотворилъ все, блаженна смъснвшая небесный хлъбъ (ή tov эдрачкой артон форасаса); бла-NACARE AND STREET . · · · .

1) Είκός σε μεθ' ύποστολής το Χαϊρε βοάν νον δέ, την παβρησίαν ουδέν ύποτεμνεται. Migne, t. 167, p. 21. женна Та, по ходатайству Которой указъ о осылкъ виновныхъ въ непослушании уничтоженъ и сдёлано постановление, по которому имъ представляется возможность возвратиться въ свое отечество. Теперь уже не говори Ей, что аначитъ То Имя, Которымъ Онъ назовется; но скажи Ей: «Вотъ, на самомъ дѣлѣ совершилась та радостная вѣсть, въ которой Ты тогда усумиилась: она (вѣсть) прославляется во всѣмъ мірѣ. Ибо всѣ концы земли хвалятся прославленіемъ Твоего Сына, въ Которомъ только и нашли свое спасение».

Но неужели ты минуещь молчаніемъ тронъ прародителя Давида? Или, можетъ быть, прежде всего вспомнишь о немъ?---«Видишь-ли, Дъва, то, о чемъ Тебъ я нъкогда возвъщалъ? Видишь-ди, съ какою слявою Сынъ Твой владбетъ родительскимъ престоломъ. Онъ имъетъ подъ Своей властью не одинъ народъ, не одну провинцію, заключенную въ малыхъ предъдахъ, нъть, — Онъ владъетъ всъмъ небомъ, землею, всей преисподней». --- Итакъ что же? BCCIO Присоединишь-ли ты, -- о, небесный глашатай, -- свою главу къ нашей? Или, можеть быть, зная, какъ еще блистательнъе украсить свое просла вленіе, ты совершенно не позволншь унивить столь великое общеніемъ съ нами, грѣшными? Вѣдь, ты пожешь сказать нѣчто такое, что трудно для нашего пониманія, омраченнаго земною тьмою, но что ты, свободный оть всякаго мрака и освъщаемый первобытнымъ свътомъ, отъ воспріятія котораго тебя не удерживаетъ никакой матеріальный нарость, легко можешь уразум'ять. И мы охотно примиримся съ тъмъ, какъ тебъ будетъ угодно воспъть эту похвалу. А какъ-же ны сами? Ужели только ему, одному, по тому превосходству, какимъ онъ отличается отъ насъ, поручимъ ублажать похвалами Царицу, рожденную отъ нанюго корня? Или, можетъ быть, и мы сколько будетъ нама доступно, откроемъ свои уста для Ея прославленія? Я, по крайней мірі, склоняюсь въ посліднему.

Архангелъ, безъ сомпѣнія, болѣе искусный художникъ въ составленіи похвалы, однако Царица самую прівтную похвалу можетъ получить только отъ тѣхъ, которымъ Она родственна по происхожденію. О чемъ я говорю, знаютъ тѣ, которые берегутъ эти родственныя узы чистыми и ненорочными.

И такъ, и мы въ дъвственномъ чертогъ восноемъ брачный гамить. Нътъ никакого препятствія привътственную пъснь ангела положить какъ-бы во главу этого гимна. Да Гавріндъ и не станетъ оснаривать это право у насъ, такъ какъ свою пъснь онъ самъ получилъ отъ Сына Царицы, Который соединенъ теперь съ цами родствомъ, и получиль ее для того, чтобы пъть ее ддя насъ. И такъ, воспоемъ согласно съ нимъ: «Радуйся, чревъ Тебя Госоодь съ нами». Измънивъ нъсколько слова, воспоемъ: «Радуйся, ибо Ты разцвъда, какъ лидія», среди вскопанаго поля человъческихъ страстей! Посему, Царь, нисходя съ Своей высоты, обиталъ съ нами, не воспринявъ первороднаго гръха, когда создалъ въ Тебъ домъ Свой. Радуйся, открывшая намъ небесную жемчужину, за которую мы освобождены оть прародительскаго убожества! Радуйси, сохранившая съми сцасения и обновления. міра для человѣческаго рода, погибавшаго въ волнахъ нечестія. Радуйся, жезаъ, чрезъ который вторый Монсей, нан лучше Тотъ, Кто древнъе того древняго Моисея и Господь его, и преслъдователей потопилъ, и спасъ тъхъ, кого снъдали глина и кирпичъ гръха. Радуйся, рай, плодомъ котораго (насытившись) мы освободились отъ смертоносной ржавчины и превращены въ цвътущій и нестаръющій видъ. Цозволь намъ, для продолженія похвалы Тебъ, воспользоваться темъ, что Отецъ Твой, въ родъ задатка за Твою свадьбу, подарилъ намъ чрезъ истодкователей, въстниковъ Святаго Духа. Разумъется, это и можно, и позволительно. Радуйся, купина, чрезъ которую постигается превысшее небесъ таинство, ибо тоть невыносимый огонь Божества. охвативъ человѣческую цлоть, чтобы дать ей общение со свѣтомъ, не сжегъ и не уничтожнать природы. Радуйся, свъщникъ, изъ вотораго возсіяль блистающій свёть Отца; чтобы посвятить этоть мірь въ храмъ Творца. Богъ освятияъ міръ свѣтомъ Своего рождества. Радуйся кръпчайшая скала, изъ которой проястекъ источникъ жизни, не только напонвшій умиравшихъ отъ жажды получить спасеніе, но и омывшій всю грязь, которою они запятнали себя на пути прегръшеній. Радуйся, облако, изъ котораго явилось Солнце правды, разстявшее мракъ невърія, раздитый по всъмъ предъдамъ земли, и освётившее божественными знаніями тёхъ, глаза которыхъ не ослапнансь отъ воспріятія божественнаго свъта. Когда Ты была еще въ отеческихъ чреслахъ, Твой прародитель восклицалъ Тебъ: «Слонини, **Дщи, и виждь, и приклони ухо Тьое и забуди** люди **Твоя** и домъ отца Теоего». И Ты, дъйствительно, мудрая Дочь вникла въ наставленіе Отца и забыла народъ, и наслёдство, и домъ отца Твоего; наслёд. ство, сказаль я, т. е. ту участь, которую оставила прародительница Ева всему человѣчеству: именно она оставила намъ тьму (μυρίου) страпаній какъ-бы по праву наслёдства. Ничего изъ этого Ты не внесла

въ Свой домъ; посему-то Царь, удивляясь прелести души Твоей, избралъ Тебя Своей Невъстой.

По этой причина ны и служниъ нына Теба, какъ Царица, и молимся Твоему изображенію, обильно обогатившись Твоей славой. Воть — всѣ роды, какъ Ты сказала, ублажаютъ Тебя, ибо Тебя возвеличилъ Всемогущій исходящій изъ Тебя, какъ-бы въ прикрытія плоти, низлагающій сильныхъ и превозносящій слабыхъ. Онъ возвеличиль Тебя не только среди людей, но возвысиль славу Твою и на небъ. Уже для полчищъ ангеловъ пріятно приносить Тебѣ хвалу, и, какъ Мать Царя, именовать Тебя блаженной; они не знають ничего лучшаго, какъ служить Тебъ, ибо они ясно знаютъ, что это почитаніе переходить къ Твоему Сыну. Благословляють Тебя всв, единую благословенную, сладкое рожденіе Которой уничтожило горькій плодъ неповиновенія — провлятіе. Благословляють Тебя ангелы, весьма любящіе людей, ибо видять, что человъкь, низринутый обманомъ съ высоты блаженства, теперь не только снова призванъ къ этому блаженству, но даже возсвяз на божествениомъ тронъ. Кто же могъ бы вполнъ измърить величіе Твоей славы? Я думаю, легче сосчитать звъзды небесныя, чъмъ объять въ ръчи эту славу. Ты, дъйствительная Матерь, всключительно обладая въ излишкъ этимъ небеснымъ могуществомъ. Ты дала намъ способность высказать все то, что мы сказали (въ изложенной ръчи). Моего нъть ничего; и языкъ, и рвчь, и царство, и все остальное я считаю даромъ Твоей заботы и Твоего благословенія. Посему, присвояя Себѣ Свое, даруй мнѣ силы направить стадо Твое на лугъ спасенія, чтобы незнаніе обязанностей правленія (ибо Ты знаешь, что такое я) не принесло чего-либо дикаго и вреднаго для стада, и чтобы не представилось никакой опасности мониъ или, лучше, Твоимъ стадамъ. И меня, неопытнаго пастыря, и стадо управь выше всъкъ козней и пересели насъ изъ этого міра въ безсмертное бытіе, чтобы и тамъ насладиться намъ Твониъ предстательствомъ, по благодати и человѣколюбію Единороднаго Сына и Господа нашего Інсуса, Которому слава во въки въковъ. Аминь. and the second second . .

> а — тор 1,11 — тор

and the second second second

and the second second

## CJOBO IX.

На прославление спасительнаго креста, чрезъ который мы освободились оть (слъдствій) паденія прародителя.

Прежде, когда люди проводили жизнь въ невинномъ веселіи и удовольствія, древо было причиной скорби и печали (причиной паденія), а теперь священное торжество, созданное древомъ (креста), какъ денница возсіявъ въ міръ, разогнало всъ горести и печали. И, какъ прежде человъкъ чрезъ древо лишенъ былъ образа Божія, такъ и теперь чрезъ древо снова пріобрѣль образъ Божій и BeDнулся въ свое отечество. Прежде плодъ древа причинилъ смерть; теперь Тёмъ, чрезъ Кого просіялъ врестъ, соврушены смерть н грёхъ, и снова воцарилась невинность. Злой демонъ воспользовался древомъ, какъ приманкой, и лишилъ насъ обманомъ того нравственнаго образа, который досель еще не вполнь достигнуть нами, и печальнымъ образомъ увлевъ насъ изърая. А милосердный Богъ дароваль намъ древо, какъ орудіе спасенія, такъ что чрезъ него мы дегко можемъ плёнить и усмирить нашего противника; чрезъ это древо Богъ даровалъ намъ средство поселиться не только въ раю, но и на самомъ небъ.

Теперь горечь креста, которая нѣсколько раньше насъ смущала, обращена въ сладость; а для демона, который вовлекъ насъ въ грѣхъ, поистинѣ обратилась въ горечь. Теперь его радость, которою онъ хвалился, какъ будто норазилъ насъ ненваѣчимой болѣзнью, превратилась и для него самого въ ядъ. Онъ радовался, когда видѣлъ меня изгнаннымъ изъ рая, а землю — приносящею мнѣ (хотя и по заслугѣ) тернія виѣсто плодовъ; но, вотъ, земля уже не приноситъ болѣе волчцевъ и терній и не проклята въ дѣлахъ нанихъ. Ибо самая природа древа, чрезъ которое столь многое соверницась, доставила мнѣ обиліе прекрасныхъ влодовъ. Преизопла теперь полная перемѣна печали въ радость, проклятія—въ благословеніе и терній въ сладчайшіе плоды. Осталось немвиѣнымъ только наказаніе, которому подверженъ врагъ за то, что но злобѣ совершилъ со мною. Зщй пресмывается по лицу земли. Добровольно покинувъ свое божественное достоинство, онъ уже не можетъ отказаться отъ той злобы, которая распространяется по землъ. Онъ снъдаетъ еще тяжелую землю, которая навлекла на него горести за то, что онъ старается снова привлечь въ тину земную того, который по глубокому состраданію возведенъ отъ земной грязи въ блаженству. Эти его козни продолжаются и теперь. Между тѣмъ какъ эта невыносимая скорбь и неутъшное горе для врага постоянно усиливается, для насъ все то, что прежде служило стъсненіемъ, превратилось въ покой и сладкое отдохновеніе. Ибо цёлью божественнаго Провидёнія было не только то, чтобы сожалъть предавшагося гръху, (или) освободить насъ отъ окружающихъ несчастій, но также и то, чтобы причину скорби обратить въ средство прославленія, и чтобы врагъ отъ того же, чъмъ насъ поражалъ, получилъ смертельную рану. И онъ блуждаетъ теперь, стеная и рыдая о благодатной силѣ древа, посредствомъ котораго онъ сдёлалъ нъкогда меня изгнанникомъ. Стыдясь отъ своей наготы. я бъжалъ отъ лица Бога. Теперь же я вижу его самого (врага) изгнаннымъ отъ всей твари. За то, почему я тогда почувствовалъ нужду въ листьяхъ, ты теперь самъ блуждаешь, лишенный всякой помощи. Но я сняль съ себя обманъ листьевъ и одежды: ибо я уже не имъю нужды въ нихъ, такъ какъ снова получилъ то древнее одъяніе, которое было запятнано чрезъ древо, и которое чрезъ древо же возобновили тв уки, которыя сотворили меня изъ земли, тъ руки, говорю я, объятіе и сплу которыхъ нѣкогда предъизобразилъ Моисей, поставившій трофей, преслѣдуя непріятельскій народъ, Амаликитянъ, еще прежде примиренія народа съ Богомъ. И это, дъйствительно, было предъизображено Моиссемъ. Мы радуемся счастливому окончанію того, что для насъ служило прообразомъ, такъ какъ вибстъ съ Амаликитянами низвергается и начальникъ тымы со всёмъ своимъ невидимымъ войскомъ. Подобно рукамъ Монсея, поднятъ былъ крестъ, и онъ блескомъ своимъизгоняеть, какъ бы мракъ, самого діавола изъ предбловъ земли. Возносится (прославляется) божественное древо, на которомъ изкогда былъ распять преступными руками и осмбянь Тоть, Который пришель этихъ несправедливыхъ и неблагодарныхъ освободить отъ смерти. Возносится то древо, которое изкогда воздвигио преступными руками нечестивое собряніе, принужденное жизнь предать смерти. И чревъ это нечестивые виноградари-јуден лишили салихъ себя собственной жизни, подняют руки свои, по своей дерзости, на Наслад-

ника. Хотя они и признали въ Немъ Наслъдника, но по ненависти и неистовству опынненія, не приняли словъ Его, какъ свидітельствуеть о семъ Св. Писаніе. «Аще бо быша разумьли, не быша Господа сливы риспяли». Не уразунтан, ибо не хотъли разунтать. Обративъ все помышленіе свое въ ненависть, они не признали величія славы, хотя и очевидной, и не дали итста разуму, чтобы удержаться оть такого неистовства, стремясь въ своемъ опьяненія только "къ продитію крови Господа. Но они видѣли и узнади Наслѣдника. Они, дъйствительно, узнали Его не для того, чтобы почтить Его, а для того, чтобы предать позорной смерти. Ибо такова природа ненависти. Она не принимаетъ того, что сознаетъ, не желаетъ видъть того, что видить. Подъ вліяніемъ ся неблагодарный народъ, узнавъ Наслёдняка Господа славы (ябо какъ не могли узнать Его божественнаго величія тѣ, среди которыхъ просіядъ Онъ столь великими и столь многочисленными чудесами?), какъ неизвѣстнаго вознесли на крестное древо, вознесли Того. Чей жезлъ, предъязображающій Его величіе, ввергъ въ пучину морскую Фараона съ колесницами и всадниками, и открылъ дорогу къ свободѣ народу, угнетенному трудной выработкой кирпичей. Я теперь уже не буду угнетаемъ рабствомъ гръха. Ибо уже спасительный жезлъ міра (кресть) уничтожиль санаго злаго нашего врага со всёмъ его могуществомъ и властью надъ грёхомъ: мнё. несчастному и лишенному помоши, онъ освободиль дорогу. Хотя и дерзко настигалъ меня преслёдователь, однако отъ нападенія онъ быль удержань нёкоторымь непреодолимымь препятствіемъ. Онъ видить это божественное орудіе (кресть) и могущество его падаетъ. Блеснули лучи его, и пропалъ наступающій и иткоторое время продолжавшійся мракъ. Увидълъ этоть злой геній царскій жезлъ-и безпомощный тиранъ, пораженный страхомъ, повергнутъ въ величайшее затрудненіе. Итакъ, что же? Или, можетъ быть, ты, изобрётатель и отецъ всякаго нечестія, противъ высокаго будешь изрыгать безобразное, будешь хвастаться темъ, будто ты намъревался простреть руки свои и весь міръ вознести на высоту, какъ яйно безъ скорлупы? Нисколько! Но ты понесешь за это велерачие большое наказание. Тебъ не только нельзя простереть рукъ, но нельзя даже и двинуть нии. Онъ связаны и бездъятельны по силь креста. распростертаго до предбловъ земли. Дбйствительно, нбкогда Богъ оставиль человёка за то, что онь внималь твоимь лукавымь внушеніямъ, но не для того, преступныйскій, чтобы онъ сділался вполнь

281

но допустиль только то, чтобы челов'якъ позналь и почувствоваль свое паденіе, -- чтобы онъ лучше понялъ, какъ онъ долженъ бояться и вобъгать твоихъ дукавыхъ навътовъ; или, дучше сказать, --- не оставиль, ибо я самъ своею исморченностью лишиль себя Его отеческой любви, но поручилъ тебъ, презрънное животное, угнетеніе, чтобы я, подъ давленіемъ несчастія, снова ввърилъ себя Его отеческому попеченію. А ты думаль, что я, обольщенный твониь обманомъ, совершенно лишенъ очеческой заботы и предусмотрительности. что мнѣ не осталось никакого утѣшенія и никакой надежды на возвращеніе, и что тоть, который запечатлёнь образомь Божіниь, окончательно преданъ твоей власти! И ты напрягъ всѣ усилія, чтобъ пріобрѣсть его въ собственность, какъ похищенную добычу! Пойми теперь, что напрасно быль устроень тобою этоть безчестнёйшій обманъ, и что напрасно ты увлекъ меня изъ рая, соблазнивъ древомъ познанія. Напрасно ты тщеславился тёмъ, что заставиль меня потерибть, торжествуя и превозносясь тёми своими обманами, которые ты устроиль. Смотри же, что случилось со иной; впрочемъ, ты уже видишь это и испытываешь поэтому невыразничю скорбь. Ибо, вотъ на мъсто черепа у меня появилось древо жизни, чрезъ которое я снова получу рай, и безсмергіе, и единеніе съ Творцомъ, и древнія преимущества. А ты теперь изнываещь отъ болте сильной зависти, чвиъ прежде; вбо теперь ты даже не знаешь, куда дъваться. Цёпь твоихъ ухищреній ниспровергнута и ты уже не ищешь бодъе случая въ обману. Ты теперь не тодько не осмъливаешься злостно шипѣть, но даже вовсе не можешь выносить той дъятельности и твхъ добродътедей, которыя произрастають изъ божественнаго растенія. Воть, Господь дасть мнѣ царскій скипетръ, какъ Своему возлюбленному сыну, и, поразивъ тебя, лукавый зній, этимъ жездомъ, Онъ даруетъ мнѣ жизнь. Нынѣ мнѣ дано оружіе спасенія, при помощи котораго я выйду побъдителемъ изъ всъхъ козней. О, доево, единственное изъ всяхъ растений, утучненное, орощенное божественнымъ потокомъ. О, древо, произросшее на мъстъ черена и твнью своею покрывшее всю землю! О, древо, которое, останивъ мени своею твиью, освободило меня отъ гръха! О, растение, произросшее на земят, но вершиною своею достигающее небесъ! Ангелы видять неизъяснимый ндодь твой и остолбавають въ удивлении предъ ненамбримой мудростью Сбятеля. Видять они плодъ твой, т. е.

спасеніе людей, поб'яду надъ смертію, возвращеніе людей въ свое отечество, удаленіе пламеннаго меча, пораженіе діавола, и трепеть, и б'ягство, и глініе и всего его рода.

И эту божественную силу креста, слушатели, нъкогда въ подобіяхъ предъизобравилъ отчасти и тотъ пророческій жезлъ, который пожраль произведение египетскихъ чаръ и вывелъ народъ изъ египетскаго рабства, а отчасти и тотъ, ударомъ котораго изъ скалы проистекло обиліе воды, и который утолиль томительную жажду, когда народъ проходиль по пустынѣ; отчасти же-и тоть, который, разцвътши, показалъ своимъ произрастаніемъ избрапіе первосвященника. Нынъ этому жезду воздается поклонение и отъ старъйшаго патріарха (евреєвъ), какъ скипетру царскому, который и есть благодатный жезль Сына. Спасительное древо вреста предназначалось для поклоненія не только тёмъ, которыхъ Отецъ далъ Своему Сыну по наслъдству, но и для самого старца Израиля, который представляется отцомъ Того, Кто рожденъ безъ Отца. Что евреи до сего времени медлять еще въ познаніи истины, —нисколько не противоръчить монить словамъ, ибо, по божественному изреченію, хотя бы число сыновъ Израиля было велико, какъ песокъ морской, — останокъ спасется. А спасенія пѣтъ ни въ комъ, только въ Распятомъ Единородномъ. Вирочемъ, всѣ эти и тому подобныя предъизображенія креста не легко обнимаются умомъ, не только словами.

Посмотримъ, каковы нынѣшнія проявленія силы честнаго креста. Вооруженные имъ мученики лишили власти и могущества князя міра сего. Силою креста св. мученицы тяжело поразили того, кто силенъ во злѣ, и тѣмъ загладили грѣхъ, причиною котораго была слабость женской природы. Съ помощію этого креста духовные пастыри не допускаютъ звѣрей къ овчарнѣ и оберегаютъ стадо отъ всѣхъ ихъ козней. Силою его люди и забывъ, что отягчены тягостію, проводятъ на землѣ жизнь, лишенную похотей плоти. Этотъ крестъ основаніе церквей, слава пастырей, вѣпецъ царей, сила государствъ, ниспроверженіе непріятельскихъ городовъ, помощь вѣрныхъ; онъ охрана всего міра. Онъ объединяетъ весь міръ и уничтожаетъ стѣну, воздвигнутую враждой, и посылаетъ миръ земнымъ и небеснымъ.

О, Божіе Слово, сотворившее по своей благости человѣка и, когда онъ былъ погубленъ по ненависти искусителя и вовлеченъ въ

Digitized by Google

грёховную жизнь, собдазненный плодомъ древа, силою крестнаго древа вернувшее его къ непорочной жизни! Ты каплями Своей божественной крови искупилъ тёхъ, которые добровольно предались въ рабство грѣха. Ты пріобрѣлъ въ Свою собственность стадо и народъ Своей заботой и предусмотрительностью. Ты одарилъ насъ, хотя и незаслуженно, крестомъ Твоимъ, т.-е. спасительнымъ оружіемъ, несокрушимою оградою. Сила этого креста совершенно умичтожаетъ необозримыя полчища враговъ, подчиняетъ ихъ Твоей десницѣ и прекращаетъ раздоры.

Устрой же силою креста Твоего тъхъ, которые не знаютъ Тебя, не знаютъ, что на всеобщее спасение водруженъ крестъ, устрой, чтобы намъ прославлять Твое святое Имя едиными устами и единымъ сердцемъ, ибо Твое есть царство и славя, всегда, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

## СЛОВО XIII.

Рѣчь Льва царя, милостію Христа вѣчваго Царя, во славу Святаго Духа, совозсѣдящаго (Отду и Сыну), Который, нисходя но собственному Своему бдаговоленію, доставляеть людямъ усыновленіе.

Безъ сомнѣнія, Утѣшитель увѣнчалъ наше вчерашнее торжество Своимъ присутствіемъ и сдѣлалъ напьъ вчерашній день днемъ веселья, принося вмѣстѣ съ тѣмъ очевидный знакъ примиренія Бога Отца съ нами. И сегодня мы, какъ бы собравъ остатки пира, опять устроимъ праздникъ. Вчера Онъ украсилъ наше собраніе Своимъ присутствіемъ, а сегодня за это посѣщеніе мы воздадамъ Ему слѣдуемыя почести. Вчера — полученное нами благодѣяніе, а сегодня — слава Св. Духа даетъ намъ поводъ къ Его прославленію. Но какая всего болѣе Ему прилична похвала? Это, безъ сомнѣнія, — признать Его Богомъ. Для того Онъ и посылается Сыномъ, имѣя въ Свою очередь тоже сдѣлать и для Него (т.-е. засвидѣтельствовать божественность Інсуса Христа). Онъ нисходитъ для того, чтобы проявить Свою славу дюдямъ. Ибо надлежало, чтобы Святая Троица, прославленная прежде сцоженія міра, была также единодушно прославлена и обитателями земли. Отсюда я начну, чтобы показать это въ рѣчи.

Одинъ Богъ во Отцъ и Сынъ и Святонъ Духъ, единый по суще-«ству и троичный въ Лицахъ, всесовершенный, присносущный, даюлий бытіе всему сущему. Отець не быль никогда лишень славы. хотя до явленія Сына, Который есть слава Отца, эта слава была не вполнѣ извѣстна; Сынъ имѣетъ не меньшую славу, чѣмъ Отецъ, хотя эта слава ибсколько медленибе осв'вщала Сына; также и Св. . Духъ не во времени получилъ бытіе, хотя въ богословіи. Онъ и занимаеть третье мѣсто. Всѣ Они имѣють единое и совмѣстное оытіе и одинавово должны быть прославляемы, котя Отецъ есть какъ бы нечало и корень, а Сынъ и Св. Духъ какъ бы вътви, отъ въчности произрастающія изъ Него. Догиать этоть быль извёстень и въ древности невоторымъ, по благости Божіей, хотя неясно, такъ что это познание о Тріединомъ Богъ было испещрено какъ бы черными пятнами (колерами) и сыло сохранено до боле удобныхъ временъ. Такничь образомъ, нёкогда почитался Богь Отець народомъ изранльскимъ, который почиталъ только Его одного и не покланялся Сыну, хотя Послёдній многообразно являль Себя людямь. Пока среди насъ не возсіяль еще Свёть, сіявшій виёстё съ Отцемь до начала міра, сіяющій витесть съ Ними и Святый Духъ тавже не быль еще почитаемъ людьми; но когда слава Отца чрезъ Единороднаго Его Сына ясно явилась міру, то и божественное достониство Святаго Духа стало извъстно всталь, кто не ослень для собственной погибели: и такъ парствующій вибсть съ Отценъ и Сынонъ Св. Пухъ просіалъ тогда въ мірѣ. Сперва, обитая на землѣ вмѣстѣ съ Сыномъ, низшель и Онь въ мірь и твориль то, что свойственно Богу, свидьтельствуя о Сынѣ и Самъ принимая свидетельство отъ Него, а впосявдствія еще яснье объявняь Себя міру, по вознесенія Сына на небо назшелши въ вилъ пламени.

Теперь же особенно явенъ низпедний въ міръ Утёшитель, когда другой Утёшитель принятъ въ лоно Отца; Онъ обитаетъ въ мірѣ, исполняя обѣщаніе Сына, а также и то, что предсказали о Немъ пророческія уста, именно: изліяніе духа на всякую плоть. Теперь Онъ явилъ Свое достоинство, нераздѣльно раздѣленный между учениками, не содѣйствуя, какъ прежде Сыну, но Самъ творя чудеса; сходствомъ Своей благотворной дѣятельности Онъ показалъ теперь Свое нриродное сходство съ Сыномъ. Недавно отъ Учителя, необученнаго инсаніямъ, слышались слова мудрости, нынѣ же уста неученыхъ учени-

<sup>22\*</sup> 

ковъ провѣщаютъ ученыя рѣчи. Такъ какъ божественная Сущность всегда едина, то и проявленія Ея едины. Прежде Духъ Святый виѣстѣсъ Сыномъ заботился о спасеніи твари, теперь же, нисходя къ рабамъ, Онъ совершаетъ таинства. Поэтому, Тотъ, Который по достоинству и по природѣ равенъ Отцу и Сыну, пусть одинаково съ Ними почитается тѣми, для которыхъ самая важная забота — правильно богословствовать и правильно воздавать божественныя почести.

Пусть Святому Духу воздають божескія почести всё тё, кто удостоился познать Его божество. Пусть іудей, омраченный тьмою ненависти, и всякій другой, кто ослёпленъ мракомъ невёрія, надругаются надъ тёмъ, что есть истина, и насмѣхаются надъ таинствомъ, по неизлѣчимому безумству не понимая совершающихся чудесъ, хотя они видятъ людей, которые еще недавно, едва владѣя своимъ роднымъ языкомъ, внезапно не только другихъ превеоным въ знанім его (языка), но даже бесѣдуютъ съ чужестранцами. Чудесное побуждаетъ ихъ не къ вѣрѣ, а къ осмѣянію того, въчемъ они усмотрятъ невѣроятное.

Но что скажешь ты, несчастный, одержимый тёмъ неистовствомъ, которов, какъ скоро овладбло мыслію, едва пожетъ быть пріостановлено, и къ новымъ грёхамъ ежедневно прибавляетъ новые? Неужеан апостоловъ научило вино всему тому, чему они не были обучены, и рѣки мудрости излились отъ опъянѣнія?! Сколь преступнотупоуміе твое, неразумный іудей! Если ты, осл'впленный ненавистью, не пожелаль научиться пониманію вчерашняго событія у древнихъ, то будь внимателенъ къ силъ этихъ неученыхъ богослововъ и уразумъй отъ нихъ, что ихъ даръ слова появился не подъ вліяніемъ вина, какъ ты кощунствуешь, а дъйствіемъ небесной благодати. Пойми теперь, хотя бы противъ воли, и размысли о тъхъ ръчахъ, которыя для тебя были совершенно непонятны: сегодняшнее изліяніе Святаго Духа, предвозвѣщенное пророками, тебѣ на дѣлѣ изъясняють рыболовы, но ты, какъ прежде блуждалъ съ омраченнымъ умомъ, такъ и теперь, зажавъ свои уши, не желаешь слушаться и позаботиться о своемъ спасенія. Войну, которую ты предприняль для своей погибели, ты все болье усиливаеть и возвыщаеть свой голосъ какъ противъ Господа моего Інсуса, такъ и противъ Единосущнаго съ Нимъ Св. Духа. Такъ какъ тебѣ нельзя теперь поднять рукъ противъ Него Самого, низсшедшаго для устроенія спасенія людямъ (ибо однажды надлежало Богу пострадать во плоти за людей, этрѣхи которыхъ Онъ принялъ на Себя), то ты поднимаешь оружіе и изощряешь свою злобу противъ Его учениковъ, которымъ Онъ низспослалъ Святаго Духа. Но ты достигнешь только того, что слава о твоей борьбѣ противъ Бога и Его послѣдователей и о несчастіяхъ, происшедшихъ изъ этой борьбы, распространится по всей землѣ.

0, неизлѣчимое вѣродоиство, за которое разсѣялъ васъ Богъ среди тъхъ народовъ, которые сами нуждаются въ лёченіи. Но эти народы въ рѣчи апостоловъ уразумѣваютъ божественную мудрость, упиваются сладкою водою вёры и изгоняють оть себя горечь невёрія. И Богъ Отецъ приметъ почитаніе и поклоненіе ихъ за то, что они одинаково почитаютъ Сына Его возлюбленнаго и Духа Его благаго, и прославить ихъ, а тебя и твое древнее почитание оставить и приметь техъ, которые прославляють Святаго Духа, низсходившаго въ огненныхъ языкахъ. Надлежало какъ твой ядовитый языкъ, такъ и весь міръ, сожженный разными нечестіями, очистить огненною рѣчью, которую воспламенили огненные языки. Но пусть іудей продолжаеть упорствовать, хотя бы ясно и близко видбль благодать Святаго Духа. Мы же, освященные Его божественнымъ свѣтомъ н наслаждаясь яснымъ созерцаніемъ того, въ чемъ проявилось Его благосклонное пребывание между нами, будемъ чтить Его, какъ Бога! Будемъ прославлять Его, какъ научились! Мы знаемъ, что Онъ единосущенъ Отцу и Сыну и требуетъ Себъ единаго съ Ними поклоненія. Мы знаемъ, что Онъ отъ вѣчности существуеть, что Онъ ни по могуществу не различенъ съ Ними, ни по природъ не чуждъ Ижъ, что Онъ не имѣетъ недостатка ни въ чемъ, что имѣютъ Отецъ и Сынъ, что Онъ обладаетъ тъмъ же трономъ, тою же славою, тою же пѣятельностію и властію.

Пусть не поднимается ни одинъ дерзкій языкъ противъ высочайшаго Духа и Творца міра и не говоритъ противъ Него ничего неподобающаго. Божественнымъ Словомъ, Творцемъ всего сущаго, небеса утвердились; но мы также знаемъ, что и Духъ Святый былъ Творцемъ силы ихъ. Никто же знаетъ Отца, токмо Сынъ; тоже относится и до знанія Святаго Духа: Духъ бо еся испытуетъ, и имубины Божія. Отпущеніе грѣховъ подается Сыномъ, но такая же власть принадлежитъ и Св. Духу: Онъ знаменуетъ рабовъ достоинствомъ «сыноположенія». Заблуждаются тѣ, которые пытаются приписать подчиненное существованіе Святому Духу, изъ Котораго проистекаетъ всякая свобода. Они не трепещутъ причислять къ

твари Творца ен; но прочь безуміе! Духоборцы (об плершатоша́уог). не понимая, ратують противъ самихъ же себя, противъ самихъ себяизощряють языки и не замёчають этого. О, наипреступнёйший! Въдь, если Святый Духъ сотворенъ, какъ Онъ можетъ даровать свободу? Если Онъ не Богъ, какъ Онъ можетъ недълять благодатью? Если Онъ не единъ по существу съ Богомъ, какъ чрезъ Него можемъ мы уподобляться Богу? Если Онъ не царствуеть, какъ Онъ можетъ дълать насъ наслёдниками? Кто побуждаетъ тебя возвышать по своей дерзости и упрямству уже бездѣятельнаго тиранна, т. е. павшаго и побъжденнаго демона? И послъ оправданія, т. є. снова возвращенный къ Богу ты снова подчиняещь тварь грёху? Вёдь, освободиться отъ грёха для человёка никавъ нельзя при помощи только своей добродътели (безъ помощи Святаго Духа). Если же Духъ Св. есть твореніе, то и вся тварь снова подвергается истлёнію, хотя и была искуплена изъ него столь дорогою цёною. Промыслительная дёятельность Сына, могущество Котораго равно Отцу, воспринимается (усвояется върующями) чрезъ изліяніе даровъ Св. Духа, -- ибо Сыну витстъ со Святымъ Духомъ надлежало завершить обновленіе твари. Если считать Св. Духа на ряду съ твореніями, то чрезъ Него не могли бы быть усвоены плоды искупленія. Ты возразищь: нёть никакого препятствія считать Духа Святаго сотвореннымъ, хотя бы мы и отъ Него подучили свою свободу. — Но, во первыхъ, если бы искупленіе могло быть совершено чрезъ тварь, тогда для чего было Творцу принимать на Себя этотъ трудъ, и съ такимъ пожертвованіемъ отдаться тому, что могло со-вершить и само твореніе? Для чего Сынъ Божій низшель на землю? Для чего Онъ принялъ педены? Для чего Тотъ, чрезъ Котораго все совершенствуется. Самъ достигалъ постепенно развитія и совершенства Своего тъла? Цля чего водружается крестъ? Для чего руки сотворенныхъ дерзнули совершить несказанное? Для чего поселяется на землѣ и живеть въ странъ грѣха обитающій превыше небесъ? Почему все это, какъ не потому, это иначе и нельзя было спасти тварь, почему это, какъ не потому, что сотворенный не могъ взять на себя этого дъла, принять на себя такую обязанность? Все это могъ совершить только одинъ Богъ. Онъ по милосердію Своему ръшилъ освободить человъка отъ несчастной жизни и Самъ взялъ на Себя дѣло искупленія, такъ какъ иначе оно не могло совершиться. Итакъ, какимъ образовъ, если Духъ Св. есть тварь, Сынъ беретъ

Его Себѣ въ союзники для обновленія истощенной природы, и какъ Духъ Святый могъ бы совершить (окончить) это искупленіе, хотя въ сотвореніи міра не могъ принимать никакого участія? Во вторыхъ, разумно-ли было бы получать памъ отпущеніе грѣховъ отъ того, противъ кого мы не были бы виновны, такъ какъ мы согрѣшили противъ одного только Бога? Вѣдь, не противъ твари согрѣшилъ человѣкъ, но противъ Бога, пренебрегши Его заповѣдь, иначе, вѣдь, меня искупила бы природа, которой я никогда не былъ должникомъ.

Итакъ. всѣ вы, нечестиво мыслящіе о Св. Троицѣ и столь мало заботящіеся о себѣ, не лишайте Святаго Духа Его славы и равенства со Отцемъ и Сыномъ, низводя Его до твари. Бойтесь за свое достоинство усыновленія. Если же не желаете довольствоваться никакими доводами, вникните хотя тому свидътельству о божествъ Св. Духа, которое дало Само божественное Слово. Онъ, восходя къ Отцу, сказалъ тъмъ, кому передавалъ свое служеніе: Шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаю Духа. Рабъ не можетъ принимать участія въ томъ, что свойствено господину; слёдовательно, вышеприведенными словами указывается, что Духъ Св. есть Господь, равный по Своему достоинству Отцу и Сыну, а не твореніе, подчиненное Имъ. Онъ, какъ равный другъ, приглашается для обновленія твари и одѣляетъ всѣхъ обиліемъ Своей собственной божественной славы, а не чьей-либо чужой, которой, если и послушать нечестивыхъ духоборцевъ, нътъ у Него. Какъ всеблагій, Онъ низспослалъ благо, какъ всесвятый, Онъ разливаеть святость, какъ Творецъ, Онъ освящаеть тварь. Итакъ, бытіе Его самобытно и не имъетъ начала. Ничто сотворенное не можетъ доставить подобнаго освященія тварямъ. Ибо какъ Онъ могъ бы давать то, чъмъ Самъ не обладалъ бы, и чего одинаково лишено всякое твореніе.

— Но Інсусъ Христосъ сказалъ: отъ Моего пріиметь, или: Его же Азъ посмо вамъ отъ Отиа, и тому подобное, возражая, повторяютъ нечестивыя уста. Однако, въ этомъ случаѣ они призываютъ на помощь своему злословію то, что собственно и обличаетъ ихъ нечестіе. Ибо Онъ сказалъ: отъ Моего пріиметъ— не въ томъ смыслѣ, чтобы дать основаніе твоямъ нечестивымъ мыслямъ, т. е. не для того, чтобы ты полагалъ, что Самъ Інсусъ Христосъ, какъ Господь и обильно имѣющій даетъ, а Духъ Святый, какъ неимѣющій, получа-

еть; напротивъ, этими словами Онъ показываетъ, что у Него все обще и нераздѣльно со Святымъ Духомъ. Такъ же, какъ и о Св. Духѣ, Онъ говоритъ о Себѣ и объ Отцѣ: Азо пріидохо во имя Отца Моею, нли: Азь прославихь Тя на земли, нли: Вся, елика даль еси Мню, оть Тебе суть; также собственно и объ ученикахъ Онъ сказаль: Твои бъша и Мнъ ихъ далъ еси. Итакъ что же? Неужели потому, что Онъ пришелъ во имя Отца и прославилъ Его и все подучаетъ отъ Него, ты лишишь Его единой природы съ Богомъ Отдемъ? Чтобы отбросить эти нечестивыя мысли, вникни въ слёдующія слова: И Моя вся Твоя суть и Твоя Моя; и прославихся ез нихэ. Не думай, что Отецъ уступаетъ Сыну, какъ неимущему; Онъ уступаетъ Ему, какъ равному Себъ и обладающему вмъстъ съ Нимъ, хотя бы выражение о равенствъ и соотвътстви Ихъ, -- какъ здъсь или еще въ другомъ какомъ-либо мѣстѣ, — и давало возможность предположить, что Сынъ ниже Отца (по Своей природъ и могуществу). Слъдовательно, и тъ слова (о Святомъ Духъ) не даютъ никакого повода къ тому, чтобы ты унижалъ Святаго Духа; а если и дають, то только тъмъ которые стремятся исказить всякую истину. Напротивъ, тъ сдова указываютъ на единую сущность и обиле славы: что принадлежить Отцу вмёстё съ Сыномъ, то все принадлежить и Святому Духу.

Ото Моею пріимето. Какимъ образомъ Онъ пріиметъ изъ того, что имѣетъ Інсусъ Христосъ? Принимаетъ, когда творитъ тоже, что и Сынъ, подобно тому, какъ и Сынъ принимяетъ отъ Отца потому, что творитъ, видя Отца творящимъ.

Отъ Моею пріиметг. — Эти слова означаютъ не сообщеніе того, въ чемъ Св. Духъ нуждался бы, а напротивъ, нераздѣльное согласіе и единеніе.

Эти слова не означають также и того, на что дерзяеть нововведеніе тѣхъ, которые вводять новое начало бытія Св. Духа, т. е. что Духъ Святый получаеть бытіе и отъ Сына (то̀ ἐх тої ľіої λαμβάνειν τὸ Πνεῦμα τὴν προβολὴν συμαίνει τὰ ῥήματα), и такимъ образомъ единое начало Его бытія стараются разложить на многія. Я, по крайней мѣрѣ, не знаю, что побуждаеть ихъ къ этому: для того ли приписывають они извожденіе Св. Духа и Сыну, чтобы сдѣлать Сына сопричиннымъ (συναίτιον) Отцу, или — чтобы исторгнуть это (извожденіе Св. Духа) у Отца? Но если Св. Духъ имѣетъ бытіе чрезъ Сына, то почему же Онъ не можетъ бытіе это имѣть чрезъ

Самого Себя, когда все, что принадлежить Отцу и Сыну, принадлежить и Св. Духу? Отюда, прежде всего, происходило бы то, что Св. Духъ не получаетъ бытія ни отъ Сына, ни отъ Отца. Но Тотъ, Кто можеть имъть бытіе чрезъ Самого Себя, нуждается-ди еще въ какой-либо другой причинъ? Съ другой стороны, если Онъ могуществоиъ Свониъ равенъ Сыну, то почему бы и Сыну не нить бытія чрезъ Него, какъ Онъ чрезъ Сына? Или, можетъ быть. Онъ, какъ подучающій, а не дающій, не равенъ по Своему могушеству Сыну? Или, если могущество Ихъ одинаково, Онъ, какъ подучаетъ нъчто отъ Сына, такъ и Самъ даетъ ему нѣчто? Почему вы лишаете Св. Духа только того, чтобы Онъ визль бытіе чрезъ Себя, а не отнимаете у Него ничего другаго, что свойственно Отцу и Сыну. (какъ Богу)? Вёдь, или слёдуеть лишить Его и всёхъ иныхъ божескихъ свойствъ, чтобы еще большій просторъ дать нечестію, или же не лишать Его и того, что Онъ имъетъ бытіе чрезъ Себя. На самомъ дѣдѣ, къ чему приписывать Ему ограниченіе только въ этомъ одномъ?

Далъе, Духъ Святый, исходящій отъ Отца и Сына и отличный по своимъ личнымъ свойствамъ отъ Бога Отца, не долженъ считаться ниже Сына; ибо Сынъ имъетъ бытіе отъ Отца только, а Духъ Св., если допустить еще другую причину Его бытія, получаеть это бытіе тавже и отъ Сына? На самомъ дълъ, если все, что вмъетъ Сынь, Онь получиль оть Отца, то, слёдовательно, Онь получиль оть Него и то, чтобы изъ Него происходицъ Св. Духъ. Но тогда, почему Сыну дано производить изъ Себя Св. Духа, а Св. Духу ни того не дано, чтобы имъть Свое бытіе чрезъ Себя, ни того, чтобы принимать участіе въ предвѣчномъ рожденіи Сына? Потомъ, если Отецъ болій есть, потомучто Онъ есть причина бытія Сына, то и Сынъ есть большій, какъ причина бытія Св. Духа. Такимъ образомъ, не отврывается-ли, что лице Св. Духа умаляется тёмъ, что у Сына одна причина бытія, а у Св. Духа — двъ? Но если, дъйствительно, Сынъ выше Св. Духа, тогда, какимъ образомъ хула противъ Духа Святаго должна считаться больше, чёмъ хула противъ Сына? Ибо, въдь, Спаситель нашъ училъ, что хула на Духа Св. не отпустится ни въ сей въкъ, ни въ будущій.

Итакъ, Духъ Святый исходитъ отъ Отца и Сына? Но гдѣ же тогда почитаніе единаго начада? Не находитъ-ли здѣсь мѣсто многоначаліе? Ибо что тогда можетъ препятствовать Св. Духу быть началомъ чеголибо другаго, а тому, въ свою очередь, еще чего-нибудь другаго?

Этимъ снова возстановилось бы многопачаліе (многобожіе). Духъ Св. исходить отъ Отца и Сына? Но тогда какимъ образомъ могъ сказать Тотъ, Который знаеть Отца, какъ Тотъ знаеть Сына: Дихэ истины, Иже ото Отца исходить? А исходить-ли Св. Духъ отъ Сына? и такъ же ли, спрошу я, какъ отъ Отца или иначе? Если-такъ же, то какая нужда въ происхожденіи отъ двоихъ? Если же происхожденіе оть Отца иное, чёмъ отъ Сына, то дучше молчать о томъ, что можно было бы отсюда вывести. Итакъ, какая же причина больше, Отецъ или Сынъ? Если Отецъ, то почему большій нуждается въ меньшемъ (въ содъйствія меньшаго)? А есля большій Сынъ, отсюда слёдуеть, что Онъ причина бытія Св. Духа не только вмъстъ со Отцемъ, ил даже выбсто Отца есть единственная причина бытія Св. Духа. Кроме того, если Духъ Св. отъ Сына исходитъ, то какимъ образомъ Сынъ это бытіе не даетъ отъ Себя, и какимъ образомъ Онъ все получаетъ отъ Отца? Все, что имъетъ Сынъ, получаетъ отъ Отца, какъ отъ Первопричины. Но какимъ образомъ Духу Св., Который имъетъ причину Своего бытія въ Немъ, Онъ не даеть, чтобы Онъ Самъ быль причиною Своего бытія, чтобы какъ Самъ Онъ (Сынъ) витеть преимущество причинности, такъ и Духъ Святый не былъ лишенъ этого достоинства? Пусть не возражають, что этому препятствуеть Отець, ибо, по ихъ же ученію, Отецъ, въ остальномъ сообщаетъ Сыну и Св. Духу все, что свойственно Ему одному.

Но все это, какъ говорится, внѣ нашей дороги и клонится только въ обличению новшества. Вы же, имъя болъе правильныя мысли, не лишайте себя свободы и не подчиняйтесь снова рабству гръха непризнаніемъ власти Того, Кто утвердилъ васъ въ свободѣ. Пусть тѣ дълають, вакъ имъ угодно; но и они поймуть ложность своего ученія, когда ихъ, старающихся доказать разумность несказанной худы. обуяеть непросвѣтный ужась. Мы же, просвѣщенные усыновленіемъ, и зная, какъ почтить за это усыновление, почтимъ, какъ сыны Бога, Его единосущнаго Духа, указывающаго истинный путь спасенія наиъ, блуждающимъ по извилистымъ путямъ погибели, подающаго благо, изливающаго благословенія, — Духа, Который есть неоскудъвающій источникъ святости. Имъ освящаются духовныя очи, и всякій дълается чистымъ, хотя бы былъ омраченъ своею злою волей, ибо Онъ есть верховный Владыка. И все сотворенное украшается общеніемъ съ благою Его святостію. Посему-то и было сказано, что вся добра этоло, что сотворилъ Отецъ чрезъ Сына и усовершенствоваль чрезъ общение Св. Духа. И все, что обезобразилъ нечаянный грѣхъ, снова украшено Духомъ Святымъ и возобновлено на лучшихъ условіяхъ, чѣмъ прежде: все, что прежде подлежало паденію, нынѣ радуется высшимъ условіямъ бытія.

Ты понимаешь, что не слёдуеть Духа Святаго причислять къ служебнымъ тварямъ, ибо чрезъ Него человъкъ вступилъ въ лучшее положение, сравнительно съ прежнимъ. Не слёдуетъ уже болбе опасаться паденія, которое поразило и уничтожило Слово, сообщивънамъ непорочность чрезъ Святаго Духа. Сынъ, возсѣдши за эту побѣду на отчемъ тронѣ, котораго Онъ никогда не былъ лишенъ, вивсто Себя, какъ равнаго Себъ, послалъ на землю Утъшителя, чтобы чрезъ Него открыть славу Свою и чтобы Имъ руководствовать Своимъ созданіемъ, — чтобы, какъ сіяніе Отца равсъяло мракъ нечестія, такъ й единосущнымъ, просвѣщающимъ Духомъ освѣтить сущихъ во тымъ. Духъ Святый низсшелъ въ огненныхъ языкахъ, т. е. какъ бы въ тълесномъ и божественномъ видъ, и твиъ показалъ божество Свое: ибо Богъ нашъ есть огонь поядающий. Являясь тълесно, подобно тому, какъ и божественное Слово явилось во плоти, Онъ показалъ, что дълаетъ единое дъло съ родственнымъ Себъ Словомъ. Онъ снизсшелъ въ видъ языковъ, чтобы дать удобный прообразъ будущаго, подобно тому, какъ раньше, при крещеніи Христа, Онъ явился въ видъ голубя, возвъщая конецъ гръховнаго потопа. Духъ Святый снизшелъ въ тёлесномъ видъ огненныхъ языковъ, повазывая этимъ, что Его сошествіе есть продолженіе служенія Слова. Можетъ быть, даже Інсусъ Христосъ желалъ этимъ исполнить Свое объщание ученикамъ; ибо, какъ прежде, живя съ ними, Онъ сообщаль имъ Святаго Духа то ученіемъ Своимъ, то дарами благодати, такъ и теперь, когда они лишены присутствія Учителя, они исполннются божественною добродътелью подъ видомъ языковъ. И да не будетъ ни одного нечестивца и безумца, который бы смутился этими нашими словами, и, пользуясь неясностью и ошибочностью нашегоязыка и изложенія, допустиль бы, что Св. Духь исполняеть какуюлибо посредственную обязанность; ибо тогда Онъ поставилъ бы Духа Св. не только между твореніемъ вообще, но даже приписалъ бы Ему тъло и этимъ ниспровергъ бывсе наше благочестіе и, вообще, всюнашу религію. Что иное означаетъ сильное дуновеніе, кромъ спасительнаго смущенія тіхъ, которые плавають по морю невірія и приводятся въ пристань богопознанія мудрыми кормчими, которымъ ввёрено истинное знаніе?

Что говоришь ты, еврей, порицатель Божінхъ чудесъ, считающій по своему безумію чупесное слёпствіемъ опьяненія? Въ тебъ возбуждають смѣхъ тѣ, которые побѣждають природу? Ты уличаешь въ опьяненія тъхъ, которые преисполнены Св. Духа? Или ты одинъ только трезвъ и потому, хотя и видишь, что благодать Духа, нъкогда данная Тебъ одному, изливается на весь человъческій родь, однако не признаещь этого таинства и не раскаиваещься въ своемъ иаденіи? Не присужденъ-ди ты теперь въ нуждѣ и бѣдности, вогда всѣ тѣ, которые до сего времени были угнетаемы бѣдностью, обогащены небеснымъ даромъ, которымъ нѣкогда наслаждался только одинъ ты? Для тебя уже все совершенно измѣнилось, ты лишился почета и блага изсчесли, тебя давить крайняя нужда вмъсто прежняго обилія во всемъ. Къ этому тебя привела та зависть, которой ты всегда болблъ, и подъ вліяніемъ которой ты теперь возстаешь даже противъ собственнаго спасенія. Измученный ею и желая новыми преступленіями заглушить свое постоянное паденіе, ты произносишь худу своимъ преступнымъ языкомъ, --- худу, предвѣстницу твоихъ человѣкоубійственныхъ рукъ. Но ты дѣлаешь это самъ противъ себя, ибо не можешь совершенно устрашить защищающихъ Евангеліе. Исполненные огнемъ добродътели, низсшедшимъ на нихъ, они презирають нападеніе твое, какъ капризъ дѣтей. Продивая всюду свёть вёры, они сжигають тебя уже сожженнаго и неистовствующаго отъ бъщенства. Итакъ, не опились-ли они вина? Но ты испытай тъхъ, которые оросились ихъ ученіемъ, какъ бы обильнымъ ручьемъ: ученики апостодовъ уже пришли въ себя! Они и нынъ удовляють ту толпу, которую ты видишь. Скоро и весь мірь наводнится ихъ ученіемъ и подъ волнами ихъ словъ погрузится нечестіе. Такое вліяніе имѣеть это опьянѣніе на человѣка! О, безуміе, враждующее противъ Бога, не желающее опамятоваться, отказывающееся оть изслъдованія, чтобы признать нашего Спасителя. Пусть погибають оть своего тупаго безсмыслія ть, которые подъ вліяніемъ ненависти лишились чувства, а вибств съ этимъ и пониманія этихъ чудесныхъ событій.

Мы же, оживотворенные Св. Духомъ и освященные благодатію Его, почтимъ Бога, какъ Онъ требуетъ отъ насъ, какъ прославляя Его въ нашихъ ръчахъ, такъ и своими добрыми дълами. Будемъ сво-

бодны отъ мертвыхъ страстей и сдълаемъ добродътель нашу приносящею животворный плодъ; отбросимъ позорный видъ грёха и воспріимемъ божественную чистоту! Единородный уничтожнаъ средостаніе граха, Отець дароваль намь мірь, Уташитель усыновыль насъ. Пусть же будетъ прочнымъ и кръпкимъ это единеніе съ нами Бога. Но какъ этого можно достигнуть?-Чревъ соревнование о благъ усыновленія. Будемъ же своей нравственной жизнью свидітельствовать, что мы сыны Божін! Будемъ и мы поступать такъ, какъ съ нами поступнаь Отець. Станемь оказывать свое человвколюбіе, сами лолучивъ стель многое! Не ожесточай своего сердца ты, котерый не тотько удостоился необходимаго тебѣ милосердія, но даже Сына получилъ въ залогъ этого отъ Милосерднаго Бога и вышелъ изъ всёхъ затрудненій. Не превозносись гордостію, если'ты занимаешь высокія должности, не отличай себя предъ другими, и, будучи больше одолженъ, такъ какъ больше получилъ, не отплачивай общой за благодъянія, которыми ты весь связанъ. Бери примъръ съ Того, Который возвысиль тебя падшаго и угнетаемаго. спустившись съ неизмъримой высоты. То преимущество, въ силу котораго лежитъ на тебъ долгъ благод тельствовать встиъ, не употребляй для ихъ притъсненія. Подражан Милосердному Інсусу, Иже во образь Божіи Сый, не восхищениемъ непщева быти равенъ Богу, но Себе умалилъ..., чтобы сдѣлать тебя милосерднымъ. Не будемъ неумолнио требовательны въ томъ, въ чемъ сами нуждаемся. Ибо намъ потому и отпущено слишкомъ много, чтобы мы не поступали жестоко съ другими. Будемъ соревновать доброму господину, а не лукавому рабу, который не подражалъ снисходительности къ нему господина, не отнесся также снисходительно къ другому рабу и чрезъ то ожесточилъ противъ себя господина: такъ какъ онъ жестоко требовалъ того, что ему быля должны, то и отъ самого его было потребовано все, что онъ долженъ. Не станемъ слѣдовать этому примѣру (раба), чтобы санимъ не впасть въ опасность! Отпущайте и отпустять вамъ. — Будите убо милосерди, яко же и Отець вашь мизосердь есть. Напитай бѣднаго ради Того, Который Самъ голодалъ, чтобы тебя накормить; одёнь нагаго, сожалёй тёхъ, которые сотворены одною и тою же рукою, хотя и на иныхъ условіяхъ. Чѣмъ меньше нуждаешься (если только есть такой, кто въ этомъ житейскомъ моръ совершаетъ столь счастливо свое плаваніе), тёмъ больше оказывай свое сострадание другимъ. Существъ, равныхъ тебъ, не отвергай

съ презръніенъ и не пренебрегай ими. Можетъ быть даже — хотя ты живещь въ падатахъ, а они подъ небомъ — они ближе уподобляются Богу и, можетъ быть, они болъе прекрасны и болъе подобны своему Первообразу, какъ показываетъ примъръ нагаго Лазаря и того, кто одъвался въ виссонъ.

Итакъ, строго слёдя за собой, будемъ сохранять нашу близость со Отцемъ и постараемся не лишить себя достоинства сыновъ Божихъ. Будемъ слугами, какъ надлежитъ, Примирителю-Сыну, принявшему насъ, какъ братьевъ, почтимъ Утѣшителя, принесшаго намъ залогъ примиренія для нашего прославленія и спасенія, ради котораго все и было сотворено.

Все сіе, Единосущный Отцу и Сыну Утёшитель, сказано было въ честь Твоего сошествія. Управь же и укрёпи нашъ разумъ Своимъ руководствомъ, не дай ему снова погрузиться въ тотъ мракъ, который Ты нёкогда разсёялъ; не дай иамъ заблуждаться въ повседневныхъ дёлахъ, а въ особенности при управленіи житейскимъ кораблемъ, котерый Ты намъ поручнъ! О, разумъ, о, мудрость, о, Духъ Св.! единая природа, царство нераздёльное, могущество котораго велико, пошли намъ силу разума сообразно съ важностью нашего дёла! Царствуй вмёстё съ нами надъ тёми, заботу о которыхъ Ты поручилъ намъ, чтобы народъ Твой, управляемый нами, и несчастій, случающихся здёсь на землё, избёжалъ, и достигъ бы небеснаго блаженства, котораго да сподобятся всё по Твоей благодати и благести, чтобы мы непрестанно почитали и прославляли Твое божественное могущество. Аминь.

0000000

## ПРИЛОЖЕНІЕ №. 2.

## Сочиненіе Ареоы, митрополита Кесаріи Каппадокійской.

Посланіе въ Дажасскому эмиру, по внушенію царя римлянъ, изложенное простымъ языкомъ приспособительно въ пониманію сарацинъ <sup>1</sup>).

Письмо твое, ввзирь, отправленное къ намъ изъ Эмата, мы получили и радуемся твоему тълесному здоровью, потомучто у христіанъ есть обычай радоваться тълесному здоровью враговъ, ибо ученіе Христа, Бога истиннаго, таково: мобите врашез вашихъ и добро желайте ненавидящимъ васъ. Но вмъсто чистой и непорочной въры ты выдаешь за добрую въру сарацинъ, которая происходитъ отъ закона прельстившаго васъ Магомета, какъ учитъ васъ Коранъ и Фолканъ (τò φολχάν?). Не полна-ли она нечистоты, приводящей васъ въ особенности къ блудодъянію съ женами и инымъ многимъ постыднымъ и непотребнымъ дъламъ? А что нечиста ваша въра, ясно (будетъ) изъ слъдующаго; такъ какъ вы требовали, чтобы мы внимательно выслушали написанное тобою къ намъ, то и самъ выслушай насъ съ размышленіемъ, приличнымъ людямъ.

Мы, христіане, слышали многихъ пророковъ, предвозвѣстившихъ пришествіе Христа, Сына Божія и Бога въ міръ, и дѣлами, которые Самъ Інсусъ Христосъ сотворилъ на землѣ, убѣдились (въ этомъ) и увѣровали въ Него. Ибо все, что предвозвѣстили пророки о Христѣ, то Онъ и исполнилъ: и то, что Онъ имѣетъ родиться отъ Дѣвы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ греческой рукописи московской Синодальной библіотеки (по -описанію Matthaei № 302).

и сотворить на землѣ многія чудеса, будеть воскрешать мертвыхъ, больныхъ дѣлать здоровыми, изгонять демоновъ, и то, что Онъ будетъ распять беззаконными іудеями, черезь три дня воскреснеть и взойдеть на небеса, и то, что посредствомъ двѣнадцати бѣдныхъ и простыхъ учениковъ міръ научится вѣрѣ въ Него. А что касается вашего суесловія, что и Адамъ не родился отъ жены, то мы много смѣялись несмыслію тёхъ, которые говорять такъ. Ибо Адамъ, когда еще не было другаго человъка, былъ первый созданъ Богомъ; а Христосъ, Сынъ Божій и Богъ, когда было много людей и когда всъ раждались женами отъ соитія мужскаго, одинъ только родился отъ единой Дъвы. Не исповъдуете-ли и вы этого (когда говорите), что Слово Божіе вошло въ Святую Марію, матерь Христову, чрезъ слухъ Ен, и что Она зачала Христа Інсуса и родила Его? Но говоря, что Слово Божіе вошло чрезъ слухъ во Святую Марію, зачёмъ думаете, что звукъ (гласъ) вошель въ слухъ Дѣвы? Звукъ не есть вещь, имѣющая субстанцію и могущая пребывать, — онъ тотчасъ разсѣевается въ воздухѣ. Такъ, не звукъ вошелъ въ Дѣву, а посред. ствомъ звука мыслимый Сынъ Божій и Богъ вошелъ, и вселидся, и родился отъ Нея во спасеніе человѣковъ. Ибо Онъ взяль отъ чистыхъ кровей Святой Дъвы, какъ художникъ беретъ какой-нибудь матеріаль и пѣлаеть вещь, какъ золотыхъ пѣль мастеръ пѣлаеть изъ золота серги, или перстень, или что-нибудь иное. Такъ и Сынъ Божій во утробѣ Святой Дѣвы Маріи взялъ, какъ матеріалъ, чистыя крови Ея, и сотвориль человѣка, и вселился въ него, и родился отъ Нея человъкомъ совершеннымъ, не переставая въ тоже время быть и Богомъ совершеннымъ, какъ Богъ и Сынъ Божій, и былъ сопричисленъ въ людямъ и волею пострадалъ за насъ, о чемъ писали и ученики Его, апостолы. А что не звукъ вошелъ во Святую Марію Дѣву, по посредствомъ звука мыслимый Сынъ Божій и Богъ, — объ этомъ послушай.

Если кто-нибудь разсказываеть тебь о какомъ-либо человъкъ, что онъ таковъ-то и таковъ-то, то звукъ-ли оный входить въ тебя или мысль посредствомъ звука, и человъкъ, обозначаемый этимъ звукомъ, есть и пребываетъ въ твоей душъ? Во всякомъ случаъ, если имъешь разумъ, ты долженъ сказать, чго человъкъ, обозначенный звукомъ, находится въ душъ моей; человъкъ, обозначенный звукомъ, не изсчезаетъ, подобно звуку, въ воздухъ. Такъ и во Святую Дъву Марію посредствомъ гласа ангельскаго вселился являемый этних гласомъ Сынъ Божій и Богъ, и родился съ человѣкомъ, котораго Онъ (Самъ) образовалъ, и сопричислился къ людямъ.

Всли же ты говоришь: какъ Пресвятый Богъ вошелъ въ утробу Дѣвы, гдѣ кровь и нечистоты, то я тебѣ скажу, какъ могъ Богъ, создавая въ началѣ Адама и Еву, простереть руку и создать члены мужчины и женщины? Вакъ тогда, создавая Адама и Еву, Богъ не дѣлалъ ничего недостойнаго Себя, а напротивъ, достоинъ великой похвалы за то, что не возгнушался сдѣлать это, такъ и теперь, ради сиасенія людей сдѣлавшій (тоже самое) при посредствѣ Святой Дѣвы, Онъ достоинъ похвалы, а не порицанія или хуленія.

Если такъ случилось и съ Адамомъ, и со Христомъ, то въ отношеніи въ рожденію безъ отца Адамъ подобенъ Христу.

Что касается тъхъ, которые говорять, что и leseкiuaь воскрешаль мертвыхь, то ны много смеялись такой болтовие. Ибо самь Ісзекінль въ пророчествѣ своемъ о мертвыхъ костяхъ истолковываль, что онъ говорить не о мертвыхъ костяхъ, а называетъ мертвыми илънныхъ, отведенныхъ въ Вавилонъ и потомъ опять возвратившихся на свое ивсто. Ибо прибавляеть: сыне человачь, сія кости весь домь израилевь есть; тіи бо гланолють: сухи быша кости наша, убіени быхомъ, т. е. омертвѣли, и тотчасъ говорить: u изведу вась, модіе мои, оть пробъ вашихь вь землю вашу. Какъ же вы считаете за истинное бытіе то, что говорится приточно? На ваше возражение: какъ вы утверждаете, что Богъ имъетъ Сына, и какъ Онъ родилъ Его, еда жену имать Богь, якоже и человъцы?ны отвъчаемъ: этого человъкъ, имъющій душу человъческую, ни понять, ни выразить не можеть, чтобы, слыта о рожденіи, не сталь искать жены и мужа и плотскаго сонтля, и чтобы не сталъ разсуждать недостойно о рожденіи, приличествующемъ Богу. Такъ поступаеть человъкъ несмысленный. И когда ты слышишь отъ человъка, что человъкъ є'уорта́ст, развъ думаешь, что человъкъ насытился, натвешись травы, ибо оть убртос (трава) происходить слово насыщаються (уорта содал)? Какъ слыша о насыщения, не думаешь, что человъкъ насытился травою (ибо человъкъ не траву встъ, а хлъбъ и мясо и этимъ насыщается), такъ и слыша о рожденіи, мысли о рожденіи сообразно съ предметомъ, а не примѣнительно къ природъ живущихъ, что дълаете вы, сарацины, будучи страстными, и судите о Богъ вслъдствіе своей нечистоты и тупоумія, и

23

Digitized by Google

подобно скотамъ, которые не могутъ человъческой мыслью судить ни о какой природѣ и мыслить о ней по ея достоинству и о словахъ, которыми она обозначается. Мы утверждаемъ, что Богъ имъсть не только Сына, но и Святаго Духа, что мы называемъ Св. Троицею. Сына же вы называемъ и Словомъ, чтобы посредствомъ слова Сына мыслить Его единосущнымъ Богу Отцу, подобно тому какъ порожденія людей и пругихъ животныхъ единосущны съ родившими ихъ. Называя же Его Словомъ, мыслимъ, что Онъ безъ тъ. леснаго страданія исходить оть Отца, подобно тому, какъ и изъ нашего ума слово исходить безъ всякаго страданія. Также (мыслимъ мы) и о Духѣ. Ибо какъ это солнце, будучи единымъ, имѣетъ свѣтъ и теплоту, не чуждыя солнцу, но близкія ему, исходящія изъ его природы, и одно называется свѣтомъ, другое теплотою, которыя не чужды другъ другу, потомучто они отъ солнца, изъ одного источника, и свътъ дълаетъ видимымъ все, что въ міръ, а теплота солнечная оживотвораетъ все-и растенія, и животныхъ, такъ и Богъ Отецъ чрезъ Сына Своего, воплотившагося спасенія ради нащего, Господа Іисуса Христа и Бога, просвъщаетъ помышление словесныхъ естествъ, чтобы достойно намъ мыслить о подлежащихъ вещахъ и о всемъ, случающемся съ ними. Не имъя этого свъта въ сердцахъ вашихъ вы, сарацины, живете, какъ слѣпые, и не можете различить божественное и человъческое дъло. Духъ же Святый освящаеть насъ и избавляетъ отъ гръховъ, чтобы мы, подобпо вамъ, сарацинамъ, не пребывали въ грязи и нечистотъ, какъ свиньи. И мы называемъ Сына Богомъ и Духа Святаго Богомъ, подобно тому, какъ свътъ солица называемъ солнцемъ, потомучто, когда чрезъ какоенибудь отверзтіе солнечный лучъ входить въ домъ и освъщаеть домъ, мы говоримъ, что солнце вошло и освътило домъ. И опять, когда идя мы согрѣваемся силою теплоты солнечной, мы говоримъ, что солнпе согрѣло насъ. Вотъ-доказательство, что въ Троицъ мыслится нами и въруется Богъ. А что вы суесловите, что христіане кресть Христовъ дѣдають равночестнымъ Христу, потомучто на немъ Онъ распялся, то говорить это несвойственно людямъ разумнымъ и свъдущимъ. Такъ какъ и вы покланяетесь плащу Магомета, то я спрашиваю васъ: зачёмъ вы покланяетесь плащу и одежду дълаете равною человъку? Если вы упрекаете насъ за поклонение вресту, потомучто на немъ былъ пригвожденъ Христосъ, то тёмъ болёе мы можемъ упрекнуть васъ за поклонение Магометову плащу, какъ Магомету. Но Христосъ

быль распять и воскресь; а Магометь, не предвозвъщенный ни однимъ нзъ пророковъ, и мертвыхъ не воскрешавшій, и самъ не воскресшій, достоянъ-ли почитанія, — будь то самъ онъ или плащъ его? — Такимъ образомъ, за то, о чемъ вы суесловите, вы сами болье достойны порицанія, потомучто человѣка, который не былъ предвозвѣщенъ пророками, не сотвориль чудесь, и не родился оть дъвы безъ мужа, вы считаете и почитаете за пророка. Какъ вы дерзаете называть Магомета пророкомъ, когда онъ былъ человѣкъ нечистый и развратный? Увидъвъ, что другъ его Русулуле имъетъ красивую жену, и желая соблудить съ нею, но не находя средствъ къ этому, онъ сказалъ Русулуле, будто Богъ открылъ ему, что жена его соблудила. Когда же Русулуле сказаль, что за это дело онъ убьеть ее. Магометь отвѣчаль: не убивай ее, но разведись съ нею и пусть ее возьметь другой, и послё того какъ она очистится отъ блудодъянія своего посредствомъ того, что ее возьметъ другой, тогда опять возьми ее, и отпустится блудодѣяніе ея. Когда же Русулуле сдѣлалъ это и развелся съ нею, то ее взялъ Магометь, соблудилъ съ нею и совершилъ съ нею студодъяніе свое, и потомъ сказалъ Русулуле. чтобы онъ опять взяль ее, что и было сдълано. И онъ даль вамъ законъ, чтобы и вы дълали это, когда соблазнитесь темъ, что жены ваши соблудили, что и дълаютъ нъкоторые: женщину берутъ люди строгой нравственности, такъ называемые очистители, и спятъ съ нею на одной постели, положивъ между собою обнаженный мечъ. И вы не думаете о томъ, несмысленные, что нѣкоторые и съ утесовъ бросаются, чтобы только насладиться этою нечистотой. Да если и положить по срединѣ мечъ, -- что стоить лежащему удалить его, и оскверниться съ нею? Ибо какой челевъкъ, лежа съ женщиной на кровати, не осквернится съ нею; во всякомъ случаѣ, вашъ очиститель не цѣломудреннѣе Іосифа, но и сей послѣдній ни чѣмъ (инымъ) воздержался отъ оскверненія съ своею госпожею, какъ только тёмъ, что убъжаль оть нея, когда она схватила его. Но Магометь, впавшій въ прелюбодѣяніе съ женою Русулуле, сдѣлалъ это в постановилъ для васъ, чтобы вы были не только тайными развратниками, но и явными. Онъ старался только о томъ (чтобы угодить вамъ); видя, что вы невоздержны по отношению къ ложу, и зная, что вы особенно любите нечистоту по отношенію къ женщинамъ, онъ и установиль делать это. Какъ же вы дерзаете называть его пророкомъ,

23.

посланнымъ отъ Бога? Насъ убъждаютъ почитать Христа и покланяться Ему, какъ Богу истинному, чистая Его жизнь, которую Онъ проводилъ и узаконилъ, и воскресеніе изъ мертвыхъ, потомучто что пророки предвозвъстили о Немъ, то Онъ и сдълалъ. Да и донынъ чудодъйствуетъ каждый годъ въ день Его воскресенія святый и честный гробъ Его. Погасивъ всякій огонь въ Іерусалимъ, гдѣ находится св. гробъ Его, христіане приготовляютъ кандила *дутро* хай торбъ Св. гробъ Его, христіане приготовляютъ кандила *дутро* хай торбо (?); эмиръ, что въ Іерусалимъ, стоитъ близь св. гроба при запечатанномъ имъ же самимъ входѣ, а христіане стоятъ внѣ храма св. воскресенія и восклицаютъ Господи, помилуй; тогда внезащно является молнія и кандила зажигаются; отъ этого свѣта берутъ всѣ обитатели Іерусалима и зажигаютъ огонь. А гробъ Магомета объемлетъ тьма и мракъ во всѣ дни жизни ващей.

На несмысленное же вопрошение ваше, волею или неволею распялся Христосъ, мы отвѣчаемъ, вного посмѣявшись надъ вами и по этому поводу: Христосъ распялся водею согласно съ пророчествами о Немъ. Ибо, Онъ былъ распятъ не за свои собственные гръхи, потомучто проровъ Исаія говорить о Немъ, что Онъ ирпаси не сотвори, ниже обрътеся лесть во устъхъ Ею, и за беззиконія модей Монхъ, говоритъ Богъ о Немъ чрезъ того же пророка Исано, ведеся на смерть. И той гръхи наша понесе и о насъ болъзнуетъ, такъ что Онъ распядся волею для спасенія дюдей. А іудеевъ мы упрекаетъ не за то, что они. распявъ Его, исполнили волю Его, потомучто евреи сдълали это не для того, чтобы исполнить волю Его и предсказанное о Немъ пророками, а потому,что они, будучи нечестивыми, удовлетворяли (?) своему враждебному чувству. Представимъ и примѣръ. Положимъ, что кто нибудь имѣетъ врага, у котораго на тълъ вередъ и опуходь, доставляющая ему много страданій. Если врагъ его придетъ съ намъреніемъ не исцълить его, а убить, и ударить его мечомъ по опуходи, но тотъ не умретъ, а опуходь, удручавшая его, прорвется и уничтожится, и онъ избавится отъ удручавшей его опуходи и выздоровъеть, то неужели имъющій смыслъ и разсудокъ можетъ сказать, что онъ облагодътельствовалъ своего врага, ибо какъ хотъвшій убить оказался исцълителемъ болъзни? Еще вы суесловите: какъ вы называете Христа Богомъ, когда Самъ Христосъ говорить о Себъ: восхожду ко Отцу Моему и Отцу вашему, Богу Моему и Богу вашему.—Но скажи миз: если сынъ вашего главнаго начальника скажеть войску его: иду къ отцу моему и отцу вашему, начальных моему и начальных вашему, то неужели начальных будеть отцемъ въ томъ же смыслѣ по отношению къ сыну, какъ и по отношению въ войску? Размыслите объ этомъ повнимательнѣе, и поснаете свое несмысліе, потомучто вы сами не знаете, о чемъ говорите и разсуждаете.

Інсуса же Навина какъ дерзаете вы называть равнымъ Христу, потомучто онъ остановиль содние? Вѣль, Інсусъ Навинъ остановиль солнце ради военной нужны словомъ своей модитвы къ Богу; а Хри. стосъ ничего не говорнаъ, но когда міръ увидълъ Творца своего распятымъ и обезчещеннымъ, онъ пришелъ въ смятеніе и соличе убо помрачися, земля же потрясеся и вострепета, видя Сод'тсяя своего умернивляема и укораема, подобно тому, какъ рабъ, видя господина своего въ безчестіи и не вынося обиды, причиняемой его господину, бьетъ себя и исполняется скорбв. А о томъ, что вы овладбли всбиъ свётомъ, подобаетъ вамъ скорбе плакать, чбиъ радоваться. Ибо мы, по благодати сыны Божія, любимые Имъ, терпимъ скорби, потомучто ею же мобить Господь, наказуеть, говорить писаніе наше, и дюбящій сына своего наказываеть его; это и Самъ Христосъ возвѣстилъ намъ: въ мірь скорбни будете. И пророкъ Давидъ говоритъ: не ревнуй спъющему въ путы своемъ человику, творящему беззаконие. Какъ вы не перестаноте беззаконовать и убивать людей, когда пророкъ говорить: не радуйся смерти человъческой, ниже погибели живущих»? Хотя и самъ вашъ лжепророкъ Магометъ говоритъ въ Коранъ: не убивай человъка, который не воюеть съ тобою и не поднимаеть оружія на тебя, не убивай ни земледъльца, ни женщины, ни монаха, ни священника (?), однаво вы и запов'таь своего лжепророка не соблюдаете, но убиваете и тѣхъ, которые выходятъ противъ васъ съ оружіемъ, и тѣхъ, которые не воюють съ вами. А что вы хвалитесь, будто пользуясь особеннымъ расположениемъ Божимъ, воюете и завладъваете свътомъ, то что скажете (если напомнимъ), что васъ побъдилъ Парамитисъ и истребняъ, также и Андроникъ истребняъ васъ 18 тысячъ на одномъ мъстъ. Гдъ же была добрая въра сарацинъ, когда они такимъ образомъ всѣ подиади одной смерти? Гдѣ также быда въра ваща, когда и Гимерій уничтожиль и истребиль цілое войско ваше? Впрочемъ, уповаемъ, что время ваше уже исполнилось, и вы окончательно погибнете.

Обратнан мы внимание и на учение самого вашего Магомета о томъ,

что по смерти вы войдете въ рай, и будете имъть тамъ по семи коней и по семи женъ и блудодъйствуя съ ними будете всегда имъть ихъ дъвани, и будете также имъть тамъ три ръки, изъ вина, меда и молока, которыми будете питаться и жить. Но, спрошу я васъ прежде всего о женахъ: для чего Богъ сотворилъ женщину? Конечно, для того, чтобы она оплодотворялась оть мужчины и раждала дътей, преемниковъ ихъ въ мірв, а не для удовольствія и нечистоты. Спрошу васъ потомъ и о ръкахъ. Питаясь изъ нихъ, будете-ли вы извергать оную пищу или нѣтъ? Во всякомъ случать, ядущій оную пищу часть ея будеть издерживать на образованіе тёла, а излишнее и ненужное будеть извергать. Итакъ, неужели вы допускаете въ рай и самыя нечистоты ваши? И если всё сарацины въ раю будутъ извергать нечистоты, то не наполнятъли они въ короткое время весь рай этими послъдними? Если же, вавъ подагаютъ нѣкоторые изъ вашихъ мнимыхъ мудрецовъ, пища не будетъ испражняема, но излишнее и ненужное будетъ удаляемо потомъ всего тела, то мы скажемъ: если въ нынышней тленной жизни нечистоты удаляются чрезъ одно отверстіе, и это отверстіе дблается здовоннымъ, развѣ не сдблается здовоннымъ и отврати. тельнымъ все тело, если ненужное изъ пищи будетъ извергаться всёмъ тъломъ посредствомъ пота? Поэтому, рай вашъ и вы сами бубудете полны нечистоть и зловонія, и гдъ найдете столько благовоній, чтобы намазываться, о чемъ вы такъ тщательно стараетесь въ этой тлённой жизни?

Если же говорите, какая нужда была воплотиться Богу. — то выслушай. Адама, согрѣшившаго въ раю, Богъ осудилъ смертію, и такъ какъ надлежало опять отмѣнить осужденіе смерти, то Богъ послалъ Сына Своего Бога, чтобы Сынъ Божій и Богъ разрѣшилъ осужденіе смерти, подобно тому какъ и царскій сынъ посылается отцемъ своимъ, чтобы онъ отмѣнилъ наказаніе отца своего. А что уничтожено Христомъ наказаніе смерти, ясно изъ слѣдующаго: Самъ Христосъ, бывъ умерщвленъ іудеями, воскресъ изъ мертвыхъ и потому не умираетъ. Если же вы скажете, что, хотя Христосъ и разрѣшилъ осужденіе смерти, мы умираемъ какъ прежде Христа, такъ и послѣ Него, то выслушайте. Такъ какъ угодить Богу въ шірѣ имѣютъ многіе, которыхъ Онъ предопредѣлилъ прежде сотворенія міра по недовѣдомой глубинѣ Своей премудрости, то было бы несправедливо, если бы Богъ открылъ окончательное (всеобщее) воскресеніе и, такимъ образомъ, повредилъ бы тёмъ, которые имѣютъ приблизиться къ Нему своей доброй жизнью. Поэтому, Христосъ, воскресши изъ мертвыхъ, показалъ намъ, что и мы, сохранивъ заповѣди Его, сподобимся такой же славы и воскреснемъ вмѣстѣ съ тѣлами своими, съ которыми жили на землѣ. А прежде пришествія Христова не было никакой надежды на воскресеніе мертвыхъ. Со времени этого воскресенія Христова открылось, что и прочіе люди воскреснутъ съ тѣлами своими, чтобы сдѣлавшіе благое пріяли съ тѣлами своими благое, а сдѣлавшіе злое пріяли съ тѣлами своими злое.

Вотъ — что мы отвѣчаемъ на вашу болтовню; а относительно прочаго, что сказано вами о распоряженіяхъ благаго царя, — особый отвѣтъ, особое сужденіе и апологія.





Digitized by Google

•

.

.

•

## важнъйщія опечатки.

------

| Страницы. | Строки,          | Напечатано.               | Слъдуетъ читатъ.        |
|-----------|------------------|---------------------------|-------------------------|
| I٧        | 13 сверху        | 9T0                       | <b>9T</b> 0,            |
| Υ.        | 5 снизу          | зеленыхъ и голубыхъ       | голубыхъ в веленыхъ     |
| ۳Ш        | 8 —              | Lobeau                    | Lebeau                  |
| ٧Ш        | 2 —              | Ebonnia                   | BBounia »               |
| X         | 10 сверху        | Geschichte                | Geschichten             |
|           | 7 снизу          | Hirch                     | Hirsch                  |
| XII       | 15 —             | Порфироннита              | Порфирогеннита          |
| XVI       | 15 —             | Σύνοφις                   | Σύνοψις                 |
| ХХП       | 9 сверху         | occlesiā                  | ecclesiā                |
| ХХШ       | 13 —             | которомъ                  | которыхъ                |
| XXVI      | 3 снизу          | Горг <b>ак</b> овъ        | Горчаковъ               |
| XXX       | 6 —              | amlissima                 | amplissima              |
| XXXI      | 9 свер <b>ху</b> | Нео <b>кесса</b> рійскаго | Неокесарійскаго         |
| XT.A.     | 10 снизу         | orasalnce                 | оказались               |
|           | 1 —              | Васіаны                   | Вајаны                  |
| хlүп      | 2 —              | византійскія              | BH3AHTIHCRIE            |
| х∟ѵш      | 2 —              | Ebonnia ,                 | Ebounia                 |
| 1         | 10 —             | . 33                      | t. 33                   |
| 9         | 10 —             | Photires                  | Photius .               |
| 14        | 13 сверху        | fudex                     | judex                   |
|           | _                | jacit                     | facit                   |
| 15        | 8 —              | занимавшагосн             | 3 <b>ahhmabiiinn</b> ch |
| 18        | 10 снизу         | Hergeuröther              | Hergenröther            |
| 22        | 2 —              | Gechichte                 | Geschichte              |
| 23        | 2 —              | 887                       | 886                     |
| 25        | 12 —             | Πολλοι                    | Πολλοι'                 |
|           | 10 —             | παρεσχες»                 | παρέσχες,               |

Digitized by Google

•

ł

| 26  | 10 —              | $\Sigma u$ orevity    | Συσκευτν                      |
|-----|-------------------|-----------------------|-------------------------------|
| 32  | 7 —               | лицъ,                 | ащъ                           |
| 52  | 10 сверху         | Стафана               | Стефана                       |
| 72  | 5 с <b>низу</b>   | Parissiis             | Parisiis                      |
| _   | 1 —               | zecreans              | recreans                      |
| 106 | 3 —               | έορτην                | έορτιν                        |
| 107 | 3 —               | 604BHaro              | Большаго                      |
| 125 | 7 —               | οίχονομήσοντος        | οίοχνομήσοντας                |
| 135 | 14 сверху         | что                   | что,                          |
| 136 | 5 снизу           | единоглаеіе           | e <b>gnn</b> or <b>jac</b> ie |
| 139 | 14 сверху         | близъ                 | близь                         |
| 146 | 4 снизу           | Ελλαδος               | <sup>α</sup> Ελλαδος          |
| 151 | 1 сверху          | CATRINEOLON           | стршати                       |
|     | З снизу           | τίν                   | τήν                           |
| 154 | 18 сверху         | 0 <b>CH</b> (0-       | 0CB0-                         |
| 156 | 18 —              | cnoeti                | Своей                         |
| 162 | 18 —              | Непозвочительно       | « Непозволительно             |
| 165 | 7 —               | dupei bia             | άκρίβεια                      |
| 168 | 11 —              | своимистовъ           | <b>CBORNET</b> OB <b>B</b>    |
| 185 | 9 снизу           | Belinki               | ветний                        |
| -   | 6 —               | алтаря                | <b>өл</b> таря                |
| 189 | 15 свер <b>ху</b> | παρεδωκασιν           | παραδεδώπασιν                 |
| 215 | 12 —              | othomenin             | отношения                     |
| -   | 2 снизу           | 2)                    | 3)                            |
|     | 3 —               | 5)                    | 2)                            |
| ·   | 4 —               | 6)                    | 1)                            |
| 219 | 7 —               | Bibtieth.             | Biblioth.                     |
| 220 | 11 сверху         | 0)                    | 1)                            |
|     | 12 —              | 1)                    | 2)                            |
| 230 | 15 —              | вобхъ                 | всвиъ                         |
| 244 | 11 снизу          | Πατρειίς              | Πατρεύς                       |
| —   | 9 —               | non                   | von                           |
| 246 | 6 сверху          | первоиъ               | первой                        |
| 254 | 13 снизу          | ц <b>ерство</b> ваніе | царствованіе                  |
| 261 | 13 сверху         | πλησιοχωρούση         | πλησιογωρούση                 |
| 201 |                   | initial and the based |                               |

ALLA

2

-

· Digitized by Google

.

•

.

. . . ,

.

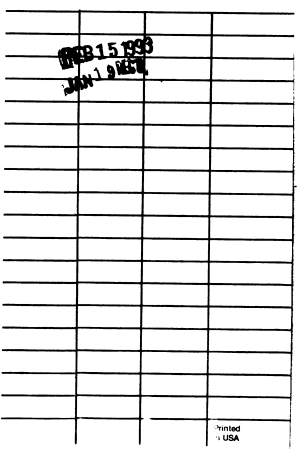
•

· · · · · · · · ·

Digitized by Google

.

Digitized by Google



DUE DATE

.



949.5 P814



.

.

BOUND

•

MAY 9 1958

Digitized by Google

