o'



支那

**法能株林长十八** 

家國無嗣太子以時而答倒言欲得四願不復出家 而問之曰何所志願何時能還與吾要誓吾以年朽 小可廣說又普曜經云父王聞太子出家悲泣垂淚 劫不離於死王聞重悲斯四願者古今無獲誰能 不老二至竟無病三不死四不别神仙五通雖住

差侍

佛本行經云爾時驗頭檀王告諸釋言汝等諸釋若 知時者必須家別 八出家二人在家若四人者二人出家二人 人出家若其釋種兄弟五人

岩二 在家若一人若不今出家何以故不使斷我諸 八者二人 八出家一人在家若二人者一人出家

釋種故

靡右旋而生分齊分明四觚分明一 色光入前十四色光中昔我在宮乳母為我沐頭時 如觀佛三昧經云如來頭上有八萬 大爱道來至我所悉達生時多諸奇特人若問我汝 佛髮 一毛孔旋生 四千毛皆兩向

十之髮為長幾許我云何答今當量髮知其尺度

支那

长七米木长

家時天 故為極痒故又四分律云佛言聽諸比丘皮次剪品 過二指亦是無學菩薩爪不得長得如一横穀何 璃繞城七市於佛髮中大眾皆見若干色光不可 來髮即以手 成蠡文欲納如時復更量之長 說斂髮捲光右 剃如凡人 **工佛在日時每四月一剃髮好產婆多論雖四** 指當剃或二月目若短而粉是無學菩薩 神棒去亦長一丈三尺五寸今者父王看 八七日削髮狀又文殊師利問經云凡 申從尼拘樓陀精金至父王宮如紺瑠 旋蛇轉還性佛頂即成蠡文又僧 丈三尺五寸我 其

若實塔中若襍實烙網綵衣褁不知云何持佛言聽 氣馬車乗頭上肩上擔時王子持世尊髮去所往 言聽彼得已不知安處佛言聽安金塔中若銀塔中 子瞿波離将軍欲往四方有所征伐來索世尊髮 來髮應用新器新衣繪綵若鉢 云時阿難持故器收世尊髮佛言不應以故器盛 此髮不可故衣热器盛之當用新物有瞿波羅王 世尊乞髮佛言應用七寶器盛之供養又 此間三十日為二月日又毗尼母經云佛告諸 一麥應剪髮半月 剃極長雨指若二 衣墨盛之時有王

支那

伐得勝還國為世尊起髮塔亦聽比丘持世尊髮 塔内宿亦為堅牢塔内藏物故聽宿彼著華展及捉 個佛言聽安代上若找上若頭邊眠為守護塔故聽 屋宿佛言不應爾彼為守護堅牢故而畏慎不敢共 應安如來塔在上房已在下房中個彼共如來 房衙彼安如來塔置下房已在上房衙佛言不 宿佛言不應爾應安如來塔置上好房中已在不· 如上安置彼不洗大小便處持世尊塔佛言不應爾 令淨者持彼安如來塔置不好房中已在上好房中 塔内佛言不應爾佛言聽塔下坐食不令汗穢

行作心經髮 至小欲卷將 安取 氣 之如前又 至處塔 卷並 時節 此經像養本工 經寶 舍 彌 同節便大小 善貧無 便利急卒人不 不像日及 也穢便置 聖 髮 帛 内安 有 置

支那

去吃味木去下了

應四十五年而禪要經云釋迦一身化眾生三十九

七十九年若二十九出家三十五成道所可化物唯

阿含二十年在外道法中令推大例如來在世

一二遊經增一阿舍長阿舍等並云二十九出家

P

年諸經多十九出家應以為正故未會有經云耶輸 陀羅言如來取我未過三年既瑞應經云太子年 十五成道經中益少且一二十年外道中學便是五 七納如便證十九出家是正也若二十九年出家三 十方始成道足知誤矣良由衆生根行不同見有同

換文魚魯易韻況國有中外書則雲鳥以此往求難 欲會隨終無定准夫一代之書群賢相襲遂令亥豕 日謂世代流遠戎華音隔譯人不同受言各異雖 會同

得盡 審定無異說者哉 越況邪業易聆正法難悉言有中邊廻換書之而得 成道部 述意 一又如黃帝三面樂臣一足言無胡漢事有楚

蓋聞大聖應期有感必形陰覆十方化周三界是四 道樹而超登合四鉢於連河度五隣於鹿苑荡愛著 放十種之光鑒彼四門捐茲五欲焓嚴城而獨徃依 生之道首六趣之舟航至如樂率下生間浮現減貫 日處胎殖星晦迹林微尼園略四八之瑞畢利义樹

支那

长记休休 太

ME

河南野 有其一

見菩薩入城乞食行歩庠亭即向諸臣以偈讚之王

即遣信問比丘欲何所詣菩薩答之山名班茶婆當

前白言若成無上道者先詣羅閥城與我相見菩薩 有人曾見大海水後見牛跡水豈可生染著心此亦 行經云菩薩為摩伽陀國王說云大王我等今實不 報言可爾爾時王即禮菩薩足繞三市而去又佛本 如是豈可捨轉輪王習栗散小王位此事不然時王 學道豈可於此邊國王位而處俗耶王今當知循如 於止宿使人速還逐白王如是事王聞彼使言即嚴 王位治化我當為臣時苦隆報言我捨轉輪王出家 可於此住我舉國一切所有及脫此實冠相與可居 好象乘眾人共尋從即往禮菩薩時王語太子言今

支那

方列玉木

欲無常猶如劫賊盗諸功德爾時菩薩即說偈言 畏彼毒蛇亦復不畏天雷霹靂亦復不畏於猛火 大風吹燒野澤者但畏五欲境界所逼何 以故諸

復得帝釋半座居 愚癡天上不滿意 往 昔 頂 生 聖 王 主 欲穢染著不覺知 世間果報本能 五欲無常害功德 段令盡王此大地 六塵空幻損衆生 況復人間得稱心 智者誰能暫停住 忽起貪心便墮落 心猶更欲攝他方 四域飛金輪

世人嗜欲不 知厭 海納諸流水

大王當知彼須彌山下有阿脩羅 玉女二人相爭而自鬪戰傷 害俱死便說得言 然其兄弟各為 會

骨肉憐愛染著塘 **往** 昔脩羅兩兄第 爲 玉女自相殘 貪欲

**菩薩又言或為五欲故生天生** 智 既得生已著五欲

故投身透水或復赴火為五欲故 疑人愛欲故貧窮 緊縛傷殺受諸者 自求然雠又說倡

古古

意望此欲成衆事 不覺力盡後世殃

支那

精進不久得證此法時菩薩捨之而去後往鬱頭藍 又佛本行經菩薩說偈言 而去更求勝法時菩薩更求勝法者即無上休息 此兩處定非涅槃非永寂休處不樂此法便捨一 如四分律云時菩薩即向阿藍迦 處學有想無想定精進不久得證此法菩薩思惟 學定 志求無上道 無常須史間 阿度 共處至命盡 是故我棄捨 切人 藍所學不用處定 會别離見此 思愛水離別

說法又佛本行經云阿羅邏仙人報菩薩云諸凡夫 不忍可即便拾去苦薩後知苦行非道格而受食羹 時有五人追逐菩薩念言若菩薩成道當與我等 愛於貪欲受緊縛等苦一切皆由境界而說偈言 人執苦行得淨當於苦隆修苦行時母親一 新婆沙論云佛為菩薩時狀老 母親三是父親母親二人執受 堵城求無上智時淨飯王釋種 水魚懸釣為春餌 山羊被殺因聲死 飛蛾 、投燈由火色 欲樂行得淨 趣 病死出劫比羅 死以境牽 八隨逐給侍二

定於此轉法輪者彼說應言仙人住處謂佛出世時 說諸佛定於此處轉法輪指彼 飯酥乳以油塗身習處中行父親 天即自言今在婆羅死斯國仙人 名婆羅痆斯答此是河名去其不 此城亦名婆羅症斯問何故名仙 亂失志亦復捨去後世尊成佛即 此處初轉法輪故名仙人論處若作是 母親族先來恭敬供養於我今 仙及聖弟子仙衆所住佛不出世時有獨覺仙 說佛是最勝仙 鹿苑無事 遠造立王城 人論處 作是 三人 欲酬報為 成謂菩薩 念彼皆是我 說諸佛非 BE 何所 何 乍

· 好玩和

所 落問何故名施鹿林答恒有諸鹿遊止此林故名鹿 處昔有五百仙人 林昔有國王名梵達多以此林施與群鹿故名施 仙已住今住當住故名仙人住處有說應言仙人 如是故名施鹿林舊翻名迦 施揭蘭鐸迦鳥令其遊戲因名施羯蘭鐸迦池此 林如羯蘭鐸迦長者於王舍城竹林園中穿一池 住若無獨覺時有世俗五通仙住以此處恒有諸 出

行 八飛行山中至此遇退因緣 鵲鳥 時墮 墮

支那

去它朱木大

爾時菩薩於此鹿林在五拘隣比丘所學於皆行經

米斯由曩昔向一緣覺犯口四過斷絕 所更岩行無數於尼連河邊六年岩行日食一麻 於菩提之 如朽草屋脊骨連現如重線塘所坐之處如馬蹄 是 形故 年極生辛苦過其本師以自餓故而不得道 則伏欲起則偃雖受如是無利益皆然不退 生额置之日中其目坎陷如井底星肉盡 心又菩薩處胎經云佛告苦行菩薩昔我 涅槃經云菩薩當以皆行自誠其心日食 七日就米紅豆麻子栗糜及 七日如是修苦行時一 切皮肉銷 施重受輕 豆

報又大集經云爾時光味菩薩爲諸大衆而說偈 菩提樹下思惟坐 精進畫夜不睡眼 宮中六萬后处嬪 獨處六年修岩行 安樂一切眾生故 清淨尸羅及羼提 如是魔軍及眷屬 過去無量僧祇劫 四方上不地及空 身形唯有皮骨在 皆能破壞使歸降 備忍種種諸岩辛 精進坐禪學般若 日食一麻一米麥 種種布施習檀那 棄捨出家如脫屣 下萬衆天魔來 - 由旬悉充滿

支那

去七朱木长二

乳糜

言汝善生女汝若知時苦薩今欲求好美食菩薩 時菩薩心如是思惟之時有一天子知菩薩心如是 食誰能與我彼美食令我食已即便證取阿耨菩提 思惟速往詣於善生村主二女邊 須最上美食食美食已然後欲證阿耨菩提汝等。 又佛本行經云爾時六年旣滿至春二月十六日時 心自作如是思惟我令不應將如是食食已而證 至彼處已即告之 阿誰邊求美好之

日聲 牛後日韓百二十 牛後日聲此一 牛更別日聲此五百牛轉持乳將飲於二百五十 勝速疾聚集一千牸牛而翠取乳轉更將飲五百 女聞於彼天如是告已歡喜踊躍遍滿其體不能自 十牛乳飲三十牛後日聲此三十 可為彼備辦足十六分妙好乳糜 一乳糜其彼二女煮乳糜時現種種相或復出於滿 - 瓶相或現功德河水淵相或時現於卍字之相或 此十五生乳著於一分淨好稅 百五十特牛之乳還 五牛之乳飲六 是時善生村 更飲百二十五 乳飲十五牛 牛後日聲此六 為於菩薩者

一支那

去它朱木氏十八

性

善占觀已作如是語希有希有是誰得此乳糜 彼人食已不久而證甘露妙藥爾時菩薩至於二 算占相師來至彼處見其乳糜出 釋形相或時有現梵王形相或復 **商離於器而落餘處養乳糜時别** 多羅樹訖還下或現出高一 現功德千輻輪相或復現於解領 += 至半多羅樹須史還下或 相或現魚相或時復現 一日於晨朝時至彼村主家大門之 丈狀 大丈 現 還 有 現出乳糜向 夫相或復現於 現如是諸種 乳糜向上高至 牛相或現象王 一善解海算數 入彼器無有 相貌 而食 一能 甬

中時海龍王生大希有奇特之心復為菩薩歎現 足無有缺減爾時菩薩食彼糜訖以金鉢器棄擲 立欲求食女見即便取 報業力熏故身體相好平復如舊端正可喜圓滿 食悉皆淨盡菩薩既食彼乳糜已 上坐其上已 乳糜持至尼連 滿其鉢中自執持向菩薩前到已 出手執莊嚴天 願尊者受我此鉢和蜜乳糜憐愍我故時菩薩受彼 取彼善生村主之女 妙座提奉獻菩薩 禪河有 一金鉢盛 龍女名尼連茶耶從地涌 緣過去世行檀福 所獻乳糜如意飽 菩薩受已即坐其 貯安置和蜜乳糜 即住向菩薩言唯 具

支那

大化朱木氏

d way

故執彼金器擬欲供養將向自宮是時天主釋提 依宣律師住持感應記云具論因緣並在第十卷中 之签提其龍女還自收攝將歸自宮為供養故而 時菩薩食糜巴訖從座而起安詳漸漸向菩提 天立節名爲供養金鉢器節從彼已來至今不斷爾 大 一即化其身作金翅鳥金剛實策從海龍邊奪取 一切利宮三十三天恒自供養於今彼處三十三 食訖歡喜向道樹 菩薩如法食乳糜 決定欲證取菩提 是彼善生女所獻

灌帶部內述之時有四天王子告律師云世尊初成 覺我觀仁者相貌音聲是諸佛相我作此山神經 六大劫過去諸佛我皆親觀汝可隨我往至住處當 有雙龍繞下有獅子蹲拘留佛所製遞相付我迄至 與汝飲食過去迦葉佛涅槃時付我一澡鑵其頂上 所往答言求趣菩提又問名字何等答言悉達彼 女我語云我有少飢渴從汝乞飲食彼女答云汝 薩及大第子曰我初踰城時至彼洴沙國路逢牧 道第十一年於王舍城中須摩長者園内告諸大菩 〈白我言我讀韋陀之典云不久有大智人當成 何

支那

去包朱木美十八

of state

性

撰述

臺以臺爲爐相於爐四緣別起大銀樓樓出天童 于各各分番來付香爐後獅子向外而蹲踞從獅子 長二寸如是諸天童合有九十六每燒香時是諸童 十六頭半是獅子 葉佛付我香爐及 世所有遺 此水能消煩惱增長菩提勿輕此小瓶假使四大海 樓至佛此龍瓶内具足有八 水内此瓶中猶不能滿中有龍王此賢劫初二 一有九龍盤繞上承金華華内有金臺即臺為 法多在瓶内與娑姆龍宮一無有二 半是白象於二獸頭上别起蓮 一黃金函將付仁者其否爐前 八功德水汝若飢渴當飲 又

億倡黃金為經牒白玉為界道白銀為字其函長 授與佛令之供養又有黃金函内盛大般若合三十 道如來每說法時在大眾前常執香爐天童取香來 若至焼香時其諸爐頭諸天童子 香復有十三萬金牒毗尼藏中有比丘入于滅盡定 子於臺寶子內有十三萬億真珠大樓觀各盛諸妙 樂讚歎燒香其音清雅無可為比衆 口出燒香歌曲臺門自開諸比丘從 取香付屬天童付已臺門自閉從 銀觀為臺者屬而諸銀臺內皆有 來至實臺所各各 定 九龍口中又 生間者生信悟 童子常作天 而出從真珠

壇繞樹合三十二市 力守護 手給香付彼爐中今既成道可依前佛佛依此法繞 常飲此無水故除飢渴煩惱亦消也又我初欲成道 閥經 神至我所即告我官汝令成道可依往佛若初成 次第付我乃至樓至佛諸佛欲典世皆開此金函披 寸内有一 河漂浴受二女乳糜至菩提樹下欲昇金剛壇 典 金剛壇先執香爐繞壇可行七市十方諸佛 以般若力天魔不姨速登正覺今 一比丘亦入滅定此函及爐是拘留佛所製 今損失我受得已於菩提樹下六年苦行 方諸佛亦前授香次命 將付屬努

諸佛秉羯磨受法王位已地之六種大動佛放光明 無量恒沙聞佛羯磨一時寂然猶如比 成無上法王位諸佛東此羯磨在金壇 佛頂叉 增長種種神變不可具述又告梵王執 震動如來從足 佛各來投香於光明中盧舍那佛出金色手摩釋迦 世尊足 万上至有頂受苦眾生聞香解脫諸根具足智慧 說妙法我令十方佛欲白羯磨授釋迦文佛 一姓龍王十地菩薩各前授香佛以威神香聞 人王天王帝釋魔梵各次洗足地為六種 下放金色光坐金色蓮華座十 丘入第三禪 彼龍瓶水以 一天人 方諸

去七朱木太

普照十方廣作佛事利益凡聖不可具述

取於草其草青緑顏色循如孔雀王項柔輭滑澤 化其身為刈草人去於菩薩不近不遠右邊而立、 血取正覺爾時菩薩思惟誰能與我如是之草左右 時淨居天白菩薩言過去諸佛欲證菩提皆鋪草上 思惟此菩提道場欲作何座即自覺知應坐草上是 竟光儀平復如本威力自在安詳面向菩提樹菩薩 如佛本行經云爾時菩薩於河澡浴食乳糜沐身體 草坐

白鵝又有五百鴻鶴又有五百白鷗又有五百迦羅 薩行又有五百拘翅羅鳥又有五百孔雀又有五百 菩薩思惟我今欲求自身吉利亦為他人以求吉利 手觸時猶如微細迦尸衣色妙而香右旋宛轉菩薩 忍有五百青雀從十方來右繞菩薩三一下訖巴隨苦 地即便六種震動將於此草向菩提樹 我草不其化人報言我能與草是時帝釋即化作 此名吉利在於我前我今決當得證阿耨菩提能與 問彼人言賢善仁者汝名字何彼人報言我名吉利 刈草奉菩薩菩薩即取一把自手執持當取草時其 下持草中路

文那

在七年休年

淨輕草菩薩問言汝名何等答名吉祥菩薩聞之 妙香水無人執持自然出行又世間中 童子五百童女各以種種諸妙瓔珞莊嚴其身又 不可具述又瑞應本起經云釋提桓因化為凡夫執 有五百牛王並皆斛領猶如黑雲是時復有五 开又有五百白馬頭耳鳥黑騣尾悉朱長而被散 百天女五百寶瓶以諾香華滿於其中盛種種諸 〕隨菩薩行一切諸天音樂空中歡 事皆從四方雲雨而來各在菩薩 鳥又有五百共命之鳥又有五百白象皆悉 喜歌讚菩薩 所有 右邊 圍繞三 切吉 有 自

時諸天復見白毛圍如二寸右旋蛇轉有百千色流 念菩薩若於此坐必須座具我今應當獻於天草即 城不遠詣阿輸陀樹吉安天子等百千天子皆作是 樹高八 把天草清淨柔輕在日吉祥菩薩受已鋪地而坐是 座地則大動諸佛化作八萬佛樹師子之座或有佛 八諸相是諸天子各作是念菩薩今者唯受我草子 觀佛三昧經云佛告父五如我踰出宮城去伽耶 千里四千里或高百千由旬 小不定今釋迦樹最短若干天衣而布其上 吉以成吉祥又觀佛三昧經云適施草 一切佛樹具足

支那

石と朱木大にて

坐 受汝草時白毛中有萬億菩薩結跏趺坐各取其草 死轉還復本處是時降魔魔還天宮白毛隨從 微妙不可具宣諸天見已歎未曾有即放白毛右旋 如梵王幢如來有無量相好不及白毫少分功德 五寸如天白實中外俱空天見毛内有百億光其光 覺即以右手申其白毛其白毛端直正長一丈 名曰悅意見地生草穿菩薩肉上生至肘告諸天 白竒哉男子岩行乃爾不食多時喚聲不聞草 六天無數天子天女見白毛孔通中皆空團圓 一此樹下二天子各見白毫中有如此相時有天 直至

## 降魔

我汝於前世時曽於 月 雜實藏經云昔如來樹下惡魔波 不起者我捉汝脚擲著海水佛言我觀世間無能 來壞佛便語佛云汝獨一身何能坐此急可起去若 無辜自招澹疣菩薩行淨難動 觀佛三昧經云魔王心怒即欲直前魔子諫曰 因果經云四月七日世尊降魔于時落日停光 、萬天魔衆皆來惱佛佛以眉間微光照皆墮落 、徹園林華果榮不待春智度論云爾時天魔將 一寺受一日八戒施辟支佛 旬 如地云何 將八十億衆欲 可壞

名曰商主即以頭頂禮菩薩足乞求懴悔口唱是言 自墜破壞星散又佛本行經云爾時魔王波旬長日 言我爲作 道者誰爲證 鉢之飯故生六天為大魔王而我於三阿僧祇劫 虚佛語波旬汝今先能動此深叛然後可能擲我海 戒施辟支佛食信有其實我亦自知汝亦知我汝自 設供養聲聞緣覺不可計數應言汝道我昔一 切大地 爾時波旬及 證有此地來我恒在中世尊所說其實不 種震 知佛以手指地言此地證我作是語時 八十億衆不能令動魔王軍衆顛倒 地神即從金剛際出合掌白佛 日持

善解諸術猶尚不能降伏於彼悉達太子況復我等 速證阿耨菩提 大善聖子願聽我父發露辭謝凡思淺短猶如小 恐怖聖子我於已前曾諮父言以忠正心雖 無有智慧我今忽來惱亂聖子將諸魔眾現種種 但願聖子恕亮我父我父無智不識道理如是恐怖 大聖王子當何取生大聖王子願仁所誓早獲成就 成道 有智人

尼朱木夫...

至十九出家三十成道又依般若釋論云樞樓頻螺

如普曜經云菩薩於樹下坐明星出時豁然大悟年

Mt.



道有佛名能儒三十減度迎葉佛十 林中成佛又自誓三昧經云初成佛時十方諸佛名 味經云彌陀佛先我四劫得道維衞佛先我三劫得 送袈裟佛合成一服此永今在梵天供養又空行三 允亦與餘義相應善見律云月生三日得一切智泥 洹經云佛初出得道並四月八日今以爲正 七得道今從多為定十九出家二十 天讚 一八得道我年一 一成道此文應

及須彌山頂妙勝殿上夜摩天宮寶莊嚴殿趣兜率 如率嚴經云爾時如來以自在神力不離菩提樹坐

天宮一切實莊嚴殿爾時帶率天王承佛威神以倡

諸四天下一 顯現爾時世華威神力故不起此座昇須彌頂向帝 率嚴經云爾時如來威神力故十方一切諸佛世界 來入衆實莊嚴殿 無礙如來猶滿月 閻浮提皆有如來坐菩提樹下無不 是故此處最吉祥 諸吉祥中最第一

釋殿爾時帝釋即說傷言

七佛定光諸佛等

諸吉祥中最無上

是故此地最吉祥

**皮佛鲁來入此處** 

天命終於一念中悉現一切世界菩薩出生於 無盡智何等為十於一念中悉現一切世界從樂率 實莊嚴殿爾時天王以偈頌曰 爾時世尊威神力故不離道場及帝釋宮向夜摩天 依華嚴經云佛子一切諸佛於念念中悉能出生人 來入摩尼莊嚴殿一是故此處最吉祥 名稱如來聞十方 諸吉祥中最無上

界往詣道場菩提樹下成等正覺於一念中悉現

中悉現一切世界菩薩出家於一念中悉現一切世

莊嚴身隨應眾生於一念中悉現一切世界種種莊 殷無數莊嚴如來自在 時化佛亦應默然云何佛一時皆說六波羅蜜答日 說一時無二心者若化佛語時化生默然若化主語 諸佛於念念中生十無盡智又智度論云如何毗曇 切世界清淨衆生於一念中逼一切世界悉現三 切世界轉淨法輪於一念中悉現一切世界隨應化 二世諸佛種性成等正覺開導衆生佛子是爲一切 切諸佛於一念中為種種諸根精進欲性故現顯 一切衆生悉令解脫於一念中悉於一切世界現 一切智藏於一念中悉現

支那

撰述

法死珠林卷第十二 時亦不有心佛心念化欲令化語即便皆語 無異如毗曇中一時無二心者今佛亦如是當化語 思議是故佛自語時無量千萬億化佛亦一時皆語 此如外道聲聞變化耳如佛變化無量三昧力不 諸外道聲聞滅後不能留化如佛滅後能留如佛 諸外道及整聞化不能作化如佛世尊化復作化 前将先切聲居候切策即委切算祖 告熟居士嚴濟施貨刻此 對師寧唐士登書具程縣命方刻 法死珠林第十八卷 具江北丘明學 萬曆辛卯夏清源山妙德慶識 미

法苑珠林卷第十九 十佛篇第五之七 說法部 述意 唐上都西明寺沙門釋道世玄惲撰

蓋聞大聖逗機影迹無方所現之處無非利益故諦

分真俗事決形心憑假實而上征寄乘權而下比良

由生老病死無自出之期菩提涅槃有修入之證但

支那

| 法主朱休息

憍陳始度至於迦葉兄弟目連朋友西域之大勢東

内典無邊應機而說故使法輪則奈國初轉僧侶則

M-

則揺動山谷論劫則方石屢盡辯數則微塵可窮斯 傾心食風而合掌於是他化宮裏乃弘十地耆闍山 商偃之文學爰及左元放葛仙子河上公莊周之 便周公之 乃三界之大師萬古之獨志吾自庸才談何以盡縱 法式泊流中夏益利弘深廣療三毒傳照百燈相 方會三乘善吉談無得之宗淨名顯不言之旨伏 仙之外道制六群之比在雷前則吐納江河掌 一於方内何足道哉若我大師法人天軟模三 一十八天之主一十六國之王莫不服道 制禮作樂孔子之述易刪詩予賜之言語

繼不絕胡可勝言

王次照 與生路由樹過車主兄第二人雖謂波利創奉蜜劇 四王奉鉢佛受之已為說三歸又更七日文鱗龍 云佛得道七日受解脫樂有五百乗車載石蜜外 有利鈍感佛前後見聞不同大 地然日光不 山有高下故照有前後如來亦爾平等普救然 **華嚴經云如來出世譬如日出先照一切諸大** 切大山次照金剛寶 一作是意我當先照 小有異依彌沙塞 然後普照一 乃至後照大 切

言吾昔路由梵志阿蘭迦蘭待吾有禮應往度之 論云佛成道已不即說法於五十七日今檢括機緣 復過七日梵王來請轉法輪又普曜經云時梵王與 奉非人食後過七日斯那奉食姊妹四人受三歸 六萬八千梵玉眷屬來詣佛所稽首足下請轉法輪 園為久飢虚者潤於甘露法又中本起經云世尊人 然後說法初七日思大乗法他第七七日用於小乘 此轉法輪由觀樹七日以報其恩故未說法又智度 佛受請已言我宿命在波羅本供養二百億佛應日 擬衆生又菩薩瓔珞經云當轉法輪在鹿野清明

說法五年時度舍利目連舍利七日得上果目連 葉兄第三人說法滿千比丘四年在象頭山為龍鬼 始來爲名色轉今愛意盡不復流轉 勒應性度之又轉法輪經云佛在鹿野樹下 有自然法輪飛來當佛前而轉佛以手撫之 告云昨日命終又念父王昔遣五人一名拘隣二 空中曰此二人已亾七日又念應度鬱頭藍弗天復 二遊經云佛從四月八田至七月上 頻陛三名既提四名十力迎葉五名摩訶男執侍 年二年於鹿野園中為五人說法三年為鬱韗如 五日坐樹 一時空-

去花珠休恭正

一撰述

名優陀王命迎佛别以十二年思得相見佛七日後 陀延迎佛疑此異前未詳孰定又普曜經云有梵志 本起經云世尊在摩竭提國六年將還本國王遣 王說法十一年在恐懼樹下為彌勒說本起經即 年在穢澤中為阿掘摩說法十年遂摩竭國為弗沙 是十二年還父王國為釋氏八萬四千人 閣七年在拘耶尼園為婆陀和菩薩等八人說般若 五日得上果六年須達共祇陀爲佛立精舍有十 圖寺有七十二講堂有三千六百間屋有五百樓 明若行事八年在柳山為屯真陀羅王弟說法 卷

舍衞城有九億家三億明見佛三億信而不見三億 悉來聽法寂寞無聲事竟即去各還所止犍椎適鳴 道十六年知諸菩薩任持法藏即於欲色界中 還本土又分別功德經云佛還本土足昇空行與 已復來集此由國多仁慈故異類影附故智度論云 云若不得說經處但稱在舍衛以佛在其國二十五 頭齊使父王接足而已不欲屈身又大集經云佛 大實階大眾俱登中階即上昇虚空又分别功德經 樹精舍有神異驗聚集之時獼族飛鳥群類數 比在諸國此住最久以其中多諸珍異人多有義

支那

上七七大大大

不見不聞佛二十五年在彼尚爾若得多信利益無

窮

説盆

菩薩盡作 說義神足第七八萬四千空行法門第八八萬四千 當爾之時法法成就而無吾我道果成熟諸佛常法 度邪見人第五說法男女正等第六說法邪正亦等 說法純女無男第三說法純度正見人 敬奉各坐七寶極妙高座初一說法純男無女 依菩薩處胎經云爾時世尊示現奇特異像變 佛身光相具足皆共異口同音說法互 第二

無相法門第九八萬四千無願法門 量義猶如點慧之人身有千頭頭有千 欲得究盡此九法門義於百千分未獲其 秘要之藏皆由前身宿學成就 篇 涅槃部 述意 0 舌有千義 法門有無

法身至寂畢竟無為報化所誘隨機應俗旣曰現生 惟我含靈福盡法王斯逝遂使北首提河春秋八 供嗚呼智炬昏冥慈雲消滅長夜諸子誠 矣應身粒碎流血何追諍決最後之疑競 奉臨終之 可悲矣但

支那

去吃味木炭上化

三

焉得無滅 千穀旣纒而示雙足金棺將闔而起合掌此示不 轉廿露假託右脇而還放光明此則無病之迹也 徵也故灰身示權常住顯實器月之喻其旨明乎 韜光 **凡聖雖殊而莫能免是以微言背痛而方** 

關於汝明到林中求欲見佛阿難三不許 須爾夢寤已恐怖天曰此是一切智人將 前共别叉菩薩處胎經云如來二月八 、其明眼裸形冥中言五日當墮地破海枯竭 智度論云須跋陀羅年一百二十夢見 八日夜半躬襞 入涅槃非 一切人 佛知遥唤 風散

漢巴 住坐卧 身上以鉢錫杖手付阿難入金剛 僧伽梨鬱多羅僧安陀羅跋薩各三 答曰不知又吾在龍宮說法龍子得道留全身舍利 諸菩薩現不退轉法輪世尊即以神力現母身中 不對日唯佛知之又問吾在忉利 語再三出手問阿難吾為八部說摩訶乗經汝悉聞 金棺出金臂問勇迦葉牛同二人阿難答云牛同 百三十丈汝知不答日不知吾處母胎十月爲 涅槃佛言吾今水取滅度即入金棺寂然不 一切雲集入胎舍中汝知不答曰不知 為好說法汝知不 定碎身舍利佛 一製施放金棺

支那

1. 床木灰下儿

豈得不知言不 此娑羅雙樹大師子吼者名大涅槃東方雙者破 累而般涅槃又菩薩處胎經云爾時八 鬱多羅僧以爲施坐僧伽梨爲枕右脇而 所截破壞我亦如是爲四法故令諸第子 此中衆生為雙樹故護娑羅林不 無常獲得於當乃至北方雙者破於不淨而得於 五百張白氎栴檀木蜜盡内金棺暴以五 般涅槃又中阿含經去如來爾時將詣 四雙樹四王典掌我為四王護持我法是故於中 功密故答不 答不知知 世又涅槃經云善男子我 令外 護 、取其枝葉 到足 雙 百張氎

真法作是念已十岁世界皆六返震動 時世尊欲入金剛三昧碎身舍利於娑婆世界轉此 **裴金棺復五百乗車載香酥油以灌白氎爾時大** 如摩耶經云阿那律升忉利天以告摩耶摩耶便至 在左面立彌勒菩薩及十方諸神通菩薩當前立 王將諸梵衆在右面立釋提桓因將諸忉利諸 赴哀

支那

冠塔邊閣維佛身迦葉赴佛涅槃經云於是迦葉辭

後不孝衆生故從金棺出問訊好也僧祇律云於天

棺自爲開合掌起曰遠屈來下佛語阿難汝當知

夢見金輪王甍復 佛到伊蔭梨山中去舍衞國二萬六千里其山多出 利地皆悉傾陷復 同夕得夢其比丘夢見所坐方石中央分破樹皆振 千弟子皆得羅漢常坐此石誦經行道第子 里樹華五色冬夏茂盛列坐石上 比丘夢見拘羅邊坐皆悉傾毀復一比丘夢閻浮 . 凰 果 學 道 士 時 有 方 石 平 正 色 如 瑠璃 縱 廣 寶甘果種種香樹雜藥不可稱數亦有騏驎朱 一比丘夢見四十里泉水皆乾竭率悉零落復 一比丘夢見須彌山崩復 比丘夢見日月墮落天下失明 一迦葉前後教授

赴俱夷那國又 迎葉說偈云 图云 雜阿含經云佛涅槃已雙樹生華垂下供養 各以所夢啓白迦葉迦葉告言我曹前見光 佛所教化 動卿等得夢佛將般泥洹耶即勑諸第子性 去雙樹四十九歩大迎葉手執火焚香薪 見 (菩薩處胎經云大迦葉至佛出雙足 阿難西北角難陀捉東北角諸天在 所度已周遍 我行道絕向

淨故說如來真實我淨初生出家成道轉妙法輪皆 破衆生世間樂故演說常樂我淨亦爾為破世間我 是常心說一切法悉是無常唯說如來常住不 六時中孟冬枯悴衆不愛樂陽春和液人所貪 陽之月萬物生長是時眾生多生常想爲破眾生如 如涅槃經云如來何故二月涅槃善男子二月名春 時節 以衣如來身 五百氎纒身 繁故界而 不之一妹法 悉焼今磨滅 唯三領不焼 最上及觀身 千領細髭衣 變於

度二月如來生二月佛出家二月成菩提二 等出叢林皆何等得最上道何等入般涅槃沸星出 道何等時滅度闍王答曰沸星出時生沸星 家沸星出時成道沸星出時滅度何等生二 香姓婆羅門問阿闍世王曰何等 以是義故以十五日入般涅槃又 月無虧盈諸佛如來 二足尊沸星出叢林光沸星得最上道沸星 八日如來生八日佛出家八日成菩提八 日何故涅槃獨十五日佛言善男子如 亦復如是人 長阿人 大涅槃無 時佛生何等時成 合經 一足尊 一入般涅 月取涅 出時出 日取滅 向 H

支那

**沃水等** 

Mr.

一点が取れれて大

**槃二月生二足尊二月出叢林**者 衆生竟隨佛入般涅槃清朝持鉢入王舍城乞食日 時初成等正覺亦以二月八日沸星出時生以八 月般涅槃城又薩婆多論云佛以二月八日沸星 八日沸星出時轉法輪以五 上者闍崛山語諸第子我今日入無餘涅槃 依智度論云長老大迦葉於書閣崛山集三藏可 、間是語已皆大愁憂迦葉晡時從禪定起入衆中 第子 人月八日沸星出時 一月得最上 切諸 道

多論云舍利弗目連以不忍見佛泥洹便先泥洹 身長一百六十尺佛面二 坐讚說無常古空無我如是種種說法已從 巴以已身火閣維其身閣維身已灰炭 僧伽梨持衣鉢提杖如金翅鳥現昇虚空作十八變 於耆闍山頭與承鉢俱作是願言令我身不 聞佛出世無量人等隨佛出家又 佛時我是質身還出直 山還合後人壽八萬四千歲 本願力所加持故住虚空中現種種神 身長 人悲經云是迦 里是時象 耎泥 壞彌勒 彌勒佛 通變化

支那

先泥洹故七萬阿羅漢同時泥洹當於爾時四輩第 得利益 佛左右以此緣故衆生歡喜憂惱即除佛為說法各 子莫不荒亂於時如來以神通力化作二大第子在

結集部

述意

說契經以誘小學方典以動大心妙輪區别十二 自我師能仁之出世也鹿野唱其初言金河究其後 夫真諦玄凝法性虚寂而開物導俗非言難津是以 不二默訓會於義空之路一音振辯應乎羣有之境

部法聚總要八萬其門暨善逝晦迹而應真結藏始 為存技光是以金言不可遺謬也 四鈴初集經中則五部分戒大寶斯在含識至意 結集

入涅槃後至夏安居初十五日大迦葉共千羅漢在 召得八億八千聚共爲集三藏第三依智度論如來 乗法藏第二依菩薩處胎經及四分律等如來初入 涅槃始經七日大迦葉其五百羅漢令到十方世界 此中廣明結集具有四時第 如來在此鐵圍山外其文殊師利及十方佛結集 依智度金剛仙二論

支那一

水水长十九

在此世界之外不至他方世界十方諸佛並皆雲 從佛聞諸經當部各有第子同時聞者並云我親 量無邊各言某經我從佛聞須菩提言金剛般若我 說法亦名話經文殊後結集召諸菩薩及大羅漢無 毗舍離城結集三藏此下四重依經次第列出無將 王舍城結集三藏第四依四分律如來 來哲不積餘人 百年内為跋閣子擅行十事大迦葉共七百羅漢在 乗結集 大智度論金剛仙論云文殊師利結集中明如 入涅槃後

千結集中阿難昇座依智度論說偈云 當何志求天曰若以小乘法化我作聲聞若以 法化我作綠覺若以 難陀娑伽羅此云歡喜海謂持大乘法藏三名雖果 則偏局當部又依涅槃經 佛聞故知不局 體唯一故維摩經云舍利弗問 名阿難陀跋此云歡喜賢謂持中乘法藏三名阿 還有三名 小乗人此三人中前二人者有親聞傳聞出 名 阿難然阿 一阿難陀 人大来法化我作 此云歡喜謂持小乗法藏 大聖說法旣有三乗傳法 難則遍聞諸經餘之第 天女曰汝於三乗 阿難

佛初說法時 爾時 不聞見

佛遊波羅奈 爲五比丘說 四諦之法輪 如是展轉聞

沙利土集諸羅漢得八億八千衆來集忍界聽受 得演出真性法身汝等速 依菩薩處胎經云爾時佛 白羅漢受大迦葉教如人 大迎葉告五百阿羅漢打犍 雙樹間釋迦牟尼佛今巴拾壽起七實塔今集欲 一白結集 方諸佛世界諸有得阿羅漢六通者盡集此閻浮 / 屈伸臂頃即到十方恒 集聽朵微妙之言爾時 取滅度已經七 推集眾卿五百人 日七夜 八盡詣 河

呼提那羅漢提那羅漢聞佛涅槃不忍見佛行處已 於外緣少二人不滿五百那律復來猶少 人滅度後遣至尸利沙翅宮喚憍梵波提羅漢乃至 遣目連共行第子梨婆提長老羅漢汝往二十二 至刹帝山施世尊舍利目連坐次迎葉四月結集斷 白人 言又僧祇律云時大迎葉語諸比丘結集法藏勿 將去過去迦葉佛滅度時第子但 舍利去盡世人不得供養時阿難不 法滅諸人欲性餘處結集迦葉言應住王舍城有五 八即具衆皆言爾令阿那律守佛舍利勿使諸天 一知懊惱不覺天持 去迦葉與千人

支那

法化米水差十九

胎化藏為第 即 毗沙門 字汝勿使有缺漏菩薩藏者集著 聖衆稱善諸天 四諦法巴 使阿難昇七寶高座迎葉告言佛所說法 處戒律藏者亦集著一處爾時阿難最初出經 會 即 爾特迦葉見聚集已語優婆離卿為維那唱 受教唱下罰阿難不請佛住壽等已阿難 内自念言佛滅度未久恥我乃爾即自思惟 天宮命須蜜多羅漢並已涅槃又菩薩處 便於眾前成阿羅漢諸塵垢滅 一中陰藏第二摩訶衍方等藏第三戒 歌歎爾時大地六及震動 一處聲聞藏者集 朗然大 一言

言譏嫌沙門瞿曇法律若煙其世專在時皆共學 集比丘言我等今可共論法毗尼勿令外道以致 而今滅後無學戒者諸長老今科差比丘多聞智慧 化昨日見佛今日已稱言我聞 難發聲唱言我聞如是 佛藏第八是爲釋迦文佛經法具足無失矣爾時 律藏第四十住菩薩藏第五雜藏第六金剛藏第 切聖眾皆悉墮淚悲泣不能自勝 在拘尸城末羅國娑羅林間般 舍利已具辦關維時天迦葉焼 一時說佛所居處迦葉及 舍利已以此 涅槃諸末羅子浩 咄嗟老死如幻 分律云爾時 因 미니

支那

法尼朱木夫已

言唯王舍城房舍飲食即具聚多我等今宜可共往 當於何處集論法毗尼多饒飲食即具無乏耶即皆 難在道行靜處心自念言譬如新生犢子循故飲乳 集彼論法毗尼時大迦葉即作白令集王舍城時阿 是阿羅漢者時即差得四百九十九人皆是阿羅漢 随佛行親從世尊受所教法必處處疑問世尊是 今者應令在數即便令在數諸比丘皆作是念我等 不應令在數中時諸比丘復言阿難是供養佛人 多聞智慧者時諸比丘言應差阿難在數中大迦葉 以阿難在數中何以故阿難有愛志怖癡是故

與五百大牛共行我令亦如是學人有作者而與 住時諸道俗皆來問訊阿難多人 百羅漢共行時諸長老皆性毗舍離阿難在毗舍離 丘有大神力已得天眼知他心智今觀阿難為是 耶即 便觀察是有欲非是無欲今當令 偈言 心思於涅槃 衆集時有跋闍子 坐禪莫放逸

又那

尼床木条十九

時在露地夜多經行遇明相欲出時身疲極方欲俹

時阿難聞說偈巴即便獨處精進不放逸寂然無欲

卧頭未至枕頃於其中間心得無漏解脫此是阿難

未有法時阿難得阿羅漢巴即說 偈言

瞿曇今欲卧

多聞種種 說 常供養世尊 巴斷於生死

增一都集為毗尼藏被即集一切長經為長阿含 佛聞憶持佛語始從初篇乃至一 時大迦葉集比丘僧即作白集論法毗尼時阿 座起偏露右肩右膝著地合掌白 切捷度調部 大迦葉我親從 難即

為增一阿含集於雜事為雜阿含如生經本經乃至 切中經爲中阿含從一事至十事從十事至十

**屠經等如是集為雜藏有難無難緊相應作處集為** 集法毗尼是故言集法毗尼有五百人 阿毗曇藏時即集為三藏在王舍城五 、結集 百阿羅漢其

彌頂過銅捷椎說此偈言 云何使是三阿僧祇難得佛法令得久住應當結集 依智度論云是時佛入涅槃已大迦葉如是思惟我 一藏可得久住未來世人可得受 行作是語竟住

莫入涅槃 佛諸弟子

若念於佛

當報佛恩

支那

常設飯食供給千 常乞食者常有外道强來難問廢闕法事令王舍城 盡應逐出者唯有 諸有弟子得神力者皆來集會大 是捷椎音作大迦葉語聲遍至大 九人諸漏已盡清淨無垢大迎葉從禪定起眾中手 戒時集大迦葉入 日日送來不得他行是 經盡亦讀知皆能論議降伏異學大迎葉言若我昔 除其阿難盡皆羅漢內外經書諸外 位已天眼觀 一人阿難煩惱未盡餘九百九 不得取多告語閣王給我 中夏安居三月初十五日說 今泉 迦葉所選得千 千世界皆悉聞知 中誰有煩惱未 道家十八種

衰微法汝應作突吉羅懴阿難言我 迎葉復言佛欲涅槃時近俱夷那竭城背痛四疊鬱 悲含忍念已白大迎葉言我能有力久可得道但諸 侍世尊供給左右未曽得聞如是光惱佛實大德慈 住此是時阿難慚愧悲泣而自念言我二十五年 家汝慇懃勸請佛聽爲道以是佛之 二世諸佛法皆有四部衆我釋迦文佛云何獨無大 法阿羅漢者不得供給左右使 盡斷耳大迦葉言汝更有罪佛意 難出言今清淨眾中結集經藏汝結未盡不 隣
整
星
雲
彌
マ 正法五百歳而 以是留殘結使

言我非惡心而不答佛大迦葉復言汝與佛勢僧伽 若答佛應住一劫若減 涅槃汝作突吉羅罪懺悔阿難言魔蔽我心是故無 懺悔大迎葉復言佛問汝若有人 難答言是時五百乘車截流而渡 多羅僧敷卧語汝言我須水汝 故不取大迦葉復言正使水濁佛 海濁水清淨汝何以不與是汝之 劫若減一劫汝默然不答問汝至三 一劫若減 劫多陛阿伽度四 一劫由汝故令佛世尊早 不供給是突吉羅 罪 神足好修 有 大神力能令 足 突吉羅 欲住壽

梨衣以足踏上是汝之罪汝應作突吉羅懺悔阿 葉及僧所教是時阿難長跪合掌偏袒右肩脫革屈 耻女人形欲得男子身修行於佛種種德根以 言爾時有大風起無人助我我捉衣時風吹來喧 我示女人不為無耻而故破戒大迦葉言汝有此 難言爾時我思惟若諸女人 脚下非不恭敬故踏佛表大迦葉復言佛陰藏相般 作六種突吉羅罪懺悔大迦葉於僧中手牽阿難 種突古羅罪盡應僧中悔過阿難言諾隨長老大 涅槃後以示女人是何 可耻汝應作突吉羅懺悔 見佛 陰藏相者便自羞

一支那一

朱木卷十九

Mt.

一撰述

比丘頭面禮僧足右遶三市如金翅鳥飛騰虚空性 歡喜踊躍受僧物命白大迦葉言我到彼所陳說 寂宴能知毗尼法藏今在天上 毗尼法藏者長老阿泥盧豆言舍利弗是第二佛有 如是語竟便自閉門爾時諸阿羅漢議言誰能結 好第子字橋梵波提棒事柔轉和雅常處開居住 阿羅漢皆會閻浮提僧有大法事汝可疾來是下 **詩來** 大迎葉言汝到彼巴語憍梵波提大迦葉等漏 阿難言斷汝漏盡然後來入殘結未盡汝勿來 大迎葉語下 座比丘汝次應 戸利沙樹園中住造 僧使下座比

滅度憍梵波提言佛滅度太疾 唤我耶無有破僧者不佛日滅 到憍梵波提所頭面作禮語憍梵波提傳前迦葉教 提住此般涅槃說是言已作十八變自心出火燒身 波提言大師法將各自別離當 輪將我和上舍利弗今在何所 提言我失離欲大師皆已滅度我不復能下閻 散衆生可憐大 今在何所是比丘言此亦滅 時橋梵波提心覺生疑語是 人過去如是 度僑 度 次第問諸羅漢曆 可 世間眼滅逐佛轉 耶是比丘言佛口 丘言僧將無關諍 梵波提言佛 何摩訶目捷 入涅槃僑

支那

集木卷十九

性

言 身中出水四道流下至大迎葉所水中有聲說此偈

光出闇者見道入金剛定破一切煩惱山得六通尸 法求盡殘漏其夜坐禪經行慇 多定力少是故不即得道定智等者乃可速得後夜 即夜到僧堂門敲門而喚大迦葉問言敲門者誰答 爾時下座比丘持衣鉢還僧是 過疲極偃息却卧就枕頭未至枕廓然得悟如電 憍 梵 鉢 提 頭 面 禮 聞佛滅度我隨去 妙衆第 熟求道是阿難智慧 時阿難中間思惟諸 大泉去象子隨 一大德僧

言我是阿難大迦葉言汝何以來阿難言我今夜得 難答言可爾即以神力從門鑰孔中入禮拜僧足 盡諸漏大迦葉言不與汝開門汝從門鑰孔中 度更有誰能結集經藏長老阿泥盧豆言是長老 無所著復汝本座是時僧復議言憍梵波提已取滅 悔大迦葉莫復見責大迦葉手摩阿難頭言我故爲 難能結集經藏是時長老大迦葉摩阿難頭言佛屬 難於佛第子常侍近佛聞經能持佛法常讚譽是 **畫虚空無所染著阿羅漢心亦復如是一切法中** 汝得道汝莫嫌恨我亦如是以汝自證譬如手 來阿

應隨佛心憐愍衆生故集佛法藏是時阿難禮僧已 累汝今持法藏汝應報佛恩佛在何處最初說法佛 坐師子牀時大迎葉說此偈言 諸弟子能守護法藏者皆已滅度难汝一人在汝 時長老阿難一心合掌向佛涅槃處作如是言 觀泉無有佛 汝佛子當演 如夜無月時 佛初說法特 · 干 如是大 虚空不 爾時我不 何處佛初 大德 **今汝當布施** 如是展轉聞 諸大智人說 無佛說威神 師子座處坐

是千阿羅漢聞是語巴上昇虚空高七多羅樹皆言 咄哉無常力大如是我等眼見佛說法今乃言我聞 爾時長老阿泥盧豆說此偈言 便說偈言 說真四諦法 佛在波羅奈 最初得見道 勤集諸善法 我見佛身相 唯有名獨存 及八萬諸天 佛為五比丘 是故當方便 猶如紫金山 涅槃最安樂 妙相衆德滅 聞是得見道 初開甘露門 求出於三界 阿若憍陳如

法苑珠林卷第二

佛篇第五之人

唐上都西明寺沙門釋道世玄煇撰

結集部之餘

結集之

音釋 爾時大迦葉複說偈言 咄世間無常 無常風所壞 無常力甚大 切無能免 非巧言妙質 思智質富貴 無常死法爾 如水月芭蕉 萬曆辛卯夏清凉山妙德庵該 九卷景江比丘明覺對 切给音匠 功德滿三界 得道及未得 非欺誑力諍

落間得寺内後聽可得常法得和得與塩共宿得飲

四分律云爾時世尊般涅槃後百歲毗舍離跋閣子

事言是法清淨佛所聽應兩指抄食得聚

七百結集

閣樓羅酒得畜不截坐具得受金銀彼於布薩日檀

事非法非毗尼非佛所教已皆下金維在毗舍離 越布施金銀而其分之如是簡擇 滅三藏遺迹結集是因眾集多少律論不等如律 者分為二部依尊迦葉名上座部餘外衆多名大衆 結集法藏儀式云何天人答曰惟大聖隱顯隨機 五百七百皆遵大迎葉最為聚首如 依道宣律師感應記云律師問天人 白可羅漢集論法毗尼故名七百集法毗尼繁 人皆同無學至結集已召外聚集重敘所結有不同 大論中高選 日世尊涅槃 一檢校乃至

部依文殊問經初分二部即其事也通約大小三藏 皆阿難出其住處同集王舍城然據文 大迎葉使小目連日名者六人於僧戒壇鳴鐘集衆 **度經停一月供養舍利方始閣維係** 比丘天龍八部聞皆悲泣不能自勝爾時大迦葉即 時百億四天下凡聖僧等一切皆集便自 日焚了置塔亦竟一切大衆往詣各衛祇洹精 大乗即在大鐵圍山外二界中間今明儀式 如佛在世約勃之相時大菩薩阿羅漢 及阿難已阿難昇高座披佛布僧伽梨先誦 律件之 殊集衆略結

奉行爾時迦葉重問曰我過去諸佛修多羅中 問緣如别所說一一依經始從如是乃至末後歡喜 從座起著布僧伽梨手執尼師壇至高座前敷坐具 脚三十二使者在迦葉後各各呈恭胡跪敬聽時 禮阿難已右繞三下而立時大梵天王持七寶蓋覆 迎葉禮阿難已又繞三市至前問訊如佛無異然 一時天帝釋進七寶案置阿難前羅睺阿修羅 進七寶几在寶案後時魔王 七寶香鑪在阿難前阿難受已置實案上 難仍與帝釋夾侍兩邊四天 王各侍高座

智愚人 迎葉入堂東寶樓觀古佛毗尼 者易解我法天問如來在世時 毗尼一 之汝當分别說也或十章五章 宋.薄淡仍是我正法爾時佛告四天王汝施我碼**码** 分部說汝恒至佛邊當有教物 末世衆生煩惱垢重不能解 依古佛說為依今世尊教耶答 迦葉若結集毗尼雷分五部相往古諸佛所 、分我教 相無二合衆生薄福故說多部我滅度後無 網以為五部十八部乃至五百部雖 我教法不得部類 阿難答日我受世尊 意而安置 我從世尊聞 二百 相我欲結集

告阿難如前實塔今在香山世學涅槃時付屬帝 又告帝釋汝施我金銀又告魔王梵王汝施我天 摩尼珠等用為塔燈明天龍王等各依 師又告修吉龍王羅嗾阿脩羅等汝施明月實珠 九十日待迦葉結集竟最初於藁本寫出三藏教次 令阿闍世王又寫出五本用我黃金印及以白銀 以四天王世尊涅槃竟將往戒壞南藥林外安 以其神力於 有百億佛說諸勝妙法歎持戒功德毀破戒者佛 光從於香山直至戒壇化為金銀臺臺至有 念頃諸塔皆成地爲六種震動塔 命獻世尊 頂

將諸天樂日日來供養法為彼山中五通神仙其數 帝釋將塔及金瓶往至香山頂經一 結集三藏諸教文義皆令圓備欲 用印之既印經已還內金瓶中住 俱三色印總以印定之今流布閻浮提及三 令無遺心由此二事令鎮戒壇南迦葉入定 萬次第於此閻浮洲作栗散王不信正法者為 以七實印印魔王寫者梵王寫三本可用白銀 迦葉初本及閣王寫者須用七寶印印迦葉葉 釋寫七本可用黃金印娑姆龍王寫八萬經本 戒壇南者為迦 4 百年帝釋 阿難隨問出經 一天下皆 者

萬具珠白銀樓觀盛佛脩多羅及 佛俱共合掌禮塔觀門觀門肉 觀內多有七寶蓮藥師子之座其數 生正見與八萬塔又佛告目連 有大摩尼珠以為燈明有六 信故鎮香山復為育王初不信我法廻彼邪見 入滅盡定佛告普賢汝持我黃金螺至比丘所 座皆有諸佛聲聞形像及八部神衛復有五十 方我本分身諸佛及 地振動諸佛雲集 世尊 汝往須彌山頂鳴 開彼黃金塔中 界 聲聞菩薩衆等 毗尼藏諸臺觀 從座起與分身 滅盡定 百萬 白銀 有八

滅定 湟 我與世曲并告我涅槃普賢依教吹已此比 彼佛令滅度後結集三藏竟時當依我經本書寫 皮骨上書不得傳寫自外樹葉紙素金實石鐵等 樂時結集三藏時當開我觀取 一界百億諸國土書有六十四體各取 隨諸國所用不同得傳文字者皆可用之 有六比 至 問普賢言今何佛出答釋迦牟尼佛 丘即共普賢來至佛所禮敬起居却住 乃至樓至彼佛勃我言後佛 丘先白佛言拘留佛涅槃時 我經律 本我此 丘即從 唯

像又 守護我之臺塔傳譯經典當依臺塔經像流布 臺塔並在香山頂世尊涅槃時勑我及羅雲住持 得百億萬佛並放口光悉皆隨喜又告諸菩薩 得用之彼佛令我入定守護經像令什世尊涅槃後 經像爾時天龍等 食項皆成珠臺及金銀塔觀各得了 千界所有 葉結集竟流傳諸國也又佛告娑竭龍王及四 汝施我真珠摩尼金銀等欲造塔觀盛前 告分身佛 遺 汝等各施我一塔及 法不令毀壞諸佛聞已各隨喜施 隨念奉施如來受已即以神 一白銀觀值 八百萬盛前 能持

流行諸國迄至法滅塔亦上至兜率陀天彌勒旣 來惡世開導衆生令離衆苦將至帝釋宮安置歡喜 時文 得解脫過是 前菩薩從臺出經像示彼特者令易流通乃至我之 世尊所造塔及 法滅令娑竭大龍枚入大海宮内又問 觀塔周遍大千 乃至魔王於塔供養至五百年過五百年已後教 人殊將塔觀往清凉山金剛窟安置至今流行令 知我法滅放大光明遍照地獄後遇樓至佛皆 年 界 E 白銀觀付文殊師利普賢觀音將此 」塔還從此率吃天 國留 觀及一金塔如震旦爾 下住娑竭龍宮 一切脩多羅

佐七年 休息二十

有諸古佛及以三藏陰陽書及供養具當付何 當今廣集又付文殊往大鐵圍山諸菩薩等住處 結略結請次第說之答曰我聞世尊說付屬大迦葉 藏既結集已當安何國付屬何王今欲結集為當廣 結集竟將我三藏教付屬娑竭龍王今聞汝說與昔 結集本安置修羅窟中又問世尊在時我從佛聞若 聞異答曰我聞世尊說結集三藏在脩羅窟中經 地有八萬人當全略集付屬阿闍世寫我遺教迦 日此事因緣並在祇桓圖經說之各有付處不 年中待文殊結竟方付娑謁龍王又問祇桓精

述又問我從佛聞滅度之後 三天下衆生樂欲所見不同餘百億天下並令流布 我欲結集今對人天汝當答我答曰我受 云何二 行迎葉遺教自餘天下衆生薄福不堪聞教莫行 弗婆提洲一 迎葉遺律方行前國如震旦諸國謂之 如來滅 部教祭日四分十誦律四十年後一百一 國是諸衆生並有大根堪可流 語大迦葉及文殊師利流我毗尼此閻浮 後 百六十國西瞿耶尼洲 四十年中遺行二部此 一切毗尼流布閻浮及 行迦葉遺教 四天下又 一百三十國 入佛教我滅 君子國根 問

性輕利得行三部教合四百三國土同此 謂薩婆多部是也祇桓 以大僧祇如求流離國及餘二天 内有黃金修多羅白玉為牒又有兩 行前三律教又問云何三部教答曰行前二部教乃 於閣 是魔 浮洲中此之兩部書經最為第一至佛涅 牒白銀為字毗尼律藏是龍王書修多羅 龍王妆將入宮供養又迎葉佛時震旦國之 王書此二藏經並是過去星宿劫前古佛 毗尼藏及修多羅藏及修多羅經銀紙金 寺殿内簷下 下唯行一部教所 臺内有毗尼藏 有四銀臺兩 文字並

說盡 書毗尼 在蓮 王第三子張璵撰述祇桓圖經一 十六子造立五精舍記有五百卷各在當天頌日 壽未 諸 剛窟中又 種百億四天下同此方書者最為第一南方天 律金紙銀書當爾書時在荆州大明寺寫 東面臺内律在葉上西面臺莊嚴供養不 白億四天下中文字與此同者斯有鍾張 佛去 足 爲 有臺 後文 如來在日諸國聖 内有過去佛說 曠矣神功 八殊師利 收此經律安在清涼 百卷北方天王第 毗尼書有三萬 四禪無像 入來者多以此

前漢孝武帝已聞佛教 前漢哀帝時已行齊戒 秦始皇時亦有佛法至 西晋海洋維衛迦葉二 後漢明帝時三寶具行 後漢郊祀志記佛為大聖 隋天台釋智顗感見三道實**階** 唐潞州釋曇榮感見七佛現 齊文宣帝時得佛牙至 應感與世推移慈化無方豈局形教致使聞 一石像

| 思書記佛<br>是<br>書記佛<br>生<br>時<br>上<br>大<br>聖 | 含生藉甚    | 萬德虚融 | 求言驚室 | 餘佛潜通 | 表靈降世 | 三達皆空 |
|-------------------------------------------|---------|------|------|------|------|------|
|                                           | 同感思隆    | 天人受福 | 栖誠楚宮 | 續前有七 | 敷演開隊 | 千佛異迹 |
|                                           | 京 教育教育教 | 惡止善興 | 八相成道 | 繼嗣處恭 | 賢劫始四 | 一智心同 |

身碎身之相聚格散塔之儀神光燭而邪計權靈迹 挺而深信立自法水東流道光西照英賢禁盛感應 實多故育王表塔創啓隆周釋父影形欝與炎漢自 案周書果記云周昭王即位二十四年甲寅歳 同解異說 來至今大國隨所見聞三寶靈迹件述三五餘之 盡者備在別傳 日江河泉池忽然汎漲井水溢出山川震動有五 先於北方次及東南至中方滅也今且列漢明 代積著彌繁量非五天獨楊神 一悟殊登位地而上征封迷途而下降 經日正 四

色光入貫太微遍於西方盡作青紅色太史蘇由奏 即佛生時之瑞應也良由佛有真應二身權實兩 周穆王五十三年壬申歳二月 应 粉鐫石記之埋於南郊天祠前此即 日有大聖 案春秋魯莊公七年夏四月恒星不現夜明 損舍折木地動天陰西方白 西方聖 呂侯乗驊驑八駁而行求佛因 解五眼六通神用不可思議法號 人生於西方一千年外聲教及 人滅矣此即佛入 八涅槃之相也 虹十二道太史扈多 十五 佛生 日平旦暴風忽 之時也相 此昭王即 心行處 如日

其道也運衆聖於泥洹其力也接下凡於苦海巍 荡荡平民無能名焉若將三皇五帝必是 豈容隱而不說便有匿聖之響以此校量推佛為 三皇聖人數對日三皇善用時聖亦非丘 有聖者焉不治而不亂不言而自信不化而自行 較日然則熟為聖人平夫子動容有間 可略言焉故列子云昔吳太宰嚭問 數孔子對日丘博識强記非聖 數對日五帝善用仁信聖亦非 軟對日三王善用智男聖非丘 大聖孔 曰西方之 問

前漢成帝時都水使者光禄大夫劉向傳云向博觀 還漢當時稍行浮圖齊戒也 前漢哀帝元壽年使景憲往大月氏國因誦浮圖 聖也又老子西升經云吾師化遊天竺善入泥洹量 夏還云有身舞國一名天竺始聞浮圖之教此即 泉宮帝以爲大聖燒香禮拜及開西域遣張騫使 前漢孝武帝元符中霍去病討匈奴至阜蘭過居 此而言優劣可知也 山獲昆邪休屠王等又獲金人率長丈餘之到於廿 形教相顯之 一漸也

前早 下述此 當此周 統閻浮提 史籍往見有佛經及看列仙傳云吾搜檢藏 傳云佛滅 二王至秦始皇二十四年焚燒典籍育王諸塔由此 有佛法流行 八其七十 敬 、檢釋道安朱士行等經録目云秦始皇之時 州之地並有遺塔云是育王所造此塔 圖黃帝以下迄至于今定檢實録一百 王二十六年 佛靈骨役使鬼神起 四人 百 震旦何以取知今 已見佛經矣據此而明秦周 一十六年 未之歳故塔與焉世經 東天竺國有鐵 八萬四千塔具 案所列也故 即

有外國沙門釋利防等一十八賢者實持佛經來 後漢郊祀志曰佛者漢言覺也將以覺悟群生也統 先來奉漢其葱嶺連豆東至終南文殊來化仙人即 見有七十二人案文殊般若經泥洹經云佛滅度 也尋道安所載十二賢者亦在七十之數今列 皇驚怖稽首謝馬准此而言則知 志西域傳云雪山者即葱嶺是也 始皇弗從遂囚禁之夜有金剛丈六來破獄出之 四百五上 地也詳而驗之劉向所論可證矣 殊至雪山中為仙 其 人說法又案地 秦漢巴前有 下有三十六 國 法

古上天大夫二

沒有我和老二十

者名為沙門漢言息惡剃髮毀容去家出俗絕情洗 應之際莫不懅然自失也餘如漢法本内傳說 為宏闊勝大之言可求在於 行善惡後生皆有報應所貴行善修道以練其神而 其教以修善清心為主不殺生類專務清淨其精進 表歸於玄微深遠難測故王公大人觀生死報 以至無生而得佛也身長丈六黃金色項佩 於無為也又以人死精神不滅隨後受形而 化無常無所不入 千卷以虚無為宗包羅精廳無所不統 故能通萬物而大濟群 一體之内所明在 E

必是 甚加賞接於城西門外别立精舍以處之漢地有沙 地騰誓志弘通不憚疲苦冒涉流沙 **西雍門外立白馬寺是漢地伽藍之始也相傳云外** 門之始也又漢明帝遠召摩騰法師來至雒陽 往天竺季訪佛法愔等於彼遇見摩騰乃邀還漢 、傅毅奉答臣聞西域有神其名曰 乎帝以爲然即遣中郎蔡愔博 夜夢金人飛空而至乃大集群臣以占所夢通 明帝時雒陽白馬寺有攝摩騰本 小乗經常遊化為任至漢永平三年中明 佛陛下所夢將 至乎雒邑明帝 士第子秦景等 中天竺人善

支那

者之 騰同 些法蘭是中天竺人自言誦經論數萬章為天竺學 馬達塔悲鳴即以告王王即停壞諸寺因改招提 餘言漢地見存於此漢地諸經之始也蘭後卒於維 謂 國國王常毀破諸寺唯招提寺未及毀壞夜有 四部失本不傳江左唯四十二章經今見在可二千 白馬故諸寺立名多取則馬叉漢雜陽白馬寺 師時蔡愔既至彼國蘭與摩騰 斷結佛本行四十二章經等五部移都冠亂 少時便善漢言暗於西域獲經即為翻譯所 會彼學徒留礙蘭乃間行 仃而至旣達 共契遊化遂 維陽

陽春秋六十餘矣又漢明帝時天竺國竺法 美古漢武帝穿昆明池底得黑灰 昔維衛及迦葉石像以西晋愍帝建與元年像汎 不經可問西域胡僧後法蘭既至衆人追以問之蘭 明帝即令畫工圖寫置清涼臺中及 釋迦倚像是優填王栴檀像師第四作也旣 云世界終盡劫火洞燒此灰是也朔言有徵信者甚 而入乎吳松江滬濱口遥見海中有二人浮游水 **今不復存焉漢地之始此像初也** 顯節陵 問東 師將 谨 易 畫

漁人莫能就視延巫師祝則謂為海神祭酒則疑 像 奉正法廼請東靈寺帛尼弁信 潮截瀾汎若松舟時主書朱法讓即先獲石像朱應 時舊寺通玄精舍事源委曲已詳舊碑至齊永明 接登舟其輕如羽未載大車其重若 去奉黃老者謂是天師在迎風浪如故吳縣朱 靈或振鐸以請或巾褐往所並濤涌霧曀逆流 自孫也被使至吳獲石像獻臺是時齊武皇帝 於是雲銷日期風霽波息乗流自到轉身示銘 有瑞石浮海來 人吳境質堅真固光采鮮潤 高燕者數人 山及處像於

瑞石像舊在禪靈寺 葉佛莫識年代而字分明在吳郡通玄寺齊威所造 荐至雖古今異造而總歸七佛獲瑞之 建禪靈重構七層壯美莊嚴而瑞像不遠而至協時 秘契冥期終始如一故追序前事以表厥證宋世所 **獲二石像立高七尺銘其背上一** 元副幽禛竊惟石性本沉神感則浮越海適具隣 通髙六尺五寸 雷甲石等造釋迦文像身坐高三尺 應機朝士愈議以爲宜於妙貺式影法身乃命石 一盡鐫琢之竒極金艧之巧克字頭 名維衛佛二名迦 五十連光及 人復緣朱

左件木卷二十

业

誓西行至宋元徽三年五月遂發京師到五年方到 復親近而第子莫知唯密呈靈相寺法顛律師頂戴 僧又云我於烏纒國取 芮芮進到于閩國臨發之日有一僧於密室之中出 齊文宣皇帝時有先師統上家世凉州年至十三發 已私懷默喜倍加尊敬於是賣還鍾山十有五載雖 可將還南方廣作利益先師歡喜頂受如親佛身此 銅函一枚手授先師曰此函有佛牙方一寸長三寸 枚國王面像以封此函先師後聞諸僧共議云鳥 失却佛子不知何國福德僧當獲供養先師聞 此佛开甚為艱難又獲銅

函匱次第開視多是經像末見小函懸在虚空取而 並發靈應以永明七年二月八日於西第在內堂法 苦勤出示舊聞龜茲一僧莫知真偽心多疑偽是 會見佛從東來威容顯曜文宣望身頂禮因而侍立 司徒竟陵王文宣王幼会勝慧結志隆雲誠感懇徵 通未免法師衣鉢之餘寧可營功德不對曰貧道庫 雪以手承捧變為玉稻後移鎮東府以六月二十九 自覺已冠裁及趺踝佛俛而微笑既 日又夢往定林見先師稱病而卧因問生老病死五 有無價神實敬以憑託宜自取之依言往求見有 而咳唾白如疑

上上大木大

其右臂俄親 是像文宣從夢而覺心知休徵明旦即遣左右楊 唯示領律師 許日又夢在空中狀若牛角長三尺餘神光洞發燭 佛事今奉歸供養後經三日自送東府文宣得牙 有做便是不可思議其迹已現寧敢 明密夢證法師庫中必有異寶宜以惠示先師造 開之光色不恒始言是像而復非像既云非像而復 間謂求俗真珠不意是牙乃修常答旨續更尋思 夜 方悟 以事難傳說乃躬自到府具敘本源貧道 一蠟像亦三尺瞬目而語三稱極佳先 更無知者今檀越感通冥應信 久辱威神 以廢

宣素聞西方有佛牙髮喜躍特深到建元三年啓髙 於本篋還復得之先有二 題府篋後更檢 曜眾咸共覩莫不讚美先 心檢重末不能得內外周 取淨水試其真偽浮 又於于閩得舍利 俄爾之間復 一處但先銀函猶遂失馬故神化不可測度矣文 時悉皆得分以 視與函俱 於向處忽 在鉢 枚 送與文宣文宣時東宮即 枚而長獲 失垂三載後開 師所除二 中俄頃不見道俗數 枚處處分布枳園禪靈起 廻莫不疲怠文 在地光高尺 蹇成三枚 餘色彩炳 宣方竭誠 取佛牙忽 銀函封

皇帝遣外國沙門曇摩多羅索供養之具以申 此山積三十載定慧兼習蓋神人也旣達彼山與 先師届都果獲靈瑞即此實帳廻以供養冥理相 又造小形實帳擬送西域既而逗留如有所得俄 隋國師智者天台山 也個德英賢自古罕傳常樂山居靜慮習禪道 敬君臣識重顕初往天台先有壽州僧定光久 見即陳賞要光曰大善知識憶吾早年山上摇手 尊重頃歷心力矣治前 一朝馬文宣後造實臺 國清寺釋智顗 一以盛帳 唐 僧 事进 華 製實藏以貯函敬 陳氏額 虔

居

道 貴人為禪師立寺堂字滿山矣時莫測其言也顕後 於寺北華頂峯獨淨頭吃大 召集有緣爾時住也顗乃卜居勝地是 相與不乎顕驚異焉知通夢之有在也時以陳太 他 會光曰且隨宜安堵至國清時三方總一當有 秋九月矣又聞鐘聲滿谷眾咸怪異光 是創建草菴樹以松果數年之間造展相從 形百狀吐火聲叫駭畏難陳乃抑心安忍湛 宿俄見三人皂憤絳水執疏請云 南螺溪之源處既開敞易得尋真地平 風抵木雷霆震吼螭魅 可於此

法吃味木长二

感咸皆如此不可具述於開皇十七年十一 顗三市久之乃滅及大衆 同見驚**歎山喧其行達靈** 爲男文多不載陳宣帝下詔曰禪師佛法雄傑 然自失 **子雄崇信正** 所宗訓兼道俗國之望也宜割始豐縣調以充眾 蠲兩戶民用供薪水天台山縣名為安樂令陳郡 兩緣所感便滅忽致西域 顗膝上陳苦求哀顗依止 降有數十楚僧乘階而 又患身心煩痛如 法毎夏常講淨名忽見三道實階從 彼 法忍不動如 神僧告日 下入堂禮拜手擎香鑪 火焼又見亾没 制 敵勝悠乃 故使强 月二十 二親枕 口

無方若苦業有銷請祈可遂乃人人前別置 衆皆見伸敬言問良久而隱 以香鑪通夜苦求至明鉢内總獲舍利四 般舟至於秋冬各與禪誦乃告衆曰舍利 唐潞州法住寺釋墨榮俗姓張氏定 觀榮動攝隨緣通化會無執著每年 日忽語衆吾將去矣言已端坐如定而卒於 末年已前忽振錫被衣猶如平昔凡經 石像前春秋六十有七至於滅後而多靈驗 還佛龍語第千日案行故業各安隱耶 春夏立方等 百餘粒後 德挺 神馬 七現重 至

婆尸 時所住堂舍忽自崩壞。像舍利宛然挺 後當作佛名為普明若斯之應現感靈祥信難圖矣 禁是汝減罪良緣於賢劫中名普寧佛汝身器清淨 於州治法住寺行方等職法至七月十四 起從上而下中有七佛相好非常語僧定 云我是汝本師釋迦牟尼也為汝罪銷故 門僧定者戒行精固於道場内見大光 無所損又臣貞觀七年清信士常疑保等請祭 如來無所著至直等正覺以汝罪銷 師不與受記如是六佛皆同此詞最後 出布在庭 故 日有本 明五色間 一我是毗 授記曇 為證

以貞觀十三年卒於法住寺春秋八十有五出唐高人 敬佛篇第六之 影留圖像遺化於日隱之運所以切 土木繡畫之資莫不即心致巧因茲呈妙昔晉代僧 之聖容況堅固長晦孰於疇寫之心哉是 至人應感慈赴物機色相光明振德於甘露之澤 來匠者踵武車追法身備極珍實金石珠玉之 述意部 則優填創其始移教東域則漢明肇其初沿茲 利暫隔猶致刻 故發源

Š-I-

泉創造緯絕朱齊帝王製作日新多未記銘懼或失 六.通遙颺懸河寫辯連注投機圓三點以成 目譬青蓮眉方翠柳八音響亮萬相雍容五 事等鎔金面貌端嚴循如滿月海同 道 夫大聖有平等之相第千有稱楊之德故十方諸 源今録其殊勝垂範表益也 同出於於泥之濁三身正覺俱坐於蓮臺之 樹降魔鹿野說法相好圓滿光明炳著身色清淨 相皆得利益所謂始從出家終成正覺於其中 部 河雪髮 眼洞 一
造
念 間

見為衆 芽心樹既榮便茂不彫之葉不來相而 之慈風灑滂沱之法雨能使身田被潤 分而為體帶權實以度物隨真應以化 **嗔之本**修念佛之 千俱得親承長種福田廣與供養吐邪倒之 又譬喻經云昔有國王然父自立有阿羅漢 若人 皆已成佛道 生故隨緣應現上 人散亂 心 因證見佛之果故法華經 入於塔廟中 一方十億並願 即 人或 歷 偈云 無上之 根板 扇廣大。 知此 見相而

王不久命終計其餘命不過七日若命終後

必墮阿

鼻地狀乘前念佛至地獄門知是 **獲功德無量無邊不可為喻又觀俄三珠** 南無 在世時佛為父王及諸大衆說觀佛三昧經 心稱說晝夜不廢至于七日便即命終魂神 南無佛七日莫絕臨去重告慎莫忘此下 羅漢重為說法得須陀洹以是因緣稱 火即時化滅一 佛狱中罪人聞稱佛聲皆共 八十種好身真金色光明無量時座 劫受苦此阿羅漢尋往化之勸教 切罪人皆得解 地獄即 名號所 义手 佛有 二云昔 無佛 至 口 後 山山

諸子邪見都無信心後時諸子同遇重病父 諸子聞已敬父言故稱 無不貫練其父長者信敬三寶常為諸子 稱已命終由稱佛故生四天王天天上壽盡 像法中有一長者名日月德有五百第五 百釋子以罪障故見佛色身猶如灰色羸婆 號哭吾為汝說過去有佛名毗婆尸人 割汝身為何所怙有佛世尊名毗婆尸汝可稱 號哭自拔頭髮舉身投地鼻中血出佛 合掌語諸子言汝等邪見不信佛法今 南無佛復教 稱法及 / 涅 說 一般後於 無常 羅門 稱僧名 慰 佛法義 到兒前 明多智 名

支那

去吃朱木长二十

10.7

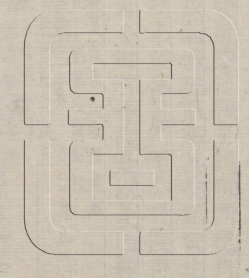
見還墮 賤 **\*\*見之罪請人受** 如閻浮金汝見 時億父教稱念佛因緣從地獄出來生人 後式 聞 枸樓秦佛拍 白佛我今見佛三十二相八 作禮及向大眾 如是 可稱過去佛名弁稱汝父亦稱我名及 佛出亦得值遇但聞佛名不 地獄獄卒羅利以熱鐵 六 那合佛迦葉佛亦皆聞 教懺悔訖已見佛金色如須彌山 故 色觀婆羅門皆由前 今得與我同生釋 大德泉僧五體投地發露戲 义刺壞其眼 八十種好無量光 種 見故 後隨 受是 彌勒 見其形 貧窮

幢橋慢 言世有 佛還宮緊急塔中像故即於後夜夢見佛像夢已 嚴猶尚 者應當合掌稱南無佛是時王子即便合掌稱南無 獲 是 解脫佛告比丘我減度後若稱我名南無諸佛 出 如此況佛真身比丘告言汝今見像不能 即隨 德無量無邊 佛像衆寶嚴飾極為可 邪見不信佛法有一比丘 世號釋迦牟尼滅度之後 已得須陀洹求佛出家得 、塔中見像相好白比丘言佛像 文 觀佛三味經云昔過去久遠 可暫入 有 阿羅漢三明六 自在語王 王子名曰 八塔觀佛 端 金

士义 州那 濟施当 全 切 教疑 陵彭 龍朝 斯斯 斯力求 高兴都 妙德庵識 刻此 既追音戶滬度屋郭切片 明覺對 國際 切 眢

法苑珠 音釋 喜捨雜 校譌 珠得三 值九百 萬阿僧 定昔王 第二 佛也 紙十五行 萬億那由他佛於諸佛所逮得甚深念佛三 林卷第二十 于者今財首菩薩是以是因緣智者應當如 昧故諸佛現前為其授記從是已來經於 祇劫不墮惡道乃至今日獲得甚深首楞嚴 **祁見歸依三寶由一入塔稱佛善根命終** 佛第十六紙市藏作珍宋 白

展通



敬佛篇第六之 法死珠林卷第二十 唐上都西明寺沙門釋道世玄憚撰

觀佛部

則尼乾轍亂七辯暫宣則富那旗靡故知威神尊重 普雨靉靆密雲觸類等觀期同明鏡是 稱聞法王法力道濟無疆大慈大悲聲高有頂隨根 恒星匿彩月愛舒光便使是 職掩色八音網吐 以金容誕迹

支那

長花木木麦二十

佛心存妙色似對目前意想光儀如臨咫尺雖法身

益弘深隨喜見聞則難遭難遇勸諸行者常須觀

撰述

方栴檀德佛西南方寶施佛西方無量明佛西北 佛為授記於十方面各得成佛東方善德佛者則彼 無二隨應說三逗機弘誘乃有多種今且録經 師是其九第子者作九方佛謂東南方無優德佛 靈驗之不盡備枉廣文又觀佛三昧經 第子往詣佛塔禮拜佛像見一寶像嚴顯可觀禮 佛於諸佛所 諦視說偈讚 無量世時有佛出世號實威德上 國 大蓮華中結跏趺 淨修梵 數後時命終悉生東方寶 坐忽然化生從 行得念佛三 球海得三珠 王時有比 此 一云昔過 威德上 已後恒 南

除我罪作是語已如太山崩五體投地懴悔諸罪由 作 世時等無有異聞空中聲已入塔觀像眉間毫相即 **槃汝之所犯謂無救者汝等今可入塔觀** 業當墮惡道空中有聲語比丘言空王如來雖復浮 遠有佛出世號曰空王入涅槃後有四比丘共為 讚軟今於十方各得成佛又觀佛三味經云過去久 習佛正法煩惱覆心不能堅持佛法實藏多不 念言如來在世光明色身與此何異佛大人 **下方明德佛如是十佛因由過去禮塔觀像** 北方相德佛東北方三 一乗行佛上方廣聚德 像與佛 偈 百

に北木大な一

國名 隨惡道生生常見十方諸佛於諸佛所受持甚深 應當如是 方有國名曰妙喜佛號阿閎即第 佛塔觀像亳相懴悔因緣後八 精進 劫有佛出世號曰光明入涅槃後有 極樂佛號無量壽即第三比丘是 三、珠得 歡 年始十六婆羅門 喜佛號寶相即第二 三昧已為十方佛現前授記今悉成佛 微妙聲即第四比 佛也又迎葉經云昔過去久 種端正無比 一
比
丘 十億阿僧祇劫 比丘是 是因緣行者 有國 國 遠 南方 子名 师 僧 有

來像者非覺非知 若出家我等當死子白父母若不 如是言如來形像妙好乃爾況復佛身 得成就如是妙身言已思念我若在 至六 畫像前結跏趺 大精進尋聽出家既得出家持像 飲不食不昇林坐亦不言說作是誓已 父母求哀出家父母答言我 畫佛形像持與精進精進見像 日父母知識八萬四千諸姓女等同時悲 切諸法亦復如是無相雜相體 心諦觀此畫像不異如 今年 聽我者我 老唯汝 入山取草為 大歡喜 日 叵得 日 即

| 技那

去吃朱木朱三十一

WE\_

聲聞緣覺功德父母親審皆住不退無上菩提佛告 感應緣至下 迎葉昔大精進今我身是由此觀像今得成佛若有 為人說法二萬眾生發菩提心無量阿僧祇人住 以智為食 性空寂作是觀已經於日夜成就五通具足無量得 無礙辯得普光三昧具大光明以淨天眼見於東方 阿僧祇佛以淨天耳聞佛所說悉能聽受滿足七 能學如此 切諸天散率供養從山而出來至 리 南兵佛像靈祥充仞區字而羣 來必當成無上道 驗驗

東晋楊都金像出渚緣 東晋荆州金像遠降緣 東晋襄陽金像遊山綠 南吳建鄴金像從地出緣 東漢雄陽畫釋迦像綠 西晉呉郡 四晋泰山七國金像瑞緣 而示從倚伏故不複銓次依緣而翔集之 以代分何者或像陳晉宋而歷表隋唐或陶化在人 出没有殊至於瑞迹蓋無異也今依敘列而空 石像浮

支那

张龙来林太上 -

No.

宋湘州桐盾感通作佛光绿宋湘州桐盾感通作佛光绿 深荆州優填王栴檀像綠 齊彭城金像汗出表祥綠 宋浦中金像光現乃出緣 齊楊都觀音金像綠 宋江陵上 都陽銅像從地出緣 可澤中金像緣 感通作佛光緣

| 都城文殊師利金像 | 北涼沮渠丈六石像現相緣 | 北涼河西王南崖塑像緑 | 魏 | 元魏凉州石像山袈裟出現緑 | 東晋廬山文殊金像緑 | 東晋東掖門金像出地緣 | 東晋呉郡金像傳真線 | 東晋會稽木像香瑞綠 | 東晋呉興金像出水緣 |
|----------|-------------|------------|---|--------------|-----------|------------|-----------|-----------|-----------|
|          |             |            |   | X            |           |            |           |           |           |

唐循州靈 唐渝州相思寺佛跡出石綠 唐幽 隋京師 唐雍州李 唐撫州及潭州行像等 隋蔣州與皇寺焚像移縁 周襄 周 深高祖等身金銀像緣 深楊都光宅寺金像綠 唐雅州藍田金像出石中綠 唐西京清禪寺 唐弁州童子寺 陳重雲殿弁像飛 宜州北山鐵 齊末晋州靈石寺 州 州漁陽縣失 州山出石文有佛字緣 沙河寺四面像綠 **延觀寺釋迦夾紵像綠** 峴山華嚴行 石像出山現緣 日嚴寺瑞石影緣 大安金 龕寺 佛跡 盗金像緣 磺 海線 像緣 壞緣

法, 花珠珠葵二十二

唐岱 唐益 唐沁 **唐雍州郭縣金像出澧水**緣 唐荆 號曰佛形如陛下所夢得無是乎於是發使天竺 案南齊王琰冥祥記云漢明帝夢見神人形垂二丈 致經像表之中夏自天子王侯成敬事之聞人 黃金色項佩日光以問羣臣或對曰西方有神 州五臺山 州瑞像 石像放光照谷緑 寺 圖畫放光緣 畫地藏菩薩緣 八感應緣 現 出聲線

爲

言 馬 呉時於建業後園平 即壽陵上供養 也乃遣畫工圖之 葉摩騰等質優填王畫釋迦佛像帝重之 之像如諸傳備 佛法南達何得有像埋瘞于地孫皓 不甚尊重置於厠處 不滅莫不懼然自失初使者蔡愔將西域沙門 口今是八日浴佛時遂尿頭上尋即通 仍育王所造鎮於江府也何以知然 又於白馬寺壁畫千乘萬騎速塔三 数本於南宮清涼臺及 地獲金像 令執屏籌至四 月 其 得 自 秦漢魏 本線即 如夢所見 腫陰處尤 髙陽門顯 素未 日皓 有

法化块林卷二上

烘述。

焉遥見海中有二人現浮游水 湯洗像慙悔殷重廣修功德於建 謝尤懇有頃便愈遂以馬車迎沙 大 西晋愍帝建典元年吳郡呉縣 遍 有奉佛居士吳縣朱膺聞之歎 米道黃老之徒曰斯天師也復共往接 神陛下前穢之今急可請耶皓信之伏 祀神祇並無效應宮内伐女素有信 備牲牢以迎之 風濤彌盛 E 口將非大 漁 江滬濱 安 門僧會 八疑 隱 佛 返 覺之 聖所 風浪 復有 痛漸 者 枕歸 口漁者萃 宮 垂降 佛為 以香 致 奉 神 愈 懴 初 世 延 便 五

說 首迎 數 罪云又别傳云天竺沙門一十二 舉 還通玄寺看像背銘 水上不没不 知石像將欲捧接人力未展聊試 庶歸心者上 而書迹分明舉 東方有二 十而了不動復重啓請翻然得起 之風波遂靜浮江二人 潔齊共東靈寺帛尼及信佛者數人 行以狀奏聞下物聽留吳那 石像及阿育王塔有供養禮 室而九沙門釋法開來自 高七尺施設法座欲 名維衛一 人隨潮 人送像至 入浦漸近漸 一名迦 以事表聞 安二像 飄然而 葉莫測 朝者 西域 至瀆 郡 朝 起便 明乃 雖 帝 經

支那

た人人を上



江及

異其寺至今向三百五十年 瑞令居一堂門牖常開鳥雀不近襟穢不著遠近嗟 馬諸國競送金銅像弁贈實物朗恭事盡 遠天下知聞于時無主英雄頁圖 沙門釋僧朗所居之山常有雲陰俗異其頑威聲 橋浦有異光現乃使尋之後金像一驅西 東晋成帝咸和年中丹陽尹高悝往還 西晋泰山金輿谷 悝下車載像至長干巷口牛不復 期公寺昔中原值亂永嘉失馭 七國宗敬以崇福 市尉每張侯 禮毎陳祥 城古製足 行悝止御

者任牛所往遂徑赴長干寺因安置之 供養至咸和元年南海交州合浦採珠人董宗之毎 寺五僧見像歔欲涕泣像為之放光照于堂内及连 悝 河 振 送上臺帝令試安像足恰然符合久之 像形僧云本有圓光合在遠處亦尋當至五僧即住 倍者甚 衆像於中 宵必放金 光歲餘臨海縣漁 錫詣悝云昔遊天竺得回育王像至新遭亂 演王路旣通尋 意失所近感夢云吾出江東為高 世於海上見銅蓮率跌丹光游泛乃馳舟接 所得在阿育王寺故遠來相投欲一 禮拜悝引至 有西域 楊都翕然勸 五僧 人張 具

些能够

勑 聲開殿見像大 摸寫寺主僧尚恐慎金色語逐旦若能 也是 身西向者非途所及逐至誠祈請至於 見海底有光浮干水上尋之得光以 者多不識 施此像孔穴懸同光色無異凡四 阿育王第四女所造時瓦官寺 方乃符合此像華臺有西 之有三藏法師求那跋摩 在流布至梁武帝於光上 定一 放光明轉坐面西於是 一年王琳屯兵江浦將向金陵武 以事上聞簡文帝 一餘年東西别 加七樂天 中宵聞 令佛放光廻 門慧邃欲 日此古梵書 域書諸道 乃許摸之 有異

皆平沙門慧曉長干領袖行化所及事 帝命將沂流軍發之時像身動搖不 爾以狀聞帝延入太極設齊行道其像先有七實冠 乗以帝輦上加油覆像為雨調中途滂 有陳運不祥亟渉訛謹積明二年像面 重閣故使藻續窮竒登臨極目至德之 聞帝檢之 自晋迄陳五代 像前乞願兇徒屏退言訖光照階字不久東陽閩越 上流大定故動容表之 有實俄而鋒刃未交琳衆解 王臣莫不歸敬亢旱 天嘉之 中東 能 時請像 始加造 自西雖正還 注常候 若風移乃建 自安因以奏 散單騎奔北 南兵起帝於

支那

法定殊休裝三十

善寺像既初達殿大不可當陽乃置 飾以珠玉可重三斤上加錦帽至暁寶 東晋孝武寧康三年四月八日襄陽檀溪寺沙門 堪久立可令有司造坐像形相使其 色及隋滅陳舉國露首面縛西遷 輕略今現在圖寫殷矣 錦帽猶在頭上帝嗣之燒香祝日若 質冠用示徵咎仍以冠在首至明脫 止陽衆雖異之還移北面至明還南如 勃送入京大 内供養常躬立侍 立本 表焉 面及 有不祥還 如昨君臣 像送 年老 明乃處 隋高聞

道 太原公王秉為襄州刺史副鎮將上開府長孫哲志 名金像寺至深普通三年四月 接還本供養後以其夕出住寺門眾咸駭異恢 銅無量壽佛明年季冬嚴飾成就晉鎮軍將軍 遺示 送 金 史郗恢之 安盛德昭彰擅聲字内於郭西精舍鑄造丈工 稱最碑現在建典周武滅法建德三年甲午之歲 之以承像足立碑領德劉 銅率跌高五尺九寸廣九 跡印 創益養部費擊福 文入石鄉邑道俗一時奔走驚嗟迎 孝 R 門其像夜出西遊 儀文蕭子雲書天 日下勑於建 莊嚴旣訖沂 乃败

法於條外卷一下

卒道俗唱快于甚指當毀像時於 不信法聞有靈感先欲毀除邑中士女被廢僧尼聞 惊慄哲獨喜踴即令謝毀揚聲唱快 **襄陽西都郭造丈八金像** 欲除滅哀號盈路哲見道俗軟惜瞋怒彌盛逼逐侍 云晋大元十九年歲次甲午月朔日次 史纔可百步忽然落馬失瘖直 如故哲怒愈壯又 從速令摧碎先令一百人以繩繫頭挽牽不動哲 小用心杖監事者各 加五百牽引方倒聲振 一百奉之如初 視四 此像更三周甲午百 又加三 支 便馳馬欲報 下倒垂衣内 、比丘道安於 舉至夜 地動人 一百不

然何酷斯即於國有功無人申者城平富婁便從俗 知憲情遂密煞之憲臨終語第子 造之及武德四年官軍圍急實降方恨不取憲語在 京輔遂發兵至裴陽實固守三度兵至屠城不陷後 重數諫實君令投唐國竇不從憲與士俗內外通使 父見毀安師金像自爾巴來遺跡不嗣我死後 據 誠無虚記今本所住名啓法寺所覆之石人鑿取 十年當滅後計年月與廢悉符合馬信知安師 現存焉又 一部屬王世充有啓法寺憲法師者為士俗所 、隋末分崩方隅中国襄陽留守竇盧褒 蘇富婁日我與汝 可依

北北林林 十二

撰述

一沒办或本卷二十

曾鎮寨都開安師古像形製甚異乃遣人圖之於長 東晋穆帝永和六年歲次丁未依勘長曆乃三年也 寺造大像高五十九尺事如劍顯吉隋初秦孝王後 模樣一治便成無有缺少當鑄像時天陰雲有雨 像个現在延與寺也 安延典寺造之初鑄之夕亦感天樂雨華大有靈瑞 銅彌勒像高丈餘後夢憲令其更造佛像乃於梵雲 服憲有衣資什物並富婁收拾乃有心擬像不知 一月八日夜有像現于荆州城 李遍一寺内富婁性巧財用自富又於家内造 北長七尺五寸合光 何

跌高 商客下載欲竟恨船輕中夜覺有人來奔船驚其尋 僧眾咸竟奉迎鏗然不動有長沙太守江陵滕畯 信法成其美者非爾護歟爾其行矣翼負錫南征 **。滕以永和二年拾宅為寺額表郡名承道安法** 夜復覺人自船登岸船載還輕及像現也方知其北 大司馬桓温鎮牧西陝躬事項拜傾動邦邑諸寺 也列邁利沙恒先諸舫不久遂達渚宮幾泊水 了無所見而船載自重不可更加雖駭其 領請一監護安謂第子曇翼日荆楚士庶始欲 丈 尺皆莫測其所從也初永和五年廣州 果而 師裏

性能株体於二十一

坡鄉

北北條本族之十一

至晋簡文咸安二年始鑄藥趺晋孝武帝太元 欣感交懷日斯像余之本誓也必歸我長沙 仲堪為刺史於中夜出寺西門邏者謂人 請令第子二 流布但至誠不極何憂不垂降乎及聞荆城像至 僧伽難陀禪師者多識博觀從蜀來荆入寺 難以力致衆 一載僧字雖就而像設弗施每數曰育王寺像隨 翼問其故答曰近天竺失之如何遠降! 成愈日必如所言驗之非遠翼焼香 人捧颯然輕舉遂安本寺道俗慶悅 問而 固 中 可心 有罽

暢曰聖不云遠無憂不徹去來今佛佛佛想念得無 沈悠之初不信法沙汰僧尼長沙一寺千有 土便勘年月悉符同焉看像光背梵文曰 復爲佛事旬日而終後僧擬光更鑄金者宋 將亟像光忽近翼目佛示此相病必不振光 日不止有聞於沈沈召寺大德玄暢法師訪聞所 像大放光江東佛法一 也時聞此銘更倍欽重曇翼與念致應之 俗者將數百人舉衆惶駭長幼悲泣像為 明帝尋崩嗣主在勃便有宋齊華運荆 期甚盛宋明帝太始 驗也及 阿育王造 末 孝 州刺 餘 僧

明日

寶融 迎之倍掆不起少日而薨高祖昔在荆渚宿著懇誠 見像遠龍行道岳密禮拜不令洩言及大開堂 乃廻 何經答出無量壽悠之取經尋之殊院即停 大鑒末寺主道岳與一白衣淨塔邊草次開塔戶 **今佛念諸佛乎欲詩檀越不信之心故有斯應問** 坐梁都陽王為荆州屢請入城建大功德及感 起義時像行出殿外將欲下 一年鎮軍蕭顯青與深高共荆州刺史 殿三年類胃暴心實融亦廢而慶歸高祖梁 迎終無以致中大通四年三月遣白馬寺僧 下階兩僧見而驚 南康王

像又造 有在殿 日從 衆應慕送至江津至二 盤夾殿兩階又施銅鑊一雙各容三十斛三面重閣 里帝躬出迎竟路放光 随使往明旦承接還復留嚴重謁請祈方申從往 死轉珍雅中大同二年三月帝幸同泰設會開講歷 王書何思遠齊香華供養具申丹欸夜即放光似 通 殿東北世殿三 金銅菩薩二驅築山穿池奇樹怪石飛橋 三日竭誠供養 門出入 同泰寺其夜像大放光明勃於 間兩厦施七實帳座以安瑞 相續無絕道俗於慶 十三日届千金陵去都十 具寺設無遮 大齋二十七 同

廣運二年而梁國亾滅 然煙焰四合欲救瑞像 月中宋宣帝崩天保 還江陵復止本寺深後 諸殿禮黃昏始到瑞像 二十三年帝崩嗣王蕭琮移像於仁壽宮又大流汗 月侯景亂階大寶三年 盡唯佛所居殿存焉太 日六人便起天保十五 山水並作金色建 夜 年明帝迎像入 無方可移由來 年長沙寺 殿 至開皇七年長沙寺僧法蒨 賊平長沙 清二年像大流汗 大定七年 不休及同泰被焚堂房並 帝纔登階像大放光照 像又 寺僧法敬等 火所及 人内禮懴冥感 流汗明年 其年 合寺 百人

粲賊破掠諸州來至荆邑營于寺内大殿高臨城北 窮極宏麗天下第一大業十二年瑞像數汗其年 瑞像所 無 遠去遂 江散放其木流至荆 像即放光公發心造 復迎還寺開皇十五 莊嚴乃至榱桁藻井無非實藥問列其東西一 間 加也大殿以沉香 居並用檀帖中 被運材木在 引上營之 年 帖遍中安十三寶帳並以金 有實帳華炬並用真金所成 流五千 尺下礎 然泊岸雖風波 北大殿 黔州刺史田宗顯至寺禮 闊入 餘里 一十三間東西夾 尺斯亦終 斫材運之 公鼓扇終

技哪

北北城水水

賊上殿上射城中留守患之夜以火箭焼之城中道 馬入城斯亦慶幸大同故流光為其善瑞也至於方 竟日不息其年九月大 放光明滿堂至二十五日光彩漸減其日趙郡王兵 焼灰炭不 日寺僧法通以唐運將統希求一瑞遠像行道其夜 外立 悲悼瑞像滅失其夜不覺像瑜城而入至實光 偽宋王楊道生等至 月宰牧致誠無不畢應至貞觀六年六月大旱 且 及今 見像存合城 續立殿 唐兵馬從蜀江下其月二十 寺禮拜像大流汗身首雨流 欣悦賊散看像故處一不被 如前者偽梁蕭銑鳳鳴五

像高三尺許形相嚴明浮水而住牽排不動馳往白 都督應國公武發迎像建齊行道七日官僚上 童捕漁忽見金光溢川暎流而上當即 髻中得一舍利有光出之 異不甚重之道安法師在石城長安所送令弟子於 矣今現在江陵長沙寺又有外國銅像高七尺許 熟都督乃捨黃金更度瑞像董興旛華莊嚴眾具備 於像前 東晋周玘字宣째義與陽羨人晋平西將軍處之 一子也位至呉與太守家世奉佛其女尤甚精進 一心觀佛良久雲氣四布甘雨滂流其年

北北林林林

配

遂凸光在張家云 失像而光尚卞 於平日内外咸觀俄而紫雲下迎遂上昇空極 像自隨言歸張氏後病卒乃見女在城牆上姿飾逾 東晋會稽山陰靈寶寺木像者徵士熊國戴達所製 賣之索價極少識是前像方欲雇直失姥所在此像 没登曾孫事接戎旅平計孫思之 即得上船在家供養女女夢佛在膝痛覺看像膝果 有穿處便截金蚁 下舉家懴悔祈求像至有一老姓齊詣 以補之王後以女適呉郡張澄將 亂久廢齋戒 E

常將復觀聖顏如其無常願會彌勒之前所捨之 道 潔信又甚巧思方欲改斷威容無然真極注慮累年 於手自然芳煙直上極目雲際餘芬徘徊聲盈 乃得成遂東夏製像之妙未之有如上之像也致使 東晋太元二年沙門支慧護於吳郡紹靈寺建釋 時道俗莫不感厲像今在越州嘉祥寺 、丈六金像於寺南傍高鑿穴以啓鎔鑄旣成將 俗瞻仰忽若親遇高平都嘉賞撮香咒曰若使有 以中古製像略皆朴拙至於開敬不足動心素有 香

夜中雲内清明有華六出白色鮮發四面翻灑未及

往在依林卷二十一

於地飲而上歸及曉白雲若煙出於鑄穴雲中白龍

法定殊水株之十二

威相若真自肩以上短舊六寸足蹠之下削除 乃昇天元嘉初徵士熊國戴顒嫌制古朴治像 現長數十丈光彩煙煅除引繞穴舞至前瞻仰 東晋義熙元年司徒王謐入宮住東掖門有寺人 似歸敬者斯風霽景清細雨而加香氣像旣 奉入宮宋祖素不甚信及獲此像加敬於悟躬禮事 金像高四尺光趺並具斯又同孫皓之育王像也 東見五色光出地驚而穿之得古形銅盤盤 坐龍 徊

在舉數人可舉今加以壯夫數十確不移處後更足 、尊重乃送、武昌寒溪寺後遷荆州故遣迎上像初 俄見 廬山 殊師利菩薩像也昔傳云育正既統此洲學思 心感悟即日毀獄造八萬四千塔建立形像 金像 在瓦官後移龍光云 、殊師利菩薩像者昔有晉名臣 也初份来能深信因果既嘉此瑞遂 漁人每夕見海濱光因以白品遣 而趣船側檢其銘勒 火熾水清生青 陶侃字 育王所

衆僧 住 以事力輔車牽拽僅得上船船復即没使具聞保聽 之已見申 還本寺兩三 血了無艱阻 行年七十不 雄像以神 何得相捨 受灸死 四散 有 物 **負佛教待正念已申頸時可下刀賊然** 遂依言住于時董道 斯即聖靈威降惟其人乎故諺 受刀即便下斫刀反剌心刃出於背群 標雲翔泥宿選何遙 老僧失名來舜瑞像像日 便起沙門慧遠敬伏威儀迎入 是伽藍何如寺外賊將 執僧索金僧曰無 冲賊冠 遥是也隋末賊 可得乃以 出欲然僧 擾江 爾年 陶 老 其 僧

賊奔怕東走至遠師墓于時天氣清朗忽有雲如蓋 屯黑下布雷電四繞逐震霹賊死六人 荡略盡 衣物多依山藏匿由是賊徒不敢? 郡界東北望御谷山遥禮而入莫測其然也訶 育王舍利能事將訖西至凉州西一百七十里番 劉薩訶師 北 不久復 傾將 今 開出像者至太武大延元年 備在僧傳歷遊江表禮鄧縣塔至金陵 欲射 有大 山東林寺重閣上 風從北而吹閣還得正如舊 止施功無地僧乃祈請山神賜 武德中 、江州子女及 有離石 石 門谷風 州郭

技那

生之 林林恭二十一

上

技那

首像項以兵守之及明還落如故遂有廢法國滅之 瑞像寺建德將廢首又自落武帝令齊王往驗乃安 光流照鐘聲飛響皆莫委其來也問保定元年 年治涼州城 即選石命工 則世亂人告經 此山崖當有像出靈相具者則世樂時平如其有缺 身首異處二百許里相好昔虧一時還 乃像首也奉安像身宛然符合神儀彫缺 像高 安范還落魏道凌遲其言驗矣至周元 東七里澗忽石出光照燭幽顯觀者 十載至正光元年因大風雨雷震 一丈八尺形相端嚴唯無有首登 備時

**徴接焉備于周釋道安碑周雖毀教不及此像開皇** 通法依前置寺大業五年煬帝西征躬往禮覲改為 感通道場今像存馬依圖擬者非一及成長短終 悔淚下如雨啓日今身被枉當是過去枉他願償債 勝考掠遂安承罪並斷死刑明旦行決其夜禮拜 像年滿將還常如禮事後為劫賊橫引禁於京獄 元魏天平中定<u>州</u>募士孫敬德 教誦觀世音救生經經有佛名今誦千遍得 防於北陆造觀音金

凉州石崖塑瑞像者昔沮渠蒙遜以晋安帝隆安 度苦難敬德欽覺起坐緣之了無然錯比至平明日 上二口 觀世音是也敬德放還設齋報 歡表請其事遂得免死物寫此 滿九百有司執縛向市且行且 上有三刀痕鄉親同觀數其通感見齊志及旌異等 據有京土三十餘載隴西五京斯最久盛專崇福 執刀下斫刀折三段不損皮 刀折如初監當官人莫不驚 肉易刀又 誦臨欲加刑誦滿 經傳之今所謂高 異具狀聞奏丞相高 願出存訪像乃見項

敬重以宋元嘉六年遣世子與國攻於罕大敗與國 業以國城寺塔終非久固古來帝宮終逢煨燼若依 立之効尤斯及又用金寶終被 北凉河西王家遜為母造丈六 現相經今百餘年彼人說之如此 行跡人機遠之即便蹈地足跡 近矚便止視其顏面如行之狀 安設尊儀或石或塑手變萬化有禮敬者驚眩心目 以終天於州南百里連崖綿車東西不測就而斷窟 有土聖僧可如人等常自經行 石像在于山寺素所 納 或 初無學 毀盗乃顧聆山宇 有羅土全地觀其 納來往不住如此 舍遥見便

技娜

法此妹妹然上十

たと

華改為先任意肆惡知何所而不至初重法讖譯大 利又咎佛像於寺誅僧一何酷濫晚雖再復不補其 責登設大會倍更精到招集諸僧還復本業焉觀遜 道人遜後行至陽述山諸僧候 遂死於佛氏遜志恨以事佛無靈下令毀塔寺戶逐 涅槃願同生死後因少念乃使刺客害之今行役失 左右扶翼而進見像淚下若泉即稽首禮謝深自尤 斬數人爾時將士入寺禮拜此像涕淚横流驚還說 為信信不深明攻煞以取豈佛之為非禁也性 遜聞往視至寺門舉體戰悸 如有犯持之者因喚 於路側望見發怒立

莫測何來也 後試薄掘得銅坐像高三寸許尋檢其地舊非邦邑 宋元嘉十二年留元之東陽長山人家以種苧為業 光發座至棟式之因焼香拂拭掛帳乃見失像像然 失惆悵祈請風夜匪懈經于五年昏夕時見佛座有 **警今沙州東南三十里三危山**四之地**建高二里佛** 母焼田撫輙有一處叢草不災經久怪之不復墾伐 宋元嘉二 像二百八 、十電光相函發 一年劉式之造文殊金像朝夕禮拜頃之便

尺許叢草不然遂披而霓鳥乃得金菩薩坐像通趺 年歲在庚子官寺道人法新僧行所造即加磨鎣也 無失像者遂收而供之 宋元嘉十五年羅順為平西府將戊在 宋衞軍臨川康王在荆州城内築堂三間供養經像 放鷹野澤同輩見鷹雉俱落于時火燒野草惟有 宋元嘉十四年孫彦曽家世奉佛妾王慧稱少而信 深二尺得金像連光跃高二尺一寸跌鉻云建武 向年大彌篤誦法華經輙見浦中有雜色光使人掘 一尺工製殊巧時定襄令謂盗者所藏乃符界内 上明十二 F

兄驚其通感止不嫁之張邴二門因大敬信僧定為 堂壁上多畫菩薩圖相及衙陽文王代鎮廢為寢 呼不就燒香伏地取死此像遂放金光彌晃一村父 志不行而密許那氏女初不知也及羔馬既至女悲 常供養小形金像以為前路之資也而父母逼嫁誓 宋元嘉中江陵支江張僧定姝幻而奉法志欲出家 悉加泥治乾輙褫脫畫狀鮮淨再塗猶爾王不信向 毀故壁悉更繕改不久抱疾閉眼輒見諸像森然滿 目於是廢而不居頗事齊講 謂偶爾又使濃塗而畫像徹現炳然可列王復命

-

齊建元中番禺毗耶離精舍舊有扶南國石像莫知 夜夢像云鼠嚙吾足清旦疾歸視像果然矣 之出家宋丞相南郡王鎮陝乃以其居建精舍焉 叔以事告之何氏敬嘉奉以製光後為相府直省中 愛患人乞奪曾未示人明府何以得知直求市耶敬 宋泰始中東海何敬叔少而奉法隨湘州刺史劉韞 監縣遇有栴檀製以為像既就無光營索甚勤而卒 可得寤問左右果如言因故求買之何氏曰 可得應聽木 無可獲憑几思之如睡見沙門衲衣杖錫來曰檀非 不堪惟縣後何家桐盾堪用雖惜之 有盾甚 一苦求

好嚴 有意不已者試共三四人棒之飄然而起曾無釣石 其始形甚巨異常七八十人乃能勝致此寺茅茨 之重像既移矣屋亦焚焉每有神光州部兵寇輒 滴其多少則難之小大逆可知矣郡人常以族之 汗滿體嶺南以爲恒候後廣州刺史劉俊表送出都 火延及屋在下風煙焰已接尼眾十餘相願無計中 齊徐州刺史王仲德於彭城宋王寺造丈八金 **今應在故蔣州寺中** 率江右之妙製也北境兵起式賠僧像朝 一像相

建元初像復流汗其冬魏寇淮上時兖州數郡起義

南附鳩略甚衆亦驅迫沙門助其戰守魏軍屠其營 琰晝寢夢像立于座隅意甚果之即馳迎還其夕南 壘悉欲夷滅表奏魏臺誣以助亂須及斬決時像, 受五戒以觀音金像令供養遂奉還楊都寄南澗寺 護必不惟禍若幽誠有感當隨拭即止言已自拭果 應手而燥王具事表聞 汗殿地流濕魏徐州刺史梁王奉法勤勤至寺 齊建元初太原王琰者年在切雅於交吐賢法師 能止王乃焼香禮拜執巾咒曰眾僧無罪誓自營 以巾帛拭隨拭隨出不已至數十人交手競拭猶 下詔皆見原宥也 親使 所

斯記 應亟著亦或當年羣生因會所感假憑木石以見 七月一 釋迦彌勒二像輝用若真蓋得相乎今東夏景模神 庶必永作津梁循復其事有感深懷訟此徵觀級成 澗失像十餘盗毀鑄錢至宋大明七年秋夕放光照 云鎔斵圖績類形相者爰能行動及放光明今西域 尺許金輝映奪合家同觀後以此像寄多寶寺琰 夫鏡接近情莫瑜儀像瑞驗之發多自是典經 垂將十 的的 日也 分明詰旦造寺如夢便獲於建 一故琰冥祥記自序云此像常自 載不知像處及還楊都夢在殿 供養 東衆

支那

去花朱木卷二十一

支那

果不必尅由容好而能然也故沉石浮深寔闡閩 之化塵金寫液用舒彭宋之禍其餘銓示繁方雖 事非殊貫故繼其末 曲辨率其大抵允歸自從若夫經塔顯効旨證亦

迎請此像時決勝將軍郝騫謝文華等八十 所願圖了還返坐高五尺在祇桓寺至今供養帝欲 詔募往迎案佛遊天竺記及雙卷優填王經云 梁祖武帝以天鑒元年正月八日夢檀像入國 一匠及賣栴檀請大目連神力運往令圖佛相旣 利天一夏為母說法王臣思見優填國王遣 十人應募 太

後有甲胄聲又聞鐘聲巖側有僧端坐樹 者是 得飽滿僧曰此像名三義三佛陀金毗羅王自從 衆及傳送者身多以好逢諸猛獸一 填王經云真身既隱次二 就相好具足而像 達具狀祈請舍衛王曰此 又渡大海冒渉風波隨浪至山糧食又 下置其前僧起 禮像審等禮僧僧授澡灌令飲並 三十二匠更対紫檀人 也騫等百第一條行數萬里備歷 頂放光降微細雨弁有異香故 一像現普為衆生 圖一相卯時 中天 像 心念佛乃聞 **連手至午 ^盡所** 可適邊 騫登

深祖天鑒初於本宅立光宅寺造丈八金像圖樣 陵造大明寺乃以像歸之今現在多有傳寫流被京 稍等並作蓮率塔頭帝由此蔬 彼大作佛事語頃失之爾夜愈夢見神晓共圖之 五月崩湘東王在江陵即位號元承聖遣 大鑒十年四月五日糯等達干楊都帝與 四十里迎還太極殿建齋度人 上至荆都承光殿供養後深大定八年於城北靜 大赦斷煞 食斷欲至 太清三年 百僚徒行 但是弓 從楊都

成不爽分寸臨鑄疑銅不足始欲上請忽有使者領

于足 乃增四尺勑云 通國唯覺高大試以量之乃長二丈二尺以狀奏間 祖為父於鍾山造大愛敬寺殿大像神 獨表神奇乎可鐫著華跌以為靈誌乃具疏而剋 像已成不改元樣所續送銅用亦俱盡更重審量 十五車至三五奉勅送寺便即鎔寫 下於今存焉 銅初不送何緣乃爾豈不以真相應 一治即成冠 相有之

夫だ朱木美三十一

元在宋初有王所造初有曇光禪師從北來処行

川為幽棲之所見此山崇麗乃於峯頂構小草室間

不重顯廣如别記有深佛像多現神奇刻

縣大

教廢絕老宗毎引高僧談敘幽旨又造等身金銀 兩軀於重雲殿晨夕禮事五十許年冬夏蹋石六時 恩緒未絕夜忽山崩壓二百餘 僧治律師既至山所規模形製嫌其先造太為淺 相焉斯則真儀素在石中假工除刻故得 至深建安王患降夢能開剡縣石像病可 聞南移天台後遂繕造為佛像積經年稔終不能 猶在石中乃到鑿浮石至今 樂空中而有聲曰此是佛地如何輒有蔬 劉賜製碑於像前耳深祖登極之後崇重 存焉既 其内佛 得愈遂請 訖乃 自 面耶

兒不見後際欲毀二像為挺先令數卒上三休閣 供養太尉王僧辯誅景修復臺城會元帝陷於江陵 ℃ 媒佛項椎鑿始舉十一像一時廻顧財之所遣諸 江南無主辯乃通欸於齊迎貞陽侯蕭淵明爲帝時 之受苦呻吟舉形洪爛膿血交流穿皮露骨而 乃近事道俗同 如墮落不自勝舉失瘖如醉杜龕亦爾久乃醒 一未定 足蹈石處十指文現遂卒窮祚侯景篡位猶 打築遍身青腫难見金剛力 利害相雄辯遺女将杜龍典衛宮闕龍性 知 <del>工</del>可畏之物競

撰迹

音釋 校譌
法苑珠林卷第二十 第十七紙南藏 車名 萬曆辛卯夏清 管唐, 法苑珠林第二 切無輪 析何 木庚 鄮 抽 德麗刻 虚 吳 江李此承 郊切正 **秋**四行起至十 上德 明覺對 刻 瞬 不入

