

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### Marbard College Library

GIFT OF

Archibald Cary Coolidge, Ph.D.

(Class of 1887)

ASST. PROFESSOR OF HISTORY

Received 8 00ec. 1900.



Digitized by Google

# BYZANTINA XPONIKA

ΤΟΜΟΣ ΕΚΤΟΣ

# BU3AHTIÜCKIÜ BPEMEHHUKT

ИЗДАВАЕМЫЙ

при

## ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ

подъ редакцию

В. Э. Регеля
члена-Корреспондента Анадемія.

TOMB VI.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1899.

KOMMECCIOHEPS:

C.-Петербургъ.

К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. К. L. Ricker, Inselstr. 20.

11:1,2

DEC 8 1900

a. C. Cool id gi

Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. С-Петербургъ, Сентябрь 1899 г.

Непремънный секретарь, Академикъ Н. Дубровинъ.

Έχδίδοται τύποις έγχρίσει τῆς Αὐτοχρατορικῆς Ἀχαδημείας τῶν Ἐπιστημῶν. Ἐν Πετρουπόλει, μηνὶ Σεπτεμβρίω ἔτους 1899-ου.

Ο ἐσόβιος γραμματεύς, ἀκαδημεικός Ν. Δουμπρόβιν.

# OFJABJEHIE HIECTARO TOMA. HEPIEXOMENON TOY EKTOY TOMOY.

#### Отдълъ І.

#### MEPOΣ A'.

## Изследованія и матеріалы.

## Μελέται καὶ ὕλαι.

|                                                                              | Стр.       |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Этюдъ о византійской музыкъ. Мартиріи. Съ 3 табл. І. Тибо.                   | -          |
| Μελέτη περί βυζαντινής μουσικής περί των μαρτυριών ύπό Ι. Thi-               |            |
| baud (μετὰ γ' εἰχόνων)                                                       | 1          |
| Исевдоникита Пафлагонъ и подложное житіе патріарха Игнатія.                  |            |
| А. Пападопуло-Керамевса.                                                     |            |
| Ψευδονικήτας ο Παφλαγών και ο νόθος βίος τοῦ πατριάρχου Ίγνατίου             |            |
| ύπὸ Ά. Παπαδοπούλου-Κεραμέως                                                 | 13         |
| Въ защиту подлинности житія патріарха Игнатія и принадлеж-                   |            |
| ности его современному автору Никите Пафлогону. В. Ва-                       |            |
| сильевскаго.                                                                 |            |
| *Η γνησιότης του βίου του πατριάρχου Ίγνατίου, του συγγραφέντος              |            |
| ύπὸ τοῦ συγχρονίσαντος αὐτῷ Νικήτα Παφλαγόνος ὑπὸ Β. Βασι-                   |            |
| λιέφσκη                                                                      | 39         |
| Византійскіе намятники Авона, І—V. Съ 8 табл. Д. Айналова.                   |            |
| Βυζαντινὰ μνημεΐα τοῦ "Αθωνος $(\alpha'-\epsilon')$ ὑπὸ Δ. 'Αϊνάλωφ (μετὰ η' |            |
| εἰχο៌νων)                                                                    | 5 <b>7</b> |
| Иверскій списокъ среднегреческой Александріп. И. Истрина.                    |            |
| Μεσαιωνικός βίος του Άλεξάνδρου έκ τινος κώδικος της μονής των               |            |
| 'Ιβήρων ὑπὸ Β. Ίστριν                                                        | 97         |
| Замътки по древностямъ Константинополя. VII—X. Гавр. Ла-                     |            |
| СКИН 2.                                                                      |            |

|                                                                               | Стр.        |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Σημειώσεις περὶ τῶν ἀρχαιοτήτων τῆς $K/πόλεως$ (ζ'—ι') ὑπὸ $\Gamma$ . Λάσκιν. | 131         |
| Хрисовулъ императора Михаила VII Дуки. П. Безобразова.                        |             |
| Χρυσόβουλλον τοῦ αὐτοκράτορος Μιχαήλ Ζ' τοῦ Δούκα ὑπὸ Π. Μπε-                 |             |
| ζομπράζωφ                                                                     | 140         |
| Эпиграфическая замътка. В. Латышева.                                          |             |
| Έπιγραφική σημείωσις ύπὸ Β. Λάτυσεβ                                           | 144         |
| Этюды по византійской эпиграфикв. IV. В. Латышева.                            |             |
| Μελέται βυζαντινής ἐπιγραφικής (δ') ὑπὸ Β. Δάτυσεβ                            | 337         |
| Мозаика купола св. Софін Солунской. (Къ вопросу о времени ея).                |             |
| Съ 5 табл. Е. Ръдина.                                                         |             |
| Τὰ ψηφιδωτὰ τοῦ δώλου τῆς ἐν Θεσσαλονίκη Άγίας Σοφίας ἐν σχέσει               |             |
| πρὸς τὸ ζήτημα τῆς ἐποχῆς αὐτῶν ὑπὸ Ἐ. Ῥέδιν (μετὰ ε'                         |             |
| εἰχόνων)                                                                      | 370         |
| Византія и арабы при император'в Өеофил'в (829—842). А. Ва-                   |             |
| сильева.                                                                      |             |
| Οι Βυζαντινοί και οι Άραβες έπι τοῦ αὐτοκράτορος Θεοφίλου (829-               |             |
| 842) ὑπὸ Ά. Βασίλιεφ                                                          | 380         |
| Авонскія грамоты. VI—XIII. Александра Лаврскаго.                              |             |
| Άθωΐτις Στοὰ (ζ'—ιγ') ὑπὸ Άλεξάνδρου Ε. Λαυριώτου                             | <b>44</b> 8 |
|                                                                               |             |
|                                                                               |             |
|                                                                               |             |
|                                                                               |             |
| Отдѣлъ II.                                                                    |             |
| MEPO $\Sigma$ B'.                                                             |             |
| 1. 2. Критика и Библіографія.                                                 |             |
|                                                                               |             |
| Α΄. Β΄. Βιβλίων ἐπικρίσεις καὶ βιβλιογραφία.                                  |             |
| Абрамовичъ, Д., Къ вопросу объ источникахъ Несторова Житія                    |             |
| преп. Өеодосія Печерскаго                                                     | 230         |
| Арсеній, Епископъ, Филовея патріарха Константинопольскаго                     | 200         |
| XIV въка три ръчи къ епископу Игнатію                                         | 239         |
| Баласчевъ. Новонайдениять надпись отъ времето на царь Си-                     | 200         |
| меона                                                                         | 284         |
| — Климентъ епископъ словънски и службата му по старъ                          | 201         |
| словънски пръводъ. Рец. П. Лаврова                                            | 542         |
| Безобразовъ, М., Изреченія св. Кирилла                                        | 231         |
| — Посланіе митрополита Никифора                                               | 231         |
| Болотовъ, В., Изъ исторіи церкви сиро-персидской                              |             |
| Виноградовъ, П. Г., Книга для чтенія по исторін среднихъ въковъ.              | 223         |
| Duri de O & A consegue en consegue de retropis epedante abrobb.               | 010         |

|                                                                  | Стр.        |
|------------------------------------------------------------------|-------------|
| Григорьевъ, А., Происхождение славянскихъ текстовъ повъсти       |             |
| объ Акпръ Премудромъ                                             | 237         |
| Даниловъ, Георгій Т., Страница изъ държавното стопанство въ      |             |
| старо българско время                                            | 285         |
| Дмитріевскій, А., Архіепископъ елассонскій Арсеній               | 566         |
| Заваринъ, И., Пастырское служение по учению св. Исидора Пелу-    |             |
| сіота                                                            | <b>5</b> 87 |
| Законик Стефана Душана царя Српског 1349 и 1354. На ново         |             |
| издао п обрадно Стојан Новаковић                                 | 613         |
| И. К., Святый Або, мученикъ тифлисскій                           | 231         |
| Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константино-     |             |
| полъ. III                                                        | 588         |
| Истринъ, В., Замъчанія о составъ Толковой Пален                  | 229         |
| — Апокрифъ объ Іосифъ п Асенефъ                                  | 233         |
| Иширновъ, А., Ромънска Доброжа                                   | 285         |
| Кадлубовскій, А., Очерки по исторіп древне-русской литературы    | 200         |
| житій святыхъ                                                    | 231         |
| Каллистъ, Іеромонахъ, Номоканонъ св. Фотія, патріарха константи- | 201         |
| нопольскаго                                                      | 554         |
|                                                                  | 994         |
| Киріонъ, Епископъ, Заслуги грузинскаго монашества и монасты-     | 570         |
| рей для отечественной церкви и общества                          |             |
| — Ананурскій Успенскій соборъ                                    | 571         |
|                                                                  | F00         |
| творца Мартикопскаго                                             | 582         |
| Кулановскій, Юліанъ, Епископа Өеодора «Аланское посланіе»        | 235         |
| Лавровъ, П., Новое похвальное слово Климента Словенскаго         | 231         |
| Ласиинъ, Г., Почему Готфридъ Бульонскій не хотель надёть         |             |
| короны                                                           | 225         |
| — Константина Багрянороднаго сочиненія «О оемахъ» (De            |             |
| thematibus) и «О народахъ» (De administrando imperio)572.        | 587         |
| Латышевъ, В. В., Замътки къ христіанскимъ надписямъ изъ          |             |
| Крыма                                                            | <b>234</b>  |
| Лашкаревъ, П., Церковно-археологические очерки, изслъдования и   |             |
| рефераты                                                         | <b>5</b> 83 |
| Л(ебеде)въ, А., Матеріальное состояніе духовенства въ IV-        |             |
| VII въкахъ                                                       | 231         |
| Греческія школы-общеобразовательныя и духовныя въ                |             |
| Константинопольскомъ патріархать турецкаго періода               | <b>5</b> 86 |
| Лопаревъ, Х., Русское анонимное описаніе Константинополя         | 229         |
| Хитонъ Господень въ книжныхъ легендахъ армянъ, гру-              |             |
| зинъ и спрійцевъ                                                 | 231         |
| Марръ, Н., Изъ поъздки на Авонъ                                  | 584         |
| Муркосъ, Г., Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ      |             |
| Россію въ половинѣ XVII вѣка. IV                                 | 588         |

| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Стр.        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Павловъ, А. С., Сборникъ непзданныхъ памятниковъ византій-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| скаго церковнаго права                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 210         |
| Пападопуло-Керамевсъ, А., И., Къ псторін греческихъ этимологи-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| ковъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 227         |
| Алексій Макремволитъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 233         |
| Петровскій, С., Сказанія объ апостольской пропов'єди по с'яверо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
| восточному Черноморскому побережью                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 220         |
| Помяловскій, И. В., Аркульфа разсказъ о святыхъ мъстахъ, запи-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| санный Адамнаномъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 563         |
| — Житіе и подвизанія иже во святыхъ отца нашего Георгія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| Кипрскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 570         |
| Пономаревъ, А. И., Славяно-руссій прологъ. II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>2</b> 39 |
| Пятницкій, М., Греческая капелла въ катакомбахъ Прискиллы въ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| Рямъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 582         |
| Ремезовъ, М., Византія и впзантійцы конца Х въка                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 239         |
| Ръдинъ, Е., Сирійская рукопись Евангелія съ миніатюрани                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| XIII въка библіотеки Британскаго Музея                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 234         |
| Семеновъ, А. Ө., Житіе преподобнаго Симеона Дивногорца. Рец.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| Э. Курца                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 537         |
| Сергій, Архіепископъ Владимірскій, Святый Андрей Христа ради                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ~~=         |
| юродивый и праздникъ Покрова Пресвятыя Богородицы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 207         |
| Слуцній С., Свидътельство кардинала Гумберта (XI в.) о визан-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 004         |
| тійскихъ Распятіяхъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 224         |
| Сперанскій, М., Разумѣнія единострочныя Григорія Богослова и                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 000         |
| Разуми мудраго Менандра въ русскомъ переводъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 230         |
| Замътки о рукописяхъ Бълградскихъ п Софійскихъ би-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 000         |
| Crange H. H. Oser-Yeis and Transport H. M. Oser-Yeis and Transport H. M. Oser-Yeis and Transport H. Os | <b>2</b> 33 |
| Срезневскій, И. И., Обозрѣніе древнихъ русскихъ списковъ Корм-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 217         |
| Чей книги                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 615         |
| Срећковић, П. С., Творенім Доментіана и Теодосы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 218         |
| Сырну, П. А., Къ исторіп исправленія книгъ въ Болгаріи въ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 210         |
| XIV běkě. I, 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 560         |
| Тинтинъ, Н., Впзантійское право, какъ источникъ Уложенія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 300         |
| 1648 года и Новоуказныхъ статей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 576         |
| Типин Хилендарски. Преписао Еппск. Димитрије                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 614         |
| Успенскій, О. И., Византійская табель о рангахъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 210         |
| — Двъ историческія надписи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 215         |
| Цвътновъ, П., Пъснь въ прославление святыхъ мучениковъ Сергія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 210         |
| и Вакха                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 226         |
| — Пѣснь св. Романа Сладкопѣвца въ прославленіе св. врачей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| Космы и Даміана                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 226         |
| — Пѣснь св. Романа Сладкопѣвца объ усопшихъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 229         |
| Шахматовъ, А., Пахомій Логоветъ и хронографъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 235         |

|                                                                     | Стр |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| Шахматовъ, А. Путешествіе М. Г. Мисюра Мунехина на востокъ          |     |
| и Хронографъ редакціп 1512 года                                     | 583 |
| Шеляговскій, О., Паденіе Константинополя                            | 239 |
| Щепнинъ, А., Апокрифическое сказаніе о Л'Ествиц' въ изображе-       |     |
| ніяхъ иконописи                                                     | 236 |
| Ягичъ, И. В., Критическія зам'втки къ славянскому переводу          |     |
| двухъ апокрифическихъ сказаній                                      | 229 |
| Яцимирскій, А., Славянскія рукописи Нямецкаго монастыря въ          |     |
| Молдавін                                                            | 234 |
|                                                                     |     |
| Allard, Paul, L'épiscopat de Saint Basile                           | 600 |
| Anderson, J. G. C., A summer in Phrygia                             | 263 |
| Exploration in Galatia cis Halym. II                                | 618 |
| Anonymi byzantini Παραστάσεις σύντομοι χρονικαί. Ed. Th. Preger     | 248 |
| Anonymus. Les monastères de la Palestine. La laure et le couvent    |     |
| de Saint Euthyme                                                    | 253 |
| — L'iscrizione di Abercio capo IV                                   | 259 |
| — Note sur le Typicon de Bova                                       | 602 |
| Avril, A. d, Les Grecs Melkites                                     | 253 |
| Babelon, E., Histoire d'un médaillon disparu                        | 604 |
| Basilicorum libri LX. Vol. VII. Ed. E. C. Ferrini, I. Mercati       | 242 |
| Bassi, Dom., Sette epigrammi greci inediti                          | 258 |
| I manoscritti di Giovanni Pediasimo                                 | 607 |
| Batiffol, Pierre, Note d'ancienne littérature chrétienne            | 601 |
| Baye, Baron de, La crosse de S. Étienne de Perm (XV-e siècle)       |     |
| Berger, L'église du Saint-Sépulcre sur la mosaïque géographique     | 25  |
|                                                                     | co  |
| de Madaba Entwickelungsgeschiebte der Meltech                       | 604 |
| Ernst, Beiträge zur Entwickelungsgeschichte der Maltech-            | 046 |
| nik                                                                 | 248 |
| — Max, Die Schöpfungslehre des heiligen Basilius des Grossen.       | 246 |
| Besse, I. M., L'enseignement ascétique dans les premiers monastè-   |     |
| res orientaux                                                       | 601 |
| Bibliotheca hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis, edid.  |     |
| socii Bollandiani. I                                                | 247 |
| Bidez, J. et Fr. Cumont, Recherches sur la tradition manuscrite des |     |
| lettres de l'empereur Julien                                        | 598 |
| — Un séjour à Patmos                                                | 603 |
| Billeter, G., Geschichte des Zinsfusses im griechisch-römischen     |     |
| Alterthum bis auf Justinian                                         | 597 |
| Blochet, E., L'histoire d'Alep de Kamal-ad-dîn                      | 602 |
| —— Inventaire et description des miniatures des mss. orientaux      |     |
| conservés à la Bibliothèque Nationale                               | 604 |
| Boll, F., Die Verbannung des Photios                                | 242 |
| Bonnet, M., Passio Andreae, Ex Actis Andreae, Martyria Andreae,     |     |

#### — VIII —

|                                                                          | Orp.        |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Acta Andreae et Matthiae, Acta Petri et Andreae, Passio Bar-             |             |
| tholomaei, Acta Ioannis, Martyrium Matthaei240.                          | 247         |
| Botti, Dr. G., Plan de la ville d'Alexandrie à l'époque Ptolémaïque      | 253         |
| Braun, Oscar, De sancta Nicaena synodo                                   | 247         |
| Brooks, E. W., Indictions at Rome 725—775                                | 261         |
| — The Chronology of Theophanes 607—775                                   | 261         |
| The Arabs in Asia Minor (641-750), from Arabic Sources.                  | 262         |
| —— The Campaign of 716—718, from Arabic Sources                          | 612         |
| Burchner, L., Die Insel Leros                                            | <b>248</b>  |
| Buresch, Karl, Aus Lydien                                                | <b>24</b> 8 |
| Butler, Dom. Cuthbert, The Lausiac history of Palladius                  | 261         |
| Cagnat, R., La résurrection d'une ville antique                          | 254         |
| — Une mosaïque de Carthage représentant les mois et les sai-             |             |
| sons                                                                     | <b>255</b>  |
| Caro, Georg, Genua und die Mächte am Mittelmeer 1257-1311                | <b>595</b>  |
| Caron, Trouvailles de monnaies du moyen à Delphes                        | 603         |
| Chabot, J. B., Κατάλογος συνοπτικός των έν τῆ βιβλιοθήκη τοῦ Ἱεροῦ       |             |
| Κοινοῦ τοῦ Π. Τάφου ἀποχειμένων συριαχῶν χειρογράφων ὑπὸ                 |             |
| Κλεόπα Μ. Κοιχυλίδου                                                     | <b>2</b> 83 |
| Chaignet, A. Ed., Damascius le Diadoque                                  | 599         |
| — Damascius                                                              | <b>5</b> 99 |
| Chalandon, Ferd., Essai sur le règne d'Alexis I Comnène                  | 602         |
| Chauvin, V., Homère et les mille et une nuits                            | 599         |
| Choïsy, A., Histoire de l'architecture                                   | 603         |
| Christophorea edid. Leo Sternbach                                        | 593         |
| Clausse, Gustave, Les monuments du christianisme au moyen-âge            | 603         |
| Clugnet, León, Les offices et les dignités ecclésiastiques dans l'église |             |
| grecque                                                                  | 602         |
| Cohn, Leopold, Der Atticist Philemon                                     | 244         |
| Comparetti, Domenico, La Guerra Gotica di Procopio di Cesarea. III 257.  | 609         |
| Conybeare, Fred. C., The Dialogues of Athanasius and Zacchaeus           |             |
| and of Timothy and Aquila                                                | 261         |
| — The Armenian canons of St. Sahak Catholicos of Armenia                 | 261         |
| — The Testament of Solomon                                               | 612         |
| Cotroneo, R., Nuove pergamene greche del sec. XII                        | 608         |
| — Studio letterario ed uomini illustri in Calabria nel sec. XV.          | <b>6</b> 09 |
| — Delle cause della decadenza del rito greco nell' Italia meri-          |             |
| dionale alla fine del XVI secolo                                         | 609         |
| Cozza-Luzi, G., Memorie del monastero di S. Nicola di Casule             |             |
| presso Otranto                                                           | 259         |
| — Un' altra copia del Typicon Casulano                                   | 259         |
| — Di un antico filatterio trovato a Reggio di Calabria                   | 609         |
| — Della fondazione e del fondatore di Casule                             | 609         |
| Ahata di Casula                                                          | BOO         |

|                                                                       | Стр.        |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Cozza-Luzi, G., Della legazione a Cpoli del cardinal Benedetto con    |             |
| Nettario Casulano                                                     | 609         |
| Nettorio VII, abate di Casule                                         | 609         |
| Crindle, J. W. M., The Christian topography of Cosmas, an Egyptian    |             |
| monk                                                                  | 610         |
| Crivelluci, A., I documenti della "Vita Constantini"                  | . 608       |
| Crum, W. E., Coptic studies                                           | 261         |
| Crusius, O., Ντος—νικά τον ονηλάτην                                   | 591         |
| Davies, Henry H., Origen's theory of knowledge                        | 260         |
| (Delehaye, Hippolyte). Le ménologe de Métaphraste                     | 601         |
| Deperis, Paolo, e A. Amoroso, S. Mauro e S. Eleuterio, vescovi mar-   |             |
| tiri di Parenzo                                                       | 259         |
| Desminis, Demosthenes D., die Eheschenkung nach römischem und         |             |
| insbesondere nach byzantinischem Recht. Рец. Пл. Соколова 176.        | . 593       |
| Dickinson, E., The music in the old christian church                  | 260         |
| Diehl, Ch., Les monuments de l'Orient latin                           | 255         |
| — La Grèce, le mont Athos, Constantinople                             | 603         |
| Diekamp, Franz, Hippolytos von Theben                                 | 246         |
| Dieterion, K., Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache |             |
| von der hellenistischen Zeit bis zum 10 Jahrh. n. Chr                 | <b>2</b> 50 |
| Dobbert, E., Das Evangeliar im Rathause zu Goslar                     | 248         |
| Dobschütz, E. von, Die konfessionellen Verhältnisse in Edessa unter   |             |
| der Araberherrschaft                                                  | 247         |
| — Christusbilder                                                      | <b>5</b> 95 |
| Dräseke, Joh., Georgios Gemistos Plethon                              | 244         |
| Eibel, Jak., der Sprachgebrauch des Historikers Theophylaktos Si-     | ~ 1 1       |
| mokattes                                                              | 245         |
| Elter, Ant., et Lud. Radermacher, Analecta graeca                     | 593         |
| Enlart, C., Les tombeaux français de l'île de Chypre                  | 256         |
| Ermini, Filippo, Michele Cerulario e lo scisma d'Oriente              | 260         |
| Ermoni, V., L'histoire du baptême depuis l'édit de Milan (313)        | 200         |
| jusqu'au concile in Trullo                                            | 602         |
| Evagrius Ecclesiastical history with the scholia. Edit. by J. Bidez   | 002         |
| and L. Parmentier                                                     | 610         |
| Farey, L. de, Le cor d'ivoire de la cathédrale, au Musée archéolo-    | 010         |
| gique d'Angers                                                        | 604         |
| Ferradou, A., Des biens des monastères en Byzance. Pen. Ch. Diehl     | 242         |
| Ferrini, Cont., Nuovo contributo alla restituzione del libro LIII de' | 444         |
| •                                                                     | 260         |
| Basilici                                                              | 607         |
| Festa, N., Noterelle alle epistole di Teodoro Duca Lascaris           |             |
| Fischer, William, Zachariae von Lingenthal                            | 245         |
| Zu dem Typikon des heil. Sabbas                                       | 589         |
| Nachträge und Bemerkungen zu den Katalogen des Lambe-                 |             |
| cius-Kollar und von Nessel über die Handschriften des by-             |             |

| zantinischen Rechts in der Wiener Hofbibliothek von + E. Za-                                                                 | C1 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| chariae von Linzenthal                                                                                                       | 59 |
| Fontrier, A., Notes sur la géographie ancienne de l'Ionie<br>Forster, R., Zur Handschriftenkunde und Geschichte der Philolo- | 60 |
| gie. V                                                                                                                       | 24 |
| Freshfield, Edwin, Notes on the Church now called the Mosque of the Kalenders at Constantinople                              | 61 |
| Fritz, Wilh., Die Briese des Bischofs Synesius von Kyrene                                                                    | 24 |
| Gaisser, D. Hugues, Le système musical de l'église grecque                                                                   | 59 |
| Gaukler, Compte rendu de la marche du Service en 1897                                                                        | 2  |
| Gebhardt, Osc. v., Christian Friedrich Matthaci und seine Samm-                                                              |    |
| lung griechischer Handschriften                                                                                              | 59 |
| Gelzer, Heinrich, Sextus Julius Africanus und die byzantinische                                                              |    |
| Chronographie                                                                                                                | 24 |
| Geppert, Franz, Die Quellen des Kirchenhistorikers Socrates scho-                                                            |    |
| lasticus                                                                                                                     | 2  |
| Gerland, E., Bericht über Carl Hopfs litterarischen Nachlass                                                                 | 5  |
| — Das Archiv des Herzogs von Kandia im Kgl. Staatsarchiv zu                                                                  |    |
| Venedig                                                                                                                      | 5  |
| Germer-Durant, J., Nouvelle exploration épigraphique de Gérasa                                                               | 6  |
| Gheyn, J. van den, La lettre du pape Anastase I à S. Venerius                                                                |    |
| évêque de Milan sur la condamnation d'Origène                                                                                | 6  |
| Gibbon, Edw., The history of the decline and fall of the roman em-                                                           |    |
| pire. V—VI                                                                                                                   | 2  |
| Gleye, C. E., Über monophysitische Spuren im Malalaswerke                                                                    | 5  |
| Goldschmidt, Adolf, Die normannischen Königspaläste in Palermo.                                                              | 5  |
| Goltz, Ed. Freiherr von der, Eine textkritische Arbeit des X, bezw.                                                          |    |
| VI Jahrh., herausgegeben nach einem Codex des Athosklo-                                                                      |    |
| sters Lawra                                                                                                                  | 5  |
| Gosse, H. J., Recherches sur quelques représentations du vase eu-                                                            |    |
| charistique                                                                                                                  | 2  |
| Graeven, Hans, Il rotulo di Giosuè                                                                                           | 2  |
| Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in photo-                                                                |    |
| graphischer Nachbildung. Рец. Д. Айналова243. 250.                                                                           | 4  |
| Graux-Martin, Traité de Tactique connu sous le titre Περὶ καταστά-                                                           |    |
| σεως ἀπλήκτου                                                                                                                | 2  |
| Grisar, H. S. J., Sainte-Marie in Cosmedin à Rome                                                                            | 2  |
| — Della statua di bronzo di S. Pietro apostolo nella basilica                                                                |    |
| Vaticana                                                                                                                     | 2  |
| Geschichte Roms und der Päpste im Mittelalter. I, 1                                                                          | 5  |
| Groutars, Mgr. de, Les Italo-Grecs                                                                                           | 2  |
| Hagenmeyer, H., Chronologie de la première croisade (1094—1100).                                                             | 6  |
| Halbherr, F., Cretan Expedition                                                                                              | 6  |
| Hanna, Franz, Das byzantinische Lehrgedicht Spaneas                                                                          | 2  |

| ·                                                                   | Стр.        |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| Hartmann, Ludo Moritz, Das italienische Königreich247.              | <b>597</b>  |
| Haseloff, Arthur, Codex purpureus Rossanensis                       | 596         |
| Hausrath, Aug., Das Problem der Aesopischen Fabel                   | 244         |
| Heldreich, Th. de, Μελέτη περί τοῦ παρθενίου, φαρμακώδους βοτάνης   |             |
| παρὰ τοῖς ἀρχαίοις                                                  | <b>27</b> 0 |
| Ἡ χλωρὶς τῆς Αἰγίνης                                                | 272         |
| Hergès, A., Les monastères de Bithynie: Médicius                    | 606         |
| Hesseling, D., Zwei mittelgriechische Tiernamen                     | 242         |
| Holl, Karl, Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischen Mönch-    |             |
| tum. Реп. H. Суворова                                               | 475         |
| — Über das griechische Mönchtum                                     | 595         |
| Holzmann, H., u. G. Krüger, Theologischer Jahresbericht             | 247         |
| Holtzinger, Dr. Heinrich, Die altchristliche und byzantinische Bau- |             |
| kunst                                                               | 596         |
| Hubert, H., Étude sur la formation des États de l'Église256.        |             |
| Iconografia cristiana                                               | 609         |
| Jeep, Ludw, Zur Überlieferung des Philostorgios                     | 593         |
| Jelić, Prof. Dr. L., Najstariji kartografski spomenik o rimskoj po- |             |
| krajini Dalmacii                                                    | 615         |
| Jorga, N., Notes et extraits pour servir à l'histoire des croisades |             |
| au XV siècle                                                        |             |
| Kaibel, G., Die Prolegomena περί μωμφδίας                           | 593         |
| Katcheretz, G., Notes d'archéologie russe. II                       | 604         |
| Kent, W. H., O. S. C., The liturgical books of the Russian church.  | 612         |
| Koch, Hugo, Zur Areopagitischen Frage                               | 594         |
| Kraus, Franz Xaver, Geschichte der christlichen Kunst. I-II, 1.     |             |
| Реп. Е. Ръдина                                                      | 185         |
| Krumbacher, K., Βάλλω μετάνοιαν                                     | 242         |
| —— Studien zu Romanos. Рец. A. Васильева                            | 468         |
| — Michael Glykas. Рец. В. Васпльевскаго                             |             |
| Kruger, G., Wer war Pseudo-Dionysios?                               | 589         |
| Kugener, M. A., Une homélie de Sévère d'Antioche attribuée à Gré-   | •••         |
| goire de Nysse et à Hésychius de Jérusalem                          | 600         |
| Ladeuze, Paulin, Étude sur le cénobitisme Pakhômien pendant le      | ~~~         |
| IV-e siècle et la première moitié du V-e                            | 253         |
| Les diverses recensions de la vie de S. Pakhôme et leur dé-         |             |
| pendance mutuelle                                                   | 601         |
| Lage, Bertha von der, Studien zur Genesioslegende. I Theil. Рец.    | •           |
| C. Frey                                                             | 243         |
| Lagrange, MJ., La Cosmogonie de Bérose                              | 252         |
| Lambros, Spyr. P., Zu Kedronos                                      | 241         |
| Lamerand, Eutychios P., La fête des trois hiérarques dans l'Église  | 050         |
| Grecque                                                             | 256         |
| Landsberg. Herrade de. Hortus deliciarum                            | 604         |

| •                                                                   | OTP.        |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| Laurent, Placques sculptées byzantines trouvées à Delphes           | 603         |
| Legendre, Abbé, Le Saint-Sépulcre depuis l'origine jusqu'à nos      |             |
| jours et les croisés du Maine                                       | 254         |
| Le Roux, Hugues, Les amants byzantins. Pen. II. Безобразова         | 203         |
| Lévi, Israël, Un nouveau Roman d'Alexandre                          | 251         |
| Lieberich, Heinrich, Studien zu den Proömien in der griechischen    |             |
| und byzantinischen Geschichtschreibung. I Theil243.                 | 597         |
| Lingg, H., Byzantinische Novellen. Рец. П. Безобразова              | 203         |
| Litzica, Const., Das Meyersche Satzschlussgesetz in der byzantini-  |             |
| schen Prosa                                                         | 592         |
| Loofs, Friedrich, Eustathius von Sebaste u. die Chronologie der     |             |
| Basiliusbriefe                                                      | 246         |
| Ludwich, A., Zwei byzantinische Odysseus-Legenden244.               |             |
| Luft, Wilhelm, Die arianischen Quellen über Wulfila                 | 594         |
|                                                                     | 593         |
| • .                                                                 |             |
| Maas, Ernestus, Commentariorum in Aratum reliquiae                  | 597         |
| Macalister, R. A. Stewart, M. A., A. Byzantine Church at Umm-er     | 010         |
| Rûs                                                                 | 613         |
| Mackenzie, Duncan, Excavations of the British school at Melos       | 261         |
| Mancini, Aug., Codici greci della biblioteca comunale di Palermo    | 608         |
| Codici greci della biblioteca Lucchesiana di Girgenti               | 608         |
| Mansion, Joseph, La tradition manuscrite du discours VIII de l'em-  |             |
| pereur Julien d'après deux manuscrits de la bibliothèque de         |             |
| Chalcé                                                              | 252         |
| Marin, E., De Studio, coenobio Constantinopolitano                  | 242         |
| Les moines de Constantinople depuis la fondation de la ville        |             |
| jusqu'à la mort de Photius                                          | 243         |
| Marini, N., Un tentativo d'unione delle chiese orientali dissidenti |             |
| da parte di un prete bizantino nel secolo XVII                      | 609         |
| Mascart, E., L'arc-en-ciel dans l'art                               | 604         |
| Masson, P., Histoire du commerce français dans le Levant            | 253         |
| Mayser, Edwin, Grammatik der griechischen Papyri aus der Ptole-     |             |
| mäerzeit                                                            | 245         |
| Mely, F. de, L'émeraude de Bajazet II et la médaille du Christ      |             |
| d'Innocent VIII                                                     | 255         |
| Reliques de Constantinople                                          | <b>6</b> 06 |
| Mercati, Giovanni, Alcune note di letteratura patristica            | <b>25</b> 8 |
| Meyer, Ph., Die theologische Litteratur der griechischen Kirche im  |             |
| XVI Jahrhundert                                                     | <b>5</b> 95 |
| Miller, W., Bosnia before the Turkish Conquest                      | 261         |
| Mitteis, L., Papyri aus Qxyrhynchos                                 | 596         |
| Modigliani, Ettore, Avori dei bassi tempi rappresentanti una impe-  |             |
| ratrice                                                             | 259         |

|                                                                    | Стр.        |
|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| Moeser, H., Gottfried von Villehardouin u. der Lateinerzug gegen   |             |
| Byzanz                                                             | 247         |
| Molinier, Emile, Quelques ivoires récemment acquis par le Louvre.  | 604         |
| Mommert, Carl, Die heilige Grabeskirche zu Jerusalem in ihrem      |             |
| ursprünglichen Zustande                                            | <b>5</b> 96 |
| Morin, D. G., D'où était évêque Nicasius, l'unique représentant de |             |
| Gaule au concile de Nicée?                                         | 601         |
| Moritz, Heinrich, Die Zunamen bei den byzantinischen Historikern   |             |
| und Chronisten. II. Рец. С. Пападимитріу                           | 167         |
| Moutauit, Barbier de, Les mosaïques des églises de Ravenne         | 603         |
| — Les pyxides de Gimel                                             | 604         |
| Muntz, Eugène, L'ancienne basilique de St. Paul hors les murs      | 254         |
| Myres, J. L., Byzantine Jewellery in Cyprus                        | 612         |
| Mystakides, B. A., Notes sur Martin Crusius                        | 251         |
| Nau, F., Les plérophories de Jean, évêque de Maiouma               | 252.601     |
| — Martyre de Saint Luc évangéliste                                 | 252         |
| Notice sur un nouveau manuscrit de l'octoechus de Sévère           |             |
| d'Antioche et sur l'auteur Jacques Philoponus                      | 600         |
| Nestle, Ε., Κακήν κακῶς                                            | 242         |
| Norden, Walter, Der vierte Kreuzzug im Rahmen der Beziehungen      |             |
| des Abendlandes zu Byzanz                                          | 247         |
| Oberhummer, Eugen, Imbros                                          | 248         |
| Oder, Eugen, Ein angebliches Bruchstück Democrits über die Ent-    |             |
| deckung unterirdischer Quellen                                     | 593         |
| Olivieri, Alexander, Catalogus codicum astrologorum graecorum      | 592         |
| — De inventione crucis libellus                                    | 601         |
| Oman, Charles, M. A., F. S. A., A history of the art of war. The   |             |
| middle ages from the fourth to the fourteenth century              | 263         |
| Omont, H., Manuscrits grecs datés récemment acquis par la biblio-  |             |
| thèque nationale                                                   | 599         |
| Glossarium Andegavense                                             | 599         |
| Origenes, Werke. I—II. Herausg. von P. Kötschau                    | 594         |
| Owsepian, G., Die Entstehungsgeschichte des Monotheletismus        | 595         |
| Pagel, D-r Julius, Einführung in die Geschichte der Medicin        | 243         |
| Historisch-medicinische Bibliographie für die Jahre 1875-          |             |
| 1896                                                               | 243         |
| Palmer, Arthur, P. Ovidi Nasonis Heroides with the Greek trans-    |             |
| lation of Planudes                                                 | 611         |
| Palmieri, Aurelio, P., L'antica e la nuova Calcedonia              | 260         |
| Papageorgiu, P. N., Byzantinische Inschriften                      | . 241       |
| Pargoire, J., Anaple et Sosthène                                   | 210         |
| —— Une loi monastique de Saint Platon                              | 256         |
| Les débuts du monachisme à Constantinople                          | 601         |
| — Rufinianes                                                       | 605         |

|                                                                       | Crp.        |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------|
| Parisot, D. J., Essai sur le chant liturgique des églises orientales. | 252         |
| Peters, Emil, Der griechische Physiologus und seine orientalischen    |             |
| Übersetzungen                                                         | 597         |
| Piccolomini, Aen., Index codicum graecorum bibliothecae Angelicae.    |             |
| Ad praefationem additamenta                                           | 608         |
| Prächter, K., Die vulgärgriechischen Chroniken und die rumänische     | 000         |
| Trojasage                                                             | 590         |
| Pratesi, P., Sul vero luogo della battaglia detta di Gubbio o di      | 990         |
| · · ·                                                                 | coo         |
| Tagina                                                                | 609         |
| Prato, Stanislas, Τὸ κόκκαλο ποῦ τραγουδεῖ                            | 269         |
| Preger, Th., Zu den spätgriechischen Inschriften Siciliens            | 241         |
| — Inschriften aus Konstantinopel                                      | 591         |
| Proost, Raphael, Le comput pascal. I                                  | 602         |
| Psellus History. Edit. by Constantine Sathas                          | 611         |
| Puech, A., Sur le λόγος παραινετικός (cohortatio ad Graecos) attri-   |             |
| bué à Justin                                                          | 252         |
| Ramsay, W. M., Asiana                                                 | 603         |
| Rangabé, C., Harald Fürst der Waräger. Peu. II. Безобразова           | 203         |
| Rauschen, Gerhard, Jahrbücher der christlichen Kirche unter dem       |             |
| Kaiser Theodosius dem Grossen. Рец. А. Васильева                      | 152         |
| Rey, E., Les grandes écoles syriennes du IX au XII siècles et les     |             |
| monastères des montagnes saintes d'Édesse et de Mélitène              | 253         |
| Ricci, Corrado, Avori di Ravenna                                      | 609         |
| Riedel, Wilhelm, Die Auslegung des Hohenliedes in der jüdischen       |             |
| Gemeinde und der griechischen Kirche                                  | 247         |
| Robinson, Forbes, Coptic apocryphal gospels                           | 612         |
| Rohaut de Fleury, G., Note sur Saint-Apollinaire de Ravenne           | 254         |
| —— Les saints de la messe et leurs monuments                          | <b>25</b> 5 |
| Rostagno, E., Indicis codicum graecorum bibliothecae Laurentianae     |             |
| supplementum                                                          | 608         |
| S. V. Saint Théognius, éveque de Béthélie                             | 257         |
| Saccardo, P., Les mosaïques de Saint-Marc à Venise                    | 254         |
| Schaff, Philip, and Henry Wace, A select library of Nicene and        |             |
| Post-Nicene Fathers of the christian church                           | 611         |
| Schenkl, Heinrich, Die handschriftliche Überlieferung der Reden       |             |
| des Themistios                                                        | <b>5</b> 93 |
| Schlumberger, G., Sceaux des feudataires et du clergé de l'empire     |             |
| latin de Constantinople                                               | 255         |
| Schmid, W., Chorikios                                                 | 244         |
| Schmidt, C., Der Osterfestbrief des Athanasius von Jahre 367          | 246         |
| Schultze, Victor, Die Quedlinburger Itala-Miniaturen der König-       |             |
| lichen Bibliothek in Berlin                                           | 243         |
| Schwartz, E., Chronikon Paschale                                      | 598         |
| Sickel. W. Die Kaiserwahl Karls des Grossen                           | 598         |

|                                                                       | CTp.          |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------|
| Sickel, W., Die Kaiserkrönungen von Karl bis Berengar                 | 595           |
| Smith, T. Roger, and John Slater, Architecture, Classic and Early     |               |
| Christian                                                             | 612           |
| Souarn, P. Romuald, L'exegèse de Photius                              | 601           |
| Stach, Carolus, De Philopatride dialogo Pseudo-Luciani                | 244           |
| Stapper, Richard, Papst Johannes XXI                                  | 595           |
|                                                                       | อยอ           |
| Sternbach, Leo, Ioannis Geometrae carmen de S. Panteleemone.          | 450           |
| Рец. А. ПКерамевса                                                    | <b>15</b> 6   |
| Stiglmayr, J., Die «Streitschrift des Prokopios von Gaza» gegen den   |               |
| Neuplatoniker Proklos                                                 | <b>5</b> 88   |
| — Die Eschatologie des Pseudo-Dionysios                               | 594           |
| Stoll, Adolf, Der Geschichtschreiber Friedrich Wilken. Pen. A. Ba-    |               |
| сильева                                                               | 17. 592       |
| Strazzulla, V., Nuovi studi su alcuni elementi pagani nelle catacombe |               |
| e nella epigrafia cristiana                                           | 260           |
| Stuhlfauth, G., Bemerkungen von einer christlich-archäologischen      |               |
| Studienreise nach Malta und Nordafrica                                | 596           |
| Tfoulkes, Jocelyn C., Le couronnement de la vierge                    | 255           |
| Theodori Ducae Lascaris epistulae CCXVII, nunc primum edidit          |               |
| Nicolaus Festa. Peg. A. II. Керамевса                                 | 548           |
| Thibaut, J., Étude de musique byzantine. La notation de St. Jean      |               |
| Damascène ou Hagiopolite                                              | 214           |
| — La musique byzantine et le chant liturgique des Grecs moder-        |               |
| nes                                                                   | 1 959         |
| Etude de musique byzantine. Le chant exphonétique                     | 251           |
| Les traités de musique byzantine. Les chant exphonetique              | 605           |
| Thumb, A., Über einige vulgärgriechische anatomische Termini          | 242           |
| Die mittel- und neugriechische Sprachforschung in den Jahren          | 442           |
|                                                                       | 0.40          |
| 1892—1895                                                             | 246           |
| Töply, Robert Ritter von, Studien zur Geschichte der Anatomie im      | 0.40          |
| Mittelalter                                                           | 243           |
| Torre, R. della, Una lapide bizantina ed il batistero di Callisto     | 260           |
| Traité de tactique connu sous le titre περὶ καταστάσεως ἀπλήκτου.     | 257           |
| Treu, M., Der Philosoph Joseph                                        | 240           |
| Turmel, J., Histoire de l'angélologie des temps apostoliques à la fin |               |
| du V siècle                                                           | 252           |
| Vailhé, Siméon P., Les premiers monastères de Palestine               | 256           |
| — Deux évêchés de Palestine                                           | <b>)1.604</b> |
| — La Province ecclésiastique d'Arabie                                 | 606           |
| Veith, Ildefons, O. S. B. (Seckau), Die Martyrologien der Griechen.   |               |
| Реп. П. Сырку                                                         | 163           |
| V(enturi), A(dolfo), Di una nuova cassettina civile bizantina         | 260           |
| Vidal, A. de P., Autour du lac                                        | 606           |
| Vitelli. G Una copia del carme etimologico di Giovanni Euchaites.     | 607           |

|                                                                              | Orp         |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Waser, Otto, Charon, Charun, Charos                                          | 594         |
| Weir, T. H., L'Hexaméron de Jacques d'Édesse                                 | 600         |
| Wellman, M., Die Pflanzennamen des Dioskurides                               | 245         |
| Wilpert, Giuseppe, Un capitolo di storia del vestiario                       | 260         |
| -— Der Parallelismus in der Entwickelung der toga und des pal-               | 200         |
|                                                                              | 501         |
| lium                                                                         | 591         |
| Yorke, V. W., Inscriptions from Eastern Asia Minor                           | 263         |
| Zonarae, Ioannis, Epitomae historiarum libri XIII—XVIII, edid.               |             |
| Theodorus Büttner-Wobst                                                      | 242         |
|                                                                              |             |
| Άποστολίδης, Ν. Χ., Έπιστημονικός καθορισμός τῶν ἐν τῷ Πουλο-                |             |
| λόγφ ἀναφερομένων πτηνῶν                                                     | 270         |
| Άραβανιτάκης, Γ. Λ., Ὁ ἐν Μαδηβᾳ μωσαϊκός χάρτης                             | 278         |
| Γεωργιάδης, Γ. Π., Ὁ ἐν Γαλατᾳ ἰερὸς ναὸς τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τῶν              |             |
| Χίων                                                                         | 272         |
| Γιαννόπουλος, Ν. Μ., Περιγραφή τῆς ἐν τῇ ἐπαρχία τοῦ Άλμυροῦ                 |             |
| διακειμένης ίερας καὶ ἱστορικῆς βασιλικῆς καὶ πατριαρχικῆς μο-               |             |
| νής Ξενιάς                                                                   | 277         |
| Διομήδης-Κυριακός, Ά., Έγχειρίδιον πατρολογίας τῆς ἰστορίας τῶν              |             |
| Πατέρων καὶ ἐκκλησιαστικῶν συγγραφέων τῶν ἐννέα πρώτων τοῦ                   |             |
| Χριστιανισμοῦ αἰώνων                                                         | 275         |
| <ul><li>Έκκλησιαστική ιστορία ἀπὸ τῆς ιδρύσεως τῆς Ἐκκλησίας μέχρι</li></ul> | 2.0         |
| των καθ' ήμας χρόνων τοροσεως της Εκκκησιας μεχρι                            | 275         |
| των καν τημας χρονων                                                         | 274         |
| Έταιρεία, Χριστιανική Άρχαιολογική. Α/—Β/                                    | 219         |
| Εὐαγγελίδης, Τρ. Ε., Ιστορία τῆς Τραπεζούντος ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτά-              | 000         |
| των χρόνων μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς                                               | 266         |
| Ήμερολόγιον καὶ 'Οδηγὸς τῆς Σμύρνης                                          | 268         |
| Θρακική ἐπετηρίς. Ἐτήσιον δημοσίευμα τῆς ἐν Ἀθήναις Θρακικῆς                 |             |
| Άδελφότητος. Α΄                                                              | 267         |
| Καλαϊσάκης, Γ. Ίακ., Τὸ ἐν Κρήτη ἀκρωτήριον Μελέχας                          | 277         |
| Καλλιγας, Π., Μελέται βυζαντινής ιστορίας ἀπὸ τής πρώτης μέχρι               |             |
| τῆς τελευταίας ἀλώσεως. 1204—1453                                            | <b>27</b> 9 |
| Κομνηνός, Π. Ά., Λακωνικά χρόνων προϊστορικών και ίστορικών                  | 266         |
| Κόντος, Κ. Σ., Φιλολογικαὶ παρατηρήσεις                                      | 280         |
| Γλωσσικαὶ παρατηρήσεις                                                       | <b>2</b> 81 |
| Λαμπάχης, Γ., Μελέται έργασίας καλ περιηγήσεις τῶν ἐτῶν                      | 265         |
| Λάμπρος, Σ. Π., Κατάλογος των έν τη κατά την Ανδρον μονη της                 |             |
| Άγίας κωδίκων                                                                | 271         |
| Λαυριώτης, Άλεξανδρος Ε., Άναγραφή συγγραφών και δημοσιευμάτων               |             |
| είχοσιπενταετίας                                                             | 273         |
| Μ. Β., Τὰ ἰαματικά λουτρά τοῦ Κουζουλούκ, παρά τὸ Ἀδά-Παζάρ                  | 277         |
| Μενάρδος, Στμος, ή Γενική κατά Κυπρίους                                      | 280         |
| Μηλιαράκης, Άντώνιος, Ίστορία τοῦ βασιλείου τῆς Νικαίας καὶ τοῦ              |             |
|                                                                              | 78. 597     |

#### — xvii —

|                                                                    | Стр.        |
|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| Μυστακίδης, Ν. Γ., Θεσπρωτικά ήγούμενοι χρηματίσαντες έν τῆ        |             |
| κατά την Μαλτσιανήν μονή του άγιου άποστόλου και εύαγγελι-         |             |
| στοῦ Ἰωάννου τοῦ Θεολόγου                                          | 283         |
| Νικολάου, Ἰωάννης, Ἡ 'Οδησσὸς (Βάρνα) ὑπ' ἀρχαιολογικὴν καὶ        |             |
| ίστοριχὴν ἔποψιν                                                   | 265         |
| ϊστορικήν ἔποψιν                                                   |             |
| Τ. Τάχου                                                           | <b>266</b>  |
| Παλουμπος, Β. Δ., Περὶ τῆς ἐν τῆ νοτίφ Ἰταλία ἐλληνοσαλεντινῆς     |             |
| ἀποιχίας                                                           | 269         |
| Παναγιωτίδης, Ά. Ν., Τὰ Χριστούγεννα εἰς τὴν βύζαντινὴν αὐλήν      | <b>278</b>  |
| Παναγιωτόπουλος, Σ. Γ., Σκοτειναί σελίδες τῆς Άθηναϊκῆς ἱστορίας.  | <b>280</b>  |
| Παπαγεωργίου, Πέτρος Ν., Κείμενα άγιογραφικά                       | 282         |
| Έπιτύμβιον ἐπίγραμμα εἰς Άθανάσιον Μασγίδαν ἔτους 1336             | 283         |
| Κριτιχόν σημείωμα εἰς Μιχαήλ Γλυκᾶν                                | 283         |
| — 'H èv Θεσσαλία μονή των Βλαταίων και τὰ μετόχια αὐτῆς            | 591         |
| Παπαδόπουλος, Φ. Π., Λειτουργική τῆς 'Ορθοδόξου 'Ανατολικῆς 'Εκ-   |             |
| κλησίας, Ιστορική καὶ άρχαιολογική                                 | 276         |
| Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Βυζαντινά Άνάλεκτα                          | 241         |
| Βυζαντινής ἐκκλησιαστικής μουσικής ἐγχειρίδια                      | 241         |
| — Πατριαρχικοὶ κατάλογοι (1433—1636)                               | <b>591</b>  |
| Παπαϊωάννου, Χ., Μελέται περί Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου              | <b>2</b> 82 |
| Παρνασσός, Φιλολογικός Σύλλογος, Έπετηρίς. Α'—Β'                   | 598         |
| Πολίτης, Ν. Γ., Έρμηνευτικά εἰς τὰς βυζαντινάς δημώδεις παροιμίας. | 271         |
| 'Ρωμανός, 'Ιωάννης 'Α., Περλ τοῦ δεσποτάτου τῆς 'Ηπείρου           | <b>280</b>  |
| Σακελλαρόπουλος, Μελέτιος, Έκκλησιαστικόν δίκαιον τῆς Άνατολι-     |             |
| κῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας                                          | 274         |
| Σιδερίδης, Ξενοφῶν Α., Περὶ τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει μονῆς τοῦ     |             |
| Σωτήρος του Φιλανθρώπου και των έν αυτή άγιάσματος και             |             |
| άγίων λειψάνων                                                     | <b>27</b> 2 |
| Σχολή, Ἡ Θεολογική, τοῦ Ἱεροῦ Κοινοῦ τοῦ Παναγίου Τάφου κατὰ       | •           |
| τὸ ἔτος ,αωις'—,αωιζ'                                              | 264         |
| Τρίμης, Κ., Κυμαϊκά, ήτοι ιστορία και τοπογραφία της Κύμης         | 264         |
| Χατζιδάκις, Γ. Ν., Περι των έν τως καταλήξεσιν ἀναλογιών           | 281         |
| — Περὶ τονιχῶν μεταβολῶν                                           | 281         |
| Χριστοδούλου, Άπόστολος, Δοκίμιον ἐκκλησιαστικοῦ δικαίου           | <b>2</b> 82 |
| Χρυσοχόος, Μ., Αί τοῦμπαι                                          | <b>26</b> 9 |
| —— Άμυδών                                                          | <b>270</b>  |

## 3. Новыя книги поступившія въ Редакцію.

Γ΄. Νέα βιβλία σταλέντα πρὸς τὴν διεύθυνσιν. . . . 285.615

Digitized by Google

### Отдълъ III.

#### MEPOΣ $\Gamma'$ .

## Мелкія замътки и извъстія.

## Μικραί ἀνακοινώσεις.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Orp.    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Дополнительная зам'єтка по вопросу о рукописномъ преданіи<br>второй тетрады Прокопія Кесарійскаго. М. Крапіенин-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| никова.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| Συμπληρωματική σημείωσις εἰς τὰ περὶ τῆς δευτέρας τετράδος τοῦ «Υπέρ τῶν πολέμων» πονήματος Προκοπίου Καισαρέως ὑπὸ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| Μ. Κρασενίννικωφ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 288     |
| Къ статъв: Старинная Чепинская крвпость у с. Доркова и проч.<br>П. Сырку.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| Συμβολή εἰς τὰ «περὶ τοῦ φρουρίου Τζεπαίνης» κτλ. ὑπὸ Π. Σύρκου.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 291     |
| Дѣятельность Русскаго Археологическаго Института въ Кон-<br>стантинополъ въ 1897 году. И. С.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| Ή ἐν Κ/πόλει 'Ρωσική Άρχαιολογική Σχολή κατά τὸ 1897-ον ἔτος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| ύπὸ Ί. Σ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 293     |
| Русскій Археологическій Институть въ Константинопол'в въ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 200     |
| Ή ἐν Κ/πόλει Ῥωσική Άρχαιολογική Σχολή κατά τὸ 1898-ον ἔτος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 306     |
| Corpus inscriptionum christianarum. A. III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •       |
| Corpus inscriptionum christianarum ὑπὸ Ả. Στσουκαρώφ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 308     |
| Сообщенія въ обществ'я дюбителей древней писменности.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 000     |
| Άναχοινώσεις εν τῷ Συλλόγω τῶν φίλων ἀρχαίων γραπτῶν χειμένων                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 310     |
| Сообщение въ Историко-Филологическомъ Обществъ при Харь-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 310     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| ковскомъ Университетъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| Άνακοινώσεις εν τῷ Ἱστορικοφιλολογικῷ Συλλόγφ τοῦ πανεπιστημίου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| Χαρχόβου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 311     |
| Сообщенія въ русскихъ ученыхъ обществахъ въ 1898 году. Я. С.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| Άνακοινώσεις εν τοῖς ρωσικοῖς συλλόγοις έτει 1898 ὑπὸ Ἰ. Σ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 312     |
| Императорско-Королевскій Австрійскій Археологическій Институть въ Вѣнѣ. Я. С.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| Ή ἐν Βιέννη Αὐστριακή Άρχαιολογική Σχολή ὑπὸ Ἰ. Σ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 313     |
| Средне- и новогреческій семинарій Мюнхенскаго Университета. Я. С.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| Ή τοῦ πανεπιστημίου τοῦ Μοναχοῦ σχολή τῆς μέσης καὶ νέας ἐλ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| ληνικής γλώσσης ὑπὸ Ἰ. Σ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 317     |
| Общество изученія среднихъ въковъ въ Константинополь. Я.С.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b></b> |
| Έταιρία τῶν μεσαιωνικῶν στουδῶν ἐν Κ/πόλει ὑπὸ Ἰ. Σ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 317     |
| The state of the s | 011     |

#### — XIX —

|                                                                     | Стр.       |
|---------------------------------------------------------------------|------------|
| Общество церковной музыки въ Константинополъ. Я. С.                 |            |
| Σύλλογος ἐκκλησιαστικής μουσικής ἐν Κ/πόλει ὑπὸ Ἱ. Σ                | 318        |
| О нѣкоторыхъ древнихъ церквахъ Турціи. Я. С.                        |            |
| Περί τινων έν Τουρχία παλαιών έχχλησιών ύπὸ Ί. Σ                    | 319        |
| Газетныя изв'ястія о н'якоторыхъ древнихъ церквахъ Греціи.<br>Я. С. |            |
| Ειδήσεις εξ εφημερίδων περί τινων παλαιών εν Ελλάδι εκκλησιών       |            |
| ύπὸ Ἰ. Σ                                                            | 322        |
| Шпага съ греческою надписью въ ризницѣ Св. Гроба. Я. С.             |            |
| Σπάθη μεθ' έλληνικής ἐπιγραφής ευρισκομένη ἐν τῷ σκευοφυλακίφ τοῦ   |            |
| Άγίου Τάφου ὑπὸ Ἰ. Σ                                                | 327        |
| Библіографическія зам'ятки изъ греческихъ газеть. Я. С.             |            |
| Βιβλιογραφικαί σημειώσεις έξ έλληνικών έφημερίδων ύπο Ί. Σ          | 327        |
| Святогорцы на Парижской выставкъ. Я. С.                             |            |
| Οἱ Άγιορεῖται ἐν τῇ Παρισινῇ Ἐκθέσει ὑπὸ Ἰ. Σ                       | 332        |
| Біографія Цахаріз-фонъ-Лингенталя. Я. С.                            |            |
| Βιογραφία τοῦ Zachariae von Lingenthal ὑπὸ Ἱ. Σ                     | 332        |
| Газетныя извъстія о древнихъ рукописяхъ. Я. С.                      |            |
| Ειδήσεις εξ εφημερίδων περί τινων παλαιών χειρογράφων ύπὸ Ί. Σ      | <b>333</b> |
| ХИ-й конгресъ оріенталистовъ. А. Васильева.                         |            |
| Τὸ δωδέκατον ἐν Ῥώμη συνέδριον τῶν ἀσιανολόγων ὑπὸ λ. Βασίλιεφ.     | 617        |
| † А. А. Куникъ. В. Г. Васильевскаго.                                |            |
| † Ε. Ε. Kunik ὑπὸ Β. Βασιλιέφσαη                                    | 619        |
| † В. Г. Васильевскій. (Съ портретомъ). П. Безобразова.              |            |
| + B. P. Borning and H. Mary's and All survives                      | 626        |

# BYZANTINA XPONIKA

ΤΟΜΟΣ ΕΚΤΟΣ

TEYXOE A' xoù B'.

# BH3AHTINCKIN BPENEHHIKT

ИЗДАВАЕМЫЙ

ПРИ

## императорской академіи наукъ

подъ редакцию

В. Г. Васильевскаго

B. 9. Peress

Чл.-Корр. Авадемін.

TOMB VI. -

ВЫП. 1—2.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ, 1899.

Kommhcciohep's:

К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14.

Leipzig.

K. L. Ricker, Inselstr. 20.

## содержание перваго и втораго выпусковъ.

#### отдълъ і.

| изслъдованія и матеріалы.                                                                                                                               | Стр.                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| Этюдъ о вызантійской музыкъ. Мартиріи. Съ 3 табл. І. Тибо                                                                                               | 1<br>13<br>39<br>57<br>97 |
| Замътки по древностямъ Константинополя. VII—X. Гавр. Ласкина                                                                                            |                           |
| отдълъ и.                                                                                                                                               |                           |
| критика.                                                                                                                                                |                           |
| Adolf Stoll. Der Geschichtschreiber Friedrich Wilken. Pen. A. Bucussesa Gerhard Rauschen. Jahrbücher der christlichen Kirche unter dem Kaiser Theo-     | 147                       |
| dosius dem Grossen. Рец. A. Васильева                                                                                                                   | 152<br>156                |
| Ildefons Veith O. S. B. Die Martyrologien der Griechen. Pen. A. Cupsy.<br>H. Moritz. Die Zunamen bei den byzantinischen Historikern und Chronisten. II. | 168                       |
| Pen. C. Пападимитріу                                                                                                                                    | 167<br>176                |
| Franz Xaver Kraus. Geschichte der christlichen Kunst. I—II. Peu. E. Ptanna                                                                              | 185<br>203                |
| H. Lingg. Byzantinische Novellen. Рец. П. Безобразова                                                                                                   | 208<br>203                |
| вивлютельной видера                                                                                                                                     |                           |
| Poccis. H. Cokozoba                                                                                                                                     | 206<br>240                |
| Франція. А. Васильева                                                                                                                                   | 251<br>257                |
| Англія. А. Васильева                                                                                                                                    | 260                       |
| Греція и Турція. А. Пападопуло-Керамевса.                                                                                                               | 264<br>284                |
| Славянскія земли. П. Сырку                                                                                                                              | 285                       |
| отдълъ III.                                                                                                                                             |                           |
| Медкія замітки и извітстія                                                                                                                              | 288                       |
| «Византійскій Временникъ» выходить четыре раза въ годъ кни                                                                                              |                           |
| ками отъ 10 до 12 листовъ, всѣ 4 книжки составляють одинъ том                                                                                           | ъ.                        |
| Подписка принимается у книгопродавца-издателя Н. Л. Ринкера, Невскій<br>Na 14, въ СПетербургъ.                                                          | op.                       |
| Подписная цёна за годовое изданіе съ пересылкою 5 рублей для Рос и 12½ германскихъ марокъ или 16 франковъ за границею.                                  | cin                       |
| Реданція журнала пом'єщается у В. Э. Регеля, на Васильевскомъ Остров'є,                                                                                 | по                        |

Редакція журнала помѣщается у В. Э. Регеля, на Васильевскомъ Островѣ, по 10 линіи, домъ № 15, въ С.-Петербургѣ.



#### ОТДЪЛЪ І.

#### Этюдъ о византійской музыкъ. Мартиріи.

Знаки византійскаго музыкальнаго письма не выражають прямо, какъ знаки нашей нотной системы, ступеней гаммы или тоновъ, а только указывають интервалы, которые должень сдёлать голось при переходъ съ одной ноты на слъдующую; самые же интервалы, или разстоянія каждаго звука отъ предыдущаго, опредёляются, въ ихъ взаимныхь отношеніяхь, по отношенію каждаго изъ нихь къ начальному тону мелодін. Природа этого последняго указывается особымъ знакомъ, такъ называемой мартиріей (μαρτυρία). Этотъ знакъ действительно характеризуеть ладъ, въ которомъ развивается мелодія, и, слідовательно, даеть основу для того, что у грековъ зовется обыкновенно нарадлагіей (παραλλαγή), то есть, для сольфеджированія.

Отсюда видно, что назначение мартирій аналогично назначению нашихъ музыкальныхъ ключей соль, фа и т. д. Выполняютъ ли опт его? Всякая византійская музыкальная пьеса есть іероглифическая надпись, загадка, точное решеніе которой останется навсегда прикровеннымъ.

Кром' этого назначенія, мартирін им' ють еще другое, побочное, но очень важное: будучи помъщены не въ началь уже, а среди самаго теченія мелодін, он'є служать отм'єтками, по которымь можеть быть проверена правильность вокальнаго исполненія. Не будь ихъ, малейшая ошибка въ параллагіи по меньшей мере вносила бы въ пеніе дожную еналлагію лада, и въ большинстве случаевъ — вела бы къ фіаско, совершенно сбивала бы съ пути исполнителей, вынуждая къ роковому da саро.

Терминъ «мартирія» въ приложеніи къ византійскимъ музыкальнымъ ключамъ свойственъ исключительно теоретикамъ новейшаго Винантійскій Временника.

Digitized by Google

времени и Кукузелису; св. Іоаннъ Дамаскинъ со своей стороны, по показанію рукописи Агіополита, находящейся въ Парижской Напіональной Библіотекъ, давалъ имъ названіе фвораі. Это важное различеніе, которое до сихъ поръ никогда не ділалось, способно нісколько удивить всьхъ занимающихся греческой церковной музыкой, такъ какъ они обыкли придавать термину фвора болье тесный смыслъ. Для нихъ слово φθορά обозначаетъ исключительно рядъ особыхъ знаковъ, указывающихъ на гармоническія изміненія лада, тона или мелопен. Такое обозначение весьма основательно и точно; но мы должны прибавить, что съ этимологической точки эрвнія словоупотребленіе Дамаскина не менъе удачно. Пусть судять по следующимъ строкамъ Агіо-**ΠΟΜΕΤΑ: «φθοραί δὲ ώνομάσθησαν, ὅτι ἐκ τῶν ἰδιων ἤχων ἀπάρχονται,** τελειούνται δὲ εἰς ἐτέρων ήχων φθογγ[ού]ς αὶ θέσεις αὐτῶν καὶ τὰ ἀποτελέσματω» 1). Дѣйствительно, такъ какъ основной элементъ византійской музыки есть первый тетрахордъ или пентахордъ известной діаграммы, то онъ, собственно говоря, установляеть ладъ или ήχος (гласъ). И такъ какъ съ другой стороны (мы это установимъ въ близкомъ будущемъ въ особой стать в о византійских ладахъ) начальная или основная нота плагальныхъ ладовъ есть, вообще говоря, доминанта соотвётствующаго автентическаго лада, то будеть вполнъ точнымъ сказать, напримъръ, что рядъ звуковъ, лежащій въ основь каждаго автентическаго ήγος'а (гласа), кончается въ соответствующемъ ему плагальномъ.

Если теперь принять во вниманіе, что каждая нота типической діаграммы имѣла свою φθορά и становилась основной нотой (тоникой) одного изъ восьми главныхъ ήχοι, то охотно можно допустить, что ранніе византійцы имѣли основаніе однимъ и тѣмъ-же знакомъ означать и начальныя ноты діаграммы, и лады, которые строились на этихъ нотахъ.

Здёсь мы предвидимъ возражение читателя: если каждая нота гаммы имёла свою особую φθορά, то какъ могло случиться, что византійцы ни разу не подумали вообще для изображенія своихъ мелодій употреблять однё только φθοραί? — Важный музыкальный кодексъ Редестиноса <sup>2</sup>) содержить интересное упражненіе въ параллагіи, гдё голосъ выраженъ вдвойнё — симіографическими знаками и марти-



<sup>1)</sup> Ркп. Агіополита № 360, л. 224.

<sup>2)</sup> Ненумерованный кодексъ Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ. Кодексъ датированъ 1433-мъ годомъ. Ср. стр. 10.

ріями; это доказываеть, что византійцамъ не было чуждо сознаніе того, что однѣхъ форай или мартирій въ сущности вполнѣ достаточно для изображенія всѣхъ музыкальныхъ топовъ. Что касается практическаго вывода отсюда—византійцы никогда не умѣли или не хотѣли его сдѣлать; даже напротивъ, вмѣсто того, чтобы упростить свою систему, они самымъ страннымъ образомъ изощрялись въ ея усложненіи, сперва чрезъ изобрѣтеніе мартирій, а затѣмъ умножая до тройного числа свои симіографическіе знаки.

Я не буду здёсь останавливаться на выяснении многочисленных веудобствъ византійскаго музыкальнаго письма и преимуществъ нашей линейной нотной системы. Г. Бурго-Люкудрэ очертиль превосходно этотъ вопросъ въ своихъ интересныхъ трудахъ: «Études sur la musique ecclésiastique grecque» 1). Я ставлю себъ цёлью не боле, какъ дать полное объяснение всёхъ мартирій музыкальной системы Кукузелиса и современныхъ грековъ; ограничусь чисто археологическимъ вопросомъ, именно разысканиемъ того, каково истиное происхождение и смыслъ традиціонныхъ мартирій Октоиха.

Греческія руководства пінія обыкновенно вовсе не трактують о происхожденіи мартирій. Даже самъ Хрисаноъ обходить этотъ вопросъ въ главѣ своего Θεωρητικόν Μέγα, гдѣ однако весьма пространно говорить о мартиріяхъ діатоническаго звукоряда <sup>в</sup>). Филоксенъ и г. Г. Пападопуло, сколько я знаю, единственные изъ писателей новъйшаго времени, которые пытались разъяснить намъ происхожденіе мартирій. Я искренно сожалью, что они были такъ несчастливы въ краткихъ разъясненіяхъ, которыя они намъ дають по этому предмету. Въ отдълъ о мартиріяхъ Филоксенъ, желая, какъ кажется, доискаться до корня вещей, начинаеть съ перечисленія всёхъ особыхъ мартирій для каждаго тетрахорда неподвижной системы; а затёмъ, однимъ скачкомъ миновавъ весь византійскій періодъ, авторъ Λεξικόν τής μουσικής спокойно переходить къ перечисленію мартирій для всёхъ звукорядовъ, употребляемыхъ въ нынё дёйствующей нотной системъ. Среди этихъ послъднихъ намъ извъстно, по Филоксену, происхожденіе только четырехъ, «αί όποῖαι ἔχουσι τὰς ἀρχὰς τῶν ἀπὸ τὰς παλαιὰς μαρτυρίας του τετραχόρδου τῶν ὑπερβολαίων τῆς ἀρχαίας

<sup>1)</sup> Études de Mus. Grecque crp. 73.

<sup>2)</sup> Өсөрүтікду шеуа түс шоосікүс. Ем Терүсоту 1832. Кеф. ід' сед. 45—51. Въ вышеназванномъ трудъ г. Б.-Люкудрэ, стр. 118—120, читатель найдетъ весьма толковое объяснение мартирій, употребляемыхъ въ пъніи греками новъйшаго времени.

έλληνικής μουσικής» 1). Нашъ авторъ смотрѣлъ очевидно на знакъ ( $\triangle$ ), какъ на искаженіе «дельты» ( $\triangle$ ); далѣе мы увидимъ, что слѣдуетъ думать объ этомъ мнѣній.  $\Gamma$ .  $\Gamma$ . Пападопуло говоритъ пространнѣе: «Καὶ ἐχ τῶν σημείων τῆς μαρτυρικῆς ποσότητος ἄλλα μὲν ἐγράφοντο ὀρθίως χαὶ ἀδιαφόρως, ἄλλα δὲ χατὰ τὸ ίδιον αὐτῶν σχῆμα πλαγίως, ὡς τὸ δ χαὶ  $\Lambda$ , τὸ ζ χαὶ  $\Lambda$ , τὸ λ χαὶ  $\Lambda$ , τὸ δ χαὶ  $\Lambda$  χαὶ τὸ μέγα ἡμίφι  $\Lambda$ 0. Καὶ τὸ γορθμιχὸν χαὶ πελαστιχὸν  $\Lambda$ 2, σημεία τῆς μελφδίας τῶν χρατημάτων χαὶ ἄλλων μελφδιχῶν θέσεων τῆς ἐχχλησιαστιχῆς ἡμῶν μουσιχῆς εἰσιν εἰλημμένα, χατ' ἐμέ, ἐχ τῶν στοιχείων  $\Lambda$ 3.

Прежде чёмъ приступить къ доказательству нашего положенія и къ разбору только что цитованнаго нами мёста изъ Συμβολαί, мы считаемъ необходимымъ для полнаго пониманія предмета нашей статьи дать здёсь таблицу главныхъ діатоническихъ мартирій византійцевъ и грековъ новейшаго времени.

#### Діатоническія мартиріи.

|   |        |      | аковъ св. Іоан-<br>амаскина. | Систем | в Кунувелиса. | Новъйшая система <sup>3</sup> ).       |               |
|---|--------|------|------------------------------|--------|---------------|----------------------------------------|---------------|
| { | whol   | A'   | 4" <sup>L</sup> –            |        | <i>4</i> ,,   | <u>į</u> ,                             | et: 71        |
| ) | my -   | B'   | 37                           |        | <b>亚</b> "    | <u> </u>                               | l<br>X        |
|   | ~ ~    | ۲'   | F 11                         |        | アールとが         | 99 on Fill                             | ٢             |
| ( | my     | Δ΄   | 4.7                          |        | 5"            | Ĩ.                                     | A<br>R        |
| 1 | n Xo   | < a' | 4 4"                         |        | <b>À</b> 4"   | 49                                     | <i>X</i><br>9 |
|   | ~X     | b'   | 弁び                           |        | 计凸            | 计二                                     |               |
| • | ñχ     | γ'   | Ψ <u>σ</u>                   | •      | ~~            | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | 乙入            |
| 1 | Į vį X | \$ ' | 升5"水升                        | 54     | 4 51          | A R                                    | 71            |
|   |        |      |                              |        | l e           |                                        |               |

<sup>1)</sup> Λεξικόν καὶ Θεωρ, στοιχ, τῆς μουσικῆς. Ἐν Κ/πόλει 1859, стр. 145—146.

<sup>2)</sup> Συμβολαί είς την ίστορίαν της ήμων έχκλησιαστικής μουσικής, p. 169.

<sup>3)</sup> Ср. Хрисаноъ, ор. сіт., и Κρηπίς τής εκκλησιαστικής μουσικής, Στεφάνου Λαμπαδαρίου. Έν Κ/πόλει 1875, стр. 65—91.

Изобрѣтеніе мартирій относится, весьма вѣроятно, къ самому тому времени, когда Аристоксенова теорія восьми тоновъ была введена въ византійское богослужебное пѣніе. Какой вѣкъ былъ свидѣтелемъ этого удачнаго нововведенія, и какому лицу мы должны воздать честь его? Вотъ вопросъ, который безъ сомиѣнія еще долго останется безъ точнаго и положительнаго отвѣта. Около середины ІХ вѣка Авреліанъ de Réomé, патріархъ музыкантовъ-теоретиковъ среднихъ вѣковъ, какъ его зоветъ г. Gevaert ¹), учить насъ, что теоріей восьми тоновъ онъ обязанъ грекамъ. Наука должна покамѣстъ удовлетвориться этимъ простымъ признаніемъ.

Если точная дата происхожденія мартирій теряется для насъ во мрак'в времень, то всетаки ніть ничего легче, какъ открыть первооснову ихъ начертаній. Выше мы виділи, что Г. Пападопуло производить знакъ, характерный для мартиріи перваго гласа, отъ искаженной буквы ф. Мні кажется, что авторъ Συμβολαί напрасно тратиль въ разысканіяхъ свое остроуміе, тогда какъ истинное рішеніе крайне просто: по истині не надо быть глубокимъ знатокомъ греческой палеографіи, чтобы напасть на мысль, что въ конці концовъ этоть знакъ можеть быть ничімъ инымъ, какъ альфой. Знаки Г и Δ, мартиріи третьяго и четвертаго гласа, во всякомъ случай могли бы открыть глаза г. Пападопуло.

Что касается знаковъ, поставленныхъ надъ альфой, то они, какъ и всё прочіе значки, которые мы усматриваемъ пом'єщенными надъ основнымъ знакомъ мартирій семи посл'єдующихъ гласовъ, суть отличительныя ноты основного єтήχημα каждаго гласа, то есть того условно принятаго п'єсноп'єнія, которое служить для сольфеджированія, или лучше для вокализированія главныхъ ноть гласа, такъ что ими указывается, или опред'єляется, общій характеръ мелодическаго рисунка. Мы уб'єждены, какъ и г. Gevaert, что этотъ родъ какъ-бы Leitmotiv'а ведеть начало отъ прелюдій античныхъ кифарадовъ 3). Я сказаль: основного єті́дупра, такъ какъ каждый ї́дуоς (гласъ) им'єль по меньшей м'єр'є пять, шесть єтпу́ррата 3), какъ свид'єтельствуютъ

<sup>1)</sup> Les origines du chant liturgique de l'église latine, p. 40.

<sup>2)</sup> La Mélopée Antique et le chant de l'église latine, p. 34-84.

<sup>3)</sup> Г. Théodore Reinach (Revue des études grecques 31. 1897, стр. 326) весьма удачно указаль, какое различіе должно ділать между терминами: ἐνήχημα, ἐπήχημα и απήχημα. Сами по себі эти слова—синонимы, и современные греки не считають ихъ ни за что другое; и вірно, что въ нихъ самихъ нітъ никакого основанія, чтобы тому быть вначе. Въ симіографической системі Кукузелиса между этими терминами есть

византійскія музыкальныя рукописи; ограничусь здёсь указанісиъ на кодексъ 811 святогробскаго метохія въ Фанарё.

Хрисаноъ Мадитскій даеть въ Θεωρητικόν το μέγα цілую большую главу объ єπηχήματα, и всетаки все, что онь говорить о нихъ, очень неполно и не можеть дать о нихъ дійствительно вірнаго представленія.

И такъ, мартирія перваго автентическаго гласа составлена изъ альфы и главныхъ знаковъ слѣдующаго ἐπήχημα 1) перваго гласа:

Знакъ второго гласа есть несомивно вита (В). Мартирія второго автентическаго гласа по системв І. Дамаскина также составлена изъ  $\beta$  и последнихъ ноть єтпу $\hat{\eta}$ ματος второго гласа:

Знакъ третьяго гласа не нуждается въ объясненіи; музыкальные знаки мартиріи взяты изъ ἐπήγημα:

Всѣ примъры ἐπηχήματα, воспроизведенные въ этомъ этюдѣ, мы взяле изъ рукописи № 811. Ср. стр. 48 и 52.



слабое различіе: ἐνήχημα и ἐπήχημα у него синонимы, но ἀπήχημα употребляется только для обозначенія двухъ «среднихъ» гласовъ: νανα νενανω, которые присоединились въ восьми исконнымъ съ теченіемъ времени. Что разъ установленныя правила и принципы остаются у грековъ навсегда неизмѣнными — фактъ хорошо подтвержденный. Только восемь гласовъ имѣютъ право существованія; но приходитъ время, когда на дѣлѣ поется ихъ десять: «ἔστιν οὖν ἐх τούτων γνῶναι ὅτι οὐх ἀχτὰ μόνον ψάλλονται, ἀλλὰ δέκα» (ркп. Агіополита, л. 216°). Кодексъ 811, о которомъ у насъ говорится нѣсколько далѣе, на 54 стр. содержитъ такой вопросъ: «хαὶ πόσοι ἦχοι; ᾿Απ.:—ἦχοί εἰσιν χυρίως τέσσαρες καὶ τέσσαρες πλάγιοι, καὶ δύο ἀπηχήματα». Византійскіе авторы опредѣляютъ ἐπήχημα и ἐνήχημα одинаково: ἐστιν ἡ τοῦ ἦχου ἐπιβολή». См. ркп. Агіополита л. 216°. — Ркп. 811, р. 42. — Хрисанеъ, Θεωρητικὸν μέγα стр. 135.

Что до знака третьяго гласа новъйшей системы, который мы видимь, въ этой мартиріи, также въ системъ Кукузелиса, то я, вмъстъ съ г. Г. Пападопуло, полагаю, что онъ изображаетъ два окончательныхъ ν въ επήχημα: Ανεανε.

Знакъ  $\Delta$  четвертаго автентическаго гласа также можетъ обойтись безъ особаго объясненія. Музыкальные знаки мартиріи взяты изъ  $\epsilon \pi \dot{\eta} \gamma \eta \mu \alpha$  четвертаго гласа:

Такъ обстоить дѣло съ четырьмя автентическими гласами. То же видимъ и въ четырехъ плагальныхъ гласахъ; знакъ  $\frac{1}{2}$  ихъ мартирій есть просто сокращенное написаніе самаго слова  $\pi\lambda\alpha\gamma$ юς. Основной знакъ перваго плагальнаго гласа есть также альфа. Два сопровождающіе его апострофа взяты изъ  $\frac{1}{2}$  в  $\frac{1}{2}$  перваго плагальнаго гласа:

Основной знакъ второго плагальнаго гласа есть буква  $\beta$ , слегка измѣненная, чтобы отличать ее отъ основного знака, усвоеннаго второму автентическому гласу. Какъ нетрудно убѣдиться, соотвѣтственные знаки позднѣйшихъ начертаній суть въ свою очередь простыя видоизмѣненія этого знака. Значитъ надо отказаться отъ мысли — разыскивать тайну ихъ происхожденія въ отдаленной сигмѣ. Два апострофа, дополняющіе мартирію второго плагальнаго гласа, взяты изъ ѐтҳҳҳнас:

Начертаніе, отличающее мартирію третьяго плагальнаго гласа (ἦχος βαρύς), по моему по крайней мѣрѣ мнѣнію, есть просто минускульная γ. Маленькій придатокъ съ ея лѣвой стороны не представляеть важности и не даеть повода сомнѣваться въ правильности на-

шего отождествленія. Точно также полное сходство основных знаковъ второго и третьяго плагальныхъ гласовъ съ касистомъ и параклитикомъ экфонетической нотаціи 1) едва-ли можетъ заставить измѣнить мнѣніе объ истинномъ происхожденіи второго и третьяго плагальнаго гласа.

Соотвётствующій знакъ современнаго греческаго нотописанія обозначаеть нёкоторое слабое развитіе первоначальной мартиріи. И такъ, г. Пападопуло не правъ, производя его отъ буквы ζ. Что до кентимат и до олигона, стоящихъ надъ образующей мартирію гаммой—то это двё послёднія ноты слёдующаго ἐπήχημα ήχου βαρέως:

Минускульная дельта четвертаго плагальнаго гласа понятна сама собою; ея сопровождающіе апострофы взяты изъ ἐπήχημα четвертаго плагальнаго гласа:

Музыкальные знаки второй мартиріи четвертаго плагальнаго гласа взяты изъ ἐπήχημα:

И такъ, намъ представляется несомитенымъ фактомъ, что мартиріи византійской музыки могутъ быть съ полнымъ правомъ выведены изъ знаковъ алфавита, — но не изъ тъхъ, изъ которыхъ ихъ выводилъ г. Г. Пападопуло. Чтобы дать читателю возможность самому провърить наши утвержденія, мы дадимъ въ концт нашего изслъдованія фототипическое воспроизведеніе очень любопытнаго примъра

<sup>1)</sup> См. нашу статью объ экфонетической нотаціи въ Вуг. Zeitschr., нивющую вскор'в явиться въ св'єть.



параллагіи, открытаго нами въ рукописи 270 богатой библіотени святогробскаго метохія 1) въ Фанарѣ. Это упражненіе, выполненное мартирическими знаками, есть полное объясненіе обычнаго правильнаго образованія гласовъ. Поэтому мы съ чувствомъ удовлетворенія можемъ констатировать, что эта оригинальная таблица византійскихъ ладовъ вполнѣ подтверждаетъ ученыя разысканія г. Gevaert'а о антифонномъ латинскомъ пѣніи и доказываетъ еще лишній разъ, что музыкальныя преданія церквей греческой и латинской идутъ изъ одного общаго источника.

Вотъ вкратцѣ объясненіе нашей таблицы № 1. Четыре черты, проведенныя слѣва направо, съ апострофомъ въ видѣ характеристическаго знака надъ каждой мартиріей, означають четыре плагальныхъ лада. Напротивъ, вертикальныя линіи съ знакомъ олигона (—) надъ каждой мартиріей означають четыре автентическихъ лада. Начальная нота плагальныхъ ладовъ есть характеристика гласа (ἡχος'а); ея нижняя квинта есть основной тонъ соотвѣтствующаго автентическаго гласа. Послѣдняя мартирія въ восходящемъ ряду—дополнительная и стоитъ здѣсь только ради формы 2).

Такъ какъ одни лишь плагальные звукоряды могутъ регулярно нисходить ниже своей тоники, то плагальные лады выражены здёсь, вполн'в основательно, посредствомъ нижней квинты, а автентическіе, напротивъ, — посредствомъ верхней.

Параллагія табл. № 1 читается такъ:

<sup>1)</sup> Эта рукопись — великольпный стихирарій, писанный на пергаменть прекраснымъ курсивомъ Х въка. Музыка тропарей обозначена по старинной системъ св. Іоанна Дамаскина; каллиграфическое совершенство ея письма удивительно. Рукопись эта состоить изъ двухъ частей: первая, новая, писана на бумагѣ (изъ тряпокъ) и начинается поэмой Корониса; она обнимаетъ 48 листовъ. Вторая часть, писанная на пергаментѣ, насчитывала нѣкогда 197 листовъ; теперь 25-ти первыхъ не хватаетъ. Длина —0,27 метра; ширина 0,20 м. — Ср. табл. № 1. Это упражненіе въ параллагія занимаетъ первую страницу послѣдняго листа.

<sup>2)</sup> Въ упражнени въ парадлаги рукописи 422, чтобы показать, что нижняя квинта отъ начальнаго звука плагальнаго лада есть первая нота соотвътствующаго автентическаго, ей дана двойная длительность. То же сдълано для пятой ступени вверхъ отъ начала автентическаго лада.

Двѣ мартирическія линіи, помѣщенныя ниже ἐπήχημα ανανε, вполнѣ тождественны съ тѣми, которыя мы только что перевели, за тѣмъ исключеніемъ, что въ рукописи нотные знаки верхней параллагіи писаны черными, а нижней — красными чернилами.

Это же самое упражненіе въ парадлагіи мы нашли вновь, въ разныхъ видахъ, воспроизведеннымъ во многихъ византійскихъ музыкальныхъ рукописяхъ, слѣдующихъ симіографической системѣ Кукузелиса, а именно въ ркп. 811, 822, 422 и 489 1) богатой библіотеки святогробскаго метохія въ Фанарѣ.

Табл. № 2 даетъ изъ ркп. 489 упражнение въ параллаги, изящно размѣщенное въ рисункѣ вазы съ цвѣткомъ <sup>2</sup>). Верхняя окружность нѣсколько попорчена пятномъ въ рукописи; она содержитъ только мартирію перваго основного лада или ήχος а.

ηχ. α΄ τέχνη μελουργός σους αγαθείσα πρότους, Πρώτην νέμει σοι τάξιν ω της αξίας 8).

Прочія окружности содержать: лежащія по правой сторон'ь — рядь автентических ь гласовъ, по лівой — рядь плагальных в.

Кром'є этого, до сихъ поръ неизданнаго, рисунка ркп. 489 даетъ еще два образца параллагіи, воспроизведенные у М. Параники, безъ объясненій, въ стать вежегодника Греческаго Филологическаго Общества въ Константинопол'є 1). Эти два упражненія, приписанныя одно іерею Коронису, другое монаху и магистру Кукузелису, прим'єчательны только оригинальностью рисунка, остроуміемъ его расположенія; по существу они не отличаются отъ образца, открытаго нами въ ркп. 270. По этому поводу намъ кажется весьма ум'єстнымъ воспроизвести зд'єсь интересный рисунокъ Кукузелиса и снабдить его краткимъ объясненіемъ.

Таблица № 3 содержить два аналогичных упражненія въ параллагіи. Мартиріи главнаго рисунка, составленнаго изъ концентрическихъ круговъ, раздѣленныхъ на секторы, и мартиріи четырехъ меньшихъ, касательныхъ къ большому, круговъ представляють въ дѣйствительности ничто иное, какъ таблицу византійскихъ ладовъ, какъ

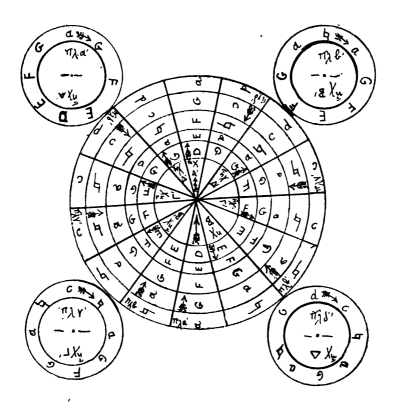
<sup>1)</sup> Эта рукопись есть Άνθολογία. 26 первыхъ страницъ содержать очеркъ музыкальной теоріи Кукузелиса. Длина 0,23 м., шир. 0,16 м.

<sup>2)</sup> См. табл. 2.

<sup>3)</sup> ORTOHED.

<sup>4)</sup> Έλλην. Φιλολ. Σύλλογος, τόμος κα΄, 1887-9, ετρ. 175-176.

она установлена нами на образцѣ параллагіи табл. № 1. Для мартирій малыхъ круговъ это ясно: каждый кругъ содержить основную



квинту одного изъ автентическихъ ладовъ и соответствующаго плагальнаго.

Большой срединный рисунокъ сложиве: всв гласы изображены здвсь по два раза, кромв перваго автентическаго и его плагальнаго; ихъ секторы, обращенные вершинами въ противоположныя стороны, двлять всв круги на двв равныя части. Эту параллагію можно сравнить съ чтеніемъ надписи, писанной βουστροφηδόν. Точка отправленія здвсь — мартирическая линія, помвщенная слвва отъ сектора, содержащаго первый плагальный гласъ, и направо — отъ сектора съ вторымъ плагальнымъ гласомъ: рад в е. Следующій секторъ содержить основную квинту второго автентическаго гласа: е f g a р. Такъ продолжается до 1-й мартирической линіи перваго автентическаго гласа; дойдя до сюда, надо вернуться къ сектору, лежащему направо отъ перваго плагальнаго гласа; такъ получается въ обратномъ порядкъ рядъ ладовъ автентическихъ и плагальныхъ: D E F G a G F E a etc.

Болье полное объяснение главный шихъ упражнений въ параллагии, составленныхъ мартирическими знаками, мы откладываемъ до особаго этюда о визаптійскихъ ладахъ и ихъ различныхъ звукорядахъ; для предмета настоящей статьи сказаннаго вполнъ достаточно.

Второй разрядь — мартиріи діатоническія, употребляемыя въ нотномъ письмѣ греками новѣйшаго времени — суть изобрѣтеніе новое, не древнѣе начала нашего столѣтія. То же слѣдуетъ сказать и о хроматическихъ мартиріяхъ, о которыхъ мы до сихъ поръ избѣгали говорить. Всѣ онѣ имѣють ту особенность, что въ нихъ знакъ, стоящій ниже, указываетъ природу интерваловъ діатоническаго звукоряда, а знакъ, стоящій надъ первымъ — названіе ноты. Очевидно, тутъ дѣйствительно есть шагъ впередъ; но что-же сталось теперь со стариннымъ преданіемъ? Оно не теряется, потому что старинныя мартиріи не упразднены; въ принципѣ онѣ сохранили всѣ свои права на существованіе неприкосновенными, не смотря на появленіе новыхъ мартирій. Какъ бы то ни было, на практикѣ выработался извѣстный компромиссъ, допускающій умѣренное употребленіе тѣхъ и другихъ, безъ отдачи какимъ либо исключительнаго предпочтенія.

Выше мы сказали: въ нашу задачу не входить изученіе симіографическихъ мартирій грековъ нов'єйшаго времени. Т'є читатели, которые захот'єли бы узнать это д'єло съ большими подробностями, найдуть ихъ въ многочисленныхъ руководствахъ греческой церковной музыки и въ вышеупомянутомъ труд'є Б.-Люкудрэ.

Мы пришли къ тому простому заключеню, что старинныя византійскія мартиріи суть знаки, образовавшіеся изъ єплуή ματα, усвоенныхъ каждому изъ восьми ладовъ Октоиха, и изъ числительныхъ буквъ, которыми византійцы пользовались, чтобы различать и называть гласы. Обозначеніе это было, какъ видно, чисто эмпирическое, иные скажуть: чисто платоническое; и всетаки, не смотря на этотъ недостатокъ, если тутъ есть недостатокъ—оно смогло вытёснить античную классификацію ладовъ на дорійскій, фригійскій, лидійскій и т. д., которую всё авторы греческихъ трактатовъ о музыкѣ, отъ Мануила Вріеннія до Хрисаноа, примѣняютъ, руководясь преданіемъ, въ высшей степени неточно.

Августинскаго ордена Успенія Б. М. Пер. ст французскаго Б. Меліоранскій.

## Ψευδονικήτας ό Παφλαγών

καί ὁ νόθος βίος τοῦ πατριάρχου Ίγνατίου.

Τοῦ Κωνσταντινουπόλεως πατριάρχου Ίγνατίου γινώσκονται μέχρι σημερον δύο χαι μόνοι παλαιοί βίοι, ὁ μέν σύντομος ὑπὸ τύπον άγιολογιχοῦ ἐγχωμίου, ὁ δ' ἔτερος ἐχτενής χαὶ ὑπὸ τύπον ὡσαύτως ἀγιολογιχοῦ βίου, άλλά μετά παρεκβάσεων λίαν έχτεταμένων, ἔτι δὲ ἀνοιχείων χαὶ ἀναρμόστων είς ἀνάγνωσμα καθ' αυτό λειτουργικόν. Τοῦ συντόμου βίου συγγραφεύς είναι Μιχαήλ ὁ σύγχελλος, καὶ μολονότι τὸ χείμενον τοῦτο ἔχει και άργην και μέσην και τέλος, και καθόλου είπετν ενότητα τελείαν, ούγ ήττον εν τῷ τίτλφ του χαρακτηρίζεται ὑπό τῶν ἐκδοτῶν ὡς ἀπόσπασμα τάχα ἐκτενοῦς τινος ἐγκωμιαστικοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου οὐτος δὲ ὁ παράδοξος τίτλος έχει κατά λέξιν οϋτως: «Άπό τοῦ εγκωμίου τοῦ εἰς τὸν ἄγιον Ίγνάτιον, τὸν γεγονότα πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως, συντεθέντος παρά Μιχαήλ μοναχοῦ, πρεσβυτέρου καὶ συγκέλλου». Ὁ ἔτερος πάλιν βίος, ό λίαν ἐκτενής, ἔχει ἐπὶ κεφαλής ὡς συγγραφέα Νικήταν τὸν Παφλαγόνα, κατ' οὐσίαν δὲ ἀντιφάσκει πρὸς τὸ κείμενον τοῦ Μιχαὴλ συγκέλλου, διότι έν τούτφ μέν ούδεις λόγος γίνεται περί της άναμιζεως του πατριάρχου Φωτίου εν τοῖς διωγμοῖς τοῖς γενομένοις χατά τοῦ Ἰγνατίου, εν ἐχείνω δὲ τουναντίον προσπάθεια καταβάλλεται άγωνιώδης, ὅπως ἀποδειχθή διώκτης του Ίγνατίου μέχρις άπανθρωπίας και της εκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως συγχύτωρ μόνος ὁ Φώτιος τοῦτο ὅμως ἀγνοεῖ παντελῶς ὁ σύγχελλος Μιχαήλ, παραδεχόμενος τουναντίον ώς τοιούτον συγχύτορα και διώκτην μόνον τον καίσαρα Βάρδαν, καὶ συμφωνών οΰτως ἐν τῷ πράγματι τούτφ πρός όλους τους γνησίους Ιστορικούς και χρονογράφους του 10-ου και του 11-ου αίδινος, έξ ών ώς είκος εξαιρείται ο προβληματικός Συμεών ο μάγιστρον, οὐ ή γρονογραφία είναι συνεκδεδομένη μετὰ τοῦ κειμένου τῶν ἐν τη συλλογη Theophanes continuatus είλικρινών συγγραφέων. Τό κείμενον τό ἐπ' ὀνόματι Συμεών τοῦ μαγίστρου είναι συμπίλημα διαφόρων ἐναντιοφανών ὑπομνημάτων, καὶ διὰ τοῦτο σύνθεμα πολὺ μεταγενέστερον τοῦ 11-ου αἰῶνος ἐπομένως δὲ ἐν τῷ ζητήματι τῶν μεταξὺ Φωτίου καὶ Ἰγνατίου πραγμάτων ἔχει σημασίαν ἀπλῶς ἔμμεσον, ὅλως δευτερεύουσαν.

Τό χείμενον λοιπόν τοῦ Μιχαὴλ συγχέλλου ἔχει ὑπὲρ ἐαυτοῦ τὴν πραγματιχὴν ἱστοριχὴν παράδοσιν, τό δ' ἐπ' ὀνόματι Νιχήτα τοῦ Παφλαγόνος ἀντιπροσωπεύει ἀπλῶς πεποιθήσεις περὶ τοῦ Φωτίου δυσμενεῖς, ὡν τὰ πρῶτα συμπτώματα ἐν τῇ ἐλληνιχῇ λογοτεχνία ἐφανερώθησαν ὑπερμεσοῦντος τοῦ 12-ου αἰῶνος ἐπὶ τοῦ Μανουὴλ Κομνηνοῦ, κατὰ δὲ τὸν 13-ον αἰῶνα ἐπαυξηθέντα καὶ στερεωθέντα μετεμορφώθησαν ἔχτοτε εἰς πεποιθήσεις ἐλλήνων τινῶν συγγραφέων, οἴτινες ἀνήχουσιν ἀποχλειστιχῶς ἐξ ἐπόψεως ἐχχλησιαστιχῆς εἰς τὸν λατινισμόν καὶ τὴν ἀπὸ τοῦ 13-ου αἰῶνος συστάσαν ἐν τῇ ᾿Ανατολῇ γραιχοουνιτιχὴν ἐχχλησίαν.

Καὶ τὸ κείμενον τοῦ Μιχαὴλ συγκέλλου καὶ τὸ ἔτερον ἐπ' ὁνόματι Νιχήτα του Παφλαγόνος εξέδωχε πρώτος ὁ ίησουίτης Ματθαΐος ὁ Rader (ἔτει 1604-ω) έχ δύο χειρογράφων, τοῦ μέν ἀνήχοντος εἰς τὴν δημοσίαν βιβλιοθήκην του Augsburg, του δὲ ἐτέρου εἰς τὴν βασιλικὴν βιβλιοθήκην του Μονάγου 1). Ή του Rader έχδοσις είναι και σήμερον είς κοινήν γρήσιν, κατά την μετατύπωσιν του Harduin, του Mansi και του Migne 2). Κοιτική τις ἔχδοσις δὲν ἐγένετο μέχρι σήμερον. Τὸ παλαιότερον ἀντίγραφον τοῦ βίου του Ίγνατίου είναι, λέγεται, του 14-ου αίωνος, και ήτον εξ άρχης κτημα του χαρδιναλίου Βησσαρίωνος ευρίσχεται δε νύν υπ' άριθμον 436-ον εν τή βιβλιοθήκη του Μονάχου 8). Γινώσκονται καὶ έτερά τινα άντίγραφα, κατακείμενα έν εύρωπαϊχαζς βιβλιοθήκαις άλλά ταθτα πάντα είναι του 16-ου αίωνος, αντίγραφα άμεσα τοῦ παρά τῷ καρδινάλει Βησσαρίωνι ἡηθέντος κώδιχος. Λέων ό Άλλάτιος ἐγίνωσκε τρία ἀντίγραφα, ἔν ἐν τῷ 1452-ῳ χώδικι τοῦ Βατικανού, έτερον εν ετέρφ κώδικι του εν Ρώμη γραικοουνιτικού κολλεγίου και τρίτον εν τη Λαυρεντιανή βιβλιοθήκη 1). Τὰ Ιχνη τῶν δύο τελευταίων κωδίκων ἀπό τοῦ 17-ου αἰῶνος εἶναι εἰς ἡμᾶς ἄγνωστα' ὁ Βατικανός όμως χῶδιξ εἶναι, φαίνεται, ὁ νῦν 27-ος χῶδιξ τῆς συλλογῆς Ottoboni, όστις περιέχει εν έαυτῷ καὶ σημειώματα ίδιόχειρα αὐτοῦ τοῦ Άλλατίου. ούτος ο χωδιξ είναι ώσαύτως του 16-ου αίωνος 5). Ετερον άντίγραφον της αύτης επίσης εποχής ευρίσχεται υπ' άριθμον 28-ον εν τή πανεπιστημιαχή

<sup>1)</sup> Acta sacrosancti occum. concilii octavi. Ingolstadii 1604, σ. 78-200.

<sup>2)</sup> Harduin, Concilia,  $\tau$ . 5,  $\sigma$ . 943—1012. Mansi  $\tau$ . 16,  $\sigma$ . 209—294. Migne  $\tau$ . 105,  $\sigma$ . 488—574.

<sup>3)</sup> Ign. Hardt, Catalogus, τ. 8, σ. 353.

<sup>4)</sup> Migne τ. 105, σ. 11.

<sup>5)</sup> Feron et Battaglini, Codices manuscr. graeci Ottoboniani, σ. 25.

βιβλιοθήκη τῆς πόλεως Bâle 1), και πάλιν ἕτερον ἐν τῷ Escurial 3). Ἐν ταῖς ἐλληνικαῖς δὲ βιβλιοθήκαις τῆς ᾿Ανατολῆς και τῆς Δύσεως οὐδὲν ἀπολύτως ἀντίγραφον εὕρομεν ἡμεῖς παλαιόν, οὕτε ἐν τοῖς πολυαρίθμοις αὐτῶν ἀγιολογικοῖς κώδιξιν, οὕτε πάλιν ἐν τοῖς κώδιξι τοῖς περιλαμβάνουσιν ἐν ἑαυτοῖς πρακτικὰ τῶν συνόδων. Μόνος λοιπόν ὁ καρδινάλις Βησσαρίων, ὁ τὸν ἐπίτιμον ἐν Ὑρώμη τίτλον πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως λαβών και τῶν οὐνιτῶν οὕτω Γραικῶν ἐκεῖ ποιμενάρχης ἀνακηρυχθείς, ἔσωσεν ἐξ ᾿Ανατολῆς ἐν ἀντίγραφον σχεδόν σύγχρονόν του, αὐτό δηλαδή ἐξ οὐ προ- ῆλθον πάντα τὰ λοιπὰ γνωστὰ ἐν ταῖς εὐρωπαϊκαῖς βιβλιοθήκαις ἀντίγραφα ³).

Όπωσδήποτε ο ἐπ' ὀνόματι Νικήτα τοῦ Παφλαγόνος βίος τοῦ πατριάργου Ίγνατίου έξελήφθη ἀπὸ τοῦ 17-ου αίωνος, και ἔτι και νῦν ἐκλαμβάνεται, ώς ἀσφαλης βάσις πρὸς ἐξιστόρησιν τῶν σχέσεων τῶν ἐχχλησιῶν Κωνσταντινουπόλεως και 'Ρώμης εν τῷ 9-φ αίῶνι, και πᾶσα έκτοτε συγγραφή, προερχομένη έχ τοῦ χαλάμου λογίου τινός εύρωπαίου, χατολίχου ή προτεστάντου, την δράσιν δηλαδή του πατριάρχου Φωτίου έξετάζουσα έν τῷ σώματι τῆς Καθολικῆς Ἐκκλησίας, ἐπαναλαμβάνει ἀβασανίστως ὅσα καὶ ἐν τῷ οὕτω νικητείω λεγομένω ὑπομνήματι κατ' ἔκτασιν ἀναφέρονται. 'Ολίγιστοι συγγραφείς, και ούτοι γραικοί ορθόδοξοι καθολικοί ή προτεστάνται, δεν εδωχαν από σχοπου πίστιν είς τὰ εν αυτῷ διηγήματα, μολονότι ανεξελέγκτως και τυφλώς ούτως είπεῖν ἀπεδέχθησαν και ούτοι ώς πραγματιχὸν αὐτῶν συγγραφέα τὸν πασίγνωστον ῥήτορα Νικήταν τὸν Παφλαγόνα: έχ δὲ τῶν κατολίκων συγγραφέων μόνος ἐσχάτως ὁ σοφός καὶ γαρίεις ίησουίτης ίστορικός Lapôtre περιεφρόνησε τον επ' ονόματι του Νικήτα φερόμενον βίον τοῦ άγίου Ἰγνατίου, σχεδόν οὐδαμοῦ μνημονεύσας αὐτοῦ σοβαρώς εν τῷ σοβαρωτάτφ περί τοῦ πάπα Ἰωάννου τοῦ ὀγδόου πονήματί του άλλά και ό Lapôtre και οι άλλοι όλίγιστοι, ώς είπομεν, συγγραφείς δεν ήθελησαν να μας εξηγήσωσι το αίτιον της πρός τον βίον τουτον συστηματικής περιφρονήσεώς των.

Πιστεύεται έτι καὶ σήμερον, ὅτι Νικήτας ὁ Παφλαγὼν ἀπέθανε περὶ τὸ 891-ὸν ἔτος, καὶ ὅτι τὸν ἐπ' ὁνόματι αὐτοῦ φερόμενον τοῦ Ἰγνατίου βίον συνέγραψεν ὁλίγον χρόνον μετὰ τὸ 880-ὸν ἔτος ἀλλ' ἡ τοιαύτη πίστις είναι παντελῶς ἀβάσιμος, διότι πρό τινων ἐτῶν ὁ ὑπὸ τοῦ C. de Boor



<sup>1)</sup> H. Omont, Catal. des manuscrits grecs des Bibliothèques de Suisse, c. 15.

<sup>2)</sup> É. Miller, Catal. des manuscrits grecs de l'Escurial, c. 293.

<sup>8)</sup> Έν ἀντίγραφον ἀγνώστου μοι ἐποχῆς εἰδεν ὁ πατριάρχης Ἱεροσολύμων Χρύσανθος περὶ τὴν ἀρχὴν τοῦ 18-ου αἰῶνος ἐν τῆ βιβλιοθήκη τῆς ἐν Ἁγίῳ "Όρει λαύρας τοῦ ὀσίου 'Αθανασίου τοῦ 'Αθωνίτου. "Όρα Κ. Σάθα Μεσαιων. βιβλιοθήκης τόμ. 1, σ. 281.

ἐκδοθεὶς βίος τοῦ πατριάρχου Εὐθυμίου τρανῶς ἀπέδειξεν, ὅτι Νικήτας ὁ Παρλαγὼν ἔζη ἀκμαῖος ἔτι μεταξὺ τῶν ἐτῶν 907 καὶ 912, συναποδείξας ἄμα τὸ σπουδαιότατον, ὅτι οἰχὶ βίον τοῦ πατριάρχου συνέγραψεν Ἰγνατίου, ἀλλὰ ψόγον ἀπλῶς τοῦ Εὐθυμίου. Καίτοι δὲ ταῦτα πάντα εἰναι πασίγνωστα, οἰχ ἡττον ἐξακολουθοῦσι πάντες ἐκ προλήψεως νὰ ἀντέχωνται τῆς σεσαθρωμένης πίστεως περὶ τοῦ θανάτου τοῦ Παρλαγόνος ἔτει περίπου 891-φ καὶ περὶ τοῦ ψευδῶς ἐπ' ὀνόματι αὐτοῦ φερομένου βίου τοῦ πατριάρχου Ἰγνατίου οὕτω, λόγου χάριν, ἡ αὐτὴ πίστις ἀναγράφεται ἐν αὐτὴ τῆ 2-α ἐκδόσει τῆς Geschichte der byzantinischen Litteratur (σ. 167).

Καιρός είναι πλέον νὰ δοθή πέρας εἰς τὴν τοιαύτην πρόληψιν καὶ νὰ ἐξετασθή κατ' ἔκτασιν καὶ ἐγγύτατα ὁ φερόμενος οὕτος ἐπ' ὀνόματι τοῦ Νικήτα Παφλαγόνος βίος τοῦ Ἰγνατίου, ὅστις ἐπὶ τρεῖς ἤδη αἰῶνας μολύνει διὰ τοῦ ψεύδους καὶ τῆς νοθείας τὴν ἱστορίαν τοῦ ἐλληνορρωμαϊκοῦ μεσαιῶνος, ἐξάπτων ἄμα καὶ τὰ πάθη τῶν ἀνθρώπων, τῶν ἀντεχομένων τῶν ἀξιώσεων τῆς ἀνατολικῆς ἡ τῆς δυτικῆς ἐκκλησίας. Ὑπὸ πολλῶν ἱστοριογράφων ἐφωράθη πολλάκις ὁ τοῦ Ἰγνατίου βίος καὶ ἀληθεύων πολλαχοῦ, καὶ πάλιν πολλαχοῦ ψευδόμενος, οὕτως ὥστε ἡ γνησιότης αὐτοῦ νὰ καθίσταται προβληματικὴ ἐν τῆ κρίσει τοῦ ἐξ ἐπιστημονικῆς ἐπόψεως ἐξετάζοντος τὴν ἱστορίαν τοῦ γραικορρωμαϊκοῦ κράτους ἐν τῷ δευτέρφ ἡμίσει τοῦ 9-ου αἰῶνος καὶ δίκαιον ἡτο διὰ τοῦτο τὸ ἀγιολογικὸν ἐκεῖνο λήλως ὁ βαθμός τῆς περαιτέρω χρήσεως αὐτοῦ ἐν τῆ ἱστορικῆ λογοτεχνία διὰ τῆς διακρίσεως καὶ τοῦ χρόνου τῆς συντάξεώς του καὶ τῶν στοιγείων, ἄτινα τὸν συνεκρότησαν.

Δοχίμιον τοιαύτης μελέτης είναι τὸ παρὸν ὑπομνημάτιον, δι' οὐ πρῶτον μὲν ἀποδειχνύεται σαφῶς, ὡς εἰχάζομεν, ότι ὁ φέρων τὸ ὅνομα τοῦ Παφαγόνος βίος τοῦ πατριάρχου Ἰγνατίου δὲν συνετάχθη, ὡς πιστεύεται χοιφῶς, ἐν τῷ 9-ψ αἰῶνι, ἀλλὰ μετὰ τὸν 12-ον αἰῶνα. δεύτερον δὲ ὅτι, χαὶ τούτου μὴ ἔχοντος οὕτως ἐν περιπτώσει σπουδαίας ἀνταποδείξεως, πάλιν ὁ βίος ἐχεῖνος, ὡς ἔχει σήμερον, δὲν είναι πόνημα Νιχήτα τοῦ Παφλαγόνος, ἀλλὰ ἐτέρου τινὸς ψευδεπίγραφον σύρραμμα. χαὶ τρίτον, ὅτι συνίσταται τὸ πόνημα τοῦτο ἐχ μεγάλων τινῶν ἀποσπασμάτων ἐνὸς ἀληθῶς ἀρχαίου χαὶ εἰλιχρινοῦς ἀγιολογιχοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου, ὅν συνέγραψέ τις μετὰ τὸν θάνατον αὐτοῦ τοῦ Ἰγνατίου, πατριαρχοῦντος πιθανῶς τὸ δεύτερον τοῦ Φωτίου, χαὶ πάλιν ἐξ ἐχτενῶν παρεχβάσεων νόθων χαὶ τινων ἀλλοιώσεων ἐτέρου τινὸς συγγραφέως, σφόδρα μεταγενεστέρου τοῦ 9-ου αἰῶνος, συγγραφέως τέλος ἀπὸ σχοποῦ γενομένου πλαγιαρίου. ὅστις οὐ μόνον πολλὰ τοῦ

παλαιοῦ χειμένου παρεμόρφωσε τεμάχη, ἀλλὰ καὶ αὐτὰ ταῦτα τὰ σχετικὰ πρὸς τὴν ὑπόθεσιν τῶν πατριαρχῶν Ἰγνατίου καὶ Φωτίου κεφάλαια τῶν βυζαντινῶν χρονογράφων μετέβαλε παραλαβὼν ἐν τῷ ἰδίφ συρράμματι εἰς κεφάλαια καταφανῶς ἐναντιοφανῆ, ἴνα οὕτως ἐξυπηρετήση τὰ συμφέροντα τοῦ κόμματος τῶν ἐν τῆ ἐλληνικῆ Ἰλνατολῆ ἀπὸ τοῦ 13-ου αἰῶνος συγκροτηθεισῶν οὐνιτικῶν ἐκκλησιῶν τὸ δ' ἐκ τίνων στοιχείων συνετέθη ὁ τοῦ Ἰγνατίου βίος, ὡς ἔχει σήμερον, θὰ ἐξετασθῆ λεπτομερῶς ἐν ἐτέρα τινὶ μακρᾶ πραγματεία περὶ τῶν πηγῶν αὐτοῦ, ἣτις θέλει ἀποτελέσει ίδιον βιβλίον.

"Οτι ό βίος του Ίγνατίου δεν είναι έργον του 9-ου αίωνος, έχομεν άμέσους ἀποδείξεις ἐκ τοῦ κειμένου αὐτοῦ τούτου τοῦ βίου, καταστρεφούσας άμα και την γνώμην των πιστευόντων ότι συνεγράφη τοῦτο μεταξύ των επών 880-885. Γνωστόν είναι δηλαδή, ότι ἀπό τοῦ θανάτου τοῦ Ἰγνατίου (877) μέχρι του 885-ου έτους υπηρξεν εν Κωνσταντινουπόλει είς και μόνος πατριάρχης, ο Φώτιος, ήδη το δεύτερον πατριαρχεύσας μέχρι του 886-ου έτους. 'Απέναντι λοιπόν του πασιγνώστου τούτου πράγματος ἄπορον είναι, πως οι την σύνταξιν του βίου του Ίγνατίου καθορίσαντες μεταξύ των έτων 880-885 δεν είδον, δτι διαψεύδει αυτούς αυτός ουτος ό του βίου συντάχτης εν τῆ σαφεστάτη ταύτη φράσει «άλλὰ τὸ μεν χαθ' έχαστον ἐπεξιέναι τὰς καινοτομίας και παρανομίας αὐτοῦ τε τοῦ Φωτίου — — καὶ πάντων των καθεξής, των αυτου διαδόχων και τής φιλαρχίας κοινωνῶν, ἰστορίας ἔργον καὶ οὐ τοῦ παρόντος τῷ λόγ $\phi$  σκοποῦ»  $^1$ ). Διὰ τῶν λέξεων τούτων δηλον, ότι ὁ συντάχτης αὐτῶν ἔζη πολύ μετὰ τὸν Φώτιαν, μετὰ διαδόχους αύτου εν τη πατριαρχία, και ούχι περι το τέλος του 9-ου αίωνος, ώς λέγεται καὶ πιστεύεται· άλλὰ μετὰ τίνας καὶ μετὰ πόσους διαδοχικούς έζη πατριάρχας; Την λύσιν τοῦ ἐρωτήματος τούτου δίδουσιν αἰ ἐπόμεναι παρατηρήσεις. Υποθέσωμεν, ότι ὁ βίος τοῦ Ίγνατίου συνεγράφη κατ' αὐτὸ τὸ τέλος τοῦ 9-ου, ἡ περί τὴν δευτέραν δεκαετηρίδα τοῦ 10-ου αἰῶνος, ότε πραγματικώς ήχμαζεν έτι Νιχήτας ὁ Παφλαγών. Μέχρι τοῦ χρόνου τούτου ἄμεσοι διάδοχοι τοῦ Φωτίου ὑπῆρξαν χατὰ σειρὰν Στέφανος, ἀντώνιος Καυλέας, Νιχόλαος Μυστιχός, Εύθύμιος καὶ πάλιν Νιχόλαος Μυστιχός πάντες όμως οὐτοι οἱ πατριάρχαι ἀνεγνωρίζοντο καὶ ἐν ἡρώμη κανονιχοί, και έπομένως δεν είναι δυνατόν νὰ ἀναφέρωνται είς τὴν τάζιν τῶν πατριαρχών ἐχείνων, ους ὁ τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου συντάχτης εἶχεν ὑπ όψει, τουτέστι πατριάρχας ἀπεσπασμένους ἐχ τῆς χοινωνίας τῶν δωμαίων επισχόπων. Φανερόν ἄρα έντευθεν, δτι ὁ βίος του Ίγνατίου δέν συνεγράφη

Византійскій Временникъ.

<sup>1)</sup> Migne τ. 105, σ. 573.

ούτε περί την δευτέραν δεχάδα του 10-ου αίωνος. Άλλα μήτοι συνεγράφη περί τὸ μέσον ἡ περί τὸ τέλος τοῦ αὐτοῦ αἰώνος, ἡ περί τὴν ἀρχὴν τοῦ έπομένου; άλλ' ούδὲ τοῦτο, διότι πάντες σχεδόν οι πατριάρχαι Κ|πόλεως, οί μέγρι τοῦ ἡμίσεως τοῦ 11-ου αἰῶνος, εἶγον σχέσεις κανονικάς πρὸς τοὺς πάπας τῆς 'Ρώμης, ἐξαχολουθοῦντες ἀδιάσπαστον τὴν μεταξύ αὐτῶν ἐνότητα, και εί τι εν τῷ μεταξύ συνέβη μέσον αὐτῶν δυσάρεστον, είτε δογματικώς, εί τε κανονικώς, οὐδαμώς τοῦτο διέσπασε τὴν κατὰ νόμους ἐνότητα των έχχλησιών της Ρώμης και της Κωνσταντινουπόλεως άχρι του πατριάργου Μιγαήλ του Κηρουλαρίου, ότε ἐπῆλθε μεγάλη τις άληθως διάστασις μεταξύ άμφοτέρων των έχχλησιων. "Οθεν ούδὲ μέχρι του μέσου του 11-ου αίωνος είναι δυνατόν νὰ ἀναβιβασθή ή σύνταξις του βίου του 'Ιγνατίου. Άλλὰ μήτοι συνετάχθη άμέσως μετὰ ταύτην την ἐποχήν, ἡ ἐν αὐτῷ τῷ 12-φ αἰῶνι; άλλ' οὐδὲ τοῦτο είναι δυνατόν, διότι οἱ ἀπὸ τοῦ Κηρουλαρίου και έξης πατριάρχαι μέχρι του 1204-ου έτους είναι καθόλου κανονικοί διά την εν Κ/πόλει εκκλησίαν, εν μέρει δε καί διά την εν Ρώμη έχκλησίαν, ώς ἀποδειχνύουσι σποραδικαί πινες ἀσκανδάλιστοι σχέσεις τῆς 'Ρώμης πρός τὴν Κωνσταντινούπολιν' καὶ ἄν τις ἀποβλέψη εἰς τοὺς μέχρι της άρχης του 12-ου αίωνας ισχύοντας έν τη Δύσει λατινιχούς νομοχάνονας, έν οίς ἄχυρος ἀναγνωρίζεται ή χατὰ τοῦ Φωτίου σύνοδος τῶν ἐτῶν 869-870, οι δὲ κανόνες τῆς ἐπὶ Φωτίου ὀγδόης οἰκουμενικῆς θεωρούνται ύπογρεωτικοί και διά τάς δυτικάς έκκλησίας, δά όμολογήση βεβαίως δπ και ή δογματική και ή κανονική ένότης των έκκλησιών 'Ρώμης και Κ/πόλεως ἐσψζετο σχεδὸν μέχρι τῶν πρώτων ἐτῶν τοῦ 12-ου αἰῶνος. Ἡ τελεία διάστασις αὐτῶν ἄρχεται ἀπὸ τούτου τοῦ χρόνου, καταλήξασα εἰς τὴν ληστρικήν καταστροφήν του 1204-ου έτους, μετά ματαίας δηλονότι έλπίδας και πρεσβείας των παπών της Ρώμης επι των Κομνηνών, όπως παραχωρηθή αυτοίς το έπι των άνατολιχων ορθοδόξων έχχλησιών πρωτείον. Έν αὐτῷ τούτῳ ὅμως τῷ 12-ψ αἰῶνι ἀδύνατον εἶναι νὰ συνετάχθη ὁ τοῦ Ίγνατίου βίος, άφου πάντες οι μέχρι τέλους αὐτοῦ πατριάρχαι είναι κανονιχώτατοι, χαὶ συνεπῶς οὐδόλως θὰ ἐπετρέπετο νὰ ἀναγινώσχηται ἐν ταῖς ἐκκλησίαις τῆς ἀρχιεπισκοπῆς Κωνσταντινουπόλεως κείμενον ἀγιολογικόν, άποχηρύττον άποτόμως τοὺς ἀπό Φωτίου καὶ ἐξῆς πατριάρχας αὐτῆς.

Ο χρόνος λοιπόν της συντάξεως του φερομένου ἐπ' ὀνόματι Νικήτα του Παφλαγόνος βίου του πατριάρχου Ἰγνατίου είναι πράγματι προβληματικός, διότι, ὡς προαπεδείχθη, δὲν είναι ποσῶς ὁ βίος οὐτος ἔργον οὕτε του 9-ου αἰῶνος, οὕτε τοῦ 10-ου, οὕτε πάλιν τοῦ 11-ου ἡ τοῦ 12-ου αἰῶνος τὸ προβληματῶδες ὅμως αὐτοῦ λύει, νομίζομεν, ἡ ὅλη τοῦ Ψευδονικήτα ἔκφρασις «καὶ πάντων τῶν καθ' ἐξῆς, τῶν αὐτοῦ διαδόχων καὶ

κοινωνών της αύτου φιλαρχίας» διότι τοιαύτη έκφρασις άδύνατον είναι νὰ προέρχηται ἐχ στόματος ὀρθοδόξου χριστιανοῦ, χαὶ μάλιστα ἀγιογράφου, γνωστοῦ ὄντος ὅτι ἡ τοιούτου συγγραφέως ἐκκλησία πάντας τοὺς ἀπό Φωτίου και έξης εν Κωνσταντινουπόλει πατριάρχας άχρι του 1204-ου έτους ἀποδέχεται ώς εννόμους και ήγιασμένους ώς επί το πολύ πατριάρχας, πάντας δὲ τέλος ἀνεξαιρέτως ὡς κανονικούς. Ἡ ἐκφρασις ἐκείνη προφανῶς ἀνήκει είς στόμα συγγραφέως, πιστεύοντος ότι ή καθολικότης τῆς ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως διεχόπη από της δευτέρας του Φωτίου πατριαρχίας, τούτου τε καὶ τῶν κατόπιν αὐτοῦ πατριαρχῶν λογιζομένων οὕτως ὑπ' αὐτοῦ άνόμων τοιαύτην όμως πίστιν έχουσιν άποχλειστιχώς οἱ οὐνῖται, καὶ ἐπόμενον είναι και ό τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου ψευδώνυμος συγγραφεύς νὰ ἀνήκη είς την χορείαν των γραιχοουνιτών συγγραφέων, οίοι ήσαν οι Γεώργοι Τραπεζούντιοι, οί Βησσαρίωνες και οί λοιποί τούτων όπαδοί. Τα πρώτιστα ύπομνήματα της γραικοουνιτικής λογοτεχνίας ἄρχονται ἀπό τοῦ 13-ου αἰῶνος, ἀφ' οὐ χρόνου δηλαδή ή Κωνσταντινούπολις, αἰ νῆσοι τοῦ Αἰγαίου καὶ ή Έλλὰς έχοῦσαι ἄχουσαι διὰ τῆς φραγχοχρατίας ὑπέταξαν τὰς ἐχχλησίας αυτών είς την πνευματικήν της 'Ρώμης διοίκησιν. Και ό συγγραφεύς λοιπόν τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου δὲν είναι δυνατόν νὰ λογίζηται παλαιότερος τοῦ 13-ου αἰῶνος. Καὶ πάλιν ἐχ τοῦ αὐτοῦ βίου ἔχομεν ἐτέραν ἀπόδειξιν, ὅτι ὁ συγγραφεύς αύτου δεν εζη τφ 9-φ αίωνι. Πρός τφ τέλει δηλαδή του προοιμίου αυτοῦ λέγει χατὰ λέξιν ὁ βιογράφος τὰ ἐπόμενα «Τούτφ [= τῷ Ἰγνατίφ] την παρακολουθήσασαν έξ άρχης άχρι τέλους βίωσιν μετά πλείονος ύφηγούμενος της άχριβείας, χαι πάσαν την περί αὐτὸν άλήθειαν έχ τῶν ἐγγράφως τε καὶ άγράφως πεπληροφορημένων ήμιν πραγμάτων άπροσπαθώς καὶ άνυποστόλως διηγούμενος, πέποιθα πρώτον μεν ενώπιον τῆς ενυποστάτου και ζώσης δίκαια γράψειν άληθείας. δεύτερον δε το χρόνοις ίκανοῖς ἤδη καταπυκνωθέν τῆς ἀγνωσίας νέφος καὶ τὰς τῶν πολλών άμαυρώσαν διανοίας λεπτύναί τε και σκεδάσαι, ώστε τούς εθέλοντας πρός την των πραγμάτων άλήθειαν είλιχρινώς όραν τον έργάτην μέν άληθως της δικαιοσύνης και της άρετης είδεναι [= τὸν Ἰγνάτιον] και ύμνεϊν και ζηλούν, τὸν αὐτουργόν δὲ τῆς κακίας και τῆς άδικίας [= Φώτιον] ἐνδίχως ἀπωθεῖσθαι» 1). Έχ τῶν λέξεων τούτων σαφής είναι τοῦ βίου ή ἐποχὴ καὶ τὸ θρησκευτικὸν σύστημα, εἰς ο ἀνήκει ὁ συγγραφεὺς αὐτοῦ. ἀν δηλαδή ὁ βίος οὐτος ἐγράφη, καθὰ πιστεύεται, μικρὸν μετά το 880-ον έτος, επεται στι μέχρι τούτου άπο του θανάτου του Ίγνατίου διήλθε τριετές και μόνον διάστημα άλλ' υποθέσωμεν, ότι διήλθε και

<sup>1)</sup> Migne τ. 105, σ. 489.

οκταετές άγρι του 885-ου έτους, του υστάτου ορίου, πρός δ έκτείνεται κοινή ὁ τής συντάξεως τοῦ βίου χρόνος. Καὶ λοιπὸν ἐντὸς τοσούτου μικροῦ χρονιχοῦ διαστήματος, ἐν ιμάλιστα αὐτὸς ὁ πατριάρχης Φώτιος καὶ ἐν τῆ Αγία Σοφία διὰ τοῦ Συνοδικοῦ τῆς 'Ορθοδοξίας καὶ ἐν τῆ συνόδφ τῶν έτων 879-880 άνεκήρυξεν άγιον ἐπισημότατα τὸν Ἰγνάτιον, πως ήτο δυνατόν να σχηματισθή τοσούτο πυχνόν «της άγνωσίας νέφος» διά τα περί τὸν Ἰγνάτιον, ώστε και νὰ ἀμαυρώση τὸ νέφος τοῦτο τὰς περί αὐτοῦ διανοίας και πεποιδήσεις των πολλών; και ξπειτα, πως να συμβιβάσωμεν τὸ τριετὲς ἢ καὶ ὀκταετὲς ἀπὸ τοῦ θανάτου τοῦ Ἰγνατίου διάστημα πρός την έχφρασιν του βιογράφου «χρόνοις ίχανοις»; Ποία τις καταπύχνωσις άγνωσίας των χατά τὸν Ἰγνάτιον πραγμάτων ἡδύνατο ἐν οὕτω μιχρφ χρονικφ διαστήματι νὰ συμβή, και μάλιστα τοιαύτη, ώστε και νὰ άμαυρώση διά της πολυχαιρίας τον πρός την μνήμην του Ίγνατίου σεβασμόν τῶν ἐν Κωνσταντινουπόλει χριστιανῶν, ἀφοῦ δὰ καὶ τὸ περὶ τὸ λείψανον ἐχείνου λειτουργικόν αὐτῶν σέβασμα καὶ συνεχὲς ἡτο καὶ νωπότατον, οί δὲ τότε πάλιν ἐν Κ/πόλει παντός βαθμοῦ κληρικοί και προσωπικῶς είχον γνωρίσει τὸν Ἰγνάτιον; Φανερὸν εἶναι ἄρα, ὅτι ἡ ἔχφρασις, «τὸ χρόνοις ίχανοῖς», ἀναφέρεται εἰς ἐποχὴν πολύ ἀπομεμαχρυσμένην ἀπὸ τοῦ θανάτου τοῦ Ἰγνατίου, και τοσοῦτον ἀπομεμακρυσμένην, ώστε και συνέβη ἐν τῷ μεταξύ, κατά τὸν βιογράφον, οἱ πολλοὶ νὰ γίνωσιν ἀμαθεῖς τῶν μεταξύ 'Ιγνατίου και Φωτίου πραγμάτων, και νὰ μὴν είναι οΰτως εἰς κατάστασιν τοῦ νὰ διαχρίνωσι τὴν διχαιοσύνην μέν χαι τὴν ἀρετὴν τοῦ Ἰγνατίου, τὴν κακίαν δὲ και τὴν ἀδικίαν τοῦ Φωτίου και διὰ τοῦτο αὐτὸς ὁ βιογράφος ήναγκάσθη νὰ συντάξη ἐξ ἐγγράφων καὶ ἀγράφων μαρτυριῶν τὸν βίον τοῦ Ίγνατίου, πρὸς τὸν μόνον σχοπόν, ὅπως οὐτος μὲν δοξάζηται διὰ παντός, ὁ δὲ Φώτιος «ἐνδίχως» ἀπωθήται ἐχ τῆς ἐχχλησίας. Οὕτως αὐτὸς οὐτος ό βιογράφος όμολογετ είλιχρινώς ήδη το δεύτερον και σαφώς, ότι είναι αὐτό τούτο οὐνίτης, συγγραφεύς ἀντιφωτιαχός, ἐπομένως δὲ μεταγενέστερος τοῦ 12-ου αἰῶνος, ἴσως τῆς μεταξύ τῶν ἐτῶν 1204—1260 περιόδου, καθ' ῆν ή ἐχχλησία Κωνσταντινουπόλεως ἐγένετο λατινιχή καὶ ἄν τις ἀποβλέψη είς τὰ τοῦ Βέχχου καὶ τοῦ Μελιτηνιώτου καὶ τῶν συγχρόνων αὐτοῖς ὁπαδων υπομνήματα, εν οίς τὰ κατὰ Φώτιον εξετάζονται μετά τινος όπωσοῦν ήπιότητος, και παραβάλη ταῦτα πρός τὸ κατ' αὐτοῦ ἄσπονδον μῖσος τοῦ βιογράφου και την φανατικήν αυτού πρός την Ρώμην ροπήν, δά προτιμήση, νομίζομεν, νὰ ἐχλάβη τὸν ἡμέτερον βιογράφον καὶ μεταγενέστερον του 13-ου αίωνος συγγραφέα, έποχης δηλονότι καθ' ην το κατά Φωτίου μίσος των έχ 'Ρώμης τότε έμπνεομένων χαὶ ὑποστηριζομένων γραιχοουνιτῶν ἐγένετο μέγιστον, καὶ τοσοῦτον ἀναιδέστατον, ώστε καὶ νὰ ἀρνῶνται

οὐτοι ψευδεστάτως ὡς μὴ ὑπάρχουσαν τὴν ἀνέκαθεν ὡς ἀγίου μνήμην τοῦ πατριάρχου Φωτίου ἐν ταῖς ἐκκλησίαις. Ὁπωσδήποτε ὁ τοῦ Ἰγνατίου βιογράφος δὲν εἶναι ποσῶς, ἐξ ὡν φρονεῖ, μέλος τῆς ὀρθοδόξου ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως, ἢτις τὸν Φώτιον εὐθὺς ἀπὸ τοῦ θανάτου καὶ ἐξῆς ἀδιασπάστως ἔχει ἀνεγνωρισμένον αὐτῆς ἄγιον πατέρα, καθὰ τοῦτο δεί κυυσι μακρὰ σειρὰ παλαιτάτων μαρτυριῶν.

Έξετάσεως άξιον είναι και το καθ' ήμας ψευδώνυμον του συγγραφέως, ον ό βίος ονομάζει του Ίγνατίου ούτω «συνεγράφη δὲ παρὰ Νικήτα, δούλου Ίησοῦ Χριστοῦ, τοῦ καὶ Δαυίδ, τοῦ Παφλαγόνος». Οἱ παρέγοντες κῦρος εἰς τὸ χείμενον τοῦτο χατέχονται ὑπὸ τῆς πεποιδήσεως, ὅτι τὸν βίον τοῦ Ἰγνατίου ἐγίνωσκεν ήδη τῷ 12-φ αἰῶνι ὁ χρονογράφος Ἰωάννης ὁ Σκυλίτζης. Καὶ διμως ή τοιαύτη πεποίθησις είναι καθ' όλοκληρίαν ἐσφαλμένη. Ἐν τῷ προοιμίφ του χρονιχού του ὁ Σχυλίτζης ἀπαριθμών τὰς ἰδίας του πηγάς άναφέρει σύν άλλοις τους έξης συγγραφείς «Δαφνοπάτης Θεόδωρος, Νιχήτας ὁ Παφλαγών — — , οἰχείαν ἔχαστος ὑπόθεσιν προστησάμενος, ὅ μέν ἔπαινον φέρε είπεῖν βασιλέως, ο δὲ ψόγον πατριάρχου» 1). Έχ τοῦ χωρίου τούτου φανερόν είναι, ότι ὁ Σχυλίτζης είχεν άληθῶς άνὰ χεῖρας πόνημά τι του Νικήτα Παφλαγόνος ιστορικής ύλης, ὅπερ καὶ ὁνομάζε «ψόγον πατριάρχου» εξ ου έπεται, ότι το πόνημά του έπεγράφετο «ψόγος του δείνα πατριάρχου». Πρώτος ὁ Rader ἐπίστευσεν, ὅτι ἐν ταῖς λέξεσι αψόγον πατριάργου» νοεῖται ὑπὸ τοῦ Σχυλίτζη αὐτὸς ὁ τοῦ Ίγνατίου βίος, ον εξέδωχε τύποις. Την πεποίθησιν του Rader άνευ τινός άντιρρήσεως άπό τω 1604-ου έτους άχρι σήμερον ἀποδέχονται πάντες, οὐδενὸς ἐν τῷ μεταξύ, χαθόσον ήμεζς γινώσχομεν, ελέγξαντος αυτήν. Και όμως έχρηζεν ο βίος ούτος έλέγχου, διότι και κατά την έπιγραφην και την έσωτερικήν ύφην άφορᾶ οὐχὶ εἰς ψόγον ἀλλ' εἰς πανηγυρισμόν ἀποκλειστικῶς αὐτοῦ τοῦ πατριάρχου Ίγνατίου καὶ είναι μὲν ἀληθὲς ὅτι ψέγεται ἐν αὐτῷ σφοδρῶς ὁ πατριάρχης Φώτιος, άλλὰ τὰ ψέγοντα τοῦτον μέρη σχετιχῶς πρὸς τὸ ὅλον χείμενον είναι τοσαῦτα, ώστε νὰ μὴ ἐπιτρέπωσιν αὐτῷ τὴν ὀνομασίαν ψόγου, χαὶ μάλιστα δήλου ὄντος ὅτι πρόχειται ἐν αὐτῷ ἰδία περὶ τοῦ Ἰγνατίου διότι, αν του κειμένου τούτου σκοπός ήτον, όπως ιδία ψεχθή ό Φώτιος, ουδεν εχώλυε τον συγγραφέα να δνομάση αυτό «ψόγον του πατριάρχου Φωτίου», τὰ δὲ κατ' ἔκτασιν περὶ τοῦ Ἰγνατίου λεγόμενα, ὡς ἄσχετα πρός τὸ ἄτομον τοῦ Φωτίου, νὰ μετριάση ἡ νὰ παραλείψη, ίνα οὕτω δικαιολογήση την καθ' υπόθεσιν ἐπιγραφήν, «ψόγος τοῦ πατριάρχου Φωτίου». Αὐτό λοιπόν καθ' έαυτό το κείμενον δεν δικαιολογεί την πεποίθησιν του Rader

<sup>1)</sup> Κεδρηνοῦ τ. 1, σ. 4-5 ἐκδ. Bonn.

άλλά και πάλιν, αν αυτός ὁ Σχυλίτζης άληθως αυτό τουτο τό χείμενον είγεν υπ' δψει, ουδέν έχωλυεν αυτόν παρά την έχφρασιν «ψόγον πατριάργου» νὰ προσθέση τι σαφηνείας ένεκεν, όπως έννοηθή ότι πρόκειται περί συγγράμματος τοῦ Νικήτα, σκοπὸν ἔγοντος τὸν Ἰγνάτιον. Καὶ λοιπόν, ἄν γιη παρά τῷ Σχυλίτζη, χαθώς ήμεζς υπολαμβάνομεν, πρόχειται περί βίου τινός τοῦ Ἰγνατίου, συγγραφέντος ὑπὸ Νικήτα τοῦ Παφλαγόνος, τότε όποιον αυτοῦ σύγγραμμα νοείται ἐν ταίς λέξεσι «ψόγον πατριάργου»; και τίς ήτον ὁ ψεγόμενος ὑπ' αὐτοῦ πατριάργης; Ἐν τή ἐκφράσει ταύτη νοείται ἀπλούστατα ή κατά τοῦ πατριάργου Εύθυμίου συγγραφή τοῦ Νιχήτα, ήτις, μη άνευρεθείσα έτι, μένει που άχρι τοῦδε παντελώς άγνωστος. Ο Νικήτας είγε ψέξει σφοδρώς διά συγγραφής είδικής ούχι τον πατριάρχην Φώτιον, άλλὰ τὸν τέταρτον μετ' αὐτὸν πατριάρχην Εὐθύμιον, χαθὰ μαρτυρεί κατ' έκτασιν ό συγγραφεύς τοῦ ὑπό τοῦ C. de Boor ἐκδοθέντος βίου τοῦ Εὐθυμίου ἐν τῷ 16-φ κεφαλαίφ, ἔνθα ὁ λόγος ἀφορᾶ ἀποκλειστικῶς είς τον κατά του πατριάργου τούτου Εύθυμίου ψόγον του Νικήτα, δί ον και έπαθεν ούτος ίκανως: ίδου δε πως ο του Ευθυμίου βιογράφος έκφράζεται περί τούτου. •ήν γὰρ λογογραφήσας (ὁ Νιχήτας) κατά τε τοῦ ἀρχιερέως (= πατριάργου Εύθυμίου) και αύτου του άνακτος (Λέοντος του Σοφοῦ) λίαν ἀπεχθώς καὶ ἀνιαρώς τοῦτο τὸ σύγγραμμα εἰς τῶν ἐαυτοῦ φοιτητών υτελόμενος τῷ βασιλεί παρέσγετο, ὅπερ ἀναγνους ἡλλοιοῦτο τῷ προσώπω όλος έξεστηχώς»1). Οπως δ' έχ περισσού δειχθή και άλλως ή τοῦ βίου τούτου ψευδωνυμία, ὀφείλει τις νὰ λάβη ὑπ' ὄψει καὶ τοῦτο, ὅτι ἐκ τοῦ είλιχρινοῦς καὶ λίαν αὐθεντικοῦ βιογράφου τοῦ Εὐθυμίου ἀποδεδειγμένον είναι τὸ κόμμα, εἰς δ ἀνῆκεν ὁ Νικήτας ὁ Παφλαγών ἐν τῷ καιρῷ τής μεταξύ των πατριαργών Εύθυμίου και Νικολάου του Μυστικού διαμάχης. Νικόλαος δηλαδή ὁ Μυστικός ἦτο φωτιακώτατος, καὶ τοσούτον αὐτὸς πατριαρχεύων ἔσεβε τὴν μνήμην τοῦ πατριάρχου Φωτίου, ώστε καὶ ἄγιον αὐτὸν πατέρα τῆς ἐχχλησίας ώμολόγει δημοσία ἐν ταῖς ἐπισήμοις αὐτοῦ πατριαργικαίς ἐπιστολαίς. Δὲν είναι λοιπόν ἀπίθανον, ὅτι καὶ ὁ τῷ κόμματι τοῦ Νιχολάου προσχείμενος Νιχήτας ήτο μέτοχος τῆς αὐτῆς αὐτοῦ πρός την μνήμην του Φωτίου υπολήψεως και πάλιν ή περί τούτου πιθανότης δύναται νά μεταβληθή δεδικαιολογημένως είς πραγματικότητα, αν ύπ' όψει ληφθή τούτο, ότι Νικήτας ὁ Παφλαγών ύπῆρξε μαθητής τού Καισαρείας άρχιεπισχόπου Άρέθα, ὅστις, μολονότι ἡτο ὁπαδὸς τῆς κατὰ τοῦ Νιχολάου μερίδος χαὶ ἐπομένως ὑποστηριχτής τῆς ὑπὲρ τοῦ Εὐθυμίου μερίδος, ούχ ήττον και αυτός τοσούτον είχε μεγάλην πρός την μνήμην

<sup>1)</sup> Vita Euthymii o. 57.

τοῦ Φωτίου ὑπόληψιν, ὅστε ἀπεχάλει αὐτόν παρρησία ἐπ' ἐχκλησίας ἄγιον καθ' αὐτό, παραβάλλων ἄμα χαὶ τὰ παθήματα αὐτοῦ πρὸς τὰ τοῦ ἀγίου καὶ ὁμολογητοῦ πατριάρχου Νιχηφόρου. Νιχήτας λοιπὸν ὁ Παφλαγὼν καὶ ἐξ ἐπόψεως τῆς μερίδος, εἰς ἢν ἀνῆχε, καὶ ἐξ ἐπόψεως τῶν πρὸς τὴν μνήμην τοῦ Φωτίου αἰσθημάτων τοῦ διδασχάλου αὐτοῦ ᾿Αρέθα χρινόμενος δύναται νὰποδειχθῆ δεδιχαιολογημένως ὡς αὐτό τοῦτο φωτιαχός, οὐχὶ δὲ τοιοῦτος, ὁποῖον αὐτὸν παρουσιάζει ὁ ἐπ' ὀνόματί του φερόμενος τοῦ Ἰγνατίου βίος, ἐν ῷ βαναύσως ὑβρίζεται τὸ ἄτομον τοῦ Φωτίου. Ὁ τοῦ βίου τοῦ Εὐθυμίου ἐχδότης διέγνω τὸ πρᾶγμα τοῦτο χαλῶς, ἀλλὰ ζητήσας νὰ σώση τὴν χρατοῦσαν περὶ τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου χοινὴν πρόληψιν, προὐτίμησεν ἀφελῶς νὰ εἰχάση, ὅτι τάχα πρότερον ὁ Νιχήτας ὡν ἀντιφωτιαχὸς ἐγένετο χατόπι φωτιαχός οἴχοθεν δὲ νοεῖται, ὅτι οὐδεμίαν ἀπολύτως προσήγαγε μαρτυρίαν εἰς ὑποστήριξιν τῆς εἰχασίας του ¹).

"Οτι ὁ χρονογράφος Σκυλίτζης οὐδόλως ἐγνώρισε τὸν ψευδονικήτειον τοῦ Ἰγνατίου βίον, ὑπάρχει καὶ ἐτέρα ἀπόδειξις, οὐχὶ πλέον μονομάρτυρος, ἢ εἰκαστική, ἢ πιθανολογική, ἀλλά τφόντι πραγματική ἀν δηλαδὴ τὸν βίον τοῦτον εἰχεν ὁ Σκυλίτζης ἀνὰ χεῖρας, ὡς λέγουσιν οἱ ἀντεχόμενοι τῆς αὐθεντίας τοῦ ψευδο-Νικήτα, ἐπόμενον ἢτο καὶ χρῆσιν αὐτοῦ νὰ κάμῃ ἐν τοῖς κεφαλαίοις, ἐν οἰς ὁμιλεῖ περὶ τοῦ Ἰγνατίου καὶ περὶ τοῦ Φωτίου καὶ ὅμως οὐδὲ ἰχνος που τοιαύτης ἐν αὐτοῖς ὑπάρχει χρήσεως τοὐναντίον δὲ κυρία καὶ μόνη πηγὴ τοῦ Σκυλίτζη εἰναι ἡ προστάξει τοῦ αὐτοκράτορος Κωνσταντίνου ζ΄ τοῦ Πορφυρογεννήτου συνταχθεῖσα χρονογραφία, ἢν μάκιστα καὶ παραφράζει, πολλαχοῦ δὲ καὶ ἀντιγράφει κατὰ λέξιν ἡ μὲ τινας λεκτικὰς ἀλλαγάς καὶ πρὸς ἀπόδειξιν τούτου παρατιθέμεθα νῦν ἐνταῦθα τὸ κείμενον τῆς εἰρημένης χρονογραφίας ἀπέναντι τοῦ κειμένου τοῦ Σκυλίτζη, κατὰ τὴν ὑπὸ τοῦ Κεδρηνοῦ γενομένην αὐτοῦ σύνταξιν.

Theoph. Contin. σ. 193 xė.

Ούτος οὐν μετά τινας χρόνους τόν Βάρδαν ἐπὶ τἢ τοῦ οἰκείου γυναίου ἀλόγως καὶ ἀναιτίως ἀποβολῆ, τῆς αὐτοῦ δὲ νύμφης περιπλοκῆ τῆς ἐκκλησίας ἀπείργων, ἐπεὶ μὴ τῶν θείων κανόνων ἡμέλει, τὴν ἢν ἐκείνῳ ἐδίδου ποινὴν τῆς ἐκκλησίας ἀποπεμπόμε-

Κεδρηνοῦ τ. 2, σ. 172.

Οὐτος τὸν Βάρδαν ἐπὶ τῆ τῆς γυναικὸς ἀναιτίφ ἀποβολῆ, τῆ δὲ τῆς οἰκείας νύμφης περιπλοκῆ τῆς ἐκκλησίας ἀπεῖργεν, ἐπεὶ μὴ τῶν θείων ἡμέλει κανόνων. ὅν ἐπεὶ πολλὰ λιτανεύων, — — ἄλλων ἀπογνοὺς πρὸς ἄμυναν διανίσταται και τῆς ἐκκλησίας ἐκβάλλει, καὶ

<sup>1)</sup> C. de Boor, Vita Euthymii, o. 194-196.

νος, ταύτην είσπράττεται παρ' αὐτοῦ. και ίνα τὸν λιμόν παρῶ και τὰς ἐπὶ γής του άνδρός έχτάσεις τε καί βαβδισμούς χαὶ τὰς χαθ' όλον τὸ σῶμα ώμοτάτας πληγάς, εν τοῦτο μόνον έγω είπων έπι τα συνεχή βαδιούμαι τῆς Ιστορίας. Παρεδίδου τὸν Ίγνάτιον ὁ Βάρδας φρουρά, και φρουρά άπηνεί τε και χαλεπή. ή δε ήν έν τῷ τῶν ἰερῶν Ἀποστόλων τεμένει, ούχ εν τῷ δὴ μεγάλφ τε χαὶ σεμνῷ, άλλ' ἔνθα οι τάφοι και λέγονται κα! είσίν. Έχεισε δή έναποχλείσαντες έν τινι τούτον τάφφ του Κοπρωνύμου - - Άπεβίω δ' άν έχ τῆς τῶν φρουρούντων δεινότητος καὶ ώμότητος — — —, εί μή τις οίχτω βαλλόμενος ---- τη τούτων ἀπουσία ἐν τῷ μέλλειν σιτίζεσθαι έχειθέν τε τον ἄνθρωπον κατεβίβαζεν και οίνφ βραχεί, έτι δὲ καὶ ἄρτφ καὶ μικρᾶ τινι περιθάλψει το λυποῦν ἐπ' ολίγον παρεμυθείτο. Ώς δὲ τὸ τῆς τιμωρίας άρχούντως εδόχει αὐτῷ, τότε δὴ ύπερόριον μέν τον ἄνδρα τοῦτον κατά την νησον Μιτυλήνην ποιεί έπει δε και τινες των έπισχόπων ἀντέλεγον και τὴν δίκην πόρρω που δη ούσαν και άποφοιτήσασαν έπεχαλούντο χαί ούχ εἴ τι γένηται άλλον δέξασθαι ήπείλουν, άλλά τῆς ἐχχλησίας συναπορρήγνυσθαι, τὸν ἐχ τούτου τάραχον δη κατευλαβηθείς έγνω και τούτους ἀπάτη περιελθείν και άλωπεκή — – — Ούτως οὖν <del>— — —</del> Φωτίφ ἐπὶ σοφία μὲν ὅντι γνω-

μετά πολλάς κακώσεις και άνυποίστους

τελευταΐον τῷ τοῦ Κοπρωνύμφ τάφφ ἀποκλείει, ἐπιστήσας αὐτῷ φύλακας δεινούς τε καὶ ώμοτάτους. Άπεβίω δ' αν ό ιερώτατος ούτος άνηρ άπό της πολυωδύνου ταύτης χαχώσεως, εί μή τις θεοσεβής άνθρωπος κατά τινας χρείας, των φρουρών ἀποδημούντων, ἐξῆγέ τε του τάφου και ἐπιμελείας ἡξίου της προσηχούσης. δν μετά πολλήν σσην την κάκωσιν υπερόριον èν Μιτυλήνη ποιεῖ. ἔπαθον δὲ καὶ άλλοι πολλοί τῶν ἐπισκόπων τὰ παραπλήσιά τε καὶ χείρω, ὅτι μὴ ήρέσχοντο τοῖς γινομένοις, μηδ' άλλον δέξασθαι διαβοώμενοι, καν είτι γένηται - - o δè Βάρδας Φώτιον, ἄνδρα ἐπὶ σοφία γνώριμον, πρωτασηχρήτην τηνικαύτα υπάρχοντα, προγειρίζεται πατριάρχην.

ρίμφ ἀνδρί, χοσμιχής δὲ τάξεως άντιποιουμένω καί την τοῦ πρωτοασηχρήτις τιμήν, τὸν θρόνον εδίδου της Κωνσταντινουπόλεως. Καὶ ίνα δη καὶ τὰ αύτῶν κραταιότερα ἀποφήνωσι, το πο τηρητάς μέν έχ 'Ρώμης — — σταλέντας μεταπεμψάμενοι, χατά δὲ Ίγνατίου μετά του χαιρού γεγονέναι παρασχευάσαντες καὶ συνεδριάσαντες, καὶ έν τῷ τῶν θείων Ἀποστόλων τεμένει δεδημοσιευμένη καθαιρέσει τούτον χαθυποβαλόντες, έπει της έξορίας μετεχαλέσαντο χτλ.

'Επεί δὲ παρῆσαν καὶ τοποτηρηταὶ τοῦ πάπα 'Ρώμης — —

— πείθουσι καὶ αὐτοὺς τῆς ἐαυτῶν .
γενέσθαι θελήσεως. Διὸ καὶ ἐν τῷ
τῶν θείων Ἀποστόλων τεμένει συνέδριον ἡθροικότες δεδημοσιευμένη καθαιρέσει καθυποβάλλουσι τὸν Ἰγνάτιον, τῆς
ἐξορίας μεταπεμψάμενοι.

Έχ τῆς παραλλήλου ταύτης ἀντιβολῆς τῶν δύο χειμένων, πείθεται, νομίζομεν, ἔχαστος, ὅτι πηγὴ τοῦ Σχυλίτζη δὲν εἶναι ποσῶς ὁ τοῦ Ἰγνατίου βίος, ἀλλ' αὐτὴ ἡ χρονογραφία τοῦ Theophanes continuatus ἀλλ' ἰδοὺ χαὶ ἔτερον χωρίον τοῦ Σχυλίτζη περὶ τῆς εἰς Κωνσταντινούπολιν ἐπιδρομῆς τῶν Ῥώς, ἢν καὶ ὁ βιογράφος ἰστορεῖ τοῦ Ἰγνατίου ὅπερ ὅμως οὐδόλως ἐξ αὐτοῦ πηγάζει.

Theoph. Contin. o. 196.

Έντεῦθεν γοῦν τὰ μέν τῶν Ῥωμαίων ή τῶν Ῥὼς ἐκάκου ἐπιδρομή (έθνος δε ούτοι Σχυθικόν, ανήμερόν τε χαὶ ἄγροιχον), τόν τε Πόντον αὐτόν, οὐ μὴν καὶ τὸν Εὕξεινον, κατεπίμπρα και αυτήν την πόλιν περιεστοίχιζεν, τηνικαύτα του Μιχαὴλ κατὰ Ἰσμαηλιτῶν ἐκστρατεύοντος πλην άλλ' έχεῖνοι μέν τότε θείας έμφορηθέντες όργης, Φωτίου το θεῖον ἐξιλεωσαμένου, τοῦ τῆς ἐχχλησίας τοὺς οἴαχας ἔχοντος, οίχαδε έχπεπόρευντο χαί μετ' ού πολύ πάλιν την βασιλεύουσαν πρεσβεία αὐτῶν κατελάμβανεν, του θείου βαπτίσματος έν μεΚεδρηνού τ. 2, σ. 173.

Τὰ δὲ ἐντὸς Εὐξείνου καὶ πᾶσαν τὴν αὐτοῦ παραλίαν ὁ τῶν Ῥὼς ἐπόρθει καὶ κατέτρεχε στόλος (ἔθνος δὲ οἱ Ῥὼς Σκυθικόν — — ἀνήμερόν τε καὶ ἄγριον), ἐν αὐτῆ δὲ τῆ βασιλίδι δεινὸν ἐπέσειε κίνδυνον οἱ μετ' οὐ πολὺ τῆς θείας πειραθέντες ὀργῆς οἰκαδε ὑπενόστησαν, πρεσβεία τε αὐτῶν τὴν βασιλίδα καταλαμβάνει, τοῦ θείου μεταλαχεῖν βαπτίσματος λιτανεύουσα ο καὶ γέγονεν.

τοχή γενέσθαι αύτοὺς λιτανεύουσα δχαὶ γέγονεν.

Δύο κύρια τοῦ Σκυλίτζη χωρία, σχετικὰ πρός τὸν Ἰγνάτιον καὶ τὸν Φώτιον, ἔχει ἐκδεδομένα ὁ Rader ἀλλὰ καὶ ταῦτα πηγάζουσιν οὐχὶ ἐκ τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου, ἀλλ' ἐκ τοῦ Theoph. Continuatus, ὡς δείκνυσιν ἡ ἑξῆς ἀμφοτέρων ἀντιβολή.

Σχυλίτζης. Rader σ. 432.

Οὐδὲ τὴν τῶν ἐχκλησιαστιχῶν πραγμάτων ἐπιστροφὴν παρ' οὐδὲν ὁ βασιλεὺς ἔθετο, ἀλλὰ καὶ τούτων ἐπεμελήθη' ἐκβαλὼν γὰρ τῆς ἀρχιερωσύνης μετὰ καὶ συνόδου τὸν ἐπεισπηδήσαντα τῆ ἀρχῆ Φώτιον, αὐτὸν σχολάζειν ἐκέλευσον, ἔως ἄν τὸν δικαίως ταχθέντα πρὸς ἐαυτὸν μεταστήση ὁ θεὸς τὸν Ἰγνάτιον, τὸν παρανόμως ἐκβληθέντα παρὰ Βάρδα τοῦ καίσαρος δν καὶ κατέστησεν εἰς τὸν Κωνσταντινουπόλεως θρόνον, καὶ οὕτως γαληνιᾶν τὴν ἐκκλησίαν παρεσκεύασεν.

Σχυλίτζης. Rader σ. 436.

Ἰγνατίου δὲ τοῦ πατριάρχου τὴν παροῦσαν ἀνταλλαξαμένου ζωήν, ἀπέδωχεν αὐθις Φωτίφ τὴν ἐχχλησίαν ὁ βασιλεύς. Μοναχός τις ἦν τῶν πάνυ φιλουμένων καὶ πιστευομένων Βασιλείφ τῷ βασιλεῖ ἡν δ' οὐτος καὶ ἰερεύς, öν Σανταβαρηνόν κατωνόμαζον. Περὶ τούτου οἱ πολλοὶ τῶν τηνικαῦτα ἀνθρώπων οἰχ ἀγαθὴν δόξαν ἔτρεφον. Διὸ ἔστιν οὐ καὶ παρὰ Λέοντος τοῦ Σοφοῦ τοῦ βασιλέως διεχωμφδεῖτο, ὡς ἀπατεών καὶ γόης, καὶ τὸν βασιλέα

Theoph. Contin. σ. 261 xė.

Μη βουλόμενος δὲ μηδὲ τῶν ἐχχλησιῶν τοῦ θεοῦ δοχεῖν ἀμελεῖν

τόν δὲ ἀντεισαχθέντα σχολάζειν κελεύσας, ἔως τοῦτον πρός ἐαυτόν μεταστήσει ὁ κύριος — — — — καὶ οῦτω — τὰ κατὰ τὴν ἐκκλησίαν διέθετο καὶ τὴν — — γαλήνην — παρέσχετο.

Theoph. Contin.  $\sigma$ . 276.

--- -- τοῦ πατριάρχου Ίγνατίου --- --- την παροῦσαν ἀλλαξαμένου ζωὴν --- ----Αὐτόθι σ. 348 κέ.

<sup>3</sup>Ην τις τῶν πάνυ φιλουμένων καὶ πιστευομένων παρὰ τῷ — — Βασιλείφ μοναχός — — καὶ ἱερεὺς — — —, ὄᾳ Σανδαβα-ρηνὸν κατωνόμαζον — — —, ἀλλ' οὐχ εἶχε παρὰ τοῖς ἄλλοις δό-ξαν χρηστήν — — καὶ διὰ τοῦτο πολλάχις καὶ ὑπὸ τοῦ σοφωτάτου διεχωμφδεῖτο Λέοντος ὡς γόης καὶ ἀπατεὼν καὶ εἰς

τῶν καθηκόντων ἐξάγων λογισμών, ύφ' ών δακνόμενος ό Σανταβαρηνός την ψυχην και άνταμύνεσθαι θέλων και σπεύδων τον λυπουντα, φιλίαν υποχρίνεται πρός αύτον και συμβουλεύει τὰ μὴ προσήχοντα δ δε πείθεται και ό Σανταβαρηνός, οίς ὁ Λέων ἐποίει κατὰ συμβουλήν έχείνου, τούτοις είς διαβολην αὐτοῦ ἐχρήσατο πρός τὸν πατέρα Βασίλειον κάντευθεν παροξύνει αὐτὸν χατὰ τοῦ υίοῦ χαὶ ἔν τινι των βασιλείων οίχων, ός Μαργαρίτης κατονομάζεται, ξμφρουρον τοῦτον πεποίηχεν ό πατήρ' ἀφαιρεῖται δὲ καὶ τὰ τῆς βασιλείας παράσημα. Καὶ εἰ τὸ όλον τῷ Σανταβαρηνῷ ἐπείθετο, καὶ πηρώσαι τον υίον είχεν έπει δέ έχρόνισεν ὁ Λέων ἐν τἢ είρχτἢ, μόλις ούτος ἐχβάλλεται.

ά μὴ δεῖ τὸν βασιλέα παρασύἐκεῖνος καὶ πονηρὸς εὔνοιαν πλάττεται καὶ φιλίαν πρὸς τὸν χρηστὸν ὑποκρίνεται Λέοντα — — —

— — κατά τινα τῶν βασιλείων οἰχων, ὅς Μαργαρίτης κατονομάζεται, ἔμφρουρον τοῦτον πεποίηται καὶ τῶν ἐρυθρῶν πεδίλων ἀπογυμνοῖ. Διηρέθιστο δὲ παρὰ τοῦ ἐχθροῦ καὶ ἐκδικητοῦ πρὸς τὸ καὶ τοὺς λύχνους ἐπισβέσαι τῶν ὀρθαλμῶν — — χρόνου δὲ παραδραμόντος — —

Καταστραφέντος οῦτω καὶ τοῦ ἐπιχειρήματος τῶν περὶ τὸν Rader, ὅτι δῆθεν ὁ τοῦ Ἰγνατίου βίος ἡτο γνωστὸς καὶ τῷ Σκυλίτζη καὶ τῷ Κεδρηνῷ, βάσεις ἔχομεν πλέον ἡ ἀσφαλεῖς τοῦ νὰ κηρυξωμεν καὶ τοῦ Hirsch
τὴν περὶ τοῦ κειμένου τούτου γνώμην ὅλως πεπλανημένην. Ὁ Hirsch δηλαδὴ προκατειλημμένος ἐκ τῆς κοινῆς διαδόσεως, ὅτι ὁ ψευδονικήτειος
βίος τοῦ Ἰγνατίου εἰναι τάχα μνημεῖον τοῦ 9-ου αἰῶνος, ἐζήτησε καὶ αὐτὸς
νὰ ἀνεύρη τὰ ἴχη αὐτοῦ ἐν τοῖς παλαιοῖς χρονογράφοις, καὶ οὕτως ἐνόμισεν
δτι ἐπέτυχεν ἐν τούτῳ θαυμασίως, προσκομίσας ὡς μάρτυρας τοὺς χρονογράφους Γενέσιον, Συμεῶνα καὶ Γλυκᾶν. Φρονεῖ λοιπὸν ὅτι ὁ Γενέσιος ἔκαμε
χρῆσιν τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου ἐν τῆ διηγήσει τοῦ ὀνείρου τοῦ καίσαρος
Βάρδα ¹)· καὶ ὅμως εὐρίσκεται πεπλανημένος, διότι ὁ Γενέσιος ἀπλούστατα
ἔν τῆ διηγήσει ταὐτη ἔκαμε χρῆσιν μόνον τοῦ Theophanes Continuatus,
οὐδεμίαν ἀπολύτως δοκιμάσας ἐπίδρασιν τοῦ ἀνυπάρκτου ἐν τῆ ἐποχῆ του
ψευδονικητείου βίου τοῦ Ἰγνατίου· τρεῖς καὶ μόναι λέξεις τοῦ βίου τούτου
ὑπάρχουσιν ἐν τῆ διηγήσει τοῦ Γενεσίου (= γηραλέον, μεληδόν, ἀσε-

<sup>1)</sup> F. Hirsch, Byzantinische Studien, σ. 159-162.

βότεχνον), άλλ' ὑπάρχουσιν αὶ αὐταὶ καὶ ἐν τῆ χρονογραφία τοῦ Theoph. Continuatus¹). Τοὑναντίον ἐν τῆ διηγήσει τοῦ Γενεσίου ὑπάρχουσι τέσσαρες περιπλέον λέξεις (=ἔδοξεν, γηραιός, ἐκδίκησιν, χρυσοενδύτων), αἴτινες ἀπαντῶσι καὶ παρὰ τῷ Theoph. Contin. Πλὴν δὲ τούτου ὁ Γενέσιος παρουσιάζει τὸν Βάρδαν βλέποντα κατ' ὄναρ ἐαυτὸν εἰσερχόμενον αἐν ἐορτασίμφ ἡμέρα» τοῦθ ὅπερ δὲν ἀναφέρεται ἐν τῷ βίφ τοῦ Ἰγνατίου, ἀλλὰ μόνον παρὰ τῷ Theoph. Contin., παράφρασμα ὄν τῶν λέξεων αἐν πανδήμφ ἡμέρα». Ὁ Γενέσιος ἀναφέρει ἔτι, ὅτι οἱ ἐν τῷ ὀνείρφ τοῦ Βάρδα νομισθέντες ὡς πραιπόσιτοι ἡσαν «χρυσοένδυτοι» καὶ τοῦτο ἀγνοεῖ ὁ τοῦ Ἰγνατίου ψευδώνυμος βιογράφος, γινώσκει δὲ μόνος ὁ Theophanes Continuatus, ὅστις ἀντὶ τοῦ «χρυσοενδύτων» ἔχει τὴν λέξιν «χρυσοφοροῦντες». Εὐδηλον λοιπόν, ὅτι οὐδὲ ὁ Γενέσιος ἐγνώρισέ ποτε τὸν ξηθέντα τοῦ Ἰγνατίου βίον.

Φρονεῖ προσέτι ὁ Hirsch, ὅτι καὶ Συμεὼν ὁ μάγιστρος ὑπέστη τὴν ἐπίδρασιν τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου ἐν τῷ χρονογραφία του, ἐν τῷ 28 κεφαλαίφ τῆς βασιλείας Μιχαὴλ καὶ Θεοδώρας ³)· ἀλλὰ καὶ τοῦτο τὸ φρόνημα τοῦ Hirsch ὑπόκειται εἰς πολὺν ἔλεγχον. Ἐν τῷ κεφαλαίφ ἐκείνφ πρόκειται περὶ τῶν γενομένων βασάνων ὑπὸ τοῦ Βάρδα εἰς τὸν Ἰγνάτιον ἀλλ' ἐξ ἐπόψεως ἰστορικῆς ἀκριβείας καὶ λεκτικοῦ δὲν συμφωνεῖ κατ' οὐδὲν ὁ Συμεὼν πρὸς τὸν βιογράφον τοῦ Ἰγνατίου. Ὁ Συμεὼν, λόγου χάριν, διηγεῖται ὅτι, ταλαιπωρουμένου τοῦ Ἰγνατίου ἐν τῷ λάρνακι τοῦ Κοπρωνύμου, ἔρρεεν ἐκ τῶν κρυρίων αὐτοῦ σαρκῶν αἰμα καὶ σαπρία· τοῦτο ὁ τοῦ Ἰγνατίου βιογράφος ἀγνοεῖ παντελῶς, τὸ δὲ παραδοξότατον τῆς πλάρινας τοῦ Hirsch εἰναι, ὅτι τὸ εἰς δ οὐτος ἀναφέρεται χωρίον τοῦ Συμεὼν εἰναι ἀπλούστατα καὶ κατὰ λέξιν σχεδόν ἀντιγεγραμμένον ἐκ τῆς συγγραφῆς τοῦ Γενεσίου, καθὰ δείκνυσιν ἡ ἐξῆς ἀμφοτέρων τῶν κειμένων ἀντιπαράθεσις.

Συμεών § 28.

παραδίδωσι γὰρ αὐτὸν τῷ Θεοδοσίφ (γρ. Θεοδώρφ) τῷ Μωρῷ λεγομένφ καὶ τῷ Γοργονίτη Ἰωάννη καὶ Νικολάφ τῷ Σκουτελόπτη, οῖ καὶ περιέκλειταν αὐτὸν ἐν τῆ τοῦ Κοπρωνύμου λάρνακι γυμνὸν χειμῶνος ὥρᾳ. ἔνθεν τῆ Γενέσιος, σ. 100-102 Bonn.

ξχδίδοται παρά χαίσαρος Θεοδώρφ τῷ Μωρῷ — — χαὶ Νιχολάφ τῷ Σχουτέλλοπι — —, οἴτινες λάρναχι Κωνσταντίνου τοῦ Κοπρωνύμου — κατὰ γύμνωσιν εἴασαν. Χειμῶνος δὲ

<sup>1)</sup> Theoph. Contin.  $\sigma$ . 203 — 204.

<sup>2)</sup> Hirsch, Byzant. Studien, σ. 332. Theophanes continuatus, σ. 667.

ἀνάγχη τοῦ χρύους ἐχ τῶν χρυφίων σαρχῶν ἀποβολὴν ἐποιεῖτο σαπρίας καὶ αἴματος. Οὕτως ἐγκαρτερῶν τοῖς δεινοῖς ὁ καρτερικώτατος οὐκ ἐφθέγξατό τι πρὸς Κύριον πονηρόν. Τοιγαροῦν διανίστησιν αὐτῷ Κύριος Κωνσταντῖνον τὸν Άρμένιον παραμυθούμενον αὐτῷ καὶ γὰρ ἀγγείδιον οἴνου καὶ ἄρτον καὶ μῆλα, τοὺς κακοποιοὺς κατὰ χώρας λανθάνων, τῷ ὁσίῳ εἰσῆγε καὶ τῆς λάρνακος αὐτὸν καταβιβάζων ἐκούφιζε τὸ πολὺ τῆς συμφορᾶς μέχρι τῆς ἐκείνων ἐλεύσεως.

ήν ώρα: --- ἐνθένδε ὁ ἀθλητής τῶν χρυφίων σαρχῶν ἀποβολὴν έποιείτο σαπρίας και αίματος <u> — — — Ούτως ἐγκαρτερῶν</u> τοῖς δεινοῖς ὁ πανόλβιος — — ούχ ἐφθέγξατο πρός τὸν Κύριον πονηρόν - - Τοιγαρουν τινά διανίστησιν - - -- Κωνσταντίνος ήν ό Άρμένιος — — Οὐτος πάνυ κρύφα βαστάζων τι άγγείδιον - - οίνου μήλα, των κακοποιών άνδρων τήν ύποχώρησιν πρός μιχρόν έμεθόδευεν, και τῷ ὀσίφ εἰσήει, και τοῦ λάρ. ναχος αὐτὸν χατεβίβαζεν ----άποχουφίζων - της συμφοράς, μέχρι τῆς ἐχείνων ἐλεύσεως.

Περί του χεφαλαίου τούτου του Συμεών (ὅπερ, χατὰ τὸν ἡμέτερον παραλληλισμόν, είναι σχεδόν κατά λέξιν είλημμένον άπό της ίστορίας του Γενεσίου) πρέπει νὰ σημειωθή, ότι σύν αὐτῷ ὑπάρχει συγκεκολλημένον διήγημά τι περί τοῦ Ἰγνατίου, τουτέστι περί τῆς είς τὴν νῆσον Τερέβινδον έξορίας, περί τῆς αὐτόθεν αὐτοῦ μεταφορᾶς εἰς Ἱέρειαν καὶ τὰ Προμούντου, και περί της συνθλάσεως των σιαγόνων αυτού υπό Λέοντος του Λαλάκωνος το περί τούτων δε πάντων διήγημα είναι καθ' ήμας απλή προσθήκη, ξένη εἰς τὸ ἐπ' ὀνόματι τοῦ Συμεὼν φερόμενον χρονικόν διότι, ἐνῶ τὰ γνήσια αὐτοῦ μέρη τηροῦσιν ἀχριβή χρονολογικόν είρμόν, παραδόξως τὰ έν τῷ διηγήματι ἐκείνφ ἰστορούμενα χρονολογικῶς είναι ἀσυνάρτητα, καθότι συνέβησαν πρό της έν τῷ τάφφ τοῦ Κοπρωνύμου φυλακίσεως τοῦ Ίγνατίου 1). είναι δὲ καὶ γνωστά ταῦτα μόνον ἐκ τοῦ ψευδονικητείου αὐτοῦ βίου και ἐπειδή μεταξύ τοῦ βίου τούτου και τῆς ἐν τῷ χρονικῷ τοῦ Συμεὼν προσθήχης υπάρχει τις λεκτική σχέσις, δυνατόν είναι έντευθεν να πιστευθή, ή ότι πηγάζουσι ταῦτα ἔχ τινος είλιχρινοῦς ἀρχαίου βίου τοῦ Ἰγνατίου, δν είχεν υπ' όψει και ό Ψευδονικήτας, ή πάλιν ότι παρελείφθησαν έκ του κειμένου αὐτοῦ τούτου τοῦ Ψευδονικήτα ὑπό τινος παλαιοῦ ἀντιγραφέως τοῦ

<sup>1)</sup> Πρβλ. Migne τ. 105, σ. 521 καὶ εἶτα 513.

γρονιχοῦ τοῦ Συμεών. Ἐν τῷ γρονιχῷ τούτφ κατ' εξαίρεσιν ὑπάρχουσι πολλά διηγήματα, σχετικά μέν πρός τον βίον του Φωτίου, ανάρμοστα όμως είς γρονιχόν, χαὶ ίδία παντελῶς ἄγνωστα είς τοὺς μετὰ Θεοφάνην χρονογράφους καὶ τοὺς ἰστορικοὺς Γενέσιον καὶ Σκυλίτζην. Ταῦτα πάντα είναι σκόπιμοι προσθήκαι, καθώς θά ἀποδειγθή ἐν ἐτέρα πραγματεία. τοιαύτη είναι και ή περί του ονόματος Βεκλάς διήγησις 1), ήτις άπαντά και εν τῷ βίω τοῦ Ἰγνατίου 3). Ο Hirsch νομίζει αὐτὴν μέρος ἀναπόσπαστον του άρχικου χρονικού του Συμεών και παρειλημμένην έκ του βίου τοῦ Ἰγνατίου, και τοῦτο διότι πιστεύει εἰς πραγματικὴν ϋπαρξιν υπομνήματος Νικήτα του Παφλαγόνος περί του βίου του 'Ιγνατίου <sup>5</sup>). προαπεδείχθη όμως το όλως εσφαλμένον της γνώμης ταύτης, και συνεπώς όφείλομεν και την περί τοῦ ονόματος Βεκλάς διήγησιν νὰ θεωρήσωμεν άπλην προσθήχην εν τῷ χρονιχῷ τοῦ Συμεών, είλημμένην δὲ ἡ ἔχ τινος άγνώστου ήμιν άρχαίου τοῦ Ἰγνατίου βίου, ἡ ἐξ αὐτοῦ τοῦ νῦν γνωστοῦ ψευδονικητείου κειμένου. Όπωσδήποτε το γρονικόν τοῦ Συμεών, ώς τοῦτο γινώσκομεν έχ τῆς βονναίας ἐχδόσεως, είναι προβληματιχόν, χαὶ μόνον ἡ παλαιότης και ή άντιβολή των έγνωσμένων αυτου άντιγράφων δύναται νά μαζ όδηγήση είς την διάγνωσιν της χαταγωγής των έν αὐτῷ προσθέτων χατά τοῦ Φωτίου χεφαλαίων.

Φρονεῖ ἔτι ὁ Hirsch, ὅτι καὶ Μιχαὴλ ὁ Γλυκᾶς ἔλαβε κατὰ πιθανότητα εἰδήσεις τινάς περὶ τοῦ Ἰγνατίου ἐκ τοῦ ἐπ' ὁνόματι τοῦ Νικήτα βίου αὐτοῦ αὐτοῦ αὐτοῦ ἀναφέρονται εἰς τὸν εὐνουχισμόν τοῦ Ἰγνατίου, εἰς τὰς ταλαιπωρίας τοῦ αὐτοῦ καὶ εἰς τὰ περὶ τὸ ὅνομα Βεκλάς ⁴). Ἡ περὶ τοῦ εὐνουχισμοῦ εἰδησις ἔχει παρὰ τῷ Γλυκᾳ οὕτω· «καὶ τηνικαῦτα τὸ γένος φιλονεικῶν (Λέων ὁ Ἰκριένιος) ἐκτρῖψαι τοῦ Μιχαήλ, τὰ παιδο γόνα τοῦ παιδὸς αὐτοῦ μόρια, ῷ ὄνομα Νικήτας, ἐκτέμνει, μή ποτε τεκνώσας ἀμύνηται αὐτόν. Εἰς ἄνδρας οὐν ὁ παῖς οὐτος ἔρχεται καὶ τῆς νέας ταυτησὶ Ῥώμης ἀρχιερεὺς χρηματίζει, μετακληθεὶς Ἰγνάτιος ἐν μεταθέσει βίου». ὑριόκο εἰδησιν εὐρίσκομεν ἐν τῷ χρονικῷ τοῦ Σκυλίτζη - Κεδρηνοῦ ὅ), ἐν τῷ χρονικῷ τοῦ Ζωναρᾶ ⁶) καὶ ἐν τῷ βίφ τοῦ Ἰγνατίου. Εἰναι λοιπὸν ἀληθές, ὡς ὁ Hirsch πιθανολογεῖ, ὅτι ὁ Γλυκᾶς παρέλαβε τὴν περὶ τοῦ εὐνουχισμοῦ τοῦ Ἰγνατίου πληροφορίαν ἐκ τοῦ νῦν γνωστοῦ ψευδονικητείου αὐτοῦ βίου; οὐχί, διότι οὐδεμία ἀπολύτως ὑπάρχει μεταξύ τῶν δύο

<sup>1)</sup> Theoph. contin. o. 689 Bonn.

<sup>2)</sup> Migne τ. 105, σ. 565 - 566.

<sup>3)</sup> Hirsch, Byzant. Studien, o. 332.

<sup>4)</sup> Hirsch, Byzant. Studien, σ. 402.

<sup>5)</sup> Κεδρηνού τ. 2, σ. 172 Bonn.

<sup>6)</sup> Ζωναρα τ. 4, σ. 14 Dind.

κειμένων λεκτική σχέσις, ή τις ἐπίδρασις τοῦ λεκτικοῦ τοῦ Ψευδονικήτα έπι του κειμένου του Γλυκά. Το κείμενον του Ψευδονικήτα έχει ούτω «Λέων ἐχεῖνος — — ἀφαιρεῖται τοὺς πατδας (Μιχαὴλ τοῦ Ῥαγγαβὲ) καὶ τῶν γεννητικῶν, καταδικάσας ὁ ἀμείλικτος εὐνουχία μελῶν» 1). Τῶν λέξεων τούτων ούδεμία ἐπίδρασις ὑπάρχει ἐπὶ τῶν λόγων τοῦ Γλυκᾶ. Τὸ κείμενον πάλιν του Σχυλίτζη-Κεδρηνου έχει ούτως: «Ίγνάτιος — — — υίος δὲ Μιγαὴλ τοῦ τῆς βασιλείας ἐκπεπτωκότος, μετὰ τὸ τῆς βασιλείας ἀποπεσείν και τὰ παιδογόνα ἀφαιρεθήναι μόρια μοναχός γεγονώς ----πρός τον πατριαρχικόν δρόνον ανάγεται». Ἡ σχέσις τοῦ χωρίου τούτου πρός τὸ σημειωθέν ἤδη άνωτέρω τοῦ Γλυκᾶ χωρίον είναι φανερά, καὶ μάλιστα έν τή φράσει «τὰ παιδογόνα ἀφαιρεθήναι μόρια». "Αμεσος λοιπόν πηγή του Γλυκά είναι ο Σκυλίτζης έλλείπει δὲ τούτφ μόνη ή είδησις, ὅτι ό Ίγνάτιος πρό τοῦ εὐνουχισμοῦ ώνομάζετο Νικήτας άλλ' ή τοιαύτη είδησις ήτο χοινή και γνωστή ήδη έκ του Theoph. contin 2). Τὰ παρὰ τῷ Γλυχα πάλιν άναφερόμενα του Ίγνατίου ταλαιπωρήματα 3), άτινα ὁ Hirsch νομίζει παρειλημμένα έχ τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου, εἶναι σφόδρα σύντομα, ένω τὰ παρά τῷ Ψευδονικήτα σχετικά χωρία είναι μακρότατα, καὶ λεκτιχώς οὐδεμίαν ἔχουσι πρός τὸ χωρίον τοῦ Γλυχά σγέσιν και σημειωτέον δτι συνάπτει αὐτῷ ὁ Γλυκᾶς λέξεις τινὰς περί τοῦ ὀνείρου και τοῦ οἰκτροῦ θανάτου του Βάρδα, και είτα πάλιν τινά περί του αυτοκράτορος Μιχαήλ, άτινα παρέλαβεν ὁ Γλυχάς, ὡς αὐτὸς οὐτος ὁμολογεῖ, ἐχ τοῦ χρονιχοῦ τοῦ Σχυλίτζη έντευθεν είναι φυσιχόν να ύποτεθή, ότι και τα πρότερα διηγήματα παρέλαβεν ώσαύτως έχ του Σχυλίτζη, το χρονιχόν όμως αὐτου δέν είναι δεδημοσιευμένον, και συνεπώς άγνοοῦμεν, αν ή ὑπόθεσις αὕτη δύναται νὰ ύποστηριχθή, του χειμένου του Κεδρηνού μή βοηθούντος ήμας έν τούτφ. Άλλ' αν ὁ Γλυχας παρελάμβανε τὰ διηγήματα ἐχεῖνα ἐχ τοῦ χειμένου τοῦ βίου τοῦ Ίγνατίου, τουτέστιν ἐχ τοῦ πιστευομένου αὐτοῦ συγγραφέως Νιχητα του Παφλαγόνος, οὐδὲν ἡμπόδιζε τὸν Γλυχᾶν νὰ ὸνομάση ἐν τῷ γρονικῷ τὸν Νικήταν, καθώς ονομάζει συνεχῶς καὶ τὸν Σκυλίτζην καὶ πολλούς ἄλλους συγγραφείς. Ήμεις λοιπόν ἄχρι τελικής ἐκδόσεως τοῦ χρονιχού του Σχυλίτζη θά προτιμώμεν νά πιστεύωμεν, ότι τά παρά τῷ Γλυχα διηγούμενα περί του όνείρου του Βάρδα και περι άλλων τινών πραγμάτων είναι είλημμένα ή έξ άρχαίου τινός βίου τοῦ Ίγνατίου, ή έξ άνωνύμου τινός γρονογράφου, άγνώστου ήμιν, έν ῷ τὰ κατὰ τὸν Φώτιον ἀνεφέροντο κατὰ τρόπον εχθρικόν πρός την μνήμην αύτου, χρονογράφου δηλονότι της 12-ης

<sup>1)</sup> Migne τ. 105, σ. 492.

<sup>2)</sup> Theophanes continuatus, o. 20 Bonn.

<sup>3)</sup> Γλυχα σ. 544 Bonn.

έκατονταετηρίδος, και τοῦτο διότι οι παλαιότεροι τῆς ἐποχῆς ταύτης χρονογράφοι, πάντες ἀνεξαιρέτως, τηροῦσι μνήμην εὐλαβῆ πρὸς τὸν Φώτιον. Μόνος ἀληθῶς ὁ 12-ος αίὼν παρουσιάζει ἡμῖν ἐν τῆ ἐλληνικῆ λογοτεχνία διὰ τοῦ Γλυκᾶ καὶ τοῦ Μανασσῆ κείμενα δυσμενῆ πρὸς τὴν μνήμην τοῦ Φωτίου, καὶ ταῦτα ἐν τῆ τεταραγμένη ἐποχῆ τῶν Κομνηνῶν, ὑρ³ ὧν ἐζητεῖτο ἡ μετὰ τῆς ρωμαϊκῆς ἐκκλησίας ἕνωσις. Τῆς αὐτῆς ἰσως ἐποχῆς εἰναι καὶ αὶ ἐν τῷ χρονικῷ τοῦ Συμεὼν προσθῆκαι, αἴτινες ὡσαὐτως πηγάζουσιν ἡ ἐξ ἀνωνύμου τινὸς χρονικοῦ, ἡ ἀπὸ τῆς διαθέσεως ἐνὸς τῶν ἀνασυντακτῶν ἡ ἀντιγραφέων τοῦ Συμεωνείου χρονικοῦ. Ὁ Γλυκᾶς μόνον πρὸς τὰς ἀνωνύμους ταύτας προσθήκας ἔχει φανερὰν λεκτικὴν σχέσιν, καὶ οὐχὶ πρὸς τὸν γνωστὸν ἡμῖν βίον τοῦ Ἰγνατίου, καθὰ δείκνυσιν ἡ ἀντιπαράθεσις τῶν ἐξῆς χωρίων.

Γλυχᾶς, σ. 552.

Ο μέντοι Φώτιος ἀεὶ διψῶν τοῦ 
δρόνου καὶ σπουδεύων ἐπιτεύξασθαι 
πάλιν τῆς ἐκκλησίας, τοιόνδε τι 
βαθύτροπον καὶ σκολιόν τεχνᾶται. Τῶν ὁνομάτων τὰς ἀρχὰς 
ἀπολαμβάνει μόνας τοῦ βασιλέως, τῶν υίῶν, ἀλλὰ καὶ τῆς αὐγούστας, καὶ τὸ Βεκλᾶς συντίθησι 
καὶ τοῦτο σαφηνίσας ἔδοξεν εἶναι 
βασιλεῖ μέγας ἐπὶ σορία, καὶ πάλιν τὸν πολύζηλον κατακληροῦται 
δρόνον

Γλυκᾶς, σ. 544.

'Εφ' ψ νουθετεϊ, παραινεί, καὶ τελευταίον ἐκδιώκει τῶν ἀγιασμάτων αὐτόν. Μαίνεται ὁ Βάρδας, καὶ τὸν μὲν Ἰγνάτιον τῆς ποίμνης ἐξίστησιν, ἀντ' αὐτοῦ δὲ προχειρίζεται Φώτιον. ᾿Αλλ' ἐντεῦθεν οἴοις καὶ ὅσοις ἐβλήθη δεινοῖς παρὰ Φωτίου ὁ Ἰγνάτιος, ἱν ἐκὼν φανείη παραιτούμενος, οὐκ ἔστιν εἰπεῖν ἀπορριζοῦσι γὰρ αὐτοῦ τοὺς ὀδόντας, προσεφαπλοῦσι γυμνὸν κοπροφέρτω

Συμεών, σ. 689.

Μετὰ τὸ ἐξωσθῆναι τῆς ἐχχλησίας Φώτιον — — — ἐτροπεύσατο πλάσμα τοιόνδε — — — "Εκλαβόμενος τὰ πρῶτα στοιχεῖα τῶν ὀνομάτων — — — ἄ χαὶ ἀναγινωσχόμενα Βεχλὰς ὀνομάζεται

Συμεών σ. 667.

—— πολλάχις τούτφ παραινεί — — χαι δή ποτε μέλλοντος χοινωνείν τοῦ Βάρδα, ὁ πατριάρχης ὡς ἀνάξιον ἀπώσατο ος ὁργῆς πληγείς τὴν ψυχὴν τὸν παραινέτην — τῆς ἐχκλησίας ἐξέωσε, χαὶ παραιτήσασθαι ἀναγχάζων (ὁ Βάρδας) βασάνοις ἀπείροις ὑπέβαλεν — — οὶ χαὶ περιέχλεισαν περιέχλεισαν αὐτὸν ἐν τῆ τοῦ Κοπρωνύμου λάρναχι γυμνὸν — —

τινί λάρνακι, τὸν τοῦ καταπτύστου τὰς σιαγόνας αὐτοῦ συνέθλασέν Κοπρωνύμου φερούση νεκρόν. κτλ. 1).

Ή ἐν τῷ δευτέρῳ τοῦ Γλυκᾶ τεμαχίῳ λέξις μαίνεται ἀπαντᾶ ἐν τῷ βίῳ τοῦ Ἰγνατίου ²). ἀλλὰ μόνον αὕτη τὸ δ' ὅτι γυμνὸς ἐφηπλώθη ὁ Ἰγνάτιος ἐν τῆ λάρνακι τοῦ Κοπρωνύμου, ὡς λέγει ὁ Γλυκᾶς, ἀγνοεῖ παντελῶς ὁ τοῦ Ἰγνατίου βιογράφος, ἀναφέρων ἀπλῶς ὅτι ἐφηπλώθη αἐπὶ πρόσωπον κατὰ τῶν μαρμάρων σταυρωδῶς» ἀλλαχοῦ που καὶ οὐχὶ ἐπὶ ἡ ἐντὸς τῆς λάρνακος τοῦ Κοπρωνύμου ³). Ταῦτα ἀρκοῦσιν εἰς ἀπόδειξιν, ὅτι καὶ ὁ Γλυκᾶς ἀγνοεῖ τὸν ψευδονικήτειον τοῦ Ἰγνατίου βίον γινώσκει δὲ μόνον ἐν ἄγνωστον ἡμῖν ἀνώνυμον κείμενον, ἐν ῷ περιείχετο τὸ μαίνεταί τοῦτο δὲ τὸ κείμενον καὶ χρονικὸν δυνάμεθα νὰ ὀνομάσωμεν καὶ βίον ἀρχαῖον τοῦ Ἰγνατίου, οῦ χρῆσις ἐγένετο καὶ ὑπὸ τοῦ Γλυκᾶ καὶ ἐν τῷ χρονικῷ τοῦ Συμεὼν καὶ ἐν τῷ νῦν γνωστῷ τοῦ Ἰγνατίου βίφ.

Ή μέγρι τοῦδε ήμετέρα ἔρευνα ἀπέδειξε σαφῶς, ὅτι ὁ βίος τοῦ Ἰγνατίου, οίος οὐτος ἐπ' ὀνόματι φέρεται Νιχήτα τοῦ Παφλαγόνος, δὲν είναι ποσως έργον ή του τέλους του 9-ου, ή της άρχης του 10-ου αίωνος άπεδείχθη ώσαύτως, ότι οὐδ' οἱ μέχρι τοῦ 12-ου αἰῶνος χρονογράφοι ἐγίνωσχον το χείμενον αὐτοῦ. περί οῦ λόγος μόνον δύναται νὰ γένηται χατὰ τοῦτον τὸν αίῶνα, χαθόσον ὑπάρχει τις λίαν ἀπομεμαχρυσμένη σχέσις αὐτοῦ πρός τὸν Μιχαὴλ Γλυκᾶν, ἡς ἡ ἀρχὴ προδήλως είναι ἄγνωστος. Τῶν πραγμάτων τούτων οὕτως ἐχόντων, προβάλλεται τὸ ἑξης φυσικόν ἐρώτημα τὸ κείμενον λοιπόν τοῦ βίου τοῦ Ἰγνατίου, σφόδρα ὄν μεταγενέστερον τοῦ 10-ου αἰῶνος, διατί φέρει τὸ ὄνομα συγγραφέως τῆς ἐποχῆς ταύτης; Μήτοι ποτὲ Νικήτας ὁ Παφλαγών ἔγραψε βίον ἐγκωμιαστικόν τοῦ ἀγίου Ἰγνατίου και τοῦτον ύστερον έτερός τις ἀπό σκοποῦ μετέβαλεν εἰς ἔτερον ύφος, και ἐνόθευσε και ἐπηύξησε και συνέταξε κατά τοὺς πόθους και τὰ αίσθήματα τῶν Ἑλλήνων οὐνιτῶν; Οὐδεμίαν ἔχομεν βάσιν εἰς τὸ νὰ πιστώσωμεν τοῦ ἐρωτήματος τούτου τὴν ἔννοιαν. ἡμπορεῖ καὶ οὕτω νὰ ἔχῃ τὸ πράγμα, καθόσον εν τῷ νῦν γνωστῷ ἡμῖν βίφ τοῦ Ἰγνατίου διακρίνονται πράγματι τεμάγη λίαν ἐκτεταμένα παλαιοῦ τινος καὶ ἀληθοῦς τοῦ Ἰγνατίου έγχωμιαστιχού βίου λεχτιχώς όμως δέν έγουσι ταύτα σγέσιν τινά πρός το λεχτιχόν των έγνωσμένων του Νιχήτα συγγραφών ούχ ήττον ομως είναι βέβαιον, ότι έν τῷ κειμένφ τοῦ γνωστοῦ ἡμῖν βίου συμβαίνει δ τι συνήθως παρατηρείται έν τοῖς πλαστογραφήμασιν. Ο κατα-

Византійскій Временник.

<sup>1)</sup> Τὸ χωρίον τοῦτο τοῦ Συμεων όμοιάζει κατά τι πρὸς τὸ σχετικὸν χωρίον τοῦ χρονικοῦ Λέοντος τοῦ γραμματικοῦ, σ. 463.

<sup>2)</sup> Migne τ. 105, σ. 504 B.

<sup>8)</sup> Αὐτόθι σ. 521.

σχευαστής αὐτοῦ φωρᾶται ψευδόμενος πρός ἐαυτόν ἐνῷ δηλαδή ἀφ' ἐνὸς δίς καθιστά δήλην την έποχην, καθ' ην αυτός ούτος έζη, τουτέστι μετά σειράν διαδόχων τοῦ πατριάρχου Φωτίου καὶ ἐν χρόνοις ἐπιλησμοσύνης των άρετων του Ίγνατίου και καταπυκνώσεως άμαθείας των περί τόν Φώτιον πραγμάτων, αυτός ουτος πάλιν ο βιογράφος, επιλήσμων γινόμενος των σαφών τούτων δηλώσεων, παρίστησιν έαυτον ζώντα έν αυτοίς τοίς γρόνοις του Ίγνατίου και του Φωτίου. Ούτως εν τη διηγήσει των κατά την σύνοδον των έτων 869-870 βεβαιοί ότι ήχουσε παρά μελών αὐτης, ότι ή του Φωτίου καθαίρεσις υπεγράφη εν αυτή δια του αίματος του Χριστου 1). και πάλιν άλλαχου μετά πολλής έλέγχων δριμύτητος την έπιείκειαν τῶν ἐν τῇ συνόδῳ ταύτῃ πρὸς τὰς γενομένας ὑπὸ τοῦ Φωτίου γειροτονίας έπὶ τῆς πρώτης αὐτοῦ πατριαρχίας, ἀς ὁ βιογράφος ἐθέλει παντελώς ἀχανονίστους, έγνω νὰ προσθέση, ὅτι «τοῦτό τινες (τουτέστι τὴν έπιείχειαν) και άπό τῶν παρηκολουθηκότων τοῖς τότε χρόνοις τεχμηρίων έμφρόνως έστοχάσαντο» 2), τουτέστιν ότι ή ἐπιείχεια αΰτη προϋποθέτει τό ξγχυρον των τότε χειροτονιών του Φωτίου, αίτινες άληθώς και άνεγνωρίσθησαν νόμιμοι υπό τε του Ίγνατίου και των μετά τὸν Φώτιον πατριαρχών. Ένταυθα όμως ό βιογράφος, πλάττων έαυτόν συγγραφέα έγγίζοντα τοῖς χρόνοις τοῦ Ἰγνατίου καὶ τοῦ Φωτίου, ἐρμηνεύει οὐχὶ δόξαν ἡ στοχασμόν ανατολικών αρχιερέων του 9-ου αίωνος (διότι οὐδ' εἰς αὐτων ἐπέμενεν άρνούμενος το χύρος των φωτιαχών χειροτονιών), άλλ' άπλώς γίνεται μεταγωγεύς παρά τοῖς Ελλησιν ἀναγνώσταις αύτοῦ τῆς ἀπό τοῦ 12-ου αίωνος ἐπιχρατούσης ἐπισήμως ἐν τῆ λατινιχή ἐχχλησία πίστεως περί τῶν χειροτονιών ἐκείνων, αίτινες, κατ' αὐτήν, αν καὶ είναι ἄκυροι, οὐχ ἡττον άνεγνωρίσθησαν εν τη Άνατολή παρατύπως. Και πάλιν άλλαχου ό βιογράφος όμιλῶν περί τινων ζωγραφιῶν Γρηγορίου τοῦ Συρακούσης, άγνοουμένων όλοτελώς ύπό τῶν χρονογράφων, γραφεισῶν δὲ κατά τὸν βιογράφον, ώς φαίνεται, μεταξύ τῶν ἐτῶν 861-867, φέρει ἐαυτὸν ἐν τούτφ τῷ χρόνφ ὡς μάρτυρα αὐτόπτην, «καὶ διὰ τοῦτο» λέγων «παντάπασιν, εὖ ἴστε, κατεσίγησα ἄν, εἰ μὴ ἐώρων τοὺς ταῦτα καταπραζαμένους καὶ τοὺς αὐτῶν οἰκείους» 8). Οὕτως ὁ βιογράφος ότὲ μὲν παρίστησιν ἐαυτὸν ζώντα μετά διαδόχους τοῦ Φωτίου, τουτέστι πολύν χρόνον μετά τὸν δάνατον τοῦ Ἰγνατίου, ότὲ δὲ αὐτόπτην πραγμάτων, γενομένων ἐπ' αὐτοῦ τοῦ Ίγνατίου· τὸ δὲ παραδοζότερον εἶναι τοῦτο, ὅτι ἐν αὐτῷ τῷ προοιμίῳ, ἐν ῷ ἐπαγγέλλεται νὰ λεπτύνη και διαφωτίση «τὸ χρόνοις ἰκανοῖς ἤδη κατα-

<sup>1)</sup> Migne τ. 105, σ. 545 «ὡς τῶν εἰδότων ἀχήχοα διαβεβαιουμένων».

<sup>2)</sup> Αὐτόθι σ. 547.

<sup>3)</sup> Αὐτόθι σ. 541.

πυχνωθὲν τῆς ἀγνωσίας νέφος καὶ τὰς τῶν πολλῶν ἀμαυρῶσαν διανοίας», ὁμολογεῖ τέλος ὅτι ὁ βιογραφούμενος ὑπ' αὐτοῦ Ἰγνάτιος ἔτυχε νὰ ζῆ απρὸς τοῖς ἐσχάτοις καὶ τοῖς καθ' ἡμᾶς τούτοις καιροῖς»  $^1$ ).

Πρίν ἡ δώσωμεν πέρας εἰς τὸ μελέτημα τοῦτο, ἐπεβάλετο ἡμῖν τὸ καθῆκον τοῦ νὰ ἀναλύσωμεν τὸν βίον τοῦ Ἰγνατίου καὶ λεκτικῶς καὶ λογικῶς, ίδία δὲ νὰ καταστήσωμεν δήλας τὰς πηγάς, ἄς εἶχεν ὑπ' ὄψει ὁ συντάκτης αὐτοῦ, καὶ τὸν τρόπον τῆς χρήσεως αὐτῶν. Τὸ θέμα ὅμως τοῦτο εἶναι εὐρύτατον καὶ όλως εἰδικόν. διὸ καὶ προτιμῶντες νὰ ἀναβάλωμεν τὴν κατὰ λεπτόν ἔχθεσιν αὐτοῦ δι' ἄλλην εὐχαιρίαν ἀρχούμεθα πρός τὸ παρὸν εἰς τὴν κατάστρωσιν ἐνταϊθα γενικῶν τινων προπαρασκευαστικῶν σημειώσεων τῆς εἰρημένης ἐχθέσεως. Ὁ ἐπ' ὀνόματι δηλαδή τοῦ Νιχήτα βίος τοῦ Ίγνατίου λεχτιχώς τε και τεχνιχώς είναι τι άχαρακτήριστον. Ένω του Νικήτα οι δι' άλλους άγιους λόγοι είναι ρητορικώς τεχνικώτατοι και λεκτιχῶς ἔρρυθμοι, τοὐναντίσν ὁ τοῦ Ἰγνατίου βίος ἐν πολλοῖς τόποις εἶναι ἀχανόνιστος, λεχτιχώς δὲ ἄρρυθμος. ἄρχεται ἀπό προοιμίου λεχτιχώς ἐντέχνου καὶ πανηγυρικοῦ ἐν ταῖς πρώταις αὐτοῦ περιόδοις, καὶ καταλήγει εἰς ἐπίλογον άχαλλη και λίαν πεπατημένον. Το μέρος, άφ' οὐ ἄρχεται ή περί τοῦ Ἰγνατίου διήγησις μέχρι τοῦ σημείου, καθ' δ ὁ Βάρδας ἀπεφάσισε νάποσπάση διὰ τῆς βίας τὴν ἀπό τοῦ πατριαρχικοῦ δρόνου παραίτησιν τοῦ ' Ιγνατίου 2), είναι πολλαχού και λεκτικώς και λογικώς και τεχνικώς ένιαϊον· άλλ' έχειθεν και έξης παρατηρούνται χυμάνσεις ύφους και συγκολλήσεις κεφαλαίων άτεγνοι εξαίρεσιν ενταύδα κάμνει ή έκδεσις της είσβολης βουβάλων είς τὴν Μεγάλην Ἐχχλησίαν καὶ ἡ ἐτέρα ἔθεσις τῶν ἀρετῶν καὶ τῶν δαυμάτων τοῦ Ἰγνατίου, ήτις ώσαύτως είναι τεχνιχὴ ὑπὸ πᾶσαν ἔποψιν³). Παρατηρούνται προσέτι άντιφάσεις πολλαχού καὶ ψεύδη φανερά, ίστορικά και πραγματικά. ἄν δέ τις λάβη ὑπ' ὄψει και ταῦτα και τὰ πρό μικροῦ σημειωθέντα λίαν άντιφατικά πρός άλληλα τοῦ βιογράφου χωρία, τὰ γνωρίζοντα δηλαδή τούτον καὶ συγγραφέα σφόδρα μεταγενέστερον τού 10-ου αίωνος, και πάλιν συγγραφέα του 9-ου αίωνος, άναγκάζεται, μά την άληθείαν, ἄχων νὰ παραδεχθή, ὅτι ἐν τῷ βίω τοῦ Ἰγνατίου χρύπτονται δύο συγγραφέων χείρες, ένὸς μὲν παλαιοῦ πράγματι, συγγράψαντος δηλονότι άγιολογικόν αὐτό τοῦτο πόνημα περί τοῦ Ἰγνατίου, ἐτέρου δὲ πάλιν σφόδρα μεταγενεστέρου, κατασπάσαντος τό παλαιόν έκεῖνο πόνημα, καὶ παραπληρώσαντος ούτω και ἐπαυξήσαντος αὐτὸ μὲ σκοπὸν ἀποκλειστικόν, ὅπως διαβληθή ή του πατριάρχου Φωτίου μνήμη. Τὸ πρᾶγμα τουτο είναι

<sup>1)</sup> Migne τ. 105, σ. 488.

<sup>2)</sup> Αὐτόθι σ. 489-508.

<sup>3)</sup> Αὐτόθι σ. 548-564.

δήλον έχ πολλών παραδειγμάτων, έξ ων ήμεις άναφέρομεν ένταύθα ένια καδ' έαυτά λίαν χαρακτηριστικά τῆς γενομένης ἐν τῷ παλαιῷ κειμένφ νοθείας. Έν ένι τόπφ ό βιογράφος χάμνει λαμπρόν έγχώμιον είς τὸν Φώτιον. Έντατθα δήλον, ότι έχομεν ὑπ' όψει κείμενον είλικρινές ἐκ τοῦ παλαιού βίου ό τούτου όμως νοθευτής προσχολλά τῷ ἐγχωμίφ φοβερόν κατά του Φωτίου κατηγορητήριον, ἐπὶ μόνφ τῷ σκοπῷ του νάποδειχθή, ότι ή έγχωμιαζομένη τοῦ Φωτίου παιδεία καὶ πολυμάθεια ήτο προτόν άπλης χενοδοξίας 1). Έν έτέρω τόπω ὁ παλαιός βιογράφος ώς διώχτην του Ίγνατίου παρουσιάζει, χαθά και οι μέχρι του 12-ου αίωνος χρονογράφοι, μόνον τὸν καίσαρα Βάρδαν μετὰ τῶν ἐξαγορασθέντων ύπ° αύτου άρχιερέων 2). ὁ νοθευτής όμως, θέλων νὰ μειώση την σημασίαν της περί τούτου έχθέσεως, προσχολλά αυτή διηγήσεις τινάς άγωνιζούσας άντι του Βάρδα χύριον του Ίγνατίου διώχτην νάποδείξωσι τόν Φώτιον. Έν έτέρω τόπω, εν ω ό λόγος περί της συνόδου του 861-ου έτους, παρουσιάζονται υπό τοῦ παλαιοῦ βιογράφου οι τοῦ Ίγνατίου έχθροί διαμφισβητούντες έμπροσθεν των έχ 'Ρώμης ἀποχρισιαρίων το χύρος τῆς τοῦ Ἰγνατίου χειροτονίας άλλ' ὁ τότε πατριαρχεύων Φώτιος, öν ὁ βιογράφος ὁ παλαιὸς ἀναφέρει ἀνωνύμως, τοσοῦτον ἡγανάχτησε χατὰ τῆς σχαιότητος των έχθρων του Ίγνατίου, ώστε άνεφώνησεν έν τη συνόδω « Ω της κακουργίας! ὢ τῆς σκαιότητος! τίς γὰρ οὐκ οἶδεν, ὡς Ἰγνάτιος ψήφω πάντων όμου των άργιερέων και της εκκλησίας όλης συναινέσει κανονικώς καὶ ἐνθέσμως προκεγείρισται»; Ὁ νοθευτής ὅμως τοῦ παλαιοῦ βίου μὴ νοήσας, ὅτι ταῦτα ἀνερώνησεν αὐτὸς ὁ Φώτιος, παρουσιάζει ἡλιθίως αὐτὸν τὸν Ἰγνάτιον ἀναφωνοῦντα ταῦτα ὑπὲρ ἐαυτοῦ, καὶ τὸ ἡλιδιώτατον προστίθησιν είς τό στόμα τοῦ Ίγνατίου καὶ ταῦτα αὐτὸς δὲ ὁ Φώτιος μᾶλλον τῷ τε δεινῷ Βάρδα καὶ τοῖς κοσμικοῖς ἄργουσι γρησάμενος συνεργοῖς ἀκανονίστως καὶ τυραννικώς μᾶλλον ἡ ἐκκλησιαστικώς τοῦ θρόνου καταδράττεται»). άτινα ουδόλως επετρέπετο τῷ Ἰγνατίω νὰ εἰπῆ ἐν αὐτῆ τῆ συνόδω, παρουσία δηλαδή αύτου του Βάρδα, αύτων των άργόντων και αύτου του συμπροεδρεύοντος πατριάρχου Φωτίου, ὅστις ἄλλως ἰκανῶς ἤδη τό κῦρος ὑπερήσπισε τῆς γειροτονίας τοῦ Ἰγνατίου. Καὶ πάλιν ἐν ἄλλφ τόπφ περὶ τῆς αύτης συνόδου του 861-ου έτους παρουσιάζονται διπλαι είδήσεις προσχαλούμενος ὂηλαδή ὁ Ἰγνάτιος νὰ παρουσιασθή εἰς τὴν σύνοδον ἐρωτῷ ύπο ποίαν ιδιότητα να προσέλθη ώς ἐπίσχοπος; ώς ἰερεύς, ἡ ώς μοναχός; Ή σύνοδος ἀποχρίνεται νὰ παρουσιασθή κατὰ τὴν χρίσιν τῆς ἰδίας συνει-

<sup>1)</sup> Αὐτόθι σ. 509-512.

<sup>2)</sup> Αὐτόθι σ. 504 xè.

<sup>3)</sup> Αὐτόθι σ. 520.

δήσεως. Ο Ίγνάτιος λοιπόν ἐνδύεται στολὴν ἀρχιερατικὴν και τῆ συνοδία ἐπισχόπων ἰερέων και μοναχών και λαϊχών ἐξέρχεται τῆς οἰχίας πεζοπορών. και ώς ἔφθασεν έγγὺς τοῦ ναοῦ τοῦ ἀγίου Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου, ἔρχεται πρός αὐτὸν ἐχ προσώπου τοῦ αὐτοχράτορος Μιγαὴλ ὁ πατρίχιος Ἰωάννης ό Κόξης, «ἀπειλῶν, ὡς εἰ μὴ παγανεύων ἐν μοναχικῷ τῷ σχήματι προέλθοι, θάνατον ἐπηρτῆσθαι τὴν ζημίαν ο καὶ πεποιηκότα τὸν ἀοίδιμον (Ίγνάτιον) τῷ συνεδρίφ παρεστήσαντο» 1). Οὕτω κατὰ ταῦτα παρουσιάζεται ἐν τῷ βίφ αὐτοῦ ὁ Ἰγνάτιος ὡς ἀπεκδυσάμενος ἐν μέση ὁδῷ τὴν ἀρχιερατικὴν στολήν και τῷ ἀπλῷ μοναχικῷ σχήματι προσελθών εἰς την σύνοδον. Άλλ' ένω ταύτα ούτως άχριβως έχουσιν έν τῷ βίφ, ὁ τούτου συντάχτης, έξ ών ύστερον λέγει, αποδειχνύεται διαστρέφων το πράγμα, ώς παραστήσας έν έκείνοις τὸν Ἰγνάτιον καταδεδικασμένον καὶ προσταγή τῆς συνόδου ἐν αὐτή τη συνόδφ τάχα περιβληθέντα «τὴν ἰερατικὴν στολήν», ἢν πάλιν ταὐτοχρόνως ἀφήρεσεν ή σύνοδος διὰ τῶν χειρῶν τοῦ ὑποδιακόνου Προκοπίου, καὶ τὸ ώμοφόριον δηλαδή και τὰ λοιπὰ τῆς ὅλης ἀρχιερατικῆς στολῆς ἄμφια ²). Ποία των δύο τούτων εἰδήσεων εἶναι άληθής; Αὐτό τὸ κείμενον τοῦ βίου, ώς έγει σήμερον εν τῷ περὶ τῆς συνόδου τοῦ 861-ου έτους χεφαλαίω, είναι άνίχανον νὰ φανερώση ἀφ᾽ έαυτοῦ ώς άληθη τὴν πρώτην ἡ τὴν δευτέραν είδησιν περί της ἀπό του Ίγνατίου ἀφαιρέσεως της ἀρχιερατικής στολής. εύτυχῶς ὅμως ἐσώθησαν λατινιστὶ λείψανά τινα τῶν πρακτικῶν τῆς είρημένης συνόδου εν τῷ ρωμαϊκῷ νομοκάνονι τοῦ πρεσβυτέρου-καρδιναλίου Θεοδότου (Deusdedit), ἄτινα δειχνύουσιν, ὅτι ἡ τοῦ Ἰγνατίου ἀπαμφίασις έγένετο ούχὶ ἐν τῇ όδῷ, κατὰ τὴν πρώτην εἴδησιν τοῦ βιογράφου αὐτοῦ, άλλ' έν αὐτη τη συνόδω. Τὸ κείμενον τῶν πρακτικῶν ἔχει οὕτως: «Accedens subdiaconus ex precepto apocrisiorum tulit pallium de colle ejus, et albam, et amictum, et eiectus est a Synodo; et post haec Synodus exclamavit: Nicolao papae et Photio patriarchae multos annos! Apocrisiariis papae multos annos» 8)!

Έξ ὅσων ἄγρι τοῦδε παραδειγμάτων ἀνεφέραμεν, είναι δήλη καὶ ἀναμφισβήτητος ἡ διάκρισις ἐν τῷ ψευδονικητείφ βίφ τοῦ Ἰγνατίου δύο συγγραφέων, ἐνὸς ἀληθῶς παλαιοῦ καὶ ἐνὸς σφόδρα τούτου μεταγενεστέρου, ὅστις ἀπὸ συστήματος ὅ τι ἐκεῖνος ἔλεγεν εὐνοϊκὸν ὑπὲρ τοῦ Φωτίου, οὐτος μετέβαλεν εἰς δυσμενὲς καὶ δύσρημον. Οὐτος ὡσαύτως τοῦ παλαιοῦ συγγραφέως τὸ περὶ τοῦ Ἰγνατίου ὑπόμνημα διέσπάσε πολλαχοῦ καὶ συνεπλήρωσεν ἐξ ἐαυτοῦ ὡς ἤθελεν, ἡ καὶ μέρη αὐτοῦ ἰκανὰ μετέτρεψεν εἰς ὅ τι

<sup>1)</sup> Αὐτόθι σ. 517.

<sup>2)</sup> Αὐτόθι σ. 520.

<sup>3)</sup> Deusdedit Collectio canonum, σ. 512.

αὐτὸς ἐπεθύμει. Τοῦ παλαιοῦ χειμένου τὰ μέρη εἰναι εὐδιάχριτα, πανηγυρικοῦ ὀντα χαραχτῆρος καὶ λεκτικοῦ πολλαχοῦ ἐρρύθμου. Ἐσώθη καὶ μέρος τοῦ παλαιοῦ ἐπιλόγου, ὅπερ εὐρίσκεται μετὰ τὴν ἔκθεσιν τῶν θαυμάτων τοῦ Ἰγνατίου ¹). ἔχει δὲ τοῦτο οῦτω. «Τοιαῦτα τοῦ ἡμετέρου πατρὸς τὰ διηγήματα τοιαῦτα τοῦ καλοῦ ποιμένος τὰ προτερήματα οὕτως ὁ μακαριώτατος καὶ ζῶν ἐπὶ γῆς ἐννομώτατός τε ἐκκλησίας οἰκοδομήν καὶ πρὸς θεὸν μεταστὰς ὡφελιμώτατος καὶ σωτήριος, ὡς ἀμέσως ἐντυγχάνων ὑπὲρ ἡμῶν τῷ Θεῷ» ²). Καὶ ἐνῶ μετὰ ταῦτα περιμένεται ἡ τοῦ λόγου κατακλείς, αἴφνης ἀπαντὰ τοιαύτη λίαν ἀκαλλὴς καὶ πεπατημένη, καὶ αὕτη μόνον μετὰ μακροτάτην διήγησιν περὶ τοῦ πατριάρχου Φωτίου ³), οὐδεμίαν ἀπολύτως ἔχουσαν σχέσιν πρὸς τὸν βίον τοῦ Ἰγνατίου, οῦτε μὴν ἀρμόζουσαν εἰς πανηγυρικὸν ὑπόμνημα, ὅπερ ἡτο προωρισμένον νὰ ἀναγινώσκηται ἐν τῆ μονῆ τοῦ ἀγίου Ἰγνατίου τῆ ἡμέρα τῆς ἑορτῆς αὐτοῦ.

Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς.

Γιάλτα, 25 Ιουνίου 1898.

<sup>1)</sup> Τὸ τελευταΐον θαϋμα περὶ τοῦ ἀνωνύμου Λυδοῦ σαχελλαρίου εἶναι χαθ' ἡμᾶς πλαστόν χαὶ σύνθεμα τοῦ νοθευτοῦ.

<sup>2)</sup> Migne τ. 105, σ. 565.

<sup>3)</sup> Αὐτόθι σ. 566-573.

## Въ защиту подлинности житія патріарха Игнатія и принадлежности его современному автору, Никитъ Пафлагону.

«Псевдоникита Пафлагонъ и подложное житіе патріарха Игнатія». Таково въ переводъ на русскій заглавіе предыдущей статьи, точно передающее ея содержаніе. Никита Пафлагонскій хотя и жиль действительно въ концѣ второй половины IX-го вѣка и въ началѣ X-го, но онъ вовсе не былъ авторомъ біографіи нісколько старшаго, но еще современнаго ему патріарха Игнатія; она сочинена гораздо позднъе, въ XIII, а не то въ XIV въкъ отчасти при помощи старыхъ источниковъ, но не съ целью возстановленія исторической памяти о прошломъ, согласно съ доступною правдою, а появилась какъ намъренный, сознательный и злостный подлогъ, направленный къ посрамленію православія и къ защить уже образовавшейся среди грековъ уніатской партіи. Только для того, чтобы придать некоторую достовърность и авторитеть своимъ выдумкамъ и клеветъ противъ патріарха Фотія, защитника самобытности греческой церкви въ IX въкъ, авторъ принялъ на себя личину писателя, преданнаго памяти его соперника, патріарха Игнатія, и при томъ ему современнаго. Однако, онъ въ нъсколькихъ мъстахъ явно проговаривается и обличаеть свою принадлежность совсёмъ другой эпохё. — Воть смёлые тезисы, которые досель никому не приходили въ голову, но выставляются и съ уверенностью защищаются въ статье Ао. Ив. Пападопуло-Керамея. Что всемъ разсказамъ житія Игнатія о патріархе Фотіф довърять нельзя, что это сочинение, приписываемое не безъ оснований Никить Пафлагонскому, извъстному писателю ІХ въка, тендеціозно, пристрастно, насквозь пропитано духомъ партійной и личной симпатіи къ одному и непависти къ другому, что иной разъ оно прямо унижается до неразборчивой клеветы, — это давно признавали многіе

протестантскіе и православные историки; даже католическіе не обходятся иногда безъ оговорокъ при пользованіи этимъ источникомъ. Но съ другой стороны можеть казаться, что именно страстность и страшная изобрѣтательность нападокъ обличаетъ личное раздраженіе современника, который имъль возможность по пятамъ следить за событіями, тщательно собирать всё слухи, съ жадностью ловить сплетни и т. д. Въдь не подлежить сомнънію и засвидътельствовано это и въ обширныхъ собраніяхъ церковныхъ актовъ, и въ сухихъ византійскихъ хроникахъ, и въ иныхъ современныхъ житіяхъ святыхъ, что борьба между Игнатіанами и Фотіанами волновала до дна все византійское общество сверху до низу, что борьба была напряженная и часто безпощадная къ личностямъ и особенно ихъ нравственной репутаціи. Сверхъ того, сочиненіе Никиты имбеть не мало случайныхъ частныхъ извъстій и хронологическихъ указаній общеисторическаго характера, нигдѣ более не повторяющихся или очевилно первичнаго происхожденія, и оказывающихся върными и точными. Въ самое последнее время это обнаружилось по отношеню къ первому нашествю Руси на Грековъ. По хроникамъ привыкли относить этотъ фактъ къ 865 и 866 году, по Никить Пафлагонскому выходило, что онъ приходится на 861 или 860 годъ; много было потрачено усилій для соглашенія двухъ показаній, а въ концъ концовъ вновь отысканное впзантійское свидітельство просто и прямо рішило вопрось въ пользу житія Игнатія, въ пользу 860 года. — Такимъ образомъ мы уже указали мотивы, которые заставили насъ съ нѣкоторымъ недовѣріемъ отнестись къ работъ нашего уважаемаго сотрудника. Признаемся, что онъ повергъ насъ въ большое смущение своимъ первоначально устнымъ заявленіемъ о содержаніи статьи, которую онъ желаеть напечатать въ Византійскомъ Временникъ. Мы безусловно стояли за подлинность. Краткая беседа безъ текстовъ въ рукахъ не могла ни убъдить одного, ни разубъдить другого. Намъ, однако, показалось, что въ аргументаціи собесъдника есть нічто такое, что заслуживаеть вниманія; и мы съ нимъ сошлись на томъ, что его статья будетъ напечата съ оговорками и возраженіями редакціи. Если эти оговорки и возраженія выходять теперь нісколько обширными, то, надіюсь, авторъ статьи на насъ не посътуеть, а усмотрить въ этомъ признакъ вниманія и уваженія къ нему самому, а также и къ читателямъ журнала, которыхъ мы не хотимъ сознательно оставлять въ сътяхъ заблужденія, все-таки могущаго оказаться вреднымъ.

Статья о Псевдоникить начинается перечисленіемъ рукописей, въ которыхъ житіе Игнатія дошло до нашего времени. Нужно быть благодарнымъ автору за собранныя свёдёнія, но едва-ли и туть не скрывается некоторая доза тенденціозности въ усиленномъ желаніи доказать позднее происхождение всёхъ списковъ и вёроятное происхожденіе ихъ отъ нынѣшняго Мюнхенскаго, который первоначально принадлежаль кардиналу Виссаріону и по письму должень относиться къ XIV віку. Намъ кажется сомнительнымъ, чтобы Ватиканскій кодексъ, о которомъ говорилъ Алляцій, следовало отождествлять съ нын в нимъ Оттобоніанским (XVI в.); нужно было обратить вниманіе на показаніе Радера (перваго издателя житія), что для Анналовъ Баронія ділались извлеченія изъ сочиненія Никиты, при чемъ въ тексть оказывались варіанты противъ Баварско-Мюнхенскаго или виссаріоновскаго списка; равнымъ образомъ совершенно неизвъстнымъ остается въкъ отмъченной іерусалимскимъ патріархомъ Хрисаноомъ рукописи житія, находившейся не въ лаврѣ св. Аванасія, какъ ошибочно показываетъ г. Пападопуло-Керамей (въ примъч. на стр. 15), а въ Иверскомъ монастыръ. Обращаемся къ разсмотрънію по существу самыхъ аргументовъ въ пользу подложности.

Во вступленів къ житію авторъ повъствованія о жизни Игнатія развиваеть мысль, которая, будучи мало оригинальною, представляя довольно общее мъсто, прилична все-таки только при такомъ положени, когда современникъ говорить о современникъ или близко къ тому также къ современникамъ. Вообще, де, полезно излагать житія и подвиги святыхъ мужей, въ частности ісрарховъ, стоявшихъ во главъ церкви и подвергавшихся гоненіямъ, но особенно назидательны и поучительны приміры, близкіе къ намъ по времени, ибо предъ ними само собою умолкаетъ отговорка, будто старинные люди обладали большими силами, чемъ современное поколение и что подражаніе не будеть соотвітствовать соразмірности средствъ. Авторъ поэтому избираетъ предметомъ своего труда жизнь патріарха Игнатія и желаеть показать незнающимъ, чёмъ онъ быль, Игнатія съ одной стороны самаго поздняго (изъ подвижниковъ или јерарховъ) по времени, а съ другой стороны — на целое поколение предварившаго своею извъстностью нынъ живущихъ людей 1). При этомъ имъется

<sup>1)</sup> Если ἀναδειχθέντα принять въ смыслѣ провозглашенія патріархомъ, 847 г., а поколѣніе считать, по обычаю древнихъ, въ 30 лѣтъ, то придется, что сочиненіе пи-

въ виду возстановить истину на основаніи писанныхъ и неписанныхъ достовърныхъ данныхъ, и во вторыхъ-переводимъ далъе буквально, а греческій тексть указываемь на 19-й страниць у г. Пападопуло-Керамен, -- «въ теченій довольно долгаго времени спустившееся облако невіденія, которымъ уже помрачается разуменіе многихъ, разредить и разсъять, такъ чтобы желающіе могли направлять чистый взоръ къ самой истинъ вещей, познать по истинъ дълателя добродътели, его прославлять, ему соревновать, а виновника зла и неправды по достоинству отвергать» — (разумъется Фотій). По мивнію А. И. Пападопуло-Керамея, если первая часть вступленія можеть считаться подлинною, то есть, принадлежностью древняго неиспорченнаго и не восполненного произвольными вставками житія Игнатія, то последнія буквально приведенныя слова несомнънно обличають фальсарія; къ нимъ нашъ изследователь привязываеть длинное разсуждение въ томъ смысль, что, по истечени трехъ или самое большее восьми льть отъ смерти Игнатія (обыкновенно принимается, что житіе написано Никитою Пафлагонскимъ около 885-го года), никакъ не могло произойти такого затемненія его памяти, о какомъ туть говорится, и что такія выраженія переносять нась по крайней мірь въ XII вікь. Не слишкомъ-ли поспъщное заключение? За чъмъ, во первыхъ, считать исходнымъ пунктомъ счета у Никиты кончину Игнатія? Событія, которыя у него разумъются, память о которыхъ извращается и затемняется, начинаются, пропуская рожденіе и воспитаніе Игнатія, съ его возведенія на патріаршій престоль въ іюнь 847 года, затымъ слыдуеть его низложение Вардою, возникшая борьба съ Фотіемъ, вся длинная трагическая тридцатильтняя исторія, протекшая на глазахъ уже новаго покольнія людей, сбиваемаго съ толку страстными распрями, разногласными определеніями соборовъ; уже около 880-885 года, после вторичнаго возшествія Фотія и его соборнаго оправданія, мивнія прежнихъ приверженцевъ Игнатія, людей приблизительно 50-льтняго возраста, колебались въ ту и другую сторону; съ точки эранія варныхъ ревнителей памяти почившаго, истина стала помрачаться, и нуждалась въ востановленіи, въ напоминаніи. Воть все, что хочеть сказать авторъ. Одна рука написала все предисловіе отъ начала до конца, и ни малъйшей нужды въ насильственной и совершенно безпо-

сано вскор'в посл'в 877 года—для людей, которые считали соб'в тогда около 50 л'вгъ. Игнатій умеръ въ 877 г. восьмидесяти л'вгъ.

лезной операціи разсъченія не представляется. Въ предисловіи совсъмъ нътъ того, чего ищеть А. И. Пападопуло.

Съ некоторымъ большимъ подобіемъ права онъ находить себе опору въ концъ сочиненія Никиты, въ заключительной части его. Связь изложенія здісь слідующая. Доведя разсказь до смерти Игнатія († 877), Никита считаетъ необходимымъ сказать о чудесахъ, которыми Господь его прославиль и еще прославляеть; всёхъ перечислять онъ не будеть, ибо это дъло исторіи (будущей ?) и не можеть быть задачею настоящаю времени, а останавливается только на несколькихъ. Всь чудеса, очевидно, относятся къближайшему времени, ничто въ будущіе въка не забъгаеть; одно засвидътельствовано клятвою современнаго стратига въ Сициліи, другое связано съ именемъ Фотія, вновь вступившаго на патріаршество. Въ слідъ за чудесами слібдуеть прямой вопросъ, которымъ открывается эпизодическая вставка: «Что же рекомый Фотій?» Онъ нисколько не исправился и не измѣнился после своего незложенія (въ 867 году); въ продолженім десяти леть. когда быль въ изгнаніи, онъ напрягаль всё усилія ума своего, чтобы вновь вкрасться въ расположение царя (Василія); наконецъ это ему удалось — разсказывается въ позорномъ ненавистномъ видѣ — изобрѣтеніе тайно подсунутой бывшему конюху Василію генеалогіи, производящей его отъ древнихъ армянскихъ царей (Векласъ); обманувъ простодушнаго властителя, Фотій приблизился ко двору и т. д. На третій день по смерти Игнатія, онъ прямо заняль патріаршій престоль. и вскорт обнаружиль свою разбойническую и тиранническую натуру, начинаются преследованія и казни противниковъ. Особенно авторъ останавливается на мёрахъ, которыми Фотій хотёль упрочить свое положение и господство въ будущемъ своей партіи, раздавая высшія іерархическія міста своимъ друзьямъ, беззаконно благопріятствуя разширенію ихъ эпархій и т. д. Въ невърномъ, конечно, свъть, хотя и въ правильной хронологической последовательности представлены отношенія къ пап'в Іоанну VIII, начавшіяся грубымъ, де, обманомъ...-Гитвъ Божій въ свою очередь не замедлилъ проявиться: 1) въ преждевременной смерти царскаго любимаго сына Константина 2) во взятіи Сиракузъ и завоеваніи всего острова Сарацинами.

«Но», прибавляеть буквально авторъ (греческій тексть приведенъ у г. Пападопуло на стр. 17-й) передавать въ раздёльности всё новшества и беззаконія самого Фотія, первоначальника лицем'єровъ и кресто-попрателей, а также всёхъ за тыми его преемникови и соучастниковъ

его властолюбія, доло исторіи, а не предлежащей нашей бесель задачи»... «Мы же, прославляя безконечное долготерпъніе и милость Господа всёхъ, будемъ молиться, чтобы быть изъятыми отъ части (деρίδος) содъвающихъ соблазны и раздъленія (Фотіане) и сдълаться общниками наследія святыхъ — молитвами ихъ и новаго по истине исповъдника богоноснаго Игнатія». Мы съ намъреніемъ нъсколько продолжили выписку, чтобы яснъе выступиль по крайней мърв въ самомъ концъ современникъ Игнатія. Въ предыдущей части отрывка, само собою разумбется, вниманје и особенно воображеніе А. И. Пападопуло-Керамея было поражено всего сильные словомы «преемники». Туть, пожалуй, есть некоторое основание къ недоумению. Но, кажется, все дело заключается въ неловкости выраженія; разумеются не преемники Фотія въ патріаршемъ достоинствъ, ибо о смерти его ничего не сказано, напротивъ, онъ предполагается живущимъ виновникомъ раздёленія, а преемники или лучше последователи его въ лицемъріи и крестопопраніи (выраженіе имъеть спеціальный смысль), такъ что реченіе «діадохъ» противополагается выраженію «первоначальникъ», разумъются Фотіемъ рукоположенные епископы и митрополиты, среди которыхъ, конечно, можно было предусматривать и будущаго ему преемника въ санъ. Во всякомъ случаъ А. И. Пападопуло-Керамей идеть уже очень быстро и далеко, шагая прямо въ XII вѣкъ. Онъ допускаетъ большую неточность, утверждая, что вст непосредственные преемники Фотія были правильно канонически поставленными патріархами и признавались такими со стороны римскаго престола, римскихъ папъ. Во первыхъ, за чемъ у него самого надъ всемъ господствуеть предполагаемая римская точка эрвнія? Раздвленіе прежде всего касалось внутренняго мира самой Константинопольской церкви. Да и папы развъ признавали непосредственнаго преемника Фотіева, юнаго патріарха Стефана? Развів изъ за возведенія на патріаршій престолъ этого постриженника Фотіева не возвикла долгая и пренепріятная переписка у царя Льва и тогдашняго заправителя греческихъ церковныхъ дълъ, Стиліана, съ панскимъ престоломъ, такъ и не приведшая къ удовлетворительному результату? Развѣ теперь нѣтъ прямыхъ свидътельствъ, что только въ последній годъ патріарха Антонія Кавлея удалось примиреніе съ Римомъ? А. И. Пападопуло-Керамей ссылается и сколько разъ на вновь открытое и изданное де-Бооромъ житіе патріарха Евоимія, правда, не всегда точно передавая толкованія издателя, а въ данномъ случат онъ совстмъ забылъ о новыхъ

данныхъ въ этомъ источникѣ относительно продолжительности схизмы, хотя факты вошли уже въ научный обиходъ и въ русскихъ сочиненияхъ¹). Если ему уже непремѣнно хотѣлось слово «діадохи» истолковать въ смыслѣ непосредственныхъ преемниковъ Фотія, то ему совсѣмъ не было нужды странствовать въ XII, даже XIII и XIV столѣтіи, а просто слѣдовало взять Стефана, сына царя Василія, и Антонія Кавлея ранѣе послѣдняго года его жизни († 12 февр. 901 г.); они оба тоже не признавались партією Игнатіанъ, не признавались Римомъ, и могли почитаться наслѣдниками новшествъ Фотія. Это было бы согласно и съ другими предположеніями г. Пападопула о времени жизни Никиты Давида, о сочиненіи имъ пасквиля на царя Льва и патріарха Фотія.

Но принято думать, что у другихъ византійскихъ писателей гораздо болъе раннихъ есть и свидътельства о существованіи житія патріарха Игнатія, написаннаго Никитою Пафлагонскимъ, есть и заимствованія изъ этого сочиненія. Все это оказывается чистейшимъ заблужденіемъ, пустымъ недоразумѣніемъ. Называеть въ числѣ своихъ предшественниковъ и источниковъ Никиту Пафлагонскаго историкъ конца XI въка Скилицій (=Іоаннъ Оракисійскій), сочиненіе котораго отдельно издано пока только по латыни, а по гречески доступно въ обработкъ Кедрина, цъликомъ включившаго оное въ свою компиляцію Скилицій характеризуеть трудъ Никиты какъ тенденціозное моногра-Фическое сочиненіе, им'ьющее своею задачею порицаніе патріарха. Это очень идеть къ житію Игнатія, въ которомъ оправданіе героя нераздълимо съ осужденіемъ Фотія. Нъть, говорить г. Пападопуло-Керамей, туть не можеть разумьться житіе Игнатія, потому что главная его цель не пориданіе, а похвала патріарха, именно Игнатія. Нужно найти такое сочинение Никиты, которое такъ бы могло быть и озаглавлено «порицаніе патріарха». Такое сочиненіе по счастію недавно сделалось известнымъ: въ житін патріарха Евенмія, одного изъ ближайшихъ преемниковъ Фотія (послѣ Антонія Кавлея), разсказывается о какомъ-то Пафлагонянинъ Никитъ, сочинившемъ пасквиль на царя и патріарха, именно Евоимія. Это и есть нашъ Никита Давидъ, это и есть писатель, упоминаемый Скилиціемъ, совсемъ, однако, неповинный въ порицаніи Фотія, и слідовательно въ сочиненіи той

<sup>1)</sup> Vita Euthymii. Ein Anecdoton zur Geschichte Leo's des Weisen. 886—912. Herausg. von C. de Boor. Berlin, 1888, стр. X. Ср. 97 и слъд. Н. Поповъ, Императоръ Левъ VI Мудрый, Москва, 1892, стр. 78 и предыд.

редакців житія Игнатія, какую мы имбемъ. Что Скилицій совсбиъ не зналь нашего житія Игнатія, приписываемаго Никить Пафлагонскому, это, де, доказывается и темъ, что въ сочинении Скилиція въ соответствующихъ мъстахъ нътъ и не отыскивается никакихъ признаковъ пользованія такимъ источникомъ. — Здёсь цёлый рядъ хитросплетеній, которыя весьма легко распутываются и разрушаются при сопоставденім написаннаго съ подлиннымъ смысломъ того, что содержится въ тексть Іоанна Скилиція. Такъ какъ ръдко кто даеть себъ трудъ вникать въ его слова, такъ какъ мы уже много разъ встречались съ кривотолкованіями даннаго отрывка, весьма интереснаго въ историко-литературномъ отношенін, такъ какъ даже у Гирша (Byzantin. Studien S. 360—361) смыслъ его передается слишкомъ свободно, то мы рышаемся воспользоваться случаемь и представить почти полный переводъ всего фрагмента (за исключеніемъ самаго конца). Греческій текстъ приведенъ въ Боннскомъ изданіи Кедрина въ примъчаніи внизу первой страницы перваго тома.

Скилицій указываеть прежде всего на то, что для болье древняго времени есть прекрасное историческое руководство, именно то, которое начато Георгіємъ Синкелломъ и продолжено исповъдникомъ Өеофаномъ, представляя въ совокупности всю исторію отъ сотворенія міра до смерти преемника Ирины, царя Никифора (811).

«Послъ него (послъ Ософана) никто не посвящаль своихъ трудовъ подобной задачь. Нъкоторыя попытки были сдъланы сицилійскимъ дидаскаломъ и еще нашимъ современникомъ княземъ философовъ высокопочтеннымъ Пселломъ, но они брались за дъло съ небрежениемъ и потому относительно точности весьма ненадежны, очень многое важное они пропускали; въ концъ концовъ они оказались безполезными для последующихъ читателей, оставивъ одно перечисление царей и указавъ, кто послъ кого получалъ скипетръ, а больше ничего; даже это исполнивъ неосмотрительно, они принесли читателямъ не столько пользу, сколько вреда». Сицилійскій дидаскаль — это въ другой редакціи Георгій Амартоль, д'єйствительно составитель общаго историческаго компендія, но характеристика его, очевидно, преувеличена въ худую сторону, точно также какъ и характеристика историческаго труда Михаила Пселла, только въ последней части сбивающагося на простое перечисленіе смѣняющихся правителей, а въ началъ и срединъ имъющаго видъ личныхъ мемуаровъ. — Вотъ одинъ

Digitized by Google

разрядъ писателей; слёдуетъ другой: то были составители общихъ обозрёній, теперь слёдують авторы монографій.

«А Өеодоръ Дафнопать и Никита Пафлагон», Іосифъ Генесій и Мануниъ византіецъ (т. е. жители столицы), Никифоръ діаконъ фригіецъ. Левъ Азійскій (у Кедрина — изъ Каріи, то есть Левъ діаконъ, историкъ войнъ Цимисхія), Өеодоръ, достигшій архіепископства въ Сидъ и его одноименный племянникъ, управлявшій Севастійскою церковью, кром' того Димитрій Кизическій и Іоаннъ Лидійскій, поставивъ себъ каждый свою особую задачу — одинъ восхваление царя, другой порицаніе патріарха, еще другой похвалу друга, и каждый исполнивъ свою цёль въ форме исторического сочинения, далеко не достигли высоты замысла названныхъ ранее мужей (Георгія и Өеофана); они пространно излагают во своих исторіях то, что случилось въ ихъ время и немного раньше, -- одинъ съ сочувствіемъ, другой съ неодобреніемъ, третій какъ ему было приказано, разноглася другь съ другомъ въ своемъ повъствовании и поселяя въ читателяхъ чувство тошноты и смущенія. Мы же, ознакомившись съ трудами названныхъ писателей, предположили, что любителямъ историческаго писанія, въ особенности темъ, которые предпочитають более доступное трудному, принесеть значительную пользу наиболье общій историческій обзоръ событій (въ подлинникѣ «Синопсисъ»), дающій самое сжатое понятіе о случившемся въ различныя времена и освобождающій память отъ обремененія подробностями (мемуаровъ). Согласно съ этимъ, весь историческій матеріалъ, содержащійся въ вышеуказанныхъ историческихъ сочиненіяхъ, я (переработалъ и) сжаль въ точную форму, а сказанное пристрастно или изъ угожденія съ осторожностью устраниль, различія и разногласія опустиль, а также изгладиль все то, что находиль близко подходящимъ къ баснословію, наконецъ — сохранилъ только соответствующее цели и что было близко къ въроятному, прибавивъ сверхъ того, что узналъ изъ ненаписаннаго отъ старыхъ людей; и все это бъгло обозръвъ, я оставилъ поздивишимъ легкую и, какъ говорится, хорошо смолотую пищу». Вотъ принципы нашего автора; онъ надъется, что благодаря имъ, сочинение его будеть одинаково полезно какъ для начинающихъ, такъ и для тъхъ, которые уже успъли ознакомиться со спеціальными монографическими трудами.

Сличая подлинныя слова Скилиція съ разъясненіями и умствованіями автора предложенной статьи, мы замічаемъ слідующее: у

Скилиція Никита Пафлагонскій стоить въ числё хорошо изв'єстныхъ наиболбе распространенныхъ и популярныхъ писателей историческихъ; онъ написалъ настоящее историческое сочинение, хотя и тенденціозное, хотя обнимающее только изв'єстный періодъ, подобно Дафнопату, который считается авторомъ последней части продолженія Өеофана, обнимающей царствованія Константина Багрянороднаго и его сына Романа II, подобно Іосифу Генесію, который занимался временемъ отъ Льва Армянина до смерти Василія Македонянина, подобно Мануилу, который до насъ не дошель, но прославляль подвиги Іоанна Куркуаса, знаменитаго полководца при Роман' I (Theophan. Contin. р. 427 Bonn. Hirsch, Byzant. Stud. S. 361). Имена наиболье важныхъ столичныхъ историческихъ писателей поставлены у Скилиція въ следующемъ порядке: Өеодоръ Дафиопатъ, Никита Пафлагонскій, Іосифъ Генесій, а характеристики въ такомъ: одинъ писалъ восхваленіе царя — это нужно думать, Өеодоръ Дафнопать, другой «порицаніе патріарха» это, приходится полагать, Никита Пафлагонскій, третій — похвалу друга; это идеть къ Генесію, въ исторіи котораго выдающуюся и всегда выгодную роль играеть какой-то Константинъ Армянивъ. Одинъ изъ последующихъ византійскихъ историческихъ писателей сдёлаль догадку, что это быль отецъ Генесія (Georg. mon. Muralt, p. 447 cod. Vatic.), а Скилицій довольствуется, повидимому, догадкою, что это быль его другь. Нельзя, однако, предполагать, что сочинение Никиты носило заглавие «порицание патріарха»; иначе мы обязаны были бы думать, что византійцы вообще откровенно въ надписаніи сочиненія обнаруживали свои литературныя намфренія — лести или пориданія; одинъ заявляль бы: «хочу восхвалить царя и для того пишу исторію», другой «у меня цѣль — прославить друга» и для того принимаюсь за историческую работу и т. д. Да и Скилицій сообщаєть, что порицаніе патріарха — только скрытая тенденція, а форма — настоящее историческое пов'єствованіе, которое можно сопоставить съ трудомъ Генесія и Дафнопата. Очевидно, это было общеизвъстное сочинение, находившее широкое обращение въ публикъ, а не какой-то памфлетъ, а еще скоръе пасквиль, о которомъ говорится въ новооткрытомъ житіи патріарха Евенмія, и который теперь выдвигается А. И. Керамеемъ, какъ сочиненіе, подразумъваемое у Скилиція. Пасквиль этотъ едва-ли когда былъ изданъ въ свъть; самому царю Льву, противъ котораго прежде всего быль направленъ, онъ представленъ былъ въ рукописи, тайно похищенной у злосчастного автора, тоже носившого имя Никиты Пафлогона. Чтобы это быль тоть самый Никита, имя котораго стоить въ заглавін житія патріарха Игнатія — это вовсе не доказано; а напротивъ, очень сомнительно. Напрасно А. И. Пападопуло-Керамей ссылается на де-Боора, какъ на своего въ этомъ отношение единомышленника. Въ концъ концевъ нъмецкій ученый, тщательно изучившій всь вопросы, касающіеся открытаго имъ драгоціннаго памятника, приходить къ заключенію, что, не смотря на одинаковость имень, игнатіанца Никиту (поридателя Фотія) нужно отличать отъ выросшаго съ фотіанскихъ убъжденіяхъ въ силу того порицателя Евоимія и защитника Николая, ученика и ревностнаго последователя Фотія 1). Наконецъ пожальемь о совершенно напрасномь и лишнемь трудь, который даль себъ и читателямъ А. И. Пападопуло-Керамей длинными выписками, долженствующими доказать, что Скилицій совствить не пользовался житіемъ Игнатія въ техъ местахъ, где разсказываль, о соответствующихъ событіяхъ — не пользовался, значить, не зналь этого сочиненія. Совершенно несправедливо. Самъ Скилицій предупредиль насъ, что хотя онъ и читалъ сочинение Никиты Пафлагонскаго, однако не будеть имъ пользоваться, во первыхъ потому, что излишнихъ для своего плана подробностей избъгаеть, а во вторыхъ потому, что вообще остерегается тенденціозно окрашенныхъ, пристрастныхъ разсказовъ. Продолжатель Өеофана болбе подходиль къ его задачамъ, вотъ и все... Сочинение Никиты о житіи Игнатія отлично могло существовать, не смотря на то, что не всякій хотёль вмъ пользоваться.

Еще гораздо ранће Скилипія дотедшею до насъ редакцією житія натріарха Игнатія пользовался историкъ Генесій, о которомъ уже и ранће была рѣчь. Но это общепринятое положеніе стоить поперегъ дороги, на которую вступилъ нашъ сотрудникъ А. И. Пападопуло-Керамей. Онъ его устраняеть, и очень легко. Генесій заимствуеть два мѣста, которыя обличають родство съ житіемъ Игнатія, вовсе не у Никиты, а у продолжателя Өеофана, у котораго читается тоже самое, да еще съ болѣе буквальнымъ сходствомъ. Прекрасно; но не спрашивая пока о томъ, откуда у продолжателя Өеофана взялось сходство съ житіемъ Игнатія, припомнимъ, что туть есть маленькое

Digitized by Google

<sup>1)</sup> S. 195. Allein der Annahme der Identität beider Persönlichkeiten stehen gewichtige Bedenken gegenüber... S. 196. Trotz der Gleichheit des Namens und der Heimath glaube ich somit, dass wir Ignatianer Nicetas von dem in photianischen Anschauungen gross gewordenen Vertheidiger Nicolaus zu unterscheiden haben.

затрудненіе: Генесій несомивино писаль ранве продолжателей Өеофана, такъ обыкновенно называемыхъ; какъ же онъ заимствовалъ у позднъйшаго автора? А что Генесій быль первый, взявшійся за продолжение повъствования, на которомъ остановился Ософанъ исповъдникъ, объ этомъ онъ самъ свидътельствуетъ въ краткомъ предисловін къ своему труду. Онъ писалъ — прибавиль для осторожности: преимущественно — на основанів устнаго преданія, взялся за трудъ по приказанію даря Константина Багрянороднаго, задачею его было изложить событія отъ воцаренія Льва Армянина, не бывшія дотоль предметом в связнаго исторического изложенія в водной книгь ( о в в г τά μη παραδοθέντα βίβλω τη ιστορούση). Судя по встиъ даннымъ, царь Константинъ имблъ много основаній быть недовольнымъ произведеніемъ Генесія: оно должно было показаться скуднымъ по содержанію, тяжелымъ по изложенію, а главное — въ немъ правленіе Миханда III, сына Өеофила, не было еще предано тому позору, въ какомъ его следовало выставить въ интересахъ новой династій и въ оправданіе ея основателя, Василія Македонянина. Вотъ почему явилось новое продолжение Өеофана, начинающееся съ того же пункта, какъ и Генесій, сборный трудъ, начатый по порученію того же императора Константина Багрянороднаго, продолженный при его преемникахъ, центральную часть котораго составляеть повъствование о жизни и дъяніяхъ Василія, написанное самимъ Константиномъ, его внукомъ, какъ это обозначено въ заглавіи этой части. Предыдущая часть, правленіе Михаила, написана другимъ лицемъ, но безъ сомнівнія подъ руководствомъ самаго царя, который, нужно думать, и сообщиль редактору нужные матеріалы, заранъе приготовленные и отчасти уже обработанные Генесіемъ. Новый редакторъ не нашелъ побужденій гнушаться трудомъ своего предшественника, иное заимствоваль у него буквально, но другое изміниль и все умножиль новыми эпизодами и подробностями. Указаніе на большее сходство у Генесія съ продолжателемъ Өеофана при такомъ положеніи дёла отзывается даже наивностью. Помимо указанныхъ въ греческой стать двухъ мъстъ, у продолжателя Өеофана есть и другія, взятыя изъ Генесія; отчасти они обнаруживають свое происхождение появлениемъ на сцену излюбленного последиимъ Константина армянина. Итакъ Генесій доказываеть существованіе современной редакців житія Игнатія въ Х вѣкѣ.

Следуеть-ли идти дальше, то есть есть-ли нужда разбирать другіе

аргументы нашего почтеннаго сотрудника? Онъ мимоходомъ касается хроники Симеона магистра. Здёсь мы находимъ прежде всего несправедливый упрекъ Гирту, что онъ одинъ и тотъ же расказъ Симеона о заключеній низложенцаго Игнатія въ гробницѣ Копронима сводиль къ двумъ источникамъ и къ Никитъ Пафлагонскому и къ Генесію: Гиршъ здась считаетъ источникомъ Генесія, которымъ лже-Симеонъ Метафрастъ много пользовался наравнъ съ другими хрониками (S. 327); заимствованнымъ прямо изъ Никиты онъ считаетъ (S. 332) только продолженіе о пребываніи Игнатія на островѣ Тевериноѣ и о сокрушеніи челюстей Лалакономъ, что ранбе встрбчается только въ житіи Игнатія, а по аналогіи съ этимъ и другой отдільно стоящій разказъ о фиктивной генеалогія — Векласъ (рад. 609), повторяющійся у лже-Симеона въ ньсколько свободной переработкъ. Что на это замъчаетъ А. И. Пападопуло-Керамей? Нѣчто весьма странное. Первый разказъ представляетъ въ хроникъ Симеона простую вставку позднъйшаго времени, ибо стоитъ ви хронологической связи, очень хорошо соблюдаемой въ хроник в Магистра. На самомъ дёлё хроника Магистра есть образецъ хронологической путаницы, на которую плакались всё, кто имёль съ нею дёло (Cp. Hirsch S. 345-347: Die Jahre also, welche Symeon angiebt, stimmen niemals mit den wirklichen Jahren). «Векласъ» считается заимствованнымъ у Никиты Пафлагонскаго только вследствіе ложнаго убъжденія Гирша въ раннемъ происхожденіи житія Игнатія, въ наличномъ его существованіи ранте XIV втка, а теперь будто бы такое заблуждение должно исчезнуть. Значить, и это вставка въ хроникъ Магистра Симеона, заимствованная изъ какого-нибудь древняго неизвъстнаго намъ житія патріарха Игнатія, а пожалуй, изъ теперешней лже-Никитовской редакціи. Только въ первоначальномъ изданіи хроники этого не должно было читаться... Во всякомъ, де, случаъ хроника Симеона, какъ это видно изъ Боннскаго изданія, есть нѣчто проблематическое и только древность и сравнение извъстныхъ ея списковъ можетъ руководить въ познаніи происхожденія прибавленныхъ въ ней главъ противъ Фотія. — Изследователю какъ будто остались неизвъстными всъ новъйшія сообщенія (посль Гирша) о Парижской рукописи № 1712, содержащей безъимянную хронику отъ сотворенія міра, по недоразум'єнію названную хроникою магистра Симеона Метафраста. У Гельцера (Gelzer, Julius Africanus und die byzantinische Chronographie 11 (Leipzig, 1885), S. 280 und folg.) дана характеристика и первой ен части, досель ненапечатанной: отсюда видно, что это быль самый неразборчивый компиляторь, собиравшій свои матеріалы отовсюду и преимущественно падкій на все апокрифическое, анекдотическое, баснословное. Единственная досель извъстная рукопись Гельцеромъ относится къ XIII віку, а еще новійшимъ изслібдователемъ на основании опредъленныхъ палеографическихъ признаковъ къ XII-му (Praechter, Byzantin. Zeitschr. V (1896) S. 487). Coставлена она, нужно думать, еще нъсколько ранъе, если не въ Х-мъ въкъ, то въ XI-мъ. Особыхъ выдающихся вставокъ въ ней никогда не было, потому что она сплошь состоить изъ вставокъ съ самаго начала; въ данномъ періодъ, то есть въ ІХ въкъ, она весьма удобно разлагается на свои составныя части, въ которыхъ на первомъ мёстё стоить хроника Логоеета, затъмъ продолжатели Ософана, Генесій и относительно Фотія, помимо житія Игнатія Никиты Пафлагонскаго, какой-то особенно богатый резервуаръ клеветы и элорьчія, носящихъ признаки злокачественной болтовии современниковъ монашескаго и мірскаго чина, болтовни все-таки небезпредметной, не отвлеченной, а внимательно следящей за событіями, и отлично извращающей ихъ характеръ, мотивы и цъли дъйствующихъ лицъ. Не XIII или XIV въка. это дѣло.

Съ Гликою А. И. Пападопуло-Керамей расправляется тоже очень просто и очень круго; у этого писателя находять (Гиршъ) заимствованія изъ Никиты Пафлагонскаго, изъ житія Игнатія, но Глика жиль, вёдь, въ XII вёкё, посему такихъ заимствованій допустить, де, нельзя. Следуеть рядь совершенно праздныхъ предположеній; многое даже прямо невърно, Какъ можно утверждать, что всъ древнъйшіе хронографы до XII въка, до Глики и Манасси, были благорасположены къ памяти Фотія? Да хотя бы Генесій (рад. 102), называющій истинныме патріархомъ Игнатія, а Фотія лжеявленныме (феибофачойс), считающій клиръ послідняго — инусивишими и т. д. Вірнье было бы сказать, что нётъ ни одного хронографа изъ древнёйшихъ, который прямо стояль бы на сторонь Фотія. И понятно, почему. Всь эти хронографы имбють довольно узкій, ограниченный — либо придворный, либо церковный кругозоръ, о ходъ міровыхъ событій, даже о дълахъ болгарскихъ, они не имъютъ почти никакихъ свъдъній, и знають только одно — первородный, непоправимый грахъ Фотія, что онъ заняль мъсто праведника и подвижника, мученика, насиліемъ низложеннаго, преследуемаго порочнымъ представителемъ светской власти. При томъ тотъ праведникъ былъ защитникомъ самостоятельности церковной власти и ея преимущества предъ свътской, а Фотій защищаль только самобытность одной церкви предъ другою, греческой отъ далекой римской... Что онъ быль геніальный человъкь и великій ученый, это ему только вредило въ глазахъ посредственности — особенно пишущей.

Итакъ доказано (?), что текстъ житія Игнатія гораздо позже десятаю въка; является естественный вопросъ, почему же онъ носить имя писателя этой эпохи. Не написаль-ли въ самомъ дълъ Никита Пафлагонъ похвальнаго жизнеописанія св. Игнатія, и не передълальли онаго кто-нибудь другой намбренно въ иной видъ, исказивъ, умноживъ, приноровивъ по вкусамъ и желаніямъ греко-унитов, той έλλήνων ούνιτων: рѣчь держить А. И. Пападопуло-Керамей, который знаеть такихъ и въ XII веке: Неть достаточныхъ основаній, отвечаеть онъ-же, принять такую идею; оставались бы все таки затрудненія, такъ какъ въ извістной намъ біографіи Игнатія хотя выдівляются въ самомъ дълъ очень общирные куски какой-то древней и правдивой жизни Игнатія, однако, они по языку и выраженію не иміють никакого отношенія къ языку другихъ извістныхъ сочиненій Никиты; темъ не менее несомненно въ тексте известнаго намъ житія проявляется то, что обыкновенно наблюдается въ поддълкахъ. Виновникъ здёсь самъ себя уличаетъ во лжи: съ одной стороны онъ дважды ясно обозначаеть эпоху, въ которую самъ жилъ, то есть послѣ ряда преемников (діадоховъ) патріарха Фотія во времена забвенія добродътелей Игнатія и стущенія невідінія о ділахь Фотія, за тімь этоть самый біографъ, забывъ о своихъ такихъ ясныхъ показаніяхъ, представляеть себя живущимъ въ самыя времена Игнатія и Фотія. Такъ въ разказѣ о соборѣ 869—870 годовъ онъ утверждаетъ, будто слышалъ отъ его членовъ, что низложение Фотія было подписано на немъ кровію Христа; и опять въ другомъ м'ест'в — біографъ, говоря о н'екоторыхъ каррикатурахъ (на Игнатія) Григорія Сиракузскаго, совершенно неизвъстныхъ хронографамъ, но пущенныхъ въ ходъ, повидимому, между 861-867 годами, выдаеть себя за очевидца ихъ, прибавляя: «я бы о нихъ совершенно умолчалъ, если бы не видълъ, что творцы ихъ, а также близкіе къ виновникамъ лица не только не скрывались, но даже хвалились своимъ деломъ». Возвращаясь къ началу, авторъ статьи заявляеть, что верхъ дерзости все-таки заключается въ предисловіи, гдѣ въ одно и тоже время говорится о сгустившемся облакѣ невѣдѣнія и о томъ, что Игнатій жиль «въ эти послѣдніе и даже близкіе къ намъ годы» (πρός ἐσχάτοις καὶ τοῖς καθ' ἡμᾶς τούτοις καιροῖς).

Итакъ, больше техъ двухъ обмолвокъ, да и то еще сомнительныхъ, указывающихъ на позднейшую эпоху написанія житія Игнатія, какія были нами приведены и разъяснены въ началь, А. И. Пападопуло и теперь ничего не нашель; съ напраснымъ паносомъ онъ продолжаетъ ихъ противопоставлять открывающимся признакамъ — по его мнинію ложными -- современности разказа событіями. Послиднихъ признаковъ можно было бы отыскать гораздо больше, чемъ собрано въ разбираемой стать в 1). На нашъ взглядъ, скор ве можно сказать, что здёсь всякая почти страница, каждая выходка обличаеть современника — страстнаго, лично-раздраженнаго, несправедливаго, но искренняго, а главное-очень близко стоявшаго къ лицамъ и дъламъ, отлично удержавшаго въ памяти хронологію событій, разныя мелочи и подробности, какихъ послъ никакъ нельзя было придумать никакому полемисту-теологу, если бы онъ напаль на мысль доказывать свою идею извращениемъ прошлаго. Если житие Игнатия не принадлежитъ Никить Пафлагонскому и есть поздній подлогь, то это есть геніальное произведение.

Пападопуло-Керамей не кончаетъ изследованія указаніемъ фальшивыхъ признаковъ современности въ житіи Игнатія. Онъ сознаетъ
за собою обязанность тщательнаго и подробнаго анализа источниковъ,
при помощи которыхъ работалъ фальсарій; но эту сложную и, прибавимъ, совершенно безнадежную задачу онъ откладываетъ до будущаго времени. По намекамъ, какіе теперь у него прорываются,
нужно думать, что источниковъ житія онъ будетъ искать въ хроникахъ, что было бы совершенно противоестественно; именно хроники
представляютъ въ большинстве случаевъ мозаичную работу, а напротивъ житіе патріарха Игнатія обличаетъ—если не какую другую
целостность, то уже во всякомъ случае целостность настроенія и целостность литературную. Правда, и последнюю отрицаетъ почтенный
Ав. Ив. Пападопуло, конечно, обладающій условіями, которыя даютъ
ему способность более живо понимать и чувствовать возможныя тутъ
неровности и тонкія различія въ складе греческой речи. Его наблю-



<sup>1)</sup> Одинъ примъръ, приведенный въ срединъ у Пападопуло-Керамея, мы намъренно пропустили, такъ какъ тутъ ръшительное во всемъ недоразумъніе: и въ передачъ смысла сдъланнаго на соборъ постановленія и въ разсужденіяхъ о его непризнаніи и признаніи въ разныя эпохи.

денія дають ему право утверждать, что здёсь-вь мнимомь произведенін Никиты Пафлагона — ощущается по м'єстамъ большая разница въ искусствъ изложенія, въ языкъ, слогъ и стиль рычи, то болье изящной и плавной, то неправильной и грубой. Признаемся, что мы такихъ оттънковъ не чувствовали при чтеніи предложеннаго произведенія, да и къ показаніямъ болье къ тому способнаго наблюдателя, настроеннаго сколько-нибудь тенденціозно, не могли бы относиться съ полнымъ довъріемъ. Теперь А. И. Пападопуло-Керамей клонитъ рычь свою уже къ тому, что въ житіи, какъ цыломъ литературномъ произведеніи, можно и далжно отличать депь руки, деухо сочинителей одного въ самомъ дъл древняго, другаго позднейшаго; первый не только быль горячимъ приверженцемъ Игнатія, но и къ Фотію быль расположень, по крайней мере не говориль о немь ничего худаго, а второй-все благопріятное Фотію нарочно переиначивалъ въ дурную и позорную сторону; впрочемъ, кое-что онъ вырвалъ у своего предшественника и включиль въ свой разсказъ въ виде силошныхъ кусковъ или отрывковъ. Вотъ далбе пріемъ, какой намъ предлагается для отличенія пшеницы отъ мякины. Въ одной главѣ прославляются высокія умственныя дарованія Фотія и его необычайная ученость; но при этомъ следуеть оговорка, что все было испорчено тщеславіемъ и духовною гордостью лица. Первая часть главы принадлежить древнему автору, другая—второму позднейшему. Но это уже слишкомъ просто и совстмъ не походитъ на историческую или какую другую критику. На двухъ дальныйшихъ примырахъ все-таки слыдуеть остановиться. Въ одномъ случат А. И. Пападопуло приписалъ патріарху Игнатію не только тѣ два восклицанія, которыя влагаются въ его уста повъствователемъ, авторомъ житія, но и половину размышленія, которымъ Никита сопровождаеть эти восклиданія 1): получается нельпость, которая и ставится въ доказательство двойственности. Въ другомъ случат противортне устанавливается следующимъ способомъ. Въ житіи разсказанъ эпизодъ приглашенія Игнатія, уже низложеннаго съ престола, на соборъ: такъ какъ выборъ облаченія, въ какомъ следовало явиться, быль предоставлень его усмотренію, то 1) Игнатій идеть въ архіерейской одеждь, 2) но на дорогь отъ имени царя Василія ему приказано надёть простую монашескую, 3) однако

<sup>1)</sup> Ср. выше въ статъв г. Пападопуло стр. 36. Справедливость нашего замвчанія будеть очевидна для всякаго, кто обратить вниманіе на положеніе союзовъ деу—
бє́ въ текств Никиты.

же, здёсь на соборё, кончають тёмъ, что рёшають еще разъ совершить надъ несчастнымъ старцемъ обрядъ низложенія съ цёлію поруганія и для того снова надёвають на него хотя убогую и затасканную, но все-таки (архи) іерейскую одежду, которую съ позоромъ туть же и срывають съ его плечъ. Упустивъ почему-то изъ виду одно изъ переодёваній, г. Пападопуло-Керамевсь легко уличаеть существующій текстъ житія въ несообразности и двойственности. Зачёмъ было облачать въ архіерейскую одежду, когда Игнатій самъ надёлъ такую? Но, вёдь на дорогё произошла перемёна.

Нътъ, такимъ способомъ ничего нельзя достигнуть — ни доказать подложность житія Игнатія, ни посрамить кардинала Гергенротера, который вёдь тоже не всегда довёряль Никите, хотя и довёряль больше, чемъ следовало. Для приближения къ искомой православной истинъ существують болъе надежные пути критическаго изученія и они уже съ большею или меньшею отчетливостью указаны — хотя бы въ двухъ сочиненіяхъ русской духовной литературы. Мы разумбемъ трудъ покойнаго профессора церковной исторіи въ Московсковъ университеть А. М. Иванцова Платонова «Къ изследованіямь о Фотів» (СПБ. 1892; печаталось первоначально въ журналъ Минист. Народн. Просвъщенія), и книгу его преемника по канедръ, проф. Алексъя Петр. Лебедева «Исторія Константинопольских соборовъ ІХ века (861-880 гг. Москва, 1888), который хотя и излагаль главнымъ образомъ по Гергенротеру, но сделаль все-таки несколько замечаній, не лишенныхъ значенія и направленныхъ именно къ защить Фотія противъ показаній Никиты Пафлагонскаго, считаемаго, само собою разумъется, современнымъ авторомъ жизнеописанія Игнатія.

В. Васильевскій.

# Византійскіе памятники Аеона 1).

I.

Евангеліе библіотеки Андреевскаго скита  $\mathcal{N}$  5,  $8^{\circ}$ .

Рукопись сама по себъ представляеть ясныя черты скорописи XII въка съ сокращеніями и удареніями, но пять миніатюръ, укращающихъ ее, должны быть отнесены къ болъ раннему времени.

Эти миніатюры принадлежали рукописи большей по формату, чёмъ кодексъ № 5. Нёкоторыя изъ нихъ имёють обрёзанные верхніе края въ ровень съ величиной листовъ Евангелія. Всё пять миніатюръ пришиты къ листамъ кодекса позднёе изготовленія самаго кодекса и представляютъ изображенія въ рость Іисуса Христа, Богородицы и трехъ Евангелистовъ: Луки, Марка и Іоанна.

Всѣ изображенія даны на золотомъ фонѣ. Каждая фигура стоитъ подъ арочкой, опирающейся на двѣ колонки коринескаго ордена. Четыреугольныя золотыя подножія, украшенныя рядами бѣлыхъ круглыхъ камешковъ, служатъ для нихъ пьедесталомъ. Подножія въ свою очередь стоятъ на полу, обозначенномъ тремя горизонтальными цвѣтными полосами. По сторонамъ арокъ находятся изображенія разныхъ породъ птицъ, а по сторонамъ колоннъ—красивыя полууставныя надписи, представляющія опредѣленный и ясный типъ письма ІХ или Х вѣка. Такія падписи отсутствуютъ только на миніатюрѣ, съ изображеніемъ Христа. Эти надписи черныя. Другой родъ надписей, по характеру относящійся къ XII вѣку, принадлежитъ реставратору ко-



<sup>1)</sup> Во время путешествія, предпринятаго мною лѣтомъ 1896 года на Авонъ, въ разныхъ монастыряхъ св. Горы я встрѣтилъ нѣкоторые неизвѣстные еще памятники византійскаго искусства, заслуживающіе изданія и объясненія. Настоящею статьей кладется начало изданію этихъ памятниковъ.

декса и выполненъ карминомъ. Такъ, на миніатюрѣ съ изображеніемъ Богородицы надпись IX вѣка называетъ ее Н АГІА ӨЄОТОКОС, а надпись XII вѣка, написанная по сторонамъ головы—Мήτηρ Θοῦ. На миніатюрѣ съ изображеніемъ Евангелиста Іоанна по сторонамъ колонокъ читается — О АГІОС ІШАNNНС, а по сторонамъ головы 'О ἄγιος Ἰωάννης ὁ θεολόγος. То же самое повторяется и на миніатюрѣ съ изображеніемъ Луки, но еще любопытнѣе, что при изображеніи Евангелиста Марка есть только одна надпись IX вѣка О АГІОС МАРКОС, такъ что, очевидно, реставраторъ, воспользовавшійся болѣе старыми миніатюрами для украшенія своего Евангелія, забылъ поставить на этой миніатюрѣ свои надписи. Тѣмъ же карминомъ реставраторъ исчертилъ нѣкоторыя миніатюры. Рѣзко выступающія бѣлыя и свѣтлыя части одеждъ онъ покрылъ тонкими линіями кармина, и этимъ до нѣкоторой степени нарушилъ гармонію простыхъ, но яркихъ и свѣжихъ красокъ оригинала и уменьшилъ рельефъ фигуръ.

Не только надписи, по характеру относящіяся къ IX, X вѣку, но и самая живопись миніатюрь указывають на принадлежность ихъ къ этому времени. Типы Евангелистовъ, арокъ съ колонками, птичекъ по сторонамъ ихъ и многія другія частности, возводять типы авонской рукописи къ болѣе раннимъ типамъ сирійскихъ рукописей VI—VIII вѣковъ и равеннскихъ и римскихъ мозаикъ, создавшихся подъвліяніемъ византійскаго искусства VI по IX вѣкъ.

Статуарная поза въ ростъ всёхъ изображеній отличается извёстной свободой и изяществомъ въ постановкѣ фигуръ. Именно, каждая фигура, за исключениемъ фигуры Евангелиста Марка, дается въ полный en face къ зрителю, при чемъ фигура болье широкая въ плечахъ утончается къ низу. Правая нога не отставляется въ сторону и не изгибается въ колънъ, а выступаетъ впередъ, такъ что пондерація фигуры является болье легкой, чымь при опираніи всего тыла на л'євую ногу и отклоненіи въ сторону правой. Фигура, поэтому, даеть впечативніе легкаго движенія по направленію къ зрителю, а не въ сторону. Лишь одна фигура Евангелиста Марка, хотя и изображенная лицемъ къ зрителю, оборотомъ торса выражаетъ движеніе влёво отъ зрителя и сходится съ общензвъстными статуарными фигурами подобнаго рода. Эти два рода пондераціи стоящей фигуры встрічаются уже въ Равени въ Православной Крещальн въ фигурахъ Апостодовъ и Евангелистовъ и разнообразятъ монотонность стоящихъ фигуръ. (Garr. t. 228). Въ данномъ случав эта двойная пондерація указываеть на живость античныхъ преданій въ самомъ исполненіи фигуръ.

Извѣстная удлиненность роста фигуръ не переходить еще границъ возможнаго и не нарушаеть изящества въ очеркѣ фигуръ. Тѣмъ не менѣе, все же замѣтна значительная непропорціональность членовъ тѣла: руки коротки, конечности миніатюрны, головы малы сравнительно съ ростомъ. Наиболѣе естественными фигурами являются поэтому тѣ, широта одеждъ которыхъ скрадываетъ нѣсколько замѣтную удлиненность роста, таковы фигуры Марка и Іоанна.

Какъ Христосъ, такъ и Евангелисты держатъ Евангелія. За исключеніемъ Іоанна у всёхъ книги закрыты. Переплеты Евангелій волотые и украшены драгоценными камнями. Весьма любопытна квадратная форма этихъ Евангелій, передающая древнейшую форму ихъ, извъстную на креслъ Максиміана въ Равеннъ VI въка (Garr. t. 416), въ мозанкахъ Аполинарія Новаго (Garr. t. 246, 2, 4, 8, 15), равно какъ и въ эмаляхъ, держащихся старинныхъ оригиналовъ. Равнымъ образомъ интересенъ и способъ держанія этого Евангелія: Христосъ и Евангелисты Маркъ и Лука держать его левой рукой, покрытой концомъ гиматія, между тёмъ какъ Евангелистъ Іоаннъ держить его открытой рукой, при чемъ мотивъ въ расположения складокъ гиматия и способъ поддерживанія конца гиматія мит извітстень всего лишь одинъ разъ, а именно, на упомянутомъ креслѣ Максиміана, богатомъ античными художественными мотивами. Въ обоихъ случаяхъ Іоаннъ, держа Евангеліе, собраль конець гиматія въ пучекь, и зажавъ его въ рукъ поддерживаетъ этой же рукой Евангеліе. Разница заключается въ томъ, что на кресле Максиміана онъ прижимаетъ Евангеліе держа его подъ мышкой, а на миніатюрь онъ держить его той же рукой съ зажатымъ въ ней концомъ гиматія (Garr. 416, 3)1). Равнымъ образомъ у Луки и у Марка правая рука лежитъ въ синусъ гиматія, въ то время, какъ у Христа и у Іоанна гиматій освобождаеть руку и лежить на правомъ плече небольшой складкой. Все эти черты, разнообразящія одну общую схему стоящей фигуры, указывають на искусство еще не застывшее въ своемъ движении и сохраняющее традиціи и вкусъ отдаленной цвътущей поры византійскаго искусства.

Темъ не мене въ византійскихъ рукописяхъ неизвестны пред-



<sup>1)</sup> На мраморной досків изъ Campo Vaccino Garr. t. 411, 4 у фигуры наліво отъ зрителя (Петръ?), какъ кажется, повторяется тотъ же мотивъ управленія складками гиматія. Грубая різьба этого рельефа нісколько затемняєть этоть мотивъ.

ставленія Христа, Богородицы и Евангелистовъ въ рость, стоящія подъ арками межъ двухъ колониъ. Извъстныя до сихъ поръ статуарныя изображенія Евангелистовъ въ греческихъ рукописяхъ обыкновенно представлены на одномъ золотомъ фонт безъ арокъ. Таковы, напримеръ, замечательныя по изяществу техники изображенія Евангелистовъ въ греческой рукописи 964 года № 70 Парижск. Нац. Библ.; въ Евангеліи Ватик. Библ. № 756, въ Аоонскихъ Евангеліяхъ № 28 и 51 и др. <sup>1</sup>). Между тымъ чрезвычайное сходство этихъ изображеній съ изображеніями въ раннихъ сирійско-византійскихъ рукописяхъ ръшительно указываетъ на зависимость аоонскихъ миніатюръ отъ сирійскихъ оригиналовъ. Такъ напримъръ въ Сирійскомъ Евангелін Рабулы 586 года встрічается изображеніе Богородицы, стоящей съ младенцемъ подъ аркой, а изображенія Евангелистовъ по двое въ рядъ стоящихъ подъ аркой съ двумя колонками известны въ сирійскихъ миніатюрахъ Эчміадзинскаго кодекса 989 года и одного Евангелиста — въ Евангеліи, написанномъ въ Орф (Эдесс въ 757 году (Garr. t. 156, 1). Въ этихъ сирійскихъ рукописяхъ и особенно въ сирійскихъ миніатюрахъ Эчміадзинскаго кодекса можно найти полныя параллели формамъ орнаментовъ и арокъ, которыя представляютъ миніатюры Авонскаго Евангелія. Такъ въ Евангеліи Рабулы мы находимъ особенно любопытную форму арки, возведенной конусомъ, какъ это представлено на миніатюръ съ изображеніемъ Христа. Повторяются по обыкновенію и птички по сторонамъ (Garr. t. 128, 1) и растенія поверхъ конуса. Равнымъ образомъ здёсь встречается и форма полукруглой арочки и ленточный орнаменть, представляющій зигзаги по фризу арки съ фигурой Евангелиста Iоанна (t. 130, 2). Повторяются вообще и коринескія капители и раскраска колоннъ съ прожилками.

На сирійскихъ миніатюрахъ Эчміадзинскаго кодекса 989 года, скопированныхъ по заявленію самого переписчика съ болье раннихъ миніатюръ, повторяются арки на двухъ колоннахъ, растенія поверхъ конусообразнаго верха арки, птички по сторонамъ и раскрашенныя съ прожилками толстыя колонки съ кориноскими капителями<sup>2</sup>).

Чрезвычайно интересная, одпако, форма круглаго антаблемента, лежащаго на двухъ коринескихъ колонкахъ, въ этихъ рукописяхъ не

<sup>1)</sup> Кондаковъ, Ист. виз. иск. стр. 248-9.

<sup>2)</sup> J. Strzygowski, Byzantinische Denkmäler, I, Taf. II, III.

встрѣчается. Эта чисто античная деталь мнѣ извѣстна лишь въ мозаикахъ Солуни и затѣмъ въ роскошныхъ миніатюрахъ рукописей Псалтыри Парижской Нац. Библ. № 139, л. 3 обор. и въ Ватиканскомъ кодексѣ Псалтыри (Regina № 1) и минологія царя Василія. Во всѣхъ этихъ трехъ случаяхъ зданіе является съ четырмя колонками, такъ что авонская миніатюра передаеть это сооруженіе въ обычномъ сокращенномъ видѣ. Антаблементъ въ видѣ пояса въ болѣе простыхъ формахъ, однако, изображенъ въ Солунской мозаикѣ, а въ болѣе сложномъ видѣ въ указанныхъ рукописяхъ.

*Христос* (Табл. IV). Онъ одётъ въ лиловый пурпурный гиматій и красно-кирпичный съ полосами хитонъ, отсвёченный золотыми линіями. Благословляетъ именословно. На ногахъ сандаліи.

Овалъ головы красиваго строгаго типа обрамленъ черными волосами, раздёленными на лбу. Двё пряди волосъ лежатъ на лбу, что указываетъ хорошо на эпоху IX вёка. Въ мозанкё капеллы св. Приска въ Капуё, въ равеннскихъ образахъ 1), Христосъ не имёетъ этой черты, въ то время какъ въ рукописи Космы Индикоплова VIII вёка эта черта уже является 2).

Лице удлиненное съ нераздвоенной черной бородой. Этотъ типъ распространенъ въ византійскомъ искусствѣ. Повтореніе его въ ростъ извѣстно въ мозаикахъ церкви св. Пракседы въ Римѣ, гдѣ онъ, однако, носитъ золотыя одежды, на эмаляхъ и слоновыхъ костяхъ и проч. Нимбъ крестчатый, украшенный драгоцѣнными камнями. Колонки вишневаго цвѣта. По сторонамъ киворія два голубыхъ попугайчика.

Богородица Оранта. Табл. V. Богородица одёта въ сплошное пурпурное одённіе и красные башмаки, какъ и въ мозаикахъ Аполлинарія
Новаго въ Равеннів в и въ Сирійскомъ Евангеліи Рабулы. Уже въ
рукописи Космы Индикоплова міняется цвіть ея одеждь и она имієть
розовый мафорій. Древнійшіе прототипы этого образа извістны
еще въ древне-христіанскихъ катакомбахъ. Въ византійскомъ искусстві этоть образь пріобрітаеть спеціальное значеніе образа Пречистой Дівы и потому изображается безъ младенца 1. Надпись Н АГІА

ФЄОТОКОС указываеть на соблюденіе соборныхъ правиль 431 года.

<sup>1)</sup> Айналовъ, Мозаики IV и V въковъ, стр. 154.

<sup>2)</sup> Е. К. Ръдинъ, Мозаики равенискихъ церквей, Спб. 1896, стр. 86.

<sup>3)</sup> Рисунки, изданные съ этой рукописи Garrucci, не передаютъ этой черты. Т. 148, 2; 149, 1.

<sup>4)</sup> Д. Айналовъ и Е. Ръдинъ, Кіево-Софійскій соборъ стр. 89-42.

Образъ этотъ особенно часто встрѣчается въ искусствѣ со времени иконоборства, но никогда не составлялъ типа какой либо почитаемой иконы <sup>1</sup>). Въ XI, XII, XIII вѣкахъ часто встрѣчается въ абсидахъ церквей. Три звѣздочки на лбу и на рукавахъ.

Евангелиста Марка. (Табл. VI). Чрезвычайно энергичная и мощная фигура. Короткіе съ просёдью волосы, продолговатое лицо, опущенное небольшой сёдой бородой, сближають этотъ типъ со скульптурнымъ типомъ Константинопольскаго музея изданнымъ Стржиговскимъ. Типъ, какъ портретъ, напоминаетъ равеннскіе портреты. Энергія строгаго лица и всей фигуры, однако, выражена сильнёе въминіатюрё. Какъ проповёдникъ онъ указываетъ рукой на Евангеліе. Впослёдствіи Евангелистъ Маркъ всегда имёетъ черные волосы и черную бороду. Онъ одётъ въ желтый гиматій и голубой хитонъ. Двё широкія синія полосы идутъ по его хитону. Колонки голубыя, антаблементъ чернаго цвёта съ красной оторочкой и изящнымъ цвёточнымъ орнаментомъ. Нигдё болёе за исключеніемъ эмалей я не знаю столь оригинальнаго употребленія чернаго цвёта. Колонки голубыя съ золотыми капителями.

Евангелисть Лука. (Табл. VII). Одёть въ розовый гиматій и голубой хитонъ. Благословляеть именословно. Темно-каштановые волосы и небольшая такого же цвёта борода. Характеръ волосъ, лежащихъ шапкой на головѣ, близко напоминаетъ равеннскіе типы и повторяется въ роскошной греческой рукописи Еванг. Париж. Нац. Библ. № 70, 964 года ²). Колонки черныя, капители золотыя. Двѣ желтыхъ птички по сторонамъ киворія.

Евангелист Іоаниз. (Табл. VIII). Особенно характерны черты древнѣйшаго типа въ образѣ Іоанна. Въ то время какъ въ искусствѣ XI, XII вѣковъ онъ изображается обыкновенно лысымъ съ высокимъ лбомъ, миніатюра передаетъ типъ близкій къ типу старца мозаикъ церкви св. Виталія въ Равеннѣ и чрезвычайно рѣдкій въ византійскомъ искусствѣ. Правда, въ равеннской мозаикѣ у Іоанна длинные спадающіе на плечи волосы, но все же лишь здѣсь повторяется типъ сѣдого съ остроконечною длинною бородою старца съ низкимъ лбомъ,

<sup>1)</sup> Н. П. Кондаковъ, Византійскія церкви и памятники К-поля, стр. 28.

<sup>2)</sup> Издана y Louandr'a. Les arts somptuaires (безъ обозначения таблицы). Borpier, Descriptions des peintures etc. dans les manuscrits grecs de la Bibl. Nat. Paris 1883, p. 106, 7. Н. П. Кондаковъ, Исторія византійскаго искусства, Одесса 1876, стр. 249.

съдыми волосами 1) и аскетическимъ выраженіемъ. Онъ одътъ въ зеленый гиматій и голубой хитонъ. По сторонамъ киворія два филина, при чемъ одинъ большой, другой маленькій. Ленточный орнаментъ расположенъ на черномъ фонъ арки.

Золотые фоны накладываются здёсь еще небольшими четыреугольными листиками прямо на пергаменть, а не на красную подмалевку, какъ позднёе. Употребленіе чернаго цвёта дёлаеть чрезвычайно оригинальной цвётовую гамму и придаеть особое изящество вообще яркимъ и легкимъ краскамъ. Равнымъ образомъ на одной арочкё употребленъ и радужнаго цвёта орнаментъ столь свойственный востоку и сирійскимъ рукописямъ. Полъ всегда состоить изъ трехъ полосъ: желтой, коричневой, свётло розовой.

Важно отм'єтить и самыя свойства живописи и рисунка. Одежды выполняются въ широкихъ, правильныхъ и свободныхъ складкахъ. Изгибы одеждъ обозначаются широкими тёнями, такъ что получается ясная въ своихъ очертаніяхъ и рельефная фигура. Лица св'єтло-розовыя чистыя и цв'єтущія, безъ мелкихъ морщинъ; носъ прямой и широкій, губы красиво и правильно обозначены. Для контуровъ рукъ употребляется еще красный цв'єтъ. Характерно и широкое раскрытіе черныхъ глазъ съ большимъ зрачкомъ, близко напоминающіе такое же выполненіе глазъ въ монументальной живописи VI—IX в'єка. Одежды не им'єютъ контуровъ.

Въ миніатюрахъ кодекса Андреевскаго скита мы имѣемъ изображенія ІХ—Х столѣтія, восходящія къ болѣе раннимъ типамъ. Родство съ сирійскими рукописями указываетъ на сирійскіе древнѣйшіе оригиналы, легшіе въ основу описанныхъ миніатюръ.

#### Π.

Миніатюра Евангелія Пантелеймоновскаго русскаго монастыря  $in 4^{\circ}$ , XI, XII стольтія.

На византійскихъ памятникахъ искусства, какъ не разъ уже отмѣчалось въ нашей ученой литературѣ, довольно часто встрѣчаются подробности историческаго характера, какъ то зданія и иныя сооруженія, представляющія обстановку сцены. Издаваемая теперь впервые миніатюра Евангелія № II Пантелеймоновскаго монастыря принад-

<sup>1)-</sup> Е. К. Радинъ, Моз. рав. церквей, стр. 143.

лежить также къ числу подобныхъ памятниковъ. Большія въ листъ миніатюры этого Евангелія отличаются монументальнымъ стилемъ мозаикъ XI, XII вёковъ и представлены на золотыхъ фонахъ. Всё черты застывшаго въ своихъ формахъ иконописнаго стиля здёсь на лицо, какъ объ этомъ можно судить по прилагаемой фотографіи. Въ изображеніи предметовъ, какъ напримёръ киворія, лёстницы, зданій господствуетъ обратная перспектива. Фигуры всё однообразны, съ миніатюрными ступнями ногъ и лишены свободы движеній. Однако, все же, эти фигуры еще коренасты, рость ихъ не особенно удлиненъ, лица округлы, одежды драппируются еще съ извёстной легкостью и свободой 1).

На миніатюр'є изображено Воздвиженіе Честнаго Креста. Св. Макарій стоить со своимь клиромь на возвышеній, представляющемь особую, самостоятельную конструкцію, пом'єщенную между двухь зданій по сторонамь. Обращаясь вправо оть зрителя онъ поднимаєть вверхь большой шестиконечный кресть. Наклоняя этоть кресть, онъ благословляєть имъ. Надъ Макаріемъ стоить б'єлый мраморный киворій на четырехъ колонкахъ.

Возвышенное сооруженіе изъ бѣлаго мрамора, оттѣненнаго голубымъ цвѣтомъ, представляетъ родъ небольшого холмика, на который ведетъ слѣва отъ зрителя лѣстница изъ нѣсколькихъ ступеней. Перила лѣстницы, состоящія изъ толстыхъ блоковъ мрамора, заканчиваются вверху мраморными шарами. Холмикъ весь также является облицованнымъ мраморомъ съ прожилками, а по верху онъ окруженъ родомъ перилъ изъ такихъ же толстыхъ блоковъ мрамора. Эти перила окружаютъ верхнюю площадку съ ровнымъ поломъ, на которой стоитъ Макарій съ клиромъ. Справа виднѣется полукруглый входъ безъ двери, обрамленный аркой и ведущій внутрь холмика. Слѣва отъ входа видна колонка съ шаромъ поверхъ нея, стоящая на пьедесталѣ съ двумя ступеньками и какъ бы примыкающая къ мраморной облицовкѣ холмика. Справа видны полосы мраморной облицовки.

Иконописный подлинникъ Діонисія Фурноаграфіота такъ предписываеть писать эту сцену: «Храмъ. Внутри его, на амвонъ, святый Макарій патріархъ іерусалимскій, держащій Честный Крестъ Христовъ. Ниже амвона святая Императрица Елена и съ нею большое

<sup>1)</sup> Евангеліе это было описано Н. В. Покровскимъ въ его трудѣ «Евангеліе въ памятникахъ иконографіи, стр. XV, XVI. Онъ издалъ и нѣкоторыя миніатюры этого кодекса.

число князей и толна народа, глядящая вверхъ, съ поднятыми вверхъ руками» 1). На миніатюрѣ Пантелеймоновскаго монастыря вмѣсто храма представлена обычная замёна его въ видё киворія 2), парипа Елена и и народъ отсутствуютъ, вибсто амвона представлено описанное раньше сооруженіе. Описывая чрезвычайно сложныя и позднія композиціи этого сюжета на авонскихъ гравюрахъ, Дидронъ безъ сомивнія ошибся, принявши сооруженіе, на которомъ стоитъ Макарій (un piedestal gigantesque) и городъ съ его башнями и зданіями за сооруженія Константинополя. Дёло въ томъ, что на миніатюрё Ватиканскаго минологія, изображающей тоть-же сюжеть Воздвиженія Честнаго Креста, представленъ, действительно, амвонъ и особая пристройка въ видъ абсиды или экседры, но тексть, описывающій событіе, изображенное на миніатюрь, гласить, что она представляеть образь Воздвиженія Честного Креста Макаріемъ въ Іерусалемѣ вследъ затемъ, какъ онъ быль найдень св. Еленой и народь потребоваль, чтобы онь быль показанъ ему<sup>3</sup>). На Ватиканской миніатюрѣ представленъ Макарій стоящимъ за преградой амвона съ четырмя лицами клира. Последніе также стоять на ступенькахъ амвона за перилами. Святой Елены и народа, какъ и на Авонской миніатюръ, нътъ. На той и на другой миніатюрь Макарій представленъ поднимающимъ Кресть и благословляющимъ народъ. Всё указанныя обстоятельства важны въ томъ отношеніи, что какъ та, такъ и другая миніатюра изображають праздникъ Воздвиженія Честнаго Креста по опредёленной легендё восточной редакціи, относящей событіе Воздвиженія къ IV в'ку всятьдъ за обретениемъ св. Креста св. Еленой въ Герусалимъ, а не ко времени возвращенія св. Креста изъ персидскаго пліна при Ираклій. Понятно, поэтому, что сообразно съ самой легендой дъйствіе происходить на Голгоов, а на Асонской миніатюрь на голгоской скаль, близь которой были найдены три Креста, и на которой быль распять Христосъ.

<sup>1)</sup> Didron, Manuel d'iconographie, p. 344.

<sup>2)</sup> Cp. Strzygowski, Byzantinische Denkmäler, I, p. 58.

<sup>3)</sup> Albani Menologium Graecorum T. I, p. 37: Καὶ ἀπελθοῦσα ἡ μήτηρ αὐτοῦ εἰς τὰ Ἱεροσολυμα, εὖρεν αὐτὸν φανεφωθέντα παρὰ Κυριαχοῦ Ἰουδαίου τοῦ γεγονότος ὕστερον ἐπισχόπου. Ἰδών δὲ αὐτὸν πᾶς ὁ λαὸς ἐχάρη χαὶ προσεχύνησεν αὐτὸν ἡ βασίλισσα μετὰ τοῦ συγχλήτου χαὶ ἡσπάσατο. Ζητών δὲ χαὶ ὁ λαὸς προσχυνήσαι χαὶ μὴ δυνάμενον διὰ τ'ἄπειρον ὅχλον, ἤτήσατο χὰν ἰδεῖν αὐτὸν, χαὶ ἤρξατο χράξειν ὁ λαὸς εΚόριε ἐλέησον», χαὶ ἔτυπώθη εἰς ὕψωσιν. См. τακже Hieronymi, Chronicon, ann. 321, Migne Patr. lat. XXVII, c. 671: Macarius per idem tempus ecclesiae (Hierosolym.) episcopus erat.

Сооруженіе, на которомъ стоить Макарій, им'я полукруглую форму съ подземнымъ помѣщеніемъ, или пещерой, чрезвычайно близко напоминаетъ тотъ ходмикъ съ пещерой, на которомъ обыкновенно стоить Кресть въ композиціяхъ Распятія. Въ пещеръ этой обыкновенно изображается голова Адама. Уже Альбертъ Великій указаль на то, что художники въ изображеніяхъ Распятія изображають Кальварію, которая по изв'єстію Іеронима считалась могилой Адама 1). Равнымъ образомъ этотъ холмъ иногда изображается въ сценахъ Сошествія Христа во адъ и изведенія изъ могилы Адама<sup>2</sup>). Наиболье ранніе приміры изображенія этого ходма извістны на саркофагахъ, въ мозанкахъ церквей св. Пуденціаны въ Римъ, св. Аполлинарія Новаго въ Равенић, а затъмъ этотъ ходмъ изображенъ въ рукахъ св. Елены въ рукописи Григорія Наз. Пар. Нап. Библ. № 510. Въ последнемъ случае изображение этого холмика представляеть открытую св. Еленой Голгоеу<sup>8</sup>). Скала голгоеская, изображенная въ мозанкахъ церкви Аполлинарія Новаго, имбеть видь небольшой горки съ четыреугольнымъ отверстіемъ съ боку, представляющимъ пещеру Адама.

Древніе паломники во Святую Землю описывають Краніево м'єсто, или Голгоеу (собственно голгоескую скалу) какъ небольшую естественную скалу или горку (rupes, monticulus, genus silicis) съ крестомъ поверхъ нея. Она стояла на открытомъ воздух'в въ атріум'є между церковью Воскресенія и базиликой Константина (Мартиріумъ). Посліє перваго нашествія арабовъ въ 614 году, когда эти сооруженія пострадали отъ грабежа и разрушеній, причиненныхъ арабами, надъ скалой съ крестомъ была воздвигнута Модестомъ небольшая церковь, которую писатели VII, VIII в'єковъ называютъ Голгоеской церковью (ессlesia Golgothana). Среднев ковые писатели равно какъ и среднев ковые (ХІ и ХІІ в'єковъ) планы, изданные Тоблеромъ, представляють ее стоящей внутри церкви съ крестомъ сверху. Въ такомъ именно видѣ описываютъ ее и паломники VIII и IX в'єка, а зат'ємъ и паломники бол'є

<sup>1)</sup> Sepp, Jerusalem u. d. h. Land, Schaffhausen 1873, p. 266; Д. В. Айналовъ, Голгова и Крестъ, стр. 4—6; его-же Мозаики IV и V въковъ, Спб. 1895, стр. 45 и сл.

<sup>2)</sup> Louandre, Les arts somptuaires, Т. І. То-же изображеніе Голгофы въ Хлудовской псалтыри въ видѣ холма съ крестомъ и пещерой. Сборникъ на 1866 годъ Общ. Древне-Русскаго искусства, въ статъѣ Ө. И. Буслаева, стр. 61.

<sup>3)</sup> Louandre, l. c. безъ обозначенія таблицы.

<sup>4)</sup> Οὐτος (Μόδεστος)... ἤγειρε καὶ τοὺς ἐμπροσθέντας σεβασμίους ναοὺς τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τό τε ἄγιον κρανίον, καὶ τὴν ἀγιάν αὐτοῦ ἀνάστασιν. Patr. gr. T. 89, crp. 1427, § 1024.

ноздніе. Такъ Аркульфъ (720 года) и Беда Достопочтенный (870) видѣли голгоескую скалу именно въ голгоеской церкви съ крестомъ поверхъ нея. Монахъ Бернардъ около 870 года также, очевидно, засталъ ее въ томъ-же положеніи. Правда онъ засталъ уже четыре церкви, стоявшія прежде розно, близко соприкасающимися. Онъ не пускается въ подробное описаніе этихъ церквей и заявляеть, что сказаннаго Бедой о церкви Воскресенія ему кажется достаточнымъ. Онъ не описываеть и голгоеской церкви, очевидно, чтобы не повторять сказаннаго Бедой 1).

Въ такомъ-же положени, т. е. внутри голгоеской церкви видълъ голгооскую скалу и русскій паломникъ начала XII въка игуменъ Данінль. Въ своемъ описаніи голгооской скалы онъ прибавиль такія подробности, которыхъ не указываетъ ни одинъ современный ему паломникъ и которыя оказываются чрезвычайно важными по отношенію къ авонской миніатюрь: «А отъ пупа земного до распятія Господня и до края (Крайнева міста) сажень 12. Есть бо распятіе Господне (отъ Воскресенія) къ востоку лиць: есть же на камени высоко было, яко стружія выше. Камень же тый быль круголь яко горка мала. А посреди камени того на самомъ верху, высъчена есть скважня... и ту быль водружень кресть Господень. Исподи же пода тыма каменема лежить первозданняю Адама глава; ... Есть распятіе Господне и каменет святый оздана стиною все (каменною Ф. Рд.) 2), гор в надъ распятіемъ создана камара, хитро исписана мусіею дивно; и отъ востока лиць на стънь написано есть мусіею Христост на кресть распять хитро и диено прямь, яко живь и вболь и возвыше, якоже быль тогда.... Двери же имать двои; возлисти же есть гори по степенемь; до дверей 7 степеней, а въ двери вшедъ 7 степеней. Сподиже подг распятіемь, идъже есть глава, такоже приздано есть яко

<sup>1) «</sup>Alia vero pergrandis ecclesia orientem versus in illo fabricata est loco, qui hebraice Golgotha dicitur, in cujus superioribus grandis quedam erea cum lampadibus rota in funibus pendet, infra quam magna crux argentea infixa statuta est eodem in loco, ubi quondam lignea crux, in qua passus est humani generis Salvator, infixa stetit.» Arculfus, De locis sanctis. Tobler, Itinera Hierosolymitana, I, p. 151. «Dehinc ab occasu videtur ecclesia Golgothana in qua etiam rupes apparet illa quae quondam ipsam, affixo Domini corpore, crucem pertulit, argenteam modo pergrandem sustinens crucem, pendente desuper erea rota cum lampadibus». Beda venerabilis, De locis Sanctis, ibid. p. 216. Bernardi Monachi, ibid. p. 315.

По другимъ редакціямъ: Камень же тотъ святый од вланъ ствною весь каменною. А. С. Норова, Путешествіе Игумена Данінла по святой землів. Спо. 1864, стр. 28.

церквица мала и красно исписана есть мусією и помощена есть краснымъ мраморомъ, да то зовется Крайнево мъсто, еже есть лобное мпсто, а горп идпоже есть распятие—то зовется Голюфа 1). Игуменъ Даніиль, такимь образомь, различаеть самую Голгову оть Лобнаго мѣста. Голгова — это есть «горка мала», идъ же есть распятіе, а Краніево місто или Лобное місто это «церквица мала» подъ распятіемъ, т. е. подъ нимъ и тамъ находится голова Адама<sup>2</sup>). Далъе, что весьма интересно, игуменъ Даніилъ видёлъ голгооскую скалу стоявшую свободно въ церкви, но безъ креста на ней, какъ и Фока, писавшій во второй половин' XII в'ка в). Онъ описываеть отверстіе, въ которое вставленъ быль крестъ, и измеряетъ ширину и глубину этого отверстія. Вмісто креста онъ описываеть прекрасную мозанку съ изображеніемъ распятія Христова, написанную на восточной стінь. Сама голгооская скала представлялась Данінлу уже не въ виде естественной скалы (genus silicis, цвъть которой albo et rubecundo permixtus videtur) какъ у Бревіарія и Беды, но обложенной каменною стіной. Выраженіе «камень святый озданъ стѣною каменною» указываетъ на облицовку самой скалы. Эту подробность упоминаеть лишь одинъ Даніиль, она темъ более является интересной, что миніатюра представляеть Голгоеу именно сплошь облицованною мраморами. Также точно на миніатюръ мы видимъ и нъсколько ступеней, упоминаемыхъ Даніиломъ, по которымъ всходили на верхъ скалы, прикладывались къ отверстію и измеряли глубину и ширину отверстія. Ранев мы не знаемъ этой

<sup>1)</sup> Житье и хоженье Данінла русьскыя земли игумена 1106—1108. Подъ ред. М. В. Веневитинова. Прав. Пал. Сб. вып. 8, стр. 19—21.

<sup>2)</sup> Объ этой пещерѣ съ Адамовой головой у Аркульфа сказано: «In eadem ecclesia (Golgothana) quedam in petra habetur excisa spelunca infra locum Dominicae Crucis, ubi super altare pro quorundam honoratiorum animabus sacrificium offertur, quorum corpora interim in platea iacentia ponuntur. Tobler et Molinier Itinera, I, p, 151. Въ Бревіаріи:... ubi plasmatus Adam... ibi сгисіfіхив Dominus. Преданіе о головѣ Адама находящейся на Голговѣ восходитъ къ первымъ временамъ христіанства. У Тертулліана adv. Marcionem II:

Os magnum hic (t. e. на Голгоећ) veteres nostri docuere repertum Hic hominem primum suscepimus esse sepultum.

Последнее выражение напоминаетъ близко наименование Голгоеской скалы «tumulus Adam» у Іеронима, см. мое сочинение «Мозаики IV и V века» Спб. 1895, стр. 45 и прим. 2 и 3. Ср. Sepp, Jerusalem und das heilige Land, 1873, стр. 268 и сл.

<sup>3)</sup> Καὶ πλησίον αὐτοῦ ἐστίν ὁ τοῦ Γολγοθᾶ τόπος, ἐν ῷ τόπος ὁ τοῦ Κρανίου καὶ ἡ λαξευθεῖσα τῷ σταυρῷ βάσις, καὶ τὸ ῥῆγμα τῆς διαῥραγείσης πέτρας ἐν τῷ τοῦ σταυροῦ πάθει. Καὶ τοῦ ῥηγματος κάτωθεν ὑπόκοιλος ἐν τῆ πέτρα τόπος, ἐν ῷ τὸ τοῦ ᾿Αθὰμ κρανίον καὶ οἱ ῥυέντες ἐπ' αὐτῷ τοῦ Δεσποτικοῦ κρουνοὶ αἵματος. Ιοαнна Φοκη сказаніе... конца XII вѣка, Прав. Пал. сборн. вып. 23, стр. 13.

облицовки. Изв'єстная л'єстница, по которой всходиль Христосъ на распятіе и Авраамъ для закланія Исаака, должна быть той самой л'єстницей, по которой всходили паломники къ отверстію, но нигд'є она не описывается такъ подробно, какъ у Даніила 1).

Изм'єненія, происшедшія во внішнемъ виді Голговы, т. е. отсутствіе креста, появленіе мраморной или вообще каменной облицовки могуть быть до некоторой степени объяснены исторіей святыхъ месть въ XI въкъ. У Діонисія Нотары приведены любопытныя свъдънія о разрушеній свв. м'єсть арабами въ 968 году, почерпнутыя имъ изъ арабской хроники патріарха Евтихія: въ 324 году по магометанскому счисленію «напали агаряне на святый домъ въ день Ваїй и сожли сѣверныя двери Константина (т. е. базилики Мартирія) и среднюю стою и разрушили часть Кранія и часть Анастасиса» 2). Въ 1009 году. какъ разсказываетъ Яхъя, последовало страшное разрушение святыхъ месть по приказанію Ал-Хакима: «И написаль (Ал-Хакимь) также въ Сирію Яруху, нам'єстнику Рамлы, чтобы онъ разрушиль церковь Воскресенія и окончательно разбиль священныя реликвіи ея... И быль разрушень Краніонь и (василика) Константина и все, что находилось въ ея пределахъ и были окончательно уничтожены священныя реликвіи» 8). Равнымъ образомъ нашествіе турковъ въ 1070 году, о которомъ разсказываетъ Еккегардъ 4), также могло причинить вредъ Голгоеской скалѣ и вызвать ея облицовку. Кром'в этихъ несчастій, повліявшихъ на внішній видъ скалы, не можеть быть оставлень безъ вниманія и тоть факть, что вредъ причинявшійся вообще паломниками святымъ містамъ, могъ вызвать облицовку, какъ предохранительную мѣру противъ тайнаго расхищенія этой святыни. Извістно, напримірь, что послі одного случая, о которомъ разсказываетъ Сильвія, послѣ попытки одного паломника

<sup>1)</sup> Ср. мою статью: «Детали палестинской топографіи» въ Сообщеніяхъ Прав. Пал. Общ. февраль 1894 года. І: Голгофская ластница и влтарь Авраама.

<sup>2)...</sup> ἀνέβησαν οι 'Αγαρηνοί εἰς τὸν ἄγιον οἶκον τῆ ἡμέρα τῶν βαΐων καὶ ἐκαύσασι τὰς θύρας τοῦ ἀγίου Κωνσταντίνου τὰς νοτίας καὶ τὴν μισὴν στοάν, καὶ εἰς τὸ Κρανίον καὶ εἰς τὴν 'Ανάστασιν ἐχάλασαν τὸ μέρος». Ηἑςκομικο μηθαθε προθεραθτικό θτο που αθθέςτὶς βρακηνοὶ τῆ κυριακῆ τῶν βαΐων καὶ ἔκαυσαν τὰς νοτίας πύλας τοῦ ἀγίου Κωνσταντίνου καὶ τὰς ἡμισυ αὐτοῦ καμάρας, καὶ τῆ ἡμέρα τῆς 'Αναστάσεως ἔκαυσαν τὸν ναὸν τοῦ Κρανίου καὶ τοῦ ἀγίου Τάφου». 'Ανάλεκτα Ἱεροσολυμιτικῆς Σταχυολογίας, Τ. Α΄. p. 236 m 248.

<sup>3)</sup> В. Г. Васильевскій, Повъсть Епифанія, Прав. Пал. Сборн. вып. 11, стр. 269. В. Р. Розенъ, Императоръ Василій Болгаробойца стр. 48.

<sup>4)</sup> В. Васильевскій, ibid. стр. 272.

откусить часть святого Древа Креста, къ этому Древу во время прикладыванія богомольцевъ были приставляемы діаконы и запрещено было касаться Святого Древа руками 1). Известна однако же распространенность между паломниками частицъ этого Древа. Равнымъ образомъ извёстно, что богомольцы брали на память также и части скалы отъ Гроба Господня, отъ камня, на которомъ сидълъ Ангелъ во время прихода женъ муроносицъ, всладствіе чего какъ Гробъ Господень, такъ и камень отваленный отъ гроба были облицованы золотомъ и Антонинъ Піаченскій не могъ поэтому разсмотрѣть цвѣта камня, хотя и интересовался этимъ <sup>9</sup>). Между всякаго рода мощами и реликвіями, вывезенными крестоносцами изъ Іерусалима и Константинополя, указываются частицы отъ Гроба Господня (de Sepulcro) и отъ Голгооы (de loco Calvariae) 8). Самъ Игуменъ Даніилъ получиль частицу отъ Гроба Господия. Арсеній Сухановъ въ половин семнадцатаго стольтія посьтившій Іерусалимъ видьль эту облицовку, и объясняеть ея присутствіе именно цілями охраненія скалы отъ расхищенія паломниковъ, которые приходять прикладываться съ разными 4) инструментами и отламывають на благословение частицы.

Авонская миніатюра, такимъ образомъ, представляетъ голговскую скалу въ томъ видѣ приблизительно 5), какъ видѣлъ ее Игуменъ Даніилъ, безъ креста, облицованной мраморомъ, съ древней пещерой подъ ней, входъ въ которую обозначенъ на миніатюрѣ посредствомъ входа съ полукруглой аркой. Въ этой пещерѣ хранилась глава Ада-

<sup>1)</sup> И. В. Помяловскій, Peregrinatio ad loca Sancta, Прав. Пал. Сборн. вып. 2, стр. 58.

<sup>2)</sup> Tobler et Molinier, Itinera Hierosolymitana p. 101.

<sup>3)</sup> Riant, Exuviae Sacrae Constantinopolitanae, Genevae MDCCCLXXVIII, I, p. 121, II, 198, 101, 177, 122.

<sup>4)</sup> На горѣ Голгооѣ, идѣ-же крестъ Христовъ стоялъ, и та гора теперь покрыта вся мраморомъ, а идѣ-же крестъ стоялъ и то мѣсто оставлено кругло, обложено серебромъ, а вглубъ идѣ-же крестъ стоялъ будетъ съ локоть (стр. 160).

А вси хотять взять на благословеніе того камени (на немъ-же лежало тёло Христово) и прочихь святыхъ мёсть и приходять цёловать съ шилами и долотцами и тайно колупаютъ; а если бы повелёно было, инодъ толикими лёты многими не токмо ту лавочку или палатку, еже есть Гробъ Христовъ, разнесли, но и всю бы гору до основанія разнесли, «такожъ того ради и гора Голгова вся мраморами оклеена». Проскинитарій Арсенія Суханова, Прав. Пал. Сборн. вып. 21, стр. 147—8, 160.

<sup>5)</sup> Выраженіе Даніила: Споди же подъ распятіемь... приздано есть яко церквица мала», указываеть на какую-то, какъ бы внёшнюю пристройку у низа голгоеской скалы, но также можеть указывать и на самую пещеру. Слово «приздано» въ другихъ редакціяхъ замёнено словомъ «доспёто» ibid. l. c. стр. 21.

мова и она занимаеть какъ разъ то мѣсто, которое указывается древними паломниками (infra locum Dominicae Crucis) и Даніиломъ въ словахъ: «споди же подъ распятіемъ». Весьма понятно, почему голгоеская скала попала въ изображеніе Воздвиженія Честнаго Креста. Кресть найденъ былъ близъ самой голгоеской скалы на томъ мѣстѣ, гдѣ была выстроена Константиномъ Великимъ базилика. Въ данномъ случаѣ заслуживаетъ вниманія, что самое воздвиженіе Креста происходитъ съ высоты голгоеской скалы, на которой водруженъ былъ крестъ Господняго страданія.

Трудно сказать къ какому времени долженъ быть отнесенъ первоначальный оригиналь композиціи Воздвиженія Честнаго Креста Макаріемъ. Нельзя, однако, думать, что онъ поздняго происхожденія и принадлежить степописямъ Аоона, какъ полагалъ Дидронъ, а недавно высказаль и Тикканень (Psalterillustrationen, р. 69). Этому противорѣчать двѣ описанныя миніатюры: Ватиканскаго Минологія и Анонскаго Евангелія. Внѣ всякаго сомнѣнія, однако, подобныя изображенія существовали и ранье X, XI выка. Не лишнимы будеть упомянуть, что Евагрій Схоластикъ описываеть, какъ очевидецъ, картину въ одной изъ церквей въ Апамев, нарисованную по поводу чуда происшедшаго при воздвижении Честнаго Древа **Өомой** въ указанной перкви. Описывая ритуаль воздвиженія Честнаго Древа, онъ говорить о поднятім его вверхъ, «какъ надлежало поступать въ торжественные дни поклоненія кресту». Оома, поднявши вверхъ руки и держа Древо, обошель храмъ, показывая его народу. Когда онъ стоялъ съ Древомъ, то вокругъ него блисталъ свътъ. Это чудо было изображено въ абсидъ церкви и живопись сохранялась до нашествія Адаармана и Персовъ, во время котораго погибла въ огнъ при пожаръ церкви. (Evagrii Scholastici, Eccles. hist. lib. IV, c. XXVI).

Я не знаю, что можеть представлять собою мраморный столбъ съ шаромъ, стоящій на пьедесталь съ двумя ступеньками слева отъ входа въ пещеру. Онъ можеть принадлежать и къ самой облицовке, но можеть представлять собою и отдельный столбъ, самостоятельно воздвигнутый близъ голгооской скалы. Если онъ представляеть часть облицовки, то тогда является странною прибавкой пьедесталь въ две ступеньки, при чемъ эти ступеньки выдвигаются вправо такъ, что закрывають собою часть арки и часть входа въ пещеру. Въ последнемъ случав этотъ столбъ могъ бы представлять собою одинъ изъ

тъхъ столбовъ, которые существовали въ Герусалимъ и были указываемы паломниками во святую землю 1).

Est locus, ex omni medium quem credimns orbe. Golgotha Iudaei patrio cognomine dicunt. (Tobler I, p. 219).

Отсюда сабдуеть, что Герусалимъ какъ и другіе города имбаъ свой центральный холиъ, umbilicus или μεσόμφαλον. Средній холиъ Константинополя назывался μετόμφαλον, Римъ также имълъ свой umbilicus. Центральный холмъ Никеи назы-ΒΑΙCΗ ΤΑΚΜΕ μεσόμοτλον: «συνέβη κατά το λεγόμενον μεσόμφαλον τῆς ἀνατολικῆς εἰσόδου у Григорія Пресвитера (Du Cange, Gloss. graecit. I, р. 912). По моєму мибнію отнесенів центра земли къ Голгов'в въ связи съ пророчествами и значеніемъ самой Голговы какъ центра Іерусалима есть причина тому факту, что у раннихъ паломниковъ нътъ обозначенія центра земли, какъ отдъльнаго отъ Голговы мъста. Пупъ земли вли средоточіе земли, какъ місто находящееся вні голгоской скалы, упоминають лишь паломники VII, VIII въка. Аркульфъ (около 670 г.) видълъ чрезвычайно высокую колонну, стоявшую на стверъ отъ святыхъ мъстъ въ центръ города: «Valde summa columna, quae a locis sanctis ad septentrionalem partem in medio civitatis stans, pergentibus obvia habetur.... Haec eadem columna, in eo statuta loco, ubi mortuus iuvenis Cruce Domini superposita revixit, mirum in modum in estivo solstitio meridiano tempore, ad centrum celi sole perveniente, umbram non facit. Itaque haec columna,.... Hierosolymam urbem in medio terrae sitam esse protestatur (Tobler. I, р. 157). У Беды находимъ слъдующее: «In medio autem Hierusalem, ubi, cruce Domini superposita, mortuus revixit, columna celsa stat, quae aestivo solstitio umbram non faciat, unde putant ibi medium esse terram. Ibid. p. 219). Оба паломника указывають центръ земли на томъ мъстъ, гдъ воскрешенъ быль юноша посредствомъ наложенія найденнаго св. Еленой Креста Господня, иначе говоря, на мѣстѣ «испытанія крестовъ». Уже В. Г. Василевскій усомнился въ правильности пом'єщенія Аркульфомъ середины земли на съверъ отъ святыхъ мъсть, такъ какъ никто не указываетъ въ этой сторонъ пупа земли, равно какъ и мъста испытанія крестовъ. (В. Г. Васильевскій. Повъсть Епифанія, стр. 78, 79). У болье-же ранняго паломника чъмъ Аркульфъ, Өеодосія, м'єсто испытанія крестовъ указывается въ экседр'є близъ голгооской скалы, почему и можно думать, что Аркульфъ врядъ-ли видель это место и колонну въ другой части Іерусалима: «Et in circuitu montis sunt cancelli de argento. Ibi est exedra, ubi fuit resuscitatus, per quem fuit crux Christi declarata. (Tobler-Molinier, Itinera, I, р. 63-4). Епифаній указываеть въ началь IX выка на мёсть испытанія крестовь четыре колонны, но какъ и Аркульфъ ничего не говоритъ о средоточіи земли въ этомъ мъстъ. Онъ помъщаетъ это мъсто вблизи храма или дома Іоснфа и вблизи

<sup>1)</sup> Упоминаніе, напримѣръ, о столоѣ или колоннѣ, стоявшей на томъ мѣстѣ, которое было извѣстно какъ средоточіе земли, извѣстно у Аркульфа и Беды. Ранѣе этихъ писателей центръ земли, сколько можно судить при неопредѣленности нашихъ свѣдѣній, былъ относимъ къ Голгоей и голгоеской скалѣ. По еврейскимъ легендамъ, о которыхъ воспоминаніе сохранилось у христіанскихъ писателей, Голгоеа считалась за центръ земли. Слово «Голгоеа» въ буквальномъ переводѣ соотвѣтствуетъ слову саріталів, хефахаїос (Sepp, Jerusalem, р. 109 и сл. и р. 267). Издавна также къ Голгоеѣ относилось пророчество LXXIII, 12 псалма: «Богъ же нашъ прежде вѣка содѣла спасеніе посреди вемли». Кириллъ Герусалимскій Сатнеснів. ХІІІ, 28, говоритъ: «τῆς γὰρ γῆς τὸ μεσώτατον ὁ Γολγοθᾶς οὐτός ἐστιν οὐх ἐμὸς ὁ λόγος, προφήτης ἐστὶν ὁ φήσας»: Εἰργάσω σωτηρίαν ἐν μέσω τῆς γῆς. (Норовъ, Путешеств. Игум. Данімла, стр. 31). Равнымъ образомъ слово umbilicus, употребленное Аркульфомъ по отношенію къ Герусалиму: Нісговолумам urbem in medio terrae sitam esse... Нісгизалет, quae mediterranea et umbilicus terrae dicitur (Tobler, I, р. 157), употребляется по отношенію къ голгоеской скалѣ. Беда повторяеть стихи поэта Викторина о Голгоеѣ:

## Ш.

Артосница ризницы Пантелеймоновскаго монастыря.

Это небольшая чашечка изъ свътло-зеленой яшмы 1). Ей придана форма розетки, каждый лепестокъ которой представляетъ арочку. Донышко углублено и окружено каймой съ надписью: Πάρθενος βρεφότροφος. На донышкъ, дъйствительно, представлена Богородица въ твиъ, чрезвычайно ръдко встръчающемся въ византійскомъ искусствъ. Она прижимаетъ къ груди Младенца, одътаго лишь въ одну тунику и берущаго правой рукой грудь Богородицы.

Арочки играють здёсь роль архитектурнаго члена, замёняя собою конху или раковину. Вся композиція артосницы интересна въ томъ смысль, что рельефъ разной глубины образуетъ на ней три поверхности или уровня. Въ самой глубинъ ея представленъ медальонъ съ Богодицей, выше изображены пророки, и наконецъ верхній ободокъ представляеть большую надпись. Въ глубинъ двънадцати арочекъ помъщены погрудныя изображенія пророковъ, и одного патріарха Іакова, и хотя каждая арочка не отдёляется отъ сосёдней обычной колонкой. однако, впечатленіе разделяющей колонки достигается темъ, что длинный развернутый свитокъ каждаго пророка приходится какъ разъ подъ косякомъ двухъ сходящихся арочекъ, уподобляясь колонкъ, поддерживающей сводъ. Украшеніе артосницы, такимъ образомъ, напоминаетъ роскошные купола монастыря Хора (Кахріе-Джами) въ Константинополь. Здъсь мы видимъ то-же погрудное изображение Богородицы съ младенцемъ, заключенное въ медальонъ, и окруженное фигурами во весь рость въ двенадцати радіальныхъ сеченіяхъ купола, при чемъ композиція всего купола разрабатывается также въ видѣ розетки съ 12 лепестками.

перкви Константина (Васильевскій ibid. стр. 76—77). Впосл'єдствіи центръ земли пріурочивается къ храму Воскресенія, какъ это мы находимъ, наприм'єръ, у Даніила паломника и у множества другихъ. На м'єстѣ средоточія земли они описывають бѣлый мраморный кругъ, который Зевульфъ, н'єсколькими годами ран'єє Даніила посѣтившій святыя м'єста, назвалъ Компасъ (См. Du Cange, Gloss. latinitatis, Compassus), другіе называють όμφάλιον γλυπτόν, а русскіе паломники «пупъ земли». О другихъ іерусалимскихъ колоннахъ здѣсь не можетъ быть рѣчи.

<sup>1)</sup> Эту артосницу преосвященный Порфирій виділь въ Кутлумушскомъ монастырів. Онъ даеть съ нея прорись и кратко описываеть ес. См. Первое путешествів въ Асонскіе монастыри и скиты. Часть ІІ, отд. ІІ, Москва 1880, стр. 191 и приложеніе VI, стр. 197.

Важно отмѣтить, что какъ роспись куполовъ Кахріе-Джами, такъ и украшеніе артосницы удовлетворяють общему требованію иконописнаго подлинника о росписяхъ куполовъ. Именно, въ куполѣ требовалось писать въ центрѣ Богородицу съ младенцемъ, а ниже пророковъ и пѣснотворцевъ: «Свыше пророцы тя предвозвѣстиша» 1). Сюжетъ этотъ является и на нѣкоторыхъ другихъ чашечкахъ - артосницахъ вплоть до XVI, XVII вѣковъ, какъ показываетъ деревянная артосница того же Пантелеймоновскаго монастыря со славянскими надписями, и остался закрѣпощеннымъ въ русской иконописи 3).

Пророки, изображенные здёсь, представлены, однако, въ иномъ положеніи, чёмъ въ росписи указанныхъ куполовъ. Фигуры ихъ расположены головами по направленію къ краямъ артоснипы, въ то время, какъ въ росписи куполовъ фигуры ихъ расположены, по понятной причинъ, головами къ центральному медальону. Это указываетъ на заботливое отношеніе къ изобрѣтенію всей композиціи сосуда. Зритель, поворачивая сосудъ, всегда видить передъ собою прямо подымающійся бюсть пророка. Здёсь изображены: Давидь, Соломонь, Езекіндь, Аввакумъ, Даніндъ, Малахія, Іеремія, Исайя, Софонія, Захарія, Монсей и двінадцатый патріархъ Іаковъ. Давидъ и Соломонъ представлены рядомъ, при чемъ Соломонъ является въ юномъ, а Давидъ въ старческомъ типъ. Ихъ одъянія заимствованы, обычно, изъ византійскаго императорскаго орната и между ними проведено различіе по чину. Корона Соломона представлена безъ ободка и безъ маковки, которые изображены на коронъ Давида. Даніилъ въ юномъ типъ имъетъ высокую шапочку, какую издавна носятъ волхвы. На немъ плащъ, застегнутый у горла фибулой поверхъ роскошно украшенной шитьемъ туники. Моисей имбетъ на голове родъ тіары съ капюшономъ, концы котораго падають по сторонамъ головы на плечи. Это одение встречается въ ранней итальянской живописи.

Всѣ остальные пророки одѣты въ свои античные хитоны и гиматіи, въ которыхъ они изображаются еще въ VI вѣкѣ. Расположеніе фигуръ разнообразится поворотами головъ: одинъ пророкъ обращается къ дру-



<sup>1)</sup> Н. П. Кондаковъ, Церкви и памятники Константинополя, табл. 41 и аналогичныя ей 42, 43, 44. Didron, Manuel d'iconographie, p. 435.

<sup>2)</sup> Ср. Прохоровъ, Каталогъ музея Древностей Русскаго Искусства № 76, стр. 69. Артосница авонскаго происхожденія съ тѣмъ-же сюжетомъ. Артосница серебряная золоченая съ Распятіемъ въ ризницѣ Гальберштадта. Ср. Schlumberger, L' Epopée byzantine, Paris, 1896, р. 200, съ изображеніемъ Троицы у Авраама на греко-русской артосницѣ. Westwood, Fictile ivories, London 1876, t. IX.

гому, показывая указательнымъ пальцемъ надпись, начертанную на свиткъ. Всъ надписи относятся къ Богородицъ, какъ пророчества о ней.

Богородица изображена какъ дѣтопитательница. Христосъ младенецъ, лежащій у ней на рукахъ, не имѣетъ ни свитка, ни гиматія, какъ изображается обыкновенно Еммануилъ на лонѣ Богородицы и одѣтъ лишь въ одну тунику. Образъ Богородицы дѣтопитательницы восходитъ къ очень раннему изображенію ея, извѣстному еще въ катакомбѣ Прискиллы, гдѣ она изображена кормящей младенца Христа, при чемъ повторяется и положеніе правой руки младенца Христа. (Garr. t. 81, 2). Затѣмъ, этотъ типъ Богородицы былъ изображенъ на Корхеріанской вазѣ IV вѣка (Garr. t 427, 6). Образъ этотъ упоминается въ посланіи папы Григорія ко Льву Исавру («а также изображенія святой Его Матери, имѣющей на рукахъ питающагося млекомъ Господа и Бога нашего») въ Дѣяніяхъ VII Вселенскаго собора. Позднѣе этотъ образъ извѣстенъ на цѣломъ рядѣ иконъ. (Fleury, La S. Vièrge, II, pl. СІІ—мозаика абсиды въ S. Maria in Trastevere; pl. СХХІ).

По сторонамъ Богородицы надпись: **МР. ОV.** Н ПАNAГІА и ІС. ХС. 1).

Не можеть быть никакихъ сомнѣній, что артосница была сдѣлана въ Константинополѣ. На это указываетъ чистота выдержаннаго и и изящнаго стиля, повторяющагося на многихъ рѣзныхъ костяхъ константинопольской техники. Здѣсь незамѣтно примѣсей восточнаго стиля, а на оборотъ видна еще античная манера, сохраненная преданіемъ и высокимъ состояніемъ столичныхъ мастерскихъ. На это-же указываетъ и повтореніе композиціи куполовъ монастыря Кахріе-Джами, а надпись, указывающая владѣтелемъ Алексѣя Ангела Комнина, даетъ возможность думать, что наша вещица была исполнена въ извѣстныхъ императорскихъ константинопольскихъ мастерскихъ, помѣщавшихся въ Зевксиппѣ.

#### TV.

Мозаическая портативная икона св. Іоанна Златоуста Ватопедскаго монастыря, нынъ въ собраніи А. И. Нелидова.

Эта иконка представляетъ одинъ изъ тончайшихъ по техникъ экземпляровъ мозаическихъ портативныхъ иконъ 2), также вышедшихъ

<sup>1)</sup> О другихъ надписяхъ артосницы см. статью С. А. Жебелева объ асонскихъ надписяхъ.

<sup>2)</sup> Кондаковъ-Байе, Виз. иск., русск. пер., стр. 146, 7.

изъ мастерскихъ у Золотого Рога. Кропотливость и тонкость работы, равно какъ и малые размёры такихъ иконъ указываютъ на виртуозность въ мозаическомъ искусстве, которымъ такъ славились мозаичисты Константинополя, расходившеся на востокъ и на занадъ, въ Палермо, Монте-Кассино, Римъ, въ Россію и Грузію.

Какъ показано Н. П. Кондаковымъ, такія иконки могли принадлежать къ походнымъ или домашнимъ переноснымъ иконостасамъ, въ которые вставлялись подобныя иконки для образованія праздника какого либо дня. О подобныхъ иконахъ упоминаетъ Константинъ Порфирородный <sup>1</sup>).

На иконъ изображенъ Святитель Іоаннъ Златоусть съ книгой въ левой руке и благословляющимъ правой. Онъ представленъ лицемъ къ зрителю, въ обычномъ типъ древнихъ портретныхъ изображеній. Одъть въ святительскія одежды. Образъ Святителя утеряль уже свою первоначальную типичность и выразительность. Лобъ несоразмѣрно преувеличенъ, голова слишкомъ велика, съуживающійся къ низу овалъ лица обрамленъ довольно большой бородой. Въ образъ осталась лишь типичность эрблаго стиля времени упадка византійскаго искусства, утерявшаго чувство мары. Образа св. Николая Мирликійскаго близко походять на этоть образь Іоанна Златоуста по преувеличенному лбу, головъ, сухому, отвлеченному, но ръзко стильному очерку головы и фигуры. Поздняя русская иконопись восприняла и сохранила этотъ типъ образовъ Святителя Николая и Іоанна Златоуста. Воть общія черты этого типа: глаза косять, губы чрезвычайно малы и тонки сравнительно съ величиной лица, ръзкія морщины бороздять щеки, углы губъ, лобъ.

Все искусство въ подобнаго рода иконахъ перешло въ тончайшую, крайне кропотливую технику. Мозаические кубики не превосходятъ одного квадратнаго милиметра, а наиболъе мелкие могутъ быть уподоблены уколу булавкой.

Эта кропотливая техника уничтожаеть рельефъ фигуры. Плечи обрисовываются сухими и безжизненными линіями, одежды на груди плоски, безъ складокъ и безъ рельефа. Въ изображеніи Евангелія

<sup>1)</sup> Кондаковъ, Византійскія эмали, стр. 108. Цитата De caerimoniis aulae byzantinae, ed. Bonn. p. 466. См. также акты VII Вселенскаго Собора, письмо папы Григорія ко Льву Исавру: «Сами архіерен приносили иконы на соборы. Ни одинъ христолюбивый и боголюбивый человъкъ, отправляясь въ путь, не совершалъ своего путешествія безъ иконъ». Дъянія вселенск. соборовъ изд. при Каз. Дух. Акад. Т. VII, стр. 44, 45.

видна свойственная византійскому искусству уже съ VI въка обратная перспектива.

Замѣчательное мастерство видно лишь въ исполненіи кладки кубиковъ на лицѣ, въ исполненіи фона и орнамента нимба. Рисунокъ послѣдняго, сохраняя строгую правильность въ кладкѣ мозаическихъ кубиковъ и изящество въ подборѣ цвѣтовъ, выполненъ по выпуклой восковой рельефной подмалевкѣ, какъ это можно видѣть по облупившейся части нимба справа. Этотъ орнаментъ повторяется и въ византійскихъ рукописяхъ, напримѣръ въ рукописи Псалтыри Ватиканской библютеки № 752. XI в.

Самое интересное свойство данной мозаики съ технической стороны состоить въ томъ, что фонъ, одежды, нимбъ, книга сдёланы боле крупной мозаикой, а тело, т. е. лицо и рука чрезвычайно тонкой и мелкой мозаикой. Такимъ образомъ, обычное свойство поздней византійской монументальной мозаики здёсь сохранено. Въ раннихъ мозаикахъ Равенны и Рима мы почти не встречаемся съ этимъ свойствомъ мозаической техники, такъ какъ монументальная живопись сохраняетъ широкое письмо, а декоративный характеръ этой живониси не требуетъ утонченной техники. Наоборотъ, въ издёліяхъ малаго размёра уже въ античномъ искусстве примёнялся этотъ способъ, и небольшія мозаическія картинки, представляющія комическія сценки и находящіяся въ Національномъ музеё Неаполя, представляютъ более крупную мозаику въ исполненіи фона и одеждъ и чрезвычайно мелкую въ исполненіи лицъ. Это свойство античной мелкой мозаики по наслёдію перещло и въ византійскую мозаику.

Не менъе интересны другія черты. Золотые кубики — металлическіе. Бълая мозаика, равно какъ красная, синяя, розовая, желтая, коричневая, судя но ихъ блеску, состоять изъ стекла. Бълые кубики повсюду лежать нъсколько выступая надъ другими и надъ общей повержностью. Въвиду того, что они не опадають, можно думать, что они были посажены глубже другихъ и слъдовательно были длиннъе другихъ. Синій и розовый цвъта лежать гладко.

Въ различныхъ музеяхъ и собраніяхъ Европы находится значительное количество иконъ подобной техники. Ихъ кратко описалъ и перечислилъ академикъ Мюнцъ, при чемъ привелъ различныя свёдёнія и о тёхъ иконахъ, которыя въ эпоху возрожденія находились въ разныхъ частныхъ собраніяхъ 1). Шлюмбергеръ недавно издаль одинъ

<sup>1)</sup> Eugène Müntz, Les mosaïques byzantines portatives. Caen 1886.

такой мозаическій образъ, находящійся въ Эрмитажѣ 1). Мюнцъ, описывая находящійся и нынѣ въ Ватопедскомъ монастырѣ мозаическій образъ Распятія, ничего не говорить объ образѣ только что описанномъ, отсылая читателей къ статьѣ Одобеско и отчету Севастьянова 2).

Къ неречисленнымъ Мюнцемъ экземплярамъ слѣдуетъ такимъ образомъ причислить извѣстный образъ Церковно-Археологическаго Музея въ Кіевѣ в) и образъ Ватопедскаго монастыря, нынѣ хранящійся въ собраніи А. И. Нелидова.

## V.

Описаніе иллюстрированных византійских рукописей нъкоторых авонских монастырей.

Монастырь св. Пантелеймона (Руссикъ).

1) Евангеліе № II, 8°. 4). Многія миніатюры были реставрированы чрезвычайно плохимъ рисовальщикомъ, который съ особенной любовью употреблялъ красный цвётъ и грязно-розовый. Имена двухъ рисовальщиковъ сохранились въ припискахъ на листѣ 83. Этотъ листъ замѣняетъ собою прежній пергаменный исчезнувшій листъ. На немъ теперь двѣ надписи, въ которыхъ упоминаются Алексій и Антоній рисовальщики в). Который изъ двухъ реставрировалъ кодексъ сказать трудно.

Въ рукописи встръчаются прекрасныя большія заставки, выполненныя довольно тонко и тщательно. На первомълисть такая заставка занимаетъ <sup>9</sup>/<sub>8</sub> листа. Синій фонъ заставки весь заполненъ плетеніями цвътовъ, по угламъ медальоны, въ которыхъ изображено по грифу, сидящему на заднихъ лапахъ; въ нижнихъ медальонахъ—лань, поворачивающая голову вправо и левъ, терзающій животное — изображенія столь часто встръчаемыя въ орнаментъ XI, XII въка. Вверху заставки изображены два павлина прекраснаго рисунка, стоящіе по сторонамъ фонтана. Одинъ пьетъ воду. Такія изображенія отличаются

<sup>1)</sup> Schlumberger, L'épopée byzantine, p. 309.

<sup>2)</sup> L. c. Annales archéologiques, t. XXVII, p. 261-263 n t. XXI, p. 176.

<sup>3)</sup> Описанъ мною въ статьъ: Выставка VIII Археологическаго събада въ Москвъ, Въстникъ Изящныхъ Искусствъ 1890 г. стр. 110 сл.

<sup>4)</sup> Вкратцѣ описано Н. В. Покровскимъ въ его книгѣ «Евангелія въ памятникахъ иконографіи». СПБ. 1892. стр. XV, XVI.

<sup>5)</sup> Первая надинсь читается такъ «Ἐγώ ᾿Αλέξιος ὁ καλλιεργής γράφω πρός τὸν πιστότατον ἡκόνομον Ἡλλέων τῶν φουντοσκιάδιν ὅτι αὐτοῦ ἔρχεται». Ниже другая надинсь, которую вполнъ я не разобраль: ἐγὼ Ἀντόνιος καληεργὸς (sic)...

чрезвычайной тонкостью рисунка и вёрной передачей движеній птицъ и цвета перьевъ. На листе 84 повторена такая-же заставка, но проще, безъ звърей и вмъсто павлиновъ изображены около фонтана двъ небольшихъ птички, а на л. 116 изображены двъ утки. Рукопись кромъ того изобилуеть множествомь буквь, заключающихь въ себъ небольшія изображенія, или даже представляющихъ цёлыя сцены, иллюстрирующія соотв'єтствующее м'єсто изъ Евангелія. Такія украшенія полей извъстны еще въ сирійскихъ рукописяхъ, однако образованіе буквъ посредствомъ фигуръ евангельскаго текста указываетъ, что рукопись принадлежить къ тому періоду порчи художественнаго вкуса, который характеризуется потерей достоинства иллюстраціи, появившейся въ XI, XII въкъ. Здъсь же рядомъ съ такого рода буквами изображаются и иныя, растительно-суставчатыя или принадлежащія къ звіриному и птичьему орнаменту. На листі 1 въ букві Е изображенъ сидящій и пишущій Евангеліе евангелисть Іоаннъ. На л. 2 Іоаннъ Креститель стоить одътый въ милоть благословляя именословно. Отъ его нимба идутъ два завитка, образуя букву Т. Ниже представлены два апостола, идущіе къ нему, поворачивая другь къ другу головы оба въ золотыхъ нимбахъ. На л. 4 Христосъ, сидящій на тронт въ буквт, на л. 21 опять буква Т образованная изъфигуры Іосифа; на л. 30 обор. буква Е въ видѣ пяти сплетшихся рыбъ, по типу древнехристіанскихъ и раннихъ византійскихъ образцовъ, представляющихъ четырехъ дельфиновъ или полиповъ, образующихъ крестъ. На л. 40 испъленіе слъпого. Христосъ въ обычномъ одъяніисиній гиматій и голубой хитонъ-стоить направо въ золотомъ крестообразномъ нимбѣ, слѣпой мальчикъ въ туникѣ воспроизводить юную фигуру катакомбной живописи и равеннскихъ мозаикъ. На л. 46 опять буква Е въ виде двухъ зверей съ фантастическими зелеными телами и голубыми головами, стоящихъ другъ надъ другомъ такъ, что нижняя является въ опрокинутомъ видѣ и др. 1). Наиболѣе интересныя буквы представляють то какой нибудь несложный сюжеть, напоминающій древнехрастіанскій символь, то басню, то сценки съ фигурами. Такъ на л. 57 буква Е представляеть человъческую фигуру, держащую

<sup>1)</sup> Другіе приміры: л. 50—буква Т—голубая птичка, стоящая на зеленомъ зайці; аналогичная буква повторена на л. 103; л. 59—буква Е съ десницей, выходящей изъ нея; л. 71 — буква Е, составленная изъ двухъ фазановъ, сидящихъ одниъ надъ другимъ; л. 80—буква Е, состоящая изъ двухъ птицъ, касающихся хвостами и выгибающихъ головы; л. 226—Іоаннъ Крест. въ виді буквы Т; л. 227—изображеніе св. Евфимія въ букві Е.

чащу. На голов'є фигуры находится павлинь, наклоняющійся къ чащі. На л. 65—изображеніе корабля съ выгнутымъ носомъ и приподнятой кормой. Въ корабль водружена мачта въ вид'є буквы Т, какъ воспоминаніе древнехристіанской мачты и корабля. л. 177—буква Т въ вид'є фантастической челов'єческой фигуры съ красными крыльями, сидящей скрестивъ ноги, од'єтыя въ штаны. На ше'є фигуры стоить витой шесть, оканчивающійся двумя зм'єми, въ рукахъ два красныхъ шарика. На л. 203 обор. — буква С, образованная изъ кипариса, въ в'єтвяхъ котораго качается, вися внизъ головой, попугай. У корня дерева птичка смотрить вверхъ — мотивъ древнихъ мозаикъ.

Къ Евангелію отъ Матеея (л. 55 обор.) представлена цёльная миніатюра на золотомъ фон'є, сдёланномъ безъ красной подмалевки, прямо на пергамент в. Евангелистъ Матеей с'єдой сидить на креслів и омокаетъ свой стиль въ чернильницу, рядомъ съ которой лежитъ циркуль и футляръ отъ него (?).

На л. 63 исцеленіе двухъ бесноватыхъ, опоясанныхъ лентіонами лишь у чресель. Христосъ стоитъ на золотомъ подножіи, въ голубомъ гиматіи, со свиткомъ. Къ нему бегутъ оба бесноватые съ поднявшимися дыбомъ волосами.

На л. 84 изображение Евангелиста Луки во всемъ почти сходное съ изображениемъ Евангелиста Матеея. На аналой развишанный свитокъ съ надписью: τον μεν πρωτον λογον εποιησα μην περι παντων ο θεοφιλε и проч.

Л. 90 обор. на притчуо богатомъ и Лазарѣ изображенъ домъ съ запертой дверью. Надъ крышей буква Е и въ ней фигура старца, т. е. богатаго, протягивающаго впередъ руку. Къ дому идетъ юноша опираясь на двѣ суковатыя палки — это Лазарь.

На л. 97 Христосъ и юноша, передъ нимъ стоящій въ деисусѣ. Христосъ изображенъ въ буквѣ Т со свиткомъ въ голубомъ гиматіи и лиловомъ хитонѣ, какъ обыкновенно, благословляетъ двуперстно, т. е. отвѣчаетъ на вопросъ юноши богача, одѣтаго въ желтый дивитисій, о томъ, какъ достигнуть царствія Божія.

Л. 106 Христосъ стоя обращается къ Закхею, стоящему въ буквѣ Т. Закхей—мальчикъ.

Л. 115 обор. Миніатюра въ листъ съ изображеніемъ Евангелиста Марка на золотомъ фонѣ. Онъ задумчиво подпираетъ щеку лѣвой рукой, и опустивши правую руку держитъ перо. На колѣняхъ у него развернутый свитокъ съ надписью скорописью, которая не читается.

Выраженіе задумчивости во всей фигурѣ, равно какъ вълицѣ, изможденномъ и аскетическаго типа передано прекрасно. Носъ тонкій, загнутый внизъ, усталые черные глаза съ узкими разрѣзами вѣкъ характерны для живописи XI, XII вѣка. Борода черная, одѣтъ въ розовый хитонъ и зеленоватаго цвѣта гиматіонъ.

- Л. 121 обор. на слова: είπεν ὁ Κύριος изображеніе Христа, сидящаго внутри буквы Є. Такая-же буква повторена и на л. 140.
- Л. 128. Буква Т. Вмѣсто буквы спеленатый Лазарь. Тѣло обернуто въ пелены, обувь черная.

Съ листа 186 начинается Минологій, украшенный многими большими прекраснаго стиля изображеніями мучениковъ. Фигуры здісь крупныя, ничего общаго не имфющія съ мелкими фигурками буквъ и представляющія по богатству костюмовъ и красоть типовъ сходство со святыми и мучениками рукописи Космы Индикоплова въ Ватиканъ. Здёсь изображены: св. Димитрій (реставрировань, надписи позднія) въ юномъ типъ, держащій объими руками свитокъ; великомученица Варвара въ видъ Оранты (л. 201); Евфимій, съ съдой бородой и водосами (л. 227); Св. Пантелеймонъ юный со свиткомъ (л. 251 обор.); Евстафій (л. 203). Всё эти изображенія даны въ монументально иконописномъ стилъ, какъ въ росписяхъ церквей, портретно, т. е. лицемъ къ зрителю, копируя ранніе оригиналы. Въ томъ-же стилъ изображены и большія миніатюры, часто во всю величину листа, на золотомъ фонь; они отличаются тымь-же торжественнымь, неподвижнымь жарактеромъ иконописнаго стиля, какъ и мозаическія композиціи, при чемъ иногда до самыхъ ничтожныхъ деталей повторяется композиція и замысель этихъ изображеній, вылившихся въ опредёленную традиціонную порму.

- Л. 189. Миніатюра съ изображеніемъ Воздвиженія Честнаго Креста. Объ ней отд'єльный экскурсъ см. раньше.
- Л. 197. Вся страница разділена на четыре части съ четырьмя медальонами. 1) Косма и Даміанъ стоя рядомъ исціляють больнаго, лежащаго на кровати. Одинъ изъ нихъ держить его за руку. Больной покрытъ одіяломъ. 2) Косма и Даміанъ, среди пейзажа, обозначеннаго посредствомъ скалы, исціляють больного водянкой (ὑδρωπικός).
  3) Исціляють болящаго, который стоя предъ ними вытаскиваетъ изо рта змію; сліва розовая скала. 4) Принимають, благословляя три яйца, которыя приносить имъ жена на золотомъ блюді за исціленнаго вола. Сзади жены домъ съ большимъ полукруглымъ окномъ подъ

Digitized by Google

крышей, покрытой бочковымъ сводомъ. Въ этой сценѣ особенно замѣтна рука реставратора. Юное лицо одного мученика онъ обратилъ въ бородатое, покрывши лицо розоватой мутной краской. Такое же лицо онъ сдѣлалъ и у жены. Мученики одѣты въ длинныя туники и хламиды, у одного темнокоричневая, у другого посвѣтлѣе. Фоны золотые. Въ рукахъ святыхъ красные мѣшечки, знаки ихъ патриціанскаго достоинства (акакія или τόμος). На оборотѣ листа Косма и Даміанъ стоя воздѣваютъ покровенныя хламидами руки вверхъ ко Христу, который является въ голубомъ (трехцвѣтномъ по комбинаціи тоновъ) ореолѣ (νεφέλη) и передаетъ имъ два свитка. Фигуры и лица мучениковъ сильно подкрашены реставраторомъ и обращены въ старческія. Фигура Христа также реставрирована. На золотомъ фонѣ сзади изображены на зеленой травѣ деревца съ золотыми листьями.

Л. 202 обор. Большая миніатюра въ листь. Въ центръ представлены Іоакимъ и Анна, идущіе рядомъ. Впереди идеть воздівая руки дъвочка Марія въ коричневомъ мафоріи. Сзади идутъ семь дъвъ израильскихъ съ бълыми зажженными свъчами; поворачивая другъ къ другу головы, т. е. разговаривая. Онъ одъты въ бълыя и красныя подпоясанныя туники и паллы. Вороты одеждъ оторочены золотомъ, равно какъ и поручи, обувь черная, а у Маріи въ знакъ ея царскаго достоинства красная. За фигурами видно высокое зданіе безъ крыши съ двумя окнами и отворенной дверью съ балкономъ, и затемъ стена, къ которой примыкаеть высокая каменная лестница, къ которой и направляется процессія. Задній домъ представляеть, очевидно, домъ Іоакима, а лъстница ведеть къ Герусалимскому храму, такъ какъ на обороть листа представлено Введеніе Богородицы во храмъ. Это веденіе Богородицы ко храму основано на разсказ вапокрифическихъ Евангелій и апокрифических в легендь. Давы изранльскія изображены въ сценъ Введенія во храмъ въ Ватиканскомъ минологіи 1) въ одной и той же композиціи со встрічей первосвященникомъ и питаніемъ Ангеломъ. Отдъльно въ гомиліяхъ Іакова <sup>2</sup>).

Л. 202. Введеніе во храмъ представлено по обычному типу. Іоакимъ и Анна представлены направо. Марія идя по земному полу впереди ихъ подходитъ къ первосвященнику, простирая къ нему руки. Онъ стоитъ за мраморной низкой преградой алтаря. Слѣва тронное мѣсто въ видѣ лѣстницы подъ киворіемъ. На ней сидитъ Богоро-

<sup>1)</sup> Fleury, La Sainte Vierge, I, pl. V.

<sup>2)</sup> Ibid. pl. LXXII.

дица, принимая бёлый хлёбець оть слетающаго къ ней Ангела. Крылья у Ангела съ красными перьями. Это питаніе Богородицы Ангеломъ въ Святая Святыхъ—сцена основанная также на апокрифѣ. Сцена до мелочей повторяется во многихъ памятникахъ, особенно въ Ватиканскомъ минологіи и въ гомиліяхъ Іакова, гдѣ группа дѣвъ и фигуры Іоакима и Анны особенно близки къ фигурамъ авонскаго Евангелія 1).

Л. 210. Рождество Христово развивается въ такихъ же торжественныхъ композиціяхъ. Особая миніатюра посвящена пастухамъ на пастбищѣ. Эта рѣдкая сценка напоминаетъ по замыслу граціозныя пастушескія сценки древне-христіанскаго искусства, но уже лишена ихъ поэзіи и идилліи; исчезло мастерство и красота античнаго типа пастуха. Представлена уродливая гора. Пастухъ сидитъ и играетъ на флейтѣ; другой пастухъ идетъ направо, указывая туда пальцемъ. Налѣво идетъ третій старый пастухъ, опираясь на посохъ. Четвертый справа кормитъ собаку. Три овцы пасутся слѣва на зеленой травѣ. (Издана Н. В. Покровскимъ, Евангеліе въ памятникахъ иконографіи, Спб. 1892, рис. 2).

Л. 211. Рождество Христово. Богородица сидить и придерживаеть младенца объими руками, лежащаго въ золотыхъ ясляхъ. Сзади представлена скала съ черной пещерой. Внутри ея видны надъ яслями воль и осель. Вверху νεφέλη съ тремя лучами и звіздой. Три ангела видны за скалой. Одинъ изъ нихъ разговариваетъ съ юнымъ пастухомъ. Ниже Іосифъ печальный сидить, приложивъ руку къ щекъ, и рядомъ две женщины купають Христа. Обычно, за исключениемъ ласканія Богородицей младенца<sup>2</sup>). Любопытна такая мелкая подробность въ нашей рукописи, какъ золотыя ясли. Эта черта совпадаетъ съ формой и видомъ Голговы, какъ она нарисована въ описанной ранъе миніатюрь съ изображеніемъ Воздвиженія Честнаго Креста. О ясляхъ Господнихъ, украшенныхъ золотомъ и серебромъ, говорять древніе паломники. Евхерій передаеть, что presepe Domini exornatum insuper argento atque auro (Tobler, Itinera p. 53). То же повторяеть и Антонинъ Піаченскій: praesepe ex auro et argento ornatum (Ibid. p. 107). Фока въ XI въкъ видълъ ясли обложенными мраморомъ (Сказ. Іоанна Фоки, Прав. Пал. Сборн. Вып. 23, стр. 23). Онъ упоминаетъ о ихъ четыреугольной формв.

<sup>1)</sup> Ibid, pl. LXXIII.

<sup>2)</sup> Издана Н. В. Покровскимъ, о. с. рис. 46.

- Л. 218. Четыреугольная заставка съ изображеніемъ Василія Великаго въ медальонъ. Прекрасный портретный образъ. Онъ держитъ на перевъсъ золотое Евангеліе. Борода, волосы и глаза черные. Суровое, серьезное, чрезвычайно выразительное лицо по исполненію напоминаетъ портреты Равенны.
- Л. 221. Горный пейзажъ. Три горы. Справа дерево въ видѣ трилистника. Іоаннъ въ милоти стоитъ противъ Христа, который благословляетъ его. Руки Іоанна сложены на груди, какъ часто встрѣчается въ миніатюрахъ XI вѣка. Типъ сухой, аскетическій.
- Л. 221. Крещеніе, близкое по композиціи къ изображенію въ катакомбѣ Понціана. Іоаннъ налѣво отъ зрителя. За нимъ горка. Справа два Ангела съ бѣлыми пеленами. Христосъ по шею погруженъ въ воду. Голая фигура Іордана съ кувшиномъ лежитъ у ногъ Іоанпа. Вверху облако съ лучами. Бѣлый голубокъ слетаетъ на голову Христа, держа во рту вѣтку, деталь чрезвычайно рѣдкая въ данной сценѣ ¹).
- Л. 228. Задній планъ занять зданіями. Справа домъ съ крышей. Слева возвышеніе стены съ наброшенной на него зеленой матеріей представляеть симметрическое дополненіе къ зданію дома. У дома сидить Богородица. Іосифъ, стоя передъ Богородицей, простираеть руки ко Христу младенцу, сидящему у ней на коленяхъ. Богородица въ серомъ мафоріи. Христось въ золотыхъ оденніяхъ. Іосифъ въ золотомъ нимбъ, въ голубомъ хитонъ и зеленоватомъ гиматіи. Ръдкая сцена <sup>2</sup>).
- Л. 229. Срѣтеніе. Всѣ лица реставрированы и обезображены. Слѣва изображенъ киворій, подъ нимъ стоитъ Марія, держа младенца и передавая его Симеону, принимающему его въ свое лоно, т. е. на руки, покрытыя хламидой. За Маріей стоитъ Іосифъ съ жертвой—двумя голубками, а за Симеономъ—пророчица Анна, поднимающая голову и руку вверхъ, какъ бы произнося свое пророчество. Въ рукѣ у нея свитокъ. Типъ композиціи обычный, за исключеніемъ изображенія Анны въ позѣ пророчествующей. Фигура Анны повторена въ Ват. Минологіи въ той-же сценѣ 3).
  - Л. 236. Цълование Маріи и Елизаветы въ широкомъ, но непра-

<sup>1)</sup> Миніатюра издана Н. В. Покровскимъ, о. с. рис. 81. Изображеніе голубя съ въткой хорошо извъстно въ древне-христіанской живописи. Въ сценахъ Поклоненія волхвовъ на двухъ медаляхъ Ватикана и Леблана, Fleury S. Vierge, I, pl. XXXIV. Миніатюра издана у Schlumberger. L'Epopée byzantine p. 65.

<sup>2)</sup> Издана Шлюмбергеромъ Ероре́е byz. р. 105.

<sup>8)</sup> Fleury, La S. Vierge, I. pl. XXVIII.

вильномъ рисункъ. Съ боковъ представлены зданія, на которыхъ лежать матеріи зеленая и красная. Марія въ голубомъ платьъ и лиловомъ маноріи, Елизавета въ желтомъ платьъ и темнозеленомъ маноріи. Обычная композиція.

Л. 236 обор. Благовъщеніе Маріи. Марія стоить съ красной пряжей — совершенная копія мозаики Кіево-Софійскаго собора и Ватопедскаго монастыря. Подъ ногами у нея подножіе, а сзади ея золотой тронъ съ красной подушкой. За трономъ — зданія: заборъ и домъ. Ангель съ жезломъ направляется къ ней, благословляя именословно. Поверхъ жезла жемчужная лилія. У него розовая туника и свётлоголубой гиматій 1).

Л. 243. Благов'єстіе Захаріи. Изображенъ киворій. За канцеллами стоить Захарія. Обычная композиція, появившаяся въ X, XI в'єк'є.

Л. 243. Рождество Іоанна Крестителя. На кровати лежить Елизавета. Къ ней идуть двъ служанки, неся два блюда съ кушаньями. У кровати на полу повитуха купаетъ младенца Іоанна.

Л. 252. На миніатюр'є въ листь Христосъ ведеть на Оаворъ трехъ учениковъ Петра, Іакова и Іоанна, указывая впередъ рукой. Р'єдкая миніатюра, интересная по своимъ монументальнымъ формамъ.

Л. 252. обор. Преображеніе въ обычномъ переводѣ. Отъ Христа вдуть 8 лучей. По сторонамъ стоятъ Илія и Моисей, зиключенные въ одинъ ореолъ съ Христомъ. Подъ ними ниже гора имѣетъ красный цвѣтъ. Петръ стоитъ и говоритъ, Іоаннъ палъ, Іаковъ закрываетъ лицо. Сцена отличается важностью и достоинствомъ, жесты и позы учениковъ не преувеличены и не утрированы. Фонъ какъ и ранѣе золотой. (Покровскій о. с. рис. 93).

Въ этой рукописи любопытна неравном врность, съ которой распредвляется иллюстрація по отношенію къ Евангелію и минологію. Евангеліе собственно лишено иллюстрацій. Иллюстраторъ лишь для красоты буквъ соединяеть съ ними намекъ на содержаніе текста. Такъ какъ во всёхъ четырехъ Евангеліяхъ ни одна сцена не повторяется и среди нихъ нёть обычныхъ въ Евангеліяхъ сценъ, которыя изв'єстны въ это время — ни сценъ протоевангелія, ни сценъ страстей, ни многихъ другихъ, то отсюда получается дв'є черты, характеризующихъ эти несложныя орнаментальнаго пошиба сценки: 1) Избраны только т'є сюжеты, которые по самой своей композиціи могли послужить одной двумя

<sup>1)</sup> Издана Н. В. Покровскимъ, ibid. рис. 3.

фигурами къ составленію буквы или могли быть пом'єщены въ связи съ ней для того, чтобы составить сценку. Таковы композиціи, глѣ Христосъ стоить или сидить. Другія композиціи послужили для иллюстратора своими второстепенными фигурами. Лишь крайность заставляеть прибавить иллюстратора одну, двъ другихъ фигуры, когда главная фигура остается непонятной, напр., когда въ буквъ Т изображенъ Іоаннъ Креститель, ниже котораго онъ долженъ быль помъстить для объясненія ея двухъ учениковъ. Если же одна фигура даеть понятіе о смысль остальной сцены, то художникъ ограничивается ею одной, напр. въ изображении Лазаря, или въ сценахъ поучения народа Христомъ, когда въ одномъ случат подразумбвается фигура Христа, а въ другомъ народъ слушающій Христа. Во вторыхъ, это не столько илиюстраціи къ тексту, такъ какъ иллюстраціи эти случайны, а украшенія буквъ, и можно думать, что роль такихъ буквъ не ограничивалась лишь чисто орнаментальными цёлями, а имёла еще практическія цёли, служа къ боле легкому разыскиванію необходимаго текста.

Золото обильно расточается для фоновъ, нимбовъ, въ заставкахъ, для троновъ, изобличая чисто декоративную роль миніатюры. Рукопись, однако, не смотря на извъстное паденіе вкуса, дозволяющее помъщеніе на поляхъ маленькихъ фигуръ безъ почвы и фона, и на измінивщееся возэрѣніе на роль иллюстраціи, сведенной къ образованію буквъ посредствомъ фигуръ лицъ Евангелія на ряду съ животными и птичьимъ орнаментомъ, все еще сохраняеть благородный, широкій стиль особенно въ простыхъ по замыслу, но выразительныхъ миніатюрахъ Минологія на цізломъ листі. Фигуры отличаются широкими Формами тела, круглыми полными лицами съ большими глазами, отсутствіемъ дряблости, чрезвычайной правильностью и красотой губъ, широкимъ прямымъ носомъ и цветущимъ видомъ. Въ миніатюрахъ Минологія видна та же школа, которая ранье произвела рукопись рычей Григорія Назіанзена Пар. Н. Б. № 510. Особенно замѣтно родство въ образования фигуръ. Ростъ ихъ не удлиненъ, плечи широки, постановка твердая и увъренная. Миніатюры Минологія отличаются отъ миніатюръ Евангелія. Въ последнихъ замечается известная дряблость, бледныя прозрачныя краски и узость фигурь, толстые штрихи и контуры. И по характеру, и по замыслу эти орнаментальныя фигурныя буквы — явленіе болье позднее, между тымь какь большія миніатюры сохраняють черты болье древних композицій цвытущаго времени Х въка, и болъе высокаго искусства. Композиціи эти сохраняють, однако, иконописный стиль, застывшія, однообразныя позы и жесты, отсутствіе движенія. Голубые фоны остаются лишь въ заставкахъ. На основаніи этихъ признаковъ рукопись свободно можно отнести къ XI вѣку, такъ какъ она содержить признаки, указанные и Н. П. Кондаковымъ и въ другихъ рукописяхъ этого времени.

Другая, не менѣе интересная рукопись представляеть сборникъ ръчей Григорія Богослова № VI, 8°. Эта рукопись представляеть множество миніатюрь, общій характерь которыхь, равно какъ и частности дають нѣсколько новыхъ данныхъ, интересныхъ не только для исторіи иллюстрацій кодексовъ рѣчей Григорія Богослова, но и вообще для исторіи византійскаго искусства ХІ, ХІІ вѣковъ. Наиболѣе роскошный и наиболѣе обильный иллюстраціями кодексъ рѣчей Григорія Богослова паходится въ Парижской Національной библіотекѣ подъ № 510 и отпосится къ 880—885 гг. Ни одинъ изъ извѣстныхъ намъ 12 другихъ иллюстрированныхъ кодексовъ не имѣетъ уже ни того обилія миніатюръ, ни того мастерства живописи, ни тѣхъ задачъ и цѣлей, которыя преслѣдуются иллюстраціями кодекса № 510, богатаго ветхозавѣтными параллелями и прообразами.

Въ кодексахъ XI, XII въка повторяются лишь весьма немногія илиюстраціи указапнаго кодекса, при чемъ и самый характеръ композицін указываеть, что кодексы эти стояли чрезвычайно далеко оть наиболье ранняго и роскошнаго извода. Эти болье поздніе кодексы, наобороть, изобличають во многихъ случаяхъ такое тесное родство между собою, какъ въ самомъ выборѣ иллюстрацій къ тексту, такъ и въ ихъ исполнения, что должны быть сгруппированы особо отъ указаннаго первоначальнаго извода. Къ этому именно кругу болъе позднихъ редакцій рѣчей относится и кодексъ № VI библіотеки монастыря св. Пантелеймона на Авонъ. На дальнее родство этого кодекса съ № 510 указываетъ повтореніе въ немъ такихъ сценъ, которыя извъстны въ № 510: Жертвоприношеніе Исаака л. 174; Лъствица Іакова, Продажа Іосифа, Взятіе Иліи на небо, Изображеніе мученика Маманта съ оленями л. 27, Сошествіе св. Духа на апостоловъ л. 301, равнымъ образомъ и Ангела л. 264, который по иконографическимъ чертамъ нъсколько сближается съ Ангеломъ въ авонской рукописи въ сценъ видънія Аввакума. Огромное-же большинство сценъ повторяется въ №№ 550, 543, 533, 239, 541, Пар. Н. Б. и др., нѣкоторыя въ синайскомъ кодексъ № 339. Жанровыя сцены къ ръчи о Пасхъ и веснъ повторяются лишь въ ЖМ 239 и 533, при чемъ въ № 239 повторены всего лишь четыре сценки, а въ № 533 кромъ этихъ и другія. Самымъ богатымъ кодексомъ по части жанровыхъ сценъ является авонскій кодексъ. Точно также онъ чрезвычайно богатъ и минологическими сюжетами, которымъ аналогіи извъстны лишь въ № 239, но въ гораздо меньшемъ количествъ. Отличительныя особенности авонской рукописи, вводящія ее въ кругь указанныхъ болье позднихъ изводовъ, суть заставки со сценами внутри на золотомъ фонь, мелкаго письма, иногда выполненнаго съ замъчательнымъ совершенствомъ и аккуратностью, красотой блестящихъ красокъ, но страдающаго безжизненностью рисунка и угрюмостью типовъ. Точно также здёсь повторяются и буквы зооморфическаго и антропоморфическаго характера, а иногда добавочныя къ миніатюрѣ фигуры на поляхъ рукописи безъ фона. Искусство въ собственномъ смыслъ здъсь бёдно. Нёть ни одной фигуры въ полуобороть или спиной къ зрителю; стоящая прямо, неподвижно лежащая, падшая на колени-это вст способы доступные рисовальщику въ изображении человтческой фигуры. Сохранилась, однако, зам'тчательная гарионія красокъ въ ихъ декоративномъ ансамбит 1), напримтръ, особенно въ изображени Маккавеевъ, где пурпурная, синяя и темнозеленая одежды на золотомъ фонв чрезвычайно сильно выдыляють изящныя строго иконописнаго типа фигуры мучениковъ. Точно также вмъсто моделировки часто употребляется шрафировка и однѣ контуры для полосъ одежды, что дълаеть фигуру плоской. Въ изображения животныхъ и птицъ замѣтно наибольшее мастерство, столь извѣстное въ византійскомъ искусствъ X, XI въка. Объднение художества и мастерства еще замечается и въ томъ обстоятельстве, что часто вместо живой сцены, иллюстрирующей текстъ, какъ это видимъ въ № 510, дается шаблонная композиція на одинъ и тоть-же манеръ, представляющая Григорія Богослова, поучающаго народъ, или окруженнаго нищими, епископами и проч., смотря потому, какой исходъ представляется рисовальщику въ измѣненіи деталей его заученной схемы композиціи.

И однако, какъ ни ординарно и бѣдно искусство этой рукописи, все же она представляетъ и чрезвычайно интересныя стороны, не всегда встръчаемыя въ другихъ рукописяхъ. Въ небольшихъ сценкахъ жанра къ краснорѣчивымъ описаніямъ весны, равно какъ и въ

<sup>1)</sup> Эту черту особенно отивтилъ и Н. П. Кондаковъ въ синайскомъ кодексѣ № 839. Путешествіе на Синай, Одесса 1882, 143 и сл.

миоологическихъ картинкахъ вмёсто золотого фона является синій, и такимъ образомъ самый родъ этихъ сценокъ отличенъ отъ сценъ иконографическаго содержанія, чёмъ указывается на традиціонную связь этого жанра съ античнымъ жанромъ и вообще съ болће раннимъ византійскимъ искусствомъ, столь щедрымъ на синіе фоны. Въ жанровыхъ сценкахъ, иллюстрирующихъ рачь о весна, преобладаеть пейзажъ дурного условнаго рисунка. Гора передается въ видъ скалистаго уступа съ утончающимся верхомъ, съ угловатыми выступами изломовъ скалъ, озеро въ видъ круга съ зигзагами, море въ видъ буфовъ. Рисунокъ этотъ, исполненный черть поздне-византійскаго искусства, хорошо извъстенъ въ произведеніяхъ ранняго итальянскаго возрожденія, въ которое онъ перешель со всёми своими недостатками. Въ этихъ картинкахъ изображается буквально на слова текста гора, пастбище, овцы и бараны, бродящіе на зеленой травъ. Солице и луна въ видъ человъческихъ головъ съ крестообразно падающими лучами, которые условно передають блескъ свётиль. Далее два пловца едуть въ лодкъ по вспънившемуся бурному морю, распустивъ парусъ и помогая вътру веслами. У носа корабля рыба для обозначенія водной стихіи. На парусь два равноконечных креста, какъ воспоминаніе о древне-христіанскомъ символизмъ. Вдали гора съ источниками и овцы. Далъе пахарь налегаеть на плугъ и обращается ладонью руки къ быку, который, какъ другъ земледельца, поворачиваетъ къ нему голову. Въ верху синій полукругъ съ лучами, столь извістный въ византійской живописи въ качествъ небеснаго свода или тверди и облака. Далбе пастухъ въ красной туникъ сидитъ на зеленомъ холмикъ, играя на длинной флейть и созывая овець на водопой; овцы подходять къ водъ. Собака съ краснымъ ошейникомъ сидитъ у ногъ настуха. Въ следующей сцене птицеловь сидить въ своемъ шалаше, разставивъ свои клътки на треножникахъ и держа конецъ веревки отъ ловушки, въ которой находятся три птички. На заднемъ планъ желтый холмикъ съ деревьями, только что выбросившими красныя почки. Юноша садоводъ подръзываетъ деревцо. Красивая фигура юноши напоминаетъ античных пастуховъ. Далъе рыболовъ забросилъ съть въ пънящееся море. Красныя рыбки поймались въ съти. Другой рыболовъ, изображенный вив миніатюры на поль рукописи, сидить на скалистомъ беpery (petris insidet).

Въ этихъ сценкахъ, исполненныхъ яркими красками, видна сердечная любовь къ картинамъ природы. Идиллическое настроеніе и пристрастіе къ едва различаемымъ деталямъ замбияють здёсь исчезнувшую жезнь античнаго жанра. Красные цвёты, золотыя рыбки, овцы на травъ и у источниковъ, собака съ ошейникомъ, все это признаки идилліи, которая принадлежить на столько же краснор вчивому тексту, какъ и воображенію художника. Равнымъ образомъ добродушіе земледъльца, разговаривающаго съ быкомъ, птицеловъ, изображенный въ наиболье интересный моменть, когда опъ собирается захлопнуть ловушку, пловцы помогающие тихому вътру своими веслами, все это принадлежить мысли художника и указываеть на ту же идиллію. Чрезвычайной близостью къ этимъ жанровымъ сценкамъ отличаются такія же сценки въ кодексѣ № 239, л. 26 обор. Пар. Н. Б., въ которыхъ повторены пловцы, земледелецъ, пастушекъ съ флейтой и рыболовы. То же самое должно сказать и о кодексъ № 533 Пар. Нац. Б., въ которомъ кромъ всъхъ указанныхъ картинокъ находятся еще и такія, какъ наприм'єръ, изображеніе пчель и пасеки, итичьяго гитэда, коня у водопоя, быющаго въ землю копытомъ.

Во всѣхъ этихъ рукописяхъ несомнѣнно копированіе иного извода Рѣчей, чѣмъ изводъ № 510, получившаго самостоятельное распространеніе въ X, XI вѣкѣ. Сходство миніатюръ, сохраненіе множества типичныхъ деталей, затѣмъ прямое совпаденіе мпожества композицій, равно какъ и самое строеніе ихъ можно объяснить лишь тіцательнымъ копированіемъ, такъ какъ отступленія замѣтны лишь въ немногихъ деталяхъ.

При сохраненіи традипіонных черть античнаго пейзажа, каковы изображенія солнца и лупы, рыбы выскочившей изъ воды и сопровождающей корабль, затёмъ типа пастуха, восходящаго къ античнымъ его прототипамъ, наконецъ орнаментальный синій фонъ, все это заставляетъ видёть въ этихъ жанровыхъ картинкахъ наслёдіе античнаго жанра. Въ византійскихъ рукописяхъ мы почти не встрёчаемся съ этимъ легкимъ поэтическимъ жанромъ, тёмъ не менёе онъ продолжалъ существовать и дошелъ до эпохи возрожденія. Мий изв'єстенъ еще этотъ родъ жанра въ рукописи Іоанна Климака Ват. Библ. № 394. XI, XII в. Важно въ данномъ случай указать на тотъ фактъ, что если въ лучшемъ и наиболе раннемъ изводе Речей мы не находимъ этихъ сценокъ, то это не можетъ служить къ предположенію объ изобр'єтеніи ихъ византійскими мастерами, хотя бы намъ и было изв'єстно, что онѣ вошли въ составъ иллюстрацій Рѣчей съ XI, XII столетій. Напротивъ, появленіе ихъ въ XI, XII вѣкѣ

въ качествъ иллюстрацій къ Ръчамъ указываеть на живучесть въ византійскомъ искусствъ античныхъ формъ и античнаго идиллическаго жанра. Это лучше всего доказываеть найденная въ Африкъ въ Утинъ (Uthina) античная мозаика пола, въ которой находятся во всей свъжести многія изображенія, съ которыми мы познакомились въ рукописяхъ Рачей XI, XII вв. На этой мозаика различныя сценки расположены на бъломъ фонъ, какъ въ римскихъ мозаикахъ термъ и вилль. Этоть бёлый фонь играеть такую же роль, какъ и сплошной синій фонъ помпеянскихъ и христіанскихъ мозаикъ, т. е. онъ замъняеть собою небо и воздухъ пейзажа и указываеть на отсутствіе налюзіоннаго направленія въ этой простейшей орнаментальной живописи. Здёсь мы видимъ пахаря съ двумя быками, при чемъ сохранена и деталь византійской миніатюры, именно, быкъ оборачиваеть голову къ пахарю. Далее пастухъ у дверей хижины; къ нему подходять коровы и козы; далье-конь на водопов; рабъ накачиваеть воду изъ колодца, а конь бьеть копытомъ. Среди такихъ сценъ, изображенныхъ здёсь, какъ погонщикъ, идущій за муломъ, охота на кабана, охота на пантеру, мы встръчаемъ и пастушескую сцену, напоминающую идиллическія изображенія въ рукописи Виргилія и паступнескія сцены христіанскаго искусства: пастухъ играетъ на свиръли, другой рветь плоды, третій доить козу. Здёсь-же изображена и ловля куропатокъ посредствомъ съти, напоминающей мъшокъ ¹).

Можно, затемъ указать и на некоторыя изменения античныхъ оригиналовъ подъ рукой византійскаго иллюстратора рукописи. Такія частности этихъ сценъ, какъ полукругъ неба, туники съ разрезными полами у пастуховъ и рыболововъ въ связи съ чертами сухого угловатаго рисунка указываютъ на позднюю эпоху XI века, на изменившіяся воззрёнія на природу неба и на измененіе типа этнографическаго.

На рѣчь εіς та фота къ тексту о языческихъ богахъ и ихъ мистеріяхъ даны многочисленныя изображенія на эту тему. Ихъ также нѣтъ въ № 510. Они повторяются, хотя и не всѣ, только въ № 239 Пар. Н. Б. Какъ и жанровыя сценки быта они представляютъ также скудость мастерства и характеръ поздняго искусства. Въ нихъ особенно замѣчается полное отсутствіе ранняго античнаго оригинала, за

<sup>1)</sup> Monuments Piot. T. III, pl. LXXII.

исключениемъ композиции съ Орфеемъ, которая перешедши изъ античнаго искусства въ христіанское была закрѣпощена здѣсь въ основныхъ своихъ чертахъ и часто изображалась. Боги и герои изображаются въ царскихъ византійскихъ одеждахъ, статуя божества изображается всегда стоящей на капители высокой колонки, намекая не на античныя храмовыя статуи, а на сохранившіяся въ средніе въка античныя колонны, увънчанныя статуями, которыя возбуждали столько отвращенія и суевърнаго страха, отразившагося въ кругъ легендъ, сложившихся около этихъ статуй, какъ языческихъ идоловъ. Женская статуя божества всегда изображается съ правой обнаженной грудью для обозначенія безстыдства языческаго божества. Всв онв повторяють одинь и тоть-же статуйный типь. Въ построеніи компоэнцін сквозить та-же скудость умінія и безпомощность, которая указываеть почти на полное забвение школьныхъ приемовъ мастерства живописи. Пейзажъ здёсь отсутствуеть. Всякій квадрать разбить на двъ половины: верхняя занята синимъ фономъ, нижняя зеленой почвой. Надписи поясняють эти мало характерные рисунки. Здесь изображается Сатурнъ въ видъ пожилого съ бородой человъка въ желтомъ хитонъ и съромъ гиматіи, стоящимъ передъ Реею, которая кладеть ему въ роть камень, завернутый въ пелены. У Реи на головъ повязка, укращенная бълыми нитями. Далье въ колыбели лежитъ младенецъ Зевсь, спеленатый, а три курета въ обыкновенныхъ костюмахъ, какъ и у пастуховъ, забавляютъ его; одинъ бъетъ въ кроталы, другой въ барабанъ, третій играеть на флейть. Далье къ тексту о безумствъ людей, почитающихъ Рею, изображена эта богиня на колонкъ, въ розовой одеждь съ золотымъ подоломъ, съ вътвью въ рукъ. Налъво четыре голыхъ фигуры съ ножами, покрытыя нанесенными ими самими себъ ранами. Направо два корибанта — одинъ бъетъ въ кроталы, другой въ барабанъ. Рождение Діониса изъ ноги Зевса, сидящаго на тронь въ орнать византійского императора. Онъ вытаскиваетъ изъ кольна обнаженную фигурку Діониса. Семела на колонкъ въ ожерель в съ краснымъ камнемъ. Справа и слъва всадники одни мчатся къ статув, другіе спокойно стоять, глядя вверхъ и прислушиваясь къ грому (Σεμέλης χεραυνός προσχυνόμενος). Мистеріи Афродиты, — т. е. опять статуя богини съ вътвью и обнаженной грудью и четверо юношей по сторонамъ въ позахъ моленія. Мистеріи Артемиды-та-же композиція, но справа близъ миніатюры на полѣ рукописи изображены три лежащихъ юныхъ фигуры со связанными на груди

руками и съ переръзанными гордами, изъ которыхъ течетъ кровь. Это чужестранцы, принесенные въ жертву богинъ. Семь юношей по сторонамъ должны, очевидно, представлять скиновъ, но они од вты въ такіе же хитоны и гиматіи, какъ и убитые иностранцы. Пиръ боговъ у Тантала. За сигмой на подобіе ея въ сценахъ Тайной вечери силять въ костюмахъ византійскихъ императоровъ и императрицъ Зевсъ, Анна, Афродита, Деметра, Гермесъ, Аресъ и Артемида. Танталъ подносить большую чашу, въ которой плавають отрубленныя руки и ноги Пелопса. Онъ также въ царской діадемъ, въ красныхъ сапожкахъ съ жемчугомъ. Ниже на двухъ, рядомъ стоящихъ колонкахъ изображенія двухъ дельфиновъ, поднявшихъ вверхъ хвосты, другъ противъ друга. Это святилище Трофонія и Агамеда. По сторонамъ стоятъ въ позахъ моленія по 4 фигуры. Далье сі άστρονομούντες χαλδαίοι, числомъ 8, стоятъ глядя вверхъ на синій полукругъ, покрытый звіздами, на которыя показываеть рукой старый халдей. У всёхъ на головахъ халдейскія красныя шапочки, какъ кидарисъ у первосвященниковъ. Далће 'Орфеюς τελεταί καί μυστήρια. Орфей сидить въ своей обычной позъ, въ типъ юнаго пъвца, въ розовой туникъ, съ золотой лирой, которую онъ опираеть на мраморный столбикъ въ роде алтаря. На деревь змыя обращаеть голову къ Орфею, за деревомъ овца, у ногъ Орфея лисица и медвёдь, становящійся на заднія лапы, собираясь танцовать, справа тигръ, лань, зайчикъ, рядомъ мохнатая голова льва, а на верхней перекладинь лиры — мышь, ползущая къ лицу Орфея.

Далѣе поклонники солица, стоящіе въ позѣ моленія къ солицу съ лучами, и поклонники козловъ въ Мендесѣ, стоящіе по сторонамъ двухъ колонокъ, поверхъ которыхъ изображены два лежащихъ другъ противъ друга двурогихъ козла: τράγοι Μενδησίων αίδεσιμώτεροι.

Въ кодексѣ № 239 повторены первыя три сцены и представлены нѣкоторыя другія сцены, не изображенныя въ аоонскомъ кодексѣ.

Шаблонныя формы композиціи, идоль на колонкѣ, нѣсколько фигуръ по сторонамъ, все это черты, которыя повторяются въ мозаикахъ церкви св. Марка въ сценахъ чудесъ съ низверженіями идоловъ: Съ другой стороны, если минологическіе сюжеты ранней эпохи
ренессанса, представляя боговъ и героевъ въ странныхъ фантастическихъ костюмахъ, изобличаютъ полное забвеніе античныхъ формъ, то
причина этому явленію лежить въ византійскихъ оригиналахъ, которыхъ образцы встрѣчаются изрѣдка въ такихъ рукописяхъ, какъ

Авонскій кодексъ № 6 и Парижскій 239 рѣчей Григорія Назіанзена, и которые легли въ основаніе искусства возрожденія <sup>1</sup>).

Изображенія иконографическаго характера не отличаются особенной оригинальностью и лишь немногія имбють самостоятельный характеръ. Сошествіе во адъ, Виденіе Аввакума даны въ обычныхъ композиціяхъ, какъ и въ другихъ кодексахъ. Гораздо интереснье миніатюра, данная къ рѣчи είς την νέαν χυριαχήν. У церкви сидить Григорій Богословъ, къ которому Ангелъ ведеть женскую фигуру въ белой подпоясанной одеждё съ волосами падающими на плечи и украшенными нитями. Она протягиваеть къ нему ладонь правой руки. Это непорочная церковь. По другую сторону другой ангелъ прогоняеть другую женскую фигуру-синагогу, закутанную въ лиловый мафорій и одётую въ коричневое платье. Подобная же миніатюра изображена и въ № 239, л. 22, гдѣ обѣ фигуры церквей имѣють почти то-же одѣяніе, но у церкви сверхъ того на головь вынець, а въ рукахъ модель церкви, чъмъ она сближается съ извъстными представленіями церкви на западныхъ изображеніяхъ распятія. Родство другой фигуры — синагоги съ древнъйшими ея прототипами въ мозаикъ S. Maria Maggiore и церкви св. Сабины въ Римъ устанавливается характеромъ одъянія, т. е. пурпурнымъ мафоріемъ, который дается въ иныхъ случаяхъ, и церкви, когда образъ ея сливается съ образомъ Марін въ техъ же сценахъ распятія, где она собираетъ кровь въ чашу. Эти две фигуры повторены въ сценахъ распятія въ двухъ другихъ византійскихъ рукописяхъ: въ Евангеліи Пар. Н. Б. № 74, л. 59 и въ Елисаветградскомъ Евангеліи, чрезвычайно къ нему близкомъ 2). И здёсь, какъ въ аоонскомъ кодексъ, ангелъ удерживаеть одну фигуру и изгоняеть другую. Три оленя предъ мученикомъ Мамантомъ, сидящимъ въ туникъ съ пастушескимъ посохомъ на холмикъ, отличаются замъчательной живостью, напоминающею лучшіе образцы изображеній животныхъ въ византійскихъ рукописяхъ. Соществіе св. Духа дано въ обычной композицін, а Рождество Христово въ сложной композицін, соединяющей славословіе ангеловъ пастухамъ съ поклоненіемъ волхвовъ. Изображенія патріарховъ Адама и Еноха, молящихся предъ синимъ уєφέλη, Ноя, указывающаго на ковчегъ, и особенно Еноха, котораго Ангель за голову влечеть на небо, не повторяются нигде. Параллель

<sup>1)</sup> Кондаковъ, Исторія визант. искусства, стр. 239. Д. Айналовъ, Икона изъ собранія графа Г. С. Строганова.

<sup>2)</sup> Покровскій, Ibid. puc. 166.

последнему изображенію можно указать лишь въ иконографіи V, VI века, где изредка встречается изображение Аввакума, котораго Ангель держить за волосы. Это изображение извъстно на дверяхъ Св. Сабины въ Римѣ (Berthier, La porte de S. Sabine à Rome. Paris 1292, р. 80). Подобное-же придерживание Ангеломъ Христа за волосы изображено на другомъ барельефъ этого памятника (р. 60). Въ № 510 даны различныя сцены вмѣсто этихъ изображеній. Моисей и Ааронъ юные. Іисусъ Навинъ изображенъ съ мечемъ на плечь, въ костюм' римскаго полководца. Долбе юный пророкъ Самуилъ, старецъ Давидъ въ царскомъ орнать, Илія въ красной колесниць, возносимый на небо и бросающій одежду старцу Елисею, три отрока въ нещи съ ангеломъ, хотя и неизвъстны въ другихъ рукописяхъ, но даютъ шаблонныя, обычныя композиціи. Далье побіеніе Стефана сь Савломъ сидящимъ близъ зданія. У него золотой нимбъ. Крещеніе представлено съ двумя ангелами держащими пелены, безъ Іордана, но съ крестомъ на колонкъ, стоящимъ въ водахъ Іордана. Особеннымъ однообразіемъ и ничтожествомъ содержанія отличаются миніатюры съ изображеніемъ вопросовъ св. Василія, поученій народа и проч., повторяющихся типично и въ другихъ рукописяхъ. На поляхъ въ некоторыхъ случаяхъ встръчаются не извістныя въ другихъ случаяхъ изображенія: напр., къ тексту, въ которомъ упоминается Мидасъизображение Мидаса, сидящаго на тронъ въ костюмъ византійскаго императора, или Арія, сидящаго въ темной пещеръ, Іоанна Крестителя со свиткомъ въ коричневомъ гиматіи, оленей.

Рукопись наиболѣе всего схожа съ № 239 и 533 Пар. Нац. Б. и должна быть по указаннымъ выше признакамъ отнесена къ XI, XII вѣку.

Изъ другихъ рукописей, заключающихъ иллюстраціи слѣдуетъ упомянуть отрывокъ изъ Минологія или житія святыхъ (Папка № 100) съ прекрасной миніатюрной заставкой письма XI вѣка, чрезвычайно тонкаго и внимательнаго. Три медальона составляють виньетку изъ плетеній. Внутри каждаго медальона изображенъ мученикъ, на подобіе медальоновъ въ мозаикахъ Равенны и въ болѣе поздиихъ, какъ, напримѣръ, въ Кіево-Софійскомъ соборѣ, Симона, Гурія и Авивы, портретнаго, изящно выполненнаго рисупка. Симонъ съ густой шапкой волосъ и остроконечной бородой, Гурій старикъ напоминаеть типъ Аарона, Авива—юноша въ типѣ Еммануила. Всѣ держатъ небольшіе мученическіе кресты. Къ тексту буква изъ плетеній арабески.

Евангеліе № XXIX, 8°. Съ посланіями и апокалипсисомъ. Л. 8 золотая виньетка. Далѣе л. 53 и 91 Лука и Іоаннъ; первый пишеть, второй смотрить, держа красную книгу. Вверху виньетки съ птичками, по сторонамъ вазы или кресты. Фоны золотые. Къ посланіямъ отдѣльныя фигуры Іакова съ развернутымъ свиткомъ (л. 153), Петра со свиткомъ и съ высокимъ краснымъ крестомъ, что любопытно, какъ воспоминаніе далекой старины (л. 157), Іоаннъ Богословъ, стоящій и буква Ө съ изображеніемъ Еммануила (л. 163), Іуда со свиткомъ и Павель, именословно благословляющій со свиткомъ въ лѣвой рукѣ (л. 168, 170). Интересна буква І — въ видѣ Сирены съ змѣиными головами на хвостѣ. Она въ шапочкѣ и держитъ жезлъ, быть можетъ флейту, какъ въ другихъ случаяхъ. Рукопись XII вѣка.

№ XVIII. Литургія Василія Великаго XIII вѣка съ буквами фантастическаго, бойкаго рисунка. Драконъ изъ пасти котораго выходить человѣческая голова въ профиль; орель, изъ клюва котораго убѣгаеть заяцъ, оглядываясь назадъ. Буква Ө съ бюстомъ Христа, а другая образованная длиннымъ хвостомъ животнаго, которое перекувырнулось въ немъ, характерно изломивъ заднюю частъ тѣла, какъ левъ на сассанидскомъ блюдѣ изъ собранія графа Строганова. Орнаментація чрезвычайно напоминаеть зацадный звѣриный орнаментъ на мелкихъ вещахъ и въ рукописяхъ 1).

Д. Айналовъ.

<sup>1)</sup> Кромѣ этихъ рукописей можно для полноты обзора упомянуть Евангеліе № X съ остатками миніатюръ представлявшихъ 4 евангелистовъ; № 11 съ изображеніемъ евангел. Марка л. 75 и Іоанна л. 189; № 15 въ 24 долю листа съ изображ. еванг. Іоанна. Всѣ эти рукописи XII—XIII вѣка. № XVII — Литургія 1409 года съ немногими остатками миніатюръ. № 25 Евангеліе XIII вѣка съ четырмя евангелистами грубаго письма. Вмѣсто домовъ — городъ, какъ въ позднихъ мозаикахъ. Маркъ — брюнетъ безъ просѣди. Тоны яркіе и рѣзкіе. Іоаннъ диктуетъ Евангеліе Прохору.

## Иверскій списокъ среднегреческой Александріи.

Въ Авонскомъ Иверскомъ монастырѣ греческая рукопись № 162, XVII в., заключаеть въ собъ исторію Александра Македонскаго, ту исторію, которая является среднегреческой обработкой одной изъ редакцій Псевдокаллисфена и которая послужила оригиналомъ для такъ называемой сербской Александріи. Акад. А. Н. Веселовскій въ приложеній къ своему изследованію объ источникахъ сербской Александрін издаль греческую редакцію по списку Вінской Придв. Библ., cod. theol. CCXLIV (Нессель), но при этомъ неоднократно указывалъ на пропуски, иногда и значительные, этого текста. Кромѣ Вънскаго списка быль извъстень еще списокь Флорентійскій, изъ котораго А. Н. Веселовскій издаль одинь отрывокь въ Archiv' für slavische Philologie, т. XI. Въ своемъ отчеть о заграничныхъ занятіяхъ я указалъ на существование Иверскаго (на Анонъ) списка романа и привелъ нзъ него одинъ отрывокъ. Иверскій списокъ важенъ въ томъ именно отношеніи, что не имбеть пропусковь, которыми изобилуеть списокь Вънскій, а сравнительно съ Флорентійскимъ отличается большею выдержанностью правописанія, а также въ нёкоторых в случаях в является полиже его, что особенно важно при сравнении съ сербскимъ текстомъ.

Начинается Иверскій списокъ заглавіемъ — Віоς 'Αλεξάνδρου τοῦ βασιλέως Μαχεδονίας ἀπὸ τὴν ἀρχὴν τῆς γεννήσεως αὐτοῦ καὶ ἔως τῆς ζωῆς αὐτοῦ καὶ αἰ ἀνδραγαθίαι του καὶ οἱ πόλεμοι ὅπου ἐποίησεν μὲ τοὺς βασιλεῖς καὶ πῶς αὐτοὺς ἐνίκησεν. Этого заглавія нѣтъ въ сп. Вѣнскомъ, въ Флорент. же только — Διήγησις πανεξαίρετος περὶ τοῦ θαυμαστοῦ βασιλέως 'Αλεξάνδρου. Βεπѣдъ за этимъ идетъ другое заглавіе, что и въ Вѣнскомъ — 'Η γέννησις καὶ ἡ ζωὴ τοῦ βασιλέως Μαχεδονίας καὶ τὸ πῶς ἐγεννήθη . . . и т. д. Наша исторія сходится съ Вѣнскимъ

Византійскій Временникъ.

сп., отличаясь кое-гдё незначительными варіантами. Не отмічая неважных отступленій отъ Вінскаго текста, столь обычных въ новогреческих текстах, я отмічу только важнійшія, ділая указанія на изданный Вінскій списокъ.

І. Він. стр. 8 (по изданію Веселовскаго). Річь идеть объ обученіи Александра у Аристотеля и Нектянава. А. Н. Веселовскій зам'ьтиль, что мы не знаемъ, что отвъчало въ Вънскомъ сп. «вергилійской мудрости» славянскаго текста. Въ Иверскомъ сп. нътъ, правда, виргиліевой мудрости, но содержаніе все таки вполив соответствуеть славянскому переводу. После приветствія Филиппа Александру, раз-**CKA3Ъ** ΤΑΚΟΒЪ: Καὶ ώρισεν καὶ τοὺς ἄρχοντάς του καὶ τοὺς στρατιώτας του νὰ γαίρωνται εἰς τὴν γέννησιν τοῦ παιδίου καὶ ὅλοι ἐγαίρουνταν καὶ εύφραίνουνταν είς πολλάς ήμέρας. Όταν οὖν ἔζησεν ὁ Ἀλέξανδρος, ὧρισεν ό βασιλεύς και του έφεραν τὸν Αριστοτέλην και εἶπέν του «δίδω σου τὸν υίόν μου τον Άλέξανδρον νὰ τον μάθης τὰ γράμματα καὶ πᾶσαν σοφίαν οπου ήξεύρεις». και **έ**λαβεν ο Άριστοτέλης τον Αλέξανδρον και **έ**βαλέν τον νὰ μανθάνη. ὁ δὲ Αλέξανδρος διὰ ἕνα χρόνον ἔμαθεν τὴν τέχνην τῆς Ολυμπιάδος και τον Ομηρον και την ψαλτικήν, ώστε τὰ παιδία του σχολείου τον εζήλευσαν όλοι πολλά. και είπεν ο Άλέξανδρος της μάνας του «ἐἀν θέλης νὰ μὲ μάθης τὴν τέχνην τῶν Αἰγυπτίων τὴν ἰδιομετρίαν καὶ την άστρονομίαν και τοῦ ούρανοῦ τοὺς πλανήτας και τὰ ζώδια, παραδός με είς τον Νεχτανεβόν τον Αίγύπτιον, ὅτι ἤχουσα, πῶς εἶναι δυνατός τεγνίτης του ουρανού και τὰ περιερχόμενα ήξεύρει». ἔστειλε δὲ ή βασίλισσα και τὸν ἔφερεν και λέγει του: «παραδίδω σου τὸν Αλέξανδρον νὰ τὸν μάθης την τέχνην σου όλην, ξπαρε τον έδικον σου και έδικον μου, δπου μᾶς τὸν ἔδωσεν ὁ θεός». ἐπῆρε δὲ ὁ Νεκτεναβός τὸν Αλέξανδρον νὰ τὸν μάθη. και ό Φίλιππος ώσὰν τὸ ἤκουσεν, εἶπεν' «ἐπειδὴ γυρεύει τοῦ οὐρανοῦ τὴν μάθησιν και τὰ τρεχόμενα τῶν ἀστέρων, ἀληθινὰ είναι ἀπὸ τὸν οὐρανὸν δώρημα είς ἐμένα ἄρχοντες. ὁ Νεκτεναβός ἔμαθεν τὸν Ἀλέξανδρον τὴν φρόνησιν των Αίγυπτίων και την τέχνην της ιδιομετρίας. Ποсιέμнее и соотвътствуетъ слав. «Нех'тенавь же наоучи кго в'сои кгуп'тьскои жытрости и вер'лигінской» (Новак. 11). Подробиве Ввискаго и примънительно къ сербскому тексту передается въ Иверскомъ описаніе дътскихъ воинскихъ игръ Александра. Является Птоломей, предводитель противной стороны; иниціатива игры идеть оть Аристотеля: ό Άριστοτέλης ἐποίησεν οὕτως: ἐμάνθανε παιδία ἔως τετραχόσια ὅλα συνομήλιχα τοῦ Άλεξάνδρου . . . = «вь ндинь же оть дьніи Аристотель оучитель нго. р. детін сыбра соуврыстыныхы Алексендроу». . . (Новак. 11), тогда

ΙΙ. Эпизодъ съ Анаксархомъ, пропущенный въ Вѣн. и кратко переданный въ греческой народной книгѣ (Весел. 15), въ Йвер. переданъ подробно, при чемъ Анаксархъ называется царемъ тῆς Πολωνίας = τῆς Πελαγονίας. Разсказъ таковъ: 'Ο ἀνάξαρχος ὁ βασιλεὺς τῆς Πολωνίας ἤχουσεν, ὅτι οἱ Κουμάνοι ἐπέρασαν καὶ ἔρχονται εἰς τὴν Μαχεδονίαν, ἔχαμεν οὖν μίαν πονηρὰν βουλήν. Ποдробность является въ упоминаніи, какъ Филиппъ когда-то принималь и угощаль Анаксарха: ὡς θέλετε ἀχούση, διὰ τί κἄποτε ἤρχετο αὐτὸς ὁ ἀνάξαρχος ἀπὸ τὴν Περσίαν μὲ τὰ φουσάτα του, ὅτι ἦτον ὑπόδουλος εἰς τὸν Δάρειον τὸν βασιλέα καὶ πᾶσα χρόνον ὑπήγαινεν εἰς τὴν βοήθειάν του μὲ τὰ φουσάτα του, καὶ ἐρχόμενος ἐπέρασεν ἀπὸ τὴν Μαχεδονίαν. καὶ ὡτὰν τὸ ἔμαθεν ὁ Φίλιππος ὁ βασιλεὺς ἐξέβη καὶ τὸν ἐπροϋπάντησεν μὲ μεγάλην τιμὴν καὶ τὸν ἔφερεν εἰς τὰ παλάτιά του καὶ δῶρα πολλὰ τοῦ ἔδωσεν. Далѣе разсказъ соотвѣтствуеть сербскому тексту.

III. Разсказъ о посольствъ Даріемъ Кандарха къ Александру имћеть свои некоторыя особенности. Когда Καταρχούσης прибыль къ двору Александра, то былъ встреченъ Птоломеемъ, который доложилъ οδъ его приходѣ Александру, καὶ ὁ Ἀλέξανδρος, ὡς τὸ ἤκουσεν, ἐκάθησεν είς τὸν δρόνον τὸν βασιλικόν καὶ εἶπεν τοῦ Αντιόχου νὰ τὸν φέρη, ὅτι ήτον πρωτοστάτορας του Άλεξάνδρου. Τοгда то Антіохъ заставияеть Кандарха поклониться копью Александра. Описанія вида Александра, сидящаго на тронъ, въ Ивер. сп. нътъ, но взамънъ этого Кандархъ **ΓΟΒΟΡΗΤ**Ь: ὁ βασιλεὺς ὁ Δάρειος μὲ ἔστειλεν ἐδῶ νὰ βασιλεύω καὶ ἐγώ ήλθα και μέλλει να χάσω και την ζωήν μου. άμή, ώς βλέπω, άξιος είναι ό Άλέξανδρος νά βασιλεύη. Отвъть Александра отличается большими подробностями сравнительно съ Вѣн. и сербскимъ: δὲν ἔπρεπε τὸν βασιλέα τὸν Δάρειον μὴ βλέποντας χεφάλι νὰ συμβουλεύεται ποδάρια. δὲν είναι ή Μακεδονία αὐτοκέφαλη, ώσὰν φαντάζεται ὁ βασιλεὺς Δάρειος, οὐδὲ είναι ό βασιλεύς της ώσαν τοῦ φαίνεται, δμως σώνει τον να βασιλεύη είς την Περσίαν και άπο την Μακεδονίαν ας λείπη, ότι ή Μακεδονία καλόν βασιλέα έχει και καλούς μεγιστάνους, και άς μην έχη έννοιαν διά τό βασίλειον της Μαχεδονίας.

IV. Когда Кандархъ принесъ отвътъ Александра Дарію, послъдній только разсмъялся. Кандархъ уговариваеть его не пренебрегать Александромъ и разсказалъ, какое впечатлъніе произвель на него Александръ, хаі ὁ Δάρειος οὐδέποτε ἐπίστευσεν τοὺς λόγους τοῦ Καταρ-

Digitized by Google

хоооп. Такъ передаетъ Вънскій сп. и сербскій текстъ. Иверскій продолжаеть рѣчь Дарія нъ Кандарху: ἀμὴ τὸν ώνείδισε πολλά καὶ τὸν είπεν «διὰ τί δὲν ἤσουν ἄξιος νὰ βασιλεύης, τὰ λέγεις αὐτὰ τὰ λόγια; ποῖος βασιλεύς ήμπορεί να πολεμήση μετ' έμένα; πολλοί βασιλείς μεγάλοι μέ έχουν διὰ βασιλέα τους και μὲ προσκυνοῦν, και δώρα και φουσάτα μοῦ δίδουν, και είναι είς την προσταγήν μου. και έσυ με λέγεις διά τον Άλέξανδρον, στι είναι άξιος διὰ βασιλείς, και πώς έχει ή Μακεδονία μεγιστάνους χαὶ δύναμιν πολλήν. ἐσὺ ἀπὸ τὸν φόβον σου τὰ λέγεις αὐτὰ τὰ λόγια, άμη ώσαν την Μαχεδονίαν οὐδὲ εἰς τὸν νοῦν μου ἔρχονται. Το τακже и далье, Дарій, отправляя къ Александру другого посла съ ковчежцемъ, говорить ему въ напутствіе нісколько словъ, которыхъ ність ни въ Вънск. сп. ни въ сербскомъ переводъ, а именно: σύρε είς την Μαχεδονίαν πρός τον δοϋλόν μας τον Άλέξανδρον του Φιλίππου τον υίδν νὰ γνωρίζης τὸν νοῦν του καὶ τὴν φρόνησίν του, ὅπου μοῦ λέγουν, ὅτι δὲν φαίνεται χαλόν νὰ ἀχούω πῶς εἶναι ἄξιος διὰ βασιλεύς. Βοοόιμε, μω ΒΕдимъ въ Ивер. сп. стремленіе представить Дарія какъ можно высокомърнъе. Съ этою пълью особенно распространяются ръчи и письма Дарія. Такъ распространено настоящее письмо Дарія. Въ Вѣн. сп. Дарій только даеть объясненіе посылаемых вещей; онъ посылаеть εμγ τὰ σαχχία τὸν σιναπόσπορον, ἄν ημπορεῖς νὰ τὰ μετρήσης νὰ τὸ ήξεύρης, τόσον φουσάτον έχω άρίθμητον. Βτ Ивер. же спискъ онъ гово-**ΡΗΤЪ:** καὶ στέλλω σου καὶ σακκία δύο γεμάτα σιναπόσπορον νὰ τὰ χύσης εμπρός είς τὸν λαὸν ὅλον τῆς Μαχεδονίας νὰ τὸν μετρήσης, καὶ ἐὰν ἡμπορείς νὰ τὸν μετρήσης, ἔτζι θέλεις μετρήση καὶ τὰ φουσάτα μου; ἀμὴ ἐσὺ ώς παιδί, όπου είσαι, θέλεις να χαθής και να χάσης και τους Μακεδόνας όλους. και ότι ή γη και ό κόσμος τρομάσει με άπο τον φόβον, και είμαι θεός ἐπίγειος τῆς Περσίας καὶ ἐσὸ θέλεις νὰ ἀντισταθῆς, ἀμὴ λυπήσου τὴν νεότητά σου, και στετλέ μου το χαράτζι σου και το φουσάτον σου είς δού**хеобол.** Съ другой стороны, увеличивается могущество Александра и великоленіе его двора. Въ виду этого, вставляются некоторые частнаго характера эпизоды. Такъ въ данномъ случав введено изумленіе посланнаго Клитевуса, который, увидавъ великоление дворца и военную силу Александра, сильно изумился (ό νοῦς του ἐπήρθη) καὶ ἔλεγεν κατά νοῦν άλήθεια είναι ἐκεῖνα όποῦ ἔλεγεν ὁ Καταρκούσης είς τὸν Δάρειον.

V. Дружественныя сношенія Александра съ Архидономъ, царемъ Солунскимъ, распространены; хотя распространеніе не даетъ новыхъ эпизодовъ, но оно совершенно естественно, такъ какъ разсказываеть объ исполненіи Архидономъ просьбы Александра. Александръ просить прислать ему ї χιλιάδες διὰ βοήθειαν и πᾶσα χρόνον τάλαντα τριακόσια (въ Вѣн. только — δώδεκα χιλιάδες); Ивер. сп. продолжаеть: πέρνω καὶ τὸν υίόν σου εἰς ἀδελφόν μου καὶ ἡγαπημένον μου πολλὰ νὰ τὸν ἔχω εἰς βουλὴν ὡς διὰ τοῦ λόγου σου καὶ διὰ τὴν ἀγάπην σου. αὐτὰ εἶπεν ὁ ᾿Αλέξανδρος καὶ ἔστειλεν τὴν ἐπιστολὴν μὲ τοὺς ἀνθρώπους τῆς Θεσσαλονίκης. ὅταν οὖν εἶδεν ὁ βασιλεὺς τῆς Θεσσαλονίκης τὴν ἐπιστολὴν τοῦ ᾿Αλεξάνδρου, ἐχάρη πολλὰ καὶ ἐπὶ τὴν αὕριον ἡτοίμασεν φουσάτον ιβ΄ χιλιάδες καὶ ἔστειλεν τοῦ ᾿Αλεξάνδρου καὶ ἔναν μεγιστάνον εὐγενικὸν καὶ πολλὰ φρόνιμον καὶ εἶπε νὰ στέλλη καὶ κάθε χρόνον τριακόσια τάλαντα.

VI. Когда Александръ приближался къ Асинамъ, то граждане собранись на совъщание и постановили — ότι τὸν Αλέξανδρον νὰ μηδέν τον δεκτουμεν είς το κάστρο μας. Это краткое решеніе въ Ивер. сп. мотивируется сознаніемъ своей гордости и силы, при чемъ авторъ предварительно сказаль, что городь είχε και στράτευμα πολύ, όπου άλλα κάστρα δὲν τὸ εἶχαν, καὶ μεγιστάνους φρονίμους καὶ ἀνδρειωμένους. Cootвътственно этому сдълано и распространение совъщания: ἐσυμβουλεύθησαν, ότι νὰ μὴν δεχθοῦν τὸν Αλέξανδρον εἰς τὸ κάστρον τους μηδὲ βασιλέα νὰ τὸν ὀνομάσουν τὸν υἰὸν τοῦ Φιλίππου. πολλοί μεγάλοι βασιλεῖς την Αθήνα δεν την ώρισαν και ώσαν αυτό το παραμικρόν βασίλειον ηλθεν ἐπάνω τῆς μεγάλης ᾿Αθήνας νὰ τὴν ὁρίση, ὁποῦ ὅλη ἡ γῆ τὴν ἔχει περίφημον και πολλοί βασιλείς την επολέμησαν άμη άπρακτοι εγύρισαν:-Тенденція здісь та же — увеличить славу Александра. Источникъ распространенія — рѣчи философовъ на совѣщаніи. — Когда же Александръ взялъ Анины, но другіе города пришли въ ужасъ и не знали, ΨΤΟ ΕΜΈ ΑΕΙΑΤΕ; Αλέξανδρος είπεν τὸ κεφάλιν αν οὐδὲν τὸ τζακίσης, τὸν όμυαλόν ούδεν ήμπορεις να τον φάγης (Весел., 29) = «главоу не разбивь, не можь моз'га испити» (Новак., 32). Иначе передано это въ Иверскомъ. Города, узнавъ, что сдълалъ Александръ съ Аоинами, έθρήνησαν πικρώς και έξενίζουνταν και έλεγαν. «πόσοι βασιλείς μεγάλοι την επολέμησαν και δεν την επήραν, και αυτός δ μικρότερος την επήρεν και την έχάλασεν, και έπειδη έπι τέτοιον κάστρον μέγα και περίφημον, θέλει έλθη και είς ήμας, ὅτι αὐτός, ὡς βλέπομεν, ἐκ θεοῦ εἶναι. και ἄς μην τον αντισταθούμεν, να μην πάθωμεν τα όμοια της Άθήνας». Απεксандръ отвъчаетъ на это другой, хотя и того же смысла, пословицей: τὸ μελίσσι ἐὰν δὲν τὸ τρυγήσουν, τὸ μέλι του δὲν τὸ τρώγουν. Κοгда же Александръ двинулся къ Риму, «тогда срътоше него царь тракінскым и поул'скый и дамал'скый и готь'скый и тривал'скый, и принесоше кмоу дари многи без'числьный стёми царьскый многоцён'ные и даани вы. мь лётомь, и имень царьскыйхь лишишесе, сатрапамь повелё зватисе имь» (Новак. 32). Это короткое сообщеніе, соотвётствующее Вён. списку, въ Ивер. расширено нёкоторыми подробностями: 'Ахёбачброс о βασιλεύς, ώσαν ἐπῆρεν τὴν 'Αθήνα καὶ τὴν ἐχάλασεν καὶ τὴν ἔκαυσεν, ἐλυπήθη πολλά καὶ ώρισεν καὶ ἐδιαλάλησεν, ὅτι νὰ εἰναι πᾶς ἔνας εἰς τὸν τόπον του καὶ εἰς τὴν τάξιν του, καθώς ἦτον καὶ πρῶτα. καὶ τότε ἦλθαν ὅλα τὰ φουσάτα τῆς 'Αθήνας καὶ τὸν ἐπροσκύνησαν καὶ τὸν εὐφήμισαν ὡς βασιλέα τους. καὶ αὐτὸς τοὺς ἔβαλεν καθ' ἕνα εἰς τὴν τάξιν του, καὶ ἀπ' ἐκεῖ ἐσηκώθη καὶ ὑπάγει πρὸς τὴν 'Ρώμην μὲ τετρακόσιες χιλιάδες φουσάτου.

VII. Весел. стр. 33. Когда Александръ побываль въ пустынныхъ мѣстахъ, то поставиль во главѣ войска Птоломея и Филона и сказаль имъ: ὁπόθεν διαβῆτε, κάστρη ἐπαίρνετε καὶ νὰ σᾶς τελοῦν φουσάτον καὶ λιζάτον νὰ ἐπαίρνετε. Ивер. сп. распространяеть эти слова Александра: ὅσα κάστρη θέλετε περάση νὰ σᾶς προσκυνήσουν καὶ νὰ παίρνετε καὶ χαράτσι καὶ φουσάτα καλὰ καὶ ὅποιον ἀντισταθῆ εἰς πόλεμον νὰ μὴν ἐβγῆτε ἀπ' ἐκεῖ ἕως οὖν νὰ τὸ πάρετε ἡ νὰ χαθῆτε ἐκεῖ ὅλοι καὶ τὸ κάστρον νὰ τὸ καίετε καὶ τοὺς ἀνθρώπους δεμένους νὰ τοὺς φέρετε.

VIII. Весел. стр. 37 — 38. Въ Вън. сп. и сербскомъ переводъ Александръ изъ Трои возвращается въ Македонію, откуда опять устремляется на востокъ, и тогда Дарій шлетъ второе посланіе Александру. Этихъ подробностей нѣтъ въ редакціяхъ Псевдокаллисфена, нѣтъ и въ Иверскомъ спискъ. Слъд. Иверскій сп. представляеть въ данномъ случаѣ болѣе древній видъ. Троянскій эпизодъ въ Ивер. сп. оканчивается сказаніемъ, какъ Александру показали книгу Гомера и какъ онъ узналъ изъ нея о войнѣ троянъ съ греками, а далѣе продолжается: хаі öντος τοῦ 'Αλεξάνδρου ἐν τῆ Τρφάδι ἔμαθέν το ὁ Δάρειος ὁ βασιλεὺς τῆς Περσίας, πῶς ὑπάγει καταπάνω του καὶ ἔστειλεν καταπατητάδες νὰ τὸν πιάσουν. καὶ ὁ 'Αλέξανδρος ἐπίασεν αὐτοὺς καὶ ἔστειλέν τους ὁπίσω μὲ γραφήν. Съ своей стороны, Ивер. сп. является въ данномъ случаѣ въ сокращенномъ видѣ: нѣтъ самого письма Дарія.

IX. Египетскій эпизодъ (Новак. 50—54) въ Вѣн. текстѣ пропущенъ; ср. Веселов. стр. 235 и слѣд. Въ Ивер. спискѣ этого пропуска нѣтъ. Въ отличіе отъ греческой народной книги (см. Весел. 237), въ Ивер. сп. одинаково съ славянскимъ переводомъ египтяне пишутъ Александру доносъ на врача Филиппа тогда, когда получили отъ по-

следняго ответь на ихъ предложение уморить Александра; также вытьсть съ переводомъ Ивер. сп. говоритъ, что Филиппъ, получивъ отъ египтянъ письмо, разорвалъ его. Но содержаніе писемъ въ Ивер. сп. подробиће, чћиъ въ переводћ. Письмо къ Филиппу состоитъ изъ двухъ-трехъ строкъ: «Великый врачю Филипе, аште Алексан'дра скров'ними биліами оуморищи врачьб'ними, ты в'семоу Ісгуп'тоу царь боудени». Въ Ивер. сп. — Τόν μέγαν ίατρον του 'Αλεξάνδρου και σοφόν Φίλιππον προσχυνούμεν καὶ λέγομεν τὴν αύδεντίαν σου, ὅτι ἐὰν μὲ τὰ βοτανικά σου θανατώσης τὸν ᾿Αλέξανδρον, ἐσένα νὰ ἔχωμεν αὐθέντην ὅλοι οί Αἰγύπτιοι, καὶ νὰ ἔχης τιμές πολλές ἀπό τὸν Δάρειον τὸν βασιλέα. Съ другой стороны, довольно общирная рѣчь Филиппа, когда Александръ показалъ ему письмо египтянъ, сильно сокращена — ἐὰν ἐγὼ ήθελα χαλάση του αύθεντός μου το χεφάλι, άμη ποίου βασιλέως ήθελα φανή εμπιστευμένος; — Когда египтяне увидели силу Александра, то возопили: «помилоуй насъ, цароу Алексен дре, цара нашего Нехтенава сыне, вычера бо оть нась ошыль иси, и пакы младь кь намь пришель нси». Александръ велълъ прекратить битву и спросиль египтянъ, «како старь оть вась отидохь и како кь вамь младь пріидохь» (Новак. 52); Ивер. сп. разсказываеть нёсколько иначе; такой замысловатости въ воскинцаній египтянъ нѣтъ: «λυπήσου μας, βασιλεῦ 'Αλέξανδρε, καί τοπικέ μας αὐθέντα, υἱὲ τοῦ βασιλέως Νεκτεναβοῦ». καὶ ώσὰν ἤκουσεν αὐτὰ τὰ λόγια ὁ βασιλεύς, Φρισεν καὶ ἔπαυσαν τὸν πόλεμον, καὶ ἐσέβη εἰς τὸ κάστρον καβαλάρης, ἔπειτα ἐκάθησεν εἰς τὸν θρόνον τὸν βασιλικόν, καὶ ηλθον της Αιγύπτου οι μεγιστάνοι και οι άργοντες και τον επροσκύνησαν ώς βασιλέα τους και τον ευφήμησαν. και ο Άλέξανδρος τους ερώτησεν απώς μὲ εἴπετε, ὅτι εἶμαι υίὸς τοῦ ἐδιχοῦ σας βασιλέως Νεχτεναβοῦ; δείξετέ μου την άληθειαν». Εгиптяне тогда разсказывають Александру о бътствъ Нектанеба. Письмо Нектанеба нъсколько подробнъе славянскаго перевода: ἐγὼ δὲν δύνομαι νὰ πολεμήσω μὲ τὸν Δάρειον τὸν βασιλέα της Περσίας, και ὑπάγω ἀπὸ ἐσᾶς, γέροντες και μεγιστάνοι της Αἰγύπτου, καί νὰ ίστορίσετε τὸ πρόσωπόν μου είς τὸν στύλον ὁποῦ είναι είς τὴν μέσην της Αίγύπτου και βάλετε είς το κεφάλι της ιστορίας το στεφάνι μου. και δποιος έλθη να σταθή σιμά είς τον στύλον και πέση το κεφάλι του άποχάτω τοῦ στύλου και έλθη τὸ στεφάνι είς τὸ κεφάλι του, αὐτὸν νὰ προσχυνήσετε διά βασιλέα σας, ότι είναι υίος μου; срав. славянскій переводъ: «Оть вась отхождоу старь, и пакь пріндоу кь вамь младь и сикови белегь боудеть монго пришьствіа: нгда нь образоу монмоу пріидоу и поклонюсе кмоу, кже на стлыть стоить срыдь града Ісгупта,

тогда вѣн ць отъ роукы кго на главоу мою пад неть» (Нов., 53). — Извѣстіемъ о постановкѣ четырехъ столновъ съ портретами Александра, Птоломея, Антіоха и Филона оканчивался пропускъ въ Вѣнскомъ сп. и рѣчь идетъ о столкновеніи Дарія съ Александромъ. Но тогда какъ славянскій переводъ и Иверскій списокъ въ сходныхъ чертахъ разскавывають о началѣ ихъ столкновенія, Вѣн. сп. сохранилъ только краткое упоминаніе: тотє кай о Δάρειος ἔπεμψεν καταπατητάδες εἰς τὸν ᾿Αλέξανδρον καὶ ἡ βίγλα τοῦ ᾿Αλεξάνδρου ἐπίασέ τους. καὶ ο ᾿Αλέξανδρος ἐλεημονήθη τους καὶ ἀπόλυσέν τους. καὶ ὑπῆγαν εἰς τὸν Δάρειον καὶ ὡμολόγησάν του δσον είδαν καὶ τὸν ᾿Αλέξανδρον ἐπαινοῦσαν πάμπολλα. ἐθυμώθη ο Δάρειος καὶ ὡρισεν καὶ ἔκοψεν τὲς γλώσσες τους νὰ μηδὲν ἀκούση τὸ φουσάτο καὶ σκιασθῆ. Иверскій съ славянскимъ повѣствують о томъ подробно, а именно:

Нов. 53. Семоу же сице быв'шоу и се въст'ницы кь Алексен'дроу пріидоше глаголюшне: въдомо да ти нсть, великый цароу, ыко Дарін, царь высточ'ный, сы всеми силами высточ'ними на рекоу Іефрать паде. Алексен'дрь же то слышавь, наредивь воискоу, кь Іефратоу идете. Іефрать же рекоу не дошьдь, воискоу преписати рече, и обрѣте шесть сьть тисоушть кон'никь и д. ста тисоушть пешьць. И Даріе свою воискоу приписати повель, и обрите тисоуштоу тисоушть кон'никь и тисоуштоу тисоушть пешьць. И вь ть дынь сходоу Дарінвоу оухватише и рече объсити ихь, ыко да вьз'въстеть нмоу число воиске пер'скые, они же истиноу поведаше. Алексен'дрь же рече држати ихь до ношти и воистѣ рече: сваки чловъкь ог'нь да наложить; сходникы же на високо брьдо изведь, они же видеше множьст'во безчи-

Ήλθαν μαντατοφόροι είς τὸν Άλέξανδρον ἄρχοντες τῆς Αἰγύπτου και είπάν του, ὅτι ὁ Δάρειος ὁ μέγας βασιλεύς τῆς Περσίας ἡλθεν εἰς τόν Εὐφράτην ποταμόν μὲ δλης τῆς άνατολῆς τὰ άναρίθμητα φουσάτα. καὶ ὡς ἤκουσεν ὁ ἀλέξανδρος, ἔκραξεν όλους τους πρωτοχαβαλλαραίους καὶ ἔγραψεν τὰ φουσάτα του καὶ ηύρεν έξακόσιες γιλιάδες καβαλλαραίους και πεντήντα χιλιάδες πεζούς. καὶ ὁ Δάρειος ἔγραψεν τὰ φουσάτα του και ηύρεν χίλιες χιλιάδες χαβαλλαραίους και έκατον χιλιάδες πεζούς. καὶ αὐτὴν τὴν ἡμέραν ἔστειλεν ο Δάρειος καταπατητάδες καί τους ἐπίασαν οἱ ἄνθρωποι τοῦ Άλεξάνδρου. και ώρισεν ό βασιλεύς νά τούς τυραννήσουν να όμολογήσουν, πόσον φουσάτον ἔχη ὁ Δάρειος, καὶ αὐτοὶ ὡμολόγησαν πᾶσαν τὴν ἀλήθειαν. και ώρισεν νὰ τοὺς κρατήσουν έως να βραδιάση. και ώσαν ἐνύχτωσεν, εἶπεν ὁ ἀλέξανδρος τοὺς στρατιώτας του και ἄναψαν φωτιές

сльно ог'нквь. И отпоусти ихь, и на походъ рече имь: законь ксть Македоныномь, кгоже на бою оухватають, главоу отсёцають, никого жива не поуштають; да аште сь Даринмь съразимьсе, ви оу бои не идете, болк бо ксть чловекоу свои животь, неже свега свъта богатьст'во. Цароу же вашемоу Дарин рцете: цароу сь царемь не подобанть битисе; да кгда нач'нкмь битисе, иштите ме на златои колес'нипи мегю львовем белези. Где видите позлакние хел'мѣ и типанѣ фариже, тоу ксть макидон'скый плыкы. И то рекь, отпоусти ихь. Сходници жь къ Даріоу пришьдьше, сказаше кмоу в'са, ыже видете, Алексендраже хвалихоу много и воискоу повъдахоу силоу. Дарік же рече имь нзыкы оуръзати, ыко да Пер'сомь не казоують.

ό χαθείς χώρια, ἔπειτα ἐπῆραν τοὺς χαταπατητάδες χαι ἀνέβασάν τους είς τόπον ύψηλον και έχύτταξαν τές φωτιές τές ἀναρίθμητες, καὶ ἐθαύμασαν τό πλήθος του φουσάτου, ότι δέν ήξευραν την κατασκευήν του 'Αλεξάνδρου. καὶ τῷ πρωὶ τοὺς ἄφησαν και ἐπῆγαν ὀπίσω και εἶπέν τους νὰ εἰποῦν τὸν Δάρειον τὰ ώσὰν πρέπει βασιλεύς μὲ βασιλέα νὰ πολεμήση και όχι νὰ σφαγοῦν τὰ φουσάτα και οι άνανδρειωμένοι διά τον 'Αλέξανδρον καὶ τὸν Δάρειον, καὶ ἐὰν θέλη νὰ πολεμήσωμεν, ας ελθη έχει όπου είναι τὰ χρυσὰ ἀμάξια όπου είναι γεγραμμένα των λεόντων τὰ ὀδοντοπρόσωπα καὶ οἱ παρπόντες οι χρυσές και φαρία άρματωμένα, έχει είναι τὸ τάγμα τοῦ 'Αλεξάνδρου. και ας έλθη όρθα καταπάνω μου, χαθώς σᾶς ἔδειξα τὰ σημάδιά τους. χαὶ αὐτοὶ ἐπῆγαν εἰς τὸν Δάρειον καὶ ἐφανέρωσάν του τὰ δσα είδαν με τὰ μάτιά τους καί είπάν του καὶ τὰ λόγια ποῦ τοὺς εἶπεν ό 'Αλέξανδρος, καὶ πολλά τοῦ ἐπαίνεσαν τὸν 'Αλέξανδρον. καὶ ώρισεν ό Δάρειος και ἔκοψαν τὰς γλώσσας τους διά νά μὴν ἀχούουν οἱ Πέρσαι καὶ φοβηθοῦν.

IX. Нов. 5/4, Весел. 48. Рѣчь Александра къ воинамъ полнѣе въ славянскомъ и Ивер. сп., нежели въ Вѣн.: въ послѣднемъ она сокращена. Уговаривая воиновъ оказать храбрость, Александръ между прочимъ говоритъ: «в'сакомоу бо велеоумноу можоу боле почтена съмръть, неже срамотънь животъ. . Видите ихъ неоуправ'но на бои идоуштихъ, въскорѣ бѣжати нач ноутъ, без'глав'ни бо соутъ, ви же знанте, ыко Пер'си дв'уе наричоутъ се, Македониыне же вльци, и прѣдъ единемъ влъкомъ многе овце бегаютъ». Этому въ Ивер. соотвѣтъ

**ствуеть**: χάλλιον ό τιμημένος θάνατος παρὰ τὴν ζωὴν τὴν ἄτιμον χαί σκλαβωμένην. άμη νὰ ήξεύρετε, ὅτι ὀγλήγωρα θέλομεν τοὺς νικήση, ὅτι ὁ βασιλεύς τους δεν είναι μαζί τους και τό φουσάτον είναι πάντοτε ἀκέφαλον, άλλο δὲ αὐτοὶ οἱ Πέρσαι εἶναι ώσὰν γυναῖχες στολισμένες εἰς τὸν πόλεμον, καί ήμεις ήμεσθεν ώσαν οι λύκοι. Греческій тексть не совпадаеть буквально съ славянскимъ, но этого и не должно требовать, когда мы имбемъ дбло съ среднегреческими памятниками, относительно которыхъ переписчики вообще мало стъснялись. — Битва Александра съ Даріемъ представлена различно въ всёхъ трехъ источникахъ. Первая битва въ Ивер. описана съ большими подробностями сравнительно съ славян. и Вън.: Когда Александръ разбилъ войско Дарія, онъ говорить---нужно разумъть, взятымъ въ плънъ и отпущеннымъ: είπε του Δαρείου τοῦ βασιλέως ὅτι ἐσκότωσα τὸν μέγαν τὸν βοηβόντα του τὸν Μίμαντον καὶ δίδε φουσάτο καὶ λιζάτο καὶ ἔχε τὸν τόπον τῆς Περσίας-Весел. 48. Неть речи о заботахъ Александра объ убитыхъ и раненыхъ, о чемъ упоминаетъ славянскій переводъ, и подробиве послед-HЯГО — Ивер.: καὶ ἔθαψαν τοὺς νεκροὺς καὶ τοὺς ζωντανοὺς ώρισεν καὶ τους ἀπόλυσεν και εἰπέν τους νὰ συντύχετε τὸν βασιλέα σας τὸν Δάρειον, σώνει τον ή αύθεντία τῶν Περσῶν, μόνον ἄς μοῦ δώση χαράτσι καὶ φουσάτον και ας βασιλεύη είς τὸν τόπον του. Сказавъ это, Александръ переходить чрезъ Евфрать, и здёсь тексты различаются. Славянскій переводъ говорить, что Дарій приказаль собраться войску въ Вавилонь, а Александръ, увидя своихъ воиновъ оробћешими, говоритъ имъ возбуждающую рачь. Въ ту же почь явился во сна Александру пророкъ Іеремія и обнадежиль его об'єщаніемь помощи Бога Саваофа. Тогда Александръ началъ битву съ персами и побъдилъ ихъ и прибылъ въ Вавилонъ. Въ Вън. сп. тотчасъ послъ вышеприведенныхъ словъ Александра следуетъ явленіе въ сне ему пророка Іеремін, а затемъ и битва съ персами. Въ Ивер. же после известія о переходе чрезъ Евфратъ продолжается такъ: хαὶ ὅταν ἐπέρασεν, ὡρισεν καὶ ἐγάλασαν όλα τὰ γεφύρια τοῦ ποταμοῦ, καὶ οἱ Μακεδόνες ἐχολομάνησαν πῶς τὰ ἐχάλασαν. ὁ Ἀλέξανδρος εἶπεν: «ὧ ἀνδρειωμένοι μου στρατιῶται καὶ ἄρχοντες Μαχεδοναΐοι, διὰ τί χολομανεῖτε περί τὰ γεφύρια; ἡμᾶς δὲν ἔδωσεν ὁ θεός νὰ φεύγωμεν, μόνον νὰ διώχνωμεν και νὰ νικοῦμεν, ὅμως τὰ γεφύρια τὰ έχάλασα διὰ νὰ μὴν ἔχετε ἔννοιαν ὁπίσω, μόνον νὰ πολεμᾶτε μὲ τὴν καρδίαν σας, ότι έδω όπου έπεράσαμεν, δέν εξμεσθεν πλέον διὰ τὰ όπίσω, μόνον νὰ πολεμήσωμεν ἡ νὰ τοὺς νικήσωμεν ἡ νὰ μᾶς νικήσουν, ἡ νὰ ζήσωμεν η νά άποθάνωμεν. Сожженіе моста упоминается и у Псевдокаллисфена. Следуетъ другая битва македонянъ съ персами, но речи славянскаго перевода и явленія въ сне пр. Іереміи неть.

Х. Нов. 58, Весел. 50. Описанія взятія Вавилона въ слав. и Ивер. сходятся, отличаясь отъ описанія Він. списка. Въ посліднемъ Вавидоняне сдаются тотчасъ по прибытіи Александра: καὶ ὁ Άλέξανδρος ήλθεν μὲ τὰ φουσάτα του είς τὴν Βαβυλῶνα. καὶ ὡς ἦκουσαν οἱ Βαβυλώνιοι, μιχροί τε και μεγάλοι, ήλθαν και τον ἐπροσκύνησαν και οὕτως τὸν έφούμισαν τον Αλέξανδρον μεγάλη φωνή βασιλέα των βασιλέων και τής οίχουμένης όλης, πολλά τὰ ἔτη τὴν βασιλείαν σου. καὶ ἤφεράν του προσκυνήματα, δώρα πολλά πανθαύμαστα... Въ славянскомъ переводъ взятіе Вавилона передается съ подробностями: Вавилонъ былъ окруженъ рекою Евфратомъ, такъ что нельзя было подойти на сто поприщь. Александръ велълъ отвести воду и въ одну ночь, когда Вавилоняне творили праздникъ Аполлону, вошелъ по свободному руслу ръки въ городъ и зажегь его. Вавилоняне обратились къ нему съ просьбой о пощадъ, и Александръ велълъ погасить пожаръ. Вавилоняне выпесли ему нодарки. Соотвътственно этому и въ Ивер. передается такимъ οδραβομτ. Ὁ Αλέξανδρος νικώντας τὸν Δάρειον, ἐπῆρεν καὶ εἰς τὴν Βαβυλώνα κοντά, και οι άνθρωποι του κάστρου δέν τον άφησαν να σιμώση χοντά, ἀλλὰ ἔως ρ΄ μίλια ἀλάργα ἀπὸ τὸ χάστρον ὁ Εὐφράτης ποταμός έτρεγε τριγύρω του κάστρου και ἐσέβαιναν μέσα, και ὁ ᾿Αλέξανδρος ἐπῆγεν μὲ τὰ φουσάτα του καὶ ἔπεσεν ἐπάνωθεν τοῦ κάστρου, καὶ ὥρισεν καὶ ξσκαψαν αὐλάκια ἀνάμεσα τοῦ φουσάτου, καὶ σιμὰ εἰς τὸ ποτάμι ἔσκαψαν ένα αὐλάχι πολλά βαθύ χαι τὸ ἔχαψαν μὲ μεγάλες τέχνες ὁποῦ ἐθαύμαζεν κάθε ἄνθρωπος. μίαν γοῦν τῶν ἡμερῶν εἶχαν ἐορτὴν μεγάλην οἱ Βαβυλώνιοι όποῦ ἐώρταζαν τὸν θεόν τους τὸν ᾿Απόλλωνα καὶ ἦσαν ὅλοι μαζωμένοι είς τὸν βωμόν τους. και τὴν νύκτα ἐκείνην ἦλθεν ὁ ᾿Αλέξανδρος μετά τοῦ φουσάτου του καὶ ἐγύρισεί τὸν ποταμὸν ἀπὸ τὸ κάστρον καὶ ἔβαλέν τον είς τὰ αὐλάχια ὁποῦ είχε σχαμμένα, χαὶ ἐπῆρεν τὸν χάμπον ὁ ποταμός και τότε ἐσέβη τὸ φουσάτον τοῦ ᾿Αλεξάνδρου είς τὸ κάστρον τῆς Βαβυλωνίας ἀπ' ἐχεῖ ὁποῦ ἔμβαινεν ὁ Εὐφράτης. καὶ ὅταν ἐσέβησαν μέσα, ώρισεν και άναψαν την Βαβυλώνα τριγύρω και περιλαβαν οι Μακεδόναι καὶ ἐκύκλωσαν τριγύρω, οἱ δὲ Βαβυλώνιοι φοβηθέντες τὴν τέχνην τοῦ ἀλεξάνδρου, όλοι μίαν φωνήν ἐφώναζαν και ἔλεγαν ἐλέησόν μας, ἐλέησον, 'Αλέξανδρε, και βασιλεῦ τοῦ κόσμου και ἐδικέ μας αὐθέντα. και ὡσὰν ἤκουσεν ὁ ᾿Αλέξανδρος, ώρισεν καὶ ἔσβησαν τὴν φωτίαν. καὶ τότε ἡλθαν καὶ τὸν ἐπροσχύνησαν οἱ Βαβυλώνιοι καὶ δῶρα πολύτιμα τὸν ἔφεραν.—Βεπέμτ за тымь въ Вын. сп. начинается пропускъ, отмыченный Веселовскимъ,

стр. 50. Пропускъ начинается на начальныхъ словахъ Дарія, горюющаго, что началь войну съ Александромъ, и продолжается до сказанія, какъ Александръ посломъ ходилъ къ Дарію. Ивер. списокъ не знаетъ этого пропуска, но эпизодъ съ Ависсомъ въ некоторыхъ случаяхъ различается тамъ и тутъ. Такъ въ слав. пер. Ависсъ самъ вызывается убить Александра, чему Дарій очень радъ, тогда какъ въ Ивер. иниціатива исходить отъ самого Дарія; когда же Ависсъ выслушаль желаніе Дарія убить Александра, έλυπήθη ή καρδία του και είπεν νά γένη τὸ θέλημά σου, βασιλεῦ Δάρειε, ἐγὼ διὰ τὴν βασιλείαν σου ἔχω χαράν νὰ ἀποθάνω. Ависсъ, придя обратно къ Дарію, произносить похвальную речь въ честь Александра, тогда какъ въ слав. тексте краткая ръчь его состоить въ сопоставлении того, что сдълаль для него Дарій, съ темъ, что онъ получиль отъ Александра: Васплед Δάρειε, μὲ τὸ χέρι μου ἐκτύπησα τὸν ᾿Αλέξανδρον νὰ πάρω τὸ κεφάλι του και δὲν ἐπέτυχα καλά, ὅτι ὁ θεὸς ὁποῦ προσκυνᾶ εἶναι μεγάλος και δυνατός καὶ τὸν φυλάττει. ἐγὼ διὰ τὴν βασιλείαν σου καὶ διὰ τὴν ἀγάπην σου έβαλα τὴν ζωήν μου καὶ ἔκαμα ἔργον ὅπου ἄνθρωπος δὲν τὸ ἔκαμεν. κρεῖσσον τὸ είχα νὰ ἀποθάνω παρὰ νὰ γυρίσω ἄπρακτος. Ποςπε Ηξοκοπρκικό словъ утешенія со стороны Дарія, Ависсъ продолжаеть: βασιλεύ μου, άληθινά πολλά μου ἔχαμες καὶ πολλά με ἐτίμησες, ἀμὴ καὶ ἐγὼ μὲ τὴν ζωήν μου ἐπλέρωσά σε. ἐσύ με ἔστειλες νὰ ἀποθάνω καὶ νὰ χαθῶ εἰς μέγαν ἄνθρωπον καὶ φοβερόν, διότι μέγας καὶ φοβερός βασιλεύς εἶναι ὁ ᾿Αλέξανδρος, βασιλεῦ Δάρειε, καὶ ἀνδρειωμένος καὶ φρόνιμος καὶ ἐλεήμων καὶ άξιος είναι νὰ βασιλεύη είς όλον τὸν χόσμον, ὅτι ποῖος βασιλεὺς νὰ ἦτον να του κάμουν, ότι έγω του έκαμα και να εχάριζεν την ζωήν μου; νέος εἶναι ὁ ᾿Αλέξανδρος, ἀμὴ γεροντικὴν τάξιν ἔχει καὶ πολλούς γέροντες βασιλεῖς ἔχει σιμά του διὰ τὴν βουλήν του. Αβικος γχοдить κъ Αλεκсандру и Дарій посылаеть съ нимъ письмо. Следуеть въ Вен. и славян. переводъ вторичное явление въ снъ Александру прор. Гереміи, чего въ Ивер. нътъ, а разсказъ прямо переходить къ пребыванію Александра у Дарія въ качествъ посла. Во время объда Александръ, по славян. переводу, увидя переговоры Дарія съ Кандархусомъ, вынулъ перстень, способный дёлать человёка невидимымъ, и приготовилъ его. По Вён. тексту, Александръ ξβαλέν το είς τὸ δάχτυλόν του καὶ ἐγένετο ἄφαντος άπό τους άνθρώπους όλουνούς. Эта непоследовательность отмечена Веселовскимъ. Ивер. списокъ сначала исправляетъ эту непоследователь-**HOCTь:** ὁ ᾿Αλέξανδρος ἐχατάλαβεν τὴν ἔννοιαν καὶ ἐβγάλῃ ἕνα δακτυλίδι ἀπό τὸν κόρφον του ὁποῦ τὸ εἶχε πάρει ἀπό τὸ κάστρον τῆς Τρφάδος. καὶ

αὐτὸ ἦτον τῆς Κλεοπάτρας τῆς βασίλισσας (= Κπεοματρε εγγηστ΄ сκε μαρμηε, Βъ Βѣμ. μѣτъ), τὸ ὁποῖον εἶχε τέτοιαν ἐνέργειαν, ὅτι ὅποιος τὸ ἔβαλεν εἰς τὸ χέρι του, εὐθὺς ἐγένετο ἄφαντος ἀπὸ τοὺς ἀνθρώπους. Ηο τητъ же прибавляется: καὶ ὡς εἶδεν πῶς τὸν ἐγνώρισαν, ἔβαλέν το εἰς τὸ δάκτυλόν του καὶ πλέον δὲν τὸν ἔβλεπαν καὶ ἐκάθετο νὰ ἰδῆ τὶ θέλει γίνη. Сѣтованіе Дарія въ Вѣн. сп. пропущено, въ Ивер. оно нѣсколько полнѣе, чѣмъ въ славянскомъ.

XI. В'єнскій тексть потерп'єль сильное сокращеніе. Письмо Дарія къ Пору и приготовленіе последняго къ оказанію помощи и приготовленіе къ битвъ совсьмъ пропущены. Ивер. сп. восполняеть этотъ пропускъ, отличаясь отъ славян. нѣкоторыми подробностями, но больше въ расширеніи текста. Дальнійшее изложеніе въ Він. подверглось сильному сокращенію, такъ что Ивер. списокъ является особенно важнымъ, какъ соответствующій славянскому переводу. Краткое описаніе битвы славянскаго перевода въ Ивер. нѣсколько распространено, но слова Дарія вполив соответствують славянскому: й єди о άγνωστος και κακορίζικος Δάρειος, όπου ὑψώθηκα ἔως τὸν οὐρανὸν καὶ τώρα χᾶν εἰς τὴν γῆν δὲν εἶμαι ἄξιος νὰ σταματήσω, χαὶ ἀποθνήσχω μὲ έντροπήν και άτιμίαν μεγάλην. Смерть Дарія отличается дополненіемъ, которое должно считаться вымысломъ одного изъ переписчиковъ, такъ какъ и у Псевдокаллисфена не находимъ соответствія. Въ славян. и Вън. два мужа убивають Дарія, «мечеви кго оубодоше и сь коны оур васта, одрьше нго сь ороужію и мало жива нго остависта». Въ Ивер. убійцы сначала обращаются къ Дарію съ словами: έως πότε διά λόγου σου νὰ γάνονται τόσοι στρατιῶται καὶ μεγιστάνοι, καὶ ἡμεῖς νὰ δώσωμεν χαχόν θάνατον διὰ λόγου σου; ἀμὴ ἡμεῖς τώρα νὰ σὲ σχοτώσωμεν νὰ μᾶς τιμήση ὁ ᾿Αλέξανδρος καὶ νὰ ἐλευθερώσωμεν καὶ ἄλλους πολλούς ἀπὸ τον δάνατον. Дарій обращается кънимъ съ увіщаніемъ, что уже восходить нь Псевдоналлисфену: ώ ήγαπημένοι μου μεγιστάνοι, μή μὲ σκοτώσετε, παρακαλώ σας, ἀφητέ με νὰ ζώ, καὶ ἄς με ὁρίζη ὁ Ἀλέξανδρος, μόνον ἀφῆτέ με νὰ ζῶ, καὶ ἄς δουλωθῶ εἰς τὸν ἀλέξανδρον, παρακαλῶ σας διά την άγάπην των θεων. — Когда Александръ нашелъ умирающаго Дарія, последній въ Вен. сп. говорить только: έγω είμαι ο Δάρειος ὁ βασιλεύς, ὁποῦ μὲ ἐπροσχυνοῦσαν πολλάς χιλιάδες ἄνθρωποι. Иначе въ Иверскомъ: έγω είμαι ο Δάρειος ο βασιλεύς του χόσμου, όπου χάποτε ήμουν φοβερός, όπου πολλοί βασιλεῖς καὶ μεγιστάνοι καὶ ἄρχοντές με ἐπροσχύνησαν, καὶ τώρα κείττομαι εἰς τῶν ἀλόγων τὰ ποδάρια. ὁ Δάρειος είμαι, όπου βασιλείς και ἄρχοντες τὸ ὄνομά μου ἀκούοντες ἔτρεμαν. ἐγὼ ὁ

Δάρειος ὁ μέγας βασιλεύς τῆς Περσίας και τώρα είδες, πῶς με ἔκαμαν οί έδιχοί μου δοϋλοι καὶ ἡγαπημένοι. λοιπόν ἐνθυμήσου καὶ ἐσὺ τὸν θάνατον, Άλέξανδρε, και μηδέν με άφήσης έδω είς τον κονιορτον όπου κείττομαι είς των άλόγων τὰ ποδάρια, ὅτι ἐσὺ δὲν εἶσαι ἀνελεήμων, ὡσὰν τοὺς Πέρσας, άμη είσαι άπό εύλογημένον γένος, και παρακαλώ σε μην ένθυμηθής κακόν ачті хахой. Ср. съ этимъ славян. переводъ, Новак. стр. 71—72. Подробиве, чемъ въ славян., описывается, какъ Александръ сель на тронъ и всё ему поклонились. Къ Александру привели Роксану, и въ Вън. сп. Дарій говорить ему: δέξου, Άλέξανδρε, την σπλαγχνικήν μου θυγατέρα, δτι εὐδόχιμη πάμπολλα έναι. Иверскій же списокъ параллельно славянскому содержить такую річь Дарія: ὧ ψυχή μου καὶ καρδία μου, και σπλαγχνικόν μου τέκνον Τοξάνδρα μου, ήφερά σου ξενικόν ἀπό τὴν Μαχεδονίαν όπου δὲν τὸν ἐπαντύχαινα, καὶ ὅχι μὲ τὸ θέλημά μου τόν ήφερα, άμη μὲ τὸν ὁρισμὸν τοῦ θεοῦ, καὶ εἶναι αὐθέντης τῆς Περσίας, ώσαν ήμουν και έγώ, και είς τα πλούτη μας όλα έγινεν βασιλεύς. όμως γλυχυτάτη μου θυγάτερ, έγω δέν άπαντυχαίνω να γένη ο γάμος σου Ετζι ξξαφνα, άμη έλεγα να κράζω βασιλείς και μεγιστάνους και άρχοντες, και νὰ στέψω ἔντιμα καὶ χρήσιμα τὸν γάμον σου, ἀμὴ ἀντὶ τὸν γάμον σου έχύθησαν περισσά αξματα πολλά έκ των Μακεδόνων και Περσών, καί πολλά άντισταθήχαμεν και ήμεζς είς τον πόλεμον, άμη θεου θέλημα δέν ήτον, δτι ήμεζς ύψώθημεν έως τὸν οὐρανόν, καὶ ἀπό τὸ ὕψωμα τώρα ἐπέσαμεν έως τὸν ἄδην. καὶ ἐπειδή ὁ θεὸς ἔδωσεν την βασιλείαν μου τοῦ μεγάλου Άλεξάνδρου, και τον έκαμεν βασιλέα όλου του κόσμου, όρίζω και έγω ἐσένα, θυγατέρα μου, καί σε δίδω νὰ εἶσαι γυνη τοῦ βασιλέως ᾿Αλεξάνδρου και νὰ τὸν ἔχης αὐθέντη και βασιλέα σου ἐγκαρδιακὸν και μὲ ἐμπιστοσύνην και μεγάλην τιμήν. Дальныйшее повыствование идеть въ соответствіе славянскому, съ некоторыми незначительными добавленіями. Похороны Дарія также получили описаніе: Ὁ Αλέξανδρος ὡς είδεν, ότι ἀπέθανεν ὁ Δάρειος, ήτοίμασεν νὰ τὸν θάψη καὶ ώρισε τοὺς μεγιστάνους του και τους ἄρχοντας με όλον το φουσάτον να πηγαίνουν όλοι ξεσπαθωμένοι έμπροστά. οί δὲ Γιέρσαι νὰ ἔρχονται ὁπίσω χωρίς ἄρματα καὶ τὸ λείψανον εἰς τὴν μέσην μὲ πολύτιμα φορέματα καὶ ἀρώματα καὶ τὸν έπήγαιναν είς τὸν τάφον. καὶ ὁ τάφος ἦτον ὅλος καθαρὸν χρυσάφι καὶ πέτρες πολύτιμες, και έβαλαν έπάνω είς το μνήμα το στέμμα του βασιλέως Δαρείου, και ἔγραψαν και γράμματα έλληνικὰ ἐπάνω είς τὸν τάφον. Этого описанія ність въ славянскомъ и у Псевдокаллисфена. Казнь убійцъ Дарія разсказана, какъ въ славянскомъ (Новак. 74). Послъ этого следуеть письмо Александра къ Олимпіаде.

XII. Письмо Александра въ общемъ соотвътствуеть переводу, но въ последнемъ Александръ объясняетъ точнее, почему онъ пишетъ письмо: «И въдомо да ксть вамь, ыко дон'деже жен'скаа любовь сръдце мож не объкла бъще, никако мене мисьль нахогиаще о вась и о домаш'нихь; да отънелиже жен'скаа любовь вь сръдце оустръли мене, отьтоле и о мирскихь мислити начехь: ни бо вымѣныхь, где оубити ме хотеть, где ли оубити хоштоу». Въ Ивер. Александръ пишетъ: хай ἐπειδή ἔγινε τὸ πράγμα ἔτζι, ἄφησα τοὺς πολέμους καὶ γράφω πρὸς ἐσᾶς ἐπιστολήν, ἀμὴ προτήτερα είχα τὸν νοῦν μου πῶς νὰ πάρω κάστρη καὶ βασιλείς. — Александръ ставить высокій столпъ и съ него говорить різнь объединобожін: να ήξεύρετε έσεις οί Πέρσαι, ότι έγω προσκυνώ τὸν θεόν τοῦ οὐρανοῦ και τῆς γῆς και ποιητήν Σαβαώθ και αὐτός ὁ θεός νὰ πατάξη τὰ εἴδωλα καὶ νὰ χαλάση τοὺς θεοὺς τῶν Ελλήνων. καὶ ὅσοι πιστεύουν εἰς αὐτά, ἀμὴ ἐγὼ πιστεύω καὶ προσκυνῶ τὸν θεὸν τὸν ἀόρατον Σαβαώθ. Следуеть краткая исторія съ Крисомъ и рядъ виденныхъ чудесъ. Александръ находить: 1) косматыхъ исполинскихъ женщинъ, съ которыми войско его вступаеть въ битву; 2) исполинскихъ муравьевъ, нэъ которыхъ ένας μύρμηγκας έπαιρνε ένα άλογον; 3) ръку, шириною въ день пути; 4) людей величиною въ локоть; 5) озеро хай то укроу έχεινο ήτον χρύον και γλυκύ ώσαν ζάχαρι; среди озера быль столиъ поставленный Сонхосомъ, и на немъ надпись: δποιος άνθρωπος θέλει νά ύπάγη εἰς τὴν ἄχραν τῆς γῆς, ἔως ἐδῶ νὰ ἔλθη καὶ παρεμπρός νὰ μὴν ύπάγη, ὅτι ἐγὼ ὁ Σοσόνχης ὁ βασιλεὺς ἐπῆρα τὸν κόσμον ὅλον καὶ ὑψώθηκα πολύ και ήθέλησα να εύρω την άκραν της γης, και είς τουτον τόν κάμπον ήλθαν οι ἄγριοι ἄνθρωποι είς τὸ φουσάτον μου ἐπάνω και τὸ κατατζάχισαν καί έμένα μὲ ἐσκότωσαν. 6) людей великихъ и страшныхъ δύο δργυιαίς ύψηλούς, προ κοτορωίν Αλεκсандръ говорить, что они убили Сесонхоса; одинъ изъ нихъ пожираеть подведенную къ нему жену; происходить сражение между ними и войскомъ Александра; воины требують воротиться назадь, Александрь ихъ уговариваеть= Новак. 79; 7) Александръ приходить είς έναν εύμορφον τόπον, гдѣ были статун Ираклія и Семирамиды; 8) идеть въ пустыню и находить шестирукихъ и шестиногихъ людей; 9) псоглавци — σχυλοχεράλοι 10) морскіе раки, повдающіе лошадей и людей; 11) Александръ хочетъ плыть на одинъ островъ, Филонъ отговариваеть, и его Александръ посылаетъ вийсто себя; посли него отправляется самъ Александръ; разговоръ Александра съ нагомудрецами; 12) отъ нихъ онъ узнаетъ о блаженныхъ, о происхожденіи которыхъ слышить цёлую легенду; легенда

въ славянскомъ передана подробнее, чемъ въ Ивер., и сходится съ спискомъ Флорентійскимъ: Όπόταν ξβγαλεν ό θεός τὸν Άδὰμ ἀπό τὸν παράδεισον, ήλθεν είς αὐτὸν τὸν τόπον μὲ τὴν Εὕαν καὶ ἔκαμαν χρόνους πολλούς, βλέποντάς τον, και ένθυμούμενος ἔκλαιε πικρῶς, και αὐτοῦ ἐγέννησε τὸν Κάιν καὶ τὸν "Αβελ, καὶ ὁ διάβολος ἐφθόνησεν . . . . καὶ ἐγέννησαν έτερον υίον και τον ωνόμασαν Σηθ και έμεινεν ο Σηθ είς τον τόπον αὐτὸν καὶ ἐποίησεν σπέρμα καὶ ἔγιναν ὅπερ εἶναι αὐτοὶ οἱ Μάκαρες. ΑΙΕксандръ идетъ къ нагомудрецамъ, по дорогъ въ одномъ мъсть ставить столбъ, а на немъ свой образъ; встръчаеть человъка, привязаннаго цепями; женщину, также привязанную къ горе; озеро, наполненное зм'вями. Начало бестды Александра съ блаженными у Новаковича пропущено, издано Веселовскимъ изъ рукописи Кирилло-Бълозерской № 1088. Въ Иверск. пропущенное мъсто читается такъ: Ка είς αυτόν τόν τόπον ἔχαμεν ό ᾿Αλέξανδρος χαιρόν ἀναπαύσεως χαὶ ώρισε νὰ κάμουν κάτεργα διὰ νὰ περάσουν είς τοὺς Μακάρους, καὶ ὡσὰν ἔκαμαν τὰ κάτεργα, ἐπῆρε τὸν Φιλόνην και τὸν Αντίοχον και ἐπῆγεν εἰς τὸ νησί των Μαχάρων, ὅπερ τὸ λέγουν έλληνικὰ Δραχμάνες. καὶ ἐκεῖ ἦτον δένδρα πολλών λογιών και πολύκαρπα, και είς τους κλόνους τών δένδρων ήσαν πουλία πάσης γενεᾶς καὶ ἐλαλοῦσαν πολὺ νόστιμα γλυκὰ καὶ εὕμορφα. καὶ ἦσαν τόσες βρύσες όποῦ ἔτρεχαν τὰ κρύα νερὰ καὶ γλυκέα ὧσπερ ζάχαρι. και έβγηκεν είς το νησι ο 'Αλέξανδρος και ήλθεν ένας άνθρωπος και τὸν ἐσυναπάντησεν. καὶ εἶπέν του ὁ ᾿Αλέξανδρος χαίροις, ἀδελφέ, εἰρήνη σοι και άγάπη. και αύτος του άπεκρίθη όλονων χαρά 'Αλέξανδρε. ὁ δὲ ὡς ήκουσεν τὸ ὄνομά του ἐθαύμασεν. ἐκεῖνος εἶπέν του. ήξευρε εἰς τοὺς γεροντοτέρους μας θέλουν σου όμολογήση περί τον θάνατόν σου. και ό 'Αλέξανδρος ἐπῆγεν ἔμπροσθεν ὀλίγα καὶ ἐξέβησαν ἄνθρωποι πολλοὶ καὶ τὸν έσυναπάντησαν και τὸν ἐφίλησαν είς τὸ πρόσωπον. Сπέдуеть разговорь Александра съ Евантомъ. Какъ въ славянскомъ, такъ и въ Ивер. Евантъ вторично говоритъ Александру о своемъ происхожденіи: той Άδὰμ ἐγγόνια εἴμεσθεν, ὅτι ὁ ᾿Αδὰμ ὅταν ἐζωρίσθη ἀπὸ τὸν παράδεισον καὶ ἐτεκνοποίησεν, καὶ ἡμεῖς εἴμεσθεν ἀπὸ τὸν Σὴθ τὸν τρίτον υἰὸν τοῦ Άδάμ, όπου τουτον έδωκεν ό θεός άντι Αβελ, ον άπέκτεινε Κάϊν. Η ΤΤ просьбы безсмертія, какъ у Новаковича; въ сп. Кирилло-Білоз., очевидно, прибавка редактора. Александръ идеть смотръть островъ, гдъ живуть жены блаженныхъ, но не имъя возможности сдълать это, поставиль столпь съ надписью: 'Αλέξανδρος όπου έπερίλαβεν δλον τον κόσμον καὶ εἰς τὸ νησὶ τοῦτο ἡλθα καὶ εἶδά το καὶ ἐγύρευσα τοὺς θεοὺς τῶν Έλλήνων, και ούδε εν δεν ηύρα, άλλὰ είναι όλοι είς τον άδην, άμη ώς φαίνεται, δεν είναι των Ελλήνων, άλλά εμένα ο Ευάνθης ο φρόνιμος ο βασιλεύς τῶν Μακάρων τὴν ἀλήθειαν ἔδειξε, πῶς οἱ θεοὶ τῶν Ἑλλήνων χοίτονται είς τὰ χαταγθόνια τοῦ ἄδου χαὶ βασανίζονται μὲ τὸν διάβολον ἀπὸ ὁρισμὸν τοῦ θεοῦ Σαβαώθ. καὶ ἄν ἔλθη ἄλλος κατώπιν μου είς τὸ νησί τοῦτο όλόγυρα, ἄς βλέπη και μέσα εἰς τὸ κάστρον νὰ μηδὲν τηρήση, ότι μόνον ο θεός ο μεγαλοδύναμος το ήξεύρει, ίδε άνθρωπος δέν τολμά νά тηρήση; сравн. Новак. 88. Кончивъ разговоръ съ Евантомъ, Александръ возвратился къ войску и поставиль надпись δωμαϊκά άραβικά: 'Αλέξανδρος ό βασιλεύς ήλθα είς τὴν ἄχραν τῆς γῆς καὶ ἀπό τὴν καμάραν ταύτην ἐπέρασαν τὰ φουσάτα μου ὅλα καὶ ἐδιάβηκαν, καὶ ἐπεριπάτησα δ΄ ήμέρες και ήλθα είς την σκοτειτην γην; сравн. Новак. 90: «Алексен'дрь царь на краи земли дошьдь и по сини камаре высокои прииде сь в'сею воискою своню, и тоу д. дыни ходивь до тым'не земли доиде». Войско приходить въ землю мрака; выносять камни, оказавшіеся драгопфиными; встрфчаются двф человфкообразныя птицы, которыя возвфщають ему, что его ждеть царство Порово; приходять къ одному озеру, поваръ моетъ въ немъ рыбы, которыя оживають; приходятъ къ озеру, вода котораго сладка какъ сахаръ; громадная рыба едва не пожрала Александра, но онъ убиваетъ ее и въ сердцѣ ея находитъ виа дабара τρανόν ώσὰν χηναρίου αὐγόν καὶ ἔλαμπεν ώσὰν ὁ ἥλιος τὸ λιθάρι ἐκεῖνο; ночью выходять изъ озера женщины кай дапраста трауойда етрауопδούσαν; встрέчаются далье существа, οί όποιοι από την μέσην και επάνω ήτον ἄνθρωποι, και ἀπό τὴν μέσην και κάτω ήσαν ώσὰν ἄλογα ζῶα; Α.ΙΕксандръ избавляется отъ нихъ хитростью; наконецъ нриходить είς τὴν Ήλιούπολιν: идя отсюда, встричаеть ανθρώπους μονοποδάρους και απ' έκει ἐσηκώθη ὁ ᾿Αλέξανδρος καὶ ἐπεριεπάτησεν ἡμέρας ἔξ καὶ ἡλθεν εἰς τὸ σύνορον της Ίνδιας είς τοῦ Πώρου τοῦ βασιλέως τὸν τόπον. Τακимъ οбразомъ, міръ чудесъ, видінныхъ Александромъ, вполив соотвітствуетъ славянскому тексту: последній следуеть за разсматриваемымъ греческимъ текстомъ, не опуская и не прибавляя ничего.

XIII. Съ посланія Пора къ Александру возобновляєтся чтеніе Вѣнскаго списка. Поръ пишеть Александру письмо, которое въ Вѣн. сп. сильно сокращено; Ивер. сп. ближе къ славянскому переводу, но все таки нѣсколько подробнѣе. Поръ между прочимъ пишеть: хай ἢλθες хай εἰς ἐμένα, ἀμὴ νὰ χαθῆς ἦλθες, ὅτι ὡρισα τόσον χόσμον χαὶ τὰ σύνορα ὅλα δὲν ἡμποροῦν νὰ μὲ ἀντισταθοῦν. χαὶ ἐγὼ ὡσὰν ὁργισθῶ χαὶ σηχώσω σεφέρι, ὅλος ὁ χόσμος ὁποῦ εἰναι ὑποχάτω τοῦ οὐρανοῦ δὲν δύναται νὰ μὲ ἀντισταθῆ, χαὶ τόση εἰναι ἡ λωλάδα ἡ ἐδιχή σου χαὶ ἦλθες νὰ

Digitized by Google

πολεμάς με θεόν όπου όλη ή οίχουμένη τρέμει και φοβετταί με. ΟΤΒΕΤΤ Александра гораздо подробнъе славянскаго, не говоря о Вън. текстъ, который короче послёдняго. После угрозы послать Пора въ адъ, Александръ продолжаетъ: όμως τώρα καὶ ἐσὺ ἀπάντεχέ με νὰ ἔλθω εἰς τὸ βασίλειόν σου καί όποιον θέλη ὁ θεὸς θέλει τὸ δώση, ας ελθω αὐτοῦ νὰ πολεμήσωμεν με τὰ φουσάτα μας, και ὅποιος νικήση θέλει, βασιλεύσει εἰς τὰ πάντα. ἐγώ ἐδῶ ποῦ ἦλθα, πλέον οπίσω δὲν γυρίζω, μήτε ἐγώ μήτε τὰ φουσάτα μου, ἡ ἐδῶ ἐσὺ θέλεις μᾶς κατασφάξης ἐμένα καὶ τὰ φουσάτα μου, ή ήμεζς έσένα και τὰ φουσάτα σου θέλομεν κατασφάξη, ὅτι ἐγὼ δὲν φοβούμαι μήτε τὰ φουσάτα σου μήτε τὸν δάνατον πῶς ἀποδάνωμεν εἰς τὸν πόλεμον, μόνον ἔρχομαι μὲ τὴν δύναμιν τοῦ θεοῦ Σαβαώθ καὶ ὁ ἄνωδεν όποιον θέλει ας τοῦ δώση τὸ νίχος. Πο**ιπ** эτοгο Αлександръ пишеть письмо къ Олимпіадъ и Аристотелю, чего нътъ ни въ Вънск. ни въ греческ. народ. книги (ср. Веселов., изсл. стр. 383). Въ смысли сентиментальности, на которую указываетъ Веселовскій, Ивер. текстъ пошель далеко впередь. Сентиментальностью отличается особенно вступленіе, которое я приведу, въ виду отсутствія письма въ другихъ **CHECKAND: 'Αλέξανδρος ὁ βασιλεύς εἰς τὴν χυρίαν καὶ μητέρα μου τὴν** 'Ολυμπιάδα πολλά άχριβοχαιρετώ σε και γλυκέα καταφιλώ σε, και τόν διδάσκαλόν μου τὸν 'Αριστοτέλην πολλά ἀκριβοχαιρετῶ ἀσπασίως. τώρα γοῦν ἔχω ἐπτὰ χρόνους ὁποῦ ἐδιάβηκα, ἀφοῦ τὸν πόνον τὸν ἐδικόν σας ἔχω είς τὴν χαρδίαν μου, χαὶ ἐσεῖς πάλιν πολλὴν δλίψιν ἔχετε διὰ ἐμένα, χαὶ πολλά δλίβεσθε και με την ψυχην και καρδίαν, και στέκεσθε ώσαν ένα μεγάλον καράβι εἰς τὴν θάλασσαν, καὶ δὲν ἔχει καιρὸν καὶ καρτερεῖ τοὺς ἀνέμους και κυττάξει πότε μίαν μερέαν πότε άλλην άπο όλους τους άνέμους, ἔτζι καὶ ἡ καρδία σας καίεται διὰ ἐμένα, καὶ ἐγὼ πολλὲς φορὲς βλέπω σας είς τὸν ὕπνον μου, ἡγαπημένη μου μητέρα, καὶ συντυχαίνω καὶ χαιρετῶ σας, και όταν ξυπνήσω άπό τον ύπνον μου, είναι το όνειρον μου ψευδές, καὶ θλίβομαι καὶ περισσὰ πικραίνομαι. οὕτως θαρρῶ καὶ ἐγώ, γλυκυτάτη μου μήτηρ, ὅτι καὶ ἐσὺ μὲ βλέπεις εἰς τὸν ὕπνον σου τὸν σπλαγχνικόν σου υίον τον μόνον, ότι άλλον ποτές οὐδέν έγεις είς τον χόσμον παρ έξ εμένα, και σπλαγγνικά με φιλείς και με προσγαίρεσαι και όντας ξυπνάς και δεν με ευρίσχεις, χαι γεμίζει ή χαρδία σου θλίψεις χαι πόνους άπαραμυθήτους και κλαυθμούς και πόνους, και δάκρυα χύνεις διά λόγου μου όποῦ είμαι είς ξένον τόπον. καὶ ἔτζι πρέπει πᾶσα μητέρα νὰ πονη διὰ τὸν υἰόν της, και νὰ ήξεύρης, κυρία μου 'Ολυμπιάδα, ότι δὲν ήτον λάθος ἀπό λόγου μου τόσον καιρόν, όπου δεν έστειλα καμμίαν γραφήν, όμως δεν με εβόλεσεν μήτε άδειαν είχαμεν να γράψωμεν έπιστολήν. Ποсε κρατκαιο οбозрѣнія своего путешествія, чему въ славянскомъ нѣтъ соотвѣтствія, Александръ начинаєть подробно описывать свои дѣянія, при чемъ Ивер. текстъ идетъ въ полномъ соотвѣтствіи съ славянскимъ. По окончаніи славянскаго текста Ивер. сп. добавляєть нѣсколько строкъ, впрочемъ, не супцественныхъ: хаі ἄλλα πολλά, пишетъ Александръ, τὰ ὅσα εἰδαν τὰ μάτιά μου, хαὶ τὰ ὅσα ἐποίησα καὶ ἀπὸ τὴν πολλήν μου ἔννοιαν, δὲν ἡμπορῶ νὰ σᾶς γράρω. Идутъ приготовленія къ битвѣ. Поръ считаєтъ свое войско, величина котораго пугаєть войско Александрово, и его котятъ предать, но во время извѣщаютъ его о томъ, хαὶ ὡς ἤκουσεν ὁ ᾿Αλέξανδρος ώρισεν καὶ ἐσύναξεν τὰ φουσάτα του ὅλα πρὸς τὸν Πῶρον—какъ говорить Вѣн. сп., но славянск. переводъ и Ивер. сп. взамѣнъ этого предлагаютъ большую рѣчь Александра къ воинамъ и раскаяніе послѣднихъ. Рѣчь начинается тамъ и тутъ одинаково:

Новак. 98. О любими мои велеможни Маккдоныне и всёхь кзыкь сил'нёншім почтени витези! Како вьсь свёть прикм'ше и в'сесил'не деснице поб'ёдивше, дыньсь оть непотр'ёб'ныхь и одь нехрабрихь Ин'діань оубоюсте се?

ὧ ἡγαπημένοι μου καὶ καλοί μου ἀνδρειωμένοι Μακεδόνες, ἀπὸ ὅλαις τες γλῶσσες ἐνδοξότατοι καὶ τιμιώτατοι πρωτοκαβαλλαραῖοί μου καὶ χρυσοπτερνιστηράτοι, καὶ ὅλοι μου οἱ μεγιστάνες καὶ ἄρχοντες, ἐσεῖς ὅλον τὸν κόσμον ἐπεριλάβετε, καὶ τώρα τὴν σήμερον ἡμέραν ἐφοβήθητε καὶ ἐσκιάσθητε ἀπὸ τοὺς ἀνάνδρους καὶ οὐδὲ τιποτένιους ἀνθρώπους.

Κακъ въ другихъ мѣстахъ, такъ и тутъ греческій текстъ нѣсколько длиннѣе славянскаго; такъ напр. въ соотвѣтствіе славянскому «да вѣдомо да юсть вамь, юко мнѣ · г · лак'ти землю юсть доволю; вамь же в'соу вьселюн'ноу одоумрети имамь; нь сию царьствовати безь мене не можете» — въ соотвѣтствіе этому греческій тексть предлагаеть: άμὴ χωρὶς ἐμένα ἐσεῖς δὲν δέλετε βασιλεύη, καὶ νὰ ἢξεύρετε, ὅτι ἐμένα σώνει με τρεῖς πήχεις ἀπό τὴν γῆν μέσα νὰ σεβῶ, καὶ ἐσεῖς, ζῆ κύριος Σαβαώδ, οὐδὲν ἡμπορεῖτε χωρὶς ἐμένα νὰ βασιλεύετε χωρὶς τὸν ᾿Αλέξανδρον, καὶ ἐσεῖς Μακεδονίαν δὲν δέλετε ἰδῆ μήτε ἀπ' αὐτὸν τὸν τόπον δέλετε ἐξέβη. Προτивъ славянскаго перевода въ Ивер. сп. рѣчь Александра имѣеть продолженіе: δὲν ἡμουν εἰς τοὺς πολέμους ἐγὼ πάντα ἔμπροστα, καὶ δὲν ἡμουν ἐγὼ ὁποῦ σᾶς ἔδειχνα τοὺς πολέμους; δὲν ἡμουν ἐγὼ ὅπου σᾶς ἐπῆγα εἰς τὸν Δάρειον ἀποκρισάρης μοναχός μου; εἰς ποῖον πόλεμον δὲν ἡμουν καὶ ἐγὼ εἰς τὴν μέσην ώσὰν ἕνας ἀπὸ ἐσᾶς; ἐγὼ ἡμουν

'Αλέξανδρος ὁ βασιλεὺς καὶ ἐσεῖς ἐβασιλεύετε, ἀμὴ καθὼς ἐκάμετε, ἐλπίζω εἰς τὸν θεὸν Σαβαώθ, πῶς ἐδῶ θέλετε περάση κακὴ ζωὴ καὶ οἱ βασιλεῖς ὁποῦ ἐπήραμεν ὡσὰν χαθῶ ἐγώ, θέλουν νὰ σηκωθοῦν νὰ σᾶς πολεμήσουν νὰ σᾶς παραλάβουν νὰ χαθῆτε ἔως τὸ ἄκρος. Вонны раскаяваются и, какъ въ славянскомъ, указывають на Персовъ, какъ на виновниковъ измѣны. Передъ битвой Александръ пишетъ письмо къ Филону съ приказомъ ему идти немедленно въ Индію. Письма этого нѣтъ въ Вѣн. спискѣ.

XIV. Въ Вън. сп. следуетъ большой пропускъ сравнительно съ славянскимъ, восполняемый Иверскимъ текстомъ. Первая битва, до прибытія Филона, въ Він. сп. сохранилась въ скудномъ остаткі. Описаніе ея въ Ивер. разукрашено нікоторыми подробностями противъ славянского. Тамъ и тутъ Поръ спрашиваетъ воиновъ, какъ сражаться съ Македонянами, тъ совътуютъ послать слоновъ и львовъ, что Поръ и д'влаеть. «Алексен'дрь пр'вма ихь на бои пошьдь, вон же · с · тисоушть поведе пешьць, и в'семь прапор'це носити рече, и ноги слоновомь падседати, слонове же, прапорьць носити рече, и ноги слоновомь подседати, слонове же, прапорць звекь, не видевше, оуплашив'ше се побътоше» (Новак. 100). Иверскій списокъ разукрасиль **ΓΕΤΒΥ: 'Αλέξανδρος ὁ βασιλεὺς ἤρχετο εἰς τὸν πόλεμον εἰς αὐτουνοὺς ἐπάνω** χωρίς χανένα φόβον, χαὶ ὡσὰν τοὺς εἶδεν μὲ τέτοιες ἀρματωσίες χαὶ πανουργεύματα, ώρισεν και αύτος τους καβαλλαραίους τους ο καθ' είς είς το άλογόν του νὰ βάλη χουδούνια περισσά, καὶ ἔτζι ἔβαλαν ὅλοι εἰς τὰ ἄλογά τους πολλά χουδούνια, χαὶ ἐχατέβαιναν ὀγλήγωρα εἰς τὸν πόλεμον. ἀμὴ ὁ 'Αλέξανδρος είγεν πεζούς άρματωμένους χιλιάδες ς', τούς όποίους ώρισεν ό Αλέξανδρος να πηγαίνουν έμπροστά και να κόπτουν τα ποδάρια των έλεφάντων, και έτζι ἐσμίγθησαν πάλιν και ἔδωσαν δεύτερον πόλεμον φοβερόν χαὶ θαυμαστόν. οἱ δὲ πεζοὶ Μαχεδόνες ἐχύνοντο χαμηλὰ χαὶ ἔχοπταν τὰ ποδάρια τῶν ἐλεφάντων. καὶ ὡσὰν εἶδαν οἱ ἐλέφαντες τῶν ἀλλωνῶν ἐλεφάντων τὰ χορμία ἀπλωμένα εἰς τὴν γῆν καὶ ἤχουσαν τὴν βοὴν τῶν χουδουναρίων, έφοβήθησαν φόβον μέγαν, και έγύρισαν να φεύγουν όπισω. και ό 'Αλέξανδρος ώς είδεν, ότι φεύγουν, ἐπῆρέν τους καταπόδα, ἕως ὅπου ἡλθε χαὶ ἔσμιζε μὲ τὰ φουσάτα τοῦ Πώρου. χαὶ ἐχεῖ ἐχτύπησαν πόλεμον μέγαν καί θαυμαστόν και αὐτοῦ ἐσκότωσεν ὁ ᾿Αλέξανδρος ν΄ γιλιάδες ἀνθρώπους. Следуеть описаніе прихода Филона и битвы его съ Поромъ, а затемъ письмо Пора къ окрестнымъ народамъ. Въ Вѣн. сп. все это отсутствуетъ. Придя къ Александру, Филонъ совътуетъ бороться съ Поромъ «ыко на некака и нехрабра и неискоус'на». Въ Ивер. — бел претви

νὰ στέχεσαι ή βασιλεία σου ἀπὸ τώρα ἀντιχρύ τοῦ Πώρου ὁποῦ ἐχυρίευσες δλην την οἰχουμένην, βασίλεια, χῶρες, κάστρη, καὶ ἄλλα μὲ τὸ ὁλιγώτερον άσχέρι, και ύψηλότατε φανερόν που είναι μέγας βασιλεύς φρόνιμος και άνδρεῖος, καὶ μὴν στέκεσαι άντικρύ τοῦ βασιλέως τῆς Ἰνδίας, μὴν άρχῆς μάλιστα, σύρε καταπάνω του ἄφοβα καὶ μὲ πολλὴν ἀποκοτίαν καὶ δύναμιν, ότι τὰ φουσάτα του είναι δυνατὰ καὶ ἀκουσμένα καὶ θέλεις τὸν τζακίσει. Филонъ говорить далье, что у Пора войска много, а ръка непереходимая, и просить отпустить его на битву съ Поромъ. Разговоръ его съ Александромъ по этому поводу нъсколько различенъ въ славянскомъ и Ивер. Въ славянскомъ Филонъ говоритъ, что Александру не подобаеть биться съ Поромъ, а должно биться ему, Филону, такъ какъ царство индійское равно царству персидскому, а онъ, Филонъ, есть царь Персін, по милости Александра. Александръ спрашиваетъ: «како ръкоу пръидеши?» Филонъ отвъчаетъ: «клюже ты оузриши». Въ Ивер. Филонъ не выставляетъ такой причины, но только совътуетъ Александру скоръе послать его на битву, такъ какъ иначе Поръ, увидя нхъ замедленіе, θέλει ανδρεκοθή. На это Александръ отвічаеть: του Πώρου το φουσάτον είναι πλήθος ἄπειρον, λαός ἀμέτρητος, όπου ποτέ δέν μετρείτα, και τὸ ποτάμι αὐτὸ είναι ἀπέραστον, ἄλογα δὲν δύνονται νὰ περάσουν, και πως βολεί να πολεμήσωμεν τον Πωρον, όπου είναι αντίπερα άπό ήμας; на это Филонъ подробно говорить о божьей помощи, которую получать Македоняне: ή χείρ του θεού να είναι ἐπάνω είς τοὺς Μακεδόνας και δεν ήμπορει ούτε ποτάμι ούτε άλλο να άντισταθή μήτε κανένας βασιλεύς τους θέλει νικήση το ριζικόν της βασιλείας σου, ούτε βουνά ούτε λόγγοι ούτε ποτάμια μεγάλα σου έναντιούνται, ο θεὸς ἐσένα ἔδωχεν νὰ ὁρίσης τὸν χόσμον ὅλον, καὶ σὲ ἔχαμεν αὐτοχράτορα, ὡσὰν τὸ βλέπομεν όλοι, και δεν πρέπει την βασιλείαν σου ίσα με αυτόν τον βασιλέα να πολεμάς, ότι έχεις πολλούς βασιλείς, όπου σου υποτάσσονται, και όλη ή οίχουμένη, καὶ ὁ Πῶρος τί είναι νὰ σταθή κοντά σου.—Φημοής σε ηςκусствомъ переходить чрезъ ръку, а за нимъ переходить и Александръ; происходить битва, въ которой Поръ разбить и обращается въ бъгство и предается плачу, затёмъ пишеть письмо къ индійскимъ начальникамъ и просить придти къ нему на помощь. Письмо передается въ одинаковых выраженіях въ славянском и Иверскомъ. Тѣ приходять и Алсксандръ, увидя пришедшую помощь, говорить Филону: σύρε καταπάτησε τὸ φουσάτον τοῦ Πώρου; здёсь продолжается опять Вънскій списокъ. Александръ посылаетъ Филона съ письмомъ къ Пору. Следуеть самое письмо: Александръ предлагаетъ решить дело

единоборствомъ, которое оканчивается смертью Пора. Въ Вън. сп. весь этоть эпизодъ сильно сокращенъ: въ письмѣ Александра нѣтъ предложенія единоборства, но Филонъ передаеть его устно. Ивер. сп. по обычаю несколько распространеннее славянского. Далее въ Вен. пропущенъ весь разговоръ Филона съ Поромъ. Въ Ивер. Филонъ, придя къ Пору, говорить ему: Βασιλεῦ Πῶρε, ὁ Αλέξανδρος ὁ βασιλεὺς καὶ ἐδικός μου αὐθέντης ώρισεν, ὅτι νὰ ἀναγνώσης τὴν ἐπιστολὴν ἔμπροσθεν είς όλον τό φουσάτον και νὰ μὲ ἀντιγράψης ἄλλην ἀπόκρισιν νὰ τὴν υπάγω ογλήρωρα. Поръ читаетъ письмо передъ войскомъ и уговариваетъ Филона перейти на его сторону; Филонъ отказывается. Похвалы Филона Александру сильно распространены сравнительно съ славянскимъ и даже Флорентійскимъ спискомъ. Такъ въ Ивер. проτηρρ ημαρ τοβορατό Φαλομό: Και ο Αλέξανδρος δέν είναι παιδί καθώς έσυ τὸν λέγεις, ἀλλὰ εἶναι νέος τῆ ἡλιχία καὶ πρεσβύτερος εἰς τὴν γνῶσιν, φρόνιμος, εύτακτος και ανδρείος, διατί ο κόσμος όλος και όλη ή οίκουμένη δὲν ἀξίζουν διὰ μίαν τρίχαν ἀπὸ τὴν κεφαλήν του, καὶ εἶναι ἄζιος διὰ βασιλεύς και αύτοκράτωρ, και διά την τιμην και βασιλείαν, όπου μου τάζεις, αν ήθελα εγώ ήθελεν με δώση ο Άλεξανδρος μεγαλήτερα, στι ώσαν τον Άλέξανδρον τον βασιλέα βασιλεύς δεν είναι, ότι ποῖος βασιλεύς ώσαι τον 'Αλέξανδρον νὰ παίρνη τὰ βασίλεια και νά τα δίδει εἰς ἡμᾶς ὅλους. καὶ αὐτὸς νὰ χοπια διὰ λόγου μας, χαὶ βάνει τὸ χεφάλι του διὰ λόγου μας, και άτός του μόνον είναι βασιλεύς και αύθέντης καθώς του πρέπει, και ήμεζς βασιλεύομεν, και πώς νὰ μὴν τὸν ἀγαπούμεν ὅλοι; Φπιοητ возвращается къ Александру и передаетъ ему, что слышалъ отъ Пора; Александръ вторично посылаеть его Пору, чего нътъ въ славянскомъ, гдѣ разсказъ идетъ естественнѣе. На вопросъ Александра, какъ ему показался Поръ, Филонъ дълаетъ характеристику последняго, которая въ Ивер. сп. представлена съ большими непривлекательными чертами. Молитва Александра въ Ивер. почти соотвътствуетъ таковой же въ Він.. Поръ погибаеть, Александръ входить είς την Ήλιούπολιν, идеть описаніе Порова дворца. Здісь опять начинается пропускъ Вън. списка, отмъченный А. Н. Веселовскимъ (стр. 60) и восполняемый Иверскимъ спискомъ.

XV. Александръ идеть къ Амазонкамъ; происходить битва δύο ἡμέρες και οὐδὲν ἐφάνη, ὅτι ἐδιάβη φουσάτον και ἐκεῖνο τὸ κάστρον. Противъ славянскаго перевода и Флорентійскаго списка, Ивер. содержить въ началѣ одну подробность. Въ славян. говорится, что «о Александре прѣжде слишавше» (Нов. 107, пр. 6) послали кь нему письмо. Въ

Ивер. же разсказываются такого рода событія: Τότε βλέποντας ό Άλέξανδρος τόσον δυνατόν κάστρον, έγνώρισεν, πῶς δὲν παίρνεται μὲ πόλεμον ή μόνον με τίποτε τέχνην. αι δε γυναϊκες αι κατοικούσαι μέσα Εστειλαν μαντάτον είς τὴν βασίλισσάν των, πῶς ὁ ᾿Αλέξανδρος μὲ πολύ φουσάτον ήλθεν και πολεμεί το κάστρον μας. και ώς ήκουσεν ή βασίλισσα τὰ συμβάντα, ἔκραξεν τὲς μεγιστάνες της τὲς ἀρχόντισσές της καὶ τὲς συμβουλεῦτρές της και ἔκαμαν συμβούλιον και μεγάλην σύναξιν, και ἔστειλεν όρισμούς είς πάσαν πόλιν και χώραν, όπου ώριζεν είς βασίλισσες και είς ρίγισσες των Άμαζόνων να συναχθούν όλες, ότι ήλθεν ο Άλέξανδρος καὶ πολεμεῖ τὸ κάστρον μας. καὶ ὡς εἶδαν τοὺς ὁρισμοὺς τῆς βασιλίσσης, έχίνησαν όλες με τὰ φουσάτα των καὶ ὡσὰν ἐμαζώχθησαν όλες, ἔχαμαν δευτέραν συμβουλήν. ή δε βουλή τους ήτον ούτως ότι τον Άλεξανδρον να μην τον άντισταθούμεν είς πόλεμον, άλλ' ας του γράφωμεν είρηνικά γράμματα και δώρα πολύτιμα να ιδούμεν την βουλήν του. και όταν δέν δεχθη τὰ δῶρά μας, τότε θέλομεν κάμη πόλεμον μὲ αὐτόν. Ποσπέ эτοгο amaзонки пишутъ письмо къ Александру. Царица амазонская называется Κλιτέρβη; письмо того же содержанія, что и въ славян., только нѣсколько распространениве. Александръ посылаетъ свой отвётъ, въ которомъ онъ, противъ славянскаго текста, высказываетъ угрозу: εάν με προσχυνήσετε με άγάπην και ειρήνην, θέλετε έχη το βασίλειόνσας καὶ τόν τόπον σας ώσὰν καὶ τώρα. εἰ δὲ μή, στέλνω τὰ φουσάτα μου καὶ δέλω σᾶς κατακόψη μικρές τε καὶ μεγάλες. Сπέμγετь разговоръ Απександра съ Птоломеемъ, послѣ чего Александръ идетъ противъ Евримитра, въ Ивер. же следуеть окончание эпизода съ амазонками, чего ньть и въ Флорентійскомъ спискь, а именно: Τότε ο Άλέξανδρος ετίμησεν τὲς Ἀμαζόνες μὲ δῶρα πολύτιμα και τοὺς ἔδωσεν και τὸ κοντάρι του άντίτυπον του και ἔστειλέν της μὲ τιμὴν μεγάλην είς τὸν τόπον τους. και δταν υπήγαν είς την βασιλισσάν τους, έδειξαν την επιστολήν όπου έστειλεν ο Άλέξανδρος. και ώς την είδεν ή βασίλισσα, εχάρη χαράν μεγάλην και κατά την επιστολην εδιάλεξεν λ' χιλιάδες άνδρειωμένες γυναϊκες και τές ἔστειλεν τοῦ ᾿Αλεξάνδρου μὲ ἔτερα δῶρα πολλά. καὶ ὅταν ἔφθασαν τὸν επροσκύνησαν όλες, και ό 'Αλέξανδρος εθάυμασεν είς την τάξιν όπου τες είδεν ώσὰν καλοί στρατιῶται, ἔτζι ἐκαβαλλίκευσαν, καὶ ἡ ἀρμάδα τους ἦτον τόσον ἐπιτήδεια ἀπό τὲς ἀρμάδες ὅλες εὐμορφότερη καὶ ὅλες εἰς βαρβάτα άλογα ήτον χαβαλλιχευμένες. χαι ό 'Αλέξανδρος ετίμησεν της μεγάλως και έδωκέν τους και τόπον χωριστά ἀπ' αὐτούς και χωρία νὰ πολεμοῦν χαι δλα τὰ φουσάτα του 'Αλεξάνδρου εθαύμαζαν μὲ αὐτὲς εἰς τὴν ἀρμάδα хаї ανδρείαν των. — Походъ противъ Евримитры. Александръ идетъ

дальше и встръчается съ нечистыми народами. Заключение нечистыхъ народовъ Александромъ въ Ивер. разсказано съ нѣкоторыми прикрасами. Славянскій переводъ следуеть Месодію: «и вь ть чась онеи две горъ състаще се на вы лакьть близь. Алексен'дрь син видъвь, прослави Бога, врата же медена и велика сътвори тоу и замаза ихь асиникитомь. Асиникиоь же ксть такова кстьства, ни огнь кго похватити можеть ни железо, вноутрь же врать такь на . п. пыпришть коупиноу насади» (Новак. 109-10). Иверскій списокъ, сказавъ объ асингить, продолжаеть: και ώρισεν και εφύτευσαν βάτον έως ένα μίλι και εποίησαν πύργον ύψηλον και τον εποίησαν με τέτοιαν τέχνην, ότι όποιος τον Εβλεπεν, έθαύμαζεν και ἀπορούσεν. οι δὲ μαστόροι οι ποιήσαντες μὲ πολύν έπιδεξιότητα και με μεγάλην σοφίαν, τους οποίους εμάζωξεν ο 'Αλέξανδρος ἀπὸ ἀνατολὴν καὶ δύσιν, καὶ ἐποίησαν ἐπάνω εἰς τὸν πύργον ἕνα οργανον άξιοθαύμαστον, και όταν του έκτύπα ο άνεμος, έλάλει τότε τόσες γλώσσες όπου όποιος τες ήχουεν, έθαύμαζεν, και έχεινες αι γλώσσες όπου ήχουαν ἀπό μέσα ἀπό τὰ σπήλαια τὴν φωνὴν τοῦ ὀργάνου καὶ δὲν ἐτόλμουν νά έλθουν κοντά είς την δύραν. Имя вороть въ Ивер. спискъ аσπήхια = «каскаа», «касписка» славян. перевода. Послъ перечисленія именъ запертыхъ народовъ прибавляется, что Александръ и всѣ его военачальники удивлялись, какъ Богъ услышалъ моленіе его, и что и до сихъ поръ народы эти находятся тамъ взаперти καί τὸ ὄργανον, όπόταν τοῦ κτυπᾶ ὁ ἄνεμος, λαλεῖ μὲ λυπημένην φωνήν.

Эпизодъ съ Кандакіей разсказывается въ последовательности славянскаго перевода. Хожденіе Александра въ пещеру описано такъ: Καὶ ἐσέβην ὁ ᾿Αλέξανδρος εἰς τὸ σπήλαιον χωρίς κανένα φόβον καὶ ἐκεῖ χυττάζοντας είδεν πολλές παραξενιές χαι χάτι ώσαν άλλιότιχα πρόσωπα ήλθαν και ἐσυναπάντησαν τὸν ᾿Αλέξανδρον, και ὡς τὸν εἶδαν ἐσκιάχθησαν, και έτζι έπεριπάτησεν ἄφοβα και έβλεπε και έθαυμάζετο, και έδω και έκει περιπατών εδιάβη είς ένα τόπον και ηύρεν άνθρώπους δεμένους όπισθάγχωνα, έχει είδεν τον Ήραχλειον και τον Απόλλωνα και τον Κρόνον και τον Έρμην, τους οποίους οι Έλληνες τους είγαν διά θεούς. και ώς τους είδεν ο Άλέξανδρος έγνώρισεν τους και έλεγεν δέν είναι αυτοί οι θεοί των Έλλήνων και πως τώρα είναι άλυσοδεμένοι; και ένας βασιλεύς του είπεν. Αλέξανδρε βασιλεύ, αὐτοὶ ὁποῦ βλέπεις ἦτον ὅλοι βασιλεῖς εἰς τὸν χόσμον, και ἀπό την πολλήν υπερηφάνειαν και ἔπαρσιν όπου είχαν εγένοντο θεοί ἐπίγειοι, και τὸν θεὸν τοῦ οὐρανοῦ δὲν ἤξευραν, ἀλλὰ τὸν ἡθέτησαν και ώργίσθην τους ο θεός και τους έφερεν αυτου άλυσοδεμένους είς τὰ ἀριστερὰ τοῦ σπηλαίου καὶ κολάζονται αἰωνίως έως οἱ νὰ

Digitized by Google

πληρωθούν οι όχτω αιώνες και έως ου να έλθη ο μέλλων αποδούναι έχαστφ κατά τὰ ἔργα του. καὶ ὁ ᾿Αλέξανδρος τὸν εἶπεν αὐτὰ τὰ ἄνω πρόσωπα τί ζώδια είναι; και αὐτός τοῦ ἀπεκρίθη: αὐτοι είναι οι ὑπερήφανοι βασιλείς οι άνελεήμονες οι άδιάχριτοι, όπου έβασίλευαν είς τον χόσμον, άμη δὲν ἐχυβερνοῦσαν χαλά, ἀλλὰ ἐπορεύουνταν χαθένας χαθὼς ἔλεγεν. Александръ спращиваетъ, кто съ нимъ разговариваетъ, и узнаетъ, что-Сесонхосъ. Затемъ онъ находить Дарія, Пора, который говорить ему: ὅλοι οἱ βασιλεῖς ὁποῦ βασιλεύουν εἰς τὸν κόσμον καὶ ὑψηλοφρονοῦν καὶ ὑπερηφανεύονται ἐδῶ θέλουν καταντήση, καὶ διὰ τοῦτο φυλάγου, Άλέξανδρε, να μὴν ἔλθης και ἐσὺ αὐτοῦ άλυσοδεμένος να κολάζεσαι μὲ ἡμᾶς, ότι και ήμεῖς ἀπό τὴν ὑψηλοφροσύνην μας και τὴν ὑπερηφάνειάν μας κολαζόμεσθεν έδω όπου βλέπεις. και ενθυμήσου, 'Αλέξανδρε, και δός τιμήν τής γυναιχός μου τής βασίλισσας τής Κλητεμήστρας χαὶ φύλαγέ την. Когда Александръ вышель изъ пещеры, то придя къ Кандавлу, «сказа кмоу в'са ыже вид'в и тако оба дивишесе». Въ Ивер. на вопросы Кандавла, что Александръ виделъ въ пещере, тотъ отвечалъ: άδελφέ Κανταυλούση, δεν ήμπορῶ νὰ σοῦ ὁμολογήσω τὰ ὅσα εἰς τὸ σπήλαιον είδα, διότι φοβουμαι, ακούοντας τα θέλεις φρίξη και θέλεις τρομάξη, ότι έμένα κατά άλήθειαν ή τύχη τοῦ αὐθέντος μου τοῦ ᾿Αλεξάνδρου μὲ ἐγλύтшотеч. Кандавлъ съ Александромъ приходить къ Кандакіи. Кандакія радостно ихъ принимаеть и Александра хочеть имъть своимъ третьимъ сыномъ; «Алексей дрь же выставь, ръчи поклисар скын глаголати кы нки начеть» (Новак. 119). Вытьсто такого краткаго упоминанія, Ивер. си. передаеть самую рычь: Μέγας ο 'Αλέξανδρος ο βασιλεύς των βασιλέων και των αύθεντάδων αύθέντης, όλον τον κόσμον ἐπῆρα και τώρα ηλθα και είς τὸν τόπον σου διὰ νὰ σὲ ὁρίζω και νὰ μὲ προσκυνήσης και νὰ μὲ φιλοδωρήσης καὶ νὰ μὲ δώσης χαράτζι ιβ΄ χρόνων καὶ φουσάτον καλόν και διαλεκτόν χιλιάδας λ΄. και νά μοῦ ὑποταχθής μὲ ὅλον σου τό βασίλειον καὶ ἐπὶ ταυτοῦ στέλνω τὸν Αντίογον τὸν βοεβόδαν μου καὶ νὰ τοῦ δώσης όσα προστάξω. εί δὲ και δὲν ἀκούσης τὸν ὁρισμόν μου, θέλω ἔλθη με όλα μου τὰ φουσάτα καὶ θέλω ρημάξη τὸν τόπον σου καὶ τὸ βασίλειόν σου θέλω δουλώση και συμπάθειαν από εμένα δεν θέλεις έχη. Дальнъйшій разсказъ идеть въ порядкі славянскаго текста. Возвратившись отъ Кандаків, Александръ дёлить всю землю между своими сподвижниками.

XVI. Въ снѣ Александру является пророкъ Іеремія и предвѣщаетъ ему близкую смерть. Ивер. сп. короче славянскаго перевода, съ которымъ ближе сходится сп. Флорентійскій. Сокращеніе нахо-

дится въ второй части провъщанія, въ описаніи воскресенія мертвыхъ и будущей жизни. Въ Ивер. о всемъ этомъ сказано въ следующихъ выраженіяхъ: ή δὲ ψυχή σου θέλει γένη μαχαριστή και θέλεις ὑπάγη εἰς τόπον καλόν καὶ εἰς τὸ τέλος τοῦ αἰῶνος, τῆς δευτέρας παρουσίας τοῦ Κυρίου, θέλει ένωθη ή ψυχή σου με το χορμι άντάμα και θέλουν γνωρισθή ένας ἀπὸ ἄλλον, ὡσὰν δύο σύντροφοι ὁποῦ χάμουν πολὺν χαιρόν, εἶτα νὰ χωρίσουν και νὰ ὑπάγη ὁ καθείς ἐν ἔνα μέρος, ἔπειτα νὰ ἀνταμωθοῦν καὶ νὰ γνωρίσουν ένας τὸν ἄλλον· οὐτως γίνεται καὶ τότε θέλουν μαζωχθή τὰ κόκκαλα τῶν ἀνθρώπων καὶ αί ψυχαὶ νὰ γένουν πάλιν καθώς ἦτον, και έκείνην την ήμέραν θέλεις γνωρίση όσους άνθρώπους είδες με τὰ όμμάτιά σου, βασιλείς, ἄρχοντας, μικρούς τε καὶ μεγάλους. καὶ ἐκεῖνοι πάλιν δέλουν γνωρίση εσένα. Проснувшись, Александръ «съде плакашесе». Въ Ивер. сп. приводится утешение, которое Александръ высказалъ самъ себъ: онъ выражаетъ покорность провидънію: μεγάλη είναι ή ελεημοσύνη του θεου, όπου εποίησε τον ούρανον και την γην, και ώς θέλει ας γένη και είς εμένα το θέλημά του. Οπь удаляеть царицу въ Вавилонъ, а самъ все время продолжаетъ думать о смерти и горевать; и не хочеть ни пить ни ъсть. Этихъ подробностей нътъ въ славянскомъ. Но далъе Ивер. текстъ содержитъ пропускъ: пропущено увъщаніе Филона и Птоломея оставить скорбь (Новак. 128—131) до совъщанія вельможъ Александровыхъ на поль Сенааръ. Этотъ пропускъ едва ли случайный; скоръе его не было и въ первоначальномъ оригиналь; непосредственный же оригиналь славянскаго перевода, несомнънно, представляетъ позднъйшее добавленіе. Приходить Аристотель, и Александръ разсказываеть ему о своихъ подвигахъ. Александръ пишетъ письмо Олимпіадъ. Послъ этого садится на тронъ, и начинаются т. наз. λόγοι 'Αλεξάνδρου, Ивер. сп. въ общемъ соотвътствуетъ славянскому. Весь текстъ слъдующій: Την αυτην ήμέραν έχλεψαν έναν μαστραπάν του 'Αλεξάνδρου και ώς το έμαθεν ο 'Αλέξανδρος, λουν λέγη, ότι του 'Αλεξάνδρου είναι ο μαστραπάς και όχι αυτουνού. καί ό 'Αριστοτέλης είπεν τον 'Αλέξανδρον' χραταιώτατε βασιλεύ, πως εποίησες τέτοιες δουλειές όπου άλλοι βασιλείς δέν εποίησαν; και άποκριθείς ό 'Αλέξανδρος είπε πρός τον διδάσχαλον τον 'Αριστοτέλην' τρεῖς νομάτοι είσιν οί βοηθοί μου εἰς ταῦτα ὅσα ἐποίησα. καὶ ὁ ᾿Αριστοτέλης・ποῖοί εἰσιν οἱ τοιοῦτοι; και ὁ ᾿Αλέξανδρος τὸ πρῶτον τὸ χέρι μου ὁποῦ δὲν ἐλυπούμην ποτὲ νὰ δωριζω, τὸ δεύτερον ὁ ὅρχος μου ποῦ εἶναι ἀληθινός, καὶ τρίτον ἡ δικαιοχρισία. ἔπειτα τὸν ἐρώτησεν, πῶς ἐπέταξε τοὺς βασιλεῖς χαὶ τοὺς ἐπολέ-

μησε και πάντα όσα είδε και έκαμε. και ο 'Αριστοτέλης είπεν' που έγεις, βασιλεῦ, τὸν βίον σου καὶ μάλαμα ὁποῦ ἐπῆρες ἀπὸ τόσους βασιλεῖς; καὶ ὁ Αλέξανδρος εγύρισεν πρός τό φουσάτον του καὶ λέγει τοῦ Αριστοτέλους. τοῦτοι όπου βλέπεις, αὐτοὶ εἶναι ὁ βίος μου καὶ τὸ μάλαμά μου. καὶ ὁ Αριστοτέλης εἶπεν 'Αλέξανδρε, νὰ μᾶς ἀφήσης υίον νὰ εἶναι εἰς τὸ ὄνομά σου. και ὁ ᾿Αλέξανδρος εἶπεν' ἐγὼ είς Μακεδονίαν υίὸν δὲν ἀφίνω, ἀλλὰ άφίνω μεγάλην δόξαν καὶ τιμὴν όποῦ νὰ ἐνθυμοῦνται χρόνους πολλούς. τότε ἀποχριθείς ένας ἄρχοντας είπεν βασιλεῦ 'Αλέξανδρε, καλόν είναι νὰ ρίξης είς τους βασιλεῖς πολλά δωσήματα καὶ νὰ τους λογαριάζης νὰ ήξεύρης τὰ τίποτέ σου. ὁ ᾿Αλέξανδρος εἶπεν' ὁ Κροίσης ὁ βασιλεὺς Λυδίας τίποτες χαλόν δὲν ἔχαμε, οὕτε τιμὴν οὕτε ἄλλο τινά, ἀμὴ τὸ χρυσίον χαὶ τὸν βίον όπου ἐμάζωνεν δὲν τὸν ἐχέρδισεν, ἀλλὰ τὸν ἐπῆραν ἄλλοι. λοιπὸν ἐχεὶ είς την γαράν είδεν ο 'Αλέξανδρος ενα μεγιστάνον Πέρσην γέροντα καί έβαφεν τὰ γένειά του πάντοτε μαθρα διὰ νὰ φαίνεται νέος καὶ εἶπέν του ό 'Αλέξανδρος' ὧ ήγαπημένε μου μελικράσορε, ἐὰν ἡ βαφὴ αὐτὴ δίδει τίποτες δύναμιν η άλλην ώφέλειαν, καλή είναι, εί δε καί βάφη μόνον τα γένειά σου ώς νά φαίνεσαι νέος, και δύναμιν δέν σε δίδει, ούδέν σε δφελος άπό την βαφήν. και ώς ηκουσεν ό άρχων εγέλασεν και έντροπιάσθη πολλά. και τὴν ἡμέραν ἐχείνην ἤφερον πολλοὺς χλέπτας, πλῆθος ἄπειρον, και εἶπάν του βασιλεύ, αύτοι είναι κλέπται και άτυχοι άνθρωποι, και όρισε ή βασιλεία σου νά τους χρεμάσουν. χαι άποχριθείς ο βασιλεύς είπεν· άφοῦ είδαν τὸ πρόσωπόν μου, δὲν φοβοῦνται νὰ χαθοῦν, ὅτι τῶν χριτάδων εἶναι ίδιον νὰ ἀποφασίζουν νὰ χαθοῦν ἀνθρώπους, καὶ τῶν βασιλέων εἶναι ίδιον νὰ συμπαθούν. και ώρισεν τους να είναι εδικοί του κυνηγοί, και άφησεν τους νὰ ὑπάγουν εἰς τὸν τόπον τους. εἶτα ἤφερον ἔναν ἄνθρωπον ἀπό τὴν Ἰνδίαν και έλεγαν, ότι είναι τοξότης τέτοιος, ότι άπό τὸ δακτυλίδι ξίγνει την σαίτταν, και ἐπρόσταξεν ὁ ᾿Αλέξανδρος νὰ τοξεύση εἰς τὸ σημάδι, και αὐτὸς δὲν ἤθελεν, καὶ τότε μικροί καὶ μεγάλοι τὸν ώνείδισαν, μεγιστάνοι καὶ ἄρχοντες, ίσως τὸν χάμουν και τοξεύση, και αυτὸς δὲν τους ἤκουεν. και ὡς είδεν ο 'Αλέξανδρος το άμετάθετον, ώρισεν να τον άποχεφαλίσουν. οι δὲ στρατιώται είπάν του & ἄνθρωπε, διὰ τί νὰ χάσης το κεφάλι σου και διὰ τί μὴν ρίζης μίαν δοξαρίαν; καὶ αὐτὸς ἀπεκρίθη ἔχω τώρα ιη' ἡμέρας ὁποῦ δὲν ἐπίασα δοξάρι ἡ σαίττα εἰς τὸ χέρι μου, καὶ διὰ τοῦτο φοβοῦμαι, μήπως και ἀστοχήσω ἔμπροσθεν είς τὸν βασιλέα και χάσω τὸ ὄνομά μου. και αύτοι ώς ήκουσαν έτζι είπάν το του 'Αλεξάνδρου του βασιλέως, και αὐτὸς ώρισεν και τὸν ἄφησαν, και ἔδωσέν του δώρα, και τὸν ἔστειλεν είς τὸν τόπον του ἀδωροχήτως. καὶ ὑπάγει ἔνας στρατιώτης καὶ λέγει του πανυψηλότατε βασιλεύ, έχω θυγατέρα μονογενή και παρακαλώ την βασιλείαν σου, δός μου τίποτες νὰ τὴν ὑπανδρεύσω, ὅτι εἰμαι πολλὰ πτωχός. καὶ ἄρισεν καὶ ἔδωκάν του χίλια τάλαντα. καὶ αὐτός εἰπεν πολλά μου εἰναι, βασιλεῦ ᾿Αλέξανδρε. ὁ δὲ ᾿Αλέξανδρος εἰπεν τῶν βασιλέων τὰ δῶρα πολλὰ δέλουν νὰ εἰναι, ὅτι καὶ αὐτοὶ πολλὰ τὰ παίρνουν. — Ποςπέ эτοгο Αлександръ одаряеть Аристотеля и посылаеть его въ Македонію къ матери своей привести ее въ Египеть: такъ въ Ивер. и славянскомъ. Приходить одинъ человѣкъ и объявляеть о находкѣ сокровища на берегу Тигра. Олимпіада приходить къ Александру, и въ честь ея устраиваются пиры и игры.

XVII. Съ разсказа объ отравлени Александра возобновляется чтеніе В'єнскаго списка, но пересказъ гораздо короче славянскаго перевода. Нътъ письма Минерви къ своимъ сыновьямъ и замыселъ уморить Александра приписывается Вринеушу за то, что Александръ не даль ему Македоніи для управленія. Ивер. сп. сходится съ славянскимъ. У Александра было два близкихъ ему воина, которые давно уже не были въ Македоніи и не видали своей матери. Мать же, съ своей стороны, соскучившись по сыновьямъ, желала ихъ видъть, но Александръ не отпускалъ. Тогда мать ихъ, названная въ Ивер. сп. Μεγερά, въ Флорент.—Μέγεβρα = слав. Минерва, пишеть сыновьямъ письмо, вызывая ихъ къ себъ, хаі έαν δέν σας άφίνει ο 'Αλέξανδρος, αὐτὸ τὸ γλύχυσμα, ὁποῦ σᾶς στέλνω, δότε του νὰ τὸ φάγη καὶ τὴν ώραν ταύτην θέλει σας άφήση να έλθετε. Братья, получивъ письмо, порицали сильно свою мать, но Вринеушъ спряталь питье. Вскорт Вринеушъ сталь просить себъ Македонію, что уже дълаль неоднократно, но получиль отказь. Вън. тексть передаеть кратко: και ό Βρυονούσης... εβανεν χατά νοῦ του δόλον μέγαν εἰς τὴν χαρδίαν του τοιούτως ἔλεγεν ὅτι τόμου θέλει ἀποθάνη ὁ ᾿Αλέξανδρος, ἐγὼ θέλω γένη τοῦ κόσμου όλουνοῦ αὐτοκράτωρ βασιλέας. και ούτως ώρθωσεν και ανήλωσεν το φαρμάκι είς την хойта хай έχέρασεν τὸν 'Αλέξανδρον (Весел. изд. 61). Въ слав. и Ивер. братъ Левкадушъ уговариваетъ Вринеуша оставить свой замысель: & άνθρωπε, φοβήσου τον θεόν και μὴν πράξης τοιοῦτον κακόν ἔργον, και μὴν θελήσης να χάσης τοιούτον φοβερόν ἄνθρωπον, όπου ἀπό τὸν φόβον του ἐτρήνευσαν (?) τὰ βασίλεια ὅλα, καὶ ὁ κόσμος ὅλος ἐκαταστάθη. καὶ ἐὰν ἐσὺ τὸν χάσης, διὰ τὸν θάνατόν του θέλει ἀναχατωθή ὁ χόσμος ὅλος χαί ἡμεῖς θέλομεν χάση την ζωήν μας και έσυ κάν τίποτες δεν κερδαίνης. Η Εсколько въ иныхъ выраженіяхъ уговариваетъ Левкадушъ въ славянскомъ: «боисе Бога, о чловече, не оубиваи моужа див на и чюд наго, кгоже Іейлини подивише се моудрости, кго же храбрости почоудище

се Персене, кго же потресе се подслынычная землы высточная и западнаа, южнаа и севернаа, кто же оубоште се в си поморсціи отоци» (Новак. 142). Левкадушъ хотъть было разсказать Птоломею, но раздумаль. Слёдуеть воспоминание о лицахъ, погибшихъ чрезъ женщинъ. Къ Соломону, Самсону, Іоснфу прибавляется: о профутпс Έλίας ἀπό πονηρὰν γυναῖχαν ἔφευγε, ὁ τίμιος Πρόδρομος καὶ Βαπτιστής τοῦ Κυρίου ἀπὸ πονηρὰν γυναῖκα ἐκαρατομήθη. Александръ устранваетъ пиръ для своихъ вельможъ; на пиру Вринеушъ разбилъ чашу и былъ за это наказанъ Александромъ, и возгорълся еще большимъ желаніемъ погубить Александра. Изъ Іерусалима приносять изв'єстіе о смерти пророка Іереміи. Изъ Александрін приходять люди и говорять, что въ ней нельзя жить отъ множества ядовитыхъ эмей. Александръ приказываетъ перенести туда кости Іереміи. Приходить одна женщина съ жалобой на своего мужа, но Александръ говоритъ: πας άνθρωπος είναι χεφαλή της γυναιχός και αυτός την όριξει και ότι θέλει την χάμνει. ἐμένα δὲν μὲ ἐδόθη νὰ χρίνω τῶν ἀνδρῶν τὰς γυναῖχας; κομεπь эτοгο эпизода въ Ивер. отличается отъ славянскаго: въ последнемъ--«и се рекь Алексен'дрь изика ин оурезати повеле», въ Ивер. — хад Етζі τους ἐπαραίνεσε καὶ εἰρήνευσέ τους μὲ τὸν ἄνδρα της καὶ ἐφιλοδώρησέ τους και εγύρισαν είς το σπήτι τους είρηνικοί. Эпизода съ Дарданушомъ нъть, а рычь переходить къ просьбъ Вринеуша дать ему Македонію. Александръ отказываетъ; тогда Вринеушъ «тако идь растворивь Алексен'дроу даде» (Новак. 145), въ Ивер. же спискъ — και έτζι ἐφύλαγε τῆ ἡμέρα νὰ τὸν φαρμαχεύση. καὶ μίαν ἡμέραν τρώγοντας καὶ πίνοντας ό 'Αλέξανδρος μὲ τοὺς βασιλεῖς καὶ μεγιστάνους, καὶ ὅλοι ἔχαιρον μικροί τε καὶ μεγάλοι. τότε ὁ Βρυονούσης ὡς εἶχεν τὸν διάβολον μέσα του, ἀνέλυσε τό φαρμάχι και τό εβαλεν είς την κούπαν με κρασι και εδωσε τόν 'Αλέξανδρον, και αὐτὸς ἐπῆρε τὴν κούπα και ἐγαιρέτησε ὅλους τοὺς βασι-, λεζς και τους άργοντας και τότες έπιεν το κρασι το φαρμακευμένον. ΦΗлиппъ врачъ даетъ Александру лъкарство, Левкадушъ кончаетъ жизнь самоубійствомъ. Александръ спрашиваетъ Филиппа, можетъ ли онъ его выльчить, тоть говорить, что можеть продлить его жизнь на три дня. Александръ произносить жалобу на непрочность земного счастья. Жалоба эта въ Він. сп. представлена только въ двухъ-трехъ предложеніяхъ, тогда такъ въ славянскомъ и Иверск. она подробнье: й фейτιχή μου δόξα και τιμή πρόσκαιρος, όλίγον καιρόν ύψώνεις τον ἄνθρωπον και πάλιν μίαν ώραν τον ταπεινώσεις. λοιπόν δεν είναι καμμία χαρά είς

τὸν χόσμον, ἐἀν δὲν σμίξη ἡ θλίψις. καὶ δὲν εἶναι εἰς τὴν γῆν καμμία δόξα νὰ μὴν ἔχη καὶ ἀτιμίαν.

ω οὐρανὲ καὶ ἤλιε, ἄστρη καὶ σελήνη,
βουνὰ καὶ κάμποι καὶ γῆ, εἰς τὸ κακὸν ποῦ ἐγίνη[κεν]
σήμερον ἐμένα κλαύσατε, ποῦ ἐφάνηκα εἰς τὸν κόσμον
καὶ πάλιν σεβαίνω εἰς τὴν γῆν, θέλων μὴ θέλων ἀτός μου.
ω γῆ, μητέρα μου ὀγλήγωρα, ποῦ μὲ παίρνεις,
πλέον ἐὰν καὶ μὲ ἀγαπᾶς ὁπίσω δὲν μὲ φέρνεις.
ω τύχη μου βαρυνὴ δόξα καὶ φαντασία,
τίποτες δὲν ἐφάνησαν διὰ καμμίαν αἰτίαν,
εἰς τὴν ἀρχὴν μὲ ὑψώσατε εἰς ἀέρα φωτεινὸν
καὶ τώρα μὲ ἐχαμηλώσατε εἰς τὸν τάφον τὸν σκοτεινόν ¹).—

Воины высказывають свое горе. Иверскій списокь рисуеть большую поэтическую картину сътованія воиновъ и утьшенія ихъ Александромъ, чего не знаетъ славянскій переводъ, оригиналь котораго въ данномъ случат, очевидно, потерптлъ сокращение, подобно Втискому списку: то, что разсказываеть Иверскій сп., читается и у Псевдокаллисфена, только въ более краткомъ виде. Когда воины узнали, что Александръ умираетъ, то напалъ на нихъ такой сильный страхъ, какой не нападаль ни въ одной битвъ; τότε έμαζών θησαν τὰ φουσάτα καί έπηγαν πρός την τένταν την βασιλικήν όλοι άρματωμένοι και έβόουν μεγαλοφώνως δότε μας τόπον να ίδουμεν τον αὐθέντην μας, δότε μας τόπον νὰ ίδουμεν τὸν βασιλέα μας καὶ βασιλέα τῶν βασιλέων... Своимъ крикомъ они производили сильный шумъ. Собрались ихъ начальники и стали уговаривать прекратить крикъ, но не могли ничего сдёлать. Тогда Филонъ говоритъ Александру: ὁ ὑψηλότατε καὶ φοβερώτατε ὅλου τοῦ κόσμου, βασιλεῦ ᾿Αλέξανδρε, τὰ φουσάτα σου στέχουν ἔξω άρματωμένοι και ζητοῦν νὰ ἰδοῦν τὴν βασιλείαν σου ὅλοι μικροί τε καὶ μεγάλοι και δὲν ήσυχάζουν, άλλὰ θέλουν νὰ ήξεσπαθώσουν και κανείς νὰ μὴν ἀπομείνη ζωντανός... Услышавъ это, Александръ приказалъ вынести его кровать на поле и его посадить на нее. Когда воины увидели, то брупσαν νὰ κλαίουν μεγαλοφώνως καὶ ἔγινε ταραχή μεγάλη, Απεκсαндръ го-ΒΟΡΗΤΕ ΗΜΕ: ὦ ἀνδρειωμένοι πρωτοχαβαλλαραῖοί μου καὶ στρατιῷται, παρακαλώ, μην συγχύζεσθε τίποτες, ότι ἐμένα μὲ ἐκυρίευσεν ὁ θάνατος, καὶ μέλω νὰ χαθώ, μόνον σᾶς παρακαλώ νὰ μὲ ἐνθυμεῖσθε πάντοτε εἰς τὴν

<sup>1)</sup> Указаніе и разділеніе на стихи сділано мні С. Д. Пападимитріу.

άγάπην όπου σας είχα. Вонны говорять ему, что они готовы отдать свою жизнь за него и, если явится смерть, то они вст готовы сражаться съ ней и пасть отъ руки ея, άμη έπειδη το πράγμα είναι άδύνατον και άμετάθετον, σύρε είς τὸν ἡτοιμασμένον σου τόπον, ὁποῦ σοῦ ήτοίμασεν χύριος ό θεός Σαβαώθ. — Въ славянскомъ воспроизведены только последнія слова воиновъ, да и те съ видоизмененіемъ; воины говорять Александру: «аште бы возмож'но сымрыти откоупити те днесь, животь нашь вьси дали бисмо за тебе, но намь невызмож'но ксть, богоу кдномоу вызможно. нь ты на земли добръ пожиль кси, и сымрыть твом почтена исть. Бол'та исть нег'ли иномоу животь. Походи оубо, Алексен'дре, походи на оуготован'нок тебь оть бога мысто, на зем'ии до добрѣ царствоваль иси, и тамо раш наследити имати» (Новак. 147). Александръ дълаетъ предсмертное завъщаніе. Дучипалъ разрываеть Вринеуша, въ Ивер. эта сцена изображена пространиве славян. перевода. Умирая, Александръ говорить: και να γράψετε τές άνδραγαθιές και πολέμους όπου έκάμαμεν διά νά τά εύρουν οι μεταγενέотерог. Противъ другихъ текстовъ въ Ивер. присоединяется смерть Бупефала послѣ смерти Александра: τό δὲ ἄλογον τοῦ Άλεξάνδρου ό Βουχέφαλος ενόησε το ταλαίπωρον ως ανθρωπος και εγρεμέτιζεν μεγαλοφώνως και ἔσκαπτε τὴν γῆν μὲ τὰ ποδάριά του και ἔκαμνε και ἄλλα σχήματα έφανέρωσε, πως ἔκλαιε τὸν αὐθέντην του, καὶ ώσὰν ἔσκαψεν ὅσον νὰ χώση τὸ χορμί του, ἔπειτα ἀνέβη εἰς ὑψηλὸν τόπον καὶ ἔρριξε τοῦ λόγου του με δύναμιν και έσκασεν έκει μέσα όπου έσκαψε διά νά μην άπομείνη έρημον χωρίς τὸν αὐθέντην του. Τέλιο Александра увозять въ Александрію. Олимпіада и остальныя царицы оплакивають его. Роксандра плачеть надъ теломъ Александра; въ Ивер. плачь передается въ болъе подробномъ изложения чъмъ въ Вън. и славянскомъ. Услышавши ея плачь, μικροίτε και μεγάλοι μὲ πολύ πένθος ἐθρήνουν και ἐβόουν και έλεγαν δ ύψηλότατε βασιλεύ, νὰ ίδης τί είναι αύτό όπου μᾶς έχαμες; σήκω, βασιλεῦ Ἀλέξανδρε, νὰ ἰδῆς τὰ φουσάτα μὲ μεγάλα δάκρυα. Ροксандра кончаеть свою жизнь самоубійствомь; καί ώσαν ἐσέβησαν καί ηύραν την βασίλισσαν σφαγμένην ἄρχησαν δεύτερον θρήνον και κλαυθμόν хаі бось вфрівач. Птоломей и Филонъ ставять два склепа и кладуть въ нихъ тело Александра и Роксанды. Оканчивается повесть такимъ разμυππεκιεμές: τοιούτος ήτον ο θάνατος και αι άνδραγαθίαι του βασιλέως Άλεξάνδρου. αὐτὸν ἄς ἰδοῦμεν καὶ ἡμεῖς, ὧ ἄνθρωποι, καὶ ἄς ταπεινώσωμεν τοῦ λόγου μας, αὐτὸν τὸν αὐτοχράτορα τοῦ χόσμου, ὁποῦ ἐχυρίευσε όλην την οίχουμένην καὶ ὕστερα τρεῖς πῆχες της γης τὸν ἐχώρεσε, καὶ ἔγινεν ἡ μεγάλη του δόξα ὡς ἀράχνη καὶ σκόνη ἀφανής. ἐφάνη εἰς τὸν κόσμον ὡς λουλούδι καὶ εἰς μίαν ὥραν ἐμαράνθη (καὶ) ἀφανίσθη, εἰς τὴν ὥραν ἔσβυσεν.

Я разсмотрълъ содержаніе Иверскаго списка повъсти и указаль на его отношеніе какъ къ славянскому переводу, такъ и къ другимъ извъстнымъ телерь греческимъ спискамъ. Особенной распространенностью среднегреческая Александрія, очевидно, не пользовалась сравнительно съ редакціями Псевдокаллисфена, списки которыхъ доходять числомъ до двадцати. Иная судьба среднегреческой Александріи была у славянъ и у русскихъ въ частности. Въ свое время я указываль, что новая, сербская Александрія вытеснила собой старую, Псевдокаллисфеновскую Александрію и распространилась въ множествъ списковъ. Главное количество списковъ сербской Александріи падаетъ на долю русской литературы, но и на славянскомъ югъ она находила читателей. Исторія ея у славянъ и у русскихъ еще не разработана, и было бы очень важно опредълить, отъ одного ли перевода пошли всъ многочисленные списки повъсти, или она переводилась нъсколько разъ, что само по себ' вполн' возможно. Насколько намъ теперь изв' стно содержаніе нікоторых славянских списков сербской Александріи, напечатанныхъ и ненапечатанныхъ-они представляютъ, повидимому, одно и то же содержаніе, расходясь въ нікоторых вчастностяхъ, которыя легко могуть объясняться обычными пропусками и дополненіями писцовъ. Но мы замѣчаемъ между ними очень часто рѣзкое различіе въ способ'в изложенія, такъ что, если бы тексты относились къ болье старому времени, было бы много основаній видьть въ нихъ различные переводы съ одного оригинала. Если же переводъ былъ одинъ, то необходимо проследить видоизменение текста какъ по отношению къ изложенію, такъ и по отношенію содержанія. То и другое — дѣло будущаго. Но Иверскій списокъ даетъ возможность правильные смотръть и на славянскій переводъ, который въ настоящемъ случать представленъ спискомъ, изданнымъ въ Гласникъ г. Новаковичемъ. Сопоставляя славянскій переводъ съ извѣстными намъ греческими текстами, можно видеть, что буквальнаго сходства, какъ привыкли это имъть въ области славяно-русскихъ переводовъ, не наблюдается. Отличался ли особенной фразеологіей оригиналъ перевода, или переводчикъ относился къ своему оригиналу свободно? Къ сожаленію, здёсь могуть быть одни только соображенія. Среди славянскихъ переводовъ мы встръчаемъ и такіе, которые по завъту Іоанна Екзарха передають содержаніе, не гоняясь за буквой, и такіе, которые рабски следують своему оригиналу, и такое двоякое отношение къ оригиналамъ встречается какъ въ более древнее, такъ и въ более новое время. Правда, что въ болъе позднее время, повидимому, преобладаетъ буквальный переводъ, даже въ ущербъ смыслу, и съ этой стороны мы могли бы считать въ такомъ родъ и переводъ Александріи: но затрудненіе является въ томъ, что разсматриваемое произведеніе принадлежить къ чисто свётской литературь, требовавшей, конечно, особаго способа перевода, нежели какого требовала литература церковная, съ которой обращаться было дёло привычное. Но у насъ очень мало памятниковъ повъствовательной литературы, которые могли бы быть свърены съ оригиналами: ни Троянская Притча ни Сказаніе объ Индійскомъ царствъ не находять пока своихъ прототиповъ. Въ всякомъ случат, если что и можно относить на долю переводчиковъ, то только перефразировку греческаго текста, а никакъ не внесеніе новаго содержанія, хотя бы и незначительнаго, такъ какъ славянскіе переводчики къ этому были непривычны. Всякое внесеніе новаго содержанія должно относить къ оригиналу, а аналогія другихъ греческихъ списковъ даеть основаніе думать, что и въ массь другихъ случаевъ, гдъ по изложеню славянскій переводъ расходится съ изв'єстными намъ греческими текстами, эту особенность также можно приписывать греческому оригиналу. Было совершенно правильно замѣчено, что византіецъ къ текстамъ свътскаго содержанія относился совершенно свободно и безъ зазрѣнія совъсти видоизмѣняль то, что переписываль. И это наблюдается даже въ стихотвореніяхъ, гдъ самая форма, казалось бы, должна была сдерживать отъ проявленія свободы. Съ прозаическимъ же памятникомъ византіецъ уже совершенно не церемонился: онъ какъ будто своими словами пересказывалъ прочитанное. Такое же впечативніе получается при сравненіи Ввискаго, Иверскаго, и Флорентійского списковъ разсматриваемой Александрін, но собеннопоследнихъ двухъ между собой. Иверскій и Флорентійскій списки представляють намъ одну редакцію, отличаясь другь отъ друга лишь незначительными особенностями, но если бы мы вздумали подвести варіанты изъ одного списка къ другому, то оказались бы въ полнёйшей невозможности сдълать это. Въ виду этого, можно думать, что и оригиналь славянского перевода представляль такое же свободное изложеніе стараго матеріала.

Вънскій списокъ, какъ уже указано, изобилуетъ пропусками. Сдѣвазантійскій Вромения». ланы ли они были переписчикомъ самаго списка, или последній нашель ихъ уже въ своемъ непосредственномъ оригинале, — безразлично: въ всякомъ случае этотъ текстъ представляеть собой особую сокращенную редакцію. Что это сокращеніе не есть случайное, должно заключать изъ того, что тенденція къ сокращенію текста проходить чрезъ всю исторію, а то, что уцёлёло, въ большинстве случаевъ, какъ видёли, передается въ сильномъ сокращеніи. Списки Иверскій и Флорентійскій представляють полную редакцію, а въ средине между той и другой стоить оригиналь славянскаго перевода и та редакція, которую А. Н. Веселовскій называеть греческой народной книгой. Въ виду того, что въ полной редакціи явно наблюдается стремленіе къ расширенію содержанія, нужно заключать, что къ первоначальному оригиналу ближе другихъ стоять — оригиналь славянскаго перевода и греческая народная книга.

В. Истринъ.

# Замътки по древностямъ Константино-поля.

7 1).

Къ вопросу о положении Большого дворца.

Проф. Бѣляевъ въ 1-мъ вып. своихъ «Вуzantina» предпринялъ попытку исправить ошибки сделанны Лабартомъ въ труде о Большомъ дворцѣ византійскихъ царей <sup>2</sup>). Сдѣлавъ многое по этой части, нашть ученый однако упустиль изъ виду нъсколько обстоятельствъ, указанныхъ другимъ нашимъ византинистомъ — проф. Кондаковымъ, и черезъ это самъ быль до некоторой степени введень въ заблуждение темъ же Лабартомъ. Въ труде Кондакова: «Византійскія церкви и памятники Константинополя» вопросъ о Большомъ дворцъ задътъ лишь мимоходомъ; но и тъ нъсколько строкъ, которыя удълены ему, составляють извъстную эпоху въ исторіи изученія топографіи Царьграда. «Мъстность къ С. З. отъ Ипподрома», сказано тамъ, «представляеть множество интересных въ археологическом отношени пунктовъ: не говоря уже о помъщающейся здъсь цистернъ 1001 колоннъ, почва м'астности состоить изъ развалинъ древнихъ и новыхъ, часть которыхъ въ 1884 г. не была еще покрыта обычными деревянными бараками и позволяла разсмотръть различныя искусственныя терассы, фундаменты большихъ построекъ и груды древняго мусора. Площадь эта спускается на Ю. З. крутымъ обрывомъ, съ котораго открываются превосходные виды на предгорье и море и уходящія по берегу его улицы. Если судить по мъстоположению, эта площадь вполнъ пригодна для дворца. В самом дъль, мы здъсь импемь случай наиболье

<sup>1)</sup> Cm. Bus. Bpem. III, 337 ca., IV, 524 ca.

<sup>2)</sup> J. Labarte, Le palais impérial de Constantinople. Paris. 1861.

близкой параллели ст Римомт. Холмъ Палатина представляеть близкую аналогію съ первымъ холмомъ Византіи, на которомъ Константинъ избраль мёсто своего дворца; извёстно, что древнёйшіе дворцы Палатина стояли лицомъ къ Via Sacra и римскому форуму; отступая съ теченіемъ времени въ глубь холма, дворцы позднійшихъ императоровъ заполонили и ту часть, которая круто спускалась къ Большому цирку и тымъ не менье устраивались обязательно фасадами на via Sacra 1), по терасамъ же надъ циркомъ выходили библіотеки, перистили и прочія части дворца, удаленныя отъ публики. То же самое расположение имълъ и дворецъ Византии: онъ стоялъ лицомъ къ улицъ, (μέση?), ведшей на форумъ (Римскій форумъ заміниль здісь форумъ Константина) и къ Капитолію, и какъ въ Римъ, такъ и здъсь фасадъ переходиль въ рядъ портиковъ, направлявшихся въ разныя стороны; въ заду у дворца находился также крутой обрывъ, по которому располагались постройки, подобныя римскимъ и отчасти даже турецкимъ, между ними напр. извёстный пріемный Кіоскъ съ громаднымъ балкономъ, — откуда и теперь обязательно гости султана, европейскіе туристы любуются видами на Пропонтиду, — въроятно, подражаетъ византійскому перидрому, парапету или гульбищу, какъ говорили въ старину въ Россіи. Большой дворецъ выходиль, какъ и дворцы Палатина, заднимъ фасадомъ надъ низменностью берега, и въ этой низменности находился циканистерій, какъ тамъ circus maximus. Но аналогія была бы полибе, если бы извістная часть дворца была расположена между ипподромомъ и форумомъ» (стр. 137 и 138). На основаніи такого общаго зам'вчанія, Кондаковъ идеть далье и строить гипотезу о томъ, что древнъйшая часть дворца, т. е. двореца «Дафна» находился именно из споеро-западу от ипподрома. Въ этомъ мъстъ, какъ мы уже знаемъ, дъйствительно находится цистерна 1001 колоннъ (иначе Филоксена), около которой, по мъстному преданію, находился дворецъ Константина 2). А что это преданіе не вымысель, это подтверждается и Аусбургскимъ планомъ, на которомъ въ этомъ мъсть мы находимъ прекрасный двухъ-этажный дворецъ, похожій на дворецъ Дожей <sup>в</sup>). Далье мы имъемъ ясныя указанія, что «Триклинъ

<sup>1)</sup> Сатедовательно Лабартъ правъ, предположивъ, что ось дворца была перпендикулярна оси шпподрома: Фасадъ былъ на Августеонъ.

<sup>2)</sup> Великую заслугу оказаль бы тоть, кому удалось бы на основаніи какихъ-либо текстовь опредёлить относительное положеніе дворца и храма св. Акилины, приходившагося надъ цистерной.

<sup>3)</sup> Кстати: не разъяснить-ли дворедъ Дожей и плана Дафны (и Халки)?

1

аккувитовъ» лежалъ из споеру отъ ипподрома (Ліутпрандъ). Наконецъ, портикъ отъ Дафны, направлявшійся иъ Богородицѣ «Жезла» (въ Псаматіи), никакъ нельзя такъ или иначе обвести вокругъ ипподрома 1).

Если Лабартъ и доказалъ что либо вполнъ основательно, такъ это то, что дворцовыя зданія не шли восточнье св. Софіи и съвернье Средней улицы 3). Вопросъ же о томъ, весь ли дворецъ помъщался къ востоку отъ ипподрома, какъ это считаетъ несомитенымъ и Бълневъ, еще не вполит решенъ. Большой дворецъ собственно (т. е. Хризотриклинъ и соседнія зданія) несомивню быль тамъ, — но положеніе Дафны и Халки къ съверу отъ этого Большого дворца принимается пока за аксіому въ сущности только потому, что черезъ эти зданія шель обычный путь въ св. Софію в), а св. Софія — къ сѣверу. Но въдь прямо однъ вороны летають. Поэтому возможно и то, что зданія дворца были расположены относительно ипподрома и такъ, что Дафна (а следовательно и Халка) приходилась, какъ думаетъ Кондаковъ, къ съверо-западу отъ этого зданія. Спросять, конечно, какъ въ такомъ случат происходило сообщение между Главнымъ дворцомъ и Дафной, т. е. какъ же шли «переходы Дафны». Тогда я решусь на смёлый шагь, именно укажу непонятное до сихь поръ мёсто (идущаго почти всегда въ разрѣзъ съ Лабартомъ) Константина о томъ, что имп. Ософиль пробхаль изъ одной части Ипподрома въ другую счерезг Дафир (Церем. стр. 507 ср. Бъляева, стр. 77), т. е. предложу гипотезу о томъ, что переходы эти были переброшены черезъ Ипподромъ (на аркадахъ?), где то по смежности съ Касизмой. А что и Халка помѣщалась къ сѣв.-зап. отъ Ипподрома, на это, мнѣ кажется, соверmенно ясно указываетъ мѣсто Прокопія (Перс. война, кн. I, гл. 24; русск. перев. стр. 327) о томъ, что послѣ неудачной попытки напасть на Царскую ложу (Касизму) съ востока, Юстиніанъ веліль Велизарію сидти из Халиго, попавъ куда (очевидно обходнымъ движеніемъ, пожалуй даже вокругъ св. Софіи) полководецъ очутился «у портика Венетійскаго, что на правой сторонъ отъ Царскаго съдалища». Не

<sup>1)</sup> Кондаковъ, стр. 186 — 188 и 99. Границей со стороны моря, надо думать, для этихъ зданій служила линія приблизительно отъ св. Анастасьи къ «воротамъ со стороны города» Лабарта. Этотъ путь изъ города могъ идти портикомъ Георгія пересъкавшимся съ «Мавромъ».

<sup>2)</sup> Конечно, отдёльный дворецъ Лавзъ — не въ счетъ.

<sup>3)</sup> Хотя ближе, кажется, было переходами Магнавры.

ясно-ли, что и Халка, со стороны которой онъ нападаль, приходилась со стороны того же портика и была съ правой стороны Кавизмы 1).

Положеніе Халки весьма важна и для опредёленія м'єста бань Зевксиппа. По зам'єчанію Б'єляева (Вузаптіпа ІІ, стр. 93), зданіе это приходилось «на пути царя между Миліемъ и Халкой, на право отъ идущаго, если идти изъ Милія въ Халку, и на л'єво отъ идущаго, если идти изъ Милій». Сл'єдовательно, если Халка была по ту сторону Ипподрома (отъ Хризотриклина), то бани эти придутся на съверной сторонъ Средней улицы, къ востоку отъ Нури-Османіе.

Въ заключение считаю долгомъ напомнить о томъ, что первая мысль о существовани на пустырѣ около 1001 колонны какого-то важнаго и большого зданія принадлежить въ сущности еще нашему незабвенному А. Н. Муравьеву <sup>2</sup>).

8.

### Тюрьма Кикловія и св. Андрей въ Крисѣ.

Покойный Г. С. Дестунись въ «Историко - топографическомъ очеркѣ сухопутныхъ стѣнъ Константинополя» почти при самомъ началь наткнулся на два невърно прочитанныхъ текста. Занимаясь эпохой иконоборства, я съ своей стороны въ числъ другихъ топографическихъ вопросовъ коснулся техъ же местностей и изучение многихъ источниковъ позволило мит выяснить недоразумтнія. Дестунись приводить цитату изъ «Церемоній», гдё разсказывается о пріёзде Никифора Фоки въ 963 г. и поясняется, что онъ плылъ отъ Іеріи (Фанеръ-Бахче) до Золотыхъ (sic) вороть, далее ехаль по пристенью и, наконенъ, торжественно въбхалъ въ Золотыя ворота (тріумфальныя). «И такъ, самъ Константинъ Порфирородный отличаетъ приморскія Золотыя ворота (?) оть Золотыхъ же вороть Тріумфальныхъ», заключаеть Дестунисъ 3). Въ отвъть на это я приведу другіе тексты. Описывая сиденіе Константина Копронима подъ Константинополемъ, Осо-ΦαΗЪ ΓΟΒΟΡΗΤЪ: «Καὶ ἐλθών ἐπὶ τὴν χαρσίου πόρταν διέδραμεν εως τῆς χρυσής πόρτης έαυτὸν τοῖς ὅχλοις ἐπιδειχνύων, καὶ πάλιν ὑπέστρεψε» (стр. 419 Боора). Далее въ техъ же «Церемоніяхъ» о Өеофиле ска-

<sup>1)</sup> Обращу вниманіе и на то, что изъ Халки выходили на Среднюю улицу, а не на Августвонъ.

<sup>2)</sup> Путеш. по св. мъстамъ, т. І, стр. 37.

<sup>3)</sup> Дестунисъ, Историко-топ. очеркъ, стр. 9.

зано, что онъ изъ Іеріи приплыль «во Влахерны и, оставивь корабль, сѣль на коня» (І, стр. 504). Полагаю, что всякій, прочитавъ эти мѣста, согласится, что: 1) въ приводимомъ Дестунисомъ мѣстѣ К. Б. надо читать не «Золотыя» (χρυσή), а «Харсіевы» ворота (нынѣ Андріанопольскія) и 2) пристань, куда приставали цари, ѣхавъ изъ Іеріи черезъ Золотой Рогъ, не «тῶν Πηγῶν», а другая, гдѣ-то около Влахернской стѣны; о такой пристани есть кое-что и въ послѣдней статъѣ Дестуниса о топографіи средневѣкового Константинополя 1). Ясно, что Золотыя ворота «приморскія», около которыхъ была пристань «Источниковъ» тῶν Πηγῶν, и «Золотыя Тріумфальныя» — одно и то экс.

Переходимъ теперь къ Кикловію. Кикловіемъ, или Стронгиломъ, называлась круглая башня, построенная Юстиніаномъ Вел. передъ Золотыми воротами (близъ Евдома) для ихъ защиты. Но Кикловіемъ называлась и башня восточные Золотыхъ вороть. Башня эта служила также тюрьмой 2) и въ этомъ случат (для отличія отъ городской преторіи) называлась тюрьмой св. Діомида, по близъ лежащему монастырю. Отрониим же, сколько о нем извъстно, находился относительно Золотых ворот така, кака ва Москвъ относительно Троицких ворот башия Кутафья. (Не понимаю, какъ до сихъ поръ эта аналогія никому въ глаза не бросилась!). Дестунись, какъ мнѣ кажется, совершенно правильно заподазриваеть справедливость митнія Мордтмана, будто одна изъ «Мраморныхъ башенъ» (что у внутренней стёны) и есть именно Кикловій, или тюрьма св. Діомида. Но скептицизмъ свой многоуважаемый ученый простеръ уже слишкомъ далеко. Въ отвъть на цитату Мордтмана изъ Никиты Хоніата о заключеніи Андроникомъ царицы Маріи въ тюрьму Діомида (стр. 347 Бонн; русс. перев. стр. 343), Дестунисъ возражаеть, что Никита не указаль мъста обители Діомида, а Византій хотя и пом'єстиль эту обитель у Золотыхъ вороть, но «не указывая на свой источникт»; между тёмъ по сказанію о Мартинь тюрьма Діомида была «in praetorio praefecti», а таковая «преторія» не могла стоять на краю города. Полагаю, что уважаемый ученый самъ скоро заметиль несправедливость упрека Византію 3). А что касается злополучнаго текста, то и съ нимъ можно



<sup>1)</sup> Ж. М. Н. Пр. 1883 г. январь.

<sup>2)</sup> Дестунисъ, стр. 12. Кондаковъ, стр. 156-158.

<sup>3)</sup> Положеніе св. Діомида у Золотыхъ воротъ — вив сомивнія; см. Кондакова, стр. 8, 57, 91; ср. Геор. Ам., стр. 726, Жизнь Василія Мак. и т. д.

справиться. «In praetorio» не что иное, какт неудачный переводт обыкновеннаю эпитета для всякаю предмъстья: « $\dot{\epsilon}$ ν προχέσσ $\dot{\phi}$ »; второе слово тоже или искажено или попало такъ сказать само собой за компанію. И такъ, приведенный текстъ ничего не значить  $\dot{\epsilon}$ ).

Въ близкомъ сосъдствъ съ Золотыми воротами находилась церковь св. Андрея въ Крись (нынь Ходжа-Мустафа-джами). Эта церковь имбеть значение уже болбе такъ сказать для истории словесности. Посреди двора этой церкви стоить стволь древняго кипариса съ чудодъйственной цълью, которая, по преданію, спусканіемъ и подниманіемъ свид'єтельствовала о правд'є или кривд'є должника, пока одинъ еврей не устроилъ мошеннической выходки. Еще очень давно Буслаевъ въ статът: «Замъчательное сходство псковскаго преданія о горѣ Судоми съ однимъ эпизодомъ Сервантесова Донъ-Кихота», помѣщенной въ I-мъ томѣ «Историческихъ очерковъ русской народной словесности, искусства», отметиль бродячую легенду о цени. Если бы нашъ ученый быль лучше знакомъ хотя съ «Путешествіемъ по св. мѣстамъ» А. Н. Муравьева, то ему бросилось бы въ глаза и третье мъсто съ легендой о цъпи. Буслаевъ и Кондаковъ (стр. 162) считають эту легенду мусульманской. При всемъ авторитеть этихъ ученыхъ я решусь возразить, что здесь мы имеемъ не мусульманское вліяніе, а одинг изг неотмпченных еще случаев сходства Новаю Рима со Старыми. (Грегоровіусь, Ист. города Рима въ ср. віка, т. IV, стр. 290).

9.

О положеніи церкви св. ап. Өомы и Софійскаго дворца.

Хотя церковь св. ап. Өомы не пользовалась особенно громкою извъстностью, однако опредълить ея положение важно хотя бы уже потому, что вообще надо дорожить въ Константинополъ всякимъ пунктомъ, который удается опредълить. Проф. Кондаковъ (Виз. церкви и пам. Константинополя, стр. 33) сообщаетъ только, что церковь эта, построенная извъстнымъ евнухомъ Амантіемъ, возведшимъ на престолъ Юстина I, находилась близъ Софійской гавани и ранъе сторъла во время пожара при Львъ Макеллъ. Между тъмъ источники даютъ намъ возможность опредълить положеніе этой церкви довольно точно-



<sup>1)</sup> Вопросы о главныхъ улицахъ и объ Евдом'в вполн'в выяснены Кондаковымъ.

Зонара, разсказывая о томъ же пожарт и поясняя, что последній шель — какъ и всв вообще пожары въ Константинополь — съ востока на западъ (отъ Лавза къ Тавру), говоритъ, что къ югу отъ Ипподрома и Большого дворца пожаръ истребилъ все «отъ церкви св. ап. Оомы до церкви св. великомучениковъ Сергія и Вакхав (кн. XIV, гл. 1). Такъ какъ положение церкви Сергия и Вакха извъстно точно, то мы имъемъ здъсь несомнънное указаніе на то, что церковь св. Оомы находилась на довольно значительномъ разстояніи отъ мечети Кучукъ-айя-Софія из востоку. Много поэже, уже при Львь Мудромъ (887 г.), какъ узнаемъ изъ прод. Георгія Амартола (стр. 767), «произошель большой пожарь около Софійскаго дворца, при чемъ сгоръла и церковь св. ап. Оомы; а одна редакція посль Софійскаго двора (των Σοφιανών) ставить и драгоцівное добавленіе: «хαί тяс Убпрась (тамъ же въ примечаніи). Итака, церковь св. Оомы лежала близ «Жельзных» ворото 1), т. е. нынышних Чатладе-капу, которыя действительно приходятся къ востоку отъ Сергія и Вакха. Но этого мало: приведенный тексть ясно, кажется, указываеть, что и самый Софійскій дворець (начатый Юстиномъ ІІ и оконченный Тиверіемъ, гдѣ жила Софья, жена Юстина, и былъ похороненъ ихъ сынъ въ примыкавшемъ храмъ св. арх. Михаила; см. Өеоф., стр. 243 и 250 Боора) находился недалеко от церкои св. Оомы, а, слыдовательно, и «Жельзных» вороть». Поэтому Рихтерь (Ausgewählte Texte über ... Bauten von K-pel, стр. 389 и 390) сдълаль грубый промахъ.

10.

Церковь св. Іоанна Богослова и Діиппеонъ.

Въ числѣ зданій, близкихъ къ Большому дворцу, упоминается между прочимъ и церковь св. ап. Іоанна Богослова «въ Миліѣ» или «въ Дішппеонт» (у двухъ коней), построенная Фокой и отдѣланная Иракліемъ в). Проф. Кондаковъ, сообразно съ этими двумя данными, ставить эту церковь на своемъ планѣ къ западу отъ св. Софіи, противъ Ипподрома. Такое положеніе церкви Іоанна Богослова подтверждается и разсказомъ Никиты Хоніата о мятежѣ во время малолѣтняго сына Мапуила Комнина. Когда возставшіе заняли св. Софію,

<sup>1)</sup> Ср. молъ св. Оомы (Оеоф. стр. 436 Боора).

<sup>2)</sup> Визант. церкви, стр. 37 и 64.

иерковь св. Алексия 1) и даже влезли на Милій, то «царскія войска, посившно выступивъ изъ Большого дворца,... сначала вступили въ храмь Іоанна Богослова, такт называемый Діиппіевъ» <sup>9</sup>). Относительно Милія изв'єстно, что онъ находился на Августеон'є где-то противъ юго-зап. угла св. Софін в), но какъ далеко отъ Св. Софін, на это указаній ність. Посмотримъ-же теперь, что можно собрать о Діиппеоні. Лівипеономъ назывались два м'єдныхъ коня, стоявшіе гдів-то около Ипподрома 4). Но гдъ-же именно они стояли? То обстоятельство, что храмъ находился протист нихъ, несомнённо свидётельствуетъ, что они находились на краю цирка, а другія данныя указывають, что они стояли гдп-то у въпъзда. По свидътельству Өеофана, когда Анастасій, входя во дворецъ, наступилъ на конецъ мантіи патріарху Герману, защитникъ иконъ сказалъ: «Не спѣши: успѣешь озпасать оз Дішппеонь/» И дъйствительно Константинъ Копронимъ устроилъ Анастасію позорный въбздъ въ Діиппеонъ. Такой же въбздъ быль устроенъ и лжепатріарху Константину; последняго, прокативъ по Ипподрому, привезди ко Стамъ и тамъ подвергли оскорбленіямъ 5). И такъ, Дінппеонъ, очевидно, парадный въпъдъ въ Ипподромъ.

Чтобы оріентироваться лучше, разберемъ теперь вопросъ о главномъ въёздё въ Ипподромъ. Константинопольскій циркъ по своему плану весьма похожъ на циркъ Максентія въ Римё. Если мы сравнимъ сохранившійся съ XV вёка рисунокъ развалинъ цирка Константинополя съ планомъ и рисунками цирка Максентія, то увидимъ, что зданіе Кавизмы, по крайней мёрё въ нижнемъ этажё, вполнё соотвётствуетъ оррідит: тё же карцеры 6). А это сходство заставляетъ предполагать, что въ серединё (подъ самой царской ложей) были такія же ворота, которыя къ тому же совмёщали въ себё и рогіа ротрае и рогіа triumphalis, такъ какъ устроить послёднія въ серединё

У Кондакова нѣтъ и помину о такой церкви. Но такъ какъ она была, очевидно, близъ св. Софіи, то я, думаю, не ошибусь, отождествивъ ее съ третьей церковью, примыкавшей къ св. Софіи съ юга (Конд. стр. 114 и 121).

<sup>2)</sup> Никита Хоніатъ, т. І, стр. 304 русс. перев.

<sup>3)</sup> Бъляевъ, Byzantina, т. II, стр. 92.

<sup>4)</sup> Поставлены Фокой.

<sup>5)</sup> Өеоф. стр. 408, 420 и 441 Боора. Трудно подобрать большое число текстовъ, пока не будетъ переизданъ доступно для всёхъ трудъ Дюканжа.

<sup>6)</sup> Бѣляевъ видѣлъ этотъ рисунокъ Константинополя только у Бандури (Вуz. I, стр. 80), но онъ переснятъ и у Велишскаго: «Бытъ грековъ и римлянъ», стр. 57 вмѣстѣ съ планомъ и рисунками цирка Максентія. И карцеры (μαγγάνα) цирка Константинополя, изображенныя въ Кіево-Софійскомъ соборѣ, очень походятъ на карцеры цирка Максентія на барельефахъ британскаго музея.

дугообразной стороны въ Константинополь не позволяла мъстность. Что таковыя ворота существовали, на это указывають извъстныя мъста авторовъ о вторженіи Нарзеса «черезъ ворота», о вътздъ Оеофила «черезъ Дафну», о захвать мятежниками въ малольтство Константина Багрянороднаго «воротъ съ лампадами». Это, несомнънно, одни и тъ же ворота 1). Здъсь «для безопасности», т. е. для избъжанія вторженій заговорщиковъ, какія бывали при Юстиніанъ II и Филиппикъ, были устроены «жельзныя ворота Дафны» 2). И эти ворота сослужили службу при Константинъ Багрянородномъ: они спасли жизнь Императору! 3). Но если, кромъ карцеровъ, были и большія ворота въ открытый Ипподромъ, то должны были быть противъ нихъ съ другой стороны Стамы и другія: на Августеонъ. У этихъ то послоднихъ воротъ 1) и стояли мидные кони. Такъ какъ они стояли съ наружной стороны воротъ, т. е. со стороны Августеона, то приходились и около Ипподрома и у церкви св. Іоанна Богослова, стоявшей противъ нихъ.

Итакъ, церковь св. Іоанна Богослова стояла на северной стороне Августеона (къ северу отъ Дінппеона и къ западу отъ Милія) приблизительно на продолженіи оси Ипподрома, а Милій, значить, приходился несколько восточнее этой оси.

Гавріня Ласкинъ.

<sup>1)</sup> О первыхъ двухъ см. прежніе отрывки, а о послёднемъ говорить наприм. Зонара (кн. XVI, гл. 16-я).

<sup>2)</sup> Георгій Амартолъ, стр. 722 (при Өеодорѣ).

<sup>3)</sup> Подъ «дверью Хризотриклина», куда внесли голову мятежника, я понимаю Кохлію.

<sup>4)</sup> Воротами, которыми съ Августеона въёхалъ Өеофилъ, ворвались мятежники при К. Б. и т. д.

## Хрисовулъ императора Михаила VII Дуки.

Во Флоренціи среди сочиненій изв'єстнаго философа Миханла Пселла хранится хрисовуль, написанный имъ въ качеств'є протасикрита. Это брачный договоръ, заключенный Михаиломъ VII Дукою и Робертомъ Гвискаромъ въ август'є 1074 г.

Документь этоть представляеть несомнённую важность въ нёскольких отношеніяхъ. Во первыхъ онъ самымъ нагляднымъ образомъ указываеть на бёдственное положеніе, въ которомъ находилась Византія, пополняеть и исправляеть лётописныя свёдёнія о предполагавшемся бракё Константина Дуки съ Еленою Гвискаръ. Во вторыхъ мы находимъ здёсь единственную въ своемъ родё оффиціальную табель византійскихъ чиновъ и новыя данныя о ругё ипата и спафарокандидата.

Давно уже изложиль я содержаніе этого любопытнаго хрисовула (Журн. Мин. Нар. Просв. 1889 г., сентябрь) и сдёлаль нёкоторыя замічанія, къ которымъ ничего не иміно прибавить. Но чтобы и иностранные ученые могли пользоваться документомъ, представляющимъ интересъ для европейской исторіи, я счель небезполезнымъ напечатать греческій текстъ.

Χρυσόβουλλον τοῦ αὐτοῦ σταλὲν πρὸς τὸν 'Ρόμπερτον παρὰ τοῦ βασιλέως χυροῦ Μιχαλλ τοῦ Δούκα').

Χρυσόβουλλος λόγος ἄντικρυς ὁ τοῦ εὐσεβοῦς βασιλέως λόγος ἐστίν, άρκεῖ γὰρ ἀντὶ χρυσῆς ὕλης ἡ καθαρὰ καὶ ἀδολωτάτη τούτου ψυχή. εἰ δὲ καὶ πρὸς ἄνδρα γενναιότατόν τε καὶ εὐγενέστατον καὶ τὰ μὲν πολεμικὰ δοκιμότατον, τὴν δὲ διάνοιαν συνετώτατον, | τὴν δὲ γνώμην εἰρηνικώτα-

<sup>1)</sup> E codice Laurentiano Plut. LVII cod. 40, fol. 217 - 221.

τον, την δὲ ἀρχην εὐδαίμονά τε καὶ ὁλβιώτατον ὁ λόγος γίγνοιτο, πῶς οὐχὶ οὐτος στερέμνιος τὸν ἄπαντα χρόνον εἴη καὶ ἐν τῷ παγίφ καθεστήκοι τῆς ἀκριβοῦς βεβαιώσεως; εἰ δὲ πρὸς τῷ βασιλικῷ καὶ συντετηρημένφ λόγφ καὶ ὅρκος ἐπενεχθείη ἀληθέστατός τε καὶ φρικωδέστατος τὰ συμπεφωνημένα ἐκατέροις τοῖς μέρεσι βεβαιῶν καὶ οἰον ἀρραγεστάτης ἐμποιῶν ἀρμονίας, τίς ἄν τῶν ἀπάντων τὸν τηλικοῦτον δεσμόν διαλύσειε, μᾶλλον δὲ τὰς θαυμασίας ταύτας συνδέσεις καὶ τῷ ὅντι δυσλύτους παντάπασι; Δεσμός γὰρ πρῶτος ἀρραγέστατος ἡ βασίλειος τῆς συμφωνίας φωνὴ ἐντεῦθεν τὸ ἰσχυρὸν ἔχουσα καὶ διὰ τῆς οἰκείας μεγαλοπρεπείας τοῦ ἀρραγοῦς τὴν ἀπόδοσιν προδεικνύουσα. δεύτερος αὐθις δεσμός ὁ ἐπὶ τῶν λόγων ὅρκος τὸν θεὸν ἐπιμαρτυρόμενος καὶ τὴν ἐκεῖθεν ἀμετάτρεπτον τελειότητα, θαυμασία τις ἄλυσις αὕτη καὶ τῷ ὄντι χρυσῆ σειρά, ἄνωθεν καθιεμένη ἀπὸ τῶν οὐρανίων ἀψίδων καὶ ἐξαρτῶσα ἐαυτῆς τοὺς συνδεδεμένους τῷ συμφωνία.

"Ενθεν τοι και το ήμέτερον κράτος οιόν τινα πρώτον δεσμόν την ἀπό τοῦ λόγου συνθήκην πεποίηται πρὸς τὴν σὴν γενναιότητα καὶ κηδεύει σοι τὸ θυγάτριον τῷ ἐμῷ ποθεινοτάτφ υίῷ χυρίφ Κωνσταντίνφ τῷ βασιλεῖ, ώς αν άμφω βασιλείς τε είεν και όνομάζοιντο και ούχ ήττον δι' εύνοίας άλλήλοις συνδέοιντο ή της βασιλικής και συμπεφωνημένης ενώσεως. Έπει δὲ καὶ νόμοι παρηκολούθησαν ἄνωθεν ἐπὶ ταῖς τοιαύταις ἐπιγαμίαις, μᾶλλον δὲ ἐπὶ πάσαις ταῖς γαμηλίοις ἐνώνεσιν ἀντιδιδόναι ἀλλήλοις τοὺς κατὰ χήδος συναπτομένους ἄπερ αν έχατεροι συμφωνήσαιεν, τοῦτο δὴ καὶ ἡμῖν έπαινετέον τε άμα και πρακτέον δεδοκίμασται. Και σύ μεν συμφωνείς έμοι συνεισενεγκείν την πρέπουσαν ύποταγήν τε και εύνοιαν το μη μόνον των ήμετέρων μή χατατρέχειν, άλλά και των κατατρεχόντων ταϋτα κατατρέχειν και πόρρω τῆς ἐπικρατείας ἡμῶν ἀποκρούεσθαι και συμμάχειν ἡμῖν, τὰ μὲν προσκαλούμενος παρ' ἡμῶν, τὰ δὲ οἴκοθεν ἐξορμῶν τῆς δὲ συγγενείας ένεχα και της εύγενους προαιρέσεως και της θαυμασίας ταύτης και βασιλικής άρχιστείας, τούτοις προστιθείς το τούς μέν άπεχθανομένους ήμῖν έχθρους ἄντικρυς ήγεῖσθαι καὶ τῆς σῆς ἀπωθεῖσθαι φιλίας καὶ ἀντιλήψεως, τους δε οίκείως και εύμενως έχοντας οίκειουν σεαυτώ και πάσης άξιουν εύμενείας και συγκροτήσεως, και ίνα το σύμπαν δηλώσω συνεκτικώ και περιεχτικώ λόγω, τοιούτον σεαυτόν ἐπαγγέλλη ἡμῖν γενήσεσθαι εὐνούστατόν τε και θερμότατον σύμμαγον, όποιος αυτός έν τοις οίκείοις πράγμασι γίνοιο. ἄπερ οὐδὲ ψιλῶς ἐκρωνεῖς, ἀλλὰ τῷ πρὸς Θεὸν καὶ τὰ θεῖα ὅρκφ έμπεδοῖς καὶ φρικωδεστάταις ἀραῖς βεβαιοῖς. Τοιαύτη μὲν ἡ σὴ πρὸς τὴν βασιλείαν ήμων προεισφορά ούτε μεμπτή, άλλά και πάντη γενναία και θαυμαστή. Ἡ δὲ παρ' ἡμῶν ἀντίδοσις αὕτη καὶ σκόπει ὡς μεγαλοπρεπής καί βασιλική, και ἄρχομέν γε ἀπό τῶν μειζόνων. ἔσται σοι τὸ συναπτόμενον τῷ υίῷ μου θυγάτριον σπλάγχνον ἐμοὶ ποθεινότατον καὶ οὐχ ἡττον τοῦ υίου άγαπώμενον, ταϊς αὐταῖς αὐτῷ εὐφημίαις άξιούμενον, μεγαλοπρεπῶς μέν έν τοτς βασιλείοις άναγόμενον οίχοις, λαμπροτάτης δὲ δορυφορίας χαί πολυτελεστάτης διαίτης ως άληθως εύμοιρούν. Ταύτα μέν τὰ κρείττω καί τελειότερα, τὰ δὲ μετὰ ταῦτα καὶ ὅσα δὴ πρός σὲ τὴν ἀναφορὰν ἔχει ἐντεύθεν εν άριθμῷ τίθημι. τῷ τοῦ χουροπαλάτου μεγίστω χαὶ ὑψηλῷ ἀξιώματι ένα τῶν υίῶν σου ὁποῖον ἀν αὐτὸς βούλοιο τὸ ἡμέτερον τιμᾳ βασίλειον χράτος, προστίθησι τούτφ προεδράτον εν, μαγιστράτα δύο, βεσταρχάτα δύο, βεστάτα δύο, άνθυπατάτον εν, πατρικάτα τέσσαρα, ύπατάτα εξ, άνὰ λίτρας δύο | ρόγαν ἔχοντα, πρωτοσπαθαράτα πεντεχαίδεχα ρόγας έχοντα άνὰ λίτραν μίαν, σπαθαροκανδιδατάτα δέκα, άνὰ λς' νομίσματα ῥόγας έχοντα, και άπλως είπειν τοσαυτά σοι τον άριθμον ή βασιλεία μου δίδωσιν άξιώματα σύν γε τῷ χουροπαλατιχῷ, ὅσα συμπληροῖ ἐνιαύσιον ῥόγας ποσότητα είς δύο χεντηνάρια συναριθμουμένην. Ταῦτα δὲ οὐ πρώτως ούδὲ ἀφ' ἐαυτῆς ἡ βασιλεία μου νομοθετούσα ποιεῖται πρός σὲ, ἀλλὰ πολλὰ μέν περί τούτων τοῖς πεμφθεῖσί σου πρέσβεσιν ομιλήσασα καὶ πολλάκις πρός τούτους περί τούτων διαλεξαμένη και τὰ μέν είποῦσα, τὰ δὲ ἀκούσασα, μέχρις αν άρεσχομένους αὐτοὺς τῆ συμφωνία ἐγνώρισε, οἰς δὴ καὶ τὸ πᾶν ένόρχως ἐπιστήσασα καὶ ὅπερ ἄν αὐτοὶ πράξαιεν πρὸς ἡμᾶς ἐπήγγειλε καταδέξασθαι καὶ προσδέξασθαι.

Τὰ μὲν οὖν τῆς συμφωνίας ταῦτα καὶ ἀντιδόσεως καὶ τὰ κατ' ὄνομα ρηθέντα άξιώματα τῷ τε υίῷ σου καὶ τοῖς ἄλλοις οἰς ἄν αὐτὸς βουληθεὶς κατά τὸ ἀρέσκειν σοι ἡ βασιλεία μου δίδωσι, τὴν δὲ σὴν μεγίστην ὑπερογην ου συναριθμεί τούτοις ουδέ τοις συμφωνουμένοις καταδεσμεί, άλλ' έπί τοιούτου ύψους τηρών τη ύπερφυεστάτη τιμά του νωβελισσίμου τιμή καί εἰς μετέωρον ἀνάγει τψος τοῦ ἀξιώματος. Έξωθεν τοῦτο τῶν συμφωνιῶν παρέχου και τοῦ καταλόγου τῶν λοιπῶν τιμῶν ὑπεραίρου και τοῦ ἐξηρημένου βαθμου. Όποτον δὲ τούτου τὸ μέγεθος λόγοι τε ἄνωθεν ἄδουσι καὶ ή καθ' ήμας των πραγμάτων διαγωγή δείκνυσι. τάλλα γάρ αὐτῷ ξύμπαντα δεύτερα, τοῦτο δὲ τοῦ βασιλικοῦ τψους μόνφ τῷ καίσαρι διατέμνεται. χαι δέχοιο τὴν τοιαύτην τιμὴν ἀπὸ μὲν τῆς ἡμετέρας φωνῆς τε χαὶ προαιρέσεως, οὐδὲν δὲ ἔλαττον καὶ ἀπὸ τῆς τοῦ γαμβροῦ σου καὶ βασιλέως ψυχής, ένα δη άπο μεγάλων άρχοιο τῶν τιμῶν σὺν Θεῷ τούτοις ἐπιβαλλόμενος. Ίσθι μέντοι γε, καὶ τοῦτο εὐγενέστατον καὶ γενναιότατον, ὡς πολλοῖς τῶν ἐν τῆ συμφωνία ἀξιωμάτων καὶ τυπικὰ | βλάττια πρὸς τῆ ῥόγα άφωρισμένα είσιν, ή μέντοι γε βασιλεία μου οὐ μέχρι τοῦ άριθμοῦ τούτων τον των βλαττίων ἀριθμόν ἀφορίζεται, ἀλλ' ίν' ἔχοις τι κάνταῦθα πλέον σύμπαντα τὰ βλάττια πρὸς τοῖς διδομένοις μετὰ τῶν ἀξιωμάτων εἰς ἐχατοστόν συγκεφαλαιούνται άριθμόν, ώς είναι τὰ πολλαπλάσια τούτων ἐκτός τῶν ἀφωρισμένων τοῖς ἀξιώμασιν.

Μέχρι μεν τούτου τὰ τῆς βασιλικῆς ἀρχῆς και τῆς ἀψευδοῦς γνώμης καὶ διαθέσεως, όπόσα δὲ Θεὸς εἰς ὅρκον καταγόμενος βεβαιοῖ ταῦτα Ιστω ό Κύριος ήμων Ίησους Χριστός, ό ποιητής οὐρανού και γής και ή τεκούσα τούτον ὑπεράχραντος Θεοτόχος, Ιστωσαν αι ἀγγελικαί και θεῖαι δυνάμεις, οί χορυφαΐοι τῶν ἀποστόλων, σύμπασα ἡ εὐσεβἡς ἡμῶν πατρὶς ὡς ἄπαντα τὰ ἐν τῆ συμφωνία ἡμῶν παρὰ τῆς βασιλείας μου διδόμενά τε καὶ ἐπαγγελόμενα εν άξιώμασιν, εν δόγαις, εν εύνοίαις, εν συμμαχίαις, εν φίλοις. έν είλικρινέσι και καθαροίς διαθέσεσιν άψευδή και άπαράβατα και άμετάθετα έσται και ουδέν ἄπρακτον γενήσεται ων ἐπηγγείλατό σοι το κράτος ήμων, άλλα πάντα τελειωθήσεται και μάλιστα όσα έπι τή θυγατρί σου συμπεφώνηται. βασιλικής γάρ εύφημίας άξιωθήσεται και τῷ βασιλεῖ καὶ υίῷ μου ἀδιασπάστως συμβιώσει καὶ ὁμοῦ τούτφ σὺν Θεῷ φάναι ἐν τοῖς άναχτόροις διαπρέψει καὶ τὸν τοῦ Θεοῦ κατευθυνεῖ λαὸν περιούσιον. "Εγεις οὖν καὶ τὴν ἀπό τοῦ λόγου καὶ τὴν ἀπό τοῦ δρκου βεβαίωσιν, καὶ ὁ λόγος ού ψιλός, άλλ' άνάγραπτος ώς όρᾶς καὶ ούκ ἐν γράμμασι μόνον οὐδὲ ἐν βασιλείοις ὑπογραφαῖς, άλλὰ καὶ ἐν σφραγῖδι χρυσή τὴν χρυσήν οὕτως ήμιν ἐπισφραγιζομένη συγγένειαν, άλλά και ή του δρκου φωνή, φοβερά και φριχώδης, τὸν Θεὸν ἐπιμαρτυρομένη καὶ τὴν τοῦτον ἀσπόρως τεκοῦσαν καὶ τάλλα, ίνα μηδέν διαλυτόν ήμιν των άχριβως | συνδεδεμένων γένοιτο.

Έγράφη μηνί αὐγούστω ἰνδιχτιῶνος ιβ΄ ἔτους ζφπβ΄.

Έπει δὲ ἡ ἀντιδιδομένη παρὰ σοῦ πρός τε τὴν βασιλείαν μου καὶ τὴν Ῥωμαίων διάθεσιν οὐκ ὀφείλει τῇ σῇ περιορισθῆναι ζωῇ, ἀλλὰ καὶ εἰς τοὺς κληρονόμους σου διαβιβάσαι(?). τὴν αὐτὴν γνώμην φυλάττειν καὶ τὰς αὐτὰς πληροῦν ἐπαγγελίας καὶ ὑποσχέσεις, δίκαιόν ἐστι καὶ τοῦτο προσκεῖσθαι τῷ σῷ ἀντιγράφῳ, ὅπερ μέλλεις κατ' ἰσότητα τοῦ τῆς βασιλείας μου γράμματος ποιῆσαι καὶ ἀποστεῖλαι πρὸς αὐτὴν, ὅρκψ τε τὴν τοιαύτην περὶ τῶν κληρονόμων σου πλήρωσιν βεβαιώσασθαι, ὅτι καὶ αὐτοὶ τὴν ὅμοιαν σώσουσι πρὸς τὴν βασιλείαν μου καὶ τὴν Ῥωμαίων διάθεσιν.

Μιχαὴλ ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ πιστὸς βασιλεὺς αὐτοχράτωρ Ῥωμαίων ὁ Δούχας.

Άνδρόνικος ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ πιστὸς βασιλεὺς Ῥωμαίων ὁ Δούκας. Κωνσταντῖνος ἐν Χριστῷ τῷ Θεῷ πιστὸς βασιλεὺς Ῥωμαίων ὁ Δούκας. Ἰωάννης ἐλάγιστος ἀρχιεπίσκοπος Κωνσταντινουπόλεως νέας Ῥώμης.

II. Безобразовъ.

## Эпиграфическая замътка.

И. В. Помяловскій въ началь своей статьи «По поводу одной греческой христіанской надписи, найденной недавно въ Египтъ 1), совершенно справедливо заметиль, что вопрось о встречающихся на надписяхъ различныхъ литургическихъ формулахъ и текстахъ св. Писанія «не лишенъ извъстнаго значенія и интереса, потому что на основаніи свидітельствъ монументальных памятниковъ мы можемъ проследить распространенность техъ или другихъ формулъ и затемъ въ самыхъ свидътельствахъ имъемъ литургическія данныя изъ поры, на много предшествующей той, въ которую онъ были кодифицированы въ чины (ахолои ван) и вошли въ составъ евхологіевъ». Не менъе справедливо отм'тилъ почтенный авторъ, что факты греческой эпиграфики представляють въ этомъ отношении гораздо болъе интереса, чёмъ латинской, такъ какъ въ первыхъ преимущественно сохранились главныя литургическія формулы и черезъ нихъ, какъ думается, перешли въ эпиграфику латинскую. Названная статья, какъ извъстно, представляеть богатое собраніе литургических данных изъ греческой эпиграфики, тымъ болые интересное, что во многихъ случаяхъ отношеніе этихъ данныхъ къ литургикѣ или текстамъ св. Писанія впервые констатировано почтеннымъ авторомъ.

Въ христіанскихъ надписяхъ, открытыхъ въ новъйшее время, также встръчаются подобныя данныя, при чемъ незнакомство издателей съ богослужебнымъ уставомъ православной церкви подаетъчногда поводъ къ невърнымъ и подчасъ даже курьезнымъ возстановленіямъ и толкованіямъ надписей, содержащихъ въ себъ литургическія формулы или реминисценціи изъ богослужебнаго устава или текстовъ св. Писанія. Въ настоящей замъткъ мы обратимъ вниманіе на

<sup>1)</sup> Извъстія Имп. Русскаго Археол. Общества т. ІХ (1880), ст. 276-306.

одинъ случайно замъченный нами интересный примъръ такого неточнаго толкованія.

Въ 1886 г. члены французской археологической школы въ Аоинахъ Radet и Paris въ числѣ эпиграфическихъ результатовъ своего путешествія по Ликаоніи издали одну христіанскую надпись изъ Юнуслара въ слѣдующемъ видѣ 1):

## + ANAΠΑΥCONCIPTHN ΔΟΥΛΗΝΟΟΥΙΦΑΝΟΥΝ ΠΑΡΟΡΟΝΤΑΠΛΙΜΕΛΗ ΜΑΤΑΤΑΕΝΓΝΟΟΙΚΕΕΝΑ ΓΝΟΙΑΥΤΗΟΕΗΛΑ

+ 'Ανάπαυσον, σίρ(ιε), τὴν δούλην σου Ἰωάνουν, πάρορον τὰ πλιμελή- sic! ματα τὰ ἐν γνόσι κὲ ἐν ἀ-γνοία αὐτῆς φηλά[ματα].

«Σίριε est pour χύριε, πλιμελήματα pour πλημμελήματα, γνόσι pour γνώσει, φηλάματα pour φηλώματα. Malgré la barbarie du style et de l'orthographe, le sens est facile à saisir: «Seigneur, aie pitié de ton esclave Jeanne; pardonne lui les fautes dont elle a conscience et celles dont elle ne se doute pas».

Этимъ ограничивается весь «комментарій». Издатели не потрудились ни поискать примѣровъ въ подтвержденіе своего по меньшей мѣрѣ рискованнаго чтенія  $\overline{\text{CIP}} = \text{хύριε}$ , ни объяснить любопытное фонетическое явленіе («фηλάματα роцг фηλώματα»), ни указать, за какую грамматическую форму принимали они чудовищное πάρορον <sup>2</sup>).

Если бы гг. издатели догадались перелистовать одинъ изъ греческихъ евхологіевъ, то они нашли бы данныя для точнаго возстановленія надписи и не стали бы обвинять ее въ «barbarie du style»: надпись представляеть собою сокращеніе одного изъ тропарей, до сихъ поръ сохранившихся въ «послідованіи погребенія» (ἀχολουθία τοῦ ἐξοδιαστιχοῦ) въ православной церкви. Въ полномъ виді этотъ тропарь читается такъ: 'Ανάπαυσον Σωτήρ ήμων μετὰ Διχαίων τὸν δοῦλόν σου καὶ τοῦτον χατασχήνωσον ἐν ταῖς αὐλαῖς σου χαθώς γέγραπται, παρορῶν ὡς ἀγαθὸς τὰ πλημμελήματα αὐτοῦ τὰ ἐχούσια καὶ τὰ ἀχούσια καὶ πάντα τὰ ἐν ἀγνοία καὶ γνώσει, φιλάνθρωπε \*).

<sup>1)</sup> Bulletin de corr. Hellén. T. X, crp. 503, nº 5.

<sup>2)</sup> Судя по переводу, издатели видъли въ ней imperat. praes. глагола тарорай.

<sup>3)</sup> См. Εὐχολόγιον τὸ μέγα (ἐν Ῥωμη αωογ'), стр. 263. Въ ц.-славянскомъ переводъ тропарь читается такъ: «Покой, Спасе нашъ, съ праведными раба твоего и сего всели во дворы твоя, яко-же есть писано, презирая яко благъ прегръщенія его вольная и невольная, и вся яже въ въдъніи и не въ въдъніи, человъколюбче».

Примѣняя текстъ этого тропаря къ Юнусларской надписи и исправивъ ореографическія погрѣшности рѣзчика, мы получимъ слѣдующее несомнѣнное ея чтеніе: 'Ανάπαυσον,  $\Sigma(ωτη)$ ρ, την δούλην σου Ἰωανοῦν, παρορῶν τὰ πλημμελήματα τὰ ἐν γνώσει καὶ ἐν ἀγνοία αὐτῆς, φιλά[νθρωπε].

Судя по формамъ буквъ, даннымъ въ эпиграфической копіи французскихъ издателей, надпись врядъ ли поздиве IV—V в. по Р. Хр.

В. Латышевъ.

#### ОТДЪЛЪ II.

#### 1. KPUTURA.

Adolf Stoll. Der Geschichtschreiber Friedrich Wilken. Mit einem Anhang, enthaltend Aufseichnungen von Karoline Wilken, geb. Tischbein, über ihren Vater Johann Friedrich August Tischbein und ihr eignes Jugendleben, sowie 5 Porträts. Cassel, Th. G. Fischer & C<sup>o</sup>. 1896. 8<sup>o</sup>, 350 стр. Цвна 6 марокъ.

Имя историка Вилькена неразрывно связано со временемъ Крестовыхъ походовъ, въ изучени которыхъ его семитомная Исторія составила безусловно эпоху. Конечно, со времени появленія последняго тома Исторіи въ 1832 году прошло не мало л'ять. Ученые усердно продолжали работать надъ этой сложной эпохой религіозно-политическихъ движеній, и теперь некоторыя части труда Вилькена потеряли свое прежнее значеніе. Особенно это надо сказать по отношению къ первому Крестовому походу после появленія классическаго труда Зибеля и по отношенію къ четвертому, гдв позднейшими учеными съ особенною тщательностью разбирался вопросъ о причинахъ направленія этого похода на Константинополь (Полный списокъ работъ по этому поводу см. въ недавно появившейся добросовъстно составленной стать В П. Митрофанова Измененіе въ направленіи четвертаго Крестоваго похода въ Византійском Временникъ. Т. IV, 1897, стр. 463). Исторія ученой разработки другихъ Крестовыхъ походовъ также сдвиала крупные шаги впередъ. Появился на основаніи новых работь хорошій обзорь общей исторіи Крестовых в походовь Куглера Geschichte der Kreuzzüge (эта книга переведена по-русски). Самъ классическій трудъ Зибеля успёль уже въ своихъ частностяхъ подвергнуться критикъ (см. напр. Kugler. Albert von Aachen. Stuttgart 1885. Klein. Raimund von Aguilers. Quellenstudie zur Geschichte des ersten Kreuzzuges. Berlin, 1892). Тъмъ не менъе трудъ Вилькена и теперь заслуживаеть серьезнаго вниманія.

Посвятивъ большую часть своей жизни изученію эпохи Крестовыхъ походовъ, Вилькенъ твиъ самымъ твсно соприкасался съ византійской

исторіей, которой, какъ мы увидимъ ниже, онъ посвящалъ в отдёльныя изслёдованія.

Трудъ Штолля представляеть изъ себя довольно удачную попытку по возможности подробно описать жизнь Вилькена, чего до сихъ поръ еще не было сдълано. (Болъе раннія краткія статьи, посвященныя жизнеописанію Вилькена, перечислены въ книгъ Штолля на стр. 3, пр. 1).

Фридрихъ Вилькенъ родился 23 мая 1777 года въ Ратцебургѣ (Ratzeburg) въ Ганноверскомъ герцогствѣ Лауенбургъ въ небогатой семъѣ. До четырнадцати лѣтъ онъ посѣщалъ городскую школу, затѣмъ соборную гимназію и въ 1795 году покинулъ свой родной городъ и направился въ геттингенскій университеть, гдѣ съ большимъ рвеніемъ принялся за изученіе теологіи, классическихъ и восточныхъ языковъ. Особенно близокъ былъ Вилькенъ съ профессорами Гейне (Heyne), однимъ изъ видныхъ представителей нѣмецкой филологіи, и съ оріенталистомъ Эйхорномъ (Eichorn), которые, замѣтивъ склонность Вилькена къ наукѣ, приняли въ немъ большое участіе.

Первою работой Вилькена было сочинение на тему, данную въ 1797 г. Эйхорномъ для философскаго факультета: concinnetur historia bellorum cruciatorum ex Abulfeda, ita, ut simul ex aliis scriptoribus tam orientalibus quam occidentalibus in medium proferantur ea, quae ad ejus narrationem dijudicandam, emendandam et illustrandam facere possint.

Эта работа, за которую Вилькену была присуждена премія, опредівлила всю его послівдующую ученую дівятельность, которая вращалась премущественно въ эпохів Крестовыхъ походовъ.

Изъ Геттингена Вилькенъ сдёлалъ путешествіе по многимъ нёмецкимъ городамъ, знакомясь съ выдающимися учеными того времени. Въ Готѣ герцогъ Эрнстъ II, извёстный покровитель наукъ и искусствъ, лично просилъ Вилькена привести въ порядокъ восточныя рукописи его библіотеки.

По возвращени въ Геттингенъ Вилькенъ читалъ лекцію на богословскомъ факультетв и вмъсть съ тъмъ былъ назначенъ привать-доцентомъ философскаго факультета. Въ это время онъ особенно занимался персидскимъ языкомъ и готовилъ изданіе Исторіи Саманидовъ персидскаго писателя Мирхонда, которое появилось лишь въ 1808 году.

Въ 1803 году для молодого наслѣднаго графа Георга Шаумбургъ-Липпе искали ученаго преподавателя. Выборъ палъ на Вилькена, который виѣстѣ съ своимъ высокопоставленнымъ питомцемъ слушалъ лекціи въ лейпцигскомъ университетѣ. Въ 1805 году появилась его персидская грамматика.

Здёсь интересно отмётить попытку со стороны Вилькена перейти на службу въ Россію.

Видя неопредвленность своего положенія въ Германіи, онъ письмомъ отъ 12 января 1805 года обратился къ русскому послу въ Берлинъ барону Алопеусу съ просьбой выхлопотать ему разръшеніе поднести свою

персидскую грамматику императору Александру I «dans le moment, où les exploits brillants des armes victorieuses de Votre Majesté Impériale font trembler la Perse» (S. 26). (Въ это время Россія вела персидскую войну). Въ письм'в къ Алопеусу, между прочимъ, говорилось сл'ёдующее: Je serais au comble de mes voeux, si d'après ce faible essay, Sa Majesté me jugeait digne de vouer à son service mes légères connaissances des langues orientales dont je ne puis faire dans ma patrie qu'un emploi très circonscrit. Je ne saurais parvenir plus sûrement à ce bonheur si désiré qu'en priant Votre Excellence de vouloir bien m'accorder sa puissante protection (S. 27). Повидемому, отв'єта на это письмо не посл'ёдовало.

Въ томъ же 1805 году Вилькенъ былъ назначенъ профессоромъ въ Гейдельбергъ, гдѣ его лекціи отличались большимъ разнообразіемъ; онъ читалъ Welt-, Europäische Staaten- и Reichs-Geschichte, статистику, исторію древняго міра, среднихъ вѣковъ, трехъ послѣднихъ столѣтій, исторію Франціи, Германію Тацита, всеобщую исторію литературы, читалъ арабскіе и персидскіе курсы и объяснялъ еврейскія священныя книги.

Въ 1807 году вышелъ первый томъ его «Исторіи Крестовыхъ походовъ», который сразу упрочилъ за Вилькеномъ славу одного изъ самыхъ выдающихся историковъ.

Помимо чтенія лекцій онъ въ Гейдельбергѣ завѣдывалъ университетской библіотекой, былъ избранъ деканомъ философскаго факультета и, наконецъ, на 1815—16 годъ проректоромъ. Время гейдельбергскаго пребыванія было для Вилькена, можно сказать, лучшей эпохой его жизни: кромѣ упомянутой выше «Исторіи Саманидовъ» онъ написалъ здѣсь первую и единственную часть «Handbuch der deutschen Historie», въ 1810 г. получилъ премію отъ Institut de France за сочиненіе на предложенную институтомъ тему «Examen critique des Historiens d'Alexis Comnène et des princes qui lui ont succédé», былъ однимъ изъ редакторовъ передовой въ свое время газеты Heidelberger Jahrbücher.

Въ 1811 году черезъ профессора датинскаго языка въ Харьковъ Роммеля Вилькену была предложена тамъ профессура восточныхъ языковъ съ содержаніемъ въ 2500 рублей въ годъ; но онъ это предложеніе отклонилъ (S. 62).

Совершивъ ученое путешествіе въ Парижъ, Вилькенъ въ 1813 году издаль второй томъ «Исторіи Крестовыхъ походовъ», который охватываль время до начала второго похода. Тогда же дѣятельность Вилькена ознаменовалась возвращеніемъ многихъ гейдельбергскихъ рукописей, попавшихъ въ Парижъ и Римъ, для чего онъ долженъ былъ совершить довольно продолжительныя поѣздки въ эти города.

Въ то время, когда въ 1815 году главная квартира арміи Шварценберга была въ Гейдельбергъ, Вилькенъ представилъ императорамъ Александру I и Францу II весь персоналъ университетскихъ профессоровъ.

Въ 1816 году Вилькенъ былъ назначенъ въ Берлинъ директоромъ Королевской библіотеки, куда онъ прибылъ только въ следующемъ году,

успѣвъ издать въ Гейдельбергѣ «Geschichte der Bildung, Beraubung und Vernichtung der Heidelberger Büchersammlungen». По прибытій на мѣсто своего новаго назначенія, онъ посвятиль Берлинской Библіотекѣ всѣ свои силы, и Александръ Гумбольдтъ не быль далекъ отъ истины, назвавъ его творцемъ этой библіотеки (S. 223).

Одновременно съ директорствомъ въ библіотекѣ Вилькенъ читалъ въ берлинскомъ университетѣ разнообразные курсы. Послѣднимъ ученикомъ его въ курсѣ «Историко-критическихъ упражненій» въ зимній семестръ 1838—39 года былъ знаменитый политико-экономъ Рошеръ. Послѣ этого Вилькенъ уже не выступалъ болѣе въ качествѣ университетскаго преподавателя, уступивъ мѣсто новымъ силамъ, во главѣ которыхъ стоялъ геніальный Леопольдъ Ранке.

Разносторонняя дѣятельность Вилькена, многочисленныя обязанности подточили его здоровье, и съ 1823 года начинается болѣзнь, которая только на короткое время позволяла ему возвращаться къ ученымъ работамъ.

Въ 1817—1819 году вышелъ третій томъ «Исторіи Крестовыхъ походовъ», а въ 1821 году Вилькенъ былъ выбранъ ректоромъ университета и назначенъ исторіографомъ Прусскаго королевства; поводомъ къ послѣднему назначенію послужила написанная имъ для историко-генеалогическаго календаря «Исторія города Берлина». (О многочисленныхъ занятіяхъ Вилькена см. S. 129). Ректорство Вилькена выпало на тяжелое время реакцій, когда послѣ дѣла студента Занда, на основаніи Карлсбадскихъ постановленій, университеты подпали строгому надзору. Въ августѣ 1822 года ректоромъ на мѣсто Вилькена былъ выбранъ Фридрихъ Раумеръ. До начала своей болѣзни (1823) онъ успѣлъ совершить изъ Берлина два путешествія: одно въ Померанію и на островъ Рюгенъ, другое въ библіотеки Бреславля, Праги и Дрездена.

Въ 1823 году Вилькенъ неожиданно сталъ страдать разстройствомъ умственныхъ способностей. Немного оправившись, онъ вступилъ въ исправление своихъ прежнихъ обязанностей, но въ ноябрѣ 1824 года снова заболѣлъ. Страшная болѣзнь иногда покидала ученаго, и въ эти моменты просвѣтленія Вилькенъ неустанно работалъ, такъ что въ 1826 году смогъ выпустить въ свѣтъ четвертый томъ «Исторіи Крестовыхъ походовъ». Особенно благодѣтельно подѣйствовало на больного леченіе въ Вѣнѣ у доктора Гергена (Görgen).

Въ 1827 году Вилькенъ вернулся въ Берлинъ почти здоровымъ и снова принялся за работу: предпринялъ «Исторію Королевской Берлинской библіотеки», читалъ лекцій о цирковыхъ партіяхъ въ Константинополь, совершиль ученое путешествіе въ Парижъ и Лондонъ; въ 1829—30 годахъ выпустиль пятый и шестой томы «Исторіи Крестовыхъ походовъ», читалъ въ Академій объ отношеніяхъ русскихъ къ византійскому государству съ ІХ по XІІ въкъ, издалъ разсказъ Никиты Хоніата о древнихъ статуяхъ, разрушенныхъ крестоносцами посль завоеванія Кон-

Digitized by Google

стантинополя въ 1204 году (изданный имъ текстъ вошелъ въ томъ боннскаго изданія византійцевь, гдѣ находится изданная Беккеромъ хроника Никиты Хопіата).

Съ 1830 года въ здоровь Вилькена последовало новое ухудшеніе, которое, все увеличиваясь, шло до самаго момента его смерти.

Когда въ 1831 году въ Боннѣ умеръ Нибуръ, главное лицо въ изданіи византійскихъ писателей, то надзоръ за послѣднимъ былъ переданъ Берлинской Академіи Наукъ, которая въ свою очередь поручила это дѣло Вилькену, и онъ велъ изданіе до своей смерти (S. 191). Въ 1832 году появился седьмой и послѣдній томъ «Исторіи Крестовыхъ походовъ», которымъ завершилась главная жизненная задача почтеннаго ученаго. Въ 1836 году Вилькенъ былъ назначенъ корреспондентомъ С.-Петербургской Императорской Академіи Наукъ.

Между темъ силы больного слабели, и 24 декабря 1840 года Вилькена не стало.

Ученый Вилькенъ не быль въ то же время политикомъ, подобно Дальманну, Дройзену, Ранке, которые занимались и вопросами современной политики. Врагъ политической агитаціи, которую Вилькенъ считаль несовивстимой со своимъ служебнымъ положеніемъ, онъ терпвливо мирился съ существующимъ порядкомъ вещей; стремясь въ области своей науки къ свободъ изслъдованія и сужденія, онъ желаль и для своихъ согражданъ некоторой умеренной вольности и доли политическихъ правъ. Въ кругу друзей онъ и выражаль иногда неудовольствіе по поводу нікоторыхъ политическихъ распоряженій правительства, тімь не менье это не мъщало ему быть върнымъ и усерднымъ слугою короля и государства, которое сдълалось его отечествомъ (S. 228-229). Бросая взглядъ на всю жизнь ученаго, его біографъ говорить, что не смотря на тяжелыя испытанія и потрясающіе удары судьбы удівль Фридриха Вилькена принадлежаль нь счастливымь, если богатое, обязанное въ сущности собственному прилежанію и стремленію духовное развитіе, признанные усп'яхи на ученомъ и служебномъ поприщъ, если прекрасная семейная жизнь, душевный миръ и тихая смерть уже на склонъ лъть, если, наконецъ, уваженіе современниковъ и почетная память въ потоиствъ вообще обозначають для смертнаго счастливую жизнь (S. 232).

Въ общирномъ Anhang, который занимаетъ 105 страницъ (S. 233—338) помъщены письмо І. Мюллера къ Вилькену съ благодарностью за присланный ему первый томъ «Исторіи Крестовыхъ походовъ» и за «Исторію Саманидовъ» (S. 233—234), письмо бернскаго профессора фонъ-Галлера (Haller) также о первомъ томъ Исторіи (S. 235—240), письмо Штейна объ изданіи Пертцомъ Мопитепта Germ. Hist. (S. 240—243), хронологическій перечень трудовъ Вилькена (S. 243—252), перечень сочиненій, посвященныхъ имени Вилькена (S. 252—254) и, наконецъ, воспоминанія жены Вилькена Каролины о своемъ отцъ Іоаннъ Фридрихъ Августъ Тишбейнъ и своей собственной юности (S. 254—338). Къ книгъ

приложено пять портретовъ—самого Вилькена, его жены Каролины, ея отца І. Фр. Авг. Тишбейна, ея матери Софіи Тишбейнъ, урожденной Мюллеръ, и сестры Каролины Бетти Кунце, урожденной Тишбейнъ.

Авторъ книги Штолль, большой почитатель Вилькена, съ необыкновенною аккуратностью собралъ все возможное для того, чтобы представить его дѣятельность въ наиболѣе подробномъ и благопріятномъ для послѣдняго изложеніи. Надо сознаться, что иногда стремленіе автора къ полнотѣ разсказа переходить границы и заставляеть его, напримѣръ, посвящать чуть ли не сто страницъ воспоминаніямъ жены Вилькена о ея отцѣ и при томъ съ самыми курьезными подробностями (см. напр. стр. 258—259), что къ жизни самого историка не имѣеть уже никакого отношенія.

Въ заключение приведемъ списокъ трудовъ Вилькена, касающихся византійской исторіи, помимо его Исторіи Крестовыхъ походовъ.

- 1) 1811. Rerum ab Alexio I, Ioanne, Manuele et Alexio II Comnenis ct. gestarum libri IV. Heidelberg, 1811. 630 crp. 8.
- 2) 1827. Ueber die Partheyen der Rennbahn, vornehmlich im byzantinischen Kaiserthum. Haueч. въ Abhandlungen der Berl. Akad. d. Wiss. 1827, S. 217—43 и въ Raumers hist. Taschenbuch, 1830; есть и отдъльное изданіе, вышедшее въ 1829 году.
- 3) 1829. Ueber die Verhältnisse der Russen zum byzantinischen Kaiserthum in dem Zeitraum von 9.—12 Jahrhundert. Напеч. въ Abh. d. Berl. Akad. d. Wiss. 1829, S. 75—135.
- 4) 1830. Nicetae Acominati Choniatae narratio de statuis antiquis quas Franci a. 1204 destruxerunt, e codice Bodlejano emend. Leipzig, 1830; также въ боннскомъ изданія Беккеромъ Никиты Хоніата, Bonn. 1835, S. 854—868.
- 1831. Andronicus Comnenus Bz Raumers hist. Taschenbuch, 2. Jahrg.
   1831, S. 431 548.
- 6) 1836. Статья Pachymeres und Palaeologen въ Энциклопедіи Эрша и Грубера.
- 7) 1838. Ueber die dem Leo Allatius zur Uebernahme der bibliotheca Palatina ertheilte Instruction. Jahnsche Jahrb. f. Philologie. V Suppl. Bd. I. I Heft. Leipzig, 1838, S. 5 17.

А. Васильевъ.

Въна, 19 (7) іюля 1898 г.

Gerhard Rauschen. Jahrbücher der christlichen Kirche unter dem Kaiser Theodosius dem Grossen. Versuch einer Erneuerung der Annales Ecclesiastici des Baronius für die Jahre 378-395. Freiburg im Breisgau. Herder'sche Verlagshandlung. 1897. XVII + 609 crp. 8°.

Церковная летопись кардинала Баронія, охватывающая первые двенадцать вековъ христіанской эры, до сихъ поръ еще остается памятникомъ удивительнаго прилежанія автора, который съумёлъ всю массу ему

извъстнаго историческаго матеріала собрать воедино и мъстами даже подвергнуть извъстной кричической оцънкъ. Со времени появленія его анналовъ въ началь семнадцатаго въка прошло уже около трехсотъ льтъ. Количество источниковъ съ тъхъ поръ достаточно возрасло; появились цълые томы изданныхъ надписей; наука обогатилась цълой литературой спеціальныхъ работъ объ источникахъ и сообщаемыхъ ими извъстіяхъ; въ настоящее время къ ученымъ историкамъ предъявляются несравненно болъе строгія критическія требованія. И не смотря на все это, даже съ точки зрънія современнаго знанія, анналы Баронія далеко не потеряли своего значенія, и ученому неръдко приходится къ нимъ теперь обращаться и особенно цънить его хронологическія опредъленія событій въ области древней перковной исторіи, такъ какъ въ противоположность средневъковымъ источникамъ, которые по преимуществу являются лътописными, опредъленія времени въ болье раннихъ источникахъ очень скудны и должны быть выискиваемы съ большимъ трудомъ.

Правленіе старшаго Өеодосія съ исторической точки зрѣнія имѣетъ совершенно особый интересъ. Въ это время окончилась долгая борьба между язычествомъ и христіанствомъ, и споръ между аріанизмомъ и православіемъ о преобладаніи послѣ многихъ колебаній рѣшился въ пользу послѣдняго. Этотъ періодъ исторіи является также классическимъ временемъ великихъ отцевъ церкви, когда церковная жизнь била живымъ ключемъ и находила свое выраженіе въ цѣломъ рядѣ соборовъ, законовъ и литературныхъ произведеній.

Изъ боле новыхъ трудовъ, касающихся этого періода, главное место занимаетъ работа Рихтера (Richter) Das weströmische Reich besonders unter den Kaisern Gratian, Valentinian II und Maximus (375—388), Berlin, 1865. Эта книга, написанная на основаніи хорошаго знакомства автора съ источниками и давшая некоторые новые результаты, грешить своими частыми, подчась необузданными выходками противъ христіанской церковной жизни и особенно противъ клира; кроме того, главная цёль работы Рихтера была проследить исторію западной части Римской Имперіи и то только до 388 года.

Для восточной Римской Имперіи, но также только до 388 года, имѣетъ важное значеніе работа Сиверса (G. R. Sievers) Das Leben des Libanius, aus dem Nachlasse des Vaters herausgegeben von Gottfried Sievers, Berlin, 1868.

Юношеская работа Гюльденпеннинга (Güldenpenning) и Ифланда (Ifland) Der Kaiser Theodosius der Grosse. Ein Beitrag zur römischen Kaisergeschichte (Halle, 1878) довольно удачно сопоставляеть матеріаль и источники особенно для внёшней политики. Неполное собраніе цитать изъ источниковъ можно найти въ Fasti Romani Клинтона (Clinton). Въ новъйшее время французъ Goyau въ своей Chronologie de l'Empire romain (Paris, 1891) на основаніи старыхъ работъ Тиллемона (Tillemont) и позднёйшей литературы представиль кратко событія пер-



выхъ четырехъ христіанскихъ столітій по годамъ, а, гді было можно, по місяцамъ и днямъ.

Въ отличіе отъ Баронія и Тиллемона новый изслѣдователь времени Өеодосія Великаго Раушенъ, излагая событія по годамъ, дѣлить каждый годъ на восемь рубрикъ, подъ которыми и приводитъ соотвѣтствующія имъ данныя. Эти рубрики слѣдующія: императоры, высшіе римскіе чиновники (höhere römische Beamte), религіозные законы, культурные законы, соборы, отцы церкви, выдающіеся епископы (и монахи), еретики (и язычники).

Ha размышленія можеть навести вторая рубрика höhere römische Beamte. Ha это Раушенъ говорить:

Для хронологическаго опредёленія событій листь высшихъ государственныхъ чиновниковъ за каждый годъ необходимъ. Отцы церкви, особенно Амвросій и Григорій Назіанзинъ, иаходились въ сношеніяхъ со многими высокими государстьенными дёятелями; ихъ письма не содержатъ никакихъ хронологическихъ датъ, но опредёляютъ за то служебное положеніе адресатовъ и могутъ быть довольно часто датированы только на основаніи этого. Далёв, насколько подобный перечень важенъ для хронологіи соборовъ, это можетъ показать следующій примёръ: мы не могли бы опредёлить года римскаго собора, который составилъ напечатанное у Манзи (Conciliorum Collectio, III р. 624—627) посланіе къ императорамъ, если бы нельзя было высчитать, что vicarius urbus Аквилинъ, которому императоры дали отвётъ на это посланіе, получилъ эту должность только въ 378 году (р. ІХ).

Подъ культурными законами Раушенъ понимаетъ такіе законы, которые имѣли своею цѣлью или реформу обычаевъ, особенно въ христіанскомъ духѣ, напр. въ вопросѣ брака и погребенія, или такіе, которые характеризуютъ нравственное состояніе и частную жизнь того времени (р. X).

Настоящая работа Раушена охватываетъ годы 378—395. Хотя 378-й годъ и не принадлежить правленію Өеодосія Великаго, но запутанное положеніе римскаго государства, которое привело въ началь 379 года къ возведенію на престоль Өеодосія, только и можеть быть понято изъ рышающихъ событій 378 года, которые имыли для востока своимъ непосредственнымъ слыдствіемъ также полный перевороть въ церковныхъ отношеніяхъ.

Самому изложенію событій предшествуєть въ книгѣ Раушена краткій обзоръ источниковъ эпохи, къ которому теперь можно прибавить результаты новой статьи Батиффоля (Pierre Batiffol) Sozomène et Sabinos въ Byzantinische Zeitschrift (B. VII, H. II, 1898, S. 265—284), гдѣ авторъ старается доказать, что параллельно съ Сократомъ Созоменъ непосредственно пользовался трудами македонскаго епископа Сабина, извѣстнаго только по цитированію его Сократомъ.

За обзоромъ источниковъ идетъ главная часть труда. На основани

всего доступнаго матеріала Раушенъ излагаетъ въ лѣтописной формѣ, годъ за годъ, событія; извѣстія каждаго года подраздѣлены на восемь вышеотмѣченныхъ уже рубрикъ, которыя онъ не всегда можетъ всѣ заполнить; иногда поэтому подъ названіемъ той или другой рубрики автору приходится замѣчать «fehlen». Если для чтенія подобный способъ изложенія является чрезвычайно неудобнымъ и весьма затруднительнымъ, то для справокъ онъ имѣетъ свои выгодныя стороны и очень ихъ облегчаетъ.

Въ длинномъ рядъ экскурсовъ, приложенныхъ къ книгъ, Раушенъ подробно разбираетъ многіе витересные, частные вопросы и приходить часто къ новымъ результатамъ. Отметимъ некоторые экскурсы. ІІІ) О годъ смерти Василія Великаго. Смерть его, какъ извъстно, относилась или къ первому января 378 года (Бароній, Hefele) или къ первому января 380 года (Pagi, Clinton). Раушенъ доказываетъ, что Василій Великій умеръ перваго января 379 года (S. 476-477). VII) О смерти императора Граціана. ХІІІ) Большой экскурсь, направленный противъ Узенера, о проповъднической дъятельности Іоанна Златоуста въ Антіохіи до возстанія 387 года (S. 495-512). XIV) Опред'вленіе времени возстанія въ Антіохіи, вызваннаго введеніемъ новаго налога, и двадцати одной гомилій Іоанна Златоуста (S. 512—520). Раушенъ относить антіохійское возстаніе къ январю 387 года (S. 259-261). XV) О пропов'яднической д'яятельности Іоанна Златоуста въ Антіохіи после возстанія 387 года (S. 520-529). XIX) О времени разрушенія храма Сераписа въ Александрін (S. 534 — 536), что Раушенъ подобно Баронію склоняется относить къ 389 году (см. S. 301). XXV) Объ отношеніи поэта Клавдіана къ христіанству (S. 555-559). XXVI) Быль ли Руфинь источникомъ для перковной исторіи Өеодорита? (S. 559-563). Раушенъ здісь выступаеть противъ мивнія Гюльденпеннинга относительно того, что Өеодоритъ въ своей церковной исторіи вийсти съ Сократомъ и Созоменомъ прямо пользовался и Руфиномъ.

Приложеніе заключаеть въ себѣ замѣтки 1) о писательской дѣятельности Амвросія до и послѣ правленія Өеодосія (S. 564—565) и 2) о писательской дѣятельности Іоанна Златоуста до его открытаго выступленія въ качествѣ проповѣдника въ Антіохіи (S. 565—574). Въ общирномъ регистрѣ перечисляются сочиненія отцевъ церкви, законы изъ кодексовъ Өоодосія и Юстиніана, и дается прекрасно составленный Personen-und Sachregister.

Отмътимъ, что Раушенъ пользуется иногда старыми изданіями источниковъ, напр. боннскимъ изданіемъ хроники Өеофана вмѣсто превосходнаго изданія Де-Бора, Эдесской хроникой въ неполномъ изданіи Ассемани вмѣсто новъйшаго полнаго изданія Hallier Untersuchungen über die Edessenische Chronik mit dem syrischen Text und einer Uebersetzung. 1892 (Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur, Bd. 9). Исправляемъ маленькую неточность Раушена, который го-

ворить, что Fasti Romani Клинтона доводять событія до 578 года, между тімь какъ во второмъ томі находится обзоръ событій до 641 года (Rauschen, S. VIII).

Признавая всю полезность работы Раушена, который, очевидно, много потрудился надъ нею и достигь желаемаго результата, т. е. на протяжении царствования Өеодосія Великаго замёниль, можно сказать, анналы Баронія, мы не можемъ не выразить автору пожеланія довести до конца также успёшно начатое дёло и продолжить лётописное изложеніе событій на основаніи всего доступнаго теперь матеріала до паденія Западной Римской Имперіи, о какомъ намёреніи говорить Раушень въ предисловіи (S. X). Нельзя не пожалёть, что его последующія работы будуть касаться преимущественно запада. Рядъ подобныхъ Јаһгрйснег быль бы въ высшей степени полезенъ и для V-го вёка исторіи Восточной Римской Имперіи.

А. Васильовъ

Дондовъ 2 августа (21 іюля) 1898 г.

Leo Sternbach. Ioannis Geometrae carmen de S. Panteleemone. Cracoviae 1892 Отд. отт. изъ Dissertationes classis philologicae Academiae litt. Cracoviensis XVI, 218—303.

Έτει 1605-φ ο γάλλος F. Morellus εξέδωκε τύποις εν ανώνυμον ιαμβικόν «ἐγχώμιον εἰς τὸν ἄγιον μεγαλομάρτυρα Παντελεήμονα», ὅπερ εἶχεν εὐρἢ ἐν τῷ 854-ω κώδικι της εν Παρισίοις Έθνικης βιβλιοθήκης. Ο κώδιξ ούτος είναι τῆς 13-ης ἐκατονταετηρίδος, καὶ σύγκειται ἐκ χάρτου βαμβακεροῦ, τὸ δ' ἐν αὐτῷ τοῦ ἐγκωμίου κείμενον ἐμελέτησεν ἐσχάτως καὶ Λέων ὁ Sternbach, ὅστις καὶ ἐξέδωκε τοῦτο τὸ δεύτερον έτει 1892-φ μετά σημειώσεων κριτικών καὶ ένὸς πληρεστάτου index verborum, ἀποδούς αυτό τέλος εἰς Ἰωάννην τὸν Γεωμέτρην, κατά την μαρτυρίαν του Cod. Laurent. Plut. V, n. 10, ένδα ή ἐπιγραφή έγει ούτω· «Στίγοι ἰαμβικοί Ἰωάννου τοῦ Γεωμέτρου εἰς τὸ μαρτύριον τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρος του Χριστου Παντελεήμονος». Ο λαυρεντιακός ούτος κώδιξ εγράφη τη 14-η εκατονταετηρίδι άτυχως όμως ο Sternbach δεν συνεβουλεύθη αὐτόν, τῆς ἰδίας αὐτοῦ ἐκδόσεως μενούσης οὕτω διὰ τοῦτο καθά τι δοχίμιον επαινετής μόνον φιλοπονίας. διό και άλλφ τινι απόκειται να κάμη πλήρη του κειμένου ἔκδοσιν, διότι, καθά φαίνεται, δὲν εἶναι τοῦτο πληρες ἐν τῷ παρισιακῷ κώδικι, άλλ' οὐδὲ καὶ ὁρθόν, ὡς ἀποδεικνύει τρίτον κεκολοβωμένον ἀντίγραφον, όπερ ευρίσκεται εν τη ήμετερα βιβλιοθήκη. Το τρίτον δε τουτο άντίγραφον εγένετο περί το τέλος της 12-ης έχατονταετηρίδος έπι φύλλων μεμβρανίνων, και έπειδή εν αὐτῶν ἐκ παλαιοῦ ἀπωλέσθη, τὸ κείμενον καταλήγει σήμερον ἐν τῷ ἀντιγράφω τούτφ είς τον 886-ον στίχον της έκδόσεως του Sternbach. Το όλον κείμενον, κατά την αυτήν εκδοσιν, άριθμει στίχους 1045, κατά το ημέτερον ομως άντίγραφον άριθμει όχτω περιπλέον στίχους, άν και ελλείπει έχ τούτου ο της εκδόσεως 206-ος και 735-ος στίχος ή δε του ποιήματος επιγραφή εν τῷ ήμετέρω χώδιχι έχει ούτω: «Μετάφρασις δι' ιάμβων τοῦ μαρτυρίου τοῦ άγίου μεγαλομάρ-

Digitized by Google

τυρος Παντελεήμονος». Τέταρτον ἀντίγραφον, κεκολοβωμένον ὡσαύτως καὶ σῷζον μόνον τοὺς στίχους 120—1045, ὑπάρχει ἐν ἐτέρφ μεμβρανίνφ κώδικι τῆς 12-ης ἐκατονταετηρίδος, ὅστις εὑρίσκεται ἐν τἢ παρισιακἢ Ἐθνικἢ βιβλιοθήκη ὑπ' ἀριθμὸν 690 Suppl. Τὸν κώδικα τοῦτον ὁ Sternbach μετεχειρίσθη ἐν τἢ οἰκείφ ἐκδόσει, ὀνομάσας αὐτὸν μὲν Μ, τὸν δ' ἔτερον P. Ό Krumbacher σημειοῦται δύο ἔτερα ἀντίγραφα, τὰ ἑξῆς. Cod. Marc. gr. 512, fol. 267, ἔνθα τὸ περὶ τοῦ Παντελεήμονος ἄσμα κεῖται ἀνώνυμον. Cod. Escur. Υ—Π—6, fol. 55. "Όρα Geschichte d. byz. Litter. 2, σ. 736.

Όπωσδήποτε τὸ περὶ τοῦ Παντελεήμονος ἔσμα τοῦ Γεωμέτρου δὲν εἶναι τέλειον ἐν ταῖς ἐκδόσεσι, καθὰ δείκνυσι τὸ ἡμέτερον ἀντίγραφον. Εῖς ὅλος στίχος δηλαδή ἐλλείπει πρῶτον ἕνεκα ὁμοιοκαταληξίας μεταξὺ τῶν στίχων 65—66, ὁ ἑξῆς:

τινών μετ' άλλων χριστιανών τῷ τρόπῳ

Ετερος ελλείπει μεταξύ των στίχων 74-75, ό εξής

--- -- -- εκλογής μέγα τοῦτον φανήναι κρειττόνων θεαμάτων,

Καὶ πάλιν μεταξύ τῶν στίχων 236—237 ὑπάρχει ἔλλειμμα κατὰ τὸ ἡμέτερον ἀντίγραφον καὶ τὸν κώδικα Μ' ὑπῆρχε δηλαδή ἐξ ἀρχῆς ἐκεῖ ὁ στίχος «τῷ πανσθενουργῷ τῶν καλῶν πρωταιτίψ», οὐ αὶ λέξεις «τῶν καλῶν πρωταιτίψ» συνεκολλήθησαν ἐν τῷ παρισιακῷ κώδικι τῷ 236-ψ στίχψ, ἀφοῦ πρῶτον ἐξ αὐτοῦ ἐξέπεσον ἕτεραι λέξεις, αἱ ἐξῆς «τῷ δημιουργῷ τῶν ἄνω καὶ τῶν κάτω». Δύο ἕτεροι στίχοι, κατὰ τὸν ἡμέτερον κώδικα, ἐλλείπουσι μεταξύ τῶν στίχ. 376—377, οἱ ἑξῆς.

τὸν μὴ βλέποντα λαμπρὸν ἡλίου σέλας! 
εἴκτειρον, ἰάτρευσον ἡπορημένον!

«Ετερος στίχος δι' ἐπαναληπτικήν ὁμοιολεξίαν ἐλλείπει, κατὰ τὸν αὐτὸν κώδικα, μετὰ τὸν 605-ον στίχον, ὅστις ἐν τἢ ἐκδόσει ἔχει οὕτω· «διεββέτωσαν· δν δὲ κηρύσσεις πλάνον». Κατὰ τὸν ἡμέτερον κώδικα τὸ μέρος τοῦτο πρότερον εἶχεν οὕτω·

διεβρέτωσαν, εἰς βερεθρώδεις τόπους διεβρέτωσαν ον δὲ χηρύσσεις πλάνον κτλ.

Έξ όμοιολεξίας ώσαύτως εξέπεσον δύο στίχοι μετά τὸν 660-ὸν στίχον, οἱ εξῆς:

άκουστικόν σὺ οὖς ἐμοί, σῶτερ, δίδου· ἐν ἢ δ' ἄν ἡμέρᾳ γε συγκαλῶ σέ γε, ταχὺς γενοῦ μοι κτλ.

Ούτως όκτω όλοι στίχοι ελλείπουσιν έκ τοῦ παρισιακοῦ ἀντιγράφου ἀν δὲ καὶ ἔτεροί τινες ἐλλείπωσι μεταξὺ τῶν μὴ ὑπαρχόντων στίχων ἐν τῷ ἡμετέρῳ ἀντιγράφο, θὰ διδαχθῶμεν τοῦτο μόνον διὰ τοῦ ἀνεκμεταλλεύτου ἀντιγράφου τῆς λαυρεντιακῆς βιβλιοθήκης.

Ο ήμέτερος χωδιξ δειχνύει, ότι τὸ παρισιαχὸν ἀντίγραφον Ρ ἔχει χαί τινας μεταθέσεις στίχων ούτως ό 92-ος στίχος ήτο πρότερον μετὰ τὸν 90-όν, ὡς ἐξῆς.

Ποίας, τέχος, θρησκείας; ἄρα πρὸς μίαν μένοντες ἦσαν τῆ συναλλήλφ σχέσει, ἢ καὶ κατ' ἄλλην ἄλλος ἐν διαιρέσει;

Τὸ ασυναλλήλω» ἐν τῷ κώδικι P κεῖται ἡμαρτημένως οὕτω «συναλλήλων» καὶ ὁ Sternbach διώρθωσεν αὐτὸ εἰς «φιλαλλήλω», βοηθείς συγγραφῆς τινος Νικήτα Εὐγενιανοῦ, γράψαντος ἐν αὐτἢ τὸ «φιλάλληλον σχέσιν» ἡ διόρθωσις ὅμως αὕτη εἶναι περιττή, ἀφοῦ τὸ «φιλαλλήλω» δὲν μετεχειρίσθη ἀλλαχοῦ ὁ Γεωμέτρης, τὸ δὲ «συνάλληλος σχέσις» οὐδὲν ἔχει τὸ ψεκτόν. Ἐτέρου στίχου μετάθεσις ἐν τῷ P ὑπάρχει μετὰ τὸν 562-ον στίχον. Ὁ στίχος δηλαδή «καρατομηθείς χειρὸς ἐκ μιαιφόνου», κατὰ τὸν ἡμέτερον κώδικα, προηγεῖται τῶν «ἐκείθεν ἔνθεν εἰς δόμους αἰωνίους» ὅπερ ὑποστηρίζει καὶ τὸ ἔτερον παλαιὸν παρισιακὸν ἀντίγραφον, τὸ Μ. Καὶ πάλιν ὁ 482-ος στίχος ἐν τῷ Α κεῖται μετὰ τὸν 479-ὸν στίχον.

Μετά τὰς παρατηρήσεις ταύτας, δι' ὧν είναι φανερὰ ἡ ἀτέλεια τοῦ ἄσματος καὶ ἐν ταῖς ἐκδόσεσι καὶ ἐν τοῖς κώδιξι ΡΜ, θέλομεν τώρα προσκομίσει ἐνταῦθα μαρτυρίας τινὰς καὶ περὶ τῆς διαφθορᾶς αὐτοῦ τοῦ ἄσματος, λαμβάνοντες πρὸς τοῦτο ὡς βάσιν τὸν ἡμέτερον κώδικα, ὅν συντομίας χάριν ὀνομάζομεν ἀπλῶς Α.

5 τὸν P, τοὺς A.—9 ἔστησε] τοῦτο οὕτως ἔγραψεν ὁ Sternbach, λέγων «in P adhuc ἐστ dignosci potest, ησε evanuit» ἀλλ' ὁ κῶδιξ Α ἔχει τὴν γνησίαν γραφὴν «ἔστειλε».—12 Νιχομήδειαν ΑΡ. Παραδόξως ὁ S ἔγραψε Νιχομηδείαν—21 τοῦ νόσου P, τοὺς νόσω A, κατὰ τὴν διόρθωσιν F.—23 θαυμάτων P, φαρμάχων A.

Έν τῷ στίχῳ 25 ὁ Sternbach διώρθωσε περιττῶς καὶ ἀσκόπως τὸ ἐν τῷ P «κρότον», ὅπερ ἔχει οὕτω καὶ τὸ Α πάνυ καλῶς, ἄν ἀναγνώσωμεν οῦτως «οὐτος τὸ πανθαύμαστον ἐκλαβών κτέαρ | τὴν πρακτικὴν μάθησιν, οὐ τὴν ἀρτίαν, | κρότον διδάσκων συλλαβῶν (συλλαβών P) ἐνουθέτει».

28 εξ όπισθίων Α, εξοπισθίων Ρ.-30 όνπερ Α, όπερ Ρ | μεγιστάνες Α, μεγιστάνες Ρ.-31 πῶς ἐστί Α.-32 ἔφθασαν είπειν τῶν νέων Ρ, ἔφασκον, είπὲ τῷ νέφ Α.—37 παϊς έστι Α.—40 έμοι δε τούτων των άχεστόρων βίβλων Ρ, έμοι δὲ τοῦτον τὰς ἀχεστόρων βίβλους Α. Ὁ St. τὰ «τούτων τῶν» τοῦ P μετεμόρφωσεν είς «τοῦτον έξ».—42 πημάτων P, τραυμάτων A. Τὸ «πημάτων» έν τῷ στίχφ τούτφ είναι ἐπανάληψις ἐκ τοῦ 41 ου στίχου τὸ «τραυμάτων» ἄρα τοῦ Α δύναται νὰ εἶναι ή γνησία τοῦ ποιητοῦ λέξις, καὶ μάλιστα ἐπομένης τῆς λέξεως «άλγηδόνας».—47 παρεστάνα: AP.—49 τοῦ νεανίσκου πέρι A.—50 ὁ δ' Α, κατὰ τὸν Ϝ, ὅδ' Ρ || καλεσας Α, καλέσσας Ρ || μετὰ τὸ «ὑπηρέτας» οὐδὲν ελλειμμα ὑπάργει ἐν τῷ Α, κατὰ τὴν εἰκασίαν τοῦ S. διὸ καὶ ἐν τῷ «καλέσας -- - ήγον » έχομεν άπλως του Γεωμέτρου σύνταξιν όνομαστικής άπολύτου.—52 λυχνίτου πλέον A, λυχ. δίκην P.—55 ώς εἶδε θέαν A, ώσπερ εὐθέως P.—56 κατ' ἄκρας Α, κατ' ἄκραν P.—61 ὅπως Α, εἴπως P.—62 ἐκδράμη Α.—63 ξμπαλ' èv AP.—67 Παντολέοντα Α, Πανταλέοντα P.—67 δηθάκις Α, διθάκις P || βλέπων AP.—68 τὸ A, τῷ P.—69 τάγα A, τάγος P.—76 κρυφιδόν A.—84 καὶ τί AP || πραύντατος Α, πρεσβύτατος P.—94 πατήρ με AP. O St. ἀσκόπως

ήλλοίωσε το «με» εἰς «δὲ», καθότι το «με» ἀποδοτέον συντακτικῶς εἰς το «φύς».--95 καθημέραν ΑΡ.--97 εὐλαβεῖται Α.--100 ἐσκόπει Α, ἤθελεν Ρ (κατ' ἐπανάληψιν ἐχ τοῦ στίχου 101).—101 ἤθελ' ἐν παλατίφ Α, ἤθελεν παλαν Ρ.— 106 τί ταύτα ΑΡ. Ο S διώρθωσεν εἰς «σύ ταύτα — - ἄγγειλον» ἀλλ' ἄν τις στίξη ούτω «Α μανθάνεις νῦν σοῦ καθηγέτου πάρα, τί; ταῦτα κάμοι σὺν φίλη προθυμία άγγειλον, ώς έχουσιν είδέναι θέλω», το «τί», νομίζω, έχεινο έχει καλώς.—114 ή άρχη του στίχου τουτου έν τῷ Α ἔχει οὐτω «Θελγήματ' είσι», έρμηνευομένου τοῦ «θελγήματ» ἄνωθεν εἰς «ἀπάτ(αι)»· ἀλλ' ὁ χαλλιγράφος ίδια χειρί εν τη φα παρατηρεί τουτο «γρ. στελγίσματα», παραλαβών ίσως τὸ «στελγίσματα» έξ έτέρου τινός άντιγράφου, ώς γραφήν διπλην. Έν τῷ P μόνον αύτη ὑπάρχει «στελγίσματ' έστὶ» Ρ.—117 ἐσμὸς Α, ἐσμὸς Ρ | σέβει Α, σέβη P.—118 κατάμφω AM.—129 καθήρεν A.—130 ήμειψεν AP, ήμειβεν M.—131 παλαιού θαύμα Α.—135 τοῖοδε ΑΡΜ || ὑπέρτερα ΑΜ, ὑπερτέρα Ρ.—136 σθένει ΑΡ, θέλει Μ.—144 πόθφ] οὐδ' ἐν τῷ Α ὑπάρχει μετὰ τοῦτο ἔλλειμμά τι, και συνεπώς ο ποιητής αυτός φαίνεται μάλλον σχηματίσας ένταύθα σχήμά τι άνακόλουθον.--145 το πρόσθεν Α.--146 λαχούσα ΑΜ, λαβούσα Ρ.--149 ούτω Α.—151 παγγέραστον άφπη Α.—153 ύψωσεν ΑΡ.—154 άμητον Α.—160 φής A.—162 εκκαλουμένης A.—166 ουμενουν A.—168 καθ' ήμέραν A.—169 οιαπτήριον Α.—173 τελών ΑΡ, τελών Μ.—175 έξωθεν ΑΜ, έξωθε Ρ.—182 τὲ ΑΜ.—184 πρόσσω Α, κατὰ τὸν F.—187 ὧδε Α.—'Ο 206-ος στίχος δὲν ύπάρχει εν τῷ σώματι τοῦ χώδιχος Α, ἔνθα τὸ χείμενον τοῦ στίχ. 205 συνενοῦται τῷ στίχω 207 οὐτως: «ἀνορταλίζων χεϊρας εἰς τὸν αἰθέρα | εὐχὰς διεξέπεμψεν άξιοχρέους» άλλ' ό καλλιγράφος ίδία χειρί εν τη φα, κατ' άλλο τι φαίνεται άντίγραφον, παρεμβάλλει μέσον έχείνων έτερον στίγον, παρέγων άμα καὶ τοῦ πρό τούτου στίχου γραφήν διαφέρουσαν ούτως: «άνορταλίζων ώς νεοσσός ηρέμα | όλον τὸ σῶμα καὶ τὸν αἰθέρα βλέπων | εὐχὰς• κτλ. Τοῦ Α ή γραφή «χεϊρας είς τὸν αἰθέρα» σώζεται ἐν τῷ Μ ούτω «χεῖρας εἰς τὸν ἀέρα» ἐν τῷ Μ ύπάρχει καὶ ὁ τῷ Α ἐλλείπων 206-ος στίχος ἐντεῦθεν, ἐπειδή τὸ «ὡς νεοσσὸς πρέμα» περιττεύει, δύναταί τις ἴσως ή τοῦτο μέν να ἐκλάβη ώς ἐρμήνευμα τοῦ «άνορταλίζων», η να υποθέση αυτό λείψανον ετέρου τινός στίχου.—207 διεξέπεμψεν Α, διεξέπεμπεν ΡΜ.—211 την αὐθημαρτον Α, τον αὐθημαρτον Μ, την ατέχμαρτον P. Το «την αυθημαρτον» εν τῷ Α ερμηνεύεται ουτως «αυθωρον ταχέως· άλλ' ό Sternbach ἀντὶ τῶν γραφῶν PM προυτίμησε νὰ γράψη ἐν τῷ κειμένω της οἰκείας ἐκδόσεως «λουτρόν αὐτημαρ». — 214 σαφώς ΑΜ, σοφώς Ρ. — 215 κάρτιστος Α, κράτιστος PM.—221 δείξον ΑΡ, δεινόν M.—222 Ενθά που Α.— 224 κατηλικισμένον τὲ Α.—226 ἀγχίπως Α.—229 πολύ Α, πολλῷ Ρ, πάλιν Μ.— 230 ἄρας Α.—231 ἐπευγαριστῶν Α.—232 φρενῶν ΑΡ, φρενὸς Μ.—234 τρισσολαμπεί ΑΜ, τρισολαμπεί Ρ || δεαρχίας ΑΡ, δεουργίας Μ.—238 γεώδη ΑΜ, δεώδη P.-239 φανέντι APM. 'Ο Sternbach έγραψεν άντι τούτου «φήναντι».-240 ύπερτέραν ΑΡ, ύπερτέρω Μ.—244 δηώσαντα ΑΜ, διώσαντα Ρ.—251 μετ' αὐτην Α, μεταύτην Μ, μετά την Ρ.-274 προμηθία Α.-284 προαστίου Α.-286 3'] ἐλλείπει τοῖς χώδιξιν AM.-293 ῥίψαι A.-298 ἐν τῷ A «στέρησιν» άντι «πήρωσιν», άλλ' ό καλλιγράφος ίδια χειρί έν τη ώα λέγει «γρ. πήρωσιν».-299 «ἄρδηνα ἐν τῷ Α ἀντὶ τοῦ «ἄπαν».-305 τὸ Α ἐν τἢ ῷα

έχει τὸ «γρ. καὶ σταυρῷ πληγεὶς ἥλοισιν» ἀλλ' ἐν αὐτῷ τῷ στίχῳ «σταυρῷ προσπαγείς, ήλοις ἐμπεπαρμένος».—306 ὧ Α.—319 τὰ Α.—321 «ψόγον» ἐν τῷ Α ἀντὶ τοῦ «κτύπον».—322 ἡμῶν ΑΜ.—323 πλάνη Α, πλάνοι PM.—324 «ως ο εν τῷ Α ἀντὶ τοῦ «ωσπερ» || οξυδορχία Α.—327 εἰσι Α.—329 «οὐδ' ως» Α ἐν τῷ στίχω, ἄλλ' ἄνωθεν αὐτοῦ «γρ. οὐδείς» || οἰδέμην όρθοτδην A.-331 οὐδόλως A.-345 ἀπείροις A.-348 οὔ φησι τὸν φύσαντα καὶ θρέψαντά με.—351 συνθλάσωμεν Α.—354 προαυλείου Α | θύρας] ούτω καὶ ἐν τῷ Α, άλλ' εν τη φα σεσημείωται το σγρ. στέγης...-361 τὲ — — Εχοί..-369 άνηλάλαζε Α.—370 κάραν Α, κατά τὸν S.—373 προεξάγων ΑΜ.—374 «ἡμελημένην εν τῷ Α ἀντὶ τοῦ ἡλεημένην.—380 καταβρώξαντες Α.—383 χειρῶν ἀξία ΑΜ.—385 ήτοι μὲν, ὡς φὴς Α.—386 «προσοῦσαν» ἐν τῷ Α ἀντὶ τοῦ «παροῦσαν». -891 «ταῦτά» ἐν τῷ Α ἀντὶ τοῦ «πάντα». -394 ἃ δέμοι Α. -400 πόλις τανῦν A.-402 ὄφλεις A.-403 οὐχ ἰήσεται A.-406 ' $O\delta$ ' A.-407 φησὶ A.—415 πάγχρατες Α.—423 ἐμμανῶς Α.—430 βλέπει] πέλει Α.—432 ηχθηρεν A.—435 ώστανῦν A.—454 ἀπημπόληκεν A.—458 ἐλευθέρους A.—459 όρᾳ `Α, ἐρᾶ Μ, ἐρᾳ Ρ.—461 τρόπω] θέσει Α.—462 καθημέραν Α.—463 Νικομήδου Α.-464 έχπαγλουμένην Α.-469 αὐτοῖς] ἐν τοῖς Α.-476 διεχθρώσκοντα] διεκθέοντα Α.—479 έστι Α.—480 ιατρεύσαντες Α.—482 άβλεπτούσας A.-483 ἄπρακτα] ἄκραντα A.-492 τοῦ] τὸ A.-496 προύτεθεσπίκει.-497Οΐδ' A.-520 μώμους] βωμούς κατασπών A.-522 ύφήλιον A.-523 τεύξωσι Α.—527 ἀλλοπροσάλλως ἀκλεῶν ἀναστρέφων Α.—531 προσσχών Α.—532 ἐξαναρτήσαι A.-536 ή - - τήνδέ A.-538 χειραπτίας AM.-540 δυσομματούσαις, ἐσκοτισμέναις κόραις. - 545 ἄπλητα Α. - 546 «ἡπατημένως» ἐν τῷ Α ἀντὶ τοῦ «ήναγκασμένως».—547 Ὁ στίχος οὐτος, δν ὁ S ἀποβάλλει, ὡς ὄντα ὅμοιον τῷ στίχω 545, δὲν ὑπάρχει πραγματικῶς ἐν τῷ Α.—550 κεκληκώς Α.—551 μάλα] μόνον ΑΜ.—553 λαυροστόμει ΑΜ.—556 θεούς] πτωχούς Α.—558 ἀχούειν] λέγειν Α.-562  $\pi$ ύργου Α.-568 κατεδρύφαζεν] κατεδάφαζεν Α, άλλ' ἐν τ $\overline{\eta}$ ὤα: «γρ. κατεδρύφαξεν»—569 συναρμόσας] προσαρμόσας Α.—570 πυρφόρω ΑΜ.—576 στόμα, ναὶ] ὅτι ναὶ ΑΜ.—577 πανούργου Α.—582 στοργῆς γὰρ γλωσσος άντὶ] στέργειν γὰρ ἄντι Α.—583 ἐγώ δὲ Α.—586 θρασύστομος Α.—591 παντάλαν A.-604 παθητοὶ] μαθητοὶ A.-606 ὡραίωσεν A.-612 παντεχνία Α, άλλ' εν τη ώα «γρ. παντευχία»—614 εξομεν; φράσον Α. Τὸ

«φράσον» ἐγράφη μετὰ ξέσμα ἐτέρας λέξεως.—617 πρὸ βήματος Α.—620 κάμοὶ Α.—622 συνάξει καὶ διαρθρώσει Α.—624 φωνήσεται] φανήσεται Α.—627 μύωψ] μέροψ Α.—632 εὐσέβει.—635 ὁ] οῖ Α.—644 ἄκρας ἐσπέρας Α.—648 ἐξυπέθου] ὑπεξέθου Α.—655 βροτοῖς εἴ. τοῖς ὁρμωμένοις Α.—656 ἔπεισεν] ἔσπεισεν Α || λέγων Α.—660 θλίψις ΑΜ.—661 σωτὴρ] ταχὺς Α || τ' αἰτουμένω] ταυτουμένω ΑΜ.—664 ὴγνοηκόσι Α.—673 ἡχητικῶς εὕρ., εὕφημον μέλος Α.—676 ἴσμεν αὐτὴν] ἴσμεν ἴσμεν Α.—677 τετηγμένον] τεθαμμένον ΑΜ.—682 πρωτεργάται] πρωτοστάται Α.—685 ἡκόνουν ΑΜ.—688 ψευδεπιπλάστοις Α.—690 πολύβλαστον] πολύτιμον Α.—703 μάστιγξι Α || ξάνης Α.—707 θῦσον ἐλθών, πρὶν λαβεῖν Α.—710 σοὶ Α.—712 ἀθρέμμονα] ἐν τῷ Α «ἀθρέμβολα» μετὰ ξέσμα ἐτέρας τινὸς λέξεως.—722 ὥσεις Α.—724 φόβοι] οὕτω καὶ ἐν τῷ

Α, ἀλλ' ἐν τῆ ῷα «γρ. ψόφοι».—731 ἐπηύξω] ἐπήξω Α.—733 τοῦς σπάθαις A.-734 προσιζούσαις] δροσιζούσαις A.-745 ώσπερ] ώστις A.-750 δυσεκλύτων] δυσαλγήτων Α.-756 θεοβρύτω Α.-764 μερμεριών] έρυθριών Α | γεννάδα Α.—769 οὐκ εἰμί Α.—770 τολμᾶς λαλεῖν Α.—775 δέσιν τῶν ὁμμάτων Α.—777 ἄστεχτον ἔσβεσε Α.—779 δεσμάτων] σφιγμάτων Α.—785 πεφραγμένω Α.—787 χύσιν] φύσιν Α.—790 περιστρέψαντες έξοπισθίων Α.—792 κείροντος Α. – 793 τυράννου] τηγάνου Α. – 799 οὐκ ἀφορτίστως ίδεν Α. – 801 θαρσύνοντα A.—807 άρχύων A.—808 όλης] όλος A.—811 τουτί] τοῦ τί A—812 μεγιστάσι **ΑΜ.**—821 Οῖ — — σκηπτροκράτορ Α.—823 πόδας καὶ χεῖρας Α.—825 ὅβριμον A.—827 βάθη A.—829 ἐξήραν A.—831 ἐπευγαριστῶν A.—839 εἴσελθε] πρόσελθε Α || τάλαν Α.—841 ἔμπληκτ' ἀκανθῶν Α, ἀλλ' ἐν τῆ ῷᾳ «γρ. ἔμπληκτε κάνθων»—846 θάρσει] θράσει Α.—847 πέμπει δε θήρας Α.—848 διασπαράξειν Α.—849 Ὁ στίχος οὐτος δὲν εὐρίσκεται ἐν τῷ κειμένῳ τοῦ Α, ἀλλὰ δι' ἐτέρας ที่ тที่ς τοῦ καλλιγράφου χειρός είναι γεγραμμένος ἐν τἤ ικκ.—850 βρυ μω δὲ συνθεύσαντα Α.-854 τὸ ξένον Α.-872 χριστοραίστης Α.-875 μεγιστότευχτον A.-876 ξύλον A.-877 εἶπεν  $\gamma$ . τ. λεπτουργί $\alpha$  A.-880 ὑπερτάτους] ὑπηπόους A.-882 ἐκσφενδονηθη A.-883 ἔπρακτο A.-885 ἐκίνουν] ἐκεῖνον A.-886 δ'] έλλείπει τῷ Α.

Οὕτως ἔχουσιν αι τοῦ Α διαφέρουσαι γραφαί, ἐξ ών, ὡς εἰναι φανερόν, τὸ ἄσμα τοῦ Γεωμέτρου καὶ συμπληροῦται καὶ διορθοῦται πολλαχοῦ καὶ εὐκταῖον εἰναι διὰ τοῦτο, χρησιμοποιουμένου καὶ τοῦ λαυρεντιακοῦ καὶ τοῦ μαρκιανοῦ καὶ τοῦ ἐσκουριαληνοῦ ἀντιγράφου, νὰ γένηται τρίτη ἔκδοσις, ἵνα οὕτω λέγηται ὅτι ἔχομεν ἀνὰ χεῖρας τέλειον καὶ γνήσιον ὁπωσδήποτε τὸ περὶ τοῦ ἀγίου Παντελεήμονος ἄσμα τοῦ Γεωμέτρου.

Τὸ ἀσμα τοῦτο φαίνεται ὅτι ἐξετιμήθη ὑπὸ τῶν βυζαντινῶν λογίων ἐνωρίς, διότι, ἄν τις ἀποβλέψη εἰς τὰ ἐν τῷ Μ ἔρμηνεύματα λέξεών τινων, δύναται νὰ εἰχάση ὅτι αὐτὸ χαὶ ἐσχολιάζετο, ὅπως γένηται χαταληπτόν. Καὶ ὄντως ὁ ἡμέτερος χῶδιξ Α ἔσωσεν ἰχανὰ ἐρμηνεύματα, ἢ σχόλια, ἄτινα αὐτὸς οὐτος ὁ καλληράφος ἀντιγράψας ἐχ παλαιοτέρου τινὸς χώδιχος ἔγραψεν ἢ ἄνω τῶν ἡρμηνευμένων λέξεων, ἢ ἐν ταῖς ῷαις πάντα δὲ ταῦτα τὰ ἐρμηνεύματα ἔχουσιν οὕτω:

- 25 πρακτικήν] πατρικήν.
- 40 ἀκεστόρων] ἰατρῶν, θεραπευτῶν.
- 45 Mà] Nh.
- 50 χαλέσας] χελεύσας.
- 63 ἔμπαλ'] μετὰ ταῦτα.
- 66 ενστερνισμένος] οίονει επί στήθους έχων, ήγουν εν καρδία φέρων.
- 69 παλίσσυτον] όπισθόρμητον.
- 71 ἡγλαϊσμένην] ἀγαλλιωμένην.
- 73 γαλήνιον] ήσυχον.
- 77 ήρεμῶν] ήσυχάζων.
- 80 έχυσεν] ἐφίλησεν.
- 98 δοχεύων] ἐπιτηρῶν.
- 104 ποδοστράβη] ποδοστράβη, ξύλον εν ῷ τοὺς πόδας στρεβλοῦσι.

Византійскій Временникъ,

- 109 προμηθέως] διδασκάλου.
- 132 νέχταρ] θετον πόμα.
- 182 παλμφ] τῷ τῆς καρδίας πηδήματι.
- 190 πάντων] ἐκ πάντων.
- 199 ἐξῶρτο] ἀνεπήδα.
- `205 ἀνορταλίζων] ἐχτείνων ή χρούων.
- 211 αὐθήμαρτον] αὐθωρόν, ταχέως.
- 224 κατηλικισμένον] κατεφθαρμένον, καταδεδαπανημένον.
- 230 ἐστίαν] οἰονεὶ πρὸς οὐρανόν ἐστία δὲ κυρίως ἡ ἐσχάρα, ἀπ' αὐτῆς δὲ καὶ ὁ οἶκος. [Τὸ αὐτὸ σχόλιον καὶ ἐν τῷ M].
- 232 ώδι] ούτως || γερουσίων] ἐντίμων, συνετών.
- 257 τέγγων] βρέχων.
- 279 ήμπολήσατ'] ώνήσατο.
- 280 φέριστον] κάλλιστον.
- 290 πάρτα] λίαν.
- 293 τὸ τοῦ λόγου] τὸ τῆς δημώδους παροιμίας.
- 299 λαφύσσων] ληιζόμενος, ἐσθίων.
- 324 όξυδορχία] τη προβλέψει, τη προφητεία.
- 343 εὐφρόνην] τὴν νύκτα ἀπὸ τοῦ πλείονα διανοεῖσθαι σκεπτομένους.
- 344 ρέζων] θέων.
- 367 χατίζων] χρήζων.
- 371 ματεύων] ζητών.
- 373 μάσταχος] χυρίως τροφής (ἐν τῷ Μ «τὸ ὅρος»), νῦν δὲ τοῦ φάρυγγος.
- 399 ἐμπεδωσάντων] ἀκριβῶς μαθόντων, εἰς πέρας ήξάντων τῆς τέχνης.
- 422 τορώς] εύθέως.
- 429 θεόσσυτον] θεοπάροχον.
- 438 άρμοῖ] νεωστί.
- 456 ζεῦγλαν] τὴν δουλείαν.
- 519 ἀτίζων] ἀτιμάζων.
- 522 χυχα] ταράττει.
- 523 τεύξωσι] παράσγωσι.
- 524 εὐεξίας] ρώσεις, ὑγείας.
- 529 φληναφών] φληνάφων.
- 533 αίνικτηρίως] ἀποκρύφως, σκοτεινώς.
- 542 ἀγκύλφ] στρεβλῷ.
- 545 ἄπλητα φαρμάσσοντες] πολλά θεραπεύοντες.
- 559 παλιγκότω] περιττώς όργιζόμενος.
- 561 προσεννέπει] προστάσσει.
- 562 ἐπ' ἀχτῆς] ἐφ' ὑψηλοῦ τόπου.
- 568 κατεδάφαζεν] κατέχωσεν.
- 574 στρατηλατών] στρατιωτών.
- 577 μάργον] φάγον ή φλύαρον.
- 601 μεταλλεύεις] ἀνερευνᾶς, ἀπό μεταφορᾶς τῶν τὰ μέταλλα συλλεγόντων.

```
604 μαθητοί] σχευαστοί και τεχνητοί.
605 βερεθρώδεις Α] βαθείς, σχοτεινούς.
608 στερεμνώσας] παγιώσας, πήξας.
611 λευστήν] όρατήν.
635 Έστίαν] ήγουν τὸν "Ηφαιστον.
644 ἡοῦς] ὄρθρου, πρωίας.
653 διάττων] διεργόμενος.
660 άμπέχη] περιέχει ή συνέχει.
661 ταυτουμένω] μεμονωμένω.
694 πανουργία] ταϊς όψεσι, ταϊς θέαις.
709 γερών] τιμών.
712 τομά] κοπτικώτατα.
731 παρόντας] λείπει τὸ εἶπεν.
732 προσπεπατταλευμένον] προσηλωθέντα, άναρτηθέντα.
734 μάλαις] ταϊς τρυφεραϊς.
763 προνωπής] προνενευχώς.
771 χερσομόρφου] ήγουν των άνθρώπων των τότε έχ τής χέρσου ήτοι
    της γης όντων.
786 κάγκανα] ξηρά.
797 μορμύρουσαν] πλήθουσαν | ήρεθισμένην] ἐπαιρουμένην, ὑψουμένην.
800 ώραχιών] φοβούμενος.
817 κάπος] πνοήν.
820 πημονής άτερ] νόσου γωρίς.
841 ήλισγημένε] καταδεδαπανημένε, καταβεβαρημένε.
844 χηλήσαι] ιατρεύσαι.
867 περισκαίροντες] πηδώντες, χαίροντες.
870 λαβήν] ἀφορμήν.
872 Χάρυβδις] χάσμα, βυθός.
880 σκήπτων] προφασιζόμενος.
```

## Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς.

Ildefons Velth O. S. B. (Seckau), Die Martyrologien der Griechen. Studien und Mittheilungen aus dem Benedictiner- und dem Cistercienser-Orden. XVII. Jahrgang, 1896, 3—4 Heft; XVIII, 1897, 1—3 Heft.

881 λυχνίζοντα] λάμποντα.

Въ западно-европейской литературъ существуетъ немного свъдъній о богослужебныхъ и вообще церковныхъ книгахъ православной церкви. Послъ книгъ Л. Алляція, Грапія, Каве можно развъ указать на трудъ Ниля (Neale, The office books of the holy eastern church въ A history of the holy eastern church. Vol. 2. London. 1850), который, впрочемъ, мало извъстенъ въ ученой литературъ. Не болъе извъстны на западъ Европы и отдъльныя книги православной церкви, хотя тамъ каждый годъ выхо-

Digitized by Google

дить что-нибудь по этому предмету, иногда заслуживающее вниманія и даже интереса. Къ такимъ новымъ явленіямъ можно отнести и трудъ бенедиктинца о. Ильдефонса Фейта о греческихъ мартирологахъ или сборникахъ житій святыхъ, который собственно составляетъ вторую часть цѣлаго его труда; въ первой части говорилось о мартирологіяхъ или мѣсяцесловахъ въ латинской церкви 1).

Die Martyrologien der Griechen — довольно сравнительно обширный и весьма полезный трудъ, разделенный на четыре отдела. Въ первомъ трактуется о различныхъ названіяхъ, связанныхъ съ місяцесловомъ православной церкви, или, върнъе, о различныхъ книгахъ, въ которыхъ помъщаются мъсяцесловы и житія святыхъ православной церкви: илухгоч, μηνολόγιον, συναξάριον, а затемъ авторъ говоритъ, что месяцесловы поме-**Μαюτ** ση Εβαμγελίον, εὐαγγελιον, εὐαγγελιστάριον, τετραευαγγέλιον) μ Αποстоль (απόστολοι, πραξαπόστολοι), но ничего не говорить о мьсяцесловахь при Следованной Псалтири, Великомъ Часослове, Служебнике, Требнике, Молитвословъ, какъ не говоритъ и о Прологъ 2). Авторъ находитъ, что въ книгахъ православной церкви не существуетъ никакой опредбленной системы относительно мъсяцеслова; но напротивъ, онъ видитъ нъкоторую путаницу и чуть ли не смъщеніе понятій. Но это происходить главнымъ образомъ оттого, что онъ недостаточно ознакомился съ предметомъ въ его историческомъ развитіи, такъ что остались неизвівстными нівкоторые довольно важные труды по православной агіологіи, какъ Великіе Синаксаріи, изданные въ Анинахъ Дукаки и др. Но главная причина, почему о. Фейтъ запутался при разсмотрении нашихъ месяцеслововъминеевъ-четьихъ, заключается въ томъ, что онъ хочеть приравнивать датинскій мартирологь непремінно къ такой же книгі греческой, что, конечно, ему не удалось. За то ему извъстна почти вся западная не славянская литература о богослужебныхъ, вообще церковныхъ книгахъ и о чинахъ православной церкви; пробълы у него очень незначительны. Что же касается славянскихъ изданій, то автору изв'єстны только ніжоторыя, именно: Миклошича (Шишатовацкій Апостолъ), Востокова (Остромирово Евангеліе), Копитара (Glagolita Clozianus) и Ганки (Сазаво-Еммаузское Евангеліе).

Обозрѣвъ разные роды сборниковъ житій святыхъ, авторъ приходитъ къ такому заключенію: «Согласно съ нынѣшнимъ словоупотребленіемъ какъ μηνολόγια такъ и συναξάρια по ихъ значенію мы должны считать въ нѣ-которомъ родѣ мартирологами (Quasimartyrologien), т. е. такими литургическими книгами православной церкви, въ которыхъ при службахъ помѣщаются краткія житія святыхъ, расположенныя по мѣсяцамъ и днямъ, откуда можно думать, что συναξάρια называются по преимуществу такія

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Она печаталась въ «Historisch-politische Blätter», въ т. СХVI (1895 г.) и СХVII (1896 г.)

<sup>2)</sup> Τολικό βι ομιομό πραμέναμια ότι говорить: Für μηνολόγιον kommt auch zu-weilen der Name Πρόλογος vor. XVII, — стр. 887, примёч. 1.

книги, которыя содержать въ себв насколько только возможно сжатыя жизнеописанія съ краткими объясненіями относительно нёкоторыхъ праздниковъ. По этому, говоря строго, на основанія изученія мартирологієвъ греческой церкви, можно заключить, что она называетъ μηνολόγια разграфленныя таблицы, которыя очень близко подходять къ нашимъ календарямъ» (XVII, стр. 386—387).

Во второмъ отдѣлѣ о. Фейтъ старается представить исторію происхожденія (Entstehungsgeschichte) мѣсяцеслова. Прежде всего онъ ставитъ такіе вопросы: Откуда произошли эти книги? Кто ихъ составилъ? Когда онѣ сложились? На эти вопросы онъ не даетъ прямыхъ отвѣтовъ; онъ говоритъ только, что Іоаннъ Дамаскинъ, по предположенію Папеброхія, впервые сталъ дѣлатъ извлеченія изъ житій, существовавшихъ въ его время. Другіе же опять, говоритъ онъ, считаютъ самымъ старымъ менологій императора Василія II (976—1025 гг.), являющійся типомъ менологія византійской или константинопольской церкви. Въ вышеуказанныхъ отдѣлахъ о. Фейтъ больше разсуждалъ на основаніи преданія.

Въ III-иъ отдъл авторъ желаеть представить впервые, если еще н далеко не полный, то, по крайней мёрё, большій, чёмъ какой быль до сего времени обзоръ какъ рукописныхъ, такъ и печатныхъ менологіевъ и синаксаріевъ. Впрочемъ, онъ заранве извиняется предъ читателемъ, если онъ не представитъ полнаго числа рукописнаго матеріала, -что въ настоящее время и невозможно. По исчисленію кардинала Питры, въ европейскихъ библіотекахъ находится до 400 литургическихъ рукописей греческой церкви, но кром'в этого находится неизв'естное количество такихъ же рукописей въ восточныхъ библіотекахъ. «Значительная часть рукописей, говорить авторъ, еще не каталогизирована; обзоры и описанія рукописей русских библіотекъ, какъ и вообще вся русская литература, для насъ, нъмцевъ, еще трудно доступна». Трудность обозрънія греческихъ рукописей усиливается, по мивнію о. Фейта, еще отсутсвіемъ определенной терминологіи для литургических в книгъ восточной церкви. Вполнъ точная терминологія, продолжаеть онь, можеть быть установдена только после систематического изследованія рукописей ученымъ, свёдущимъ въ литургическихъ предметахъ, но для этого недостаетъ многихъ предварительныхъ работъ. Съ богослужебными книгами греческой церкви находятся въ тесной связи книги славянской литургіи, которыя въ Болгаріи, Россіи и имъ подобныхъ странахъ были въ употребленін или еще употребляются и нынъ. Большая часть славянскихъ менологіевъ и синаксаріевъ будуть въ этомъ обзорѣ указаны. Наше изложеніе, объявляеть онъ, будеть хронологическое, расположенное по стольтіямъ. Менологіи и синаксаріи въ тісномъ смыслів слова (съ точнымъ обозначеніемъ каталоговъ рукописей) разділены на краткія таблицы. Вместе съ темъ отдельныя столетія следують опять въ хронологическомъ порядкъ. На первомъ мъстъ стоятъ датированныя рукописи, затвиъ следують недатированныя, но безъ сомнения относящияся къ извъстному столътію, слъдующій за этимъ порядокъ расположенъ по библіотекамъ, и наконецъ стоять рукописи, которыя съ сомнъніемъ могутъ быть относимы къ тому или другому столътію.

Затым авторъ переходить къ обозрыню рукописей менологіевъ, начиная съ текстовъ VIII-го и IX-го выковъ; такихъ текстовъ оказывается очень немного, всего три. Потомъ обращается къ X-му стольтію, къ которому, какъ извыстно, относится менологій императора Василія II-го. Здысь дылается описаніе ватиканскаго роскошнаго греческаго списка этого менологія съ внышней стороны, и со стороны содержанія, и разсказывается исторія перваго изданія этого кодекса и перечисляются послыдующія изданія. Во всякомъ случай, прибавляеть авторъ, менологій Василія между греческими литургическими книгами занималь выдающееся мысто, потому что онъ составлень быль не по частному авторитету, но для употребленія въ церкви константинопольской.

Далве авторъ указываетъ на другія рукописи менологієвъ и місяцесловных таблиць X, XI, XII, XIII, XIV, XV, XVI, XVII, XVIII, и XIX вв. и наконець на рукописи безъ опреділеннаго времени. Эти указанія составляють почти голое перечисленіе кодексовъ съ очень немногими поясненіями. Между этими рукописями авторъ указываеть на нівкоторыя и славянскія. Начиная съ XVI столітія, авторъ ділаетъ указанія и на печатныя изданія менологієвъ, которыя онъ отмітаетъ довольно полно и между ними также и нівкоторыя славянскія.

Въ четвертомъ отдёлё о. Фейтъ приводитъ мивнія разныхъ ученыхъ относительно историческо - критическаго значенія менологієвъ греческой церкви (historisch-kritischer Wert der Menologien), при чемъ одни ученые не признаютъ почти никакого историческаго значенія за этими книгами; другіє же, напротивъ, придаютъ имъ значеніе относительное. Авторъ совершенно справедливо думаєтъ, что окончательный судъ о менологіяхъ можно произнести только послів критическаго ихъ разсмотрівнія и изученія. Указывая на литературу предмета, онъ отмівчаєть и труды русскихъ по этому вопросу, конечно, важнівйшіє; но я не встрітиль здівсь указанія на наши Макарьєвскіе Великіе Минеи-Четьи.

Трудъ свой о. Фейтъ заканчиваетъ небольшимъ добавленіемъ, въ которомъ указывается на результаты работъ по критическому изученію менологіевъ греческихъ. Доброе начало положено, говоритъ онъ, новымъ изданіемъ болландистовъ совмъстно съ Г. Омономъ: Catalogus codicum hagiographicorum graecorum Bibliothecae nationalis Parisiensis (Bruxelles. 1896); въ этомъ трудъ, прибавляетъ онъ, палеографически описанъ цълый рядъ греческихъ рукописей, а нъкоторыя точнъе опредълены по времени. За этимъ онъ указываетъ на рабору д-ра Альберта Эргарда (Еhrhard) въ Вюрцбургъ о Симеонъ Метафрастъ и въ особенности объ его сборникъ житій святыхъ: Die Legendensammlung des Symeon Metaphrastes und ihr ursprünglicher Bestand (въ Festschrift zum elfhundertjährigen Jubiläum des deutschen Campo Santo in Rom. Herausgegeben von

Ећѕеѕ. Freiburg. 1879, стр. 46—82). По мићнію этого изслѣдователя Московская рукопись (№ 382, прежи. № 9) 1063 г. заключаеть въ себѣ десятую книгу Симеона Метафраста; на основаніи ея Эргардъ пытается возстановить первоначальный составъ метафрастовыхъ житій для всѣхъ мѣсяцевъ литургическаго года. Кромѣ этого онъ полагаеть, что дальнѣйшее изученіе текстовъ приведетъ къ полному обнаруженію дометафрастовскаго менологія греческой церкви (VIII—Х вв.) и это послужить основаніемъ для изданія цѣлаго ряда дометафрастовскихъ текстовъ (Согриз der vorsymeonischen Menologientexte), о которомъ уже пять лѣтъ тому назадъ писалъ проф. К. Крумбахеръ.

П. Сырку.

Heinrich Moritz, Die Zunamen bei den bysantinischen Historikern und Chronisten. II Theil. (Progr. Landshut, 1897/98).

Έπειδή ἐν τἢ κρίσει τοῦ α' μέρους τῆς πραγματείας τοῦ Moritz (Βυζ. Χρονικά τόμ. Ε' 1898 σελ. 713—735) ἐξετάθημεν περισσότερον τοῦ δέοντος, περιορίζόμεθα νῦν προκειμένου περὶ τοῦ β' μέρους εἰς ἐκεῖνα μόνον τὰ σημεῖα, καθ' ὰ ἢ προτεινομένη γνώμη περὶ τῆς ἐτυμολογίας ἢ σημασίας ὀνόματός τινος φαίνεται ἡμῖν ἀπίθανος, ἢ καθ' ὰ ἔχομεν νὰ ἀντιπροτείνωμέν τι ἢ νὰ ἀνασκευάσωμεν πλάνην τινὰ τοῦ Μ.

Καὶ ἀπίδανα μὲν φαίνονται ἡμῖν τὰ λεγόμενα περὶ τῆς παραγωγῆς καὶ σημασίας τῶν ἐπωνύμων Ἰβάτζης (σελ. 9), Ἰλωπός, Ζαρίδης (σ. 16), Κουβάτζης, Θρυμβός (σ. 17), Σάνουτος (σ. 18), Συρινός, Χαλατζᾶς, Νέριος (σ. 19), Μουσιλάκης (Μουσαλάκης, Μουσουλάκιος), Ζήμαρχος (σ. 21), Γράψων (23), Ζάρκος, Κουρκούας, Χαλίντζης, Χαμουζᾶς (σ. 29), Ματζούκης, Ἰλλίλακασεύς (σ. 30), Κουφαρᾶς, Μουζάκης (σ. 31), Βρυέννιος (σ. 32), Λουκάνης (σ. 34), Καραντηνός, Καρηνός, Περηνός (σ. 39), Μουρίνος (σ. 40), Μοναστρᾶς (σ. 41), Λακερᾶς (σ. 42), Ἰλουσιανός, Φαλγάνης (σ. 44), Παπούκης, Ματζιτζικός (σ. 46), Σπαλλοκότος (σ. 52), Πλευρίτης, Ἰλδροβάλανος, Ζῆλιξ, Κασιματᾶς (σ. 53), Ἰλσυλαίων, Ἑξαβούλιος (σ. 54), Λαλάκων, Ζητονούμιος (σ. 55). Πιθανωτέραν γνώμην περὶ τούτων πρὸς τὸ παρὸν νὰ ἀντιπροτείνωμεν ἀδυνατοῦμεν, δὲν ἀμφιβάλλομεν ὅμως ὅτι σὺν τῷ χρόνῳ εἶναι δυνατὸν νὰ εὐρεθῆ καὶ περὶ τούτων ἡ ἀλήθεια: ἴσως μάλιστα καί τινα τούτων ἀποδειχθοῦν ξενικὰ καὶ εἰς τοιαύτην περίπτωσιν εἶναι ὅλως ματαία ἡ φροντὶς τῆς ἐρμηνείας τούτων τῆ βοηθεία τοῦ ἐλληνικοῦ λεξικοῦ. Προκειμένου δὲ περὶ τῶν λοιπῶν ἔχομεν νὰ ἐπιφέρωμεν τὰς ἑξῆς παρατηρήσεις.

Είς την προσηγορίαν του πατριάρχου Ἰωάννου ΙΧ (σελ. 5) Άγαπητός ή λέξις νομίζομεν είναι είλημμένη μάλλον ἀμέσως ἐχ τοῦ ἐπιθέτου ἀγαπητὸς ἢ ἐκ τοῦ βαπτιστικοῦ ὀνόματος Άγαπητός. Τὸ αὐτὸ λεκτέον καὶ περὶ τοῦ Ἀχίνδυνος Ἰσως μάλιστα θὰ ἐδικαιοῦτό τις νὰ ἀποφανθή περὶ τῶν τοιούτων, ὅτι ἀρχικῶς μόνον ὡς ἐπώνυμα διδόμενα, κατήντησαν κατόπιν βαπτιστικὰ καὶ περίστασιν ἡ σχέσις αὐτοῦ πρὸς τοὺς σημερινοὺς Βαβύλους τῆς Χίου προβληματική.

Τὸ Κασιανὸς ὡς ἐπώνυμον (σελ. 6) δύναται νὰ εἶναι ἴσως ἐθνικὸν ἐκ τοῦ Κάσιον (ὅρος καὶ πόλις πρβ. Στέφαν Βυζάντι ἐν λ.) τὸ ἐθνικὸν αὐτοῦ κατὰ τὸν Βυζάντιον εἶναι Κασιώτης, τίποτε ὅμως δὲν ἡμπόδιζε τοὺς μεταγενεστέρους νὰ πλάσωσι καὶ τύπον Κασιανός, προσθέτοντες τὴν ἐν μείζονι χρήσει παρ' αὐτοῖς κατάληξιν -ανός.

Τὸ Σάβας (σ. 7), τὸ παρὰ Krumbacher Geschichte der Byz. Litter. σ. 449 ἀπαντῶν, δὲν ἔπεται ὅτι εἶναι ἐπώνυμον δύναται νὰ εἶναι καὶ ἀπλοῦν βαπτιστικόν.—Τὸ Σεβαστειανὸς ἀναμφιβόλως εἶναι ἐθνικὸν ἐκ τοῦ Σεβάστεια καὶ κατ ἀκολουθίαν διάφορον τοῦ ἀρχαϊκωτέρου Σεβαστιανός. Εἶναι ἀληθὲς ὅτι παρὰ Στεφ. Βυζ. (8. ν. Σεβαστή) ἀναγινώσκεται «Σεβαστή, πόλις ᾿Αρμενίας, ἡ νῦν Σεβαστία καλουμένη.... τὸ ἐθνικὸν Σεβαστηνός» οὺχ ἤττον δὲν ἀμφιβάλλομεν ὅτι καὶ τὸ Σεβαστειανὸς εἶναι ἔτερος ἐθνικὸς τύπος, καθ ὅσον παρὰ τοῖς Βυζαντινοῖς ἀπαντὰ καὶ ἡ διὰ τοῦ ει γραφὴ τῆς πόλεως — Σεβάστεια.—Τὸ Συμβάτιος δὲν φαίνεται ἡμῖν ἐλληνικόν ἴσως εἶναι ἐξελλήνισις τοῦ ἀραβικοῦ Sindbad. τοῦτο δὲ κλίνομεν νὰ παραδεχθῶμεν, ἀν καὶ γνωρίζομεν ὅτι τὸ ξένον τοῦτο ὄνομα μεταφέρεται εἰς τὴν ἐλληνικὴν ὑπὸ τὸν τύπον Συντίπας. Εἰς πᾶσαν περίστασιν ὅμως δὲν ἐννοοῦμεν, πόθεν προῆλθε ἡ παρὰ Pape-Benseler ἐρμηνεία τῆς λέξεως Συμβάτιος (Friedler). Τοῦ λόγου παρεμπεσόντος περὶ τοῦ λεξικοῦ Pape-Benseler πρέπει νὰ σημειώσωμεν ὅτι περὶ τὴν ἐρμηνείαν ὀνομάτων τοῦ βυζαντινοῦ ἐλληνισμοῦ παρατηρεῖται ἐν πολλοῖς μεγάλη αὐθαιρεσία καὶ αὐτοσχεδιασμός.

Τοῦ ἀτζυποθεόδωρος (σ. 12) ή παραγωγή ἀσαφής ὁ Μ. ἐν τῷ α' μέρει τῆς πραγματείας του (σ. 22) παραθέτει την του Ἰωάννου Ζωναρά ἐξήγησιν τοῦ ονόματος «ό μελάγχρους Θεόδωρος, ον διά το του είδους μελάντερον έχάλουν Ατζυποθεόδωρον»· ἐχ τούτου γίνεται δῆλον ὅτι δἐν λανθάνεταί τις προϋποθέτων τὴν ὕπαρξιν ἐπιθέτου ἄτζυπος (ἐχ τοῦ ἀ+τζύπα ἢ τσύπα) ἡ λέξις τσύπα σώζεται και σήμερον και σημαίνει τον φλοιόν, τον ύμένα, την επιδερμίδα, σώζεται δὲ καὶ ἐπίθετον ἀτσύπωτος καὶ ξετσύπωτος = ὁ ἐστερημένος φλοιοῦ ἡ ἐπιδερμίδος, λεγόμενον δὲ περὶ ἀνθρώπου σημαίνει τὸν ἀναιδῆ. Διατί ὅμως τὸν μελάγχρουν Θεόδωρον ἐκάλουν Ατζυποθεόδωρον οἱ Βυζαντινοί, εἶναι ζήτημα τὸ όποιον όριστιχώς δύναται να λυθή μόνον άφου πεισθώμεν τίνα σημασίαν είχε παρ' αύτοις ή λέξις ἄτζυπος έχτος έὰν τοὺς μέλανας έθεώρουν ἐστερημένους έπιδερμίδος.—Προχειμένου περί τοῦ Χαμαιλέων νομίζομεν ότι ἀπατάται ὁ Μ. θέλων νὰ σγετίση αὐτὸ πρὸς τὸ εὐμετάβλητον τοῦ χαρακτήρος. τὴν ἐρμηνείαν τοῦ όνόματος σαφέστατα έξηγει τὸ παρ' αὐτοῦ τοῦ Moritz ἐχ τοῦ Συμεών Μαγίστρου παρατιθέμενον χωρίον (Progr. I σ. 29) «ἦν δὲ τὴν ἡλικίαν κοντός, διὸ καὶ χαμαιλέων προσηγορεύετο», ώστε έκ τοῦ χαμαί (χάμω, χαμηλός) καὶ Λέων.— Το στραβός δεν εκφράζει μόνον το schielen, οπως νομίζει ο M., αλλ' εν γένει το έναντίον του εύθύς, όμαλός περί όφθαλμων δε λέγομενον σημαίνει όχι μόνον τον παραβλώπα άλλά και τον μονοφθαλμον ή τον βεβλαμμένον και πάσχοντα τούς όφθαλμούς. Κατά ταῦτα τὸ μὲν Στραβοβασίλειος καὶ Στραβορωμανός έχουν σχέσιν πρὸς τὴν τελευταίαν σημασίαν τοῦ ἐπιθέτου τὸ Στραβοσπόνδυλος όμως έχει μάλλον την γενιχωτέραν σημασίαν αὐτοῦ εἶναι οὐδὲν άλλο ή τὸ ἐπίθετον στραβοσπόνδυλος = ο έχων στραβούς τούς σπονδύλους, ἴσως ο καμπούρης, ο στραβολαίμης ή τι τοιούτον.

Άμφίβολον, αν το Κατακαλών (σ. 13) δύναται να έχη την σημασίαν τοῦ Zauberer, ὡς παραδέχεται ὁ Μ. ἀχολουθῶν τὴν γνώμην τὴν παρὰ Pape-Benseler ή γνώμη αυτη πιθανώς προηλθεν έχ τούτου, ότι ἐσχετίσθη τὸ ὄνομα πρός τη ρήμα κατακηλείν και προσεκλήθησαν είς βοήθειαν δωρικαι τροπαί άσυγχώρητος όμως είναι είς πάσαν περίστασιν ό Μ., όστις ἔπρεπε νὰ γνωρίζη, ότι ήδη πολύ πρότερον τῆς ἐποχῆς καθ΄ ἣν ἤρχετο εἰς φῶς τὸ βυζαντινὸν ὄνομα Κατακαλών είχον παύσει δρώσαι δωρικαί τροπαί και ότι ή έκ του κατακηλείν παραγωγή τοῦ ὀνόματος Κατακαλών εἶναι οὐδέν ἄλλο ἢ ἀσυγχώρητος ἀναχρονισμός. Ἡ κατάληξις τοῦ ὀνόματος (-ων) καὶ μάλιστα ἀκλίτως μᾶς ἐμποδίζει νὰ παραγάγωμεν την λέξιν εκ του κατά - καλός, καθ' όσον ο φυσικώτερος τύπος τότε επρεπε να είναι Κατάκαλος το ακλιτον της λέξεως μας ώθει να αποδώσωμεν αὐτή ἀρχὴν ξενιχήν τὸ ὄνομα τίς οἶδε πόθεν προελθόν εἶχε κατ' ἀρχὰς τὸν τύπον Κατακαλών, είτα δὲ ἐξελληνισθὲν μετέπεσεν εἰς τὸ Κατάκαλος, ὅπερ καὶ μέχρι σήμερον ἀχούεται. Παρομοίας δυσχολίας παρέχει ήμιν και ή έτυμολογία έτέρου ὀνόματος εἰς—ων, Ἐξαμπλάχων καὶ εἰς τὰς αὐτὰς ὑποψίας ἐμβάλλει ήμας: ἐχτὸς ἀν παραδεχθή τις, ὅτι ὑπῆρχε πόλις ἡ χώμη Ἄμπλαχα(τὰ) χαλουμένη, καὶ ὁ ἐκ ταύτης καταγόμενος ἔφερεν ἀρχικῶς τὴν προσηγορίαν—ὁ ἐξ Αμπλάχων, όθεν Έξαμπλάχων καὶ μετὰ ταῦτα Τζαμπλάχων ἐν τοιαύτη περιπτώσει ἀνάλογον αὐτοῦ δὰ ἦτο τὸ Τουραβδηνός ἐκ τοῦ ὁ τοῦ Ράβδιος (πρβλ. σ. 40).

Τὸ Κατανάγκης (σ. 14) ἀμφίβολον, ἄν ἔχει σχέσιν πρὸς τὸ ἀρχαϊκὸν φάρμακον καὶ φυτὸν: κατανάγκη Ἰσως ἐδόθη τοιοῦτον ἐπώνυμον τούτου ἕνεκεν, ὅτι τὸ πρόσωπον ἔκαμνε μεγάλην χρῆσιν τῆς φράσεως κατ ἀνάγκην.— Δὲν ἐννοοῦμεν δὲ ποῦ κεῖται ἡ Volksetymologie τοῦ ἐπωνύμου Χρυσοβέργης, οὕτε πόθεν ἐξάγεται ἡ σημασία Besitzer der goldenen Wünschelrute εἶναι ἀπλῶς σύνθετον ἐκ τοῦ χρυσός (= χρυσοῦς) καὶ βέργα καὶ σημαίνει τὸν ἔχοντα χρυσῆν βέργαν.

Τὸ Λεοντάρις (σελ. 15) φαίνεται μᾶλλον ὄνομα ἐπαγγέλματος.—Τὸ δὲ Βαρδαλῆς τουρχικὴν κατάληξιν φέρον θεωρητέον ὡς ἐθνικὸν καὶ ξενικόν.—Περὶ τοῦ Κουρπίχιος δὰ ἀποφανθῶσιν οἱ ἀρμενολόγοι.

Το Γίδος (σελ. 16) είναι προφανέστατα ξενικόν καὶ οὐδεμίαν σχέσιν ἔχον πρὸς τὸ γίδιον. ἐκτὸς δὲ τούτου ὁ ἀποπειρώμενος νὰ παραγάγη τὸ ὄνομα ἐκ τοῦ γίδιον ὑπόκειται καὶ εἰς ἐν είδος ἀναχρονισμοῦ, ἀν δὲν κατορθώση νὰ ἀποδείξη ὅτι καθ' δν αἰῶνα ἤρχετο εἰς φῶς τὸ Γίδος ἐλέγετο ὑπὸ τῶν συγχρόνων γίδιον ἢ γίδιν.

Απίθανον φαίνεται τὸ λεγόμενον (σ. 16), ὅτι τὸ ἐπώνυμον Γρύλλος ἔχει σχέσιν πρὸς τὸ παρὰ Σουίδα (ε. ν.) γραφόμενον «καὶ γρύλλος ὁ χοῖρος ¹). Προκειμένου περὶ τοῦ βυζαντινοῦ Γρύλλος ἴσως πιθανώτερον, ὅτι γίνεται ἐκ τοῦ ἐντόμου γρύλλος (= die Grille, γαλλ. grillon). — Τὸ Τζυράκης προφανῶς τουρκικὸν γίνεται ἴσως ἐκ τοῦ τουρκικοῦ tschirak = μαθητής, μαθητευόμενος (τέχνης), προστατευόμενος δημιούργημα, ἀρχάριος. — Καὶ τὸ Πουπάκης νομίζομεν τουρκικῆς προελεύσεως, καὶ κατ᾽ ἀκολουθίαν ὅλως μάταιον εἶναι νὰ προσπαθῶμεν νὰ

<sup>1)</sup> Πρβλ. Λεξ τ. Κυρ. 'Ονομ. Pape-Benseler.

άποδώσωμεν αὐτῷ ἐλληνικὴν ἀρχήν ἄλλως τε δὲ εἶναι καὶ πάλιν ζήτημα, ἄν τὸ σήμερον λεγόμενον ποῦπα ἐλέγετο καὶ τότε οὕτω. — Τὸ Πουλάδης θὰ γίνηται ἐκ τοῦ ὑποκοριστικοῦ πουλάδιν.

Τὸ Δελφινᾶς ὁρθότερον νὰ θεωρηθή ὡς ὄνομα ἐπαγγέλματος καὶ ὅχι der grosse Delphin.

Τὸ Μυξιάρης (σελ. 17) δὲν ἀνήχει εἰς τὴν κατηγορίαν, εἰς ἢν ὑπάγει αὐτὸ ὁ Μ., οὐδὲ ἔχει σχέσιν ἄμεσον πρὸς τὸν παρὰ Δουκαγγίφ ἀναφερόμενον ἰχθύν εἰναι ἀπλούστατα ἐπώνυμον ἰδιότητος καὶ ἰδιότητος οὐχὶ τιμητικῆς, διότι γίνεται ἐκ τοῦ μύξα τὸ μυξιάρης λέγεται καὶ παρ' ἡμὶν σήμερον (πρβλ. Λεξ. τῆς καθ' ἡμὰς διαλέκτου ὑπὸ Σκαρλάτου Δ. Βυζαντίου): ὅτι δὲ ἡ ἰδιότης αὕτη δύναται νὰ χρησιμεύση ὡς χαρακτηρισμὸς καὶ ἕνεκα τούτου ὡς ὀνομασία ἰχθύος, οὐδεμία ἀμφιβολία. — Καθ' ὅμοιον τρόπον καὶ τὸ Γαριδᾶς δὲν ἀνήκει εἰς τὴν κατηγορίαν ταύτην οὐδὲ σημαίνει «der grosse Krebs»: εἰναι ἀπλῶς ἐπώνυμον ἐπαγγέλματος — ὁ ἀλιεύων ἢ πωλῶν γαρίδας. —Τὸ Δένδερις προφανέστατα ξενικὸν οὐδεμίαν ἔχει σχέσιν πρὸς τὸ δένδρον. — ἀναφορικῶς τοῦ Τριφύλλιος πιδανωτέρα φαίνεται ἡμῖν ἡ παρὰ Συνεχ. Θεοφάν. ἀπαντῶσα γραφή Τριφύλιος τὸ ὄνομα κατὰ πᾶσαν πιθανότητα ἐθνικόν.

Τὰ Τζιπουρέλλης (σ. 19) καὶ Χαβάρων ξενικά.

Τὸ Καπνογένης (σ. 20) ὁμολογουμένως ἐχ τοῦ καπνοῦ καὶ γένειον, ἴσως ἕνεκα τοῦ χρώματος = ὁ ἔχων πώγωνα χρώματος καπνοῦ.—Τὸ Κρίθινος ἴσως καὶ ἐχ τοῦ Κριθαί (= λιμὴν παρὰ τὴν Κωνσταντινούπολιν).—Περὶ τοῦ Μέλης καὶ Μέλιας εἴπομεν τὴν γνώμην ἐν τἢ κρίσει τοῦ α' μέρους (Βυζ. Χρον. V. σελ. 715 καὶ 718). ὡστε καθ' οὐδένα τρόπον δύνανται νὰ θεωρηθῶσι ταῦτα ὡς Gewerksnamen, ὅπως οὐδὲ τὸ Μελισσηνός (ἐθνικόν)· μόνον τὸ Μελισσουργὸς εἶναι ἐπώνυμον ἐπαγγέλματος. — Τὸ Χαράκτης οὐχὶ «Graben, Bollwerk», ἀλλ' ὁ χαράσσων.

Τὸ Θολλόγος εἶναι πιθανῶς ἀπὸ σκοποῦ παραφθορὰ τοῦ Θεολόγος, ὥστε νὰ προσεγγίζη τῷ θολολόγος = ὁ θολὰ, ἀσαφῆ λέγων. — Διατί τὸ Κεκαυμένος ἐξηγητέον «der Unglückliche» ἴσως ἡ πρώτη ἀρχὴ τοῦ ὁνόματος ἐκ τούτου, ὅτι τὸ πρόσωπον τὸ λαβὸν τὴν ἐπωνυμίαν πράγματι ἐκάη, ἢ ἔφερε σημεῖα καύσεως εἰς τὸ πρόσωπον. Ἐκτὸς δὲ τούτου πρέπει νὰ ληφθῆ ἴσως ὑπ' ὄψιν ὅτι καὶ ἐπαρχία τῆς Πισιδίας ὑπάρχει καλουμένη Λαοδίκεια ἡ Κεκαυμένη. Πρβλ. Σύνταγμα Ράλλη καὶ Ποτλῆ V σ. 462.—Ἡ ἐκ τοῦ πλανώδης παραγωγὴ τοῦ ἐπωνύμου Πλανούδης φαίνεται ἀπίθανος ἴσως παρήχθη τῆ προσθήκη τῆς ὑποκοριστικῆς καταλήξεως—ούδης ἐκ τοῦ πλάνος.

Τὸ Στράτης (σ. 25) πιθανῶς παρήχθη κατὰ συγκοπὴν ἐκ τοῦ Εὐστράτιος τοιαύτη συγκοπὴ τοῦ ὀνόματος λαμβάνει χώραν ἐν τἢ νέᾳ Ἑλληνικἢ.—Τὸ Τζυκανδύλης ξενικόν.— Περὶ τῆς παραγωγῆς τῆς λέξεως Βουκελλάριος ἦτον ὁλως περιττὸν νὰ παραθέση ὁ Μ. τὸ παρὰ Δουκαγγίω ἀναφερόμενον χωρίον (ἐκ τοῦ βοῦκα — ?) ἡ λέξις οὐχὶ ἐκ τοῦ βοῦκα, ὅπως παρὰ Δουκ. ἐρμηνεύεται, παράγεται, ἀλλὰ λατινικὴ οὐσα (buccellarius) γίνεται ἐκ τοῦ buccella (ein kleiner Mundbissen καὶ ἐρμηνεύεται: Commissbrotler, Stationssoldat (Πρβλ. Latein.-deutsches Handwörterbuch von K. Georges 1879).

Άναφορικώς τοῦ ἐπωνύμου Χαλκοτούβης πρέπει νὰ ληφθή ὑπ' ὄψιν τὸ παρὰ

Δουκ. (Gloss. σελ. 1588) ἀναγινωσκόμενον «Χαλκότουβον, aeneum tibiale. Constant. in Tacticis pag. 4: κλιβάνια καὶ κασίδας καὶ μανικέλλια καὶ χαλκότουβα καὶ κοντάρια μακρότερα. Idem pag. 18 ἐχέτωσαν δὲ καὶ χειρομάνικα, ἤγουν χειρόψελλα σιδηρά καὶ ξύλινα καὶ ποδόψελλα ἤγουν χαλκότουβα.... apud Scyl. pag. 739 occurrit nescio quis Leo χαλκοτούβης cognominatus». Ἐκ τῶν ἀνωτέρω γίνεται δῆλον ὅτι χαλκότουβον ἐσήμαινε τὴν περικνημίδα ἢ κνημίδα τῶν ἀρχαίων, ὥστε χαλκοτούβης δύναται νὰ εἶναι ὁ κατ' ἐξοχὴν χρῆσιν τοιούτων ποιούμενος.

Τὸ Χορτάζης (σ. 27) τουρκικόν (?) εἰς πᾶσαν περίστασιν ἀδύνατος ἡ ἐκ τοῦ χορτάζω παραγωγή. Τὸ Σαλοφακίολος (σ. 29) δὲν ἀνήκει εἰς τὴν κατηγορίαν τῶν Gewerbs- und Handwerksnamen, ἀλλὰ μᾶλλον εἰς τὴν κατηγορίαν I, 3 (σελ. 11 = Komponirte Taufnamen) οὐδεμίαν δὲ παρέχει δυσκολίαν ἡ ἐρμηνεία τοῦ πρώτου συνθετικοῦ στοιχείου, καθ΄ ὅσον εἶναι τὸ γνωστὸν ἐπίθετον σαλός ἐκ τούτου γίνεται φανερὸν πόσον ἀπατᾶται ὁ Μ. προτείνων τὴν μετατροπὴν τοῦ ὀνόματος εἰς Σαλγοφακίολος! Ἡν ἀρχίσωμεν εἰς τοιαύτας εἰκασίας νὰ καταφεύγωμεν, διὰ νὰ ἐξηγήσωμεν τὰ ἀνεξήγητα ἡ ἀκατάληπτα ἡμῖν, τότε δυνάμεθα εὐκολώτατα νὰ εὐρίσκωμεν πανταχοῦ διέξοδον.—Περὶ τοῦ Μανιάκης ίδε τὰ γραφόμενα ἐν τῷ α΄ μέρει (Βυζ. Χρον. V σελ. 718). — Τὸ Χρυσολωρᾶς δύναται νὰ εἶναι καὶ ἀπλῶς ὁ κεκοσμημένος διὰ χρυσοῦ λώρου ἡ λωρίου δὲν γνωρίζομεν καμμίαν τοιαύτην εἰδικότητα τεχνικὴν (Verfertiger goldverzierter—emaillirter Riemen), ὧστε νὰ παραδεχθῶμεν αὐτὸ ὡς ὄνομα ἐπαγγέλματος.

Τὸ Μαγκαφᾶς (σ. 30) εἶναι δύσκολον νὰ ἐξαχθἢ φωνητικῶς ἐκ τοῦ μάγκιψ.

Τὸ Λάρδυς σ. 31 (γρ. Λαρδύς) γίνεται ἐκ τοῦ ἐπιθέτου λαρδύς = παχύς.

Περὶ τοῦ Καρύκης (σελ. 32) ἀμφιβάλλομεν, ἄν εὐρίσκεται ἐν σχέσει τινὶ πρὸς τὸ ἀρχαϊκὸν καρύκης πιθανώτερον ὅτι καὶ τοῦτο ξενικόν. Προκειμένου δὲ περὶ τῆς σημασίας τῆς λέξεως καρύκη ἀνάγκη νὰ σημειώσωμεν ὅτι ἀπατᾶται ὁ Μ. ἐρμηνεύων αὐτὴν διά τῆς γερμανικῆς Blutwurst. Καθ' ὅσον εἰς ἐμὲ γνωστὸν τὸ εἶδος τοῦτο τοῦ ἀλλᾶντος (Blutwurst) ἦτο ἄγνωστον οὐ μόνον εἰς τοὺς ἀρχαίους ελληνας ἀλλὰ καὶ εἰς τοὺς Βυζαντινοὺς καὶ τοὺς νεωτέρους τὸ καρύκη τῶν και ἀναδεύειν και τοὺς νεωτέρους. Τὸ καρύκη τῶν τοῦς ματος καὶ ἀναδεύειν και ἀναδεύειν φασίν».

Περὶ τοῦ 'Εψητόπουλος (σ. 33) ἀγνοοῦμεν πόθεν ἐξάγει ὁ Μ. τὴν ἐρμηνείαν «Sohn des Koches». Τὸ ἐψητὸς καθ' οὐδένα τρόπον δύναται νὰ σημαίνη τὸν μάγειρον, ἀλλὰ μόνον τὸν ψημένον ἢ βρασμένον (gekocht), τύπος δὲ ἐψητής εἶναι ἡμῖν ἄγνωστος τίς οἶδε διὰ ποῖον λόγον ἔλαβέ τις τὸ ἐπώνυμον Ἑψητός καὶ οἱ ἀπόγονοι αὐτοῦ ἀνομάσθησαν 'Εψητόπουλοι.—Τὸ Τερνικοκόπουλος ἴσως εἶναι παράγωγον ἑξ ὀνόματός τινος ἢ ἐπωνύμου ξενικοῦ, ὁ Τερνίκης.

Καὶ το Αβούκης (σελ. 34) φαίνεται ήμιν ξενικόν, ή δε έκ τοῦ ἀβουκατος παραγωγή ἀπίθανος.—Το Κρυβιτζιώτης είναι κατά την κατάληξιν εθνικόν, ή δε έκ τοῦ Κρόβυζοι—Κρύβυζοι παραγωγή του ἀπίθανος ὁρθότερον νὰ προϋποθέσωμεν την ὑπαρξιν πόλεως η χωριόυ ὑπὸ την ὁνομασίαν Κρυβίτζα.—Την ερμηνείαν της λέξεως Μωαβίτης πρέπει νὰ ζητήση τις εν τη παλαιά διαθήκη. Μωαβίται

ήσαν οι κάτοικοι τοῦ Μωὰβ ἀλλὰ συγχρόνως ἀπετέλουν ἔθνος ἐχθρικῶς διακείμενον πρὸς τοὺς Ἑβραίους καὶ ἐν μεγάλη διαστάσει εὐρισκόμενον πρὸς αὐτοὺς λόγω θρησκείας (πρβ. Δευτερονόμ. 23, 3). Ότι ταῦτα ἡδύναντο νὰ δώσωσιν ἀφορμὴν εἰς τὸ νὰ ἀποδοθῆ ἡ λέξις ὡς ἐπώνυμον προσώπου, τοῦ ὁποίου αὶ θρησκευτικαὶ πεποιθήσεις δὲν συνεβιβάζοντο πρὸς τὰς τῶν ἄλλων, οὐδεμία ἀμφιβολία.

Άκροπολίτης (σελ. 36) οὐχὶ «der auf der Burg wohnende», ὡς νομίζει ὁ Μ., ἀλλ' ὁ κάτοικος τῆς Άκροπόλεως ὑπὸ τὸ ὄνομα δὲ τοῦτο δύο πόλεις ἀναφέρει Στέφανος ὁ Βυζάντιος (σελ. 40) «Άκροπολις πόλις Λιβύης ἔστι δὲ καὶ Αἰτωλίας ὁ πολίτης Άκροπολίτης δύναται καὶ Άκροπολιεύς, ὡς Τετραπολιεύς».— "Ότι καὶ τὸ Δεκαπολίτης προϋποθέτει πόλιν ὑπὸ τὸ ὄνομα Δεκάπολις, οὐδόλως ἀμφιβάλλομεν ἡ ἐκ τοῦ Δέκατον (eine Ortschaft in der Nähe Konstantinopels) παραγωγὴ τῆς λέξεως φαίνεται ἡμῖν ἀδύνατος.— Ἀπίθανος φαίνεται ἡμῖν καὶ ἡ ἐκ τοῦ Καρύαι (sic) παραγωγὴ τοῦ Καρυανίτης ἐκ τοῦ Κάρυα (χωρίον τῆς Λακωνικῆς παρὰ Στεφ. Βυζ. σελ. 239) τὸ ἐθνικὸν εἶναι κατὰ Βυζάντιον Καρυάτης καὶ Καρυαῖος καὶ Καροιεύς.

Ή ἐκ τοῦ Πάννος (einer Stadt in Ἐπαρχία Θηβαίδος) παραγωγή τοῦ Πανουκωμίτης φαίνεται ήμιν ἀπολύτως ἀδύνατος περὶ τῆς λέξεως ἐγένετο λόγος καὶ ἐν τῆ α' κρίσει (σ. 718), ὅπου ἐξηνέγκομεν τὴν ἡμετέραν γώμην.

Περὶ τῶν Ἡγιοθεοδωρίτης (σ. 38), Ἡγιοσυμεωνίτης, Ἡγιοχριστοφορίτης κ. λ. π. ώς καὶ περὶ τοῦ Μονώτης εἴπομεν τὴν γνώμην μας ἐν τἢ α' κρίσει.—Βλαχερνίτης δὲν εἶναι der am Blachernenpalaste (in Konstantinopel) wohnende ὁ Μ. γνωρίζει μόνον τὸ παλάτιον τῶν Βλαχερνῶν, ἐνῷ ὑπῆρχε καὶ Νεώριον τῶν Βλαχερνῶν, ναός τῶν Βλαχερνῶν καὶ τεῖχος ἢ μονότειχος ἢ καστέλλιον τῶν Βλαχερνῶν καὶ κατὰ τὸν Σκαρλᾶτον Βυζάντιον «ὑπὸ τὸ ὄνομα τοῦτο ἐγνωρίζετο ὅλον τὸ δυτικοβόρειον ἄκρον τῆς πόλεως, τὸ μεταξὺ τῶν τοῦ Εκτου λόφου ὑπωρειῶν καὶ τοῦ Κερατίου κόλπου» (ἴδ. Βυζ. Κωνσταντινούπ. Ι 583), ὥστε Βλαχερνίτης δύναται νὰ εἶναι ὁ κάτοικος τῆς συνοικίας Βλαχερνῶν.—Τὸ Καλλικρηνίτης δὲν εἶναι σύνθετον ἐκ τοῦ Κρηνίτης, ἀλλὰ μᾶλλον ἐκ τοῦ Καλὴ Κρήνη ὅτι ἦτο δυνατὸν νὰ ὑπάρχη ὄνομα τόπου «Καλὴ κρήνη» οὐδόλως ἀμφίβολον ἀνάλογα τούτου ἔχομεν τὰ «Καλὴ ἀκτὴ» μὲ ἐθνικὸν Καλακτίτης ἢ Καλοακτίτης ἢ Καλοακτίτης ἢ Καλοακτίτης ἢ Καλοακτίτης καὶ «Μεγάλη κώμη» μὲ ἐθνικὸν Μεγαλοκωμήτης (ἴδ. Στεφ. Βυζαντ. σελ. 230 ἐν λ. Καλὴ ἀκτή).—Ἡνάλογον ἀρχὴν θὰ ἔχῃ πιθανῶς καὶ τὸ Μακρεμβολίτης.

Ή ἐχ τοῦ Ἑξακωμία κώμη (ἐπαρχιά τῆς Ἡραβίας) διὰ συγκοπῆς παραγωγὴ τοῦ Ἑξασηνὸς (σελ. 39) εἶναι πολὸ τολμηρὰ καὶ ἀπίθαως.

Τὸ Σπαρτηνὸς (σελ. 40) βεβαίως οὐχὶ ἐκ τῆς λακωνικῆς Σπάρτης, ἀλλὰ μᾶλλον ἐκ τῆς κώμης Σπάρτης τῆς παρὰ τὸν Εὕξεινον ἡ ἐκ τοῦ ὅρους Σπάρτου (Στεφ. Βυζ. «ἔστι καὶ Σπάρτον ὅρος καὶ Σπάρτη κώμη, πλησίον τοῦ Εὐξείνου Πόντου» σελ. 387).—Τὰ λαζηνὸς καὶ Μουρίνος φαίνονται ξενικά.—Περὶ τοῦ Κυδώνης καὶ Κυδωνίδης εἴπομεν ἐν τῆ α΄ κρίσει.—Περὶ τοῦ Παδιάτης (Παδυάτης), ἀν καλῶς ἐνθυμούμεθα, ἀνέγνωμέν που ὅτι ἐδόθη εἴς τινα ἐξ Ἰταλίας καταγόμενον καὶ ἴσως ἐκ Παδούης.

Μοναστηριώτης (σελ. 41) δεν επεται ότι είναι aus Monastir in Makedonien.

τὸ ὄνομα εἶναι δυνατὸν νὰ ἐδόθη καὶ ἐκ παντὸς ἄλλου μοναστηρίου ἄλλως τε δὲ ἡ ἐν λόγφ μακεδονικὴ πόλις δὲν γνωρίζομεν ἄν ὡνομάζετο καὶ παρὰ Βυζαντινοῖς Μοναστήριον πιστεύομεν μάλιστα ὅτι τὸ ὄνομα Μοναστήριον ἤρχισεν ἐπὶ Τουρκοκρατίας καὶ ὅτι πρότερον ὡνομάζετο ἡ πόλις Δεάβολις.—'Ο δὲ Μοναστρᾶς, ὅν ἡ Ἅννα Κομνηνὴ μιξοβάρβαρον καλεῖ (ΙΙ 235, 9), εἶναι ὁμολογουμένος ξένος καὶ ὡς τοιοῦτος οὐδεμίαν ἔχει σχέσιν πρὸς τὸν Μοναστηριώτην.

Άμφίβολον (σελ. 42) ἄν τὸ Στυππῆς ἐκ τοῦ Στυππειώτης γίνεται δύναται νὰ παράγηται καὶ ἀμέσως ἐκ τοῦ στυππίον.—Τὸ Λακερᾶς φαίνεται μᾶλλον ἐπώνυμον ἐπαγγέλματος βεβαιότερον δὲ τὸ Μελιτᾶς, ὅπερ γίνεται ἐκ τοῦ μέλι καὶ ὅχι ἐκ τοῦ Μελίτη, Malta Ἰσως δὲ καὶ τὸ Φαρᾶς εὐρίσκεται ἐν σχέσει πρὸς τὸ φαρίν.

Απίθανος ή ἐκ τοῦ Καλάμαι παραγωγή τοῦ Καλαμάνος τὸ ἐπώνυμον ἔφερε κατὰ τὸν Κίνναμον (σ. 216) ὁ δοὺξ τῆς Κιλικίας Κωνσταντῖνος «ὅν Καλαμάνον ἐπεκάλουν νεανίαν» ὅπερ δηλοῖ ὅτι τὸ ἐπώνυμον ἐδόθη αὐτῷ κατὰ τὴν νεανικήν του ἡλικίαν, μένει ὅμως ἄγνωστον τὸ διατί.—Τὸ ᾿Αγγούρης ἴσως εἶναι καὶ σκωπτικὸν καὶ ἐν τοιαύτῃ περιπτώσει πρέπει νὰ σχετισθῇ πρὸς τὸ ἀγγοῦριν. Ὁ Δουκ. φαίνεται ὅτι παραδέχεται τοιαύτην σχέσιν διότι ἀναφέρει τὸ ὄνομα ἐν λέξει ἀγγούριον (Αεξ. σελ. 9).—Περὶ τοῦ Δαφνοπάτης καὶ Δαφνομίλης εἴπομεν ήδη τὴν γνώμην μας.

Τὸ Μηθύμης (σ. 44) ἀπίθανον νὰ γίνηται ἐχ τοῦ Μήθυμνα, τῆς ὁποίας τὸ ἐθνικὸν εἶναι Μηθυμναῖος (ἔδ. Steph. Byz. σελ. 297) ἡ δὲ χατάληξις—αῖος δὲν ἡτον ἀπὸ τὰς μὴ προσφιλεῖς εἰς τοὺς Βυζαντινούς.—Τὸ Λυζικός καὶ Λιζικός γραφόμενον (ἴσως δὲ εἶναι τὸ αὐτὸ ἐπώνυμον ὅπερ καὶ παρὰ Θεοδώρφ Προδρόμφ ἀπαντὰ ὑπὸ τὴν μορφὴν Λίζιξ πρβ. Migne Patrolog CXXXIII σελ. 1285) εἶναι δυνατὸν νὰ προέρχηται ἐχ τοῦ ἐπιθέτου λίζιος, ligius, vassalus seu cliens (Duc. ἐν λ.) τοιοῦτόν τινα ὑπαινιγμὸν τοὐλάχιστον παρέχει ὁ Πρόδρομος ἐν τἢ προμνημονευθείσῃ ἐπιστολἢ γράφων πλὴν ἄλλον (γρ. ἀλλὰ) κὰν σὺ τὴν Λιζικὴν σημασίαν παρώσω, ἄπιστός μοι φίλος γενόμενος, ἀλλ οὐκ ἐγὼ τὴν προφήν.—Τὸ Παρασκευιώτης κατάληξιν ἐθνικοῦ ὀνόματος φέρον ἴσως γίνεται ἐχ τοπικοῦ τινος ὀνόματος Παρασκευή, ἢ Ἁγία Παρασκευή.

Τὸ Μακρηνὸς δύναται νὰ εἶναι ἐκ τοῦ Μάκρη (πολίχνη ἐν Θράκη)' ἴσως ὅμως γίνεται καὶ ἐκ τοῦ ἐπιθέτου μακρυνός.—Τὸ δὲ Μακρογόνης δὲν εἶναι einer, der grosse Eltern hat, ὅπως νομίζει ὁ Μ., ἀλλ' ἐκ τοῦ μακρός — γόνυ — ὁ ἔχων μακρὰ γόνατα ἀνάλογον πρὸς τοῦτο εἶναι τὸ νεώτερον Κοντογόνης.

Καὶ τὸ Σαραντηνὸς '(σελ. 46) φαίνεται νὰ ἔχη κατάληξιν ἐθνικήν τοως γίνεται ἀπὸ τοὺς ἀγίους Σαράντα ἢ ἐξ ἄλλου τινος ὀνόματος τόπου, ἐν ῷ ὁ ἀριθμὸς σαράντα εἶναι κύριον συστατικόν (Σαράντα ἐκκλησίαι ?).—Τὸ Βραχάμιος ξενικὸν οὐδεμίαν ἔχει σχέσιν πρὸς τὸ βραχύς, οὐδὲ δύναται τὸ -άμιος νὰ εἶναι κατάληξις ἐλληνική.—Καὶ τὸ Παπούκης ὁμοιάζει ξενικόν.—Τὸ Γογγύλης ἴσως γίνεται ἐκ τοῦ γογγύλιν (γογγύλιον = die Runkelrübe).—Τὸ Καναβούριος οὐδεμία ἀνάγνη νὰ ἐκλάβωμεν ὡς Weiterbildung τοῦ Καναβός, ἀφοῦ θὰ ἦτο ἐν χρήσει κατὰ πᾶσαν πιθανότητα παρὰ τοῖς Βυζαντινοῖς ἡ λέξις Κανναβοῦριν = κανναβόσπορος (γαλλ. chenevis).

Νυκτωπάς (σελ. 47) πιθανώτερον ἐκ τοῦ νύξ καὶ ὑπάγω = ὁ ἐν νυκτὶ πορευόμενος (ὑπνοβάτης?). — "Οσον δὲ ἀφορὰ τὴν σημασίαν τῶς λέξεως σγουρός ορθῶς ὁ Μ. ἀνασκευάζει τὴν πλάνην τοῦ Δουκαγγίου τὸ σγουρὸς ἀναφέρεται μόνον εἰς τὰς τρίχας καὶ οὐχὶ εἰς τὸ χρῶμα καὶ ἀντιστοιχεῖ πρὸς τὸ ἀρχαῖον ἐλληνικὸν οὐλόθριξ. "Αδικον μόνον ἔχει ὁ Μ. φροντίζων νὰ ἐξαιρέσῃ τῆς σημασίας ταύτης τὸ Σγουρίτζης (ἐπώνυμον ἵππου) καὶ τοῦτο οὐδὲν ἄλλο δύναται κὰ σημαίνῃ ἢ ἵππον οὐλοχαίτην καθ' ὅμοιον τρόπον καὶ τὸ Σγουρομάλλης οὐλόθριξ.

Ζήτημα αν τὸ Στραβοτριγάριος δύναται νὰ είναι in der Bedeutung gleich τῷ Σγουρομάλλης καθ' όσον τὸ μέν σγουρὸς προϋποθέτει κανονικότητά τινα και τάξιν, τὸ δὲ Στραβοτριγάριος πρέπει νὰ σημαίνη ἄνθρωπον τοῦ ὁποίου αὶ τρίχες δεν διακρίνονται επὶ όμαλότητι.—"Οτι τὸ Καράμαλλος δεν είναι Wollkopf, άλλα schwarzhaarig εἴπομεν ἐν τῆ α' κρίσει.—Καὶ τὸ Κτενατος, αν κρίνη τις έκ της καταλήξεως, θά δυσκολευθή νά το παραδεχθή ώς der schön frisierte ορθότερον να το έρμηνεύση τις διά τοῦ κτενοειδής.—Το Μυστάκων είναι μεγεθυντικόν και σημαίνει τον έχοντα μεγάλους μύστακας.—Το Κούρικος ό Μ. σχετίζει πρός το παρά Δουκ. Κουρίσκος! ἐν γένει εἶναι πολὺ εὕκολος ὁ Μ. είς το να ανευρίσκη σχέσιν έκει, όπου ουδεμία τοιαύτη υπάρχει μή προσέχων μάλιστα και πολύ είς τὰς φωνητικὰς η γραμματικὰς μεταβολάς, αίτινες προαπαιτούνται διά νά ἀποκαταστήσωσι την σχέσιν άρκει νά εύρη τι νά είπη περί έχαστου έπωνύμου ήμεις θα τον έξετιμώμεν περισσότερον, αν θα παρετηρούμεν έν περισσοτέροις ἀπορούντα και τὸ Κούρικος εἰς ήμᾶς ξενικόν φαίνεται.— Επίσης οὐδεμία σγέσις δύναται νὰ ὑπάργη μεταξὺ τοῦ Κουτρούλης καὶ Κουτριζάκης (diminutiv)· που ευρέθη το ζ πρώτον, και έπειτα διατί το ου (τονούμενον) μετεβλήθη είς ι.—Θαυμαστά είναι τὰ ἀποτελέσματά του καὶ ἀναφορικῶς τῆς παραγωγής του ἐπωνύμου Μαυροκόστας (jedenfalls mit κόστος-κόσσος Ohrfeige zusammenhängend!). θὰ ἡσαν ὅλαι αἱ ἀναζητήσεις του περιτταί, ἀν ἐφρόντιζεν 🚉 τῷ ἐπωνύμφ νὰ ἀποκαταστήση τὴν ὀρθὴν γραφὴν γράφων Μαυροκώστας, τότε θά ἔβλεπεν ἒν αὐτῷ ἒν ἀνάλογον τοῦ Μαυροϊωάννης, Μαυροκατακαλών κ. τ. λ. άλλως τε δὲ τὸ Μαυροχώστας καὶ σήμερον ἀκόμη διασώζεται ὡς ἐπώνυμον καὶ μάλιστα παρ' άνθρώποις, οίτινες οὐδὲ γνωρίζουσι τὸ κόστος.—Πῶς τὸ Ἁτζμωρος έχει την αὐτην σημασίαν πρὸς τὸ Άτζυπάδες δὲν ἐξηγεῖ ἰκανῶς ὁ Μ.

Προχειμένου περὶ τῆς ὀρθογραφίας τῆς λέξεως Φιλομμάτης ὁ Μ. εὐρίσχει ὀρθοτέραν τὴν γραφὴν Φιλομάτης θεωρῶν τὸ μὲν Φιλομμάτης ἀπλοῦν κλασιχισθόν τὸ δὲ Φιλομάτης παράγωγον ἐκ τοῦ δημοτικοῦ μάτι ὡς ἐκ τούτου διακρίνει γραφὴν ἀρχαϊστικὴν (Schriftsprache) καὶ δημώδη (vulgār). Ἄν καὶ εἴμεθα σύμφωνοι ὡς πρὸς τοῦτο, ὅτι τὸ ἐπώνυμον ἔχει σχέσιν μάλλον πρὸς τὸ δημῶδες, οὐχ ἤττον δυσκολευόμεθα νὰ συμφωνήσωμεν πρὸς τὴν γνώμην τοῦ Μ., ἐφ ὅσον τὸν τρόπον ὁ ἐπιθυμῶν λεπτολόγον ἀκριβολογίαν θὰ κατορθώση νὰ μᾶς πείση ἄν τὸ Φιλομμάτης ἔχει δεύτερον συστατικὸν τὸ μάτι, μάτιν, ἢ ὀμμάτιν ἄλλως εἶναι ἀδύνατον νὰ ἀποφύγη τις τοὺς ἀναχρονισμούς.— Ἐπίσης ἀπίθανος εἶνα κὰ ἡ ἀποδιδομένη σημασία τῆς λέξεως Σχουτελλόπτης «Rundaug», τὴν ὁποίαν Μ. λαμβάνει παρὰ τοῦ Δουκαγγίου, διότι δὲν εἶναι πιστευτὸν νὰ ληφθή ἡ

λέξις σχουτέλλιν εἰς δήλωσιν τοῦ στρογγυλοῦ, ἀφοῦ ὑπῆρχαν καταλληλότεραι λέξεις καθ' ἡμᾶς πιθανώτερον φαίνεται ὅτι τὸ σχουτέλλιν ἐνταῦθα ἔχει τὸν τόπον του εἰς δήλωσιν τοῦ λαιμάργου, τ. ἔ. ὁ ἔχων τὰς ὄψεις του ἢ τὴν ὄψιν του τεταμένην εἰς τὸ σχουτέλλιν: εἰς τοιαύτην περίπτωσιν τὸ σχουτελλόπτης δὰ εἶναι συγγενὲς τῷ σχουτελλογλύφτης (Πρβλ. Duc. s. v.).

Καθ' ὅμοιον τρόπον τὸ Ραψομμάτης (σελ. 51) δύναται νὰ σημαίνη τὸν ἔχοντα πράγματι τὸν ὁφθαλμὸν ἐρραμμένον κατόπιν δυστυχήματος ἴσως, ἢ ἔχοντα πράγματι τὸν ὁφθαλμὸν ἐρραμμένον κατόπιν δυστυχήματος ἴσως, ἢ ἔχοντα πράγματι τὸν ὁφθαλμὸν τοῦς ὁφθαλμούς, ἢ τὸν ἕνα τὸν ὁφθαλμὸν κλειστόν.—Προκειμένου περὶ τῆς παραγωγῆς τοῦ ἐπωνύμου ᾿Αδράλεστος ὁ Μ. καταφεύγει εἰς τὸ παρὰ Δουκ. ἀπαντῶν ἀδράλεστος, ὅπερ οὐτος ἐρμηνεύει «fissus, dissectus, divisus» εὐκόλως ὅμως πείθεταί τις ὁ Δουκ. δὲν ἐννοεῖ κατὰ βάθος τὴν λέξιν, οὐδὲ τὴν παραγωγὴν αὐτῆς γνωρίζει, διὰ τοῦτο περιορίζεται εἰς ἀπλῆν ἐπιπολαίαν ἐρμηνείαν. ἡ λέξις γίνεται ἐκ τοῦ ἀδρός καὶ ἀλέθω (γράφ. ἀδράλεστος) καὶ σημαίνει τὸ χονδροαλεσμένον σῖτον ἢ ἄλλον τινὰ δημητριακόν. διατί δὲ ἀπεδόθη τὸ ἐπώνυμον τοῦτο εἰς ὡρισμένον πρόσωπον ἀγνοοῦτεν νὰ ὁρίσωμεν. τοῦτο μόνον μετὰ θετικότητος δυνάμεθα νὰ ὑποστηρίζωμεν, ὅτι βεβαίως οὐχὶ δι' δ λόγον ἀπεδόθη τὸ Cicero τῷ Κικέρωνι.

Τὸ Κουτζουλάτος (σελ. 52) δὲν δὺναται νὰ σημαίνη τὸν «Verstümmelte». πιθανώτερον ὅτι ἡ λέξις ἔχει σχέσιν πρὸς τὸ παρὰ Δουκ. ἀπαντῶν κούτζουλον (ὅπερ λέγεται καὶ κουσ(σ)ούλιον, κουσ(σ)οῦλιν) καὶ σημαΐνον κατὰ Δουκ. camasus, amphimallus. ὅτι ὁ φορῶν τοιοῦτον φόρεμα ἤδύνατο νὰ λάβη τὸ ἐπώνυμον Κουτζουλάτος, οὐδεμία ἀμφιβολία.

Καλοπόδιος ἴσως ουχί «mit schönem Fuss», άλλα μαλλον σχετιστέον πρός τό καλοπόδιν (άρχ. καλόπους) = Leisten (σήμερον: τὸ καλαπόδι).—Τῆς πόλεως Πλευρών Στέφανος ο Βυζάντιος το έθνικον δίδει ούχι Πλευρωνίτης άλλα Πλευρώνιος καὶ Πλευρωνεός.—Τὰ περὶ τοῦ Άδροβάλανος λεγόμενα ἴσως ἔγουσι πιθανότητά τινα τὰ περὶ τοῦ Κουλέων ομως ἐκ τοῦ Κουλός, Culus podex (= permagno podice insignis) είναι οὐ μόνον ἀπαράδεκτα ἀλλὰ καὶ ἄντικρυς πλάνη. είς την πλάνην όμως ταύτην ώθησε τὸν Μ. μᾶλλον ὁ Δουχ., όστις ἐν λέξει Κουλός γράφει: «Culus, Lexicon Cyrilli προσεδρία τοῦ κουλοῦ, διηνεκής καὶ ἐπίπονος ἀσχολία», άλλὰ καὶ ὁλίγον μόνον ἄν προσέξη τις εἰς τὸ παρατιθέμενον χωρίον θὰ πεισθή, ὅτι δὲν πρόχειται, εἰ μὴ περὶ τοῦ ἐπιθέτου κουλός, ὅπερ συχνότερον γράφεται κουλλός αἰρομένης λοιπόν τῆς λέξεως κουλός μετά τῆς σημασίας της (culus), μένει μετέωρος ή θεωρία περί της σημασίας. της λέξεως Κουλέων, ην ό Μ. ἐπὶ τοῦ χωρίου Δουκ. ἐστήριξεν.—Τὸ Δεξιὸς δύναται νὰ σημαίνη οχι μόνον der Geschickte άλλά και ο δεξιόχειρ.—Το Λαμπέτης όμοιαζει ιταλικής άρχης.—Τό Κακόριζος δυνατόν να αναφέρηται είς το κακορίζικος (κακός --- risico).

Τὰ ἐπώνυμα (σελ. 54) Σπονδύλης καὶ Παρασπόνδυλος οὐδεμίαν σχέσιν δύνανται νὰ ἔχουν πρὸς τὸ σπονδαί, καθ' ὅσον τὸ μὲν Σπονδύλης φαίνεται ὅτι γίνεται ἀμέσως ἐκ τοῦ σπονδύλιν (= σφοντύλιν) καὶ θὰ ἐσήμαινεν ἴσως τὸν μικρὸν ἢ τὸν εὕστροφον καὶ εὐμετάβλητον, τὸ δὲ Παρασπόνδυλος ἐκ τοῦ σπόνδυλος καὶ θὰ ἐσήμαινε τὸν στραβὸν τοὺς σπονδύλους, τὸν καμπούρην ἢ ἀκανόνιστον

κατά την σπονδυλικήν στήλην (πρβ. καὶ Στραβοσπόνδυλος). — Πεπαγωμένος τους i «der Feste», άλλά der Gefrorene.

Πικρίδης (σελ. 55) ἴσως τοπικόν = ὁ ἐκ τοῦ Πικριδίου.—"Οσον δὲ ἀφορᾳ τὸ Φακρασῆς φαίνεται πιθανώτερον ὅτι ὁ ὁρθότερος τύπος ἦτο Φαρκασῆς μὲ θηλυκὸν Φαρκασίνὰ, ὅπερ ἀπαντᾳ παρὰ Καντακουζηνῷ· τὸ θὲ Φακρασῆς εἶναι δημώδης ἐτυμολογία ἀπλῶς (Volksetymologie) τοῦ ξενικοῦ κατὰ πᾶσαν πιθανότητα ὁνόματος Φαρκασῆς.

Έν 'Οδησσῷ 'Οκτώβρ. 1898.

Συν. Παπαδημητρίου.

Demosthenes D. Desminis. Die Eheschenkung nach römischem und insbesondere nach byzantinischem Recht. Athen, Barth u. v. Hirst 1897. XII + 52 crp.

Авторъ разбираетъ брачный даръ въ небольшой брошюркв (всего 52 страницы). Нельзя не привътствовать того факта, что и греческіе ученые понемногу начинають подавать свой голось въ разработки науки византійскаго права. Но витесть съ темъ нельзя не пожалеть, что авторъ предпочелъ писать не на своемъ родномъ языкв, и не для грековъ (что было бы очень желательно при той небогатой литературъ, какою обладаетъ современная Греція), а на нъмецкомъ языкъ для большей публики. Туть приходится сознаться, что трудъ автора ничего не выигрываетъ отъ сравненія съ юридическою литературою на этомъ языків. «Что касается до Юстиніанова права», говорить онъ въ предисловін, «то мы не ставимъ своею задачею разрѣшить есть связанные съ этимъ институтомъ вопросы, напримъръ: обязаны ли опредъленныя лица и какія именно къ назначенію брачнаго дара; или что можетъ быть предметомъ брачнаго дара; или знаменитый спорный вопросъ, кто собственникъ брачнаго дара во время брака? и т. д.» (Многонько таки неразрѣшимыхъ для читателя вопросовъ). «Мы ограничимся лишь коротенькимъ рефератомъ о томъ, что сказано относительно происхожденія и брачнаго дара по Юстиніанову праву». Конечно, такой реферать для німецкой публики не можеть имъть почти никакого значенія. Авторъ относительно цъли брачнаго дара по доюстиніанову праву принимаеть мевніе Миттейсь (Mitteis, Privatrecht und Volksrecht), а по Юстиніанову праву-Лера (Löhr. т. е. общепринятое 15), собственныя же прибавки автора подчасъ поражають своею неожиданностію. По Миттейсу брачный даръ до Юстиніана преследоваль различныя цёли въ зависимости отъ различія національностей. Среди европейскаго населенія это быль просто подарокь невісті, другія же ціли являлись совершенно побочными. Напротивъ, на востокъ преобладаетъ взглядъ на брачный даръ, какъ на способъ обезпеченія вдовы и штрафъ на случай развода (15). Первое несомивнное указаніе закона на брачный даръ авторъ (1) находить въ законъ Валентиніана II, Осодосія и Аркадія (4 Cod. 5.5). Правда, черезъ нівсколько страницъ авторъ начинаеть исторію брачнаго дара уже не съ Өеодосія II, а съ Константина Великаго

(15 Cod. 5. 3 an. 319). Но въ законъ Константина мы дъйствительно находимъ совершенно иной институтъ, чъмъ въ Осодосісвомъ законодательствъ. У Константина это простое дареніе отъ жениха невъсть подъ условіемъ выхода за него замужъ; въ законодательствъ же Осодосія брачный даръ имфетъ иной характеръ. «Во первыхъ не требуется болфе передачи его; затёмъ онъ поставленъ въ связь съ приданымъ, въ извъстной степени получаетъ характеръ штрафа на случай расторженія брака и способа обезпеченія вдовы» (10). Казалось бы, что авторъ придерживающійся мивній Миттейса, должень признать брачный даръ Өеодосія II за чисто восточный институть. Ничуть не бывало. Онъ тыть не меные выводить брачный дарь изъ существовавшаго уже у римлянъ обычая дёлать невёстё подарокъ, и въ подтвержденіе приводить законъ Александра Севера (2 Cod. 5. 3). Но во первыхъ и самому автору прекрасно извъстно, что подарокъ невъсть άρραβών во всемъ грекоримскомъ правъ строжайше отличается отъ брачнаго дара, во вторыхъ законъ Севера не говорить ни о томъ, ни о другомъ. Вотъ его текстъ. Attalo. Si praesidi provinciae probaveris, ut Eutychiam (Eucliam) uxorem duceres, munera te parentibus eius dedisse, nisi Eutychia tibi nupserit, tibi restitui quod dedisti jubebit. Нъкто Атталь съ цълю задобрить родителей Эвкліп, не желающей идти за него замужъ, задариваетъ ихъ, а она все таки не идегь. Гдв туть необходимое для брачнаго дара предположеніе — женихъ и нев'єста? Что подобные подарки вовсе не были деломъ обычнымъ, доказывается уже темъ, что все римские судьи до презида включительно стали въ тупикъ передъ такимъ казусомъ; злополучному жениху пришлось обращаться лично къ императору Александру Северу. Последнему же, какъ могъ бы убедиться и самъ авторъ изъ 1 Cod. 5. 3, брачный даръ тоже быль неизвёстенъ.

Такое недоразумъніе тъмъ болье странно, что излагаемая авторомъ исторія брачнаго дара положительно приводить къ уб'яжденію, что это восточный институть. Римскимъ классическимъ юристамъ (дигесты) онъ быль вовсе не изв'встенъ. Всв последующія попытки подвести его подъ извъстные римскому праву институты остались безуспъшными. Первую такую попытку находимъ въ законъ Константина Вел. 319 г., т. е. въ то время, когда западъ вошелъ въ тесневищее соприкосновение съ востокомъ. Брачный даръ былъ понятъ имъ какъ условное дареніе (donatio sub conditione). Самый тексть (Cum veterum sententia displiceat quae donationes in sponsam nuptiis quoque non secutis decrevit valere и т. д.) не оставляеть сомненія, что даже въ такомъ виде онъ не имель ничего общаго съ обычными у римлянъ подарками невъстъ. Второй періодъ авторъ начинаетъ Осодосіємъ II. Въ Осодосієвомъ кодексв брачный даръ ante nuptias donatio воспроизводится уже въ твхъ чертахъ, какія повторяются и въ Эклогъ и другихъ памятникахъ византійскаго законодательства и признаются авторомъ за заимствованія изъ обычая, конечно, восточнаго. Къ сожалвнію, авторъ не касается нівкоторыхъ законовъ

Digitized by Google

послѣ Өеодосія II, а именно законовъ Зенона (17 Cod. 5. 3) и Льва п Анеимія (6 Cod. 5. 9 и 9 Cod. 5. 14). Между тёмъ послёдніе два закона безусловно необходимы для толкованія Эклоги и новелль Льва Философа. да и вообще для исторіи брачнаго дара. Въ этотъ переходный періодъ римская юриспруденція, уб'єдившись въ непригодности теоріи даренія для конструированія брачнаго дара, постепенно все болье и болье примъняетъ къ нему римскую дотальную теорію. Начинается смотръть на него, какъ на дополнение къ приданому. Но въ тоже время наряду съ брачнымъ даромъ и приданымъ появляется новый институть договора между супругами на случай смерти. Этотъ договоръ преследоваль также цели, что и брачный даръ въ первоначальномъ своемъ виде т. е. цели обезпеченія вдовы. Переділка въ духі детальной системы постигла и его. Въ законодательствъ Юстина (19 Cod. 5. 5) и особенно Юстиніана (третій періодъ) римскія представленія о dos цізикомъ примівнены къ брачному дару. Et nomine et substantia nihil distat a dote ante nuptias donatio (20 Cod. 5. 3). Брачный даръ названный Юстиніаномъ propter nuptias donatio получилъ характеръ семейнаго фонда (Familienstiftung). «Цфль брачнаго дара, какъ и приданаго, — дать средства для покрытія издержекъ брака» (12).

Ясно, что это совершенно новый институть, преследующій совсемь другія ціли, чімъ прежнее ante nuptias donatio Осодосія. Эти два института на столько разнородны, что существованіе одного нисколько не мъщаетъ одновременно и на ряду съ нимъ существовать другому. Возможность такого сосуществованія вполет подтверждается Nov. 117 с. 4 и 5. По Nov. 117 с. 4 propter nuptias donatio не могло имъть общирнаго примъненія. Для него необходимъ быль договоръ о приданомъ, рядная запись. т. е. бракъ въ письменной формъ (instrumenta dotalia). Но бракъ въ этой формъ быль обязателенъ лишь для теснаго круга аристократін — римскаго происхожденія. Для лицъ средняго класса бракъ путемъ instrumenta dotalia не предписывался, а только допускался «если они пожелають или смогуть. (Nov. 117 с. 4.... τους δέ λοιπους απαντας παρά τοὺς ταῖς μεγάλαις..... ἀξίας χεχοσμημένους, οἰασδήποτε εἶεν ἀξίας, ή στρατείας, η επιτηδεύσεως εί μεν βουληθείεν η δυνηθείεν ου χωλύομεν μετά προιχώων συμβολαίων άγεσθαι γαμετάς). Эτимъ propter nuptias donatio φακтически обращалось въ институтъ по преимуществу аристократическій, предполагавшій имущественную обезпеченность брачущихся. Для нисшихъ же матеріально не обезпеченныхъ классовъ населенія Nov. 117 с. 5 создаетъ совершенно особое брачное имущественное право. А именно. Жена неправильно отвергнутая мужемъ или бездътная вдова получаетъ четвертую часть его имущества. Вдова при детяхъ получаетъ изъ мужнинаго имущества часть равную детской, однако въ размере не большемъ четверти всего мужнинаго имънія. Разница весьма замътная. Въ то время какъ при письменномъ бракъ законъ заботится объ обезпеченіи семьи съ самаго момента возникновенія брака, при бракв нисших классов заботы закона исключительно направлены на обезпеченіе только жены и при томъ съ момента прекращенія брака смертью мужа или разводомъ. Въ последнемъ случае законъ преследуетъ совершенно ту же пъль, что и ante nuptias donatio. Это и совершенно понятно для семьи нисшихъ обдныхъ классовъ общества. Средствами ея содержанія является не столько имущество, сколько трудъ ея членовъ и во главъ ихъ мужа-отца. Только оставшись безъ кормильца жена оказывается въ безпомощномъ состояніи; чёмъ у вдовы больше дётей, тёмъ меньше нуждается она въ иномъ обезпеченіи. Тутъ обычай ante nuptias donatio является съ характеромъ consuetudo secundum legem вполнъ раціональнымъ и умъстнымъ. Иное дъло въ семьъ аристократической. Источникомъ ея содержанія служить уже не трудъ ея членовъ, а капиталъ. Вопросъ объ имуществъ до такой степени важевъ для нея, что безъ договора о приданомъ и самый бракъ недействителенъ. Вдова отъ такого брака достаточно обезпечивалась уже своимъ приданымъ, брачный же даръ могъ имъть значение и смыслъ лишь какъ равный приданому вкладъ мужа въ семейный фондъ, обязательный для него въ силу принципа равнаго участія обоихъ супруговъ въ брачныхъ тягостяхъ. Такимъ образомъ, объ формы брачнаго дара имъли совершенно раціональныя основанія въ экономическомъ различіи семьи рабочей (ante nuptias donatio) и семьи капиталистической (propter nuptias donatio). Но даже и въ этой капиталистической семь ante nuptias donatio исчезало не вполнъ: оно сохранилось въ тожественномъ по цёлямъ институтё договора между супругами на случай смерти (το ἀπο τελευτής σύμφωνον), составлявшемъ, подобно договору о брачномъ даръ и приданомъ, часть брачнаго контракта (9 Cod. 5. 14). Авторъ, къ сожалвнію, не выясняеть отношеніе этого договора на случай смерти къ договору о брачномъ даръ и даже вовсе о немъ не упоминаетъ.

Съ преемниковъ Юстиніана начинается уже собственно византійскій періодъ права. Одного даже самаго бізглаго взгляда на источники этого періода достаточно, чтобы сказать съ полной ув'вренностью, что ante nuptias denatio не только существуеть въ немъ рядомъ съ propter nuptias donatio, но и вліяеть на него и поглощаеть его. По нашему крайнему разумѣнію, изслѣдователь брачнаго дара въ Византіи и долженъ смотръть на него какъ на результать сліянія двухъ совершенно разнородныхъ янститутовъ воедино и выяснить процессъ этого сліянія, если желаеть. оснысленно разобраться въ ворохъ противоръчивыхъ законовъ. Нашъ авторъ смотритъ на свою задачу иначе, но, къ сожальнію, получаемые имъ результаты не таковы, чтобы заставить насъ отказаться отъ нашего мевнія. Онъ наміренъ «попытаться изобразить, насколько возможно полно, какъ сформировался брачный даръ въ посленостиніанову эпоху и наконець совсемь кратко-въ какой форм'в онъ существуеть въ современномъ Греческомъ королевствъ (b!). Авторъ считаетъ за возможное достичь этой цёли путемъ такого пріема:

«Мы будемъ ограничиваться главнымъ образомъ оффиціальнымъ правомъ и только по пути и если это необходимо для выясненія его, обрашать вниманіе на частные труды византійскихъ юристовъ (16). При такой неполноть матеріала вследствіе принятой авторомъ системы пользоваться имъ, такъ сказать, поэкономиве, трудно достичь и полноты изложенія, особенно если, какъ въ данномъ случав, двло идеть объ исторіи института создавшагося въ весьма значительной степени подъ вліяніемъ обычая. Хотя авторъ и дёлаеть исключеніе для Эпанагоги и Шестокнижія Арменопуло, разбирая ихъ наравнъ съ оффиціальными источниками, но твиъ не менве изложение его весьма страдаеть отъ недостатка освъщенія приводимыхъ имъ фактовъ. Мы принуждены держаться высказаннаго нами выше взгляда на значение ante nuptias donatio для византійскаго права и разсматривать даваемый авторомъ матеріаль именно съ этой точки зрівнія. Мы ограничимся лишь разборомъ законодательства Исаврійцевъ, надъ которымъ авторъ наиболе потрудился.

Брачно имущественному праву (и не одному лишь брачному дару) Эклоги и Nov. 26 императора Льва III посвящена авторомъ особая глава (16 сл.); какъ увидимъ нельзя ограничиваться только этимъ матеріаломъ. Авторъ приходить къ заключенію (30), что, «брачный даръ носить въ эклоге совершенно иной характеръ, чёмъ въ Юстиніановомъ праве. Онъ уже не семейный фондъ (Familienstift), а идеть въ пользу пережившей мужа жены и можетъ (?) заключать въ себъ признаки и подарка и обезпеченія вдовы. Витьсть съ тымь онь можеть быть штрафомь на случай расторженія брака». Иными словами: брачный даръ преследуеть те же цвии, что старое ante nuptias donatio и законная часть по Nov. 117 с. 5. При ближайшемъ разсмотрвни легко убъдиться, что постановленія Эклоги представляють соединение этихъ двухъ институтовъ. Для этого необходимо лишь отделить личныя права супруговъ по эклоге отъ правъ ихъ, какъ главъ семьи, и разсмотреть права того и другого разряда особо. Мы разсмотримъ лишь права супруговъ, принадлежащія имъ лично. Эклога, какъ и Юстиніаново право, различаеть γάμος ξγγραφος и ү. Аүрафос; она только подчеркиваеть то обстоятельство, что постановленія ея относятся исключительно къ у. гуурафос. Авторъ, очевидно, ошибается (27) полагая, что это есть нововведение эклоги. Относительно ү. Жүрафос (Ecl. II, 8. 9) повторяются постановленія Nov. 117 с. 5, только четверть опредвлена для бездетной вдовы поскупее-не более чемъ . въ 10 литръ, каково бы ни было состояніе мужа. О вдовъ при дътяхъ и вовсе не упомянуто. Что касается до у. Еүүрафос, то эклога различаеть также какъ и прежнее законодательство три случая: 1) вдовство бездётное, 2) вдовство при дътяхъ и 3) второй бракъ при дътяхъ. Во всъхъ этихъ случаяхъ эклога руководится двумя законами Льва и Аноимія (6 Cod. V. 9 an. 469 и 9 Cod. V. 14 an. 468) и закономъ Юстиніана (Nov. 117 с. 5) (ни объ одномъ изъ нихъ авторъ ни словомъ не упоми-

Digitized by Google

наетъ), соединяя ихъ постановленіе воедино съ изм'вненіями, которыя не всегда дёлають честь юридической проницательности редакторовъ эклоги. И въ общемъ воспроизводитъ до Юстиніановскую систему ante nuptias donatio. Начнемъ съ третьяго случая - второбрачія при дътяхъ. Законъ Юстиніана на этотъ случай не содержить никакихъ определеній; и Эклога воспроизводить законь Льва только съ меньшею обстоятельностью. По нему-второбрачный супругь не можеть ни полъ какимъ видомъ (въ томъ числё въ виде приданаго или брачнаго дара) предоставить новому супругу часть своего имущества большую детской: если же дътп получать не поровну, то максимальная часть новаго супруга не должна быть больше части того сына или дочери, который получиль наименьшую долю. (Hac edictali lege in perpetuum valitura sancimus, si ex priore matrimonio procreatis liberis, pater materve ad secunda, vel tertia aut ulterius repetitae matrimonii vota migraverit, non sit ei licitum novercae seu vitrico testamento, vel sine scriptura, seu codicillis hereditatisve jure, sive legati vel fideicommissi titulo, plus derilinquere, nec dotis aut ante nuptias donationis nomine, seu mortis causa habita donatione conferre.... quam filio vel filiae si unus vel una exstiterit. Quodsi plures liberi fuerint, singulis aequas partes habentibus minime plus, quam ad unumquemque eorum pervenerit, ad eorum liceat vitricum novercamve transferri. Sin vero non aequis portionibus ad eosdem liberos memoratae transierint facultates. tunc quoque non liceat plus eorum novercae vel vitrico testamento relinquere seu dotis vel ante nuptias donationis titulo conferre, quam filius vel filia habet, cui minor portio ultima voluntate derelicta vel data fuerit aut donata 6 Cod. V. 9). Эклога предписываеть то же самое, только съ меньшею обстоятельностью, а именно, не указываеть способа опредёленія дётской части. Относительно брачнаго дара законъ Льва содержитъ нъсколько дополнительныхъ постановленій. Брачный даръ и вообще все полученное вдовою при дътяхъ отъ мужа въ случат, если бы она вышла замужъ по истеченіи annus luctus, остается лишь въ пожизненномъ ея пользовладівнін (usus fructus), собственность же принадлежить дітямъ. (Ср. 18 Cod. 5. 3) Отъ матери требуется обезпечение въ томъ, что имущество это будеть сохранио: въ противномъ случай дити могуть взять его себи обезпечивъ матери соответствующую пожизненниую ренту. Эклога сделала важное, но неудачное измѣненіе въ этомъ законѣ; брачный даръ остается въ собственности вдовы и при выходъ ея замужъ вторично. Правило это несогласное съ самою цёлью ante nuptias donatio въ позднъйшемъ законодательствъ не удержалось.

Относительно вдовы при дётяхъ, если она не вступаетъ во второй бракъ, Эклога соединяетъ опять таки оба закона, указанныхъ нами, но въ то же время отчасти ихъ и измёняетъ. По закону Льва (§ 3) вдовый супругъ имёетъ право полнаго распоряженія (utpote domini) во всемъ полученномъ отъ умершаго супруга. По новеллё Юстиніана безприданница вдова получаетъ изъ имущества мужа дётскую часть въ собствен-



ность. Эклога (II, 7) представляеть то же право и вдовѣ съ приданымъ и не только ей но и вдовцу. Тотъ и другой кромѣ лично имъ принадлежащаго имущества получаетъ ез собственность дѣтскую часть въ имуществѣ умершаго супруга. Вѣроятно, редакторамъ Эклоги показалось несправедливымъ лишать жену съ приданнымъ тѣхъ правъ, какія имѣетъ даже безприданница, хотя эта кажущаяся несправедливость являлась результатомъ совершенно раціональныхъ соображеній о различіи экономическаго строя семьи въ томъ и другомъ случаѣ.

Такимъ же шаблономъ опредъляются въ Эклогъ права вдовъ и вдовцовъ бездътныхъ. По Nov. 117 с. 5. бездътная безприданница получаетъ четверть имущества умершаго мужа. По закону Льва и Аноимія (9 Cod. V. 14) могуть взаимно выговорить себъ на случай смерти одинаковыя части мужъ приданаго, жена же брачнаго дара (Ex morte cuiusqumque personae sive mariti sive mulieris eandem partem, non pecuniae quantitatem, quam virum ex dote, tam mulierem ex ante nuptias donatione lucrari decernimus). Эκιογα чувствуеть родство этого τὸ ἀπὸ τελευτῆς σύμφωνον съ ante nuptias donatio, но не понимаеть того, что законъ Льва является искаженіемъ самой идеи последняго института, какъ способа обезпеченія вдовы. Эклога и туть составляеть mixtum compositum изъ этихъ двухъ законовъ, и уравниваетъ дотированную вдову съ безприданницею въ правахъ на вдовью четверть. Получается (Ecl. II, 4) такой законъ. Бездътный вдовецъ получаетъ изъ женинаго имущества четверть приданаго; бездетная же вдова получаеть изъ имущества мужа четверть брачнаго дара έπ' ονόματι κάσου. Исторія происхожденія текста этого закона одна по нашему мивнію въ состояніи разъяснить тв недоразумвнія, какія возникають по поводу этой κάσος έξ άπαιδίας. Что она тожественна со вдовьей четвертью Юстиніана, ясно изъ Ecl. II, 9, гдф вдовья четверть безприданницы прямо названа κάσος έξ ἀπαιδίας... Подобно вдовьей части величина κάσος εξ άπαιδίας определена закономъ αν τε παρή σύμφωνον αν τε μηδέν ώσι τοιούτον συντεθειχότες (Nov. Leon. 20 вопреки Юстиніану (Nov. 123 с. 40) и вопреки мивнію автора, будто бы Эклога опредвляєть лишь минимумъ кассы.

Следовательно по отношенію ко бездётной вдове касса замёняеть договорь на случай смерти, и преследуеть туже цёль, что и этоть последній. Но получается ли она бездётною вдовою сверхь брачнаго дара, или бездётная вдова на брачный дарь права не имёеть? Эклога о брачномь дарё не упоминаеть. Нашь авторь вслёдь за Цахаріэ признаеть за нею право и на брачный дарь, на томь основаніи, что даже второбрачная вдова при дётяхь получаеть право собственности на брачный дарь цёликомь (Есі. II. 10) (21) и слёдовательно ограничивать бездётную вдову одною четвертью его являюсь бы прямою несправедливостію. Авторь забываеть, что подобная несправедливость является лишь результатомь той неудачной передёлки, какую произвела Эклога въ законодательствё Льва и Анеимія, гдё подобной несправедливости не было:

бездътный супругь получаль опредъленную часть имущества другого супруга въ собственность, а второбрачная вдова получала при дътяхъ отъ перваго брака брачный даръ въ пожизненное пользование. Вполнъ возможно, что редакторы Эклоги, замънивъ въ послъднемъ случат пользованіе — собственностію (Есl. II. 10), въ первомъ (с. 4) оставили законъ Льва безъ измѣненія. Автору саѣдовало бы сослаться въ пользу своего мнѣнія на самое понятіе о брачномъ дарѣ, какъ оно установилось въ Эклогъ. Брачный даръ, являясь способомъ обезпеченія вдовы, возникаетъ, какъ замвчаетъ Арменолулъ (IV. 13.2), не тотчасъ же по заключеній брака, но только въ томъ случав, если мужъ умреть ранве жены (46), т. е. является требованіемъ лежащимъ на посмертномъ его вмуществъ и слъдовательно подлежить удовлетворенію независимно отъ наслъдственныхъ правъ вдовы на хасос. Тогда умолчание Эклоги о брачномъ даръ въ статьъ (II. 4), говорящей о наслъдования, совершенно понятно и технически правильно. Но въ такомъ случав самое учреждение κάσος έξ άπαιδίας совершенно безправно. Разъ брачный даръ по Эклогъ преслъдуеть ту же цыь, что въ законь Льва и Аноимія то από τελευτης σύμφωνον, то существование последняго института утрачиваеть смысль, равно какъ и существованія κάσος έξ άπαιδίας. Разъ сами брачущіеся считають достаточнымь обезпечениемь вдовы при дётяхь брачный даръ (иначе они могли бы его сами увеличить), то для чего закону увеличивать его еще на целую четверть для вдовы безь детей? И действительно, въ законадательствъ Македонцевъ (Nov. Leonis 20) касса исчезаеть вполет, такъ что юристы сплошь и рядомъ отожествляють ее съ брачнымъ даромъ. Остается лишь вдовья четверть безприданницы, какъ по заководательству Юстиніана.

Мы вовсе не думаемъ писать самостоятельное изследование о брачномъ даръ, а желаемъ лишь разъяснить автору, что уже ради византійскаго права онъ долженъ былъ бы отнестись къ римскому съ большимъ вниманіемъ. Къ сожальнію, авторъ не даетъ полнаго очерка византійскаго права даже по законодательнымъ памятникамъ. Онъ не замътилъ указаній Льва Философа на изміненія въ брачномъ дарів, происпедшія въ эпоху самихъ же Исаврійцевъ. Въ Nov. 20 Льва мы находимъ следующія данныя по этому вопросу: Брачный даръ (иповолъ) долженъ быть гораздо меньше приданаго; жена становится собственницей иновола съ момента брака; какъ вдова такъ и вдовецъ при бездетности имеютъ право на часть имущества умершаго супруга равную четверти иповола и приданаго вместе взятыхъ, при чемъ жена получаетъ эту четверть сверхъ иповода и приданаго. Спрашивается, какъ согласить эти постановленія со взглядомъ Эклоги на брачный даръ, какъ на способъ обезпеченія вдовы? Оказывается, что последующіе Исаврійцы смотрели на него совершенно иначе. Брачный даръ является у нихъ не только семейнымъ фондомъ, составляя одну массу съ приданымъ, но и придаткомъ къ приданому, разделяющимъ судьбу последняго. Поворотъ ко взглядамъ Юстиніана, къ propter nuptias donatio, очевиденъ, хотя идеи Юстиніана и являются въ искаженномъ видъ. Очень возможно, что религіозная борьба между иконокластами и иконодълами сопровождалась борьбою между новымъ законодательствомъ Эклоги и старымъ Юстиніана, и торжество старинныхъ формъ иконопочитанія влекло за собою попытку возстановить по возможности и традиціонное законодательство благочестиваго (канонизированнаго!) царя Юстиніана. Въ Македонскую эпоху оба эти процесса въ такомъ случав только завершились.

Авторъ подобными вопросами не задается и прямо переходитъ къ законодательству Македонцевъ. Здёсь онъ въ особенности останавливается на законодательствъ Льва Философа, ограничиваясь, однако, только тъми его новеллами, «которыя спеціально говорять объ иповоль», а именно новеллами 20, 22, 85 и 110 (стр. 44). Nov. 21-я, заголовокъ которой спеціально объ иповол'в не упоминаетъ, нашимъ авторомъ пропущена. Н'втъ нужды разбирать эту часть труда нашего автора въ подробностяхъ. Попытка реставраціи Юстиніанова законодательства о брачномъ дарѣ не удалась. Льву Филосову, скрепя сердце, пришлось внести въ него поправки изъ того же обычнаго права, которое мы находимъ и въ Эклогъ. Какъ целое иповоль Льва Филосова представляеть изъ себя смёси разнородныхъ институтовъ propter и ante nuptias donatio. Онъ остался такимъ и въ современной Гредіи. Можно пожалуй и не жал'єть о томъ, что авторъ ограничился лишь оффиціальными источниками; частные труды юристовъ только увеличили бы для него количество матеріала, разобраться въ которомъ въ настоящее время едва-ли бы было ему по силамъ. Какъ заявляетъ самъ онъ, имъ напечатана студенческая его работа, такъ сказать первый опытъ. Будемъ надвяться, что онъ не броситъ избранной имъ темы и со временемъ дастъ намъ уже не маленькую брошюрку, а вполнъ солидное изслъдованіе, гдъ будетъ отведено подобающее мъсто и трудамъ юристовъ византійскаго періода. Пренебрегать ими невозможно; только при помощи ихъ можно выяснить, напр., отличіе брачнаго дара отъ веоретра (Зефретроч), или опредълить судьбу иповола въ случав постриженія одного изъ супруговъ. Вопросы эти и любопытны и въ высшей степени важны для византійскаго права. Да и самое названіе «частный» не вполнъ приложимы къ трудамъ византійскихъ юристовъ, напр. въ Пирахъ (Πεῖρα) мы находимъ указанія на практику высшаго византійскаго суда; это уже не частный источникъ. Само собою понятно, что отъ будущаго изследованія нашего автора следуеть ожидать не простого лишь подбора матеріала, но и научнаго его освъщенія, и въ особенности выясненія элементовъ брачнаго дара, какъ семейнаго фонда (propter nuptias donatio) съ одной стороны, и какъ способа обезпеченія вдовы (ante nuptias donatio) съ другой.

Желая автору полнаго успёха въ его будущемъ трудё, не можемъ не пожелать, чтобы трудъ этотъ быль написанъ по гречески. Въ Греціи онъ можеть быть полезенъ, тогда какъ теоретическій интересъ къ брачному дару не можеть быть великъ въ западной Европѣ. Propter nuptias donatio есть копія съ приданаго (dos) и въ особой теоріи не нуждается; что же касается до ante nuptias donatio, то это институть не имѣющій никакой будущности. Это страховой договоръ и при томъ въ самой зачаточной формѣ. Современная теорія страхованія даетъ возможность достичь той же цѣли обезпеченія жены на случай ея вдовства, и проще, и легче, и вѣрнѣе. Изслѣдователей же по исторіи византійскаго права греческій языкъ не затруднитъ.

Пл. Соколовъ.

Franz Xaver Kraus, Geschichte der christlichen Kunst. Freiburg im Breisgau, 1896—1897. 8°. I Bd. Die hellenistisch-römische Kunst der alten Christen. Die byzantinische Kunst. Anfänge der Kunst bei den Völkern des Nordens. (XIX-621, съ выходной таблицей въ краскахъ и 484 рис. въ текстъ). II Bd., 1 Abth. Die Kunst des Mittelalters, der Renaissance uud der Neuzeit. (XI-512, съ выходной таблицей въ геліогравюрь и 306 рис. въ текстъ).

Послѣ де-Росси, Ле-Блана одно изъ почетнѣйпихъ мѣстъ среди научныхъ дѣятелей въ области христіанской археологіи занимаетъ Ф. Кс. Краусъ. Онъ обогатиль литературу цѣлымъ рядомъ трудовъ, посвященныхъ то отдѣльнымъ памятникамъ, имъ издаваемымъ, комментируемымъ, какъ напр. миніатюрамъ Эгбертовскаго кодекса 1), живописи церкви св. Георгія въ Оберцеллѣ 3), и церкви S. Angèlo in Formis (близъ Капуи) 3), то древне-христіанскимъ памятникамъ вообще, въ ихъ совокупности — въ изложеніи результатовъ пзслѣдованій и открытій де-Росси 4), въ реальной энциклопедіи в); то собранію христіанскихъ надписей Рейнской области 6), памятникамъ Эльзасъ-Лотарингіи 7), Бадена 8), и различнымъ другимъ вопросамъ и явленіямъ въ области христіанской археологіи вплоть до Божественной Комедіи Данта 9).

Нын'в почтенный профессоръ и изследователь въ области христіанской археологіи предприняль капитальный трудъ — исторіи не одного только древне-христіанскаго искусства, области наибол'ве излюбленной имъ, но всего христіанскаго искусства, въ различные періоды его существовавія — до нов'вйшаго времени. Такой трудъ требуетъ, конечно, общирной эрудиціи, близкаго знакомства со всей литературой предмета, съ



<sup>1)</sup> Die Miniaturen des Codex Egberti in der Stadtbibliothek zu Trier.

<sup>2)</sup> Die Wandgemälde in der St.-Georgskirche zu Oberzell in Reichenau.

<sup>8)</sup> Jahrbuch d. K. Preuss. Kunstsamml., XIV, (1893).

<sup>4)</sup> Roma sotteranea. Die römischen Katakomben. 2 Aufl. 1879.

<sup>5)</sup> Real-Encyklopādie der christlichen Alterthumer. 2 Bd. 1882 u 1886.

<sup>6)</sup> Die christlichen Inschriften der Rheinlande. I-II Th. Freiburg i. B. 1890, 1894.

<sup>7)</sup> Kunst und Alterthum in Elsass-Lothringen. 4 Bd. Strasburg. 1876—1892.

<sup>8)</sup> Die Kunstdenkmäler des Grossherzogthums Baden. Freiburg 1887.

<sup>9)</sup> Dante, sein Leben und sein Werk, sein Verhältniss zur Kunst und zur Politik. Berlin, 1897.

многочисленными памятниками не только искусства, художественной индустріи, но и литературы, въ широкомъ значеніи этого слова. Такой трудъ — подведеніе итоговъ, концентрація матеріаловъ и изслідованій по частнымъ отдівламъ и явленіямъ науки христіанской археологіи. Но наука христіанской археологіи еще молода и многіе отдівлы ея еще требуютъ разработки, изданія п изученія памятниковъ, литературныхъ свидітельствъ о нихъ. Тімъ не меніе, какъ это справедливо отмічено проф. А. И. Кирпичниковымъ 1), такіе труды необходимы и полезны, если только стоятъ на высотів задачи, сообщая кромів извістнаго и новый матеріалъ, давая исходную точку для новыхъ работниковъ, отъ которой они могутъ отправляться въ своихъ изысканіяхъ.

Трудъ проф. Крауса, заглавіе котораго выставлено выше, въ настоящее время еще не оконченъ: вышелъ первый томъ и половина второго.

Одно обозрѣніе лишь вышедшихъ частей показываетъ, какъ обширень этоть трудь, какъ много потребоваль онь оть автора изученія литературы, памятниковъ, хотя съ значительной частью ихъ онъ имълъ уже дело въ своихъ другихъ трудахъ, главнымъ образомъ въ Реальной энциклопедій христіанскихъ древностей. Преслівдуя въ своемъ трудів цъль - разсиотрънія отношенія религін къ искусству, авторъ не забываеть и чисто научныхъ задачь: онъ следить за развитіемъ христіанскаго искусства, пользуясь при этомъ новъйшими изследованіями, онъ затрагиваетъ важные и существенные вопросы — о происхождении древне-христіанскаго искусства, византійскаго, о вліяній его на западъ, о происхожденіи готики, ренессанса и т. д. Не въ нашихъ силахъ и задачахъ въ нижеситдующихъ строкахъ предлагать обозртніе всего труда почтеннаго ученаго; мы лишь кратко отмътимъ содержание его, останавливаясь главнымъ образомъ на техъ частяхъ, въ которыхъ затрагиваются памятники византійскаго искусства и такъ называемый «византійскій вопросъ».

Первая книга заключаеть въ себъ введеніе, въ которомъ опредъляются понятія искусства, теоріи пскусства и объемъ и задачи спеціально исторіи христіанскаго искусства; при этомъ дается исторія предмета, перечисленіе и оцѣнка трудовъ различныхъ научныхъ дѣятелей въ этой области по государствамъ; изъ русскихъ ученыхъ, занимавшихся вообще археологическими штудіями, названы: Уваровъ, Келеръ, Стефани и Кондаковъ. Среди дѣятелей, которые, по словамъ автора, бросили свѣтъ на это остававшееся въ тѣни время между 600 и 1200 гг., объяснили сущность и три фазы византійскаго искусства, названы только: Доббертъ, Кондаковъ, Стржиговскій.

Вторая книга посвящена катакомбамъ, спеціально римскимъ, исторіи ихъ изученія, объясненію ихъ устройства.



<sup>1)</sup> Въ рецензін на трудъ Н. В. Покровскаго «Евангеліе въ памятникахъ иконографіи, преимущественно византійскихъ и русскихъ. Спб. 1892» въ Запис. Имп. Русс. Арх. Общ., т. VII (1894), протоколы LXXXIX.

Третья книга трактуеть о древне-христіанской живописи, методахъ ея объясненія, о происхожденів христіанскихъ типовъ, александрійскомъ вліяніи, объ аллегорическомъ карактерѣ римскаго искусства; затѣмъ подробно разсматриваются символические знаки, сцены и образы-въ этой живописи, равно ветхозавътные и новозавътные сцены и образы, аллегоріи, олицетворенія и т. д. Для автора, какъ увидинъ и далье, понятіе древне-христіанскаго искусства принимается весьма широко; не только до времени Константина Великаго, но и значительно позже, какъ будто христіанское искусство съ эпохи Константина Великаго на Востокъ и въ частности -- въ Византіи -- ничъмъ не отличается отъ предыдущаго и какъ будто невозможно уже для многихъ памятниковъ IV-VI вв. давать названіе «византійских», находя въ нихъ тв признаки и особенности, которыми отличаются поздне-византійскіе памятники, или върнъе, тв, которымъ ръшаются дать название «византійскихъ». Поэтому для автора, съ его точки эренія, является научнымъ разбирать и указывать въ отдълъ древне-христіанской живописи, при перечисленіи сюжетовъ, трактуемыхъ въ ней, такіе памятники, какъ пиксида Берлинскаго музея (стр. 159), мозаики Аполлинарія Новаго въ Равеннѣ (стр. 160), кресло епископа Максиміана въ Равеннъ (стр. 171), миніатюры евангелія Рабулы (стр. 175), даже фреску съ Распятіемъ въ катакомов св. Валентина — ІХ-го епька (стр. 177) и т. д. Въ заключение книги несколько словъ о техникъ живописи и ея художественномъ достоинствъ.

Четвертая книга посвящена древне-христіанской скульптурѣ: отмѣчаются извѣстныя статуи Добраго Пастыря, св. Ипполита въ Латеранѣ, св. Петра въ Ватиканѣ, скульптурныя произведенія на Востокѣ, саркофаги; при чемъ послѣдніе подраздѣляются на группы по мѣстамъ ихъ нахожденія: римскіе, галльскіе, испанскіе, африканскіе, далматскіе, равеннскіе.

Авторъ строго отвоевываетъ въ область западнаго искусства, т. е. христіано-римскаго, памятники, въ которыхъ другими изследователями отмечаются черты, особенности византійскаго стиля, указывается на возможное вліяніе на нихъ памятниковъ чисто византійскаго искусства. Авторъ, конечно, при общемъ обозрёніи памятниковъ не входить самъ въ детальное изследованіе ихъ и высказываетъ липь общіе приговоры, заключенія — по поводу памятниковъ съ указаннымъ выше вліяніемъ.

Поэтому, какъ ни авторитетны и догматичны его заключенія — они мало имѣютъ значенія при отсутствіи доказательствъ, какого-либо изслѣдованія, обозрѣнія самихъ памятниковъ въ стилистическомъ или иконографическомъ отношеніи. Вотъ, напримѣръ, путемъ какихъ разсужденій авторъ отвергаетъ связь равеннскихъ памятниковъ скульптуры съ восточными памятниками. Онъ говоритъ: «Байе (Rech., р. 117) выдвигаетъ, что равеннскія скульптурныя произведенія значительно разнятся отъ римскихъ произведеній и, напротивъ, во всемъ согласуются съ тѣмъ, что мы знаемъ о восточныхъ. Онъ отмѣчаетъ, что дошедшее до насъ



у Кассіодора (Var. III, 19) имя художника времени Өеодориха, Даніила, указываеть на Востокъ. Въ последнее время зависимость равеннской пластики отъ византійской еще сильне отмечается. Но воздержимся отъ поспешныхъ заключеній. Незначительные остатки византійской и восточно-христіанской скульптуры тёмъ мене позволяють основывать определенныя предположенія о зависимости или родстве, что равеннскіе саркофаги указывають некоторые признаки на другія провинціальныя направленія, при которыхъ прямое вліяніе Византіи или Сиріп псключено. Но при этомъ не должно упускать изъ виду, что, если местный характеръ въ Равенне иногда уклоняется отъ римскаго, то съ другой стороны имеются постоянныя согласія, такъ что неть никакого основанія не видёть въ равеннской скульптуре ветви христіанско-римской, собственно западной» (стр. 254).

Путемъ такихъ разсужденій можно всякій памятникъ относить къ западному, римскому искусству, но что такая группировка памятниковъ не имѣетъ научной силы, ясно само по себѣ. Авторъ-же самъ говоритъ, что въ равеннской скульптурѣ есть отличіе отъ чисто римской; если въ этомъ отличіи она сходна съ византійскими памятниками, то почему-же не указывать на это сходство, не стараться объяснить его, не ставить равеннскій памятникъ въ особую вѣтвь на ряду съ современнымъ византійскимъ?

Пятая книга посвящена древне-христіанской архитектурѣ. По принятой авторомъ системѣ въ число древне-христіанскихъ памятниковъ архитектуры на ряду съ криптами и капеллами катакомбъ, кладбищенскими базиликами, вообще базиликами (приводятся всѣ теоріи о происхожденіи ихъ), всѣ извѣстные памятники которыхъ детальнымъ образомъ обозрѣваются, относятся и всѣ вообще памятники архитектуры послѣ Константиновскаго періода.

Шеспіся книга посвящена обзору сюжетовъ въ памятникахъ IV, V и VI въка, древне-христіанской мозанкъ и илистраціямъ рукописей (миніатюрамъ).

Этотъ обзоръ авторъ начинаетъ съ указанія роста сюжетовъ въ христіанской иконографіи со времени Константина Великаго, соглашаясь вполнѣ съ мнѣніемъ, отрицающимъ для болѣе ранняго времени и Константиновскаго, наличность того полнаго цикла сюжетовъ изъ жизни, страстей Христа, о которомъ сообщаетъ Іоаннъ Дамаскинъ.

Указавъ, какого рода богатый матеріалъ для знакомства съ содержаніемъ христіанскаго искусства даютъ свидътельства, данныя, находимыя у писателей — о памятникахъ или погибшихъ, или дошедшихъ въ измъненномъ видъ, онъ переходитъ къ извъстнымъ, сохранившимся памятникамъ — въ мозаичной живописи.

Извлекая матеріалъ изъ показанія Аньелла о росписи триклинія базилики Урса 1) въ Равеннъ, авторъ вполнъ соглашается съ Викхофомъ,

<sup>1)</sup> См. нашу статью объ этой росписи въ «Виз. Врем.», 1895, № 4.

который считаеть возможнымъ для V въка иллюстрацію 148 псалма въ такомъ видъ, какъ она извъстна намъ въ авонской росписи XVIII въка, и повторяетъ уже, казалось бы, невозможное для нашего времени мнѣніе о какомъ-то постоянствъ (т. е. неподвижности) византійскаго искусства: «сходство описанія 148-го псалма съ тъмъ, какъ то описано въ книгъ Авонской 1) и въ извъстіи Аньелла, весьма интересно», говоритъ авторъ, «оно указываетъ лишній разъ, юто византійское искусство черпало свои мотивы и типы, и новое доказательство для постоянства, съ которымъ византійцы удерживали типы IV—V въка, заимствованные изъ сокровишницы христіанско-римскаю круга образовъ» (стр. 397).

Изъ этого заключенія выходить, что византійское искусство не выработало ничего своего въ теченіе многовѣкового существованія, и ограничилось и ограничивалось лишь повтореніемъ того, что «христіанскоримскимъ» искусствомъ выработано было уже въ IV—V вѣкѣ. Противътакого рода общихъ заключеній, не основанныхъ на изслѣдованіи, фактахъ, въ настоящее время излишне что-нибудь возражать.

Обзоръ христіанскихъ мозаикъ, дошедшихъ до нашего времени, Краусъ начинаетъ съ древнъйшихъ, извъстныхъ въ церквахъ и базиликахъ Италіи. Автору, конечно, къ сожальнію, не извъстенъ трудъ Д. В. Айналова «Мозаики IV и V въковъ» (Спб. 1895) и потому онъ повторяетъ всё, извъстное уже по описаніямъ, изслъдованіямъ Гаррукки, де-Росси и др. Такимъ образомъ тъ выводы, данныя, которые извлечены изъ изученія этихъ древнихъ мозаикъ—въ вышеуказанномъ трудъ, какъ матеріалъ для зарождающагося византійскаго искусства — остались неизвъстны автору, равно какъ многочисленныя новыя объясненія сюжетовъ, образовъ въ тъхъ-же мозаикахъ.

Авторъ останавливается бѣгло на мозаикахъ церквей: св. Констанцы, св. Петра, Латранской церкви, св. Пуденціаны, Латранскихъ капеллъ, св. Сабины, св. Павла, св. Агаты, Маріи Маджіоре, Космы и Даміана и т. д., какъ Рима, такъ и другихъ городовъ Италіи, напр. Милана, Равенны. Въ описаніи мозаикъ Равенны авторъ слѣдуетъ главнымъ образомъ Рихтеру (Die Mosaiken von Ravenna. Wien 1878); отсюда обычное внѣшнее дѣленіе всѣхъ мозаикъ на три періода: латинскій, остготскій, византійский, поверхностное описаніе мозаикъ, безъ сравненій съ византійскими памятниками, безъ иконографическаго разбора сюжетовъ, связи ихъ съ общей росписью.

Въ мозаикъ Православной крещальни — отмъчается для головы Христа реставрація, но не указывается та-же реставрація для головы Предтечи, равно не объясняется, почему Христосъ здъсь быль изображенъ юнымъ, а не пожилымъ. Извъстныя замъчанія Рихтера о нъкоторыхъ чертахъ византинизма, отмъчаемыхъ въ мозаикахъ, авторъ



<sup>1)</sup> Авторъ разумъетъ здъсь Ерминію, «въ которую вошла иллюстрація псалма, какъ одинъ изъ сюжетовъ росписи храма» (Didron, Manuel d'iconographie chrétienne grecque et latine, Paris, 1845, 234; Schäfer, 239).

или игнорируетъ, или же опровергаетъ такого рода замѣчаніями: гетимасію Рихтеръ считаетъ византійскимъ элементомъ, но она же изображена и въ Православной крещальнъ... А для автора уже какъ бы не подлежитъ сомнѣнію, что въ Православной крещальнѣ нѣтъ никакихъ слѣдовъ этого византинизма, а одно чистое христіанско-римское, т. е. западное искусство. Замѣчательныя, дающія богатѣйшій матеріалъ для исторіи христіанской иконографіи, стоящія на ряду съ лучшими византійскими памятниками VI вѣка — мозаики базилики св. Аполлинарія Новаго заслужили у автора лишь по стольку вниманія, по скольку онѣ давли матеріала для возраженія противъ замѣчаній Рихтера о нѣкоторыхъ чертахъ византинизма и безплоднаго спора о томъ, какіе пояса мозаикъ отнести ко времени Өеодориха, какіе — Аньелла.

Всь мозаики Аполлинарія Новаго VI въка, начала его, но иное дълонаблюденіе надъ стилемъ ихъ, надъ весьма близкимъ сходствомъ въ однихъ случаяхъ съ чисто византійскими памятниками (средній поясъ съ изображеніями пророковъ и апостоловъ), въ другихъ — съ византійскими и римской школы (нъкоторые типы мужскихъ святыхъ въ пропессіи, направляющейся ко Христу), въ третьихъ — съ византійскими болъе древняго оригинала: изображенія изъ жизни и страстей Христа-въ верхнемъ поясъ. Этого наблюденія у автора нъть, какъ и вообще никакого разбора ни въ иконографическомъ, ни въ стилистическомъ отношенін. Желаніе видёть во что бы то ни сталовъ равеннскихъ мозанкахъ произведенія римскія — доводить автора до того, что онъ не замівчаеть сходства типа возмужалаго Христа въ сценахъ страстей съ типомъ; встрівчаемымъ въ чисто византійскихъ памятникахъ, и сліддуя въ этомъ случав за Рихтеромъ, вотъ что прибавляеть еще: «Рихтеръ полагаеть, что этоть новый тппъ Христа съ бородою можно объяснить изъ германскихъ представленій: онъ видить здёсь изображеніе Спасителя гооовъ. Я держусь того взгляда, что это всё равеннско-готское искусство настолько совершенно зависимо отъ античнаго римскаго, что о самостоятельномъ творчествъ на основъ національнаго самочувствія готовъ такого важнаго художественнаго типа не возможно думать»... (стр. 437) иными словами — здёсь въ мозаикахъ равеннскихъ авторъ не видитъ ничего новаго, самостоятельнаго въ смысле художественнаго развитія. вліянія болье высокой культуры иного народа...

Вполнѣ согласно съ своей системой описываетъ авторъ и эти лучшія мозаики Равенны, замѣчательный памятникъ монументальной византійской живописи VI вѣка, церкви св. Виталія: краткое названіе сюжета, указаніе на малое отступленіе композицій съ извѣстными въ усыпальницѣ Галлы Плацидіи, въ церкви св. Маріи Маджіоре въ Римѣ—и заключеніе о про-исхожденіи мозаикъ уже готово: «Безпристрастное изслѣдованіе мозаикъ св. Виталія указываетъ, что онѣ никоимъ образомъ не стоятъ настолько далеко отъ того, что извѣстно ранѣе въ Равеннѣ, чтобы можно было принять здѣсь появленіе новаго, чуждаго элемента» (стр. 440). Исключе-

ніе дівлается лишь для извівстных перемоніальных композицій, но значеніе ихь со всіми деталями въ изображеніях не уясняется.

Перечисленіемъ однимъ изображеній ограничивается авторъ при упоминаніи о дошедшихъ мозаикахъ церкви Іоанна Евангелиста 1), которыя онъ относитъ къ какой-то «варварской эпохъ» (стр. 441): въ дъйствительности же эти мозаики относятся къ XIII въку; изображенія ихъ — по византійскимъ образцамъ — мъстнаго исполненія.

Останавливаясь б'вгло же на мозаикахъ церкви св. Аполлинарія во Флотв, авторъ съ удовольствіемъ отмвчаеть наблюденіе Рихтера, что образъ Христа въ медальонъ на тріумфальной аркъ псполненъ въ духъ римскихъ памятниковъ VII въка; но ни для Рихтера, ни для автора не обязательны сравненія съ изв'ёстными памятниками въ византійскомъ искусствъ, гдъ иконографія Христа разрабатывалась и образцами котораго питалось и такъ называемое «римско-христіанское, западное искусство». А это сравненіе указываеть на ближайшее сходство этого образа сь известными въ византійскихъ памятникахъ, напр. съ темъ, что въ миніатюрахъ Косьны Индикоплова Ватиканской библіотеки. Говоря по поводу перемоніальныхъ изображеній въ тойже перкви, копирующихъ грубо такого же рода изображенія въ церкви св. Виталія, и приведя слова Рихтера, справедливо замъчающаго, что итальянское искусство въ то время было живо до техъ поръ, пока находилось подъ вліяніемъ строгой въ формахъ византійской школы, авторъ говорить: «Но мы о строгой въ формахъ школы византійской мозаичной живописи мичего не знаемъ и потому весь этотъ тезисъ совершенно не основателенъ» (стр. 444). Намъ кажется, что върнъе, быть можетъ, было бы сказать, что авторъ ничего не хочеть знать объ мозаикахъ этой школы, такъ какъ игнорируетъ извъстныя уже давно мозаики, напр. Спная, Солунп, Константинополя, и становящіяся извістными въ посліднее время; но даже, если памятниковъ мозаичныхъ этой школы отъ времени V-VII въка мало извъстно. то ведь понятіе объ этой византійской піколе вообще можно ниеть по другимъ современнымъ памятникамъ, напр. миніатюрамъ рукописей, которыя известны въ большемъ количестве и въ происхождени которыхъ нельзя сомнѣваться.

Обозрѣвъ всѣ равеннскія мозапки, опровергнувъ ненаучныя съ точки зрѣнія его, Крауса, замѣчанія п наблюденія Рихтера — о византійскомъ элементѣ въ этихъ мозаикахъ, указавъ на ихъ рпмское пропсхожденіе, вотъ какое онъ дѣлаетъ заключеніе о ихъ происхожденіи, о равеннскомъ искусствѣ вообще: «мы имѣемъ въ искусствѣ Равенны — законченное цѣлое, развитіе, которое въ нисходящей линіи лежитъ передъ нами совершенно познаваемое. Оно не указываетъ никакой пустоты. Явленія первой стадіи — весьма родственны съ древне-христіанскимъ римскимъ искусствомъ; въ меньшемъ количествѣ выступаетъ это во второй стадіи — въ



<sup>1)</sup> См. наше описаніе мозаикъ въ «Виз. Врем.», 1895, № 3.

твореніяхъ Өеодориха; еще мен'я римско-классическихъ воспоминаній въ въкъ Юстиніана. Но въ каждой фазъ своего существованія мозаичная живопись, какъ и остальныя вътви искусства въ Равенев посять специфическій мистный ими провинціальный характерь... Назвать этоть специфическій • характеръ «византійскимъ» — нѣтъ никакого права. Такое предположение ничёмъ не подтверждается, оно не покоится ни на какомъ памятникъ Византіи или восточно-римскаго государства, оно лишено всякаго содержанія и должно быть признано совершенно ненаучнымъ».... (стр. 445-446). Заключеніе автора вполн'в достойно всіхъ предыдущихъ его посылокъ; въ немъ должно быть только отмъчено новое дополнениеравеннскія мозанки все время считались совершенно римско-христіанскими, а тутъ въ нихъ признается какой то мъстный, спеціальный элементъ, которому ни въ коемъ случав нельзя давать названія «византійскаго». Конечно, всякій памятникъ всегда можно выдёлять въ особую группу и считать его оригинальнымъ явленіемъ съ специфическимъ, містнымъ характеромъ, если не ставить въ связь съ другими памятниками, которые также отличаются твии-же чертами «мъстнаго характера». Авторъ игнорируетъ византійскіе памятники, не хочетъ знать ихъ, сопоставлять ихъ съ равеннскими, и отсюда понятны его заключенія о какомъ то самостоятельномъ «равеннскомъ искусствв».

Обозрѣніе живописи, заключающейся въ миніатюрахъ рукописей, Краусъ начинаетъ съ извъстнаго календаря сыновей Константипа Великаго, дошедшаго до насъ въ позднихъ копіяхъ 1). Здёсь, какъ извёстно, изображены сыновья Константина, одицетворенія городовъ и місяцевъ. Еще раньше Стржиговскаго Н. П. Кондаковъ въ своей «Исторіи византійскаго искусства и иконографіи по миніатюрамъ греческихъ рукописей» (Одесса, 1877, 31) отметилъ, что эти аллегоріи (или жанры) не могли родиться нигде иначе, какъ въ греческомъ искусстве, и указаль на детали, не встръчаемыя въ современныхъ римскихъ работахъ (украшеніе драгоценными камнями, характеръ костюмовъ, черты лица греческаго типа); эти детали онъ называетъ «византійскими». Краусъ въсвоихъ замѣчаніяхъ по поводу новыхъ деталей касается лишь того, о чемъ говорить Стржиговскій, который отмінать въ миніатюрахь аллегорическій субъективный характеръ византинизма, проявляющійся и въ головахъ лицъ, въ глазахъ и въ другихъ манерахъ. Онъ говоритъ: «склонность къ олицетворенію городовъ, странъ, місяцевъ, временъ года и т. п. получила совершеннаго права гражданства въ началѣ императорскаго періода въ поэзіи и искусствъ Рима; и чтобы объяснить присутствіе ея (склонности) здёсь—нёть необходимости идти въ Константинополь» (стр. 450). Никто и не отрицаеть въ византійскомъ искусствъ античной основы, но зачты за нея не видть болте ничего, не видть техь явныхъ признаковъ византійскаго характера, которые имінотся въ памятникахъ искус-



<sup>1)</sup> Изданъ Стржиговскимъ по рукописи Барберинской Библіотеки въ приложеніи къ Jahrb. des Kaiserl. Deutsch. Archäolog. Instit. Berlin 1888.

ства въ большей или меньшей степени уже въ IV—V столътіи. Византійское искусство—не есть созданіе одного Константинополя, оно возрожденіе греческаго стиля въ собственной Греціи и странахъ, усвоившихъ его на Востокъ. Оно—явленіе сложное. Въ него входить вліяніе и того «александринизма», которымъ Краусъ полагаетъ объяснить присутствіе вышеуказанныхъ особенностей, отмъчаемыхъ въ миніатюрахъ календаря, и разнообразное восточное вліяніе, имъющее свой источникъ столько же въ мало-азіатскихъ центрахъ, сколько въ Герусалимъ и Антіохіи, гдъ восточное искусство нашло себъ, послъ Персіи, новую родину 1).

Уясненіе всёхъ этихъ разнообразныхъ элементовъ составляеть задачу исторіи искусства и если историкъ не различаеть каждый изънихъ въ силу еще малой разработки предмета, а замёчая, что они отличаютъ памятникъ отъ извёстныхъ римскихъ западныхъ и вполнё подходятъ къ тёмъ, которымъ на основаніи тёхъ же элементовъ для болёе поздняго времени даютъ названіе «византійскихъ», то онъ и имъ для памятниковъ отъ болёе ранняго времени, отъ вёка Константина, имёеть полное право дать названіе «византійскихъ», и такими памятниками открывать исторію византійскаго искусства. Къ такимъ именно памятникамъ и принадлежитъ календарь сыновей Константина Великаго.

Александрійское вліяніе столь сильно привлекло вниманіе автора, что онъ его видить тамъ, гдв, повидимому, никакихъ нётъ данныхъ для признанія его. Такъ, ища прототицы въ позднихъ памятникахъ для древнехристіанскихъ иллюстрированныхъ рукописей, не дошедшихъ до насъ онъ находитъ таковые въ Ватиканской псалтыри (Reg. Christ. № 1) и псалтыри Парижской Нац. Библ. № 139. Олицетворенія, которыми богаты миніатюры этихъ рукописей, заставляють автора признать въ нихъ копін съ древне-христіанскихъ памятниковъ, а такъ какъ онъ ранве указываль, что въ этомъ отношени (въ склонности къ аллегоріи, олицетвореніямъ) видно вліяніе на римское искусство александрійскаго, то, сл'ёдовательно, и эти миніатюры александрійскаго происхожденія (стр. 453). Намъ нътъ необходимости указывать на все разнообразное содержание миніатюръ отмітченных рукописей, на всі ті детали, ихъ стиль, которыми опредъляется ихъ византійское происхожденіе, въ силу которыхъ онв становятся въ рядъ другихъ известныхъ византійскихъ паиятниковъ той-же эпохи, отличающихся твиъ же пристрастіемъ къ олицетвореніямъ: все это сдълано въ изследованіи Н. П. Кондакова <sup>2</sup>), мы прибавимъ только, что, если исходить изъ принципа Крауса, берущаго одинъ признакъ, одну деталь миніатюръ, то должно отнести тогда для всёхъ рукописей этой эпохи и при томъ для всёхъ миніатюръ, которыми онъ украшены, прототипы ихъ къ IV въку и считать ихъ всъ александрійскаго происхожденія. Переходя къ краткому описанію фрагментовъ

<sup>1)</sup> См. Н. П. Кондаковъ въ седьмомъ отчетъ Имп. Иалест. Общ. за 1888— 1890 гг. Спб. 1891, прилож. 16, стр. 778.

<sup>2)</sup> Исторія виз. иск., гл. IV.

Вънской Библіи и Коттоновой Библіи, Краусъ пользуется характеристикой ихъ, данной у Н. П. Кондакова, считающаго ихъ византійскаго происхожденія, ничего не возражаєть по этому поводу, но считаєть нужнымъ въ заключеніе прибавить: «типъ Коттоновыхъ фрагментовъ моложе, менъе классически и обличають въ свеихъ бородатыхъ головахъ уже проникновеніе варварскихъ элементовъ.» (стр. 459). Подъ этими варварскими элементами авторъ, конечно, разумъетъ византійскіе.

Греческій свитокъ Іисуса Навина Ватиканской Библіотеки, относимый Н. П. Кондаковымъ къ V—VI в., по мивнію Крауса, не заключаетъ въ себв признаковъ византинизма, такъ какъ тв, которые первый указываетъ (типъ лица, знаки почтенія, греческое благословеніе) — кажутся ему не убвдительными (стр. 460); однако самъ онъ ничего не говоритъ о происхожденіи миніатюръ, а въ опроверженіе мивнія Н. П. Кондакова замвчаетъ: «жесты почтенія были уже давно изввстны на Востокв и еще раньше перешли въ литургію. Ихъ явленіе поэтому не удивительно и оно не даетъ права думать ни о Константинополв, ни о какомъ другомъ пунктв Восточной Имперіи». Жесты могли существовать, но выраженіе ихъ въ искусствв и при томъ въ той формв, какъ они выражены въ указываемой рукописи, изввстны намъ главнымъ образомъ въ византійскихъ памятникахъ, следовательно, заключеніе Н. П. Кондакова имветъ силу и значеніе.

Въ своемъ стремленіи видѣть въ древне-византійскихъ памятникахъ V—VI в., даже въ такихъ, византійское происхожденіе которыхъ несомивно, памятники собственно древне-христіанскіе, близкіе римскому антику, Краусъ доходитъ положительно до игры словами. Н. П. Кондаковъ, разобравъ детально миніатюры Вѣнскаго Діоскорида VI в., указавъ всѣ особенности ихъ, какъ памятника византійскаго искусства, говоритъ въ заключеніе: «Но какъ ни великолѣпна эта первая византійская рукопись, ея миніатюры по самымо сюжетамъ своимъ мало характеризуютъ искусство христіанское: онѣ близки только къ диптихамъ и античнымъ мозаикамъ» 1). По сюжетамъ своимъ, такимъ образомъ, эта рукопись близка къ античнымъ произведеніямъ, но по характеру работы, различнымъ деталямъ — она византійская, такъ мы понимаемъ слова Н. П. Кондакова. Для Крауса же вышеприведенныя слова вотъ что означаютъ: «эта первая византійская рукопись — не византійская» (стр. 461).

Въ миніатюрахъ рукописи Космы Индикоплова авторъ уже не находить — вопреки наблюденіямъ другихъ изслѣдователей — античныхъ римскихъ преданій, но видить въ нихъ восточный характеръ съ варварскимъ налетомъ (стр. 462); назвать рукопись византійской онъ, все-же, не смотря на всѣ доказательства, приводимыя у Кондакова 2), не считаетъ возможнымъ.

<sup>1)</sup> О. с., 70; франц. пер. Hist. de l'art. byz., I, 111.

<sup>2)</sup> O. c., 86—100.

Въ миніатюрахъ Россанскаго кодекса и въ Евангеліи Рабулы авторъ соглашается видёть характеръ работы совершенно восточный, приближающійся къ тому, что въ поздне-византійскихъ памятникахъ (стр. 465).

Въ женской фигурв, что въ типв Богородицы стоить предъ св. Марковъ (см. у Крауса рис. 351), авторъ видить образъ Софіи — премудрости Божіей 1); намъ кажется, что здёсь изображена Богородица. Выдвленіе указаннаго Евангелиста отъ другихъ въ данной рукописи объясняется, въроятно, посвященіемъ последней монастырю, или церкви, связанными съ именами Богородицы и Ев. Марка.

Въ заключение книги дано весьма краткое описание замѣчательныхъ кодексовъ:—Кембриджскаго (№ 286), Аміатинскаго, Амбурнгамскаго Пентатевха.

Седъмая книга посвящена авторомъ памятникамъ художественной индустріи: предметамъ изъ стекла, теракотты, лампочкамъ, золотыхъ дѣлъ мастерству, техникѣ эмали, медалямъ и монетамъ, глиптикѣ, кольцамъ, скульптурѣ на деревѣ. Подробно останавливается на описаніи барельефовъ деерей Сабины, впервые объясненныхъ и оцѣненныхъ Н. П. Кондаковымъ въ извѣстной статъѣ французскаго археологическаго журнала ³). Въ свое описаніе онъ вноситъ нѣкоторыя дополненія, поправки сравнительно съ другими изслѣдователями тѣхъ-же барельефовъ. Въ сценѣ (№ 4) онъ видитъ не врученіе Христа закона Петру и Павлу, а Преображеніе, что совершенно невѣроятно.

Въ сценѣ (№ IV), гдѣ Христосъ стоитъ въ мандориѣ, а внизу Петръ и Павелъ увѣнчиваютъ образъ церкви — онъ видитъ «небесное возвѣщеніе догмы самимъ Христомъ»; здѣсь, полагаемъ, —Вознесеніе Христово. Всѣ барельефы, какъ это отмѣчается и другими нѣкоторыми изслѣдователями, одного стиля и трудно согласиться съ авторомъ, выдѣляющимъ нѣкоторые къ болѣе позднему времени — къ VI, VII и даже VIII—IX вѣку. Самая неустойчивость въ отнесеніи къ четыремъ различнымъ вѣкамъ уже указываетъ, что авторъ не имѣетъ прочныхъ данныхъ для своего мнѣнія.

Лишь въ этихъ барельефахъ (№№ III, VII, V, VIII) — позднихъ — замѣтно, по его мнѣнію, византійское вліяніе, остальные же — совершенно въ духѣ римскихъ саркофаговъ IV—V вѣка. Близости къ древне-христіанскому искусству въ этихъ барельефахъ никто и не можетъ отрицать, но въ то-же время нельзя не видѣть во многихъ изъ нихъ сходства съ памятниками древне-византійскаго искусства.

Далъе авторомъ разсматриваются памятники изъ слоновой кости: диптихи, пиксиды, реликвіаріи, Брешіанская липсанотска (о происхожденіи которой авторъ умалчиваетъ, относя ее къ VI в.), барельефы кресла епископа Максиміана въ Равеннъ, которыхъ, не смотря на ихъ ясный восточ-

<sup>1)</sup> Какъ и Усовъ, Сочиненія. М. 1892, II, 53.

<sup>2)</sup> Revue archéol, 1877, 361-372. (Les sculptures de la porte de Sainte-Sabine à Rome).

ный характеръ, не рѣшается назвать византійскими, и отдѣльныя пластинки. Изъ этихъ пластинокъ — двѣ находящіяся нынѣ въ Національномъ музеѣ во Флоренціи, изъ коллекціи Карранъ (см. у автора, рис. съ одной, 389) — относятся, по нашему мнѣнію, неправильно къ IV вѣку, особенно принимая во вниманіе патриціанскій костюмъ начальника острова; онѣ V—VI в., какъ относитъ ихъ и Молинье, считающій ихъ неправильнаго итальянскаго происхожденія 1).

Восьмая книга посвящена авторомъ различнаго рода мелкимъ предметамъ, сосудамъ и литургическимъ одеждамъ: амулетамъ, энколпіямъ, фибуламъ, зеркаламъ и др. предметамъ церковнаго обихода: чашамъ, блюдамъ (patina), сосудамъ (amula), рукомойникамъ, лжицамъ, гостіямъ, ампуламъ, крестамъ, кадильницамъ и др., и въ заключеніе коптскимъ тканямъ.

Девятая книга спеціально посвящена византійскому искусству (стр. 538—590).

Уже изъ вышеприведенныхъ отрывковъ изъ книги Крауса по поводу различныхъ памятниковъ христіанскаго искусства IV—VI вв., въ частности по поводу равеннскихъ мозаикъ, видно, что почтенный авторъ «Исторіи христіанскаго искусства» не считаетъ возможнымъ, повидимому 2), ранѣе VII-го вѣка начинатъ исторію византійскаго искусства, исходя главнымъ образомъ изъ того положенія, что до этого временн византійское искусство ясно ничѣмъ не опредѣлилось, стояло въ тѣснѣйшей связи и зависимости отъ римскаго древне-христіанскаго.

Обозрѣнію памятниковъ собственно византійскаго искусства съ его точки зрѣнія — онъ предпосылаетъ историческую справку о разработкѣ «византійскаго вопроса» различными учеными. Пользуясь введеніемъ къ извѣстной книгѣ Н. П. Кондакова, переведенной на французскій языкъ, онъ останавливается на Руморѣ (взгляды котораго на этотъ вопросъ отличаются поразительнымъ сходствомъ съ проводимыми Краусомъ), Лабартѣ, и весьма подробно на Н. П. Кондаковѣ. Выводы послѣдняго въ подраздѣленіяхъ исторіи византійскаго искусства, въ характеристикѣ отдѣльныхъ эпохъ — авторъ довольно подробно излагаетъ, не оспаривая ихъ и не комментируя даже заключительныхъ словъ его, въ которыхъ указывается на важное значеніе византійскаго искусства, которое оно имѣло въ исторіи цивилизаціи.

Упомянувъ далѣе вкратцѣ о взглядахъ Байе, Мюнтца, Шпрингера, авторъ подробно излагаетъ взглядъ Стржиговскаго на исторію византійскаго искусства, выраженный имъ въ извѣстной статьѣ «Die byzantinische Kunst» 3). Возражая противъ этого взгляда, сходнаго во многомъ,

<sup>1)</sup> Cm. namy peqensio na cou. Molinier: Histoire générale des arts appliqués à l'industrie. Les ivoires. «Bus. Βρεм.», № 1 и 2, 1897, стр. 211.

<sup>2)</sup> Ясно опредъленной эпохи, съ которой можно начинать исторію собственно византійскаго искусства—онъ не указываетъ.

<sup>3)</sup> Byz. Zeitschr., 1892, crp. 61-73.

но обставленнаго новыми фактами, съ тъмъ, что высказываетъ Н. П. Кондаковъ въ различныхъ своихъ трудахъ, Краусъ повторяетъ почти тъже доводы, которые мы уже излагали выше.

Самый обзоръ памятниковъ византійскаго искусства весьма кратокъ; ему отведено весьма малое м'ясто въ общей исторіи христіанскаго искусства и въ виду того значенія, какое им'яло это искусство на ряду съ византійской догматикой, литературой въ теченіе тысячел'ятія для западной Европы, его памятники заслуживали бы большаго вниманія въ исторіи спеціально-христіанскаго искусства.

Въ самомъ дълъ - вотъ только что заслужило внимание автора.

Изъ монументальныхъ памятниковъ архитектуры, живописи -- описана одна только св. Софія Константинопольская, при чемъ о мозанкахъ ея самыя. бътлыя замъчанія. Отъ этого намятника дёлается переходъ къ «византійскому искусству VII въка»: нъсколько словъ объ иконоборческой эпохъ и о томъ, что миніатюрная живопись въ это время не пропала. Для Х въка отмінается разцвіть эмали, різьбы въ слоновой кости, перечисляются памятники въ последней отрасли искусства, какъ наиболее характерные: ящичекъ изъ собора въ Вероли, Богородица съ Младенцемъ на престолъ изъ собранія графа Бастарда (нын'в графа Строганова въ Рим'в), Гарбавильскій триптихъ, таблетка кабинета эстамновъ въ Парижів съ изображеніемъ Христа, благословляющаго императора Романа Ліогена и его супругу, триптикъ съ изображениеть Распятия Христа и святыкъ въ медаліонахъ. Указываются нёкоторые памятники (безъ рисунковъ) рёзьбы въ камив, литья въ броизв (вновь безъ рисунковъ), золотыхъ двлъ мастерства и эмали, при чемъ въ качествъ иллюстраціи для этой богатвишей и замівчательной отрасли византійскаго искусства, художественной видустріи приведена одна таблица — рисунковъ съ эмалей собранія А. В. Звенигородскаго-по книгъ Шульца; указываются памятники ткацкаго искусства (далматика Карла Великаго, Бамбергскій кусокъ матеріи съ изображениемъ императора на конъ); керамики, стекла, мозаики; изъ переносныхъ мозаичныхъ иконокъ: -- двѣ иконки ризницы Флорентинскаго собора (см. рис. 446), но онъ, полагаемъ, не X въка (стр. 568), а XII.

Переходя къ миніатюрамъ этой эпохи (разцвѣта), авторъ оспариваетъ, конечно съ своей точки зрѣнія, уже извѣстной намъ, характеристику Н. П. Кондакова этой эпохи. Въ то время какъ послѣдній считаетъ, что художники этой эпохи, изучая античныя произведенія, проникались красотой ихъ формъ и воспроизводили въ своихъ произведеніяхъ, Краусъ утверждаетъ, что они просто копировами античные образцы и при этомъ обращаетъ исключительно вниманіе на олицетворенія. Такая односторонность оцѣнки памятниковъ, даже если бы эти оригиналы были указаны — лишь вредитъ научной истинѣ и нисколько не ослабляетъ вѣрности той характеристики византійскаго искусства ІХ—ХІІ вв., что сдѣлана Н. П. Кондаковымъ на основаніи миніатюръ. Краусъ кратко упоминаетъ объ рукописяхъ этой эпохи, пользуясь данными труда нашего

ученаго: Псалтыри Націон. Библ. № 139, Ватикан. Reg. № 1, Pal. № 381 и др. и даетъ нѣсколько рисунковъ, которые, какъ и во всей книгѣ вообще, заимствованы изъ изданныхъ уже ранѣе.

Въ заключение своего очерка объ византискомъ искусствъ авторъ кратко упоминаеть о вліянім крестовых в походовь, объ мконахъ XIV-XV в., объ искусствъ, процевтавшевъ въ монастыряхъ Аоона; нъсколько словъ посвящено памятникамъ въ Азіи, на Кавказъ, при чемъ даются два снимка изъизвестнаго труда Н. П. Кондакова «Опись памятниковъ древности въ н'вкоторыхъ храмахъ и монастыряхъ Грузіи...» (Спб. 1890), и на последнемъ месте — еще мене — «русскому искусству» (стр. 581-560), въ етсколькихъ словахъ дана характеристика его въ различныя эпохи, при чемъ, очевидно въ качествъ типичныхъ образцовъ, избраны отрывокъ изъ Страшнаго суда (фрески изъ Спаса Нередицкаго) и «божественная литургія» (XVIII в.). На сколько у автора внимательное отношеніе къ памятникамъ русскаго искусства, можно видёть изъ следующаго: миніатюры Евангелія Гелатскаго монастыря онъ считаетъ, очевидно, русскими и сопоставляеть ихъ съ западными памятниками («замѣчательны не по относительно живому драматизму, но по связи сюжетовъ и типовъ съ западными произведеніями» 1); отъ заинтересовавшихъ его по сюжетамъ памятниковъ XVIII в. онъ переходить къ лучшему византійскому памятнику на русской почвъ - мозанкамъ св. Софіи Кіевской и находить необходимымъ сказать о нихъ вотъ что: «гораздо старве, восходя даже до XI въка, фрески церкви Софіи въ Кіевъ (Тайная Вечеря, образъ въ абсидъ съ Мадонной и многочисленные святые» (стр. 590).

Вотъ собственно и все, съ чъмъ находитъ нужнымъ познакомить историкъ христіанскаго искусства въ одной изъ главныхъ отраслей ея—въ византійскомъ искусствъ.

Окончаніе І-го тома — десятая книга посвящена искусству у сіверныхъ народовъ.

Весьма богатый матеріаль представляеть первая половина второй части труда Крауса, посвященная христіанскому среднев вковому искусству, но въ двиствительности касающаяся и бол ве позднихъ памятниковъ—главнымъ образомъ западныхъ, особенно въ девятнадцатой книгъ, трактующей объ иконографіи и символикъ среднев вкового искусства.

Византійскій вопросъ и здівсь затрогивается по поводу различныхъ памятниковъ, напр. въ главі о каролинго-оттонскомъ искусстві (стр. 30 и сл.) и авторъ вполні соглашается съ мивніемъ Шпрингера, отвергающаго византійское вліяніе, по крайней мізрі въ иллюстраціи псалтырей. Авторъ упоминаетъ среди памятниковъ каролингско-оттонскаго искусства—Паліотто Салернское—рядъ таблетокъ изъ слоновой кости съ изо-



<sup>1)</sup> Миніатюры этого Евангелія XI в. — собственно памятникъ византійскаго искусства на грузинской почвѣ; если онѣ имѣютъ сходство съ западными памятниками, то это лишній фактъ вліянія византійскаго искусства на западное этого времени.

браженіемъ различныхъ сценъ Ветхаго и Новаго Завѣта, и признаетъ въ нихъ соединеніе элементовъ итальянскаго и византійскаго; просто говоря— это византійскій памятникъ съ мѣстными вліяніями, но не XI вѣка, а XII-го: исполненіе мелко, маленькія фигурки, ноги и оконечности велики и неуклюжи, равно и головы.

Авторъ, далъе, не отвергаетъ византійскаго вліянія въ западныхъ памятникахъ литья въ бронзѣ этого времени, особенно въ эмали (стр. 43), а также и въ миніатюрахъ (времени Оттона), но только въ техническомъ отношеніи, въ противоположность мивнію другихъ изследователей, находящихъ вліяніе и въ указанномъ отношеніи, и въ иконографическомъ, что, конечно, болве отввчаеть двиствительности. Авторъ ничего не говорить о томъ -- видно ли какое нибудь вліяніе Византіи въ произведеніяхъ школы Рейхенау — въ живописи ц. св. Георгія въ Оберцелль и въ Бургфельдь; между тымь, если даже судить только по изданнымъ у автора рисункамъ (28-35, 36), это вліяніе сильно сказывается. Это же вліяніе отмівчается авторомь въ итальянских памятниках ІХ-XI в. (стр. 62-63), при чемъ подробно описываются изв'ястныя фрески церкви S. Angelo in Formis, и вновь подымается вопросъ о вліянін византійскаго искусства на нихъ: въ то время какъ для изображеній западной ствны (Страшный Судъ) и главной абсиды (Царь славы) оно имъ признается, для изображеній на ствнахъ средняго нефа (жизнь Христа) оно признается лишь для некоторыхъ деталей, напр. костюма. Проф. Э. Доббертъ съ фактами въ рукахъ 1), массой примъровъ сравненія съ чисто византійскими памятниками въ свое время доказалъ неправильность мивнія Крауса: вліяніе византійское сказывается здівсь не только въ костюмахъ, но и въ композиціяхъ, въ типахъ головъ, жестахъ, положеніяхъ, движеніяхъ, одеждѣ, архитектурѣ и живописной техникѣ. Но факты не убъдили Крауса, по его словамъ, (стр. 66) и проф. Добберть вновь представиль ему рядъ доказательствъ изъ того-же памятника, на который онъ ссылался въ доказательство своего мивнія --- рукописи Монтекасино; миніатюры этихъ рукописей запечативны также византійскимъ характеромъ<sup>2</sup>). Къ мивнію проф. Добберта вполив можно присоединиться, какъ обоснованному на фактахъ.

Вліянію византійскаго искусства на западное и вновь «византійскому вопросу» авторомъ посвящена спеціально тринадцатая книга (стр. 77—97). Это —апологія западной самостоятельности въ культурномъ отношеніи; это рядъ общихъ приговоровъ, направленныхъ къ убъжденію читателя въ томъ, что роль византійской культуры во вліяніи ея на западъ—сводится почти къ нулю и если признается, то главнымъ образомъ—для



<sup>1) «</sup>Zur byzantinischen Frage. Die Wandgemälde in S. Angelo in Formis». Jahrb. d. K. Preuss. Kunstsamml. XV (1894); а статья Крауса о тёхъ же фрескахъ была пожъщена ранве въ томъ-же журналв XIV (1893).

<sup>2)</sup> См. рецензію его на соч. Крауса въ Repertor. für Kunstwiss. XXI (1898), отд. отт., стр. 21—27.

Италін. Это стараніе уменьшить по возможности значеніе византійской культуры не можеть не показаться страннымъ въ труде, посвященномъ исторіи христіанскаго искусства отъ его начала до новвищаго времени. Спеціальной разработки вопроса въ такомъ общаго жарактера труль. конечно, ожидать нельзя и его нёть у автора, а между тёмъ самая разработка его въ научной литературѣ, можно сказать, еще находится въ первичной стадіи, когда наибол'е плодотворнымъ являются не посп'вшныя общія заключенія, а изследованіе ряда отдельныхъ фактовъ, памятниковъ, собраніе ихъ, приведеніе въ изв'єстность. Авторъ же, не давая ни самъ научнаго изследованія этого вопроса, ни пользуясь извёстнымъ какимъ-нибудь трудомъ, где онъ поставленъ и разработанъ основательно, широко, выводить поспешно свои заключенія, предлагаеть рёшенія вопроса въ желательномъ для него смысль. Мало того — изсльдователей, старающихся уяснить этотъ вопросъ, онъ называетъ фанатиками (стр. 79), какъ будто въ научныхъ вопросахъ, при обсуждении, изслёдованіи фактовъ, могуть быть фанатики!

Въ рѣшеніи вопроса, какъ упомянуто выше, большое и преимущественное значеніе, по крайней м'тр при настоящемъ положеніи его въ научной литературъ, должно имъть изучение памятниковъ искусства во всвить твить отношеніями, на которыя указываеть и авторы (стр. 86). а не случайный подборъ литературныхъ свидётельствъ о византійскихъ художникахъ, являвшихся на западъ для работъ, о византійскихъ произведеніяхъ, перенесенныхъ туда. Обзоръ этихъ свид'втельствъ, пользуясь новъйшими сопоставленіями, говорить авторъ, теперь легко сдплать (стр. 82), и указываеть на маленькія статьи Мюнтца и Frothingama съ небольшимъ количествомъ примъровъ, случайно ими собранныхъ 1). И вотъ, исходя изъ такою труда, авторъ делаеть следующее заключение: «Два-три случая за девять столетій», говорить онъ. «Видно, какъ смешно было бы желать основывать на этомъ господство византинизма, или извёстное вліяніе его на цизальпинское искусство» (стр. 82). А по поводу свид'єтельствъ о переход' византійских мастеров въ Италію: «...За время отъ 600 до 1300 г. едва только восемь случаевъ ... Восемь случаевъ на семь стольтій — это, кажется мив, такой матеріаль, который положеніе защитниковъ «византійской гипотезы» весьма сильно ухудшаетъ» (стр. 83).... Изучение не свидетельствь, при томъ случайно подобранныхъ, а памятниковъ — даетъ не такое количество примъровъ вліянія Византіи и наводить на иныя заключенія....

Авторъ утверждаетъ, что между Византіей и Западомъ съ VI-го по XIII в. была полная обособленность (стр. 80). Но такъ-ли это?

Нашъ уважаемый товарищъ А. С. Вязигинъ, познакомившись съ содержаніемъ разбираемой 13-й книги проф. Крауса, былъ такъ любезенъ



<sup>1)</sup> Les artistes byzantins dans l'Europe lat., Revue de l'art chr. XXXVI (1893). Frothingam, Byzant. Artists in Italy from the sixth to the fifteenth Cent. (Americ. Journ. of Arch. IX (1894) 32—52).

подълиться своими замъчаніями относительно указаннаго вопроса; приводя ихъ здъсь in extenso, выражаемъ ему за это свою глубокую благодарность.

«Мивніе о полной обособленности съ VI по XIII в. Византіи и Запада (говорить онъ), являющееся исходной точкой для Крауса, не соотвётствуеть действительности. Между ними существовало живое и постоянное общеніе, сказывавшееся въ тесныхъ торговыхъ, политическихъ отношеніяхъ и паломичествахъ. Краусъ опирается на небольшую рѣчь Деллингера (Akad. Voträge I, Nördl. 1888) и не пользуется новъйшей литературой 1), не говоря уже о самостоятельномъ изследовании по памятникамъ. Рядъ неоспоримыхъ свидетельствъ источниковъ показываетъ. что на западъ знаніе греческаго языка не «исчезло совершенно», чему не мало способствовали какъ разъ тв обстоятельства, которыя, по Крачсу. вырыли еще большую пропасть между объими половинами христіанскаго міра. Споры религіозные заставляли противниковъ знакомиться съ приводимыми основаніями, изучать чужой языкъ и переводить полемическія произведенія на свой. Иконоборство наводнило Италію греками; по подсчету Ленормана пятьдесять тысячь греческихъ монаховъ, священниковъ и мірянъ переселились сюда во время гоненій, распространяя восточное отшельничество сначала на Апенинскомъ полуостровъ, а потомъ и въ другихъ областяхъ Запада, напр. въ Лотарингіи, гдф (даже въ Х-XI в.) встречаются монахи и епископы греческаго и сирійскаго происхожденія 2).

«Памятники византійскаго искусства замѣчаются обыкновенно какъразъ въ такихъ мѣстахъ, которыя по свидѣтельству источниковъ имѣли близкія сношенія съ Византіей. Наконецъ, переговоры западныхъ императоровъ съ восточными создавали потребность въ частыхъ посольствахъ, которая побуждала настаивать на изученіи греческаго языка даже въ школахъ. Вліяніе Византій сказалось также и въ распространеній «неоманихейства». Въ богослужебныхъ особенностяхъ, монастырскихъ уставахъ, пенетенціалахъ, воззрѣніяхъ на императорство, въ произведеніяхъ народнаго творчества, въ различныхъ областяхъ «средневѣковой науки» обнаруживается могущественное воздѣйствіе Византій, которая оставалась и для странъ малокультурнаго Запада представительницей неизмѣримо выше стоящей культуры, образцомъ для подражанія; даже въ ХІ вѣкѣ для римскаго клирика Либуина византійскій императоръ остается «владыкой вселенной»; стало быть, идея единства христіанторъ остается «владыкой вселенной»; стало быть, идея единства по остается по остае



<sup>1)</sup> Scala, Die wichtigsten Beziehungen des Orients zum Occidente im Mitt. Wien. 1887. Harnack, Das karolingische und das byzantinische Reich in ihren wechselseitigen politischen Beziehungen. Göttingen. 1880. Gasquet. L'empire byzantin et la monarchie franque. 1888. Tiede, Quellenmässige Darstellung d. Beziehungen Karls d. Grossen zu Ostrom. Rostock. 1894. Mystakidis, Byzantinisch-deutsche Beziehungen z. Zeit d. Ottonen. Stuttgart. 1891.

<sup>2)</sup> См. напр. MGH. SS. IV, p. 108, c. 29. Vita Brunonis c. 6. p. 256, c. 7 p. 257. Vita Symeoni Achiri p. 445 b. Vita S. Marci, c. 4 p. 452, c. 5 p. 452. Vita Gerardi c. 19 p. 501. Въ Дижонъ. Chronicon S. Benigni. p. 152.

скаго міра и главенства Константинополя доживаеть до крестовыхъ походовъ».

Признавая наиболее сильное вліяніе византійскаго искусства для Италіи, авторъ, однако, и въ данномъ случать весьма кратко касается памятниковъ и не даетъ цтльной, ясной картины этого вліянія, хотя къ тому представляется дтиствительно лезкая возможность на основаніи изданнаго матеріала.

Упоминая о византійскихъ памятникахъ, ввезенныхъ въ Италію, авторъ указываетъ на бронзовыя двери Анальфи, Атрани, Рима (ц. св. Павла), Салерно и говоритъ: «Иконографическое содержание предложенныхъ здёсь изображеній стоить по богатству позади современныхъ произведеній запада. Здівсь намъ предложены только библейскія сцены, а не обширныя композиціи. Духовное превосходство Запада бросается въ глаза» (стр. 88). Какіе современные западные памятники подразум'вваеть авторъ — надо лишь догадываться. Полагаемъ, что онъ разумёстъ родственные, т. е. также броизовыя двери. Извъстныя двери-Гилдесгеймскія, Аустбургскія (см. у автора рис. 153, 154), такъ называемыя Корсунскія, нисколько не выше по богатству сюжетовъ композицій византійскихъ; изображенія изъ того-же круга Библіи, аллегорій, орнамента, а превосходство техники византійской авторъ самъ признаетъ. Отмічая далье византійское влінніе въ мозанкахъ Палатинской капеллы 1), Мартораны, Чефалу, Монреале, авторъ находить въ нихъ черты сепжести, не замівчаемой въ другихъ греческихъ произведеніяхъ, и приписываетъ это предположительно вліянію германской обстановки (стр. 90). Что это за свъжесть, и какая это германская обстановка — трудно себъ представить.... Изученіе мозаикъ и по содержанію, и по стилю указываетъ лишь на то, что онъ «несомнънныя произведенія византійскаго искусства, или непосредственно — рукою мастеровъ, выписанныхъ изъ Византін, какъ то было въ Сицилін, или какъ работы м'естныхъ школъ и художниковъ, но образовавшихся исключительно по указаніямъ греческихъ мастеровъ и на византійскихъ оригиналахъ: таковы мозаики Марка» 2).

Авторъ весьма сильно настаиваеть на томъ (въ заключени XIII-й книги), что византійское искусство въ XIII въкъ не могло и не имъло вліянія на итальянское, такъ какъ слишкомъ пало само (стр. 97). Но чъмъ питалась начальная, національная итальянская живопись въ лицъ Джіотто, Дуччіо ди Буониссенья, Пьетро Каваллини и др.? Византійскими образцами, какъ это показываютъ изслъдованія, и это питаніе осо-

<sup>1)</sup> Автору осталось неизв'єстнымъ изсл'єдованіе А. А. Павловскаго, Живопись Палатинской капеллы въ Парелермо, Спб. 1890, гд'є ц'єлая глава (введеніе) посвящена вопросу о вліяніи Византіи на Италію, гд'є детально (съ массой издаваємыхъвпервые снимковъ) разобраны вс'є изображенія и уяснены ихъ источники то въ византійскомъ искусств'є, то въ арабскомъ.

<sup>2)</sup> Н. П. Кондаковъ, Отчетъ о его занятіяхъ за границей съ 1 марта по 1 августа 1876 г. (Отд. отт. изъ Запис. Имп. Новор. Унив. т. ХХІ, стр. 5).

бенно было плодотворно для нея тогда, когда эти образцы усвоивались не въ одной только манеръ, но брались цъликомъ въ самомъ сюжетъ 1).

Оканчивая свое краткое обозрвніе лишь нёкоторыхъ частей капитальнаго труда проф. Крауса, являющагося несомнённо весьма важнымъ и полезнымъ, особенно какъ руководство для занимающихся христіанской археологіей, пожелаемъ, въ заключеніе, скорёйшаго появленія нослёдней части его, и большаго появленія спеціальныхъ изслёдованій и монографій по памятникамъ византійскаго искусства, и вообще средневёкового, и въ частности древне-русскаго; въ результатё этихъ небольшихъ трудовъ у насъ будутъ имёться истинно научные выводы и заключенія и объ отдёльныхъ вётвяхъ этого средневёкового искусства, различныхъ восточныхъ и западныхъ школахъ.

Е. Ръдвиъ.

Харьковъ, 1898 г.

Hugues Le Roux. Les amants bysantins. Roman. Paris. 1897.

- H. Lingg. Byzantinische Novellen. Leipzig (Reclam's Universal-Bibliothek № 3600).
- C. Rangabé. Harald, Fürst der Waräger. Bysantinische Erzählung. Aus dem neugriechischen übersetzt von A. Wagner. Leipzig (Reclam's Universal-Bibliothek № 3602).

Не ученому спеціалисту, а обыкновенному читателю историческій романъ можеть дать болье, чвиъ популярная статья, но конечно при извъстныхъ условіяхъ. Хорошее беллетристическое произведеніе должно знакомить съ характеромъ эпохи и выводить типическихъ дъятелей прошлыхъ въковъ. Беллетристу необходимо изучить не только факты, но и иравы и обычаи избраннаго имъ времени. Воображеніе пополняеть документы, создаетъ пъльные образы людей, о которыхъ мы знаемъ всего иъсколько чертъ, и въ общемъ можеть получиться яркая картина прошлаго.

Но беллетристы по профессіи очень рідко дають себ'є трудь изучать документально исторію, а историки-спеціалисты еще ріже обладають художественнымъ талантомъ. Понятно, что какъ въ нашей, такъ и въ европейской литературіє мало хорошихъ историческихъ романовъ.

Особенно же трудно написать романъ изъ византійской исторіи, которая совсёмъ не изследована именно съ той стороны, какая нужна беллетристу. Единственная въ своемъ родё книга Краузе мало удовлетворительна, и по ней невозможно изучить нравы и домашнюю жизнь византійцевъ. Незнаніе византійской жизни, византійскихъ понятій сказывается во всёхъ появившихся до сихъ поръ романахъ.

Изъвышеприведеннныхъ книгъ самая интересная и съ художественной точки эрвнія дучшая, это произведеніе Гюга Ле Ру, но за то въ немъ



<sup>1)</sup> Н. П. Кондаковъ, Византійскія церкви и памятники Константинополя. Труды VI Арх. Съёзда въ Одессе. Одесса 1887. III, 195—197.

множество погрѣшностей противъ исторіи. Героемъ своего разсказа авторъ сдѣлалъ варяга Дромунда, который въ X-мъ вѣкѣ отправляется черезъ Кіевъ въ Константинополь. При этомъ однако обнаруживается малое знакомство французскаго писателя съ русской исторіей.

Вотъ какими словами начинается третья глава: «Прошло уже больше 80 лътъ съ тъхъ поръ, какъ народъ Новгородскій, которому угрожали азіатскіе воины, призвалъ на помощь свиръпаго Рюрика. Поощряемые его примъромъ, другіе знатные варяги переплыли Балтійское море и сожгли свои корабли, чтобы отнять у себя возможность возврата. Вдоль по Днъпру и Дону, между страной Болгарской и территоріей Печенъговъ, они образовали княжества и королевства, которыя поддерживали свое существованіе насиліемъ, обогащались грабежомъ, расширялись или таяли въ теченіе года, смотря по смълости бояръ и прихоти судьбы» (р. 24).

Святослава Ле Ру называеть царемъ Кіевскимъ, отцомъ Руси (р. 25 Tsar de Kiev, père des Ross), а мать его Ольгу царицей (р. 30 и 33). Онъ знаетъ русское слово пороги, но думаетъ, что можно было переплывать Дибпровскіе пороги въ ладъб (р. 33: mais il recommença seulement de chanter quand, de nouveau, la barque glissa sur les eaux du Dniéper, à travers les steppes des féroces Petchénégues, par dessus les tourbillons des porogues scythiques).

Всё три автора пересказывають некоторые факты (Лингть и Рангабэ больше Ле Ру), вычитанные или въ подлинныхъ Византійскихъ летописяхъ или у современныхъ источниковъ. Но такъ какъ изъ документальныхъ данныхъ можно составить лишь остовъ романа, приходится сочинять множество подробностей и тутъ-то сказывается недостаточное знакомство современныхъ беллетристовъ съ византійскою жизнью. Мелочи которыя придаютъ яркость картине и развиваютъ действіе, по большей, части не верны, не могли происходить въ Византіи и слишкомъ похожи на современные нравы и понятія.

Такъ напримъръ Ле Ру разсказываетъ, что варяги Дромундъ и Гаральдъ приходятъ въ трактиръ съ Ириной, женой богатаго банкира, и Евдокіей, придворной дамой. Автору это представляется естественнымъ, потому что теперь въ Парижъ ходятъ со знакомыми дамами въ ресторанъ, но ничего подобнаго не могло происходить въ Византіи, гдѣ женщины не показывались на улицѣ въ сопровожденіи мужчинъ, гдѣ жена не должна была выходить изъ своей комнаты, когда на половинѣ ея мужа останавливался гость.

Въ романъ Ле Ру нъсколько разъ упоминается коистантинопольскій базаръ (р. 201, 236, 245), котя базаръ турецкое слово, котораго не знали византійцы.

Дромундъ отправляется изъ Кіева и плыветъ внизъ по Дивпру два дня и двё ночи. Тутъ онъ встречаетъ протоспасарія, посланнаго царемъ Романомъ въ Кіевъ въ сопровожденіи варяговъ. Последніе говорятъ Дромунду, что они завтра же поплывутъ на югъ. Авторъ очевидно забылъ,

что имъ надо было сначала добраться до Кіева, и что въ то время путешественники не возвращались обратно въ тотъ же день. Чтобы не писать цодобныхъ несообразностей даже не надо знать византійской исторіи.

И Ле Ру и Лингтъ думаютъ, что въ Византіи существовала императорская фамилія въ нашемъ смыслѣ слова и по этому у нихъ встрѣчаются princesse Agathe (р. 82) и Fürstin Theodosia (р. 75). Но княжескій титуль не употреблялся у византійцевъ, и родственникамъ царя не было присвоено никакихъ спеціальныхъ титуловъ.

Во всѣхъ перечисленныхъ книгахъ византійцы говорять очень часто совсѣмъ не по византійски. Въ романѣ Ле Ру Ирина пишетъ такой адресъ: Августѣйшей (1) Софіи, игуменьи монастыря Каниклія (р. 82: à l'Augusta Sophie, Supérieure du couvent de Caniclion). А другое дѣйствующее лицо Агаеій говорить о постриженіи Оеодоры такую фразу: «Честное слово, это преступленіе противъ эстетики (или оскорбленіе эстики, с'est un crime de lèse-esthétique) надѣть монашескую калогеру (la caloyère des nonnes) на дѣвушку императорской крови, которая умѣла такъ красиво носить свѣтскіе туалеты (р. 85)».

У Лингга царица Ирина начинаетъ торжественно рѣчь такими словами: «О Вергиліи разсказывають, что онъ передъ смертью просыть уничтожить свое главное сочиненіе, Энеиду (р. 48)». Въ византійскихъ рѣчахъ, на сколько я знаю, никогда не упоминается имя Вергилія, о которомъ Ирина вѣроятно не имѣла ни малѣйшаго представленія.

У Рангабэ одно изъ д'вйствующихъ лицъ говоритъ: «Василій вступилъ на престолъ въ 976 г. и правилъ 49 л'втъ до 1025 года (р. 52)». Лингтъ ниже придерживается современной хронологіи, тогда какъ византійцы вели счетъ отъ сотворенія міра.

Въ новеллахъ послъдняго автора есть и ошибки и невъроятныя подробности. «Въ праздникъ новаго года 532 г. по Р. Х., разсказываетъ онъ, зимнее солнце разливало пріятную теплоту въ городъ Константина» (р. 22). Но въ день новаго года въ Константинополъ стояла жара и до зимы было еще далеко, потому что у византійцевъ годъ начинался 1 сентября. Въроятно ли, чтобы воспитаніе Константина VI было препоручено отцомъ, царемъ Львомъ IV, служителямъ и служанкамъ? А это утверждаеть у Лингга Тарасій, будущій патріархъ (р. 51).

Въ разсказъ Рангабэ тоже не мало совершенно неправдоподобнаго. Норманны входять въ Константинополь вечеромъ; не смотря на это на улицахъ толпа народа, и они вдругъ видятъ передъ собой такой сильный огонь, что принимаютъ его сначала за пожаръ. Оказывается, что въ нижнемъ этажъ общирнаго зданія ярко освъщенъ рядъ магазиновъ. Однако въ тъ времена не было другого способа освъщаться, кромъ дорого стоившихъ восковыхъ свъчей, и если бы авторъ сказалъ, что вечеромъ на Константинопольскихъ улицахъ никого не было и лавки были закрыты, мы охотно повърили бы ему.

Герой разсказа Рангабэ извъстный Гаральдъ идеть по Августею и вдругъ придворный служитель подбрасываеть ему букетикъ фіалокъ. Съ удивленіемъ осматриваеть онъ цвъты и — о несказанная радость — замѣчаетъ, что вмѣсто нитки желанный подарокъ связанъ чернымъ локономъ, который онъ тотчасъ же узналъ и къ которому прижалъ губы, одурманенный болѣе ароматомъ волосъ, чѣмъ запахомъ цвѣтовъ (р. 97). Слишкомъ на современный ладъ поступаетъ героиня Рангабэ, присылающая своему возлюбленному букетъ фіалокъ (при этомъ такъ и представляются букетики, которые продаются въ Ниццѣ и разсылаются по всей Европѣ, не исключая Петербурга), да еще перевязанный своими волосами.

Царица Зоя предлагаетъ Гаральду свою любовь, но норманнъ отвергаетъ ее. Тогда она заскрежетала зубами и вынувъ изъ-подъ платья кинжалъ бросилась на Гаральда, который однако быстро обезоружилъ ее. Неужели византійскія императрицы сидёли въ гинекев съ оружіемъ подъ платьемъ?

Далъе Гаральдъ разсуждаетъ такимъ образомъ. Царица предлагала ему господство надъ міромъ, но онъ отвергъ это и подвергался при этомъ величайшей опасности. И всетаки онъ нисколько не раскаивался въ своемъ поступкъ. Такимъ образомъ онъ сохранилъ върность своей нъжно любимой Маріи, и дрожь пробирала его при одной мысли о страшныхъ объятіяхъ коронованной въдьмы (der gekrönten Hexe). Едва ли тутъ върно переданы чувства совсъмъ некультурнаго норманна XI въка и едва ли объятія царицы могли представляться Гаральду такими ужасными.

Всѣ перечисленные романы знакомять читателя съ нѣкоторыми историческими фактами, но недостаточно проникнуты византійскимъ духомъ.

П. Безобразовъ.

## 2. Вивлюграфія.

## РОССІЯ.

Епископъ Арсеній, Филовея, патіарха константинопольскаго XIV въка, три ръчи къ епископу Игнатію съ объясненіемъ изреченія Притчей: премудрость созда себъ домъ" и проч. Греческій тексть и русскій переводъ. Новгородъ. 1898. Стр. 140. — Новая книга епископа Арсенія заключаетъ въ себѣ въ первый разъ издаваемыя произведенія константинопольскаго патріарха Филовея, по прозванію Коккина (1354—1355 и 1364—1376 г.), именно его три рѣчи съ объясненіемъ изреченія изъ книги Притчей Соломона: «премудрость созда себѣ домъ, и утверди столповъ седмь» (ІХ, І). Рѣчи извлечены издателемъ изъ рукописи Московской Синодальной библіотеки № 431 по каталогу архимандрита Владимира (Москва. 1894).

Онѣ были написаны патріархомъ Филовеемъ по просьбѣ его друга, соепископа (συνεπίσκοπος) Игнатія, и имѣютъ экзегетико-гомилетическій карактеръ. Здѣсь патріархъ изъясняетъ смыслъ указаннаго изреченія изъ книги Притчей, усматривая въ Премудрости Слово Божіе, Второв Лице Св. Троицы, и дѣлаетъ нѣкоторыя нравственныя наставленія, вытекающія изъ толкованія. Въ доказательство своего изъясненія текста патріархъ Филовей приводитъ многочисленныя свидѣтельства изъ священнаго Писанія и твореній св. отцевъ и учителей церкви, указывающія на обширныя его познанія въ этой области. Еископъ Арсеній, по обыкновенію, весьма тщательно издаль греческій текстъ трехъ словъ Филовея и снабдиль его прекраснымъ русскимъ переводомъ съ указаніемъ мѣстъ священнаго Писанія, приводимыхъ въ текстѣ, и со ссылками на соотвѣтствующія святоотеческія творенія, выдержки изъ коихъ встрѣчаются во вновь опубликованныхъ памятникахъ. Въ предисловіи къ изданію епископъ Арсеній сообщаетъ немногія свѣдѣнія о патріархѣ Филовеѣ.

Архівпископъ Владинірскій Сергій, Святый Андрей Христа ради юродивый и праздникъ Покрова Пресвятия Боюродици. С.-Петербургъ. 1898. Стр. 134.— Изследованіе архіепископа Сергія иметь задачею разсмотреть вопросы о времени явленія Богоматери св. Андрею юродивому и ученику его Епифанію въ константинопольскомъ Влахернскомъ храмв и о времени и жеств установленія праздника Покрова Пресвятой Богородицы. Изследованіе состоить изъ трехъглавъ. Въглавъ первой (стр. 3-54) ръчь идетъ о времени явленія Богоматери св. Андрею. Здівсь предварительно излагается житіе св. Андрея на основаніи подлиннаго его текста, изданнаго Конрадомъ Яннингомъ (Acta Sanctorum, Maius, t. VI), и славянскаго перевода, находящагося въ Макарьевской четън-минев (т. IV), при чемъ авторъ имълъ въ виду также Севастьяновскую рукопись съюжнославянскимъ переводомъ житія (№ 1469 Румянцевскаго музея въ Москвѣ) и греческую рукопись Московской Синодальной библіотеки (№ 340 по каталогу архимандрита Саввы). Затёмъ архіепископъ Сергій обращаетъ вниманіе читателя на то, что житіе св. Андрея даеть поводъ относить время его подвижничества къ царствованію или Льва І Макелла (457-474 г.), или Льва VI Мудраго (886-911 г.). Последнее метеніе следуеть признать правильнымъ, такъ какъ во всемъ житіи нёть ничего современнаго Льву I Макеллу (или «Великому», по указанію житія) и преподобному Даніилу Столпнику (+ 489 г.), упоминаніе о которомъ внесено въ житіе не составителемъ его, а поздивищимъ интерполяторомъ. Съ другой стороны, авторъ приводить следующія доказательства въ пользу того, что св. Андрей началь подвигь юродства при Львъ Мудромъ. 1) Въжитіи начиная оть упоминанія о Симеон'й юродивомъ (+ 590 г.), по прим'йру котораго сталъ подвизаться св. Андрей, есть не мало ясныхъ указаній на то, что этоть подвижникъ жилъ много поздне V-VI вековъ. Особенно много говорится въжитіи объ ученик св. Андрея-Епифаніи, будущемъ патіархѣ; онъ характеризуется такими чертами, которыя могутъ быть

приложимы лишь къ следующимъ патріархамъ Х-го века: Поліевкту (болье всего), Антонію Студиту и Николаю Хрисовергу; и событія, описываемыя въ житіи, какъ современныя Епифанію, показываютъ, что онъ и Андрей жили поздеће V-VI въковъ: Епифанію было предсказано св. Андреемъ, что Илирикъ и Египетъ, отторгнутые отъ греческой имперія въ VII въкъ, опять будуть присоединены къ ней, — онъ жилъ послъ VI вселенскаго собора, при немъ была муроточивая икона Богоматери, и т. д. 2) Судя по слогу, тону и образу мыслей, житіе св. Андрея написано въ поздевищее время - въ эпоху упадка греческаго языка, именно въ концъ X или въ началъ XI въка. 3) Если бы св. Андрей жилъ въ V или VI веке, то трудно допустить, чтобы до X-го века о немъ не сохранилось никакихъ свёдёній у церковныхъ писателей, тёмъ более, что подвигь его быль особенный и поразительный и св. Андрей еще при жизни былъ прославленъ знаменіями и чудесами. 4) Имя св. Андрея въ первый разъ встречается въ синаксаре XII века, составленномъ діакономъ константинопольской церкви св. Софіи Маврикіемъ: позднее упоминаніе о св. Андрев въ синаксарв константинопольской перкви свидвтельствуетъ и о поздней его жизни. Такимъ образомъ несомивнио, что св. Андрей юродивый началь подвизаться въ царствованіе Льва Мудраго. Значить, и явленіе Богоматери ему и Епифанію во Влахернскомъ константинопольскомъ храмъ было въ Х въкъ и, въроятно, во второй четверти этого въка, незадолго, судя по житію, до кончины св. Андрея, последовавшей около 936 года. Въ житін разсказывается, что Богоматерь явилась подвижникамъ молящеюся со слезами. По межнію архіепископа Сергія, состояніе византійской имперіи и церкви во второй четверти Х-го въка было по истинъ достойно слезъ. То было время царствованія Романа Лакапина (920-944 г.), омраченное различными злодъяніями и возмущеніями, а патріаршій византійскій престоль быль занять тогда недостойнымъ Өеофилактомъ (933-956 г.). Таково существенное содержаніе первой главы разсматриваемаго изследованія. Изъ другихъ мыслей, раскрываемыхъ въ этой главв, следуеть отметить отождествление авторомъ св. Епифанія, ученика Андрея юродиваго, съ патріархомъ Поліевитомъ (956-970 г.): первый характеризуется въ житіи чертами, вполнъ аналогичными со свойствами второго, указываемыми византійскими писателями (Левъ діаконъ, Кедринъ), такъ что въ общемъ архіепископъ Сергій находить очень много основаній къ тому, чтобы въ юноштв Епифаніи признать монаха, потомъ патріарха Поліевкта; препятствія къ этому отождествленію несущественны и устранимы. Авторомъ житія св. Андрея юродиваго быль его современникъ, священникъ константинопольской св. Софін Никифоръ, написавшій его въ концѣ X-го или началѣ XI вѣка на основаніи личныхъ наблюденій и свид'й тельствъ очевидцевъ; но пострчиніці неязврстниці писатеть письбиотпровять это жидів и чопочнять его пространнымъ изложениемъ беседъ св. Андрея съ Епифаниемъ, коихъ не было въ первоначальной редакціи.

Во второй главѣ сочиненія архіспископа Сергія (стр. 55—88) говорится о мѣстѣ и времени установленія праздника Покрова Пресвятой Богородицы. Здѣсь доказывается, что праздникъ этотъ установленъ въ Россіи около начала XII вѣка. Въ первый разъ извѣстіе объ этомъ праздникѣ встрѣчается въ древнѣйшемъ спискѣ славянскаго пролога, именно въ редакціи мѣсяцеслова императора Василія II, составленной въ Греціи Илією и Константиномъ Мокисійскимъ и переведенной въ Россіи на славянскій языкъ въ первой половинѣ XII вѣка. Затѣмъ, содержаніе церковной службы на этотъ день и древнѣйшія поученія на праздникъ Покрова также указываютъ на происхожденіе его въ Россіи, а не въ Греціи. По мнѣнію архіспископа Сергія, праздникъ этотъ установленъ въ Кієвѣ высшею гражданскою и церковною властію, еще до раздѣленія древней Руси на два княжества, т. е. до 1157 года.

Въ третьей и последней главе изследованія архіспископа Сергія (стр. 88—134) описываются древніе монастыри, храмы и иконы Покрова Богородицы, а также указываются изображенія этого праздника по иконописнымъ подлинникамъ.

Трудъ архіепископа Сергія, безспорно, составленъ весьма тщательно. и отличается усерднымъ анализомъ деталей вопроса. Но, къ сожалвнію, авторъ не привлекъ къ дълу рукописнаго преданія относительно св. Андрея юродиваго и произвель свои изысканія на основаніи поздибишихъ редакцій его житія, давно изв'ястных въ печати; изъ греческихъ рукописей ему была доступна лишь одна и притомъ XVII въка, содержащая только отрывки изъ житія св. Андрея и находящаяся въ Московской Синодальной библіотек'в. Между тімь профессорь Карль Крумбахерь въ своей Geschichte der byzantinischen Litteratur (2-е Auflage, München, 1897, S. 197) сообщаеть о двухъ спискахъ житія св. Андрея (Sabbait. 415 saec. XIV fol. 148—189 и Monac, 552 saec. XIV), въ коихъ начало отличается отъ напечатанной редакціи; здёсь же указывается на кодексъ Paris. 1771 saec. XV fol. 160-180, гдв помещень разговорь между Андреемъ юродивымъ и Епифаніемъ, и на изданіе русскаго автора А. Васныева Anecdota graeco-hyzantina (Москва. 1893, стр. 50-58), выполняющее 25 и 26 главы печатнаго житія св. Андрея.

Если бы архіспископъ Сергій воспользовался указаннымъ рукописнымъ преданіемъ, то трудъ его получилъ бы большую цённость и ему не пришлось бы придти къ тому печальному результату, который теперь онъ вынужденъ былъ отмётить въ заключеніи своего труда: «вопросъ о времени жизни св. Андрея не можетъ считаться безспорно рёшеннымъ до обнародованія варіантовъ или всего житія по означеннымъ и другимъ подобнымъ рукописямъ» (стр. 134). Тогда, быть можетъ, автору не пришлось бы тратить такъ много труда и на доказательство тождества преподобнаго Епифанія то съ Поліевкомъ, то съ Антоніемъ III Студитомъ, то съ Николаемъ Хрисовергомъ; словомъ, сочиненіе архіспископа Сергія, при условіи дополненія первой его главы доселё неизвёстными

Византійскій Временник.

рукописными матеріалами, много выиграло бы въ научной оригинальности и ясности.

Памятники древне-русской церковно-учительной литературы.  $B \omega n y c \kappa z$ четвертый. Славяно-русскій прологь. Часть вторая: январь—апрыль. Изданіе подъ редакціей профессора А. И. Пономарева. С.-Петербургъ 1898, стр. 228.— О первой части издаваемаго проф. Пономаревымъ славяно-русскаго пролога было сообщение на страницахъ «Византійскаго Временника» (т. III, в. 1, стр. 167); передъ нами теперь вторая часть этого изданія, содержащая въ себъ проложныя чтенія на мъсяцы: январь, февраль, мартъ п апръль. Въ настоящей части, какъ и въ первой, прологъ изданъ не въ цъломъ его объемъ, а въ сокращении, въ томъ его существенномъ содержаніи, въ которомъ онъ и им'влъ всегда значеніе, какъ весьма прим'вчательная церковно-учительная древне-русская книга. Текстъ пролога разделенъ въ разсматриваемомъ изданіи на три отдела: 1) житійныя чтенія пролога (спу. 3—75), слова и поученія (стр. 79—156) и 3) церковнопоучительныя повъсти и разказы (стр. 159-193). Въ приложении (стр. 194-221) помъщены очень пънныя примъчанія издателя къ житійнымъ чтеніямъ пролога за мёсяцъ январь (продолженіе этихъ примёчаній объщано въ следующемъ — третьемъ выпускъ пролога). И здъсь, какъ и въ первомъ выпускъ, текстъ изданъ по прологу 1675-77 года, при чемъ г. редакторъ исправляль его не только по другимъ раннимъ и позднъйшимъ изданіямъ, но и по рукописямъ разныхъ въковъ, начиная пергаменными XII—XIII в. и кончая поздивищими и даже корректурными листами Московскихъ печатныхъ прологовъ XVII въка.

А. С. Павловъ, Сборникъ неизданныхъ памятниковъ византійскаго церковнаго права. Издано съ историко-митературными предисловіями. С.-Петербургъ. 1898. Стр. 139. — Настоящій сборникъ представляетъ посмертное
изданіе отдъльныхъ статей покойнаго профессора А. С. Павлова, печатавшихся въ «Византійскомъ Временникъ» за 1894—1897 годы; здъсь
помъщено девять каноническихъ памятниковъ, очень важныхъ въ
наукъ византійскаго перковаго права.

Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ. III. Софія. 1898.

Настоящій томъ «Извістій» содержить слідующія статьи:

- 1. О. Ф. Вульфъ, Александръ съ копъемъ. Бронзовая статуэтка коллекціи А. И. Нелидова (стр. 1—59). Въ изследованіи доказывается, что бронзовая статуэтка А. И. Нелидова воспроизводить знаменитую статую Лиснппа «Александръ съ копьемъ», и выясняется многостороннее значеніе этого памятника для исторіи древнеклассическаго искусства.
- 2. J. Pargoire, Anaple et Sosthène (стр. 60—97). Статья относится къ топографіи Константинополя и опредѣляетъ положеніе двухъ мѣстностей—Άνάπλους и Σωσθένιον. Современные греки считаютъ Άνάπλους и Σωσθένιον двумя различными мѣстностями. Первая помѣщается на сѣверѣ Константинополя, на берегу европейскаго Босфора и называется нынѣ гре-

ками Μέγα-'Реύμα, а турками Arnaout-Keuï; эдёсь существуетъ церковь въ честь Безплотныхъ Силъ, заменяющая, быть можеть, храмъ, именовавшійся Μιγαήλιον, построенный Константиномъ Великимъ, возстановленный Юстиніаномъ и обращенный впоследствіи въ монастырь. Выше, на томъ же берегу, около прекрасной бухты, находится нынъ Sténia, а въ древности Σωσθένιον; и здёсь была церковь во имя архангела Михаила, построенная Константиномъ Великимъ и после обращенная въ монастырь. Такъ говорятъ современные греческіе ученые, которые, различая Άνάπλους и Σωσθένιον, вибсть съ темъ приписывають Константину Великому постройку на берегу европейскаго Босфора двухъ церквей во имя архангела Михаила и полагають, что въ византійскую эпоху об'в он'в были обращены въ монастыри. Между твиъ у Дюканжа Άνάπλους означаетъ littus Bospori Europoeanum, а Σωσθένιον — одну изъ мѣстностей, разсѣянныхъ по этому берегу. Следовательно, церковь св. Михаила εν τῷ Ανάπλφ и перковь св. Михаила е Σωσθενίω составляють, по нему, одно и то же аданіе, равно какъ одно учрежденіе составляють и монастыри въ Анапл'в и Сосеенъ. Каждое изъ этихъ мнъній опровергаетъ противоположное. По взгляду г. Pargoire, въ нихъ обоихъ заключается правда, но только отчасти. Результаты своихъ изысканій по этому вопросу г. Pargoire нзлагаеть въ следующемъ видъ: 1) Сосоенъ соответствуеть нынешней мѣстности Sténia. 2) Άνάπλους, какъ собственное имя, прилагается: а) къ навигаціи по Босфору и даже къ самому Босфору; б) по всему его европейскому берегу наи, по крайней мірів, ко всей южной части его европейскаго берега; в) къ двумъ пунктамъ, расположеннымъ на этомъ берегу и соотв'єтствующимъ — первое нын'єшнему Rouniéli-Hissar, второе съверу Kourou-Tshesmé и протяженіемъ до Arnaout-Keuï. 3) Мъсто Arnaout-Keuï, называвшееся сперва Hestiae, нѣкоторое время именовалось Міхайхоу; завсь возвышалась константинопольская церковь, которую реставрироваль Юстиніанъ, какъ говоритъ Прокопій. 4) Вторая церковь въ честь Архангела въ Сосеенв въ эпоху среднихъ въковъ стала монастыремъ св. Михаила на Босфорф, ибо нътъ мъста расположить ниже другое церковное учрежденіе того же имени. 5) Сосеенскій монастырь назывался также лаврою (ή λαύρα) и къ нему именно можно отнести двв епиграммы Іоанна Мавропода подъ заглавісмъ: Είς χρυσόβουλλον τῆς λαύρας **Η** εἰς τὸ τυπικὸν τῆς λαύρας.

3. 9 . И. Успенскій, Византійская табель о рангах» (стр. 98—137). Въ сборникъ придворныхъ обрядовъ Константина Порфиророднаго помъщенъ, между прочить, общирный трактатъ о чинахъ и государственныхъ должностяхъ, составленный протоспаваріемъ и артиклиномъ Филовеемъ. Согласно занимаемый имъ должности, авторъ трактата имълъ главною обязанностью разсылать приглашенія, распредълять и сажать за царскій столь чиновниковъ разныхъ въдомствъ по ихъ чинамъ и должностямъ. Такъ какъ это дъло было очень не легкое и неръдко были возможны недоразумънія и опибки, то артиклинъ Филофей и составилъ руководство

Digitized by Google

для своихъ сослуживцевъ съ целью избежать ошибокъ, «вследствіе которыхъ, присоединяетъ онъ, не только можетъ пострадать блескъ царскихъ достоинствъ, но и мы сами окажемся смещными и негодными для своей службы». О методъ и задачахъ трактата авторъ довольно обстоятельно говорить въ предисловіи (De Cerimoniis, р. 702-706). Точное знаніе табели о рангахъ онъ считаетъ искусствомъ и притомъ весьма важнымъ. Формулируя содержание своей науки (стистирия), авторъ даеть ей такое опредъленіе: «знаніе точныхъ терминовъ чиновъ, ихъ раздъленій и подраздівленій, понижающихся и повышающихся степеней, искусство къ каждому обратиться по его титулу». Серьезно смотря на задачу своего трактата, авторъ, безъ сомивнія, назначиль его для руководства и, можеть быть, прямо для учебника, какъ показываеть его предисловіе (р. 705, 2 и след.). Отсюда ясна вся важность для науки о древностяхъ этого сочиненія, написаннаго вполив методично и съ полнымъ знаніемъ какъ современной автору практики, такъ и литературы предмета. И между тёмъ современный изследователь встречаеть въ этомъ, казалось бы, столь методичномъ, упрощенномъ и ясномъ трактатъ по табели о рангахъ почти непреодолимыя трудности. Оне зависять отъ порчи текста какъ всего «Обрядника», такъ въ частности разсматриваемаго трактата. Боннское изданіе «Обрядника» страдаеть зав'вдомыми ошибками, пропусками, непужными повтореніями прежде сказаннаго. Во многихъ случаяхъ ошибки прямо бросаются въ глаза при внимательномъ изученіи и могуть быть исправлены подборомъ параллельныхъ мъстъ, но иногда ихъ трудно открыть за недостаткомъ однороднаго или нараллельнаго натеріала. Въ частности, въ трактатъ Филовея о чинахъ и должностяхъ встрвчаются недоразумвнія совершенно особаго свойства, которыя не могуть быть устранены ни подборомъ параллельныхъ мёсть, ни филодогическими разысканіями. Такъ, напримъръ, въ отдъль о чинахъ, жадуемых в посредствомъ царскаго приказа, авторъ говоритъ, что эти чины раздъляются на шесть категорій, но, изложивъ по порядку чины въ каждой категоріи и обобщая изложенное, онъ уже даеть не шесть, а семь категорій (De Cerimoniis, p. 707. 18; p. 714. 12). Подобная же онибка встрвчается и въ перечисленіи чиновъ, подчиненныхъ димарху (р. 720. 14). Или, сравнивая три списка чиновъ, приводимыхъ въ трактать (рр. 712, 727, 730), легко убъдиться, что и въ самыхъ титулахъ, и въ порядкъ следованія чиновъ встречаются разности и отступленія, которыя въ высшей стецени затрудняють изследователя. Такимъ образомъ, прежде чъмъ дълать выводы на основаніи данныхъ, приводимыхъ у протоспаварія Филовея, крайне необходимо очистить самый тексть и на первомъ мъсть долженъ быть поставленъ вопросъ о расширении рукописнаго матеріала по изученію табели о рангахъ.

Въ одномъ сборникѣ патріаршей библіотеки въ Іерусалимѣ (№ 39), составленномъ въ XII—XIII в., сохранилась часть трактата Филовея. Неизвъстно, представляеть ли этоть отрывокъ извлеченіе изъ сочиненія

de Cerimoniis, или же есть часть отдъльнаго списка трактата Филовея. Упомянутый рукописный сборникъ-пергаментный, заключаеть въ себъ различнаго содержанія статьи и начинается Синопсисомъ церковныхъ правиль Іоанна Аристина. Онъ уже быль описанъ г. Пападопуло-Кера-**ΜΕΒΟΟΜЪ** (Ίεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη, Ι, p. 115. Έν Πετρουπόλει. 1891), Ho почтенный ученый не заметиль, что на листе 181 у. этого сборника чи**ταθτοπ επέμγιοιπου:** τόμος β'. ταύτας οὖν ἀπάσας τὰς ἔργω καὶ λόγω διδομένας άξίας σαφεί και άκριβεί λόγω παραστήσαι σπουδάσαντες...., τ. θ. 3μΒcb начинается изложение другого трактата, не имъющаго ничего общаго съ каталогами митрополій и епископій, отмівченными въ описаніи г. Пападопуло-Керамевса. Но этотъ новый матеріаль обрывается на оборотъ 183 листа, затъмъ идетъ тетрадь въ восемь листовъ съ другимъ содержаніемъ, указаннымъ у г. Керамевса подъ №М 22 и 23, съ листа же 192 начинается снова изложение новаго матеріала, порядокъ котораго быль нарушень вставкою въ восемь листовъ, и перечень чиновъ продолжается до листа 194 на оборотв, гдв и оканчивается. Этотъ особенный матеріаль, введенный въ отдёль съ перечнемъ митрополій и епископій, составляєть не что иное, какъ отрывокъ трактата протоспаварія Филовея о византійскихъ чинахъ и должностяхъ. Въ то же время онъ долженъ быть разсматриваемъ какъ новая редакція части сборника «de Cerimoniis aulae byzantinae», именно въ объемъ десяти страницъ Боннскаго наданія (726-736), и по отношенію къ этой его части новый списокъ трактата Филовея можеть дать не мало интересныхъ выводовъ. Далье О. И. Успенскій отмінаєть разночтенія открытаго имъ рукописнаго трактата Филовея сравнительно съ печатнымъ его текстомъ. Сопоставленіе печатнаго и рукописнаго текста трактата, прежде всего, свидътельствуетъ, что тамъ и здъсь встръчаются пропуски, а иногда повторенія словъ, чаще же всего легкія различія въ выраженіяхъ. Эти последнія, при всей ихъ кажущейся незначительности, им'йють, однако, важное значеніе для критики текста, давая ключь къ пониманію наиболье трудныхъ и неясныхъ ивсть. Довольно существенныя различія касаются самаго матеріала. Хотя печатный и рукописный тексты им'єють одно и то же содержаніе, т. е. перечень чиновъ и должностей, однако въ нихъ нёть полнаго совпаденія ни въ наименованіи этихъ чиновъ, ни въ порядкъ послъдовательности ихъ. Объяснять эти различія исключительно небрежностью писца едва ли основательно, ибо нельзя не видеть известнаго рода системы въ повторяемости однихъ и техъ же отступленій. Весьма въроятно, что подобнаго рода отступленія нужно объяснять разностями редакцій, т. е. временемъ происхожденія списковъ.

Въ той же рукописи (№ 39) Герусалимской патріаршей библіотеки (л. 194 и слъд.) помъщенъ досель неизвъстный въ печати списокъ византійскихъ чиновъ и должностей, имъющій слъдующее оглавленіе: Тахтихо̀у ἐν ἐπιτόμφ γενόμενον ἐπὶ Μιχαὴλ τοῦ φιλοχρίστου δεσπότου καὶ Θεοδωρας τῆς ὀρθοδοξάτης καὶ ἀγίας αὐτοῦ μητρός. Κακъ перечень чиновъ опредъ



денной эпохи, хотя бы и въ сокращенномъ видъ, этотъ списокъ является прямымъ дополненіемъ извъстнаго досель круга источниковъ по изученію византійской табели о рангахъ. Въ виду этого, Ө. И. Успенскій издалъ и этотъ списокъ параллельно съ перечнями, находящимися у протоспаварія Филовея.

Въ заключени статъи г. Успенскій предлагаетъ сравнительное разсмотрѣніе трехъ перечней чиновъ у Филовея и рукописнаго каталога и рѣшаетъ слѣдующіе вопросы: все ли въ этихъ перечняхъ стоитъ на своемъ мѣстѣ, названы ли должности и чины ихъ настоящими именами и какъ объяснить находимыя въ перечняхъ отступленія въ порядкѣ послѣдовательности чиновъ? Изслѣдованіе этихъ вопросовъ носитъ детальный характеръ и произведено на основаніи весьма тщательнаго и глубокаго изученія предмета.

4. J. Thibaut, Etude de musique byzantine. La notation de St. Jean Damascène ou Hagiopolite (стр. 138-179). Статья носить спеціальный характеръ и составлена на основании рукописнаго матеріала. Въ распоряжении автора были следующія рукописи: 1) кодексъ № 360 Національной библіотеки въ Парижѣ, знакомящій съ нотною системою св. Іоанна Дамаскина и озаглавленный такъ: Βιβλίον Άγιοπολίτης συγκεκροτημένον έκ τινών μουσιχών μεθόδων; часть этого кодекса известна въ печати въ изданіяхъ Bellerman'a (Άνωνύμου σύγγραμμα περί μουσικής. Berlin: 1841) μ Vincent'a (Notices et extraits des Mss. de la bibliothèque du Roi, p. 254-284); 2) кодексъ № 811 въ библіотек в Святогробскаго подворья на Фанар въ Константинопол'в, написанный въ XVII в. и представляющій копію семи манускриптовъ боле древняго происхожденія, знакомящихъ съ византійскимъ церковно-богослужебнымъ пініемъ; 3) нівсколько кодексовъ изъ библіотеки Святогробскаго метоха въ Іерусалимѣ (№№ 403, 489, 729, 723 и 816), а также одинъ кодексъ отъ 1433 года (David Raidestinos) изъ библіотеки Русскаго Археологическаго института въ Константинополь, въ началь коихъ помьщены теоретическия свыджиля касательно византійскаго церковнаго пѣнія; 4) кодексъ № 270 изъ библіотеки Святогробскаго подворья въ Константинопол'в отъ XII в'ека, представляющій Στηγηράριον, а лучше Δοξαστάριον на м'всяцы сентябрь—іюль; 5) рукопись октоиха ІХ или Х-го въка изъ библіотеки коммерческой школы на островъ Халки (№ 9); 6) кодексъ № 648 изъ Святогробской библіотеки въ Константинопол'в съ минеею на сентябрь и октябрь; 7) рукопись оть 1393 года въ библіотек вселенской патріархіи, содержащая Утпулράριον; 8) рукопись синодика царя Бориса отъ XIV віка, хранящаяся въ Софійской національной библіотект, и 9) пять кодексовъ изъ библіотеки Бачковскаго монастыря въ Болгаріи (№ 4 — стихирарь отъ XIV вѣка, № 79 — ирмологій XIV вѣка, № 80 — тоже, № 81 — стихирарь XII въка и стихирарь 1281 года). На основании указаннаго рукописнаго матеріала авторъ очень подробно изложиль нотную систему византійскаго церковнаго пенія, введенную Іоанномъ Дамаскинымъ.

Digitized by Google

5. О. И. Успенскій, Деп историческія надписи: І. Надпись на башнь Артавасда (стр. 180—183). Въ Никев, между Стамбулъ-капуси и Гёлъ-капуси, въ ствив башни, значительно разрушенной въ верхней части, находится надпись на мраморной плить, вдыланной въ ствну. Эта надпись издавалась и сколько разъ, иногда въ неправильномъ чтеніи. О. И. Успенскій издаль ее въ следующемь тексте: "Ενθα θεεική βοηθεία το των έχθρων καταισχύνθη θράσος έκει οι φιλώχριστοι ήμων βασιλείς Λέων και Κω νσταντίνος άνεκαίνησαν πόθω την πόλιν Νήκαιαν, άνεγείρανταις διά της του έργου επιδείξεως νηκητικόν, άναστήσανταις πύργον κεντινάρις, ών και μόχθω ἐπλήρωσεν Άρτάβασδος πανεύφημος πατρίχιος καὶ κουροπαλάτης. Πο μηθηίю почтеннаго издателя надписи, ею отмъченъ одинъ изъ эпизодовъ борьбы Льва Исавра съ арабами. Надпись сдълана не позже 741 года, т. е. при жизни Льва Исавра, и упоминаеть объ одномъ изъ его военныхъ подвиговъ противъ арабовъ; упоминаніе имени Константина рядомъ съ именемъ Льва свидетельствуеть, что надпись не могла быть составлена ранее 720 года, когда Константинъ былъ коронованъ и всв акты стали исходить отъ двухъ царей. По всей въроятности, упоминаемый въ надписи фактъ долженъ быть отнесенъ къ 726 году (Weil, Geschichte der Chalifen, I, S. 637), но подробностей о пораженіи арабовъ подъ Никеей арабскіе источники не указываютъ. Что касается Артавасда, то имя его хорошо извъстно въ исторіи: это быль сотрудникъ и ближайшій помощникъ Льва Исавра во всей его политической карьеръ. Онъ, въ званіи стратига армянской темы, содействоваль Льву въ занятіи престола, быль потомъ приближенъ къ трону своего друга, женился на его сестръ и возведенъ въ высшій государственный санъ куропалата. Въ военномъ дъль подъ Никеей Артавасдъ принималь личное участіе. По смерти Льва, Артавасдъ, какъ не сочувствовавшій церковной политик' своего друга, быль объявлень императоромь и возстановиль поклонение иконамь. Его правленіе продолжалось около двухъ лётъ, пока онъ не былъ взять въ плень и ослеплень Константиномь Копронимемь.

11. Пограничный столого между Византієй и Болгарієй при Симеоню (стр. 184—194). Близъ Солуни, въ селеніи Нарышъ-Кей, найдена мраморная колонна съ греческою надписью. Колонна сохранилась не въ цівломъ видіє: у нея отбита верхняя часть, при чемъ пострадала первая сторока надписи. Сохранившійся обломокъ имітеть 1,25 м. въ длину и 0,55 м. въ діаметрів. Греческая надпись на колоннів издана г. Успенскимъ въ слівдующемъ чтеніи:

"Ετους ἀπὸ κτίσεως κόσμου SYIB ἰνδικτιῶνος **ζ** ὅρος 'Ρωμαίων καὶ Βουλγάρων ἐπὶ Συμεών ἐκ Θεοῦ ἄρχοντος Βουλγάρων ἐπὶ Θεοδώρου "Ολγου Τρακανοῦ ἐπὶ Δρίστρου Κομίτου.

Сохранившійся въ надписи индикть 7 совпадаеть при Симеонъ или съ 6397 (889) или съ 6412 (904) или съ 6427 (919) годомъ. Чуждое греческому рвзчику слово Трахачой употреблено вмёсто варварскаго Таруачой. Любопытно и двойное имя Өеодора и Олега. Должно думать, что «Олегъ» было языческое имя и притомъ старославянское, ибо трудно предполагать присутствіе норманискаго элемента въ тогдашней Болгаріи. Олегь, получившій при крещеніи имя Өеодора, занималь при двор'в Симеона важное м'всто и отмечень въ качестве ближняго боярина болгарскаго князя въвизанτίἄςκοἄ μέτοπικα (Theoph. Contin. VI, p. 35918). Ταργάνος μιμ ταρκάνος есть болгарскій титуль ближняго ко князю боярина; носившій это званіе считался членомъ семьи князя (=оіжетос). Званіе «тарханъ» — татарскаго происхожденія и указываеть на следы болгарскихь учрежденій въ славянской жизни. Выраженіе έπι του Δρίστρου κομίτου упоминаеть нікоего Дристра съ титуломъ комита; въ этомъ лице нужно видеть болгарскаго чиновника, котя титулъ «комитъ» былъ весьма обычнымъ и распространеннымъ въ византійской военно-административной ісрархіи 1). Колонна найдена въ двадцативерстномъ разстояніи отъ Солуни и именно на томъ мъсть, гдъ она была поставлена; значить, въ нячаль Х-го въка граница между Болгаріей и Византіей проходила здёсь. Это-не новый факть, ибо извъстно, что болгарская держава при Симеонъ простиралась отъ устъя Дуная къ Месемвріи, а оттуда къ Родопскимъ горамъ, что Македонія, за исключеніемъ береговой полосы, принадлежала къ Симеоновой державъ (Иречекъ, Исторія Болгаръ, стр. 131). Такимъ образомъ, надпись на камив удостоввряеть только отмвченный летописью факть. Выдвинуть границы такъ близко къ Солуни болгарамъ содъйствовали и побъды надъ греками, и арабское нападеніе на этоть городъ, описанное Іоанномъ Каменіатой. Теперь выступаеть вопрось объоффиціальной границъ греческой имперіи и въ области, зависимой отъ солунской митрополіи. Какъ установлены были тогда церковныя отношенія? въ въдомство солунскаго митрополита входили ли отошедшія отъ Византіи области къ сверу отъ Солуни? На основани данныхъ, сохранившихся въ построенномъ Самуиломъ храмв св. Ахилла на Преспв (алгарныя канедры съ надписями для епископовъ болгарскаго царства), г. Успенскій різшаетъ поставленный вопросъ въ томъ смыслъ, что новая граница между Византіей и Болгаріей при Симеонъ значительно ограничила церковное право солунскаго митрополита и что, напримъръ, канедра Верріи, всегда бывшая въ зависимости отъ этого митрополита, была въ числе болгарскихъ епископій. Кром'в того, Гельцеръ (Byzant. Zeitschr., I, S. 256—257) указываеть 23 канедры подъ в'Едомствомъ болгарскаго архіепископа.



<sup>1)</sup> Г. Баласчевъ мѣсто разсматриваемой надписи (ἐπὶ τοῦ Δρίστρου χομίτου) объясняетъ ссылкой на сказаніе о Тиверіупольскихъ мученикахъ, гдѣ въ главѣ 47 читается: οῦ (т. е. Симеона) χελεύσαντος Δίστρος ὁ χόμης μετεχόμισεν ἀπὸ τῆς Τιβεριουπόλεως εἰς τὴν Βραγαληνίτζαν τοὺς ἀγίους Σωχράτην τε χαὶ Θεόδωρον («Български Прегледъ», 1898, мартъ).

Въ заключении статьи помъщено описание мъстности, гдъ найдена колонна и гдъ проходила пограничная черта болгарско-византійскихъ владъній. Къ описанію приложенъ планъ окрестности Оессалоники. Колонна съ разсмотрѣнною надписью, по распоряженію турецкаго правительства, отправлена въ Константинополь.

Къ статъв о двухъ историческихъ надписяхъ приложены фотографическіе ихъ снимки.

- 6. Отчеть о дъятельности Русского Археологического Института въ Константинополь въ 1897 году (стр. 195—230). См. въ III отдёлё настоящей книжки.
- 7. Въ приможении къ третьему тому «Извѣстій» находятся восемь таблицъ фотографическихъ снимковъ, двѣ изъ коихъ относятся къ статьѣ г. Вульфа, а шесть къ статьѣ г. Thibaut.
- И. И. Срезневскій, Обозръніе древних русских списков Кормчей книги. Сь приложениемь фотографического снижка изъ Ефремовской Кормчей. С.-Петербургъ. 1897. Стр. VI + 154 + 207. - Настоящая внига представляетъ посмертное изданіе труда о Кормчей книгв знаменитаго русскаго ученаго И. И. Срезневскаго, сдъланное Вторымъ отдъленіемъ Императорской Академін Наукъ. Трудъ состоить изъ введенія, обозрівнія древнихъ русскихъ списковъ Кормчей книги и приложеній. Во введеніи (стр. 1—13) рібчь ндеть о сборниках в церковных в каноновъ, существовавших въ восточно-византійской церкви, и сокращенныхъ ихъ изложеніяхъ, о внесенів гражданскихъ византійскихъ законовъ въ сборники церковныхъ каноновъ, о систематическихъ обозржніяхъ сборниковъ каноновъ и толкованіяхъ церковныхъ правиль. Въ самомъ изследованіи обозреваются древніе русскіе списки Кормчей книги. Прежде всего, здёсь разсматривается (стр. 11-46) Ефремовскій ся списокъ, содержащій Кормчую книгу съ указателемъ каноновъ въ XIV титулахъ, при которомъ одно предисловіе, и съ собраніемъ каноновъ въ полномъ видів, безъ толкованій; этотъ списокъ относится въ XI-XII въку и хранится въ Московской Синодальной библіотек'в (№ 227/148). Дал'ве (стр. 47—84) обозр'ввается Рязанскій списокъ, содержащій Кормчую съ канонами въ сокращенномъ изложеній и съ толкованіями, со вступительными статьями вселенскихъ и пом'естныхъ соборовъ, за которыми следуютъ объясненія двухъ молитвъ и символа веры съ укатателемъ каноновъ въ XIV титулахъ, при коихъ два предисловія и пр. Списокъ относится къ 1284 году и находится въ Императорской Публичной библіотекъ. На третьемъ мъстъ (стр. 85-112) находится описаніе Новгородской Кормчей 1280-хъ годовъ, жранящейся въ Московской Синодальной библіотек'в (№ 132). Эта Кормчая такого же состава, какъ и Рязанская, съ такимъ же заглавіемъ, съ твии же статьями, но не въ томъ порядкв и съ перемвнами по Кормчей Ефремовской, притомъ еще съ дополненіями русскихъ статей; расположеніе статей въ этой Кормчей своею неправильностью сравнительно съ Ряванскою указываеть неопровержимо, что последняя была главнымъ

источникомъ при ен составленіи, а русскія статьи доказываютъ, что она вътомъ видѣ, какъ теперь извѣстна, была составлена на русской почвѣ. Четвертый русскій списокъ Кормчей есть Устюжскій (стр. 113—134), содержащій Кормчую съ собраніемъ каноновъ въ L титулахъ Іоанна Схоластика и съ дополненіями къ нему. Въ какомъ видѣ явилась эта Кормчая на Руси въ первый разъ и когда, опредѣлить нельзя, Устюжскій же списокъ ея относится къ XIII вѣку и хранится въ Румянцевскомъ музеѣ (№ 230). Наконецъ, въ изслѣдованіи (стр. 135—138) обозрѣвается Воскресенская Кормчая XIII—XIV вѣка, хранящаяся въ Московской Синодальной библіотекѣ (№ 131) и содержащая сводную Кормчую книгу. Въ заключеніи (стр. 139—154) помѣщенъ сравнительный указатель перевода отдѣльныхъ частей Кормчей.

Въ приложени (стр. 1—207) находятся следующие памятники: 1) Собраніе каноновъ Іоанна Схоластика въ 50-ти главахъ, изданное по Устюжской Кормчей Московскаго Румянцевскаго музея № 230, съ приведеніемъ наиболье существенныхъ отличій изъ списка XVI въка библіотеки Московской духовной академіи № 54 (Іоасафовская Кормчая); 2) собраніе постановленій въ 87 главахъ, напечатанное по списку Ефремовской Кормчей XI въка Московской Синодальной библіотеки и съ приведенісмъ наиболье существенныхъ разночтеній изъ Новгородской Кормчей 1280-хъ годовъ той же библіотеки; 3) пять новелль (3-я, 77-я, 132-я 133-я и 137-я), изъ коихъ три первыя напечатаны по Соловецкому списку XVII въка (копія съ Ефремовской Кормчей), четвертая—по списку Новгородской Кормчей съ варіантами изъ Соловецкаго списка Казанской духовной академіи № 1165, а пятая — по Ефремовской Кормчей (конецъпо Соловецкой) съ наиболее существенными варіантами изъ Новгородской Кормчей; 4) Синтагма въ XIV титлахъ, а именно: первое предисловіе (напечатано по Ефремовской Кормчей съ варіантами изъ Соловецкаго ея списка), второе предисловіе (напечатано по Рязанскому списку), первая часть Синтагмы въ XIV титлахъ, представляющая собою систематическій указатель каноновъ, разділенный на 14 главъ (напечатана по Рязанскому списку съ варіантами изъ Варсонофіевскаго списка Чудовскаго монастыря XIV въка), и государственныя постановленія, относящіяся къ Синтагит въ XIV титлахъ (напечатаны по Новгородской Коричей 1280-хъ годовъ съ варіантами изъ Рязанской 1284 года) и 5) Законъ судный, напечатанный по Варсонофіевской Кормчей Чудова монастыря № 4 съ варіантами изъ Новгородской Кормчей.

Н. Суворовъ, Учебникъ церковнаю права. Ярославль. 1898. Стр. 597. — Изданный проф. Суворовымъ «Учебникъ церковнаго права» есть исправленный, сокращенный, но вмёстё во многихъ отношеніяхъ и дополненный его «Курсъ церковнаго права», явившійся въ 2 томахъ въ 1889 — 1890 годахъ. Основной планъ изложенія въ «Учебникъ» остался такой же, какого авторъ держался и въ «Курсъ»; только научныя данныя, касающіяся разныхъ православныхъ автокефальныхъ церквей, а также суще-

ствующихъ въ Россіи неправославныхъ или инославныхъ церквей поставлены на техъ местахъ, где имъ и следуетъ быть по требованіямъ принятой авторомъ системы. Въ частности, и изложение церковнаго устройства въ его подробностяхъ начинается здёсь съ изложенія устройства другихъ церквей, существующихъ внъ Россіи, при чемъ неправославныя предпосыдаются православнымъ, и заканчивается устройствомъ церквей, существующихъ въ Россіи: православной, римско-католической, евангелической и армяно-грегоріанской. Этотъ пріемъ, по заявленію автора, есть обычный въ юридической наукъ, гдъ изложеню дъйствующаго русскаго права предпосылаются всё данныя, получаемыя историкосравнительнымъ методомъ и содъйствующія пониманію нашего дъйствующаго права. — Въ виду того, что ученыя воззрвнія профессора Суворова достаточно извёстны нашимъ читателямъ, представляется излишнимъ въ подробностяхъ знакомить съ его «Учебникомъ церковнаго права», поэтому здёсь будеть изложень лишь плань его труда въ существенныхъ чертахъ. «Учебникъ» состоитъ изъ введенія и пяти частей. Во введеній (стр. 1—17) річь идеть о религій вообще и христіанской въ частности, о церкви въ области права и церковномъ правъ въ объективномъ смыслъ, о дъленіи этого права на церковное и каноническое, о церковномъ правъ, какъ наукъ, задачъ его и отношени къ богословию. Часть первая (стр. 18-159) содержить историческій обзоръ развитія церковнаго устройства. Въ этой части — шесть главъ, въ первой изъкоихъ разсматривается церковное устройство въ первые три въка христіанства, во второй обозрѣвается развитіе церковнаго устройства съ IV вѣка до раздъленія церквей восточной и западной, въ третьей излагается развитіе устройства западно-католической церкви, по отділеніи ея отъ восточной, въ четвертой речь идеть о развитии евангелическаго церковнаго устройства, въ пятой-о развитіи церковнаго устройства на востокъ, посл'в разд'еленія восточной и западной церквей, и въ шестой излагается развитіе устройства русской православной церкви. Во второй части «Учебника» (стр. 160-252) обозрѣвается исторія источниковъ церковнаго права. Въ частности, въ главе первой излагается исторія источниковъ церковнаго права въ первые три ввка христіанства, во второй -- отъ IV въка до раздъленія церквей восточной и западной, въ третьей-исторія источниковъ церковнаго права на запад'ь, посл'в разд'вленія церквей, въ четвертой — въ евангелической церкви, въ пятой — на востокъ, послъ раздёленія церквей, и въ шестой — въ Россіи. Часть третья (стр. 253 — 298) содержить догматическое изложение церковнаго устройства; здёсь въ первой главъ излагаются основныя начала церковнаго устройства и во второй — подробности церковнаго устройства. Въ четвертой части (стр. 299—516) рвчь идеть о церковномъ управленіи. Въ этой части девять главъ, въ первой изъ которыхъ говорится о церковномъ законодательствъ, во второй -- о церковномъ надзоръ, въ третьей -- о церковномъ судъ, въ четвертой - объ управлении ученіемъ, культомъ и священнодъйствіемъ, въ пятой—о таинствъ священства въ особенности, въ шестой — о бракъ въ особенности (препятствія къ браку, заключеніе брака и прекращеніе его), въ седьмой — объ управленіи церковными должностями, въ восьмой — о монастыряхъ и другихъ церковныхъ обществахъ и въ девятой — о церковномъ имуществъ. Въ пятой части (стр. 517—597) опредъляются внъшнія отношенія церкви. Въ частности, въ первой главъ ръчь идетъ объ отношеніи между церковью и государствомъ и во второй опредъляется отношеніе церкви къ другимъ религіознымъ обществамъ и отдъльнымъ лицамъ, къ ней не принадлежащимъ.

«Учебникъ церковнаго права» проф. Суворова снабженъ указаніями на литературу, которая принималась авторомъ во вниманіе при составленіи каждаго параграфа. Безспорно, этотъ трудъ займетъ видное м'єсто въряду существующихъ русскихъ учебниковъ церковнаго права.

С. Петровскій, Сказанія объ апостольской проповиди по спверо-восточному Черноморскому побережью. Очеркъ изъ исторіи древне-христіанской ми*тературы*, Одесса. 1898. Стр. 304---X.--Изследованіе состоить изъ трехъ отдівовъ, каждый изъ коихъ подраздівляется на главы. Въ отдівлі первомъ (стр. 9—120) разсматриваются апокрифическія сказанія объ апостольской проповёди по Черноморскому побережью и опредёляется время образованія этихъ сказаній. Въ частности, въ первой главі опреділяется время образованія оригинальныхъ («Пράξεις των αποστόλων Άνδρέου καί Ματθαίου εἰς τὴν πόλιν τῶν ἀνθρωποφάγων», «Πράξεις τῶν ἀγίων ἀποστόλων Πέτρου καὶ 'Ανδρέου» Η «Μαρτύριον Ματθαίου») Η ποροβομικίτω («сирійская исторія апостоловъ Андрея и Матеея», евіопская «книга пропов'ями Матеея въ городъ Балаатсаби», есіопское сказаніе «о проповъди Іудо Оаддея въ Сиріи-Дакіи», славяно-русское сказаніе о «пропов'вди Петра и Анрея во градъ варварскомъ», англосаксонское сказаніе «Андрей») апокрифическихъ сказаній объ апостольской пропов'єди по с'вверо-восточному берегу Чернаго моря, а во второй — время образованія переработанных в ("De gestis beati Andreae apostoli", "De rebus gestis a beato Matthaeo apostolo», «De sanctis Simone et Iuda», «De rebus gestis a beato Philippo apostolo», и «De rebus per Iudam a beato Bartolomeo gestis») и новыхъ (коптско-ееіопскія сказанія — «Хожденіе къ Казаренамъ-Кадаренамъ», «Пропов'я в апостола Вареоломея въ город' Ельва, «Мученичество апостола Вареоломея» и «Проповёдь апостола Андрея въ городахъ Акрадисъ и Луддъ») апокрифическихъ сказаній по тому же вопросу. Во второмъ отдёлё книги (стр. 121—205) уясняется историческая цённость апокрифическихъ сказаній объ апостольской пропов'й по с'вверо-восточному Черноморскому побережью, именно -- сказаній о пропов'я апостоловъ Андрея и Матеея въ предвлахъ свернаго побережья Чернаго моря (глава третья) и о проповъди апостоловъ Андрея, Вареоломея, Симона Кананита, Іуды и Филиппа по восточному побережью того же моря. Въ третьемъ отделе (стр. 206-299) изследуются краткія известія (у Евсевія Кесарійскаго, Сократа, Руфина, Евхерія Ліонскаго, въ сирійской «Doctriba apostolorum», въ подложныхъ каталогахъ Ипполита Римскаго, Дороеся Тирекаго, Софронія и Епифанія Кипрскаго и др.) и поздивищія распространенныя сказанія («Похвала св. Андрею» Прокла патріарха Константинонольскаго, «Похвала св. Андрею», приписываемая Асанасію Александрійскому. «Объ апостолъ Андреъ» Григорія Тирскаго, «О жизни, дъяніяхъ и кончинъ св. всехвальнаго Первозваннаго апостола Андрея»---монака и пресвитера Епифанія, «Πράξεις και περίοδοι τοῦ άγίου και πανευφήμου ἀποστόλου Άνδρέου, εγχωμίω συμπεπλεγμέναι» Η «Μαρτύριον τοῦ άγίου ἀποστόλου "А тореоц» — анонимныхъ авторовъ, «Похвала святому и всехвальному апостолу Андрею» Никиты Пафларона, грузинское «Житіе святаго апостола Андрея Первозваннаго» и «Сказаніе объ апостол'я Христовомъ Андреф между учениками Первозванномъ» Симеона Метафраста) объ апостольской миссін въ предълахъ съверо-восточнаго Черноморья и уясняется отношение трхъ и другихъ къ вналогичнымъ впокрифическимъ сказаніямъ, -- въ частности въ главъ пятой річь идеть о краткихъ изв'єстіяхъ, а въ шестой о позднихъ распространенныхъ сказаніяхъ объ апостольской проповёди въ указанномъ мёстё. Въ результате своихъ изысканій касательно сказаній объ апостольской пропов'й по с'вверо-восточному Черноморскому побережью авторъ пришелъ къ следующимъ выводамъ (стр. 300—303): 1) О древныйших преданіях касательно апостольской пропостиди съ Черноморът. Такими преданіями нужно признать ті, которыя сохранились въ апокрифическихъ сказаніяхъ о миссіи апостоловъ Андрея Первозваннаго, Матеся, Вареоломся, Симона Зилота и Гуды въ земляхъ на востокъ отъ Чернаго моря, въ странахъ по юго-восточному, восточному и съверному (Таврическому) берегамъ этого моря. Такъ какъ самыя раннія редакцін этихъ сказаній — оригинальныхъ возникли въ половинъ II въка, а можеть быть и въ концъ I-го въка, а наличныя редакців сказаній переводныхъ (отъ II, IV, VII віжовъ), переработанныхъ (отъ IV---VI въковъ) и новообразованныхъ (отъ IV--V в.) имъютъ прототипами апокрифы, редакцін конхъ принадлежать II и III віжамъ,-то, очевидно, и предавія объ апостольской миссін, содержащіяся въ этихъ апокрифахъ, восходять къ Т-ІІ въкань по Р. Х. 2) Объ отношеніи пратких изепстій по тому же вопросу нь апонрифичеснимь сказаніямь. Апонрифическія сказанія составляють главный источникь большей части краткихь извівстій, въ конкъ этотъ источникъ то выступаеть явно, то остается замаскированнымъ, иначе - наблюдается или пассивное или активное отношеніе между анокрифическими сказаніями и краткими извітстіями объ апостольской проповёди въ юго-восточномъ и сёверо-восточномъ Черноморье. Но вообще, преданія, содержащіяся въ краткихъ изв'ёстіяхъ, вытекають изъ преданій апокрифическихъ. Самостоятельными по источнику можно признать только два краткихъ извёстія-о проповёди апостола Андрея Первозваннаго въ Скиоји и о проповъди апостола Вареоломея въ восточной Индін. То и другое встр'вчаются у Евсевія. Въ изв'єстіи о Скиоїи,

какъ удълъ проповъди апостола Андрея, можно видъть церковное преданіе, которое, однако, отличается отъ каноническаго нікоторой неопредъленностью въ смыслъ источника и, быть можетъ, объективно передаеть въ применени къ апостолу Андрею те общія сведенія о распространенім христіанства на съверъ и востокъ отъ Чернаго моря, какими располагала христіанская древность ранве Евсевія и Оригена. Изв'ястіе о проповъди апостола Вареоломея въ Индіи есть синтезъ церковныхъ сказаній, утверждавшихъ факть посіщенія этимъ апостоломъ Индіи отдаленной «страны востока» и факть оставленія имъ индійской паств'в евангелія отъ Матося. Источникъ извістій анонимный-fama, а не установившееся въ перкви преданіе. Однако есть основаніе полагать, что эта fama принадлежала церкви и циркулировала въ литературныхъ кругахъ Александріи и Кесаріи временъ Евсевія. 3) Объ отношеніи поздитыйших «Πράξεις» къ краткимъ извъстіямъ и апокрифическимъ сказаніямъ объ апостольской проповъди въ предълахъ съверо-восточнаго Черноморья. Поздивишими Πράξεις оканчивается процессъ литературной работы, начало которой было положено агіографами V віка, съ цівлью вытівсненія еретическихъ сказаній объ апостолахъ и заміны ихъ пов'єствованіями въ строго-перковномъ духв. Такимъ образомъ, поздненшія Πράξεις излагають апокрифическій матеріаль окончательно очищенный и переработанный. Этотъ матеріаль дополняется въ нихъ краткими известіями и мъстными преданіями новаго происхожденія, касающимися апостольской миссіи. Въ виду такого состава, преданія о пропов'яди апостоловъ въ предвлахъ сверо-восточнаго Черноморья, содержащіяся въ Πράξεις, нельзя назвать самостоятельными въ строгомъ смыслё и лишь условно можно допустить, что по своему источнику эти преданія восходять къ апостольскимъ временамъ. 4) О досто-пърности факта апостольской проповъди по восточному и съверному берегамъ Чернаго моря. Достовърность этого факта вполив зависить отъ того, признаются ли достоверными древнія преданія объ апостольской проповіди по этимъ берегамъ, заключающіяся въ апокрифических сказаніях и двух кратких извістіях -о Скиеін, какъ уділів апостола Андрея, и объ Индін, какъ уділів апостола Варооломея. Ясно само собою, что поздивищія Πράξεις и всв остальныя краткія изв'ястія, генетически связанныя съ апокрифическими сказаніями, не им'єють въ этомъ вопросі різпающаго значенія. Но, съ другой стороны, ясно и то, что поздивишія Πράξεις и краткія извівстія, ранъе ихъ существованія, ничего не говорять противъ достовърности апокрифическихъ преданій и подкрівпляющаго ихъ преданія церковнаго, по корню анонимнаго. Въ этихъ Πράξεις и въ краткихъ извъстіяхъ выражаются взгляды, которые допускались и разделялись приблизительно съ IV-V в. Такъ какъ эти взгляды въ главномъ совпадають съ апокрифическими и церковно-анонимными преданіями, то такое совпаденіе оказывается наилучшей гарантіей того, что факть апостольской пропов'йди по восточному — Кавказскому и съверному — Таврическому берегамъ Чернаго моря издревле признавался достовърнымъ.

При составленіи сочиненія авторъ пользовался русскою и доступною ему иностранною литературою, а текстъ апокрифовъ изучаль по изданіямъ Tischendorf'a, Fabricius'a, Malan'a, Wright'a, Guidi, Lemm'a, Grimm'a и другихъ. Въ приложеніи къ изслѣдованію помѣщены: 1) «Мученіе св. апостола и евангелиста Матеея» изъ сборника XVII вѣка, принадлежащаго Императорскому Обществу любителей древней письменности № XCVII (3131), листы 140—145, и 2) «Мученіе св. апостола Филиппа» по той же рукописи (л. 136—140).

Безспорно, авторъ много трудился и его работа весьма небезполезна въ русской литературъ.

Книга для чтенія по исторіи среднихъ въновъ, составленная кружкомъ преподавателей подъ редакцією профессора П. Г. Виноградова. Выпускъ первый. Изданів второв. Москва. 1898. Выпускъ второй. Москва. 1897.

Въ этой прекрасной книгъ, составленной для популярнаго чтенія, помъщено не мало статей, имъющихъ отношеніе къ византологіи. Въ виду того что статьи эти составлены при пособій лучшихъ новъйшихъ, русскихъ и иностранныхъ, научныхъ произведеній византологическаго характера представляется не лишнимъ отмътить ихъ здъсь.

- 1. Павелъ Виноградовъ, Имперія VI въка и Юстиніань (выпускъ I, стр. 212-246).
- 2. **Ө. Сиирновъ**, Левъ III Исавръ и начало иконоборства (тамъ же стр. 302-323).
- 3. П. Лавровъ, Свв. Кириллъ и Меводій, первоучители славянскіе (выпускъ II, стр. 133—220).
  - 4. М. Покровскій, Симеонь, царь болгарскій (тамъ же, стр. 221—246).
  - Д. Каринскій, Никифорь Фока (тамъ же, стр. 247—274).
- 6. **Н.** Шамонинъ, Подготовка перваго крестоваго похода (тамъ же, стр. 440-456).
- 7. **Н. Шамонинъ,** Вожди перваго крестоваго похода (тамъ же, стр. 457—479).
  - 8. Е. Щепкинъ, Герусамимское королевство (тамъ же, стр. 480-542).
  - 9. О. Смирновъ, Андроникъ Комнинъ (тамъ же, стр. 543-599).
- 10. М. Покровскій, Четвертый крестовый походь и Латинская имперія (тамъ же, стр. 600—619).
  - 11. Н. Тарасовъ, Византийское искусство (тамъ же, стр. 853-870).
  - 12. М. Соколовъ, Бомарская письменность (тамъ же, стр. 913-931).
- Г. Муркосъ, Путешествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинь XVII въка, описанное его сыномъ, архидіакономъ Павломъ Алеппскимъ. Переводъ съ арабскаго по рукописи Московскаго Главнаго Архива Министерства Пностранныхъ Дълъ. Выпускъ четвертый. Москва, 1898. Стр. V-195. Четвертый выпускъ издаваемаго г. Муркосомъ въ русскомъ переводъ замъчательнаго арабскаго произведенія, описывающаго

путетствіе антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ XVII вѣкѣ, содержить десятую, одиннадцатую и двѣнадцатую книги этого «Путешествія». Въ книгѣ десятой авторъ произведенія, архидіаконъ Павелъ Алепискій, продолжаєть описывать пребываніе патріарха Макарія въ Москвѣ и разсказываєть о его путешествіи въ Троице-Сергієвъ монастырь. Книга одиннадцатая сообщаєть о поѣздкѣ патріарха Макарія въ Новгородъ, куда онъ самъ пожелаль съѣздить, отправившись, по предложенію патріарха Никона, въ Иверскій Валдайскій монастырь; вторая половина книги разсказываєть о пребываніи Макарія въ Москвѣ. Въ книгѣ двѣнадцатой описываєтся его поѣздка въ Саввинъ монастырь, откуда онъ опять возвратился въ Москву, и, наконецъ, сообщаєтся объ отъѣздѣ антіохійскаго патріарха на Востокъ; книга заканчиваєтся сообщеніемъ о пріѣздѣ Макарія въ городъ Рашковъ на Днѣстрѣ.

- 9. Шеляговскій, Паденіе Константинополя. Историческій очеркь. С.-Петербургъ. 1898. Стр. 1—144—160.—Популярный разсказъ о завоевани Константинополя турками въ 1453 году, составленный при пособін устар'явшей русской литературы. Очеркъ не только не носитъ никакихъ признаковъ знакомства автора съ научной литературой вопроса, но и очень слабъ, какъ популярная работа. Въ приложени къ очерку помъщена статья г. Евстафія Воронца подъ заглавіемъ: Кто наследоваль права византійских императоровь? Въ заключеній ея авторъ пишеть, что какъ съ родовой, такъ и съ политической стороны, какъ самими русскими царями и народомъ, такъ и всвии государствами Европы единственными наследниками Византіи и византійскихъ императоровъ признаны были русскіе цари и Россія, и никто иной; никогда ни народъ, ни цари русскіе не отказывались отъ торжественно предъ всвиъ міромъ унаследованныхъ имъ правъ византійскихъ императоровъ. Статья имбетъ публицистическій характеръ и нуждается въ большей аргументаціи, чёмъ какая представлена авторомъ.
- М. Ремезовъ, Византія и византійня конца Х-ю въка. По Г. Шмом-берже. Москва. 1898. Стр. 163.—Настоящая работа г. Ремезова, печатавшаяся сначала, въ видъ отдъльныхъ очерковъ, въ журналъ «Русская 
  Мысль», представляетъ продолженіе его разсказовъ подъ заглавіемъ «Картины жизни Византіи въ Х въкъ» (Виз. Врем., т. V, вып. 3, стр. 553) и 
  написана при пособіи того же французскаго сочиненія Густава Шлюмберже «L'ероре́е byzantine à la fin du dixième siècle», которое послужило 
  источникомъ и для первой брошюры г. Ремезова. Здъсь, во второй брошюръ, разсказывается о царствованіи императоровъ Іоанна Цимисхія 
  (969—976 г.) и Василія ІІ Болгаробойцы (976—1025 г.) съ его братомъ 
  Константиномъ VIII. Брошюра имъетъ популярный характеръ и, благодаря прекрасному руководителю, читается съ нъкоторымъ интересомъ.
- С. Слуцкій, Свидътельство кардинала Гумберта (XI в.) о византійских Распятіях (Археологическія Изв'встія и Зам'втки, 1898, № 9 и 10, стр. 287—290).—Кардиналь Гумберть, отъ имени римскаго папы произнес-

шій въ 1054 году въ храм'в Св. Софія въ Константинопол'в отлученіе на грековосточную церковь, въ обличительномъ посланіи, привезенномъ въ Константинополь, упрекаль грековь, между прочимь, въ томъ, quod hominis morituri imaginem affigitis crucifixae imagini Christi, ita ut antichristus quidam in cruce Christi sedeat, ostendens se adorandum, tamquam sit Deus (Migne, t. CXX, col. 737). Ученые Гефеле и Штокбауеръ видять възтихъ словахъ свидетельство о натурализме въ изображенияхъ Распятия, который будто бы характеренъ для Востока, въ противоположность идеалистическимъ изображеніямъ Запада, и свой взглядъ стараются подтвердить немногими археологическими и литературными данными. Профессоръ И. В. Покровскій въ своемъ «Евангеліи въ памятникахъ иконографіи» (стр. 358-359), на основаніи изученія памятниковъ, доказываеть, что, напротивъ, византійскія изображенія Распятія отличались идеалистичностью и что реалистическій типъ, бывшій на Восток'в лишь въ зачатк'в, пменно западными художниками быль доведень до крайности, -- но не подвергаетъ критикъ переводъ Гефеле отмъченнаго мъста изъ обличительнаго посланія Гумберта («вы придаете образъ умирающаго человъка образу распятаго Христа, такъ что какой-то антихристь сидить на креств Христовъ, выставляя себя на поклоненіе, словно онъ Богъ»). Г. Слуцкій считаеть этоть переводь неправильнымь какь съ филологической стороны, такъ и въ отношении исторической действительности. Взамень его онъ предлагаетъ следующій переводъ спорнаго места: «къ распятому изображенію Христа вы присоединяете изображеніе человіна, имінощаго умереть (morituri, т. е. еще не умершаго, современника вашего), такъ что на кресть сидить какой-то антихристь, выставляющій себя на поклоненіе». Такимъ образомъ, по мысли г. Слуцкаго, на греческихъ изображеніяхъ Распятія, - внизу его, на крыльяхъ креста или на оборотной сторонъ — помъщались изображенія и ихъ соорудителей. Правда, еще неизвъстно ни одного подобнаго памятника, даже съ изображеніемъ царствующаго императора, но въ виду того, что известны византійскіе кресты съ изображеніями Богоматери, Іоанна Предтечи и почившихъ прославленныхъ императоровъ, особенно Константина и Елены, г. Слуцкій заключасть, что памятники не противоръчать его предположению и что время существованія предполагаемыхъ изображеній могло быть очень краткимъ и ограничилось лишь временемъ XI-го въка. Но едва ли можно согласиться съ пониманіемъ слова moriturus въ смысле mortalis, какое допускаеть г. Слупкій, а затёмь въ разбираемой фразё, какъ во второй, такъ и въ первой ея части, ръчь идеть объ одномъ лицъ, а не о двухъ, какъ утверждаеть г. Слуцкій. Во всякомъ случав, его толкованіе представляется болье въроятнымъ, чъмъ общепринятое.

Г. Ласкинъ, Почему Готфридъ Бульонскій не хотпъл надівть короны (Сообщенія Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества, 1898, октябрь, стр. 628)?—То обстоятельство, что Готфридъ Бульонскій не пожелаль надіть королевскаго вінца, г. Ласкинъ объясняєть не бла-

Византійскій Временянкъ.

15

гочестивымъ образомъ его мыслей, какъ обыкновенно думаютъ, а существовавшимъ обычаемъ, получившимъ происхождение отъ императора Ираклія, который, внесши торжественно Св. Крестъ на Голгову, облачился въ царское платье, но не надѣлъ вѣнца, и патріархъ, подражая ему, тоже служилъ безъ митры. Это уваженіе Ираклія къ святости Голговы, засвидѣтельствованное и голговской мозаикой, погибшей въ 1808 году, раздѣлялась и крестоносцами. Замѣтка г. Ласкина нуждается въ научной аргументаціи.

П. Цвътновъ 1) Изъ произведеній древне-христіанской поэзіи. Ппснь въ прославление святых в мучениковъ Серия и Вакха, 7 октября. Переводъ съ греческого подлинника. (Радость Христіанина, 1898, кн. Х, стр. 250—252). Предложенная здёсь въ русскомъ переводе песнь въ честь свв. Сергія п Вакха, пострадавшихъ при императоръ Максиміанъ, написана Иліею, въроятно, патріархомъ ісрусалимскимъ, но какимъ именно изъ трехъ ісрусалимскихъ патріарховъ съ пменемъ Иліи, не извъстно. Пъснь полна сердечной теплоты, отличается художественнымъ построеніемъ и составлена въ формъ пъсней св. Романа Сладкопъвца. Г. Цвътковъ сдълалъ переводъ пъсни по изданію Питры (Analecta sacra, t. I, р. 289 и слъд.) и снабдилъ его небольшимъ предисловіемъ. 2) Пъснь св. Романа Сладкопъвца въ прославление св. врачей Космы и Даміана, 1 ноября (тамъ же, кн. XI, стр. 326—331). Греческій тексть предложенной здёсь въ русскомъ перевод'в п'всни изданъ Питрою (Analecta sacra, t. I, p. 218 и след.) на ряду съ несомивно принадлежащими св. Роману Сладкопвицу пъснями, при чемъ онъ, однако, высказываетъ подозрѣніе въ ея принадлежности знаменитому христіанскому поэту, не смотря на акростихъ «ποίημα Ромачой», — такъ какъ песнь заключаетъ погрешности въ стихосложения, несвойственныя св. Роману, и не имбетъ последовательности въ содержаніи. Но г. Цветковъ склоненъ объяснять недостатки этой песни темъ, что она впоследствии подвергалась переработке и изменениямъ, да и первоначально была написана менъе тщательно. Къ тому же и самъ Питра напечаталь ее съ именемъ св. Романа. Нашъ переводчикъ этой пъсни сдълаль къ ней нъсколько примъчаній и снабдиль краткимъ предисловіемъ. 3) Ппснь св. Романа Сладкоппеца въ прославленіе св. Николая Чудотворца (тамъ же, кн. XII, стр. 410-420). И эта пъснь, какъ и предыдущая, вызываеть сомивнія въ принадлежности ся св. Роману Сладкопвицу. Издатель подлиннаго ея текста, кардиналь Питра (Analecta sacra, t. I, р. 202 и след.), высказываетъ предположение, что 2-9 строфы этой пъсни прибавлены неизвъстнымъ постороннимъ лицемъ къ оригинальной пъсни св. Романа въ честь святителя Николая Чудотворца, такъ какъ онъ ни по содержанію, ни по стилю не могуть принадлежать знаменитому христіанскому п'єсноп'євцу. Т'ємъ не мен'є н'єть р'єшительныхъ основаній разорвать песнь на двё части. Г. Цвётковъ, по обыкновенію, сдълаль точный переводъ этой пъсни на русскій языкъ по изданію Питры, изложилъ въ предисловіи содержаніе ея и высказаль нѣсколько словъ относительно ея подлинности.

А. И. Пападопуло-Керамевсъ, Къ исторіи греческих этимологиковь (Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1898, сентябрь, отдъль классической филологіи, стр. 115—133).—Статья направлена противъ нёкоторыхъ предубъжденій Р. Рейценштейна (Geschichte der griechischen Etymologika. Leipzig. 1897.), значительно способствовавшихъ составленію имъ теоріи объ Etymologicum Genuinum. Въ стать в четыре главы. Въ первой изъ нихъ опредъляется хронологія кодекса B=Laur. S. Marci 304. Рейценштейнъ, на основаніи приписки въ концѣ этой рукописи (ἐτελειώθη σὺν θεῷ μηνὶ μαίω ιγ', Κυριακή, ὥρα τῆς ἡμέρας, ὅτε ἤνοιξεν ἡ Μεγάλη Ἐκκλησία). относитъ время ея написанія къ концу X или къ началу XI вѣка, при чемъ означенную приписку не считаетъ принадлежащею переписчику кодекса В. но полагаетъ, что она списана имъ, вместе со всею рукописью, со своего подлинника; означенный же въ припискъ день, по мнънію Рейценштейна, есть 13-ое мая 882 года, а что касается открытія Св. Софіи, то оно имъло мъсто при императоръ Василіъ Македонянинъ (Theoph. Contin., V, 79). Г. Пападопуло-Керамевсъ считаетъ взглядъ немецкаго ученаго не основательнымъ. По его мивнію, въ припискв говорится о торжественномъ открытіи (ἀνοίξια) Великой церкви при император Василів Болгаробойцѣ, при которомъ (въ 986 году) отъ землетрясенія обрушился большой куполь храма, а также и западный его сводъ, что вызвало закрытіе его до возобновленія обрушившихся частей (Левъ Діаконъ, Георгій Скилица или Кедринъ, Миханлъ Глика, Стефанъ Асогикъ, Яхъя Антіохійскій). 13-го мая 994 года, по свид'втельству греческихъ и восточныхъ историковъ, состоялось открытіе обновленнаго храма. Это число какъ разъ совпадаетъ съ воскреснымъ днемъ. Тогда же, значить, т. е. 13 мая 994 года быль окончень (списань) неизвъстнымь переписчикомъ кодексъ В и сделана на немъ вышеприведенная приписка. Отсюда неосновательно мивніе Рейценштейна и о томъ, будто этимологическій словарь кодекса В является спискомъ того самаго словаря, которымъ пользовался патріархъ Фотій, дополненнымъ его же примівчаніями и добавленіями.

Во второй главь статьи опредыляется время жизни Георгія Хировоска. Въ кодексахъ АВ, въ которыхъ, по мивнію Рейценштейна, находится Etymologicum Genuinum, имьются также и глоссы Георгія Хировоска. Въ виду того, что вопросъ о времени жизни Хировоска имьетъ большое значеніе для мивнія ньмецкаго автора объ Etymologicum Genuinum, Рейценштейнъ двлаетъ попытку рышить и этотъ вопросъ. Такъ какъ Etymologicum Genuinum есть, по предположенію Рейценштейна, трудъ патріарха Фотія, а этому посліднему, какъ доказываютъ кодексы АВ, предшествоваль цільй рядъ другихъ авторовъ, которые пользовались трудами Хировоска, то слідовательно, заключаетъ Рейценштейнъ, этотъ Хировоскъ жилъ раньше 750 года. По мивнію же г. Пападопуло-Керамевса, Хпровоскъ жилъ поздніве VIII віка. Сохранился одинъ трудъ Георгія Хировоска подъ заглавіемъ «Еπιμερισμοί τοῦ ψαλτηρίου», изданный Т. Gaisford омъ (Охопіі. 1842). Эти эпимеризмы опреділенно упоминаются въ

кодексѣ В, подъ словомъ хдирочофос; значитъ, въ 994 году, когда написанъ кодексъ В, они признавались подлиннымъ трудомъ Хировоска. Въ этихъ эпимеризмахъ Хировоска есть ссылка (44,11) на одинъ анонимный стихъ, который читается такъ: ό θεός πεφυχώς έχ πυλών άνηλίων. Наукъ (Ioannis Damasceni canones jambici, p. 201. St.-Pétersbourg. 1894) нашель, что этотъ стихъ есть сороковой стихъ перваго ямбическаго канона Іоанна Дамаскина. Следовательно, Хировоскъ жилъ поздне Іоанна Дамаскина. поэтическія произведенія котораго ему были изв'єстны. Кром'в того, глоссографическія статьи съ именемъ Георгія Хировоска, найденныя Рейценштейномъ въ кодексв d, содержащемъ Etymologicum Gudianum, относятся, по изысканію г. Пападопуло-Керамевса, къ первому и отчасти второму ямбическому канону Іоанна Дамаскина. Такимъ образомъ, если принять во вниманіе изв'єстные эпимеризмы на Псалтирь и остатки другихъ эпимеризмовъ въ кодексъ d, то время жизни Хировоска нужно искать между концомъ VIII-го и концомъ X-го въковъ, но раньше 994 года, въ которомъ написанъ кодексъ В. Чтобы точнъе опредълить время жизни Хировоска, г. Пападопуло-Керамевсъ обращаетъ внимание на его сочинениеруководство περί τρόπων ποιητικών, гдв, между прочимъ, идетъ рвчь о метафразахъ и Метафрасть (Walz, Rhetores graeci, VIII, p. 812-813). Ученый А. Людвихъ полагаетъ, что здёсь разумёется Димосоенъ Оракіецъ, написавшій, какъ говорить Свида, μετάφρασιν Ίλιάδος πεζώ λόγω καί μετάφρασιν είς την 'Ησιόδου θεογονίαν. Но г. Пападопуло-Керамевсъ признаеть этотъ взглядъ неправильнымъ и доказываетъ, что въ указанномъ м'есте сочиненія Хировоска річь идеть объ извістивійшемъ Симеонів Метафрастъ, переводы котораго хат' έξοχήν называются Метафрабецс. Значить, Хировоску были извёстны и труды Симеона Метафраста. Такимъ образомъ, Георгій Хировоскъ можетъ быть признанъ жившимъ только въ теченіе Х-го віка. Онь быль однимь изь тіхь образованныхь людей, которые своими спеціальными эклогами и собираніемъ и объясненіемъ памятниковъ древней греческой литературы прославили царствованіе Константина VII Порфиророднаго.

Въ третьей главъ ръчь пдеть объ эпимеризмахъ Никиты Серрскаго на ямбическіе каноны. Въ кодексъ XIII въка d (Cod. Barber. I, 70), содержащемъ списокъ Etymologicum Gudianum, который много разнится отъ печатнаго текста этого словаря, Рейценштейнъ нашелъ 64 глоссы одного писателя, имя котораго начинается или съ буквы N, или со слога Nt. Рейценштейнъ разумъетъ здъсь Никиту, но кто этотъ Никита и откуда взяты слова, имъ объясненныя, нъмецкій ученый не знаетъ. Г. Пападопуло Керамевсъ показываетъ, что этотъ писатель есть не кто иной, какъ очень извъстный митрополитъ XI въка Никита Серрскій, а его эпимеризмы относятся къ третьему ямбическому канону св. Іоанна Дамаскина.

Наконецъ, въ четвертой главъ г. Пападопуло-Керамевсъ показываетъ, что 86 глоссъ, найденныхъ Рейценштейномъ въ кодексъ d и обозначен-

ныхъ монограммою имени Фотія, не составляють прибавленія самого Фотія въ одномъ какомъ нибудь словарѣ, бывшемъ у него подъ руками, а суть отрывки, извлеченные позднѣшими грамматиками, главнымъ образомъ, изъ какого нибудь эпимеристическаго объясненія его на употребительныя при обученіи греческому языку поэтическія произведенія Іоанна Дамаскина. Эти отрывки взяты редакторами изъ неизвѣстнаго намъ грамматическаго труда Фотія, составленнаго имъ, быть можетъ, въ бытность учителемъ дѣтей Василія Македонянина, и были внесены ими въ словарь. Такимъ образомъ, и это положеніе нашего автора подтверждаетъ его взглядъ, что въ спискахъ АВ содержится не произведеніе Фотія, какъ думаетъ Рейценштейнъ, а дополненная редакція половины или конца Х-го вѣка одного болѣе древняго обыкновеннаго словаря неизвѣстнаго происхожденія.

П. Цвтновъ, Ппснь св. Романа Сладкоппъца объ усопшихъ (Душеполезное Чтеніе, 1899, февраль, стр. 391—406). Здёсь пом'вщенъ русскій переводъ упомянутой п'ёсни св. Романа Сладкоп'ввца съ греческаго ея текста, изданнаго Питрою (Analecta sacra, t. I. Parisiis. 1876). Переводъ предваренъ небольшимъ предисловіемъ, гд'ё говорится о происхожденіи п'ёсни, излагается ея содержаніе, уясняется вн'ёшняя форма п'ёсни и стихотворное ея построеніе.

М. В. Ягичъ, Критическія замытки ка славянскому переводу двуха спокрифических сказаній. І. Апокрифическое Первоеваніеліе Іакова. (Изв'єстія Отд'єленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ, 1898, томъ III, кн. 2, стр. 315—338). ІІ. Апокрифическое Посланіе Пилата въ Римъ (тамъ же, кн. 3, стр. 793—822). И. В. Ягичу удалось пріобр'єсти одинь среднеболгарскій сборникъ конца XIII в'єка съ выдержаннымъ подборомъ словъ Іоанна Златоуста. Зд'єсь пом'єщены также и два апокрифическихъ сказанія— Первоевангеліе Іакова и Посланіе Пилата въ Римъ. Въ указанныхъ статьяхъ почтенный ученый представилъ критическій разборъ текста обопхъ апокрифовъ по найденной рукописи, въ сравненій съ прочими до сихъ поръ пзданными списками ихъ.

Х. Лопаревъ, Русское анонимное описаніе Константинополя (Изв'єстія Отд'євнія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ, 1898, кн. 2, стр. 339—357). Статья написана по поводу открытаго академикомъ Л. Н. Майковымъ въ 1890 году драгоц'єннаго памятника паломнической литературы—анонимнаго описанія византійскаго Константинополя, которое, по изсл'єдованію г. Кобеко, составлено новгородскимъ священникомъ Григоріємъ Кал'єкою около 1321—1322 года. Г. Лопаревъ въ своей стать высказываетъ ми'єніе, что находящаяся въ бес'єд'є легенда им'єть характеръ компилятивный и основана на житіи Өеодора, епископа едесскаго, святого ІХ в'єка, а также д'єлаетъ н'єкоторыя поправки къ маршруту Анонима, предложенному г. Кобеко.

В. Истринъ, Замъчанія о составъ Толковой Палеи (тамъ же, стр. 472—531). Здёсь пом'вщено окончаніе работы г. Истрина о состав'в Толковой



Палеи и въ частности опредъляется отношение къ Палеъ «Златой Матицы» (глава V) и указываются византійскіе прототипы Толковой Палеи (глава VI). Что касается последняго вопроса, то г. Истринъ, признавая самостоятельно-русское происхождение Толковой Палеи въ целомъ ся составъ, допускаетъ, что отдъльныя ея части проистекаютъ изъ византійскихъ источниковъ, одни изъ которыхъ пока еще не выяснены, а относительно другихъ не можетъ быть сомнвнія. Весьма ввроятно, что самая идея Толковой Палеи и схема ея построенія заимствованы изъ византійской полемической противъ евреевъ литературы, которая очень рано возникла на Востокъ и закончилась вмъстъ съ паденіемъ Константинополя. Нѣкоторые памятники этого рода извѣстны въ печати, а другіе находятся еще въ рукописяхъ. Такъ, въ «Исторіи византійской литературы» Крумбахера указывается (стр. 51) несколько рукописныхъ кодексовъ, содержащихъ въ себъ греческіе полемическіе трактаты противъ евреевъ. О некоторых изъ рукописей, имеющих аналогію съ Толковою Палеей, даеть свёдёнія и г. Истринь. Въ частности онъ приводить извлеченія изъ следующихъ греческихъ рукописей: 1) № 111 изъ Коаленова собранія въ Парижской Національной библіотект, гдт помітшенъ большой трактатъ (изъ 50 главъ) противъ евреевъ, XIII вѣка; 2) № 2750 A de fonds grecs той же библютеки, XIII въка, листы 109-249; 3) изъ рукописи XV-XVI в. Венеціанской библіотеки св. Марка, Арр. Class. 7-20, л. 212-220. Кром' того, г. Истринъ указываетъ на следующие сборники, статьи коихъ имъютъ отношеніе къ русской Толковой Палев: Ottobonianus 192, J. 27 m c.s.; Ottobonianus 267, s. 219—231; Laurentianus LIX-13, J. 74..., Parisiensis 1000, XIV B., J. 257-264; Venetianus (Marc.) 498, J. 327-336; Coisliensis 193, XV B., J. 71-74; Coisliensis 282, XI B., л. 220-233 и другіе.

М. Сперанскій, Разумынія единострочныя Григорія Богослова и Разуми мудраго Менандра въ русскомъ переводю (тамъ же, стр. 541—559). Въстать в доказывается, что «Разумьнія единострочныя св. Григорія Богослова», изданныя И. М. Снегиревымъ по рукописи XVII въка («Русскіе въсвоихъ пословицахъ», 1831, І, стр. 73—78), своимъ источникомъ имъютъ Губраг роуботіхої классическаго писателя Менандра (342—291 г. до Р. Х.); имя Григорія Богослова перенесено на Моностихи Менандра, по мивнію г. Сперанскаго, еще въ Византіи, и собраніе это, какъ помвченное именемъ знаменитаго отца греко-восточной церкви, было переведено на славнискій или прямо на русскій языкъ, какъ нічто отдівльное и отличное отъ ранье изв'єстной «Мудрости Менандра».

Д. Абрамовичь, Къ вопросу объ источникахъ Несторова Житія преп. Өеодосія Печерскаго (тамъ же, вып. І, стр. 243—246). Не подлежить сомнѣнію, что Несторъ Лѣтописецъ, составляя житіе преп. Өеодосія Печерскаго, пользовался, какъ однимъ изъ источниковъ, житіемъ Саввы Освященнаго, принадлежащимъ перу Кирилла Скивопольскаго. Вопросъ вътомъ, какой текстъ былъ подъ руками у Нестора—греческій или славян-

скій, т. е. подлинникъ или переводъ. Г. Абрамовичъ доказываетъ, что Несторъ пользовался древне-славянскимъ переводомъ означеннаго греческаго житія.

П. Лавровъ, Новое похвальное слово Климента Словънскато (тамъ же, часть 4, стр. 1086—1109, 1335—1336). Рѣчь идетъ о вновь открытомъ въ Авонскомъ Хиландарскомъ монастыръ словъ Климента Словънскаго, одного изъ достойнъйшихъ учениковъ славянскихъ первоучителей свв. Кирила и Меводія. Слово имъетъ такое заглавіе: похвал'ное стмь, м. мікш Клименто съписа. біви ш. Въ статъв приводится доказательство, что означенное слово дъйствительно принадлежить Клименту Словънскому. Въ приложеніи къ статъв поміщенъ текстъ и самаго слова.

М. Безобразова 1) Изреченія св. Кирилла (тамъ же, стр. 1072—1079), 2) Посланіе митрополита Никифора (тамъ же, стр. 1080—1085). Въ первой стать уясняется философское міровоззрѣніе св. Кирилла, первоучителя славянъ, на основаніи приписываемыхъ ему изреченій, при чемъ авторъ полагаетъ, что св. Кириллъ Философъ былъ болѣе аристотеликомъ, чѣмъ платоникомъ. Во второй стать разсматриваются философскія воззрѣнія кіевскаго митрополита Никифора на основаніи его посланія князю Владимиру Мономаху.

А. Кадлубовскій, Очерки по исторіи древне русской митературы житій святых (Русскій Филологическій Вѣстник, 1897, № 1 и 2, стр. 117—159, 1898, № 1 и 2, стр. 96—159, № 3 и 4, стр. 118 и слѣд.). Въ очерках вразсматривается происхожденіе и литературная исторія житій—препод. Авраамія Ростовскаго, мученика Меркурія Смоленскаго и св. Никиты столинка Переяславскаго. Житіе Авраамія Ростовскаго, по изслѣдованію автора, написано подъ сильнымъ вліяніемъ житія греческаго святого IV вѣка—Авраамія Затворника и другихъ восточныхъ сказаній о святыхъ; житіе греческаго Авраамія принадлежитъ перу св. Ефрема Сирина. Житіе мученика Меркурія Смоленскаго заключаетъ въ себѣ элементы житія великомученика Меркурія Кесарійскаго (IV в.), а житіе св. Никиты Переяславскаго составлено подъ вліяніемъ греческаго житія св. великомученика Никиты.

И. К., Святый Або, мученикъ тифлисскій (Духовный В'встникъ Грузинскаго Экзархата, 1898, № 11, стр. 7—12). Описывается въ популярной форм'в житіе св. мученика Або († 790 г.).

Проф. А. Л(ебеде)въ, Матеріальное состояніе духовенства въ IV— VII въкахъ (Московскія Церковныя Вѣдомости, 1898, № 3—5). Обстоятельный научно-историческій обзоръ матеріально-экономическаго быта высшаго и низшаго духовенства греко-восточной церкви въ IV— VII вѣкахъ.

Н. Марръ, Хитонъ Господень въ книжных метендах армянъ, грузинъ и сирійцевъ (Сборникъ статей учениковъ профессора барона Виктора Романовича Розена, ко дню двадцатипятилътія его первой лекціи 18-го ноября 1872—1897. С.-Петербургъ, 1897, стр. 67—96). Статья имътъ пред-

метомъ дегендарныя сказанія о хитон'в Господнемъ, возникшія среди христіанъ Востока-армянъ, грузинъ и сирійцевъ. Судьба этой святыни довольно интересна. Западный католическій міръ довольно рано обраль эту реликвію въ многочисленных экземплярахъ. Живо интересовались ею и на Руси. Въ 1625 году персидскій шахъ Аббасъ чрезъ своего посла, грузина Урусамбека, принесъ въ даръ эту святыню русскому патріарху Филарету, а самъ онъ, по свидетельству армянскаго историка XVII въка Аракела Тавризскаго, увезъ хитонъ Господень изъ Грузін. Въ Москвъ сначала отнеслись съ недовъріемъ къ дару мусульманскаго государя, но потомъ, после чудесъ, эта святыня была признана и по поводу нея въ русской деркви установленъ особый чинъ празднованія. Хитонъ Спасителя нынъ хранится въ Успенскомъ соборъ, части же его-въ Александро-Невской лавръ и въ С.-Петербургской большой придворной перкви, а также въ Петропавловскомъ соборъ. Грузины же, въ странъ коихъ сначала находился хитовъ Господень, продолжали и продолжають поддерживать сомнения въ подлинности реликвии, присланной шахомъ, и у нихъ, а равно у сирійцевъ и армянъ, возникли разнообразныя легендарныя сказанія объ этой святынь. Въ частности, у грузинъ по вопросу о появлении китона Господня во Михетъ существуетъ иъсколько варіацій одного и того же преданія, которое сохранилось въ древней редакціи «Грузинских» літописей», извітетной исключительно въ армянскомъ переводъ, въ позднъйшей редакціи тъхъ же лътописей на грузинскомъ языкъ, въ «Житіи св. Нины» и въ «Обращеніи Грузіи въ христіанство», а также-въ житін Гинкіаноса или Лонгина на армянскомъ языкв и въ армянскомъ переводв «Исторіи» Михаила Сирійца. Г. Марръ приводить упомянутыя сказанія въ подлинник п русскомъ переводъ, сравниваетъ ихъ между собою и уясняетъ внутреннюю связь. О происхожденіи хитона и о томъ, какъ онъ дошель до Спасителя, сохранились сказанія въ армянскомъ и сирійскомъ источникахъ. На армянскомъ языкъ легенда о хитонъ извъстна въ двухъ редакціяхъ-краткой и пространной. Краткая находится въ одной рукописи Національной библіотеки въ Парижѣ (Anc. fonds Ne 90, л. 278-281), а пространная редакція изв'єстна въ двухъ спискахъ, им'єющихся въ рукописяхъ В'єнскихъ Мхитаристовъ: одинъ, 1439 года, находится въ рукописи № 7 (л. 284—287), другой—въ рукописи № 313 отъ 1697 года. Пространная редакція сказанія носить такое заглавіе: «Сочиненіе владыки Іоанна Златоуста о нешвенномъ китонъ Господа, свыше сошедшемъ, и Исторія Авгаря, царя армянъ. Въ этой редакціи г. Марръ и издаль армянское сказаніе, отмітивъ разночтенія всіхь трехь рукописей и снабдивь тексть русскимъ переводомъ. Мотивы этого сказанія находятся также въ сирійской «Книгъ пчелы», составленной несторіанскимъ епископомъ Соломономъ въ XII-XIII въкахъ. Г. Марръ приводить въ русскомъ переводъ и это сказаніе. Въ заключеніе онъ говорить, что въ сирійскомъ текств сохранилось краткое изложение христіанской легенды, въ ея сравнительно

древней формъ, безъ всякихъ тенденцій, а въ армянской обработкъ общехристіанскій сюжетъ вставленъ въ «историческую» раму, съ армянами въ главныхъ роляхъ и съ арменизаціей едесскаго царя Авгаря.

М. Сперанскій, Замютки о рукописях Бълградских и Софійских библіотекъ. Москва. 1898. Стр. 87 (Изв'єстія Историко-Филологическаго Института князя Безбородко въ Н'єживъ. Томъ XVI).—Зд'єсь пом'єщено простое описаніе рукописей библіотекъ — Народной и Академіи наукъ въ Б'єлградъ и библіотеки въ Софіи. Рукописи описаны въ сл'єдующемъ порядкъ: паримейники, ветхозав'єтныя книги 1558 года, евангелія, Б'єлградскій сборникъ № 104 (содержитъ подборъ р'єдкихъ и важныхъ пронзведеній старославянской литературы и относится къ началу XV в'єка), слово о Өеофан'є корчмарицѣ, слово о Соломовѣ и его женѣ, пов'єсть о Царѣградѣ, молитва отъ непріятеля, слово св. Анастасіи, молитва Сисинія, синодикъ царя Бориса и списокъ отреченныхъ книгъ.

А. Пападапуло-Керашевсъ, Алексій Макремволить (Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1899, январь, стр. 19—23, отдълъ классической филологіи).—Византійскій писатель Алексьй Макремволить жилъ въ Константинополь при императоръ Іоаннъ Кантакузинъ и принадлежаль къ той партіи, которая поддерживала этого именно императора. Г. Пападопуло-Керамевсъ нашелъ въ библіотекъ лавры Саввы Освященнаго въ Іерусалимъ одну рукопись XIV въка (№ 417), гдъ содержатся исключительно сочиненія (числомъ 13) этого писателя и его стихотворенія. Сочиненія его преимущественно богословскаго и нравоучительнаго характера, а нѣкоторыя— историческаго содержанія, какъ, напримъръ, сочиненіе о колонін генуэзцевъ въ Перѣ, въ Константинополь ('Ανάλεκτα 'Ιεροτολυμιτικῆς σταχυολογίας, I, 144—159). Изъ этого кодекса г. Пападопуло-Керамевсъ издаетъ здѣсь въ греческомъ текстѣ другое сочиненіе Алексія Макремволита, въ коемъ объясняется съ христіанской точки зрѣнія пресловутый разгказъ Лукіана подъ заглавіемъ Λούχιος ἢ ὄνος.

В. Истринъ, Апокрифъ объ Іосифп и Аселефп (Древности. Труды Славянской Коммиссіи Императорскаго Московскаго Археологическаго общества, томъ Н. Москва. 1898, стр. 146—199).—Въ началѣ статьи помѣщенъ апокрифъ въ двухъ редакціяхъ—древнегреческой и новогреческой. Древняя редакція издана по списку Ватиканской библіотеки соф. Palatinus № 17, Х—ХІ вѣка (л. 118—134), а варіанты къ нему взяты изъ списка той же библіотеки соф. Palatinus, № 364, XV вѣка (л. 293 и слѣд.). Новогреческая редакція издана по списку Бодлеянской библіотеки соф. Тhomas-Roe № 5. За текстомъ апокрифа слѣдуетъ историко-литературный къ нему комментарій, гдѣ авторъ разсматриваетъ различныя греческія редакціи памятника, рукописныя и печатныя (въ изданіи аббата Батиффоля «Studia Patristica». Paris 1889—1890), сравниваетъ ихъ и опредѣляетъ взаимную зависимость, объясняетъ происхожденіе апокрифа, разсматриваетъ его переводы—латинскій, сирійскій, армянскій, новогреческій и славянскій и выясняетъ ихъ отношеніе къ греческому оригиналу;

съ особою подробностью анализируется сербскій списокъ апокрифа, изданный Новаковичемъ въ Starinach (кн. XI) по рукописи XV въка Бълградской народной библіотеки № 29; г. Истринъ указываетъ на дополненія сербскаго списка сравнительно съ изданною имъ греческою редакцією, на пропуски его и другія текстуальныя особенности.

А. Яцимирскій, Славянскія рукописи Нямецкаго монастыря въ Молдавіи (тамъ же, стр. 1—109). Здёсь описаны, прежде всего, 105 древнёйшихъ славянскихъ рукописей Нямецкаго монастыря въ Молдавіи, а затёмъ— 30 славянскихъ рукописей, хранящихся въ Ново-Нямецкомъ монастырё въ Бессарабіи.

E. Ръдинъ, Сирійская рукопись Евангелія съ миніатюрами XIII въка библютеки Британскаю Музея (Записки Императорскаго Одесскаго Общества Исторіи и Древностей, томъ XXI. Одесса. 1898, стр. 211—224).— Кратко описываемая здёсь сирійская рукопись Евангелія съ миніатюрами XIII въка, хранящаяся въ Британскомъ Музев подъ № 26 (Ад. 7170), представляеть Евангеліе-апракось, содержить всего 265 листовъ и илиюстрирована многочисленными миніатюрами, относящимися къ событіямъ изъ жизни Іисуса Христа и Богородицы. Миніатюры исполнены въ широкой манеръ вторичной эпохи процвътанія византійскаго искусства ІХ-Х въковъ, т. е. композиціи большинства миніатюръ повторяютъ образцы этого времени. Оригинальность композиціи сказывается въ весьма сильномъ вліяній, выразившемся въ изображеній восточныхъ (арабскихъ) типовъ, въ представленіи мъстной обстановки — зданій арабской архитектуры, арабскаго орнамента и т. п. Въ миніатюрахъ, такимъ образомъ, тесно соединены византійскій элементь съ сирійско-арабскимъ, и можно сказать, что описываемая рукопись представляетъ скорте не собственно византійскій памятникъ, а византійскій на спрійско-арабской почев. Миніатюристь браль готовыя византійскія композиціи, но обработываль ихъ самостоятельно, внося мъстные элементы. Г. Ръдинъ описаль всв миніатюры рукописи, съ большею подробностью останавливаясь на твхъ изъ нихъ, которыя наиболее характерны и важны въ иконографическомъ отношени, и указаль ихъ мъсто среди чисто-византій-СКИХЪ ПАМЯТНИКОВЪ.

В. В. Латышевь, Замытки къ христіанскимъ надписямъ изъ Крыма (тамъ же, стр. 225—254). Почтенный ученый сперва дёлаетъ здёсь нёсколько поправокъ и дополненій къ его «Сборнику греческихъ надписей христіанскихъ временъ изъ южной Россіи» и сообщаетъ нёсколько вновь открытыхъ А. Л. Бертье-Делягардомъ памятниковъ христіанской епиграфики Крыма, а затёмъ разъясняетъ выраженіе «γνήσιος δοϋλος» въ надписи Евпатерія. Въ «Византійскомъ Временникё» (т. І, стр. 662—672) г. Латышевымъ была пом'вщена зам'єтка о времени надписи Евпатерія, открытой въ 1803 году Сумароковымъ въ Тамани и гласящей о возобновленіи на Воспор'є парскаго дворца лицомъ, имя котораго не вполн'є сохранилось на камн'є, но которое названо «благочестивымъ п

богохранимымъ владыкою», при чемъ возобновление совершено чрезъ посредство «славивищаго стратилата и дука Херсонскаго» Евпатерія, назвавшаго себя природнымъ рабомъ (γνήσιος δοῦλος) этого лица. Вопреки мивнію ученыхъ, относившихъ эту надпись ко времени византійскаго императора Исаака II Ангела, г. Латышевъ относить ее къ царствованію императора Маврикія, именно къ 590 году, и обосноваль эту датировку данными, опирающимися на характеръ письма и содержаніе памятника. Между тыть профессорь Кулаковскій въ своихъ статьяхъ (Виз. Врем. т. III, стр. 1-17; т. IV, стр. 235) доказывалъ положительную невозможность пріурочить надпись ко времени императора Маврикія, ссылаясь, между прочимъ, на то, что сановникъ, облеченный высшимъ военнымъ званіемъ въ имперіи, не могь назвать себя въ оффиціальномъ документв γνήσιος δούλος своего государя. Въ настоящей стать в г. Латышевъ рядомъ примъровъ изъ византійской епиграфики и «Придворнаго устава» императора Константина Багрянороднаго показываетъ, что γνήσιος δούλος было обычнымъ у византійцевъ выраженіемъ преданности и покорности императору.

Юліанъ Нулановскій, Епископа Θεοдора «Аланское посланіе» (тамъ же, II, стр. 11—27). Профессоръ Кулаковскій пом'встиль здівсь русскій переводъ сочиненія византійскаго писателя XIII віка епископа Θеодора, которое носить въ греческомъ тексті такое заглавіе: Λόγος επιστολιμαΐος πρὸς τὸν Κωνσταντινουπόλεως καὶ τοὺς ἐνδημοῦντας τῶν ἐπισκόπων, εἰ καὶ διὰ τὰ συμβάντα παρεκτέταται, καὶ τὰ πλείω συντέμνων ἐπιγέγραπται δὲ μετὰ τὴν χείροτονίαν ἢ λλανικός (Majus, t. VI; Migne, t. CXL).—Посланіе представляєть значительный историческій интересъ. Оно написано въ глуши Кавказскихъ горъ и содержить въ себі живыя и современныя свидітельства объ Аланахъ, т. е. предкахъ нынішнихъ Осетинъ. Свидітельства этого памятника уже введены въ ученый обороть Бруномъ, Томашекомъ и особенно В. Г. Васильевскимъ. Представивъ русскій переводъ «Аланскаго посланія» епископа Θеодора, г. Кулаковскій снабдиль его небольшимъ предисловіємъ, гді изложиль его содержаніе и отмітиль научное значеніе.

А. Шахматовъ, Пахомій Логоветь и хропографь (Журналъ Министерства Народнаго Просвёщенія, 1899, январь, стр. 200—207).—Въ статьё рёшается вопросъ, когда и гдё именно составленъ русскій хронографъ,—эта любопытная компиляція изъ византійскихъ хроникъ, южнославянскихъ историческихъ памятниковъ и русскихъ лётописей. Признавъ доказаннымъ предыдущими изслёдователями (Поповъ, Ягичъ, Истринъ, Сперанскій) фактъ составленія хронографа славяниномъ не ранёе XV вёка, авторъ ставитъ вопросъ,—въ Россіи или въ южно-славянскихъ земляхъ работалъ этотъ славянинъ. Отмётивъ, что предположеніе о южно-славянскомъ происхожденіи хронографа основывается, главнымъ образомъ, на отсутствіи въ редакціи Толстовскаго и сходныхъ съ нимъ списковъ русскихъ лётописныхъ статей и извёстій, г. Шахматовъ дока-

зываетъ позднее происхождение указанной редакции и умышленное устраненіе въ нихъ такихъ статей и извёстій. Показавъ, что эта редакція основывается на той древней редакціи хронографа, которая отразилась и въ Русскомъ Временникв, онъ заключаетъ, что въ первоначальной редакціи хронографа, -- основной для редакціи 1512 года, для редакціи Толстовскаго и сходныхъ списковъ, а также для Русскаго Временника, уже находились русскія л'втописныя статьи и изв'єстія. Сопоставивъ это съ темъ, что въ основании хронографа лежитъ русская редакція Еллинскаго летописца, авторъ заключаеть, что хронографъ составленъ въ Россіи. Начитанность въ сербскихъ памятникахъ, введенныхъ въ составъ хронографа, а также сербизмы большинства списковъ хронографа объясняются тымь, что русскій хронографь составлень сербомь. Изъ свидьтельствъ объихъ редакцій хронографа—1512 года и Толстовскаго списка видно, что въ основной редакціи число льтъ царствованія византійскаго императора Іоанна Палеолога (вступилъ на престолъ въ 1425 году) опредівно цифрою 17. Авторъ выводить отсюда, что хронографъ составленъ на 18-мъ году Іоаннова царствованія (оно продолжалось всего 23 года), т. е. въ 1442 году. Имбя въ виду, что Пахомій Логоостъ уже въ 1443 году быль въ Россіи, авторъ предполагаеть, что составителемъ хронографа быль именно этотъ ученый сербъ. Указавъ на то, что повъсть объ убіеніи Батыя, содержащаяся въ хронографъ п составленная во всякомъ случав Пахоміемъ, доказываетъ его занятія русской исторіей и еще тъснъе связываеть его имя съ хронографомъ, авторъ обращаетъ вниманіе на то, что рукопись XV вѣка, содержащая почти всв сербскія статьи хронографа и хранящаяся теперь въ библіотекъ Московской духовной академіи, принадлежала нівкогда Пахомію. Въ результатів г. Шахматовъ приходить къ выводу, что хронографъ оставленъ въ 1442 году въ Россіи сербомъ Пахоміемъ Логоветомъ.

А. Щепнинъ, Апокрифическое сказание о Лыствиць въ изображенияхъ иконописи (Археологическія Извѣстія и Замѣтки, 1898, № 11 и 12, стр. 349-353). — Давно установлена историческая связь апокрифической литературы съ пконописью. Новымъ подтверждениемъ этого можетъ служить одно, сравнительно мало изв'єстное, изображеніе Богоматери, носящее названіе «Камня Нерукосівчной Горы». Это-изображеніе Дівы Марін въ рость, сидящей на канедрь, или поясное, съ Младенцемъ Христомъ на рукъ. Отличительную особенность этого иконнаго типа составляють различныя медкія изображенія (л'єствица, «огненные лики», ангелы восходящіе и нисходящіе), пом'вщаемыя поверхъ ризъ Богоматери-на челъ, плечахъ и груди Ея фигуры. Въ этихъ мелкихъ изображеніяхъ можно видъть отражение литературнаго апокрифа о Лъствицъ, который составляеть распространение библейского разсказа о лествице, виденной Іаковомъ (Бытія XXVIII, 10—12), и дошель до насъ въ славянскихъ переводахъ, включаемыхъ въ ту сложную полемическую энциклопедію, которая носить название Толковой Палеп. Далее приводится фактическая часть легендарнаго разсказа съ палейными его толкованіями и выясняется отраженіе апокрифа на живописномъ изображеніи Богоматери-Лівствицы.

А. Григорьевь, Происхождение славянских текстовь повысти объ Акиры Премудромь (тамъ же, стр. 353—359). Настоящая замѣтка составлена на основаніи слѣдующихъ списковъ повѣсти: 1) сербскаго XVI вѣка, Чертковской библіотеки, напечатаннаго г. Е. Барсовымъ въ «Чтеніяхъ въ Имп. Обществѣ Исторіи и Древностей Россійскихъ» (1887, іюнь—сентябрь); 2) сербскаго списка XVI вѣка, находящагося въ Софійской библіотекѣ въ Болгаріи, и 3) русскаго списка второй половины XV вѣка, № 189 изъ библіотеки Имп. Общества Исторіи и Древностей Россійскихъ. На основаніи изслѣдованія этихъ списковъ авторъ пришелъ къ слѣдующихъ выводамъ: 1) Повѣсть объ Акирѣ Премудромъ первоначально переведена на церковно-славянскій языкъ. 2) Оригиналомъ послѣдующихъ кирилювскихъ текстовъ былъ текстъ глаголическій. 3) Переводъ сдѣланъ въ XI или XII вѣкѣ. 4) Переводъ былъ сдѣланъ въ Македоніи или южной Болгаріи. 5) Церковно-славянскій переводъ былъ сдѣланъ съ греческаго языка не прямо, а при посредствѣ армянскаго текста.

В. Болотовъ, Изъ исторіи церкви сиро-персидской (Христіанское Чтеніе. 1899, январь, стр. 95-121, февраль, стр. 323-349). Въ первой главъ уясняется значеніе имени «Супурганъ», гдв находится канедра преосвященнаго Іооны, архипастыря возсоединившихся съ православною церковью сирохалдеевъ (25 марта 1898 года). Слово «Супурганъ», по мнънію автора, имфетъ физіономію не семитскую, а иранскую и, быть можетъ, сперва означало цёлую область владеній цвета персидской аристократіи («сепухи-васпуры») на западномъ побережь урмійскаго озера и лишь впоследстви перенесено на селеніе на берегу Назлу-чая. Первую главу изследованія дополняють два экскурса, въ первомъ изъ коихъ определяется географическое мъстоположение sephakan-waspurakan'a, а во второмъ указываются древнейшія митрополіи въ церкви персидской (Беть-Лапать, Нисивинь, Прать-д-Майшань, Арбель, Кирка д-беть Слокь. Ревъ-Ардаширъ, Хольванъ) и выписками изъ документовъ поясняется то значение, которое имыли въ церкви сиро-персидской митрополиты.--Статья не окончена.

## Рецензів появились на следующія книги.

Sava Chilandarec, Rucopisy a starotisky Chilandarsne. V Prase. 1896. Рецензія г. П. Сырку въ Изв'єстіяхъ Отд'єленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ за 1898 годъ, томъ III, кн. 1, стр. 131—141.

Dr. Const. Jireček, Das christliche Element in der topographischen Nomenclatur der Balkanländer. Wien. 1897. Рецензія г. С. Станоевича тамъ же, книга 2, стр. 628—632.

Ales. Ştefulescku, Mănăstirea Tismana. Târgu-Jiŭ. 1896. Рецензія г. П. Сырку въ Извъстіяхъ Отдъленія русскаго языка и словесности Императорской Академін Наукъ, 1898, кн. 2, стр. 592—602.

С. М. Кульбакинъ, «Хиландарскіе листки», отрывокъ кирилловской письменности XI-го въка. Изданіе Отдъленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ. С.-Петербургъ. 1898. Рецензія г. Д. Абрамовича въ Христіанскомъ Чтеніи, 1899, январь, стр. 184—186.

Calendarul Bisericei de resarit in stil vechiu si stil nou.... de P. Donici. Craiova. 1898. Рецензія г. Георгія Самуряна тамъ же, стр. 186—190.

E. Hurll, The Life of our Lord in art. Boston and New-York. 1898. Рецензія г. А. Л. тамъ же, стр. 192—193.

X. Лопаревъ, Описаніе нъкоторыхъ греческихъ житій святыхъ. С.-Петербургъ. 1897. Рецензія И. С. въ Церковныхъ Въдомостяхъ, 1898, № 38, прибавленія, стр. 1428—1429.

Епископъ Арсеній, Похвальное слово святому Фотію еессалійскому. - Греческій текстъ и русскій переводъ. Новгородъ 1897. Рецензія И. С. тамъ же.

Franz Xaver Kraus, Geschichte der christlichen Kunst. B. I und II. Freiburgi. B. 1897. Рецензія въ Христіанскомъ Чтеній, 1898, августь, стр. 290—292.

Victor Schultze, Archaeologie der altchristlichen Kunst. München. 1895. Рецензія тамъ же.

А. П. Лебедевъ, заслуженный профессоръ московскаго университета. Церковная исторіографія въ главныхъ ся представителяхъ съ IV-го по XIX въкъ. Москва. 1898. Рецензія г. С. въ Историческомъ Въстникъ, 1898, октябрь, стр. 352—358.

В. Грибовскій, Народъ и власть въ византійскомъ государствъ. С.-Петербургъ. 1897. Рецензія г. П. Безобразова въ Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1898, октябрь, стр. 407—452.

Вліяніе восточнаго богословія на западное въ произведеніяхъ Іоанна Скота Эригены. Изследованіе Александра Брилліантова. С.-Петербургъ. 1898. Рецензіи: г. В. Серебреникова тамъ же, стр. 469—491, и г. К. Х. въ Историческомъ Вестнике, 1898, декабрь, стр. 1193—1195.

Александръ Петровскій, Апостольскія литургіи восточной церкви. Литургіи апостоловъ Іакова, Өаддея, Марія и евангелиста Марка. С.-Петербургъ. 1897. Рецензія г. С. въ Церковныхъ В'ёдомостяхъ, 1898, № 41, прибавленія, стр. 1539—1542.

Н. Каптеревъ, Сношенія іерусалимскихъ патріарховъ съ русскимъ правительствомъ въ текущемъ столътіи (1815—1844 г.). С.-Петербургъ. 1898. Рецензія г. С. въ Историческомъ Въстникъ, 1898, ноябрь, стр. 788—792.

Das Taufsymbolum der alten Kirche nach Ursprung und Entwicklung. Von Bernhard Derholt. Erster Teil. Geschichte der Symbolforschung. 1898. Рецензія г. А. Петровскаго въ Христіанскомъ Чтенія, 1898, ноябрь, стр. 758—759.

Путепествіе антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинѣ XVII вѣка, описанное его сыномъ архидіакономъ Павломъ Алеппскимъ. Переводъ съ арабскаго Г. Муркоса. Выпускъ третій. Москва. 1898. Рецензія г. А. Н. въ Археологическихъ Извѣстіяхъ и Замѣткахъ, 1898, № 9 и 10, стр. 326—327. Выпускъ четвертый. Рецензіп: А. Н. тамъ же, № 11 и 12, стр. 414—415 и г. С. въ Историческомъ Вѣстникѣ, 1899, февраль, стр. 690—693.

Іеромонахъ Владиміръ Благоразумовъ, Св. Аванасій Александрійскій, его жизнь, учено-литературная и полемико-догматическая дѣятельность. Кишиневъ. 1895. Рецензін гг. А. Попова и Л. Писарева въ Православномъ Собесѣдникѣ, 1898, ноябрь, приложеніе, стр. 500—518.

В. Н. Хитрово, Письма о Святой Земль. С.-Петербургъ. 1898. Рецензія г. С. въ Историческомъ Въстникъ, 1898, декабрь, стр. 1178—1180.

Н. Тиктинъ, Византійское право, какъ источникъ Уложенія 1648 г. и Новоуказныхъ статей. Опытъ историко-сравнительнаго изследованія. Одесса 1898. Рецензія г. Σ. тамъ же, стр. 1187—1192.

Έχκλησιαστική Ίστορία ἀπὸ τῆς ἰδρύσεως τῆς Ἐκκλησίας μέχρι τῶν καθ ἡμᾶς χρόνων ὑπὸ Ά. Διομήδου Κυριακοῦ, δ. φ. καὶ καθηγητοῦ τῆς θεολογίας ἐν τῷ ἐθνικῷ πανεπιστημίω. Έκδοσις δευτέρα. Έν Ἀθήναις. 1898. Τ. Ι— ΙΙΙ. Рецензія г. А. Л. въ Христіанскомъ Чтеніи, 1898, декабрь, стр. 944—946.

В. Колокольцевъ, Устройство управленія румынской церкви со времени ея автокефальности. Историко-каноническое изследованіе. Казань. 1897. Рецензіи гг. И. С. Бердникова и И. Реверсова въ Православномъ Собеседникъ, 1898, декабрь, приложеніе, стр. 557—563.

Епископъ Арсеній, Филовея патріарха константинопольскаго три рѣчи къ епископу Игнатію съ объясненіемъ пареченія изъ книги Притчей: «Премудрость созда себѣ домъ» и проч. Греческій текстъ и русскій переводъ. Новгородъ. 1898. Рецензія г. С. въ Церковныхъ Вѣдомостяхъ, 1898. № 51—52, прибавленія, стр. 1998—1999.

- И. И. Срезневскій, Обозрѣніе древнихъ русскихъ списковъ Кормчей книги. С.-Петербургъ. 1897. Изданіе Академіи Наукъ. Рецензія г. Н. Заозерскаго въ Богословскомъ Вѣстникѣ, 1898, декабрь, стр. 394—396.
- Ө. Шеляговскій, Паденіе Константинополя. Историческій очеркъ.
   С.-Петербургъ. 1898. Рецензія г. Σ. въ Историческомъ Въстникъ, 1899, январь, стр. 311—312.
- М. Ремезовъ, Византія и византійцы конца Х-го вѣка. По Г. Шлюмберже. Москва. 1898. Рецензія г. Σ. тамъ же, стр. 325—327.

Памятники древне-русской церковно-учительной литературы. Выпускъ четвертый: Славяно-русскій прологъ. Часть вторая. Январь—апраль. Из-

даніе подъ редакціей профессора А. И. Пономарева. С.-Цетербургъ. 1898. Рецензія г. С. тамъ же, стр. 332—334.

Gustave Schlumberger, Renaud de Chatillon, prince d'Antioche, Seigneur de la terre d'Outre-Jourdain. Paris. 1898. Рецензія въ Русскомъ Вістникі, 1899, январь, стр. 297—299.

Passio Andreae, ex actis Andreae, Martyria Andreae, Acta Andreae et Matthaei, Acta Petri et Andreae, Passio Bartholomaei, Acta Ioannis, Martyrium Matthaei, edidit Max. Bonnet. Lipsiae. 1898. Рецензія г. А. К. въ Археологическихъ Извъстіяхъ и Замъткахъ, 1898, № 11 и 12, стр. 417—418.

И. Соколовъ.

#### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift", herausgegeben von K. Krumbacher, Band VIII, Heft 1.

Первый отдёль (стр. 1—158) состоить изъ следующихъ статей:

M. Treu, Der Philosoph Joseph (стр. 1—64).—Половина статьи (стр. 2— 31) занята текстомъ сочиненія великаго логовета императора Андроника II Палеолога, Өеодора Метохита († 1332), о его другв, «философв» Іосифѣ, буквально по рукописи Vindob. Phil. Gr. IV 95. Этотъ Іосифъмало извъстная, но очень примъчательная личность. Родовитый, богатый и знатный, онъ оставиль блестящую, открывавшуюся передъ нимъ, придворную карьеру, принялъ монашество и весь отдался цёли: достичь блаженства уже на землъ путемъ одного только умственнаго и нравственнаго самосовершенствованія и возможнаго ограниченія всёхъ матеріальныхъ потребностей; всю жизнь онъ упорно отклонялъ отъ себя всякую почесть (всю жизнь проносиль одну власяницу!) — и однако, лично любя уединеніе, онъ видълъ въ немъ только подготовленіе для д'вятельности общественной: большую часть жизни онъ провель въ Константинополь, вліяя на людей и своей личностью, и своимъ міросозерцаніемъ, основаннымъ на обширной философской и богословской учености. Словомъ, эта личность изъ весьма редкихъ, близко подошедшая къ идеалу христіанскаго аскета въ лучшемъ смысле этого слова и въ стиле величайшихъ учителей аскетизма, напр. св. Василія Великаго. Онъ родился на островъ Ивакъ около 1280 года; около 1300 года оставилъ родину и высокое званіе и монашествоваль сперва въ Солуни и другихъ монастыряхъ въ Өессалів, а также на Авонъ; потомъ переселился въ Константинополь, гдъ быстро снискалъ общую любовь и уважение. Четыре раза его выбирали въ патріархи и четыре раза онъ отказывался; последніе годы жизни переселился (въ 1323-1325 г.) обратно въ солунскій горный монастырь, гдв и скончался около 1330 года.

Цосл'в сочиненія Метохита М. Treu сообщаєть еще рядь текстовъ и извлеченій изъ текстовъ, осв'ящающихъ жизнь и д'яятельность его ге-

роя, какъ то: 1) сочиненіе самого Іосифа, именно автобіографическаго содержанія введеніе къ σύνοψις рητορικής, напечатанное Вальцевъ по Laur. plut. 58, 2. М. Treu сообщаєть этоть тексть по тремъ рукописямъ, изъ которыхъ лучшая — сод. Riccard. Изъ большого стихотворенія, присоединеннаго къ автобіографіи, видно между проч., что Іосифъ, въ посл'ёдніе годы жизни, уже въ Солуни, составиль нѣчто въ родѣ связнаго энциклопедическаго обозрѣнія всѣхъ теоретическихъ наукъ (а не одной только риторики) для самообразовательнаго чтенія; этотъ сборникъ, по убѣжденію М. Тгец, дошелъ до насъ въ рукописи Riccard. 31. 2) Свидѣтельства современниковъ: письмо къ Іосифу Оомы Магистра (монаха Оеодула), писанное зимой 1307—1308 года; 28 писемъ Никифора Хумна, 5-ю и 6-е письма его сына, паракимомена Іоачна Хумна; 4 письма Михаила Габры; 10 писемъ Матеея, епископа Іоніи; 2 письма Никифора Григоры и сочиненія Іоанна Актуарія.

Spyr. P. Lambros, Zu Kedrenos (стр. 65). — Поправка къ Кедрину I 618, 23—619, 1 боннскаго изданія: вивсо κερασέαν сивдуєть κερατέαν (новогреч. κερατιά—Ceratonia siliqua L.).

Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Βυζαντινά Άνάλεκτα (стр. 66—81). Настоящая статья содержить 7 замътокъ автора. Въ 1-ой замъткъ онъ сообщаеть неизданное стихотвореніе Никифора Урана (Х—ХІ в.) подъ заглавіємъ «Άλφάβητος» по рукописи Лавры св. Асанасія на Асонъ В 43. Во 2, 3, 4 и 5 замъткахъ авторъ сообщаетъ поправки и дополнительныя свъдънія преимущественно къ Krumbacher Gesch. d. byzant. Litt. и Эргардту о Григоріъ Паламъ, Михаилъ Критовулъ, Іоаннъ Евгеникъ, Димитріъ Хоматинъ, Константинъ Кавасилъ и Симеонъ Оссалоникійскомъ. Въ 6-й замъткъ авторъ предлагаетъ чтеніе πτερωθείσα вмъсто περωθείσα въ Krumbacher, Eine neue Vita des Theophanes стр. 399, 28. Наконецъ, въ 7-ой замъткъ авторъ относитъ происхожденіе «βυζαντινά συμβόλαια», изданныхъ М. І. Гедеономъ въ Вуz. Zeitschr. V, 112—117, къ 1466—1467 гг. въ Ахридской архіепископіи в сообщаетъ поправки къ изданію М. І. Гедеона.

E. W. Brooks: The Chronology of Theophanes 607—775 (crp. 82—97).—Cm. otaba: «Англія».

- P. J. Pargoire: Une loi monastique de St. Platon (98—101).—См. отдѣлъ «Франція».
- P. N. Papageorgiu, Bysantinische Inschriften (стр. 102—106). Предлагается новое чтеніе и интерпретація надписей на кадильницахъ, опубликованныхъ P. Orsi въ Byz.-Ztschr. V, 567—568 и VII, 29.

Th. Preger, Zu den spätgriechischen Inschriften Siciliens (стр. 107—110).— Рядъ замётокъ къ сиракузскимъ надгробнымъ надписямъ, опубликованнымъ Р. Orsi, и последованнымъ, кроме Орси, Бюхелеромъ (Rhein. Museum 1898, стр. 638) и Фюреромъ (Forschungen zur Sicilia sotterranea).

Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Βυζαντινής εκκλησιαστικής αουσικής εγχειρίδια (стр. 111—121). — Авторъ сообщаеть списокъ Везантійскій Временнять. 51 руководства по византійской музыкѣ, большею частью на основаніп извѣстныхъ ему рукописей.

Joannes Thibaut, Etude de musique bysantine. Le chant ekphonétique (стр. 122—147). — См. отдълъ «Франція».

- **D.** Hesseling, Zwei mittelgriechische Tiernamen (стр. 148—151). По мнѣнію автора, имя Νίχος, придаваемое ослу въ разсказѣ о ослѣ, волкѣ и лисицѣ (συναξάριον τοῦ τετιμημένου γαδάρου), не обычная кличка осла, какъ думалъ Крэчмеръ, а возникло изъ τὸ (ὁ)νιχόν, тѣмъ болѣе, что въ рки. Pal. vindob. theol. graec. 244 удареніе въ этомъ словѣ повсюду стоитъ на послѣднемъ слогѣ. Имя курицы въ той же сказкѣ (хаβάχα) авторъ замѣтки сближаетъ съ хаύαξ или ха́βαξ—видъ чаёки.
- A. Thumb, Über einige vulgärgriechische anatomische Termini (стр. 153—154). Ο словакъ: κωλοφέλια (nates), ξηρίον (большая берцовая кость), ψαρονέφρια (musculus sacrospinalis), по поводу статьи Р. Фукса въ D. medicinische Wochenschrift 1898, 12—14.
- К. Krumbacher, Βάλλω μετάνοιαν (стр. 155—156). Указывается, что это выраженіе напрасно заподозрѣно Sitzler'омъ (въ одной пословицѣ cod. Marc. Cl. III 4, saec. XIV) и К. Wotke (у Кассіана), такъ какъ это обычное выраженіе для глубокаго поклона передъ духовнымъ отцомъ, игуменомъ и т. п.
- E. Nestle, Κακήν κακῶς (стр. 157—158).—Мате. гл. 21, 41 предполагаетъ просто двойное нарѣчіе въ родѣ בישביש.
- F. Boll, Die Verbannung des Photios (стр. 158). Сообщается о замъткъ въ астрологической рукописи, гдъ положение дуны въ 9 знакъ гороскопа примъняется къ низложению Фотія.

Второй отдёлъ (стр. 159—208) состоить изъ рецензій на слёдующія книги:

Joannis Zonarae Epitomae historiarum libri XIII—XVIII, edidit Theodorus Büttner-Wobst (Corpus scriptorum historiae byzantinae vol. 50.). Bonnae, impensis Ed. Weberi. 1897. XXI—993 стр. 8°.—Рец. U. Ph. Boissevain (стр. 159—163).

Basilicorum libri LX. Vol. VII. Editionis Basilicorum Heimbachianae supplementum alterum reliquias librorum ineditorum ex libro rescripto Ambrosiano ediderunt E. C. Ferrini, antecessor Ticinensis, I. Mercati, bibliothecae Ambrosianae doctor. Praefationem, versionem latinam, notas, appendices addidit E. C. Ferrini. Lipsiae, 1897. XV, 256 crp. 4°.— Рец. William Fischer (стр. 163—190).

Waldemar Nissen, Die Regelung des Klosterwesens im Rhomäerreiche bis sum Ende des IX. Jahrhunderts. Hamburg 1897. 30 crp. 4°.—Peu. Albert Ehrhard (crp. 190—191).

- A. Ferradou, Des biens des monastères en Byzance. Bordeaux 1896, 254 cr. 8°.—Peu. Ch. Diehl (crp. 191—193).
  - E. Marin, De studio, coenobio Constantinopolitano. 130 crp. 8°.

Онъ-же, Les moines de Constantinople depuis la fondation de la ville jusqu'à la mort de Photius (330—898). Paris, Lecoffre, 1897. 546 стр. 8°.— Реп. Ch. Diehl (стр. 193—196).

Bertha von der Lage, Studien zur Genesioslegende. I Teil. Ostern 1898. Berlin, Gärtners Verlag. 40 crp. 4°.—Peu. C. Frey (crp. 196—197).

Aug. Nuth, De Marci diaconi vita Porphyrii, episcopi Gazensis. Quaestiones historicae et grammaticae. Diss. Bonnae 1897. 63 crp. 8°.—Рец. K. Dieterich (стр. 197—198).

Robert Ritter von Töply, Studien sur Geschichte der Anatomie im Mittelalter. Leipzig u. Wien, Franz Deuticke, 1898. 121 crp. 8°.—Peu. Robert Fuchs (crp. 198—201).

Dr. Julius Pagel, Einführung in die Geschichte der Medicin. 25 akademische Vorlesungen. Berlin 1898. 608 crp. 80, n

Онъ-же, Historisch-medicinische Bibliographie für die Jahre 1875—1896. Berlin 1898. 308 стр. 8°.—Рец. Robert Fuchs (стр. 201—203).

Victor Schultze, Die Quedlinburger Itala-Miniaturen der Königlichen Bibliothek in Berlin. Fragmente der ältesten christlichen Buchmalerei. Мünchen, С. Н. Becksche Verlagsbuchh., 1898. 44 стр., 7 табл. и 8 рисунковъ въ текств.—Реп. Josef Strzygowski (стр. 203—204).

Hans Graeven, Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in photographischer Nachbildung. Serie I. 1898. Aus Sammlungen in England. Rom 1898. 71 листь фотографій 13×18 сант., 36 стр. текста.—Рец. J. Strzygowski (стр. 204—205).

Georg Stuhlfauth, Die Engel in der altehristlichen Kunst (Archäol. Studien zum christlichen Altertum u. Mittelalter, herausgeg. von Joh. Ficker, 3. Heft). Freiburg im Breisgau, 1897. VIII-264 crp. — Pen. J. Strzygowski (crp. 205—207).

Folge: Quellen u. Technik der Malerei des Mittelalters einschliesslich der van Eyck-Technik. München 1897. XII-281 crp. 8°. — Реп. J. Strzygowski (стр. 207—208).

Изъ отдъла III-го (стр. 209—262) заимствуемъ указанія на слъдующія новости германской научной литературы по византиновъдънію:

### По литературъ:

Heinrich Lieberich, Studien su den Proömien in der griechischen und bysantinischen Geschichtschreibung. I Teil. Die griechischen Geschichtschreiber.
Gymn.-Progr. München 1898. 50 стр.—Для насъ важна не столько эта,
сколько ожидаемая вторая часть сочиненія Либериха; Вуг. Ztschr. об'єщаеть по выход'є ея дать о всемъ труд'є особую рецензію.

Heinrich Gelzer, Sextus Julius Africanus und die byzantinische Chronographie. I Teil и II Teil 1. Abteil. Leipzig, В. G. Teubner 1880—1885. II Teil. 2 Abt. Leipzig, J. C. Hinrichs 1898. Все сочинение въ одномъ томъ J. С.

Digitized by Google

Ніпгісhs 1898. 5—283, VIII—500 стр. 8°. — Вторая часть второго тома изследованія Гельцера, только что вышедшая въ свётъ, даетъ обзоръ в изследованіе хронографовъ сирскихъ и армянскихъ, а именно: 1) Мар-Михаила Великаго (сирійскаго патріарха съ 1166—1199 г.), хроника котораго существуетъ въ рукописи и въ оригинале, и въ арабскомъ переводе, но доступна общему пользованію лишь въ двухъ армянскихъ обработкахъ, далеко не заменющихъ оригинала; 2) митр. Мар-Соломона (XIII в.), сочиненіе котораго, озаглавленное «Пчелою», впрочемъ, бёдно хронологическими данными; армянъ: 1) Стефана, певца Таронскаго (XI в.), 2) Самуила Анійскаго (кснецъ XII в., хроника кончается 1172 г.), 3) Вардана Великаго († 1271) и Мхитара Айриванкскаго (XIII в.). Всё эти армянскіе хронографы сильно зависять отъ Евсевія и Михаила, патріарха сирійскаго. Фрагменты самого Юлія Африкана, которыми Гельцеръ предполагаль окончить свой капитальный, многолётній трудъ, явятся, подъ его редакціей, въ берлинской серіи греческихъ св. отцовъ.

W. Schmid, Chorikios (статья въ энциклопедіи Паули-Виссова). «Первое подробное изображеніе д'аятельности этого автора на основаніи новоопубликованных данных» (К. Крумбахеръ).

A. Ludwich, Zwei bysantinische Odysseus-Legenden. Königsberg 1898.— Объщана рецензія.

Leopold Cohn, Der Atticist Philemon. Philologus 57 (1898), стр. 353—367.—О следахъ пользованія и отрывкахъ изъ ямбическаго лексикона Филемона у византійскихъ авторовъ: Оомы Магистра и Евставія Солунскаго, и объ источникахъ Георгія Хиробоска.

Carolus Stach, De Philopatride dialogo Pseudo-Luciani dissertatio philologica. Diss. classis philologicae Acad. litt. Cracoviensis tom. 36 (1897), 312—317. — Доказывается, что авторъ извъстнаго діалога Φιλόπατρις, судя по кругу его чтенія (онъ знакомъ, кромъ Лукіана, съ Гомеромъ, Гезіодомъ, Еврипидомъ, «Лягушками» и «Облаками» Аристофана), и по его языку долженъ считаться истымъ византійцемъ, такъ что діалогъ нельзя относить ко временамъ императоровъ Юліана или Валента, а можно колебаться только между эпохами Ираклія и Никифора Фоки. Ср. рецензію W. Kroll, Berl. philol. Wochenschrift 1898, № 36, ст. 1098.

Aug. Hausrath, Das Problem der Aesopischen Fabel. Neue Jahrbücher für das klassische Altertum, Geschichte u. deutsche Litteratur und für die Pädagogik, 1 (1898), 305—322.—Отивчается здёсь потому, что авторъ говорить между прочимъ о обработке басенъ и о жизнеописаніи Эзопа, приписываемымъ Плануде, и о собраніи Синтипы.

Joh. Dräseke, Georgios Gemistos Plethon. Zeitschr. f. Kirchengeschichte 19 (1898) стр. 265—292.—Георгій Гемисть интересень тыть, что вы пору господства Аристотеля вы философіи и богословіи возобновиль платонизмъ.

Franz Hanna, Das bysantinische Lehrgedicht Spaneas nach dem codex Vind. suppl. gr. 77 und Oxon. Miscell. 284. Jahresber. über das k. k. aka-

demiche Gymnasium in Wien für das Schuljahr 1897—98. Wien 1898.— Σπανέας дается здёсь по вёнской и оксфордской рукописямъ, тексты которыхъ сходны другъ съ другомъ и составляютъ особый типъ въ рукописномъ преданіи поэмы. Въ предисловіи дается описаніе обёмхъ рукописей и разбирается вопросъ объ отношеніи поэмы къ изреченіямъ Катона.

# По библіологіи и исторіи науки:

R. Förster, Zur Handschriftenkunde und Geschichte der Philologie. V. Eine griechische Handschrift in Russisch-Polen und das Anthologion des Orion. Rhein. Museum 53 (1898) стр. 547—574.—Дается списокъ греческихъ рукописей варшавской майоратной графовъ Замойскихъ библіотеки и подробно анализируется одна рукопись, содержащая рядъ интересныхъ текстовъ: нѣсколько сочиненій Ливанія и Синезія, письма Юліана, Менандровскіе моностихи, поэму Константина Сикеліота на смерть его родителей, дидактическое стихотвореніе Майуша Филита о слонѣ и другіе стихи того же автора, эпиграммы Хіона, стихотворное «моленіе» анонима къ какому то стратигу, στίχοι καραίνοι, физическій комментарій Іоанна Протоспаварія къ «Трудамъ и Днямъ» Гезіода, трактатъ Іоанна Педіасима о 9 музахъ и пр. Новые тексты, кромѣ послѣдней названной статьи, напечатаны полностью; въ прочихъ указаны разночтенія сравнительно съ печатными текстами.

William Fischer, Zachariae von Lingenthal. Jahresbericht über die Fortschritte der klassischen Altertumswissenschaft 1898, некрологи, стр. 14—48. — Подробное жизнеописаніе и списокъ трудовъ покойнаго знаменитаго ученаго.

### По языку:

Edwin Mayser, Grammatik der griechischen Papyri aus der Ptolemäerzeit. Programmbeilage des Heilbronner Gymnasiums. Druck von B. G. Teubner, Leipzig 1898. 45 стр. 3°.—Объщана рецензія.

Wilh. Fritz, Die Briefe des Bischofs Synesius von Kyrene. Ein Beitrag zur Geschichte des Atticismus im IV и V Jahrhundert. Leipzig, B. G. Teubner 1898. V—230 стр. 8°.—Объщана рецензія.

M. Wellman, Die Pflanzennamen des Dioskurides. Hermes 33 (1898), стр. 360—422.—Отивчается ради значенія Діоскорида для византійскихъ βοτανιχά.

Jak. Eibel, Der Sprachgebrauch des Historikers Theophylaktos Simokattes. Progr. des kgl. Gymnasiums Schweinfurt, Schuljahr 1897—98. Schweinfurt 1898. 41 стр. 8°.—Объ употребленіи у Симокатты предлоговъ и производныхъ отъ нихъ нарічій.

Const. Litzica, Das Meyersche Satzschlussgesets in der byzantinischen Prosa mit einem Anhang über Prokop von Käsarea. Diss. München 1898. 52 стр. 8°.—Объщана рецензія; см. также рецензію Joh. Dräseke въ Wochen-

schrift für klassische Philologie, 1898, № 48, стр. 1316—1321; Му въ Revue critique 1899, № 4, стр. 70—72; N. Festa въ Atene e Roma 1 (1898), стр. 202—204.

A. Thumb, Die mittel-und neugriechische Sprachforschung (mit Einschluss der Kolvń) in den Jahren 1892—1895. Indogermanische Forschungen, Anzeiger 9 (1898), стр. 117—164.—Тщательно составленная и снабженная критическими примъчаніями библіографія.

#### По богословію:

C. Schmidt, Der Osterfestbrief des Athanasius vom Jahre 367. Nachrichten der Götting. Gesellschaft der Wissenschaften, philol.-hist. Classe 1898, 2, 167—203. — Сообщается коптскій тексть и немецкій переводъ новыхъ отрывковъ изв'єстнаго по своей важности для исторіи канона письма св. Аванасія (сохранившихся въ Paris. № 151 коптскихъ рукописей), и подробный комментарій къ нимъ.

Max Berger, Die Schöpfungslehre des heiligen Basilius des Grossen. Allgemeiner Teil. II. Rosenheim 1898. 34 стр. 8°. — Трактуетъ объ ученіи св. Василія о сущности времени и о началѣ духовнаго міра, и указываетъ, что св. Василій, судя по первому слову «Шестоднева», склоненъ былъ отрицать геоцентрическую систему.

Friedrich Loofs, Eustathius von Sebaste u. die Chronologie der Basiliusbriefe. Halle 1898. 98 стр. 8°. — Авторъ защищаетъ взглядъ Гарнье противъ Эрнста на хронологію писемъ св. Василія (368—378 г.), и стремится доказать, что Евставій быль и остался въ догматикѣ вѣренъ своимъ убѣжденіямъ, стоя за ὁμοιούσιος, затѣмъ—принявъ послѣ разъясненій, устранившихъ подозрѣнія въ савелліанствѣ, όμοούσιος, но не признавая никогда единосущія Духа Святого Отцу и Сыну.

Franz Geppert, Die Quellen des Kirchenhistorikers Socrates scholasticus. Leipzig, Dieterich 1898. 2 — 134 стр. 8°. (Studien zur Geschichte der Theologie u. der Kirche III, 4). — Вотъ обзоръ сочиненія по главамъ: 1) введеніе о жизни автора, его литературныхъ и научныхъ пріемахъ и достовърности, 2) письменные уцѣлѣвшіе источники: Руфинъ, Евсевій, Аванасій, 3) лѣтописные источники (списки епископовъ, К-льская хроника), 4) устное преданіе, 5) вспомогательные источники: Евтропій, Юліанъ, Ливаній и т. д., 6) возстановленіе двухъ потерянныхъ письменныхъ источниковъ: συνοδικόν а Аванасія п συναγωγή Сабина.

Franz Diekamp, Hippolytos von Theben. Texte u. Untersuchungen. Münster i. W., Aschendorff 1898. 3 → LXX → 177 стр. 8°. — Объщана рецензія. См. также рецензію Grütsmacher'a въ Theol. Litteraturzeitung, 1899, № 3, стр. 79—81.

Passio Andreae, Ex Actis Andreae, Martyria Andreae, Acta Andreae et Matthiae, Acta Petri et Andreae, Passio Bartholomaei, Acta Ioannis, Mar-

tyrium Matthaei, ed. Maximilianus Bonnet. Lipsiae, Mendelssohn 1898. XXXVII — 262 стр. — Объщана рецензія. См. выше стр. 240.

Bibliotheca hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis, edid. socii Bollandiani. Brüssel, 1898. Fasc. I, А—Саесіlia. — Всёхъ нумеровъ въ этомъ первомъ выпускъ (расчитаннаго на два большихъ тома) каталога латинскихъ житій 1499. См. рец. А. Harnack'a въ Theol. Litteraturzeitung 1899, № 4, стр. 121—122.

Wilhelm Riedel, Die Auslegung des Hohenliedes in der jüdischen Gemeinde und der griechischen Kirche. Leipzig, A. Deicherts Nachf. 1898. стр. 3—120. — Страницы 47—120 посвящены греческимъ толкователямъ Пъсни Пъсней отъ Ипполита до Максима Исповъдника и катенъ. См. рецензію Fr. Baethgen'a въ Deutsche Litteraturzeitung, 1898, № 49, стр. 1865—1867.

H. Holzmann u. G. Krüger, Theologischer Jahresbericht. Band 17, Theologische Litteratur des Jahres 1897. Berlin u. Braunschw., C. A. Schwetschke & Sohn 1898. Содержить въ отдълахъ: историческаго, систематическаго и практическаго богословія (съ церковнымъ искусствомъ) много рефератовъ, прямо или косвенно касающихся византійской церковной исторіи. См. рецензію A. Jülicher'a въ Deutsche Litteraturzeitung 1898, № 50, стр. 1908—1910.

По исторіи вившней, внутренней, церковной и хронологіи:

Ludo Moritz Hartmann, Das italienische Königreich (= Geschichte Italiens im Mittelalter, I Band). Leipzig, G. H. Wigand. 1897. IX—409 стр. 8°.— Объщана рецензія.

H. Moeser, Gottfried von Villehardouin u. der Lateinersug gegen Byzanz. Diss. Bern 1897 crp. 179.

Walter Norden, Der vierte Kreuzzug im Rahmen der Beziehungen des Abendlandes zu Bysans. Berlin 1898. 102 стр. — Объщана рецензія.

Oscar Braun, De sanctu Nicaena synodo. Syrische Texte des Maruta von Maipherrat nach einer Handschrift der Propaganda zu Rom übersetzt von O. B. Münster, H. Schöningh 1898. 128 стр. 8°. (Kirchengeschichtliche Studien, herausgeg. von Knöpfler, Schrörs, Sdralek. Band IV, Heft 3). — Даются отрывки сирійскаго сочиненія о никейскомъ соборѣ епископа Маруты, лица близкаго къ императору Аркадію; между пр. 73 правила, представляющія болье древнюю (несторіанскую), сравнительно съ египетской, редакцію такъ называемыхъ арабскихъ никейскихъ правилъ.

E. von Dobschutz, Die konfessionellen Verhältnisse in Edessa unter der Araberherrschaft (vor den Kreuzzügen). Zeitschr. f. wissenschaftliche Theologie 41 (1898) стр. 364—392 и 456—459. — Предметъ статьи видънъ изъ заглавія. Добавленіе (стр. 456—459) говоритъ о хроникъ монофизитскаго патріарха Михаила Великаго (1166—1199), важной для выясненія взаимоотношеній между эдесскими несторіанами, монофизитами и православными.

# По географіи, топографіи и этнографіи:

Karl Buresch, Aus Lydien. Epigraphisch-geographische Reisefrüchte. Herausgeg. von Otto Ribbeck. Mit einer von H. Kiepert gezeichneten Karte. Leipzig, B. G. Teubner 1898. XV — 227 стр. 8°. — Рецензія будеть нами пом'єщена въ сл'єдующей книжк'.

L. Burchner, Die Insel Leros. Wissenschaftliche Beilage zu den Jahresberichten d. Kgl. Theresiengymnasiums in München f. d. Schuljahr 1897/8. München 1898. 48 стр.—Подробная монографія; въ исторію острова вонила и византійская эпоха.

Eugen Oberhummer, *Imbros*. Kiepert-Festschrift, Berlin 1898, стр. 227—304. — Этюдъ по исторической географіи; затронута и исторія острова въ средніе візка.

Anonymi bysantini Παραστάσεις σύντομοι χρονικαί. Ed. Th. Preger. Programm des Kgl. Maximilians-Gymnasiums für das Schuljahr 1897/98. crp. 50.—Οбъщана рецензія.

# По исторіи искусства:

E. Dobbert, Das Evangeliar im Rathause zu Goslar. Jahrbuch der kgl. preuss. Kunstsammlungen 19 (1898) стр. 139—160. Окончаніе объщано.— Пока описано 32 миніатюры; авторъ всюду старается разграничивать черты западнаго и византійскаго искусства.

## Рецензіи появились на слідующія книги:

Ammonius in Aristotelis de interpretatione commentarius. Ed. A. Busse. Berlin, C. Reimer LIV → 319. — Pen. Fr. Susemihl, Berl. philol. Wochenschrift 1898, № 45, crp. 1382—1384.

- R. Reitzenstein, Geschichte der griechischen Etymologica. Рец. C. Häberlin Berliner philol. Wochenschrift 1898, № 29, стр. 901—907.
- K. Krumbacher, Kasia. Рец. Heisenberg, Literarisches Centralblatt 1898, № 26, стр. 1010 и слъд.; М., Frankfurter Zeitung 1898, стр. 299.
- D. C. Hesseling, Charos. Рец. G. Wartenberg, Wochenschrift für classische Philologie 1898, № 26, стр. 716—718.

Otto Waser, Charon, Charon, Charos. Рец. Willamowitz Möllendorff, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 1, стр. 14—15.

V. Gardthausen, Katalog der griechischen Handschriften der Universitäts-Bibliothek zu Leipzig. Leipzig 1898. Pen. K. Holl, Theol. Literaturzeitung 1898, № 23, crp. 607—609,

Alexander Olivieri, Codices Florentini. Brüssel 1898. Peq. C. Wachsmuth, Deutsche Litteraturztg. 1899, № 2, crp. 58—60.

B. Grenfell and Arthur Hunt, The Oxyrhynchus Papyri. I. London 1898. Pen. U. von Willamowitz-Möllendorff, Göttinger gelehrte Anzeigen 1898, № 9, crp. 673—704.

- F. Blass, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch. Peu. Wilh. Weinberger, Zeitschr. f. d. österreich. Gymn. 1898, crp. 606—608.
- W. Schmid, Der Atticismus. IV. Рец. Wilh. Weinberger, Zeitschr. f. d. österr. Gymn. 1898, стр. 502—506.

Eudociae Augustae, Procli Lycii, Claudiani carminum graecorun reliquiae. Accedunt Blemyomachiae fragmenta. Rec. Arthurus Ludwich. Peq. G. Wartenberg, Deutsche Litteraturztg. 1898, № 36, crp. 1395—1397.

Rich. Wünsch, Sethianische Verfluchungstafeln aus Rom. Peq. E. Kuhnert, Berl. philol. Wochenschrift 1898, № 45, crp. 1389—1393; W. Kroll, Deutsche Litteraturztg. 1898, № 45, crp. 1719—1720; E. Schürer. Theol. Literaturzeitung 1899, № 4, crp. 106—110.

Samuel Krauss, Griechische und lateinische Lehnwörter im Talmud. Pen. Siegmund Fränckel, Zeitschr. d. deutschen morgenländ. Gesellschaft 1898, crp. 290—300.

L. Radermacher, Anonymi byzantini de caelo et infernis epistula. Peq. Ph. Meyer, Theol. Litteraturzeitung 1898, № 23, crp. 609—610. Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 7, crp. 260—261.

Ioannis Laurentii Lydi liber de ostentis iterum edidit C. Wachsmuth. Pen. Franz Boll, Deutsche Litteraturzeitung 1898, № 34, crp. 1328—1331.

Paulus Bedjan, Acta martyrum et sanctorum, t. VI. Peq. Fr. Bäthgen, Deutsche Litteraturzeitung. 1899, № 2, crp. 55—56.

Тоже, т. VII. Реп. Erwin Preuschen, Theol. Literaturzeitung 1898, № 19, стр. 511—514.

Erwin Preuschen, Palladius und Rufinus. Ein Beitrag zur Quellenkunde des ältesten Mönchthums. Pen. Paul Wendland, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 4, crp. 132—134.

Butler, The Lausiac History of Palladius (Texts and studies ed. by Robinson, vol. VI). Peg. E. Preuschen, Theol. Litteraturzeitung, № 4, crp. 122—125.

K. Holl, Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischen Mönchtum. Ред. Phil. Meyer, Göttinger gelehrte Anzeigen 1898, № 11, стр. 844—870.

Histoire Ecclésiastique d'Eusèbe de Césarée, éd. par Paul Bedjan. Peq. C. Brockelmann, Deutsche Litteraturzeitung 1898, No. 37, crp. 1423—1424.

Wilh. Vollert, Die Lehre Gregors von Nyssa vom Guten u. Bösen u

Armin Reiche, Die künstlerischen Elemente in der Welt-und Lebensanschauung des Gregor von Nyssa. Peq. Ph. Meyer, D. L. Z. 1898, № 37, crp. 1417—1419.

Patrum nicaenorum nomina, edid. Gelzer, Hilgenfeld, Curtz. Pen. F. Hirsch, Wochenschrift für klassische Philologie 1€98, № 48, crp. 1314—1316.

- E. Marin, Les moines de Constantinople 330—898. Рец. Zückler, Theol. Litteraturblatt 1898, № 29, стр. 337—340, подъ заглавіемъ: Zur Mönchsgeschichte des Orients.
- C. Jireček, Das christliche Element in der topographischen Nomenclatur der Balkanländer. Pen. W. Vondrak, Arch. f. slavische Philologie 1898, crp. 473—476.



H. Graeven, Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in photographischer Nachbildung. Pen. Bu Römische Quartalschrift 1898, crp. 292.

Jos. Führer, Forschungen zur Sicilia sotterranea. Pehensin: Victor Schultze, Litter. Centralblatt 1898, № 2, crp. 59—60 m Theol. Litteraturblatt 1898, № 14, crp. 160—161; Fr. Xaver Kraus, Repertorium für Kunstwissenschaft 1898, crp. 206—207; Adolf Holm, Geschichte Siciliens im Altertum III, crp. 151—752 m Berl philol. Wochenschrift 1898, № 21, crp. 658—664 m № 22, crp. 682—689; Gerh. Ficker, Beilage zur Münchener allgem. Zeitung vom 3. Sept. 1898, № 198, crp. 6—7; J. P. Kirsch, Hist. Jahrbuch 1898, crp. 625—626; Jos. Braun, Stimmen aus Maria Laach LV, 2 (1898), crp. 200—201; Jos. Schnitzer, Liter. Handweiser 1898, № 13, стр. 369—371; K. Maria Kaufmann, Katholik 1898, II томъ, стр. 82—86; Анонивъ, Neue philologische Rundschau 1898, № 14, стр. 321—322.

R. Vári, Boelcs Leo csárszárnak «A hadi Taktikaról» szálá munkája (Трудъ императора Льва Мудраго о Тактикѣ). Budapest 1898. 82 стр. См. отзывъ S. К. въ Revue Critique 1899, № 5, стр. 91—92.

R. Röhricht, Geschichte der Kreuzzüge im Umriss. Innsbruck, Wagner. 1898. 8°. 272 стр. См. отзывъ N. Jorga въ Revue Critique 1899, № 6, стр. 105—106.

A. Mordtmann, Iustinian und der Nika-Aufstand 10—19 Januar 532 n. Chr. Constantinople, Otto Keil. 1898. 8°. 48 crp. Pen. Gustav Hertzberg Bъ Deutsche Litteraturzeitung, 1899, № 8, crp. 309—310.

Georg Wartenberg, Das mittelgriechische Heldenlied von Basileios Digenis Akritis. Berlin, R. Gärtner (H. Heyfelder), 1897. 4°. 29 crp. Pen. William Fischer Bъ Deutsche Litteraturzeitung. 1899, № 7, crp. 261—263.

Вυζαντινὰ Χρονικά (Византійскій Временникъ), изд. В. Г. Васильевскимъ п В. Э. Регелемъ, т. І—V. Реп. Jos. Strzygowski, Deutsche Litteraturzeitung 1898, № 41, стр. 1570—1573.

Byzantinisches Archiv als Ergänzung der Bysantinischen Zeitschrift in swanglosen Heften herausgegeben von K. Krumbacher. Heft 1. Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache, von der hellenistischen Zeit bis sum 10 Jahrh. n. Chr. von K. Dieterich. Mit einer Karte. Leipzig, B. G. Teubner, 1898. XXIV—326 стр. 8°. — По взгляду автора, высказанному во введенів, его трудъ примыкаеть къ работамъ Хаджидакиса о періодѣ возникновенія новогреческаго языка; онъ 1) подтверждаеть ихъ главный результать, что къ Х-му въку всѣ элементы новогреческаго языка были уже на лицо, на основаніи матеріала, представляемаго папирусами и надписями эллинистическими, римскими п внзантійскими, въ предълахъ отъ 300 года до Р. Х. по 1000 по Р. Х.; 2) дополняеть работы Хаджидакиса, обращая превмущественное вниманіе на фонетическіе вопросы и 3) стремится географически систематизпровать матеріаль, чтобы выяснить, что какая мѣстность привнесла въ преобразованіе языка.

Б. Меліоранскій.

7

#### ФРАНЦІЯ.

Israël Lévi. Un nouveau Roman d'Alexandre. Напечатано въ Festschrift zum achtzigsten Geburststage Moritz Steinschneider's. Leipzig. Otto Harrassowitz, 1896, S. 235—237; къ этому еврейскій тексть S. 142—163.—Здёсь изданъ еврейскій тексть, о которомъ писаль M. Gaster, An old Hebrew Romance of Alexander въ Journal of the Royal Asiatic Society (1897, p. 485—549). См. Вуz. Zeitschr. B. VIII, H. I (1899), S. 218; также см. B. VII. S. 215.

**Н. Omont**, какъ сообщаетъ Revue de l'Orient latin (V, 1897, р. 604 sq.), издалъ каталогъ греческихъ рукописей, перешедшихъ изъ библіотеки Е. Миллера въ парижскую Національную библіотеку. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 219.

В. А. Mystakides. Notes sur Martin Crusius, ses livres, ses ouvrages et ses manuscrits. Напечатано въ Revue des études grecques. 11 (1898), р. 279—306. — Авторъ работы, на основаніи сохранившихся въ Тюбингень и Штуттгарть бумагь Мартина Крузія, дылеть интересныя сообщенія о его отношеніяхъ къ ученымъ грекамъ его времени, о его литературной дыятельности, объ особенностяхъ греческаго языка въ его время. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 219—220.

Mgr. de Groutars. Les Italo-Grecs. Напечатано въ Le Musée belge, 2 (1898), р. 267—280. — Въ этомъ продолжени уже отмъченной нами работы Грутара (см. Виз. Временникъ. Т. IV, 1897, стр. 716—717; Т. V, 1898, стр. 322 и 781—782) идетъ ръчь объ италогреческомъ спряжени. — См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 222.

Fr. Jo. Thibaut. La musique byzantine et le chant liturgique des Grecs modernes. Напечатано въ La Tribune de Saint-Gervais. 4 (1898), р. 220—225 (à suivre). — Это есть первая часть изследованія, вводящаго въ византійскую музыку. Разъясненіе по детальнымъ вопросамъ авторъ даетъ въ этой же книжке на стр. 122—147. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 222.

Јоаппез Thibaut. Étude de musique byzantine. Le chant ekphonétique. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. В. VIII, Н. I (1899), S. 122—147. — Авторъ этой работы отмежевалъ себв для изслвдованія интересную, но трудную и малоразработанную область византійской музыки. Настоящее изследованіе посвящено «экфонетическому пенію», какъ называется речитативъ, приспособленный къ священному тексту евангелій и посланій для того, чтобы сдёлать чтеніе ихъ боле торжественнымъ и выразительнымъ. Работа дёлится на пять параграфовъ: 1) имена экфонетическихъ знаковъ и ихъ этимологія; 2) происхожденіе экфонетическихъ знаковъ, ихъ число и раздёленіе; 3) правила расположенія экфонетическихъ знаковъ; 4) музыкальное значеніе экфонетическихъ знаковъ; 5) древность экфонетическихъ знаковъ у византійцевъ, ихъ отношенія къ невматическимъ знакамъ другихъ христіанскихъ народовъ.

- J. Tchibauty. La musique byzantine et le chant liturgique des Grecs modernes. Напечатано въ Echos d'Orient. 2-е année. № 12, 1898, р. 353—368. Статья даетъ хорошій обзоръ современнаго состоянія вопроса о византійской музыкѣ и пѣніи.
- D. J. Parisot. Essai sur le chant liturgique des églises orientales. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. T. III (1898), p. 221—231. Авторъ на нѣсколькихъ потныхъ примѣрахъ выставляетъ характерныя отличія церковнаго пѣнія по сирійскому, маронитскому и халдейскому обрядамъ. См. Вуz. Zeitschr. B. VIII, H. I (1899), S. 222.
- A. Puech. Sur le λόγος παραινετικός (cohortatio ad Graecos) attribué à Justin. Напечатано въ Mélanges Henri Weil, Paris, Fontemoing 1898, р. 395—406, 8°. Cohortatio не принадлежить на Юстину, ни вообще произведеніямъ II вѣка; оно врядъ ли было направлено также и противъ Юліана (ср. J. R. Asmus. Ein Bindeglied zwischen der pseudojustinischen Cohortatio ad Graecos und Julian's Polemik gegen die Galiläer въ Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, 40, 1897, S. 268—284; см. Вуz. Zeitschrift. В. VI, 1897, S. 620—621). Вѣроятно, Cohortatio появилось между 260—300 годами. См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 223.

loseph Mansion. La tradition manuscrite du discours VIII de l'empereur Julien d'après deux manuscrits de la bibliothèque de Chalcé. Напечатано въ Revue de l'instruction publique en Belgique. 41 (1898) р. 246—255. — Эта работа представляетъ изъ себя колляцію двухъ открытыхъ Пападопуло-Керамевсомъ рукописей Юліана на островъ Халки близь Константинополя. — См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899) S. 224.

- F. Nau. Les plérophories de Jean, évêque de Maiouma, écrites vers l'an 515 et publiées pour la première fois d'après un manuscrit du IX siecle (875). Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. З (1898), р. 232—259.— Это произведеніе составлено изъ ряда благопріятныхъ монофизитамъ разсказовъ, изъ которыхъ большая часть относится къ Петру Иверійцу, учителю и предшественнику Іоанна, епископа Маюмы. Находящееся въ сод. mus. Brit. addit. 14650 сочиненіе даетъ важныя дополненія къ изданной Раабе біографіи Петра Иверійца (Richard Raabe, Petrus der Iberer, ein Characterbild zur Kirchen- und Sittengeschichte des 5. Jahrh. Syrische Uebersetzung einer um das Jahr 500 verfassten griechischen Biographie. Herausgegeb. und übersetzt von R. R. Leipzig, 1895; см. Визант. Временн. Т. II, 1895, стр. 705).— См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 227—228.
- M.-J. Lagrange. La Cosmogonie de Bérose. Напечатано въ Revue biblique, 7 (1898), р. 395—402.—Рѣчь идетъ о цитируемой въ исторіи Евсевія космогоніи.—См. Вуz. Zeitschrift. B. VIII, Н. I (1899). S. 228.
- F. Nau. Martyre de Saint Luc évangéliste. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. 3 (1898), p. 151—167. Изданъ и переведенъ сирійскій тексть. Ср. Визант. Временн. Т. V (1898), стр. 782—783.
  - J. Turmel. Histoire de l'angélologie des temps apostoliques à la fin du V

siècle. Напечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses. 3 (1898), р. 289—308; 407—434.—Основываясь на показаніяхъ греческихъ и латинскихъ отцевъ церкви, авторъ излагаетъ ученіе о дьяволъ, о демонахъ и объ ангелахъ. — См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 236.

Léon Clugnet. Les offices et les dignités ecclésiastiques dans l'église grecque. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. 3 (1898), р. 142—150; 260—264. — Какъ бы дополняя старинную книгу Хробахдо (јерусалимскаго патріарха) Συνταγμάτιον περὶ τῶν ὁφφικίων etc. (Венеція 1778), основанную на данныхъ Кодина, французскій авторъ говорить о первой и второй группѣ нли пентадѣ церковныхъ служителей. Къ первой группѣ принадлежать: 1) ὁ μέγας οἰκονόμος, 2) ὁ μέγας σακελλάριος, 3) ὁ μέγας σκευοφύλαξ, 4) ὁ μέγας χαρτοφύλαξ, 5) ὁ τοῦ σακελλίου; κο второй группѣ: 1) ὁ πρωτονοτάριος, 2) ὁ λογοθέτης, 3) ὁ καστρήνσιος, 4)ὁ ρεφερενδάριος, 5) ὁ ὑπομνηματογράφος. — См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 236.

- N. lorga. Notes et extraits pour servir à l'histoire des croisades au XV siècle. Напечатано въ Revue de l'Orient latin, 5 (1898), р. 311—388.— Продолжение въ высшей степени полезныхъ регестъ и текстовъ, о которыхъ уже не разъ мы упоминали на страницахъ Византійскаго Временника (см. Т. V, 1898, стр. 326 и 568—569).
- P. Masson. Histoire du commerce français dans le Levant. Paris, Hachette, 1896. XXXIII—533 стр. 8°.—Рецензія Б. Ауэрбаха (В. Auerbach) появилась въ Revue critique. 1898, Nr. 7 (14 Fevr.) p. 129—132.
- A. d'Avril. Les Grecs Melkites. Étude historique. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien. 3 (1898), p. 265—281. Продолжение и заключение уже упомянутой нами работы. См. Виз. Временн. Т. V, 1898, стр. 783.
- E. Rey. Les grandes écoles syriennes du IV au XII siècles et les monastères des montagnes saintes d'Édesse et de Mélitène. Paris, E. Leroux, 1898, 36 ctp. 8°.—Содержаніе намъ неизв'ястно.

Paulin Ladeuze. Étude sur le cénobitisme Pakhômien pendant le IV-e siècle et la première moitié du V-e. Paris, Fontemoing, 1898. X-1-390 стр. 8°.— Подробная рецензія появилась Ursmer Berlière въ Revue Bénédictine. 15 (1898), p. 385—399.

Anonymus. Les monasterès de la Palestine. La laure et le couvent de saint Euthyme (425). Напечатано въ Bessarione. 4 (1898), р. 209—225. — Работа издагаетъ исторію монастыря до начада XII въка, когда русскій паломникъ Даніндъ во время своего путешествія еще видъдъ его зданіе. Теперь это только почти развадины (Khan-el Ahmar).—См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 241.

Dr. G. Botti. Plan de la ville d'Alexandrie à l'époque Ptolémaïque. Monuments et localités de l'ancienne Alexandrie d'après les écrivains et les fouilles. Mémoire présenté à la société archéologique d'Alexandrie 1898, XII—138 стр. 8°.—Въ первой главъ дается общая топографія Александрін, во второй—расположенный по алфавиту обзоръ памятниковъ и мъстностей, по скольку они могуть быть указаны на основаніи извъстій

источниковъ пли находокъ. Очень жаль, что изъ 152 нумеровъ только не болъе двънадцати падаетъ на христіанское время, да и тъ описаны слишкомъ поверхностно и бъгло. Къ работъ приложенъ планъ древней Александріи.—См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 243—244.

- R. Cagnat. La résurrection d'une ville antique: Timgad. Напечатано въ Gazette des beaux-arts. 1898, Septembre. p. 209—220, Octobre, p. 281—292. Благодаря хорошимъ изображеніямъ статья рисуетъ довольно яркую картину Тимгада, этихъ римскихъ Помпей на африканской почвъ. Послъднимъ памятникомъ, выстроеннымъ въ 646 году передъ арабскимъ завоеваніемъ, была небольшая церковь (С. І. L. VIII, 2389). Очень было бы желательно, если бы авторъ былъ въ состояніи дать ея планъ и другія детали.—См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, H. I (1899), S. 244.
- H. Grisar S. I. Sainte-Marie in Cosmedin à Rome. Напечатано въ Revue de l'art chrétien. 1898, р. 181—197 съ 12 изображеніями въ текств и двумя таблицами. Работа на основаніи новъйшихъ находокъ даетъ исторію постройки храма; на византійскіе остатки обращено, кажется, слишкомъ мало вниманія. —См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 245.
- G. Rohault de Fleury. Note sur Saint-Apollinaire de Ravenne et les reprises en sous-oeuvre du XVI-e siècle. Напечатано въ Revue de l'art chrétien. 1898, p. 198—201.—См. отзывъ Стржиговскаго въ Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 245.

Abbé Legendre. Le Saint-Sépulcre dépuis l'origine jusqu'à nos jours et les croisés du Maine. Le Mans. 135 стр. 8° съ изображеніями.—Авторъ на основаніи изслівдованій de Vogüé, Schick и другихъ составиль небольшую исторію постройки храма Гроба Господня въ Іерусалимі, гдів онъ останавливается также на пилигримствахъ крестоносцевъ изъ Маіне и на подражаніяхъ, которыя дізались въ Европів со Святого Гроба. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. І (1899), S. 246.

Eugène Müntz. L'ancienne basilique de St. Paul hors les murs, ses fresques et ses mosaïques, d'après des documents inédits, avec des notes sur quelques autres peintures romaines du moyen âge. Напечатано въ Revue de l'art chrétien. 1898, р. 1—19, 108—113.—Главная цённость этой работы заключается въ воспроизведеніи копій, сдёланныхъ еще въ XVII вёк кардиналомъ Франческо Барберини со стённыхъ изображеній базилики св. Павла, которая сильно пострадала отъ нежара въ 1823 году. Жаль, что авторъ приводитъ слишкомъ мало фотографій, довольствуясь въ большинств'є случаевъ описаніями. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 247.

P. Saccardo. Les mosaïques de Saint-Marc à Venise. Venise, 1897. 336 стр. 8°.—Содержаніе намъ неизв'єстно.

Gankler. Compte rendu de la marche du Service en 1897. Tunis, 1898, 12 стр. — Въ этомъ годичномъ отчетв объ археологическихъ разысканіяхъ въ Тунисв сообщается объ открытіи въ Sainte-Marie du-Zit (Кареагенв) замвчательной мозанки, гдв изображена постройка христіанской

базилики. Авторъ отчета готовитъ большой трудъ «Les monuments historiques de la Tunisie», гдѣ въ первой части рѣчь будетъ идти о древностяхъ римской эпохи, а во второй—о древностяхъ арабской эпохи. Интересно, будутъ ли приняты въ расчетъ христіанско-византійскіе памятники. — Вуz. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 247.

Ch. Diehl. Les monuments de l'Orient latin. Напечатано въ Revue de l'Orient latin. 5 (1897), р. 293—310. — Популярный обзоръ важивищихъ событій, относящихся къ исторіи латинскаго Востока; сдвланъ этотъ обзоръ на основаніи твхъ лекцій, которыя авторъ читаль въ 1897 году на пароходъ Сенегалъ передъ путешественниками. — Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 247—248.

René Cagnat. Une mosaïque de Carthage représentant les mois et les saisons. Напечатано въ Mémoires de la Société nationale des Antiquaires de France. 57 (Paris, 1898), р. 1—22 съ изображеніями въ текств и одной таблицей. — Эта интересная мозаика стоитъ далеко отъ круга средневизантійскихъ изображеній. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1898), S. 248.

Вагоп de Baye. La crosse de S. Étienne de Perm (XV-e siècle). Напечатано въ Revue de l'art chrétien. 1898, 4-me livr. p. 265—277 съ 22 изображеніями въ тексть и одной таблицей. — Рычь идеть о русской работь XV выка, которую хотять привести въ связь съ варягами. — См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, H. I (1899), S. 249—250.

F. de Mely. L'émeraude de Bajazet II et la médaille du Christ d'Innocent VIII. Напечатано въ Gazette des beaux arts. 1898 (Juin) р. 487—493.—По надписи на обратной сторон' медали султанъ подарилъ пап' Иннокентію VIII смарагдъ съ изображеніемъ Христа. Авторъ, разсуждан о трехъ медаляхъ съ этимъ изображеніемъ Христа, хранящихся въ Берлинъ, Брер' и въ Британскомъ музе', приходитъ къ заключенію, что он' есть оттиски р' взного камня, въроятно, смарагда, который самъ долженъ быть прим' вромъ византійской глиптики X в' вка. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, Н. I (1899), S. 251.

H. J. Gosse. Recherches sur quelques représentations du vase eucharistique. Genève, 1894. 54 стр. 4°.—Рецензію см. въ Nuovo bullettino di archeologia cristiana. III (1897), р. 339—340.

Rohault de Fleury (Ch.) Les saints de la messe et leurs monuments. 4-e vol. Ministres sacrés. 4°, 52 fig., 97 pl. grav. Paris. — Отмѣчено въ Revue de l'art chrétien, 1898, p. 84. Содержаніе намъ неизвъстно.

- C. Jocelyn Tfoulkes. Le couronnement de la vierge. Напечатано въ Revue de l'art chrétien. 1898, p. 42—50; 117—127.—См. Вуz. Zeitschr. B. VIII, H. I (1899), S. 252.
- G. Schlumberger. Sceaux des feudataires et du clergé de l'empire latin de Constantinople. Отдёльный оттискъ изъ Bulletin monumental, 1897. Въ своей новой работъ французскій академикъ, какъ бы дополняя свою прежнюю работу въ Bulletin monumental за 1890 годъ, издаетъ рядъръдкихъ печатей ахейскихъ князей, асинскихъ герцоговъ, латинскихъ,



авинскихъ архівпископовъ и т. д.—См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, H. I (1899), S. 255.

Graux-Martin. Traité de Tactique connu sous le titre Περὶ καταστάσεως ἀπλήκτου. Η απαστάσεως Βτω Notices et extraits des manuscrits, tom. 36, pr. 2, p. 71—127.— Рецензія С. Landi появилась въ Atene e Roma, I (1898) Sp. 245 sq.

- P. J. Pargoire. Une loi monastique de Saint Platon. Напечатано въ Вуzantinische Zeitschrift. В. VIII, Н. I (1899), S. 98—101.— Авторъ въ своей небольшой статъв говорить о монастырскомъ правиле св. Платона, дяди Өеодора Студита, которое съ особенною строгостью теперь применяется на Аеоне, а именно о недопущени въ монастырь не только женщинъ, но и самокъ животныхъ.
- H. Hubert, Étude sur la formation des États de l'Église. Les papes Grégoire II, Grégoire III, Zacharie et Étienne II et leurs relations avec les empereurs iconoclastes (726—757). Напечатано въ Revue Historique. Т. 69, Јап-vier—Février 1899, р. 1—40 (Sera continué).—Авторъ на основаніи хорошаго знанія источниковъ и пособій издагаетъ исторію образованія церковныхъ владівній папъ въ Италіи на фон'в религіозной борьбы императоровънконоборцевъ. Въ настоящей книжкі авторъ разсказываетъ событія съ 725 года, когда императоръ Левъ III издаль первый указъ противъ иконопочитанія, и доводить его до 752 года, т. е. до момента паденія Равенискаго экзархата.
- C. Enlart. Les tombeaux français de l'île de Chypre. Напечатано въ Revue de l'Art chrétien. 1898, р. 429—440.—Эта статья посвящена описанію франкскихъ среднев вковыхъ могилъ на остров в Кипр в, которыя остались со времени владычества франковъ на восток в. Авторъ дълитъ эти памятники на три разряда: плиты съ выгравированными на нихъ надписями или изображеніями, саркофаги и расписныя могилы. Статья снабжена многочисленными изображеніями.
- P. Eutychios Lamerand des Augustins de l'Assomption. La fête des trois hiérarques dans l'Église grecque. Roma, 1898. Отдільный оттискъ изъ журнала «Веззагіопе». Въ этой стать в идетъ річь о празднованіи 30 января, когда въ греческой церкви чтится память трехъ знаменитыхъ святыхъ Василія Великаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоуста. Авторъ говорить о происхожденіи этого празднованія въ XI віків, о митрополить евхаитскомъ Іоаннів Мавропів, извістномъ писателів и півснопівнів, который установиль поминаніе трехъ святителей 30 января; кончаеть свою статью авторъ описаніемъ церковной службы въ ихъ память.
- P. Siméon Vailhé des Augustins de l'Assomption. Les premiers monastères de Palestine. Roma, 1898, 60 стр. Отдёльный оттискъ изъ «Bessarione». Авторъ съ указаніемъ на источники излагаетъ исторію древнёйшихъ монастырей Палестины: лавры Фаранъ (323—333 г.); Дука (340?); Сука или древней лавры (345?); лавры и монастыря св. Евеимія (425); монастырей, основанныхъ учениками св. Евеимія и императрицей

Евдокіей; монастырей патріарха св. Иліи (473) и монастыря евнуховъ въ Іерихонъ (528); башни Евдокіи (455) и монастыря Іоанна Схоларія; церкви св. Петра, пруда Евдокіи (455) и лавры Нерtastome (512); монастыря св. Стефана (456).

S. V. Saint Théognius, évêque de Béthélie (425—522). Напечатано въ Echos d'Orient. 2-me année, № 12, 1898, р. 380—382. — На основаній изданныхъ въ Analecta Bollandiana (Т. Х, р. 71—118) актовъ св. Өеогнія, не попавшаго ран'ве ни въ мартирологи, ни въ минеи, ни въ синаксари, анонимный авторъ даетъ краткія св'ёдёнія о его жизни и о палестинскихъ монастыряхъ того времени.

Traité de tactique connu sous le titre Περὶ καταστάσεως ἀπλήκτου, traité de castramétation rédigé, à ce qu'on croit, par ordre de l'empereur Nicéphore Phocas. Texte grec inédi, établi d'après les manuscrits de l'Escurial, Paris, Bâle et Madrid, et annoté par Ch. Graux, préparé pour l'impression et augmenté d'un préface par M. Albert Martin. Tiré des Notices et Extraits des manuscrits de la Bibl. nationale et autres bibliothèques, tom. 36. Paris, Klincksieck 1898. 61 crp. Cm. Revue Critique 1899, № 4, crp. 70.

# Появились рецензіи:

A. D. Xénopol. Histoire des Roumains de la Dacie Trajane depuis les origines jusqu'à l'union des principautés en 1859. Avec une préface par Alfred Rambaud. Paris, E. Leroux, 1896. 2 voll. Рецензія D.-A. Teodoru въ Revue historique, 68 (1898), p. 135—148.

E. Marin. Les moines de Constantinople, depuis la fondation de la ville jusqu'à la mort de Photius (330—898). Paris, Lecoffre 1897. 546 стр. 8°. Рецензів: Ch. Diehl въ Byzantinische Zeitschrift, B. VIII (1899), S. 194—196 (см. выше стр. 243). Aur. Palmieri въ Rivista bibliografica italiana. 1898, fasc. 10 (Septembre).

А. Васильевъ.

## ИТАЛІЯ.

Demenico Comparetti. La Guerra Gotica di Procopio di Cesarea. Testo greco emendato sui manoscritti con traduzione italiana a cura di D.C. Vol. terzo. Напечатано въ Fonti per la storia d'Italia pubblicate dall' Istituto storico Italiano. Scrittori. Secolo VI. Roma, nella sede dell' Istituto 1898. 366 стр. 8°. — Прекрасное изданіе Компаретти Исторіи готской войны Прокопія, появляющееся въ собранів источниковъ для итальянской исторіи, въ вышедшемъ третьемъ том'в пришло къ концу. Четвертая книга готской войны, которую заключаеть въ себ'в этотъ томъ, даеть, какъ

Византійскій Временции.

изв'єстно, не столь много матеріала спеціально для итальянской исторіи, какъ первыя три книги, такъ какъ въ ней Прокопій отводить главное м'єсто событіямъ на восток'є; однако, начиная съ 18-й главы, исторія касается преимущественно готовъ въ Италіи. Въ конц'є книги Компаретти пом'єстиль аналитическое изложеніе содержанія вс'єхъ четырехъ книгъ съ объяснительными прим'єчаніями и указатель собственныхъ именъ и предметовъ. Нельзя не порадоваться этому новому изданію достойнаго итальянскаго ученаго. — См. Вуzantinische Zeitschrift, В. VIII. Н. I (1899), S. 211.

Dom. Bassi. Sette epigrammi greci inediti. Напечатано въ Rivista di filologia e d'istruzione classica. 26 (1898), p. 385-398. - Codex Ambros. D 538 inf., оконченный въ апръл 1362 года писцомъ Мануиломъ Чикандиломъ (Tzykandyles), содержитъ въ себъ, по большей части, жизнеописанія Плутарка; но на последнихъ двукъ листахъ находятся семь эпиграммъ, которыя Басси въ первый разъ теперь издалъ. Шесть изъ нихъ принадлежать перу раньше неизвъстнаго врача Константина Амантейана; авторъ седьмой эпиграммы называется Георгій Кидонясь, по всей въроятности, тождественный съ «философомъ Георгіемъ», которому адресовано семь писемъ плодовитаго и талантливаго ессаиста времени Палеологовъ въ XIV въкъ Димитрія Кидониса (см. Krumbacher, Gesch. der byz. Litteratur. 2 Auf. S. 487—488). На основани ихъ именъ и одного мъста въ письм' Димитрія Кидониса можно заключить, что Георгій и Димитрій были даже родственниками. Наиболе длинная изъ щести эпиграммъ Амантейана представляеть изъ себя эпитафію на великаго доместика Лимитрія Касандрена изъ Осссалоники, который во время Іоанна VI Кантакузина играль извёстную роль и умерь въ 1361/62 году. Оплакиванию того же Касандрена посвящена эпиграмма Кидониса. Остальныя пять эпиграмиъ Амантейана представляють изъ себя посланія, которыми сопровождались драгоциные церковные сосуды и иконы, жертвуемые различнымъ монастырямъ въ Пелопоннисв Никифоромъ Канависомъ и его супругой Маріей Касандреной. Эти эпиграммы, не выдаваясь средп другихъ произведеній позднівнией византійской поэзіи, какъ она выразилась, напримёръ, въ многочисленныхъ трудахъ Мануила Фила, даютъ интересныя данныя о небольшомъ кружкъ друзей около Іоанна VI Кантакузина. Итальянскій издатель заботливо собраль все то, что служить къ выясненію личностей авторовъ эпиграмиъ и упоминаемыхъ въ нихъ лицъ и предметовъ. Изданіе заслуживаетъ полной похвалы. — См. отзывъ проф. Крумбахера въ Byzantinische Zeitschrift, B. VIII, H. I (1899), S. 216.

Giovanni Mercati. Alcune note di letteratura patristica. Milano, Tip. Bernardoni di C. Rebeschini e C., 1898, 60 стр. 8°. Estratto dai Rendiconti del Reale Istituto Lombardo di scienze e lettere. Serie II, Vol. 31, 1898.— Авторъ разсуждаетъ о цъломъ рядъ патристическихъ текстовъ, которые онъ открылъ въ рукописяхъ Ambrosiana и за исключеніемъ № 2 опре-

дёлилъ какъ Cerianis Monumenta sacra et profana. Здёсь можно упомянуть 1) отрывокъ трактата Аненма, епископа никомидійскаго ( — 302), περὶ τῆς ἀγίας ἐκκλησίας (cod. Ambros. H. 257 inf. S. XIII); 2) комментарій Евсевія Кесарійскаго ко псалмамъ 96—150 (F 126 sup. S. XIII); 3) новые греческіе отрывки изъ комментарія на псалмы Өеодора Мопсуестскаго (С 98 sup. S. XII); 4) нѣкоторые отрывки греческаго комментарія на Луку въ формѣ гомилій, принадлежащіе, вѣроятно, къ V вѣку (F 130 sup. Palimpsest). Въ концѣ авторъ занимается каталогомъ греческихъ рукописей Эскуріала, который былъ приготовленъ изгнаннымъ изъ своего отечества шотландскимъ священникомъ Давидомъ Кольвиллемъ (Colvill) передъ большимъ пожаромъ 1671 года. — См. Вуz. Zeitschr., В. VIII, Н. I, (1899), S. 222—223.

A. Crivelluci. I Documenti della «Vita Constantini» (Al Prof. O. Seeck, dell' Università di Greifswald). Напечатано въ Studi storici, 7 (1898), р. 411—429.

Anonymus. L'iscrizione di Abercio capo IV. Esame delle interpretazioni del Ficker, del l'Harnack e del Dieterich. Напечатано въ Bessarione, 4 (1898), р. 180—208. — Развитіе уже ранбе высказываемаго Анонимомъ взгляда на надпись Аверкія. См. Виз. Временн. Т. V, 1898, стр. 785.

- G. Cozza Luzi. Memorie del monastero di S. Nicola di Casule presso Otranto. Напечатано въ Rivista storica calabrese VI, 5. Содержаніе намънензвівстно.
- G. Cozza Luzi. Un' altra copia del Typicon Casulano. Напечатано въ Rivista storica calabrese, VI, 6. — Ръчь идеть о Cod. Barb. gr. III 102.

Расіо Deperis e A. Amoroso. S. Mauro e S. Eleuterio, vescovi martiri di Parenzo. Scritti inediti di Mons. P. D., con appendice del l'avv. A. Amor. Parenzo. 1898. Haneyataho въ Atti e Memorie della Società istriana di archeologia e storia, patria. Vol. XIV, fasc. I, II; есть и отдѣльный оттискъ, VII → 131 стр. 8° съ двумя таблицами. — Истрійское Общество археологіи и исторіи издало въ этой публикаціи посмертные труды Паоло Депериса, которые посвящены личности перваго епископа Паренцо Мавру и обработкѣ археологическихъ находокъ. Появившійся теперь первый томъ содержитъ въ себѣ статьи о святыхъ Маврѣ, Елеверіи и другихъ мученикахъ и доказываетъ, что Паренцо рядомъ съ Аквилеей и Тріестомъ еще задолго до Евфрасія въ VI вѣкѣ былъ уже мѣстопребываніемъ епископа. — См. Вуz. Zeitschr., В. VIII, Н. I (1899), S. 246.

«P. Grisar». Della statua di bronso di S. Pietro apostolo nella basilica
Vaticana. Напечатано въ La civiltà cattolica, Archeologia, р. 91—93. —
Содержаніе намъ нензвъстно.

Hans Graeven. Il rotulo di Giosuè. Напечатано въ L'Arte I, (1898), р. 221—230 съ семью изображеніями въ текстъ.

Ettore Modigliani. Avori dei bassi tempi rappresentanti una imperatrice. Напечатано въ L'Arte, I (1898), р. 365—367 съ тремя изображеніями. — Авторъ указываеть на медальонъ Аріадны, супруги императоровъ Зе-

Digitized by Google

нона (+491) и Анастасія (+518), на диптихонъ Клементина отъ 513 года. Таблички изъ слоновой кости, вёроятно, сдёланы до 507 года.— См. Вуz. Zeitschr., В. VIII, Н. I (1899), S. 250.

A(dolfo) V(enturi). Di una nuova cassettina civile bisantina. Напечатано въ L'Arte, I (1898), p. 212. — См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, H. I (1899), S. 250.

Giuseppe Wilpert. Un capitolo di storia del vestiario. Tre studii sul vestiario dei tempi postcostantiniani. Напечатано въ L'Arte I (1898), р. 89—120; есть и отдёльный оттискъ, Roma, 1898, VIII—40 стр. in fol. съ 25 изображеніями въ текстъ и одной таблицей. — Авторъ разсуждаетъ на основаніи памятниковъ IV и слъдующихъ стольтій о тріумфальномъ одъяніи консуловъ. — См. Вуг. Zeitschr., В. VIII, Н. I (1899), S. 251.

. R. della Torre. Una lapide bisantina ed il batistero di Callisto, monumenti eucaristici nella città di Cividale del Friuli. Cividale, 81 стр. 8° съ таблицей. — Намъ неизвъстно.

V. Strazzulla. Nuovi studi su alcuni elementi pagani nelle catacombe e nella epigrafia cristiana. Напечатано въ Rivista di storia antica, anno 3 (1898), fasc. 2—3, р. 145—153; fasc. 4, р. 117—119.— Въ своей статъв авторъ касается пногда также греческой христіанской епиграфики.— См. Вуz. Zeitschr., В. VIII, Н. I (1899), S. 255.

Cont. Ferrini. Nuovo contributo alla restitusione del libro LIII de' Basilici. Отдёльный оттискъ изъ Rendiconti del R. Istituto Lombardo di scienze e lett. Vol. 31 (1898). 2 стр. 8°. — Зам'ёчанія изъ Cod. Ambros. Q 25 sup. fol. 4 sq.

P. Aurelio Palmieri dell' Assunsione. L'antica e la nuova Calcedonia. Roma, 1898, 23. стр. Отдёльный оттискъ изъ «Bessarione». — Популярный очеркъ исторіи Халкидона, теперь Кафікеці, съ указаніемъ и вкоторыхъ источниковъ, начинай съ древнёйшихъ временъ и кончая нашими днями. Въ концё статьи воздается похвала католическимъ церковнымъ учрежденіямъ въ Константинополе, которыя действительно превосходно устроены. Къ статье приложены рисунки.

Filippo Ermini. Michele Cerulario e lo scisma d'Oriente. Roma, tip. dell' unione cooperativa editrice, 1898. — Рецензія появилась (P. Aurelio Palmieri dell' Assunzione) въ Rivista Bibliografica Italiana. Fasc. 25 Dic. 1898.

А. Васильевъ.

### АНГЛІЯ.

E. Dickinson. The music in the old christian church. Напечатано въ American catholic quarterly Review 1898, Nr. 1.— Содержание намъ не извъстно.

Henry H. Davies. Origen's theory of knowledge. Напечатано въ The American Journal of Theology. 2 (1898) p. 737—762.

Fred. C. Conybeare. The Dialogues of Athanasius and Zacchaeus and of Timothy and Aquila. Edited with prolegomena and facsimiles by F. C. C. M. A. Oxford. At the Clarendon Press, 1898. LIX -+ 104 crp. 4°. (== Anecdota Oxoniensia. Classical Series, part VIII).

Dom. Cuthbert Butler. The Lausiac history of Palladius. A critical discussion together with notes on early Egyptian monachism. Cambridge, University press 1898. XIV -- 298 ctp. 8°. Texts and Studies Vol. VI, Nr. 1.

- W. E. Crum. Coptic studies. Отдёльный оттискъ изъ Egypt Exploration Funds, Report 1897—1898. 15 стр. 4°: Эта работа даетъ хорошій обзоръ нов'яйшихъ и предполагаемыхъ публикацій объ изсл'ядованіяхъ въ области коптскихъ знаній. Кое что должно и насъ интересовать, напр. н'якоторыя сообщенія о патристической литератур'я, о гностическихъ и литургическихъ трудахъ и объ изсл'ядованіяхъ въ коптскомъ искусств'я. См. Вуг. Zeitschr., В. VIII, Н, 1 (1899), S. 237.
- W. Miller. Bosnia before the Turkish Conquest. Напечатано въ The English historical Review. 13 (1898), р. 643—666. На основании издаваемых вастро-венгерскимъ правительствомъ публикацій «Wissenschaftliche Mitteilungen aus Bosnien und der Hercegovina» авторъ даетъ сжатый очеркъ среднев ковой исторіи Босніи, гд касается и отношенія ея къ византійскому государству. См. Вуг. Zeitschr., В. VIII, Н. I (1899), S. 238.
- E. W. Brooks. Indictions at Rome, 726—775. Напечатано въ The English historical Review, 13 (1898) p. 503 sq. и р. 82—97. Замѣчанія на статью Th. Hodgkin, The chronology of Theophanes in the eighth century (The Engl. hist. Rev., 13, 1898, p. 283—289; см. Виз. Врем. Т. V, 1898, стр. 790) и болье точныя объясненія къ ней. См. Вуг. Zeitschr., В. VIII, Н. I (1899), S. 242.

Duncan Mackenzie. Excavations of the British school at Melos. The site of the three churches. Напечатано въ The journal of hellenic studies. 1897 (XVII, I), p. 122—133.

- Fred. C. Conybeare. The Armenian canons of St. Sahak Catholicos of Armenia (390—439 A. D.) Напечатано въ The American Journal of Theology. 2 (1898), р. 828—848. Первый переводъ текста по венеціанскому изданію 1853 года, въ основаніе котораго легла древняя рукопись. См. Вуz. Zeitschr., В. VIII, Н. I (1899), S. 255.
- Е. W. Brooks. The Chronology of Theophanes 607—775. Напечатано въ Вухаптіпівсье Zeitschrift, В. VIII, Н. І (1899), S. 82—97. Уже давно признано, что отъ 727 до 775 года въ хроникъ Өеофана годы отъ сотворенія міра не согласуются съ годами индиктіона. Была сдълана попытка объяснить это тыть, что хронисть по недосмотру разсказываль событія двухъ лыть подъ однимь годомь, а на 50 лыть ниже, открывъ свою опибку, распредымиль событія одного года на два. Въ новышее время англійскій ученый Вигу предполагаеть, что опибка заключается

не въ счетв годовъ отъ сотворенія міра, а въ счетв индиктіоновъ; измвненіе же въ ихъ правильномъ циклів происходить отъ декрета императора Льва III и должно объясняться финансовыми расчетами (Bury. A history of the later Roman empire. Vol. II, London, 1889, p. 408-427). Этоть взглядь быль подтверждень на основани писемь папь молодымь французскимъ ученымъ H. Hubert въ его стать\*\* «Observations sur la chronologie de Théophane et de quelques lettres des papes (726-774)» въ Byzantinische Zeitschrift, B. VI (1897), S. 491—505. (См. Виз. Временникъ Т. IV, 1897, стр. 721). Въ своей новой работъ Бруксъ обращаетъ вниманіе на то, что всв прежніе изследователи опустили изъ виду, что разногласіе въ хронологіи у Өеофана является не только за 727-775 годы, но и за время съ 607 по 714 годъ. Оба предыдущіе изследователя смещали вивств места хроники, въ которыхъ число индиктіона действительно упомянуто, т. е. мъста, проистекающія изъ западнаго источника, гдъ счисленіе по индиктіонамъ было обычнымъ, -- съ теми местами, где индиктіонъ можетъ быть только вычисленъ; последнія места вообще исходять къ восточному источнику, въ которомъ счеть велся по годамъ селевкидской эры. Бруксъ въ своей стать задался целью разсмотреть отдельно эти два вида сообщеній Өеофана и провітрить ихъ хронологически на основаніи доступнаго матеріала другихъ источниковъ. Начинаетъ Бруксъ свое изследование съ 727 года.

E. W. Brooks. The Arabs in Asia Minor (641-750), from Arabic Sources. Напечатано въ The Journal of Hellenic studies. Vol. VIII (1898), Part II, р. 182—208. — Авторъ этой работы задался весьма полезной и важной цёлью сообщить въ англійскомъ переводё тё сеёдёнія изъ арабскихъ историковъ, которыя говорять объ арабскихъ нашествіяхъ въ Малую Азію. Изв'єстно, насколько эти изв'єстія бывають важны для географіи м'єстностей и особенно для хронологіи событій. Бруксъ въ данной работ'в приводить арабекія св'ёдёнія за время отъ 641 по 750 годъ и делаетъ извлеченія изъ четырехъ арабскихъ писателей: 1) ал-Якуби, писавшаго около 900 года (ed. Houtsma. Leiden, 1883); 2) am-Taбapu, умершаго въ 923 году (ed. De-Goeje и др.); 3) Kitab al-\*Uyun (Книга источниковъ), хотя относящейся, въроятно, къ серединъ XI въка, но тъмъ не менъе содержащей въ себъ цънныя свъдънія и для VII-VIII въковъ (ed. De-Goeje. Leiden, 1871); 4) Ибн-ал-Асира, умершаго въ 1232 году, обыкновенно для этихъ известій списывавшаго или сокращавшаго хронику Табари, но и сообщающаго иногда нѣкоторыя новыя подробности (ed. Tornberg. Leiden, 1851 sq.). Въ концъ работы приведены извлеченія изъ арабскаго писателя IX віка ал-Беладури, дающаго очень цвнныя сообщенія для этого періода. На поляхъ страницъ къ переведеннымъ арабскимъ текстамъ даются указанія на другіе источники, гдв говорится о твхъ же самыхъ событіяхъ, какъ напр. на греческія хроники Өеофана и Никифора, на сирійскихъ писателей Илію Нисибійскаго (X-XI въкъ), Михаила Сирійца, на сирійскую хронику

775 года, ложно приписываемую Діонисію (ed. Abbé Chabot, Paris, 1895), и на хронику 846 года, напечатанную въ Zeitschrift der morgenländischen Gesellschaft (B. 51, 1897, S. 569—588; о послъдней см. Визант. Временн. Т. V, 1898, стр. 576—577). Относительно Михаила Сирійца замътимъ, что Бруксъ пользовался имъ въ еще неизданной арабской версіи, хранящейся въ Британскомъ Музев; до сихъ поръ имъ пользовались, какъ извъстно, во французскомъ переводъ Langlois съ армянскаго перевода (Venise, 1868).

- V. W. Yorke. Inscriptions from Eastern Asia Minor. Напечатано въ The Journal of Hellenic Studies. Vol. XVIII (1898), Part II, р. 306—327. Првведенныя въ этой статъв надписи представляютъ изъ себя частъ эпиграфическихъ результатовъ трехъ повздокъ по восточной Малой Азій; изъ нихъ первыя двѣ, въ которыхъ принимали участіе проф. W. M. Ramsay, D. G. Hogarth, Rev. A. C. Headlam и J. A. R. Munro, были совершены лѣтомъ 1890 и 1891 года, а третья, организованная Нодагth'омъ, въ которой принималъ участіе авторъ статьи, была сдѣлана лѣтомъ 1894 года. Въ данной работѣ приведено сорокъ семь надписей, изъ которыхъ нѣкоторыя очень интересны; особаго вниманія заслуживають надписи № 1 и 2 изъ Киликійскихъ воротъ, № 14 изъ Самосаты, № 45— надпись изъ времени Юстнніана и № 34 съ пограничной дороги вдоль Евфрата къ сѣверу отъ Мелитины изъ времени имп. Траяна.
- J. G. C. Anderson. A summer in Phrygia: some corrections and additions. Напечатано въ The Journal of Hellenic Studies. Vol. XVIII (1898), p. 340—344. На основани своего новаго посъщения Фриги вътомъ 1898 года Андерсонъ дълаетъ нъкоторыя поправки и добавления къ латинскимъ надписямъ, о которыхъ онъ уже раньше говорилъ на страницахъ The Journal of Hellenic studies (Vol. XVII p. 396 sq. и XVIII 81 sq.; см. Визант. Временн. Т. V, 1898, стр. 788).

Charles Oman, M. A., F. S. A. A history of the art of war. The middle ages from the fourth to the fourteenth century. London, 1898, стр. XVI — 667. — Авторъ этого труда даетъ въ своей книгъ популярный очеркъ исторіп войнъ Юстиніана, посвящаетъ довольно много мъста историческому развитію византійской арміи, гдѣ онъ пользуется византійскими военными сочиненіями Маврикія, Льва Мудраго, Никифора Фоки и кончаетъ собственно византійское время описаніемъ состоянія военнаго дъла при Комнинахъ (р. 169—226). Отношеніе къ Византій имъетъ также глава, посвященная состоянію военнаго дъла во время крестовыхъ походовъ, которые авторъ доводитъ до пораженія при Мансурѣ и плъна Людовика Святого въ 1250 году (р. 229—350). Ученаго значенія книга не имъетъ. Къ сочиненію приложены рисунки съ изображеніями различныхъ частей византійскаго войска.

Edw. Gibbon. The history of the decline and fall of the roman empire. Ed. by J. B. Bury, M. A. Vol. V, London, 1898, стр. XVI-+543; Vol. VI, London, 1898, стр. XV-+560. 8°.—Превосходное новое изданіе классическаго

труда Гиббона близится къ концу; передъ нами лежитъ уже предпоследній шестой томъ. Мы уже ранве, по мврв появленія предыдущихъ томовъ, упоминали на страницахъ Византійскаго Временника о достоинствахъ изданія Bury; въ настоящихъ двухъ томахъ онп остались тѣ же. Особенно ценны прилагаемые издателемъ въ конце тома appendices. Пятый и пестой томы заключають въ себъ XLV—LXIII главы исторіи Гиббона, т, е., начинаясь со времени вступленія на престоль Юстина II въ 565 году, доводять изложение событий византийской истории до половины XIV въка. Отивтимъ въ appendix къ пятому тому следующіе экскурсы: 1) Источники греческіе, западные и восточные. Здёсь Bury даеть свёдёнія помимо другихъ писателей объ Іоанн'в Эфесскомъ, Себеосъ, Іоаннъ Дамаскинъ, Өеодоръ Студитъ, о Strategicon Кекавмена. Очень ценны сведенія объ арабскихъ писателяхъ. 2) Аварское завоеваніе. 3) Географія Италіи въ ломбардскій періодъ и хронологія ломбардскаго завоеванія. 4) Армянскія провинців Юстиніана и Маврикія. 7) Тhe inscription of Si-ngan-fu. 9) Періоды поздивищей имперіи съ 610 по 1204 годъ. 10) Хронологическій вопросъ VIII столівтія. 11) Греко-римскій законъ. 12) Земельный вопросъ. 13) Проценть, кредить и торговля (Родосскій кодексъ). 14) Письма Григорія II къ императору Льву. 15) Иконоборческіе эдикты Льва III. Въ VI том'в отм'втимъ: 1) Обзоръ греческихъ, славянскихъ, западныхъ и восточныхъ источниковъ. 3) О еемахъ римской имперіи. 5) Византійскій флотъ. 6) Павликіанская ересь. 7) Славяне въ Полепоннисъ. 8) Ранняя исторія болгаръ. 10) Надпись Омортага. 11) Съверныя границы перваго болгарскаго царства. 12) Обращеніе славянъ. 13) Венгерцы. 14) Происхожденіе Руси. 15) Дивпровскіе пороги. 16) Іерусалимскіе ассизы. 17) Акчіайоли. 18) Островныя династіи послъ латинскаго завоеванія.

А. Васильевъ.

#### ГРЕЦІЯ и ТУРЦІЯ.

ΎΗ Θεολογική Σχολή τοῦ Ἱεροῦ Κοινοῦ τοῦ Παναγίου Τάφου κατὰ τὸ ἔτος κως — κως ζ΄. "Ετος τέταρτον. Έν Ἱεροσολύμοις 1897.8° стр. 91.—Въ этой книжкѣ помѣщенъ отчетъ о состояніи Богословской школы при православной Іерусалимской патріархіи за 1896-1897 учебный годъ. Здѣсь находятся статья преподявателя Хрисостома Пападопула о причинахъ гоненій на христіанъ со стороны Римскаго государства, и затѣмъ перечень древностей, пожертвованныхъ музею при названной школѣ.

Константинъ А. Тринисъ (К. Τρίμης), Κυμαϊκά, ήτοι ίστορία καὶ τοπογραφία της Κύμης. 'Εν 'Αθήναις 1894. 8°, стр. 80.—Г. Тримисъ сообщаетъ въ своей



монографіи всякаго рода свёдёнія о городё Кимё на о. Эвбеё. Здёсь изможена исторія этого города съ древнёйшихъ временъ до 1893 г., при чемъ больше всего мёста посвящено той роля, которую онъ игралъ во время греческаго возстанія противъ турокъ въ 1821—1833 гг. (стр. 9—33). Затёмъ на стр. 34—50 сообщены свёдёнія о нынёшнемъ состояніи г. Кимы и о климатё его, а на стр. 51—57 свёдёнія о тамошнихъ виноградникахъ и винодёліи. Далёе авторъ описалъ 8 прилегающихъ къ г. Кимё селъ (стр. 58—61), а въ видё приложенія помёстилъ народныя пословицы распространенныя среди жителей этого города (стр. 62—70) и алфавитный списокъ словъ мёстнаго нарёчія (стр. 71—80).

Γ. Λαμπάκης), Μελέται έργασίας και περιηγήσεις των έτων 1892—1893. 'Еч 'АЭ учац 1894. 80, стр. 83.—Г. Ламбанисъ состоять директоромъ Анинскаго христіанскаго (церковнаго) археологическаго музея и все, что въ этомъ званіи напечаталь въ запискахъ этого музея, онъ пом'єстиль въ названной выше книг'в. Такимъ образомъ, въ ней содержатся описанія церковно-христіанскихъ древностей разныхъ временъ, найденныхъ имъ во время путешествій его по Греція въ 1892-1893 гг. Содержаніе большей части его описаній относится къ древностямъ, надписямъ и постройкамъ церквей XVI, XVII и XVIII вв. Одна надпись 1444-1445 г. (стр. 61), найденная въ Мистръ, является надгробною надписью Эммануниа Ласкаря, служителя князя (бестоту) и впоследстви императора Константина Палеолога. Г. Ламбакисъ нашелъ христіанскія надгробныя и другія надписи болье древняго періода на Ликавитось (стр. 65-66). Интересны также и замъчанія автора о поврежденныхъ древнихъ фрескахъ въ византійской церкви св. Филовен въ Авинахъ и о ныившиемъ ихъ состояни (стр. 73-83).

**Иванъ Ημκοπαγ** ('Ιωάννης Νικολάου), 'Η 'Οδησσός (Βάρνα) ὑπ' ἀρχαιολογικήν και ιστορικήν έποψιν. Έν Βάρνη 1894. 8°, стр. 335.—Нын Ешній болгарскій городъ Варна (въ древности 'Обпосос) нашелъ своего историка въ лицъ г. Ивана Николау. Въ предпсловіп своей объемистой и богатой изв'ястіями книги г. Николау распространяется о значеніи своей родины Варны, затемъ онъ говорить о Черномъ море (Εζξεινος Πόντος) съ разныхъ точекъ зрвнія (стр. 22-56), о древнихъ греческихъ колоніяхъ на берегу Чернаго моря (стр. 54-69) и объ устьяхъ ръки Истра (Дуная) (стр. 70-79). Эти общіе предметы составляють первую часть сочипенія г. И. Николау. Вторая часть относится къ самому городу Варнъ, который также является одною изъ древнихъ греческихъ колоній. Здёсь говорится объ этомъ городѣ въ археологическомъ и историческомъ отношеніяхъ (стр. 83-180), съ древнихъ временъ до 1848 г., при чемъ здесь сообщены сведенія о происхожденій нынёшняго имени этого города «Варна». Посл'в краткаго изложенія исторіи Крымской кампаніи (о Кошаїхос тобенос) въ отношеній къ г. Варив (стр. 180—193), авторъ говорить о Вариской епархіи и объ архіепископахъ ея (стр. 166-202). Сверхъ того въ этой части помъщены таблицы, съ статистическими и

этнографическими свёдёніями о жителяхъ прилегающихъ къ Варив мъстностей подъ турецкимъ владычествомъ. Очень полезна для нашихъ читателей третья часть этой книги, такъ какъ въ ней описываются обычаи жителей Варны, большинство которыхъ греки, напр. обычаи относящіеся къ сватовству, гаданіямъ (κλείδων), къ смерти, суевърія ихъ, какъ напр. о хаддіхаут (арог и о мёстахъ съ нечистыми силами (стр. 217-250). Затемъ авторъ поместиль две народныхъ сказки о волхвахъ и о трехъ сестрахъ, но къ сожалвнію онъ передаеть ихъ стихами. Послв сказокъ следують некоторыя приложенія, изъ которыхъ первое содержить свёдёнія о городё Кюстенджё, сообщенныя автору Христофоромъ Евстаејадомъ (стр. 272-280), второе сообщаетъ текстъ 33 древне-греческихъ надписей въ Варнъ (стр. 281-293), а третье даетъ текстъ 18 греческихъ и датинскихъ надписей гор. Томис (стр. 294-309). Это последнее приложение подписано ученымъ эпиграфистомъ Стефаномъ Куманудисомъ и помъчено 1868 г. Г. Николау совершенно не знаетъ, что многія изъ собранныхъ имъ надписей давно уже извістны и напечатаны археологами-спеціалистами. Народныхъ греческихъ песенъ авторъ поместиль въ своей книгъ всего девять (стр. 309-318).

Панагіотъ Ал. Комнинъ (П. А. Κομνηνός), Λαχωνικά χρόνων προιστορικών και ιστορικών. Έν Άθήναις 1896. 8°.—Подъ заглавіемъ Λακωνικά бывшій директоръ гимназіи въ Греціи г. Комнинъ началь издавать съ 1896 г. книжками свое общирное сочиненіе о Лаконіи. До сихъ поръ вышли 7 или 8 книжекъ, но мы нынѣ имѣемъ въ виду только 1-ю и 2-ю книжки до стр. 112. Здѣсь авторъ большею частью говоритъ о древней, средневѣковой и новой хорографіи Лаконіи.

\* Παλαιστίνη. Όδηγὸς τῶν προσκυνητῶν, ἐκδοθεὶς ὑπὸ Δημητρίου Τ. Τάκου, βιβλιοπώλου καὶ ἐκδότου. Ἐν ᾿Αθήναις 1896. 8° стр. 1—278 съ 30 табицами. — Эта книга представляеть изъ себя путеводитель по Палестинѣ для руководства греческихъ поломниковъ, посѣщающихъ святыя мѣста. Авторъ ея не извѣстенъ, но онъ знатокъ описываемыхъ имъ мѣстъ. Такъ какъ эта книга предназначена для христіанъ православнаго исповѣданія, то въ ней сообщены достаточныя и ясныя историческія свѣдѣнія о палестинскихъ святыняхъ, занимаемыхъ тамошнимъ православнымъ дуковенствомъ, чего не встрѣчается въ европейскихъ путеводителяхъ, предназначенныхъ для путешественниковъ и паломниковъ католическаго вѣроисповѣданія.

Трифонъ Е. Евангелидисъ (Τρ. Ε. Εὐαγγελίδης), 'Ιστορία τῆς Τραπεζοῦντος ἀπὸ τῶν ἀρχαιοτάτων χρόνων μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς (756 до Р. Х.—1897 г.). 'Εν 'Οδησσῷ (чит. Ἀθήναις) 1898. 8°, стр. θ'—280.—Одесскій издательскій магазинъ П. Зервати-Пераки поручилъ проживающему въ Авинахъ г. Трифону Евангелидису, уже извѣстному намъ по многимъ другимъ сочиненіямъ, составить особую исторію города Трапезунта для жителей его и всѣхъ образованныхъ людей, интересующихся Трапезунтской исторіей. Г. Евангелидисъ, псполнивъ это порученіе, составилъ исторію Трапезунта

нодъ вышеприведеннымъ заглавіемъ. Можно сказать, что онъ знаетъ почти весь матеріаль, относящійся къ этому предмету. Въ предисловія енъ перечисляетъ писателей, спеціально писавшихъ о город'в Трапезунт'в. Самую книгу онъ разделиль на 3 части. Въ первой части изложена исторія города до-христіанскихъ временъ до 1204 г. по Р. Х. Во второй части изложена исторія самой имперіи, обнимающая много страницъ (стр. 43-163). Наконецъ, въ третьей части говорится о состояніи города съ 1461 г. до настоящаго времени. Приложенъ также списокъ архіеписколовъ Трапезунтской епархів съ 216 г. до настоящаго времени. Не смотря на свои достоинства, этотъ списокъ не точенъ и отчасти не полонъ. Г. Евангелидисъ, безспорно, составилъ этотъ новый трудъ добросовъстно; но условія изданія были причиною того, что онъ не вездъ могь воспользоваться вейми источниками и расположиль ихъ отчасти безъ системы. Не смотря на все это, сочинение г. Евангелидиса полезно потому, что въ немъ собрана вся спеціальная библіографія о Трапезунт'в и въ этомъ отношени мы должны выразить автору искреннюю признательность.

Θρακική ἐπετηρίς. Ἐτήσιον δημοσίευμα τῆς ἐν Ἀθήναις Θρακικῆς Άδελφότητος. Έτος πρώτον. Έν Άδηναις 1897, 8°, crp. 320. — Эта книга является первыми годичными Записками основаннаго въ Анинахъ Оракійскаго Братства, задача котораго состоить въ изученіи Ораків во всвиъ отношеніямъ. Въ этой книгв помвщены следующія статьи: 1) А. П.-Керамевсъ, Дополнение къ книги Dumont'a: Inscriptions et monuments figurés de la Thrace, no изданию Homolle (Paris 1892).--2) Анениъ Алексудисъ, Свёдёнія о митрополіи въ Родесто и о хранящихся въ ея библютекъ древнихъ рукописяхъ (стр. 27-31).-3) Продикосъ, Воспоминанія объ одномъ народномъ праздникі въ Силивріи (стр. 55-69).-4) А. Миліаракисъ, Опредвленіе местоположенія горы Папикіонъ, о которой упоминають нівкоторые византійскіе писатели (стр. 70-78).-5) К. Г. Куртидисъ, Воспоминанія съ горы Гема (Аїдос, нын Балканы) (стр. 79—10).—6) Г. М. Визіиносъ, О народномъ праздникъ, называемонъ Кадочеров, и о связи его съ культомъ Діониса во Оракіи (стр. 102—127). — 7) Сотирій Антоніадисъ, О город'в Водена и о сел'в Куклена (стр. 133-144).-8) П. Н. Кесисоглу, Сказаніе о чудотворной иконъ Антофинти, хранящейся въ Константинополь, въ храмъ св. Георгія той Фитпр $\vec{a}$  (стр. 145—152). — 9) Г. Ламбусіадись, О  $\Theta$ ракійскомъ царѣ Эвризелмисѣ (стр. 153—165) — 10) А. Д. Метриносъ, Тексть народной песни называемой Ласточкой (түс Хельбойос), изъ местечка Метры (стр. 166—168). — 11) К. Г. Куртидизъ, Кайбочас (родъ гаданія) въ Адріанопол'в (стр. 169-172). - 12) К. Н. Хаджопулосъ, Статистическія свіддінія о провинціи Киркъ-Килысе и о нравахъ, обычаяхъ и лингвистическихъ особенностяхъ тамошнихъ грековъ (стр. 181-203).—13) \*\*Народныя греческія сказки изъ Өракіи (стр. 224 — 232). — 14) Хр. Цунтасъ, О Өракій въ до-историческія времена (стр. 233—241).—

15) К. Мицопулосъ, Естественная географія Оракіи (стр. 242—290).— 16) К. Куруніотисъ, Неизданныя греческія надписи изъ Ораків (стр. 291—310), всего 36, большинство которыхъ относится къ византійскому времени.—17) \*\*О городъ Дедеагачъ (стр. 311—317).

Ήμερολόγιον καὶ Όδηγὸς τῆς Σμύρνης μιμ Ήμερολόγιον τῆς ἐφημερίδος 'Αμαλθείας. Смирна. 1888—1894. 8°, Ι стр. 240. ΙΙ стр. 388. ΙΙΙ стр. 376. IV стр. 258. V стр. 291.—Редакція издаваемой въ г. Смирнъ газеты Άμάλθεια въ 1888—1890 и 1893—1894 гг. издала подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ въ видів годичнаго календаря 5 томовъ, въ которыхъ собрано не мајо научнаго и статистическаго матеріала, относящагося какъ къ городу Смирнъ, такъ и ко всему тамошнему краю, а также къ островамъ Эгейскаго моря. Кромъ того въ этой книгъ помъщены стихотворенія современныхъ смирнскихъ поэтовъ, написанныя на современномъ народномъ греческомъ языкъ, и разсказы съ сюжетами изъ смирнскихъ нравовъ и традицій. Хотя эта книга и пришла въ наши руки очень поздно и издана давно, но, въ виду совершенной неизвъстности ея въ Россіи и въ Европъ, мы съ удовольствіемъ перечислимъ здъсь тъ статьи, которыя и въ настоящее время имъють значение. Впрочемъ можно сказать, что этотъ календарь ни что иное, какъ сборникъ разнообразныхъ свъдъній о городъ Смирнъ и о тамошнемъ краъ. Нашъ перечень начинается съ 1-го тома.

Томъ І, стр. 1—17. Г. К. Иперидисъ, Рыцари Родоса и Тамерланъ въ Смирнѣ, историческій очеркъ.—Стр. 22—28. Мих. Цакироглу, Объ этнологическомъ характерѣ турокъ 1).—Стр. 37—40. А. К. Эфремидисъ, Обычаи и языкъ трапезунтійцевъ. Здѣсь помѣщены 3 текста изъ трапезунтскаго нарѣчія.—Стр. 57—64. Г. Латрисъ, Цѣлебныя воды Айдинской губерніи (Малая Азія), какъ напр. воды около Смирны, называемыя Агамемнонскія ('Аүхµєµνόνεια), воды Леведа, Филадельфіи, Сардъ и др.—Стр. 82—98. Сократъ Соломонидисъ, Смирна два вѣка тому назадъ.

Томъ II, стр. 53—59. К. И. Папамиханловъ, Православная церковь въ Венецін и отношенія ся къ Филадельфійскимъ митрополитамъ въ Малой Азіи.—Стр. 152—166. Сокр. Соломонидисъ, Одежда 200 лътъ тому назадъ; женщины Хіоса, Лесбоса, Самоса, Крита и другихъ острововъ Архипелага.

Томъ III, стр. 1—5. Г. Д. Каналесъ, Іонійскіе острова (Ἡ Ἑπτάνησος); историческія замѣтки.—Стр. 48—54. К. И. Папамиханловъ, Природныя красоты Авона.—Стр. 71—75. М. Цакироглу, Малоазіатскія преданія.—Стр. 107—110. G. Weber, Колосальная статуя изъ Эфеса, находящаяся въ саду при смирнскомъ губернскомъ правленіи.

Томъ IV, стр. 17—27. G. Weber, Мостъ черезъ ръку Мелетъ въ Смирнъ, съ приложениемъ большой литографической карты. — Стр. 157—177.

<sup>1)</sup> Г. Цакироглу издалъ еще особое цънное изслъдованіе о туркменскомъ народъ въ Малой Азіи Юрукъ. Заглавіе этого сочиненія: 'Ανατολικά μελετήματα. Пері Гоυεούκων εθνολογική μελέτη. 'Εν 'Αθήναις (чит. Σμύρνη) 1891. 8°, стр. 40.

Совр. Соломонидисъ, Первыя греческія газеты въ Смирнѣ.—Стр. 198—207. Сп. Ө. Форосъ, Торговля въ Смирнѣ 1600—1820 гг. — Стр. 221—236. Г. К. Иперидисъ, Чума въ Смирнѣ въ историческомъ отношеніп.

Томъ V, стр. 72—103. Г. М. Сакоррафосъ, Антіопа Эврипида; введеніе, текстъ, критическія и объяснительныя примѣчанія. — Стр. 150—154. G. Weber, Крѣпость Святого Петра (Кроµµидо́ххотро) въ Смирнѣ, съ приложеніемъ литографической карты. —Стр. 169—176. К. И. Папамиханловъ, О Бурновѣ и его окрестностяхъ. —Стр. 191—196. Митрополитъ Василій, Списокъ извѣстныхъ съ Р. Христова епископовъ Смирнской церкви. —Стр. 275—287. Сокр. Соломонидисъ, Періодическая печать въ Смирнѣ въ историческомъ отношеніи.

Φιλολογικός Σύλλογος Παρνασσός. Έπετηρίς. Έτος α' καὶ β'. Έτο 'Αθήναις 1897, 1898. 8°.—Давно уже существующее въ Авинахъ литературное общество «Парнассосъ» недавно прекратило изданіе своего прежняго ежемъсячваго журнала и вмъсто него издаетъ ежегодно книжку, въ которой печатаются по строгому выбору сообщенія, читаемыя въ Обществъ членами его, а также протоколы Общества. Общество распадается на много спеціальныхъ отдъленій, посему и ежегодныя его книжки носятъ энциклопедическій характеръ. Много мъста предоставлено въ нихъ и византійскимъ и новогреческимъ предметамъ и изслъдованіямъ, о которыхъ и будетъ у насъ ниже ръчь, при чемъ мы ссылаемся на страницы уже вышедшихъ двухъ книжекъ (1 и 2) общества.

- М. Хрисохоосъ (М. Χρυσοχόος), Аι τουμπαι [Επετηρις Παρνασσου I, 1897. стр. 9—17].—Г. Хрисохоосъ разсиатриваеть и описываеть здёсь курганы (tumuli) въ Осссаліи и Македоніи, при чемъ сообщаеть свёдёнія о современныхъ названіяхъ мёстностей, въ которыхъ находятся эти курганы, приложивъ особую хромолитографическую карту, показывающую внёшній видъ кургана открытаго въ Пеллё (Македонія).
- В. Д. Палуибосъ (В. Δ. Παλούμπος), Περί τῆς ἐν τῆ νοτίφ Ἰταλία ἐλληνοσαλεντινῆς ἀποικίας [Ἐπετηρὶς Παρνασσοῦ Ι, стр. 23—49]. Въ этомъ реферать г. Палуибоса сообщаются любопытныя свъдънія объ исторіи и языкъ современныхъ греческихъ колоній въ Южной Италіи съ помъщеніемъ текстовъ нѣкоторыхъ народныхъ пѣсенъ.

Stanislas Prato, То хоххадо пой трауообы [Епетиріс Паруассой І, стр. 52—77]. — Приводимый во многихъ народныхъ сказкахъ эпизодъ о трости или кости, которая своею случайною пъснею открываетъ какое нибудь неизвъстное преступленіе или вообще какое нибудь тайное дъло, происходитъ отъ древняго миеа о царъ Мидъ и его ослиныхъ ущахъ, въсть о которыхъ сообщила всъмъ измънническая трость. Г. Политисъ помъстилъ новогреческіе варіанты этой басни въ «Пареенонъ» (Аеины, 1872 г. т. 2, стр. 1048), а европейскіе варіанты ея сообщилъ Е. Мопзеиг въ Bulletin de Folk-Lore Wallon подъ заглавіемъ: L'os qui chante. Теперь проживающій въ Неаполъ г. Ртато сообщаетъ въ приведенной нами стать в нъкоторые неизданные итальянскіе и французскіе варіанты, а затъмъ резю-

мируетъ сообщенные въ разныхъ европейскихъ книгахъ варіанты и передълки этой басни. При этомъ онъ приложилъ и пъсни поющей кости, извъстныя въ итальянскихъ, французскихъ, португальскихъ и нъмецкихъ сказкахъ.

- М. Хрисохо́осъ, Άμυδών [Ἐπετηρὶς Παρνασσοῦ Ι стр. 87—90]. Мѣстоположеніе древняго македонскаго города Амидона, которое раньше съ вѣроятностью относилось къ тому или другому мѣсту, теперь г. Хрисохосомъ опредѣляется въ небольшой деревушкѣ Аматово, а именно въ его желѣзнодорожной станціи. Въ выше приведенной статейкѣ авторъ, приложивъ карту мѣстности Аматова, сообщаетъ всѣ свѣдѣнія объ Амидонѣ изъ древнихъ писателей. По мнѣнію автора, названіе Амидона дошло до насъ въ испорченномъ современномъ названіи Аматово.
- Η. Χ. Αποστολιαμός (Ν. Χ. 'Αποστολίδης), 'Επιστημονικός καθορισμός των έν τῷ Πουλολόγῳ ἀναφερομένων πτηνῶν [Ἐπετηρὶς Παρνασσοῦ Ι, стр. 110-137].—Византійское стихотвореніе Поиλολόγος (см. Krumbacher, Geschichte d. byz. Litt.2 стр. 879), написанное на народномъ нарвчи и напечатанное Wagner'омъ (Carmina graeca medii aevi стр. 179—198), между прочимъ, имъеть и то значеніе, что въ немъ говорится о птипахъ, которыя въ настоящее время очень редко встречаются въ Греціи, а некоторых в изъ нихъ невозможно опредълить, вследствіе перемены ихъ названій. Въ своемъ изследовани г. Апостолидисъ взялъ на себя трудъ определенія упоминаемыхъ въ Πουλολόγος в птицъ научными терминами, принятыми въ орнитологіи, и сверхъ того опредвленія техъ птицъ, названія которыхъ давно перемънились у грековъ, при чемъ руководствуется чертами ихъ, упоминаемыми въ Πουλολόγος в. Такъ, въ птипе πουκάνος (стих. 30) авторъ видитъ птицу Pelecanus crispus Bruch. Эта птица въ настоящее время называется σακάς и τουμπανάς. Другую птицу έφια (стих. 127) г. Апостолидись видить въ а во а во древних (margus merganser L.), присовокупляя, что она нын'в народомъ называется воотпγτάρα. Въ птице καρκαντζάς (стих. 214) авторъ видить также древнюю μελεαγρίς (numida meleagris L). Въ настоящее время эта птица назы-Βαετος φραγχόχοττα, τσιχρίκα μπυ κροκάνα.
- θ. де-Гельдрейхъ (Th. de Heldreich), Μελέτη περὶ τοῦ παρθενίου, φαρμακώδους βοτάνης παρὰ τοῖς ἀρχαίοις [Ἐπετηρὶς Παρνασσοῦ Ι, стр. 138—142].— Здѣсь рѣчь идеть о научномъ опредѣленіи одной ядовитой травы, которая древними писателями называлась παρθένιον. Плутархъ говорить, что эта трава обильно росла около Авинскаго акрополя. Г. Гельдрейхъ прибавляеть, что въ настоящее время въ акрополь и около него растетъ трава, извѣстная подъ названіемъ Parictaria Judaica Linn. Черты этой травы онъ видить въ древнихъ описаніяхъ παρθένιον а и затѣмъ приводить названія ея у современныхъ грековъ. Эти названія слѣдующія: Пερδίκι, περδικούλι, περδικάκι, κλιβάδι, βάλσαμον, κολλήκι, κολλιτζάνι, γιαλοπρίτης, ἀδεμόχορτο и ἀνεμόχορτο. Синонимы древняго παρθένιον а были: περ

δίκιον, κλιβάδιον, каковыя названія, какъ видно изъ вышеприведенныхъ новогреческихъ названій, сохранились и до настоящаго времени.

- Н. Г. Политись (N. Г. Поλίτης), 'Ερμηνευτικά εἰς τὰς βυζαντινὰς δημώδεις παροιμίας ['Επετηρίς Παρνασσού II, 1898, стр. 79—135].—Этоть трудъ составляеть весьма важный вкладъ для объясненія византійскихъ пословиць, о которыхъ въ посл'яднее время появились изсл'ядованія Е. Kurtz'a; V. Jernstedt'a и Krumbacher'a. Г. Политись даеть объясненія ко вс'ямъ пословицамъ не вполн'я или нев'врно понятымъ названными учеными. При этомъ онъ пользовался еще шестью неизв'ястными до сего времени сборниками византійскихъ пословицъ и своимъ спеціальнымъ знаніемъ вс'яхъ новогреческихъ пословицъ, изъ которыхъ онъ составилъ особый неизданный еще сборникъ, содержащій около 25.000 такихъ пословицъ. Для каждой объясняемой имъ византійской пословицы г. Политисъ держится такого способа: во первыхъ онъ приводитъ самую пословицу, зат'яхъ ея варіанты въ рукописяхъ, потомъ объясненіе ея и, наконецъ, ея новогреческіе варіанты въ разныхъ современныхъ нар'ячіяхъ.
- **C. Π. Λαμπρος)**, Κατάλογος τῶν ἐν τῆ κατά τὴν "Ανδρον μονή τῆς Αγίας κωδίκων [Επετηρίς Παρνασσού ΙΙ, стр. 136-244].- Βτ τακτ называемомъ монастыръ Святой (τῆς 'Αγίας) на о. Андросъ хранятся нъсколько древнихъ греческихъ рукописей, сокращенное описаніе которыхъ сдъјано было нокойнымъ ставропольскимъ митрополитомъ Константиномъ Плизіотомъ и пом'вщено въ сочиненіи г. А. Миліаракиса объ островахъ Андрось и Кеось (стр. 161-181). Такъ какъ это описание не полно, то г. Ламбросъ въ 1897 г. составилъ другое описаніе, отв'вчающее требованіямъ палеографіи. Такимъ образомъ въ труд'в г. Ламброса мы имфенъ полное описаніе рукописей, хранящихся въ названномъ выше монастырѣ, въ числ'в 104. По метнію г. Ламброса, 8-ми рукописей, приведенныхъ въ описанія преосв. Константина, нізть боліве въ монастырів. Большинство кранящихся въ монастыръ της 'Αγίας рукописей принадлежатъ XV, XVI, XVII и XVIII вв. Болъе древнія рукописи следующія: № 96 Іоаннъ Злалоусть XI в. № 32 Четвероевангеліе 1156 г., написанное Мануилом'ь Агіостефанитомъ по приказанію тогдащияго архісписнопа Кипрскаго Іоанна, № 8 Литургическое Евангеліе XII в. № 86 Евангеліе также XII в., написанное каллиграфомъ Симеономъ по желанію нізкоего монаха Іоанна. № 95 Другое Евангеліе XII в. № 103 Евангеленіе XIII в., написанное іереенъ Георгіенъ Каламонитонъ, протонотаріенъ Родосской митрополіи. № 97 Евангеліе XII в. № 92 Евангеліе XIII в.; два листа этой рукописи представляють собою палинисесты. № 88 Евангеліе XIII в. на шелковой бумагъ. № 90 Евангеліе XIV в. Другіе древніе коденсы: № 6 Псалтырь XIII в. № 30 Поемые (ἀσματιχοί) каноны, эксапостиларін (εξαποστειλάρια) и заклинательныя молитвы (¿ξορχισμοί) XIII в. № 43 рукопись XIII и XV вв., содержащая труды противъ латинянъ Варлаяма Калавра, Нила Кавасилы, Димитрія Кидонія и др., а въ концѣ акты Флорентійскаго собора 1439 г. № 88 Номоканонъ XIII в. на шелковой бумагъ. № 91

Житія и мученичества святых за ноябрь м'єсяць XI в. № 94 Житія и мученичества святых XII в. Зд'єсь находится также житіе и мученичество св. Николая Новаго, написанное «Ахайским старцем» (ὑπὸ 'Αχαϊκοῦ πρεσβύτου). № 100 Житія и мученичества святых за декабрь м'єсяць; рукопись пергамент. XIV в. Посл'є описанія рукописей монастыря 'Αγίας г. Ламбрось пом'єстиль 4 грамоты вселенскаго патріарха Іоанникія, написанныя въ 1652 г. и касающіяся прискорбнаго положенія Софійской митрополіи въ Болгаріи въ то время. 1-я грамота обращена къ царю Алексію Михайловичу, 2-я къ Московскому патріарху Іосифу, 3-я къ воевод'є Молдовлахійскому Василію Матв'єю, 4-я представляєть собою обыкновенное окружное посланіе.

6. де-Гельдрейхъ (Th. de Heldreich), 'Η. χλωρίς τῆς Αἰγίνης [Επετηρίς Παρνασσοῦ ΙΙ, стр. 265 — 321]. — Здёсь г. Гельдрейхъ описываеть 576 травъ о. Эгины, приводя научныя древнегреческія и нередко народныя новогреческія названія ихъ.

Кс. А. Сидеридись (Ξενοφών Α. Σιδερίδης), Περί τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει μονής του Σωτήρος του Φιλανθρώπου και των εν αυτή άγιάσματος και άγίων λειψάνων. Έν Κ/πόλει 1898, 80, стр. 80. — Въ этой преврасной и серьезной книжкъ г. Ксенофонта Сидеридиса говорится спеціально о монастыръ Спасителя или монастыр'в Христа Челов'вколюбца, основанномъ императоромъ Алексвемъ I Комниномъ въ Константинополв. Авторъ разсматриваетъ его съ исторической точки зрвнія на основаніи первоисточниковъ и опредвляеть местоположение монастыря тамь, где быль султанскій дворець Инджили-Кіоскъ; онъ опредъляеть также ивстоположение монастыря Благодатной (Кеуартфиемус) и некоторыхъ перквей. Здёсь авторъ въ вначительной мітрь воспользовался путешествіемь Антонія, архіспископа Новгородскаго, которое онъ справеданно ценить. Онъ обличаеть такимъ образомъ г. Мануила Гедеона, которой въ своемъ Воζαντινόν 'Нриродоуюм неоднократно насмёщиво называеть Антонія баснословцемъ и унижаеть путешествіе его среди константинопольских врхеологовь, какъ безполезное. Г. Сидеридись пространно и съ полнымъ знаніемъ греческой, западно-европейской и русской литературы говорить объ агіасив и о священных предметахъ и мощахъ, находившихся въ монастырв Человъколюбца. Въ числъ этихъ мощей были мощи стятой Ософано, супруги ниператора Льва Мудраго, неизвъстно когда перешедшія во владініе монастыря и раньше находившіяся въ особой молельнів. Въ настоящее время эти мощи хранятся въ патріаршемъ храм'в въ Константинополів. Г. Сидеридисъ посвятилъ этимъ мощамъ достаточное число страницъ своей книги (стр. 50-61), гдв онъ издагаеть всю ихъ исторію съ самаго начала.

Георгій П. Георгіадись (Γεώργιος Π. Γεωργιάδης), 'Ο εν Γαλατά ιερός ναός τοῦ ἀγίου Ἰωάννου τῶν Χίων. Έν Κωνσταντινουπόλει, 1898. 8°. стр. 392.— Въ Константинопольскомъ кварталь Галата существуеть нынь церковь во имя св. Іоанна Предтечи, принадлежащая исключительно проживаю-

щимъ въ Константинополъ Хіосцамъ. Объ этой церкви впервые упоминаеть Gerlach въ 1578 г., но раньше XVI в. мы абсолютно ничего не знаемъ объ этой церкви. Темъ не мене вероятно, что эта церковь византійскаго происхожденія, такъ какъ послів взятія Константинополя не дозволялось христіанамъ строить новые храмы и христіане должны были молиться въ уступленныхъ имъ турками храмахъ. Въ своей вышеназванной книгъ г. Георгіадись, секретарь правленія православныхъ человъколюбивыхъ заведеній въ Константинополь, излагаеть исторію упомянутаго храма съ XVI в. до настоящаго времени. Для этого ояъ изучиль архивь и рукописи какъ самаго храма, такъ и патріархіи, которыми онъ воспользовался добросовестно. Онъ поместиль пеликомъ тексты греческихъ и турецкихъ документовъ, имфющихъ прямое отношеніе къ дізу, представивь турецкіе документы въ греческомъ переводів. Въ книгъ г. Георгіадиса мы находимъ также приложенія о другихъ церквахъ, больницахъ и школахъ, какъ напр. о храмв Предтеченскомъ на о. Антигонъ, о греческихъ больницахъ въ Константинополъ, о Хіосскихъ школахъ, о школахъ въ Галатъ и др. Любопытны въ его книгъ особенно грамоты разныхъ вселенскихъ патріарховъ съ XVII—XIX вв. — См. отзывы въ газетв К/πоλις 1898 г., № 203, 11 сентября. Byzant. Zeitschr. VIII (1899), 1, 245.

Александръ Е. Лавріотъ (Άλέξανδρος Ε. Λαυριώτης), 'Αναγραφή συγγραφών καὶ δημοσιευμάτων εἰκοσιπενταετίας 1874 — 1898. Έν Κωνσταντινουπόλει 1898. 80. стр. 34. — Въ минувшемъ году исполнилось двадцатипятилетіе научной деятельности монаха великой Свято-Асанасіевской Лавры на Авонъ Александра Евморфопула. Одинъ изъ друзей его (подъ иниціалами П. С. Ф.) задумаль по этому случаю составить и напечатать полный списокъ статей о. Александра, помъщенныхъ въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ, начиная съ 1874 г., съ приложеніемъ некоторыхъ писемъ, подученныхъ имъ въ разное время отъ накоторыхъ ученыхъ и показывающихъ уважение последнихъ къ о. Александру. По этому списку число статей о. Александра доходить до 117. Первымъ его трудомъ была одна обширная біографія образованнаго митрополита Артскаго Неофита Мавромата (XVIII в.), для составленія которой авторъ пользовался разными рукописями. Съ тъхъ поръ онъ началъ заниматься изслъдованіемъ древнихъ рукописей. Особенное вниманіе онъ обратиль на рукописи Лавры, гдъ онъ состоить монахомъ, и въ архивъ ея онъ открыль хрисовуллы византійскихъ императоровъ разныхъ временъ, а также документы, касающіеся управленія разныхъ византійскихъ гражданскихъ чиновниковъ. Одною изъ важивищихъ находокъ монаха Александра была поэма Константина Родія, изв'єстная нын'в уже по двумъ изданіямъ (Беглери и Legrand), о храм'в Святыхъ Апостоловъ въ Константинопол'в. Съ своей стороны мы желаемъ отцу Александру здравствовать и отпраздновать также пятидесятил втній свой юбилей.

Digitized by Google

Χριστιανική άρχαιολογική έταιρεία. Δελτίον Αον, περιέγον τὰς εργασίας τῆς εταιρείας ἀπὸ τὴς ἱδρύσεως αὐτῆς μέχρι τῆς 31 Δεχεμβρίου 1891. Έν Άθήναις 1892, 8°, стр. 155. — Это первый выпускъ Записокъ Христіанскаго Археологическаго Общества, основаннаго въ 1884 г. въ Асинахъ и состоящаго подъ Августейшимъ покровительствомъ Ея Величества Королевы Эллиновъ Ольги Константиновны. Задача Общества заключается въ собираніи и храненіи церковно-христіанскихъ древностей въ Греціи, для чего устроенъ особый музей. Въ этихъ Запискахъ напечатаны документы, относящіеся къ основанію Общества, уставъ Общества, первые его труды и годичные его отчеты. Последніе составлены директоромъ музея г. Г. Ламбакисомъ. Изъ этихъ отчетовъ видно, что музей общества, между прочимъ, пріобрѣлъ нѣкоторые пѣнные византійскіе памятники, напр. надгробныя надписи, рукописи, иконы и священныя облаченія. Важивишія изъ древностей представлены въ Запискахъ на двухъ фотографическихъ картахъ. Не менъе интересенъ также отчеть г. Ламбакиса о собственныхъ его изследованіяхъ въ разныхъ местахъ Греціи и въ особенности на островъ Паросъ, гдъ онъ изследоваль древнвищую церковь Стовратной Божіей Матери (Exatovtaπυληνης), списавъ при этомъ всв ея надписи.

Χριστιανική άρχαιολογική έταιρεία. Δελτίον Β-ον, περιέγον τὰς ἐργασίας τῆς ἐταιρείας ἀπὸ 1 ἰανουαρίου 1892 μέχρι τῆς 31 αὐγούστου 1894. 80 стр. 166. — Въ этомъ 2-омъ выпускъ Записокъ Христіанскаго Археологическаго Общества помъщены труды его за 1892 и 1893 гг. Въ этомъ именно выпускъ особо напечатаны упомянутыя выше статьи г. Ламбакиса. Кром'в того заслуживають еще вниманія сл'вдующія статейки: 1) Д. Гр. Камбуроглу, 'Н Пачауіа тыч 'Адпуыч (стр. 80—81). Здёсь говорится о древнейшей и известной уже иконе Богородицы Авинской, именуемой Горуойтухоом и найденной Порфиріемъ Успенскимъ въ Каиръ, при чемъ г. Камбуроглу приложилъ литографическую карту этой иконы. - 2) П. Кастріотись, 'Ολίγαι τινές χριστιανικαί έπιγραφαί (стр. 82-86). Г. Кастріотисомъ сообщены здёсь факсимиле 5 византійскихъ надписей изъ Виеиніи. Первыя три надписи найдены въ Элегиъ (Едеуної, новогреч. Лічопной, турецк. Куршуніў), а остальныя дві въ Триліи. Первая надпись (1296 года) — надгробная и касается игумена одного монастыря и «архимандрита Олимпійской горы».

Мелетій Санелларопулосъ (Μελέτιος Σακελλαρόπουλος), архимандрить, 'Εκκλησιαστικόν δίκαιον τῆς 'Ανατολικῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας, μετὰ τοῦ ἰσχύοντος νῦν ἐν τῆ 'Εκκλησία τοῦ Πατριαρχείου καὶ ἐν 'Ελλάδι. 'Εν 'Αθήναις 1898, 8°, стр. γ' — 560. — На греческомъ языкѣ до послѣдняго времени не было спеціальнаго курса каноническаго права православной церкви. Хотя профессоръ церковнаго права въ Аннскомъ университетѣ г. Иванъ Евтаксіасъ и приготовилъ полный курсъ изъ своихъ лекцій, однако трудъ его, который долженъ составить въ печати три объемистыхъ тома, до сего времени остается неизданнымъ. Чтобы пополнить недостатокъ въ печат

номъ курсъ церковнаго права, профессоръ Халкинской богословской школы архимандрить Апостоль Христодулось издаль въ 1896 г. въ Константинополь Δοκίμιον του έκκλησιαστικού δικαίου. Нынь другой архимандрить, Мелетій Сакелларопулось, настоятель греческой церкви въ Мюнхенъ, издалъ подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ курсъ церковнаго права. Изъ чрезмърной скромности самъ авторъ выражаетъ пожеланіе, чтобы трудъ его принесъ какую-либо пользу, за неимъніемъ въ настоящее время другой книги въ Греціи, но вибств съ твиъ высказываеть надежду, чтобы онъ заменень быль другимь более солиднымъ сочиненіемъ по сему предмету. Въ трудѣ архим. Мелетія нѣтъ, конечно, ни качествъ однороднаго ему сочиненія преосв. епископа Далматинскаго Никодима (русск. перев. М. Петровича, Спб. 1897 г.), ни той богатой научной эрудиціи. Но въ настоящее время въ Греціи, гдф все находится въ зародышт, это очень полезная книга, въ особенности для учащихся въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Книга о. Мелетія раздъляется на 4 части. Внеденіе ея довольно общирно (стр. 1-70); въ ней говорится напр. о понятіи и задачъ церкви, о юридическомъ отношеніи ся къ государству, о церковномъ правъ, какъ наукъ, объ источникахъ и сборникахъ его и объ автокефальныхъ церквахъ. Въ 4-хъ частяхъ книги изложено собственно каноническое право. Въ 1-й части говорится о духовной власти (стр. 71-160), во 2-й о правительственной власти церкви (стр. 161-379), въ 3-й о судебной власти церкви (стр. 380-434) и, наконецъ, въ 4-й части о богослужебной сторонъ права (стр. 435-557). Древніе церковные и церковно-гражданскіе византійскіе законы, и по нынъ дъйствующіе въ Турціи и Греціи, о. Мелетій изложиль ясно. Но такъ какъ книга его составлена главнымъ образомъ для греческихъ духовныхъ лицъ, то въ ней помъщены также новые дъйствующіе законы Греческаго Королевства. Въ этомъ отношения книга о. Мелетия можетъ быть полезна и не-грекамъ, профессорамъ православнаго церковнаго права вообще, не имъющимъ подъ руками источниковъ церковно-гражданскихъ законоположеній Греціи.

А. Діомидисъ-Киріаносъ (А. Διομήδης-Κυριακός), Έγχειρίδιον πατρολογίας τῆς ἱστορίας τῶν Πατέρων καὶ ἐκκλησιαστικῶν συγγραφέων τῶν ἐννέα πρώτων τοῦ Χριστιανισμοῦ αἰώνων. Έν Άθήναις 1898.  $8^{\rm o}$ , стр.  $\varsigma'$  + 267. — Эта книга написана для учениковъ Аеинской духовной Ризаріевской школы. Это учебникъ патрологіи съ апостольскихъ временъ до IX в., составленный на основаніи изв'єстнаго Grundriss профессора Alzog'a и Geschichte der byzant. Literatur проф. Krumbacher'a.

**Α.** Дίομαμας - Ημρίακος (Α. Διομήδης - Κυριαχός), Έκκλησιαστική ἱστορία ἀπὸ τῆς ἱδρύσεως τῆς Έκκλησίας μέχρι τῶν καθ' ἡμᾶς χρόνων. Έκδοσις δευτέρα ἐπηυξημένη. Έν Άθήναις, 1898. 8°. Τομά Ι, ctp.  $\eta'$  + 493. Τ. II, ctp. 335. Τομά III, ctp. 525. — Βά 1881 г. профессора Аθинскаго университета г. Діомидиса-Киріакоса напечаталь ва 2-ка томаха общую церковную исторію, которую она читаєть ва университеть. Теперь она

издаль ту же исторію съ дополненіями въ 3-хъ томахъ. Въ 1-мъ томъ изложенъ періодъ съ Р. Хр. до 800 г., во 2-мъ последующій періодъ до 1453 г. и въ 3-мъ періодъ съ 1453 г. до настоящаго времени. Всв событія каждаго періода изложены кратко, но ясно. Въ труд'в г. Діомидиса-Киріакоса особенно интересны и самостоятельны тв мвста, гдв онъ излагаеть исторію состоянія православной перкви въ Турпіи и Греціи (т. III, стр. 8-201). Здёсь разсмотрёны отношенія турецкой власти къ представителямъ православной церкви, начиная съ завоевателя Константинополя Магомета II до нынъшняго султана Абдулъ-Гамида, покровительство христіанъ въ Турціи Россією и Европою, роль церкви во время греческаго возстанія 1821 г. и неисполненныя до сего времени об'вщанія султановъ о введенів реформъ для улучшенія положенія христіанъ въ ихъ государствъ. Затъмъ говорится о церковномъ управленіи въ Константинопольскомъ и въ остальныхъ патріархатахъ, а также о просвъщени и о нравать духовенства съ 1453 г. Другія главы посвящены изложенію отношеній протестантских церквей къ православнымъ церквамъ въ Турціи, и действій папства среди православныхъ общинъ, а также перечисленію и характеристик' новыхъ церковныхъ писателей. Особыя главы авторъ посвятиль исторіи автокефальной церкви греческаго королевства и русской церкви. Для каждаго періода и для каждой главы своей книги авторъ предварительно представляетъ греческія н европейскія литературныя пособія, которыя онъ им'влъ въвиду.--См. отзывы Г. І. Δέρβος въ Νεολόγος Κ/πόλεως № 8644, 31 мая 1898 г. и Вузапт. Zeitschr. VII (1898), 641.

Филиппъ П. Пападопулосъ (Ф. П. Паπαδόπουλος), Λειτουργική τῆς 'Ορθοδόξου Άνατολικής Έκκλησίας, ίστορική και άρχαιολογική, εκδιδομένη ύπο Άνέστη Κωνσταντινίδου. Έν Άθήναις 1895. 8°, стр. 168.—Κъ числу существующихъ на новогреческомъ языкъ учебниковъ литургики нынъ прибавилась и . вышеназванная литургика г. Филиппа Пападопулоса, законоучителя въ Авинскомъ учительскомъ институтъ (Διδασκαλείον) и въженской гимназіи «Арсакіонъ». Въ нъкоторыхъ отношеніяхъ, какъ напр. историческомъ и археологическомъ, эта литургика поучительнее прежнихъ трудовъ (Ромботи и Паламы), но и она не полная. Конечно, мы не можемъ требовать многаго отъ книги, назначенной для учениковъ школъ, но темъ не менъе и ученики должны въ немногихъ, но ясныхъ выраженіяхъ знать исторію содержанія церковныхъ книгъ. Такъ напр. авторъ не объясниль содержанія многихъ книгъ, Октоиха, Параклитики, Миней и др. Книга г. Пападопулоса разделена на 5 главъ. Въ 1-й гл. говорится о священныхъ мъстахъ богослуженія, во 2-й о временахъ его и праздникахъ, въ 3-й о богослужебныхъ песнопеніяхъ, о чтеніи Писаній, о поученіи и о молитве, въ 4-й о совершении святой евхаристии и въ 5-й гл. о связи литургии съ экстренно совершаемыми священными последованіями и священнодействіями, напр. крещеніемъ и миропомазаніемъ, испов'вдью, елеосвященіемъ, бракомъ, священствомъ, освященіемъ и послідованіемъ налъ усопшими.

Ημκοπαϊ Μ. Яннепулосъ (Ν. Μ. Γιαννόπουλος), Περιγραφή της έν τη έπαργία τοῦ Άλμυροῦ διαχειμένης ἱερᾶς καὶ ἱστορικῆς βασιλικῆς καὶ πατριαργικῆς μονῆς Ξενιᾶς ὑπὸ τοπογραφικήν, ἱστορικήν καὶ διοικητικήν ἔποψιν. Άθήνησιν, 1896. 8°, στρ. 75 [Δελτίον της ιστορικής και έθνολογικής Έταιρίας, τ. ΙV, στρ. 653-724]. — Въ Алмирской епархіи, въ Греціи, есть монастырь, именуемый по простонародному тя Зегас. Этоть монастырь посвящень пресв. Богородицв и поэтому раньше назывался Пачауіа Кіссіютісса. Объ этомъ монастыръ мы знали очень мало изъ спеціальныхъ сочиненій о Оессаліи. Теперь г. Яннопулось изъ Эпира даеть намъ подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ особую монографію о названномъ монастырів. Существованіе этого монастыря въ византійское время не доказано, но по словамъ г. Яннопулоса есть простое преданіе объ этомъ. Настоящая исторія монастыря начинается лишь съ половины XVII в., когда онъ воздвигнутъ быль вновь на развалинахъ прежняго своего зданія. Авторь въ своей монографін сообщиль всё найденныя имъ хронологическія надписи на камняхъ, книгахъ и въ разныхъ документахъ, изъ которыхъ самыми цвиными для насъ являются грамоты вселенскихъ патріарховъ Гаврінла III, Неофита VI и Григорія V. Въ особой, довольно длинной главѣ, авторъ разсматриваетъ монастырь съ топографической точки зрвнія и подробно его описываетъ.

Г. Ян. Калайсанись (Г. Ίακ. Καλαϊσάκης), Το εν Κρήτη ἀκρωτήριον Μελέχας [Νεολόγος Κωνσταντινουπόλεως 1898, № 435 и 436] 1).—Мелека—одинъ изъ мысовъ, образующикъ входъ въ большую Судскую бухту на о. Критѣ, въ древности называеный Κύαμον. Этотъ мысъ съ окружающими его крутыми горами и деревнями составляетъ цѣлый уѣздъ (демъ), подчиняемый Канейской епархіи. Въ этотъ уѣздъ прежде входило и знаменитое мѣстечко Халеппа. По случаю послѣдняго Критскаго возстанія противъ турокъ г. Калайсакисъ составилъ описаніе мыса Мелеха, сообщивъ также свѣдѣнія о топографіи и значеніи его въ исторіи Крита. Этотъ мысъ замѣчателенъ еще и построенными въ его горахъ въ византійскія времена и до нынѣ сохранившимися монастырями, какъ напр. Свято-Троицкимъ тῶν Τζαγκαρόλων, Γουβερνέτο и монастыремъ τῆς Κυρίας τῶν Άγγέλων. Названія монастырей извѣстны намъ изъ разныхъ древнихъ рукописей, принадлежавшихъ этимъ монастырямъ.

М. В., Τὰ ἰαματικὰ λουτρὰ τοῦ Κουζουλούκ, παρὰ τὸ Άδὰ-Παζὰρ [Κωνσταντινούπολις. 1897, № 1].—Въ Виеиніи, близъ горы, раньше называемой Άργανθώνιον, существують источники цѣлебныхъ водъ, извѣстные подъ турецкимъ названіемъ Кузулу́къ, недалеко отъ города Ада-Базаръ. Въ статъѣ подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ сообщены свѣдѣнія о нынѣшнемъ состояніи и употребленіи этихъ водъ. По мнѣнію автора статьи, эти воды извѣстны были также и римлянамъ и византійцамъ, такъ какъ онѣ находятся на большой казенной дорогѣ, составляющей продолженіе устроенной императоромъ Юстиніаномъ.



<sup>1)</sup> Газета Νεολόγος съ половины 1897 г. издается въ Авинахъ.

Аристидъ Н. Панагіотидисъ (А. N. Παναγιωτίδης), Τὰ Χριστούγεννα εἰς τὴν βυζαντινὴν αὐλὴν [Άκρόπολις, 25 Δεκεμβρίου 1896]. — Это популярная статья, написанная по случаю праздника Рождества Христова въ 1896 г., о совершеніи этого праздника во дворцѣ византійскихъ императоровъ. Само собою понятно, что авторъ написалъ свою статью только на основаніи De ceremoniis aulae byzantinae Константина Порфироднаго.

Г. Л. Арванитанисъ (Г. Л. 'Αρβανιτάχης), 'Ο εν Μαδηβα μωσαϊκός χάρτης [Νεολόγος, 1897 г. № 8347 и 8348]. — Въ этой статъй, окончанія которой нівть у меня подіє руками, г. Арванитакисъ, учитель въ богословской школів при Герусалимскомъ патріархатів, подробно изслідуеть найденную въ Мадебів извістную уже мозаическую карту, которую онъ видійль на містів. Сначала авторъ описываетъ місто, гдів найдена была карта, а затівнь онъ подробно описываетъ самую мозаическую карту съ критическими объясненіями относительно географическихъ названій на ней. Что касается времени ея составленія, то онъ считаеть этотъ вопрось спорнымъ, склоняясь однако ко мнівнію, что эта карта составляєть произведеніе V в. по Р. Хр.

ΑΗΤΟΗΙΚ ΜΗΛΙΑΡΑΚΗΚΕ ('Αντώνιος Μηλιαράκης), Ιστορία του βασιλείου της Νικαίας και του δεσποτάτου τῆς Ήπείρου, 1204—1261. Έν Άθηναις 1898. 8° стр. 7/ + 676. — Послъднее четырехлътіе дало въ Греція нъсколько выдающихся историковъ, объяснившихъ некоторые изъ более темныхъ, но и болбе интересныхъ періодовъ византійской исторіи. Къ серьезнымъ трудамъ покойныхъ П. Каллигаса и Ивана А. Романоса, о которыхъ мы скажемъ ниже, теперь присоединилось вышеназванное сочинение выдающагося географа г. А. Миліаракиса, составляющее спеціальную обширную исторію византійской имперіи, основанной въ Никев после взятія Константинополя крестоносцами (1204), и раздачи византійскихъ провинцій и острововъ правителямъ-франкамъ. Авторъ раздёлилъ свое сочинение на 6 отдъловъ со вступлениемъ, 6-ю приложениями и алфавитнымъ указателемъ собственныхъ и географическихъ именъ. Не ограничиваясь изложеніемъ дівятельности противъ крестоносцевъ одной Никейской имперів, авторъ паравлельно излагаеть также исторію Эпирскаго княжества (беспотатоу), основаннаго также греками противъ нападенія крестоносцевъ. Научный аппарать въ сочинени г. Миліаракиса обиленъ. Авторъ знаетъ всв источники и пособія, написанные на греческомъ, латинскомъ и др. языкахъ, въ томъ числъ и на русскомъ. Это добросовъстный и безпристрастный трудъ. Здёсь раскрыта въ сжатомъ изложеніи исторія со времени взятія Константинополя франками до паденія последнихъ и обратнаго завоеванія восточной столицы греческими императорами изъ Никеи. 1-й отдёль (стр. 5-154) заключаеть въ себъ исторію царствованія Өеодора I Ласкариса въ Никев съ парадзельнымъ изложеніемъ исторіи правленія въ Эпирѣ Михаила I Ангела и Өеодора Ангела, а также исторіи болгаръ, Солунскаго латинскаго королевства и другого королевства въ Константинополе. Въ последней главе этого

отдела (стр. 95-119) изложена исторія церкви съ 1204 по 1213 гг. 2-й отдель (стр. 155-421) въ такомъ же порядке содержить въ себе исторію царствованія Іоанна І Ватацы въ связи съ исторіей сосъднихъ парствованій и съ перковной исторіей до 1255 г. Въ 3-мъ, 4-мъ и 5-мъ отдълахъ изложена исторія царствованій Өеодора II Ласкариса, Іоанна II Ласкариса и Михаила VIII Палеолога до обратнаго завоевавія последнимъ Константинополя, а также исторія православной церкви за это время. Интересны также приложенія. Въ 1-омъ изъ нихъ говорится о Геллеспонтскихъ Источникахъ (Ελλησπόντιαι Πηγαί), т. е. городъ, упоминаемомъ нъкоторыми византійскими писателями; во 2-мъ о бользни Евдокіи, дочери императора Алексвя III и супруги сербскаго князя Стефана I Немани; въ 3-мъ изложена исторія признанія автокефальности сербской церкви, въ 4-омъ говорится о смыслъ титула Δεσπότης, присвоеннаго правителямъ Эпира, и въ 6-омъ говорится о томъ, оказали ли генуэсцы императору Михаилу VIII Палеологу действительную помощь при завоеваніи Константинополя. Что же касается 5-го приложенія, то здёсь пом'єщенъ тексть одного синодальнаго акта, по которому эпирскій Деспоть Өеодоръ Ангель провозглащень быль царемь. — См. рецензію К. Krumbacher въ Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 4, crp. 152-154.

Π. Καλλιγάς), Μελέται βυζαντινής ιστορίας ἀπὸ τής πρώτης μέγρι της τελευταίας άλώσεως 1204-1453. Έν 'Αθήναις 1894. 8°, ctp. γ/+ 776. — Авторъ этой книги, нынъ уже умершій, быль не только выдающимся юристомъ, министромъ Греціи и профессоромъ права въ теченіе многихъ десятилътій въ Авинскомъ университеть, но и историкомъ. Его давно уже извъстныя изследованія о бунть Ники, о церемоніаль византійскаго двора, о крепостномъ праве у римлянъ и византійцевъ и о податномъ ихъ уставъ вновь были напечатаны виъстъ въ 1882 г. со включеніемъ очерка исторіи Флорентійскаго собора 1439 года (см. П. Каллигасъ, Μελέται και λόγοι, стр. 1—180), написаннаго на основании первопсточниковъ. Въ 1895 г. предъ смертію своею, П. Каллигасъ обогатилъ новогреческую литературу вышеприведенною книгою, въ которой онъ, на 800 страницахъ, изложилъ въ виде изследованій исторію византійскаго государства со времени взятія Константинополя крестоноспами въ 1204 г. до взятія его турками въ 1453 г. Въ этой книгв также замвчательна ясность, сжатость и мастерское изложение историческихъ событий, совершенныхъ въ теченіе 250 лъть, здравое сужденіе автора и точность, съ которою приведены хронологическія даты и источники. Но, къ несчастію, эта солидная и полезная книга становится почти безполезною для нуждающихся въ ней, вследствіе совершеннаго отсутствія алфавитнаго указателя, за исключеніемъ одного указателя главъ, на которыя она разд'влена. Всехъ изследованій въ книге 17; они связаны между собою ходомъ изложенныхъ въ нихъ историческихъ событій. Въ первыхъ пяти главахъ говорится о причинахъ, подготовившихъ четвертый крестовый походъ, о событіяхъ въ Константинополів до этого похода и

о системѣ правленія византійскими провинціями до времени самаго франкскаго завоеванія ихъ. Въ послѣдующихъ главахъ подробно изложены исторія господства латинянъ на Востокѣ и судебъ греческихъ династій до обратнаго завоеванія Константинополя Михаиломъ Палеологомъ, а также исторія дѣятельности царствованія послѣдняго и послѣдовавшихъ византійскихъ императоровъ до взятія Константинополя турками. Наконецъ, въ послѣдней главѣ говорится объ энергическихъ дѣйствіяхъ султана Магомета II къ покоренію своему господству всѣхъ греческихъ земель.

- Μ. Α. Ρομανος (Ἰωάννης Ἡ. Ῥωμανός), Περὶ τοῦ δεσποτάτου τῆς Ἡπείρου, ιστορική πραγματεία Ἰωάννου Ά. Ῥωμανοῦ, νῦν τὸ πρῶτον ἐκδιδομένη ἐπιμελεία της έαυτου οίκογενείας. Έν Κερκύρα, 1895, 80 стр. νβ/--175.-- Αβτορъ эτοй книги нынъ также умеръ. Онъ былъ самымъ глубокимъ изъ грековъ знатокомъ исторіи греческихъ земель подъ владычествомъ франковъ, какъ это видно изъ разныхъ ценныхъ его изследованій. Въ последніе годы своей жизни онъ занимался составлениемъ исторіи Эпирскаго деспотата на основаніи изв'єстных досел'є источников и изсл'єдованій. Хотя эту исторію онъ и окончиль, но не усп'вль, однако, напечатать ее. Всл'вдствіе этого она нын'в напечатана въ томъ вид'в, какъ оставиль ее покойный, т. е. безъ окончательной переработки ея самимъ авторомъ. Однако и въ этомъ видъ это сочинение очень полезно, такъ какъ оно не только является единственною историческою монографіею объ Эпирскомъ княжествъ, но и носитъ всъ признаки добросовъстнаго и точнаго изложенія исторіи княжества съ начала основанія его Михаиломъ Ангеломъ до взятія Янинъ Синаномъ пашою въ 1430 году. Напечатано же это сочиненіе по порученію семьи покойнаго автора Керкирскимъ историкомъ г. Лаврентіемъ С. Брокини, пом'встившимъ въ начал'в сочиненія біографію покойнаго на 52 страницахъ съ подробнымъ разборомъ сочиненій его псъ критическими примъчаніями.
- C. Γ. Παναγιωτόπουλος), Σκοτειναὶ σελίδες τῆς Άθηναϊκῆς ἱστορίας [Άθηνα 1896, τ. VIII, стр. 273-344].—Здѣсь разсмотрѣны и рѣшены обстоятельно спорные церковно-историческіе вопросы, касающіеся города Авинъ въ XVII и XVIII вв.

Симосъ Менардосъ (Στμος Μενάρδος), 'Η Γενική κατά Κυπρίους [Άθηνα, 1896, τ. VIII, стр. 435—450].—Нарвчіе языка кипріотовъ нашло достойнаго изследователя въ лице г. Менардоса, который еще раньше напечаталь два изследованія объ этомъ предмете. Въ вышеприведенной статью онъ изследоваль родительный падежъ имень и словъ кипрскаго нарвчія, какъ въ единственномъ, такъ и во множественномъ числахъ, съ разъясненіемъ роли, которую этотъ падежъ играетъ въ конструкціи речи. Г. Менардось во всёхъ случаяхъ приводить массу примеровъ изъ живого кипрскаго языка и изъ народныхъ его песенъ.

К. С. Нонтосъ (К. Σ. Κόντος), Φιλολογικαὶ παρατηρήσεις [Άθηνα, 1897 г., т. ІХ, стр. 65—160, 290—448. Том. Х, 1898 г. стр. 269—324]. — Здёсь

содержатся главы Х-ХХІІ обширнаго изследованія Анинскаго филолога проф. Контоса о разныхъ грамматическихъ вопросахъ. Это изследование весьма важно для насъ потому, что въ немъ, между прочими лингвистическими и грамматическими предметами, разсматривается также вопросъ объ употребленіи многими византійскими писателями словъ и формъ древнегреческаго аттическаго нарвчія. Такъ напр. въ Х гл. говорится о томъ, что слово λέμβος въ современномъ литературномъ языкъ считается ниенемъ женскаго рода, тогда какъ древніе и византійскіе писатели употребляли его въ формъ мужского рода. На основании сочинений разныхъ временъ авторъ составилъ исторію этого слова и нашель, что женская форма его произопіла въ нов'йшее время по простой аналогіи съ именемъ женскаго рода ахатос. Въ XI гл. говорится о словахъ, оканчивающихся на άδιον, а нынв на άδι, при чемъ авторъ приводить множество примвровъ главнымъ образомъ изъ византійскихъ и новогреческихъ сочиненій. Въ XVI гл. г. Контосъ говоритъ о 3-емъ единственномъ и о 3-емъ же множественномъ лицахъ perfectum и imperfectum (παραχείμενος и υπερσυντέλιχος) СТРАДАТЕЛЬНАГО НАКЛОНЕНІЯ, КАКЪ НАПР. ΤΕΤάγαται, ΤΕΤάγατο. екской фато, въ аттической и въ особенности въ византійской литературъ. Въ XIX гл. приведены мивнія византійскихъ грамматиковъ объ образованіи 3-го множественняго лица страдательных настоящих у черезъ окончаніе αται и страдательныхъ прошедшихъ черезъ окончаніе ατο.

- Г. Н. Хаджиданись (Г. N. Χατζιδάκις), Περὶ τῶν ἐν ταῖς καταλήξεσιν ἀναλογιῶν ['Αθηνᾶ 1898, т. Х, стр. 3—13].—Соотвътственно окончаніямь древняго аттическаго языка подобныя окончанія образовались и въ языкъ византійскомъ и новогреческомъ. Такъ напр. окончаніе ν древняго винительнаго падежа единственнаго числа распространилось и впослъдствіи также признано непремъннымъ признакомъ этого падежа. Далъе, въ древности нѣкоторыя названія растеній оканчивались на є́α. Эта форма имъла перевъсъ надъ всѣми другими формами и впослъдствім стала по преимуществу отличительнымъ признакомъ названій растеній (напр. визант. κερασέα, нынѣ κερασεά). Такихъ аналогичныхъ окончаній иного какъ въ средневъковомъ, такъ и въ современномъ народномъ языкъ.
- Г. Н. Хаджиданись (Г. N. Χατζιδάκις), Περὶ τονικῶν μεταβολῶν ['Αθηνᾶ, 1898, т. Х, стр. 18—32].—Подъ этимъ заглавіемъ здёсь поміщена 3-я глава общирнаго изслідованія г. Хаджиданиса о перемінахъ въ удареній древнегреческаго языка въ средневін воботь. Хотя въ этомъ посліднемъ языкі вообще остается древнее удареніе, тімъ не меніве во многихъ сложныхъ словахъ оно отступило отъ правилъ древняго языка. Г. Хаджиданись пытается найти причину этой разницы и онъ пришелъ къ тому заключенію, что удареніе сложныхъ словъ средневінового и новаго греческаго языка зависить прежде всего отъ окончанія второй части сложнаго слова, которое является вмістії съ тімъ и окончаніемъ всего слова, а затімъ и отъ нікоторыхъ другихъ условій.
  - **Κ. С. Κοντος)**, Γλωσσικαί παρατηρήσεις [Άθηνα 1898, τ. X,

стр. 243—266].—Въ одной изъ главъ этихъ замѣтокъ проф. Контоса говорится исключительно только о нарѣчіи сос, которое въ современномъ народномъ языкѣ очень часто соединяется съ аористомъ сослагательнаго наклоненія. Перечисливъ много примѣровъ изъ народнаго языка съ такою конструкціею, г. Контосъ замѣчаетъ, что послѣдняя введена современными писателями и въ литературный языкъ, и въ доказательство этого приводитъ различные примѣры изъ многихъ новогреческихъ книгъ. Что же касается до болѣе древней литературы, то соединеніе слова сос, съ аористомъ сослагательнаго наклоненія авторъ находитъ въ письмахъ Фотія и въ сочиненіяхъ позднѣе его написанныхъ. Между тѣмъ аттическіе писатели соединяли его со временами изъявительнаго наклоненія и съ аористомъ желательнаго наклоненія. Въ послѣднемъ случаѣ слово соє всегда встрѣчается вмѣстѣ съ х̄ν, а когда соє съ желательнымъ наклоненіемъ стоитъ безъ х̄ν, то это мѣсто должно исправлять прибавляя х̄х.

Αποςτοπь Χρικτοργισου (Άπόστολος Χριστοδούλου), αρχιμαμρμιτω, Δοκίμιον ἐκκλησιαστικοῦ δικαίου. Ἐν Κωνσταντινουπόλει 1896. 8°, crp. ιδ'+504. — Эта книга профессора Халкинской богословской школы архим. Апостола является первымъ опытомъ церковнаго права на новогреческомъ языкѣ, предназначеннымъ для учениковъ названной школы и для архіереевъ въ Турціи. Книга издана на средства архимандрита Ватопедскаго монастыря на Авонъ Хрисаноа. Все сочинение раздълено на семь главъ. Въ введения (стр. 1-28) разсматривается значеніе перковнаго права, какъ науки, и отношеніе его къ богословію и къ юриспруденціи. Въ гл. 1-й (стр. 29-112) говорится объ источникахъ, пособіяхъ и о памятникахъ церковнаго права за всв въка христіанства; во 2-й гл.—объ освященій, какъ задачв церкви, п о положеніи, занимаемомъ последнею въ міре; въ 3-й и 4-й главахъ-объ ісрархіи и клирт, о церковномъ управленіи и объ автокефальныхъ церквахъ. Здёсь интересны свёдёнія о юридическомъ отношеніи православныхъ церквей въ Турціи къ ихъ мусульманскому правительству. Далве, въ 5-й гл. говорится о церковной дисциплинв и, наконецъ, въ главъ 6-й и 7-й о таинствъ, обрядахъ и о церковномъ имуществъ.

Петръ Н. Папагеоргіу (Πέτρος N. Παπαγεωργίου), Κείμενα άγιογραφικά [Νέα Ἡμέρα, 1899, № 1259 (2247)]. Въ фельетонѣ подъ этимъ заглавіемъ г. Папагеоргіу напечаталь отзывъ о книгѣ нашего сотрудника г. Куртца Zwei griechische Texte über die hl. Theophano. St.-Petersburg 1898. Передавъ содержаніе этой книги, г. Папагеоргіу указываетъ на многія мѣста біографіи Өеофано́, которыя слѣдуетъ псправить и которыя издателемъ оставлены безъ исправленія, при чемъ онъ предлагаетъ свои поправки. Съ другой стороны рецензентъ критикуетъ нѣкоторыя исправленія г. Куртца и, затѣмъ, говоря о языкѣ обоихъ жизнеописаній Өеофано́, представляеть болѣе точное объясненіе нѣкоторыхъ словъ.

X. Папаіоанну (Χ. Παπαϊωάννου), Μελέται περί Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου [Έχκλησιαστική Άλήθεια XVIII, 1898, стр. 430—434]. — Г. Папаіоанну, магистрантъ богословія С.-Петербургской Духовной Академіи, секретарь

Константинопольской патріархіп и членъ коммиссіи, зав'єдующей журналомъ 'Εχκλησιαστική 'Αλήθεια, составиль подъ приведеннымъ выше заглавіемъ обстоятельную монографію о Константинопольскомъ патріархѣ Геннадіѣ Схоларіѣ, которая будетъ печататься по частямъ въ названномъ журналѣ. Пока мы имѣемъ только начало ея.

Петръ Н. Папагеоргіу (П. N. Παπαγεωργίου), 'Επιτύμβιον ἐπίγραμμα εἰς Άδανάσιον Μασγίδαν ἔτους 1336 ['Εκκλησιαστική 'Αλήδεια XVIII, стр. 443—444].— Это текстъ эпиграммы въ 16 стихахъ, списанной г. Папагеоргіу съ каменной доски въ притворъ храма при Предтеченскомъ монастыръ близъ г. Серры. Эпиграмма представляетъ собою надгробную надпись въ честь монаха Аванасія Масгида и относится къ 1336 году.

Петръ Н. Папагеоргіу (П. N. Патауєωργίου), Κριτικόν σημείωμα εἰς Μιχαἡλ Γλυκᾶν [Έκκλησ. Άλήθεια, XVIII, стр. 443—444]. — Здѣсь рѣчь идеть о 36-мъ и 37-мъ стихахъ въ стихотвореніи Михаила Глики къ Мануилу Комнину, помѣщенномъ Крумбахеромъ въ сочиненіи его о Гликѣ. По мнѣнію г. Папагеоргіу эти стихи должно читать такъ: σχηματίζη πολλὰς ἀπλῶς τὰς ἀνοχὰς τεχνάζη καὶ προφάσεις.

Нинол. Г. Мистанидись (N Г. Μυσταχίδης), Θεσπρωτιχά ήγούμενοι χρηματίσαντες εν τη κατά την Μαλτσιανήν μονή του άγίου άποστόλου καὶ εὐαγγελιστοῦ Ἰωάννου τοῦ Θεολόγου [Εκκλησ. Άλήθεια, XVIII, 444].—Здѣсь помѣщенъ кронологическій списокъ настоятелей одного монастыря во имя св. Іоанна Богослова въ Эпирѣ, въ мѣстности Маλτσιανή. Свѣдѣнія для составленія списка собраны г. Мистакидисомъ изъ рукописныхъ книгъ и диптиковъ названнаго монастыря. Какъ самый древній настоятель извѣстенъ Нектарій (въ 1073 г.). Списокъ доходить до 1700 г. Продолженіе его будеть напечатано въ слѣдующемъ № Έκκλησ. Άλήθεια.

[J.-B. Chabot]. Κατάλογος συνοπτικός τῶν ἐν τῇ βιβλιοθήκῃ τοῦ Ἱεροῦ Κοινοῦ τοῦ Π. Δάφου ἀποχειμένων συριαχών χειρογράφων ὑπὸ Κλεόπα Μ. Κοιχυλίδου, βιβλιοθηκαρίου. Έν Βερολίνω 1898, 8°, стр. 24. — Βъ Ι τομέ μοεй Ίεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη было заявлено, что библіотека православнаго іерусалимскаго патріархата, между прочимъ, владветь 50-ю сирійскими кодексами, приведенными въ порядокъ и пронумерованными мною лично на мъсть въ то время, когда они перенесены были туда изъ Крестнаго монастыря. Руководствуясь этимъ моимъ указаніемъ г. J.-B. Chabet описаль названные сирійскіе кодексы въ Journal Asiatique 1894 года, оттискъ изъ котораго изданъ имъ въ особой брошюръ подъ заглавіемъ: Notice sur les manuscrits syriaques conservés dans la bibliothèque du Patriarcat grec Orthodoxe de Jérusalem. Paris 1894, 8°, стр. 47. Такъ какъ монахи іерусалимскаго патріархата и другіе греки, которымъ описаніе Chabot'а оставалось неизвестнымъ, желали знать содержание этихъ сирійскихъ рукописей, то нын вшній Святогробскій библіотекарь г. Клеопасъ перевелъ это описаніе на греческій языкъ и напечаталь его въ Берлинъ. Переводчикъ увеличилъ лишь описание 1-го кодекса, вследствие более тщательнаго разсмотренія вившняго его вида и внутренняго содержанія.

А. Пападопуло-Керамевсъ.

## СЛАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ.

**Български Прегледъ.** Списаніе за наука, литература и общественъ животъ. Издава дружество то и Общи Трудъ».

Български Прегледъ (Болгарское обозрѣніе) можно считать самымъ серьознымъ жуналомъ у болгаръ. По своей програмъ, его можно сравнивать съ Revue de deux Mondes, но, разумвется само по себв, онъ слабве французскаго журнала по исполненію програмы. Тімъ не меніве, почти всів самыя выдающіяся и, можно сказать, самыя крупныя литературныя и ученыя силы болгаръ сосредоточены вменно въ этомъ журналь. Здъсь нерѣдко попадаются статьи по исторіи, географіи и этнографіи болгарскихъ земель, а также по исторіи литературы и древностямъ болгарскимъ. Онъ издается уже пятый годъ и съ самаго начала выступилъ съ особымъ фонетическимъ правописаніемъ, которое вследствіе высказаннаго противъ него протеста почти во всёхъ болгарскихъ періодическихъ изданіяхъ уже после первыхъ книжекъ должно было стушеваться. Впрочемъ, Български Прегледъ и теперь не оставляеть своей тенденціи, стараясь проводить ореографическую реформу постепенно. Здёсь я не буду объ этомъ распространяться, потому что меня это завлекло бы слишкомъ далеко; я укажу только на тъ статьи, помъщенныя за послъдніе мъсяцы въ этомъ журналь, которыя иньють близкое или далекое отношение къ Византіи.

**Баласчева** Новонайдениять надпись от времето на царь Симеона ( $\Gamma$ . IV, кн. XII), т. е. Повонайденная надпись временъ царя Симеона, - открытая въ самое последнее время въ 20-верстномъ разстояни къ северу отъ Солуня. Г-нъ Баласчевъ не вполнъ сообщаетъ исторіи открытія памятника. Мы находимъ ее въ статът директора Русскаго Археологическаго Института въ Констанинопол' В О. И. Успенскаго, пом' пом' въ Извъстіяхъ Института, III, стр. 184—194: Пограничный столбъ между Византіей и Болгаріей при Симеон'в (см. выше стр. 215 сл.). Авторъ болгарской статьи, представивъ тексть надписи безъ даты, вследствіе того, что верхняя строка надписи, гдв находилась дата, испорчена, разсуждаеть довольно долго о титулахъ высшихъ должностей у болгаръ, но больше останавливается на титулахъ болгарскаго царя Симеона и указываетъ на постепенное ихъ изм'вненіе, следуя хронологическому или историческому порядку (стр. 68-72). Далье, г. Баласчевъ переходитъ къ титулу тарханъ, прилагаемому въ надписи къ Өеодору-Олегу (стр. 72-74) и къ комису Дристру, котораго онъ весьма удачно приравниваетъ комису Дистру, упоминаемому въ житіи тиверіопольскихъ мучениковъ: Δίστρος ο κόμης (Migne Patr. gr. t. 126, стр. 213) и въ синаксаръ этихъ святыхъ (по мосхопольск. изданію, стр. 84). Наконецъ онъ останавливается на месте, где найдена надпись и, где следовательно, была граница между Византіей и Болгаріей, — по опреділенію Баласчева, на територіи, которую занимали славянскія племена Драговітає и Σαγουδάτοι, драговичи и сагоудаты, въ славинской провинціи.

Считаю нужнымъ замътить, что объ этой надписи было сообщено въ двухъ болгарскихъ газетахъ: Знаме 1898, 14 янв., и България 1898, 16 янв., гдъ издана и сама надпись, но въ очень неисправномъ видъ.

Гораздо болъ точныя свъдънія сообщаеть о надписи  $\Theta$ . М. Успенскій, который даеть и подробную исторію открытія памятника, — открытія, которое сдълано, по видимому, русскими; здъсь ничего не говорится ни о шведскомъ путещественникъ, ни о германскомъ консулъ въ Солуни, которые фигурирують у г. Баласчева.

Георгія Т. Данилова, Страница изъ държавното стопанство въ старо българско время (Страница изъ государственнаго хозяйства въ староболгарское время) (тамъ же). Эта статья представляетъ не малый интересъ; здѣсь авторъ собираетъ изъ немногихъ болгарскихъ грамотъ данныя о повинностяхъ и о податяхъ въ старое болгарское время. Можно сожальть, что г. Даниловъ ограничился только одними болгарскими грамотами; по моему мнѣнію, нужно было взять и документы на другихъ языкахъ, какъ договоры съ венеціанцами и добровчанами. Кромѣ того онъ совсьмъ не указываетъ на грамоту видинскаго царя Срацимира, данную брашовѣнамъ. Наконецъ, мнѣ думается, что слѣдовало брать во вниманіе и записи на книгахъ или послѣсловія, въ особенности на книгахъ времени. Іоанна Александра; въ записяхъ и послѣсловіяхъ на этихъ книгахъ мы находимъ довольно интересныя данныя и о государствомъ хозяйствѣ въ Болгаріи XIV вѣка.

А. Ишириовъ, Роменса Доброжса (Б. П., г. V, кн. III, стр. 69—91, и IV, стр. 71—98). Въ этомъ обстоятельномъ географическо-статистическомъ и экономическомъ очеркъ о румынской Добруджъ мы находимъ не мало весьма интересныхъ данныхъ о торговомъ значении разныхъ пунктовъ прежняго и нынъшняго времени и объ этнографическомъ составъ нынъшней Добруджи.

## 3. Новыя вниги, поступившія въ Редакцію.

Архимандритъ Порфирій (Успенскій). Востокъ христіанскій. Александрійская патріархія. Сборникъ матеріаловъ, изслёдованій и записокъ относящихся до исторіи Александрійской патріархіи. Томъ І. Изд. подъ редакцією Хр. М. Лопарева. СПБ. 1898. 8°. СХХVІІ——415——32 стр. Цівна 5 руб.

П. А. Сырку. Къ исторін исправленія книгь въ Бокгарін. Томъ І. Вып. 1. Время и жизнь патріарха Евенмія Терновскаго. СПБ. 1899. 8°. XXXII—609 стр. Цівна 3 р. 50 коп.

П. Лашкаревъ. Церковно-археологические очерки, изследования и рефераты. Кіевъ 1898. 8°. VI-1-240 стр.



- О. Ф. Вульфъ. Александръ съ копьемъ. Бронзовая статуэтка коллекпіи А. И. Нелидова. Софія 1898. 8°. 52 стр. Отд. отт. изъ Изв'ястій Русск. Арх. Инст. въ Конст. III.
- В. Г. Васильевскій. Синодальный кодексъ Метарраста. СПВ. 1899. 8°. 80 стр. Отд. отт. изъ Ж. М. Н. Пр.
- В. Д. Смирновъ. Турецкія легенды о Святой Софіи и о другихъ византійскихъ древностяхъ. Изд. Факультета Восточныхъ языковъ Имп. СПБ. Университета ко дию открытія XI международнаго съёзда оріенталистовъ. СПБ. 1898. 4°. 141—1—16 стр.

Поминки по Н. Ө. Красносельцевѣ († 11 сентября 1898 г.). Изданіе Ист.-Филол. Общ. при Имп. Новоросс. Унив. Съ портретомъ Н. Ө. Красносельцева. Одесса 1899. 8°. IX——111 стр.

- А. И. Яцимирскій. Изъ славянскихъ рукописей. Текстъ и замѣтки. Москва 1898. 8°. 166 стр.
- К. Ө. Радченко. Отчеть о занятіяхъ рукописями въ библіотекахъ и другихъ ученыхъ учрежденіяхъ Москвы и С.-Петербурга. Кіевъ 1898. 8°. 1119 стр.

Отчетъ Императорской Публичной Библіотеки за 1895 годъ. СПБ. 1898. 8°. IV-269-131 стр.

- М. Сперанскій. Изъ исторіи отреченныхъ книгъ. І. Гаданія и псал. тири. С.-Петербургъ 1899. Памятники древней письменности и искусства. СХХІХ.
- А. Васильевъ. Греческий текстъ житія сорока двухъ Аморейскихъ мучениковъ, по рукописи Парижской Національной Библіотеки № 1534. С.-Петербургъ 1899. 8°. 17 стр. Записки Имп. Акад. Наукъ по Истор.-Филол. Отд. т. III. № 3.

Константинъ Радченко. Религіозное и литературное движеніе въ Болгаріи въ эпоху передъ турецкимъ завоеваніемъ. Кіевъ 1896. 8°. 344--X стр. Цѣна 2 р. 50 к.

Сочиненія Н. С. Тихонравова. Томъ І. Древняя Русская Литература Москва, М. и С. Сабашниковы. 1898. 8°.

Eduard Kurtz. Zwei griechische Texte über die hl. Theophano, die Gemahlin Kaisers Leo VI. St.-Petersburg 1898. 4° XI-15 стр. Цёна 80 коп. Ваписки Императорской Академіи Наукъ по Историко-Филологическому Отдѣленію. VIII серія. Томъ III. № 2.

Byzantinisches Archiv als Ergänzung der Byzantinischen Zeitschrift in zwanglosen Heften herausgegeben von Karl Krumbacher. Heft 1. Karl Dieterich. Untersuchungen zur Geschichte der griechischen Sprache von der hellenistischen Zeit bis zum 10 Jahrh. n. Chr. Mit einer Karte. Leipzig, B. G. Teubner. 1898. XXIV-326 стр. Цёна 10 (8) марокъ.

Corpus scriptorum historiae Byzantinae. Ioannis Zonarae epitomae historiarum libri XVIII. Vol. III. Libri XIII—XVIII. Edidit Theodorus Büttner-Wobst. Bonnae 1897. 8°. XXI—933 стр. Цёна 24 марки.

Dr. Wilhelm Fritz. Die Briefe des Bischofs Synesius von Kyrene. Ein

Beitrag zur Geschichte des Attizismus im IV und V Jahrhundert. Leipzig, B. G. Teubner 1898. VI-+230 стр. Цёна 8 марокъ.

Gerhard Heine. Synonymik des Neutestamentlichen Griechisch. Leipzig, E. Haberland. 1898. 8°. XXIV-222 crp.

Karl Krumbacher. Studien zu Romanos. München, Verlag der k. Akad. der Wiss., in Commission des Franz'schen Verlags (J. Roth). 1898. Aus den Sitzungsber. d. philos.-philol. und der hist. Classe d. k. bayer. Akad. d. Wiss. 1898. Bd. II, Heft I.

V. Jagić. Bericht über einen mittelbulgarischen Zlatoust des 13—14 Jahrhunderts. Wien, C. Gerold's Sohn. 1898. 8°. crp. 72. Sitzungsber. der K. Akad. d. Wiss. in Wien. Philos.-hist. Classe. Bd. CXXXIX. IV.

Vilh. Lundström. Granskning af en nys. k. accentlag i byzantinsk trimeter. 12 crp. Separat ur Språkvetenskapliga Sällskapets förhandl. 1897—1900 i Upsala Universitets Årsskrift.

Μανουὴλ Ἰω. Γεδεών. Βυζαντινόν ἐορτολόγιον. Μνῆμαι τῶν ἀπὸ τοῦ δ' μέχρι τῶν μέσων τοῦ ιε' αἰῶνος ἑορταζομένων ἀγίων ἐν Κ/πόλει. Τεῦχος β'. crp. 153-240. Constantinople, Otto Keil.

Σπυρ. Π. Λάμπρος. Κατάλογοι κοδίκων ἐν ταῖς μοναῖς τῆς νήσου "Ανδρου 'Αγίω Νικολάω καὶ Παναχράντω καὶ ἐν τῆ βιβλιοθήκη τοῦ ἐλληνικοῦ σχολείου Κορθίου. 'Εν 'Αθήναις. 1899. 8°. 52 ctp. 'Απόσπασμα ἐκ τῆς Ἐπετηρίδος τοῦ Παρνασσοῦ.

Κωνσταντίνος Μ. 'Ράλλης. Περὶ μεταθέσεως ἐπισκόπων κατὰ τὸ δίκαιον τῆς ὀρθοδόξου ἀνατολικῆς ἐκκλησίας. 'Εν 'Αθήναις. 1898. 8°. 58 στρ. Цѣна 10 дражиъ.

Dr. Konstantin M. Rhallis. Zwei unedierte Novellen des Kaisers Alexios Komnenos. Athen. 1898. 8°. 10 стр. Цена 50 пф.

Δημήτριος Γ. Τάκος. Ἡμερολόγιον τῶν Ἱεροσολύμων. Ἔτος πρῶτον. 1899. Ἐν ᾿Αθήναις. 1899. 8°. 383 ctp. Цѣна 5 фр.

Κωνστ. Φ. Σκόκος. Έθνικον Ἡμερολόγιον χρονογραφικόν, φιλολογικόν καὶ γελοιογραφικόν τοῦ ἔτους 1899. ἔτος ιδ. Έν ᾿Αθήναις 1899. 8°. 494 ctp.

Сборникъ за народни умотверения, наука и книжнина издава Министерството на народното просвъщение. Книга XV. София 1898. 8°. Цъна 5 фр.

Петар С. Протић. Житија српских светаца као извор историјски. Београд 1897. 8°. 182--- II стр. Цена 1. 20 фр.

Prof. Dr. L. Jelic. Najstariji kartografski spomenik o rimskoj pokrajini Dalmaciji. Sa 5 tabli i 1 slikom u tekstu. Sarajevo 1898. 8°. 47 crp. Separatni otisak iz "Glasnik zemaljskog museja u Bosni i Hergogevini". X (1898).

Joan Bianu și Nerva Hodoș. Bibliografia Românéscă veche. 1508—1830. Fasc. I (1508—1588). Bucuresci 1898. 4°. Цёна 10 фр.

## ОТДЪЛЪ III.

Дополнительная замѣтка по вопросу о рукописномъ преданіи второй тетрады «Ύπερ τῶν πολέμων» Прокопія Кесарійскаго.

Цѣль настоящей замѣтки — сообщить нѣсколько дополненій и поправокъ къ нашей статьѣ: «Краткій обзоръ рукописнаю преданія (второй тетрады 'Υπέρ τῶν πολέμων) и стемма рукописей», служащей введеніемъ «Къ критикѣ текста второй тетрады 'Υπέρ τῶν πολέμων Прокопія Кесарійскаго» и напечатанной въ третьемъ выпускѣ Византійскаю Временника за прошлый 1898 годъ (стр. 439—482).

Дополненія сводятся къ сообщенію болье точныхъ и подробныхъ свъдъній о содержаніи 186-190 листовъ парижской рукописи, обозначенной нами буквою E (cod. Parisinus 1038)  $^1$ ).

Относительно этой рукописи мы ко времени напечатанія вышеупомянутой статьи въ Bизинтійскомъ Bременникт располагали только общими указаніями, даваемыми Омономъ въ его извістномъ каталогі 3) да, къ сожальнію, неполнымъ обзоромъ начала той ся части, которая относится къ Прокопію, — любезно сообщеннымъ намъ молодымъ французскимъ ученымъ, г. Видье (Vidier), чрезъ посредство приватъ-доцента петербургскаго университета, М. И. Ростовцева. Уже по выходъ въ свътъ третьяго выпуска Византійскаго Временника за прошлый годъ эта рукопись, по ходатайству Правленія юрьевскаго университета, была любезно выслана намъ для сличенія въ Юрьевъ парижскою національною библіотекою, за что считаемъ долгомъ публично выразить нашу искреннюю благодарность какъ дирекціи упомянутой библіотеки, весьма предупредительно и быстро высыдавщей намъ для сличеній и прежде другія прокопіевскія рукописи, — такъ и Правленію нашего университета. Теперь, на основаніи непосредственнаго ознакомленія съ рукописью E, можемъ сообщить следующее:



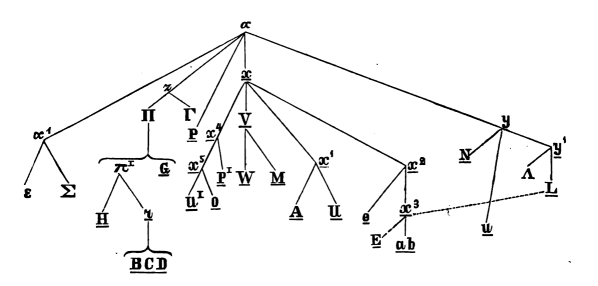
<sup>1)</sup> Ср. Византійскій Временникъ 1898 стр. 444.

<sup>2)</sup> H. Omont, Inventaire sommaire des mss. Grecs de la Bibliothèque Nationale, I p. 209.

- 1) кромѣ писемъ, извлеченныхъ изъ 'Υπέρ τῶν πολέμων, въ E содержатся и тѣ три извлеченія изъ первой, пятой и седьмой книгъ того же историческаго труда Прокопія, которыя даетъ римская рукопись a (==cod. Angelicus 25) 1);
- 2) за fol. 186 слѣдуетъ fol. 186 bis, такъ что извлеченія изъ Прокопія въ E содержатся на  $5^{1}/_{2}$  листахъ, а не на  $4^{1}/_{2}$ , какъ заставляло предполагать сообщеніе Омона («fol. 186—190»).

Что же касается поправокъ, то онв сводятся къ следующему.

- 1) Теперь мы рѣшительно беремъ назадъ свое предположеніе, высказанное (не категорически однако) на стр. 441 вышеупомянутой статьи и
  повторенное (уже съ вопросительнымъ знакомъ) на стр. 468,—что въ сообщаемыхъ рукописями а в Е ἐπιστολαὶ προχοπίου καισαρέως можно признать частицу соотвѣтствующаго отдѣда (περὶ ἐπιστολῶν) Константиновскихъ извлеченій (Excerpta Constantiniana): это предположеніе безусловно
  исключается характеромъ рукописнаю преданія вышеупомянутыхъ ἐπιστολαὶ προχοπίου καισαρέως, восходящихъ къ иному архетипу <sup>2</sup>), нежели
  Константиновскія извлеченія περὶ πρέσβεων и περὶ γνωμῶν.
- 2) Въ концѣ стр. 481 упомянутой статъи мы представили общую стемму рукописнаю и лексикографическаю преданія второй тетрады Υπέρ τῶν πολέμων въ слѣдующемъ видѣ:



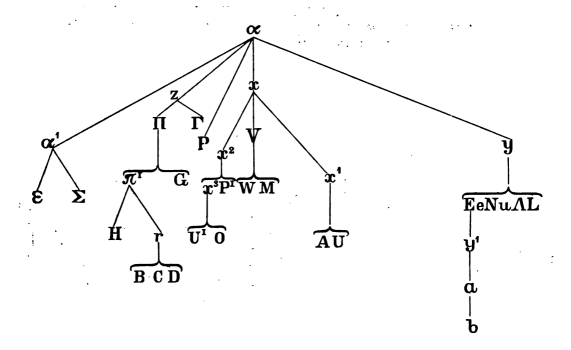
<sup>1)</sup> Ср. Византійскій Временникъ 1898 стр. 441.

Ср. дѣлаемую ниже поправку въ стеммѣ прокопієвскихъ рукописей.
 Византійскій Временнить.

причемъ упомянули (на стр. 482), что можно и упростить стемму преданія у, представляя послівднее такимъ образомъ:

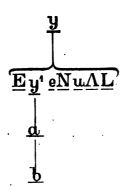


Теперь же мы видимъ, что возможно и дальнъйшее упрощеніе стеммы прокопієвскихъ рукописей, отчасти обусловленное ближайшамъ ознакомленіємъ нашимъ съ рукописью E. Дѣло идетъ о слитіи преданій  $x^2 + x^3$  и  $y + y^1$  въ одно преданіе y, что избавляетъ насъ, между прочимъ, отъ необходимости предполагать интерполяціонное воздъйствіе L на  $x^3$ . Итакъ въ настоящее время мы видоизмѣняемъ вышеприведенную общую стемму слѣдующимъ образомъ:



При этомъ, очевидно, отпадаютъ, т. е. являются лишенными значенія для критики текста рукописи *аb*, какъ элементы несамостоятельнаго преданія.

Не мѣшаетъ здѣсь однако оговориться, что нельзя *безусловно* настанвать на вышеуказанномъ взаимоотношенім рукописей *Eab*: мыслума и такая стемма—



но во всякомъ случав сгвдуеть констатировать, что для критики текста рукопись a при наличности E оказывается безполезною.

- 3) На стр. 443 (въ серединъ) слъдуетъ читать: по ходатайству Александра Петровича Извольскаю, Императорскаю русскаю посланника при дворъ короля Ваварскаю.
- 4) на стр. 451 (въ серединъ) виъсто: S. Em. Rampolla, сгъдуетъ читать S. Em. Cardinale Mariano Rampolla marchese di Tindaro.
  - 5) на стр. 453 подъ п. 32 вмёсто  $\pi$  слёдуеть читать  $\Pi$ .

## М. Краменениковъ.

Къ статъъ: Старинная Ченинская кръпостъ у с. Доркова и проч. Г-нъ В. Н. Заатарскій воспроизвелъ почти всю мою статью, заглавіе которой записано выше (Византійскій Временникъ, т. V, стр. 603—617), съ нъкоторыми свонми замѣчаніями, изъ которыхъ одни заслуживаютъ вниманія (Български Прегледъ. Г. V, кн. V, стр. 123—130). При всемъ этомъ, я остаюсь при своемъ прежнемъ мнѣніи о Чепинской крѣпости и о церкви, въ ней находивнейся. Считаю нужнымъ свидѣтельствовать, что сообщеніе какого-то Али Паралята не имѣетъ совершенно никакого фактическаго основанія. Холмъ, на которомъ помѣщалась крѣпость, впервые мною разрытъ и никакія изображенія внѣ его не находились и никто мнѣ объ этомъ никакихъ сообщеній не дѣлалъ, когда я посѣтилъ Чепину и въ частности с. Дорково. Сообщеніе Али есть чистѣйшій вымыслъ, на что разные болгарскіе дѣды, въ родѣ Али Паралята, весьма падки. Признаюсь, что во время моего посѣщенія села я даже не видѣлъ упомянутаго г. Златарскимъ дѣда Али. Зато я могу сослаться на свидѣтельство

дорковскаго ходжи, хаджи Имама, который оказываль инв очень большія услуги во время монкъ работь въ Дорковъ, даже и своимъ личнымъ участіемъ въ раскопкахъ. Пользуюсь этимъ случаемъ, чтобы передать со словъ хаджи Имама весьма интересный разсказъ о взятіи описанной мною крепости турками. Онъ мне сообщиль, что, по разсказамъ стариковъ, на полянъ, растилающейся передъ холмомъ, расположенъ былъ городъ Метохъя 1), но отъ него не осталось никакихъ следовъ. Дорковскіе помаки разсказывають, что каля-та (крепость) или градо, какъ они по большей части называють это мёсто, взята была турками, спустя 40 лётъ после покоренія всего Болгарскаго царства. О томъ, какъ была взята крвпость турками, хаджи Имамъ сообщиль мив следующее преданіе. Во время осады крепости турки долго стояли подъ ея стенами, такъ какъ она была очень сильно укрвплена; всв усилія турокъ взять ее были напрасны. Но, къ счастію турокъ, имъ явилась на помощь изміна, почти всегдащияя спутница паденія многихъ болгарскихъ городовъ и крѣпостей, начиная съ Тернова 2). Молодая христіанка, кажется болгарка, научила турокъ корошенько накормить мула солью и не давать ему пить воды, но пустить его отыскивать самому каналь, по которому вода была проведена въ крвпость. Помаки вврять, что мулы обладають способностью отыскивать въ безводныхъ местахъ такія места, где вода находится на небольшой глубинъ, когда имъ очень хочется пить. Турки такъ и сдъдали, какъ посоветовала молодая женщина. И действительно, мулъ пошель кр спуску одного изъ противоположных крепости холмовъ и сталь копать копытомъ землю, гдв турки раскопали тотчасъ ивсколько водопроводныхъ крепостныхъ трубъ, которыя они снями. Такимъ образомъ, остановилась городская вода, и осажденные должны были сдаться. Помаки и по сіе время указывають місто, гдів найдены были водопроводныя трубы, и называють его Мулева чучурь 3).

На этотъ разъ я ограничиваюсь этими сообщеніями о крѣпости въ Чепинъ.

П. Сырку.



<sup>1)</sup> Захарієвъ, Географико-историко-статистическо описаніе на Татаръ-Пазарджишка-та кааза. Вісна. 1870, стр. 28 (и у Сырку въ Ж. М. Н. П., ч. ССХстр. 405, примъч. 1-е), совершенно не върно передаетъ, что въ чепинскомъ помакскомъ селъ Констандовъ находятся развалины какого-то метоха (подворья), очевидно, смъщаннаго съ остатками Метохъй (кръпости) при с. Дорковъ.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ у Сырку Время и жизнь патріарха Евенмія, стр. 580.

<sup>3)</sup> См. у Сырку въ Ж. М. Н. Пр., ч. ССХ, стр. 405, примъч. 2-е; ср. у Захаріева Описаніе, стр. 66 и Иречка Исторія болгаръ. Одесса. 1878, стр. 422. Совершенно напрасно г. Златарскій сомнъвается въ этомъ названіи, и предлагаетъ вм. него форму: Мулешка чешма. Български Прегледъ Г. V, кн. V, стр. 125. Приведенное мною названіе вполять правильно.

Дъятельность Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ въ 1897 году. Дъятельность Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ въ теченіе 1897 года выражалась: въ устройствъ засъданій, въ ученыхъ экскурсіяхъ, въ собираніи археологическаго матеріала при посредствъ своихъ сотрудниковъ, въ обработкъ вновь открытаго сырого матеріала и въ изданіи своихъ ученыхъ трудовъ.

Засъданій въ теченіе года было устроено четыре, изъ нихъ одно торжественное, въ годовщину открытія Института. Торжественное засівданіе было открыто річью г. Почетнаго Предсідателя Института, Императорскаго посла въ Константинопол' (теперь въ Рим') А. И. Нелилова. Обратившись съ привътствіемъ отъ имени Института къ собравшейся публикъ, А. И. Нелидовъ выразилъ признательность русскому обществу въ Константинополъ за сочувствие, оказываемое ученому учреждению. Сочувствіе это, прибавиль ораторъ, доказывающее, какой пробъль заполненъ быль основаниемъ Института, служить вмёстё съ тёмъ цённымъ поощреніемъ для исполненія его задачъ, нравственно поддерживая трудящихся на ученомъ поприще лицъ. Заявивъ затемъ, что, благодаря трудамъ своего просвъщеннаго директора и сотрудниковъ. Институтъ въ истекшемъ году занималъ почетное мъсто на международномъ Археологическомъ съёздё въ Риге, а изследованія свои распространяль на югь, востокь и западь, изучая Палестину и Болгарію, Малую Азію и ближайшія окрестности турецкой столицы, г. ораторъ продолжаль: «Нын'в Институтъ можеть уже съ гордостью указать на собственный вкладъ, внесенный имъ въ общую сокровищницу всемірнаго знанія. Въ свътъ появился первый выпускъ «Извъстій» Института и готовятся другія изданія. Независимо отъ того, Институть связаль свое имя съ весьма драгоцвинымъ открытіемъ, сдвланнымъ однимъ изъ его сотрудниковъ. Въ глубинъ Малой Азіи найдена была одна изъ древнъйшихъ и богатъйшихъ рукописей Евангелія на пурпуровомъ пергаменть, которая была пріобретена при нашемъ содействіи на собственныя средства Государя Императора и, будучи изучена и описана Институтомъ, составляетъ теперь одно изъ самыхъ драгоцвиныхъ сокровищъ Императорской Публичной библіотеки». Отметивъ далее нужду Института въ увеличеніи матеріальныхъ средствъ и ходатайство объ этомъ предъ высшими государственными установленіями, А. И. Нелидовъ такъ закончиль свою рвчь: «Быстрый рость этого юнаго предпріятія вполнв оправдываеть выраженныя иною въ прошедшемъ году надежды, коихъ блестящее осуществление позволяеть намъ съ еще большею увъренностью смотръть на будущее. Самоотверженная, неустанная деятельность г. директора, ученаго секретаря и сотрудниковъ Института служить намъ ручательствомъ въ томъ, что онъ и впредь будеть столь же твердыми шагами идти по пути преуспъннія на пользу и успъхъ науки и на славу русскаго имени». Всявдъ за рвчью г. Почетнаго Предсвдателя произнесъ рвчь г. директоръ Института, О. И. Успенскій, на тему: «О славянскомъ элементв въ

византійской имперіи». Содержаніе річи заключается въ слідующемъ. Есть два ряда фактовъ въ отношеніяхъ между славянами в Византією: одинъ — общепризнанный и часто о себъ напоминающій, это культурное вліяніе Византін и просв'єщеніе славянъ христіанствомъ; другой рядъ, напротивъ, мало оцененъ и редко о себе заявляетъ, это многообразныя вліянія, какимъ подвергалась сама Византія отъ народовъ, съ которыми она была въ сосъдствъ. Разсмотръніемъ фактовъ второго ряда почтенный лекторъ и занялся. Сказавши о славянской иммиграціи въ преділы виперіи, о свободныхъ и подневольныхъ поселеніяхъ славянъ и обязательстве ихъ къ военной службе, лекторъ указаль наиболее выразительныя черты жизни славянь по извъстіямь Прокопія, Маврикія и Льва Мудраго, затёмъ характеризоваль особенности бытовой обстановки у славянъ на основаніи Νόμος γεωργικός. Одинаковыя черты жизни славяне удерживають какъ въ своихъ поселеніяхъ въ Малой Азіи, такъ въ Грецін и на Балканскомъ полуостровів. Византійскіе письменные памятники отъ XI до XIV в. свидетельствують объ общинной жизни славянъ въ предвлахъ имперіи и объясняють, почему въ Византіи не укрвпилась бенефиціальная система. Кром'в того, на основаніи нівкоторых визв'ястій тъхъ же писателей можно заключать, что славяне давали значительную силу эллинизму въ самыя опасныя для него эпохи, напримъръ, послъ завоеванія латинянами Царяграда при основаніи Никейской имперіи. Наконецъ, лекторъ иллюстрировалъ мысль о вліяніяхъ славянъ на имперію посредствомъ указанія на славянскія имена въ византійской службі, на славянскіе термины въ древнемъ устройствів Византів и заключиль указаніемъ на изв'єстнаго композитора Іоанна Кукузеля, славянина по происхожденію, внесшаго, какъ оказывается теперь, народные мотивы въ свои церковныя композиціи. Посл'в рівчи О. И. Успенскаго быль прочитанъ г. Вульфомъ отчеть о дентельности Института въ теченіе 1897 года.

Въ обыкновенныхъ засёданіяхъ Института были сообщены слёдующіе рефераты: 1) «Древній Константинополь и его населеніе» Ө. И. Успенскаго; въ своемъ рефератё г. Успенскій сообщилъ слушателямъ о сословіяхъ и классахъ константинопольскаго населенія на основаніи изученія табели о рангахъ Константина Порфиророднаго и анализа учрежденій, подлежащихъ вёдомству эпарха города (ξπαρχος τῆς πόλεως). 2) «О вновь найденной греческой надписи» его же; въ этомъ рефератё была рёчь о вновь пріобрітенномъ спискі надписи, говорящей о границахъ между греками и болгарами при царі Симеонів. 3) «О надписяхъ, найденныхъ въ Коніи» П. Д. Погодина. 4) «Объ иконів Спасителя, хранящейся въ патріаршей библіотекі въ Іерусалимів» О. Ө. Вульфа и 5) «Новійшія изслідованія о храмів Святой Софія въ Константинополів» его же. Большинство означенныхъ рефератовъ посвящено разработків новыхъ матеріаловъ, находящихся въ распоряженіи Института. На канонерской лодків «Донецъ» были нрочитаны двіз лекціи съ цілью ознако-

мить съ Константинополемъ и его историко-археологическимъ значеніемъ составъ судна, а равно отрядъ Краснаго Креста, работавшій въ Турціи. Директоръ Института познакомилъ слушателей съ вопросомъ о культурномъ значеніи Византів, а ученый секретарь говорилъ о Сидонскихъ саркофагахъ, принадлежащихъ Оттоманскому музею въ Константинополѣ. Кромѣ того, во время поѣздки въ Россію г. директоръ сдѣлалъ сообщенія: въ Императорскомъ Русскомъ Археологическомъ Обществѣ («О новой редакціи сочиненія Константина Порфиророднаго De сегішопії») и въ Императорскомъ Московскомъ 'Археологическомъ Обществѣ («О границахъ Византіи и Болгаріи при Симеонѣ»).

Въ теченіе 1897 года Институтомъ были устроены три археологическія экскурсін: по Малой Азін, въ Ираклію на берегу Мраморнаго моря и на острова Хіось и Патмось; кром'в того, Институть продолжаль тонографическія изследованія въ Константинополе и его окрестностяхъ. Экскурсія въ Малую Азію была предпринята съ цівлью непосредственнаго ознакомленія съ состояніемъ археологическаго матеріала въ тёхъ ея областяхъ, которыя не были затронуты предыдущими экскурсіями. Главное вниманіе было сосредоточено на м'єстности Ахать-кей, древняя Акмонія, но изучались и тё матеріалы, которые встречались на пути. Открыто было много эпиграфическаго матеріала и найдено громадное богатство надгробныхъ памятниковъ. Эти последніе отличаются весьма характерною особенностью въ устройствъ. Каменная плита обработана такимъ образомъ, что имъетъ видъ двери или окна, раздъленнаго на неодинаковое количество отдёльных квадратовъ. Въ середине иногда проектируется скважина для ключа, иногда дверныя скобы. По бокамъ косяки, большею частью съ богатой орнаментаціей, въ серединв на верху конха. Любопытная особенность этихъ памятниковъ та, что на нихъ изображаются различные предметы, стоящіе въ связи съ занятіями покойника, каковы: ножъ, съкира, книга; часто также встръчаются изображенія предметовъ изъ домашней обстановки, корзины для пряжи, гребни, веретена, зеркало съ ручкой, цилиндрикъ съ кисточками. Большинство этихъ памятниковъ снабжено надписями, которыя идуть полукругомъ въ нъсколько строкъ. Наиболъе значительное селеніе Исламъ-кей не только заключаеть въ себъ эпиграфические матеріалы, но имъетъ еще остатки монументальных памятниковь, о чемь свидътельствують стоящія на містахь колонны, антаблементы сь рельефными изображеніями и капители. Тъмъ не менъе главнымъ центромъ исторической жизни въ римскую эпоху была местность, где ныне находится селеніе Ахать-кей. Извъстія древнихъ объ Акмоніи такъ малосодержательны, что до последняго времени не было возможности пріурочить древній городъ къ определенному месту. Благодаря лишь новейшимъ находкамъ вещественныхъ памятнековъ и остатковъ большихъ сооруженій, удалось придти къ болъе или менъе опредъленнымъ заключеніямъ въ этомъ отношенія. Місто, гдів находился старый городь, въ настоящее время совершенно пустынно и покрыто виноградными плантаціями. Какъ можно судить по остаткамъ стінь, какія кое-гді показываются надъ поверхностью земли, старый городъ былъ расположенъ на вершині горнаго отрога, у подножія котораго находится деревня Ахать-кей. О слідахъ бывшаго здісь значительнаго города свидітельствують монументальные памятники, какъ театръ, одеонъ и отдільныя строенія и башни. Наиболіте интереснымъ остаткомъ древности въ Акмоніи слідуетъ признать театръ, отъ котораго сохранилась часть стіны и боковая башня; въ немъ открыто внутри восемь рядовъ для зрителей. Поль оркестра не могъ быть обнаруженъ, хотя углубленіе было сділано на 1,25 м. Раскопки здісь могли бы представлять значительный интересъ, но сопряжены съ нікоторыми трудностями, такъ какъ місто покрыто громаднымъ слоемъ обломковъ и наносной земли.

Въ Смирив членомъ Института О. О. Вульфомъ обращено было вниманіе преимущественно на рукописные памятники. Въ библіотекъ Евангелической школы находятся двё рукописи съ миніатюрами, о которыхъ въ литературъ встръчаются лишь немногія отрывочныя замътки. Одна изъ нихъ, содержащая Восьмикнижіе Ветхаго Завъта (отъ начала до книги Рубь включительно), имъетъ особенно важное значение какъ по своей полноть, такъ и по техническому и художественному исполненію рисунковъ. Въ ней заключается не менве 350 миніатюръ, изъ коихъ 150 приблизительно относится къ книгъ Бытія, около 120 къ остальнымъ четыремъ Моисеевымъ книгамъ, 60 къ книгъ Іисуса Навина, около 20-25 къ книгъ Судей и двъ миніатюры къ книгъ Русь. Нельзя не заметить близкаго родства этой рукописи съ Октатевхоиъ Ватопедскаго монастыря (Brockhaus, Die Kunst in den Athosklöstern, S. 214 и савд.). Составъ иллюстрацій тамъ и здівсь почти одинъ и тоть же; такъ, напримъръ, изъ 13 миніатюръ ватопедской книги Левить недостаетъ только одной (Моисея со звёрьми) въ той же книге смирискаго кодекса. Послёдній, такимъ образомъ, вполнё возмёщаеть потерю въ абонскомъ Восьмикнижім первыхъ двухъ Моисеевыхъ книгъ. Что композиція въ самомъ дълъ почти совпадають въ той и другой рукописи, въ этомъ можно убъдиться на нъсколькихъ примърахъ: на изображении кивота съ херувимами и стоящихъ возав него Моисея и другихъ лицъ, или на двухъ миніатюрахъ изъ книги Русь. Разм'вщеніе картинокъ въ текст'в одинаково и тутъ и тамъ. Въ техникъ объихъ рукописей также почти нфть разницы; колорить только немного проще въ смириской, гдф еще не замвчается на одеждахъ тоновъ, отличающихся отъ общаго цввта. Но последовательность цветовъ одинаковая: рядомъ съ розовымъ и голубымъ преобладають красный и синій и золото употребляется какъ простая краска. Фонъ бываетъ частью былый, а иногда и синій, свытозеленый или желтоватый, особенно въ книгъ Бытія. По всъмъ признакамъ Октатевъъ Евангелической библіотеки въ Смирив ивсколько древнъ авонскаго. Но въ общемъ и къ нему болъе или менъе подходитъ

описаніе последняго Brockhaus'омъ, равно какъ характеристика всего класса этихъ рукописей, предлагаемая проф. Н. П. Кондаковымъ (Hist, de l'art byz. II, р. 75 и слъд.). Стиль страдаеть неровностью, смотря по оригиналу отдельныхъ книгъ. Изъ нихъ книга Інсуса Навина здёсь тоже выдаеть особенно древній и изящный прототипь. И такъ, всё данныя и самое сходство письма въ авонской и смирнской рукописи заставляють признать въ смириской рукописи произведение XI въка и именно скорбе его первой, чемъ второй половины. Другая смириская рукопись, лицевой физіологь, принадлежить эпохѣ не ранве XIV въка. Объ этомъ свидетельствують и стиль, и самая техника исполненія миніатюрь. Краски мутныя; преобладаеть красный и зеленый тонь, какъ это бываеть въ миніатюрахъ означеннаго столетія. Фигуры вытянуты, хотя и сохраняють много живненности. Натурализмъ вліяеть даже на иконографію. Въ неоднократно повторяемыхъ изображеніяхъ Богородицы съ мааденцемъ обнаруживаются черты чуждыя строгому византинизму: мать нъжно наклоняется къ ребенку и даже пълуетъ его. Костюмы, составляющіе весьма существенный интересъ этого кодекса, очевидно, принадлежать последнимъ византійскимъ временамъ. Императорское облаченіе, напримъръ, соответствуетъ обычному костюму Палеологовъ. Однако, не смотря на такую позднюю дату, смирнскій физіологъ не лишенъ высокаго значенія, какъ единственный памятникъ въ своемъ родів, гдів символика нашла художественное выражение. Рядомъ съ животными, существующими въ дъйствительности и переданными съ живымъ наблюденіемъ, здёсь встрёчаются баснословныя фигуры древней и средневёковой миоологін: пегасъ, кентавръ, сирена, единорогъ. Последній встречается въ сочетаніи съ Богоматерью — сцена явно западнаго происхожденія, представляющая изъ себя неизвъстную въ византійской иконографіи символическую композицію Благовъщенія. Въ виду такого факта естественно является мысль, нельзя ли видёть въ вышеуказанномъ оживленіи изображеній Богородицы съ Младенцемъ вліяніе Итальянской школы XIV въка? - Вопросъ о воздъйствіи западнаго пскусства на греческое до сихъ поръ едва затронутъ. Въ его разработкъ придется также обратить вниманіе на смирискую рукопись физіолога. Въ смириской церкви евангелиста Іоанна находится рукописное евангеліе съ миніатюрами четырехъ евангелистовъ. Рукопись написана на пергаментъ и относится къ XIII ввиу. Въ концв ея находится следующая приниска: Τό παρόν άγιον εύαγγέλιον πέφυχεν Γερασίμου μητροπολίτου Φιλιππουπόλεως χαι ύπερτίμου πόθφ πολλῷ καὶ ἐπιμελείᾳ ἐξ οἰκείων αὐτοῦ ἀναλωμάτων μᾶλλον δὲ τῶν τοῦ Θεοῦ δωρεών κατασκευασθέν και κοσμηθέν έκ χρυσού και άργύρου, γραφέν δέ τη αύτοῦ προτροπή χειρί Δαβίδ μοναχοῦ και τελειωθέν μηνί δεκεμβρίω ινδικτιώνος ιβ' έν ἔτει ς Ѿζ (=1299) βασιλεύοντος τοῦ εὐσεβεστάτου κῦρ Ἀνδρονίκου καὶ Εἰρήνης καὶ τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ τοῦ εὐσεβεστάτου κῦρ Μιχαἡλ τῶν Παλαιολόγων καὶ Μαρίας Αύγούστης. Изъ поздивишихъ принисокъ выясняется, что евангеліе оковано и приведено въ настоящій видъ въ 1709 году по приказанію

ефесскаго митрополита Мелетія Петрококкино. Константинопольскій патріархъ Аненмъ засвидётельствоваль въ 1831 году, что эта книга куплена епитропами у агарянъ.

Древняя Ираклія или Перинов на Мраморномъ морѣ во многихъ отношеніяхъ заслуживаетъ вниманія. Въ самое последнее время она была посъщена нъмецкими археологами, помъстившими отчеть о наиболъе важныхъ археологическихъ памятникахъ Иракліи въ первомъ томъ Јаһreshefte des österreichischen archäologischen Institutes in Wien (1898). Въ дополнение къ этому отчету можно прибавить следующее. Самый главный памятникъ христіанской эпохи въ Ираклін есть полуразрушенная нынъ митрополія, ствны которой построены изъ кирпича, но въ нъкоторыхъ мъстахъ сохранились большіе квадратные блоки, вдъланные въ арки и устои. Церковь приняла видъ нынвшняго купольнаго крама постепенно; въ древивниее время она по всей въроятности имъла форму базнанки, что находить себъ подтверждение въ нъкоторыхъ архитектурныхъ особенностяхъ и между прочимъ въ томъ, что куполъ въ церкви поднять безъ барабана и даже не пробить окнами. Другой замічательный памятникъ христіанскаго искусства находится въ церкви св. Георгія; это мозаическій образъ Богоматери съ Младенцемъ на рукахъ. О значении Ираклии въ дохристіанскую эпоху свидетельствують многочисленные остатки архитектуры и скульптуры, разбросанные въ разныхъ мъстахъ, и камин съ надписями. Самые важные эпиграфические памятники находятся на мъстъ расположенія древняго театра. Здъсь можно еще видеть четыре алгаря, посвященныхъ Діоклетіану и его тремъ соправителямъ. О времени постройки театра можно заключать какъ на основани орнамента, такъ въ особенности по надинси, указывающей на эпоху императора Адріана. Вся часть древняго города, обращенная къ Мраморному морю, теперь совершенно пустынна и необитаема; такою она была въроятно и въ средніе въка. Раскопки по склону горы, гдё расположенъ быль древній акрополь, могли бы вскрыть осно--ванія древних храмовъ и обнаружить планъ центральной части античнаго города. Эпиграфическій матеріаль, изданный въ вышеуказанномъ отчетв нвмецкихъ археологовъ, можно дополнить следующей надинсью и некоторыми замечаніями. 1) Мраморная плита длин. 0,77 м., выс. 0,51 ниветь такую надпись:

Μάρχος Αὐρήλιος ἀλέξανδρος Εὐτυχοῦς Περίνθιος βουλευτὴς ἔθηκα τὴν σορὸν ἐκ τῶν ἐμῶν τῷ φίλῳ μου Ἐπαφροδείτῳ Ἐπαφροδείτου φυλῆς β' εἰ δέ τις φωραθείη ἔτερον πτῶμα ἐπιβάλλων κρατηθήσεται τῷ τῆς τυμβωρυχίας γόμῳ.

2) Громадный мраморный обломокъ за городомъ выс. 1,60 м., шир. 0,80 м. сохранилъ такой отрывокъ надписи:

...ολις τὰ τείχη ἀπὸ οἰχείων....

3) Пом'вщенная въ С. І. G. № 2020 надпись въ конц'в четвертой строки должна быть исправлена:  $\delta \eta \mu \alpha \rho \chi i \chi \tilde{\eta} \zeta$  έξουσίας τὸ  $\tilde{\gamma}$ , а не τὸ  $\tilde{\zeta}$ , какъ нацечатано.

Повздки на острова Хіосъ и Патмосъ были вызваны спеціальными задачами, стоящими въ связи съ занятіями членовъ Института О. Вульфа и А. Оаддеева.

Занятія на Хіосв г. Вульфа сосредоточивались на храмв монастыря Νέα Μονή, расположеннаго среди горъ въ небольшомъ разстояніи отъ города Кастро. Значеніе этого монастыря особенно выяснилось благодаря стать в профессора Стржиговскаго (Byz. Zeitschr., 1896, S. 140), котя корошія свідівнія о немъ сообщены были и гораздо раніве, именно въ путешествін изв'єстнаго В. Г. Барскаго (т. ІІ, стр. 200 и сл'єд. Изд. И. Нрав. Палест. Общества. 1896). Въ отношени архитектуры г. Стржиговскій довель обследованіе памятника до конца, но за то указаль на крайнюю необходимость спеціальной обработки сохранившагося въ этой церкви цикла мозанкъ, изследование которыхъ онъ далеко не довелъ до конца. Такъ какъ мозанки точно датированы царствованіемъ Константина Мономаха (В. Г. Барскій), то онъ представляють важное значеніе въ исторіи монументальной византійской живописи. До какой степени было настоятельно заняться этимъ памятникомъ въ виду его постепеннаго разрушенія, лучше всего показываеть то обстоятельство, что съ нимъ произошли большія переміны къ худшему даже послів недавней повадки на Хіосъ проф. Стржиговскаго. Съ твхъ поръ между прочинъ осыпался ликъ Спаса въ сценъ Распятія. Въ этомъ виновата въроятно перестройка внутри храма, которая сопровождалась, между прочимъ, замъной декоративной архитектуры колоннъ неуклюжими пилястрами. Большая опасность угрожала храму отъ предстоявшаго возобновленія главнаго купола, разрушеннаго страшнымъ землетрясеніемъ 1881 года, етъ котораго монастырь вообще сильно пострадалъ. Наибольшую часть уцълъвшей росписи удалось фотографировать: въ алтаръ Богородицу Оранту и два бюста архангеловъ, въ самомъ храмѣ цѣльныя композиціи Крещенія Господня, Распятія и Воскресенія (Сошествія во адъ), равно какъ изображение евангелиста Марка и не вполнъ сохранившияся изображенія: Благов'єщенія, Срітенія, Преображенія и Снятія со креста; наконедъ, въ нартексв центральный купольный сводъ съ образомъ Богородицы, окруженной 12 святыми, и поперечныя арки, поддерживающія этотъ сводъ, съ медальонами другихъ святыхъ, а также и находящіяся надъ твин же самыми арками въ боковыхъ отделеніяхъ нартекса сцены Входа въ Герусалимъ и Сошествія Св. Духа. Изъ остальныхъ снимковъ, не совству удавшихся, по крайней мтрт двт сцены — Воскресеніе Лазаря и Вознесеніе — могли быть разсмотрівны и описаны съ тою же детальностью, какъ и все другія мозаики храма. Только въ двухъ композиціяхъ (умовеніе ногъ и взятіе Христа въ Геосиманскомъ саду) было возможно выяснить лишь отдельныя части картины. Со стороны техники общій характеръ хіосскихъ мозаикъ обусловливается весьма спокойною и чуждою всякой пестротъ колоризацією рисунка. Какъ основной тонъ, преобладаетъ въ нихъ серый цветъ несколькихъ степеней светлости и глубины. Въ сочетаніи съ розовымъ онъ служить для выполневія диць, рукь и остальных частей тела, моделлировка которыхь здёсь еще достигается безъ помощи зеленыхъ кубиковъ, столь характерныхъ для болье поздней мозаической живописи и встречающихся, напримерь, уже въ Дафии, а въ большей еще степени въ Кахріе-джами и въ Сицилійскихъ и Анонскихъ мозанкахъ. Такимъ образомъ въ росписи храма Néx Movn сохранился памятникъ древнейшей, более простой техники. Этому вполнъ отвъчаетъ и окраска одежды, для которой ръдко употребляются чистыя яркія краски (какъ то, синяя и зеленая въ облаченіяхъ Давида и Соломона въ сценъ Соществія Христа во адъ), но преимущественно примъняются тъ же самые сърые тоны, слабо разцвъченные въ тъняхъ краснымъ, розовымъ и другими цевтами, а въ бликахъ прибавляется иногда и бълый. Напротивъ того, раскраска одной и той же натеріи разнообразными цвётами помимо сёраго для болёе живого эффекта, какъ это наблюдается главнымъ образомъ въ Кахріе-джами, въ Хіосв замівчается только въ самыхъ скромныхъ разміврахъ, раза два или три. Согласно съ этимъ самая трактовка въ хіосскихъ мозанкахъ драпировки фигуръ существенно отличается отъ болве поздней манеры. Платье падаеть или собирается крупными, мягкими складками и не имветь еще мелкихъ поперечныхъ складокъ, придающихъ ему мятый или ломаный видъ. Что же касается композиціи, то большинство изображеній обнаруживаетъ строго симметричный видъ картины и рельефный характеръ ея исполненія. Фигуры выступають на самомъ золотомъ фонъ, стоя на невысокой строй или зеленоватой полост земли, украшенной цвточками, если сцена происходить въ открытомъ мъстъ. Обстановка же ограничивается самыми необходиными предметами (крестомъ въ Распятіи, гробомъ въ Воскрешеніи Лазаря, полукруглымъ съдалищемъ въ Сошествіи Св. Духа). Единственныя композиціи, расширенныя, хотя только въ скромной степени, изображеніемъ м'єстности: Крещеніе и Соществіе во адъ, --- въ то же время представляють самую развитую иконографію прибавленіемъ къ древнему типу новыхъ постороннихъ фигуръ. Но и здёсь вводятся только немногіе элементы пэйзажа. Такимъ образомъ, хіосскій цикль мозанкъ имъеть высокое значение какъ для уяснения древнъйшаго более монументальнаго стиля предшествовавшихъ ему временъ, такъ и для изучения дальнейшаго развития византійской стенной росписи, результатомъ которой являются мозанки Кахріе-джами. Въ иконографіц же эти мозаики обличають новыя начала въ большей степени.

чемъ въ стиле. Помимо обследованія мозанкъ, г. Вульфомъ сделаны дополненія въ описаніи архитектуры; между прочимъ, снять планъ вившняго нартекса, воспроизведеннаго г. Отржиговскимъ безъ точнаго изміренія. Въ обоихъ нартексахъ и въ самомъ храмѣ возможно было возстановить рисунокъ мозаическаго пола на основании уприввшихъ въ разныхь местахь отдельных плить и фрагментовь. Матеріаловь его послужиль прекрасный хіосскій мраморъ (горы Латоми въ съверной части острова), играющій почти всёми цвётами съ переходами изъ голубого чрезъ леловый въ розовый и даже въ оранжевый. Въ монастыръ окавался еще одинъ памятникъ такой же работы, о которомъ еще совствиъ не имълось извъстія и которому, кажется, вообще въть аналогій. Это столь изъ кирпича, покрытый мраморными плитами съ мозаическими узорами, находящійся еще на м'ёств, въ древней трапез'в. Къ сожалівнію. орнаменть во многихъ мъстахъ испыталъ передълку, но тщательное изученіе памятника, можеть быть, позволить сділать довольно точную реконструкцію. Изъ другихъ древнихъ построекъ, отчасти еще стоящихъ, жотя и въ развалинахъ, особеннаго упоминанія заслуживаеть донынъ находящаяся въ употреблени цистерна съ купольнымъ сводомъ, покоящимся на 8 колоннахъ съ простыми кемпферами, разставленными въ два DHAS.

Въ получасовомъ разстояни отъ деревни Халкіосъ, на югозападной части острова, находится небольшая церковь і Пачачіа і Кріча, какъ называють ее врестьяне. Это оказалась церковь Богородицы й Кроичаіх, жакъ видно изъ проскинитарія монастыря (Neapovnota, èv Хіф. 1864), въ которомъ, между прочимъ, сказано, что она принадлежала монастырю. .Дъйствительно, храмъ деркви совершенно воспроизводитъ монастырскій храмъ. Подобно оригиналу, куполъ сооруженъ въ ней безъ всякихъ столбовъ или колониъ надъ самыми ствиами, въ которыхъ наверху устроено восемь нишъ для того, чтобы соединить кругъ купольпаго барабана съ квадратнымъ планомъ церкви. Храмъ испыталъ передёлку, вёроятно, не--задолго предъ 1724 годомъ, въ которомъ онъ снова былъ расписанъ по свидетельству находящейся надъ главнымъ входомъ надписи. Витесто .четвероугольныхъ пилястровъ, покрытыхъ тою же самою росписью, между означенными нишами несомейнно стояли такія же восьмиугольныя колонки, какія проф. Стржиговскій нашель еще въ Néa Mový. Одна принадлежавшая къ нимъ капитель этой формы и несколько фрагментовъ стволовъ и теперь еще находятся на дворикв, примыкающемъ къ фасаду церкви и замъняющемъ внъшній нартексъ. Мотивы орнаментовъ на рамкахъ оконъ и на косякахъ дверей тоже подтверждаютъ предположение, что церковь построена немного позже, чёмъ храмъ монастыря, и во всякомъ случав еще въ XI столетіи. Этому также соответствуетъ искусная кладка кирпича, образующая въ верхнихъ частяхъ узоры. Снаружи измънился только фасадъ, недавно передъланный, равно какъ верхняя часть купола, возобновленная после пожара леть десять тому назадъ. Недостаетъ маленькаго купола, поднимавшагося надъ серединою нартекса. Въ последнемъ есть остатки фресокъ XV—XVI в., напримеръ, достаточно сохранившійся Образъ Вседержителя надъ входомъ въ храмъ.

Г. Оаддеевъ сдълаль описаніе нъскольких рукописей въ библіотекъ монастыря св. Іоанна Богослова на островъ Патносъ. Занимансь исторіей греческихъ церковныхъ пъснопъній, онъ обратиль вниманіе прежде всего на ирмологіи. Рукописные ирмологіи вообще очень радки: ирмологіи же древняго состава почти вовсе нигдъ не встръчаются. По крайней мъръ О. Э. Буви, авторъ обстоятельнаго труда Le rythme tonique dans l'hymnographie de l'église grecque (1886), могъ указать только на натмосскій нриологій и на другой, принадлежащій Парижской Національной библіотекв (Cod. 804 Suppl. grec. p. 91) и относящійся къ XV ввку. Однако съ патмосскимъ ирмологіемъ Буви не удалось познакомиться и онъ узналъ о немъ только изъ описанія Guérin'a (Description de l'île de Pathmos. Paris. 1856). Христь въ своей Anthologia graeca carminum christianorum (Lipsiae. XDCCCLXXI) упоминаеть только о патмосскомъ ирмологіи и говорить, что другого рукописнаго ирмологія ему не удалось видіть. Такима образомъ представлялся удобный случай познакомиться съ этом жимном рукописью. «Однако моему желанію, говорить г. Озддеевъ, не удалось осуществиться вполев: дело въ томъ, что знаменитый ирмологій, описанный Гереномъ и привлекавшій къ себ'я вниманіе ученыхъ, оказался нронавшимъ. Въ каталогѣ Саккеліона приологій пом'вченъ № 54. Когда мы съ библіотекаремъ добрались до этого номера и я взяль въ руки книгу, пом'вченную 54-мъ номеромъ, книга эта оказадась евангеліемъ XIII—XIV в. Следуеть отметить, что евангелія, находящіяся въ пат--мосской библіотек'в, занимають отдівльный пікафъ, только евангеліе, о жоторомъ теперь рёчь, нигдё въ каталоге не отмёченное, стоить среди рукописей совершенно другого содержанія. Очевидно, подм'янъ сділанъ умышленно... Можеть быть, исчезнувшій ириологій и не оправдаль бы BOSJATABIHUXCH HA HETO HAJERJA, HO BO BCHKONA CJYJAK O HENA HOWAJEкотъ все, занимающеся церковной гимнографіей». Къ счастью, въ библіотек'в им'вется другой ирмологій, которымъ отчасти можно зам'внить исчезнувшій. Этоть ирмологій пом'вчень № 55 и Саккеліонъ говорить о **немъ только следующее: Και τούτο όμοιον τῷ σχήματι και σύγχρονον τῷ** άνωτέρφ (утраченному № 54-му), πλην ότι κεκολόβωται την άργην και το τέλος, εχ φύλλων 198 συγχειμένον. Ηο если даже предположить, что этоть -ириологій вполев однородень сь утеряннымь, замвинть его вполев онь все же не можеть, потому что въ немъ гласы: α' и πλάγ. δ' вполив отсутствують, а  $\mathring{\eta}$ уос  $\beta'$  начинается съ средины; подовина  $\mathring{\eta}$ у.  $\beta$ ар. также утрачена; кром'в того вырваны н'екоторые листы и въ средин'в рукописи. Дъло осложняется и тъмъ, что не извъстно, насколько сохранившійся ирмологій однородень сь утраченнымь, такь какь вь каталогь Саккеліона объ этомъ не говорится. Ирмологій № 55 содержить ирмосы

исключительно каноновъ отъ 2-го гласа (начинающагося со середины) до середины туос варос. Надъ встии словами надписаны музыкальные знаки. Ирмологій начинается словами: έφριξε παίδων εύσεβών τὸ ομόστολον, кончается: отврифойте аото віс тоос аібмас. Писанъ очень тщательно на пергаментв, минускулемъ круглаго характера, кажется, въ XII въкв. Въ отношенін ореографія рукопись написана довольно правильно. Въ сравненін съ типомъ современнаго печатнаго ирмологія, патмосская рукопись имъетъ следующія особенности. Въ современномъ ирмологів, какъ извъстно, внутри каждаго гласа, сначала помъщаются всть ирмосы первой пъсни, затъмъ есть приосы второй, третьей и т. д. Въ патиосскомъ приологін расположеніе ирмосовъ другое: ирмосы одного и того же канона приведены всё виёстё, начиная съ первой пёсни и кончая девятой. Затемъ уже начиваются ирмосы другого канона, снова въ последовательномъ порядкв отъ первой песни до девятой и т. д. на протяжении всего гласа. Совокупность ирмосовъ одного и того же канона носить название акоλообіа. Вторая особенность та, что на ряду съ новыми нрмосами (препмущественно Космы Маюмскаго и Іоанна Дамаскина) сохраняются еще прежніе приосы на тв же праздники, — приосы, впоследствій вытесненные новыми.

Къ рукописямъ, представляющимъ собою наибольшее укращение патносской библіотеки, принадлежать и двів рукописи съ кондаками Романа Сладкопевца. Достаточно указать на то, что въ этихъ двухъ рукописяхъ сохранилось 2.537 кондаковъ, изъ которыхъ около 2.300 принадлежатъ, несомивнею, Роману и въ акростихв заключають его имя. По полнотв и количеству сохранившихся кондаковъ, эти рукописи — единственныя въ мірів. Значеніе ихъ увеличивается, если вспомнить: во первыхъ, какую важность имъють кондаки Романа для исторіи гимнографіи, во вторыхъ, насколько они превосходять по своему поэтическому достоинству большинство позднейшихъ песнопеній, и въ третьихъ, какъ мало оне извъстны вообще, будучи или сокращены, или вытеснены кондавани другихъ авторовъ. Кромъ того, давая, сверхъ Романовыхъ кондаковъ, кондаки и другихъ гимнографовъ болве поздняго времени, натносскія рукописи дають намъ возможность наблюдать переходныя ступени отъ напбольшаго развитія литературы кондаковь къ ихъ поздивишему исчезновенію. Не лишне при этомъ упомянуть, что бывшимъ пелузійскимъ митрополитомъ Амфилохіємъ, по заказу Пантелеймоновскаго библіотекаря о. Матеея, снята копія съ об'вихъ рукописей и находится теперь въ библютек в русскаго монастыря на Асонв. Первая изъ патносскихъ рукописей, помеченная въ каталоге № 212, принадлежить XI веку, содержить 288 ΙΕCTOBL Η ΗΑΨΗΜΑΘΤΟЯ ΤΑΚЪ: κᾶ γαίροντος δὲ αὐτοῦ ἐπὶ τούτοις ὁ Άντίοχος αύθις προσκαλείται αύτον; конецъ ея — кондаки Преображенія — την той пропаторос 'Абар. Въ ней заключаются кондаки всего года, начиная съ сентября (въ настоящемъ видъ, впрочемъ, съ 7 октября до 6 августа, пбо въ рукописи недостаеть 56 листовъ). Въ рукописи особенно любопытны кондаки на Благовъщеніе, которые, очевидно, послужили прототипомъ для такъ называемаго акаенста, составленнаго патріархомъ Сергіемъ (или къмъ либо другимъ) по случаю освобожденія Константинополя отъ враговъ. Известно, что первый кондакъ этого акаеиста послужиль нондакомъ и на Благовещение, вытеснивъ собою кондаки Романа. Авторъ акаонста взяль у Романа и заключительное γαίρε Νύμφη ανύμφευτε н многократное устое пкосовъ. Сравнивая между собою кондаки Романа на Благовъщение съ одной стороны и аканистъ съ другой, можно видъть на сторонъ Романа прениущество простоты и сердечности, на смъну которымъ выступила большая забота о формъ у автора акаоиста. Въ то же время кондаки Романа больше подходять къ празднику, между темъ какъ акаеистъ содержить, большею частью, похвалы Богородицъ, не нивя въ виду какого нибудь событія въ особенности. Акаенсть Сергія помъщенъ и въ патмосской рукописи на ряду съ кондаками Романа, при чемъ имъетъ нъкоторыя особенности въ текств, которыя и указаны г. Озддеевымъ. — Вторая патмосская рукопись съ произведениемъ Романа помъчена у Саккеліона № 213, состоить изъ 153 листовъ и содержить кондаки тріоди, начиная отъ сырной субботы и кончая недёлею пятидесятницы.

Изъ матеріаловъ, поступившихъ въ Институть отъ членовъ-сотрудниковъ, прежде всего слъдуетъ упомянуть кальку съ найденной въ 1897 году при закладкъ фундамента новаго англиканскаго епископскаго дома (близъ гробницы царей) въ Герусалимъ надписи, доставленную, чрезъ посредство Россійскаго Императорскаго консула въ Герусалимъ, членомъ Королевско-Британскаго общества архитекторовъ G. Јейегеу'емъ. Надпись исполнена на обыкновенномъ красноватомъ известнякъ (размъръ камня 0,38×0,32 сантиметра, толщина 0,15 сант.) и гласитъ слъдующее:

D(is) M(anibus)

L(ucius) Magnius

Felix

mil(es) leg(ionis) X (Decimae) Fret(ensis) b(eneficiarius) trib(uni)

mil(itavit) ann(os) XVIII, vixit XXXIX.

Такимъ образомъ, надпись представляетъ надгробіе Луція Магнія Феликса, вонна Х-го легіона, который носилъ имя Fretensis. Луцій Магній Феликсъ, какъ видно изъ надписи, умеръ 39 лѣтъ, состоялъ въ военной службѣ 19 лѣтъ и дослужился до степени beneficiarius tribuni legionis. Какъ извѣстно, степень эту имѣли право даватъ и трибуны легіоновъ. Въ надписяхъ beneficiarii tribuni называются весьма часто. Что касается времени надписи, то, всего вѣроятнѣе, она относится къ первымъ вѣкамъ по Р. Х.

Членъ-сотрудникъ Г. Папагеоргіади доставилъ Институту топографическое описаніе древняго Самсуна (τῆς 'Αμισοῦ), который находился къ сѣверо-западу отъ нынѣшняго Самсуна. Въ этомъ описаніи сообE

===

71 -

112

...:

===

.....

HI

n i

1:2

i.T Le

1.

Ta :

-

1-1

3-\*

:5:

Ξ.

J- .

ž

ž -

щается, что на одномъ холмѣ, прилегающемъ къ Самсуну съ запада и омываемому теперь рекою Лихастос, некогда находился монастырь во имя св. Іоанна Предтечи, который пом'вщался въ пещеръ. Зд'есь быль и храмъ (εὐκτήριον), какъ это видно изъ сохранившихся остатковъ иконописи. Ежегодно 24 іюня въ этомъ монастыр'в совершалось великое религіозное торжество, привлекавшее поклонниковъ изъ сель — Πάφρας, Τσαρσαμπά и Οίνόης. Теперь же монастырь опуствль совершенно и его земельные участки поступили во владение общества села Кабуков. Къ юговостоку отъ города, на вершинъ Μάγαρα или Σπήλαια, находится пещера, чтимая народомъ во имя св. Апостола Петра; близъ нея находится и целебный источникъ воды, именуемый Мачча. Ежегодно 30 іюня здёсь бываеть церковно-богослужебное торжество. Что касается самаго города, то центромъ его быль такъ называемый теперь Καρά Σαμσόν, то есть «Черный Самсунъ»; въ древнее время городъ былъ довольно большимъ, а именно въ четыре или пять разъ превосходиль окружность нынвшняго Самсуна, равняющуюся 13000 аршинъ. Съ этимъ мнвніемъ о величинъ древняго Самсуна согласно и свидътельство Плутарха о томъ, что Митридать послаль изъ Кавиръ (Καβείρων) на помощь въ осаждаемый Лукулломъ Самсунъ войско изъ 40000 пехоты и 5000 конницы: очевидно, столь значительное войско не могло расположиться въ маломъ городъ. На съверо-восточной части указаннаго ходма находится часовня во имя св. Өеодора, называемая турками «Ессе папа», а близъ него течетъ источникъ, именуемый христіанами Ζωοδόγος Пηγή; нъкогда у этого источника совершались молебствія.

Въ 1897 году Институтъ издалъ второй томъ своихъ «Извѣстій», привѣтствовалъ Сербскую Королевскую Академію въ Бѣлградѣ съ торжествомъ перенесенія останковъ знаменитаго сербскаго ученаго Вука Караджича въ столицу королевства и Французскую школу въ Асинахъ по случаю исполнившагося 50-лѣтняго юбилея, при чемъ передалъ ей адресъ отъ Императорской Академіи наукъ, и принялъ участіе въ чествованіи А. И. Нелидова, поднесши ему адресъ.

Институть продолжаль систематически пополнять свою библютеку. Всего поступило въ библютеку Института въ 1897 году — названій 535, томовъ 1507, что вивств съ прежнимъ составляєть: названій 3756, томовъ 8468. Большая часть вновь поступившихъ книгъ была пріобрътена Институтомъ на собственныя средства, коихъ на библютеку въ теченіе года было затрачено 1841 р. 69 к.

Количество древнихъ предметовъ, вошедшихъ въ коллекціи кабинета древностей при Институтѣ, въ теченіе года значительно увеличилось. Произведеній античнаго искусства было пріобрѣтено 46, христіанскаго — 31 и мусульманскаго 16, а всего 93 предмета, изъ коихъ 32 куплены на средства Института. Въ равной мѣрѣ Институтъ заботился о пополненіи коллекціи византійскихъ печатей, коихъ поступило 157 (всѣ куплены), а также и монетъ, которыхъ пріобрѣтено 247 (изъ иихъ 146

Византійскій Временникъ.

куплены). Институть обратиль вниманіе и на увеличеніе коллекцін фотографій древнихь памятниковь, этого весьма важнаго для его занятій пособія, въ виду сравнительнаго метода археологической науки. Въ Италіи были куплены фотографіи важнѣйшихъ памятниковъ византійскаго стиля (главнымъ образомъ мозаикъ церквей Равенны и Рима), а въ Парижѣ и въ Лондонѣ — фотографіи лучшихъ произведеній византійской 
художественной промышленности, находящихся въ музеяхъ Cluny и 
South - Kensington. Значительное количество фотографическихъ снимковъ было сдѣлано и самимъ Институтомъ во время экскурсій. Наконецъ, Институтъ въ теченіе года получаль отъ россійскихъ консуловъ 
и частныхъ лицъ свѣдѣнія о нахожденіи въ разныхъ мѣстностяхъ различнаго рода древностей (остатки зданій, статуи, надписи), о рукописяхъ 
и о частныхъ коллекціяхъ древнихъ предметовъ.

Такимъ образомъ, дъятельность Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ въ теченіе 1897 года отличалась разностороннимъ направленіемъ и сопровождалась весьма почтенными научными результатами. Институтъ весьма прочно сталъ на историческо-археологической почвъ византійско-эллинскаго Востока и представляетъ теперь очень солидное и крупное ученое учрежденіе. Пожелаемъ же ему дальнъйшаго успъха и сще большаго процвътанія, на пользу науки и въ прославленіе русскихъ ея представителей.

И. С.

Русскій Археологическій Институть въ Константинополь въ 1898 г. Весной и летомъ 1898 г. институть сделаль две экскурсіи: въ Малую Азію и въ Македонію. Цёлью первой экскурсіи было изследованіе древностей Никеи и главнейше—древней никейской митрополіи, известной своими мозаиками. Предстояло изучить архитектуру перкви Успенія и мозаики въ абсидё и нартексе. Занятія въ Никей привели институть къ весьма интереснымъ наблюденіямъ и дали важные результаты. Вопервыхъ оказалось, что мозаики въ нартексе и въ абсиде не могуть быть относимы къ одной и той же эпохе; во вторыхъ, получились некоторыя данныя къ определенію времени происхожденія древнейшей части храма и его мозаикъ. Полученнный матеріаль, въ виде фотографій, рисунковъ и заметокъ, въ настоящее время обрабатывается въ подробностяхъ и составитъ предметъ спеціальнаго изследованія. Независимо отъ изученія упомянутой главной святыни Никеи, институть имёлъ случай собрать значительное количество разнообразнаго матеріала, по преимущесту падписей.

Экспедиція въ Македонію, какъ и слѣдовало ожидать, сопровождалась разнообразными научными пріобрѣтеніями и притомъ столько же по отношенію къ средневѣковымъ христіанскимъ памятникамъ, сколько грекоримскимъ. Македонія представляетъ общирное и мало изслѣдованное поле для археологіи, здѣсь возможны еще открытія въ настоящемъ значеніи этого слова. Наиболѣе важныя пріобрѣтенія института состоятъ въ слѣдующемъ:

- 1) Открыто древнее кладбище по желевнодорожной линіи Салоники Битоли, близъ селенія Патели, гдё произведены институтомъ въ октябре и ноябре месяцахъ раскопки, давшія около 600 предметовъ (Гальштадтскій археологическій періодъ).
- 2) Найдено нісколько древних надписей, между ними въ особенности должна обратить на себя вняманіе славянская надпись царя Самуила отъ конца X візка, написанная кириллицей. Какъ древнівшій изъ доселів извістных памятняковъ славянскаго языка и письма, эта надпись представляеть громадный филологическій и палеографическій интересъ.
- 3) Отмівчено и частью изучено, а частью фотографировано нівсколько интересныхъ греческихъ рукописей. Наибольшій интересь въ этомъ отношеніи представляєть прекрасная рукопись на пергаментів Іоанна Куропалата Скилицы, написанная въ XIII віжів и сохранившаяся въ цілости, за исключеніемъ послівдняго листа. Этоть кодексь долженъ будеть получить первостепенное значеніе въ вопросів объ отношеніи Кедрина къ своимъ источникамъ. Не меньше значенія имітеть другой кодексь каноновъ вселенскихъ соборовъ, въ конців котораго сохранилась небольшая тетрадь съ протоколами константинопольскихъ соборовъ. Здівсь сохранились, между прочимъ, любопытныя данныя о положеніи провинціальныхъ церквей въ XII віжів и, между другими, церкви авинской. Въ сохранившихся здівсь соборныхъ дівяніяхъ трактуется вопрось о харистикаріи.
- 4) Путешествіе по Македоніи сопровождалось описаніемъ и изученіемъ многочисленныхъ монументальныхъ памятниковъ, главнъйше церквей, сохранившихъ древнія росписи въ сводахъ и на ствнахъ и надписи. Этотъ отдёлъ памятниковъ многочисленъ и разнообразенъ, обнимаетъ періодъ отъ X по XVI-XII столетіе и заслуживаеть тщательнаго и внимательнаго изученія на місті. Въ особенности важны: базилика царя Самуила на Преснъ и другіе храмы въ той же мъстности. Необходимость безотлагательнаго изученія и опубликованія остатковъ монументальныхъ памятниковъ Македоніи вызывается тімь обстоятельствомь, что эти паиятники подвергаются въ последнее время злонамеренной порче и уничтоженію вслідствіе вражды и политической конкурренціи между сербами и болгарами, съ одной стороны, паріархистами и экзархистамисъ другой. Летомъ пропілаго года, почти на глазахъ экспедиціи, уничтожены были росписи и изображенія историческихъ лицъ въ нівсколькихъ хранахъ съ той цёлью, чтобы замаскировать факты, могущіе подать поводъ къ политическимъ притязаніямъ.

Изъ внутренней жизни института можно отмътить нижеслъдующія явленія. Постепенно увеличивающійся научный матеріалъ побудилъ администрацію института измънить форму изданія «Извъстій». Съ 1899 года труды института будуть издаваться тремя внижками въ годъ. Пріобрътаемое русскимъ ученымъ учрежденіемъ значеніе на Востокъ видно, между прочимъ, изъ того, что вънемъ начинаетъ организоваться

школа для археологическаго образованія славянть. Въ институтъ командированы сербскимъ правительствомъ двое молодыхъ людей съ цѣлью усовершенствованія въ византійской археологіи и южно-славянской исторіи. Недостаточный личный составъ института, состоящій изъ директора и секретаря, въ настоящее время можетъ быть пополненъ, благодаря увеличенію бюджета института съ нынѣшняго года. Вслѣдстіе увеличенія средствъ получается возможность развивать научную дѣятельность, равно какъ пополнить библіотеку и коллекціи.

Corpus inscriptionum christianarum. Ноябрская книжка журнала Bulletin de Correspondance Hellénique за 1898 годъ принесла важную новость. Французскою археологическою школою въ Авинахъ подъ верховнымъ руководствомъ Академіи надписей предпринимается новая колоссальная работа, а именно, подготовка къ изданію полнаго свода греческихъ христіанскихъ надписей. Въ циркулярномъ оповъщеніи всёхъ интересующихся этимъ родомъ памятниковъ, напечатанномъ въ упомянутой книжкъ, директоръ школы Т. Омолль сообщаетъ нъкоторыя свъдънія объ организаціи предпріятія.

Указавъ, что потребность византинистовъ въ подобномъ сборникъ является въ настоящее время вполет назръвшею и выражалась словесно и печатно такими спеціалистами, какъ Ламбросъ, Крумбахеръ, Стржиговскій и О. И. Успенскій, Омоль упоминаеть о спеціальных работахъ французскихъ ученыхъ вообще и бывшихъ членовъ школы въ частности въ области изученія христіанскихъ древностей Эллады, работахъ, создавшихъ для школы нравственное право приняться за такое предпріятіе, какъ Corpus inscriptionum Christianarum. Традиціи Дю-Канжа и имена Гёзе, Диля, Лорана, Милле создали, по мевнію Омолля, для французской археологической науки привилегію въ области христіанскихъ древностей. Аббатъ Дюшень, нынёшній директоръ римскаго отдёленія школы, давно уже делеялъ мысль о такомъ сводъ и даже началъ собирать его для себя. Но, повидимому неожиданно для администраціи школы, оказалось, что трудъ собиранія христіанскихъ надписей по крайней мірів для одной части византійскаго міра уже начать ученымъ, не стоящимъ ни въ какихъ отношенияхъ ни къ школъ, ни къ ея проектамъ. Францъ Кюмонъ, профессоръ университета въ Гентв (Бельгія), издалъ сборникъ всёхъ доселё опубликованныхъ христіанскихъ надписей Малой Азіи, очевидно, какъ подготовительный трудъ, облегчающій критическое собираніе, сличеніе и пополненіе матеріала. Школа тотчась постаралась превратить Кюмона изъ соперниковъ въ сотрудники, войдя съ нимъ въ сношенія и пригласивъ его въ число редакторовъ предполагаемаго изданія.

Задача, поставленная себъ, школой формулируется такъ: собрать воедино всъ греческіе христіанскіе епиграфическіе документы византійскаго и отчасти ново-греческаго періода. Относительно выбора послъд-

нихъ, равно и хронологической границы для наиболье позднихъ изъ допускаемыхъ въ Corpus текстовъ пока никакихъ опредъленныхъ указаній не дается, но указывается, что тексты XVI, XVII и даже XVIII стольтій имъють иногда важное документальное значеніе. Такъ что редакція будетъ принимать всь безъ исключенія тексты, но предоставляеть себъ выборъ для включенія тъхъ, или иныхъ въ сборникъ. Въ виду особенной сложности самаго письма византійскихъ надписей, массы сокращеній, монограммъ и т. п. для редакціи желательны по возможности механическія, т. е. главнымъ образомъ, фотографическія копіи, или эстампажи, которыя и будутъ воспроизводиться въ Corpus'ъ также механически при помощи геліогравюры, фототипіи, цинкотипіи и т. п.

Но въ виду долгихъ подготовительныхъ работъ, требующихся для собиранія и систематизированія такого громаднаго матеріала, въ виду желанія дать окончательный Согриз какъ можно болье совершеннымъ, французская школа рышила предварительно выпустить сводъ всего изданнаго съ текстами данными курсивомъ и съ библіографическими указаніями и разночтеніями. Введеніе съ указаніемъ главныхъ формъ начертаній и трактатомъ о христіанской греческой епиграфикъ и подробные указатели, сдылають это изданіе руководствомъ и справочною книгою по предмету. Имъя въ рукахъ этотъ сборникъ и епиграфистъпутешественникъ будетъ знать, что издано, что неиздано, или издано плохо и кабинетный ученый будетъ поставленъ въ возможность легко обозрыть весь извыстный матеріалъ, предлагать поправки и т. п. 1).

Редакторами отъ лица школы являются Лоранъ, который завѣдуетъ собираніемъ надписей Африки и Европы, и Кюмонъ, за которымъ оставлена Азія. Академическая коммиссія, представляющая такъ сказать верховный редакціонный трибуналъ, состоитъ изъ извѣстныхъ византинистовъ Дюшеня, Шлюмберже, Байе и Диля, при которыхъ тѣ-же Лоранъ и Кюмонъ и въ добавокъ еще Милле являются секретарями.

Въ заключение указывается на Corpus Inscriptionum Semiticarum, изданный подъ верховной редакціей Академіи, какъ на образецъ точности и ерудиціи, къ которому будущій Corpus inscr. Christianarum постарается приблизиться. Наконецъ, въ примѣчаніи упоминается, что какъ турецкія, такъ и греческія власти уже обѣщали содѣйствіе собиранію матеріала для новаго сборника.

Остается только пожелать новому начинанію столь много послужившей греческой археологіи французской школы полнаго успъха. Надъемся, что Corpus, а тымь болье предварительный сборникь, не раздылять участи Corporis inscriptionum Semiticarum (берущагося, впрочемь, за образець) и сборника греческихъ надписей Ле-Ба, которымъ, кажется, не



<sup>1)</sup> Образчикомъ метода, которому будуть слёдовать при изданіи сборника послужить изданіе надписей Мистры — Милле, им'єющее появиться въ одной изъ ближайшихъ книжекъ Bulletin de Correspondance Hellénique. Мы над'ємся своевременно сообщить о нихъ читателямъ Временника.

суждено быть оконченными. Позволяемъ себъ также выразить сомнъніе, не слишкомъ ли сложна организація предпріятія, не обошедшаяся безъ нъсколькихъ инстанції <sup>1</sup>).

А. Щ.

Сообщенія въ обществъ любителей древней писменности. 27-го ноября состоялось общее собраніе. Первое сообщеніе: «По поводу изданія Мирославова Евангелія» было сд'Елано В. В. Стасовымо. Мирославово Евангеліе написано въ Сербіи въ XII въкъ. Вънастоящее время оно принадлежитъ Сербскому королю и на его средства воспроизведено въ великолъпномъ изданіи, благодаря которому стало возможно изученіе замівчательнаго орнамента этого Евангелія. Отдівльные снимки съ текста Мирославова Евангелія были, впрочемъ, изв'єстны и ранве, и О. И. Буслаєвъ высказаль мивніе, что на орнаментв его замвчается западное вліяніе. Съ Буслаевымъ въ данномъ случав нельзя согласиться. У Буслаева, при его большомъ талантв, огромныхъ знаніяхъ, строгомъ научномъ методъ, были своего рода върованія въ то, что на русскомъ искусствъ не отраэплось восточное вліяніе, которыя шли иногда въ разрівзь съ тімь, къ чему приходиль онъ путемъ научнаго изследованія, и вызывали погрешности въ его сужденіяхъ. И. Буслаевъ ошибся въ вопросе о такъ называемомъ звериномъ стиле вообще и объ орнаменте Мирославова Евангелія въ частности (чего не сдёлаль бы, конечно, если бы у него въ рукахъ было нынъшнее полное изданіе этого Евангелія). Подробно разобравъ изображенія растеній, животныхъ, людей и изображенія архитектурнаго характера въ орнамент в Мирославова Евангелія, докладчикъ пришелъ къ выводу, что на этомъ орнаментв сказывается несомевнно восточное и византійское вліяніе, но не западное романское, которое можно отметить лишь въ минимальной степени. Попутно были высказаны мысли о значеніи орнамента Мирославова Евангелія для изученія русскаго орнамента. Н. П. Кондаков показаль собранію альбомъ русской археологической экспедиціи на Авонъ. Экспедиціи этой было поручено Императорской Академіей Наукъ разследованіе авонскихъ ризнппъ. Экспедиціи посчастливилось, и участникамъ ен удалось осмотр'вть и недоступную прежнимъ изследователямъ лаврскую ризницу, въ которой, между прочимъ, обращають на себя вниманіе сотни тканей XIV, XV и XVI вв. необыкновенной красоты и сохранности. Сопровождая демонстрированіе рисунковъ и снимковъ объясненіями, Н. П. Кондаковъ обратилъ внимание собрания на рисунокъ древохранительницы, украшенной эмалями второй половины XI в.; на окладъ иконы Іоанна Богослова



<sup>1)</sup> Въ первую строку сообщенія Омолля вкралась странная неточисть. Сборникъ христіанскихъ надписей при Согрив'й Бёкка приписывается Францу, тогда какъ онъ опубликованъ, какъ значится и на обложкі, Кирхгофомъ, воспользовавшимся, правда начатыми работами уже умершаго тогда Франца. Надвемся, что эта ошибка не будеть malum omen для новаго предпріятія.

(скань которой тожественна со сканью шапки Мономаха и служить новымъ доказательствомъ византійскаго происхожденія этой шапки); на рядъ иконъ, скань которыхъ указываетъ, что окладъ иконы Владимірской Божіей Матери сдъланъ греческими мастерами, и на много другихъ рисунковъ.

Сообщеніе въ Историко-Филологическомъ Обществъ при Харьковскомъ Университетъ. Засъданіе 3 декабря 1898 г.

Профессоръ М. С. Дриновъ сдёлаль докладъ «объ одной румынской надписи на иконъ Богоматери, находящейся въ церкви села Рогани (Харьковской губернів)». Надпись, въ русскомъ переводъ, гласитъ: «Точная копія съ чудотворной иконы Пресвятой Божіей Матери, которая обретается во святомъ монастыръ, именуемомъ Нямецкимъ, въ землъ Молдавской, и прислана благочестивымъ императоромъ Андроникомъ Палеологомъ Александру воеводъ, господарю земли Молдавской въ лъто 6907 (=1399)». Нямецкій монастырь, лежащій въ сіверозападной прикарпатской части Молдавін, одинъ изъ знаменитвишихъ молдавскихъ монастырей. Находящаяся въ немъ чудотворная вкона Божіей Матери всегда служила предметомъ благоговъйнъйшаго почитанія не только въ Румынів, но и въ соседнихъ съ нею православныхъ странахъ. - Часть иноковъ Нямецкой лавры около половины нынфшняго вфка выселилась въ русскую Бессарабію и основала тамъ Ново-Нямецкій монастырь, стараніями котораго неоднократно издавались въ Россіи, на особыхъ листахъ, литографированныя изображенія Божіей Матери Нямецкой. Два изъ этихъ изданій (1862 и 1889 г.) снабжены надписями, отчасти сходными съ роганьскою надписью, отчасти же разнящимися отъ нея. Разница заключается главнымъ образомъ въ обозначении имени византийскаго императора, который въ указанныхъ изданіяхъ названъ, совершенно правильно, Іоанномъ, въ роганьской же надписи - Андроникомъ. Этотъ анахронизмъ, по мивнію проф. Дринова, весьма характерень, такъ какъ онъ встречается и въ некоторыхъ другихъ довольно старыхъ румынскихъ памятникахъ и можеть служить однимъ изъ доказательствъ того, что Роганьская копія съ чудотворной нямецкой иконы сдівлана не поздніве XVII-го віжа. По всей въроятности, она привезена въ Россію или извъстнымъ модавскимъ господаремъ Димитріемъ Кантемиромъ, или же къмъ нибудь изъ выселившихся вибств съ нимъ сюда румынскихъ бояръ. Какъ извъстно, пожалованныя Петромъ I Кантемиру именія находились въ нынешней Харьковской губерніи и въ числів ихъ была также Рогань.

Профессоръ Е. К. Рѣдинъ прочелъ докладъ «о времени мозаикъ купола св. Софіи Солунской». Указавъ на то богатство памятниковъ византійскаго искусства, которыми обладаетъ Солунь (древняя Фессалоника), и на то печальное состояніе, въ которомъ они находятся, докладчикъ остановился на изложеніи печальной судьбы одной изъ замѣчательныхъ святынь и драгопфинаго памятника искусствъ—св. Софіи, бывшей соборной



церкви Солуни, щадившейся даже завоевателями и обращенной въ мечеть въ 1589 г. Какъ извъстно, мечеть эта послъ пожара въ 1890 г. пришла въ совершенно запущенный видъ, но она сдълалась доступнъе изслъдованію. Сохраняющіяся въ куполь мозаики, представляющія изображеніе Вознесенія Христа, сильно поврежденныя турками, перемазанныя, полуприкрытыя, были до послъдняго времени извъстны главнымъ образомъ по хромолитографированнымъ таблицамъ Тексы и Пюллана, которыя не передають оригиналъ, искажають его стиль. Докладчикъ на основаніи наблюденій надъ мозаиками на мъсть, на основаніи сравнительнаго изученія ихъ съ другими византійскими памятниками, высказываетъ предположеніе, что онъ относятся не къ VI въку, а къ болье позднему времени, къ эпохъ вторичнаго процвътанія византійскаго исвусства.

• Сообщенія въ русскихъ ученыхъ обществахъ въ 1898 году. Въ теченіе 1898 года въ различныхъ русскихъ ученыхъ обществахъ прочтены были, насколько удалось намъ найдти о томъ извъстія, слъдующія сообщенія, касающіяся программы «Византійскаго Временника»:

2-го января въ Историческомъ Обществъ при СПБ. университетъ Эрв. Д. Гриммъ: «О власти и политикъ императоровъ IV въка».

2-го января въ Имп. Общ. Любителей Древней Письменности Я. И. Смирновъ: «О миніатюрахъ греческаго физіолога въ Смирнъ (см. Археологическія Извъстія и Замътки 1898 г. стр. 34).

4-го января въ Имп. Московскомъ Археол. Общ. А. И. Кирпичниковъ: «Одинъ изъ византійскихъ Дантовъ» (Тимаріонъ).

12-го января въ Имп. Русскомъ Археол. Общ.: О. И. Успенскій: «Новая редакція (въ отрывкѣ) сочиненія Константина Порфиророднаго «de Cerimoniis» (см. Визант. Временникъ 1898 г. стр. 355). и Д. В. Айналовъ: «Изображеніе Іерусалима на Мадавской мозаикѣ».

16-го января въ Имп. Москов. Арх. Общ. Ө. И. Успенскій: О пограничномъ (между Ромеями и Болгарами) столбѣ съ греческой надписью 902 г., найденномъ близъ Солуни, и Д. Вл. Айналовъ: «Византійскія эмали» (по поводу книги Фр. Бока) (см. Арх. Изв. и Зам. стр. 29 сл. и Московскія Вѣдомости 11 февраля 1898 № 42: фельетонъ).

Въ февральскомъ засъданіи Ими. Общ. Исторіи и Древностей Россійскихъ при Москов. университетъ С. А. Бълокуровъ: «О греческихъ рукописяхъ московскихъ библіотекъ, похищенныхъ проф. Маттеи (см. Арх. Изв. и Зам. стр. 146 сл.).

16-го февраля въ Имп. Русск. Арх. Общ. М. И. Ростовцевъ и Я. И. Смирновъ: «О недавнемъ открытіи проф. Марукки на Палатинъ» (о предполагаемомъ древнъйшемъ изображеніи распятія).

23-го апрёля въ Восточной Коммиссіи Имп. Москов. Арх. Общ. Г. А. Халатьянцъ о статьё Н. Я. Марра (выше стр. 227—269) и

А. С. Хахановъ: «Къ вопросу о происхождении грузинскаго алфавита» (см. Арх. Изв. и Зам. стр. 200 и 207).

18-го мая въ Церковно-археологическомъ Обществъ въ Кіевъ А. А. Дмитріевскій: «О Сумелійскомъ Трапезунтскомъ Монастыръ» и Н. И. Петровъ: «О коллекціи древнихъ складныхъ крестиковъ и образковъ В. И. Ханенко» (см. Арх. Изв. и Зам. стр. 257 сл.).

13-го ноября въ Имп. Общ. Люб. Древн. Письменности <sup>1</sup>) Н. П. Кондаковъ прочелъ рефератъ «О научныхъ задачахъ археологіи русскаго искусства», который будетъ напечатанъ въ изданіяхъ Общества.

27-го ноября тамъ-же читали сообщенія В. В. Стасовъ: «По поводу изданія Мирославова Евангелія» (объ орнаментаціи его и вообще сербскихъ рукописей будетъ напечатано въ Ж. М. Н. Пр.) и Н. П. Кондаковъ: «Объясненіе альбома русской археологической экспедиціи на Аеонъ» (см. о ней Визант. Врем. 1898 г. стр. 816 сл. См. выше стр. 310).

11-го декабря тамъ-же А. С. Раевскій: «О служебникъ XIII—XIV в. библіотеки Ярославскаго Архіерейскаго Дома».

12-го декабря въ засѣданіи Русскаго Отдѣленія Имп. Русск. Арх. Общества обсуждался вопросъ объ изданіи копій съ росписей Кіевскаго Кирилловскаго Монастыря, исполненныхъ А. В. Праховымъ, при чемъ послѣдній сообщиль о важнѣйшихъ результатахъ его многолѣтнихъ изслѣдованій въ Св. Софіи Кіевской.

17-го декабря въ Восточномъ Отдѣленіи того же Общества Н. Я. Марръ прочелъ сообщеніе «Изъ поѣздки на Анонъ», которое должно появиться въ Ж. М. Н. Пр.

21-декабря въ Классическомъ Отдъленіи того же Общества В. В. Латыпевъ сдълалъ сообщеніе «О нъкоторыхъ вновь найденныхъ христіанскихъ надписяхъ въ Крыму».

Я. С.

Императорско - Королевскій Австрійскій Археологическій Институть въ Вѣнѣ. 30 декабря (нов. ст.) 1897 г. утвержденъ предварительный уставъ Австрійскаго Археологическаго Института и съ прошлаго года новое научное учрежденіе начало свою дѣятельность въ области классической археологіи; уставъ называетъ слѣдующія задачи института: а) выполненіе археологическихъ путешествій, экспедицій и раскопокъ, b) изданіе научныхъ публикацій, с) высшее руководство самостоятельными государственными собраніями древностей, d) наблюденіе за всѣми субсидируемыми государствомъ археологическими раскопками и е) поощреніе археологическихъ изслѣдованій австрійскихъ стипендіатовъ заграницею; составъ института опредѣляется директоромъ (проф. О. Бенндорфъ), вицедиректоромъ и четырьмя секретарями.



<sup>1)</sup> О рефератахъ читаемыхъ тамъ помѣщаются краткія резюме́, утверждаемыя авторами, въ Правительственномъ Вѣстникѣ, и репортерскія замѣтки въ газетахъ: Новостяхъ, Петербургскихъ Вѣдомостяхъ и, иногда, Новомъ Времени.

Охраненіе памятниковъ древности въ предвлахъ Австрійской Имперіи (не Венгерскаго Королевства, гдв есть особыя учрежденія) остается на обязанности вънской «К. К. Central-Commission für Erforschung und Erhaltung der Kunst-und historischen Denkmäler», съ которою институту въ нужныхъ случаяхъ предоставляется двйствовать «въ согласіи».

Естественнымъ подготовительнымъ путемъ для созданія новаго археодогическаго института были известныя экспедиціи австрійских ученых в по Малой Азіи, назначеніе особыхъ секретарей по археологической части къ дипломатическимъ учрежденіямъ Австро-Венгріи въ Авинахъ (двое), Смирнъ и Константинополъ, производство начиная съ 1895 года раскопокъ въ Эфесъ, а ранъе на о. Самовракъ и у др. Трисы въ Ликіи, наконецъ изданіе въ теченіе 20 леть при Венскомъ университеть журнала: «Archäologisch-epgraphische Mittheilungen aus Oesterreich-Ungarn», въ которомъ главный интересъ представляли однако епиграфическія открытія на Балканскомъ Полуостров'в и въ Малой Азіи. Такимъ образомъ институть возникаеть не изъ ничего, а является лишь объединителемъ уже и ранбе существовавшей энергической и и систематической двятельности по изученію австрійскими учеными классических древностей Австро-Венгріи, Балканскаго Полуострова и Малой Азіи: новому ученому учрежденію не прійдется, следовательно, испытывать того тяжелаго и труднаго положенія отыскиванья діза и сотрудниковь, въ какомъ очутніся въ первое время своего существованія нашъ Константинопольскій Институтъ.

Въ программъ дѣятельности новаго института оказывается, однако, весьма существенный недостатокъ, на который и указалъ проф. І. Стржиговскій (Вухаптіпіsche Zeitschrift. 1898, стр. 504—507), а именно, отраниченіе дѣятельности института классическою древностью. Съ обычнымъ краснорѣчіемъ и остроуміемъ проф. Стржиговскій указалъ на всю ненормальность и даже отсталость такого насильственнаго разрыва непрерывнаго теченія исторіи, отмѣтилъ то странное пренебреженіе, которому подвергаются у нѣмецкихъ ученыхъ даже и «античные» памятники, но позднѣйшихъ, римскихъ временъ, и съ особой настойчивостью указывалъ на необходимость тщательнаго изученія дворца Діоклетіана въ Сплѣтъ; въ заключеніи выражалась надежда, что институтъ самою силой вещей приведенъ будетъ къ необходимости расширить свою задачу на практикъ, включеніемъ въ область своихъ изслѣдованій п христіанскихъ и мусульманскихъ памятниковъ.

Къ счастію надежды эти оправдались уже въ первомъ томъ трудовъ института: «Jahreshefte des österreichischen Archäologischen Institutes in Wien». Въ печатаемой мелкимъ шрифтомъ второй половинъ изданія («Beiblatt») вслъдъ за предварительнымъ уставомъ института слъдуютъ двъ статьи Е. Калинки и І. Стржиговскаго подъ общимъ заглавіемъ «Die Cathedrale von Herakleia» (столбцы 3—28): въ первой дается подробное описаніе полуразрушенной церкви въ Эрегли (древи. Перинеъ) близь Кон-

стантинополя, при чемъ приводятся въ факсимиле копіи всёхъ сохранившихся тамъ на фрескахъ, видимо позднихъ, надписей; авторъ второй -объясняеть, что онъ занялся изученіемъ этого храма еще въ 1889 г., но отложилъ свою публикацію въ тщетномъ ожидавіи «русской публикаціи» 1), для которой уже тогда были готовы прекрасныя фотографіи; путемъ сравненія типа церкви въ Иракліи съ другими церквами, построенными около 1000 года, авторъ приходить къ заключенію о такой же или нъсколько болъе ранней датъ и описываемой церкви; въ описаніи фресокъ, следующихъ поздневизантійской традиціи, І. Стржиговскій исправляетъ нъкоторыя неточности Е. Калинки, напр. относительно композиціи: «Уснулъ еси яко левъ» в), надъ входными дверями. Къ описанію этой разрушенной церкви «старой митрополіи», авторъ добавляеть описаніе теперешней греческой церкви въ Эрегли св. Георгія: въ иконостаст ся находится замівчательная мозаическая на деревів икона «Б. М. Одигитріи», какъ гласитъ надпись (рис. 10); по поводу ея авторъ указываетъ еще на двъ подобныхъ мозаичныхъ иконы Б. М.: въ Хиландарскомъ монастырв на Авонв в) и въ церкви Пачауіа Мочу лютісту въ Константиноноль, къ которымъ следовало бы присоединить еще икону въ церкви св. Георгія въ Патріархів 4). Образь Б. М. въ Иракліи видёль въ 1744 г. Барскій: «и богородиченъ образъ обрѣтается насажденъ мусіею онимь древнимъ художествомъ, еже погубися въ нинъщніе времена», но еще интереснъе видънный имъ тамъ и весьма почитавшійся рельефный образъ св. Георгія, нынъ, судя по молчанію о немъ І. Стржиговскаго, уже несуществующій: «обрътается тамо и образъ древній, на дсцъ до полу изстченъ, наподобіе едлинскаго или латинскаго болвано-художества» (Странствованія, изд. Пал. Общ. ІІІ, стр. 2 и 1, ср. ІІ, 367). Въ заключеніе приводится рисунокъ мраморной скорбе пилястры, чёмъ «части архитрава» (о. с. 28), въ которой вырублено углубленіе, нынѣ пустое, для мироточивой главы св. Гликеріи, и дается факсимиле метрической надписи, изданной ранбе въ Arch.-Epigr. Mitth. aus Oesterreich (т. VIII стр. 226 сл.). Заключительная фраза о возможности тождества «Старой Митрополіи» съ церковью св. Гликеріи, построенной имп. Иракліемъ, кажется намъ противоръчащей предшествовавшимъ разсужденіямъ о времени «Митрополіи».

Слѣдующая статья G. Schöw'а (столбцы 29—36) даетъ факсимиле латинскихъ надписей на мозаичномъ полу христіанской базилики, открытой и вновь засыпанной въ Чили (Cilli), и планъ части базилики этой,



<sup>1)</sup> Н. В. Покровскаго: см. Христіанское Чтеніе. 1889 года т. ІІ стр. 445.

<sup>2)</sup> См. о ней гр. А. Уварова. Древности Моск. Арх. Общ. т. І, стр. 125 сл.

<sup>3)</sup> По мићнію автора «Трідєройса», Н. В. Покровскій (о. с. стр. 462) правильнье на нашъ взглядъ называетъ и эту икону Одигитріей.

<sup>4)</sup> См. Н. Кондакова Византійскіе церкви и памятники Константинополя стр. 225 сл.; <sup>°</sup>Н Κωνσταντινούπολις ύπὸ Σκαρλάτου Δ. τοῦ Βυζαντίου. Авин. изд. 1890 г. стр. 571.

надписи содержать лишь имена и указаніе сколько футовъ пола сооружено на счетъ каждаго жертвователя 1): орнаменты и фигуры (птички) пола исполнены весьма грубо. Изъ краткаго сообщенія о повздкв пр. Е. Борманна и Е. Калинки по Болгаріи (51-54) узнаемъ мы, что осенью 1897 г. въ Преславъ производимы были на счеть болгарскаго правительства раскопки пр. доц. Высшей Школы въ Софіи В. И. Златарскимъ <sup>9</sup>); тамъ же упоминается вкратцѣ о надписи Крума и Омортага при рельеф'в (античномъ) въ Мадор'в (см. Arch. Epigr. Mitth. aus Oesterr. XIX, стр. 247) и о древне-болгарскомъ якобы укръпленіи у деревень Абобы и Сёютью. Въ събдующемъ за симъ предварительномъ отчетв о раскопкахъ въ Эфесъ (53-82) сообщаются нъкоторыя подробности о части города христіанскаго времени («nachantike Stadt»), отрытой близь римской агоры (см. Визант. Временникъ 1897 г. стр. 311) и тщательно изученной архитекторомъ Dell'емъ, упоминается о церковкахъ, построенныхъ внутри великолъпной мраморной залы (65) и близъ круглаго зданія, въроятно, трофея, на горъ Пападжиръ Дагъ (81), и о христіанской надгробной надписи, найденной на той же горъ, дается описаніе и планъ atrii Thermarum, воздвигнутаго по свидетельству надписи при Константинъ В. (75) и сообщается объ изслъдования Г. Ниманномъ большой мечети, извъстной подъ именемъ мечети султана Селима, но воздвигнутой, какъ оказалось по прочтеніи пр. Карабачкомъ надписи ся, андинскимъ султаномъ Изою І-мъ въ 1375 году по Р. Х. (70 сл.). Такимъ образомъ, Институтъ съ самаго начала своей дъятельности приходить въ соприкосновеніе съ памятниками христіанскими и мусульманскими, можно надъяться по этому, что въ результатъ дальнъйшихъ работъ по изслъдованію Эфеса будеть открытіе и изданіе многихь христіанскихь памятниковъ, и изследованіе двухъ величественныхъ перквей Эфеса: базилики съ двумя абсидами близъ римской агоры и храма на холмъ Ая-Сулука, воздвигнутаго Юстиніаномъ надъ могилою Іоанна Богослова и имъвшаго сходство съ Константинопольскимъ храмомъ свв. Апостоловъ; можно также ожидать и разъясненія раздичныхъ вопросовъ, связанныхъ съхристіанскими памятниками Эфеса и сказаніями, къ нимъ пріуроченными 3). Эти задачи представять австрійскому Институту тъмъ менъе трудностей, что Австрія имбетъ спеціалистовъ и по христіанской археологіи: достаточно назвать Стржиговскаго, Свободу, Гризара.

Я. С.



<sup>1)</sup> O другихъ аналогическихъ надписяхъ см. Bulletin de la Societé des Antiquaires de France.

<sup>2)</sup> Подробности о раскопкахъ этихъ сообщены изслёдователемъ въ статъв его «Студии по българската история. Ктой е билъ Тудеръ черноризецъ Доксовъ?», напечатанной въ журналв «Български прегледъ» IV. 1897 г. кн. 3.

<sup>3)</sup> См. напр. рядъ топографическихъ и иныхъ вопросовъ въ книгѣ Zahu'a. Acta Iohannis. 1880. Einleitung. II § 12, p. CLIV—CLXXII и CLXXX, а также Apocryphal Acts of the apostles.... Translated from Syriac by W. Wright. London. 1876. Vol. II. Ср. Виз. Вр. 1898 г. стр. 340, 341 о «домѣ Богородицы» въ Эфесѣ.

Средне- и новогреческій семинарій Мюнхенскаго Университета. 21-го Января (новаго стиля) текущаго года торжественно открытъ спеціальный семинарій для византійскихъ и новогреческихъ штудій при мюнхенскомъ университетъ. Возникновениемъ своимъ онъ обязанъ неутомимой энергіи проф. К. Крумбахера: хотя проекть объ основаніи этого семинарія на казенный счеть и быль отвергнуть камерой депутатовь, но удалось основать его на частныя пожертвованія, изъ которыхъ крупнъйшимъ (1,600 марокъ) быль даръ греческой колоніи въ Тріестъ изъ особаго назначеннаго на научные цвли капитала Иконома. Къ собранному капиталу прибавилась и ежегодная субсидія баварскаго правительства въ размъръ ста марокъ, имъется въ виду неопредъленная пока субсидія и со стороны греческаго правительства. Пом'єщеніе семинарій подучиль въ нижнемъ этажъ новой пристройки къ съверному крылу университета. Задачи семинарія поставлены весьма широко и онъ долженъ способствовать изученію всёхъ отраслей византологіи и неоэмлинизма. Содержаніе річи проф. К. Крумбахера: «О значеній университетскихъ семинарієвъ и о задачахъ средне- и новогреческой филологіи», произнесенной при открытіи семинарія, подробно изложено въ газеть «Münchner Neueste Nachrichten» (№ 28. Morgenblatt. 24 Jan. 1899, S. 3): она заключала въ себъ разсуждения о современности и пользъ семинарниго метода университетскаго преподаванія, изложеніе исторіи возникновенія новаго семинарія и очеркъ современнаго повсем' встнаго развитія изученія византійскаго и новогреческаго міра.

Я. С.

Общество изученія среднихъ въковъ въ Константинополь. О дѣятельности этого Общества въ 1898 году и о предметахъ сообщеній въ его засъданіяхъ мы узнаемъ лишь изъ оповъщеній о назначаемыхъ засъданіяхъ, которыя печатаются въ газетъ «Кωνσταντινούπολις».

На 18-ое января назначены были сообщенія И. Алексіада: «Ніжоторыя замівчанія о сообщенном обществу (очевидно въ одном изъ засівданій 1897 года) относительно церквей во Влангів и Ил. Раптопуло: «Описаніе греческих рукописей въ школах Ксилопорты и Мухлія», а затім должны были читаться «Письменныя мнінія членов относительно вопроса по исторіи музыки».

25-го января въ исторической секціи долженъ быль прочесть реферать г. Ил. Александридъ: «περὶ Δημητρίου Άλεξιάδη τοῦ διδασκάλου», а затымь послыдовать обмынь минній «περὶ τῶν ἐν Ανατολή κατὰ τοὺς μέσους αἰῶνας ἀτμοσφαιρικῶν καὶ νοσολογικῶν μεταβολῶν καὶ ἀλλοιώσεων», а въ археологической — назначены были рефераты М. Гедеона: «περὶ μετανυμίας ἐκκλησιῶν» и «περὶ τῶν ἐν τοῖς ναοῖς τῆς Κ/πόλεως σωζομένων παλαιοτέρων εἰκόνων, ἀμφίων καὶ σκευῶν» и чтеніе минній семи членовъ по исторіи музыки. На 2-ое февраля члены приглашались выслушать остальныя миннія по тому же вопросу, а также и отложенныя сообщенія гг. Алек-

сандрида и Гедеона. На 2-ое ноября назначено было сообщение: «ή δράσις τοῦ σύρου μοναχοῦ Αὐξεντίου».

Я. С.

Общество церновной музыки въ Константинополѣ. Изъ газеты «К/πολις» (24 іюля № 165 и 31 іюля № 170, 1898 г.) узнаемъ мы, что 23 іюля 1898 года въ засѣданіи «Музыкальной Коммиссіи» (Средневѣкового Общества?) рѣшено было основать особое общество подъ именемъ «Еххилогастихо́с Моосихо́с Σύλλογος», при чемъ предложено было до 60 новыхъ членовъ, а на печати Общества предположено помѣстить изображеніе св. Іоанна Дамаскина. Это рѣшеніе при поддержкѣ патріарха осуществилось и въ первомъ собраніи новаго общества, состоявшемъ изъ 51 дѣйствительнаго члена, 30 іюля прошлаго года избраны были предсѣдателемъ Анеймъ, митрополитъ амасійскій, вице-предсѣдателями Амвросій, митрополить скопійскій, и г. Віолаки, патріаршій регентъ (ὁ ἄρχων πρωτοψάλτης τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας), а также секретари, библіотекарь и хранитель инструментовъ.

Общество пользуется особою благосклонностью и вниманіемъ патріарха; заседанія бывають въ патріаршей библіотеке, при чемъ исполняются различныя пъснопънія. Въ засъданіи 8-го сентября Общество ръшило устроить музыкальную школу, уставъ которой поручено было составить особой коммиссіи (ib. 9 сентября № 201), 4-го октября проекть этоть быль разсмотрень и утверждень, а въ заседани 19 ноября назначенъ былъ и учительскій персональ ея: начальникомъ великій протопсальть Г. Віолаки; учителями практической музыки и півнія Евстратій Пападопуло и К. А. Псахъ — и теоріи Нилей Комародъ (ів. 21 ноябри № 263). Внутренній миръ новаго общества повидимому скоро нарушился и потребовалось личное вившательство и просьбы патріарка, чтобы побудить 25 членовъ общества, въ числе которыхъ были и весьма компетентные въ области церковнаго пвнія, ваять обратно ихъ заявленія о выход'в изъ членовъ Общества (ib. 19 октября № 234 и 7 ноября № 251). Въ засъдания 1 декабря Общество ръшило издать на свой счеть трудъ покойнаго учителя музыки Панаіота Килицанида: «Κλεὶς τῆς ἀρχαίας γραφικῆς μεθόδου», для чего и избрало особую коммиссію (ib. 2 декабря № 272). Въ засѣданія 21 декабря избраны были редакціонная коммиссія для изданія періодическаго органа общества и другая для вопроса о конкурсахъ (ib. 22 декабря № 283). Многолътній трудъ г. Віолаки: переложеніе на современныя ноты Доксастарія Петра Пелопоннисскаго оконченъ въ прошломъ году и издатели этого труда доместики Великой Церкви: Іаковъ Навпліотъ и Константина Клава, представили его на одобрение патріарха, который и навначиль для разсмотренія его особую коммиссію спеціалистовъ: Аристида Лампадарія, Евстратія Пападопуло и К. А. Псаха (ib. 3 ноября № 247).

Надо надъяться, что ревность новаго Общества не ослабъетъ и ему при поддержкъ патріарха удастся возстановить старое церковное пъніе.

---



О нѣкоторыхъ древнихъ церквахъ Турціи. Въ греческихъ газетахъ въ 1898 году упоминается о нѣсколькихъ случаяхъ открытія древнихъ церквей, или вѣрнѣе развалинъ ихъ, въ различныхъ иѣстахъ Турціи. Сколь ни недостаточны эти газетныя замѣтки для сужденія о найденныхъ церквахъ, но мы все же считаемъ не лишнимъ отмѣтить вхъ здѣсь.

Наиболе обстоятельныя сведенія находимъ въ статье г. Х. Е. К. (К/πоλіс. 30 марта 1898 г. № 71) о небольшой пещерной церкви, найденной близъ гор. Мидіи (древній Салмидессъ), которая представляется однако наиментве интересною. Эта церковка, которая была рантве засыпана эсмлей, высечена въ скале недалеко отъ устья реки Левита впадающей въ Черное море близъ г. Мидіи. Разм'вры церкви: 6,12 метровъ въ длину, 3 въ ширину и 2,66 м. въ вышину; въ церкви имбется и алтарь и солея; потолокъ выстченъ якобы въ видт купола (μετά δολωτής όροφής), хотя при удлиненной форм'в церкви в'вроятн'ве предполагать форму коробоваго свода. Посреди церкви вырублена эллиптическая «цистерна», 0,70 м. глубиной, въ углу (?) которой сочится вода, въ ствив противъ входа высвченъ другой «бассейнъ въ родв ящика» 1,80 м. длиною, 0,50 м. шириной и 0,40 глубиной, выбющій внизу отверстіе для стока воды, которою по мивнію автора статьи омывались богомольцы. Но сообщаемое имъ обстоятельство, что «внутри бассейна и цистерны этой, равно какъ и въ третьемъ углубленіи вив храма, служившемъ могилою, найдены были кости», а равно и аналогіи множества пещервыхъ церквей и церковокъ Крыма и Малой Азіи, убъждають нась, что и «цистерна» и «бассейнъ» эти служили просто-напросто могилами. Передъ входомъ въ церковь найденъ быль обломокъ колонны, 0,83 м. длиною и 0,20 въ діаметръ, на κοτορομώ уставными буквами написано: «ύπέρ τῆς τῶν τέχνων σωτηρίας ευξάμενος ανέθηκε». На ствнакъ же церкви начертаны молитвенныя воззванія богомольцевъ, напр. «Θεοδώρου μνήσθητι Κύριε. 1727» и «Βοήθησον τόν δούλον Σου. 1798, изъ которыхъ ясно, что церковка эта посвщалась богомольцами еще въ концъ прошлаго въка. Время сооруженія ея остается неизвестнымъ, какъ для автора статьи, такъ, конечно, и для насъ: относить ее къ XVIII в. на основани двухъ приведенныхъ надписей, конечно. нельзя; весьма возможно, что на стънахъ есть граффити и более древнія, которыхъ авторъ статьи не могъ разобрать.

Въ той-же самой стать сообщается и о другой пещерной же церкви, такъ наз. «Моуй τой άγ. Νιχολάου», находящейся въ разстояніи  $\frac{1}{4}$  часа ходьбы къ западу отъ г. Мидіи близъ р. Плисія: до раскопокъ и открытія ея въ 1854—55 гг. она представляла собой, по словамъ автора, просто гротъ, по которому больные лихорадкой на корточкахъ пробирались до источника, изъ котораго они въ чаяніи выздоровленія пили и мылись; народное названіе ея «Кєрадохтютоς» авторъ замётки полагаеть возможнымъ производить отъ словъ «хєра (=δυνάμει) Θεοй хтюдеіς» (!), которыя могли де находиться въ изчезнувшей нынѣ надписи (!!); возстано-

влена церковь эта была въ 1856 году, а нѣсколько лѣтъ тому назадъ Іеровей, митрополитъ визійскій, послалъ описаніе ея въ патріархію. Самъ же авторъ сообщаетъ о ней лишь, что «она въ совершенствѣ вырублена въ скалѣ и одною лишь пилою и молотомъ выдѣланы колонны, купола ( $\vartheta \acute{o} λοι$ ), колоннады (στοαὶ), могилы ( $λ \acute{α} ρναχες$ ), общирная цистерна источника, словомъ, тріупостасный храмъ большихъ размѣровъ и необычайнаго архитектурнаго искусства».

Эти подробности позволяють отождествить эту церковь съ тою пещерной церковью, которую видъль въ Мидіи еще въ 1846 году Хаvier Hommaire-de-Hell и прекрасные рисунки съ которой Laurens'a
изданы въ атласъ къ этому путешествію і): какъ по архитектурному
устройству, такъ и по украшеніямъ то орнаментальнымъ, то фигурнымъ,
эта церковь представляеть интересное исключеніе изъ обычныхъ убогихъ пещерныхъ церквей и заслуживаеть новаго археологическаго изслъдованія, если только реставраціи не исказнли ея прежняго вида.

Не менъе достойна вниманія и древняя базилика, открытая у деревни Гюль-бакче близъ города Вурлы (Βρύουλλα у Смирнскаго Карантина), нъкоторыя подробности о которой находимъ мы въ той же греческой газетв (К/πоλις. 12 мая 1898 г. № 104): дерковь эта базиличной формы, средній нефъ вымощенъ мраморомъ, а боковые-им'вють мозанчные полы, украшенные изображеніями «птицъ и тому подобнаго» (1); при раскопкахъ найдена была и надпись, которую авторъ замътки передаетъ такъ: «ύπερ εύχης Ρουφίνος ο εύλαβής διάχος έαυτοῦ καὶ των τέχνων αυτού έχέντησεν έν τετραέντω». Хотя и не сообщается, на чемъ находится надпись эта, но по самому содержанію ея, говорящемъ о насажденій (см. Thesaurus Linguae Graecae s. v. хеутуто́с) мозанки, ясно, что она выложена мозаикой и, въроятно, у двернаго порога, какъ большинство такого рода надписей; слова ся списаны, видимо, не въ должномъ порядкі и вмісто διάχος, вітроятно, нужно читать διάχονος. Что же касается словь ей тетриейтф, то слово это указывается словарями лишь въ разсказъ о пожаръ базилики Св. Софіи въ день Ники (Chron. Paschale. ed. Bonn. I p. 622; cf. II p. 454, w Theophan. ed. Bonn. I p. 284.7; cf. II p. 437) и представляло тамъ не малыя затрудненія переводчикамъ и комментаторамъ: вновь найденная надпись ясно указываетъ, что это слово означаетъ какую либо часть храма и никакъ не можетъ быть относимо къ колоннамъ, якобы «сложенннымъ изъ квадровъ» (Unger, Quellen der byzantinischen Kunstgeschichte. I стр. 84.), что уже само собой было бы нельно, такъ какъ колонны Константиновой Базилики были, конечно, монолитныя и круглыя.

Уже самое употребление въ мозаичной надписи этого ръдкаго слова,



<sup>1)</sup> Voyage en Turquie et en Perse par X. Hommaire de Hell. Atlas in f<sup>0</sup> Paris. 1859. Pl. IX: Crypte byzantine taillée dans la montagne à Midiah (Roumelie) и текстъ т. I. Paris. 1854 стр. 146 — 148. Laurens нарисовалъ «quatre vues accompagnées d'une feuille de détails», въ атласѣ изданъ лишь одинъ видъ и рядъ деталей.

извъстнаго лишь изъ разсказа о событін VI в., позволяеть относить сооружение вновь найденной церкви ко временамъ столь же древнимъ, а такое предположение подтверждается также и темъ обстоятельствомъ, что большинство базиликъ съ мованчными полами, которыхъ находимо было не мало на всемъ пространствъ византійской имперіи отъ Палестины до Херсонеса и въ орнаментаціи которыхъ птицы являются всего чаще, относится именно къ V-VII въкамъ. При дальнъйшихъ раскопкахъ (К/жоди, 2 іюля 1898 г. № 121) найденъ быль при этой церкви и баптистерій съ мраморными колоннами (μαρμάρινος στοά βαπτιστηρίου), бассейномъ съ выложенными мраморами ступенями и трубою, выводившей изъ него воду къ морю. Надвемся, что эти остатки и особенно мозаики будуть изследованы и изданы греческими археологами или нашимъ археологическимъ институтомъ, такъ какъ имъ помимо разрушенія грозитъ, быть можетъ, и иная опасность: реставрація, какъ, напримъръ, случилось то съ древнею церковью, найденой близъ города Χαριούπολις. По сообщенію той же газеты (К/πολις 16 мая 1898 г. № 1) одинъ крестьянинъ деревни Χάς Βιογιού видълъ во снъ, что около деревни была нъкогда церковь и «агіасма» Животворящаго Источника; произведенныя жителями раскопки подтвердили сновиденіе; найдены были остатки церкви; явились поклонники; получено было султанское разръшение на постройку церкви и на мъстъ древней церкви возводится новый монастырь (въ греческомъ смыслё этого слова конечно) во имя Живоноснаго Источника

Наконецъ, изъ той же газеты (К/πολις 31 марта 1898 г. № 72) узнаемъ мы, но къ сожаленію безъ всякихъ подробностей, объ открытіп развалинъ большого византійскаго храма въ Смирнъ, близъ церкви Св. Пантелеймона.

Кстати будеть еще упомянуть здёсь о предстоящей возможности произвести если не правильныя раскопки, то по крайней мъръ развъдки на мъстъ знаменитаго и великолъпнаго нъкогда храма Живоноснаго Источника, близъ Константинополя: некій богатый грекъ Z., пожелавшій остаться неизвестнымъ, сообщилъ «Эфоріи національныхъ филантропическихъ учрежденій» о желанін пожертвовать крупную сумму для расширенія теперепіняго довольно убогаго храма Живоноснаго Источника и самой агіасмы: расходы для этого исчислены были въ 8000 турецкихъ лиръ. Однако по желанію большинства членовъ эфоріи и патріархіи пожертвованіе это должно быть обращено на постройку келій для духовенства Живоноснаго Источника, на сооружение канцеляріи монастыря Перивлепта и на устройство кладбища близъ него; особая коммиссія греческихъ архитекторовъ составила для представленія патріарху два проекта работъ по расширенію и украшенію ограды Живоноснаго Источника и по постройкъ новыхъ келій: одинъ на 5000, другой — на 7000 лиръ, по обоимъ существующая церковь остается безо всякихъ изміненій (Νεολόγος Κ/πόλεως 15 μαπ 1898 г. № 8628; Κ/πολις 22 μαπ 1898 г. Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

21

№ 112). Едва ин можно сомнъваться, что во время работъ по осуществленію этихъ проектовъ обнаружены будутъ остатки древнихъ зданій и мы надъемся, что и греческіе археологи и русскій археологическій институтъ обратятъ на нихъ должное вниманіе, а былое великольціе ихъ сулитъ интересныя находки, особенно если при этомъ произведены будутъ нарочитыя раскопки.

Равнымъ образомъ константинопольскіе археологи не упустять, вѣроятно, случая воспользоваться археологическими результатами общирныхъ земляныхъ работъ внутри Семибащеннаго Замка при предстоящей
постройкѣ тамъ центральной тюрьмы (на что ассигновано якобы 40,000
турецкихъ лиръ (К/πολις 18 сент. 98 г. № 208) и что сдѣлаетъ, вѣроятно, внутренностъ замка недоступною ни для туристовъ, ни для археологовъ, если только проектъ этотъ осуществится.

Только въ прошломъ году турки приступили къ укрѣпленію Кахріз Джами, сильно пострадавшей отъ землетрясенія 28 іюня 1884 г. Мы имѣли случай вскорѣ послѣ него посѣтить эту мечеть и убѣдиться, что мозаики пострадали незначительно, но что все зданіе растрескалось, а главный куполъ далъ даже большую сквозную трещину. Имамъ мечети уже тогда ходатайствовалъ о необходимой реставраціи, но лишь въ сентябрѣ прошлаго года узнали мы (К/πολις 22 сент. № 211), что началась полная реставрація мечети Кахріз, одного изъ лучшихъ сокровищъ византійскаго искусства. Посѣтивъ по этому поводу мечеть, губернаторъ Константинополя Ридванъ-паша осмотрѣлъ произведенныя работы и рекомендовалъ поспѣшить съ реставраціей. Непонятно, зачѣмъ было «спѣшить» послѣ столь долгой медлительности, и жаль, что реставрація эта не связана съ именемъ нашего археологическаго института въ К—полѣ. Я. С.

Газетныя извъстія о нъкоторыхъ древнихъ церквахъ Греціи. Множество разбросанныхъ по Греціи церквей и церковокъ какъ византійской эпохи, такъ и поздивищихъ временъ, привлекають къ себв внимание археологовъ, какъ извёстно, довольно рёдко, а потому для византинистовъ и занимающихся христіанскимъ искусствомъ всегда пріятно встрівчаться съ пробуждениемъ внимательнаго отношения и къ этимъ памятникамъ. Мы говорили въ другомъ мъстъ о несостоявшемся изданіи рисунковъ древнихъ церквей Греціи, исполненныхъ двумя англійскими архитекторами (см. Византійскій Временникъ, т. V. 1898 г. стр. 368, прим. 1); русскимъ археологамъ извъстенъ неосуществившійся проекть подобнаго же рода, возникшій ніжогда въ средів Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества. Кром'в отдельныхъ, разбросанныхъ тамъ и сямъ статеекъ и зам'втокъ, только заметки Г. Ламбаки въ двухъ первыхъ [и последнихъ?] тонахъ Δελτίου της Χριστιανικής Άρχαιολογικής Έταιρίας дають собранныя воедино, хотя и случайныя, указанія на эти мелкіе и убогіе по большей части памятники византійской архитектуры, изъ которыхъ однако многіе,

сохранившіе точно датированныя стінныя росписи, заслуживають не меньшаго вниманія, чімть фрески Авона. Въ настоящее время французскіе археологи об'вщають восполнить отчасти этоть пробіль (см. Византійскій Временникъ V, 1898 г. стр. 357), но лишь въ видів монографій объ отдільныхъ церквахъ или объ отдільныхъ группахъ памятниковъ; только г. Laurent предполагаеть описать всів христіанскіе памятники Пелопонниса.

Давно уже начатыя изслѣдованія церквей Мистры г. Миле продолжаль и въ прошломъ году: по сообщенію греческихъ газеть въ концѣ іюля г. Миле вновь посѣтилъ Мистру, а сопровождавшій его художникъ исполнилъ пять копій съ избранныхъ фресокъ; вполнѣ устроена была зала новаго мѣстнаго археологическаго музея, гдѣ хранятся различные архитектурные и декоративные фрагменты изъ церквей Мистры; охрана древностей ея поручена епископу Спарты. Работы французскаго изслѣдователя заставили обратить вниманіе на Мистру и греческаго правительства и Археологическаго Общества: туда командированъ быль профессоръ аеинскаго университета г. Зисій и инженеръ для выясненія на мѣстѣ, какія именно зданія нуждаются въ поддержкѣ, а въ церкви св. Софіи начаты были реставраціонныя работы на средства Археологическаго Общества (№ оλо́γос, 12 іюля, № 8686 и 26 іюля, № 8700 и № с Тнрѣра, 11 сентября 1898 г. № 1241).

Въ началв августа авинскія газеты (№ 0λоγоς, 9 августа № 8714) сообщали о командированім того же Зисія въ Тегею для представленія подробнаго рапорта о состояніи византійской церкви, именуемой «παλαιά 'Επισκοπή», и для изученія византійскихъ памятниковъ Мантинеи; по окончаніи этой повздки проф. Зисій предполагаль отправиться съ тою же цваью въ Оессалю. Въ августв-же триполійскій прокуроръ (о єї сачусλεύων πρωτοδίκης) подаль заявленіе въ Министерство Народнаго Просвіщенія объ «открытів» имъ близъ деревни 'Αγ. 'Ιωάννης (въ Кинуріи, см. путеводители Бедекера, маршрутъ 34, и Изамбера, маршрутъ 42) небольшой древней церкви «византійскаго стиля», сохранившей еще отчасти ствиную роспись, «восходящую, какъ кажется, къ хорошей эпохв византійскаго искусства»; эти фрески смываются дождевой водой, протекающей черезъ кровлю церкви, и судья ходатайствоваль о присылкъ спеціалиста для принятія мітръ къ сохраненію этой церкви, а также и о поддержаніи монастыря Луку (тамъ же), «который также — по его мнівнію — иміветь археологическое значеніе». (Nεολόγος, 3 сентября 1898 г. № 8739).

Всявдствіе слуховь о томь, что крестьяне дер. "Аүюς Σωστής въ округъ Андрицены нашли подъ землею цълый древній монастырь съ прекрасно сохранившимися кельями и собивають по Мессеніи средства для возстановленія его, министръ Народнаго Просвъщенія поручиль директору Андриценской гимназіи осмотръть найденное. Согласно этому рапорту раскопки произведены были на основаніи сновидьнія одного крестьянина

въ сентябрѣ 1897 года, причемъ найдены были развалины монастыря и небольшой церкви въ 10 локтей длины, 3 шир. и 2 высоты, съ остатками келій и могилами; найдены были и серебряныя монеты, «неимѣющія никакой археологической цѣны» (но какого же времени?); на мѣстѣ найденной сооружена уже новая церковь, успѣвшая прославиться чудесными изцѣленіями (Νεογόλος 24, 27 сентября и 13 октября 1898 г. № 8760, 8763 и 8779).

Въ Пелопоннисъ же находящаяся Калавритская лавра (въ Ахайъ). основанная въ 961 году, но знаменитая въ исторіи Новой Эллады, возстановлена была въ 1898 г. на средства Королевы Эллиновъ, подъ руководствомъ ея и наследнаго принца: г. Χέλμος сообщаетъ (Νεολόγος, 26 мая 1898 г. № 8639) о новомъ устройствъ лаврской ризницы на подобіе музея следующія подробности. Теперь выставлены для обозренія посътителей лавры хранившіяся досель подъ спудомъ сокровища ея: а именно, до стапятидесяти различныхъ церковныхъ вещей: мощехранильницъ, крестовъ, облаченій, различныхъ украшеній и т. п., «не мало» рукописей, изъ которыхъ отмѣчаются патріаршіе сигиллів и питтаків на пергаменть, около 700 бумагь XVI, XVII и XVIII вв., евангеліе «пятисотлетней древности», литургія ап. Іакова на пергаментномъ свиткъ XI в., а также около трехсотъ старыхъ книгъ. Главную драгоценность этого монастыря для грековъ представляеть, конечно, хранящееся въ прагопънномъ футляръ знамя греческаго возстанія, поднятое здісь въ 1821 г. Германомъ, архіепископомъ Патрасскимъ, но принимая во вниманіе древность монастыря, можно надвяться, что среди прочихъ выставленныхъ теперь вещей найдутся интересныя и для византологовъ.

Въ концѣ прошдаго года, властями Аттики конфискованъ былъ по всей строгости греческихъ законовъ о древностяхъ у одного изъ обитателей Кератеи кладъ, состоящій изъ 270 византійскихъ золотыхъ монетъ, — которыя газетная замѣтка (Νεολόγος 18 декабря 1898 г. № 8845) называетъ «χωνσταντινάτα», — и найденный по словамъ его временнаго владѣльца въ мѣстности Άγία Σώτειρα или Άσπρη Πέτρα.

За то совершенно безуспѣшно въ теченіе 1897 и 1898 года компанія кладоискателей производили раскопки въ цитадели Закинеа. Статья «й історіх той эησαυροй Ζακύνθου», перепечатанная изъ мѣстной газеты «Ἑλπὶς» газетою № ολόγος (23 сентября 1898 г. № 8759), сообщаеть, что поиски клада началь одинъ итальянецъ изъ Константинополя, въ руки которому попалась, найденная въ Далмаціи, малограмотная итальянская рукопись въ 50 страницъ объемомъ, гдѣ среди иныхъ историческихъ замѣтокъ значилось: «въ 1537 султанъ Сулейманъ отплылъ изъ Корфу на Занте, гдѣ въ древней крѣпости близь церкви св. Луки лежитъ камень, именуемый краснымъ, съ изображеніемъ креста, а подъ камнемъ этимъ зарытъ кладъ». Въ цитадели Закинеа однако теперь не имѣется вовсе никакой церкви, церкви же св. Луки не оказывается ни въ спискѣ церквей крѣпости, составленномъ при венеціанскомъ губернаторѣ Корнаро,

ни на болѣе древнемъ планѣ, гдѣ обозначено 16 изчезнувшихъ нынѣ церквей. Раскопки, производившіяся сперва итальянцами, потомъ греками, на горѣ близь цитадели у церквей св. Варвары, св. Іоанна Богослова и Б. М Лаврентены, и внутри цитадели у тюрьмы не обнаружили однако — вопреки сообщенію асинскаго радикальнаго листка «Θόρυβος» (К/πολις 17 сентября 1898, № 207), — ни остатковъ церкви, ни краснаго камня. . . . Хорошо если бы хоть найденныя во время этихъ раскопокъ монеты и различныя мелкія древности разныхъ временъ нашли себѣ мѣсто въ мѣстномъ музеѣ при гимназіи.

Статья «ὁ ἐν Κερκύρα περίλαμπρος ναὸς τοῦ Πολιούχου», которую напечаталь въ газетѣ Νεολόγος (7 сентября 1898 г. № 8743) г. Ν. Σ. Ζερβός, даетъ краткое описаніе церкви св. Спиридона Триминунтскаго, патрона Корфу; церковь относится ко временамъ венеціанскаго владычества, авторъ же подробнѣе, чѣмъ о ней, трактуетъ о праздникахъ и чудесахъ св. Спиридона; но ему, какъ греку, не слѣдовало бы считать двуглавый орелъ надъ епископскимъ мѣстомъ за русскій гербъ: это простительно было лишь англійской полиціи, которая сняла его на время Крымской кампаніи, какъ повѣствуеть о томъ авторъ.

Въ той же авинской газетв (Νεολόγος, 10 августа 1898 г. № 8715) занимающаяся исторіей искусства Σεβαστή Ν. Καλλισπέρη напечатала статью подъ заглавіємь: ή μοναχή τῆς Πάρου, представляющую собою пересказъ извъстнаго житія св. Өеоктисты і), украшенный обычными цвътами современнаго эллинскаго краснорьчія и различными собственными мыслями и чувствами авторши: насъ въ стать этой заинтересовали нѣкоторыя подробности о современномъ состояніи церкви, описанной въ житіи. По словамъ г-жи Каллиспери теперь стѣны этой церкви покрыты вмъсто мраморовъ, о которыхъ говоритъ житіе, штукатуркою, въ алтар в сохранилось сопрестоліе (δωδεκάθρονον) и монолитный киворій надъ престоломъ, поддерживаемый четырьмя гранитными колоннами и описанный нѣкогда авторомъ житія, направо отъ входа въ церковь уцътвла крестообразная купель о трехъ ступенькахъ съ возвышеніемъ для священника посреди ея [ή ιερά νησίς]; налѣво въ другомъ крылъ г-жъ Каллиспери показывали гробницу св. Өеоктисты.

Последняя подробность не согласуется, однако, съ другими известіями, по которымъ мощи святой лежатъ подъ спудомъ на о. Икаріи, какъ указано въ примечаніи къ житію Өеоктисты въ Синаксаре Никодима Святогорца (9 ноября; по изданію 1868 г., Закинет т. І, стр. 246, пр. 1); тамъже находимъ мы еще следующія подробности о церкви этой, именуемой «Стовратной»—«Пαναγία Έκατονταπυλιανή»: упоминаются многочисленныя, большія колонны храма, мраморы, его украпіающіе, и великолепныя



<sup>1)</sup> Житів это, написаннов въ началѣ X в. Никитою Магистромъ, издано въ Μνημεῖα ἀγιολογικὰ Ἰωάννου Θεοφίλου. См. К. Krumbacher. Geschichte d. byz. Lit.²,
crp. 169 и 199; ср. замѣчанія пр. В. Г. Васильевскаго въ Ж. М. Н. Пр. 1897 г.
ч. СССХІ, стр. 385 сл.

хоры вверху его, особенно отмѣчается красота мраморной сѣни надъ престоломъ, указывается на нахожденіе источника ( $\pi\eta\gamma\dot{\alpha}\delta\omega$ ) внѣ вимы храма и колодца ( $\dot{\alpha}\gamma\dot{\alpha}\sigma\mu\alpha$ ) подъ престоломъ его, въ числѣ «многихъ» придѣловъ этой церкви названъ и придѣлъ св. Өеоктисты.

Церковь эта находится близъ городка Парикіи и, судя по вышеприведеннымъ подробностямъ, заслуживаетъ вниманія археологовъ особенно, если она дъйствительно тождествена съ церковью, описанной Никитою Магистромъ, и восходитъ, слъдовательно, ко временамъ ранъе X въка.

Въ вышедшемъ въ 1898 г. последнемъ выпуске XXI тома Bulletin de Correspondance Hellénique (стр. 615-616) напечатано вкратив содержаніе реферата Laurent'a, читаннаго въ засёданіи Французской школы въ Анинахъ 7 апреля (нов. ст.) 1898 года «о византійскихъ рельефныхъ плитахъ въ Дельфахъ», который долженъ скоро быть напечатаннымъ съ рисунками въ Bulletin'ь: по поводу собранныхъ въ Дельфахъ фрагментовъ весьма обычныхъ византійскихъ мраморныхъ плить отъ алтарной или иной преграды, съ изображеніями двухъ крестовъ по сторонамъ вънка на одной сторонъ и щита съ монограммой Христа на другой, референтъ указалъ рядъиныхъ подобнаго рода плитъ на Востокъ и на Западъ и отнесъ ихъ, не совсъмъ на нашъ взглядъ основательно, къ V въку: такъ сомнительно положение о построении базилики св. Димитрія въ Солуни въ VI въкъ, она принадлежить скоръе VII въку (см. Вуг. Zeit. 1895, стр. 431). Можно было бы легко умножить и число примеровъ: къ примърамъ изъ Пелопонниса (Луку, Мистра, Модонъ) следовало бы прибавить мраморную плиту съ огромною, 1 метръ въ діаметрів, монограммою Христа внутри круга, лежащую въ полу церкви св. Николая въ дер. Піали (на м'ёст'ё древней Тегеи); сл'ёдовало бы указать и на плиты въ Герусалим'ё, вложенные въ облицевку Купола Скалы, которыя некогда изданы были въ качествъ іудейскихъ фрагментовъ Saulcy, не замътившимъ креста внутри круга (Gazette Archéologique 1879, pl. 36, върнъе переизданы М. de Vogué. Le Temple de Jérusalem). Большинство этихъ раскиданныхъ по всему пространству византійской имперіи плить, тождественныхъ между собою, происходить, конечно, по прекрасно обоснованному взгляду Бертье Делагарда (Матеріалы по Археологіи Россіи, № 12, стр. 28 сл.) изъ каменоломенъ Проконниса, на что и следовало бы обратить вниманіе Laurent'y. Откуда именно происходять дельфійскія плиты въ изложеніи реферата не сказано: мы помнимъ, что на нижней террассь французскихъ раскопокъ внё полигональной стёны перивола видны были въ 1894 году остатки значительной христіанской базилики, изданіе плана и описанія которой мы и въ прав'в ожидать отъ г. Laurent'a: не отсюда ли именно и происходять его фрагменты?

Въ засъдании Французской Школы въ Анинахъ 18 ноября 1898 года г. Laurent сдълалъ сообщение о важнъйшихъ изъ греческихъ надписей временъ послъ падения Константинополя, указывая на важное значение ихъ для истории этой темной эпохи и для хронологии зданий и росписей



церквей; директоръ же Школы, Homolle, въ годовомъ отчетѣ сообщилъ о четырехмѣсячномъ пребываніи Laurent'а въ Восточной Румеліи, Болгаріи и Константинополѣ съ цѣлью изученія христіанскихъ древностей, о работахъ G. Millet въ Мистрѣ и о подготовительныхъ работахъ по изданію корпуса византійскихъ надписей (см. о проектѣ этомъ выше особую замѣтку) (№0λо́γоς 20 ноября 1898. № 8818). 24 ноября г. Homolle совѣщался съ министромъ народнаго просвѣщенія о содѣйствіи греческаго правительства этому проекту и о мѣрахъ по охраненію древнихъ и средневѣковыхъ памятниковъ (№0λо́γоς 25 ноября 1898 г. № 8823).

Авинское Общество Христіанской Археологіи подняло вопросъ объ обязательности строить впредь церкви лишь въ стилв и по образцу древнихъ церквей; общество собрало уже до 600 образцовыхъ плановъ для постройки церквей и заручилось объщаніемъ министра внутреннихъ дѣлъ г. Тріандафиллакида не разрѣшать сооруженія новыхъ церквей безъ одобренія проектовъ ихъ особою коммиссіей. (К/πολις 5 декабря 1898 г. № 275).

**a.** c.

Шпага съ греческою надписью въ ризницъ Св. Гроба. Въ Извъстіяхъ Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ, томъ Ц, Отчетъ за 1896 годъ, стр. 36, упоминается въ числе древностей ризницы Св. Гроба «шпага византійскаго происхожденія. На рукоятк' кресть, подъ нимъ изображение Богородицы, еще ниже два ангела. На самомъ клинкъ греческая надинсь: βασιλεῦ ἀήττητε λόγε Θεοῦ παντάναξ. Насколько можно догадываться по надписи, этоть памятникъ не позже XII въка»... Не видавъ ни самой шпаги, ни рисунка ся, мы все же полагаемъ, «насколько можно догадываться по надписи» и описанію ея, что эта шпага не имъетъ основаній претендовать на столь почтенную древность: и изображенія на ней и надпись сходны съ таковыми же, выложенными золотомъ, рисунками и надписями на клинкахъ пълаго ряда сабель, которыя были предметомъ спеціальной статьи В. А. Прохорова: «О древнихъ сабляхъ съ греческими, славянскими и другими надписями» (Труды ІІ-го Археологическаго Събзда въ С.-Петербургв. Вып. 2-ой, стр. 195-202), который и пришель къ заключенію, что всв клинки съ надписями и изображеніями Б. М. по времени не восходять далее XVII века. Ср. еще Э. Ленца, Опись собранія оружія гр. С. Д. Шереметева. СПб. 1895, стр. 64 сл. №№ 268—270 и табл. ІХ и ХХ.

A. C.

Библіографическія замітни мэт греческих газеть. Пространная статья о. Александра Лавріота: Ἡ ἀγιογραφία τῆς ἀνατολικῆς ἐκκλησίας (Κωνσταντινούπολις 7, 8, 10 и 11 августа 1898 г. №№ 176, 177, 178 и 179) написана, повидимому, по поводу посіщенія Авона франко-русскою археологической экспедиціей (см. о ней Византійскій Временникъ V. 1898, стр. 816, и



письмо G. Millet въ Comptes Rendus de l'Académie des Inscriptions т. XXVI. 1898 г. стр. 516 сл.), но о самой экспедиціи мы узнаемъ изъ этой статьи лишь то, что участники ея «послѣ трехмѣсячнаго (?) пребыванія на Авонѣ» «исполнили свою задачу, работая въ древнѣйшихъ монастыряхъ» и «обогатили свои портфели фотографіями, рисунками и факсимиле не только стѣнныхъ росписей и иконъ, но и изображеній на различныхъ драгоцѣнностяхъ и въ рукописяхъ»; «предстоитъ изданіе важныхъ сочиненій и изслѣдованій». Въ частности о. Александръ сообщаетъ только, что проф. Марръ занимался рукописями въ Иверскомъ монастырѣ, а художникъ Rosse весьма искусно изобразилъ три различныхъ изображенія благовѣщенья, находящіяся въ Лаврѣ Св. Аванасія и соотвѣтствующія словамъ церковныхъ пѣснопѣній: «ἄγγελος πρωτοστάτης», «βλέπουσα ἡ ἀγία» и «γνῶσιν ἄγνωστον».

Самая же статья о. Александра, раздѣленная на двѣ части, трактуетъ въ первой изъ нихъ вообще о восточной «агіографіи»,—вѣрнѣе было бы сказать иконографіи,—о Панселинѣ, котораго авторъ относитъ къ XI в. во слѣдъ за М. Гедеономъ («о "Адос» безъ болѣе точной цитаты), объ Ирминін Діонисія Фурнаграфіота 1358, якобы, года, о вліяніи византійской иконографіи на западную (по Дидрону), о разницѣ между западной и восточной, при чемъ примѣромъ символизма въ послѣдней приводится композиція Распятія съ адамовой головой и крестообразныя церкви Афона, именуемыя тамъ «үсирсоба».

Во второй части сообщается, что «Н. Кондаковъ издалъ важное сочиненіе Histoire des émaux byzantins, о которыхъ рѣчь будетъ ниже», — но пока еще ничего нѣтъ, —а «Милле — Мозаики Дафни»; переводъ (послѣдняго сокращенный) статьи помѣщенной въ Мопителть Ріот т. ІІ стр. 197 и занимаетъ большую часть второй части статьи о. Александра. «Въ дополненіе къ этой работѣ» онъ приводить еще нѣкоторыя свѣдѣнія о Великой Лаврѣ: роспись лаврскаго собора считается панселиновской, но возобновленной въ 1521 году; построеніе Лавры относится къ ІХ в.; роспись большой крестообразной трапезы якобы древнѣе Панселина; кончается статья краткимъ описаніемъ восьми композицій на стѣнахъ трапезной.

Въ той же газеть ( $K/\pi$ оλις, 29 и 30 сентября и 1, 2, 3 и 5 октября 1898 г. N 217—222) К. Спанудись напечаталь шесть отрывковь изъ своего обширнаго, повидимому, труда о церкви Дафни; авторъ представиль рукопись свою, желая издать ее особою книгой, въ патріархію, гдѣ для разсмотрѣнія ея назначена была особая трехчленная коммиссія ( $K/\pi$ оλις 7 ноября 1898 г. N 251). Къ сожалѣнію выборъ отрывковъ, напечатанныхъ въ газеть, сдѣланъ не совсѣмъ удачно. Первыя двѣ статьи: «τὸ ἐν τῆ καθόλου βυζαντινῆ τέχνη ὑποκείμενον πνεῦμα» и «ἀξία καὶ ἐπίδρασις τῆς βυζαντιαχῆς τέχνης», содержать лишь общія, неотносящіяся непосредственно къ Дафни разсужденія, къ тому же не всегда вѣрныя: такъ напр. въ ошибочности утвержденія, якобы сюжеты росписей византій-

скихъ дворцовъ и домовъ были исключительно религіозные, авторъ могъ бы убъдиться хотя бы изъ греческой статьи о томъ Мавроянии (см. Виз. Врем. 1894, стр. 207, пр.). Третій отрывокъ «τοπογραφία της μονής Δαφνίου» опять таки не касается самого монастыря, представляя описаніе, правда весьма живое, лишь пути къ нему изъ Анинъ и разсматривая почти исключительно лишь античную топографію Священной Дороги. Четвертый — «αί περί του ονόματος της μονής Δαφνίου δοξασίαι», содержить лишь окончаніе (начала н'ть) опроверженія мивнія Нерутцоса. якобы монастырь посвящень быль Б. М. Влахернской, причемъ авторъ указываеть разные типы этой иконы на монетахъ и печатяхъ; самъ же онъ имя монастыря считаетъ подражаніемъ храму Παναγίας τῆς Δάφνης близь Константинополя, цитируя Пасπάτη. Ανάκτορα σ. 206. Наконецъ **ΠΟCLΈ ΑΒΙΪΕ**: «τειχουργία τῶν ἐν τῷ ναῷ τῆς μονῆς Δαφνίου μουσειώσεων» **D**83сматриваетъ, очевидно на основани внимательныхъ личныхъ наблюденій автора, технику и пріемы мозаичистовъ Дафии. К. Спанудисъ, судя по этимъ отрывкамъ и по статьямъ объ Италіи, напечатаннымъ въ той же газеть, видьль много памятниковь искусства, знакомъ съ научной литературой и относится къ ней съ достаточной критикой, такъ напр. онъ не согласенъ съ мевніемъ Салазаро о местномъ южно-итальянскомъ происхожденіи сицилійскихъ мозаикъ. Можно ожидать, что его книга о Дафии дастъ греческой публикъ сочинение по истории византийскаго искусства гораздо болъе разумное и серьозное, чъмъ книжки Ламбаки и Мавроянни.

О книгъ Мелиссина Христодула (нынъ епископа Памфила) 'Н Θράκη και αι Σαράντα-Έκκλησίαι. Κ/πολις. 1897 (см. Виз. Вр. 1898, стр. 343) пространная рецензія М. Параники напечатана въ газетъ Κωνσταντινούπολις (13 февр. 1898 г. № 35).

По сообщенію газеты «Κ/πολις» (19 мая 1898 г. № 109) нѣкій «εὐπαίбеυτος καὶ φιλόπονος νέος Ί. Ἰωαννίδης» составиль и издаеть выпусками церковную исторію, написанную греческимь алфавитомъ по турецки для многочисленныхъ малоазійскихъ грековъ, говорящихъ лишь по турецки, для которыхъ въ Константинополѣ же выходитъ и особая также грекотурецкая газета «Άνατολή».

М. І. Гедеонъ помъстиль въ газеть «К/πολις» двъ статьи, представляющія собою выдержки изъ новаго сочиненія его: Іστορία τῆς παρ ἡμῖν παιδεύσεως», которое появится въ скоромъ времени.

Первый очеркъ: «Н ἐκπαίδευσις κατὰ τὸν μεσαιῶνα» (3 и 4 апр. 1898 г. №№ 74 и 75) содержить въ себѣ общія разсужденія о томъ небреженіи, въ которомъ до сихъ поръ находится у греческихъ византинистовъ исторія образованія, и перечень различныхъ лицъ, славившихся своею образованностью, о которыхъ упоминають различные историческіе источники: перечень этотъ—безъ указанія источниковъ—начинаясь съ ІV в. доведенъ въ напечатанномъ отрывкѣ до начала ІХ вѣка.

Другой очеркъ (8 апр. 1898 г. № 77) «Лоүія үшчайхеς ей тф кав прад



Μεσαιώνι» содержить перечень образованных и ученых женщинъ Византіи до XIV в., упоминаемых исторіей: почти всё онё оказываются принадлежащими къ царскому дому, что значительно ослабляеть высказываемую авторомъ въ первомъ отрывкё гипотезу о существованіи въ Византіи особых женских школь, хотя онъ и говорить, что περί τούτου μαρτυρίας έχομεν ἀμυδρὸν ἴχνος ἐπὶ βυζαντινών, но пока его не цитируеть.

Почтенный трудъ того же автора Βυζαντινὸν ἡμερολόγιον рекомендовань энкикликою Св. Синода, согласно съ мивніемъ патріаршей Центральной Церковной Эпитропіи, всвиъ состоящинъ въ відівніи Вселенскаго Патріарха клирикамъ и образованнымъ мірянамъ (К/πολις. 29 іюля 1898 г. № 168).

Профессоръ богословской школы въ Крестномъ Монастырѣ близъ Іерусалима, Хрисостомъ А. Пападопуло, напечаталъ въ фельетонахъ тріестской газеты Νέα Ἡμέρα [17 (29) іюля № 1233, 24 (5) августа № 1234 и 31 (12) августа 1898 г. № 1235] пространную статью: «О άγιος Ἰωάννης Χρυσόστομος ὡς ῥήτωρ καὶ διδάσκαλος».

Въ газетъ «К/ $\pi$ оλις» (10 января 1898 г. № 7) г. Zήνων напечаталъ статью «Σύγχρονα ήθη καὶ έθιμα», гдѣ сообщаются нѣкоторыя подробности о народныхъ греческихъ обычаяхъ, связанныхъ съ праздниками Рождества Христова, Новаго года и Богоявленія. Обѣщаемой авторомъ статьи « $\pi$ ερὶ  $\tau$ ῶν καλικανζάρων» въ 1898 году не появилось.

Современной греческой лубочной литературъ посвящена статья К. Спанудиса: θρησκευτική τοῦ λαοῦ φιλολογία (Κ/πολις 21 ноября 1898 г. № 263). Авторъ даетъ живое описаніе торговли этого рода книжками — «листовками» религіознаго и иного содержанія особенно во время церковныхъ праздниковъ (такъ напр. πανηγύρεις) и стуетъ на безграмотность и безсмысленность, на его взглядъ, большей части этихъ книжекъ, которыя онъ называеть нежелательными «остатками среднихъ въковъ, какъ будто наше время не создало воскресныхъ проповъдей великаго покойнаго Льва Мелы и другихъ, которыя перевелъ съ намецкаго Маврокордато».... Но историкамъ всеобщей литературы представили бы, въроятно, не мало интереснаго, всъ эти «аі поддаї дапрастаї каї καταγυκτικαί άφηγήσεις, «которыя, — какъ замівчаетъ г. Спанудись, ускользнули изъ Византійской Литературы К. Крумбахера». Въ частности авторъ отмівчаеть лишь двів книжки: Ήμπερίου Ἱστορία, μετατυποθείς (sic) καὶ μετὰ πολλης ἐπιμελείας διορθωθείς, Ἐνετίησι κοντὰ εἰς τὸν Τζανπέτρον, о содержаніи которой ничего не сообщаеть, и Өхимхоти хад метахи дотоρία καὶ διηγήσεις τοῦ σοφωτάτου βασιλέως Σολομώντος διὰ τὸν άγιον ναὸν, ὅπου ехтитем віс тум Івропакую», содержащую—по словамъ автора — вслівдъ за первою, состоящею лишь изъ 23 строкъ, частью 12 примъровъ анафоры (ἀναφορικάς προτάσεις, άλυσοειδώς έξηρτημένας), а также и различные магическіе рецепты, изъ которыхъ одинъ объ окуриваніи одержимыхъ злымъ духомъ рыбьей желчью г. Спанудись и выписываеть.

Изъ ряда писемъ, которыя подъ общимъ заглавіемъ «Ίερουσαλήμ»,

г. Эпаминондъ Киріакидись напечаталь въ газеть «Κ/πολις» (начиная съ 10 ноября 1898 г., № 253) шестое и седьмое; «τὰ ἰστορικὰ τοῦ χριστιανισμοῦ προσκυνήματα» (26 и 27 ноября №№ 267 и 268) посвящены доказательствамъ подлинности пещеры Рождества Христова, Голговы и Гроба Господня; относительно же прочикъ освященныхъ преданіями мѣстъ Іерусалима авторъ разсуждаеть весьма скептически, но и изложеніе имъ обычныхъ доказательствъ въ пользу трекъ главныхъ святынь не можетъ считаться вполнѣ убѣдительнымъ; главнымъ историческимъ руководителемъ его является извѣстный Проскинитарій о. Веніамина. Восьмое письмо «ὁ ἀνταγωνισμός εἰς τὰ κοινὰ προσκυνήματα» (тамъ же 28 ноября № 269) содержить краткое изложеніе распрей изъ за владѣнія святынями и производить весьма пріятное впечатлѣніе безпристрастнымъ отношеніемъ автора къ этому столь жгучему для іерусалимскихъ грековъ вопросу.

Статья, подписанная Ме́митос, «Өсоλоүм» оходу той Етаорой» въ той же газеть (К/πоλις 21 декабря 1898 г. № 282), написана по поводу годичнаго праздника, 3 декабря, этой вновь открывшейся пять лътъ тому назадъ школы; краткія историческія свъдънія, сообщаемыя при этомъ о самомъ монастырь, ничего новаго не дають, такъ напр. приведенная здъсь надпись о росписаніи храма (1644 г.) издана въ 10 вып. Православнаго Палестинскаго Сборника (сгр. 242 сл.; тамъ же стр. 89—111 исторія монастыря). Школа Св. Креста издаеть, какъ узнаемъ изъ той же газеты К/πоλις (12 сент. 1898 г. № 204), особые ежегодные отчеты о своей дъятельности.

Статья «Оι ναοι τῆς Άγίας Πόλεως», перепечатанная нь газеть Κ/πολις (24 ноября 1898 г. № 265) изъ журнала 'Εχκλησιαστική 'Αλήθεια, представляеть собой краткую исторію церкви Гроба Господня, составленную довольно поверхностно: описаніе Евсевія лишь упоминается, какъ неясное и несовершенное, а историческія показанія Никифора Каллиста цѣликомъ принимаются на вѣру; включенное въ статью упоминаніе о постройкѣ св. Еленою, «какъ говорять», монастыря Таксіарха (такъ называемый Янаръ-Ташъ близь Кесаріи Каппадокійской) указываеть, видимо, на кесарійское происхожденіе анонимнаго автора.

Статья «ἐκ τῆς αἰματοβαφοῦς ἰστορίας τῆς Κρήτης», подписанная псевдонимомъ Κνώσσιος (Νεολόγος 14 сентября 1898 г. № 8750), сообщаетъ нѣ-которыя отчасти чудесныя (о св. Минѣ) подробности изъ исторій избіеній христіанъ на Критѣ въ 1821 и слѣдующихъ годахъ.

Г. Демосеенъ Руссосъ напечаталь въ фельетон тріестской газеты Νέα 'Ημέρα (25 (7) сентября 1898 г. № 1243) разборъ книги N. Jorga. Cultura romină supt Fanarioti. Bucuresti. 1898. Editura Socescu et C. pp. 58, in 8°. N. Jorga ратуетъ противъ ходячихъ нападокъ и обвиненій эпохи фанаріотовъ, которая принята большинствомъ румынскихъ учебниковъ и исторій; разсматривая взводимыя на нихъ обвиненія румынскихъ патріотовъ авторъ то объясняетъ, то опровергаетъ ихъ; рецензентъ при-

вътствуетъ такое объективное отношеніе румынскаго ученаго къ этой эпохъ и высказываетъ пожеланіе, чтобы книга эта переведена была на греческій языкъ.

Въ Смирнѣ напечатана греческая карта Малой Азіи: «Χάρτης τῆς ἀρχαίας καὶ συγχρόνου Μικρᾶς ἀσίας, σχεδιασθείς ἐπὶ τῆ βάσει τοῦ Κίπερτ μετὰ πολλῶν προσθηκῶν ὑπὸ Δημητρίου Γιάσσα πρὸς χρῆσιν παντὸς Μικροασιάτου». Замѣтка газеты «Κ/πολις» (24 сент. 1898 г. № 213) отмѣчаетъ изящество изданія и своевременность его: на картѣ показаны желѣзныя дороги и предполагаемыя продолженія ихъ, но также и «нѣкоторыя несогласія въ современномъ положеніи нѣкоторыхъ городовъ». Къ картѣ имѣется указатель; цѣна ея 6 піастровъ. Города и селенія обозначены греческими именами, вмѣсто общеупотребительныхъ турецкихъ; такъ какъ иногда эти современныя греческія имена вовсе не соотвѣтствуютъ древнимъ, то карта можеть быть полезна при чтеніи современныхъ греческихъ сочиненій о Малой Азіи, авторы которыхъ не всегда сообщають болѣе извѣстныя турецкія имена, и повергаютъ тѣмъ иногда европейскихъ читателей въ немалое затрудненіе.

Предстоитъ повидимому и болѣе важное для картографіи Малой Азіи изданіе оффиціальныхъ турецкихъ съемокъ, которыя ведутся уже нѣсколько лѣтъ: въ 1898 г. назначена была особая коммиссія подъ предсѣдательствомъ французскаго офицера Дефорзъ-паши для снятія картъ восточныхъ вилайетовъ; въ прошломъ году должны были быть готовы карты вилайетовъ Аданы и Салоникъ, а также окрестностей Эски-Шенра. Карты эти изготовляются на счетъ министерства финансовъ (К/πολις 21 ноября 1898 г. № 263).

AL. C.

Святогорцы на Парижской выставкѣ. На счеть бывшаго вселенскаго патріарха Іоакима III, монашествующаго на Авонѣ, изготовляется тамъ аскетами Капсокаливій деревянная рѣзная модель Св. Горы, которую предполагають послать на всемірную выставку 1900 года. Константинопольская газета (Κ/πολις, 1 августа 1898 г. № 171) привѣтствуя планъ этотъ надѣется, что этотъ первый случай выступленія авонскихъ монаховъ экспонентами на всемірной выставкѣ повлечетъ за собою развитіе монашеской промышленности рѣзьбы изъ дерева, издревле процвѣтающей на Авонѣ.

**a.** c,

Біографія Цахаріз-фонъ-Лингенталя. Занимающійся разборомъ бумагъ (см. Вузапt. Zeit. 1898, стр. 255 и 262) и составленіемъ біографіи покойнаго ученаго Dr. William Fischer (Plauen i. V.) обращается въ авинскихъ газетахъ къ тъмъ греческимъ ученымъ (или ихъ наслъдникамъ), съ которыми находился въ сношеніяхъ Ц. Ф. Л., съ просьбою сообщать ему письма Ц. Ф. Л., или какія либо неизвъстныя о немъ свъдънія, дабы ими

можно было восполнить приготовляемую къ печати біографію Ц. Ф. Л. (Νεολόγος, 1 мая 1898 г. № 8614).

**a.** c.

Газетныя извъстія о древнихъ рукописяхъ. Въ греческихъ газетахъ за прошлый годъ встрътили мы слъдующія сообщенія о древнихъ рукописяхъ. Въ августъ 1898 года греческая таможня въ Сиръ обнаружила въ багажъ одного «лорда» древнія рукописи, купленныя якобы у монаховъ на о. Патмосъ. Появившееся было въ газетахъ извъстіе о конфискаціи этихъ рукописей было затъмъ опровергнуто, такъ какъ въ виду пріобрътенія ихъ за границею Эллады греческія власти не имъли на то никакого права. Газетныя замътки не сообщали о самихъ рукописяхъ никакихъ подробностей; явился вопросъ откуда происходять онъ: изъ частнаго ли владънія патмосскихъ монаховъ или же изъ монастырской библіотеки (№0λόγος, 20-го и 22-го августа 1898 г. № 8725 и 8727.— Кωνσταντινούπολις, 24 августа 1898 г. № 189).

На запросъ патріарха по поводу этихъ слуховъ о. Агаеангель, замъщавшій тогда игумена, объясниль, какъ въ рапорть патріарху, такъ и въ двухъ письмахъ, напечатанныхъ въ смирнской газетв «Άμάλθεια». что профессоръ камбриджскаго университета W. H. Rouse, пославшій рукописи въ британское консульство въ Сиръ, объяснилъ братіи, что эти 8 или 9 рукописей, изъ которыхъ одна содержить апостольскіе каноны, куплены были имъ у нѣкоего Іо. Каллиспери на о. Калимнѣ (въ Άμάλθεια названъ Карпаеосъ и Косъ), за 10. ф. ст.; узнавъ о захватъ ихъ онъ тотчасъ отправился на о. Калимнъ, чтобы взять у прежняго владъльца удостовърение ихъ происхождения; о. Аглеангелъ ръшительно отвергалъ возможность похищенія рукописей изъ монастырской библіотеки. Показанія его подтвердиль въ письмі къ патріарху и ніжій «άνηρ άξιόπιστος καί ζηλωτής των πατρώων», который вздиль спеціально ради этого вопроса изъ Новаго Эфеса (Scala Nova) на о. Патмосъ (К/поліз 15 сентября 1898 № 205 изъ Еххдибілостіхи Адибеіа). Захваченныя рукописи признаны были будто бы (ibidem) авинскимъ профессоромъ Сп. Ламбросомъ лишенными всякаго значенія; владёлець ихъ представиль греческимъ властямъ доказательства ихъ происхожденія; а сов'єть монастыря посладъ и въ Сиру соответственныя опроверженія газетныхъ слуховъ доказывая, что монахи берегутъ книги и рукописи, «какъ зѣницу ока» (ibidem, 12 сентября № 204, изъ авинской газеты Ахро́πολις). Это посланіе патиосской братів и особенно разсужденія корреспондента Акрополя о томъ, что ркк. находятся въ полной безопасности, такъ какъ имъ имъется каталогь «многажды напечатанный въ Парнассъ» (Sic !!), дало поводъ анониму въ К/πολις (18 сент. 1898 г. № 208) написать горячее возражение противъ такого рода успокоительной логики и кстати вспомнить греческую поговорку: «ὁ λύχος κι' ἀπ' τὰ μετρημένα τρώγει» и демосвеновское изриченіе: τὸ φυλάξαι τ'άγαθὰ τοῦ κτήσασθαι γαλεπώτερον. Въ



даннномъ случав происхожденіе рукописей изъ частныхъ рукъ было, повидимому, доказано несомнвню, но что греческіе монахи берегутъ ихъ далеко не столь ревностно, какъ то уввряла патмосская братія, это доказала случившаяся въ концв прошлаго года покража евангелія на Авонв: изъ монастыря Пантократора исчезло рукописное евангеліе, почитавшееся тамъ за евангеліе св. Іоанна Каливита; следствіе наряженное по постановленію общины Кареи и предписаніе патріарха употребить всв мвры къ отысканію виновника и похищеннаго привели къ тому, что къ концу прошлаго года напали на следы воровъ (К/πоλις 2, 3 и 22 декабря 1898 № 272, 273 и № 283).

Корреспонденція г. Ф. по этому поводу съ Авона (ibidem, 5 декабря № 275) утверждаеть будто бы «въ летописяхъ св. Горы никогда не упоминалось ничего подобнаго», хотя дальше сообщается, что случались и раньше такія вещи, какъ утрата, правда во время пожара, царскаго кубка въ Кутлумышъ, или увозъ при помощи обмана путешественникомъ рукописи изъ какого либо монастыря, или продажа или даже отдача даромъ двухъ рукописей игумномъ Эсфигмена, Малымъ Агаеангеломъв..... въ заключение приводится описание украденной рукописи по каталогу Сп. Ламброса (Аугорегтиксі кыбликс стр. 112, № 1268. 234), гдв исчислены всъ статън и миніатюры этой рукописи XII в. - которая слъдовательно никакъ не могла быть въ рукахъ Іоанна Каливита-и сообщается, что она имъла серебряный окладъ «славянской» работы съ изображеніями Благов'вщенья на одной и Распятія на другой сторон'в. Похищенная рк. окажется, въроятно, со временемъ у какого либо мало разборчиваго на средства любителя. Въ Константинополъ же ревность къ охранъ рукописей привела къ подозр'вніямъ, заявленнымъ оффиціально противъ самого «великаго хартофилака» М. Гедеона. Получивъ это званіе г. Гедеонъ пожертвоваль патріархіи нёсколько рукописей; въ числё ихъ оказались одна изъ ц. св. Параскевы въ Хаскіов, другая изъ ц. Б. М. Каратачії, въ Галатъ. Это обстоятельство замъчено было патріарщимъ совътомъ, а хранитель патіаршаго архива, не находя въ немъ нівкоторыхъ документовъ, письменно заявилъ подозрвніе на г. Гедеона, которому прежде открыть быль свободный доступь въ архивъ, какъ редактору «'Еххдиоαστικής Άληθείας», а ранте при патріарх Діонисів V дано было разрівшеніе заниматься рукописями городскихъ перквей. Въ виду этого постановлено было запросить настоятелей въ полности и порядкъ ли находятся рукописи этихъ церквей. М. Гедеонъ не замедлилъ, конечно, подать съ своей стороны протесть противъ такихъ подозрвній и обвинить хранителей архива въ клеветв (К/ртодіς 2 октября 1898 г. № 221)

Безграмотная и нелѣпая корреспонденція о лѣтней поѣздкѣ О. И. Успенскаго и П. Милюкова по Македоніи (см. выше стр. 306), напечатанная въ Московской газетѣ «Русское Слово» (24 августа 1898 г. № 235) и сообщавшая о вывозѣ путешественниками многихъ рукописей и въчислѣ ихъ евангелія VIII-го вѣка, вызвала со стороны анонима аларми-

стическую статью въ греческой газетѣ «К/πολις» (3 сентября 1898 г. № 196), гдѣ призывалось вниманіе патріархін на это предполагаемое отчужденіе у греческихъ перквей древнихъ рукописей. Къ сожалѣнію, однако, ни патріархія, ни нашъ археологическій институть не сочли нужнымъ напечатать тамъ-же соотвѣтственную отповѣдь.

Гораздо меньше чёмъ объ исчезнувшихъ рукописяхъ находимъ мы въ газетахъ подробностей о рукописяхъ, вновь появляющихся.

Въ библіотеку Вселенской Патріархіи Великій Синкелъ Неоклисъ ножертвовалъ рукопись на бумагѣ XVII в., содержащую ἐρμηνείαν εἰς τοὺς ἀναβαθμοὺς Никифора Каллиста Ксанеопуло, а также вопросы и отвѣты на разныя богословскія темы (Κ/πολις, 3 сентября 1898 г. № 198).

Витстт съ 46 томами старыхъ книгъ богословскаго содержанія, переданными въ патріархію по постановленію Филиппопольской думы (δημογεροντία), присланы и двт древнихъ рукописи съ нотами, пожертвованныя Дим. Кумаріономъ, издателемъ газеты «Φιλιππούπολις» (Κ/πολις 10 октября 1898 г. № 227).

Митрополить Амасійскій Анеимъ Алексудись, изв'єстный своими работами по спискамъ епископій и изданіемъ «ή όρθόδοξος ἰεραρχία», пожертвоваль патріархіи 17 бератовъ старыхъ епископовъ Эпира и Македоніи и Фирмановъ различнаго содержанія «καὶ μεγάλης ἀρχαιολογικῆς (??) ἀξίας», собранные имъ въ бытность епископомъ Велеградскимъ. Синодъ и патріархи благодарили жертвователя, документы же переданы въ патріаршій архивъ. (Κ'πολις 26 сентября 1898 г. № 215.),

Митрополить Трапезунтскій, узнавь, что въ частных рукахъ находятся два рукописныхъ евангелія, добился того, что они были взяты отъ владѣльца и переданы въ митрополію. По сообщенію Матеея Параники, директора греческой гимназіи въ Трапезунтв, одно изъ этихъ евангелій написано на пергаментв, относится къ Х ввку и содержить евангелія Марка, Луки и Іоанна, а другое на бомбицинв XII или XIII в.—всв четыре евангелія. Одно изъ нихъ принадлежало библіотекв ставропигіальнаго монастыря Хутура, въ епархіи Халдіи. Константинопольскій синодъ выразиль благодарность митрополиту «ἐπὶ τῆ ἐπαινητῆ αὐτοῦ προνοίς», просиль прислать ркк. съ вврной оказіей въ Константинополь, а настоятелю мон. Хутура сдёлаль запросъ, какимъ образомъ евангеліе изъ монастырской библіотеки очутилось въ частныхъ рукахъ. (№ К/πολις 18 сент. 1898, № 208 и 26 сентября 1898 г. № 215 = Хрістіахікѝ 'Аλήθεια').

На о. Андросѣ найдена новая рк. прозаическаго изложенія эпопеи о Дигенисѣ Акритѣ съ датою 1632 г. и именемъ владѣльца Іоанна Власта (Νέα Ἡμέρα 18—30 сентября 1898 г. № 1242).

Наконецъ отмѣтимъ еще одну рукопись, еще болѣе новую..., если только она существуетъ въ дѣйствительности. Въ газетѣ «Кωνσταντινούπολις» (27 іюня 1898 г. № 143) находимъ мы извѣстіе, очевидно взятое изъ какихъ либо европейскихъ газетъ, объ «открытіи» проф. Брюшальбаха (? Вρουεσαλβάχ) въ Іерусалимѣ. При раскопкахъ въ сѣ-

верной части Іерусалима найденъ былъ папирусъ, представляющій собою записки стража главныхъ городскихъ воротъ называвшихся Βάγλος, гдѣ на стр. 104 значится, что черезъ эти ворота «Іисусъ человѣкъ, Богъ, пришелъ и ушелъ сегодня». Въ началѣ этого папируса, написаннаго по арамейски, имѣется и хронологія 780 г. отъ основанія Іерусалима (т. е. 27 по Р. Х.); вмѣстѣ съ Христомъ «упомянуты имена Іакова аскета, родственника Христа, Асна офицера, хорошо извѣстнаго въ Назаретѣ, Стефана, Кайфы и Хіеха. Сохранился этотъ папирусъ хорошо»...., послѣднее, однако, удивительно менѣе всего прочаго, такъ какъ папирусъ этотъ написанъ, вѣроятно, менѣе года тому назадъ; по мнѣнію же газеты: ἀναμφιβόλως ἡ χριστιανικὴ ἀρχαιολογία ἐπλουτίσθη μὲ κειμήλιον...., «сокровище» это по позднѣйшему извѣстію той же газеты должно было поступить во владѣніе турецкаго правительства: хорошо, если даромъ.....

**a.** c.

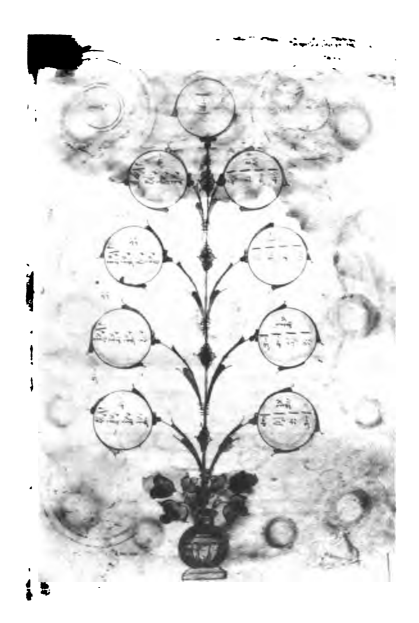
† А. А. Куникъ. 18 января скончался старъйшій и почтеннъйшій представитель византійской науки въ Россіи, экстраординарный академикъ Императорской Академіи Наукъ, Аристъ Аристовичъ Куникъ. Некрологъ покойнаго и списокъ его трудовъ по византиновъдънію мы сообщимъ въ слъдующей книжкъ.

Digitized by Google

JOHI I I WATER COLL



Упражненіе въ параллагіи Кукузелиса.



Упражнение въ параллагии.



Упражненіе в параллагіи.



Изображение Христа въ Евангели Андреевского скита на Авонъ.



Изображение Богородицы Оранта въ Евапиелии Андреевскиго скита на Авонъ.



Изображение Евангелиста Марка въ Евангеліи Андресвскаго скита на Авоню.





Изображение Евангелиста Іоанна въ Евангеліи Андреевскаго скита на Авоню.





Изображение Воздвижения Честнаго Креста въ Евангелии монастыря св. Пантелеимона на Авоню.



Артосница ризницы монастыря св. Пантелеймона на Авонъ.







**Икона св. Іоанна** Златоуста монастыря Ватопеда на Авонъ въ собраніи А. И. Пелидова.

## ΠΕΡΙΕΧΟΜΈΝΑ ΤΟΥ ΠΡΩΤΟΥ ΚΑΙ ΔΕΥΤΕΡΟΥ ΤΕΥΧΟΥΣ.

| . MEPOΣ A'.                                                                                                                                                                                        |                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| MEAETAI KAI YAAL                                                                                                                                                                                   | σελ               |
| Μελέτη περί βυζαντινής μουσικής περί των μαρτυριών ύπό J. Thiband (μετά γ'                                                                                                                         |                   |
| είχόνων).<br>Ψευδογικήτας ό Παφλαγών καὶ ό νόθος βίος τοῦ πατριάρχου Ίγνατίου ὑπὸ Ά. ΠΚε-                                                                                                          | • 1               |
| ραμέως. Ή γνησιότης τοῦ βίου τοῦ πατριάρχου Ἰγνατίου, τοῦ συγγραφέντος ὑπὸ τοῦ συγχρο-                                                                                                             | 18                |
| νίσαντος αὐτῷ Νικήτα Παφλαγόνος ὑπὸ Β΄ Βασιλιέφσκη<br>Βυζαντινὰ μνημεῖα τοῦ Άθωνος ὑπὸ Δ΄ Άϊν άλωφ (μετὰ η' εἰκόνων).<br>Μεσαιωνικὸς βίος τοῦ Άλεξάνδρου ἔκ τινος κώδικος τῆς μονῆς τῶν Ἰβήρων ὑπὸ | 39<br>57<br>97    |
| Β. "Ιστριν. Σημειώσεις περι τῶν ἀρχαιοτήτων τῆς Κ/πόλεως ὑπὸ Γ. Λάσκιν. Χρυσόβουλλον τοῦ αὐτοκράτορος Μιχαήλ Ζ΄ τοῦ Δούκα ὑπὸ Π. Μπεζομπράζωφ. 'Επιγραφική σημείωσις ὑπὸ Β. Λάτυσεβ.               | 181<br>140<br>144 |
| MEPOΣ B'.                                                                                                                                                                                          |                   |
| BIBAION EIIIKPIZEIZ.                                                                                                                                                                               |                   |
| 'Adolf Stoll. Der Geschichtschreiber Fridrich Wilken. Κρίσις Ά. Βασίλιεφ Gerhard Rauschen. Jahrbücher der christlichen Kirche unter dem Kaiser Theo-                                               | 147               |
| dosins dem Grossen. Κρίσις 'Α Βασίλιεφ                                                                                                                                                             | 152               |
| ραμέως                                                                                                                                                                                             | 156<br>163        |
| H. Moritz. Die Zunamen bei den byzantinischen Historikern und Chronisten. IL.                                                                                                                      | 167               |
| Κρίσις Σ. Παπαδημητρίου                                                                                                                                                                            | 176               |
| Franz Xaver Kraus. Geschichte der christlichen Kunst. I—Π. Κρίσις Ε. 'Ρέδιν.<br>Hugues Le Roux. Les amants byzantins. Κρίσις Π. Μπεζομπράζωφ                                                       | 185<br>203        |
| H. Lingg. Byzantinische Novellen. Κρίσις Π. Μπεζομπράζωφ                                                                                                                                           | 203<br>203        |
| ВІВАІОГРАФІА.                                                                                                                                                                                      |                   |
|                                                                                                                                                                                                    | 206               |
| 'Ρωσία. Περιλήψεις Ί. Σοχολώφ                                                                                                                                                                      | 240               |
| Γαλλία, Περιλήψεις Ά. Βασίλιεφ                                                                                                                                                                     | 251               |
| Ίταλία. Πεοιλήψεις Ά. Βασίλιεφ                                                                                                                                                                     | 257               |
| Άγγλία, Περιλήψεις 'Α. Βασίλιεφ                                                                                                                                                                    | 260               |
| Έλλας και Τουρκία. Περιλήψεις Ά. Παπαδοπούλου-Κεραμέως.                                                                                                                                            |                   |
| Σλαβικαί χώραι. Περιλήψεις Π. Σύρκου.                                                                                                                                                              | 284               |
| Νέα βιβλία σταλέντα πρός την διεύθυνσιν                                                                                                                                                            | 285               |
| ΜΕΡΟΣ Γ'.                                                                                                                                                                                          | •                 |
| ΜΙΚΡΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                               |                   |
| Συμπληρωματική σημείωσις είς τὰ περί τής δευτέρας τετράδος τοῦ « Υπέρ τῶν πολέ-                                                                                                                    |                   |
| μων» πονήματος Προχοπίου Καισαρέως ύπο Κρασενίννικωφ                                                                                                                                               | 288               |
| Συμβολή είς τὰ απερί του φρουρίου Τζεπαίνης» κτλ. ύπο Π. Σύρ κου                                                                                                                                   | 291               |
| Η έν Κ/πόλει Ρωσική Άρχαιολογική Σχολή κατά το 1897-ον έτος ύπο Ί. Σ                                                                                                                               | 298               |
| Ή ἐν Κ/πόλει Ῥωσική Ἀρχαιολογική Σχολή κατὰ το 1898-ον έτος.                                                                                                                                       | 806               |
| Corpus inscriptionum christianarum υπό Ά. Στσουχαρώφ.                                                                                                                                              | 308<br>310        |
| Άνακοινώσεις εν τῷ Συλλόγω τῶν φίλων άρχαίων γραπτῶν κειμενων                                                                                                                                      | 310               |
| Άνακοινώσεις εν τοῖς ρωσικοῖς συλλόγοις έτει 1898 ὑπό Ί. Σ                                                                                                                                         | 312               |
| Ή εν Βιέννη Αύστριακή Άρχαιλογική Σχολή ύπο 1. Σ.                                                                                                                                                  | 313               |
| Ή τοῦ πανεπεστημίου τοῦ Μονάχου σχολή τῆς μέσης καὶ νέας ἐλληνικῆς γλώσσης ὑπὸ 1. Σ                                                                                                                | 317               |
| Έταιρία τῶν μεσαιωνικῶν σπουδῶν εν Κ/πολει ὑπό Ί. Σ                                                                                                                                                | 317               |
| Σύλλογος εκκλησιαστικής μουσικής εν Κ/πόλει ύπό 'Ι. Σ                                                                                                                                              | 318               |
| Περί τινων εν Τουρκία παλαιών έχκλησιών ύπό 'Ι. Σ.<br>Ειδήσεις εξ εφημερίδων περί τινων παλαιών εν Έλλαοι έχκλησιών ύπό 'Ι. Σ                                                                      | 319               |
| Σπάθη μεθ' ελληνικής επιγραφής ευρισκομένη εν τῷ σκευοφυλακίω τοῦ Άγίου Τάφου                                                                                                                      | 822               |
| ORO I. S.                                                                                                                                                                                          | 827               |
| Βιβλιογραφικαί σημειώσεις έξ έλληνικών έφημερίδων ύπό Ί. Σ                                                                                                                                         | 827<br>832        |
| Βιογραφία τοῦ Zachariae von Lingenthal ὑπό Ί. Σ                                                                                                                                                    | 882               |
| Είδήσεις εξ εφημερίδων περί τινων παλαιών χειρογράφων ύπό Ί. Σ                                                                                                                                     | 833               |



Τὰ Βυζαντινὰ Χρονικὰ ἐκδίδονται μερίμνη τῆς ἐν Πετρουπόλει Αὐτοκρατορικῆς τῶν ἐπιστημῶν ἀκαδημείας, ὑπὸ τὴν διεύθυνσιν τῶν κκ. Β. Βασιλιέφσκη καὶ Β. Ῥέγκελ.

Κατ' έτος ἐχτυποῦνται τέσσαρα τεύχη, ὧν ἕχαστον συνίσταται ἐχ 10 ἡ 12 τυπογραφιχῶν φύλλων τέσσαρα δὲ τεύχη συναποτελοῦσι τόμον δλόχληρον. Ἡ ἐτησία συνδρομὴ ρούβλια 5 διὰ τὴν Ῥωσίαν καὶ φράγκα 16 ἡ μάρχα γερμανιχὰ  $12\frac{1}{2}$  διὰ τὸ ἐξωτεριχόν, συμπεριλαμβανομένης καὶ τῆς ταχυδρομιχῆς δαπάνης.

Αί περὶ ἐχδόσεως αἰτήσεις, αὶ ἐπιστολαί, τὰ χειρόγραφα καὶ τὰ νεωστὶ τυπούμενα βιβλία ἡ περιοδικὰ συγγράμματα πρέπει νὰ διευθύνωνται πρὸς τὸν Mr. Regel, Vassili-Ostrov, 10 ligne, 15, St. Pétersbourg.

Πράχτωρ διὰ τὰς ἐγ ιραφὰς συνδρομητῶν καὶ διὰ τὰς ἀποστολὰς τῶν Βυζαντινῶν Χρονικῶν:

K. L. Ricker: Nevsky 14, St.-Pétersbourg. Inselstrasse 20, Leipzig.

Έν τη Άνατολή συνδρομηταί έγγράφονται παρά τοῖς έξης βιβλιοπώλαις.

Κωνσταντινούπολις: Keil, librairie internationale, Péra.

Ά. Δεπάστας, βιβλιοπώλης - ἐκδότης, Γαλατᾶς.

'Aδηναι: Charles Beck, librairie internationals.

Σμύρνη: Δ. Βρετόπουλος, βιβλιοπώλης - ἐκδότης.

Άλεξάνδρεια: Γριτζάνης, βιβλιοπώλης.

Τὰ περιεχόμενα βλέπε ἐν τῆ προσθία σελίδι.

Prix d'abonnement: 5 roubles =  $12^{1}/_{9}$  R.-Mark = 16 francs.

Напечатано по распоряженію Императорской Академів Наукъ. Мартъ, 1899 г. Непремънный севретарь, Академикъ *Н. Аубровикъ* 

Типографія Императорской Академіи Наукъ (Вас. Остр., 9 лин., № 12).

## BYZANTINA XPONIKA

#### ΤΟΜΟΣ ΕΚΤΟΣ

ΤΕΥΧΟΣ Γ' καὶ Δ'.

# BUJAHTINCKIN BPEMEHI

ИЗДАВАЕМЫЙ

## ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ

подъ редакцівю

B. 9. Perega

TOMB VI.

ВЫП. 3—4.

САНКТИЕТЕРБУРГЪ, 1899.

ROMMHCCIOHEP'S:

С.-Петербургъ. К. Л. Риккеръ, Невскій пр. 14. | K. L. Ricker, Inselstr. 20.

1.18.10

### СОДЕРЖАНІЕ ТРЕТЬЯГО И ЧЕТВЕРТАГО ВЫПУСКОВЪ.

#### отдълъ і.

| изслъдованія и матеріалы.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | rp.                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| Мозанка купола св. Софін Солунской. (Къ вопросу о времени ел). Съ 5 табл.                                                                                                                                                                                                                                                                       | 37                   |
| Византія и арабы при ниператор'в Ософия (829—842). А. Васильева 3                                                                                                                                                                                                                                                                               | 70<br>80<br>48       |
| отдълъ п.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                      |
| критика.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                      |
| K. Krumbacher. Studien zu Romanos. Peu. A. Bacamesa                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 60<br>68             |
| К. Krumbacher. Michael Glykas. Рец. В. Васильсвонаго                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 175<br>124<br>137    |
| Theodori Ducae Lascaris epistulae CCXVII, nunc primum edidit Nicolaus                                                                                                                                                                                                                                                                           | 42<br>48             |
| вивлюграфія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                      |
| Германія, Б. Меліоранскаго.       5         Франція. А. Васильева.       5         Испанія. А. Васильева.       6         Англія. А. Васильева.       6         Славянскія земли. В. Кораблева.       6                                                                                                                                         | 98<br>07<br>09<br>10 |
| отдълъ III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17                   |
| «Византійскій Временникъ» выходить четыре раза въ годъ книж ками отъ 10 до 12 листовъ, всё 4 книжки составляють одинь томъ Подписна принимается у книгопродавца-издателя К. Л. Риккера, Невскій п № 14, въ СПетербургъ. Подписная цёна за годовое изданіе съ пересылкою 5 рублей для Росс и 12½ германскихъ марокъ или 16 франковъ за границею. | ф.                   |

Редакція журнала помітщается у В. Э. Регеля, на Васильевском островіт, по 10 линіи, домъ № 15, въ С.-Петербургіть.

#### ОТДЪЛЪ І.

#### Этюды по византійской эпиграфикъ.

#### 4 1). Нъсколько памятниковъ съ надписями византійской эпохи изъ Херсониса Таврическаго.

При раскопкахъ, производимыхъ въ мѣстности Херсониса Таврическаго съ 1888 г. по порученію Императорской Археологической Комииссіи сотрудникомъ ея К. К. Косцюшко-Валюжиничемъ, въ послѣдніе годы найдено нѣсколько весьма интересныхъ памятниковъ византійской эпохи, которые и послужатъ предметомъ нашего разсмотрѣнія въ нижеслѣдующихъ строкахъ.

1. При раскопкахъ въ некрополѣ въ 1896 г. открыта между прочимъ (подъ № 734 по описи г. Косцюшко) катакомба съ тремя

нишами, впереди которой у самаго затвора лежали: надгробный кресть грубой работы изъ мёстнаго камня съ высёченными вглубь крестами и обломокъ мраморной плиты выш. и шир. 0,20 м., толщ. 0,025, на одной сторонё котораго имется только рельефный бордюръ, а на другой стороне сохранился остатокъ вырёзаннаго вглубь рисунка, изображающаго, по объясне-



 $1/_{\rm g}$  hat. Bes.

нію проф. Н. В. Покровскаго (сообщенному въ Импер. Археолог. Коммиссію), хожденіе Спасителя по водамъ (Ев. Мө. XIV, 24—33;

<sup>1)</sup> См. Виз. Врем. I, стр. 657—672, и II, стр. 184—188.

<sup>2)</sup> О мъсть находки ср. «Археол. изв. и замътки» 1897 г., стр. 187. Византійскій Вроменнять.

Мрк. VI, 47—52; Іоан. VI, 16—21). Спаситель съ юнымъ безбородымъ лицомъ, окруженнымъ нимбомъ, подаетъ правую руку св. Петру, находящемуся въ лодкъ; справа виднъется часть поднятаго паруса. Критеріемъ для опредъленія времени памятника, по мижнію г. Покровскаго, можеть служить безбородый античный типъ Спасителя, на основании котораго возможно предположить, что сцена эта, трактованная художникомъ въ античномъ духѣ, относится приблизительно къ V—VI въку 1). Какое назначение имъла плита, трудно сказать увъренно. Если она служила надгробнымъ памятникомъ, то сюжетъ спа-. сенія св. Петра отъ потопленія, по мибнію г. Покровскаго, можеть быть истолковань въ смысле символического указанія на воскресеніе изъ мертвыхъ. Но намъ кажется, что плита слишкомътонка для того, чтобы могла быть поставлена на могиль, а потому мы скорье склоняемся къ предположенію, что это была икона или архитектурная принадлежность какого-либо храма. Надъ изображениемъ, въ разстояніи 0,025 м. отъ верхняго края плиты, находится тщательно выр'ьзанная однострочная надпись (выс. буквъ около 0,015 м.), правая половина которой пропала вследствіе разбитія плиты. Применительно къ сюжету изображенія, надпись можеть быть возстановлена приблизительно следующимъ образомъ:

+ 'Ο χ(ύριο)ς 'Ι(ησοῦ)ς + διδοὺς χο[ρηγίαν τῷ ἀγίφ Πέτρφ] 2).
Γοςποθο Ιυςуς, ποδακιμία [помощь святому Петру].

Употребленіе глагола хорууєї въ смыслѣ «помогать, содѣйствовать, доставлять» въ позднегреческую и византійскую эпоху обще-



<sup>1)</sup> Въ качествъ terminus post quem можно указать, что по сообщенію В. К. Косцюшко-Валюжинича въ катакомбъ найдены двъ броизовыя монеты Аркадія и Гонорія (395—408). Объ иконографіи хожденія Спасителя по водамъ ср. Н. В. Покровскаго Евангеліе въ памятникахъ иконографіи, преимущ. визант. и русскихъ (Спб. 1892), стр. 346 сл. О типахъ изображеній Спасителя вообще ср. F. X. Kraus, Real-Encyklopādie d. christl. Alterthümer (Freib. 1882—86), II, p. 23 sq., s. v. Jesus Christus.

<sup>2)</sup> Можно было бы предположить διδούς χ[εῖρα], но послѣдняя буква, сохранившаяся на половину, повидимому несомивнию была О, а не Є. Къ этому предположенію можно привести для сравненія мозанчную надпись въ Равеннской крещальнъ (Е. К. Рѣдинъ, Мозанки Равенискихъ церквей, Сиб. 1896, стр. 45): IHS ambulās super mare Petro mergenti manum capit et iubente Domno ventus cessavit.

извъстно (встръчается и въ Новомъ Завътъ, напр. 2 Кор. 9, 10; 1-е посл. Петра 4, 11); вмъсто этого глагола вполнъ возможно описательное выраженіе διδόναι χορηγίαν (ср. ράπισμα διδόναι въ Ев. Іоан. XVIII, 22; хρίσιν διδόναι тамъ же V, 22).

2. Обломанная со всёхъ сторонъ плитка изъ глинистаго сланца матово-сёраго цвёта, выш. 0,075 м., наиб. шир. 0,06, толщ. 0,013, найденная въ концё 1898 г. На одной сторонё ея (а) вверху находятся три маленькихъ круглыхъ ямки, ниже ихъ всю плитку пересёкаетъ въ поперечномъ направленіи желобокъ, къ которому какъ бы привёшенъ посредствомъ ушка круглый медальончикъ въ 0,024 м. въ діаметрё съ вырёзаннымъ вглубь погруднымъ изображеніемъ безбородой мужской фигуры въ ободкё, внутри котораго врёзана справа налёво надпись; отъ медальончика идетъ внизъ до края плитки постепенно расширяющійся желобокъ. Налёво отъ медальончика врёзанъ сверху внизъ продолговатый четырехугольникъ, раздёленный пополамъ чертою, съ ромбовидными насёчками въ обёмхъ половинахъ; отъ него



внизъ идетъ также расширяющійся желобокъ. На другой сторонѣ (б) средину занимаеть врѣзанный вглубь крестикъ выш. 0,025 и

Digitized by Google

шир. 0,021 съ расширяющимися перекрестьями, украшенными по всёмъ краямъ точками, а внутри шестью кружками съ точкою внутри каждаго; крестикъ представляется какъ бы привёшеннымъ посредствомъ ушка къ желобку, идущему отъ него вправо до края плитки; къ нижнему краю идетъ другой желобокъ, постепенно расширяющійся. Наліво отъ крестика врізано нічто въ родів круглой раковинки съ рожками вверху и также съ двумя желобками, изъ коихъ одинъ идетъ вверху вліво къ краю плитки, а другой, постепенно расширяясь, спускается къ нижнему краю. Наконецъ и на этой сторонів иміются три круглыя ямки. Расположеніе всіхъ изображеній ясно видно на прилагаемыхъ снимкахъ обімхъ сторонъ плитки въ натуральную величину.

По объясненію проф. Н. И. Веселовскаго плитка эта служила формою для отливки выръзанныхъ на ней изображеній изъ металла или для оттискиванія ихъ на тонкихъ металлическихъ пластинкахъ 1). Она представляеть собою среднюю изъ трехъ частей этого инструмента, къ которой съ объихъ сторонъ прикладывались такія же плитки съ врезанными обратными сторонами техъ же изображеній. Круглыя ямки на каждой сторонъ суть гнъзда для шиповъ, которыми скръплялись и удерживались въ надлежащемъ положении двъ створки. Желобки представляють собою каналы, по которымъ вливался въ форму расплавленный металль; онъ наполняль собою полое пространство, вырёзанное въ плиткахъ, а остатокъ его выливался наружу по прогивоположнымъ желобкамъ. После того какъ металлъ застывалъ, створки разнимались и внутри ихъ оказывалось рельефное металлическое изображеніе предмета той формы, въ которую быль влить металлъ. Формы крестика, медальончика и привъски въ видъ раковины имъютъ ушки, которые въ предметахъ, отлитыхъ по этимъ формамъ, служили для продъванія снурка.

Обратимся теперь къ ближайшему разсмотрѣнію медальончика. Какъ уже замѣчено, въ немъ вырѣзано погрудное изображеніе мужской безбородой фигуры; волосы на головѣ ея ниспадають пышными прядями по обѣимъ сторонамъ лица; въ обѣихъ рукахъ, воздѣтыхъ

<sup>1)</sup> Подобная форма русской работы для отливки крестовъ имвется м. пр. въ Тверскомъ музев. См. А. К. Жизневскаго Описаніе Тверскаго музея. Археологическій отдёлъ (М. 1888), стр. 104, № 380. — Весьма похожая на нашу плитка изъ глинистаго шифера (Thonschiefer) съ формами для отливки трехъ медальоновъ найдена при недавнихъ раскопкахъ въ Кариунтъ и пздана въ Archäol,-epigr. Mittheil. aus Oesterreich т. 20 (1897 г.), стр. 182.

кверху, фигура держить кресты, приходящіеся по сторонамъ лица; по объимъ сторонамъ головы вверху замѣтны двѣ какія-то точки или черточки; одежда очерчена грубыми штрихами; на ней посреди груди находится кружокъ, повидимому, представленный повѣшеннымъ на снуркѣ. По краямъ медальончика идетъ справа налѣво надпись, которая на гипсовомъ слѣпкѣ (и, стало быть, на предметѣ, отливавшемся въ этой формѣ) представляется рельефною, идущею слѣва направо, и въ развернутомъ видѣ читается слѣдующимъ образомъ:

#### \* KYPIE%OHOEITONOOMOIN

Хотя буквы надписи очень мелки, но выръзаны очень тщательно и красиво и при помощи увеличительнаго стекла читаются совершенно ясно. По характеру письма и правильности ореографіи они должны быть отнесены къ раннимъ византійскимъ временамъ. Надпись можетъ быть возстановлена слъдующимъ образомъ:

\* Κύριε, [β]οήθει τὸν φορο[τ]ν[τα. \*  $^{\Lambda}$ ]μήν. «Γοςποδα, πομοτα нοςπιμέμη. Αμαίτ».

Этому возстановленію, повидимому, препятствують буквы (1/), занимающія 5-е и 6-е м'єсто отъ конца; но намъ думается, что эти неясно сохранившіеся знаки представляють собою части зв'єздочки, подобной той, которая предшествуєть слову Коріє. Что въ надписи не могло быть имени собственнаго, это ясно изъ того, что наша плитка, очевидно, служила для ремесленнаго изготовленія предметовъ, поступавшихъ въ продажу, и потому надпись должна была им'єть такую форму, которая могла бы быть пригодна для всякаго покупателя. Для такого назначенія вполніє годилось общее выраженіе том форобута, «всякаго носящаго этоть предметь» 1).

Что же это быль за предметь? При первомъ взглядѣ на него и при чтеніи надписи скорѣе всего приходить на мысль, что это быль наперсный образокъ, носившійся на груди на снуркѣ или цѣпочкѣ, и что, стало быть, на немъ изображенъ какой-либо святой. Однако противъ такого предположенія, повидимому, говорить то, что при изображеніи нѣтъ ни надписи, которая указывала бы, какой именно святой здѣсь изображенъ, ни какихъ-либо признаковъ, отличающихъ одного



<sup>1)</sup> Объ употребленів винит, падежа при  $\beta$ от, $\vartheta$ еїу ср. виже прим. въ  $\mathbf{n}^0$  5.

святого отъ другого, ни аттрибутовъ святого вообще (напр. нимба, за следы котораго едва-ли можно принять упомянутыя выше точки по сторонамъ головы). Едва-ли также изображались святые съ двумя крестами въ воздетыхъ рукахъ. Св. мученики, какъ известно, изобража-лись обычно съ однимъ крестомъ, а святые молящіеся (оранты) съ воздѣтыми руками, но безъ крестовъ въ нихъ 1). Наконецъ, принимая изображенное лицо за святого, трудно будеть объяснить значеніе круглаго предмета, находящагося у него на груди (принимать его за аграфъ одежды препятствуетъ какъ величина его, такъ и то, что онъ пом'вщенъ слишкомъ низко). Въ виду этихъ соображеній мы склоняемся къ предположенію о томъ, что въ медальонъ изображенъ не какой-либо святой, а само лицо, носящее этотъ предметь (о форбо), въ положени молящагося и какъ-бы ограждающаго себя отъ бъдъ и напастей жизни знаменіемъ св. креста въ воздітыхъ рукахъ, а круглый предметь на груди его есть изображение этого самого медальона. Такимъ образомъ изображение служитъ какъ бы пояснениемъ обращенной къ Господу молитвы: «Господи, помоги носящему это», т. е. изображенному здёсь лицу, носящему на груди данный предметь. При такомъ объяснени медальонъ можетъ быть не наперснымъ образкомъ въ собственномъ смысле, а однимъ изъ видовъ амулетовъ, употребленіе которыхъ въ разнообразныхъ формахъ было, какъ извёстно, широко распространено у древнихъ христіанъ<sup>2</sup>).

Священное изображеніе могло дёлаться на другой сторон'в амулета, форма для отливки которой до насъ не дошла. Въ археологической литератур'в можно найдти н'всколько бол'ве или мен'ве аналогич-

<sup>1)</sup> Д. В. Айналовъ (Мозапки IV и V вѣковъ; Спб. 1895, стр. 163), оппсывая мозаичное изображение св. Виктора въ капеллъ его имени въ церкви св. Амвросія въ Миланъ, имъющее по объимъ сторонамъ кресты оригинальной и сложной формы съ надипсями, замъчаетъ, что «такіе кресты вигдъ болье не извъстны». На ръзномъ камиъ, изданномъ у Garrucci (Storia dell'arte crist. VI, t. 492, 9) и изображающемъ стоящаго юношу съ воздътыми руками, съ овцою и козою у его ногъ и съ надипсью Άγάθ(ω)να (β)οήθη на оборотъ, имъются крестики, по не въ рукахъ юноши, а по объимъ сторонамъ ихъ, повидимому съ чисто декоративнымъ назначеніемъ. Объ изображеніяхъ святыхъ съ воздътыми руками ср. Ръдинъ, Моз. Рав. церквей, стр. 103, а объ изображеніи молящихся вообще см. Кгаиѕ, R. Е. І р. 551 sq. s. v. Gebet.

<sup>2)</sup> Объ амулетахъ вообще ср. напр. Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes (Par. 1865), s. v. Amulettes chrétiens; Kraus, R. E. I, s. v. Amulete.

ныхъ амулетовъ съ подобными же надписями. Такъ напр. у Schlumberger'а въ «Mélanges d'archéologie Byzantine» (Par. 1895) на стр. 21. подъ  $n^0$  1 описанъ и изображенъ амулетъ изъ желтой мѣди въ видѣ продолговатаго четырехугольника съ ушкомъ для вѣшанія; на лицевой сторонѣ его изображенъ св. Пантелеимонъ съ молитвенно сложенными руками и съ надписью О А( $\gamma$ 10 $\varsigma$ ) ПАNT  $\epsilon$   $\Lambda$   $\epsilon$  H M O N, а на оборотѣ читается надпись  $\kappa$ 10 $\kappa$ 10 $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10  $\kappa$ 10

Въ томъ же сборникѣ Schlumberger посвятиль особую статью (стр. 117—140) разсмотрѣнію филактиріевъ, т. е. амулетовъ, которые суевѣрные люди носили для отвращенія бѣдствій и болѣзней¹). На одномъ изъ нихъ (n⁰ 1) читается надпись: СФРАГІС СОЛО-МОНОС АПОФІОЗОН ПАН КАКОН АПО ТОУ ФОРОНТО(ς), т. е. «Печать Соломона, отжени всякое зло отъ носящаго», на другомъ (n⁰ 2) читаемъ: + СФРАГІССОЛОМОНОС ФУЛАТЄ ТОН ФОРОИНТА, т. е. «Печать Соломона, охраняй носящаго»²). На змѣевикѣ, описанномъ гр. И. И. Толстымъ въ ук. статъѣ подъ № 7, имѣется надпись: + ⊖€ОТ ШКЕСКЕПЕ КЕ ВОН ⊖ Н ТОН ЕХШНТА СЕ А[МН]Н, т. е. «Богородице, защити и помоги имѣющему тебя, аминь». Наконецъ можно указать еще на медальонъ безъ надписей, съ изображеніемъ на одной сторонѣ хризмы, а на другой — бюста владѣльца ³).

Эти примъры, какъ намъ кажется, могутъ служить достаточнымъ подтвержденіемъ предположенія, что наша форма служила именно для отливки амулетовъ.



<sup>1)</sup> Къ числу такихъ амулетовъ, какъ извъстно, принадлежатъ такъ называемие змѣевики, о которыхъ у насъ существуетъ цѣлая литература. Изъ пея ми считаемъ достаточнымъ указатъ здѣсь только статьи графа И. И. Толстаго «О русскихъ амулетахъ, называемыхъ змѣевиками» въ Зап. И. Русскаго Археол. Общ. н. с. т. III (1888), стр. 363—413 (съ подробнымъ указателемъ литературы) и М. И. Соколова «Апокрифическій матеріалъ для объясненія амулетовъ, называемыхъ змѣевиками», въ Жури. М. Н. Пр. 1889, іюнь, стр. 339—368, съ дополненіемъ В. Г. Васильевскаго «О Гилло» (стр. 369—371).

<sup>2)</sup> Объ этихъ амудетахъ ср. замъчанія П. В. Безобразова въ рецензін на сборнивъ Schlumberger'а въ Виз. Временнивъ, т. III, стр. 673—676.

<sup>3)</sup> Kraus, R. E. I, стр. 51, фиг. 32 (раньше изданъ де-Росси въ Bull 1869, pl. 3).

Следующіе два предмета, какъ принадлежащіе къ одному типу вещественныхъ памятниковъ, необходимо разсмотрёть вмёсте.

3. При раскопкахъ юго-восточной оконечности городища, къ с. отъ склада древностей, весною 1896 г. найденъ м. пр. цёльный глиняный кружокъ, имѣющій до 0,10 м. въ діаметрѣ 1). По краю его идетъ



двойной рельефный кругъ, въ которомъ помѣщается хорошо сохранившаяся рельефная же надпись. Внутри круга изображенъ мужъ, очевидно представляющій св. Фоку, стоящій въ лодкѣ лицомъ къ зрителю съ воздѣтыми руками, въ короткомъ одѣяніи; голова его окружена нимбомъ; черты лица совершенно не обозначены; слѣва у пояса виситъ большая рыба; съ той же сто-

роны надъ носомъ лодки изображенъ трезубецъ (острога?), а справа на кормѣ — руль и два весла. По излому оборотной стороны видно, что кружокъ находился на стержнѣ, по выраженію г. Косцюшко-Валюжинича «подобно шаикѣ гриба». Онъ же замѣчаетъ, что «по первому впечатлѣнію кажется, что видишь передъ собою верхъ просфоры». Въ настоящее время этотъ любопытный памятникъ находится въ С.-Петербургѣ, въ новомъ музеѣ Императора Александра III. Надпись въ развернутомъ видѣ читается слѣдующимъ образомъ:

#### + €VX=ΓΙΑΤΟVΑΓΙΟVΦω ΚΑΤΟΥΠΤϢΧΙΟV X€PCONOC

Третья буква съ начала имѣетъ форму X вмѣсто A, четвертая попорчена и пятая менѣе ясна; чѣмъ прочія. Тѣмъ не менѣе можно считать несомнѣннымъ слѣдующее чтеніе надписи:

Εὐ(λο)γία τοῦ ἀγίου Φωκᾶ τοῦ πτωχ(ε)ίου <math>Xερσ( $\tilde{\omega}$ )νος.

<sup>1)</sup> О місті находки ср. Филол. Обозр. XII, 1, стр. 300 пли Археол. изв. и замітки 1897, стр. 168. Къ сожалінію, представляемый здісь рисуновъ кружка, первоначально предназначавшійся для другого изданія, сділань не въ натуральную величину, а въ половинномъ размірів. Натуральная величина кружка совершенно одинакова съ по 4.

Прежде чёмъ выяснить смыслъ этой надписи и назначение предмета, на которомъ она вырезана, следуетъ сказать несколько словъ о святомъ мужъ, изображенномъ на этомъ предметъ и упоминаемомъ въ надписи. Известно, что на христіанскомъ Востоке было широко распространено почитаніе св. Фоки, какъ покровителя мореплавателей. На это покровительство, безъ сомивнія, указываеть и изображеніе его въ лодкъ, въ молитвенномъ положения. Но, собственно говоря, было два святыхъ, которымъ въ разныхъ источникахъ приписывается предстательство за мореплавателей. Оба они подвизались въ Синопъ и стяжали венецъ мученическій. Память ихъ обоихъ совершается въ православной церкви въ одинъ и тотъ же день, 22 сентября. Старшій по времени, жившій при император' Траян', быль сначала корабельщикомъ (ναύτης), а затемъ за святость жизни быль поставлень во епископы. Въ Acta sanctorum имбется довольно пространное описаніе его мученія 1), которое, впрочемъ, издатели не признають «чистымъ» <sup>2</sup>). Въ немъ говорится, что св. Фока былъ представленъ префектомъ Африканомъ императору Траяну, который, не успѣвъ убѣжденіями и бичеваниемъ склонить его къжертвоприношению языческимъ богамъ, приказаль бросить его въ негашенную известь, а затемъ, когда онъ, пробывъ 3 часа въ извести, остался невредимымъ, то былъ ввергнутъ въ раскалявшуюся три дня баню и эдёсь, помолившись, предаль духъ свой Господу. По открытін бани тело его было найдено благоухающимъ какъ нардъ или драгоценное муро и крепкимъ какъ ледъ, а баня—какъ бы никогда не была топлена. Траянъ послѣ того заболѣлъ лихорадкой и умерь, изъеденный червями. Отсюда видно, что мучение св. Фоки относили ко времени, близкому къ смерти Траяна (117 г.).

Въ концѣ житія сказано, что блаженный Фока «до сего дня признается первымъ кормчимъ Понтійскихъ мореплавателей и просла-



<sup>1)</sup> Acta sanctorum m. Iul. v. III, р. 639 sq. (подъ 14-мъ числомъ іюля): Martyrium S. Phocae auctore anonymo. Ex Ms. Graeco bibl. Vaticanae cod. 797, pag. 384, collato cum variis Mss. Latinis. Описанію мученія предпосланъ «commentarius praevius», въ которомъ м. пр. указано различіе между святыми, носившими имя Фови. — Въ славянскихъ Минеяхъ-четьихъ изложеніе житія св. Фови во многомъ отступаетъ отъ указаннаго. Въ «Великихъ Минеяхъ-четіяхъ» митр. Макарія (изд. Археогр. Комм., Спб. 1869) имъется лишь весьма краткое житіе (подъ 22 сентября, ст. 1343).

<sup>2)</sup> Ср. архим. Сергія Полимії мізояцесловъ Востова, т. II (М. 1876), ч. 2, стр. 301.

вляется во всемъ мірѣ» <sup>1</sup>). Мощи его впослѣдствіи были перенесены въ Константинополь и положены въ церкви его имени.

Другой св. Фока — вертоградарь (χηπουρός) жиль въ Синоп'в въ началь IV в. и славился благочестіемъ и благотворительностью. Во время мъстнаго гоненія на христіанъ онъ быль усьченъ мечемъ, какъ ревностивний служитель Христовъ. Св. Астерій, епископъ Амасійскій, жившій во 2-й половинь того-же выка, написаль дошедшую до насъ «Похвалу священномученику Фокъ», въ которой заключается и подробное описаніе его мученической кончины<sup>2</sup>). Тъло его было погребено въ могилъ, имъ самимъ приготовленной въ его саду. Впоследствій на этомъ месте быль воздвигнуть храмъ, о которомъ св. Астерій говорить следующее: «Этоть благоленный храмъ, который хранить святые останки мученика, есть утёшеніе скорбящихъ, мъсто врачеванія страждущихъ, трапеза алчущихъ. Ибо усопшій нынъ Фока питаеть изобильные, чымь ныкогда Іосифы вы Египты: послыдный продаваль хлёбъ за деньги, а св. Фока даромъ удёляеть нуждающимся. Поэтому толпы нищихъ и странниковъ стекаются къ Синопскому перешейку, какъ бы къ общей сокровищницъ».

Далье въ «Похваль» сообщаются чрезвычайно интересныя подробности о почитании св. Фоки мореплавателями и о распространении его почитания въ варварскихъ странахъ, прилегающихъ къ Черному морю. Въ виду важности этихъ подробностей для объяснения нашего памятника, мы позволимъ себъ привести относящееся сюда мъсто «Похвалы» въ подлинникъ, сопоставляя его съ переводомъ въ «Великихъ Минеяхъ-четихъ» митр. Макарія.

(Migne v. XL p. 309). Ναῦται (Вел. Минеи четій, ст. 1350). δὲ καὶ πλωτῆρες οἱ πανταχοῦ, οὐχ Βъзчіе же и пловци, иже поοἱ τὸν Εὕξεινον διαπλέοντες πόντον, всюду, не Понтійскую преплаваἀλλὰ καὶ οἱ τὸν ᾿Αδρίαν τέμνοντες ющей токмо пучину, но и безъ-

<sup>1)</sup> Martyr. 20: Τοιούτον βίον καὶ τοιούτον ἄθλον ὑπομείνας ὁ μακάριος Φωκᾶς πρώτος τῶν ἐν Πόντφ λαλείται έως τῆς σήμερον ἡμέρας κυβερνήτης τῶν ναυτηλῶν, λαλητὸς ἐν παντὶ τῶ κόσμφ.

<sup>2)</sup> Migne, Patrol. cursus compl., ser. Gr. v. XL p. 300—314. Cf. Acta SS. m. Sept. VI, p. 293 sq. Эта «Похвала» послужила источникомъ для житія св. Фови въ славянскихъ Минеяхъ-четьихъ св. Димитрія Ростовскаго (подъ 22 сентября), которое представляетъ собою свободный пересказъ «Похвалы». Въ «Великихъ Минеяхъ-четінхъ» митроп. Макарія приведенъ точный славянскій переводъ «Похвалы».

και υπέρ Αιγαίου φερόμενοι και όσοι τὸν 'Ωχεανὸν πλέουσι τὸν 'Εσπέριον και τοῖς Έψοις κόλποις ἐνθαλαττεύουσι, τὰ συνήθη κελεύσματα, οίς του πλου τὸν πόνον προσαναπαύουσιν, είς χαινήν τοῦ μάρτυρος μετέβαλον εύφημίαν και διά γλώσσης έστιν όλος ό Φωχᾶς αὐτοῖς ὑπαδόμενος έπει και έναργη παρέχει της βοηθείας τὰ σύμβολα. Πολλάχις μέν γάρ ώρθη, νῦν μέν νύκτωρ προσογχουμένου γειμώνος διεγείρων τὸν χυβερνήτην τῷ πηδαλίω ἐπινυστάζοντα άλλοτε δὲ πάλιν τοὺς χάλως διατείνων χαι της όθόνης έπιμελούμενος καὶ ἀπὸ τῆς πρώρας προοπτεύων τὰ βράχη. "Οθεν καί νόμος έγένετο ναύταις Φωχαν έγειν συνεστιάτορα και ἐπειδή τόν νῦν άσώματον σύσσιτον είναι και κοινωνὸν τραπέζης ἀμήχανον, μάθετε πῶς άρα φιλευσεβής λογισμός έσοφίσατο τὸ ἀδύνατον καθ' ἐκάστην γὰρ τὴν ήμέραν την των όψων μερίδα πρός ισομοιρίαν των έσθιόντων άποχληρούσι τῶ μάρτυρι. ταύτην δέ τις τῶν δαιτυμόνων ἐξωνούμενος τὸ άργύριον χατατίθεται, χαὶ τῆ ὑστεραία άλλος και άλλοτε έτερος και ούτος ο κλήρος τής άγορασίας περιιών ἄπαντας δίδωσι καθ' ήμέραν της μερίδος τον ώνητήν. Έπειδάν страшное съкущей, и глубиною носиміи 1), и елици океанъ преплаваа Западный, и Еоіскымъ нъдромъ приближающейся, обычнаа пъніа, имиже плаваніа трудъ упокомвають, въ ново мученика преложища благохваленіе, и на газыцѣ всячьскы тьмъ есть Фока въспъваемъ, зане и мвьствено подаеть помощи образы: многажды бо гавися, ово убо нощію, ожидаем в бури, възбуждаа кръмчіа на кръм' въздремав па, другоци же пакы вжже простираа, и о ыдриль пъкася, и отъ прору отрѣваа стѣну<sup>2</sup>). Тѣмже и законъ устроися възчіамъ Фоку же имѣти съобъд'ника. И ел'ма иже нынъ бесплотна съхлебника и причастника трапезе имъти невъзможно, увъдъти, како убо благочестивъ помыслъ упремудри недоумънное: на всякъ бо день снеди часть по равеньству ыдущихъ оставляють мученику; сіа же единъ отъ тамо сущихъ искупуя, сребреникъ поставляеть; и назаутра другый, въ другый инъ, и сице достогніе купованіа обходя всёхъ, дають по вся дни части уцѣненіе в); да егда же тёхъ устрёмленіе преиметь и къ земли пріидуть, раздёляется

<sup>1)</sup> Слова «οί τὸν ᾿Αδρίαν τέμνοντες καὶ ὑπὲρ Αἰγαίου φερόμενου пе поняты переводчикомъ.

<sup>2)</sup> ἀπὸ τῆς πρώρας προοπτεύων τὰ βράχη также не понято. Ср. Миненчетьи св. Дим. Рост.: «нпогда показоващеся на носѣ корабля стоя и мѣлин8 мора оусмотрѣваа».

<sup>3)</sup> той филтум также переведено невърно.

δὲ ὅρμος αὐτοὺς ὑποδέξηται καὶ εἰς γῆν ἀφίκωνται, μερίζεται τὸ ἀργύριον τοῖς πεινῶσι· τοῦτο ἡ μερὶς τοῦ Φωκᾶ, πενήτων εὐεργεσία.

Τεθήπασι τουτον και βασιλείς τὸν καρτερικώτατον καὶ φιλόθεον, χαί φιλοτίμοις χειμηλίοις χαταχοσμούσι του περιβλέπτου πένητος τον ναόν. Φιλονειχοῦσι δὲ οἱ ἐπιγινόμενοι τούς πρεσβυτέρους ύπερβαλέσθαι. Καὶ ούπω θαυμαστόν, εἰ τῆς Ῥωμαίων ήγεμονίας άνδρες φιλευσεβείς, θεσμοίς χαι νόμοις σύντροφοι, ούτως εύλαβῶς ἔχουσι περὶ τὸν θεράποντα τοῦ Χριστοῦ, ὁπότε καὶ εἰς βαρβάρου ξφθη τὸ θαῦμα καὶ πάντες οἱ άγριώτατοι Σχύθαι, όσοι δη την άντιπέρας τοῦ Εὐξείνου Πόντου ἤπειρον νέμονται, Μαιώτιδος λίμνης καὶ ποταμοῦ Τανάϊδος πρόσοιχοι, δσοι τε τὸν Βόσπορον οἰχοῦσι, καὶ ἄχρι Φάσιδος ποταμοῦ παρατείνονται, πάντες ούτοι δορυφορούσι τῷ χηπουρῷ. τοῖς δὲ πᾶσιν ἔθεσι καὶ ἐπιτηδεύμασι διεστώτες ήμων είς τουτο μόνον όμογνώμονες γίνονται, την άγριότητα των τρόπων υπό της άληθείας έξημερούμενοι. Είς γοῦν ἄρχων καὶ βασιλεύς έχείθεν τὸν στέφανον τῆς κεφαλής άποθέμενος, γρυσφ καί

сребро алчющимъ; л сіа часть Өокы нащимъ благодълніе.

Ужасошася сего и царіе тръпъливъйшаго и боголюбьнаго, многоцѣнными съкровищи украшають обзорнаго просителя храмъ; любопруть же ся пришелци 1) старъйшихъ превъзыти. И не толико чюдно, аще мирьскаго<sup>2</sup>) владычества мужіе, благочестіе любителе, правды и закона друзи, сице благоговенньство имуть о угоднице Христовъ, егда и в' варвары възвъстися чюдо, и всь свиръпъйшіи скине, елици на обонъ полъ Пон'тійскаго моря суши пребывають, Рождественаго<sup>8</sup>) блата и рѣкы Танаиды жителе, елици морскаа устіа населяють, и до Фасида ръкы приходя, вси сіи дароносять 4) врътоградарю; всёми же обычаи художьствы в) отстоющей оть насъ на сіе токмо единомыслени бывають, звёрьство образа отъ истинны укротевающе: единъ бо князь отъонуду и царь, и венець отъ главы снемъ, златомъ и цвѣты каменій світящь, и еже на прьсіхъ

<sup>1)</sup> οἱ ἐπιγινόμενοι здёсь — потомен, а не пришельцы. Выше неудачень переводъ словъ τοῦ περιβλέπτου πένητος.

<sup>2)</sup> Должно быть: Римьсваго.

<sup>3)</sup> Весьма питересный переводъ пмени собств. Маю́тьбос (очевидно по производству отъ маюймая).

<sup>4)</sup> Въ первоначальномъ текстъ было, въроятно, «доруносятъ».

<sup>5)</sup> обычан и художьствы?

ἄνθεσι λίθων περιλαμπόμενον, χαὶ τὸν θώραχα τὸν πολεμικὸν ἀποδύς, ὅλας ἔχοντα πλούτου (ἀλαζονικὴ γὰρ καὶ θρυπτομένη τῶν βαρβάρων ἡ πανοπλία) ἔπεμψεν ἀμφότερα ἀναθίματα, διὰ τοῦ μάρτυρος τῷ Θεῷ καὶ δυνάμεως καὶ ἀξιώματος καθιερώσας τὰς ἀφορμάς. Πρόδηλον γάρ, ὡς ὁ μὲν στέφανος τῆς βασιλείας ἡν χαριστήριον, ὁ δὲ θώραξ τῆς κατὰ πολέμους ἰσχύος.

оружіе бранное отрѣшивъ 1), вещи имящее богатьства, жестоко бо и гръдостно 2) варварское всеоружіе, посла обоя възложеніа ради мученика Богови, и силы и достоиньства освятивъ вины. Произвленно убо, ико вѣнець царьствіа бѣ дарованіа, оружіе же уже 3) на бранехъ крѣпости.

Такимъ образомъ въ «Похвалѣ» св. Фока вертоградарь прославляется, какъ покровитель мореплавателей, а кромѣ того нищихъ, убогихъ и странниковъ, почитаніе котораго проникло и въ среду варварскаго населенія нынѣшней южной Россіи и Кавказа. Между тѣмъ въ житіи св. Фоки епископа (какъ мы видѣли выше) и въ синаксарѣ святогорца Никодима покровительство мореплавателямъ приписывается именно св. епископу, который раньше самъ былъ корабельщикомъ. Въ виду этого разногласія въ агіологической литературѣ существуетъ мнѣніе, что св. Астерій смѣшалъ двухъ одноименныхъ и одномѣстныхъ святыхъ и приписалъ вертоградарю то, что другими приписывалось епископу, или же что тотъ и другой святой почитались какъ покровители мореплаванія въ разныхъ мѣстностяхъ 4). Какъ бы то ни было, на нашемъ памятникѣ св. Фока, покровитель нищепріимнаго дома въ Херсонисѣ, представленъ въ видѣ рыбаря, а не вертоградаря.

4. При раскопкахъ въ Херсонисѣ въ концѣ 1898 года найденъ глиняный кружокъ въ 0,09 въ діаметрѣ съ выломанною въ видѣ трехугольника верхнею частью, совершенно подобный предыдущему съ

<sup>1)</sup> Повидимому переводчивъ не зналъ точнаго значенія олова θώραξ.

<sup>2)</sup> ἀλαζονική και θρυπτομένη передано неточно. Слідующая фраза, очевидно, не вполи понята переводчикомъ.

<sup>3)</sup> HERe?

<sup>4)</sup> Ср., напр., архим. Сергія, Полный міс. Вост. ІІ, 2, стр. 301: «Тавъ какъ мощи епископа Фоки перенесены въ Царьградъ не поздніе 404 года и память его была гораздо славніе, то жители Царяграда и другіе за ними къ сему прибітали въ ділахъ мореплаванія, а жители Синопа и окрестностей къ вертоградарю Фокі».

тою лишь разницею, что 1) изображенія и надписи на немъ вырызаны вглубь, а не рельефно, и притомъ въ обратномъ видъ (см. объ этомъ ниже) и 2) на оборотной сторонь, совершенно гладкой, ныть стержия. По краю кружка, какъ и на № 3, идетъ двойной рельефный кругъ, въ которомъ находится надпись, по характеру письма совершенно сходная съ надписью № 3. Внутри круга изображенъ продолговатый кресть съ расширяющимися къ концамъ перекрестьями (верхнее не вполнъ сохранилось) и съ подвъщенными къ поперечнымъ полосамъ буквами А и О, стоящій на камнь и окруженный сіяніемь. По обымь сторонамъ креста стоятъ святые въ длинныхъ одъяніяхъ. Стоящій нально отъ креста, съ отбитою нынь головою, изображенъ съ воздытыми руками (левая рука отъ локтя отбита), а стоящій направо, съ головою окруженною нимбомъ, лѣвую руку полагаеть на грудь, а въ правой держить длинный жезль съ крестомъ наверху; по объимъ сторонамъ святыхъ изображены продолговатые предметы, повидимому представляющіе маленькія кипарисовыя деревца. Всѣ детали изображенія ясно видны на прилагаемомъ рисункъ, снятомъ въ натуральную величину.



Форма креста на нашемъ памятникъ весьма сходна съ крестами, изображенными на стънахъ Керченской катакомбы 491 г., описанной Ю. А. Кулаковскимъ<sup>1</sup>). По аналогіи съ ними можно предполагать, что и на нашемъ памятникѣ у верхней (нынѣ отбитой) полосы креста быль полукруглый придатокъ для изображенія монограммы Христа; нижняя часть его, кажется, еще сохранилась. Для всего изображенія прекрасную аналогію представляеть извѣстный серебряный дискосъ собранія графа Строганова, найденный въ Березовѣ и изданный у Garrucci²), а затѣмъ въ болѣе точномъ видѣ въ «Русскихъ древностяхъ въ пам. искусства» гр. И. И. Толстаго и Н. П. Кондакова»³). Несмотря на замѣтную разницу въ деталяхъ⁴), значеніе изображенія на нашемъ памятникѣ и на Строгоновскомъ несомнѣнно одно и то же. По объясненію Д. В. Айналова⁵) «кресть на колмѣ прежде всего указываетъ на Распятіе христово. Первые христіане не изображали Распятія, а желая ука-

<sup>1)</sup> Матеріалы по археологін Россін, пзд. Имп. Археолог. Комм. № 6 (Спб. 1891). Древности южной Россін. Керченская христіанская катакомба 491 года. Изследованіе Юліана Кулаковскаго. См. стр. 17 сл. и табл. ІІ, 1 и 2, табл. ІІІ и ІV, 1. Подобные же кресты въ куполе усыпальницы Галлы Плацидін въ Равенне и на рельефахъ Равеннскихъ саркофаговъ. См. Рединъ, Мозаики Рав. церквей, стр. 55.

<sup>2)</sup> R. Garrucci, Storia della arte Cristiana, vol. VI (Prato 1880), tav. 460, 10. Почтенный археологь въ тексть (р. 88) описываеть изображение такъ: «Due Angeli, facilmente S. Michele e S. Gabriele, stanno in guardia e adorano la croce che è piantata sopra un globo tutto disseminato di stelle: il suolo dove riposa è quello del terrestre paradiso facendone indizio i quattro fiumi che ne sgorgano. Per la qual cosa a me pare che stando la croce in tal luogo e in guardia dei due Arcangeli, essa debba essersi posta in luogo dell' albero o legno della vita, che ne fu eloquente figura. Il lavoro non antecede il secolo sesto: gli Angeli portano tutti i loro distintivi, nimbo, diadema, bastone viatorio, ali: vestono tunica e manto ed hanno i sandali ai piedi».

<sup>3)</sup> Вып. IV (Спб. 1891), стр. 174, рис. 166. Авторы говорять, что изображеніе представляєть «Славу Креста Господия» и называють его сирійской работой второй половины VI въка по Р. Х.

<sup>4)</sup> Строгоновскій кресть водружень на шар'є (который Гарруччи описываеть какь «globo tutto disse minato di stelle»), не им'єть сіянія и буквь А и С; по сторонамь его стоять два юныхь ангела сь жезлами («м'єрилами» по объясненію гр. Толстого и Кондакова), въ одинаковыхь одеждахь и позахъ. На Строг. памятник в ніть деревьевь по сторонамь, а на нашемь ніть райскихь рікь, вытекающихь изь холма, на которомь стоить кресть.

<sup>5)</sup> Д. В. Айналовъ, Мозаики IV и V въковъ, стр. 44 (со ссылками на изображенія сохранившихся памятниковъ у Garrucci и др.). Далье на стр. 51 въ подстрочномъ примъчаніи приведены извъстія и примъры изображеній Креста въ хронологическомъ порядкъ (упомянутая въ числь этихъ примъровъ не-

зать на крестную смерть Христа, изображали кресть на Голгое в или на ровномъ пространств и обставляли его фигурами, которыя и опредъляли смыслъ композиціи... На саркофагахъ эта композиція обыкновенно пом'єщается посреди евангельскихъ или библейскихъ сценъ, или посреди 12 апостоловъ, которые оживленно бес дуютъ другъ съ другомъ, указывая на крестъ. Холмъ, на которомъ стоитъ этотъ крестъ, им'є в часто четыре райскія ріжи, текущія изъ его подножія, но также изображается часто и безъ ріжъ, какъ это видно и на мозаикъ св. Пуденціаны».

Все изображеніе на пластинкѣ, какъ уже упомянуто, сдѣлано въ обратномъ видѣ, т. е. такъ, что оно получается въ надлежащемъ видѣ (въ рельефѣ) только на отлитыхъ или на оттиснутыхъ съ этой пластинки предметахъ. Изъ этого совершенно ясно назначеніе пластинки служить формою или, такъ сказать, печатью для рельефныхъ оттисковъ. Соотвѣтственно такому назначенію и идущая вокругъ пластинки надпись вырѣзана отъ правой руки къ лѣвой. Въ развернутомъ видѣ она читается слѣдующимъ образомъ:

# ATOYATIOYKAIENQU Z W CON AND NO NEW ON TOYATIOYKAIENQU

На сдёланномъ съ пластинки гипсовомъ слёпке надпись представляется въ такомъ виде:

# ÁΤΟΥΑΤΙΟΥΚΑΙΕΝΔΨ ઉΜΜΕΙΑΛΟΥΘΟΝΙΚΑΙΕΝΔΨ ΤΟΥΑΙΚΑΙΕΝΔΨΟΙΑ

Начало и конецъ надписи находились на выломанномъ трехугольномъ кускъ. Сравненіе съ надписью св. Фоки дълаетъ вполнъ въроятнымъ предположеніе, что въ началь надписи слъдуетъ возстановить слово εὐλογία, а въ концъ пропало имя великомученика — скорѣе всего Георгія, такъ какъ 1) его имя по количеству буквъ вполнъ подходитъ къ величинъ пропавшей части кружка, 2) почитаніе его въ Херсонисъ уже засвидътельствовано найденною въ 1894 г. ръзною шиферною иконою, изображающею святыхъ Георгія и Димитрія съ надписями ихъ именъ 1). Такимъ образомъ надпись можетъ быть возстановлена въ слѣдующемъ видъ:

изданная пластинка изъ слоновой кости собранія графа Г. С. Строгонова издана впоследствіи саминъ г. Айналовымъ въ «Археол. изв. и заметкахъ» 1897 г., стр. 305—309). Ср. также стр. 139 сл.

<sup>1)</sup> Отчетъ Имп. Археол. Комм. за 1894 г., стр. 56 (со снимкомъ нконы).

Въ началь надписи, по всей выроятности, находился обычный крестикъ. Въ словы АТІОУ буква Т, читающаяся совершенно ясно, ощибочно вырызана вмысто Г. Далые мы предполагаемъ не μεγαλομάρτυρος, а μεγάλου μάρτυρος, потому что сохранившійся послы О наклонный штрихъ скорые можетъ принадлежать буквы Y, нежели М. За нимъ въ испорченной части ободка, повидимому, можно было бы помыстить болые нежели четыре недостающія буквы МАРТ, но можно предполагать, что часть ободка въ этомъ мысты была попорчена при самой отдылкы пластинки на столько, что на ней нельзя было вырызать буквы и пришлось оставить пустой промежутокъ. Такіе примыры многократно встрычаются даже въ надписяхъ на камняхъ. Изображеніе на предметы, носящемъ имя св. великомученика Георгія, не образа этого святого, а Креста Господня съ предстоящими святыми, мны кажется, можно объяснить тымъ, что кресть, какъ извыстно, быль символомъ мученичества.

Обратимся теперь къ ближайшему разсмотренію назначенія нашихъ памятниковъ. Какъ уже замѣчено, п<sup>о</sup> 4 безъ сомнънія служиль формою для отливки или оттиска рельефныхъ изображеній, а nº 3 можно принять за изображеніе, оттиснутое съ подобной формы. При этомъ грубость изображеній и глубина вырёзки ихъ дёлають весьма мало в фроятнымъ предположение, чтобы эти формы могли служить для отливки металлическихъ изображеній; скорѣе можно думать о гипсѣ, глинъ, воскъ и т. п. матеріалахъ. Далье, изъ надписи по 2 видно, что въ Херсонист въ раннія византійскія времена (о времени памятниковъ скажемъ ниже) существовалъ нищепріимный домъ (богадёльня), находившійся подъ покровительствомъ св. Фоки. Приведенныя выше места «Похвалы» св. Астерія вполне объясняють причину, почему богадъльня была поставлена подъ покровъ святаго страннопрімица. Извъстно, далье, что въ греческомъ языкъ какъ въ византійскую эпоху, такъ и въ наше время для названія церквей обычно употребляются имена тёхъ святыхъ, въ честь которыхъ воздвигнуты церкви, κακъ напр. Παναγία, άγία Σοφία, άγιος Ἰωάννης, όσιος Λουκᾶς μ τ. II. 1).

Digitized by Google

I

Ţ

īŢ

ß:

I

I

Œ.

Ţ.

<sup>1)</sup> Аналогичныя названія церквей встрічаются и върусскомъ языкі (нанр. «Василій блаженный», «Исакій» и т. п.), особенно часто въ косвенныхъ падежахъ съ предлогами. У В. А. Сліпцова въ разсказі «Співка» півчій говорить: «У Вздвиженья у ранней піль; тамъ отошла — я въ Успенію: Милость мира еще захватиль. Потомъ позднюю у Знаменья, да на похоронахъ апостола читаль».

И въ нашей надписи слова с «γιος Фωхас могутъ обозначать церковь св. Фоки, которая находилась при богадъльнъ, или при которой была богадъльня.

Затьмъ мы видыи изъ приведенной выдержки изъ «Похвалы» св. Астерія, что среди моряковъ, почитавшихъ св. Фоку, какъ своего покровителя, существоваль обычай при каждой трапезь отдыять часть пищи или питья св. Фокь, затьмъ продавать ее каждому изъ сотрапезниковъ по очереди и вырученныя деньги, по прибытіи въ гавань, раздавать нуждающимся, такъ что «часть св. Фоки была благодъяніемъ для бъдныхъ».

Этоть факть можеть навести на предположеніе, что въ Херсопской богадільні могь существовать подобный же обычай въ нісколько иномъ виді, именно что при ней изготовлялись особые хлібы, которые продавались богомольцамъ подъ именемъ благословенія св. Фоки, и вырученныя за нихъ деньги употреблялись на содержаніе призріваемыхъ въ богадільні. Нашъ кружокъ могь быть употребляемъ для тисненія на такихъ хлібахъ изображенія святаго съ соотвітствующею надписью. Такой же обычай могь существовать и въ другихъ церквахъ. Могло быть и такъ, что въ церквахъ раздавались хлібы съ священными изображеніями благочестивымъ жертвователямъ, какъ вещественный знакъ благословенія и благодарности святаго покровителя храма за ихъ пожертвованія. Такимъ образомъ наши кружки могуть быть вполні аналогичны съ тіми печатями, которыя употребляются въ нашемъ церковномъ быту для тисненія изображеній на просфорахъ 1).

Обычай раздавать въ церквахъ какіе-либо вещественные предметы въ знакъ благословенія (εὐλογία) благочестивымъ поклонникамъ былъ широко распространенъ среди христіанъ съ древнѣйшихъ временъ. Паломница, извѣстная подъ именемъ Сильвіи, совершившая путешествіе по св. мѣстамъ во 2-й половинѣ IV в.<sup>2</sup>), неоднократно

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Приведенное въ статъв К. К. Косцюшко-Валюжинича «Археологическія раскопки Херсонеса въ 1896 г.» въ «Крымскомъ Въстникъ» 1897 г., № 74 (ср. «Фил. Обозр.» XII, 1, стр. 300, или «Археол. изв. и зам.» 1897, стр. 168) мевніе «одного ученаго грека, посътнвшаго херсонесскій складъ древностей», что кружовъ съ изображеніемъ св. Фоки служилъ профилактиріемъ, намъ кажется совершенно неправдоподобнымъ, такъ какъ къ такому назначенію пе подходятъ ни форма круга, ни надпись па пемъ.

<sup>2)</sup> Ея паломинчество сделалось извёстно ученому міру въ 1884 г. и издано въ 1887 г. итальянскимъ археологомъ Г. Ф. Гамуррини, а затёмъ въ

упоминаеть о такихъ благословеніяхъ 1), при чемъ изъ нѣкоторыхъ упоминаній совершенно ясно, что подъ ними разумѣлись вещественные дары. Антонинъ изъ Плаценціи, путешествовавшій къ св. мѣстамъ въ концѣ VIв., также неоднократно говоритъ о подобныхъ «благословеніяхъ» 2) и, между прочимъ, о раздачѣ хлѣбовъ бѣднымъ при церкви св. Исихія въ Іерусалимѣ по распоряженію св. Елены 3). Подобныя свидѣтельства встрѣчаются и у другихъ христіанскихъ авторовъ 4).

Особенно распространенъ былъ обычай освящать елей или чрезъ прикосновение къ мощамъ или другимъ святынямъ, или чрезъ наливание его въ лампады, горъвшия передъ ними. Такой освященный елей увозился паломниками въ металлическихъ, стеклянныхъ или глиняныхъ сосудахъ и употреблялся для врачевания, при чемъ паломники иногда дарили его своимъ знакомымъ или уважаемымъ лицамъ. Нъ

<sup>1889</sup> г. И. В. Помяловскимъ въ 20 выпускъ «Православнаго Палестинскаго сборника» подъ загл. «Peregrinatio ad loca sancta saeculi IV exeuntis». Объ авторъ см. предисловіе г. Помяловскаго.

<sup>1)</sup> Peregr. c. 4 (Ha roph Chhah)... iam ut exiremus de ecclesia, dederunt nobis presbiteri loci ipsius eulogias, id est de pomis, quae in ipso monte nascuntur. — C. 11 (Ha roph Harbh) eulogias nobis dare dignati sunt [monachi], sicut habent consuetudinem dandi his, quos humane suscipiunt. — C. 15: Nos ergo accipientes de presbitero eulogias, id est de pomario sancti Iohannis Baptistae, similiter et de sanctis monachis, qui ibi monasteria habebant in ipso horto pomario... profecti sumus iter nostrum quo ibamus. — C. 21 (у кладезя Іакова)... eulogias dignati sunt dare mihi et omnibus, qui mecum erant, sicut est consuetudo monachis dare, his tamen, quos libenti animo suscipiunt in monasteriis suis.

<sup>2)</sup> Antonini Placentini Itinerarium rec. I. Pomialovsky (Правосл. Пал. Сбори. вып. 39, Спб. 1895), с. XVIII: In quo monumento [т. е. у гроба Господня] deforis terra mittitur et ingredientes benedictionem exinde tollent.—Ibid. XX: [у Креста Господня] offertur oleum ad benedicendum, ampullas medias.—Ibid. XXXIX: Inter Sina et Horeb est vallis, in qua certis temporibus discendit ros de caelo, quem manna appellant, et coagulatur et fit tamquam granum masticis et colligitur et doleas exinde plenas habent in monasterio, unde et benedictionem dant ampullas modicas.—Ibid. XLII: ... oleum petrinum ... qui pro grandi benedictione tollitur. Ср. ко всемъ этимъ мёстамъ примечанія И. В. Помяловскаго.

<sup>3)</sup> Ibid. XXVII: ... venimus ad sanctum Isicium, qui ibidem in corpore iacit, ubi etiam et panis erogantur ad homines pauperes et peregrinos, quod deputavit Helena.

<sup>4)</sup> Они собраны въ статъв Edm. Le Blant, «Note sur une fiole à inscriptions portant l'image de saint Ménas» въ Revue archéol. 1878, v. 35, p. 299 — 306.

сколько десятковъ такихъ сосудовъ (ampullae) принадлежавшихъ лонгобардской царицъ Теодолиндъ, сохраняются въ Монцъ. Въ нихъ хранился елей отъ св. месть. Некоторые изъ нихъ имеютъ надписи: «'Ελαιον ξύλου ζωής των άγίων Χριστου τόπων», на другихъ читается: «Εύλογία Κυρίου των άγίων Χριστού τόπων» или «Εμμανουήλ μεθ'ήμων ό θεός» 1). Кромѣ обычая брать елей отъ св. мѣстъ былъ также весьма распространенъ обычай увозить въ глиняныхъ сосудахъ влагу (елей или воду) отъ мощей св. Мины, который считался покровителемъ христіанскаго Египта и почитаніе котораго было весьма распространено въ первые въка христіанства. Ампуллы съ влагою отъ его мощей, обыкновенно снабженныя надписью «Εὐλογία του άγίου Μηνά», или «Εύλογία(ν) λάβωμε(ν) τοῦ ἀγίου Μηνᾶ», или просто «Τοῦ ἀγίου Μηνᾶ», разносились паломниками въ разные концы христіанскаго міра<sup>2</sup>). Всѣ эти обычаи, какъ намъ кажется, вполнъ подтверждають возможность предположенія о существованіи въ Херсонись раздачи освященныхъ хивбовь въ знакъ благословенія святыхъ покровителей церквей. Но особенно нагляднымъ подтвержденіемъ можеть служить совершенно аналогичный съ нашими кружками памятникъ, описанный Мишономъ въ указ. стать (стр. 198, гл. III). Это — терракоттовый кружокъ, 0,105 м. въ діаметръ, найденный въ Аттикъ въ окрестностяхъ Лаврія. Одна сторона его, слегка вогнутая, имбеть въ центрѣ возвышеніе въ видѣ рукоятки, а на другой сторонѣ вырѣзаны вглубь: въ центръ крестъ въ кругъ, а по сторонамъ его надпись: ЕУЛОГІАКУ Р ЕФНШАС, «благословеніе Господне на насъ» ' (быть можеть, върнъе читать  $\dot{\epsilon}\varphi$   $\dot{\nu}\mu\alpha\zeta$ , принимая H=Y согласно произношенію). Издатель этого любопытнаго памятника вполнъ увъренъ, что кружокъ служилъ печатью для хлѣба<sup>8</sup>). Между тѣмъ сходство

<sup>1)</sup> Mongesia amnyanu naganu y Garrucci, Storia della arte crist. VI, tav. 433 ca.

<sup>2)</sup> О св. Минъ см. В. Г. Васильевскаго «Повъсть Епифанія о Іерусалиме и сущихъ въ немъ мъстъ» (Прав. Пал. Сб. вып. 11), стр. 150. Объ ампуллахъ съ именемъ св. Мины кромъ вышеуказанной статън Le Blant'a см. Е. Michon, «La collection d'ampoules à eulogies du musée du Louvre» въ Mélanges G. В. de Rossi (Paris—Rome 1892), стр. 183—200, съ указанісмъ предшествующей литературы и мъстъ храненія ампуллъ на стр. 185. Ср. прим. И. В. Помяловскаго въ Ant. Plac. Itin. стр. 110. По сообщенію Е. М. Придика въ Керчи въ коллекціи А. В. Новикова хранятся двъ ампуллы съ именемъ св. Мины, найденныя, по словамъ владъльца коллекціи, въ Керчи.

<sup>3) ... «</sup>Il est clair, говоритъ г. Мишонъ на стр. 199, que nous sommes

его съ нашими кружками, не говоря уже о совершенно одинаковой величинъ, простирается до того, что онъ имъетъ на оборотной сторонъ рукоятку, подобно кружку съ именемъ св. Фоки. Надпись на немъ вырызана вглубъ (en creux), но отъ лъвой руки къ правой, стало бытъ на хлъбъ она выходила рельефною и читалась справа на лъво, какъ и на отгискахъ печати съ именемъ св. Фоки.

Несмотря, однако, на столь близкое сходство, мы не рѣшаемся положительно утверждать, что наши кружки непремённо служили, полобно Лаврійскому, печатями для оттиска священныхъ изображеній на хліббахъ. Дібло въ томъ, что при всемъ сходствів между ними есть и замётное различіе: изображеніе на Лаврійскомъ кружкі, если можно такъ выразиться, гораздо проще (кресть въ кругъ съ краткою надписью), какъ и следуеть ожидать оть печати, оттискиваемой на предметахъ, не подлежащихъ сохраненію на долгое время. Изображенія на нашихъ кружкахъ, при всей ихъ грубости, гораздо сложнъе и тщательнъе. Въ этомъ отношени они поразительно напоминаютъ изображенія на вышеупомянутыхъ глиняныхъ ампуллахъ, въ которыхъ сохранялось масло отъ мощей св. Мины, или точнъе говоря, на одномъ типѣ ихъ, наичаще встръчающемся 1). Ампуллы этого типа, характерною представительницею которыхъ является описанная Le Blant'омъ съ изображеніемъ на табл. Х, представляють собою сосудцы въ родъ нашихъ фляжекъ съ узкимъ горлышкомъ и придъланными къ нему двумя ручками. Съ боковъ онъ сплюснуты, такъ что боковыя круглыя поверхности ихъ представляются совершенно пло-



ici en présence d'une sorte de sceau à imprimer sur un pain bénit. Le mot eulogie, qui, plus tard, s'appliqua aussi à d'autres pains sanctifiés par une bénédiction spéciale que les évêques étaient dans la coutume de s'envoyer en signe d'union ecclésiastique, désignait, durant les premiers siècles, à la fois les espèces sacramentelles elles-mêmes et les pains qu'après avoir consacré le nombre d'hosties nécessaires à la communion des fidèles, le prêtre bénissait pour distribuer à ceux qui n'y avaient point pris part. Il est avéré que, dès le quatrième siècle, les pains offerts à l'autel étaient ronds, de petite taille, et d'ordinaire ornés d'une marque telle que la croix, avec l'inscription IC XC NIKA par exemple». Далъе Мишонъ указываетъ на изданную де Росси (Bull. di arch. christ. 1865, р. 80) печать съ надписью ЕΥΛΟΓΙΑ | ΕΥΠΟΡΙω, служившую, по митныю издателя, для иодобной же цтип.

<sup>1)</sup> Раздъленіе нять на типы и точное описаніе каждаго изъ нихъ см. въ вышеуказанной стать в Мишона, стр. 187 сл.

скими 1). На одной изъ нихъ изображенъ рельефно св. Мина, стоящій съ молитвенно простертыми руками, въ одённіи римскаго воина, съ головою окруженною нимбомъ и съ двумя колёнопреклоненными верблюдами у его ногъ. Присутствіе верблюдовъ объясняется легендою о томъ, что святой предъ своею мученическою кончиною заповёдаль, чтобы обезглавленное тёло его было положено на верблюда и погребено тамъ, гдё остановится верблюдъ, предоставленный самому себё; послёдній принесъ останки мученика изъ Котіея, гдё онъ пострадаль, на его родину въ Египетъ 2).

Такимъ образомъ мы видимъ, что изображеніе святаго характеризуется данными изъ его житія совершенно такъ же, какъ и на нашемъ кружкѣ съ изображеніемъ св. Фоки. По обѣимъ сторонамъ головы св. Мины на ампуллѣ, изданной Le Blant'омъ, идетъ слѣва направо надпись  $\circ$ AГІ $\circ$ С \HNAC, а по окружности справа налѣво читается:  $\wedge$ AИНМ $\circ$ ОІ $^{-}$ А $^{-}$ В $^{-}$ О $^{-}$ А $^{-}$ В $^{-}$ О $^{-}$ О $^{-}$ Э, т. е. Εὐ $\circ$ λογία $(\circ)$  λάβ $(\omega)$ με $[\circ]$  το $[\vec{\upsilon}]$  άγίου Μηνᾶ. Сходство этого изображенія съ изображеніями на херсонисскихъ кружкахъ по общему характеру и по техникѣ исполненія на столько поразительно, что даетъ намъ полное право видѣть въ нихъ формы для оттиска изображеній на какихъ-либо глиняныхъ предметахъ, быть можетъ на подобныхъ же сосудахъ, въ которыхъ благочестивые богомольцы получали освященную влагу изъ церквей св. Фоки и св. Георгія.

Во всякомъ случат для объясненія кружковъ должно быть принято

<sup>1)</sup> Технику производства этихъ сосудовъ г. Мишонъ (ук. ст. стр. 185) онисываеть сибдующимь образомь: «On sait qu'elles consistent en de petits récipients aplatis formés d'un goulot relié à la pause par deux anses coudées. Les deux faces de la panse étaient d'abord obtenues au moyen de moules et appliquées l'une contre l'autre; le goulot, fait à part, était alors ajusté à leur partie supérieure, où l'ouvrier avait eu soin de laisser un passage pour l'écoulement du liquide, et les deux anses soudées; mais le tout sans grand soin, de sorte que les joints des pièces rapportées empiètent constamment sur les faces et masquent parfois soit une partie de la légende, soit la couronne ou les filets circulaires qui les limitent. Le travail, le plus souvent, était alors terminé; mais quelques ampoules semblent avoir été peintes... Les dimensions des ampoules sont généralement restreintes, n'excédant pas six à sept centimètres pour le diamètre de la panse; quatre pourtant de celles que possède le Louvre - et il faut en rapprocher trois au British Museum — se distinguent, en même temps que par leur exécution plus soignée, par leur taille qui atteint quinze centimètres sur dix et demi de diamètre».

<sup>2)</sup> Cm. Le Blant ys. cr. crp. 304; Michon, crp. 187.

одно изъ двухъ высказанныхъ нами предположеній, но мы не находимъ вполнѣ прочныхъ данныхъ, которыя бы заставили окончательно остановиться на одномъ изъ нихъ. Очень можетъ быть, что въ массѣ древностей, открытыхъ при раскопкахъ въ Херсонисѣ и хранящихся въ мѣстномъ складѣ, уже имѣются обломки подобныхъ ампуллъ съ рельефными изображеніями, которые дали бы возможностъ окончательно рѣшить вопросъ въ пользу второго предположенія.

По характеру письма надписей и стилю изображеній оба херсонисскіе кружка несомнѣнно принадлежать одной эпохѣ. Для опредѣленія ея главнымъ критеріемъ должно служить священное изображеніе на nº 4 и въ особенности форма креста на немъ, которая, какъ мы видѣли, представляеть разительное сходство съ изображеніями креста на памятникахъ V—VI вѣковъ. По этому мы врядъ-ли погрѣшимъ противъ истины, если скажемъ, что разсмотрѣнные памятники не позднѣе VII в. по Р. Хр. Къ этому времени вполнѣ подходитъ и характеръ буквъ находящихся на нихъ надписей.

5. При раскопкахъ 1895 г. на южномъ склонъ городища, между новымъ соборомъ и Карантинною бухтою, найденъ между прочимъ небольшой (выш. 0,066 м., шир. 0,05) мъдный, обтянутый золотою пластинкою образокъ 1), на одной сторонъ котораго (по всей въроятности бывшей и первоначально лицевою) довольно хорошо сохранилось рельефное изображеніе Богоматери съ Младенцемъ на рукахъ въ иконографическомъ типъ Одигитріи 2) съ выпуклыми буквами МР ӨV въ



<sup>1)</sup> О мѣстѣ паходки см. Отчетъ Имп. Арх. Комм. за 1895 г., стр. 4 и 94, съ снижемъ образка въ натуральную величину, который здѣсь повторяется. Образокъ отнесенъ въ Отчетѣ, вѣроятно на основаніи мнѣнія одного изъ спеціалистовъ по церковной археологін, къ XI—XII в.

<sup>2)</sup> Объ этомъ тнић ср. статью Я. И. Смирнова «Христіанскія мозанки Кипра» въ Визант. Временникћ, т. IV, стр. 54 сл.

верхнихъ углахъ, а на оборотъ священное изображение или безслъдно пропало, или совсъмъ не было сдълано.

На объихъ сторонахъ по краямъ идетъ узкая рамка, на которой тщательно выръзана вглубь греческая надпись. Буквы ея на верхнемъ и нижнемъ краяхъ идутъ отъ лѣвой руки къ правой, а на боковыхъ—сверху внизъ (буква подъ буквой), образуя тотъ способъ письма, который въ епиграфикъ обозначается терминомъ хюмобом. Нѣкоторыя буквы надписи прекрасно сохранились, а другія болье или менье пострадали вслъдствіе порчи окисью самыхъ краевъ образка, или стерлись отъ употребленія. На лицевой сторонь надпись особенно сильно пострадала въ обоихъ верхнихъ углахъ, отчасти на правой боковой сторонь, въ правой половинь нижняго края и на лѣвой боковой сторонь кромь нижней ея части. На обороть особенно попорченъ правый верхній уголъ и средина лѣвой боковой стороны. Вотъ что намъ удалось разобрать въ надписи 1):



<sup>1)</sup> При окончательномъ установленіи чтенія мы пользовались любезно сообщенною памъ Я. И. Смирновымъ копією, сдѣланною совершенно независимо отъ нашей и подтвердившею въ большинствѣ случаевъ наше чтеніе. Остатокъ буквы  $\epsilon$ , находящійся въ пижнемъ правомъ углу обор. стороны, можно съ одинаковымъ правомъ отпосить и къ  $\delta$ , и къ  $\imath$ ; мы предпочитаемъ первую возможность.

Для правильнаго возстановленія смысла надписи прежде всего необходимо опредёлить ел направленіе и посл'єдовательный порядокъ, въ которомъ она должна читаться. Ніть сомнінія, что на лицевой стороні она начивается въ средині верхняго края рамки, гді предъначаломъ ел поставленъ крестикъ, и затімъ опускается внизъ по правой боковой стороні; далі очевидно, что съ нижней части лівой боковой стороны надпись непосредственно переходить на нижнюю сторону; отсюда слідуеть заключить, что съ праваго бока она перенесена или на верхъ лівой боковой стороны, или на лівую сторону верхняго края; и дійствительно, намъ кажется весьма правдоподобнымъ предписанъ отъ правой руки къ лівой конецъ собственнаго имени, начинающагося на правой боковой стороні, а затімъ надпись спускается по лівой боковой стороні.

На оборотной сторонѣ надпись идеть сначала по верхнему краю, затѣмъ по правой боковой сторонѣ, далѣе по лѣвой боковой и наконецъ по нижней, гдѣ, однакоже, конецъ ея не вырѣзанъ за недостаткомъмѣста. Указанное направленіе надписи отмѣчено выше начальными буквами русской азбуки, такъ что ее слѣдуетъ читать въ послѣдовательномъ порядкѣ буквъ. Для большей наглядности считаемъ не лишнимъ перевести ее въ обыкновенное строчное письмо:

# Лицевая сторона:

- a +K∈B∘ho…
- 8 WIVIIA
- 3 // Δ/// Δ/// З// N К € Н
- ∂ VONOMOTHE SSSSSII

#### Оборотная сторона:

- a ТАН $\circ$ ПР $\circ$ ФНТ $\ggg$  $\ggg$ С
- δ THCCKHACKET WMC
- $\theta$  TYT約(KAT $\circ$  MAӨHT
- 1 TONTYHONTONEK

Надпись на лицевой сторон'в представляетъ собою молитвенное воззвание къ Господу о помощи и составлена по обычному шаблону

прозаических надписей на византійских печатях съ тою только разницею, что гл. βοηθείν управляєть въ ней винительнымъ падежемъ, а не дательнымъ, который обыкновенно встрѣчается въ надписяхъ на печатяхъ, и вмѣсто притяж. мѣстоименія σός стоитъ род. падежъ личнаго мѣстоименія σοῦ 1). За молитвеннымъ воззваніемъ Κύριε βοήθει τῷ σῷ δούλφ въ надписяхъ на печатяхъ непосредственно слѣдуетъ личное имя собственника печати, далѣе обозначеніе его титуловъ или должностей (безъ члена) и наконецъ прозваніе (фамилія), непремѣнно съ членомъ.

Tつこうん

<sup>1)</sup> Schlumberger въ своемъ капитальномъ сборникъ византійскихъ печатей (Sigillographie de l'empire. Byzantin, Par. 1884, р. 35) замѣчаетъ, что глаголъ βоηθεїν ставится съ вин. падежомъ «très exceptionnellement». Примѣры такого управленія см. на стр. 458, 2, стр. 573, 4, п пр. На дапидарныхъ памятникахъ такая конструкція встрѣчается нерѣдко. Ср. напр. нашъ «Сборникъ греч. надписей христ. врем. изъюжной Россіи», nn<sup>0</sup> 12 (также изъ Херсониса), 66, 97, 104.

<sup>2)</sup> Въ копін г. Смирнова эти буквы даны въ такомъ видъ:

<sup>3)</sup> Schlumberger, Sigillogr. Byz. p. 393: •Οἰχονόμος, oeconomus, dispensator ecclesiae, dignitaire ecclésiastique dont les fonctions se rapportaient à la gestion des finances de l'Eglise. On comptait diverses sortes d'économes: avant

чается какъ безъ опредъленія 1), такъ и съ прибавленіемъ въ род. пад. названія церкви, при которой служиль экономъ, какъ напр. οἰχονόμος τοῦ Τροπαιοφόρου 3), οἰχονόμος τῆς μεγάλης ἐχχλησίας 3) и т. п. Въ виду этого можно думать, что стоящія въ нашей надписи за словомъ ἡχονόμο буквы ТНС представляють собою членъ τῆς, за которымъ слѣдовало имя святой покровительницы храма (напр. τῆς ἀγίας Σοφίας, τῆς Θεοτόχου или Παναγίας и т. п.) 4) или слово ἐχχλησίας τъ опредъленіемъ, какъ въ вышеприведенномъ примѣрѣ. Соединеніе должности церковнаго или монастырскаго эконома съ какою-либо другою вполнѣ возможно. У Schlumberger'а можно найдти не мало примѣровъ подобнаго соединенія должностей или званій. Такимъ образомъ надпись лицевой стороны можеть быть возстановлена слѣдующимъ образомъ (съ исправленною ореографією):

Κ(ύρι)ε, βοή[θει τ] ον δοῦλόν Σ[ου] Βασίλ[ειον].... και οἰκονόμο(ν) τῆς... «Γοςποθα, πομοτα ραδη Τορεμη Βαςιλίο.... α εκονομη...»

Надпись на оборотной сторонъ представляетъ собою не продолженіе предыдущей, а совершенно самостоятельное цълое, и при томъ, какъ можно замътить почти сразу, она изложена не прозой, а сти-



tout le grand économe, μέγας οἰκονόμος, haut dignitaire du patriarcat nommé souvent directement par l'empereur, le premier entre les ἐξωκατάκοιλοι, puis encore l'économe des fondations pieuses, οἰκονόμος τῶν εὐαγῶν, le vice-économe ou παροικονόμος, les simples économes et bien d'autres encore. Cp. Martigny, Dictionnaire des antiquités chrét. (Par. 1865), s. v. économe ecclésiastique; Krieg y Kraus, Real-Encyklop. II p. 521 s. v. Oeconomus.

<sup>1)</sup> Sig. Byz. p. 393 n° 2, p. 394 n° 4, p. 710 n° 2. Cp. Сугдейскія приниски на Халкинскомъ синаксаръ (Зап. Од. Общ. пст. и древн. V, стр. 595—624), n° 4: ὁ πτωχὸς π(ατή)ρ ἡμῶν Ἰωαννήκιος ὁ οἰκονόμος; n° 20: Λάζαρ... υ(ἰὸ)ς τοῦ οἰκονόμου καὶ πνευματικοῦ ἀντωνίου; n° 38: πρεσβυτέρισσα τοῦ παπᾶ ἀντή(πα) καὶ οἰκονόμου; cp. τακκε nn° 114 и 187.

<sup>2)</sup> Sig. Byz. p. 150, e n<sup>0</sup> 1. Cp. метрическую надинсь ibid. p. 146, n<sup>0</sup> 2 (молитвенное обращение отъ лица св. Никиты, изображеннаго на печати):

Όμωνυμοῦντά μοι σκέποις, Θεοῦ Λόγε, θείου ναοῦ Σου τὸν μέγαν οἰκονόμον.

<sup>3)</sup> Сугдейскія приписки (см. выше прим. 1), nº 142: Μουγάλα θυγάτηρ τοῦ παπᾶ Άντωνίου καὶ οἰκονόμου μεγάλης ἐκκλησίας; nº 190: ἀκάκιος ἱερο- (μόνα)γ(ος) καὶ οἰκονόμος τῆς καθολ...

<sup>4)</sup> Объ употребленін именъ святыхъ для обозначенія посвященныхъ имъ храмовъ ср. выше стр. 353.

хами, въ видѣ двухъ ямбическихъ триметровъ съ обычными особенностями византійскаго стихосложенія. Къ сожалѣнію, возстановленіе полнаго смысла ея представляеть затрудненія вслѣдствіе порчи нѣсколькихъ буквъ по угламъ и въ верхней половинѣ стороны в, а затѣмъ отчасти по той причинѣ, что второй стихъ не оконченъ за недостаткомъ мѣста на сторонѣ г и прерывается въ нижнемъ правомъ углу, можно сказать, на полусловѣ, наконецъ потому, что въ обоихъ стихахъ нѣтъ глагола.

Нашу попытку возстановленія смысла надписи начнемъ съ указанія, что первый знакъ ея очевидно следуеть принять за крестикъ и поэтому нервое слово будеть нарвчіе ανω; ему соотвітствуєть хатю на сторон $\dot{\mathbf{b}}$   $\theta$ ; за первымъ сл $\dot{\mathbf{b}}$ дуетъ сущ. προφήτ $[\alpha]$ , или προφήτ $[\alpha]$ , а за вторымъ —  $\mu \alpha \delta \eta \tau [\dot{\eta} \varsigma]$  или  $\mu \alpha \delta \eta \tau [\alpha i]$ . Отсюда уже ясно, что надпись содержить въ себъ указаніе на священное изображеніе, которое было сдёлано (или предполагалось сдёлать) на этой сторонё образка: вверху пророкъ (или пророки), а внизу ученикъ (или ученики). Если бы можно было сказать съ увъренностью, что существительныя поставлены во множ. числъ, то мы имъли бы ясное указаніе на образъ Преображенія Господня, на которомъ, какъ извістно, вверху представляется Інсусъ Христосъ съ пророками Иліею и Моисеемъ, а внизусвв. апостолы Петръ, Іаковъ и Іоаннъ. Но, какъ кажется, последняя буква на сторонb a, хотя и плохо сохранившаяся, скорb e можеть быть принята за С, нежели за 1; въ такомъ случав придется читать ἄνω προφήτ[η]ς — κάτω μαθητ[η]ς]. Πρι τακονώ чтенін, πο ми[η]κιώ профессора В. В. Болотова, любезно сообщившаго намъ нѣсколько разъясненій къ этой надписи, которыми мы ниже воспользуемся съ искреннею благодарностью, — можно предполагать, что и на этой сторон' в находилось изображение Богоматери съ пророкомъ (Исаіею?) вверху и евангелистомъ (Матоеемъ?) внизу. Возможно и такое предположение, что на этой сторонъ были только пророкъ и евангелистъ, такъ какъ образъ Богоматери быль на другой сторонв.

Далье, на сторонь б ясно читается  $\tau \tilde{\eta} \zeta \, \sigma x(\iota) \tilde{\alpha} \zeta \, x(\alpha \iota)$ ; но следующее слово, повидимому, стояло въ винительномъ падежъ множ. числа:  $\tau[\circ \iota) \zeta \, \tau \iota \pi[\circ \iota] \zeta$ . Отсюда является необходимость заключить, что и предыдущее слово стояло въ томъ же падежъ, т. е., иначе говоря, что ръзчикъ ощибочно (быть можетъ подъ вліяніемъ окончанія  $T H \subset B \tilde{\tau} L = 0$  предыдущемъ словъ) выръзалъ  $T H \subset B \tilde{\tau} L = 0$  предыдущемъ словъ) выръзалъ  $T H \subset B \tilde{\tau} L = 0$  смотря по тому, смотря по тому,

какой падежъ требуется смысломъ (ср.  $\Delta$ NO и К $\Delta$ TO вмѣсто  $\Delta$ N $\omega$  и К $\Delta$ T $\omega$ ).

Что касается до разъясненія самаго смысла надписи, то мы имъ обязаны сообщеніямъ В. В. Болотова, сущность которыхъ заключается въ слёдующемъ 1). Ветхозавётные пророки не могли видёть грядущихъ предметовъ (или событій), но они видёли какъ бы тёни, отбрасываемыя предметами впередъ себя, и описали эти тёни. Эти описанія у пророковъ не ясны; но мы, новозавётные, видимъ самые предметы (или событія) и потому лучше самихъ пророковъ понимаемъ предлагаемыя ими описанія. Такъ въ ирмосё 9-й пёсни канона на Срётеніе говорится: ἐν νόμφ, σκιᾶ καὶ γράμματι τύπον κατίδωμεν οί πιστοί — «въ законѣ, сёни и писаніи образъ видимъ вёрніи», т. е. въ законѣ (который имѣетъ дёло не съ предметами, а только съ) тёнью (ихъ) и очертаніемъ, мы видимъ намекъ (на дёйствительность, понятный лишь намъ) вёрующимъ, — что нёкогда отъ Дёвы родится Первородный — Сынъ Отца Безначальнаго, и этотъ Первородный святъ Богу, какъ Его святёйшее Слово.

Въ ирмост 5-й птсни 1-го канона на Рождество Богородицы читаемъ: Ο σκιόγραφον άχλύν αίνιγμάτων σκεδάσας καί των πιστών ἐκβάσει τῆς ἀληθείας διὰ τῆς Θεόπαιδος καταυγάσας τὰς καρδίας, «cbhнописанный мракъ гаданій разоривъ и вірныхъ прибытіемъ истины Богоотроковицею озаривъ сердца». Здёсь совокупность содержанія ветхозавѣтныхъ пророчествъ представляется лишь «сѣннописаннымъ мракомъ», который разгоняется, когда сбывается истина, озаряющая сердца върующихъ; она приходить въ міръ чрезъ Богородицу — и потому на икон' Богородицы вполн' ум' стно противополагать д' йствительность тыни и образамъ. Когда истина стала извыстною, намекъ на нее уже не имъетъ значенія; поэтому «тьни и образы» въ Новомъ завётё маловажны, тогда какъ въ Ветхомъ они составляли все, что въ немъ было религіозно ценнаго. Въ посланіи къ Колосс. 2, 16, 17 ветхозавѣтные праздники, новомѣсячія и субботы названы «стѣнью грядущихъ» (α έστιν σκιά των μελλόντων); Евр. 8, 5 о ветхозавътныхъ священникахъ сказано, что они собразу и стъни служатъ небесныхъ» (ὑποδείγματι καὶ σκιᾳ λατρεύουσι τῶν ἐπουρανίων); Евр. 10, 1 читаемъ, что (ветхозавътный) законъ имъетъ лишь «сънь гряду-



<sup>1)</sup> Ср. также С. Смирновъ, Предъизображение Господа нашего Інсуса. Христа и церкви Его въ Ветхомъ Завътъ (М. 1852), стр. 1—9.

щихъ благъ, а не самый образъ вещей» (σκιάν γάρ έχων ὁ νόμος τῶν μελλόντων ἀγαθῶν,οὐκ αὐτὴν τὴν εἰκόνα τῶν πραγμάτων).

Такимъ образомъ содержание надыван должно быть следующее: вверху пророкъ знаменуеть или возв'ящаеть тени и образы (plur. α! ожими въ Библін — Піснь пісней 2, 17; 4, 6; Іерем. 6, 4), а внизу ученикъ (евангелистъ) — исполнение пророчествъ (ср. Пасх. кан. півснь 4, троп. 3: образовъ сбытіе зряще, την των συμβόλων ἔχβασιν орбитес). По словамъ г. Болотова ехваси есть обычный terminus technicus въ данномъ смысле 1); къ сожаленію, безусловному принятію его препятствуетъ ясно читающійся на ст. г членъ точ, витесто котораго при ξαβασιν должно было бы стоять τήν. Поэтому приходится или предположить вторую ошибку мастера<sup>2</sup>), или думать, что авторъ двустишія вмісто этого обычнаго термина, вполні подходящаго и къ метру, взяль другой, тоже трехсложный и начинающійся съ Е К, но мужескаго рода, или начинающійся съ N є K средняго рода. Ни того, ни другаго подыскать не удалось ни г. Болотову, ни мнѣ, и потому мы склоняемся къ первому предположенію. Такимъ образомъ получается следующее предположительное возстановление надписи (съ исправленною ореографіею и съ подразуміваемымъ глаголомъ въ роді χηρύττει, διαγράφει, σημαίνει **и** т. п.):

Άνω προφήτ[η]ς τ[α]ς σκιας καὶ το[υ]ς τύπ[ου]ς·
κάτω μαθητ(ης) τῶν τύπων τ[η]ν ἔκ[βασιν].

«Вверху пророкт [знаменуетт] съни и образы; внизу ученикт — сбытіе образовт».

6. При раскопкахъ въ херсонисскомъ некрополѣ въ 1896 г. была открыта м. пр. катакомба (№ 785 по счету г. Косцюшко) съ двумя нишами въ с. и з. стѣнахъ и тремя малыми нишами въ ю. стѣнѣ в). Сверху земли и на полкахъ нишъ лежало въ безпорядкѣ



<sup>1)</sup> Κρομό γκαзαнных священных пісней ср. напр. Θεοдора Монсуестійскаго Толк. на прор. Іонля гл. II (Migne, Patrol. ser. Gr. t. 66 col. 232B): ἡ δὶ τῶν εἰρημένων ἀλήθεια τὴν ἔκβασιν ἐφαίνετο ἐπὶ τοῦ Δεσπότου λαμβάνουσα Χριστοῦ. Cp. ταμε же col. 232CD, 372C, 376CD.

<sup>2)</sup> И здёсь могло повліять окончаніе шу въ предыдущемъ словё.

<sup>3)</sup> Ср. Филол. Обозр. XII, 1, стр. 307; Археол. изв. и зам. (изд. Моск. Археол. Общ.) 1897, стр. 10 и 187.

огромное количество костей. Подъ слоемъ земли также оказались остовы, при коихъ найдено множество разныхъ вещей и монеты: 3 бронзовыя херсонисскія, бронзовая Котиса I (45—68 г. по Р. Хр.), серебряная Гордіана III (238—244), 2 бронзовыя Константина II (337—340) и Аркадія (395—408). Впереди катакомбы, у самаго входа, лежаль надгробный кресть изъ м'єстнаго камня грубой работы (выш. 0,33 м., шир. 0,23, толщ. 0,11) съ хорошо сохранившеюся надписью (выс. буквъ отъ 2 до 3 сантим.), которая зд'єсь представляется въ снимк'є съ эстампажа.



Μνημ(ε)ΐον τῆς ἀγ(ί)ας μάρτυρ[ο]ς Ἀναστασ(ί)-[α]ς.

1/g Hat. Bes.

«Памятник» святой мученицы Анастасіи»

Православная церковь чтить нёсколькихъ св. мученицъ, носившихъ имя Анастасіи 1). Такъ, 15 апрёля совершается память св. мученицъ Василиссы и Анастасіи, пострадавшихъ въ Римё при Нероне; 29 октября — преподобномученицы Анастасіи Римлянки, пострадавшей при Валеріане и нередко смешиваемой съ св. Анастасіей «узорешительницей», память которой совершается 22 декабря; кроме того 30 октя-

<sup>1)</sup> Изложеніе житій ихъ см. у преосв. Филарета (Гумплевскаго), Житія святыхъ, чтимыхъ православною церковью, изд. 2 (Спб. 1892), подъ указанными числами. Источники свъдъній о житіяхъ указываетъ прот. Д. Вершинскій, Мъсяцословъ православно-каеол. восточной церкви (Спб. 1856), также подъ числами памяти святыхъ. (Метафрастово житіе св. Анастасіи узоръщительницы см. у Мідпе, Patrol. Gr. v. 116, ст. 574—610). О смъщеніи св. Апастасіи Римлянки съ св. узоръщительницей ср. архим. Сергія, Полный мъсяцесловъ Востока, т. II (М. 1876), ч. 2, стр. 395.

бря чтится память св. мученицы Анастасіи Солунской, пострадавшей при Валеріанѣ и признаваемой, судя по сказанію объ ея страданіяхъ, за одно лицо съ Римлянкою¹). Есть еще нѣсколько святыхъ женъ этого имени, упоминанія о которыхъ встрѣчаются въ древнихъ греческихъ и славянскихъ рукописныхъ памятникахъ восточной церкви, но которыя нынѣ уже не находятся въ полныхъ печатныхъ греческихъ и славянскихъ иѣсяцесловахъ. Таковы: св. Анастасія Латрская, упоминаемая въ греческомъ мѣсяцесловѣ XII вѣка подъ 15 мая (bibl. Coislin. cod. 199), св. мученица Анастасія, упоминаемая подъ 19 мая въ Бѣлозерскихъ святцахъ (С.-Петерб. духовной Академіи) № 493, св. мученица того же имени въ календарѣ Неаполитанской церкви IX в. подъ 27 мая, еще одна въ греческомъ прологѣ XI—XII в. Клермонтской іезуитской коллегіи подъ 29 сентября (вѣроятно тожественна съ св. Анастасіей Римлянкой), св. подвижница Анастасія въ греческихъ минеяхъ Миланской библіотеки подъ 13 декабря и др.²).

Ни одна изъ этихъ св. женъ, па сколько извъстно, не подвизалась въ Херсонисъ. Поэтому можно было бы предположить, что нашъ памятникъ, который по характеру письма можно отнести приблизительно къ V—VI в., сохранилъ имя мъстной мученицы, неизвъстной изъ другихъ источниковъ. Она могла пострадать при одномъ изъ преслъдованій христіанъ, которыя неоднократно бывали въ Херсонисъ 3). Но противъ такого предположенія можно найдти нъсколько болье или менъе въскихъ возраженій.

Судя по вышеприведенному описанію, та катакомба, около которой найденъ кресть, служила одною изъ тёхъ общихъ усыпальницъ, въ которыя по издревле существовавшему какъ на востокѣ, такъ и на западѣ обычаю переносились кости изъ мѣстъ первоначальнаго погребенія послѣ истлѣнія труповъ; трудно допустить, чтобы останки св. мученицы были положены въ такую общую усыпальницу. Затѣмъ слѣдуетъ замѣтить, что едва-ли крестъ съ надписью могъ быть поставленъ на могилѣ мученицы немедленно послѣ ея погребенія: извѣстно, что христіане, по весьма понятнымъ причинамъ, погребали мучени-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. арх. Сергія ук. соч. ІІ, ч. 1, стр. 289 и ч. 2, стр. 395.

<sup>2)</sup> Свёдёнія заимствованы изъ «Мёсяцеслова» арх. Сергія, т. І и ІІ. Въ текстё не упомяпута еще препод. Анастасія Египетская (пам. 10 марта), такъ какъ она не была мучепицей.

<sup>3)</sup> См. арх. Макарія Исторія христ. въ Россін до св. Владиміра, изд. 2 (Спб. 1868), стр. 47 сл.

ковъ тайно и скрывали мъста ихъ погребенія 1). Поэтому пришлось бы думать, что памятникъ былъ поставленъ только тогда, когда могила св. мученицы стала извъстна и не было основаній скрывать ее. Наконецъ, хотя найденный крестъ скорбе всего можно принять за надгробный памятникъ 2), но, какъ мнѣ кажется, возможно также предположить, что онъ быль «памятникомъ» въ собственномъ смысле, т. е. быль поставлень гдб-либо на видномъ мёстё для напоминанія вёрующимъ о страданіяхъ св. мученицы<sup>8</sup>) и лишь впоследствіи перенесенъ въ катакомбу. А въ такомъ случав возможно и другое предположение, -что это была не мъстная мученица, а одна изъ вышеупомянутыхъ, чтимых всеми христіанами. Скорев всего это могла быть св. Анастасія узорышительница. Извыстно, что при императоры Львы І (457— 474) ея мощи были перенесены изъ Сирмія въ Константинополь, гдѣ въ честь ея быль построенъ храмъ 4). При постоянныхъ сношеніяхъ Херсониса съ столицею Восточной имперіи вполнъ возможно, что и въ Херсонист стали усердно чтить эту св. мученицу и въ воспоминаніе объ ея страданіяхъ къмъ-либо быль сооружень сохранившійся до насъ крестъ. Во всякомъ случат съ полною достовтрностью нельзя выяснить назначение этого интереснаго памятника и рышить вопрось о томъ, какая св. Анастасія на немъ упомянута. .

В. Латышевъ.

<sup>1)</sup> Тавъ и въ самомъ Херсонисъ, по свидътельству житія св. Херсонскихъ мучениковъ, върные тайно предали землъ тъло св. епископа Васялея, замученияго пдолоповлонниками (Зап. Од. Общ. VII, стр. 125).

<sup>2)</sup> Надгробные памятники въ видѣ креста уже извѣстны въ Херсонисѣ. См. нашъ Сборникъ греч. нади. христ. временъ изъ южной Россіи,  $nn^0$  24 и 25. Первый изъ этихъ памятниковъ (пресвитеровъ Стефана, Стефана и Христофора) какъ по формѣ, такъ и по характеру письма близко напоминаетъ вновь найденный. Му $\eta\mu$ ( $\varepsilon$ ) то читается на найденномъ въ Керчи надгробномъ памятникѣ діакона Евсевія 436 г. по Р. Хр. (тамъ же,  $n^0$  86).

<sup>3)</sup> Такъ, по свидътельству того-же житія, върующіе на мъсть мученической кончны св. Василея поставили столиъ и на немъ крестъ для поклоненія. Точно такъ же надъ гробпицею св. епископа Эсерія на островъ Алсосъ (см. о немъ нашу статью въ Журн. М. Н. Пр., май 1899 г.) христіане поставили столиъ съ крестомъ (Зап. Од. Общ. тамъ же, стр. 127).

<sup>4)</sup> Арх. Сергій, Місянеся. Вост. II, 2, стр. 396. Интересно отмітить, что въ Крымской Сугдей въ началі XIV в. святая Анастасія пользовалась особымъ почитаніемъ: въ одной изъ приписовъ на Халкинскомъ синаксарі (Зап. Од. Общ. ист. и древн. т. V, стр. 597, N 9) подъ 1313 годомъ день 22 декабря называется  $\lambda \alpha \mu \pi \rho \alpha \pi \alpha \nu \eta \gamma \nu \rho i \zeta \tau \eta \zeta \lambda \alpha \lambda i \mu \alpha \rho \tau \nu \rho i \zeta \lambda \alpha \alpha \tau \alpha \alpha i \alpha \zeta$ .

# Мозаика купола св. Софіи Солунской (Къ вопросу о времени ея).

Солунь, древняя Фессалоника, глава Македоніи, станція Ксеркса, древній порть и метрополія Иллирійской римской провинціи, зрачекъ Византійской Имперіи и ея последній оплоть, «православный городъ» и торговый, была такимъ-же прибежищемъ искусства, какъ и Равенна, и какъ последняя богата замечательнейшими памятниками ранне-византійской архитектуры, скульптуры и живописи. Но въ то время какъ въ той-же Равенне эти памятники дошли до насъ почти въ полной неприкосновенности, блестящей сохранности, свидетельствуя ясно, что народъ, наследіемъ котораго они являются, — культурный, ценитъ и понимаетъ памятники искусства и прилагаетъ все средства къ возможно лучшему сохраненію ихъ, въ Солуни — они въ весьма печальномъ состояніи и не только не сохраняются, но умышленно, въ силу различныхъ обстоятельствъ, подвергаются порчё, разрушенію.

На того, кто посѣщалъ Солунь, хотя бы въ послѣдніе годы, не могло не произвести сильнаго впечальнія это печальное состояніе христіанскихъ памятниковъ, бывшихъ церквей, обращенныхъ завоевателями въ мечети. Что изъ себя представляеть эта знаменитая величественная базилика св. Димитрія, этотъ прекрасный купольный храмъ Богородицы (Казанджалларъ-Джами), эта дивная св. Софія? Одинъ — запущенный, грязный сарай, другой — печальную рунну, третья — почти руину, грозящую, если не будутъ приняты мѣры, окончательнымъ разрушеніемъ и гибелью...

Въ статъ Я. И. Смирнова 1) подробно и ярко описано то состояніе и тотъ видъ, который представляеть собою эта бывшая соборная

<sup>1) «</sup>О времени мозанкъ св. Софін Солунской», Виз. Врем., 1898, III, 365—392.

церковь Солуни, св. Софія, пышно, блестяще украшенная мозаиками, фресками, щадившаяся даже завоевателями и не обращавшаяся въ мечеть до 1589 года. Посётивъ въ іюнё настоящаго (1898) года это зданіе, мы нашли его въ томъ-же печальномъ состояніи, какъ и авторъ вышеуказанной статьи (въ 1895 г.): работы по реставраціи мечети дальше загражденія досками оконъ и дверей нижняго яруса—и установки игрушечныхъ, подпорокъ къ потрескавщимся и утоньчившимся мраморнымъ колоннамъ, къ стёнамъ, угрожающимъ паденіемъ — не пошли и кто знаетъ, что ждеть его еще черезъ нёсколько лёть?

А между тъмъ научнаго изслъдованія св. Софіи (ся архитектуры, мозаикъ) какъ и всъхъ остальныхъ христіанскихъ памятниковъ Солуни, мы и доселъ еще не имъемъ.

Памятники Солуни — лишній факть, подтверждающій то положеніе, что наука христіанской археологіи еще юна, б'єдна не только изсл'єдованіями, но даже изданіями памятниковъ, давно какъ бы изв'єстныхъ вс'ємъ, но въ д'єйствительности совс'ємъ неизв'єстныхъ, если они изданы такъ, какъ напр. мозаики церквей той-же Солуни...

Мозаики купола св. Софів, какъ извѣстно, изданы Техіег и Pullan'омъ еще въ 1864 году въ книгѣ «Bysantine Architecture» 1) (табл. XL, XLI, XXVI), но такимъ образомъ, что таблицы, воспроизводящія ихъ, не даютъ никакого понятія объ оригиналѣ, его стилѣ... Знакомый съ мозаиками по этимъ таблицамъ при видѣ оригинала — какъ ни попорченъ онъ стараніями хозяевъ мечети, временемъ, пожаромъ— поражается послѣднимъ, какъ впервые становящимся для него извѣстнымъ памятникомъ, поражается художественной фантазіей издателей, не копировавшихъ оригиналъ, а фантазировавшихъ на его тему.

А между тъмъ эти таблицы до послъдняго времени воспроизводятся въ руководствахъ, а заключение издателей мозаикъ о времени ихъ повторяется почти всъми учеными и изслъдователями, какъ напр. Лабартомъ <sup>2</sup>), Жерспакомъ <sup>3</sup>), Байе <sup>4</sup>), Н. В. Покровскимъ <sup>5</sup>) и др.

И издателями, и указанными учеными мозанки относятся къ VI вѣку. Что-же служитъ основаніемъ отнесенія этихъ мозанкъ къ VI вѣку?

<sup>1)</sup> London, 1864.

<sup>2)</sup> Histoire des arts industriels, 2 éd., Paris 1873, II. 349.

<sup>3)</sup> Gerspach, La Mosaïque, 56.

<sup>4)</sup> Memoire sur une mission au mont Athos, Paris, 1876, 331.

<sup>5)</sup> Стънныя росписи въ древнихъ храмахъ греческихъ и русскихъ (*Труды VII* Арх. Съвзда, Москва, 1890, I, 158). Очерки памятниковъ православной иконографіи и искусства, Спб. 1894, стр. 139.

Тексье считаетъ ихъ современными постройкѣ самой церкви, а церковь, по его словамъ (стр. 442), какъ это признано уже традицей, различными писателями, сходна съ Софіей Константинопольской и современна ей, т. е. принадлежитъ времени Юстиніана. Этимъ доводомъ довольствуются одни, другіе-же присоединяютъ нѣсколько замѣчаній о композиціи изображеннаго въ мозаикахъ Вознесенія Христа и даже о стилѣ ихъ (и всё на основаніи также Тексье): «мозаики, говоритъ Лабартъ — образецъ лучшихъ произведеній ученыхъ греческихъ мозаичистовъ VI вѣка» (349 стр.), «таблицы Тексье (воспроизводящія эти мозаики) съ излишкомъ подтверждаютъ всё то, что говорилось нами о стилѣ живописи эпохи Юстиніана» (350 стр.).

«Въ отношеніи художественномъ (говоритъ Н. В. Покровскій) Тексье совершенно справедливо считаль эту мозаику однимъ изъ лучшихъ произведеній византійскаго искусства. Простое и весьма изящное выполненіе рисунка, спокойныя, величавыя, монументальныя позы, ландшафтные аксессуары, въ то-же время возвышенность идеи, индивидуальность типовъ и выраженій — суть неоспоримыя достоинства этой мозаики» 1). «Композиція (говоритъ Я. И. Смирновъ) близка къ древнѣйшимъ изображеніямъ того-же содержанія въ сирійскомъ Евангеліи Рабулы (586 г.) и на извѣстныхъ свинцовыхъ флаконахъ, занесенныхъ изъ Іерусалима въ Монцу» 2).

Въ новъйшее время, послъ пожара, когда мечеть стала доступнъе, и открыли новыя надписи и лучше стали разбираться уже ранъе извъстныя, для опредъленія времени мозанки купола привлекается хронологія, почерпаемая изъ данныхъ этихъ надписей. Въ указанной статьъ Я. И. Смирнова приведена исторія изученія этихъ надписей, критика ихъ объясненія и потому возвращаться къ ней мы не будемъ. Въ указанныхъ надписяхъ, помъщающихся въ куполъ, въ поясь, идущемъ ниже мозаикъ, среди гирлянды изъ листьевъ и цвътовъ, указывается архіепископъ Павелъ и мъсяцъ ноябрь 4 года индиктіона, и изъ числа, указывающаго годъ отъ сотворенія міра — одна лишь цифра S. Исходя молчаливо отъ авторитета традиціи в, и Laurent и Я. И. Смирновъ, находя среди солунскихъ епископовъ въ VII въкъ Павла, полагаютъ, что послъ цифры S находились еще три: Р№Д и что такимъ образомъ въ надписи былъ обозначенъ 6154-й годъ, т. е.

<sup>1)</sup> Очерки памятниковъ, 140. Стѣнныя росписи, 159.

<sup>2)</sup> O. c., 382.

<sup>3)</sup> Искать дату возможно ближе къ VI вѣку.

645-й послѣ Р. Х. (ближайшій къ 649 г., въ который упоминается еп. Павелъ). «Неполность интереснъйшаго для насъ: числа годовъ, не могла конечно, входить въ расчеть составителя надписи, говоритъ Я. И. Смирновъ, такой пропускъ могъ быть сделанъ лишь невежественнымъ или небрежнымъ исполнителемъ ея». Но при небрежномъ исполненіи могли быть опущены и другія цифры и если найдется другой Павель отъ болье поздняго времени, то недостающія цифры можно подъискивать къ его времени. Но, если даже и принять, что Павель надписи именно VII въка, то что препятствуетъ отнести дату ко времени построенія самой церкви, а не мозанки, притомъ той, что въ настоящее время имъется въ куполъ? При неполнотъ надписи и гадательности выводовъ, возможныхъ извлекать изъ нея, полагаемъ. что надписи, имфющіяся въ куполф, не могуть дать окончательнаго ръшенія о времени мозанкъ, находящихся тамъ-же. Но не говорятьли о времени мозанки-онъ сами, ихъ стиль, композиція сюжета, изображеннаго въ нихъ? Конечно, всякій памятникъ говорить за себя. если онъ не искаженъ, перепорченъ реставраціей, или чёмъ другимъ. И въ данномъ случат предъ нами памятникъ, — сильно испорченный хозяевами мечети: фигура Христа въ медальонъ, несомомъ ангелами. совершенно прикрыта надписями и покраской, фигуры почти всёхъ апостоловъ прикрыты намазанными на нихъ деревьями; этими деревьями такимъ образомъ имѣлосъ въ виду уничтожить изображенія вськъ человъческихъ фигуръ и представить въ куполъ своеобразный садъ. Однако, отъ времени ли, или отъ огня, воды, покраска, прикрывшая фигуры, теперь въ значительной части поотстала и за исключеніемъ, однако, лицъ, можно ясно различать эти фигуры и до нѣкоторой степени, не говоря уже о композиціи, судить о стиль мозанки.

Благодаря любезному содъйствію россійскаго генеральнаго консула Н. А. Иларіонова <sup>1</sup>), намъ возможно было ближайшимъ образомъ <sup>2</sup>) осмотръть мозанки, и снять съ нихъ фотографіи <sup>8</sup>), но послъднія, къ сожальнію, вышли не совсьмъ удачно, при затруднительности съемки въ окнахъ купола и при отсутствіи какихъ бы то ни было приспособленій, устройство которыхъ, понятно, требуетъ значительной затраты средствъ. При полномъ отсутствіи въ литературъ изданія какихъ-нибудь фотографій съ мозаикъ, мы осмъливаемся издать выше-



<sup>1)</sup> И услугамъ И. П. Ковачевича.

<sup>2)</sup> Съ хора при помощи лъстницы взобраться на крышу и оттуда въ окна купола.

<sup>3)</sup> Для этой цёли нами быль приглашень извёстный фотографь въ Солуни Zepdji.

упомянутыя (см. табл. XII—XVI) і) и высказать предположеніе о времени мозаикъ, над'єясь, однако, что окончательное р'єтеніе этого вопроса будеть сд'єлано другими при большемъ изученіи мозаикъ, при лучшихъ средствахъ для этого изученія, ч'ємъ это возможно было намъ, при изданіи, наконецъ, бол'є лучшихъ фотографій съ нихъ посл'є очистки ихъ отъ вс'єхъ наслоеній и старательной живописи хозяевъ мечети.

Вознесеніе, изображенное въ мозаикахъ купола, представляетъ такую композицію: въ вершинѣ купола въ медальонѣ, несомомъ двумя ангелами, Христосъ, сидящій на радугѣ 2) и благословляющій. Ниже—двѣнадцать апостоловъ съ Богородицею Орантою, окруженною двумя ангелами по сторонамъ; апостолы, смотрящіе вверхъ и выражающіе различнымъ образомъ свои чувства, стоять на каменистой почвѣ; они отдѣлены одинъ отъ другого деревьями.

Считая, что мозаики VI-го въка, находять сходство между композиціей Вознесенія, представленной въ нихъ, и извъстными въ памятникахъ того-же времени: въ миніатюрахъ сирійскаго евангелія Рабулы и на Монцскихъ свинцовыхъ ампулахъ. Но въ дъйствительности при нъкоторомъ сходствъ между этими композиціями — и существенное различіе: въ нижней части миніатюры, какъ и въ мозаикъдвъ группы апостоловъ съ Богородицею посрединъ и двумя ангелами по сторонамъ, т. е. въ согласіи съ исторической художественной трактовкой событія. Но въ верхней части в), гдѣ Христосъ не сидить въ ореолъ, на радугъ, несомомъ двумя или четырьмя ангелами, какъ это обычно въ поздне-византійскихъ памятникахъ XI-XIII в., уже большое отличие отъ солунской мозанки: Христосъ стоить въ миндалевидномъ ореолъ, держа въ рукахъ длинный свитокъ; ореолъ несуть два ангела, внизу колесница съ четырьмя апокалипсическими эмблемами; съ двухъ сторонъ устремляются ко Христу два ангела, неся вънцы мученическаго подвига на пурпурныхъ покрывалахъ; небо горитъ пурпурнымъ заревомъ, а вверху видны солнце и луна. «Миніатюра эта, говорить Н. П. Кондаковъ, представляеть намъ торжество мученика и по всей концепціи, деталямъ, апокалипсическому переводу

<sup>1)</sup> Табл. XII, представляющая общій видъ купола съ его мозавкой, приготовлена по фотографіи Я. И. Смирнова, которому мы приносимъ сердечную благодарность за его дружеское любезное содъйствіе къ украшенію нашей статьи указавной иллюстраціей.

<sup>2)</sup> Cp Bayet, o. c., 326.

См. описаніе у Н. П. Кондакова, Исторія византійскаго искусства и иконографін по миніатюрамъ греческимъ рукописей. Одесса. 1876, стр. 77 (франц. перев., І, 127).

евангельскаго сюжета слѣдуеть вообще пріемамъ древнихъ мозанкъ Рима и Равенны, но въ то-же время далеко опережаетъ ихъ своею сложной, пышной композиціей». Такимъ образомъ, въ виду указаннаго характера композиціи, полагаю, невозможно говорить о сходствѣ съ композиціей солунской мозанки. Въ композиціяхъ на Монцскихъ ампулахъ 1) Христосъ то пожилой, то юный сидита ва преслю; ни двухъ ангеловъ по сторонамъ Богородицы, ни деревьевъ, отдѣляющихъ апостоловъ (какъ и въ миніатюрѣ евангелія Рабулы) здѣсь не имѣется; кромѣ того, здѣсь въ нѣкоторыхъ случаяхъ изъ ореола выходитъ «десница» и на Богородицу спускается св. Духъ въ видѣ голубя 3). Такимъ образомъ, и въ данномъ случаѣ говорить о близкомъ сходствѣ композицій — невозможно.

Композиція въ мозанкѣ св. Софіи имѣеть ближайшее сходство съ той, что извѣстна въ памятникахъ иной совершенно эпохи, болѣе поздней,— съ композиціей, уже вполнѣ вырабатавшейся въ миніатюрахъ различныхъ рукописей эпохи вторичнаго процвѣтанія византійскаго искусства и перешедшей таковой въ монументальную живопись, въ фресковую и мозаическую роспись церквей XI—XIII вѣка.

Дъйствительно—это сходство весьма близко и поразительно. Такъ напр. весьма сходно до буквальнаго повторенія изображеніе двухъ ангеловъ, поддерживающихъ медальонъ и, красиво, легко изогнувшихъ свое тёло въ полетѣ въ миніатюрахъ евангелія Гелатскаго монастыря, аеонскаго в), въ эмали сіенскаго оклада ⁴), на диптихѣ изъ слоновой кости Эрмитажа (шкафъ І, № 5) — приблизительно одного времени (ХІ — ХІІІ в.), на большомъ кіотѣ въ Чисмокмеди (ХІІ — ХІІІ в.) в), на большой иконѣ Спаса въ Шемокмеди вронзовыхъ дверяхъ св. Павла въ Римѣ 7) и др.

Поза, положеніе Богородицы во всёхъ указанныхъ примёрахъ тождественны; весьма сходны во многихъ случаяхъ позы ангеловъ, стоящихъ по сторонамъ Богородицы (большой кіотъ въ Шемокмеди),

<sup>1)</sup> Garrucci, Storia della arte cristiana, tav. 433, 8, 10; 434, 2, 3; 435, 1.

<sup>2)</sup> Ib., 484, 8.

<sup>3)</sup> Н. В. Покровскій, Евангеліе въ памятникахъ иконографіи преимущественно византійскихъ и русскихъ. Спб. 1892, рис. 200, 201.

<sup>4)</sup> Н. П. Кондаковъ, Византійскія эмали. Собраніе А. В. Звенигородскаго. Исторія и памятники византійской эмали. Спб. 1892, 189; Лабартъ, о. с., pl. СІ.

<sup>5)</sup> Н. П. Кондаковъ, Опись памятниковъ древности въ нѣкоторыхъ храмахъ и монастыряхъ Грузів. Спб. 1890, рис. 63.

<sup>6)</sup> Ib., puc. 54.

<sup>7)</sup> Fleury, L'Evangile, II, pl. C, 4.

позы нёкоторых вапостолов: правая рука приложена къ приподнятой немного вверх голов (миніатюра Гелатскаго евангелія и асонскаго), приподнятая вверх правая рука съ открытымъ однимъ указательнымъ пальцемъ, тогда какъ лёвая опущена и въ ней свитокъ (асонское евангеліе); деревья — то по сторонамъ Богородицы, то они отдёляютъ апостоловъ (асонское евангеліе, большой кіотъ въ Шемокмеди).

Еще большее сходство разбираемая композиція Вознесенія имѣеть съ той, что извѣстна въ рядѣ памятниковъ отъ той-же эпохи, какъ сказали, въ монументальной живописи, въ росписи церквей, въ которой она укращаетъ куполъ, какъ и въ св. Софіи, напр. св. Марка въ Венеціи, Монреале (на стѣнѣ пресбитерія), Спаса Нередицкаго близъ Новгорода, Староладожской св. Георгія. Непосредственно къ этимъ памятникамъ, въ ихъ именно среду, XI—XIII в., можно, предполагаемъ, отнести мозанку св. Софіи Солунской.

Въ мозаикѣ церкви св. Марка въ Венеціи 1) Христосъ сидить на радугѣ, въ медальонѣ, поддерживаемомъ ангелами, отличающимися, какъ и въ св. Софіи, красотою: при дробныхъ угловатыхъ складкахъ одеждъ изгибъ извивающагося тѣла, естественное движеніе и натуральность формъ. Богоматерь Оранта также въ лиловой одеждѣ. Два ангела съ золотыми мѣрилами. Апостолы также — длинныя, довольно худыя фигуры; апостолъ Петръ съ посохомъ, оканчивающимся крестомъ, съ ключемъ и свиткомъ въ лѣвой рукѣ, а правой благословляетъ. Изъ жестовъ апостоловъ здѣсь также повторяется: правая рука лежитъ на приподнятой вверхъ головѣ; правая приподнятая вверхъ рука; спокойное положеніе фигуры апостола съ евангеліемъ, или свиткомъ въ одной рукѣ, въ то время какъ другая благословляетъ. Всѣ апостолы такъ же отдѣлены деревьями, которыя разцвѣчены золотомъ. Надъ головами апостоловъ та же надпись (только на латинскомъ языкѣ), что и въ Солунской мозаикѣ 3).

Во фрескахъ церкви св. Георгія въ Старой Ладогѣ, XII—XIII в., въ куполѣ, повторены иконографическія формы сюжета Вознесенія в); Христосъ сидить на радугѣ и благословляеть; позы ангеловъ, что по

<sup>1)</sup> Онганья, La Basilica di S. Marco, tav. XII — XIII.

<sup>2)</sup> Начало той-же надписи погречески передано на извъстной таблеткъ изъ слоновой кости (XI в.) иъ Національномъ музет во Флоренціи (коллекція Карранъ), надъголовами двънадцати апостоловъ, смотрящихъ вверать на возносящагося Христа, туть Богородица, два дерева. (Ср. Fleury, L'Evangile, II, 303).

<sup>3)</sup> П. В. Покровскій, Ствиныя росписи 194.

сторонамъ Богородицы, почти тѣ же, что у ангеловъ Солунской мозаики: одинъ какъ бы благословляеть, а другой указываеть вверхъ; они съ жезлами; то-же положеніе гиматія съ концомъ переброшеннымъ на лѣвую руку 1); буквально даже повторяются нѣкоторыя позы апостоловъ: правая приподнятая вверхъ съ указательнымъ открытымъ пальцемъ, въ лѣвой свитокъ 2); правая рука у головы, приподнятой вверхъ 3); въ то время какъ одни апостолы въ движеніи, смотрятъ вверхъ, другіе такъ же, какъ и въ мозаикъ, стоятъ спокойно 4); всѣ отдѣлены деревьями.

Во фрескахъ церкви Спаса въ Нередицахъ (конца XII в.)—въ композици, представляющей воспроизведение сцены Вознесения—тѣ же черты сходства въ фигурахъ апостоловъ, удлиненныхъ, въ многочисленныхъ складкахъ ихъ одеждъ, въ ихъ позахъ: поднятие головы вверхъ, прикладывание руки къ лицу в и др. Въ соборѣ Монреале — вновь весьма близкая композиция: буквально повторена верхняя частъ (Христосъ, два ангела), средняя группа (Богородица и два ангела), позы нѣкоторыхъ апостоловъ, поднятие руки надъ головой; апостолы въ виду того, что изображение помѣщено на стѣнѣ — представлены въ двухъ самостоятельныхъ группахъ, а не размѣщены по одному в).

Совершенно справедливо отмъчаетъ Я. И. Смирновъ спѣшность и небрежность работы, проявляющейся въ фигурахъ громадной композиціи Вознесенія въ мозаикъ св. Софіи, исполненной хуже извъстныхъ намъ мозаикъ, но не VI въка, а XI—XII въка, напр. св. Софіи Кіевской, св. Марка въ Венеціи, Монреале.

Среди фигуръ солунской мозаики наилучше сохранилась—*Вого*матери и она— лучшій показатель, какъ намъ кажется, времени, къ которому можно отнести эту мозаику.

Фигура ея чрезвычайно удлинена, пропорціи ея преувеличены; продолговатое лицо, тонкій удлиненный оваль, длинная тонкая шея; вся вообще фигура тонка, худа; лицо, повидимому, сильно поврежденное стараніями замазывавшихъ мозаики, блёдно и глаза какъ бы закрыты.



<sup>1)</sup> И. Е. Бранденбургъ, Старая Ладога. Спб. 1896, табл. LXX, 1-3.

<sup>2)</sup> Ib., LXIII, 12.

<sup>3)</sup> Ib., LXXI, 1.

<sup>4)</sup> Ib., LXXIII, 11.

<sup>5)</sup> Н. В. Покровскій, Стыныя росписи, таб. II.

<sup>6)</sup> Gravina, Duomo di Monreale, tav. 20 — С. Теsta, р. 166, с. IV, Sacra icon. del tempio, NCXXXVIII. За любезное сообщеніе справки изъ указаннаго изданія и рисунка приносимъ сердечную благодарность проф. А. Н. Деревицкому.

Одежда испещрена многочисленными складками въ видѣ тѣней, полосъ. Если сравнить этотъ образъ съ Орантами — Кіевской <sup>1</sup>), Равеннской <sup>2</sup>), Никейской <sup>3</sup>), Гелатской, С. Донато въ Мурано, то онъ стоить въ художественномъ исполненіи ниже ихъ и, если относить солунскую мозаику по композиціи къ XI—XIII вѣку, то поэтому образу ее можно было бы отнести къ концу XII вѣка.

Къ сказанному прибавимъ еще нѣсколько слѣдующихъ наблюденій надъ мозаикой. Контуры рукъ Богородицы—красные; нимбъ на основномъ золотомъ фонѣ обведенъ, повидимому, не голубымъ, алиловымъ кругомъ.

Хорошей сохранности, какъ указывали, два летящіе ангела, несущіе медальопъ съ Христомъ — прекрасныя, стройныя удлиненныя фигуры, напоминающія такія-же въ миніатюрахъ ХІ—ХП в. Они въ бёломъ гиматіи, голубомъ хитонё; въ крыльяхъ ихъ замёчаются цвёта: золотой коричневый.

Также удлиненны и остальныя фигуры: ангелы, апостолы; одежды ихъ также испещрены многочисленными складками. У ангеловъ въ крыльяхъ цвѣта: зеленый, синій, красный, коричневый, черный. Гиматій, повидимому, зеленый, хитонъ золотой съ двумя золотыми полосами. Никакой сферы у ангела (праваго) не видно 4).

О типахъ Апостоловъ въ настоящее время невозможно говорить; но ап. Петръ съ крестомъ ясно отличимъ и теперь. Кромѣ него крестъ въ рукахъ еще у апостола (можетъ быть Андрея), что стоитъ позади Павла (?); слѣдующій за Андреемъ апостолъ стоитъ спокойно, пожилой, съ Евангеліемъ. Петръ, повидимому, благословляетъ; слѣдующій за нимъ, приложивъ правую руку къ щекѣ; слѣдующій, съ Евангеліемъ, приподнявъ немного голову вверхъ, забросилъ правую руку на голову. Слѣдующій — со свиткомъ, правой рукой указываетъ вверхъ, или же приложилъ её къ носу; слѣдующій, со свиткомъ смотря вверхъ, положилъ правую руку на голову; далѣе вновь со свиткомъ, правую руку поднявъ вверхъ съ однимъ открытымъ указательнымъ пальцемъ; слѣдующій — ясно юный апостолъ со свиткомъ, смотря вверхъ, положилъ правую руку на голову; за нимъ — пожилой смотритъ вверхъ, въ опущенной рукѣ свитокъ. Слѣдующій апо-

<sup>1)</sup> Д. Айналовъ и Е. Ръдинъ, Кіево-Софійскій соборъ, Спб. 1889, 44.

<sup>2)</sup> Е. К. Ръдинъ, Мозаики Равенискихъ церквей, Спб. 1896, 178.

<sup>3)</sup> Diehl, Mosaiques byzantines de Nicée. Byz. Zeitschr., I, 82.

<sup>4)</sup> Ср. замъчаніе Я. И. Смирнова, о. с., 382.

столъ — совершенно нетронутая фигура, стоитъ спиной къ зрителю, поднявъ голову вверхъ и указывая туда пальцемъ правой руки; у него небольшая округлая бородка, съдые волосы; полная, мощная фигура; бълая одежда, въ съроватомъ тонъ, вся изборождена завитками, изображающими собою складки. Хороша также по сохранности фигура апостола, приложившаго руку къ носу; эта рука—весьма тонка; тъло было съроватаго оттънка.

Верхняя одежда у апостоловь была, повидимому, бѣлая (у нѣкоторыхъ темносѣрая съ красными полосами), шесть красноватыхъ полосъ пересѣкаютъ эту одежду, идя къ правому колѣну, и двѣ идутъ сверху внизъ—съ лѣвой стороны; у нѣкоторыхъ подолъ нижней одежды изборожденъ многочисленными зелеными полосами.

Скалы, на которыхъ стоятъ апостолы, образованы изъ красныхъ, бёлыхъ, зеленыхъ полосъ, съ сердцевиной то золотой, то голубой.

У деревьевъ стволъ золотой, т. е. сердцевина, а по краямъ отъ зеленаго переходъ къ темноголубому. Стволы листьевъ также золотые, самые же листья на одной половинѣ дерева голубые, на другой зеленые.

Деревья, что по сторонамъ Богородицы, отличаются отъ тёхъ, что отдёляють апостоловъ.

Е. Ръдинъ,

Харьковъ, августъ 1898 года.

# Византія и арабы при императоръ беофиль (829—842) 1).

# Столкновенія 829 года. — Византійско-арабская граница.

Молодой Өеофиль вступиль въ 829 году на престоль, когда силы государства были заняты на западѣ тяжелою войною съ сицилійскими арабами.

Критскіе арабы также не были спокойны. Изв'єстно, что они сейчась же посл'є смерти императора Михаила II въ 829 году съ большимъ флотомъ выступили къ берегамъ Малой Азіи и опустошали прибрежную полосу Өракисійской вемы, населеніе которой попадало въ пл'єнъ. Мало того, арабы дошли до горы Латра, изв'єстной своими монастырями, напали на живущихъ тамъ монаховъ и перебили ихъ. Но въ это время начальникъ вемы Константинъ Контомитъ (ὁ κατὰ τὸν Κοντομύτην) сд'єлаль на суш'є нападеніе на этихъ арабовъ, оставившихъ свои корабли, и «какъ дельфиновъ» уничтожилъ ихъ 2).



<sup>1)</sup> Эта статья представляеть изъ себя главу изъ нашей работы «Византійскоарабскія отношенія за время аморійской династіи», которая въ своемъ ціломъ появится въ Запискахъ историко-филологическаго факультета С.-Петербургскаго университета.

<sup>2)</sup> Cont. Theoph. p. 137, с. 39. Cm. Delahaye. De monte Latro ejusque monasteriis во введеніи къ его изданію житія Павла Младшаю Латрскаю (Analecta Bollandiana. T. XI, 1892, р. 15). Лебо, разсказывая объ этомъ походѣ, говорить, что арабы, высадившись во Фракіи, грабили ее; одна часть ихъ, пройдя всю Фракію, проникла до горы Латръ въ Нижней Мизіи (dans la basse Mésie), гдѣ она разграбила монастырь и перебила монаховъ (Lebeau. Histoire du Bas-Empire, éd. par Saint-Martin. v. XIII, р. 92—93). Очевидно, Лебо τῶν Θρακησίων приняль за Фракію, а появленіе Латра въ Мизіи обязано непониманію Лебо техническаго греческаго выраженія «Мυσῶν λείαν ποιεῖν», что значить просто «перебить, уничтожить». См. Мuralt. Essaide chronographie byzantine, р. 413, который относить это событіе къ 830 году: Constantin Contomytes défait les Sarrasins qui dévastaient la Mysie. Продолжатель Феофана даеть самое неопредѣленное указаніе на время: хата δὲ τὸν αὐτὸν καιρόν (р. 137). Но въ виду того, что въ той же главѣ онъ прямо переходить къ неудачѣ византійскаго флота у Фазоса, для чего онъ даеть точную дату—октябрь 829 года, мы склоняемся поставить оба эти событія въ связь и отнести ихъ къ октябрю 829 года.

Но въ томъ же октябрѣ мѣсяцѣ 829 года византійскій флоть, сразившись съ арабами у острова Өазоса, весь погибъ¹). Послѣ этой побѣды арабскіе корабли продолжали грабить Киклады и прочіе острова²). Въ это время подвергся опустошенію Авонъ; жившіе тамъ монахи и міряне должны были его покинуть, и Авонъ на нѣсколько лѣтъ впалъ въ запустѣніе ³).

Для Византів было бы весьма важно, если бы въ такихъ затруднительныхъ обстоятельствахъ она жила въ мирѣ съ восточными арабамв, съ которыми съ 807 года, т. е. со времени правленія Гарунаар-Рашида, у нея не было столкновеній, если не считать участія арабовъ во возстаніи Оомы 4). Но съ первыхъ же лѣтъ правленія Оеофила миръ былъ нарушенъ, и его современникъ Мамунъ четыре года подрядъ тревожилъ предѣлы византійскаго государства.

Халифать въ правленіе Мамуна (813—833 г.) переживаль въ политическомъ отношеніи смутное время. Кромѣ постоянныхъ внутреннихъ раздоровъ въ государствѣ, съ которыми приходилось бороться халифу, онъ долженъ былъ вести двѣ трудныхъ и продолжительныхъ войны. Тянувшіеся съ 812 года раздоры партій въ Египтѣ заставили въ 828 году отправить туда для усмиренія брата Мамуна и его объявленнаго наслѣдника Абу-Исхака-Мухаммеда, будущаго халифа Мутасима-Биллахи, а нѣсколько позднѣе, какъ мы увидимъ ниже, въ Египетъ выступилъ и самъ Мамунъ.

Кром'в египетской войны Мамуну пришлось вынести упорную борьбу съ происшедшимъ въ 815—816 году въ Адербиджан'в возстаніемъ коммунистической секты хуррамитовъ, которые поднялись подъ предводительствомъ перса Бабека. Главнымъ ихъ м'єстопребываніемъ была гористая м'єстность между Адербиджаномъ, Арменіей

<sup>1)</sup> Cont. Theoph. p. 187, C. 89: καὶ κατὰ τὸν τῆς αὐτοκρατορίας δὲ χρόνον αὐτοῦ καὶ τὸν Ὁκτώβριον μῆνα εἰς ἰνδικτιῶνα ὀγδόην, ὁ τῶν Ῥωμαίων στόλος ἐν τῆ νήσω καταναυμαχη-δεὶς ἄρδην ἄπας ἀπώλετο. Cm. Muralt p. 413.

<sup>2)</sup> Vita S. Theodorae Imperatricis p. VII и 9 (Regel. Analecta Byzantino-russica, Petropoli, 1891) = Georgii Hamart. ed. Muralt, p. 701—702. Cont. Theoph. p. 187, C. 39: καὶ κατὰ τὸ ἐξῆς δὲ τὰς Κυκλάδας νήσους, ἀλλὰ μὴν καὶ τὰς ἄλλας ἀπάσας, ὁ τῶν Ἰσμαηλιτῶν κατασύρων στρατὸς οὐκ ἐπαύετο.

<sup>3)</sup> Порфирій Успенскій. Востокъ христіанскій. Ч. III. Асонъ монашескій. Кієвъ, 1877, стр. 24; также стр. 34. См. также Ив. Соколовъ. Состояніе монашества въ византійской церкви съ половины ІХ до начала XIII в. (842—1204). Казань, 1894, стр. 218.

<sup>4)</sup> См. Tabari Annales, cum aliis ed De-Goeje. III. р. 730 подъ 191 годомъ хиджры (17 ноября 806—5 ноября 807 г.): и не было у мусульманъ послъ этого года лътняго похода (на Византію) до 215 года (28 февр. 830—17 февр. 831 г.).

и Дейламомъ почти до Хамадана и Динавара, гдё мёстныя горныя племена въ большомъ количестве становились на сторону ученія Бабека и охотно соглашались поднять знамя возстанія противъ Мамуна <sup>1</sup>).

Вспыхнувшее возстаніе отличалось ожесточенною борьбою об'єихъ враждующихъ сторонъ и продолжалось бол'є двадцати л'єть, такъ что пережило Мамуна. Войска халифа часто терпієли пораженія; а въ 829—830 году все посланное противъ мятежниковъ войско во глав'є съ главнокомандующимъ было уничтожено Бабекомъ 2), котораго д'єятельность н'єкоторыми сравнивается съ д'єятельностью Ганнибала 3).

И вотъ, когда возстаніе въ Египті еще не было подавлено, а хуррамиты своими успіхами угрожали власти халифа въ восточной Персіи, въ 830 году открылись военныя дійствія на византійской границі.

Вследствіе частых военных столкновеній съ греками арабы должны были обращать большое вниманіе на укрепленіе своих границь.

Пограничная съ византійскими владініями область, называвшаяся авасимо 4), иміла своимъ главнымъ пунктомъ Антіохію; кромі нея въ составъ области входили первый сирійскій небольшой городъ на Евфраті со стороны Ирака Балисъ (древ. Barbabissus), даліє, лежащій въ пустыні, но среди хорошо обработанной области Манбиджъ, выше по Евфрату Самсатъ (Самосата). По самой же пограничной линіи шель рядъ укріпленныхъ городовъ. Важнійшимъ пограничнымъ пунктомъ былъ городъ Тарсъ недалеко отъ извістнаго Киликійскаго горнаго прохода (Рувае Сівсіае), который отділяль его отъ византійской территоріи. Окруженный двойною стіною, снабженный въ



<sup>1)</sup> Бабекъ носить часто самъ названіе ал-хуррами или ал-хурами, а его приверженцы ал-хуррамійя или ал-хурамійя; названіе это происходить, вёроятно, оть персидскаго слова хуррамі—ясный, септамій. Хурамійя иногда называются ал-мухаммира, т. е. одётые въ красное платье, для отличія оть другихъ сектантовь, внёшнимъ признакомъ которыхъ служили другіе цвёта—бёлый, черный или зеленый. См. Flügel. Bâbek, seine Abstammung und erstes Auftreten. (Zeitschrift der Morgenländischen Gesellschaft. B. XXIII, S. 534).

<sup>2)</sup> Weil. Geschichte der Chalifen. B. II, S. 238.

<sup>3)</sup> Cm. H. Daghbaschean. Gründung des Bagratidenreiches durch Aschot Bagratuni. Berlin, 1893, p. 2 u 4.

<sup>4)</sup> Авасимі т. е. защищающіе (города). Арабскій писатель X въка Кадама говорить: эти города называются асимі, потому что они защищають границу и доставляють ей помощь противъ нападенія враговъ. Коdama, ed. De-Goeje въ Bibliotheca geographorum arabicorum. P. VI р. 253 (ар. текстъ), 193 (франц. перев.).

изобиліи съёстными припасами, им'євшій всегда въ своемъ распоряженіи сильный гарнизонъ п'єхоты и конницы, Тарсъ являлся для арабовъ надежнымъ оплотомъ противъ нашествій византійцевъ.

Начиная отъ Тарса укрѣпленная пограничная линія шла такимъ образомъ. На востокъ отъ него лежали города Адана у рѣки Сайханъ (древ. Sarus) и Массиса (др. Мопсуестія) по обоимъ берегамъ рѣки Джихана (др. Ругатив); на сѣверъ отъ Массисы лежалъ городъ Айназарба (Апаzагbа) съ пальмовыми деревьями, съ богатыми садами и пашнями; на сѣверо-востокъ отъ него г. Марашъ (недалеко отъ древней Германикіи); на западъ отъ восточнаго отрога Аманскаго хребта построенная Гаруномъ-ар-Рашидомъ крѣпостъ Гарунійя; вѣроятно, не много сѣверо-восточнѣе Мараша лежала крѣпостъ Хадасъ (ˇАδατα, Hadath)¹), еще сѣверо-восточнѣе Малатія. Вся линія городовъ отъ Тарса до Малатія была сильно укрѣплена особенно въ первые годы правленія Гаруна-ар-Рашида²).



<sup>1)</sup> О положенів г. Хадаса, греч. "Абата, существують противорівчивыя мийнія. Утвержденіе Вейля о томъ, что Хадась, лежаль между Марашемъ и Манбиджемъ (Weil, op. cit. B. II, S. 98), т. е. на югъ отъ Мараша, должно быть оставлено. Извёстный англійскій ученый Рамзай, на основанів византійскихъ изв'єстій о походахъ противъ арабовъ, приходитъ къ заключенію, что крыпость Адата находится немного съвернъе Германиків (Ramsay. The historical Geography of Asia Minor. London 1890, р. 278). Опибочно показаніе хрониста Глики, который отождествляєть Германикію съ Адатой: Γερμανικόπολίν τινα λεγομένην "Άδατα (Glykas. В. р. 549); это были два различные города; см. Ramsay. ор. с. р. 278. Между твиъ у арабскихъ географовъ можно наёти довольно опредёденныя свёдёнія о положеніи Хадаса. Якутъ говоритъ: сильная крѣпость Хадасъ (находится) между Малатіей, Самосатой и Марашемъ со стороны византійской границы (Jacut. Geographisches Wörterbuch, ed. Wüstenfeld. B. II, p. 218). Это свидътельство опредъляетъ положение Хадаса вообще на съверъ отъ Мараша. Въ другомъ мъстъ Якутъ говоритъ (В. Ір. 514), что вблизи Мараша находится озеро Хадаса, которое, начинаясь въ 12 миляхъ отъ Хадаса по направленію къ Малатін, продолжается къ Хадасу. Действительно, вблизи Мараша есть подрядъ три озера, лежащія отъ него на сѣвере-востокъ; см. географическія карты въ атласѣ Штилера (Stieler), у Ramsay, ор. с. р. 267. У Иби-Хордадбеха мы имвемъ указаніе, что Хадасъ находится отъ Мараша на разстояніи пяти парасангъ (Ibn-Chordadbech, ed. De-Goeje = Bibl. Geographorum Arabicorum. V. VI p. 97 (ap. r.) u 70 (op. пер.); то же самое у Кадамы (Kadâma-ibn Djafar, ed. De-Goeje. ibidem, V. VI р. 216 ар. и 165 фр. Арабскій географъ XI віка ал - Бекри пишеть, что городъ Арбасусъ (Arabissos, теперь Al-Bistan на съверъ отъ Мараша) лежалъ напротивъ Хадаса (Das geographische Wörterbuch el-Bekri, herausg. v. F. Wüstenfeld. Göttingen, 1876, р. 657). См. Gui le Strange. Al-Abrik, Tephrike, the capital of the Paulicians въ The Journ. of the royal Asiat. Soc., 1896, p. 741. Cp. Anderson. The campaign of Basil I against the Paulicians in 872 A. D. Bt. Classical Review, vol. X (1896) p. 138: on the Ak-su near Inekli.

<sup>2)</sup> Kodâma, ed. De-Goeje. B. VI p. 253—254 ap. n 193—194 op. Istakhri. Viae regnorum. Descriptio ditionis moslemicae, ed. De-Goeje = Bibl. Geogr. Arabic. V. I. Lugd. Batavorum, 1870, p. 65, 67. Istachri. Das Buch der Länder, aus dem Arabischen

Доходы халифата съ этой пограничной страны были довольно незначительны въ сравненіи съ расходами на ея защиту. Доходъ съ сирійской границы, въ составъ которой входили города Тарсъ, Адана, Массиса, Айназарба, Гарунійя и нік. др., равнялся по оффиціальнымъ арабскимъ сведеніямъ приблизительно 100,000 динаріямъ, или 600,000 рублямъ 1), которые шли на общественныя работы, на содержаніе шпіоновъ, курьеровъ, сторожевыхъ постовъ въ горныхъ проходахъ, у ръчныхъ бродовъ, въ крепостяхъ и проч. Для гаринзоновъ этихъ городовъ требовались особыя военныя силы. Между тысь при ежегодномъ доходъ съ сирійской границы въ 100,000 динаріевъ, на летніе и зимніе походы, какъ морскіе, такъ и сухопутные, назначалась сумма въ 200,000, а иногда даже въ 300,000 динаріевъ, т. е. приблизительно въ 1,200,000 или 1,800,000 рублей. Доходы съ месопотамской границы, въ составъ которой входили города Марашъ, Хадасъ, Самосата, Малатія и нек. др., достигали 70,000 динаріевъ, т. е. 420,000 рублей; изъ нихъ 40,000 динаріевъ тратилось на общее содержаніе этой границы; на плату же войскамъ шли остальные 30,000 динаріевъ, и къ послідней суммі ежегодно прибавляли по крайней мъръ 120,000, а иногда и до 170,000 динаріевъ, не считая спеціальныхъ издержекъ каждой экспедиціи въ отдёльности, гдё издержки являлись пропорціональными числу участниковъ похода <sup>2</sup>).

Но всѣ эти расходы были очень незначительными въ сравненіи съ тою общею суммою доходовъ, которую халифатъ получалъ въ правленіе Мамуна; такъ въ 820 году доходъ восточнаго халифата превышалъ милліардъ франковъ, т. е. равнялся приблизительно четыремъ стамъ милліонамъ рублей в).

übersetzt von Mordtmann. Hamburg, 1845, S. 87-46. Cm. Kremer. Culturgeschichte des Orients, B. I, S. 849-350.

<sup>1)</sup> Въ первое время калифата динарій равнялся десяти дирхемать, а позднѣе двѣнадцати и болѣе, при Рашидѣ двадцати и даже двадцати двумъ дирхемамъ, при Мутаваккилѣ двадцати пяти; Кадама въ Х вѣкѣ считаетъ въ динаріи пятнадцать дирхемовъ См. К remer. op. cit. В. І. S. 362. K remer. Ueber das Einnahmebudget des Abbasiden Reiches. Den kschriften der philos-hist. Cl. d. k. Akad. der Wissenschaften zu Wien, 1887, В. 36, S. 287; есть и отд. оттискъ. Дирхемъ же равняется по цѣнѣ приблизительно франку. Считая въ динаріи по 15 дирхемовъ, а дирхемъ равнымъ приблизительно 40 копѣйкамъ, мы получимъ для 100,000 динаріевъ, сумму около 600,000 рублей.

<sup>2)</sup> Kodama ed. De-Goeje. B. VI p. 253—254 ар. и 193—195 фр.

<sup>3)</sup> См. Slane. Notice sur Kodama et ses écrits (Journal Asiatique. Т. XX, 1862, р. 181). Кремеръ, на основаніи достовърныхъ показаній «Исторіи визирей» Джах-шіяри (--331 г. хиджры—942—493 г.), опредъянетъ общую сумму доходовъ во время

Арабскія нашествія на византійскія земли можно по временамъ года разділить на три категоріи: весеннія, літнія и зимнія. Весенній набіть, начинаясь въ половинь мая, когда лошади уже были прекрасно откормлены на весеннемъ подножномъ корму, продолжался въ теченіе тридцати дней, т. е. до половины іюня; въ это время на византійскихъ пастбищахъ арабскія лошади находили обильный и какъ бы вторичный весенній кормъ. Съ половины іюня до половины іюля арабы давали отдыхъ себі и своимъ лошадямъ. Літній походъ, начинаясь съ половины іюля, продолжался шестьдесять дней. Что же касается до зимнихъ походовъ, то арабы предпринимали ихъ въ виду только крайней необходимости, при чемъ не заходили далеко въ глубъ страны и старались, чтобы весь набіть продолжался не боліє двадщати дней, такъ какъ на этотъ срокъ солдать могь нагрузить свою лошадь необходимымъ провіантомъ; эти зимніе набіти производились въ конці февраля и въ первой половині марта місяца 1).

#### Походъ 830 года.

Уже во время возстанія Оомы совм'єстнія д'єйствія посл'єдняго съ арабами показывають, что Мамунъ им'єль въ виду наступательные планы на византійскіе пред'єлы. Неудача Оомы и внутреннія смуты въ халифат'є заставили Мамуна на время отложить свои нам'єренія. Сицилійская война, отвлекавшая вниманіе и силы императора на западъ, являлась очень удобнымъ обстоятельствомъ для халифа, который, не смотря на свои еще не поконченныя внутреннія затрудненія, открыль въ 830 году военныя д'єйствія въ Малой Азіи.

Причину послѣднихъ надо искать въ персидско-византійскихъ отношеніяхъ того времени. Персидскіе повстанцы, приверженцы Бабека, вступали въ сношенія съ Византіей въ виду общихъ военныхъ дѣйствій противъ халифата. Нѣкоторое время передъ этимъ они въ количествѣ 14,000 человѣкъ съ однимъ изъ своихъ начальниковъ Өеофобомъ и его отцемъ перешли на сторону Өеофила, который размѣстилъ ихъ по еемамъ и раздѣлилъ на особые отряды — турмы, долгое время

Византійскій Временникъ.

Digitized by Google

Гаруна-ар-Рашида суммою въ 530,312,000 диржемовъ. См. Kremer. Ueber das Budget der Einnahmen unter der Regierung des Haran alrasid nach einer neu aufgefundenen Urkunde. Verhandlungen des VII internationalen Orientalisten-Congresses. Semitische Section, Wien, 1888, S. 12—13, 14. См. Записки восточнаю отдяления Имп. Русскаю Аржеологическаю Общества. Т. IV. С.-Петербургъ, 1889—1890, стр. 128—131.

<sup>1)</sup> Kodama ed. De-Goeje. VI p. 259 ap. и 199—200 фр. Ср. съ этими данными сведения изъ *Leonis Philosophi* Tactica. Const. XVIII, 125 (Migne. Patr. Gr. T. 107, p. 976).

носившіе названіе персидских турмъ <sup>1</sup>). Подобныя сношенія имперіи съ персами не могли оставаться тайною для багдадскаго двора и должны были возбуждать въ халиф серьезныя опасенія.

Рѣшивъ походъ на византійскія области, Мамунъ выступиль изъ Багдада въ двадцатыхъ числахъ марта мѣсяца 830 года <sup>2</sup>). На время своего отсутствія управленіе Багдадомъ, всею областью Севадъ, которая до сихъ поръ еще у турокъ извѣстна подъ своимъ древне-персидскимъ названіемъ Иракъ, Хольваномъ и городами по Тигру онъ оставилъ Исхаку-ибн-Ибрахиму-ибн-Мусабъ.

Мамунъ, остановившись на нѣкоторое время въ апрѣлѣ мѣсяцѣ въ городѣ Текритѣ на Тигрѣ, сѣвернѣе Багдада, гдѣ онъ отпраздновалъ свадьбу своей дочери Умм-Фадлъ съ Мухаммедомъ, происходившимъ изъ рода Али³), отправнися вверхъ по Тигру до Мосула, откуда, пересѣкши на западъ Месопотамскую низменность и перейдя Евфратъ, черезъ Манбиджъ, Дабекъ⁴), Антіохію и Массису прибыль въ Тарсъ⁵).

Въ половинъ мъсяца Джумады I, т. е. около половины іюля <sup>6</sup>), Мамунъ со своимъ сыномъ Аббасомъ двинулся изъ Тарса въ визан-

<sup>1)</sup> Georg. Hamart. p. 702, C. 4. Genes. p. 52. Cont. Theoph. p. 112-114, C.21-22. Cedr. II p. 120. Въ арабскихъ источникахъ о бъгствъ разбитыхъ арабскимъ войскомъ персовъ-хуррамійсвъ въ греческую вемлю есть изв'ястіе подъ 838 годомъ (Tabari, III p. 1165 = Ibn-al-Athir ed. Tornberg, VI p. 311-312); но это извъстіе, по нашему мивнію, отнюдь не исключаеть возможности перехода персовъ въ византійскіе предёлы и въ предыдущіе годы. У Генесія, а за нимъ у Продолжателя Өсофана находится подробный легендарный разсказъ въ двухъ редакціяхъ о пронсхожденім и прошлой жизни Өсофоба (Genes. p. 53-57; Cont. Theoph. p. 109-112, с. 19-20), гдъ разсказывается о его царскомъ происхождении и пр. Оба разсказа представляють изъ себя рядъ невърныхъ свёдёній. Въ первомъ разсказё уже невърно то, что персы подъ предводительствомъ Бабека перешли на сторону грековъ; достовърно извъстно, что Бабекъ въ продолжение двадцати лътъ сопротивлялся въ Персіи и не покидаль ея. Вторая версія одинаково неправдоподобна. Здёсь мы читаемъ, что Ософоба при Ософияв персы нашли мальчикомъ дввнадцати явтъ. Но, если бы они его нашли и въ первый годъ правленія Өеофила, то ко дню смерти посл'ёдняго въ 842 году ему было бы всего 24 года, между тёмъ какъ мы его видимъ въ качествъ полководца уже въ первые походы Өсофила. См. Hirsch. Byz. Studien.

<sup>2)</sup> Табари говорить, что, по свядётельству однихь, Мамунъ выступиль изъ Багдада въ субботу 27 числа мёс. Мухаррема, т. е. 26 марта, а, по свидётельству другихъ, въ четвергъ 24 числа того же мёсяца, т. е. 28 марта (Тарагі, III, р. 1102).

<sup>8)</sup> Tabari, III p. 1102. Cm. Weil op. c. B. II, S. 258.

<sup>4)</sup> Дабекъ-городъ въ четырекъ фарсангакъ отъ Аленно; о немъ см. Jacut, В. II р. 513.

<sup>5)</sup> О первомъ походъ Мамуна въ арабскихъ источникахъ см. Тавагі, III р. 1102—1108; Ibn-al-Athir, VI р. 294—295, который немного лишь сокращаетъ разсказъ Табари; Jaqubi. Historiae, ed. Houtsma. Lugd. Batav. 1893, v. II р. 567—568.

<sup>6)</sup> Tabari III p. 1103.

тійскіе предёлы. Въ войскі халифа находились арабскіе начальники Ашнасъ, Уджейфа, Джафаръ-ал-Хайятъ.

Аббасъ тотчасъ по выступленіи получиль приказъ направиться къ Малатіи. Это движеніе такъ далеко на сѣверо-востокъ можно поставить въ связь съ вышеуказанными персидско-византійскими отношеніями. Извѣстно, что въ византійскомъ войскѣ, выступившемъ въ походъ въ 830 году противъ Мамуна, персы играли большую роль. Поэтому походъ Аббаса къ Малатіи и могъ быть направленъ для противодѣйствія нежелательному для халифа сближенію грековъ съ персами.

Между тъмъ Мамунъ, пройдя обычнымъ путемъ черезъ Киликійскій проходъ, вступиль въ византійскую область.

На встрѣчу арабамъ шелъ Өеофилъ съ двумя извѣстными военноначальниками — Мануиломъ, происходившимъ изъ армянъ, и персомъ Өеофобомъ <sup>1</sup>).

Военныя д'єйствія происходили преимущественно въ Каппадоків, въ области сирійской военной границы, гді существоваль цілый рядь подземныхь укрішленій. Эта область въ арабскихъ источникахъ изв'єстна подъ именемъ Метамиры <sup>2</sup>). Теперь еще на этой равнинів, напр. въ Наѕва Кеці, въ каждомъ домів можно видість вырубленный изъ скалы подземный этажъ, при чемъ такія подземныя комнаты, соединяясь между собою длинными, узкими проходами, дають возможность сообщаться подъ землею одному дому съ другимъ <sup>8</sup>).

Цѣлый рядъ греческихъ крѣпостей, не будучи въ состояніи противиться военной силѣ халифа, передался ему.

Первою пала крипость Маджида въ только что упомянутой мист-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Genes. p. 52, Theoph. Cont. p. 109, 113. Имя Манунда, какъ участника покода 830 года, встръчается и въ арабскихъ источникахъ; см. Jaqubi Hist. ed. Houtsma II p. 567—568.

<sup>2)</sup> Зат-ал-Метамиры или просто метамиры называется мъстность на сирійской военной границь (Jacut, IV р. 568), гдь находились следующія укрыпленія: Ва-lansa, Malandasa, Kounia, Malakoubia, Badâla, Bârnawâ (?) и Sâlamoun (Ibn-Chord. ed. De-Goeje, VI р. 108, 80). Самое арабское слово «метмур» со множественнымъ «метамир» обозначаеть первоначально «лму, рось», потомъ «подземныя теминцы подъ крыпостями, куда заключались пленные или христіанскіе рабы». См. Dozy. Supplément aux dictionnaires arabes. Т. II р. 60. Краткія упоминанія у De-Goeje. Fragmenta historicorum arabicorum. Lugd. Ват. 1869—71, р. 374 и 464.

<sup>3)</sup> Ramsay op. cit. p. 293, 356. Девъ Діаконъ, говоря о походѣ Никифора Фоки къ Киликійскимъ воротамъ въ 963 году, называетъ жителей этихъ мѣстъ трослодитами: хаі прос τὴν Καππαδοχῶν ἀφιχόμενος (Τρωγλοδύται τὸ ἔθνος τὸ πρόσθεν κατωνομάζετο, τῷ ἐν τρωγλαις καὶ χηραμοῖς καὶ λαβυρίνθοις, ὡσανεὶ φωλεοῖς καὶ ὑπιωγαῖς ὑποδύεσθαι).... Leo Diac. p. 35.

ности Метамиры <sup>1</sup>). Жизнь населенія Маджиды была пощажена халифомъ. Послѣ взятія Маджиды Мамунъ осадилъ вторую каппадо-кійскую крѣпость Курру <sup>2</sup>), которая послѣ упорнаго сопротивленія была взята въ воскресенье 26 числа мѣсяца Джумады I, т. е. 21 іюля, и разрушена. Византійскій начальникъ Мануилъ поспѣшно бѣжалъ <sup>8</sup>). Населеніе Курры обратилось къ халифу, умоляя пощадить его, и Мамунъ даровалъ жителямъ завоеваннаго города пощаду.

Послѣ этого Ашнасу сдалась крѣпость Сундусъ 4), а Уджейфѣ и Джафару-ал-Хайяту крѣпость Синанъ 5).

5) Крѣпость Синанъ находилась, по всей вѣроятности, недалеко отъ Гераклеи и

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ибн-Хордадбехъ говоритъ, что среди другихъ укрѣпленныхъ пунктовъ Каппадокіи въ мѣстности Метамиры находится крѣпость Маджида (Ibn-Chord. ed. De-Goeje, р. 108 и 30). Масуди говоритъ, что въ Каппадокіи недалеко отъ сирійской границы находился подземный складъ хлѣба, называемый Маджида, приблизительно въ двадцати миляхъ отъ крѣпости Лулу (Maçoudi. Kitab-at-tanbih wa'l-ischraf. ed. De-Goeje—Bibl. Geographorum arabicorum, v. VIII, Lugd. Batav. 1894, р. 178; см. El-Maçoudi. Le Livre de l'avertissement, trad. par B. Carra de Vaux. Paris, 1897, p. 242).

<sup>2)</sup> И бн-Хордадбехъ упоминаеть Курру въ числь прочихъ крыпостей Каппадокін (Ibn-Chordad. р. 108 и 80). По нашему мньнію, крыпость Курру можно отожествить съ не разъ упоминаемой у византійскихъ писателей крыпостью Короч въ Каппадокін; такъ напр., изъ времени правленія Льва Мудраго есть такое свидьтельство: παρελήφθη δὲ καὶ (τὸ κάστρον) τὸ Κόρον ἐν τῆ Καππαδοκία ὑπὸ τῶν ἀγαρηνῶν (Georg. Нат. (продолж.) ed. Muralt, р. 775 — Sym. Mag. р. 702; Cont. Theoph. р. 360); Константинъ Багрянородный въ своемъ сочиненіи о вемахъ говорить: τῆς δὲ δευτέρας Καππαδοκίας εἰσὶ πόλεις ὑπὸ ἡγεμόνα ὀκτώ.... φρούριον τὸ καλούμενον Κόρον (Const. Porphyr. De Thematibus, T. III р. 21). Можетъ быть, слёды этой крыпости сохранились теперь въ разрушенныхъ укрыпленяхъ Viran Sheher къ юго-востоку отъ Ак-Серая, древней Colonia Archelais, у горы Наssan Dagh. См. Ramsay, ор. с. р. 355.

<sup>8)</sup> Jaqubi Historia, v. II р. 567—568: «и бѣжалъ изъ нея (Курры) патрипій Мавуилъ». Въ изданномъ арабскомъ текстѣ Якуби вмѣсто Курры напечатана Анкира, что, конечно, должно быть исправлено въ Курру.

<sup>4)</sup> Крипость Сундусь, по нашему миннію, нужно видить въ греческомъ названім Soanda или Soandus (теперь New-Sheher). Это быль пункть въ Каппадокіи, имъвшій всегда довольно важное мъстное значеніе, потому что лежаль тамъ, гдъ сходились дороги изъ Парнасса и Архелаиды въ Цезарею; кромъ того, Soandus быль городъ, черезъ который шла дорога изъ Юстиніанополя-Мокиссоса на югь въ Тіану и къ Киликійскимъ воротамъ. См. Ramsay op. c. p. 220, 295. Вейль говорить: er sandte den Feldherrn Aschnas gegen Sundus (Tsamandus? Weil. B. II, s. 239). Но предполагать въ названии Сундусъ Чамандусъ нътъ основаній, такъ какъ положеніе посабдняго пункта вообще очень гадательно, а предполагаемое его мъстоположение находится слишкомъ далеко на востокъ отъ мъста военныхъ дъйствій въ 830 году. См. Ramsay op. cit. 289—292. Съ Сундусъ-Soandus тождественно, въроятно, упоминаемое въ житіи св. Савы каппадокійское селеніе Scandos: αναχωρεί (Ζάβας) πρὸς Γρηγόριόν τινα έχ πατρός θείον, ὡς ἀπό τριῶν σημείων οἰχούντα (οτъ селенія Муталаски) ἐν χώμη Σκανδώ καλουμένη. Sabae Vita per Cyrillum Scythopolitanum y Cotelier. Ecclesiae graecae monumenta. Т. III, 1686, р. 222=Житіс св. Савы Освященнаю, составленное св. Кирилломъ Скиеопольскимъ, изд. Ив. Помяловскій. С.-Петербургъ, 1890 г., стр. 12 (Общество Любителей древней письменности. Т. 96). См. Ramsay op. cit. p. 295.

Къ первому же походу и, въроятиће всего, къ факту взятія арабами крыпости Курры, где арабские источники упоминають о быствы Манунла, надо относить упоминаемую почти во всёхъ византійскихъ хроникахъ исторію спасенія Өеофила Мануиломъ. Дело было такъ: пораженный арабами Өеофиль очутился среди персовъ-союзниковъ, которые имъли намърение выдать его арабамъ и тъмъ самымъ побудить последнихъ къ заключенію съ ними мира. Тогда Мануилъ, узнавъ объ этомъ и считая позоромъ для Византіи, если императоръ попадеть въ руки враговъ, бросился къ нему, схватилъ за узду его лошадь и такимъ образомъ хотълъ спасти Ософила отъ угрожавшей ему опасности. Когда последній, не зная о намереніи персовъ, снова хотель отдаться подъ ихъ защиту, Мануиль, обнаживъ мечь, грозиль императору смертью, если онъ не последуеть за нимъ. Только после этого Өеофиль уступиль Мануилу и, едва спасшись оть плена, прибыль въ Дорилеумъ $^{1}$ ).

Манувль за эту заслугу быль осыпань милостями и саблался любимцемъ императора, что возбудило зависть другихъ царедворцевъ, которые успели обвинить его въ глазахъ Өеофила въ оскорблении Величества. Узнавъ о грозящей опалъ, Мануилъ въ концъ 830 или въ самомъ началѣ 831 года бѣжалъ къ арабамъ и былъ радушно принять халифомъ $^2$ ).

Тівны. Ибн-Хордадбех в приводить следующее обращеніе одного поэта къ городу Аданъ: о ты, который отдъленъ отъ меня греческими горами и склонами, двумя бродами ръки Сайхана, Киликійскимъ ущельемъ, которое пересъкаетъ дорогу, Тіаной, Геракиеей и крипостью, называемой Хиси-Синана. Ibn-Chord. ed. De-Goeje, p. 99 и 72). Якутъ (III р. 155) кратко говоритъ: «Синанъ-крѣпость въ греческой области, которую завоеваль Абдаллах-нон-Абдалмелик-нон-Мерванъ».

<sup>1)</sup> Georg. Ham. p. 710-Leo Gramm. p. 222-Sym. Mag. p. 636. Разсказъ объ этомъ случав есть и у Генесія (р. 61-62); по его словамъ, Өсофиль попаль въ середину арабовъ; Мануилъ три раза напрасно убѣждалъ императора слѣдовать за нимъ и только на четвертый разъ, благодаря угрозъ убить его, принудилъ бъжать. Разсказъ Генесія послужиль источникомъ для Продолжателя Өеофана (Cont. Teoph. p. 116-118, C. 24); см. Сеdr. II, p. 125-126. Приведенное нами въ текстъ свидътельство заслуживаетъ больс довърія, чёмъ разсказы Генесія и Продолжателя; если дъйствительно во время битвы императоръ попалъ въ середину арабовъ, то его упорный отказъ отъ попытки къ бъгству является совершенно необъяснимымъ; четырежкратная попытка Мануила также кажется не особенно вероятною и носить легендарный оттънокъ. См. Hirsch. Byz. Studien, S. 143.

<sup>2)</sup> Genes. p. 62-63. О времени бъгства Мануила подробнъе будетъ сказано въ одномъ изъ приложеній къ нашей полной работь. См. армянскаго историка XII въка Вардана, который, относя невърно отготво Мануила ко времени Михаила II, говоритъ, что Мамунъ принялъ его съ большими почестями, назначилъ жалованья ему въ день 1806 серебраныхъ монетъ и къ тому же безпрестанно дълалъ ему необык-

Окончивъ свой удачный походъ, Мамунъ возвратился въ Дамаскъ  $^{1}$ ).

### Походъ 831 года.

Өеофиль, желая отомстить халифу за свою неудачу 830 года, воспользовался удаленіемъ его изъ византійскихъ предёловъ, неожиданно перешелъ черезъ Таврскія горы и избиль часть населенія Тарса и Массисы; число погибшихъ въ этой рёзнё мусульманъ достигало двухъ тысячь 2). После этой побёды императоръ торжественно возвратился въ столицу 3).

Императору была приготовлена блестящая встрача 4).

Когда Өеофиль приближался къ Константинополю, на встрѣчу ему вышли супруга августа Өеодора, завѣдующій управленіемъ государства въ отсутствіе императора съ магистромъ и эпархомъ города и весь константинопольскій сенать; послѣдній не далеко отъ дворца Гіеріи в встрѣтилъ возвращавшагося владыку и, павъ ницъ, привѣтствоваль его. Въ самомъ дворцѣ Гіеріи онъ былъ встрѣченъ



новенные подарки. Всеобщая Исторія Вардана Великаго. Перевель Н. Эминъ. Москва, 1861 г., с. 99.

<sup>1)</sup> Tabari III p. 1108 = Ibn-al-Athir, VI p. 295. Jaqubi Hist. II, p. 568. De-Goeje. Fragmenta historicorum arabicorum. Lugd. Bat., 1869, T. I p. 374.

<sup>2)</sup> Табари (III р. 1104) и Ибн-ал-Асиръ (VI р. 295) сообщаютъ: «какъ говорять, ихъ (убитыхъ мусульманъ) было около 1600 человѣкъ». См. Анонимъ Dе-Goeje (Fragm. hist. arab. р. 374): «греческій царь выступилъ и перебилъ населеніе Тарса и Массисы — около 2000 человѣкъ». Продолжатель  $\theta$ еофана даетъ, очевидно, преувеличенную цифру 25,000 человѣкъ:  $\lambda$ είαν  $\lambda$ αμβάνει ὡς τῶν πέντε καὶ εἴ-κοσι ἄγχι χιλιάδων (Cont. Theoph. р. 114).

<sup>8)</sup> Cont. Theoph. p. 114: μετὰ νίκης λαμπρᾶς πρός τὴν βασιλεύουσαν ἐπανέρχεται.

<sup>4)</sup> Въ Придворномъ Уставъ Константина Багрянороднаго сохранилось описаніе двухъ торжественныхъ въёздовъ Өеофила въ столицу послё его удачныхъ походовъ на агарянъ (De cerimoniis Aulae Bys. р. 503—508). Такихъ удачныхъ походовъ за время Өеофила и было лишь два: одинъ, о которомъ теперь идетъ рѣчь, т. е. походъ подъ Тарсъ и Массису, а второй, о которомъ рѣчь будетъ ниже, извъстный походъ 837 года подъ Запетру. Приведенное у Константина заглавіе въ этой главъ подтверждаетъ наше предположеніе; заглавіе вто слъдующее: ἡ ἀπὸ τοῦ φοσσάτου ἐπάνοδος Θεοφίλου βασιλέως, ὅτε ἐνίκησεν κατὰ κράτος τοὺς ἀπὸ Κιλικίας στρατοπεδεύσαντας κατὰ αὐτοῦ Ταρσίτας, Μυμψουεστίτας, Άδανίτας, Εἰρηνουπολίτας, ἀναζαρβήτας καὶ λοιποὺς χιλιάδας κ΄ (De Cerim p. 508). Гиршъ, относя второе описаніе къ 837 году, ничего опредъленнаго не говорить о первомъ (Hirsch, ор. cit. S. 144). Рейске въ своемъ комментаріи къ Уставу Константина относитъ первый въёздъ къ побёдѣ Өеофила подъ Запетрой (Reiskii Commentarii, р. 590).

<sup>5)</sup> Теперь мъстность Фанараки на берегу Мраморнаго моря за Кадикей.

высшими чинами города. Императоръ слезъ съ коня, после чего ему принесла приветствие его супруга.

По приказанію Өеофила весь сенать должень быль оставаться въ теченіе семи дней вмістіє съ нимъ въ Гіеріи, чтобы тімъ дать время доставить туда арабскихъ плінниковъ, которые назначены были къ участію въ блестящемъ въйзді императора въ столицу. Для Өеодоры изъ города были выгребованы въ Гіеріи жены сенаторовъ.

По прошествіи семи дней императоръ отплылъ изъ Гіеріи во дворецъ св. Маманта, находившійся въ нынѣшней Перѣ, гдѣ оставался съ сенатомъ три дня, послѣ чего, переправившись черезъ Золотой Рогъ, прибылъ во Влахернскій дворецъ.

Здёсь Өеофиль сёль на коня и направился въ заранёе приготовленное помёщеніе на равнинё для цирковыхъ состязаній <sup>1</sup>). Въ это время въ Хризополь (теперь Скутари) прибыли плённики и были перевезены туда, гдё находился императоръ.

Между тёмъ константинопольскій эпархъ занялся украшеніемъ города, который быль убрань, по выраженію Константина Багрянороднаго, на подобіе опочивальни новобрачныхъ <sup>3</sup>). Разнообразныя ткани, свётильники, розы и другіе цвёты украшали всю длину дороги отъ Золотыхъ вороть до Халки, великолёпнаго входа въ Большой дворецъ <sup>3</sup>). Мусульманскіе плённики, добыча, взятое оружіе—все это нашло мёсто въ тріумфальномъ шествіи Өеофила.

Самъ императоръ въ златотканномъ хитонѣ, въ панцырѣ, прикрытомъ роскошною туникой 4), опоясанный мечемъ, съ тіарой на головѣ сѣлъ на бѣлую лошадь, покрытую попоной, усыпанной драгоцѣнными камнями, и взялъ въ правую руку скипетръ. Вмѣстѣ съ



<sup>1)</sup> διὰ τοῦ ἔξω τείχους ἦλθεν εἰς τὴν προετοιμασθεῖσαν χόρτην ἐν τῷ λιβαδίφ τοῦ χομβινοστασίου (De Cerim p. 504). Рейске такъ переводить это мѣсто: intrabat in cortem sibi praeparatam in prato combinostasii (seu stationis combinationum circensium). Надо сказать, что все описаніе этого въѣзда Өеофила представляєть изъ себя большія топографическія трудности. См. Бѣляєвъ. Вузаптіпа. Кв. І, С.-Петербургъ, 1891 г., стр. 76—81.

<sup>2)</sup> ό δε της πόλεως επαρχος ην προετοιμάσας και καταστέψας την πόλιν δίκην νυμφικών παστάδων (De Cerim p. 505).

<sup>3)</sup> Халка, построенная Константиномъ Великимъ и перестроенная послѣ пожара Анастасіемъ Дикоромъ, была вновь отдѣлана еще съ большею роскошью Юстиніаномъ Великимъ послѣ возстанія Ника, во время котораго она виѣстѣ съ прилегающими зданіями и храмомъ св. Софіи сгорѣла. Описаніе Халки см. у Бѣляева. Вушапіпа. Кн. І, с. 131—134, гдѣ указаны топографическія ошибки прежнихъ ученыхъ — Лабарта и Паспатиса.

<sup>4)</sup> ἐπιλώρικον (De Cerim p. 505). Рейске переводить это слово черезъ tunicam loricae superinductam (Commentar. ad Const. p. 583).

нимъ тоже на бълой лошади съ такой же богатой попоной ъхалъ кесарь, зять императора Алексъй Муселе <sup>1</sup>), въ золотомъ панцыръ, съ такими же браслетами на рукахъ и наколънниками, въ украшенномъ золотомъ шлемъ и съ мечемъ; въ рукъ у него было золотое копье.

Немного не добажая до Золотых вороть, императоръ сошель съ лошади и положилъ три земныхъ поклона по направлению къ востоку. После этого онъ верхомъ продолжалъ путь.

При въёздё Ософила въ Золотыя ворота высшіе сановники города преподнесли ему сдёланный изъ драгоцённыхъ камней вёнецъ. Городскія партіи встрётили его, привётствуя побёдными пёснями. Вмёстё съ императоромъ въ городъ вступили верхомъ всё лица, находившіяся въ экспедиціи, въ золотыхъ панцыряхъ и съ такими же мечами. Впереди Ософила ёхали препозиты и кубикуляріи; позади на разстояніи около пяти сажень евнухи-протоспасаріи.

Черезъ часть города, называвшуюся Сигма <sup>2</sup>), а потомъ по дорогѣ къ церкви св. Мокія <sup>8</sup>) императоръ доѣхалъ до Милія, находившагося на Августіонѣ между Халкой и храмомъ св. Софіи <sup>4</sup>), гдѣ сенаторы сошли съ лошадей и впереди Өеофила направились къ кладезю
св. Софіи. Самъ императоръ также пѣшкомъ черезъ св. кладезь отправился въ храмъ св. Софіи, откуда помолившись вышелъ черезъ
тѣ же двери, въ которыя вошелъ, и достигъ Халки. Передъ ея
дверью находилось возвышеніе, на которомъ съ одной стороны былъ
сооруженъ золотой органь—чудо искусства <sup>5</sup>), съ другой стороны золотой, украшенный драгоцѣнными каменьями тронъ, а между ними
большой золотой, осыпанный камнями крестъ.

<sup>1)</sup> Алексъй Муселе быль мужемъ пятой младшей дочери Өеофила Марін (Cont. Theoph. p. 107—108, с. 18).

<sup>2)</sup> Эта м'ястность получила названіе Сигмы отъ третьих военных ведущих въ городъ съ запада вороть, которыя въ свою очередь получили это названіе, потому что прилегавшая въ воротамъ часть стіны им'яла подобіе греческой буквы «сигмы». См. Mordimann. Esquisse topographique de Constantinople. Lille, 1892, р. 14—15. Кондаковъ. Византійскія церкви и памятники Константинополя. Труды VI Археол. стяда въ Одесст (1884). Т. III, Одесса, 1887, стр. 54.

<sup>3)</sup> Милій, соотвітствовавшій римскому milliare, т. е. столбу, отъ котораго считались мили по дорогамъ изъ Рима, въ Константинополіт представляль изъ себя сооруженіе, боліве или меніве похожее на тріумфальную арку, но съ арками на всі четыре стороны; черезъ эти арки проходили цари, возвращаясь съ богомолья, и останавливались подъ ними, чтобы выслушивать славословія. См. Біляевъ. Пріємы и выходы византійскихъ царей. Стр. 92.

<sup>4)</sup> О ней см. Кондаковъ, ор. с., стр. 91-92.

<sup>5)</sup> είς δὲ τὸ ἔτερον μέρος τὸ χρυσοῦν ὅργανον τὸ λεγόμενον πρωτόθαυμα (De Cerim. p. 506).

Когда императоръ, взойдя на тронъ, осѣнилъ себя крестнымъ знаменьемъ, то народъ кричалъ «Единъ Святъ!».

После этого начался пріемъ городскихъ представителей. Ософиль раздаваль награды въ виде золотыхъ запястій, благодариль служащихъ и самъ лично разсказываль о событіяхъ только что совершеннаго похода. Народъ прославляль его громкими криками.

Затёмъ императоръ, поднявшись съ трона, сёлъ на коня и, прослёдовавъ по галлереямъ Ахилла и мимо бань Зевксиппа, которыя находились вблизи Халки, выёхалъ въ некрытый Ипподромъ, откуда черезъ каеизму, т. е., черезъ императорскую ложу, изъ которой императоръ смотрёлъ на скачки и въ которой находился царскій тронъ, и черезъ дворецъ Дафну, тёсно примыкавшій къ каеизме, онъ спустился въ крытый Ипподромъ; здёсь, сойдя съ коня, онъ черезъ Скилы, какъ назывался входъ во дворецъ, вошель въ самый Дворецъ 1).

На следующій день началось пожалованіе наградь; очень многіе были награждены чинами отъ царскихъ мандаторовъ до званія патриція; городскимъ властямъ и населенію были разданы многочисленные подарки; устраивались пышныя ристалища; снова арабскіе пленники и взятая добыча выставлялись на показъ народу. Въ теченіе многихъ дней рука императора неустанно разсыпала милости.

Такимъ блестящимъ образомъ отпраздновалъ Өеофиль свой удачный набъть на Тарсъ и Массису.

Но ему вскорѣ пришлось вновь открыть военныя дѣйствія, такъ какъ Мамунъ, услышавъ о неожиданномъ нападеніи Өеофила, тотчасъ вступиль въ греческіе предѣлы. Этоть походъ Мамуна продолжался съ начала іюля до конца сентября 831 года <sup>2</sup>).

Не смотря на удачу подъ Тарсомъ и Массисой Өеофиль, повидимому, не желаль войны; еще до перехода Мамуна черезъ границу посоль византійскаго императора явился въ городъ Адану и предлагаль отъ его имени халифу пятьсоть мусульманскихъ плѣнниковъ 8). Это не остановило Мамуна.

<sup>1)</sup> Разборъ этого весьма труднаго въ топографическомъ отношени мъста см. у Бъляева. Вуzantina. К. I, с. 76—82, гдъ указаны промахи предыдущихъ изслъдователей.

<sup>2)</sup> Tabari III р. 1104: Мамунъ двинулся и вступилъ въ греческую землю въ понедъльникъ 19 числа мъсяца Джумады I этого года и оставался тамъ до половины мъсяца Ша'бана. 19 число Джумады I соотвътствуетъ 4 юля; первое число мъсяца Ша'бана въ 216 году соотвътствовало 13 сентября.

<sup>3)</sup> Tabari III p. 1104. De-Goeje. Fragm. hist. arab. I p. 374-375.

Военныя дъйствія второго арабскаго похода велись почти въ той же мъстности, какъ и въ 830 году.

Въ войскъ халифа находились братъ его, будущій халифъ, Абу-Исхакъ и сынъ Аббасъ.

Арабы подступили къ важному пункту въ Каппадоків недалеко отъ горъ Тавра, къ городу Гераклев-Кивистрв, который еще въ 805 году былъ взятъ Гаруномъ-ар-Рашидомъ, но потомъ возвращенъ византійцамъ. Въ византійское время Гераклея-Кивистра представляла изъ себя центръ отдельнаго епископства 1). При приближеніи мусульманскаго войска жители Гераклеи вышли изъ города съ предложеніемъ мира и съ полной покорностью.

Послё этого войско халифа раздёлилось на отдёльные отряды <sup>2</sup>). Брать Мамуна Абу-Исхакъ со своею частью войска взяль и разрушиль много крёпостей, даруя жителямъ пощаду <sup>3</sup>). Самъ Мамунъ дёйствовалъ успёшно въ области метамиръ. Одинъ изъ его вождей Яхъя-ибн-Аксама сдёлалъ удачный набёгъ на Тіану, гдё захватилъ много плённыхъ <sup>4</sup>).

Но успѣшвѣе другихъ отрядовъ были дѣйствія отряда Аббаса, сына халифа. Завоевавъ каппадокійскія крѣпости Антигу <sup>5</sup>), Ха-

<sup>1)</sup> Городъ Кивистра лежалъ въ хорошо орошенной мъстности и былъ извъстенъ своими фруктовыми садами. Кръпость Гераклея примыкала къ нему и составляла съ нимъ одно епископство. Древнее имя Гераклеи сохранилось въ современномъ названии города Eregli. См. Ramsay, ор. cit. р. 841. Также см. Jacut, IV р. 961—962. Ibn-Chordadbeh ed. De-Goeje, р. 100 и 73. Важное стратегическое значение этого города было понято еще Циперономъ. См. Cicero. Ad familiares, XV, 4: itaque in Cappadocia extrema non longe a Tauro apud oppidum Cybistra castra feci, ut et Ciliciam tuerer et Cappadociam tenens nova finitimorum consilia impedirem.

<sup>2)</sup> De-Goeje. Fragm. Hist. Arab. I, р. 374. Изданный здёсь арабскій анонимный тексть представляєть изъ себя наиболёе подробное и послёдовательное изложеніе похода 831 года; хотя, по предположенію Де-Гуэ, источникь этоть относится приблизительно къ XIII вёку нашей эры, т. е. является довольно позднивь для событій ІХ вёка, однако источники, которыми пользовался аконимь, достойны всякаго вниманія; поэтому мы его свёдёнія объ этомъ походё поставили впереди даже Табари, дающаго менёе извёстій и въ мелочахь отступающаго оть аконима. См. De-Goeje. Praefatio, p. I.

<sup>8)</sup> Анонимъ Де-Гуэ говорить, что Абу-Исхакъ взялъ двѣнадцать крѣпостей, при чемъ общее названіе этихъ крѣпостей мы въ арабскомъ текстѣ за неполностью знаковъ точно разобрать не могли (De-Goeje. Fragm. p. 374). Табари говорить, что Абу-Исхакъ взялъ 30 крѣпостей и подземныхъ укрѣпленій-метамиръ (Tabari III р. 1104). См. Ibn-al-Athir. VI р. 295.

<sup>4)</sup> Tabari III p. 1104. Ibn-al-Athir. VI p. 296. De-Goeje. Fragm. p. 464 (Ибн-Мискавейкъ).

<sup>5)</sup> Антину или Антинусъ-кръпость въ Каппадокін, упоминаемая арабскими географами. См. Ibn-Chordadbech ed. De-Goeje p. 108 и 80. Jacut, IV p. 26. Это

синъ <sup>1</sup>), ал-Ахрабъ <sup>2</sup>), онъ встрѣтился съ самимъ византійскимъ императоромъ. Происшедшее сраженіе окончилось въ пользу мусульманъ; побѣжденный Өеофилъ отступилъ, оставивъ въ рукахъ Аббаса богатую добычу <sup>3</sup>).

Не видя возможности далѣе продолжать войну, Өеофилъ съ однимъ изъ своихъ приближенныхъ, въ которомъ мы склоняемся видѣть извъстнаго Іоанна Грамматика, въ то время синкелла <sup>4</sup>), отправилъ къ халифу письмо.

Іоаннъ является очень интересною личностью въ то время, такъ что мы считаемъ себя въ правѣ сказать о немъ нѣсколько словъ.

Будучи уроженцемъ Константинополя, Іоаннъ врядъ ли происходиль изъ знатнаго рода. Во всякомъ случав, это былъ человекъ выдающейся учености и начитанности, за что писатели, враждебно относившеся къ нему, какъ главному виновнику возобновленія иконоборства при Льве Армянине въ начале ІХ века, обвиняли его въ сношеніяхъ съ духами, въ преданности магіи, волшебству и гаданіямъ во

названіе встрёчается и у византійскихъ писателей, вменно у Льва Діакона; последній говорить, что въ 971 году Варда Фока бёжаль въ крёпость Тираяновъ, которая называется Антинусь: то той Торайном хаятром д'Антурой хахинта (Leo Diac. p. 122). См. Schlumberger. L'Épopée Byzantine à la fin du dixième siècle. Рагіз, 1896, р. 72; см. также р. 694—695. Кедринъ называеть мёсто бёгства Варды Фоки Торойого (Сеdr. II р. 390). Крёпость эта лежала на юго-западъ отъ Кесарів, между Доксіа и Таврскими горами. См. Ватвау, ор. с. р. 355—356. Рамзай отождествляеть эту крёпость съ Тугіаіоп (см. р. 141—142). Мы предполагаемъ, что арабское названіе Антигу (انطبغو) и греческое то той торайном хаятром есть не что вное, какъ переводъ одного и того же названія съ одного языка на другой; по арабски корень thagha (طغی) означаеть «поступать несправедливо, беззаконно», а существит. thághiye (طغی) значитъ «тиранъ».

<sup>1)</sup> Такое написаніе даєть Аноним Де-Гуз (Fragm. p. 374). Это сильная подземная крѣпость (метмура) въ южной части Каппадокіи на равнинѣ Веназа около Сасима и Малакопеи. Византійцы ее называють Касіч; она въ 776 году была взята арабами, которые открыли ее по поднимавшемуся изъ-подъ земли дыму. См. Тhеорhanis Chron. ed. De-Воог. p. 449: ἀποστείλας Μαδί τὸν Άβασβαλὶ κατὰ Ῥωμανίας μετὰ δυνάμεως πολλῆς ἤνοιξε τὸ σπήλαιον τὸ ἐπιλεγόμενον Κάσιν ἀπὸ καπνοῦ καὶ λαβών τοὺς ἐν αὐτῷ αἰχμαλώτους ὑπέστρεψεν. См. Weil op. c. II, ε. 97. Kases или Kasin была также каппадокійская турма, переведенная въ Харсіанскую еему въ концѣ ІХ вѣка. См. Ramsay, op. c. p. 220, 250, 293, 356.

<sup>2)</sup> Приблизительно такое названіе носить крѣпость упомянутая у De-Goeje. Fragm. p. 374.

<sup>3)</sup> Jaqubi Hist. ed. Houtsma II p. 568. De-Goeje. Fragm. I p. 375.

<sup>4)</sup> Арабскій тексть Якуби вь такомъ виді, какъ онъ возстановлень издателемъ Хутсма, называеть императорскаго посла «епископъ» (Jaqubi II р. 568). См. подробніє объ этомъ приложеніе о посольстві Іоанна Грамматика въ полной работі.

<sup>5)</sup> См. Ө. Успенскій. Патріархъ Іоаннъ VII Грамматикъ и Русь-Дромиты у Симеона Магистра въ *Журн. Мин. Народ. Просв.* Ч. 267, 1890, стр. 3.

Въ первый разъ Іоаннъ еще въ званіи анагноста выступиль на общественное поприще при Львѣ V Армянинѣ, для котораго онъ въ теченіе нѣсколькихъ мѣсяцевъ усиленно работалъ, подготовляя походъ противъ иконопочитанія 1).

Извѣстно, что Іоаннъ въ качествѣ настоятеля дворцоваго монастыря Сергія и Вакха пользовался расположеніемъ императора Михаила ІІ, который настолько довѣрялъ ему, что поручилъ даже воспитаніе своего сына Өеофила, наслѣдника престола. При патріархѣ Антоніѣ Іоаннъ получилъ важное званіе синкелла.

Отправленное съ нимъ къ халифу письмо Феофилъ началъ со своего имени, а не съ имени Мамуна. Это разсердило повелителя правовърныхъ; онъ, не читая письма, отдалъ его обратно, сказавъ: «не буду читать его письма, которое онъ начинаетъ со своего имени»! Өеофилъ долженъ былъ написать второе письмо, начинавшееся такъ: Рабу Аллаха, знатнъйшему изъ людей, царю арабовъ отъ Өеофила, сына Михаила, царя грековъ. Въ этомъ письмъ императоръ предлагалъ халифу сто тысячь динаріевъ и объщалъ выдать ему семь тысячъ находившихся въ его рукахъ мусульманскихъ плънныхъ, если Мамунъ возвратитъ ему завоеванные греческіе города и кръпости и заключить пятильтнее перемиріе <sup>9</sup>).

Мамунъ не удостоилъ императора отвътомъ, но, въроятно, въ виду наступленія неблагопріятнаго для походовъ времени года выступиль въ пограничный съ Месопотаміей Кейсумъ, городъ съ сильной крѣпостью <sup>8</sup>), гдѣ оставался два или три дня, послѣ чего удалился въ Дамаскъ.

<sup>1)</sup> Scriptor Incertus de Leone Bardae Filio p. 349—352 (въ томъ, гдъ помъщенъ Левъ Грамматикъ). См. О. Успенскій, ор. cit. стр. 3—5.

<sup>2)</sup> Jaqubi II р. 568. Аноним: Де-Гуэ упоминаеть объ этомъ письмё, но подъ слёдующимъ 217 годомъ передъ третьимъ походомъ Мамуна (Fragm. p. 375); тоже Ибн-Мискавейхъ (De-Goeje. Fragm. II p. 464).

<sup>3)</sup> Якутъ говорить: Кейсумъ—продолговатый городъ въ области Самосаты; въ немъ рынокъ, лавки, толпа народа; въ немъ на холмѣ есть большая крѣпость (Jacut, IV р. 333). Ibn-Chord. De-Goeje р. 97 и 70: Кейсумъ—пограничный съ Месопотаміей городъ. Вѣроятно, объ этомъ городѣ говоритъ извѣстное подъ именемъ Никифора Фоки военное сочиненіе De velitatione belli; упоминая о таврскихъ горахъ, сочиненіе прибавляєть: πρὸς τούτοις δὲ καὶ τὰ παρακείμενα Γερμανίκειάν τε καὶ λδατᾶν καὶ τὸ Καησοῦν (De vel. belli, p. 250 въ боннскомъ изданіи въ томѣ, гдѣ изданъ Левъ Діаконъ).

## Походъ 832 года.

Въ промежутокъ времени между вторымъ и третьимъ походомъ въ Малую Азію Мамунъ долженъ быль для подавленія возстанія лично отправиться въ Египеть, гдф главнымъ правителемъ въ то время быль брать халифа Абу-Исхакъ.

Египетскія смуты ведуть свое начало еще со времени борьбы Мамуна съ халифомъ Эминомъ (809-813 г.), когда стоявшія въ Египтъ войска возстали противъ намъстника, назначеннаго Эминомъ, и провозгласили халифомъ Мамуна.

Въ 831 году въ нижнемъ Египтъ вспыхнуло сильное возстаніе, во главѣ котораго стоялъ Абдус-ал-Фихри; къ нему присоединились недовольные копты. Мамунъ выступиль изъ Дамаска въ среду 24 января 832 года и въ февраль итсяць прибыль въ Египеть 1); съ нимъ было четыре тысячи турокъ.

Въ то же время изъ Барки прибыль въ Египетъ одинъ изъ лучшихъ полководцевъ эпохи Мамуна Афшинъ, который несколько позднье будеть играть важную роль въ византійско-арабскихъ столкновеніяхъ. Личность Афшина очень интересна въ томъ отношеніи, что показываеть, насколько сильно было развито при Аббасидахъ иностранное вліяніе въ ущербъ арабскимъ элементамъ.

Афшинъ, происходя изъ персидской области Согдіаны, въ сущности не быль даже мусульманиномъ; онъ открыто смеялся надъ мусульманскими законами; съ крайней жестокостью обощелся однажды съ двумя проповъдниками ислама, которые хотъли обратить въ мечеть одинъ языческій храмъ; онъ имѣлъ всегда при себѣ персидскія священныя книги и, сопровождая халифа въ походахъ, мечталъ о возстановленіи персидскаго государства и «білой религіи» и издівался надъ арабами, магрибинцами и мусульманскими турками<sup>2</sup>). Не смотря на все это Афшинъ долгое время былъ самымъ довъреннымъ лицомъ халифа и стояль во главъ всёхъ важныхъ походовъ.



<sup>1)</sup> Tabari III р. 1105 подъ 216 годомъ говоритъ: выступилъ Мамунъ изъ Дамаска въ Египетъ въ среду 16 числа мъсяца Зульхиджы; подъ слъд. 217 годомъ: прибыль Мамунъ въ Египеть въ мъсяцъ Мухарремъ (р. 1107). По свидътельству Якуби Мамунъ вступиль въ Египеть 10 числа мёсяца Мухаррема (Jaqubi Hist. II р. 569), т. е. 16 февраля 832 г.

<sup>2)</sup> Cm. Goldziher. Muhammedanische Studien. I Theil. Halle, 1889, S. 150.

Возставшіе въ Египть арабы должны были вскорь сложить оружіе; одни только копты, не смотря на увъщанія патріарха и угрозы Афшина, продолжали упорно сопротивляться, за что и были частью перебиты, частью переселены въ Иракъ. Глава возстанія Абдус-ал-Фихри быль казненъ 1).

Пребываніе Мамуна въ Египть продолжалось сорокъ семь дней, съ 16 февраля по 4 апрыля 832 года, когда онъ, возвратившись на нъсколько дней въ Дамаскъ, быстро выступиль къ византійской границь и остановился у Аданы <sup>2</sup>).

На этотъ разъ походъ Мамуна ограничился военными дѣйствіями подъ крѣпостью Лулу <sup>2</sup>).

Последняя представляла изъ себя укрепленный пункть первостепенной важности. Находясь на дороге, ведущей изъ Тарса черезъ Киликійскія ворота въ Тіану, несколько севернее Подандона, недалеко отъ Тіаны, — Лулу являлась крепостью, заграждавшей доступъ къ этому проходу 4). Если въ походе предыдущаго года подъ Гера-

<sup>1)</sup> Объ этомъ возстанія см. Weil op. cit. II, S. 242—246. Müller. Der Islam. B. I, S. 507.

<sup>2)</sup> Эти данныя сообщаеть Якуби (II р. 569): Мамунъ вступиль въ Египеть 10 числа мёсяца Мухаррема и вышель изъ него 27 числа мёсяца Сафара.

<sup>3)</sup> Для похода 832 года главными источниками служать Jaqubi Hist. II р. 570—571 и Анонимъ De-Goeje (Fragm. р. 875—876); Табари (III р. 1109) — Иби-ал-Асиръ (VI р. 297) даеть краткій разсказь осады Лулу, который внолив согласуется съ данными Якуби и Анонима. Упоминаніе у Иби-Котейбы. Ів п Coteibas'a Handbuch der Geschichte. Herausg. von Wüstenfeld. Göttingen, 1850, p. 199. Cp. Weil op. c. II, S. 241—242. Chronique de Michel le Grand, trad. par V. Langlois, Venise, 1868, p. 271.

<sup>4)</sup> Луду находится на мъстъ города Faustinopolis, построеннаго императоромъ Маркомъ Авреліємъ въ память своей супруги Фаустины, которая здёсь умерла. Настоящее имя города Halala, изъ чего, въроятно, и произошло названіе Лулу. Иногда арабскіе историки называють Лулу Сакалиба, что въ переводі обозначаєть «славяне, славянскій». Это объясняется тімь, что здісь были поселены арабами находившіеся у нихъ славяне. О переходъ славянъ къ арабамъ см. напр. у Өео фана подъ 664 го**χοικ**τ: οἱ δὲ Σκλαυινοὶ τούτφ (Ἀβδεραχμὰν) προσρυέντες σὺν αὐτῷ ἐν Συρία κατήλθον χιλιάδες πέντε καὶ ψχίσθησαν εἰς τὴν Άπαμέων χώραν ἐν κώμη Σελευκοβόλφ (Theoph. Chron. De-Boor. p. 348); y него же подъ 691 годомъ: ὑποβαλὼν δὲ Μουάμεδ τῷ συμμαχούντι 'Ρωμαίοις στρατηγώ των Σκλάβων, πέμπει αὐτώ κούκουρον γέμον νομισμάτων, καὶ πολλαῖς ὑποσχέσεσι τοῦτον ἀπατήσας πείθει προσφυγεῖν πρὸς αὐτοὺς μετὰ καὶ κ΄ χιλιάδων Σκλάβων και ούτω 'Ρωμαίοις την φυγην περιεποιήσατο (Theoph. p. 366). Ο поселенів славянъ арабами на византійской границів см. al-Beladsori. Liber expugnationis regionum, ed. De-Goeje, Lugd. Bat., 1865, р. 150: Мерван-ибн-Мухаммедъ поселыть славянъ въ пограничной области. См. Ламанскій. О Славянахъ въ Малой Азін, въ Африкъ и въ Испаніи. С.-Петербургъ, 1859, стр. 2-4. О Луму см. Jacut, IV р. 371. Сатадующимъ образомъ описываетъ дорогу къ Лулу отъ Киликійскихъ воротъ И би-Хордадбех ъ: тотъ, кто хочетъ пройти черезъ Киликійскія ворота въ Малую Азію,

клею, Тіану и др. нёть упоминанія о Лулу, то это можеть доказывать, что черезь Киликійское ущелье проникали минуя Лулу. Дёйствительно, въ нёсколькихъ миляхъ отъ Подандоса, у небольшого города Цена (Caena) дорога развётвлялась: одна черезъ Лулу вела къ Тіанё, другая — прямо на западъ къ Гераклеё-Кивистрё; послёдняя же въ свою очередь была соединена дорогой съ Тіаной. Въ 831 году Мамунъ шелъ по дорогё въ Гераклею 1).

Въ 832 году арабы осадили крѣпость Лулу, которая упорно сопротивлялась; ни силою, ни мирными переговорами Мамунъ въ теченіе ста дней в) не могъ ею овладѣть. Тогда онъ приступилъ къ правильной осадѣ. Около Лулу было выстроено два укрѣпленія; одно изънихъ было поручено халифомъ брату Абу-Исхаку, который впрочемъ вмѣсто себя оставилъ Мухаммеда-ибн-ал-Фараджа-ибн-Абу-л-Лейса-ибн-Фадла, другое — Джабалу в). Самъ же Мамунъ, оставивъ вмѣсто себя у Лулу Ахмеда-ибн-Бистама, направился къ пограничному городу Салагусу в). Главнымъ начальникомъ надъ всѣми войсками, осаждавшими Лулу, былъ назначенъ Уджейфа-ибн-Анбасъ.

Въ это время грекамъ, запертымъ въ крѣпости, удалось захватить въ плѣнъ Уджейфу. Они тотчасъ же извѣстили объ этомъ Өеофила и просили прійти къ нимъ на помощь.

Императоръ двинулся къ Лулу, но былъ на голову разбить арабскими войсками, занимавшими построенныя Мамуномъ укрѣпленія. Въ руки мусульманъ досталась богатая добыча.

долженъ миновать и всколько станцій и дойти до р. Подандоса. Оставивъ последнюю, нужно продолжать путь ущельемъ, носящимъ имя «двё трещины», перерезаннымъ вдоль рекою, которую надо перейти въ бродъ двадцать разъ, до теплаго источника, который отделенъ отъ Лулу легкимъ для подъема косогоромъ. Перешедшіе этотъ косогоръ вибютъ Лулу передъ собою (I bn-Chordadb. ed. De-Goeje, р. 110 и 82). Теплые источники въ этой местности и теперь еще хорошо известны. См. напр. Ramsay, ор. cit. p. 68. Murray's Hand-book for travellers in Asia Minor. London, 1895, р. 166.

<sup>1)</sup> Cm. карту у Ramsay, op. cit. p. 330.

<sup>2)</sup> Tabari, III р. 1109—Ibn-al-Athir, VI р. 297. У Якуби и Анонима De-Goeje время не опредълено. Поздвъйшій армянскій историкъ XII въка Варданъ совершенно ложно говоритъ, что Мамунъ взяль Лулу послів семильтней осады (!). Всеобщая Исторія Вардана Великаго. Перевель Н. Эминъ. Москва, 1861, стр. 101.

<sup>3)</sup> Это имя встръчается въ Анонимо De-Goeje, р. 375. Якуби начальникомъ обоихъ укръпленій называеть Абу-Исхака (Jaqubi II р. 570). Табари вообще объ этихъ укръпленіяхъ молчить (III р. 1109); также и Ibn-al-Athir (VI р. 297).

<sup>4)</sup> См. Jacut III p. 119: Салагусъ — кръпость въ пограничной области за Тарсомъ. Ibn-Chordadbeh, De-Goeje, p. 97 и 70: Салагусъ—пограничный съ Месопотаміей городъ.

Узнавъ о пораженіи Өеофила и убѣдившись въ невозможности продолжать сопротивленіе, начальникъ Лулу вступиль въ переговоры съ плѣннымъ Уджейфой, обѣщая возвратить ему свободу на томъ условіи, если послѣдній выпроситъ для него у Мамуна пощаду. Уджейфа согласился и, получивъ свободу, сдержалъ свое слово. Послѣ этого крѣпость Лулу сдалась на капитуляцію и была заселена мусульманами 1).

Въ такихъ стесненныхъ обстоятельствахъ Өеофилъ отправиль къ халифу одного изъ своихъ приближенныхъ съ письмомъ, въ которомъ предлагалъ миръ и выкупъ пленныхъ. Тексты письма Өеофила и ответа Мамуна въ томъ виде, какъ они приведены у Табари, очень интересны; поэтому мы приводимъ ихъ целикомъ<sup>2</sup>).

«По истинъ, писалъ Өеофиль, соединение двухъ спорящихъ о своемъ счасть съ точки зрънія разума лучше для нихъ, чъмъ то, чтобы они причиняли другь другу вредъ. Въдь ты не согласенъ отказаться отъ счастья, которое ты готовишь себъ, въ пользу счастья, которое перейдетъ къ другому. Ума твоего достаточно для того, чтобы не учить тебя. Я и написалъ тебъ письмо, предлагая примиреніе и сильно желая полнаго мира, чтобы ты удалиль отъ насъ бремя войны. Будемъ мы другъ другу товарищами и союзниками, причемъ доходы (наши) будуть поступать непрерывно, торговля будетъ облегчена, плънные будуть освобождены, безопасность будетъ по дорогамъ и

<sup>1)</sup> По словать Якуби (II р. 570) и Анонима De-Goeje (р. 375) Уджейфа оставался въ плъну мъсяцъ; по словать Табара (III р. 1109) — Ибн-ал-Асиръ (VI р. 297) Уджейфа былъ въ плъну восемь дней.

<sup>2)</sup> Тексты письма Өеофила и отвъта на него Мамуна приводятся у Табари (ПІ, р. 1109-1111). Вићето никъ Ибн ал-Асиръ только говоритъ: пославъ царь грековъ съ просьбою о перемиріи, но оно не состоялось (Ibn-al-Athir, VI p. 297). Табари и Ибн-ал-Асиръ относять это посольство Өеофила о миръ къ 217 году хиджры (7 февр. 832-26 явваря 833 г.). Якуби говорить подъ 218 годомъ (27 янв. 833-15 янв. 834 г.): пришелъ къ Мамуну посолъ греческаго царя съ просъбою о миръ и перемирін; онъ отдаваль планныхъ, которые были у него. Но Мамунъ не приняль (Jaqubi Hist. II р. 578). Съ этимъ кажущимся разногласіемъ источниковъ можно легко примириться, если вспомнить продолжительность похода подъ Лулу. Изв'ястно, что Мамунъ выступиль изъ Египта 4 апр. 832 года и черезъ Дамаскъ прибылъ въ Адану, въроятно, не раньше конца апръля или начала мая; отсюда арабы двинулись на Лулу, которую безуспашно осаждали болае трехъ масяцевъ (сто дней по словамъ Табари и Ибн-ал-Асира). Послѣ этого, значить, не раньше августа мѣсяца, началась правильная осада Лулу и тянулась еще болье высяца (по свидытельству Якуби и Анонима Уджейфа находился въ плену месяцъ). Отсюда видно, что посольство Өеофила о миръ должно было имъть мъсто въ концъ 832 или началь 833 года, тъмъ болье, что посоль провель же нькоторое время при дворь халифа. Такимъ образомъ можно примирить 217 годъ Табари съ 218 годомъ Якуби.

пустыннымъ мѣстностямъ. И если ты откажешься, то я не буду хи- де се трить передъ тобою и льстить тебѣ на словахъ; тогда я выйду на тебя въ пучину (войны), возьму у тебя преграды, разошлю конницу и пѣхоту. И если я сдѣлаю теперь это, то это будетъ послѣ того, что я обратился съ предупрежденіемъ и выставилъ между собою и тобою знамя переговоровъ. Прощай».

На это письмо, полное благородства и искренняго желанія покончить съ изнурительными ежегодными столкновеніями, Мамунъ отвътилъ также письмомъ, написаннымъ весьма красноръчивымъ съ арабской точки эрънія языкомъ.

«Дошло до меня письмо твое, въ которомъ ты просишь о перемирін, взываешь къ соглашенію, приб'єгаешь то къ мягкости, то къ суровости, склоняешь (меня къ соглашенію) изложеніемъ торговыхъ выгодъ, непрерывнаго поступленія доходовъ, освобожденія плінныхъ, прекращенія різни и войны. И если бы я не рішиль примінять разумную медлительность и удёлять (должную) долю обсужденію всякой мысли, и взглядъ на какое-нибудь предстоящее дёло признавать вёрнымъ только тогда, когда я могу считать обезпеченными желательныя мнь последствія его, то я сдыльт бы ответомь на твое письмо конницу изъ людей храбрыхъ, мужественныхъ, опытныхъ, которые постарались бы оторвать вась оть вашихъ домашнихъ, приблизились бы къ Богу вашею кровью, сочли бы за ничто ради Бога ту боль, которую причинила бы имъ ваша храбрость; потомъ я присоединилъ бы къ нимъ подкръпленіе, доставиль бы имъ достаточное количество оружія и вооруженія; а они сильнье стремятся къ водопоямъ смерти, чымъ вы къ спасенію отъ страха передъ ихъ обидою вамъ. Имъ объщано одно изъ двухъ высшихъ благъ: готовая побъда или славное послъдствіе (т. е. рай). Но я счель нужнымь обратиться къ тебъ съ увъщаніемъ, въ которомъ самъ Богь установить мою правоту, когда я призываль тебя и твоихъ къ признанію единаго Бога, къ единобожію и исламу. Если ты откажешься, то будеть обмѣнъ плѣнныхъ, обязывающій къ покровительству и устанавливающій отсрочку; если же ты и этимъ пренебрежень, то въ личномъ ознакомленіи (твоемъ) съ нашими качествами ты найдешь то, что избавляеть меня отъ краснорвнія и погруженія въ описаніе. Спасень тоть, кто следуеть по прямому пути!»

Конечно, подобное письмо съ предложениемъ Өеофилу принять исламъ не могло повести къ обоюдному мирному соглашению. Наобо-

Digitized by Google

ротъ, у Мамуна явился уже планъ похода на крѣпость Аморію, откуда происходила современная ему на византійскомъ престолѣ династія. Мало того, Мамунъ выражаль намѣреніе достигнуть самой столицы византійскаго государства—Константинополя 1).

#### Походъ 833 года.

Послѣ неудачной стодневной осады Лулу Мамунъ нѣкоторое время пробыль въ Салагусѣ, а зиму провелъ въ Раккѣ и Дамаскѣ²).

25 мая 833 года <sup>8</sup>) сынъ его Аббасъ по приказанію отца направился къ Тіанѣ, которая сильно пострадала во время предыдущихъ походовъ. Аббасъ долженъ былъ ее отстроить и укрѣпить, что онъ и сдѣлалъ. Обновленная Тіана занимала пространство въ одну квадратную арабскую милю <sup>4</sup>), была окружена стѣной въ три фарсанги; въ стѣнѣ было четверо воротъ, и у каждыхъ воротъ находилось укрѣпленіе <sup>5</sup>).

Между тыть самъ Мамунъ дёятельно приготовлялся къ новому походу. Брату своему Абу-Исхаку онъ написалъ о наборе въ четыре тысячи человекъ въ округахъ Дамаска, Эмесы, Іордана и Палестины; каждый конникъ получалъ сто дирхемовъ, а пехотинецъ сорокъ. Наборъ былъ произведенъ и въ Египте. Киннесринъ, Джезире и Багдадъ выставили тысячу человекъ. Часть этихъ войскъ соединилась съ Аббасомъ у Тіаны 6). Самъ Мамунъ двинулся также къ византійскимъ границамъ.

<sup>1)</sup> Jaqubi Hist. II p. 573.

<sup>2)</sup> Tabari III p. 1111. Jaqubi, II p. 571. Anonymus De-Goeje, p. 576; въ последнемъ походъ Мамуна въ Египетъ опибочно помещенъ после взятія Лулу; какъ мы видели веще, египетская экспедиція была между вторымъ и третьимъ походами въ Малую Азію.

<sup>3)</sup> Табари (III р. 1112) говорить, что Аббасъ отправился въ первый день мѣс. Джумады; но у него не сказано, о какой Джумадѣ здѣсь идетъ рѣчь,—о первой или о второй. Мы приняли первое число Джумады I, такъ какъ мѣсяцъ Джумада II, первое число котораго соотвѣтствуетъ 24 іюня, является слишкомъ позднимъ для начала ежегодныхъ арабскихъ нападеній.

<sup>4)</sup> Арабская миля немного меньше нашихъ двухъ верстъ; три такія мили, равняющіяся  $58/_{\rm g}$  версты, составляють одну фарсангу.

<sup>5)</sup> О постройкѣ Тіаны см. Тавагі III р. 1111—1112, Ibn-al-Athir, VI р. 311, Ibn-Miskaweih, ed. De-Goeje p. 464, который сообщаеть тоже, что Табари и Ибнах-Асиръ. См. также Ibn-Coteiba, ed. Wüstenfeld, p. 199; Maçoudi. Les Prairies d'or, ed. Barbier de Meynard. Vol. VII, Paris, 1873, p. 94. У Якуби и Анонима о постройкѣ Тіаны не упоминается.

<sup>6)</sup> Tabari, III р. 1112. Ibn-Miskaweih ed. De-Goeje, р. 464—465. Ибн-ал-Асиръ вмъсто подробнаго сообщенія Табари говорить о наборъ лишь пъсколько словъ безъ всякаго названія географическихъ мъстностей (Ibn-al-Athir, VI р. 311).

Өеофиль не желаль войны. Когда Мамунъ расположился лагеремъ у ръки Подандона, къ нему явился императорскій посолъ съ письмомъ, въ которомъ Өеофиль предлагаль халифу или уплатить военныя издержки этого похода, или возвратить безплатно находившихся въ его рукахъ мусульманскихъ планныхъ, или привести въ надлежащій видь мусульманскія страны, опустошенныя византійцами, толькобы Мамунъ прекратиль войну 1).

На это халифъ помолившись отвётиль византійскому послу, по словамъ Масуди, следующее: «Скажи ему (греческому царю): что касается твоего предложенія возвратить мив мон издержки, то я внимаю всевышнему аллаху, который говорить въ своей святой книгъ повъствуя словами Билькисъ: «я пошлю кънимъ дары и посмотрю, съ чёмъ возвратятся посланные». Когда посолъ пришелъ къ Соломону, тогда последній сказаль: «Не хотите ли вы помочь мнё богатствомь? То, что даль Богь мив, лучше того, что даль онь вамь. Неть, только вы можете быть довольны вашими подарками» 2). Что касается твоего предложенія отпустить всёхъ мусульманскихъ пленниковъ въ греческой земль, то въ твоей власти находится только двухъ (видовъ) люди: или тв, которые стремились къ Богу и къ въчному блаженству — тв достигли того, чего желали; или же тв, которые стремились къ благамъ міра сего — да не развяжеть Богь ихъ оковъ. Что касается твоего предложенія возстановить всё мусульманскія земли, которыя разрушили греки, то, если я вырву последній изъ камней въ греческой странь, я не вознагражу женщины, которая спотыкалась въ своихъ оковахъ и восклицала: «О Мухаммедъ! О Мухаммедъ!» Возвращайся къ твоему господину: между мною и имъ находится только мечъ. Слуга! бей въ барабанъ!»

Мамунъ дъйствительно вступиль въ греческую землю и взялънъсколько украпленныхъ пунктовъ; посла этого онъ возвратился къ Подандону 8).

Но здісь халифь заболіть лихорадкой, которая быстро свела его

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Весь этотъ разсказъ до самой смерти Мамуна мы находимъ у Масуди въ его Prairies d'or, ed. Barbier de Meynard. Vol. VII p. 94-96; Масуди передаетъ это со словъ кади Абу-Мухаммеда-Абдаллаха-ибн-Ахмеда-ибн-Зейда изъ Дамаска.

<sup>2)</sup> Kopaus, XXVII, 35-36.

<sup>3)</sup> Этими указаніями мы обязаны Масуди. Prairies d'or. VII р. 94, 96, который говорить, что во время этого похода Мамунь предложиль всёмь укрупленнымь греческимъ пунктамъ капитуляцію, приглашая ихъ принять исламъ, и даль имъ выборъ между новой религіей, поголовнымъ налогомъ и мечемъ; христіанство было унижено, и большое число грековъ согласилось платить поголовную подать (III р. 94).

въ могилу. Мамунъ умеръ 7 августа 833 года, успѣвъ однако назначить наслѣдникомъ престола своего брата Абу-Исхака подъ именемъ Мутасима. Погребенъ былъ Мамунъ въ Тарсѣ¹).

Трогательно описываеть последнія минуты Мамуна Масуди.

Умирающій открыль глаза, которые были чрезм'єрно расширены и св'єтились необыкновеннымь блескомь; его руки пытались схватиться за доктора; онъ сд'єлаль усиліе говорить съ нимъ и не могъ; его глаза обратились къ небу и наполнились слезами; наконецъ, его языкъ могъ произнести сл'єдующія слова: «О Ты, который безсмертенъ, помилуй того, который умираеть!» и тотчасъ испустиль духъ 2).

По смерти Мамуна войска, отправленныя имъ въ Малую Азію, провозгласили халифомъ Аббаса, сына Мамуна, который съ 829 года быль правителемъ съверной Сиріи и Месопотаміи и неоднократно сражался противъ византійцевъ. Въ моментъ смерти отца онъ находился въ Тіанъ, которую ему было поручено укръпить.

# Дѣла на востокѣ въ первые четыре года правленія Мутасима (съ 833 до 837 года).

Первымъ дѣломъ Мутасима было отозвать Аббаса изъ-подъ Тіаны. Послѣдній ему присягнулъ; примѣру Аббаса послѣдовали провозгласившія его халифомъ войска.

Только что возведенныя укрыпленія Тіаны были въ томъ же 833 году срыты; всё запасы оружія, снарядовъ увезены. Переведенные Мамуномъ въ Тіану поселенцы получили приказъ возвратиться по своимъ областямъ<sup>8</sup>). После этого Мутасимъ вступилъ въ Багдадъ.

Первые годы его правленія протекли въ мирѣ съ византійцами, такъ какъ Мутасимъ долженъ былъ все свое вниманіе обращать на внутреннія смуты.

Въ Адербиджанѣ возмутились хуррамійи, приверженцы Бабека, противъ которыхъ зимою 833 года былъ отправленъ багдадскій префектъ Исхак-ибн-Ибрахимъ, истребившій у Хамадана 60,000 персовъ; остальные хуррамійи бѣжали къ византійцамъ 4).

<sup>1)</sup> Weil op. c. II, S. 293—294. Müller. Der Islam. B. I, S. 515. Muir. The Caliphate. 2 ed., 1892, p. 506—507.

<sup>2)</sup> Maçoudi. Prairies d'or. Vol. VII, p. 101.

<sup>8)</sup> Tabari III p. 1164=Ibn-al-Athir VI, crp. 310.

<sup>4)</sup> Походъ быль въ мѣс. Зулькада 218 года=18 ноября—17 декабря 883 года, Tabari III p. 1165 (Ibn-al-Athir VI p. 311—312). См. Weil op. cit. II, S. 298.

Возмутившееся въ 835 году въ нижней Месопотаміи цыганское племя Заттъ было усмирено арабскимъ начальникомъ Уджейфой, послів чего цыгане были переселены на западъ къ византійской границі въ Аназарбу 1).

Только послѣ этого Мутасимъ могъ направить свои силы противъ Бабека, возстаніе котораго въ Адербиджанѣ продолжалось уже шестнадцать лѣтъ.

До 837 года ничего не слышно о столкновеніяхъ Византій съ восточными арабами. Не смотря на то, что въ это время новый халифъ переживалъ смутное время въ халифать и тымъ самымъ открывалъ для византійскихъ нападеній удобную дорогу, Ософиль не могь воспользоваться этими обстоятельствами, переживая самъ тяжелую и въ этотъ моменть очень неудачную для него войну въ Сициліи. Этимъ объясняются неоднократныя, отмыченныя выше, попытки императора заключить миръ съ восточными арабами. По всей выроятности, и по вступленіи на престоль Мутасима между Византіей и халифатомъ не было заключено формальнаго перемирія; объ этомъ источники молчать 2). Но четырехлытнее спокойствіе на восточной границы обусловливалось тымъ, что обы стороны слишкомъ были заняты въ другихъ мыстахъ; какъ только же явилась возможность, враждебныя столкновенія на востокы сейчась же возобновились.

## Силиційская война съ 829 по 837 годъ.

Въ первые годы правленія Өсофила сицилійская война для Византіи шла крайне несчастливо. Особенно ухудшилось положеніе византійцевъ въ 830 году, когда къ лёту этого года прибыль къ острову съ одной стороны сильный флоть изъ Испаніи, съ другой стороны африканскій флоть, посланный Зіадат-Аллахомъ, что составляло вмёстё внушительную цифру въ триста кораблей в), которые должны были доставить отъ двадцати до тридцати тысячъ войска 4).

4) Cm. Amari. Storia dei musulmani di Sicilia, I p. 288.



<sup>1)</sup> Tabari III p. 1168-1169 = Ibn-al-Athir, VI p. 315.

О мирѣ или перемиріи въ 833 году говоритъ, напр., Вейль (ор. cit. II S. 296— 297), который относитъ къ этому времени и посольство Іоанна Грамматика, съ чѣмъ мы не согласны.

<sup>3)</sup> Ibn-al-Athir, VI, p. 288; Amari, Biblioteca arabo-sicula. Versione italiana. Vol. I, Torino e Roma, 1880, p. 368. Al-Bayan ed. Dozy, p. 96; Amari, vers. II p. 6.

Надъ испанскимъ флотомъ, который явился въ Сицилю, имѣя въ виду лишь грабежъ въ своихъ личныхъ выгодахъ, а не помощь афринанскимъ арабамъ, начальствовалъ Асбаг-ибн-Вакилъ, по прозваню Фаргулусъ, изъ берберскаго племени Хувара. Изъ другихъ вождей извъстно имя Сулеймана-ибн-Афіа изъ Тортозы 1).

Африканскіе арабы въ Сицили вступили съ ними въ переговоры о совмъстныхъ дъйствіяхъ противъ грековъ. Испанцы согласились помогать на томъ условіи, чтобы Асбагъ быль назначенъ главнымъ вождемъ, и чтобы африканцы снабдили ихъ лошадьми. Эти условія были приняты послъдними.

Действія Асбага въ начале были удачны. Онъ направился прежде всего къ Минео, который быль осаждаемъ въ это время византійскимъ начальникомъ Өеодотомъ, и въ августе месяце 830 года даль ему сраженіе, въ которомъ византійцы были разбиты. Самъ Өеодотъ палъ въ битве. Остатки византійскаго войска поспешили запереться въ Кастроджованни <sup>2</sup>).

Асбагъ, разрушивъ и сжегши Минео, направился со всёмъ войскомъ на какой-то городъ Ghalulia или Gl-waliah <sup>3</sup>), можетъ быть, Calloniana въ Итинераріи Антонина, теперь провинціальный скучный городъ Caltanissetta на юго-западъ отъ Кастроджованни <sup>4</sup>).

Но во время осады этого города въ мусульманскомъ войскѣ снова появилась сильная эпидемія, отъ которой умеръ Асбагъ и нѣкоторые другіе начальники. Было рѣшено оставить городъ.

Узнавъ объ этомъ, византійцы напали на мусульманъ, которые послѣ многихъ и кровопролитныхъ столкновеній, потерявъ большую



<sup>1)</sup> Al-Bayan, ibidem. Nowairi. Amari, Biblioteca arabo-sicula ossia raccolta di testi arabici. . . . . Lipsia, 1857, p. 430; vers. II p. 118—119.

<sup>2)</sup> Nowairi (Amari, testo, p. 430; vers. II p. 119) οτθος από οτραженіе κα μάσεσημ Джумада II 215 года—26 іюля—23 августа 830 года. Ibn-al-Athir VI p. 238; Amari, vers. I p. 368—369. Al-Bayan, ed. Dozy, p. 96—97; Amari, vers. II p. 6. O смерти Θεοдοτα сообщаеть Κεμδρυθμές και αροκύκα. Cm. La Cronaca Siculo-Saracena di Cambridje, ed. Cozza-Luzi, p. 24: παρελήφθη το Μήναιον καὶ ἐσφάγη ὁ πατρίκιος Θεόδοτος INA.. Θ. Amari, vers. I p. 278.

<sup>8)</sup> Al-Bayan, ed. Dozy, p. 97; Amari, vers. II p. 6.

<sup>4)</sup> Amari. Storia, I p. 289—290. См. Hare. Cities of Southern Italy and Sicily, London, 1883, p. 461. Moltedo. Il libro de'comuni del Regno d'Italia, Napoli, 1873, p. 95 (въ 1881 г. вышло второе изданіе). Giordani, Indice generale dei comuni del regno d'Italia, Milano, 1883, p. 70—71. Vito Amico. Dizionario topografico della Sicilia, tradotto dal latino ed annotato da Gioacchino Dimarzo, Palermo, 1855, vol. I p. 208—214.

часть войска, достигли съ трудомъ флота, можеть быть, въ Мазаръ. откуда, исправивъ свои корабли, возвратились въ Испанію 1).

Между тымь какь походь Асбага кончился полной неудачей, африканскіе арабы, двинувшись, повидимому, изъ Мазары, осадили въ августь мъсяць 830 года Палермо<sup>9</sup>).

Одновременная съ началомъ осады Палерио вышеупомянутая осала Асбагомъ Ghallulia избавляла мусульманъ отъ нападенія византійцевъ со стороны Кастроджованни или Сиракузъ. Даже неудача Асбага не отозвалась особенно на палермской осадъ, такъ какъ было немало, повидимому, вождей въ его войски, которые вийсто того, чтобы возвратиться въ Испанію, направились въ надеждё на лучшее будущее въ мусульманскій лагерь подъ Палермо<sup>в</sup>).

Хорошо укрѣпленный городъ выдерживаль осаду, не смотря на то, что въ продолжение этого времени въ Палермо была громадная смертность 4).

Наконецъ, въ мъсяцъ Реджебъ 216 года (14 августа—12 сентября 831 года) правитель Палермо, выговоривъ полную безопасность для себя, своей семьи и своего имущества, сдаль городъ 5), послъ чего палерискій епископъ Лука, спаварій Симеовъ, который, в'вроятно, и быль правителемъ Палермо, и еще немногіе изъ грековъ удалились моремъ въ Византію. Остальное населеніе подверглось тяжелой участи военнопленныхъ 6). Относительно некоторыхъ лицъ, погибшихъ отъ

<sup>1)</sup> Al-Bayan, ed. Dozy, p. 97; Amari, vers. II p. 6-7. Cm. Amari. Storia, I p. 290.

<sup>2)</sup> Nowairi (Amari, testo, p. 430, vers. II p. 119) относить начало осады Палермо къ мъс. Джумада II 215 г.=26 іюля-23 августа 830 года. См. Ibn-al-Athir, VI p. 238; Amari vers. I p. 869.

<sup>3)</sup> Amari. Storia, Ip. 290-291. Cm. Ibn-al-Athir, VI p. 238; Amari, vers. I

<sup>4)</sup> Ибн-ал-Асиръ съ еъкоторымъ преувеличениемъ говоритъ, что изъ 70,000 человъкъ, которые были въ началъ осады, къ концу ея осталось только 3,000 (Ibn-al-Athir VI p. 238; Amari vers. I p. 369).

<sup>5)</sup> Ibn-al-Athir VI p. 238; Amari, vers. I p. 369. Nowairi (Amari, testo, p. 430-431; vers. П р. 119) ошибочно относить къ мъс. Реджебу 220 года (835 г.). См. Стоnaca di Cambridge, ed. Cozza-Luzi, p. 24: ἐπιάσθη ἡ Πάνορμος INΔ. 1, τ. e. съ сентября мъс. 831 года; Атагі, vers. I р. 278.

<sup>6)</sup> Ioannis Diaconi Gesta Episcop. Neapol. Mon. Germ. Hist. Script. rerum langobard. p. 480: ad postremum vero capientes Panormitanam provinciam, cunctos ejus habitatores in captivitatem dederunt. Tantummodo Lucas ejusdem oppidi electus et Symeon spatharius cum paucis sunt exinde liberati. Cm. Muratori. Script, rer. ital. I, pars II p. 313. Capasso. Monumenta ad Neapolitani Ducatus historiam pertinentia. Napoli. 1881. Т. I р. 207-208. Одно только вмя Панорма сообщаеть и Эрхемпертъ (Scriptores rerum langob. p. 239, Erchemperti Historia Langobardorum). Cp. Ibn-al-Athir, VI p. 238; Amari, vers. I p. 369.

арабовъ во время палермской осады, сложились впослѣдствіи цѣлыя легенды, напр. о св. Филареть, который при видѣ арабскаго нашествія на Палермо хотѣлъ укрыться въ Калабріи, но, будучи схваченъ врагами, потерпѣлъ мученическую кончину 1).

Въ годъ же сдачи Палермо, т. е. въ 216 году хиджры (18 февраля 831—6 февр. 832 г.), Зіадат-Аллахъ назначилъ правителемъ Сициліи Абу-Фихра-Мухаммеда-ибн-Абдаллаха изъ племени Тамимъ, который прибылъ на мъсто своихъ новыхъ обязанностей въ слъдующемъ 217 году (7 февраля 832—26 января 833 г.) и сейчасъ же смъстилъ какого-то Османа-ибн-Корхуба, въроятно, одного изъ представителей враждебной партіи 2).

Возникавшія иногда довольно сильныя распри между африканскими и оставшимися на остров'в испанскими арабами къ этому времени прекратились <sup>8</sup>).

Покореніе такого важнаго пункта, какъ Палермо, положило твердое основаніе дальнѣйшему покоренію острова. Палермо сталъ центромъ новаго государства, мало зависимаго отъ Африки 4). Палермскія
событія 831 года объясняють, почему Өеофиль послѣ удачнаго похода подъ Тарсъ и Массису предлагалъ Мамуну пятьсотъ плѣнныхъ,
только бы послѣдній не предпринималъ похода; эти же событія объясняють второе посольство Өеофила въ сентябрѣ 831 года и его
весьма выгодныя для арабовъ условія возвращенія завоеванныхъ городовъ. Өеофиль всѣми силами хотѣлъ развязать себѣ руки на востокѣ.
Мамунъ понималь это и пользовался.

Не смотря на усивхи мусульманскаго оружія въ Палермо, два года прошло безъ важныхъ событій: съ одной стороны мусульманамъ было много работы съ водвореніемъ внутренняго порядка новой колоніи; съ другой стороны ихъ могла сдерживать репутація новаго византійскаго начальника, патриція Алексъя Муселе, любимца императора Өеофила.

Алексъй Муселе, армянинъ по происхожденію, быстро сдълаль одну изъ самыхъ блестящихъ карьеръ. Пройдя званія патриція, анеи-

<sup>1)</sup> См. Acta Sanctorum. April. Т. І, р. 749 (8 апрізля); здісь кончина Филарета относится еще къ посліднимъ годамъ правленія Михаила II (по старому изд. Acta S. р. 753). См. А m a r i. Storia, I р. 293.

Al-Bayan, ed. Dozy, p. 97; Amari, vers. II p. 7. Cm. Nowairi. Amari, testo,
 430-481; vers. II p. 119. Amari. Storia, I p. 295.

<sup>3)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 238; Amari, vers. I p. 369.

<sup>4)</sup> Cm. Amari. Storia, I p. 296-297.

пата, магистра, онъ женился на дочери Өеофила Маріи и былъ провозглащенъ кесаремъ, т. е. другими словами, ему открывалась даже возможность състь после Өеофила на византійскій престоль і). Въ званіи кесаря, какъ мы видёли выше, онъ участвовалъ въ торжественномъ въезде императора въ столицу въ 831 году после его удачнаго похода подъ Тарсъ и Массису з). Вскоре после этого Муселе былъ назначенъ стратегомъ въ Сицилію. Причиною его удаленія изъ столицы на западъ были подозренія Өеофила относительно честолюбивыхъ замысловъ Муселе; во всякомъ случае, подобное назначеніе для последняго не могло быть особенно почетнымъ з).

Но его д'ятельность на остров'я была быстро прервана м'ястными интригами. Онъ былъ обвиненъ въ сношеніяхъ съ арабами, въ замыслахъ противъ императора. Смерть жены Муселе, дочери Өеофила, еще болье отдалила императора отъ кесаря. Өеофилъ р'яшилъ вызвать Муселе въ Константинополь.

Для этой цёли въ Сицилію быль, вёроятно въ слёдующемъ 833 году, отправлень архіепископъ Өеодоръ съ императорскимъ обёщаніемъ полной безопасности Муселе. Но, когда послёдній прибылъ въ столицу, императоръ заключиль его въ тюрьму и конфисковаль его имущество. Епископъ, обвинившій открыто Өеофила въ нарушеніи даннаго слова, быль изгнанъ. Впослёдствіи тоть и другой были возвращены. Муселе на полученныя обратно деньги выстроиль монастырь, гдё и кончиль свои дни 4).

Военныя д'єйствія въ Сициліи на н'єкоторое время сосредоточились у Кастроджованни, куда, в'єроятно, была переведена изъ Сиракузъ большая часть греческаго войска <sup>5</sup>).

Въ началъ 219 года хиджры (16 января 834—4 янв. 835 г.) Абу-Фихръ выступилъ противъ христіанъ у Кастроджовании и послъ

<sup>1)</sup> O Mycese cm. Cont. Theoph. p. 107—109. C. 18. Georg. Hamart. p. 708—705=Leo Gramm. p. 216—217. Sym. Mag. p. 680—632. Cedr. II p. 118—119.

<sup>2)</sup> Const. Porphyrog. De Caerim. p. 505.

<sup>3)</sup> Относительно года назначенія Муселе въ Сицилію нужно замѣтить, что хроника Симеона Магистра относить его къ третьему году правленія Өеофила (Sym. Mag. р. 630), т. е. къ 881—832 году; хотя на показанія этой хроники полагаться и нельзя (см. Hirsch. Byz. Studien, S. 345—347), тѣмъ не менѣе въ данномъ случаѣ его опредѣленіе ни чему не противорѣчить и подходить къ событіямъ. О подозрѣніяхъ Өеофила см. Sym. Mag. ibidem. Cp. Cont. Theoph. p. 108.

<sup>4)</sup> Cont. Theoph. p. 108-109 (Cedr. II p. 118-119). Sym. Mag. p. 631-632. Georg. Hamart. p. 704-705=Leo Gramm. p. 217-218. Cm. Hirsch op. cit. S. 205. Amari. Storia, I p. 297-298.

<sup>5)</sup> Amari. Storia, I p. 299.

упорной битвы отбросиль ихъ въ укрѣпленія. Весною 834 года онъ нанесъ имъ вторичное пораженіе. Въ 835 году (220 г. хиджры = 5 янв.—25 декабря 835 г.) Абу-Фихръ въ третій разъ разбиль христіанъ, завоеваль и раззориль ихъ укрѣпленія, взяль въ плѣнъ жену и сына одного греческаго патриція, начальствовавшаго надъ войскомъ. По возвращеніи въ Палермо Абу-Фихромъ быль отправленъ на восточный берегъ острова въ Таормину Мухаммед-ибн-Салимъ. Новые отряды были посланы для грабежа въ различныя мѣстности. Повидимому, успѣхи мусульманскаго оружія шли быстро впередъ.

Но въ это время въ арабскомъ войскѣ всыхнуло возстаніе. Абу-Фихръ быль убить, и убійцы бѣжали въ христіанское войско<sup>1</sup>).

Въ этомъ же 835 году присланный изъ Африки новый начальникъ Фадл-ибн-Якубъ отличился немедленно въ двухъ столкновенияхъ — подъ Сиракузами и, въроятно, около Кастроджованни. Византійскій патрицій съ большимъ войскомъ двинулся, чтобы преградить дорогу мусульманамъ, которые засѣли въ гористой, покрытой лѣсомъ мѣстности, куда византійцы не посмѣли проникнуть. Напрасно ожидая до вечера выхода оттуда мусульманъ, греческое войско отступило. Въ это самое время мусульмане неожиданно напали на него и обратили въ бѣгство. Самъ тяжело раненный патрицій упаль съ лошади и съ трудомъ быль спасенъ своими солдатами отъ плѣна и смерти. Оружіе, вьючный скотъ достались въ руки мусульманъ 3).

Этимъ окончилась сицилійская д'вятельность Фадл-ибн-Якуба. Въ сентябр'в м'всяців 835 года прибыль въ Сицилію новый правитель изъ аглабитовъ Абу-л-Аглаб-Ибрахим-ибн-Абдаллах-ибн-ал-Аглабъ, двоюродный братъ Зіадат-Аллаха 3).

Онъ явился съ небольшимъ флотомъ въ Палермо послѣ довольно неудачнаго морского перехода: часть кораблей погибла во время сильной бури; часть была захвачена христіанами; въ числѣ послѣднихъ кораблей византійцы захватили одну харраку, какъ назывались въ арабской морской терминологіи суда, бросающія огонь. Очевидно,



<sup>1)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 238—239; Amari, vers. I p. 369. Cm. Al-Bayan, ed. Dozy, p. 97; Amari, vers. II p. 7. Ibn-Haldun. Amari, vers. II p. 176.

<sup>2)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 239; Amari, vers. I p. 369-370.

<sup>3)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 289; Amari, vers. I p. 870: въ середнет мъсяца Рамадана (29 августа—27 сентября 835 г.). Al-Bayan, ed. Dozy, p. 98; Amari, vers. II p. 7; въ мъс. Рамаданъ. См. Nowairi. Amari, testo, p. 431; vers. II p. 119. Ibn-Haldun. Amari, vers. II p. 176. См. Amari. Storia, I p. 301.

адъсь ръчь идеть объ огненосныхъ греческихъ судахъ, которымъ мусумьмане стали подражать 1).

Въ то же время цълый отрядъ такихъ мусульманскихъ харракъ подъ начальствомъ Мухаммеда-ибн-Синди вышелъ на помощь своимъ и преслъдовалъ грековъ до наступленія ночи <sup>2</sup>).

Новый мусульманскій начальникъ Абу-л-Аглабъ оказался дѣятельнымъ. Корабли его сдѣлали удачное нападеніе на какую то мѣстность, названіе которой пропущено въ текстѣ в); греческимъ плѣнымъ были отрублены головы. Другой морской отрядъ захватилъ харраку у острова Пантелляріи, въ которой кромѣ грековъ нашли одного африканца, принявшаго христіанство. Плѣнные, по приказанію палермскаго правителя, были казнены. Одновременно съ этими морскими успѣхами отрядъ всадниковъ, дойдя до склоновъ Этны и до крѣпостей восточной части острова, сожигалъ деревни и захватывалъ плѣн- ныхъ 4).

Въ следующемъ 836 году (въ 221 году хиджры = 26 декабря 835 г. — 13 декабря 836 г.) мусульмане сдёлали столь удачное вторженіе въ область Этны и вернулись съ такой богатой добычей преимущественно изъ пленныхъ, что рабы продавались за безцёнокъ 5). Другой отрядъ двинулся вдоль севернаго побережья, достигь горной крепости Кастеллюччо (Castelluccio, Castel di Lucio) на половине дороги между Палермо и Мессиной 6) и произвелъ успёшное нападеніе; но, будучи неожиданно настигнуты византійцами, арабы были разбиты.

<sup>1)</sup> Харрака—сравнительно небольшое зажигающее судно, съ котораго бросали несть на непріятельскіе корабли; поздиве это слово встрвчается въ значеніи самаго снаряда и даже быстроходнаго корабля. См. объясненіе этого слова у Lane. An Arabic-english Lexicon. vol. I—II, р. 552. Wüstenfeld. Die Namen der Schiffe im Arabischen (Nachrichten von der königlichen Gesellschaft der Wissenschaften und der G. A. Universität zu Göttingen. 1880, 25 Februar, № 3, S. 140). Но харрака уже весьма рано встрвчается также и въ мирномъ значеніи простой гондолы для царей и эмировъ. См. Бар. Розенъ. Императоръ Василій Болгаробойца. С.-Петербургъ, 1883, стр. 291. Въ последнемъ значеніи это слово перешло въ испанскій языкъ въ измёненной сормів haloque, а затёмъ и въ другіе романскіе языки. См. Dozy. Glossaire des mots espagnols et portugais dérivés de l'Arabe. 1869, р. 264—266, подъ словомъ faluca.

<sup>2)</sup> Al-Bayan, ed. Dozy, p. 98; Amari, vers. II p. 7-8.

<sup>3)</sup> См. Ibn-al-Athir, VI p. 239; Amari, vers. I p. 870. Амари предполагаетъ вдъсь Эолійскіе острова няи мъстность на берегу между Палермо и Мессиной (Аmari. Storia, I p. 804).

<sup>4)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 239; Amari, vers. I p. 370-371.

<sup>5)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 239; Amari, vers. I p. 871.

<sup>6)</sup> Въ текстъ Ибн-ал-Асира— Qastaliasah, въ чемъ Амари и видить Castelluccio. Амагі, Storia, I p. 305.

Въ то же время флотъ подъ начальствомъ Фадл-ибн-Якуба грабилъ близь лежащіе острова, по всей в'троятности, Эолійскіе, завоевалъ н'тсколько кр'тпостей, въ томъ числ'т Тиндаро (древній Tyndaris) на с'тверномъ берегу Сициліи 1), и вернулся въ Палермо 2).

Но арабы не могли оставлять безъ вниманія того обстоятельства, что такая почти неприступная крѣпость, какъ Кастроджованни, была еще въ рукахъ грековъ. Поэтому мы видимъ рядъ попытокъ, направленныхъ къ завоеванію этого города.

Въ 837 году (222 г. хиджры=14 дек. 836—2 дек. 837 г.) Абу-л-Аглабъ направилъ большой отрядъ подъ начальствомъ Абдас-Селяма-ибн-Абд-ал-Вехаба къ Кастроджовании, который однако былъ разбитъ византійцами; самъ Абд-ас-Селямъ въ числё другихъ попалъ въ плёнъ, но былъ впослёдствій выкупленъ 3).

. Для поправленія д'єль подъ Кастроджованни было отправлено сильное подкрыпленіе.

Во время этой осады зимою 837 года одинъ мусульманинъ случайно открылъ тропинку въ городъ. Проследивъ ее и видя, что она не оберегается греками, онъ сообщилъ объ этомъ своимъ соплеменникамъ, которые тотчасъ же направились по указанной дороге и съ крикомъ «Акбаръ аллахъ!» (Великъ аллахъ!) ворвались неожиданно въ городъ. Но крепость еще оставалась во власти византійцевъ, где они и заперлись. Арабы осадили ее, и греки вскоре вступили въ переговоры. Мусульманскій начальникъ принялъ ихъ условія; после чего арабское войско съ громадной добычей вернулось въ Палермо 4).

Надо полагать, что побъжденные христіане Кастроджованни согласились платить дань, а мусульмане были рады съ честью выйти изъ этой трудной осады. Факть тотъ, что они не остались ни въ городѣ, ни въ крѣпости, и двадцать лѣтъ спустя около Кастроджованни снова происходили сраженія <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Cm. Hare. The cities of Southern Italy, p. 895-896. Vito-Amico. Dizionario topografico, II p. 598-599.

<sup>2)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 289; Amari, vers. I p. 371. Al-Bayan, ed. Dozy, p. 99; Amari, vers. II p. 9. Надо замѣтить, что имя Тиндаръ есть предположение Амари, такъ какъ въ текстѣ Al-Bayan имя крѣпости передано буквами М. d. паг; взятие же ея отнесено къ слѣдующему 222 году (14 дек. 886—2 дек. 887 г.). См. Атагі. Storia, I p. 305—306.

<sup>3)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 239—240; Amari, vers. I p. 371. Al-Bayan, ed. Dozy, p. 99; Amari, vers. II p. 9. Cm. Amari. Storia, I p. 306.

<sup>4)</sup> Ibn-al-Athir, VI p. 240; Amari, vers. I p. 871-872. Ibn-Haldun. Amari, vers. II p. 177.

<sup>5)</sup> Cm. Amari. Storia, I p. 807.

# Походъ подъ Запетру въ 837 году.

Для Өеофила было уже достаточно удачи въ 837 году подъ Кастроджовани, когда Абу-ас-Селямъ попалъ въ плеть, чтобы сейчасъ же открыть военныя действія на восточной границь, гдь онъ вступиль въ сношенія съ Бабекомъ.

Въ это время силы последняго слабели. Противъ него действовала многочисленная армія въ главь съ такими извыстными вождями, какъ Афшинъ, отличившійся еще при Мамунъ усмиреніемъ египетскаго возмущенія, Итахъ и Джафаръ-ал-Хайять, которые все болье и болье теснили Бабека и заперли, наконець, его въ сильной крепости Альбуддъ 1).

Сознавая всю опасность своего положенія, онъ вступиль въ переговоры съ Өеофиломъ, побуждая последняго именно теперь сделать вторженіе въ арабскіе преділы, такъ какъ всі войска были отправлены Мутасимомъ противъ Бабека, и со стороны византійской границы халифъ не былъ въ состояніи оказать никакого сопротивленія; онъ на борьбу съ Бабекомъ отправилъ даже своего портного и повара <sup>8</sup>).

Конечно, Бабекъ действоваль такъ въ той надежде, что халифъ, услышавъ о вступленіи греческихъ войскъ въ его предёлы, долженъ будеть часть арміи удалить отъ него и темъ самымъ несколько облегчить его стёсненное положение 8).

Бабекъ даже, чтобы сильне подействовать на Ософила, выдаваль себя передъ нимъ за христіанина и объщаль впоследствіи обратить въ христіанство своихъ сторонниковъ 4).

Дъйствительно, Өеофиль вступиль въ арабскіе предълы съ громаднымъ войскомъ въ сто тысячь человъкъ, въ составъ котораго входили болгары, славяне 5), персы-мухаммиры, приверженцы Бабека;

<sup>1)</sup> Weil op. cit. II, S. 300. Müller. Der Islam, I. S. 508. Muir. The Caliphate, 2 edition, p. 510-511.

<sup>2)</sup> Это игра словъ у Бабека: имена двухъ извъстныхъ посланныхъ противъ него полководцевъ — Джафара-ал-Хайята и Итаха-ат-Таббаха въ переводъ обозначаютъ «портного» (хайять) и «повара» (таббахъ).

<sup>3)</sup> Tabari III p. 1234-1235 = Ibn-al-Athir VI p. 339.

<sup>4)</sup> Chronique de Tabari, trad. sur la version persane de Belami par H. Zotenberg. T. IV, Nogent-le-Rotrou, 1874, р. 582. Въ подлинникъ Табари мы этого мъста HE HAMLE. CM. Chronique de Michel le Grand, p. 274. Abulpharagii Chr. Syr. p. 158.

<sup>5)</sup> О болгарахъ и славянахъ, какъ участникахъ этого похода, говоритъ Масуди. Prairies d'or, éd. Barbier de Meynard. VII p. 183-184.

послѣдніе, будучи разбиты въ 834 году полководцемъ Мутасима Исхак-ибн-Ибрахим-ибн-Мусабой въ области Хамадана, успѣли избѣжать смерти и спаслись, какъ мы видѣли, на византійскую территорію 1). Өеофиль ихъ зачислиль въ армію, жениль и оказываль имъ большое довѣріе 2).

Греческое войско, перейдя границу, прежде всего направилось на сильную крѣпость Запетру (Зибатру) <sup>8</sup>).

Долгое время ученые различно опредѣляли положеніе этой крѣпости 1). Это была крѣпость въ пограничной съ Месопотаміей области, близъ самой границы, въ пяти парасангахъ отъ Малатіи, въ четырехъ парасангахъ отъ Хадаса, на разстояніи дневного пути отъ Хисн-Мансура 5). Теперь мѣстоположеніе Запетры довольно основательно указывается въ современной мѣстности Viransheher на рѣкѣ Аксу близъ Инекли 6).

Өеофиль взяль и сжегь Запетру; мужское населеніе было перебито; женщины и дёти взяты въ плёнь. Такой же участи подверглись города Малатія и Самосата 7). Походъ сопровождался страш-



<sup>1)</sup> Tabari, III p. 1165 (Ibn-al-Athir, VI p. 311-312).

<sup>2)</sup> Tabari, III р. 1285. Начальникъ этихъ персовъ называется у арабовъ Барсисъ.

<sup>3)</sup> Названіе этой крѣпости пишется различно. Табари пишеть Зибатра (III р. 1234). Византійцы называють ее Ζάπετρα (Georg. Hamart. p. 707), Ζάπετρον (Sym. Mag. p. 634), 'Οζοπέτρα (Genes. p. 64), Σωζόπετραν (Cont. Theoph. p. 124, c. 29. Cedr. II p. 130. Zon. XV, 29, ed. Dind. vol. III p. 415).

<sup>4)</sup> См. напр. Weil op. cit. II S. 809. Ученый англійскій путешественнякъ первоб половины этого стольтія Реннель на основаніи того, что вногда у арабовъ Запетра называлась Заманени, отождествляеть ее съ Тхаманdus (Rennel. Treatise of the comparative Geography of Western Asia. Vol. II. London, 1831, p. 169—170). О довольно неопредъленномъ положеніи Тхаманdus см. Ramsay op. cit. p. 288—292.

<sup>5)</sup> Ibn-Chordadbeh, ed. De-Goeje, p. 97 u 70. Kadama, ed. De-Goeje, p. 216, 258 u 165, 198. Jacut. II p. 278, 914. Aboulféda. Géographie, trad. de l'arabe en français par St. Guyard. T. II, Sec. Partie, Paris, 1888, p. 13.

<sup>6)</sup> См. Guy le Strange. Description of Mesopotamia and Baghdad, written about the year 900 A. D. by Ibn-Serapion въ Journal of the Royal Asiatic Society, 1895, р. 63 и 65. Немного позднѣе Guy le Strange склонялся отождествлять Запетру съ крѣпостью Derendeh. См. Его Notes on Ibn-Serapion въ J. of t. R. As. Soc., 1895, р. 745. Но послѣ работы Андерсона, который, занимаясь походами подъ Запетру въ 872 и 836 (sic!) годахъ, на основаніи разбора арабскихъ источниковъ, Ибн-Серапіона и Ибн-Хордадбеха, опредѣлилъ положеніе Запетры въ Viransheher на Аксу близъ Инекли (Anderson. The campaign of Basil I against the Paulicians in 872 A. D. въ The Classical Review. vol. X, 1896, р. 138), Guy le Strange снова перемѣнилъ свое мнѣніе. См. Его Al-Abrik, Tephrike, the Capital of the Paulicians, въ J. of. t. R. As. Soc., 1896, р. 740. Писатель Ибн-Серапіонъ жилъ въ первой половинѣ X вѣка; о его жизни ничего не извѣстно. См. Guy le Strange въ J. of the R. As. Soc., 1895, р. 1—2.

<sup>7)</sup> Beladsori. Liber expugnationis regionum. Ed. De-Goeje. Lugd. Bat., 1865,

ными зв'єрствами: пленнымъ выкалывали глаза, отрезывали уши и носы  $^{1}$ ).

Императоръ съ торжествомъ возвращался въ столицу. Достигнувъ мѣстности Бріанта на азіатскомъ берегу, онъ, чтобы увѣковѣчить память о своей побѣдѣ, приказалъ начать постройку дворца <sup>2</sup>), разбить сады и устроить водопроводъ <sup>8</sup>). Тріумфальный входъ въ Константинополь отличался тою же пышностью и происходилъ по тому же церемоніалу, какъ описанный уже выше въѣздъ Өеофила послѣ похода 831 года; только теперь на встрѣчу императору вышли еще мальчики, украшенные вѣнками изъ живыхъ цвѣтовъ <sup>4</sup>). Были устроены ристалища, на которыхъ императоръ въ одеждѣ цвѣта ве-

p. 192. Jaqubi Hist. II p. 580. Tabari, III p. 1234. Ibn-al-Athir, VI p. 339. Fragmenta Hist. arab. ed. De-Goeje, p. 389—890 (въ текстѣ Ибн-Мискавевха эти событія пропущены). Maçoudi. Prairies d'or, VII p. 133—134. См. Chronique de Michel le Grand par V. Langlois, Venise-Paris, 1868, p. 274. Gregorii Abulpharagii Chronicon Syriacum, ed. Bruns et Kirsch. Lipsiae, 1789, p. 158. Продолжатель Θεοφανα называеть вѣрно число взятыхъ городовь: καὶ πόλεις παραλαμβάνων ἀλλας τε δύο... καὶ αὐτὴν δὲ τὴν Σωζόπετραν (Cont. Theoph. p. 124, с. 29). См. Всеобщая Исторія Степаноса Таронскаго Асохика по прозванію. Пер. Эминъ. Москва, 1864, стр. 335. Histoire universelle par Etienne Açogh'ig de Daron. Trad. par E. Dulaurier. I partie. Paris, 1883, p. 171. Асохикъ упоминаеть о взятім Θεοфиломъ какого то города Урпели (Ourbel y Dulaurier) но пораженія арабовъ при Альмулать (т. е. Малатім); вмѣсто послѣдняго названія у Dulaurier Aschmouschad (Самосата).

<sup>1)</sup> Tabari III р. 1234—1235 (Ibn-al-Athir, VI р. 339). Georg. Ham. p. 707 = Sym. Mag. p. 634. Genes p. 64. Cont. Theoph. p. 124, c. 29. Cedr. II p. 130. Zon. XV 29, ed. Dind. III р. 415. Византійцы называють Запетру городомъ, изъ котораго происходиль Мутасимъ, что не подтверждается свёдёніями арабскихъ источниковъ. Надо полагать, что это есть позднёйшая выдумка византійскихъ хронистовъ, им'єющая своею цёлью нёсколько смягчить аморійскій погромъ слёдующаго года; если въ 838 году арабы взяли городъ, откуда дёйствительно происходила царствовавшая въ то время византійская династія, то византійцы утёшали себя тёмъ, что въ предыдущемъ году они взяли тоже родной городъ халифа, хотя послёднее и было невёрно. Продолжатель Ософина сообщаеть, что халифъ даже письменно просилъ Ософина оставить осаду Запетры: ἐγένετο ἐκείθεν διὰ γραμμάτων προτρέψασθαι ἀναχωρεῖν τὸν Θεόφιλον ἐκ τῆς πατρίδος αὐτοῦ, κᾶν οὐκ εἶχέ πως τὸν ἀκούοντα (Cont. Theoph. p. 124, с. 29).

<sup>2)</sup> Можетъ быть, онъ началъ передёлку дворца. См. Кондаковъ. Византійскія церкви и памятники Константинополя. Труды IV Археолог. съвзда въ Одессъ (1884). Т. III, Одесса, 1887, стр. 54.

<sup>3)</sup> Georg. Ham. p. 707 = Sym. Mag. p. 684: καὶ ἐλθών μέχρι τοῦ Βρύαντος προσέταξεν οἰκοδομῆσαι παλάτιον καὶ παραδείσους φυτεῦσαι καὶ ὕδατα ἀγαγεῖν, ἃ καὶ γέγονεν.

<sup>4)</sup> Constant. Porphyr. De Caerim. p. 507—508: προσέταξεν τοὺς τῆς πόλεως παΐδας ἐξελθεῖν πάντας εἰς ἀπάντησιν αὐτοῦ μετὰ τῶν ἐξ ἀνθέων κατεσκευασμένων στεφάνων, ἰσελθών ὁμοίως τοῦ προτέρου σχήματος. См. Hirsch. Byz. St. S. 144. Рейске въ своихъ примъчаніяхъ къ Уставу Константина относить этоть второй торжественный въъздъ къ аморійскому походу (Reiskii Comment. p. 594). Но какой же могь бытъ тріумоъ послѣ погрома при Аморіи?!

Толиы бѣглецовъ изъ населенія сожженной и разрушенной Запетры достигли резиденціи халифа Самарры. Мутасимъ находился во дворцѣ, когда получилъ это печальное извѣстіе. Говорятъ, онъ закричалъ «въ походъ!» и, вскочивъ на лошадь, тотчасъ хотѣлъ отправиться противъ Өеофила <sup>2</sup>).

Но Мутасиму нельзя было привести въ исполнение своего намърения, не покончивъ съ другими затруднениями и прежде всего съ продолжавшимъ еще сопротивляться Бабекомъ. Тъмъ не менъе онъ отправилъ часть войска подъ начальствомъ Уджейфы-ибн-Анбаса, Мухаммеда-Кутаха и другихъ къ Запетръ на помощь населению. Но было уже поздно. Оеофилъ удалился въ свои предълы, такъ что арабския войска остались у Запетры лишь немного времени, чтобы дать населению возможность возвратиться и успокоиться в).

Между тёмъ желаніе отомстить за Запетру среди арабовъ все увеличивалось. Нёкто Ибрахимъ, сынъ Мадхи, явился передъ халифомъ и произнесъ длинное стихотвореніе, въ которомъ онъ описывалъ несчастіе Запетры и призывалъ халифа на помощь его подданнымъ и на священную войну. Въ этомъ стихотвореніи были между прочимъ такія строки: о гнёвъ Божій! Ты видёлъ все это; отомсти же за этихъ женщинъ и накажи преступленія, жертвою которыхъ онё были! Возможно, что мужчины наши нашли въ смерти наказаніе за ихъ грёхи; но что сказать объ ихъ бёдныхъ дётяхъ, которыя погибли убитыми 4).



<sup>1)</sup> Georg. Ham. = Sym. Mag. p. 634: ἰππικὸν ποιήσας, καὶ τὸ πρῶτον βάιον παίξας, ἄρματι λευκῷ μὲν ἐποχησάμενος, χρώματι δὲ τῷ Βενέτῷ ἀμφιασάμενος, καὶ νικήσας ἐστεφανώθη, τῶν δήμων ἐπιβοώντων καλῶς ἡλθες, ἀσύγκριτε φακτονάρη. Φακτωνάρης μπη Φακτωνάριος οзначало главнаго возницу на цирковых состязаніях . Рейске въ своих комментаріях вотносить это мѣсто къ первому въѣзду Θεοφημα (Comment. p. 590). См. Cont. Theoph. p. 125, c. 29: καὶ ταῦτα μὲν διοικησάμενος πρὸς τὴν βασιλεύουσαν ἐπάνεισιν Θεόφιλος. Οдна ну редакцій сказанія ο 42 αμορίйςκих μυνεμικάς το πορμττώς το πολικό ποκομα πολεί κομίσας ἐπινίκια, χρυσόν τε πολύν καὶ ἄργυρον καὶ πάμπολλα πλήθη δεσμίους τῶν ᾿Αγαρηνῶν (A bicht und Schmidt. Martyrium der XLII Mārtyrer zu Amorium въ Archiv für slavische Phūlogie. B. XVIII, 1896, S. 191). См. Γρενεςκί тексть житія 42 αμορίйςκικ μυνεμικόσ πο ρυκοπικά Παρμέκα. Ηαц. δαδε. № 1534, изд. А. Васильевъ. С.-Петербургъ, 1898 (Зап. Имп. Акад. Наукъ по Ист.-Фил. отд. VIII сер., т. III), стр. 6.

<sup>2)</sup> Tabari, III p. 1235 (Ibn-al-Athir, VI p. 339-340).

<sup>3)</sup> Tabari, III p. 1286 (Ibn-al-Athir, VI p. 840).

<sup>4)</sup> Maçoudi. Prairies d'or, éd. Barbier de Meynard. VII p. 184.

Наконецъ, въ концѣ 837 года Бабекъ, стѣсненный Афшиномъ, принужденъ былъ бѣжать въ Арменію, гдѣ и былъ выданъ въ руки мусульманъ. Афшинъ, осыпанный подарками и милостями халифа, съ тріумфомъ возвратился въ столицу. Бабекъ подвергся мучительной казни 1).

После этого Мутасимъ могъ приступить къ исполненію своего желанія отомстить Ософилу за походъ подъ Запетру. Ближайшею цёлью халифъ имёлъ городъ Аморію, родину царствовавшей въ то время въ Византіи династіи.

# Сицилійская война въ 838 году.

За удачнымъ походомъ 837 года на востокѣ для Өеофила послѣдовалъ нѣкоторый успѣхъ въ первой половинѣ 838 года и въ Сициліи, гдѣ одновременно съ военными дѣйствіями подъ Кастроджованни арабы приступили къ осадѣ другой сильной крѣпости Чефалу (Cefalu) на сѣверномъ берегу острова въ сорока восьми миляхъ на востокъ отъ Палермо.

Осада затянулась. Въ 838 году (223 г. хиджры = 3 декабря 837—22 ноября 838 г.), въроятно, раннею весною сильныя морскія подкръпленія прибыли изъ Византіи. Мусульмане послъ нъсколькихъ столкновеній съ новоприбывшими войсками принуждены были снять осаду и отступить въ Палермо.

11 іюня 838 года (14 числа м'ёсяца Реджеба) умеръ въ Африк'ё аглабитскій правитель Зіадат-Аллахъ. Это изв'ёстіе произвело сильное смущеніе въ Сициліи. Боялись новыхъ безпорядковъ въ Африк'ё; теряли надежду на подкр'ёпленія, которыя были необходимы для осады Чефалу <sup>2</sup>).

Но въ Африкѣ дѣло обощлось лучше, чѣмъ ожидали. Новый правитель Абу-Икал-Аглаб-ибн-Ибрахимъ мирно наслѣдовалъ своему брату Зіадат-Аллаху, съумѣлъ держать въ повиновеніи войска и берберовъ и возстановиль въ столицѣ порядокъ, нарушенный смертью его брата. Онъ даже смогъ послѣ своего утвержденія въ Африкѣ отправить подкрѣпленія въ Сицилію, гдѣ арабы въ 839 году (224 г.

Digitized by Google

6

<sup>1)</sup> Weil op. cit. II S. 301. Muir. The Caliphate, p. 511. См. о значенів выдачи Бабека для Арменів у А. Гренъ. Династія Багратидовъ въ Арменів. Журн. Мин. Нар. Пр. ч. 290 (1898), стр. 60.

<sup>2)</sup> Ibn-al-Athir VI p. 240, 350; Amari vers. I p. 372.

BESANTIÑOSIÑ BPOMORMENTA.

хиджры = 23 ноября 838 — 11 ноября 839 г.) возвратились изъ одного нападенія въ Палермо съ богатой добычей. Тімъ не меніе діло подъ Чефалу окончилось безъ опреділеннаго результата.

Отступленіе мусульманъ изъ подъ Чефалу и смерть аглабита Зіадат-Аллаха, прервавшая на время наступательныя дъйствія арабовъ въ Сицилін, приходятся на 838-й годъ, роковой для Византіи на востокъ, когда Мутасимъ предпринялъ извъстный походъ подъ Аморію, къ изложенію котораго мы теперь и приступимъ.

# Аморійскій походъ 838 года.

Послѣ окончательнато усмиренія Бабека Мутасимъ рѣшиль всѣ свои силы направить противъ византійскаго императора, чтобы отомстить ему за пораженіе предыдущаго года. Ближайшею цѣлью его похода быль городъ Аморія 1).

Въ арабскихъ хроникахъ разсказывается, что послѣ побѣды надъ Бабекомъ Мутасимъ спросилъ: «какая изъ греческихъ крѣпостей самая недоступная и лучшая?» Ему отвѣтили: «Аморія. Въ ней не бываль никто изъ мусульманъ со времени появленія ислама; она глазъ и основаніе христіанства; у грековъ она почетнѣе Константинополя»<sup>2</sup>).

По положенію зв'єздъ астрологи предрекли неудачу похода, на что хали $\Phi$ ъ не обратиль вниманія  $^{3}$ ).

Мутасимъ выступилъ въ походъ изъ своей столицы Самарры въ началѣ апрѣля 838 года 4) съ громадными силами; до этого времени,

<sup>1)</sup> Самый подробный разсказь объ этомъ поході у Табари III р. 1236—1266. Кратко у Ибн-Котейбы, р. 199, Белазори (еd. De-Goeje, р. 192) и Якуби (II р. 581). Менте подробные, чтмъ у Табари, но обстоятельные разсказы см. у Анонима де-Гуе (р. 390—395), Ибн-Мискавейха (Fragm. р. 485—495), который начинаетъ разсказь въ напечатанномъ текстт съ прибытія Ашнаса въ Мардж-Ускуфъ, Ибн-ал-Асира (VI р. 339—346). Объ этомъ поході говорять всі византійскіе источники. Упоминаніе о взятіи Аморіи можно найти у сирійскихъ и армянскихъ историковъ. См. Chronique de Michel le Grand, trad. раг. V. Langlois, Venise, 1868. р. 274. Всеобщая исторія Вардана Великаго. Перевель Н. Эминъ. Москва, 1861, стр. 101. Хорошій разсказь въ Gregorii Abulpharagii Chronicon Syriacum, ed. Kirsch et Bruns. Lipsiae, 1789, vol. I, р. 159—161. См. также Historia dynastiarum authore Gregorio Abul Pharajio, ed. E. Pocockius. Oxoniae, 1663, р. 254 (текстъ), р. 166 (переводъ).

<sup>2)</sup> Tabari, III p. 1236 (Ibn-al-Athir, VI p. 340).

<sup>3)</sup> Cm. Suyuti. Tarikh al-Khulafa. Cairo, 1887, p. 133. History of the Caliphs by Jalálu'ddin as-Suyuti. Transl. by Jarrett. Calcutta, 1881 (*Bibliotheca indica*. vol. 87). p. 350.

<sup>4)</sup> Jaqubi, II р. 581: въ четвергъ 6 числа мѣс. Джумады I 223 г.=5 апрѣля 888 года. Табари приводить два года— 224-й и 222-й (III р. 1236).

по словамъ Табари, ни одинъ халифъ не имълъ съ собою въ походъ такого числа войскъ, оружія, муловъ, кожаныхъ водоносовъ, мъховъ для молока, железныхъ орудій, нефти; данныя о количестве войска колеблются между 200,000 и 500,000 человъкъ 1).

Во главъ авангарда стоялъ Ашнасъ турокъ съ Мухаммед-иби-Ибрахим-ибн-Мус'абой; правымъ крыломъ войска начальствовалъ Итахъ турокъ, лѣвымъ Джафар-ибн-Динар-ибн-Абдаллах-ал-Хайятъ; въ центрћ находился Уджейфа-ибн-Анбаса <sup>9</sup>). На знаменахъ и щитахъ войска Мутасимъ приказалъ сдёлать надпись «Аморія» 8).

Войско остановилось на разстояніи дня пути отъ Тарса у рѣки Лямись, где обыкновенно происходили обмены пленныхъ между греками и арабами 4).

Өеофиль между тымь, выступивь изъ Константинополя, остановился въ Дорилеумъ въ трехъ дняхъ пути отъ Аморіи. Численность арабскаго войска, о которой, очевидно, уже дошли сведения до грековъ, заставляла многихъ совътовать императору во избъжаніе безполезнаго пролитія крови переселить жителей Аморіи въ другое місто. Но Өеофиль, считая это недостойнымъ себя и малодушнымъ, ръшилъ лучше укрѣпить Аморію, ввѣрить ея защиту опытному полководцу, какимъ въ данный моментъ являлся патрицій и стратегъ Анатолійской өемы (той Алатолікой) Аэцій, и послать въ Аморію подкрышенія подъ начальствомъ протоснаварія евнуха Өеодора Кратира, патриція Өео-**Фила** Вавутчика (Βαβούτζιχον); изъ числа начальниковъ Аморіи намъ извъстны еще имена стратега Мелиссина, турмарха Каллиста, друнгарія Константина и дромевса Васоя 3).

Мутасимъ, желая произвести нападеніе на греческую землю съ нъсколькихъ сторонъ, отрядилъ Афшина-Хайдара-ибн-Кауса съ частью войска къ городу Серуджу, лежавшему въ тринадцати фарсангахъ

<sup>1)</sup> Maçoudi. Prairies d'or, éd. Barbier de Meynard. VII p. 135.

<sup>2)</sup> Tabari, III p. 1236 (Ibn-al-Athir, VI p. 840), Maçoudi, op. cit. VII p. 135. Cm. Weil op. cit. II S. 311.

<sup>3)</sup> Genes. p. 64: xx: θεσμοθετεί παντί τῷ τὸ φλάμουρον περιφέροντι γραφήν ἐνδηλοῦντος του 'Αμορίου συζήτησιν; εμέστο неясныхъ словъ γραφήν ενδηλούντος, можетъ быть, надо читать γραφή ενδηλούν. Cont. Theoph. p. 125: θεσπίσαι τε καί κηρύξαι πάσαν ήλικίαν.... συναιθροιζομένην επί ταῖς ἀσπίσιν αὐτῶν ἐγγράψαι 'Αμόριον. Cedr. II, p. 182.

<sup>4)</sup> Tabari, III р. 1237. Ибн-ал-Асиръ гов.: у ръки Ас-синъ (IV р. 840); очевидно, ошибка въ текств. Genes. р 66: πρός τό Ταρσού τής Κίλικος. Cont. Theoph. p. 125: συνήγετο γοῦν καὶ κατὰ τὴν Ταρσόν πολὺς ἐξ ὀλίγων ἐγένετο. Cedr. II p. 132.

<sup>5)</sup> Georg. Ham. p. 713-Sym. Mag. p. 638-639. Cont. Theoph. p. 126. Cedr. II p. 132. Zonar. ed. Dind. III p. 416.

отъ Самосаты <sup>1</sup>); оттуда онъ въ назначенный день долженъ былъ со стороны Дарб-ал-Хадаса (ущелья Хадаса) <sup>2</sup>) вступить въ предѣлы византійскаго государства <sup>3</sup>). Къ этому отряду, повидимому, присоединились еще армянскія войска и мелитинскій эмиръ; турки составляли также значительную часть отряда <sup>4</sup>). Весь соединенный отрядъ остановился на богатой равнинѣ Дазимонъ (теперь Каz-Ova), около современнаго Токата <sup>5</sup>).

Самъ же халифъ собирался въ это время направиться къ Анкирѣ и, взявъ ее, уже начать военныя дъйствія противъ Аморіи.

Въ среду 22 числа мѣс. Реджеба (19 іюня 838 г.) Ашнасъ по приказанію халифа выступиль изъ тарсскаго ущелья къ городу Сафсафу, лежащему вблизи Лулу на дорогѣ изъ Киликійскихъ вороть въ Тіану 6); за Ашнасомъ шелъ Васифъ, а, наконецъ, въ пятницу 24 числа (21 іюня) двинулся и самъ Мутасимъ 7).

Въ это время къ нему пришло извъстіе о томъ, что византійское войско находится по ту сторону ръки Лямиса и хочеть, переправив-

<sup>1)</sup> Ibn-Chordadbeh, р. 97 и 70.

<sup>2)</sup> О Хадасѣ см. выше.

<sup>3)</sup> Tabari III p. 1237 (Ibn-al-Athir, VI p. 340). Маçoudi. Prairies d'or, VII p. 185. См. Weil op. cit. II S. 811. Византійскіе писатели также знають объ этомъ походів, только они ошибочно называють начальника этого войска. См. Georg. Нам. p. 712 — Sym. Mag. p. 638: ὁ δὶ ἀμερουμνῆς ἀποχωρίσας ν' χιλιάδας λαοῦ καὶ τὸν Σουδεῆ (y Сим. Маг. Γουνδεῆ) ὀνομαστότατον ἐν τοῖς ἀγαρηνοῖς ὄντα ἐπί τε ἀνδρεία καὶ φρονήσει, δοὺς αὐτοῖς κεφαλήν, ἀπέστειλε κατὰ τοῦ βασιλέως. У Генесія (р. 67), а за нимъ у Продолжателя Өеофана (р. 126, С. 81) начальникомъ войска совершенно невірно называются сынъ халифа. Сефг. II р. 182—133.

<sup>4)</sup> По свидътельству Генесія, въ составъ этого отряда изъ 10,000 человъкъ входили турки, войско изъ Арменія подъ начальствомъ Веспараканита — μετὰ πάσης τῆς ἐξ ᾿Αρμενίων στρατιᾶς, τοῦτε Βεσπαρακανίτου, καὶ αὐτοῦ τοῦ ἄρχοντος τῶν ἀρχόντων— и мелитинскій эмиръ (Gen. p. 67); то же у Cont. Theoph. p. 126—127; у послъдняго нѣтъ только имени Веспараканита. Cedr. II p. 133.

<sup>5)</sup> Genes. p. 67: хατὰ τὸν Δαξιμῶνα или Δαζημῶνα. Cont. Theoph. p. 127: Δαζημώνα. Cedr. II p. 133: хατὰ τὸν λεγόμενον Δαζύμηνον. Ο богатой раввинѣ Дазимонъ, черезъ которую течетъ рѣка Ирисъ, говорияъ еще Страбонъ: Ἦρις ἔχει δὲ τὰς πηγὰς ἐν αὐτῷ τῷ Πόντῳ, ρυεἰς δὲ ... διὰ τῆς Δαζιμωνίτιδος εὐδαίμονος πεδίου πρὸς δύσιν (Strabo, ed. Teubn. p. 769, C. 547). Дазимонъ упоминается въ письмахъ Василія Великаго; см. ер. 212 и 216. Мідпе. Patr. Gr. T. 32, р. 780 и 792. Но Дазимономъ, повидимому, называлась также крѣпость, которая должна соотвѣтствовать современной крѣпости Токатъ. См. Ramsay op. cit. p. 220, 329—330.

<sup>6)</sup> Рамзай (ор. сіт. р. 354, поте, и 448) отождествляетъ Сафсафъ съ городомъ Σιδηρόπαλος византійскихъ источниковъ; см. напр. *Theoph. Chron.* ed. De-Boor, р. 482. Источникъ теплой воды, о которомъ мы упомянули при описанія Лулу, былъ также и у Сафсафа. См. Ibn-Chordad. р. 100 и 73. Якутъ называетъ Сафсафъ городомъ въ пограничной мѣстностн съ Массисой (Jacut. III р. 401).

<sup>7)</sup> Масуди говоритъ, что Мутасимъ вступилъ въ византійскіе предѣды черезъ Дарб-ас-Садама (Maçoudi. Prairies d'or, VII p. 135).

шись черезъ рѣку, неожиданно напасть на арабовъ. При такихъ обстоятельствахъ Мутасимъ послаль письмо къ Ашнасу, который въ то время находился уже въ Мардж-Ускуф в 1), съ извъстіемъ объ этомъ. и приказываль ему не идти впередъ, пока къ нему не прибудеть арріегардъ съ обозомъ, каменометательными машинами и провіантомъ, который въ это время еще не успълъ выйти изъ ущелья.

Черезъ три дня Ашнасъ получилъ новое письмо отъ Мутасима съ приказаніемъ отправить конный отрядь для захвата въ плыть грековъ. отъ которыхъ можно было бы почерпнуть сведенія объ императоре и его войскъ. Для этой цъли Ашнасъ отрядилъ Амр-ал-Фергани съ двумя стами всадниковъ, которые ночью отправились за поисками въ окрестности уже извъстной намъ кръпости Курры. Но ея начальникъ, узнавъ заранъе объ этомъ, засълъ со всею своею конницею на большой гор'є, называемой Рустакъ Курры, т. е. область Курры, между Куррой и Дуррой, гдв поджидаль арабовъ 2).

Амр-ал-Фергани, предуведомленный о засаве, направился къ Дурръ. На разсвъть онъ раздълиль свой отрядъ на три части и, давъ каждой изъ нихъ по два проводника, приказалъ отправиться на поиски грековъ. На этотъ разъ поиски увънчались успъхомъ: было захвачено много византійских солдать и містных жителей. Особенно интересныя свідінія даль пойманный Амр-ал-Фергани византійскій всадникь, который сообщиль, что императорь съ войскомъ находится за Лямисомъ въ четырехъ фарсангахъ отъ него, и что въ эту ночь начальникъ Курры собирался устроить засаду въ горахъ на арабовъ.

Боясь, какъ бы другіе посланные имъ на поиски отряды не сділались жертвою засады, Амръ отправиль за ними своихъ проводниковъ, которые предувъдомили ихъ объ опасности и передали приказаніе Амра возвратиться къ нему.

Соединившійся отрядъ съ большимъ числомъ плінныхъ византій-



<sup>1)</sup> Мардж-ал-Ускуфъ (Лугъ епископа) упоминается у Ибн-Хордадбеха, какъ одна изъ мъстностей, лежащихъ на дорогъ изъ Тарса въ Константинополь (I bn-Chord. p. 102 и 74). Указаніе, какъ видно, очень неопредёленное. Это была м'єстность около съвернаго выхода изъ Тарсскаго ущелья. У Якута мы этого имени не нашли.

<sup>2)</sup> Въ арабскихъ географахъ мы не нашли указанія на м'астность Дурру. Можетъ быть, это названіе надо видіть въ каппадокійском городії Доара (Doara), который до времени Юстиніана Великаго находился въ церковной зависимости отъ тіанскаго митрополита, а при Юстиніанъ, который возвель въ митрополію г. Мокассосъ и назваль его Юстиніанополемь, Доара перешла въ зависимость отъ митрополита последняго города. Точно опредълить положение Доары врядъ ли возможно; можетъ быть, это современный Mudjur или Hadji Bektash. См. Ramsay op. cit. p. 297—298.

цевъ возвратился къ Ашнасу и передалъ ему то, что узналъ. Извъстія же были слъдующія. Императоръ уже болье тридцати дней стоялъ по ту сторону Лямиса, поджидая перехода Мутасима и желая напасть на него; недавно къ Өеофилу пришло извъстіе о томъ, что большое арабское войско вступило въ греческіе предълы со стороны вемы Арменіаконъ. Это было войско Афшина, отправленное, какъ мы видъли выше, къ Серуджу. Вслъдствіе этого императоръ, назначивъ начальникомъ войска у Лямиса своего родственника 1), выступилъ съ однимъ отрядомъ на встръчу Афшину.

Получивъ столь важныя извѣстія, Ашнасъ тотчасъ сообщиль ихъ Мутасиму <sup>2</sup>).

Мутасимъ рѣшилъ прежде всего оповѣстить о выступленіи греческаго императора самого Афшина. Онъ послалъ развѣдчиковъ изъ своего лагеря, приказалъ то же сдѣлать Ашнасу и обѣщалъ 10,000 дирхемовъ тому, кто доставитъ Афшину его письмо, въ которомъ халифъ его предупреждалъ о походѣ на него Өеофила, приказывалъ оставаться на своемъ мѣстѣ и не двигаться впередъ.

Но Афшинъ уже слишкомъ углубился въ византійскіе предѣлы, такъ что ни одно письмо не дошло по своему назначенію.

Въ это время Ашнасъ, къ которому на помощь прибыль объщанный халифомъ арріергардъ съ новыми запасами, получилъ приказаніе двинуться впередъ. Мутасимъ шель за нимъ на разстояніи дня пути. Извъстій о судьбъ Афшина не было. Войско халифа терпъло сильный недостатокъ въ водъ и въ кормъ для скота.

Ашнасъ, направляясь къ Анкирѣ, находился отъ нея на разстояніи трехъ дней пути, когда въ числѣ многочисленныхъ плѣнныхъ ему въ руки попался одинъ старикъ, который, зная, что ему, какъ большипству плѣнныхъ, грозила смерть, обратился къ арабскому военноначальнику со слѣдующими словами: «что за польза убивать меня? Ты и твое войско находитесь въ большомъ затрудненіи отъ недостатка воды и провіанта; а здѣсь есть люди, бѣжавшіе изъ Анкиры изъ боязни, что арабскій царь ихъ осадить; они находятся вблизи насъ; у нихъ тамъ въ изобиліи провіантъ, припасы и ячмень. Пошли со мной отрядъ, чтобы я навель его на нихъ, и отпусти затѣмъ меня на свободу».

<sup>1) «</sup>Сына своего дяди», т. е. двоюроднаго брата, по Табари, III р. 1239 (Ibn-al-Athir, VI p. 341).

<sup>2)</sup> Tabari III p. 1238—1239 (Ibn-al-Athir, VI p. 340—341). Cp. Weil op. cit. II S. 312.

Ашнасъ собралъ отрядъ изъ пятисотъ человѣкъ, которые еще чувствовали себя бодро, и, вручивъ цлѣннаго старика Малику-ибн-Кейдару съ приказаніемъ отпустить его, если онъ дѣйствительно укажетъ мѣстопребываніе жителей Анкиры и добудетъ провіантъ, приказалъ отряду выступить. Самъ же двинулся къ Анкирѣ, гдѣ долженъ былъ встрѣтиться съ Малик-ибн-Кейдаромъ.

Анкира въ то время была, очевидно, сильной крѣпостью: ея стѣны вновь были отстроены предшественникомъ  $\Theta$ еофила Михаиломъ  $\Pi^1$ ).

Старикъ въ сумерки привелъ отрядъ въ долину, гдѣ люди и лошади могли отдохнуть и утолить свой голодъ и жажду. Ночное блужданіе по горамъ возбудило въ отрядѣ подозрѣніе въ томъ, что старикъ хочетъ его завести, о чемъ было сказано Малик-ибн-Кейдару.

На вопросъ последняго объ этомъ старикъ отвечалъ: «По истине за горами находятся люди, на которыхъ ты хочешь напасть; но я боюсь, что, если мы выйдемъ ночью изъ горъ, они услышатъ стукъ копытъ о камень и разбегутся; а, если мы выйдемъ изъ горъ и ты никого не увидишь, ведь ты убъешь меня. Но я буду водить тебя по этимъ горамъ до утра. Когда же мы дождемся утра, мы выйдемъ къ нимъ, и я тебе ихъ покажу; поэтому не будетъ тогда опасности для меня быть убитымъ». После этого отрядъ остановился на ночь въ горахъ.

Утромъ посланные на гору четыре человѣка наткнулись на мужчину и женщину, остановили ихъ и распросили о томъ, гдѣ провели ночь жители Анкиры. Получивъ требуемыя свѣдѣнія, Маликъ по просьбѣ старика отпустиль этихъ двухъ плѣнныхъ на свободу.

Отрядъ Малика тотчасъ отправился къ находящимся не вдалекъ солянымъ копямъ, гдъ скрывались жители Анкиры.

Увидя приближавшееся войско, мужское население города, приказавъ женщинамъ и дътямъ укрыться въ самыхъ копяхъ, вступило въ бой. Побъда осталась на сторонъ арабовъ, которые узнали отъ плънныхъ анкирцевъ важныя извъстія.

Оказалось, что многіе изъ нихъ участвовали въ битвѣ греческаго императора съ Афшиномъ, о которомъ уже давно не было никакихъ вѣстей. Столкновеніе это произошло при слѣдующихъ обстоятельствахъ.



<sup>1)</sup> См. Corpus inscriptionum graecarum. Vol. IV. Ed. E. Curtius et Ad. Kirchhoff. Berolini, 1877. Inscr. 8794 и 8795. До Анкиры доходили арабы въ 806 году. См. Muralt. Essai de chronographie byzantine, p. 391.

Императоръ находился въ четырехъ фарсангахъ отъ рѣки Лямиса, когда къ нему пришло извѣстіе о томъ, что большое арабское войско вступило въ греческіе предѣлы со стороны вемы Арменіаконъ. Передавъ начальство надъ войскомъ, какъ мы видѣли уже выше, одному изъ своихъ родственниковъ, Өеофилъ приказалъ ему оставаться на мѣстѣ и въ случаѣ нужды только стараться сдерживать натискъ войска арабовъ, не вступая съ ними въ открытый бой; самъ же съ отдѣльнымъ отрядомъ, въ составъ котораго кромѣ византійцевъ входили и персы 1), поспѣшилъ на встрѣчу Афшину въ Арменіаконъ.

Съ Өеофиломъ находился возвратившійся къ нему изъ Сиріи Мануиль, который, какъ и прежде, состояль начальникомъ схоль, и персъ Өеофобъ.

Войско остановилось у высокой, недоступной скалы 'Ανζήν, недалеко отъ современной Зелы на западъ отъ Токата 2). Наканунѣ сраженія состоялся совѣтъ относительно того, лучше ли днемъ вступить въ бой, или ночью. Миѣнія раздѣлились, и, хотя Мануилъ и Өеофобъ стояли за ночное сраженіе, однако противоположное миѣніе взяло верхъ 3).

Сраженіе завязалось рано утромъ въ четвергъ 25 числа мѣсяца • Ша'бана (22 іюля) ф и въ началь было удачно для грековъ: арабская пѣхота съ большимъ урономъ обратилась въ бъгство. Но подоспъвшая въ полдень арабская конница поправила дѣло. Греческія войска уступили и въ свою очередь обратились въ безпорядочное бъгство 5). Дѣло продолжалось до вечера. Многіе не знали, гдѣ находится императоръ. Нѣкоторые отправились къ мѣсту императорскаго лагеря, но



فر

<sup>1)</sup> Genes. p. 68. Cont. Theoph. p. 128. Cedr. II p. 133.

<sup>2)</sup> Genes. p. 68: κατὰ τὸν ἀνζἡν οὕτω χωρίον καλούμενον. Cont. Theoph. p. 127. Cedr. II p. 138: κατὰ τὸν οὕτω λεγόμενον χῶρον ἀνζίν. Ποχροδείε οδε ἀνζήν κω говоримъ при изложеніи похода Миханла III въ 860 году.

<sup>8)</sup> Genes. p. 68: κατὰ γοῦν τὸ πρὸς αὕριον γεγονυίας προσβολῆς... Cont. Theoph. p. 127: ὡς δ'οῦν ἔλαμψεν ἡ ἡμέρα. Cedr. II p. 183: ὡς ἥδη ἡμέρα ἐπέλαμπε. Αραδικίπ προники говорять также, что сраженіе началось рано утромъ. Тавагі III p. 1242—1243 (Ibn-al-Athir, VI p. 342).

<sup>4)</sup> Tabari III p. 1256 (Ibn-al-Athir, VI p. 848).

<sup>5)</sup> Tabari III p. 1242—1248 (Ibn-al-Athir, VI p. 341—342). Jaqubi Hist. II p. 581. Μας ο u di. Prairies d'or. VII p. 185—136. Georg. Ham. p. 713 — Sym. Mag. p. 638: συμβαλόντων δὲ πόλεμον, ἡττηθεὶς ὁ βασιλεὺς ἔφυγε καὶ μετ' αἰσχύνης ὑπέστρεψε μόλις διασωθείς. Γенесій разсказываеть οбъ этой битвѣ совершевно согласно съ арабскими источниками, только у него въ рѣшительную минуту не арабская конница ободрила побѣжденное въ началѣ войско, а турки (р. 68); то же у Cont. Theoph. p. 127. Cedr. II p. 134. Zon. Dind. III p. 416.

Өеофила тамъ не было. Тогда часть отряда возтратилась къ Лямису и здёсь узнала печальную новость: оставленное Өеофиломъ войско, не желая повиноваться его родственнику, разошлось 1).

Между темъ Өеофиль после быства своихъ солдать оставался некоторое время на поле битвы, окруженный только начальниками различныхъ частей войскъ съ Мануиломъ во главе и союзными персами. Арабы продолжали наступать на нихъ, хотя входившіе въ составъ ихъ войска турки уже не могли особенно вредить грекамъ своими стрелами, такъ какъ вследствіе дождя тетивы луковъ испортились.

Въ это время Мануилъ, понимавшій прекрасно по арабски, услышалъ переговоры между персами и арабами относительно измѣны Өеофилу. Тогда онъ, тотчасъ составивъ небольшой отрядъ изъ преданныхъ императору людей и уговоривъ послѣдняго бѣжать, пробился не безъ труда черезъ ряды непріятелей и достигъ Хиліокома, мѣстности на сѣверъ отъ Амасіи<sup>2</sup>), гдѣ онъ настигъ остатки бѣжавшаго войска. По словамъ нѣкоторыхъ византійскихъ хроникъ, его начальники, которые также оставили битву, бросились въ Хиліокомѣ къ ногамъ Өеофила и, снявъ свои мечи, сами себя приговорили къ смерти. Но императоръ, чувствуя, что онъ самъ только что спасенъ милостью Божьей отъ опасности, простилъ ихъ<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Tabari III p. 1248 (Ibn-al-Athir, VI p. 842).

<sup>2)</sup> Genes. p. 69: κατὰ δὲ τὸν Χιλιόχωμον παραγενομένου. Cont. Theoph. p. 129: πρὸς τὸ Χιλιοχόχωμον. Cedr. II p. 184: Χιλιόχωμον. Cm. Strabo. Teubn. p. 788: ποιεῖ τὸ Χιλιόχωμον καλούμενον πεδίον. . . ταῦτα μὲν τὰ ἀρατικὰ μέρη τῆς τῶν ἀμασέων χώρας. Cm. Ramsay op. cit. p. 328—329. Cm. τακκε Vita S. Dorothei Junioris ΒΕ Acta Sanctorum (1867). Junii, T. I: Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ὁσίου Πατρὸς ἡμῶν Δωροθέου, τοῦ Νέου, ῆτοι τοῦ ἐν Χιλιοχόμω (p. 583). Χιλιόχομον — ropa не подалеку οτε Αμμία (Camcyha) (ibidem). Cm. Tomaschek. Zur historischen Topographie von Kleinasicn im Mittelalter. Sitsungsb. der K. Ak. d. Wiss. su Wien. Phil.-hist. Cl. B. 124, 1891, S. 79.

<sup>3)</sup> Genes. p. 68-69. Cont. Theoph. p. 128-129. Cedr. II p. 134-135. Zon. Dind. III p. 416. Cm. Hirsch. Byz. St. S. 145. Генесій, а за нимъ Продолжатель Өсофана приводять буквально цёлый разговоръ между Өсофиломъ и Мануиломъ по поводу бъгства, что носить анекдотическій характеръ; самый же факть измѣны персовъ и вторичное спасеніе Мануиломъ императора мы считаемъ вполнѣ возможнымъ вопреки Гир шу, который находить очень сомнительнымъ какъ измѣническіе переговоры персовъ, такъ и вторичное спасеніе Өсофила Мавуиломъ, говоря, что Генесій здѣсь просто повторяєть еще разъ то, что онъ въ другой связи правильно уже разсказалъ раньше (Hirsch op. cit. S. 146). О спасеніи императора въ битвѣ съ Афшиномъ упоминаєть и Масуди: императоръ потерялъ большую часть своихъ патрицієвъ и главныхъ офицеровъ и обязанъ былъ своею жизнью только защитѣ мосообращеннаю христіанина по имени Насира и его товарищей (Маçoudi. Prairies d'or, VII р. 136). О переходѣ въ христіанство Насира (Назара) упоминаетъ Миханлъ

Послѣ этого императоръ съ небольшимъ отрядомъ возвратился къ разстроенному войску и тотчасъ велѣлъ казнить своего неудачнаго замѣстителя. Былъ отданъ приказъ по городамъ и крѣпостямъ о томъ, чтобы населеніе ихъ принимало бѣглецовъ и, побивъ ихъ киутомъ, возвращало въ опредѣленное мѣсто для дальнѣйшей борьбы съ арабами.

Какой то евнухъ былъ посланъ въ Анкиру для охраны населенія на тотъ случай, если бы Мутасимъ вздумалъ осадить ее. Но было уже поздно: населеніе Анкиры оставило городъ и бѣжало въ горы.

Узнавъ объ этомъ, Өеофилъ приказалъ евнуху направиться къ Аморіи 1), а самъ отступилъ въ Никею и Дорилеумъ, гдѣ поджидалъ извѣстій о судьбѣ своего родного города 2).

Воть какія свёдёнія получиль Маликъ оть плённыхъ жителей Анкиры, которые послё этого съ женщинами и дётьми были отпущены имъ на свободу. Старикъ-плённикъ также получиль свободу.

Позднѣйшій сирійскій писатель сообщаеть любопытную подробность о томъ, что послѣ пораженія Өеофила Афшиномъ въ Константинополѣ распространился слухъ о смерти императора, и что населеніе уже собиралось провозгласить новаго императора. Предупрежденный матерью Өеофилъ поспѣшилъ въ Константинополь и казнилъ участниковъ этого плана в). Это обстоятельство намъ кажется довольно вѣроятнымъ, особенно въ виду того, что, судя по византійскимъ источникамъ, Өеофилъ былъ послѣ своего пораженія въ Никеѣ, т. е. вблизи столипы.

У Анкиры Маликъ встрътился съ Ашнасомъ. Туда же на слъдующій день пришелъ и самъ Мутасимъ.

На третій день пришло изв'єстіе оть Афшина, въ которомъ сообщалось о томъ, что онъ благополучно направляется къ эмиру правов'єрныхъ. Д'єйствительно, на сл'єдующій день поб'єдитель Бабека

Сиріецъ (Chronique de Michel le Grand, p. 274). См. Abulpharagii Chron. Syr. I p. 158: aufugit dux ejus (Бабека) Nazar cum multis sociis ad Theophilum et christiani facti sunt; ср. p. 161.

<sup>1)</sup> Tabari, III р. 1243 (Ibn-al-Athir, VI р. 342). Въ числѣ знатныхъ цлѣнныхъ, оказавшихся въ рукахъ арабовъ послѣ взятія Аморіи, у византійцевъ дѣйствительно упоминается  $\Theta$ εόδωρος, πρωτοσπαθάριος εὐνοῦχος. См. Georg. Ham. p. 713 = Sym. Mag. p. 639.

<sup>2)</sup> Genes. p. 69: ό δὲ βασιλεὺς πρός τε Νίκαιαν καὶ τὸ Δορύλαον διεκαρτέρει, τῆ αὐτοῦ πατρίδι τὸ μέλλον ἀπεκδεχόμενος. Cont. Theoph. p. 129. Cedr. II 185. Zon. ed Dind. III p. 417.

<sup>3)</sup> Gregorii Abulpharagii sive Bar-Hebraei Chronicon Syriacum, ed. Bruns et Kirsch. Lipsiae, 1789, vol. I p. 159.

соединился у Анкиры съ Мутасимомъ 1). Анкира была арабами разрушена 2).

Побъда Афшина съ ея печальными для греческаго войска послъдствіями произвела, очевидно, сильное впечатльніе на Өеофила. Онъ упаль духомъ. Забывъ о своемъ побъдоносномъ походъ предыдущаго года, императоръ отправилъ пословъ къ Мутасиму съ унизительными объясненіями и объщаніями. Өеофилъ заявлялъ, что при взятіи Запетры подчиненные превысили его приказанія; онъ объщаль на свои средства вновь выстроить раззоренный городъ, выдать халифу не только плънныхъ жителей Запетры, но и всъхъ находившихся въ то время въ плъну арабовъ и даже своихъ людей, которые по винъ патриціевъ безчинствовали при взятіи города 3).

Мутасимъ не обратилъ вниманія на просьбы императора, а, посмѣявшись надъ посольствомъ и упрекнувъ грековъ въ трусости, удержаль пословъ у себя до самаго взятія Аморіи 4).

Послѣ разрушенія Анкиры халифъ направиль военныя дѣйствія на Аморію. Войско было раздѣлено на три колонны, одна на разстояніи двухъ фарсангъ отъ другой: въ центрѣ находился самъ Мутасимъ; лѣвой колонной предводительствовалъ Ашнасъ, правой — Афшинъ. Былъ отданъ приказъ брать въ плѣнъ всѣхъ безъ различія пола и возраста, разрушать и сожигать всѣ селенія.

Въ это время Аморія переживала самую цвѣтущую пору своего существованія. Въ Византіи правила династія, происходившая изъ Аморіи. Вѣроятно, Михаилъ II возвель свой родной городъ въ митрополію, которой были подчинены части провинцій Пессинунта, Синнады и Антіохіи <sup>5</sup>). Кромѣ того, Аморія представляла изъ себя сильную крѣпость, на стѣнахъ которой возвышались сорокъ четыре башни <sup>6</sup>).

Черезъ семь дней войско подошло къ Аморіи. Первымъ пришелъ

<sup>1)</sup> Tabari, III p. 1244 (Ibn-al-Athir, VI p. 342-343). Cm. Weil, op. cit. II S. 313.

<sup>2)</sup> См. Ibn-Chordadbeh, p. 101 и 74, который приводить двё строки изъ поэта Хусейна-ибн-ад-Даххака, восхвалявшаго аморійскій походъ Мутасима: ты ничего не пощадиль изъ Анкиры и ты раззориль великую Аморію!

<sup>3)</sup> Jaqubi Hist. II p. 581.

<sup>4)</sup> Tabari, III p. 1254. Genes. p. 64—65: ἐξουθένει γὰρ αὐτοὺς τῆς πρεσβείας, τῆς ἀποστολῆς διεχωμώδει, τῆς δειλίας κατελοιδόρει, καὶ διὰ μέσου χρόνου καταλιμπάνει μετεωρίζεσθαι. Cont. Theoph. p. 129—130. Cedr. II p. 135—136.

<sup>5)</sup> Cm. Gelzer. Zur Zeitbestimmung der griechischen Notitiae Episcopatuum BB Jahrbücher für protestantische Theologie, 1886, S. 365.

<sup>6)</sup> Ibn-Chordadbeh, p. 107 n 79. Jacut. III p. 730-731.

Ашнасъ и расположился въ двухъ миляхъ отъ города; за нимъ прибылъ Мутасимъ, а на третій день Афшинъ. Каждому изъ вождей была назначена для осады изв'єстная часть города; на одного вождя, говоритъ Табари, доставалось отъ двухъ до двадцати башень.

Перваго августа началась осада <sup>1</sup>), къ которой арабы готовились весьма серьезно <sup>2</sup>). Жители Аморіи въ свою очередь рѣшили дать отпоръ и оказали сильное сопротивленіе войскамъ халифа, которыя, повидимому, довольно продолжительное время не имѣли особеннаго успѣха. Обѣ стороны несли весьма значительныя потери <sup>8</sup>). Можеть быть, арабы уже дѣйствительно хотѣли оставить осаду и отступить <sup>4</sup>).

Но среди аморійскаго населенія нашелся измінникъ, который, собственно говоря, и предаль городъ халифу. Это быль мусульманинъ, который, попавъ въ плінъ къ византійцамъ, приняль у нихъ христіанство и женился. Во время осады онъ тайно оставиль городъ и, придя къ халифу, указаль ему на одно місто въ стіні, которое могло быть безъ труда пробито. Діло было въ томъ, что за нісколько

<sup>1)</sup> Тавагі, III р. 1244—1245. См. Ibn-al-Athir, VI р. 343. Начало осады Табари относять къ пятницѣ 6 числа мѣс. Рамадана 223 г.—1 августа 838 года (Тавагі, III р. 1256). До сихъ поръ извѣстные греческіе источники времени не опредѣляють. Въ одной изъ редакцій Сказанія о 42 аморійскихъ мученикахъ (№ 1534. Отопт. Inventaire Sommaire, р. 82—83) мы находимъ это указаніе, совершенно согласное съ Табари — начало августа мѣсяца перваго индиктіона, т. е. 838 года. См. Греческій текстъ житія 42 аморійскихъ мучениковъ по рукописи Парижской Нац. Библ. № 1534 издаль А. Васильевъ. С.-Петербургъ, 1898 (Зап. Имп. Ак. Наукъ по Ист.-Фил. Отд. Т. III, стр. 10; ср. стр. 4).

<sup>2)</sup> Cm. Genes. p. 65: καὶ τῆ πατρίδι τοῦ βασιλέως περιτίθησι πολέμων χάρακα, πολυμερῶς ἐλέσθαι βουλόμενος. Cedr. II p. 135: ἡ μέν οὖν πολιορκία τῆς πόλεως ἐκ διαδοχῆς ἐνηργεῖτο καὶ συνεχὴς ἦν καὶ ἀδιάκοπος.

<sup>3)</sup> Georg. Ham. p. 712=Sym. Mag. p. 638: ὁ δὲ ἀμερουμνῆς, ἀπελθών μετὰ δυνάμεως πολλῆς, περιεχαράχωσε τὸ Ἀμόριον καὶ πολέμους πολλοὺς ποιήσας, οὐκ ἴσχυσεν αὐτὸ ἐκπορθῆσαι, γενναίως καὶ σταθερῶς ἀγωνιζομένων τῶν ἔνδοθεν. Genes. p. 65: εἶχε μὲν οὖν αῦτη (Αμορίη) κᾶν δυστυχῶς ὑπερμαχοῦντας ἐντὸς τοὺς ἐκ βασιλέως σταλέντας, περιφανεῖς φρονήσει τε καὶ ἀνδρεία καὶ πολυπειρία διηχουμένους. Cont. Theoph. p. 130: καὶ πολλῶν ἀνηρημένων ἐξ ἀμφοτέρων ἀνδρῶν, τῶν μὲν ἀμυνομένων, τῶν δὲ πολιορκούντων, ἀπράκτων δὲ τέως μενόντων τῶν ἀγαρηνῶν καὶ τῆς πολλῆς ὀφρύος κατασπωμένων τῷ πλῆθος ἀνηρῆσθαι λαοῦ. Προχοικατει Θεοφακα αχές μαθτο σταβακο πρεγβεματειμού μιφρί γόμτως αλοῦ. Προχοικατει Θεοφακα ο πράκτων τος πλῆθος ἀνηρῆσθαι λαοῦ. Προχοικατει Θεοφακα ο πράκτων τος πλῆθος τος πράκτων τος πλῆθος ἀνηρῆσθαι λαοῦ. Προχοικατει ο Θεοφακα ο πράκτων τος πλῆθος τος πράκτων τος πλῆθος τος πράκτων τος πλῆθος τος πράκτων τος πληθος τος πληθος τος πράκτων τος πληθος τος πληθος τος πληθος τος πληθος τος πληθος πληθος τος πλη

<sup>4)</sup> Cm. Georg. Ham. p. 713: βουληθέντος ύποχωρήσαι τοῦ ἀμερουμνή. Cont. Theoph. p. 130: μέλλουσιν ήδη πως ἀναχωρεῖν καὶ πρὸς τὴν οἰκείαν μετ' αἰσχύνης παλινοστεῖν. Cedr. II p. 135: τῶν δὲ Σαρακηνῶν τὰς ἐλεπόλεις προσαγόντων τοῖς τείχεσι, τῶν δ'ἔνδον τοῦ τείχους ἐναπειλημμένων 'Ρωμαίων εὐψύχως καὶ ἡρωῖκῶς ἀγωνιζομένων καὶ τὰ τῆς πολιορκίας ἀποκρουομένων εὐπετῶς ὄργανα. Zon. ed. Dind. III p. 416: ἡνωε δ'οὐδὲν τῶν ἔνδον εὐρώστως ἀνταγωνιζομένων, ὥστε καὶ ἀπελπίσαι τὴν ταύτης ἄλωσιν τοὺς ᾿Αγαρηνούς. Cm. Weil op. cit. II S. 813.

времени передъ этимъ поднявшаяся вследствіе дождя вода размыла мъстность и разрушила часть стъны. Узнавъ объ этомъ, Өеофиль вельть начальнику Аморіи тотчась отстроить ее вновь. Послыдній не исполниль приказанія императора и когда узналь, что Өеофиль выступиль изъ Константинополя, то, боясь его гитва, коекакъ задтлалъ брешь и на верху укрѣпилъ, какъ было раньше, зубцы 1).

Действительно, какъ только Мутасинъ направиль баллисты въ указанную сторону, часть станы обрушилась. Увидя брешь, греки нъкоторое время хотъли задълать ее бревнами, а для уменьшенія силы удара баллистъ прикрывали бревна войлокомъ. Но непрекращающаяся стрыльба раскалывала бревна, и стына въ этомъ мысты распалась.

Начальникъ Аморіи Аэцій<sup>2</sup>) и посланный сюда Өеофиломъ евнухъ рѣшили отправить къ императору письмо, въ которомъ сообщали о разрушеніи стіны, о затруднительномъ положеніи грековъ, о многочисденности окружающого городъ арабскаго войска, о намфреніи Аэція ночью сдёлать вылазку, попытаться пробиться сквозь непріятельскіе ряды и направиться къ императору. «Будь, что будеть!» писалъ Аэцій. «Кто спасется, тоть спасется; кто погибнеть, тоть погибнеть!» 8).

Для передачи Өеофилу письмо было вручено двумъ лицамъ-какому то греческому рабу и одному человъку, прекрасно владъвшему арабскимъ языкомъ. Они вышли изъ города, но только что успъли перейти ровъ, какъ попали на людей Амр-ал-Фергани, которые спросили ихъ, откуда они?

«Мы изъ вашихъ товарищей» отвъчали посланные. Но не зная по имени ни одного изъ арабскихъ вождей, они не могли отвътить на второй вопросъ, изъ чьего отряда они были, и, будучи заподозрѣны въ шпіонствъ, должны были по требованію Апр-ал-Фергани и Ашнаса направиться къ Мутасиму, который, обыскавъ ихъ, нашелъ письмо Аэпія.

Прочтя письмо, халифъ наградилъ деньгами посланныхъ грековъ, которые согласились принять исламъ, а на следующий день утромъ, одъвъ ихъ въ богатое платье, вельль провести около аморійской

<sup>1)</sup> Tabari, III p. 1245 (Ibn-al-Athir, VI p. 343). Cm. Weil op. cit. II S. 314. Византійскія хроники дають объ изм'єнник'в довольно сбивчивыя св'єд'єнія. Подробнье объ этомъ см. въ приложении.

<sup>2)</sup> Въ арабскихъ источникахъ — Ятисъ.

<sup>3)</sup> Tabari, III p. 1246. Cm. Ibn-al-Athir, VI p. 343.

стѣны мимо той башни, гдѣ, какъ онъ узналъ, находился Аэцій; передъ ними два человѣка несли деньги; въ ихъ рукахъ было письмо. Увидѣвъ столь неожиданное зрѣлище, Аэцій и другіе греки съ высоты стѣнъ поносили измѣнниковъ 1).

Посл'є этого случая Мутасимъ приб'єгнулъ къ р'єшительнымъ м'єрамъ, чтобы отнять всякую возможность у осажденныхъ выйти изъ города. Въ арабскомъ войск'є были учреждены постоянные конные пикеты; вооруженные воины даже спали на лошадяхъ.

Подойдя къ Аморіи, Мутасимъ, осмотрѣвъ ширину рва и высоту стѣнъ, сдѣлалъ попытку слѣдующимъ образомъ овладѣть городомъ. Онъ приказалъ построить соразмѣрно съ высотою стѣнъ баллисты, изъ которыхъ каждая виѣщала бы въ себѣ по четыре человѣка; эти баллисты были поставлены на платформы, подъ которыми находились повозки. Кромѣ баллистъ были воздвигнуты высокія подвижныя башин, изъ которыхъ каждая виѣщала въ себѣ по десяти человѣкъ. Затѣмъ были приняты мѣры къ уничтоженію рва. Для этого воинамъ было роздано по барану, мясо котораго они должны были съѣсть, а шкуру, наполненную землею, бросить въ ровъ. Послѣднее распоряженіе было дано въ виду того, что, когда ровъ такимъ образомъ наполнится шкурами до краевъ, подвижныя башни можно будетъ подвезти къ самой стѣнѣ, откуда уже не трудно ею овладѣть.

Но арабы, остерегаясь греческихъ камней, бросали шкуры, какъ попало, и сравнять ихъ не было никакой возможности.

Тогда Мутасимъ приказалъ бросать поверхъ шкуръ землю. Одна башня была придвинута къ стънъ, но зацъпилась посреди рва и не могла идти далъе, такъ что находившіеся въ ней люди съ большимъ трудомъ избавились отъ смерти <sup>2</sup>).

И такъ, первая попытка Мутасима овладъть Аморіей окончилась полной неудачей.

На следующій день халифъ приказаль начать приступъ.

Первымъ вступилъ въ битву Ашнасъ со своимъ отрядомъ, но безъ особеннаго успѣха, такъ какъ для сраженія было слишкомъ мало мѣста. Тогда Мутасимъ приказалъ подвезти большія баллисты, которыя начали обстрѣливать брешь. Первый день приступа рѣшительныхъ результатовъ не далъ.

<sup>1)</sup> Tabari, III p. 1246. Ibn-al-Athir, VI p. 843-344. Cm. Weil op. cit. II S. 314.

<sup>2)</sup> Tabari, III p. 1247-1248. Ibn-al-Athir, VI p. 344.

На сл'єдующій день приступъ былъ порученъ войску Афшина; оно бодро вступило въ сраженіе и подвинулось впередъ.

Мутасимъ, верхомъ наблюдавшій за ходомъ дѣла, окруженный Ашнасомъ, Афшиномъ и другими главными вождями, которые также были верхами, въ то время какъ второстепенные вожди оставались пѣшими, выразилъ свое удовольствіе, сказавъ: «какъ хорошо сегодня сражаются!»

Находившійся вблизи Амр-ал-Фергани добавиль: «сегодняшнее сраженіе лучше вчерашняго».

Услышавъ это, Ашнасъ, который руководилъ сраженіемъ наканунѣ, почувствовалъ въ словахъ Амр-ал-Фергани укоръ себѣ, но сдержался.

Когда же около полудня Мутасимъ и вожди разошлись по своимъ шатрамъ для объда, то около палатки Ашнаса разыгралась сцена, которая въ разсказъ Табари интересна тъмъ, что даетъ намъ свъдънія о замышлявшемся въ то время среди нъкоторой части вождей заговоръ противъ Мутасима и его приближенныхъ въ пользу Аббаса, сына покойнаго халифа Мамуна.

Ашнасъ, подошедши къ своей палаткѣ, въ гнѣвѣ обратился къ находившимся передъ нимъ вождямъ, между которыми были Амр-ал-Фергани и Ахмед-ибн-ал-Халил-ибн-Хишамъ: «Ахъ, вы, незаконнорожденные! Чего вы идете предо мною! Вамъ вчера слѣдовало сражаться, когда вы находились передъ лицемъ эмира правовѣрныхъ. А вы говорите, что сегодняшнее сраженіе лучше вчерашняго, какъ будто вчера сражались другіе, а не вы. Отправляйтесь по своимъ палаткамъ!»

Когда Амр-ал-Фергани и Ахмед-ибн-ал-Халилъ удалились, то между ними произошелъ такой разговоръ. Началъ Ахмедъ:

«Развѣ ты не видѣлъ, что сегодня сдѣлаль съ нами этотъ рабъ, сынъ проститутки (т. е. Ашнасъ)? Развѣ вступленіе въ греческую землю не легче, чѣмъ то, что мы сегодия слышали?»

На это Амр-ал-Фергани загадочно произиссъ:

«О Абу-л-Аббасъ! Вскорѣ Богъ избавитъ тебя отъ него».

На просьбу Ахмеда объяснить ему, что обозначають эти слова, Амр-ал-Фергани сообщиль ему, что въ пользу Аббаса, сына Мамуна, существуеть заговоръ. «У Аббаса, продолжаль онъ, уже все готово. Мы сами вскорѣ ему открыто присягнемъ и убьемъ Мугасима, Ашнаса

и прочихъ сторонниковъ. Совътую и тебъ пойти къ Аббасу и быть въ числъ его сторонниковъ».

Убѣдивъ Ахмеда, Амр-ал-Фергани направилъ его къ Харису изъ Самарканда, родственнику Салама-ибн-Убейдаллаха-ибн-ал-Ваддаха, который вербовалъ сторопниковъ Аббасу и бралъ съ нихъ присягу. Но Ахмедъ заявилъ, что онъ будетъ съ ними заодно только въ томъ случаѣ, если затѣянное дѣло совершится въ теченіе десяти дней; если же этого не будетъ, онъ считалъ себя свободнымъ отъ всякой присяги. Впрочемъ, противъ Ахмеда высказался самъ Аббасъ, заявивъ, что онъ не желаетъ, чтобы сынъ Халила участвовалъ въ ихъ замыслѣ. Послѣ этого сторонники Аббаса отреклись отъ Ахмеда 1).

На третій день главная тяжесть сраженія легла на воиновъ Мутасима. Въ ихъ числѣ находились магрибинцы и турки; надъ послѣднями начальствоваль Итахъ. Дѣло шло успѣшно для арабовъ.

Между тъмъ греки, сражаясь у бреши, которая все увеличивалась, теряли очень много людей. По этому греческій начальникъ этого мъста стъны, по имени Венду 2), не будучи въ состояніи съ оставшимися силами долье выдерживать натискъ враговъ и не видя помощи отъ Аэція и другихъ вождей, обратился къ нимъ съ просьбою о подкрыпленіи; онъ говорилъ: «Сраженіе лежить на мны и моихъ воинахъ; но со мной остались только раненые. Пришлите вашихъ воиновъ къ бреши для стрыльбы; въ противномъ случать вы опозоритесь, и городъ пропадетъ».

Къ его удивленію отвітомъ на это быль грубый отказъ. «Стіна съ нашей стороны ціла, отвітали вожди, и мы не просимъ тебя помогать намъ. Это твое діло и твой край. У насъ ніть для тебя помощи».

Не видя послѣ такого отвѣта никакого другого исхода, Венду, условившись со своими товарищами, рѣшилъ отправиться къ Мута-

<sup>1)</sup> Тавагі, III р. 1248—1250. Тоже разсказываеть, только немного въ сокращенномъ изложенія, Ибн-ал-Асиръ (VI р. 344—345). См. Weil. II S. 316. Весьма вѣроятно, что Аббасъ, задумавъ заговоръ, былъ въ сношеніяхъ съ императоромъ Ософиломъ. Михаилъ Сиріецъ говорить даже о намѣреніи Аббаса привять христіанство (Chronique de Michel le Grand, p. 275). Ср. Abulpharagii Chron. Syriacum, p. 161: Мутасимъ объявилъ въ халифатѣ maledictum esse Abassum, quia integra castra arabum Romanis prodere voluit. См. наши соображенія о заговорѣ Аббаса по поводу Житія св. Осодора Эдесскаго, изд. Помяловскаго. Жури. Мин. Нар. Просв. Ч. 286, 1893 г., стр. 203—210.

<sup>2)</sup> Tabari, III p. 1251 (Ibn-al-Athir, VI p. 345) говоритъ, что это имя въ арабскомъ переводъ обозначаеть быка. См. приложеніе.

симу и, испросивъ у него пощаду дътямъ, передать ему кръпость со всъмъ оружиемъ, имуществомъ и прочимъ.

Утромъ онъ дъйствительно отправился къ эмиру, отдавъ предварительно приказъ своимъ воинамъ, чтобы они до его возвращенія не вступали въ битву  $^{1}$ ).

Но въ данномъ случай арабы поступили в вроломно. Во время переговоровъ Венду съ Мутасимомъ арабское войско стало подступать все ближе къ ствив и подошло уже къ самой бреши, тогда какъ греки, исполняя приказъ своего начальника, не оказывали имъ сопротивленія и только знаками убёждали ихъ не идти дальше.

Въ это время вышли, окончивъ переговоры, Мутасимъ и Венду. Вдругъ одинъ изъ приближенныхъ халифа Абд-ал-Ваххаб-ибн-Али далъ знакъ, чтобы войска вступали въ городъ. Арабы безпрепятственно вощли въ Аморію <sup>2</sup>).

Пораженные греки частью бросились въ большую церковь въ аморійскомъ монастырѣ, гдѣ послѣ упорнаго сопротивленія сгорѣли вмѣстѣ съ церковью,—частью сплотились у башни, гдѣ находился Аэцій; послѣднихъ оставалось уже немного.

Мутасимъ въёхалъ верхомъ и остановился у башни, гдё скрывался Аэцій. Послёднему арабы начали кричать: «Ятисъ (Аэцій)! Вотъ эмиръ правовёрныхъ! Скажите ему, что эмиръ правовёрныхъ стоитъ здёсь». Но греки упорно отвёчали сверху: «Нётъ здёсь Ятиса!»

Мутасимъ въ гићей пойхалъ уже дальше, когда съ башни греки закричали: «Вотъ Ятисъ! вотъ Ятисъ!»

Возвратившійся къ башнѣ Мутасимъ приказалъ приставить къ ней лѣстницу, по которой нѣкто Хасанъ, по происхожденію грекъ, рабъ Абу-Саид-Мухамед-ибн-Юсуфа, взобрался на верхъ для переговоровъ съ Аэціемъ; онъ убѣждалъ послѣдняго безусловно отдаться въ руки халифа. Мутасимъ приказывалъ Аэцію спуститься.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Tabari, III p. 1250-1251. Ibn-al-Athir, VI p. 345.

<sup>2)</sup> Табар и разсказываеть интересную сцену, разыгравшуюся въ этоть моментъ между Мутасимовъ и Венду. Увидя, что арабскія войска вступають въ городъ, Венду схватился ва бороду. Мутасимъ спросилъ: «чего тебѣ?» Тоть отвѣчаль: «я пришелъ, желая, чтобы я слышаль твое слово, и ты слышаль мое; а ты поступилъ со мной вѣроломно». Тогда халифъ сказалъ: «все, что ты у меня ни спросишь, я тебѣ обязуюсь дать. Скажи, чего ты хочешь, и я соглашусь съ тобой». На это Венду отвѣтилъ: «къчему же тебѣ соглашаться, если войска уже вошли въ городъ». Но Мутасимъ продолжалъ: «положи свою руку на то, чего ты хочешь, —и это будетъ принадлежать тебѣ». Послѣ этого Венду оставался въ палаткѣ Мутасима (Тавагі, ІІІ р. 1252). См. Івп-аl-Athir, VI р. 345—346 Weil ор. cit. II S. 814—315.

Тогда на верху появился, наконецъ, греческій военноначальникъ, опоясанный мечомъ; снявъ последній и вручивъ его Хасану, Аэцій спустился и сталъ передъ Мутасимомъ, который, не будучи въ силахъ сдержать своего гиёва, ударилъ его кнутомъ и после этого велеръ привести въ свой шатеръ 1).

Аморія пала, в'єроятно, 24 сентября в). Арабы овлад'єли громаднымъ количествомъ военнопл'єнныхъ, женщинъ, д'єтей и разнообразной добычи. Въ числ'є знатныхъ пл'єнныхъ были кром'є Азція патрицій Өеофиль, стратигъ Мелиссинъ, протоспаварій евнухь Өеодоръ, по прозванію Кратиръ (Сильный), турмархъ Каллистъ, друнгарій Константинъ, дромевсъ Вассой и много другихъ начальниковъ различныхъ частей войска в). Много церквей и монастырей было сожжено; много монахинь было уведено въ пл'єнъ в).

Мутасимъ приказалъ переводчику Василю отдёлить знатныхъ и богатыхъ грековъ отъ обыкновенныхъ смертныхъ; послё чего по приказанію эмира правов'єрныхъ произошелъ дёлежъ плённыхъ между четырьмя главными вождями — Ашнасомъ, Афшиномъ, Итахомъ и Джафар-ал-Хайятомъ, и распродажа подёленной между ними добычи, которая продолжалась пять дней. Все, что только возможно, было продано; остальное сожжено.

Раздълъ добычи не обощелся безъ столкновеній. Часть людей неожиданно напала на добычу, полученную Итахомъ, и только личное



<sup>1)</sup> Эпизодъ съ Ятисомъ см. у Tabari, III p. 1252—1253. Ibn-al-Athir, VI p. 346. Краткое упоминаніе о плёнё Ятиса у Jaqubi Hist. II p. 581. См. Weil, op. cit. II S. 315, Anm.

<sup>2)</sup> Тавагі, III р. 1256 (Ibn-al-Athir, VI р. 346). Табари говорить, что осада продолжалась 55 дней; начавшись перваго августа, она кончилась 24 сентября. Якуби говорить, что Аморія была взята во вторникь 17 числа мѣс. Рамадана, т. е. 12 августа (II р. 581). Указанная имъ продолжительность осады въ 12 дней близко согласуется со словами Житія св. Өеодоры (еd. Regel. Analecta byz.-russica, р. 9), откуда черпаль свои свѣдѣнія Георгій Амартоль, который говорить, что арабы осаждали Аморію въ продолженіи 15 дней августа мѣсяца: ταύτην δι' ἡμερῶν ιε' Αὐγούστου μηνὸς ἐκπορθήσαντες (р. 701). У Генесія и Продолжателя Өеофана опредѣленія времени нѣть. См. Weil, ор. cit. II S. 314—315: die Einnahme fand Ende Schawwal des Jahres 223—23 September 838 statt. Мы всетаки склоняємся на сторону Табари, такъ какъ сильно укрѣпленная Аморія требовала болѣе долгой осады, чѣмъ двѣ недѣли.

<sup>8)</sup> Georg. Ham. p. 713—Sym. Mag. p. 639—Leo Gramm. p. 224. Генесій именъ не даетъ: πάντες άρχηγοι λαῶν ἄρδην αἰχμάλωτοι πρός Συρίαν ἀπήγοντο, μεθ' ὧν πατρίαιοί τε καὶ οἱ διαφόροις ἐν ἀξιώμασι (р. 65). Zon. III p. 417. Эти имена встръчаются также въ различныхъ редакціяхъ сказанія о 42 аморійскихъ мученикахъ.

<sup>4)</sup> Cm. Chronique de Michel le Grand, p. 274. Gregorii Abulpharagii Chronicon Syriacum, I p. 160-161.

вившательство самого Мутасима, который съ обнаженнымъ мечомъ бросился въ середину бунтовщиковъ, подавило возникавшую смуту.

Когда наступиль день продажи женщинь, детей и рабовь, то ее, очевидно, хотёли ускорить: продавали только после трехъ ударовъ; объявляли для продажи сразу по пяти и даже по десяти рабовъ 1).

Только послѣ взятія Аморіи были отпущены обратно къ императору оскорбленные и униженные греческіс послы, которые, какъ мы видѣли выше, были имъ отправлены къ халифу еще послѣ пораженія грековъ Афшиномъ<sup>3</sup>).

Овладъвъ Аморіей, Мутасимъ не считалъ походъ оконченнымъ. До него дошелъ слухъ, что императоръ собирается или самъ выступить противъ него, или отправить во всякомъ случат войско. Поэтому халифъ сделалъ одинъ дневной переходъ по такъ называемой большой царской дорогт; но, не встртая врага, онъ вмъстъ съ войскомъ возвратился къ Аморіи, откуда свернулъ по весьма пустынной, безплодной мъстности къ Вади-л-Джауръ в). Пройдя около сорока миль, многіе греческіе плънники отъ жажды отказывались идти, за что имъ рубили головы. Люди и лошади падали отъ недостатка воды. Нъсколько плънныхъ, убивъ сторожившихъ ихъ арабскихъ солдатъ, бъжали.

Мутасимъ, нагнавъ отрядъ съ запасомъ воды, узналъ о бъгствъ грековъ, которое роковымъ образомъ отразилось на судьбъ ихъ плънныхъ соотечественниковъ. Халифъ приказалъ греку Василю выдълить болъе знатныхъ плънныхъ; остальныхъ, которыхъ было до 6,000 человъкъ, по его приказанію, взвели на гору, гдъ имъ были отрублены головы; тъла ихъ были брошены внизъ въ долину. Эти казни происходили въ Вади-л-Джауръ и еще въ одномъ мъстъ, названіе котораго въ источникахъ не дается 4).

Аморійскія стіны и ворота были разрушены. Но вмісті съ тімъ

<sup>1)</sup> Tabari, III р. 1253—1254. См. сокращенный разсказъ у Ибн-ал-Асира, VI р. 346.

<sup>2)</sup> Tabari, III p. 1254. Ibn-Miskaweih, ed. De-Goeje, p. 495. Genes. p. 55: οἴ τε πρέσβεις ἐφύβριστοι ἀποπέμπονται (κατείχοντο γὰρ παρὰ τῶν ἐχθρῶν μεσολαβιύσης τῆς ἐγχειρήσεως) καὶ ἀπαγγέλλονται δι'αὐτῶν τῷ βασιλεῖ ὀνειδισμοὶ σφοδροὶ καὶ ἐξουδενώσεως προαγγέλματα. Cedr. II p. 137.

<sup>3)</sup> У Ибн Хордадбеха указана въ 12 миляхъ отъ Аморіи мъстность Вади-а-Джаузъ, что можетъ быть тождественно съ Вади-а-Джауръ, тъмъ болье, что въ арабскомъ языкъ развица написанія заключается лишь въ одной точкъ (Ibn-Chordad. р. 101 и 73). См. у Идризи: въ 12 миляхъ отъ Аморіи Вади-а-Хуръ (Хауръ): Géographie d'Edrisi, par Jaubert, Paris, II, 1840, р. 307.

<sup>4)</sup> Tabari, III p. 1254-1256.

Мутасимъ приказалъ возстановить и укрѣпить Запетру и воздвигнуть. въ ея окрестностяхъ крѣпости Табарджи, ал-Хусейни, Бени-л-Муминъ и Ибн-Рахванъ 1).

Изв'єстный арабскій географъ Абульфеда пос'єтиль въ 1315 году эти м'єста. Въ его время отъ Запетры оставались одн'є лишь развалины, въкоторыхъ можно было зам'єтить сл'єды былыхъ укр'єпленій <sup>2</sup>).

Въ XII въкъ Идризи называетъ Аморію значительнымъ городомъ, окруженнымъ кръпкими стънами <sup>3</sup>).

Теперь м'єсто, гд'є находилась Аморія, называется Ассар-кале въ получасовомъ разстояніи отъ деревни Хамза-Хаджи на юго-востокъ отъ города Эски-шехра. Зд'єсь можно вид'єть остатки ст'єнъ, акрополя, гимназіи, церквей <sup>4</sup>).

Въ такихъ тяжелыхъ обстоятельствахъ Өеофилъ отправилъ къ Мутасиму новое посольство, во главъ съ патриціемъ Василіемъ в), предлагая ему двъсти центенаріевъ за освобожденіе аморійскихъ плънныхъ и особенно за родственныхъ ему ипостратеговъ и приближенныхъ в). Но халифъ отказался исполнить просьбу императора, заявивъ, что расходы на сборъ войска ему стоили тысячу центенаріевъ 7); при этомъ Мутасимъ требовалъ выдачи принявшаго христіанство курда Назара и извъстнаго уже Мануила 8).

Мутасимъ думалъ уже о дальнъйшемъ походъ на Константинополь, освъдомлялся о средствахъ обложить столицу съ моря и съ суши 9),



<sup>1)</sup> Beladsori, ed. De-Goeje, p. 192, который говорить о возстановленіи Запетры. Кодама же говорить о постройкі четырехъ приведенныхъ кріспостей въ замінь разрушенной Запетры (Kodama, De-Goeje, p. 253 и 193). Но извістіє Белазори вірно, такъ какъ кріспость Запетра встрічается въ поході Василія Македонянина въ 872 году. Си. Theoph. Cont. p. 268, C. 39.

<sup>2)</sup> Aboulféda. Géographie, trad. de l'arabe en français par Stanislas Guyard. T. II. Sec. partie, Paris, 1883, p. 13. Арабскій тексть изд. Reinaud и Slane. Paris, 1840 p. 234.

<sup>3)</sup> Géographie d'Edrisi, trad. par. Jaubert. T. II, Paris, 1840, p. 307.

<sup>4)</sup> Murray's Hand-book for travellers in Asia Minor. London, 1895, p. 16. Ramsay, op. cit. p. 230-231.

<sup>5)</sup> Имя посла см. въ Gregorii Abulpharagii Chronicon Syriacum ed. Bruns et Kirsch, I, р. 161; у сирійскаго писателя разсказъ о двухъ письмахъ Өсофила халифу—одномъ мирномъ и о другомъ съ угрозами—носитъ нѣсколько анекдотическій характеръ.

<sup>· 6)</sup> Genes. p. 66: καὶ μὴν τοὺς ἐπὶ τὴν θεραπείαν αὐτοῦ μεγιστᾶνας.

<sup>7)</sup> Genes. p. 66. Cont. Theoph. p. 131. Cedr. II p. 137. Zon. III p. 417.

<sup>&#</sup>x27;8) Gregorii Abulpharagii Chronicon Syriacum. I p. 161. Объ этомъ Назарѣ см. Maçoudi. Prairies d'or, VII p. 186. Chronique de Michel le Grand. p. 274. См. выше.

<sup>9)</sup> Maçoudi. Prairies d'or, VII p. 136-137.

но въ это время долженъ былъ поспъшить въ Сирію, потому что въ его войскъ открылся заговоръ въ пользу его племянника Аббаса 1). Поэтому халифъ, оставивъ свои наступательные планы, черезъ Тарсъ возвратился въ свои владенія 3).

## Посольства Овофила къ иностраннымъ дворамъ послѣ взятія арабами Аморіи.

Аморійскія событія страшно повліяли на Өеофила, который серьезно забольть; у него появился настолько сильный внутренній жаръ, что самая холодная вода ему казалась теплой; постоянное же питье холодной воды им вло своимъ результатомъ дизентерію, которая собственно и свела императора въ могилу<sup>8</sup>).

Потерявь всякую надежду справиться своими силами съ арабами, Өеофиль обратился за помощью къ западнымъ державамъ; его послы являются въ Венеціи, въ Ингельхеймъ при франкскомъ дворъ Людовика Благочестиваго и даже на далекомъ западъ въ Испаніи при дворѣ омайядскаго халифа Абдаррахмана II.

Въ Венецію прибыло посольство Өеофила при дожѣ Петрѣ Трандонико, который, будучи родомъ изъ Истріи и поэтому не принадлежа къ древнимъ венеціанскимъ родамъ, быль избранъ дожемъ въ 836 г. витьсто свергнутаго и заключеннаго въ монастырь Іоанна Партичипаццо. Конечно, партія, содъйствовавшая этому сверженію, имъла своего кандидата; но она ошиблась въ своихъ честолюбивыхъ замыслахъ вліять на дела республики, и вопреки ся ожиданіямъ дожемъ сдѣлался истріецъ Петръ Трандонико.

Можеть быть, въ последнемъ случае оказала свое давление держава, которая не разъ уже вмёшивалась во внутреннія дёла Венеціи, а именно Византія 4).

Однимъ словомъ, въ концѣ 838 года 5) въ Венецію прибылъ отъ

<sup>1)</sup> Weil op. cit. B. II S. 315. Muir. The Caliphate. 2 ed. p. 512—513. См. выше.

<sup>2)</sup> Tabari, III p. 1256.

<sup>3)</sup> Genes. p. 70: ως δε το περί ταύτης δυστύχημα διενώτιστο, έγχαρδίω φλαγώσει χάτοχος γίνεται, ώστε ταύτη του χιονώδους ύδατος προσιόντος χλιαρόν τουτο λογίζεσθαι. ούγε έχ τής πόσεως άφορμή του δυσεντεριάσαι αυτώ γέγονεν. Cont. Theoph. p. 131. Cedr. II p. 137.

<sup>4)</sup> Gfrörer. Byzantinische Geschichten. B. I, Graz. 1872. S. 176, 177-178.

<sup>5)</sup> Гфререръ считаетъ 838 г. (Gfrörer, op. cit. В. I S. 177). Пертцъ (ММ. G. SS. T. VII р. 17) и Тафель (Fontes rerum austriacarum, B. XII, I Th. S. 4) принимають

Өеофила патрицій Өеодосій, который отъ императорскаго имени пожаловаль дожа званіемь спаварія византійскаго государства и просиль его немедленно выслать войско противъ западныхъ арабовъ, появившихся къ этому времени уже въ Южной Италіи<sup>1</sup>).

Еще въ началъ IX въка, т. е. до своего утверждения въ Сицилии, арабы уже производили набъги на Калабрію <sup>2</sup>).

Гораздо болѣе серьезная опасность стала грозить Южной Италіи со времени появленія мусульмань въ Сициліи и особенно послѣ союза съ ними Неаполя въ тридцатыхъ годахъ ІХ столѣтія. Этотъ любопытный союзъ явился слѣдствіемъ внутреннихъ итальянскихъ междоусобій.

Въ Италіи въ IX вѣкѣ беневентскіе князья, желая распространить свои владѣнія на югъ, столкнулись съ республиками Неаполя, Амальфи, Сорренто, Гаэты.

Когда въ 774 году Карлъ Великій завоевалъ Павію и взяль въ плѣнъ послѣдняго лонгобардскаго короля Дезидерія, ему подчинились

<sup>840</sup> годъ. Изъ источниковъ видно, что посольство прибыло въ Венецію въ годъ солнечнаго затывнія. «In mense Madii sexta hora sol obscuratus est et facta est eclipsis» (Danduli Chr. Muratori, T. XII p. 175. Iohannis Chr. Venetum. MM. G. SS. VII, р. 17); далъе разсказъ о посольствъ начинается словами: per hos dies (Danduli); hac denique tempestate (Iohannis). Съ другой стороны въ Венеціанской хроник в Іоанна сказано, что Өеодосій оставался въ Венеціи цільній годъ: integroque anno ibi commoratus est (Pertz, VII p. 17). Но вёдь въ византійскихъ хроникахъ глава посольства къ королю франковъ также называется Өеодосій патрицій (Genes. p. 71-72. Cont. Theoph. p. 135, C. 37. Cedr. II p. 138). Такимъ образомъ, и въ Венецію и къ Людовику быль послань Өеодосій патрицій. Анналы Пруденція, называя его халкидонскимъ митрополитомъ и епископомъ, легко могли опибиться (ММ. G. SS. T. I р. 484). И такъ, мы думаемъ, что Өеофиломъ въ Венецію и къ Людовику было отправлено одно посольство съ Өеодосіємъ патриціємъ во главѣ, который, прибывъ въ Венецію, остался тамъ годъ, а потомъ, видя неудачу Венеціи въ борьбъ съ арабами, направился въ Ингельхеймъ въ 839 году, гдб и умеръ. Ср. Васильевскій. Русско-византійскія Изследованія. Вып. И. С.-Петербургъ, 1893 г., стр. СХХVІ-CXXVII. Эд. Лентцъ относитъ «mit ziemlicher Sicherheit» посольство въ Венецію къ 840 году, въ подтверждение чего приводитъ извъстие о солнечномъ зативни 5 мая 840 roga (Ed. Lentz. Der allmählige Uebergang Venedigs von faktischer zu nomineller Abhängigkeit von Byzanz. Byzantinische Zeitschrift, B. III, 1894, S. 69—70). Но мы имъемъ свъдъніе также о солнечномъ затмъніи 16 мая 839 года (См. Brinckmeier. Praktisches Handbuch der historischen Chronologie. Berlin, 1882, S. 476); въ это время посольство еще находилось, по нашему мивнію, въ Венеціи, и времени съ 16 мая по 17 іюня этого года, когда византійское посольство было принято при франкскомъ дворъ, было достаточно для перехода изъ Венеціи въ Ингельхейиъ.

<sup>1)</sup> Званіе спасарія дожу не давало Венеціи никакихъ практическихъ выгодъ. См. Lentz. Der allmählige Uebergang Venedigs von faktischer zu nomineller Abhängigkeit von Byzanz. Byzantinische Zeitschrift. B. III, 1894, S. 69.

<sup>2)</sup> Amari, Storia I p. 230-231, 354.

лишь главныя части лонгобардскаго королевства, Верхняя Италія и Тусція. Карлъ не пытался покорить лежащія на югѣ герцогства Сполето и Беневенть. Но Сполетское герцогство уже въ 776 году, не смотря на сопротивленіе папы, подъ верховнымъ главенствомъ котораго оно находилось, должно было соединиться съ владѣніями Карла 1).

Иначе сложилась судьба Беневента. Его герцогу Арихису удалось сохранить не только свою самостоятельность, но даже возвести герцогство въ княжество; въ 774 году онъ принялъ титулъ князя и инсигніи сувереннаго правителя Беневента. Этимъ кончилась исторія беневентскаго герцогства и началась исторія беневентскаго княжества. Поэтому въ то время, какъ въ прочихъ частяхъ лонгобардскаго королевства установилось франкское управленіе и франкское право, въ Южной Италіи лонгобардскій элементъ сохранился въ чистотъ и могъ самостоятельно, безъ чужеземныхъ вліяній, развиваться далье.

Примыкая на востокѣ къ Сполетскому герцогству, на западѣ къ Римскому дукату, беневентское герцогство во второй половинѣ VIII столѣтія обнимало почти всю Южную Италію отъ устья рѣки Триньо (Trigno) у Адріатическаго моря и Террачины на западѣ до крайнихъ предѣловъ Ануліи и Калабріи. Только отдѣльные города на югѣ и востокѣ по апулійскому и калабрійскому побережью оставались подъ властью византійскаго императора. Неаполитанское герцогство, имѣя собственныхъ правителей, также находилось въ то время въ нѣкоторой зависимости отъ Византіи вранити ванати ванати въ нъкоторой зависимости отъ Византіи во правителей.

Но такое преобладающее положение Беневента на югѣ Италіи продолжалось не долго, причиною чего были вспыхнувшіе при беневентскомъ дворѣ раздоры. Въ Беневентѣ утвердилась новая династія, тогда какъ Салерно оставался вѣрнымъ прежиимъ правителямъ. Результатомъ борьбы между этими двумя городами было раздѣленіе прежняго беневентскаго герцогства на двѣ части—восточную и западную; изъ послѣдней въ 847 году образовалось особое Салернское княжество в). Немного лѣтъ спустя входившіе въ составъ этого но-



<sup>1)</sup> Cm. F. Hirsch. Das Herzogthum Benevent bis zum Untergange des langobardischen Reiches. Leipzig, 1871, S. 47.

<sup>2)</sup> См. F. Hirsch. Das Herzogthum Benevent, S. 47. Heinemann. Geschichte der Normannen in Unteritalien und Sicilien. B. I, Leipzig, 1894, S. 2—3; первая глава этой книги даеть очень хорошій очеркъ исторіи Южной Италіи до XI вѣка.

<sup>3)</sup> Cm. Schipa. Storia del Principato Longobardo in Salerno BE Archivio Storico per le Province Napoletane. Anno XII, Napoli, 1887, p. 106 sq.: Siconolfo primo Principe di Salerno.

ваго княжества города Капуя, Амальфи и Гаэта объявили себя также независимыми и избрали собственныхъ правителей.

И воть въ половинѣ IX вѣка распавшееся и ослабѣвшее отъ постоянныхъ внутреннихъ распрей беневентское княжество столкнулось съ новымъ опаснымъ для себя врагомъ—сицилійскими арабами 1).

Дѣло началось изъ-за Неаполя, который нѣкоторое время принужденъ былъ платить дань Беневенту. Въ 836 году между ними вспыхнула война<sup>2</sup>), и Неаполь, не видя помощи ни отъ восточнаго, ни отъ западнаго императора, черезъ своего правителя Андрея обратился къ сицилійскимъ мусульманамъ. Послѣдніе, воспользовавшись случаемъ, отправили къ Неаполю флотъ, принудили беневентскаго киязя Сикарда снять осаду, заключить договоръ съ неаполитанцами и выдать имъ плѣнныхъ <sup>3</sup>).

Это обстоятельство послужило началомъ союза между Неаполемъ и сицилійскими арабами, который для Неаполя, впрочемъ, не принесъ ожидаемыхъ выгодъ 4).

Около 838 года арабы неожиданно заняли Бриндизи.

Беневентскій правитель Сикардъ направился противъ мусульманъ. Послёдніе приб'єгнули къ хитрости и, изрывъ ямами окрестность города, завлекли туда непріятельскую конницу, которая въ происшедшей битвъ потерпъла полное пораженіе и отступила. Арабы же, услы-



<sup>1)</sup> Heinemann op. cit. S. 3.

<sup>2)</sup> Возможно, что осаду Неаполя Сикардомъ Беневентскимъ надо относить къ 835 году, а миръ къ 836 году. См. Саравво. Monumenta ad Neapolitani Ducatus Historiam pertinentia. Vol. I, Napoli, 1881, p. 79.

<sup>3)</sup> Ioannis Diaconi Gesta episcoporum Neapolitanorum (Mon. Germ. Hist. Scriptores rerum langob. p. 431): pro quibus commotus Andreas dux, directo apocrisario, validissimam Saracenorum hostem ascivit. Quorum pavore Sichardus perterritus, infido cum illo quasi ad tempus inito foedere, omnes ei captivos reddidit. См. А mari. Storia, I р. 312—313. Текстъ интереснаго договора Сикарда Беневентскаго съ Андреемъ Неанолитанскимъ см. у Саравво. Мопит. ad Neapolit. Ducatus historiam pertinentia. Vol. II, Parte II, Napoli, 1892, p. 147—156 (конца договора не достаетъ).

<sup>4)</sup> См. напр. Gesta Іоанна Діакона, который послѣ приведенныхъ выше словъ говоритъ: пес multo post repedantibus ipsis Saracenis, (Sichardus) dirupit pacem et ampliavit adversus Neapolim inimicitias. Mox autem Andreas consul Franciam direxit, deprecans domnum Lhotharium, ut saltem ejus preceptione a tantis malis sopiretur Sichardus (ibidem). Ср. Chronicon Salernitanum (ММ. G. SS., III р. 499). — Въ это время, дѣйствительно, арабы главное вниманіе обращали на сицилійскія дѣла. Памятникомъ союза Неаполя съ арабами является одна золотая монета, гдѣ имя Андрея окружено куфическими арабскими буквами, очень испорченными. См. Domenico Spinelli. Monete cufiche battute da principi longobardi, normanni e svevi. Napoli, 1844, р. XXVI. Саравво ор. cit. I р. 80.

шавъ о новыхъ приготовленіяхъ Сикарда къ походу, сожгли Бриндизи и возвратились въ Сицилію 1).

Но пользуясь смутами въ Беневентъ, гдъ около 839 года Сикардъ быль убить, сицилійскіе мусульмане снова явились у береговъ Калабрін и Апулін и заняли Таренть 2).

Въ это то самое время, т. е., въроятно, въ началъ 839 года, Венеція по просьб'є византійскаго посла Өеодосія отъ имени императора дъйствительно сооружила флоть въ шестьдесять кораблей, который и направился къ Таренту, гдф находился съ большимъ войскомъ арабскій правитель Саба<sup>3</sup>).

Венеціанскій флоть быль почти весь истреблень арабами; большая часть венеціанцевъ или попала въ пленъ, или была перебита 4).

После этого мусульнане, желая, очевидно, отомстить Венеціи за нападеніе, двинулись на сѣверъ по Адріатическому морю къ берегамъ Далмаціи и на второй день праздника Пасхи 839 года, т. е. седьмого апрыя, сожгли городъ Оссеро на большомъ островы Херсо (Cherso) въ заливъ Кварнеро, откуда, переъхавъ море, принялись грабить Анкону, высадились даже въ устьяхъ По у города Адріи. На возвратномъ пути арабамъ удалось захватить много венеціанскихъ кораблей, Бхавшихъ домой <sup>5</sup>).

Въ 841 году арабы снова явились въ заливе Кварнеро. У небольшого острова Сансего (Sansego) на западъ отъ Люссина (Lussin) венеціанскій флоть вторично потерпьль полное пораженіе 6).



<sup>1)</sup> Chronicon Salernit. C. 72 (ММ. G. SS. III р. 503); точнаго года эта хроника не даеть. См. Amari. Storia. I p. 354-355. Wenrich. Rerum ab Arabibus in Italia insulisque adjacentibus commentarii. Lipsiae, 1845. Cap. V, § 58, p. 73; посявдній невърно относить это къ 836 году (circa annum 836). F. Lenormant. La Grande-Grèce. T. I, Paris, 1881, p. 68.

<sup>2)</sup> Chronicon Salernit. C. 81 (MM. G. SS. III p. 508).

<sup>3)</sup> Амари съ большею въроятностью видить въ этомъ имени сокращение арабскаго слова sahib-начальникъ. См. Атагі. Storia, І р. 360.

<sup>4)</sup> Chron. Danduli, Muratori Script. T. XII p. 175. Tafel. Fontes rerum austriacarum, 2 Abth. B. XII, I Th., S. 4. Iohannis Chronicon Venetum. MM. G. SS. VII p. 17. Ibnal-Athir ed. Tornberg, VI p. 350; Amari, vers. I p. 373. Cm. Gfrörer. Byz. Geschichten. B. I, S. 177-178. Amari. Storia, I, p. 358. F. Lenormant. La Grande-Grèce. T. I, p. 68-69; T. II p. 154.

<sup>5)</sup> Chronicon Danduli. Muratori, XII p. 175. Iohannis Cronicon Venetum. MM. G. SS. VII p. 17. Cm. Dümmler. Ueber die älteste Geschichte der Slaven in Dalmatien (549-928) Bb Sitzungsberichte der K. Akademie der Wissensch, zu Wien. B. XX (1856). Philos.-hist. Cl. S. 400. Lentz. Der allmählige Uebergang.... въ Вуханt. Zeitschrift. B. III, 1894, S. 71; онъ относить это къ 840 году.

<sup>6)</sup> Iohannis Chronicon Venetum. MM. G. SS. VII p. 18: in secundo vero anno iterum predicti Sarraceni maximo cum exercitu usque ad Quarnarii culfum pervenerunt...

Уже тотчасъ послѣ перваго пораженія венеціанцевъ при Тарентѣ въ 839 году императорскій посолъ Өеодосій, жившій около года въ Венеціи 1), видя неудачу своей миссіи тамъ, направился къ западному императору.

Моментъ для отправленія посольства къ Людовику Благочестивому нельзя назвать благопріятнымъ. Постоянные внутренніе раздоры, долговременная борьба сыновей съ отцомъ, войны на югѣ съ испанскими арабами, появленіе новой грозной силы норманновъ, которые нѣкоторое время спустя сдѣлались настоящимъ бичемъ населенія,—все это врядъ ли позволяло Людовику отозваться на призывъ Өеофила и вступить въ борьбу съ новымъ врагомъ.

Во главѣ посольства стоялъ уже извѣстный намъ Өеодосій, по византійскимъ источникамъ, патрицій изъ рода Вавучиковъ<sup>3</sup>), а по западнымъ, въ данномъ случаѣ менѣе достовѣрнымъ, халкидонскій епископъ, и Өеофаній спаварій 3), которые явились къ Людовику съ письмомъ отъ Өеофила и съ богатыми подарками.

17 іюня 839 года посольство торжественно было принято въ Ингельхейм 4.).

Өеофилъ просилъ у Людовика помощи въ видѣ многочисленнаго войска противъ арабовъ, просилъ произвести нападеніе на африканскія владѣнія, чтобы тѣмъ отвлечь вниманіе Мутасима отъ Малой Азіи и раздробить его силы <sup>5</sup>). Въ этомъ посольствѣ, какъ извѣстно, были представители загадочнаго племени, называвшіе себя Росъ, которыхъ Өеофилъ просилъ Людовика отправить на родину, такъ какъ

См. Amari, Storia, I p. 859. Dümmler. Ueber die älteste Geschichte der Slaven in Dalmatien, S. 400. Lentz въ Вуz. Zeitschrift. III, 1894, S. 71—72; онъ относить это поражение къ 812 году.

<sup>1)</sup> Iohannis Chr. Venetum. MM. G. SS. VII p. 17.

<sup>2)</sup> Genes. p. 71-72: στέλλει πρός τὸν ῥῆγα Φραγγίας τὸν πατρίχιον Θεοδόσιον τὸν ἐχ Βαβουτζίχων φυέντα. Cont. Theoph. p. 185, c. 87. Cedr. II p. 188.

<sup>3)</sup> Prudentii Annales. MM. G. SS. T. I p. 434: Theodosius videlicet Calcedonensis metropolitanus episcopus et Theophanius spatharius.

<sup>4)</sup> Prudentii Annales, ibidem.

<sup>5)</sup> Genes. p. 72. Cedr. II p. 138. Въ аннадахъ Пруденція сообщается, что беофиль, желая укрѣпить миръ и вѣчную дружбу, оповѣщать Людовика о дарованныхъ ему небомъ побѣдахъ надъ внѣшними врагами (Prudentii Annales, p. 434, MM. G. SS. T. I). О какихъ побѣдахъ здѣсь говоритъ беофилъ, мы не знаемъ; вѣдь послѣ такого пораженія, какое греческое войско понесло при Аморіи, оправиться было не легко; а, если бы дѣйствительно была побѣда, о которой стоило говорить, то развѣ византійскія хроники не отмѣтили бы ея? Разсказъ о побѣдахъ, приведенный у Пруденція, могъ быть простою уловкою, чтобы склонить Людовика къ помощи.

прежній путь, по которому они прибыли въ Константинополь, быль занять варварами 1).

Не смотря на радушный пріемъ, оказанный Людовикомъ посольству, не смотря на его ответное письмо Ософилу, где онъ обещаль сдълать все возможное иностранцамъ изъ племени Рось, которыхъ онъ, надо сказать, заподозрѣвъ въ шпіонствѣ, на время задержалъ, обращение Өеофила ко франкскому двору никакихъ ощутительныхъ результатовъ не дало. Кромъ вышеотмъченныхъ причинь неуспъху византійской миссіи содійствовала также неожиданная смерть главнаго посла Өеодосія, а затымь въ 840 году и самаго Людовика<sup>9</sup>).

Со смертью последняго отношенія Византій къ франкамъ, повидимому, не прекращались; есть извъстіе о томъ, что Өеофиль отправиль новое посольство къ Лотарю, сыну Людовика Благочестиваго: оно должно было начать переговоры о бракъ дочери Өеофила съ сыномъ Лотаря Людовикомъ. Смерть Ософила въ 842, году прервала эти переговоры <sup>8</sup>).

Въ Испаніи посольство Өеофила появилось въ ноябрѣ мѣсяцѣ 839 года во время блестящаго правленія Абдаррахмана II (822—852).

Но Абдаррахманъ не могь сейчасъ же прійти на помощь Өеофилу благодаря внутреннимъ затрудненіямъ. Въ его правленіе борьба двухъ враждующихъ партій въ теченіе семи лёть опустошала провинцію Мурсію. Въ Мерид' возмущеніе почти не прекращалось во все время Абдаррахмана, и христіанское населеніе этого города находилось даже въ перепискъ съ Людовикомъ Благочестивымъ, который подстрекаль ихъ къ дальнейшему сопротивленію, обещая помощь 4). Толедо только послѣ упорной борьбы въ 837 году потерялъ

<sup>1)</sup> Prudentii Ann. MM. G. SS. I p. 434. О разнообразныхъ толкованіяхъ этого мъста мы распространяться здъсь не будемъ.

<sup>2)</sup> Genes. p. 72. Cont. Theoph. p. 135, C. 37. Cedr. II p. 138. Prudentii Annales, MM. G. SS. T. I p. 434. Cm. Dümmler. Geschichte des ostfränkischen Reichs. B. I, S. 129, Anmerkung. Simson. Jahrbücher des Fränkischen Reichs unter Ludwig dem Frommen. B. II, S. 201-202. Böhmer-Mühlbacher. Die Regesten unter den Karolingern, Innsbruck. 1883, S. 364 (посольство въ Ингельхеймъ 18 мая 839 года).

<sup>3)</sup> Danduli Chronicon (Muratori, T. XII p. 176): Lotharius post patrem solus imperavit anno Domini DCCCXL. Ad hunc Theophilus imperator Constantinopolitanus legatos misit, promittens dare filiam in uxorem filio suo Ludovico; sed dum ista geruntur, Theophilus Augustus XVII anno Imperii sui defunctus est.

<sup>4)</sup> См. по этому поводу интересное письмо Людовика Благочестиваго въ жителямъ возставшей Мериды, напечатанное у Florez. España Sagrada. 2 edicion. T. XIII, Madrid, 1816 p. 416-417 u y Jaffé. Bibliotheca rerum germanicarum. T. IV, 1867, Berolini, р. 448-444; здъсь письмо Людовика напечатано между письмами Эйнхарта. Это письмо издано также у Bouquet. Recueil des historiens des Gaules et de la France.

свою независимость, которою наслаждался въ теченіе почти восьми лѣтъ. Вражда христіанскаго и мусульманскаго населенія въ Кордовѣ также не мало озабочивала испанскаго омайяда 1). Въ 838 году испанскій арабскій флоть опустошаль Марсель 2).

Въ ответъ на посольство Өеофила Абдаррахманъ послалъ императору съ однимъ изъ своихъ приближенныхъ Яхън-ал-Газзаломъ, человекомъ очень образованнымъ и талантливымъ поэтомъ, также дорогіе подарки, обещая помощь флотомъ, какъ только избавится отъ внутреннихъ смутъ въ Испаніи. Посолъ халифа долженъ былъ заключить союзъ между двумя правителями.

Пріємъ посла въ Константинопол'є быль очень радушенъ; онъ получиль даже приглашеніе отъ императора къ его столу 3).

Но и это посольство кончилось ничёмъ. Продолжавшіяся внутреннія смуты въ Испаніи и появившаяся гроза нашествія норманновъ, которые въ 844 году подступали уже къ Севиль 6, не позволили Абдаррахману выступить на помощь Өеофилу противъ восточнаго халифа.



T. VI p. 379; только здёсь письмо ошибочно адресовано къ Caesaraugustanos вмёсто Emeritanos. См. Viardot. Histoire des Arabes et des Mores d'Espagne. T. I, Paris, 1851, p. 136. Reinaud. Invasions des Sarrazins en France. Paris, 1836, p. 131—132. Simson. Jahrbücher des frankischen Reichs unter Ludwig dem Frommen. B. I, S. 296.

<sup>1)</sup> Cm. Dozy. Histoire des Musulmans d'Espagne. T. II p. 96-101.

<sup>2)</sup> Cm. Conde. Historia de la dominacion de los Arabes en España. Barcelona, 1844, T. I p. 227. Simson. Jahrbücher des frankischen Reichs, B. II, S. 177.

<sup>3)</sup> Analectes sur l'histoire et la littérature des Arabes d'Espagne par Al-Makkari, publiés par MM. R. Dozy, G. Dugat, L. Krehl et W. Wright, T. I, Leyde, 1855-60, p. 223; cm. также p. XXXV. Gayangos. The history of the Mohammedan Dynasties in Spain by Ahmed-Ibn-Mohammed-al-Makkari. London, 1840-43. T. II p. 114-115. Cm. Murphy. The history of the Mahometan empire in Spain. London, 1816, p. 93; noслъдній собственно излагаеть Маккари. Conde. Historia de la dominacion de los Arabes en Еspaña, Т. I (1844) p. 227. Маккари родомъ изъ Тилимсена въ сѣверной Африкћ, одинъ язъ поздићашихъ арабскихъ историковъ (+ въ 1041 году хиджры == 1631—1632 по Р. Хр.), много путешествовавшій, имівшій наміреніе даже навсегда поселиться въ Дамаскъ, дъластъ обыкновенно извлеченія изъ различныхъ историковъ, имена которыхъ онъ, по большей части, приводитъ; эти извлеченія им'єють то значеніе, что представляють изъ себя оригинальный тексть техь более древнихъ историковъ, труды которыхъ теперь считаются утерянными. См. Gayangos, op. cit. The translator's preface, p. XV. Wüstenfeld. Geschichtschreiber der Araber und ihre Werke, № 559, S. 265—267. Въ книгъ Дози (Histoire des Musulmans d'Espagne, vol. II) о посольствъ Ософила въ Испанію не упоминается.

<sup>4)</sup> Cm. Analectes sur l'histoire et la littérature des Arabes d'Espagne, p. XXXV. Conde op. cit. T. I p. 228-229.

#### Борьба въ Сициліи въ послѣдніе годы правленія Өеофила.

Неудачна для Өеофила въ его последніе годы была и война въ Сициліи, где въ 840 году (225 году хиджры = 12 ноября 839—30 октября 840) арабамъ сдались на капитуляцію города внутренней части острова Платани (Iblatanu) 1), Кальтабеллотта (Hisn al-Ballut), Корлеоне (Qurlun) и, можеть быть, Маринео (М. г. а̂) 2), Джерачи (Geraci — Н. rhah) и некоторыя другія крепости, имена которыхъ не даются источниками 3).

Въ 841 году (226 г. = 31 октября 840—20 октября 841 г.) арабскіе отряды черезъ Кастроджованни дошли до крѣпости Кальтаджироне, лежащей на юго-востокъ отъ Кастроджованни, гдѣ они нашли сорокъ гротовъ, которые и были ими раззорены 4).

Такимъ образомъ, мы видимъ, что къ концу правленія Өеофила западная часть острова принадлежала уже арабамъ.

Между тѣмъ болѣзнь императора все усиливалась, и онъ, видя полное крушеніе своей внѣшней политики и на востокѣ и на западѣ, скончался 20 января 842 года.

За двъ недъли до смерти Өеофила 5 января умеръ и его соперникъ халифъ Мутасимъ.

<sup>1)</sup> Acquariva Platani. Platani также ръка въ Сициліи, древній Halycus. См. Hare op. cit. p. 474. Giordani op. c. p. 4—5. Moltedo, op. c. p. 4.

<sup>2)</sup> Можетъ быть, Calatamauro.

<sup>3)</sup> Ibn-al-Athir, ed. Tornberg. VI p. 850; Amari, vers. I p. 373. Nowairi. Amari, testo, p. 431; vers. II p. 119. Ibn-Haldun. Amari, vers. II p. 178. Cm. Amari. Storia, I p. 310.

<sup>4)</sup> Ibn-al-Athir, ed. Tornberg, VI, p. 351; Amari, vers. I p. 373—374; эта хроника даеть ими Hisn-al-Giran. Амари такъ и переводить это мъсто въ своей исторіи «кръпость гротовъ» и не опредъяеть ея мъстоположенія, говоря, что такихъ мъсть съ гротами-пещерами было очень много въ Сициліи. См. Storia, I p. 310—311. По нашему мнѣнію, Hisn-al-Giran есть не что мное, какъ городъ Кальтаджироне: а) первая часть этого имени кал'атъ по арабски значить «крѣпость», т. е. равняется hisn; в) этоть городъ лежить именно такъ, что сдълать нападеніе на него было очень удобно изъ Кастроджованни; с) между Кальтаджироно и Ріаzza, городка на половинѣ пути изъ Кастроджованни въ Кальтаджироно, находятся многочисленные гроты. См. Воигquelot. Voyage en Sicile. Paris, 1848, p. 183.

# ПРИЛОЖЕНІЕ.

### Объ измѣнникахъ, сдавшихъ Аморію.

Византійскіе писатели, какъ и арабскіе, называють имя измінника, которое произведено оть греческаго слова βεύς — быкъ, но вийсті съ тімь дають довольно сбивчивыя свідінія о самой личности измінника.

По арабскимъ, въ данномъ случат болте достовтрнымъ извъстіямъ, мы видимъ двухъ измѣнниковъ: перваго, который указалъ халифу на пепрочное въ стъпт мъсто, — второго, именемъ Венду, который, сражаясь уже около сдъланной арабами бреши и пе видя никакой поддержки отъ своихъ, рѣшилъ передаться Мутасиму; черезъ эту брешь арабскія войска и вошли въ городъ.

Продолжатель Амартола знаеть трехъ измѣниковъ; онъ говорить, что, когда эмирь уже хотыть отступать оть Аморіи, то одинь изъ находившихся въ осажденномъ городъ учениковъ Льва Философа, астрономъ, черезъ кого то (διά τινος) сообщилъ халифу следующее: если ты простоишь у крыпости два дня, ты нами овладыешь; такъ и случилось (Georg. Ham. p. 712-713). Можеть быть, этоть «ктото» и есть тоть человъкь, который, по арабскимь источникамь, сообщиль халифу о непрочности стены. Но роль астронома, ученика Льва, остается неясной. Далье продолжатель Амартола говорить, что на третій день крыпость была предана двумя лицами Βοιδίτζη и Μανιχοφάyoz (p. 713 = Sym. Mag. p. 638 = Leo Gram. p. 224). И такъ, если отбросить имя последняго изменника, то канва разсказа у Амартола согласуется съ арабскими источниками; въ арабскомъ испорченномъ Венду можно узнать греческое Βειδίτζη, темъ более, что арабы сами говорять, что Венду въ переводѣ обозначаеть быка (Tabari, III p. 1251).

Прибавимъ, что Масуди называетъ патриція, предавшаго Аморію, Lawi — Левъ (Prairies d'or, VII р. 136). Можетъ быть, это имя перваго измѣнника, или смѣшеніе съ именемъ его учителя Льва?

Но уже въ показаніяхъ Генесія два измѣнника соединяются въ одномъ, «котораго за глупость звали уменьшительнымъ именемъ, пронзведеннымь отъ быка» (ψ βοὸς ὑποχοριζόντως ὄνομα κατ' ἀλογιστίαν προσεκέκλητο. Genes. p. 65). У Продолжателя Өеофана является тоже одинъ измѣнникъ Воιδίτζης, который, въ то время какъ арабы котѣли уже отступать отъ города, послалъ на стрѣлѣ въ арабскій лагерь письмо слѣдующаго содержанія: зачѣмъ вы, друзья, перенесши столько трудовъ, собираетесь отступать, утомившись и потрудившись безъ результата? поэтому идите къ тѣмъ башнямъ, гдѣ наверху стоитъ каменный быкъ, а съ наружной стороны мраморный левъ и, встрѣтивъ тамъ меня, который къ вамъ, конечно, расположенъ (τὰ ὑμέτερα δηλαδὴ φρονοῦντά τε καὶ διευθετοῦντα), а также вслѣдствіе того, что въ этомъ мѣстѣ особенно слабы укрѣпленія (ἐπάλξεις, собственно «зубцы»), вы овладѣете самымъ городомъ и наградите меня (καὶ ἐμὲ πολλοῦ ἄξιον κρίνετε)». Сопt. Theoph. p. 130. Содержаніе этого письма совершенно согласно съ выше приведенными въ текстѣ показаніями арабовъ о непрочнюсти стѣны.

У Кедрина является тоже одинъ измѣнникъ Βαδίτζης, человѣкъ, подкупленный подарками и вслѣдствіе какой то ссоры отрекшійся отъ христіанства; онъ тайно встрѣтился съ сарацинами и посовѣтовалъ сдѣлать нападеніе на ту часть стѣны, которая была наиболѣе доступна (Cedr. II р. 136).

У Зонары тоже одинъ измѣнникъ Воїбіт $\zeta\eta\varsigma$ , предавшій городъ вслѣдствіе какого то спора — δι' ξριν τινά (Zon. Dind. III p. 417).

Имя измѣнника Βοώδης упоминается въ сказаніи о 42 аморійскихъ мученикахъ Эводія (Acta Sanctorum. Martii, I p. 891, § 28).

Въ сирійской хроникѣ Абулфараджа имя измѣнника, предавшаго городъ, передается черезъ Бодинъ и говорится, что онъ былъ под-купленъ халифомъ, который далъ ему 500,000 дирхемовъ (Abul pharagii Chronicon Syriacum, I р. 160). Михаилъ Сиріецъ называетъ измѣнника Djorj (Георгій). Chronique de Michel le Grand, р. 274.

А. Васильевъ.

# Άθωῗτις Στοά.

61).

Κτηματολόγιον της ιεράς μονης της ύπεραγίας Θεοτόχου της επιλεγομένης Σπηλαιωτίσσης εν τῷ ὅρει τοῦ Τίμτζου.

Θείφ και βασιλικῷ προσκυνητῷ ὁρισμῷ τὴν ἀπογραφικὴν ἐξίσωσιν καὶ άποχατάστασιν τοῦ θέματος Βολεροῦ Στρυμόνος καὶ πόλεως Σερρῶν ποιούμενοι, καὶ ἔκαστον τῶν ἐν αὐτοῖς εὑρισκομένων οἰκημάτων μοναστηριακῶν, προσώπων άρχοντικών, στρατιωτικών, χρυσοβουλλίτων και λοιπών άπάντων χτημάτων, τὸ οἰχεῖον ἀποχαθιστῶντες ποσόν, μετὰ τῶν ἄλλων ἀποκατεστήσαμεν την σεβασμίαν μονήν της ύπεράγνου Παρθένου καὶ Θεομήτορος της επιχεχλημένης Σπηλαιωτίσσης, της εν τῷ κατεπανίφ Ποπολίας έν τῷ ὅρει τῷ χαλουμένο τοῦ Τίμτζου, εἰς ἄ εὕρομεν ὅτι προχατεῖγεν δί άπογραφικών παραδόσεων καὶ παλαιγενών δικαιωμάτων, άλλά δη καὶ διὰ θείων και προσκυνητών προσταγμάτων ούτως. μετόχιον τό ἐπιλεγόμενον τὸν Αγιον Παντελεήμονα, τὸ διαχείμενον πλησίον τοῦ Πλύαχα, μετὰ χαὶ τής περιοχής καὶ νομής αὐτοῦ, ἀλλὰ δὴ καὶ τῶν προσκαθημένων ἐν αὐτῷ, οίτινες και έχουσιν ούτως· Γεώργιος ὁ ἐπὶ θυγατρὶ γαμβρὸς τῆς Παρβέας έχει Ζωήν, οἴκημα έν, ἀργὰ β΄, χοίρους δ΄, ὀνικὰ β΄, μελίσσια δ΄, ἄμπελον μοδίων δ΄, τέλος ὑπέρπυρον ἐν ἡμισυ ὁ Ῥωμανός, θυγατέρα Ἄνναν, γαμβρόν Τζερνάτην, οἴκημα, βόἴα, ἀργά, ἄμπελον εἰς τὸν Πάνακα, τέλος ὑπέρπυρον ἕν Λουχάνος του 'Ράπτου, οἴχημα, ζευγάριον' ή γήρα ή γυναῖκα του Μερζάνου ήτοι του 'Ραπτοπούλου' ή χήρα του Δοραπραίνου' Μαρία χήρα ή του Πρεντιπάπου, θυγατέρα 'Ριμπίτζαν, ἐγγόνην Μαρίαν' ὁ εἰς τὴν Βομπλιτέαν Βασίλειος: Γεώργιος ίερεύς: Μιχαήλ ό τοῦ Ζαβεντικάνου, θυγατέρα Δομπράναν Μανουηλ ο Άντίσηκος, γυναῖκα Καλήν, υίὸν 'Ρώσην, οἴκημα, ζευ-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. Виз. Врем. V (1898), стр. 483 сл.

γαρία. Θεοδόσιος ο Σέρβος, υίον Γεώργιον, θυγατέρα Άνναν, ο προσενεγθείς είς την αυτην μονην παρά στρατιώτου του άπό του Μελενίχου1) του Έχατίδη χάριν προσενέξεως: Γεώργιος ὁ Χιανέσης ἔχει Ζωήν, υἰὸν Μιχαήλ, ἀνεψιὰν τέρα Ζωήν, οἴκημα, βότα, ἀργά, αἰγίδα, τέλος ὑπέρπυρα δ' ἥμισυ Κωνσταντίνος δύτης, Ευσταθίαν, θυγατέρα Ειρήνην ό Τοιώτινος έχει Στάγχαν, άδελφον "Ομπην' 'Ρόμπις ό τῆς Γρολέας, μητέρα Καλὴν, άδελφὴν Ζωήν. ἔχει ἡ τοιαύτη μονὴ καὶ αὐτούσια ἰδιόκτητα ταῦτα, ἄμπελον μοδίων τριάχοντα και γην ην και προκατείχεν μοδίων δισχιλίων μυλοτόπιον είς τόν Πάναχα ἀπὸ προσενέξεως τοῦ Καλούδη ἐχείνου ή πανήγυρις ή τελουμένη είς τὸ αὐτὸ χωρίον ἐπὶ τῇ μνήμη τοῦ ἀγίου ἐνδόξου μεγαλομάρτυρος καὶ ίαματικού Παντελεήμονος, ήν και προκατείχεν είς υπέρπυρον έν, είπερ ἔνι ἐλεύθερος. ἔτερον μετόχιον είς τὸ χωρίον τὴν Βλαδεζιάνην τὸ είς δνομα τιμώμενον των άγίων και ἐνδόξων μεγαλομαρτύρων Θεοδώρων, περιελθόν αὐτῆ ἀπὸ προσενέξεως τοῦ ἀπὸ τῆς Δράμας Δημητρίου ἰερέως του υίου του Νήφωνος, έχει άμπελον και τους παροίκους. Γεώργιος του 'Ρεμίαχος, ἔχει Άνναν, καὶ ἀπὸ τῆς περιθορικῆς αὐτοῦ στάσεως μερίδα τρίτην άπό των ελευθέρων Θεόδωρος ό Σεμίαχος υίὸν Σταμάτιον, θυγατέρα Ζάρχαν, γαμβρόν Στρεάντζου, υπέρπυρα δέχα. οφείλουσιν οὖν οἱ ἐν αὐτῆ ἀσχούμενοι μοναγοί χατέχειν χαι νέμεσθαι χαι τὴν ἐξ αὐτῶν ἀποφέρεσθαι πρόσοδον και έκτενέστερον έν ταζ θείαις δοξολογίαις υπερεύγεσθαι τους χραταιούς και άγίους ήμων αυθέντας και βασιλείς. τούτου γάρ χάριν ἐγένετο καὶ τὸ παρὸν σιγγιλιῶδες γράμμα, καὶ συνήθως τῆ μολυβδίνη βούλλη πιστωθέν έπεδόθη τοῖς διαληφθεῖσι μοναχοῖς εἰς ἀσφάλειαν. μηνί Αύγούστω, ινδικτιώνος ιδ'.

+ 'Ο δοϋλος του κραταιού και άγίου ήμων αὐθέντου και βασιλέως Λέων Γεώργιος στρατηγός, ὁ δομέστικος τῶν δυτικῶν θεμάτων:—

7.

Ίω άννου τοῦ πρώτου τοῦ Άγίου "Ορους ἀφιερωτικόν πρός τόν ἄγιον Άθαν άσιον καὶ τὴν ἱερὰν αὐτοῦ Λαύραν, τόπων εἰς τόν Πλατύν καὶ ἀλιευτικῶν στασιδίων.

'Επειδή ήτήσω ήμας τον τόπον τον ούτω λεγόμενον Πλατύν '), τον οντα και διακείμενον είς το τέλος του καθ' ήμας δρους πλησίον του Στελα-

<sup>1)</sup> Φαίνεται ότι παρά τῆ πόλει ταύτη έχειτο ή μονή αύτη.

Ούτω καὶ μέχρι σήμερον ὀνομάζεται οὖτος ὁ τόπος.
 Βεσεπτίδοκίδ Βροπομακες.

ρίου1) είς το καλλιεργήσαι, εί έστι σοι πρός δύναμιν, και φιλοκαλήσαι αυτόν είς οΐαν βουληθείης χρείαν, μετά χαρᾶς ἀποδεξάμεθα τὴν τοιαύτην σου αίτησιν και δη ώς μεν είς το κοινόν μηδεμίαν όνησιν παρέχων ο τόπος έχεζνος, άλλα άργός και άνωφελής διατελών, είς δὲ σὴν ἀποδοχήν και θεραπείαν τοῦ εἰρημένου μοναγοῦ Άθανασίου και πνευματικοῦ ἡμῶν ἀδελφοῦ τυγγάνει ἡ ὑμετέρα κατάνευσις καὶ ὑπακοή, ἐξασφαλιζόμεθα ἀπὸ τῆς σήμερον ήμέρας έγειν σε καί την κατά σε Λαύραν καί τους σους διαδόγους την δεσποτείαν και έξουσίαν τοῦ είρημένου τόπου μετά τῶν άλιευτικῶν στασιδίων πλήν ο τόπος μενέτω χαθώς έστι περιωρισμένη ή όμαλία αὐτοῦ πᾶσα καὶ μόνη εἰς τοὺς έξῆς ἄπαντας χρόνους, μὴ μέντοι περαιτέρω προβήναι της είρημένης όμαλίας, μήτε ἐπὶ τοὺς βουνοὺς μήτε ἐπὶ τὰ προσορεινά, εν οίς των παροίχων ήμων νέμονται τὰ χτήνη καὶ μήτε μὴν εἰς χοσμικόν πρόσωπον ή έκκλησιαστικόν έξείναι παραπέμπειν σε ή τούς σούς διαδόχους, ή άλλον τινά του κατά σε μέρους την είρημένην τοποθεσίαν, ή τά στασίδια, ώς ύπό τὰ δίχαια καὶ τὸν περιορισμόν τοῦ καθ' ἡμᾶς ὄρους ὑπάρχουσαν άλλ' είναι αὐτὴν ὑπὸ τὴν ἐξουσίαν και δεσποτείαν σοῦ τε και τῆς κατά σε Λαύρας, παρά μηδενές των απάντων είτε μοναγών είτε κοσμικών περιχοπτομένων ύμων. χαι έπει χατά τον τύπον τον άρχηθεν παραδοθέντα τῷ καθ' ἡμᾶς ὄρει, τοῦ μὴ ἐξεῖναί τινα ἡ μέγαν ἡ μικρόν ἡ ἀξιόλογον ἡ εύτελὲς πρόσωπον ἄνευ ἐρωτήσεως καὶ ἐπιτροπής τοῦ κοινοῦ συστήματος τοῦ πρώτου και τῶν ἡγουμένων ἐπιλαμβάνεσθαι και καλλιεργήσαι νεωστί τόπον ή και άγοράσαι παρά τινος, εφύλαξας τὸν τοιοῦτον θεσμόν ἀπ' άρχης μέχρι τοῦ νον, δι' αὐτό τοῦτο καὶ δι' ἔτερα πολλά, ἄπερ εἰς σύστασιν καὶ έπιχουρίαν ήγωνίσω της Μέσης και τοῦ Κοινοῦ, χάριν σοι όμολογοῦμεν ἐπί τῆ τοῦ τοιούτου τόπου ἀξιώσει καὶ ὡς εἰληφότες λογιζόμεθά τι παρὰ σοῦ μάλλον ή παρασχόντες και ούκ έχομεν έξουσίαν ποτέ καιρῷ ή χρόνφ άνατρέπειν την παρούσαν ήμων έγγραφον άσφάλειαν, ούτε ήμεζς αὐτοί, ούτε οἱ μεθ' ἡμᾶς διάδοχοι ἡμῶν. εἰ δέ τις φωραθή, ἡ ἐξ ἡμῶν ἡ τῶν διαδόχων ήμῶν, πειρώμενος παρασαλεύσαι ἡ ἐνοχλῆσαι περὶ τοῦ τοιούτου τόπου η σὲ η τὸ κατὰ σὲ μέρος, ἐχέτω τὴν κατάραν τῶν ἀγίων πατέρων καὶ μηδόλως ἀκουέσθω οὐτε παρὰ τῶν ἐκκλησιαστικῶν κανόνων ἡ παρὰ τοῦ πολιτιχοῦ νόμου, ἀλλὰ διωχθήτω ἐχ παντός χριτηρίου ὡς παραβάτης και άνομος, είδ' ούτως ισχυράν και βεβαίαν είναι την παρούσαν έγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον ἀσφάλειαν. ἐγράφη διὰ χειρός Συμεών μοναχοῦ, μαθητοῦ τοῦ Φιλοσόφου μηνὶ Νοεμβρίφ, ἰνδικτιῶνος ε', ἔτους ςφ' (= 991).

+ Ίωάννης μοναχός ό πρώτος οίχεία χειρί ὑπεσημηνάμην.

<sup>1) &#</sup>x27;Ομοίως σώζει τὴν αὐτὴν ὀνομασίαν, ἔνθα καὶ ἀσφαλής ὑπάρχει λιμήν.

- + Νικηφόρος μοναχός και πρεσβύτερος οίκεία χειρί ὑπεσημηνάμην.
- + Ίω άννης μοναχός πρεσβύτερος καὶ ἡγούμενος τοῦ Εηροκάστρου οἰκεία χειρὶ ὑπεσημηνάμην.
- + Παθλος μοναχός και ήγούμενος του Επροποτάμου τη οίκεία χειρί ὑπεσημηνάμην τὸν τίμιον σταυρόν, τὸ δὲ ὕφος διὰ χειρὸς Άντωνίου μοναχοῦ τοῦ Κάτζαρη.
  - + 'Αντώνιος μοναχός και ήγούμενος του Κάτζαρη.
  - + Βασίλειος μοναχός και ήγούμενος.
  - + Διονύσιος μοναχός.
  - + Δωρόθεος μοναχός.
  - + Εενοφών μοναχός και πρεσβύτερος.
  - + Ίωάννης μοναχός τοῦ Λουτρακίου.
  - + Δαμίανός μοναχός.
  - + Συμεών μοναχός και ήγούμενος.
- + Νικηφόρος μοναχός πρεσβύτερος και ήγούμενος ὁ Φαλακρός.
  - + 'Αρσένιος μοναχός και οίκονόμος.

8.

Τοῦ πρώτου τοῦ Άγίου "Ορους δωρητήριον πρός τὸν ἄγιον Άθανάσιον τόπων τινῶν.

Ἰωάννης μεναχός ὁ πρῶτος καὶ οἱ λοιποὶ καθηγούμενοι τοῦ καθ' ἡμᾶς ἀγίου ὅρους τοῦ ᾿Αθωνος τὴν παροῦσαν ἔγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον ἀσφάλειαν ποιοῦμεν ἐκουσία ἡμῶν τῆ γνώμη καὶ σὺν προθυμία πολλῆ καὶ ὁλοψύχφ προθέσει ἀπὸ κοινῆς συμβουλίας καὶ καταθέσεως πρὸς σὲ ᾿Αθανάσιον μοναχόν τὸν πνευματικὸν ἡμων ἀδελφὸν καὶ καθηγούμενον τῆς βασιλικῆς Λαύρας τῶν Μελανῶν ¹) ἐπὶ ὑποθέσει τοιαύτη. ἐπειδὴ ἡτήσω ἡμᾶς τὸν τόπον τὸν οὕτω λεγόμενον Πλατύν, τὸν ὄντα καὶ διακείμενον εἰς τὸ τέλος τοῦ καθ' ἡμᾶς ὅρους πλησίον τοῦ Στυλαρίου, εἰς τὸ καλλιεργῆσαι, εἰ ἔστι σοι πρὸς δύναμιν, καὶ φιλοκαλῆσαι αὐτὸν εἰς οἱαν βουληθείης χρείαν, ὡσαύτως ἡτήσω καὶ τὰ ἀλιοτόπια τοῦ τε αὐτοῦ τοῦ Πλατέως καὶ τὰ τοῦ Πείθου καὶ τοῦ Κάσπακος, ἄ εἰσὶ τῆς δεσποτείας τοῦ πρωτάτου, σὺν τούτοις ἡτήσω καὶ βεβαιῶσαι αὐτὰ διὰ γράμματος τῆς καθ' ἡμᾶς συνάξεως,

<sup>1)</sup> Η τοποθεσία, εν ή ίδρύθη ή Λαύρα ύπο του άγίου Άθανασίου, εκαλείτο «Μελανά».

ήδη μετά χαρᾶς ἀποδεξάμεθα τὴν τοιαύτην σου ἀξίωσιν, καὶ ἐξασφαλιζόμεθα ἀπό τῆς σήμερον..... (καὶ τὰ λοιπά, ὡς τὸ ἀνωτέρω) μηνὶ Αὐγούστφ, ςφα' (= 993).

+ Ἰωάννης μοναχός ὁ πρῶτος τοῦ Αγίου Όρους ὑπεσημηνάμην.

+ Ἰωάννης μοναχός ὁ πρεσβύτερος. (ὑΟμοίως καὶ οἱ λοιποί, ὡς ἄνω).

9.

Τοῦ αὐτοῦ Ἰωάννου πρώτου περί τῆς μονῆς Μονοξυλίτου $^1$ ).

Ἰωάννης μοναχός καὶ πρῶτος καὶ οἱ λοιποὶ καθηγούμενοι τοῦ καθ' ήμᾶς Αγίου 'Όρους τὴν παρούσαν ἔγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον ἀσφάλειαν ποιούμεν έχουσία ήμων γνώμη και σύν προθυμία και όλοψύχω ήμων προθέσει ἀπὸ χοινῆς συμβουλίας χαὶ χαταθέσεως πρὸς σὲ 'Αθανάσιον μοναχόν τόν πνευματικόν ήμων άδελφόν και καθηγούμενον τής Μεγάλης Λαύρας των Μελανών έπὶ ὑποθέσει τοιαύτη, ἐπειδὴ ἡτήσω ἡμᾶς τὴν μονήν του Μονοξυλίτου<sup>2</sup>) ἔρημον οὖσαν καὶ ἄπορον παντελῶς εἰς τὸ καλλιεργήσαι, εί ἔστι σοι πρός δύναμιν, καὶ φιλοκαλήσαι αὐτὴν είς οίαν βουληθείης χρείαν, μετά χαρᾶς ἀποδεξάμεθα τὴν τοιαύτην σου ἀξίωσιν, ἐπεὶ ὁρῶμεν ότι και τὸν τόπον τοῦ Πλατέως, δν ἡτήσω πρὸ ὀλίγων ἐνιαυτῶν, ἐφιλοκάλησας αὐτὸν καὶ ἀνήγειρας κελλία ἐν αὐτῷ. διά τοι τοῦτο ἐξασφαλιζόμεθα ἀπό τὴν σήμερον ἡμέραν ἔχειν σὲ καὶ τὴν κατὰ σὲ Λαύραν καὶ τους σους διαδόγους την έξουσίαν και δεσποτείαν της είρημένης μονής μετά και την περιοχήν αυτής είς τους έξης άπαντας και διηνεκείς χρόνους, και μήτε μὴν εἰς ἐκκλησιαστικόν ἡ ἀλλαχοῦ ἐξείναι παραπέμπειν σε ἡ τους σους διαδόχους ή άλλον τινά του κατά σε μέρους την είρημένην μονήν, ὡς ὑπὸ τὰ δίκαια καὶ τὸν περιορισμόν τοῦ καθ' ἡμᾶς Αγίου "Ορους ύπάρχουσαν, άλλ' είναι άυτὴν ύπὸ τὴν σὴν ἐξουσίαν καὶ δεσποτείαν σοῦ τε και τῆς κατὰ σὲ Λαύρας, παρὰ μηδενὸς τῶν ἀπάντων εἴτε μοναχῶν εἴτε κοσμικών περικοπτομένων ήμων· καὶ ἐπειδή κατά τὸν τύπον τὸν ἀργήθεν παραδοθέντα τῷ καθ' ἡμᾶς Ἁγίφ "Ορει μὴ ἐξεῖναί τινα ἡ μέγαν ἡ μικρὸν η άξιόλογον η εύτελὲς πρόσωπον άνευ ἐρωτήσεως καὶ προτροπής τοῦ κοινοῦ

2) Κειμένην είς τὸ τέλος τοῦ Άγίου "Ορους.

<sup>1)</sup> Νου μετόχιου, εν φ άμπελώνες ύπο την κατοχήν της μονής του Διονυσίου.

συστήματος του πρώτου και των ήγουμένων ἐπιλάβεσθαι και καλλιεργήσαι νεωστὶ τόπον ἢ καὶ ἀγοράσαι παρά τινος, ἐφύλαξας τὸν τοιοῦτον θεσμόν ἀπ' ἀργής μέγρι τοῦ νῦν, διὰ τοῦτο καὶ δι' ἔτερα πολλά, ἄπερ εἰς σύστασιν καὶ ἐπικουρίαν ἡγωνίσω τοῦ Κοινοῦ, χάριν σοὶ ὁμολογοῦμεν ἐπὶ τή τοιαύτη είρημένη και παντελώς ήφανισμένη μονή [και] άξιώσει και ώς είληφότες λογιζόμεθά τι παρά σου μάλλον ή παρασχόντες, και ούκ έχομεν έξουσίαν ποτέ χαιρῷ ἢ χρόνφ ἀνατρέπειν τὴν παρούσαν ἡμῶν ἔγγραφον άσφάλειαν, ούτε ήμεῖς αὐτοί, ούτε οἱ μεθ' ἡμᾶς διάδοχοι ἡμῶν. εἰ δέ τις φωραθή ή έξ ήμων αὐτων ή των διαδόχων ήμων πειρώμενος παρασαλεῦσαι η ένοχλησαι περί της τοιαύτης μονής η σὲ η τὸ κατὰ σὲ μέρος, έχέτω τὴν κατάραν τῶν ἀγίων πατέρων καὶ τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου και πάντων των άγίων, και μηδόλως άκουέσθω είτε παρά των έκκλησιαστικών κανόνων, παρά τοῦ πολιτικοῦ νόμου, άλλὰ διωχθήτω ἐκ παντός χριτηρίου ώς παραβάτης καὶ ἄνομος, είδ' ούτως ίσχυρὰν είναι τὴν παροῦσαν ἔγγραφον καὶ ἐνυπόγραφον ἀσφάλειαν. μηνὶ 'Οκτωβρίω, ἰνδικτιῶνος ι', ἔτους ςφη' (999).

- + Ἰωάννης ὁ πρῶτος τοῦ Αγίου "Ορους.
  - + 'Ιωάννης μοναχός ὁ "Ιβηρ.
  - + Ίωάννης μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ Ξηροκάστρου.
  - + Εὐθύμιος μοναχός καὶ ἡγούμενος τῆς Στροβηλαίας.
  - + Παυλος μοναχός ήγούμενος Επροποτάμου.
  - + Άντώνιος μοναχός ήγούμενος τοῦ Κάτζαρη.
  - + Βασίλειος μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ Άγίου Θεοδοσίου.
- + Δωρόθεος μοναχός πρεσβύτερος καὶ ήγούμενος τοῦ Λουτρακίου.
  - + Ξενοφών μοναχός πρεσβύτερος ήγούμενος τοῦ Καλύκα.
  - + Ἰωάννης μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ Ἀκινδύνου.
  - + Ίωὴλ μοναχός και ἡγούμενος τοῦ Τριγαλά.
  - + Νιχηφόρος μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ Σιχελοῦ.
  - + Βαρθολομαΐος μοναχός και ήγούμενος τοῦ Φαλακροῦ.
  - + Νίχων μοναχός και ἡγούμενος του Συγού.
  - + Θεοδόσιος μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ Καμηλαυκᾶ.
  - + Ίωαννίκιος μοναχός καὶ ἡγούμενος μονῆς τοῦ Νεακίτου.
  - + Συμεών μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ Βερροιώτου.
  - + "Ανδιμος μοναχός και ἡγούμενος τῶν Αγίων 'Αποστόλων.
  - + Άρσένιος μοναχός και οἰκόνομος Καρυών.

10.

## 、 Περί τῆς μονῆς τοῦ Καλαφάτου 1).

' Ιάχ ωβος μοναχός πρεσβύτερος.

Έν ονόματι του πατρός καὶ του υίου καὶ του άγίου πνεύματος. Ἰάκωβος μοναχός και πρεσβύτερος, ὁ ἐπιλεγόμενος τοῦ Καλαφάτου, ὁ τὸν τίμιον και ζωοποιόν σταυρόν ίδιοχείρως ποιήσας, τίθημι και ποιώ έκουσία μου τή γνώμη και αυτοπροαιρέτω βουλή και δίχα παντός δόλου και περινοίας και εξ ανάγκης τινός, μαλλον δε σύν πάση προθυμία, ερρωμένον δε εχων τὸν νοῦν καὶ τὰς φρένας, καὶ ἀφορῶν πρὸς τὸ ἄδηλον τοῦ θανάτου, καὶ Εγων μεγάλην ἀπορίαν και άδυναμίαν, τούτου ένεκα άξιω και παρακαλώ σὲ τὸν εἰρημένον κῦρ Άθανάσιον μοναχόν καὶ πρεσβύτερον καὶ καθηγούμενον τῆς ἀγίας Λαύρας τοῦ ὀσίου πατρὸς ἡμῶν 'Αθανασίου τοῦ ἀναλαβέσθαι με μετὰ τῶν ὑπ' ἐμοῦ ἀποχτηθέντων χινητῶν χαὶ ἀχινήτων. σὺ δὲ ήξαι τη τοιαύτη βουλή μου ήθέλησας τοῦτο ποιήσαι, καὶ ἀπό τὴν σήμερον ήμέραν, ήτις έστι Σεπτέμβριος μήν, ἀποδίδωμί σοι εί τι μετά θεοῦ ἔτι ἐχτησάμην μετὰ πολλοῦ χόπου ἰδρῶτος ἀπό τε ἀμπελώνων, ἐλαιῶν, δένδρων καρπίμων και ἀκάρπων, καθώς ή διακράτησις των χαρτώων διχαιωμάτων περιέχουσιν, τοῦ ἔχειν αὐτὰ ἡ ἀγία Λαύρα, χαὶ ζῶν μὲν ἔχω την ανάπαυσίν μου, δπου αν αναπαύωμαι, μετά δε τον θάνατον μου μνημονεύομαι χαθώς τύπος χαὶ ὑπόγραμμός ἐστι τοῦ ὀσίου πατρὸς ἡμῶν 'Αθανασίου όμοίως και Κοσμάς μοναχός και Δαμιανός μοναχός, Βασίλειος μοναχός, Νείλος μοναχός καὶ Ἐφραίμ μοναχός. Ενα δὲ ἐκτελῆται ἡ ἐορτὴ τής υπεραγίας Θεοτόχου και άγια των άγίων και του άγίου μεγαλομάρτυρος Δημητρίου, ἐπὶ τούτω γὰρ δέδωκα πάντα, ὡς εἴρηται, ἤγουν ἀπὸ είκόνων, βιβλίων, χαλκωμάτων, σιδηρικών, οία και όσα είσι και λέγονται οίχιαχα και ό τι έστί, τοῦ είναι με μέχρι ζωής μου εν άδεια και άναπαύσει, μετά δὲ τὸν θάνατόν μου μνημονεύομαι, ὡς πολλά χοπιάσας καὶ ὡς ἐδιορισάμην. τον δὲ μοναχόν Θεόδωρον καὶ πρεσβύτερον, ὁ τὸν ὑπὲρ τῆς ψυχιχής μου ένεχα σωτηρίας, τὸν τοιούτον προσεδόχουν του άναπαύσαί με, χαί κατέλειπον αυτῷ ἔγγραφον τῆς ἡγουμενείας μου ο τοιοῦτος δὲ μὴ θελήσας και ἀποδυσπετήσας οὐκ ἡθέλησε τοῦ ἀναπαῦσαί με και εἶναι μετ' ἐμοῦ καὶ ύπεχώρησε. έγω δὲ κατά τὴν τοῦ Θεοῦ ἐντολὴν ἐμήνυσα τὸν τοιοῦτον

<sup>1)</sup> Έχειτο παρά τὴν Κομίτζαν καὶ τὴν μεγάλην Βίγλαν.

πολλάχις και ούκ ήθέλησεν υπακούσαι ήμας, ούδε καν του έλθειν και ίδειν με ἐν τῆ ἀρρωστία μου, καὶ ἐγὼ ἀναγκασθείς ἐπρονοησάμην τὰ ἐμαυτοῦ ώς ὁ Θεὸς ἤθελεν, καὶ ἐνώπιον τῶν εὐρεθέντων ἀδελφῶν ἐδικαίωσα καὶ τὸ πρωτότυπον τής διατυπώσεώς μου, εί τι αν ευρίσχηται από γένους μου, είτε διατύπωσίς μου, είτε χαριστική μου, είτε άλλο τι η δίκαιον η άδικον, ίνα μὴ εἰσακούηται, άλλ' εἶναι ἡ παροῦσα μου αῦτη χαριστικὴ βεβαία καὶ άμετάτρεπτος, μη έχοντος έξουσίαν πινός περί τούτου τὸ διαπράξασθαι. άλλ' εάν πρός άνατροπήν χωρήση του παρ' έμου γενομένου ίδιοχείρου, ίνα έχη την άραν των τιη΄ άγίων θεοφόρων πατέρων, και εί τι αν λέγη ίνα μη είσαχουσθή, μήτε πάλιν ο ρηθείς Ίάχωβος μοναχός και πρεσβύτερος μετάμελος γένωμαι έπὶ τἢ τοιαύτη δωρεά. εἰ δὲ βουληδῶ τὸ τοιοῦτον διαπράξασθαι σύν αυτοῖς άλλότριος είμι τῆς πίστεως τῶν χριστιανῶν, ὡς παραβάτης του ίδιοχείρου μου, ἐπισπώμενος καὶ τὴν ἀρὰν του κυρίου ήμων Ίησου Χριστου. ἐπὶ τούτφ γὰρ ἰδία μου θελήσει καὶ ἰδιοχείρφ ύπέταξα τὸν τίμιον σταυρόν, τὸ δὲ ὕφος τοῦ ὀνόματος μου προτροπή μου άρεσθείς έγράφη διὰ χειρός μοναχοῦ Θεοδώρου ἀπό τῆς Λαύρας, μηνί Σεπτεμβρίφ, ἰνδικτιῶνος δ΄, ἔτους ςφοδ΄ (=1065), ἐνώπιον τῶν ὑπογραψάντων μαρτύρων.

(Σίγνον) Θεοκτίστου του 'Ροδαβίτου.

('Ομοίως) Θεοδώρου μοναχού του 'Οτιβιβίτου.

( Όμοίως) Ίγνατίου μοναχοῦ τοῦ Σκαιδρία.

('Ομοίως) Νιχολάου μοναχοῦ καὶ πρεσβυτέρου, μαθητοῦ τοῦ πρεσβυτέρου Δρόμου (?).

('Ομοίως) Νικολάου μοναχοῦ καὶ ἡγουμένου τῶν 'Ησυχαστῶν.

#### 11.

"Ετερον ἔγγραφον περὶ τῆς αὐτῆς μονῆς τοῦ Καλαφάτου<sup>1</sup>).

Έν ὀνόματι τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος. Δαμιανὸς μοναχὸς καὶ ἡγούμενος τῆς μονῆς τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου τῆς ἐπιλεγομένης τοῦ Καλαφάτου, ὁ τὸν τίμιον καὶ ζωοποιὸν σταυρὸν ἱδιοχείρως πήξας, ἀσφαλίζομαι διὰ τοῦ παρόντος μου οἰκειοθελοῦς γράμματος πρὸς σὲ κῦρ Ἰάκωβον μοναχὸν τὸν προεστῶτα τῆς σεβασμίας καὶ ἰερᾶς βασιλικῆς μεγάλης Λαύρας τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν ᾿Αθανασίου καὶ διὰ σοῦ πρὸς πάντας τοὺς ἐν τῆ αὐτῆ μονῆ ἀγία Λαύρα ἀδελφοὺς καὶ πατέρας ἐπὶ ὑπο-

<sup>1)</sup> Langlois, Le Mont Athos. Archives de Lavra.

θέσει τοιαύτη, ἐπειδήπερ εἰς ἀδυναμίαν τελείαν κατήντησα καὶ οὐκ ίσχύω μεριμνάν και άντέχεσθαι της μονής, και άμοιρω άνθρώπου του δυναμένου μεριμνάν και άντέχεσθαι της μονής και προίστασθαι της έχκλησίας, και πολλά διασκεψάμενος και ούγ εύρον, εύρον δὲ σὲ τὸν προειρημένον χῦρ Ἰάχωβον μοναγόν καὶ καθηγούμενον τῆς σεβασμίας καὶ ἰερᾶς βασιλικής μεγάλης Λαύρας τοῦ όσίου πατρός ἡμῶν Αθανασίου και πάντας τους εν τη αυτή μονή άγια Λαύρα άδελφους και πατέρας δυναμένους μεριμνάν και άντιποιείσθαι του μοναστηρίου, έμε δε άγειν ώς πνευματικόν σου υίον και άναπαύειν εν πάση άδεία, μη λυπών με έν τινι. και δη άπ' έντεῦθεν ήδη ἀποδίδωμί σοι ταύτην την μονην όλοχλήρως, τοῦ είναι εἰς την έξουσίαν και θέλησιν και δεσποτείαν της Λαύρας μετά πάντων των πραγμάτων χινητών τε και άχινήτων και του περιορισμού αυτής, κτίζειν, φυτεύειν, χαλλιεργείν ώς βούλεσθε, μή περιχοπτομένων μήτε παρ' έμου, μήτε παρ' άλλου τινός εί δέ τις εύρεθείη και τολμήση ποτέ καιρώ και βουληθείη χαταλύσαι ταύτην μου την πράξιν, έχέτω την όργην χαι τὸ άνάθεμα της άγίας και ζωοποιού τριάδος και της υπεραγίας θεοτόκου, και την κατάραν των άγίων τιμίων θεοφόρων πατέρων και πάντων των άγίων είθ' ούτως ἀποπεμπέσθω ἀπό παντός δικαστηρίου, τοῦ τε ἐκκλησιαστιχού και πολιτιχού εί δε συμβή και ούκ άναπαύομαι, ίνα μοι δίδωται σιτηρέσιον σίτου μοδίων ιβ΄ καὶ οἴνου μέτρα μ΄, ὄσπρια μοδίων γ΄, ἔλαιον λίτρας ιβ΄, μέλι γαρικόν α΄, κηρίον λίτρας δ΄, καὶ μετὰ δάνατόν μου μνημονεύοντές με ώς πολλά χοπιάσαντα. χαθορχώ δὲ ὑμᾶς εἰς χύριον τὸν θεὸν ήμων του μηδέποτε ἀποσπασθήναι την τοιαύτην μονην ἀπό της Λαύρας, ώς ἔφημεν. ὁ δὲ περιορισμός τοῦ τόπου, δν κέκτηται ἡ τοιαύτη μονή, ἔγει ούτως. ἄρχεται ἀπό τῆς θαλάσσης καὶ τὸν ποταμόν τὸν κατερχόμενον άπό τὴν Κομιώτισσαν, καὶ ἀνέρχεται μέσον εἰς τὴν όδὸν τὴν ἐξερχομένην άπό τὸ Άγιον "Ορος, περιορίζων έντὸς τὸ Δαιμονολίβαδον, εἶτα στρέφεται κατά άνατολάς κρατών την αὐτην όδον και άνέρχεται έως είς την ράχην, κάκειθεν κλίνει πρός τό βόρειον μέρος, κρατεί την ράχην και διέρχεται τό Παλαιόχαστρον και ἀχουμβίζει είς τὴν δάλασσαν, μεδ' ἃ στρέφεται δυτικά, χρατεί τὸν αἰγιαλὸν καὶ ἀκουμβίζει ὅθεν ἤρξατο, ἤτοι εἰς τὸν ποταμόν. έτερον τμήμα εἰς τὸν αὐτὸν τόπον, τὸ καλούμενον Καληβάδιον, ἀνάμεσα τους δύο ποταμούς, όσον αν περιορίζεται υπό δύο ποταμών, άπό θαλάσσης έως είς την μίζιν των δύο ποταμών. έχειν με δε εξουσίαν εάν λαμβάνω τὰ σιτηρέσια τοῦ καθέζεσθαι εἰς τὴν μονὴν καὶ μὴ ἀναχωρεῖν ἀλλαχοῦ. έγράφη το παρόν εκδοτήριον χειρί Κυρίλλου μοναχοῦ μονής τοῦ Ἀκινδύνου, έτους ςχι'  $(=\frac{1101}{1102})$ , ἰνδικτιώνος α΄, ἐπὶ παρουσία τοῦ πανοσιωτάτου πρώτου και των ύπογραψάντων μαρτύρων.

- + 'Ο πρώτος τοῦ Άγίου "Ορους Κοσμᾶς μοναχὸς ὑπέγραψα.
- + Νικηφόρος μοναχός του Ζυγου ὑπέγραψα.
- + Λουκᾶς μοναχός ὁ τῆς Στροβηλαίας ὑπέγραψα.
- + Δαβίδ μοναχός τοῦ Καλλύχα.
- + Γαβριὴλ μοναχός και πρεσβύτερος τοῦ Άγίου Θεοδοσίου.
- + Ἰωαννίχιος μοναχός τῆς Χριομιτίσσης.
- + Κοσμάς μοναχός του Αγίου Φιλίππου.
- + 'Αναστάσιος μοναχός τοῦ Στεφανίτζη.
- + Ίωάσαφ μοναχός και πρεσβύτερος του Σκορπίου.
- + Λουχᾶς μοναχός.
- + Δαμιανός μοναχός.
- + Διονύσιος μοναχός.

12.

'Αφιέρωσις τοπίου τινός τῆς μονῆς τοῦ ἀγίου Νικολάου πρός τὴν μονὴν τῆς Στροβηλαίας.

| Σίγνον | Γα-      | Σίγνον | 'Iyva-   |
|--------|----------|--------|----------|
| βριηλ  | μοναχοῦ. | τίου   | μοναχού. |

Έν ονόματι του πατρός καί του υίου και του άγίου πνεύματος ήμεῖς οί εὐτελεῖς μοναχοί ὁ τε Γαβριὴλ καὶ Ἰγνάτιος, οἱ ἡγούμενοι μοναστηρίων τοῦ χυρίου Νιχολάου τοῦ ήσυχαστοῦ, οἱ τοὺς τιμίους καὶ ζωοποιοὺς σταυρούς ίδιοχείρως ποιήσαντες, ποιούμεν την παρούσαν έγγραφον καὶ ένυπόγραφον απλην δωρεάν ούκ έκ τινος ανάγκης η δόλου η ραδιουργίας η φάχτου άγνοίας η άλλοις τισί των νόμων χαί τοῖς χανόσι ἀποτετραμμένων, μαλλον μέν οὖν σὺν προθυμία καὶ καλή προαιρέσει, καὶ ἀποχαριζόμεθα πρός σε τον μοναχόν και ήγούμενον κύρ Ιάκωβον τον ήγούμενον τής μονής τής ὑπεραγίας Θεοτόχου τής λεγομένης Στροβηλαίας καὶ πρός τὴν κατά σὲ ἄπασαν μονὴν καὶ τοὺς σοὺς πάντας διαδόχους καὶ παντοίους διακατόχους, τοπίον του ποιήσαί σε κελλία έκ του τόπου όνπερ έδωρήσαντο οί γέροντες τῷ μακαρίτη ἡμῶν ἡγουμένῳ κυρῷ Νικολάφ, ἀποχωρίσαντες τὸ τοιούτον τοπίον οὐτως. ἀπὸ τὸ χάταντες τοῦ χαθίσματος τοῦ χελλίου και έως άντικρυς του Πισσού του της Μέσεως δσπητίου, είς δὲ τὸ κατωτέρω μέρος χάτωθεν μιχρόν τῆς ἀπιδέας έως τοῦ ἀμπελῶνος, ή ἡ εἴσοδος και έξοδος κοινή, του έχειν σε αυτό το ρηθέν τοπίον κυρίως και αύθεντικώς, είδιχῶς καὶ μονομερῶς, εἰς τοὺς έξῆς ἄπαντας χρόνους. εἰ δέ ποτε καιρῷ ἡ

χρόνω χωρήσει τις έχ τοῦ μέρους ἡμῶν ἀνατρέψαι τὸ τοιοῦτον παρ' ἡμῶν χαλῶς γεγονός, ἔστω ξένος χαὶ ἀλλότριος τῆς χαθαρᾶς καὶ ἀμωμήτου πίστεως τῶν χριστιανῶν, χληρονομῶν χαὶ τὴν ἀρὰν τῶν τιη΄ πατέρων, μὴ ἀχουόμενος παρὰ τῶν ἀγίων ἡμῶν πατέρων, ὡς αὐτοπροαιρέτως καὶ οἰχειοθελῶς γεγονός. ἐγράφη ἡ παροῦσα ἀπλῆ δωρεὰ βουλῆ μὲν καὶ προτροπῆ ἡμῶν, χειρὶ δὲ ἀντωνίου μοναχοῦ καὶ πρεσβυτέρου, ἐπὶ παρουσία τῶν ὑπογραψάντων μαρτύρων. μηνὶ Δεχεμβρίω, ἰνδιχτιῶνος ιδ', ἔτους ζφλδ' (=1030).

- + Μιχαήλ μοναχός και πρώτος.
- + Νιχηφόρος μοναχός ὁ τῆς Λαύρας.
- + Δανιήλ μοναχός ό τοῦ Δοχειαρίου.
- + Ἐπιφάνιος μοναχός καὶ πρεσβύτερος τοῦ Σκαμανδρινοῦ.
- + 'Αντώνιος ὁ τοῦ 'Αγίου Γεωργίου.
- + Ἡσαΐας μοναχός ὁ τῆς Χρωμιτιώσσης.
- + Εὐστράτιος μοναχός πάρειμι ἐπὶ τἢ φανερᾳ χαριστικἢ καὶ μαρτυρῶν ὑπέγραψα τὸν μὲν σταυρὸν οἰκείᾳ χειρί, τὸ δὲ ὕφος τἢ προτροπἢ τἢ ἐμἢ διὰ Ἰωάννου μοναχοῦ.

13.

Έγχατάστασις ήγουμένου ἐν τῆ μονἢ τῶν Ῥουδάβων.

Κατὰ τὸν ᾿Απρίλιον μῆνα τῆς ἐνισταμένης τρίτης ἰνδικτιῶνος ἐν ἔτει ζφμγ΄ καθολικῆς συνάξεως γενομένης τῆς τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐκ νεκρῶν ἀναστάσεως τοῦ Πάσχα, καὶ πάντων τῶν ἡγουμένων ἐπὶ τὸ αὐτὸ συναθροισθέντων, ὑπέμνησεν ὁ πνευματικὸς ἡμῶν πατὴρ καὶ πρῶτος κῦρ Θεόκτιστος καὶ ὁ κῦρ Νήφων ὁ τοῦ Ζυγοῦ, ὡς ὅτι ἐπίτροποι κατελείφθημεν εἰς τὴν μονὴν τοῦ ʿΑγίου Νικολάου τῶν 'Ρουδάβων παρὰ Νικολάου μοναχοῦ τοῦ Λαρδίτζη, δς καὶ παρήγγειλεν ἡμῖν διαζώσης φωνῆς ἔνα προνοηθῶμεν τὸ αὐτοῦ μοναστήριον. καὶ δὴ μετὰ θεὸν εὕρομεν τὸν μοναχὸν Βασίλειον τὸν πρεσβύτερον ἰκανὸν ὅντα, καὶ τῆ βουλῆ καὶ γνώμη πάντων τῶν ἡγουμένων προβαλλόμεθα σὲ τὸν προρρηθέντα μοναχὸν καὶ πρεσβύτερον εἰς τὸ τοιοῦτον μοναστήριον ἐπὶ φιλοκαλία καὶ ἀνακτήσει πρὸς μνημόσυνον τοῦ ἀποιχομένου μοναχοῦ Νικολάου, τοῦ δεσπόζειν σε αὐτὸ κυρίως καὶ αὐθεντῶς εἰς τοὺς ἐξῆς ἄπαντας καὶ διηνεκεῖς χρόνους, ὁ δὲ μοναχὸς Γεράσιμος καὶ ἀνεψιὸς αὐτοῦ εἰναι μετὰ σοῦ ἐν τῆ σῆ ὑποταγῆ, ὑποτασσόμενος τῆ βουλῆ καὶ τῷ λόγφ σου. καὶ ἐὰν καλῶς δουλεύση καὶ

ικανός τοῦ ἀναδέξασθαι τὴν ἡγουμενίαν, Γνα καταλιμπάνης αὐτόν ἡγούμενον εἰς τὴν τοιαύτην μονήν εἰ δέ, δπερ καὶ ἀπευχόμεθα, οὐ γένηται χρηστός, Γνα ποιῆς ἡγούμενον ἔτερον, öν ἄν θέλης καὶ βούλεσαι ἀλλὰ καὶ σὲ πάλιν ἐπιδείκνυσθαι εἰς αὐτόν τὸν μοναχὸν Γεράσιμον σπλάγχνα πατρικὰ καὶ μὴ κατὰ πάθος ἡ ἄλλον τινὰ τρόπον κακώσης αὐτόν, ἀλλὰ διὰ τὴν τοῦ Θεοῦ ἐντολὴν καὶ τὸ φύσει δίκαιον ἐπιμελεῖσθαι αὐτοῦ, ἐπεὶ καὶ λόγον μέλλομεν δοῦναι τῷ Θεῷ, κατὰ τὸν θεῖον ἀπόστολον. ταῦτα ἐκρίθη καὶ ἐβεβαιώθη παρ' ἡμῶν πάντων. διὸ καὶ πρὸς περισσοτέραν βεβαίωσίν σου καὶ ἀσφάλειαν ἐποιήσαμέν σοι τὸ παρὸν ὑπόμνημα, γραφὲν διὰ χειρὸς Ἰακώβου μοναχοῦ καὶ πρεσβυτέρου μηνὶ καὶ ἰνδικτιῶνι τῆ προγεγραμμένη (=1033).

- + Θεόχτιστος μοναχός ό πρώτος.
- + Κώνων μοναχός καὶ καθηγούμενος τῆς Μεγάλης Λαύρας.
- + Γεώργιος μοναχός ὁ "Ιβηρ.
- + Δανιήλ μοναχός ό τοῦ Δοχειαρίου.
- + Νιχηφόρος μοναχός τοῦ Ζυγοῦ.
- + Γεράσιμος μοναχός και ἡγούμενος τοῦ Σικελοῦ.
- + 'Αθανάσιος μοναχός καὶ ἡγούμενος τοῦ Βατοπαιδίου.
- + 'Αντώνιος ὁ τοῦ ἀγίου Γεωργίου.
- + Εὐδύμιος μοναχός τοῦ Άγίου Σάββα.
- + Παϋλος μοναχός μονής του Μυλωνά.
- + 'Ηλίας μοναχός μονής τοῦ Ξηροποτάμου.
- + Ίλαρίων μοναχός μονής τοῦ Άγίου Νικηφόρου.
- + Ίαχωβος μοναχός μονής τοῦ Άγίου Υπατίου.
- + Θεόδωρος μοναχός δοῦλος τοῦ Αγίου Γεωργίου τοῦ Ξενοφῶντος.
- + Θεόδωρος μοναχός και ήγούμενος μονής του Ξηροκάστρου.
- + Γεράσιμος μοναχός και ήγούμενος μονής του Άγίου Δημητρίου.
- + Ἡσαΐας μοναχός καὶ ἡγούμενος μονῆς τῆς Ἀρχοντίσσης Χρωμιτιώσσης.
  - + Μιχαήλ μοναχός και ήγούμενος του Άγίου Πέτρου.
  - + Δαβίδ μοναχός και ήγούμενος μονής τῶν 'Ρουδάβων.

Άλέξανδρος Ε. Λαυριώτης.

## ОТД**Ъ**ЛЪ II.

## 1. Критика.

Hans Graeven. Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in photographischer Nachbildung. Serie I. 1898. Aus Sammlungen in England. Rom. Istituto archeologico germanico.

Передъ нами только что полученный первый выпускъ чрезвычайно интереснаго и важнаго въ научномъ отношении издания. Давно уже всвии изследователями христіанских и средневековых древностей чувствуется потребность въ возможно широкомъ и обстоятельномъ знакомстве съ областью христіанской и византійской пластики и особенно въ знакомствъ съ однимъ изъ ея отдъловъ-ръзными слоновыми костями, составлявшими чрезвычайно распространенную художественную индустрію. На нашихъ глазахъ выходить одно за другимъ изследованія и изданія, посвященныя этому отдёлу христіанскихъ древностей, но все же дёло мало подвигается впередъ, такъ какъ никто до сихъ поръ не въ состояніи им'єть предъ собою въ наличности всю огромную, разнохарактерную и чрезвычайно разнообразную массу этихъ издёлій, разбросанныхъ по общественнымъ и частнымъ собраніямъ Европы, чтобы пров'врить выводы авторовъ. Предисловіе къ І выпуску, заглавіе котораго выписано раньше, говорить намъ, что авторъ имветь прежде всего цвль дать въ руки ученымъ и спеціалистамъ по возможности большее количество фотографій съ памятниковъ и что сопровождающій тексть къ этимъ фотографіямъ имфетъ цфлью давать лишь такія сведенія, которыя зритель не можетъ почерпнуть при разсматриваніи фотографій.

Мы можемъ лишь привётствовать отъ всей души эти солидныя и прекрасныя намёренія автора, который высказываеть кромё того намёреніе издать еще и ученый, объяснительный текстъ ко всёмъ памятникамъ, которые онъ обнародуетъ во всёхъ серіяхъ своего изданія. По понятнымъ причинамъ онъ желаеть сдёлать это тогда, когда выйдетъ въ свётъ вся заготовленная имъ масса памятниковъ, находящихся въ

собраніяхъ Англін, Францін, Германін, Испанін, Россін и др. Понятное дізло, что тексть автора, надо надівяться, превзойдеть все до сихъ поръ написанное по этой части, такъ какъ онъ воспользуется не только общирными своими коллекціями, но и будеть иміть въ рукахъ всю ту литературу, которая будеть сопровождать выходъ въ світь каждаго его выпуска.

Въ виду того, что авторъ и издатель I выпуска высказываетъ также желаніе постепенно улучшать свое изданіе и просить подписчиковъ указать на тѣ или другія стороны его, которыя могли бы послужить къ улучшенію изданія, я позволяю себѣ обратить вниманіе автора, равно какъ и подписчиковъ, на тѣ стороны изданія, которыя теперь уже нѣсколько портять впечатлѣніе, получаемое оть изданія, и уменьшають его цѣнность, а затѣмъ считаю необходимымъ указать и на самое достоинство матеріала, вошедшаго въ первый выпускъ, посвященный собраніямъ Англіи.

- 1) Намъ кажется, что изданіе много выиграєть въ удобствѣ пользованія имъ, если формать фотографій будеть однородный, т. е. если въ слѣдующихъ выпускахъ мы встрѣтимъ одинаковые по величинѣ таблицы. Въ первомъ выпускѣ таблицы настолько разнообразны по величинѣ, что представляютъ положительныя неудобства въ обращеніи съ ними при выниманіи и укладываніи обратно въ папку. Сами по себѣ таблицы настолько не велики (всего въ ½ долю листа писчей бумаги), что расходъ на бумагу не окажется ощутительнымъ.
- 2) Далве, следуеть выбрать такого старательнаго фотографа, который бы изготовляль отпечатки более внимательно, получше ихъ серебриль и вымачиваль, чтобы фотографія могла быть по возможности долговъчнъе. Въ первомъ выпускъ многія фотографіи уже покрывись желтыми пятнами, что говорить о ихъ выцевтаніи, а следовательно и о скорой гибели. Вотъ нумера уже несколько попорченныхъ, съ желтыми пятнами фотографій: 13, 15, 16, 17, 25, 26, 27, 28, 31, 33, 36, 49, 54, 70, не говоря уже о другихъ, которые начинаютъ желтъть, объщая въ скоромъ времени покрыться пятнами. Мы уверены, что издание получило бы большую распространенность и было бы долгов вчиве, если бы авторъ намвниль свой способъ наданія фотографій на наданіе фототипій. Это и дешевле, и проще, и кром'в того сделаеть изданіе долгов'вчиве, такъ какъ фототипія, печатаемая тушью съ клише, заготовленнаго съ негатива, не портится и при хорошемъ печатаніи вполнів замівняеть фотографію. При фототипическомъ изданіи дівло упрощается: нівть надобности заставлять мочить, просушивать каждый отпечатокъ; типографскій станокъ упрощаеть сложность процедуры и береть всю работу на себя.
- 3) Такъ какъ изданіе это является справочнымъ, то понятно и желаніе каждаго, кто будеть им'єть съ нимъ д'єло, чтобы литература каждаго памятника указывалась подробн'єв, ч'ємъ это д'єлаеть авторъ.
  - 4) Далье, такъ какъ авторъ имветь цвлью «дать подписчикамъ своимъ



наибольшее количество матеріала въ руки», то и понятно, что каждый въ правъ ожидать именно фотографій, а не указаній, гдв и какъ можно ихъ купить, какъ это деластъ авторъ относительно иножества слоновыхъ костей, находящихся въ собраніяхъ Англін. Кром'в того, такъ какъ авторъ заявляетъ, что онъ изъ множества фотографій, находящихся въ продажв, двлаль выборь для своего изданія, то самь собою является вопросъ, почему онъ не выбралъ и не издалъ прекрасную половину диптиха Кенсингтонскаго Музея, изданную впервые Штульфаутомъ и представляющую вторую половину Ватиканскаго, изданнаго Гарруччи. Выбирая, не опустиль-ли онъ также и другихъ вещей, не менве значительныхъ? Далве, имвя въ рукахъ, очевидно, фотографію съ Крауфордовской пластины и намереваясь ее издать вместе со Строгановской въ Römische Quartalschrift, авторъ не приложиль ее къ первому выпуску. Потому-ли онъ сдёлаль это, что намеревается издать ее отдельно, или потому, что она войдеть въ следующую серію, неизвестно, равно какъ неизвестно, какой стране будеть посвящень следующій выпускъ. Знай мы, что онъ будеть посвящень Англіи, мы могли бы успоконться за участь недостающихъ фотографій.

Обратимся къ содержанію выпуска.

Наиболье интересной вещью во всемъ выпускъ является № 28. Эта слоновая кость еще нигдъ не была издана. Оригиналъ былъ купленъ Форреромъ въ Страсбургъ. На немъ изображено Крещеніе Христово съ Іорданомъ, Ангеломъ (б. м. даже двумя) съ десницей въ верху и голубемъ, слетающимъ сверху и, какъ кажется, держащимъ вънецъ, украшенный драгоцъными камнями надъ головой Христа. Въ исполненіи все показываетъ лучшую пору византійскаго искусства, проникнутаго характеромъ античнаго стиля. Рельефъ идетъ по прямой дорогъ отъ элленистическаго живописнаго рельефа. Мощныя, атлетическія формы, детали композиціи, общій радостный видъ фигуръ напоминаютъ настолько же рельефы кафедры Максиміана, какъ и равеннскія мозаики. Въ своемъ мъстъ мы дадимъ болье детальное и болье точное описаніе и опредъленіе этого памятника.

Впервые также мы встрвчаемъ и фотографіи съ весьма интересной и важной по своему стилю пиксиды Британскаго Музея (№№ 18—21), нъсколько разъ уже изданной, но ни разу настолько хорошо, какъ въ настоящемъ изданіи. Только эти фотографіи пока и рѣшаютъ окончательно всѣ недоразумѣнія, возбуждавшіяся прежними изданіями ея. Замѣтимъ прежде всего, что фотографіи настолько ясно указываютъ на принадлежность этой пиксиды къ одной школѣ съ равеннскимъ диптихомъ, что безъ дальнѣйшихъ оговорокъ должно согласиться съ мнѣніемъ на этотъ счетъ Штульфаута 1). Другое дѣло вѣрить этому ученому, что разбираемая пиксида, равно какъ и равеннскій диптихъ вышли изъ



<sup>1)</sup> Georg Stulhfauth, Die altchristliche Elfenbeinplastik. 1896. p. 189.

школы города Монцы. Мы оставимъ это предположение, почти бездоказательное, на совъсти автора, замътивъ, что если черты равениской доски, Строгановской и Крауфордовской пластинъ ведутъ насъ на востокъ, то не меже решительно указываетъ въ ту-же сторону и пиксида. Должно указать прежде всего, что фигура Даніила на пиксидів есть прямая копія съ одной изъ трехъ фигуръ отроковъ въ пещи, изображенныхъ на равениской доск' диптиха; дале, что на этихъ памятникахъ тремъ отрокамъ и Даніилу, какъ давно уже указано, присвоены костюмы восточнаго характера, что отличаеть ихъ отъ обнаженныхъ фигуръ римскихъ саркофаговъ. Далье, не менье важно указать на то, что львы стоять, а не сидять на заднихъ дапахъ, и фигурами своими напоминають персидскіе типы львовъ; что точки въ глазахъ фигуръ, ихъ косящіе и вообще направленные вверхъ взгляды, изображение задней ноги носкомъ въ пятку передней, наконецъ форма голгоескаго Креста, сближая этотъ паиятникъ съ равениской доской, находятъ себъ аналогіи въ восточныхъ сирійскихъ памятникахъ.

Штульфауть въ своей книгъ даеть рисунокъ пиксиды, сдъланный съ гипсовой копін. Этоть рисунокь представляєть такія различія въ сравненіи съ фотографіями Г. Гревена, сдівланными съ оригинала, что должно остановиться на этомъ различін повинмательнее. Г. Гревенъ, объясняя изображеніе овцы, стоящей у дерева, и Ангела указывающаго на нее дунаеть, что это изображение имбеть символический сиысль, что овца представляеть собою символь Христа. При такомъ объяснении остается неяснымъ, почему художнику понадобилось изобразить при овит еще и дерево и Ангела. Въ виду того, что фотографія представляєть въ пространствъ между овцой и слъдующей сценой значительную недостачу рельефа, который быль обломань и затерянь, то и ясно само по себъ, что здёсь скорей всего должно предположить недостачу остальной части цълой сцены. Пиксида даетъ намъ всв данныя для возстановленія ея. Дело въ томъ, что овца изображена съ поднятой вверхъ головой и съ однимъ рогомъ, заценившимся за дерево, другой рогь весьма явственно изображенъ у нея близъ праваго уха. Присутствіе рогь у животнаго показываеть, что изображена не овца, какъ полагаеть Гревенъ, а баранъ. Кромъ того, рядомъ съ бараномъ видны на самомъ обломъ пиксиды остатки длинныхъ одеждъ въ складахъ, спадающихъ внизъ. Эти одежды должны были принадлежать какой-то высокой, прямо стоящей фигурѣ, а не фигурѣ Аввакума въ слѣдующей сценѣ, какъ передаетъ рисунокъ Штульфаута. У Аввакума одежды развъваются отъ быстрой ходьбы, а указанныя складки лежать ровно. Ангель, указывающій на барана, зацвинвшагося за дерево рогомъ, принадлежалъ къ изображению жертвоприношенія Исаака, а складки принадлежали къ фигуръ Авраама, заносившаго ножъ надъ Исаакомъ 1). Такимъ образомъ, данныя самой



<sup>1)</sup> Ср. на Берлинск. пиксидъ Ангела свади барана. Gart. t. 440, 1.

пиксиды устраняють символическое толкованіе, и памятникь окончательно возстановляется. Прибавинь къ этому, что изображеніе креста подъ замкомъ на пиксидъ неправильно реставрировано на рисункъ Штульфаута. Верхняя часть его, какъ показываетъ фотографія, длиннъе боковыхъ, а изъ этого слъдуетъ, что и нижнее древко должно быть удлинено такъ, какъ на равеннской доскъ и на Крауфордовской пластинъ.

Далве мы находимъ здвсь фотографіи съ другой пиксиды съ изображеніемъ св. Мины и его мученической кончины. Стиль этой пиксиды близко напоминаетъ стиль канедры Максиміана въ Равенив. Штульфаутъ отмътиль этотъ характеръ пиксиды и указаль на особенно близкое сходство изображеній на пиксид'є съ изображеніями изъ жизни Іосифа на указанной канедръ. На основани этого сходства онъ отнесъ ее къ равеннской школь. Стржиговскій, однако, высказываеть особое мижніе, предполагая африканское происхождение этой пиксиды близъ мъста почитанія св. Мины въ Африкв 1). Мы съ своей стороны несколько разъ указывали на близкое отношеніе равенискаго искусства къ сирійскому. Сходство стилей является рёшающимъ пока лишь въ отношении художественнаго преемства формъ, но гаданія относительно міста происхожденія подобнаго рода памятниковъ, какъ равеннскій диптихъ и лондонская пиксида съ изображеніемъ Мины, весьма бездоказательны, и лишь второстепенныя обстоятельства заставляють насъ согласиться со Стржиговскимъ, что пиксида эта есть завозное египетское произведеніе, обязанное своимъ пропсхожденіемъ м'всту почитанія святого Мины въ Африк'в. Болье ясно выраженный сирійскій характеръ стиля представляєть Керченская пиксида, которую Штульфауть отнесь къ равеннской школе изъ за сходства нъкоторыхъ художественныхъ мотивовъ на пиксидъ съ изображениет св. Мины, но при этомъ какимъ то образомъ приписалъ ей мъстное, если я правильно его понимаю, Керченское происхождение. Повтореніе множества однихъ и тахъ же мотивовъ на христіанскихъ памятникахъ самаго разнообразнаго происхожденія вещь самая обыкновенная и врядъ-ли на этомъ можно основывать суждение о происхождении памятника. Совсёмъ иначе будеть стоять дёло, если мы, изучая стиль, разгадаемъ его первоисточникъ, а этого-то не сделалъ Штульфаутъ ни по отношенію къ пиксидъ съ изображеніемъ св. Мины, ни по отношенію къ Керченской пиксидъ. Послъдняя указываетъ своимъ стилемъ скоръе на Персію и Сирію, чімъ на Равенну или Керчь.

Далве находимъ фотографіи съ извъстнаго ящика слоновой кости Британскаго музея съ изображеніемъ страстей Христовыхъ. Штульфаутъ отнесъ четыре пластинки этого ящика ко второй половинъ V стольтія и сравниль ихъ съ рельефами дверей церкви св. Сабины въ Римъ. Нельзя скрыть полнаго удивленія, которое вызывается подобнаго рода сравненіемъ, изъ котораго вытекаетъ у автора принадлежность обоихъ

<sup>1)</sup> Römische Quartalschrift 1898, 1 m 2, p. 40.

памятниковъ къ одному стилю и къ одному типу. Сравнительная грубость и отсутствіе аналогій въ самомъ мастерств'в дверей у св. Сабины, неуклюжесть фигуръ на большинствъ пластинъ этой двери, наконецъ полное различіе въ стиль не дають возможности сравнивать съ художественной стороны оба эти памятника. Если оба они имъютъ нъкоторые общіе одинаковые мотивы композиція, то въдь общіе мотивы у нихъ есть и со скульптурами саркофаговъ и съ живописью катакомбъ и особенно съ памятниками востока. Между твиъ чистота стиля этихъ пластинъ, детали въ изобретенів композицій, античный характеръ фигуръ на пластинь Британскаго музея могуть идти въ сравнение лишь съ единственнымъ памятникомъ по красотъ и изяществу типовъ, вышедшимъ, быть можетъ, изъ рукъ одного и того-же мастера, вменно, съ пластиною изъ слоновой кости собранія Тривульчи въ Миланъ. На томъ и на другомъ памятникъ мы видимъ одинь и тоть-же цевтущій, чистый скульптурный типь лиць, который передаеть характеръ античнаго идеальнаго типа. Онъ однообразенъ и образованіе его не трудно указать: всё лица имёють правильно въ скульптурномъ смыств образованныя верхнія и нижнія въки, миндалевидное глазное яблоко, прямой правильный носъ, довольно широкій, класическиправильныя нівсколько улыбающіяся губы. Фигура дійствуєть весьма легко и свободно, мастерство - решика такъ велико и такъ живы еще античныя условія изобрётенія композиціи, что фигура съ изяществомъ и легкостью изображается въ профиль, en face, равно легко дается въ ракурсь, какъ и въ движеніи и поков. Достаточно вглянуть на фигуру Петра въ сценъ Суда Пилата на лондонской пластинъ, и на павшаго вонна справа отъ Гроба Господия, на пластинъ Тривульчи, чтобы видъть на сколько одинаковъ пріемъ въ изображеніи фигуръ въ какомъ-нибудь аффектъ. На томъ и другомъ памятникъ мы видимъ кромъ того и другія черты стиля, совершенно совпадающія: тамъ и здёсь одинакова любовь къ сложнымъ, красивымъ складкамъ одеждъ, одинаковы классическія ступни ногь въ сандаліяхъ, при чемъ ступня легко ставится носкомъ впередъ, въ сторону, сохраняя все изящество и анатомическую правильность античной скульптуры. Но кром'в этихъ черть сталя, который самъ по себь легко рышаеть вопрось о школь, изъ которой вышли тоть и другой памятникъ, есть еще иныя черты, принадлежащія къ составу композицій, которыя указывають на принадлежность памятника одной и той-же мастерской. Достаточно обратить вниманіе на совершенное подобіе въ костюмахъ воиновъ іудеевъ, на ихъ плащи, шаровары, кожанную обувь, длинные волосы, на ихъ копья, затёмъ, на совершенное подобіе въ образованіи крыши Гроба Господня, на форму оконъ, на открытыя двери Гроба Господня, на типы закутанныхъ женщинъ, на любовь къ кирпичной кладиъ стънъ Гроба Господия, на образование нииба посредствомъ врёзанной черты вокругъ головы, наконецъ, на весьма любопытное повтореніе сцены Воскрешенія Лазаря въ верхнихъ квадратахъ дверей Гроба Господня, чтобы убъдиться въ господствъ одинаковыхъ

Digitized by Google

художественных в мотивовъ, на томъ и на другомъ памятникъ. Отиттивъ и еще нъкоторыя, чрезвычайно важныя черты для даты лондонскихъ пластинъ. Форма креста, на которомъ распять Інсусъ Христосъ, та-же самая, что и въ изображении несенія креста и вполн'я совпадаеть съ формой голгооскаго креста въ мозанкъ Пуденціоны и въ мозанкъ Аполлинарія новаго въ Равенив. Это обстоятельство решительно указываеть на то, что лондонскія пластины, какъ и пластина Тривульчи, не могуть быть ранбе четвертаго, пятаго ввка, такъ какъ мы видимъ въ нихъ — изображенными святыни, ставшія извістными со времени Константина и Елены. Любопытны, далье, и двь новыя четры въ изображени распятія: кресть стоить не на холив, а на ровномъ пространствв, а поверхъ головы Христа изобажено «написаніе» со словами: REX. IVD. Приспособленіе «написанія» надъ головой Христа указываеть на первыя попытки въ изображеніи этой детали, о которой уже упоминаеть паломница въ св. землю Сильвія. Если мы прибавимь къ этому, что кресть не имветь подножія (suppedaneum) и что рельефы чрезвычайно напоминають скульптуру саркофаговъ, то и не затруднимся ничуть отнести лондонскія пластины къ началу пятаго въка. Къ этому-же времени, какъ я имълъ уже случай показать, относится и диптихъ Тривульчи и теперь съ удивленіемъ узнаю, что Штульфауть отнесъ его къ эпохв Карловингской.

Изданіе въ фотографіяхъ принадлежавшаго ранве Салтыкову, а теперь Соутъ-Кенсингтонскому Музею ящика изъ слоновой кости не доведено до конца. Изданы только три дощечки этого ящика и потому мы будемъ ждать дальнвишаго продолженія изданія ихъ.

Совершенно особый и спеціальный интересъ представляеть фотографія № 30, на которой изображены два волхва приносящіе дары. Пластина заключена въ орнаментальную рамку и служила частью диптиха изъ пятп пластинъ. Она заслуживаетъ подробнаго разбора, такъ какъ имветъ косвенное отношение къ изданной мною Крауфордовской пластинв и къ миніатюръ Эчијадзинскаго кодекса, изданнаго Стржиговскимъ. Г. Гревенъ не совствиъ правильно замътилъ, что на другой (пропавшей или неизвъстно гдъ находящейся пластинъ) долженъ быль находиться третій волхвъ передъ Богородицей съ младенцемъ. Онъ предполагаетъ, следовательно, что Богородица была изображена въ профиль съ младенцемъ на рукахъ на другой такой же пластинь. Однако, это трудно себъ представить. Пластина представляетъ боковую часть доски диптиха изъ пяти частей на подобіе диптиха Ватиканскаго музея и обратной его стороны изданной Штульфаутомъ (Taf. V) и находящейся въ Кенсингтонскомъ музет. Поэтому скортье всего мы должны представить себть, что здтьсь, какъ и на указанномъ памятникъ, въ среднемъ ряду было три пластины: въ центральной находилось изображение Богородицы, съ младенцемъ на рукахъ, лицемъ къ зрителю, на крайней-же слъва пластинъ находилось изображеніе стараго волхва и ангела. На такую композицію указывають данныя самой пластины. Такъ мы видимъ на ней только двухъ волхвовъ идущихъ справа на лъво, какъ на изданной мною пластинъ Гр. Крауфорда и на мозаикъ S. Maria Maggiore. На сирійской миніатюръ Эчніадзинскаго кодекса, также, какъ было показано, два волхва, подходящіе ствва на право, копирують двухъ волхвовъ Крауфордовской пластины. Далъе, если представить, что пластины было только двъ, то на второй пластинъ невозможно помъстить изображение Богородицы съ младенцемъ и наклоняющагося передъ ней волхва, такъ какъ величина пластины не дозволила-бы этого. Описываемая пластина интересна еще въ томъ отношенів, что, копируя болье древній оригиналь, она передаеть и характерь сооруженія, которое цёликомъ изображено на сирійской миніатюрів: на ней въ левомъ углу изображена та-же крыша, выложенная четырехугольными черепицами, треугольникъ фронтона съ окномъ и дей колонки. Въ виду довольно близкаго повторенія фигуръ двухъ волхвовъ и фигуры зданія на Эчміадзинской миніатюрів, я не сомнівнаюсь, что эта пластина представляеть часть композиціи, аналогичной съ композиціями Крауфордовской пластины и миніатюры Эчніадзвискаго кодекса.

Фотографія № 58, изданная рядомъ съ № 59, представляеть обратную сторону первой. № 58 была издана впервые Лабартомъ въ претной фототипів. Стиль этой пластины, въ которой издатель совершенно правильно узналь более древнюю работу, представляеть разительное отличіе вообще отъ извъстныхъ намъ стилей, которыхъ различныя проявленія мы видимъ на слоновыхъ костяхъ. Вествудъ считалъ эту слоновую кость за карловингскую и быть можеть быль приведень къ такому мижнію резьбой обратной стороны, действительно, принадлежащей карловингской эпохе. Между твиъ, врядъ-ли возможно принять подобное опредвление Вествуда уже въ виду чрезвычайнаго сходства этого уродливаго стиля со стилемъ мв дныхъ кадилъ, образцы которыхъ въ достаточномъ количестве известны въ различныхъ собраніяхъ Европы. Такія кадила извістны въ Керчи, два подобныхъ находятся въ Нац. музей во Флоренціи въ собраніи Каррана, а два въ собраніи нашего посла въ Рим'в А. И. Нелидова, пріобретенныя имъ въ Константинополь. Восточное происхожденіе этого уродливаго стиля не подлежить сомнёнію. Его вполнё законченный характеръ можно наблюдать и въ живописи, въ извъстной рукописи Sacra Paralella Пар. Нац. Библ. № 932, IX въка. Какъ на мъдныхъ кадилахъ, такъ и на слоновой кости наблюдается одинъ и тотъ-же типъ лицъ со следыми глазами безъ зрачковъ, неестественныя движенія тель, лишенныхъ знатомической правильности и похожихъ на деревянные обрубки, грубая техника резьбы и виесте съ темъ, несомненно, следованіе древиващимъ древисхристіанскимъ образцамъ, какъ, напримъръ, это видно по фигуръ Ангела въ изображении крещения. На всъхъ указанныхъ памятникахъ, равно какъ и въ рукописи Параллелей Нац. Библ. мы видимъ эти черты, но въ последней рукописи повторяется (passim) еще одна черта, всегда повторяемая и слоновой костью, именно, нимбы всегда украшены точками межъ двухъ рядовъ линій. Равнымъ

образомъ повторяются и неуклюже поднятыя вверхъ головы и рёзкіе жесты на ряду съ чертами древнехристіанскихъ композицій. Можно думать, что Вествудъ отнесъ этотъ памятникъ къ карловингской эпохв еще и потому, что на немъ въ изображенія Крещенія представлена купель вмісто водъ Іордана. Эту купель можно видіть еще разь въразбираемомъ выпускъ фотографіи № 34 также въ сценъ Крещенія, при чемъ въ последнемъ случае купель изображена стоящей на водахъ Іордана. Но въ виду несомивнио древняго характера рвзьбы слоновой кости и указанныхъ чертъ ея стиля, можно съ уверенностью сказать, что последняя деталь вошла въ западную иконографію благодаря существованію ея на восточныхъ памятникахъ. О принадлежности описанной слоновой кости сирійскому искусству врядъ-ли можеть быть сомнініе, только искусство это является здёсь чрезвычайно огрубевшимъ и невежественнымъ, какъ и искусство рукописи Параллелей и мъдныхъ кадилъ. Его прототипы, запечатленные свъжестью античнаго преданія, я угадываю въ равеннокомъ диптихъ, въ принадлежащихъ ему двухъ пластинахъ графа Строганова и графа Крауфорда и на части коптскаго триптиха В. А. Голенищева. Пластина принадлежить по моему мнвнію къ VIII столвтію.

Указавии на болъе значительные и интересные памятники, вошедшіе въ I выпускъ, мы подождемъ дальнъйшихъ выпусковъ, чтобы оріентироваться среди разнообразной массы памятниковъ средневъковыхъ, весьма неодинаковыхъ по своему художественному стилю и научному интересу.

Д. Айналовъ.

Karl Krumbacher. Studien su Romanos. München, 1898. Aus den Sitzungsberichten der philos.-philol. und der histor. Classe der k. bayerischen Akademie der Wissenschaften. 1898. B. II, Heft I, S. 69—268 съ одной таблицей.

Новый трудъ проф. Крумбахера представляетъ изъ себя первый опытъ критическаго изданія нѣсколькихъ произведеній знаменитаго Романа Сладкопѣвца.

Еще въ 1891 году уважаемый профессоръ въ первомъ изданіи своей «Исторіи византійской литературы» объявиль, что имъ подготовляется полное изданіе Романа на основаніи всего рукописнаго матеріала, особенно же на основаніи патмосскихъ кодексовъ (S. 318). Черезъ шесть лѣтъ тоже самое было имъ повторено во второмъ столь разросшемся по объему изданіи литературы (S. 671). Было бы въ высшей степени несправедливо на основаніи этого упрекать автора въ медлительности: всѣмъ извѣстно, какъ темна и неизслѣдована еще область церковной греческой поэзіи.

Въ то время какъ наука филологіи, говоритъ проф. Крумбахеръ въ предисловіи къ своему новому труду, изслёдуетъ самыя отдаленныя

области и занимается самыми незначительными предметами, общирная область греческой церковной поэзін, которая образуеть не только важную часть греческой литературы, но въ своихъ главныхъ произведеніяхъ принадлежить, безъ сомивнія, литературів міровой, остается все еще въ полномъ пренебрежении. Когда богатыя результатами работы кардинала Питры (Hymnographie de l'église grecque, Rome, 1867 и Analecta Sacra spicilegio Solesmensi parata, t. I, Parisiis, 1876), Kpucra (W. Christ et M. Paranikas. Anthologia graeca carminum christianorum. Lipsiae, 1871) u B. Menepa (W. Meyer. Anfang und Ursprung der lateinischen und griechischen rhythmischen Dichtung Be Abh. der philos.-philol. Cl. der k. bayer. Akad. d. Wiss. B. XVII, 1884, S. 267-450) открыли въ этой области новые пути и привлекли вниманіе ученыхъ на ранве почти неизвівстный родъ поэзін, можно было надвяться, что за этинъ починонъ послвдуетъ многосторонняя, живая деятельность. Но эта надежда не оправдалась; съмена, посъянныя названными изслъдователями, не взощли. Съ 1885 г., когда вышла въ свъть последняя изъ указанныхъ работъ, не появилось если не считать юбилейнаго изданія Питры (Sanctus Romanus veterum melodorum princeps... Anno Jubilaei Pontificii, 1888), ни одной работы. Лучше другихъ еще поставленъ вопросъ о метрикв и вообще о теоріи церковной поэзіи, на что посл'в трудовъ Питры обратили свое вниманіе Кристь и В. Мейеръ. Наобороть, вопросы объ отдельныхъ произведеніяхъ, ихъ литературно-историческое отношеніе, ихъ догматически-историческое положеніе, хронологія, ихъ м'єстное распространеніе, установленіе текста п т. д. оставляють желать еще очень, очень многаго. Не разъ относящіяся къ этому вопросу рукописи были достаточно изв'єстны; но нужно было изследовать относительно содержанія безчисленные литургическіе кодексы, чтобы хоть приблизительно установить число находящихся на лицо поэтическихъ произведеній этого рода. Если, наконецъ, для какого-нибудь одного опредъленнаго пъснопънія рукописи были собраны въ достаточной позноте, нужно было изследовать ихъ отношеніе вообще и для каждаго отдельнаго случая въ частности; аппаратъ надо было созидать вполнъ изъ сырого матеріала; къ этому присоединялась работа надъ текстомъ со стороны языка и размъра и, наконецъ, его интерпретація (S. 69-70).

Благодаря этимъ и нѣкоторымъ другимъ трудностямъ становится яснымъ, что въ подобномъ вопросѣ работа не можетъ идти, какъ выражается проф. Крумбахеръ, въ томъ быстромъ темиѣ, къ которому привыкло наше быстро бѣгущее время. Дальнѣйшимъ слѣдствіемъ недостатка въ спеціальныхъ подготовительныхъ монографіяхъ въ этой еще столь мало изслѣдованной области является невозможность приступить къ составленію полнаго изданія пѣснопѣній и полнаго изложенія вопроса (S. 71).

Между тъмъ Романъ Сладкопъвецъ, которому, по словамъ пр. Крумбахера, можетъ быть, въ будущемъ предстоитъ слава величайшаго цер-



ковнаго поэта всъхъ временъ (Gesch. d. byz. Litt. 2. Aufl. S. 669), въ послъдніе годы интересоваль и другихъ ученыхъ.

Въ 1894 году рѣшенъ окончательно вопросъ о времени, когда жилъ Романъ. На основаніи краткаго сказанія о его жизни, написаннаго въ формѣ синаксаря, извѣстно, что дѣятельность его была во время императора Анастасія. Но такъ какъ императоровъ, носившихъ это имя, было два (Анастасій I царствовалъ съ 491 по 518 г., Анастасій II съ 713—716 г.), то мнѣнія ученыхъ п раздѣлилесь на два лагеря. Однако, русскому ученому академнку В. Г. Васильевскому, съ помощью изданнаго Археографической Коммиссіей въ Макарьевскихъ Минеяхъ за октябрь славянскаго перевода сказанія о чудесахъ Артемія, удалось доказать, что императоромъ, современнымъ Роману, могъ быть только Анастасій I (см. Васильевскій. Когда жилъ Романъ Сладкопівецъ? въ Византійскомъ Временникъ. Т. І, 1894, стр. 256—258), и результаты этого изсліждованія признаны въ наукъ рѣшающими. Конечно, желательно было бы имѣтъ вмѣстѣ со славянскимъ переводомъ сказанія о чудесахъ св. Артемія его еще неизданный греческій тексть.

. И такъ, новый трудъ проф. Крумбахера является одной изъ тѣхъ подготовительныхъ работъ, которыя, какъ мы имѣли случай замѣтить выше, столь необходимы для дальнъйшихъ изслъдованій въ этой области. Главнымъ образомъ авторъ пытается, какъ онъ самъ говоритъ въ предисловія, разрѣшить нѣкоторые метрическіе вопросы, имѣющіе для возстановленія текста преобладающее значеніе (S. 71).

Для большей ясности нужно было приложить самые тексты, для чего проф. Крумбахеръ и пздаеть четыре пъснопънія Романа: «Отреченіе Петра», «Цъломудренный Іосифъ III» 1), «Страшный Судъ», и «Срътеніе Господне».

Названныя четыре пъснопънія были уже ранте изданы: «Отреченіе Петра» у Рітга въ Analecta Sacra, I, р. 107—116; «Цтломудренный Іосифъ III» у Рітга въ юбилейномъ изданіи, р. 11—30; «Страшный Судъ» у Рітга въ Analecta Sacra, I р. 35—43 и у архимандрита Амфилохія въ его изданіи «Снимки изъ кондакарія XII—XIII въка», Москва, 1879, стр. 137—149; «Сртеніе Господне» у Рітга въ Anal. S. I, р. 28—35 и у Амфилохія, стр. 85—94.

Но эти изданія не выдерживають серьезной критики; въ основаніе ихъ не вошли лучшія рукописи; сами издатели также не стояли на высотв своей задачи. Какъ доказываеть проф. Крумбахеръ, самъ почтенный кардиналь Питра въ дёлё изданія далеко не быль безупреченъ. Особенно же плохо изданіе арх. Амфилохія, которое «по полному отсутствію точности, критики и метода могло бы явиться единственнымъ во всей



<sup>1)</sup> Крумбахеръ отмѣтилъ это пѣснопѣніе римскою цифрою III для отличія его отъ двухъ другихъ на ту же тему, изъ которыхъ одно издано безъ четырехъ послѣднихъ строфъ у Pitra въ Anal. Sacra, I р. 67—77, а другое отрывками тамъ же р. 477 sq.

филологической литературів» (Krumbacher. Gesch. d. byz. Litt. 2. Aufl. S. 657). Поэтому новое изданіе этихъ текстовъ, тімь боліве вышедшее изъ рукъ столь опытнаго и знающаго филолога, какъ проф. Крумбахеръ, можеть быть только желательнымъ и даже необходимымъ.

Новый издатель располагаль следующими кодексами: двумя патмосскими 212 и 213 (saec. XI), которые легли въ основание издания проф. Крумбахера, корсиніанскимъ 366 (saec. XI), московскимъ синодальнымъ 437 (saec. XII), туринскимъ В. IV, 34 (saec. XI), венскимъ suppl. gr. 96 (saec. XII), криптскимъ Δ. α'. 6 (saec. XII) изъ Гротта-Феррата, московскимъ синодальнымъ 153 (saec. XII) и ватиканскимъ 2008 (saec. XII).

Уже изъ этого перечня видно, какниъ богатымъ матеріаломъ расподагалъ новый издатель.

Въ своей работв проф. Крумбахеръ выступаетъ противникомъ Питры и Вильгельма Мейера.

«Никто, говорить онь, не можеть лучше меня оцвинть заслуги Питры и В. Мейера, противъ которыхъ именно и направлена моя оппозиція, и никто не одушевлень большей благодарностью за ихъ работы. Питра какъ теоретическими изслъдованіями, такъ и сообщеніемъ богатаго матеріала сильно подвинуль впередъ наши познанія въ греческой церковной поэзіи и въ нёкоторыхъ другихъ областяхъ, и полная, къ сожалівнію, несостоятельность его публикацій въ филологическихъ деталяхъ не можеть намъ помішать признать его общія высокія заслуги. Мит нёть нужды говорить о выдающихся трудахъ В. Мейера; но послітаніе также не могуть насъ заставить сліто довітрять отдільнымъ его воззрініямъ, въ которыхъ иногда боліте, чёмъ нужно, выступаеть фанатизмъ закона и правильности» (S. 71—72).

Вспомнимъ въ общихъ чертахъ, въ чемъ состоитъ теорія кардинала Питры относительно построенія и размівра греческихъ церковныхъ піснопівній.

Въ открытой имъ сходія грамматика Өеодосія Александрійскаго говорится: если кто-нибудь хочеть составить канонь, онъ долженъ сначала установить мелодію ирмоса, потомъ присоединить къ нему тропари, которые совершенно-бы совпадали съ ирмосомъ по числу слоговъ и ударенію и въ то же время отвъчали-бы цъл пъснопънія (т. е. тому предмету, о которомъ было предположено говорить въ канонъ).

Итакъ, схолія эта даетъ самое опредвленное правило относительно составленія канона; отдёльныя его пёсне, или тропари, подчиняются двумъ законамъ: они должны имёть одно и тоже число слоговъ и одинаковое удареніе съ первою строфою тропаря, т. е. съ ирмосомъ. Стевенсонъ, писавшій по этому вопросу на основаніи трудовъ Питры и Криста (Stevenson. L'hymnographie de l'église grecque въ Revue des questions historiques, II, 1876, р. 482—543), взялъ на себя трудъ провёрить это положеніе, принятое Питрою. Просмотрёвъ всё изданныя Питрою п'єсноп'внія Романа Сладкоп'євца и самые знаменитые каноны греческой церкви,

онъ пришель къ тому заключенію, что эта теорія совершенно справедлива, и стихи, за немногими исключеніями, согласно выраженію θеодосія Александрійскаго, являются іσοσυλλαβούντα и όμοτονούντα (Stevenson, р. 505—506. См. нашу статью «О греческихъ церковныхъ пѣснопѣніяхъ» въ Виз. Временникѣ, Т. III, 1896, стр. 609).

Такимъ образомъ, въ греческихъ пъснопъніяхъ замъчаются два основныхъ закона: одинаковое удареніе и одинаковое число слоговъ съ приосомъ.

Питра и за нимъ нѣкоторые другіе изслѣдователи видѣли, что это однако не всегда бываетъ, и поэтому прибѣгали къ извѣстнымъ ограниченіямъ (см. подробнѣе объ этомъ въ нашей статъѣ, стр. 610—616).

Нужно сознаться, что въ то время, когда мы писали статью о Церковныхъ греческихъ пъснопъніяхъ, намъ неоднократно приходило на умъ, что въ напечатанныхъ произведеніяхъ далеко не существуеть той правильности и стройности въ размъръ, за которыя такъ стоялъ кардиналъ Питра. Мы не разъ вспоминали слова Криста, которому принадлежить честь первому отмътить вольности, допускаемыя поэтами, и доказать это рядомъ примъровъ (Anthologia, р. LXXV sq.; XCVIII—СІ). Послъдняго обстоятельства Питра не принялъ въ расчеть и въ первомъ томъ своего появившагося въ 1871 году труда Analecta Sacra остался върнымъ своей теоріи, которую онъ изложилъ въ болъе ранней работъ Нутодгарніе de l'Eglise grecque (Rome, 1867).

Теперь проф. Крумбахеръ на основани тщательнаго разбора текста четырехъ упомянутыхъ выше песнопений пришелъ къ весьма любопытнымъ результатамъ, противоречащимъ теоріи Питры.

Трудъ мюнхенскаго профессора распадается на три части. Первая посвящена опредъленію разміра четырехъ изданныхъ піснопіній и ніскоторыхъ другихъ связанныхъ съ нимъ вопросовъ.

Оказывается внолив возможнымъ, чтобы въ одномъ и томъ же пвснопвніи нікоторые стихи и по числу слоговъ и вообще по построенію
отличались отъ соотвітствующихъ строкъ ирмоса. Такія колебанія довольно часто встрівчаются у Романа. Такъ, прмосъ то̀ν νοῦν ἀνυψώσωμεν,
написаніе котораго, къ сожалівнію, точно неизвітстно, и который поэтому
поставленъ у Крумбахера съ вопросительнымъ знакомъ (?), можетъ быть
изучаемъ на основаніи двухъ піснопівній «Отреченіе Петра» и «Цівломудренный Іоснфъ». Пятый стихъ ирмоса

και σπουδάσωμεν σχεδόν συμπαθείν,

напримъръ, имъетъ десять слоговъ; ту же схему мы находимъ въ двадцати пяти строфахъ пъснопънія «Цъломудренный Іосифъ», между тъмъ какъ въ четырнадцати строфахъ того же пъснопынія соотвътствующая строка заключаетъ въ себъ одиннадцать слоговъ вмъсто десяти. Крум бахеръ приводитъ отдъльно эти строки (S. 75).

Тринадцатая строка приоса въ «Отреченіи Петра» имбеть шесть слоговъ.

είς τοῦ Καιάφα,

тогда какъ въ «Цѣломудренномъ Іосифѣ» подобная схема находится только въ восемнадцати строфакъ, а въ другихъ двадцати двухъ стихъ содержитъ семь слоговъ (см. S. 76—78).

Почему именно въ этихъ двухъ строкахъ (въ 5-й и 13-й) авторъ дозволяетъ себъ подобную вольность, пока остается необъясненнымъ; во всякомъ случаъ простыми описками и опибками переписчиковъ кодекса объяснить этого нельзя (S. 78—79).

Другой трудный вопросъ возникаетъ относительно того, какъ мирилось пѣніе съ подобными неровностями. Ирмосъ представлялъ изъ себя опредѣленную мелодію, по образцу которой пѣлись всѣ послѣдующія строфы. Вѣроятно, въ случаѣ отмѣченныхъ выше неправильностей приходилось для сохраненія мелодіи ирмоса или соотвѣтственно растягивать слоги или сокращать.

Относительно ударенія въ отдівльных стихах можно также отмівтить довольно большую свободу какъ въ этихъ двухъ, такъ и въ другихъ произведеніяхъ Романа (S. 87). Крумбахеръ, впрочемъ, не останавливается на этомъ вопросів.

Не иенте труднымъ является вопросъ о томъ, какъ птеноптвицы дтелили свои произведения на стихи и на строфы, — дтали ли они это съ сознательной последовательностью, или итътъ. Если для отделения стиховъ во встать рукописяхъ поставлены точки, котя часто и опибочно, то нигдт нельзя открыть следовъ какого нибудь графическаго обозначения строфъ.

Оказывается, что и здёсь нёть никакого твердаго, вполнё опредёленнаго правила. Въ церковной поэзіи какъ въ построеніи пёлыхъ строфъ, такъ и въ метрическомъ составё отдёльныхъ стиховъ существуетъ нёкоторая свобода, которая должна разсматриваться какъ существенный признакъ всей литературы этого рода (S. 91).

Здесь уместно сказать несколько словь объ изданіи кардиналомь Питра п'всноп'внія «Цівломудренный Іосифъ», которое, какъ мы видівли выше, появилось въ юбилейномъ изданів. Помимо безчисленныхъ опибокъ и недоразумений, Питра не заметиль, что это песнопение написано по размъру уже ранъе имъ самимъ изданнаго въ Analecta sacra пъсноивнія «Отреченіе Петра»; поэтому онъ старался установить для него особую схему. Мало того, не справившись съ разм'тромъ стиховъ съ седьмого по четырнадцатый строфы в (по изданію Крумбахера), онъ різшель, что здёсь среди строфы вставлень прозаическій отрывокь, и хотъль даже объяснить исторически это необыкновенное явленіе, ссылаясь на то, что иногда въ канонахъ после одной изъ песенъ вставляется прозапческій синаксарь (Pitra, op. с. р. 46). Но вопервыхъ, это касается только каноновъ и поэтому относится къ болве позднему времени, чёмъ жилъ Романъ, а вовторыхъ, громадная разница вставить прозаическій синаксарь послів оконченной строфы или вставить прозу въ середину всъхъ строфъ произведенія.



На основаніи сл'єдующихъ двухъ изданныхъ Крумбахеромъ п'єсноп'єній «Страшный Судъ» и «Ср'єтеніе Господне» имъ подробно разсмотр'єнъ ирмосъ τὸ φοβερόν σου, им'єющій дактилическій характеръ, но въ которомъ встр'єчаются и трохаическія строки.

Далье Крумбахеръ устанавливаетъ схемы тыхъ вступленій (procemia), которыми снабжены изданныя имъ четыре пъснопынія (S. 105—111).

Въ концѣ первой части Крумбахеръ подвергаетъ разбору ирмосъ τρεῖς σταυρούς, по которому написано пѣснопѣніе «Торжество Креста» (Pitra, p. 53 sq.), п уличаетъ Питру въ грубой ошибкѣ.

Вопросъ идетъ о восемнадцатомъ стихъ, правильная форма котораго есть двънадцать слоговъ:

только въ трехъ строфахъ этотъ стихъ имветъ тринадцать слоговъ, а въ одной даже четырнадцать. Все это должно быть объяснено не вольностью поэта, а испорченностью текста, что Крумбахеръ и доказываетъ. Между твмъ Питра, благодаря тому, что его любимая рукопись (Cors. 366 saec. XI) въ первой строфв имветъ въ восемнадцатемъ стихъ тринадцать слоговъ, принялъ въ схему всвхъ последующихъ строфъ стихъ въ тринадцать слоговъ, почему принужденъ былъ двлать насильственныя и частью по языку и содержанію совершенно невозможныя измененія въ текств, чтобы получить лишній тринадцатый слогъ. Совершенно непонятно, говоритъ Крумбахеръ, что Питра, когда отъ строфы къ строфв увеличиваль число слоговъ на одинъ, наконецъ, не быль озадаченъ и не узналь настоящаго положенія вещей (S. 111—113).

Во второй части труда Крумбахеромъ на основани всего доступнаго рукописнаго матеріала изданы четыре пѣснопѣнія Романа «Отреченіе Петра», «Цѣломудренный Іосифъ», «Страшный Судъ» и «Срѣтеніе Господне». Самое имя издателя уже говорить за возможное совершенство изданнаго греческаго текста.

Третья часть труда посвящена преимущественно критическимъ замѣчаніямъ къ изданному греческому тексту. Здѣсь въ полной силѣ могли проявиться глубокія филологическія познанія автора, и въ яркомъ свѣтѣ предстали крупные недостатки и промахи изданія Питры. Здѣсь же авторъ изслѣдуетъ вопросъ о принадлежности Роману вступленій къ изданнымъ четыремъ иѣснопѣніямъ, объ источникахъ, послужившихъ для Романа первоначальною темою для этихъ пѣснопѣній, напр. мѣсто изъ евангелія Матоія для «Отреченія Петра», генезисъ для «Цѣломудреннаго Іосифа».

Интересно отмѣтить пзображеніе антихриста въ пѣснопѣніи «Страшный Судъ» (6—19 строфы); данныя этого пѣснопѣнія, а также и другихъ произведеній церковной греческой поэзіи могли бы служить прекраснымъ дополненіемъ къ книгѣ Wilh. Bousset. Der Antichrist in der Ueberlieferung des Judentums, des neuen Testaments und der alten Kirche, Göttin-

gen, 1895; авторъ этого сочиненія данными церковной поэзіи не пользовался.

Новый трудъ Крумбахера поставилъ совершенно иначе вопросъ о размѣрѣ греческихъ церковныхъ пѣснопѣній, чѣмъ это было до сихъ поръ; имъ нанесенъ сильный ударъ системѣ кардинала Питры, которая до сихъ поръ не находила серьезныхъ возраженій. В. Мейеръ, указавъ на нѣкоторые филологическіе промахи.Питры, принялъ его систему. Вѣскія замѣчанія на нее Криста остались какъ то незамѣченными. Теперь съ появленіемъ работы Крумбахера вопросъ о размѣрѣ греческихъ церковныхъ пѣснопѣній вступилъ въ новый періодъ своего развитія, и мы вѣримъ, что, разъ этотъ сложный и запутанный вопросъ находится върукахъ такого дѣятельнаго, трудолюбиваго и ученаго филолога, какъ авторъ Исторін византійской литературы, — мы вмѣстѣ со столь желаннымъ полнымъ изданіемъ произведеній Романа Сладкопѣвца получимъ и дальнѣйшія разъясненія въ области греческой церковной поэзіи.

А. Васильевъ.

Karl Holl. Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischen Mönchtum. Eine Studie zu Symeon dem neuen Theologen. Leipzig, 1898, 14-331 crp. 8°

Центральный пунктъ въ этомъ весьма интересномъ изследовании составляетъ посланіе объ исповеди, которое Лекенемъ (Le Quien) было издано въ числъ сочиненій св. Іоанна Дамаскина и потомъ перепечатано въ 95 том'в Патрологіи Миня (Ser. gr.). Содержаніе посланія было изложено мною въ изследованія: «Къ вопросу о тайной исповеди и о духовникахъ въ восточной церкви, Ярославль, 1886» и въ самое последнее время вызвало обменъ метній между покойнымъ А. С. Павловымъ (Номоканонъ при большомъ требникъ изд. 1897 прилож. 1, стр. 475-478) и мною (Вопросъ о номокановъ Іоанна Постника въ новой постановкъ, Ярославль, 1898, стр. 101-110). Въ виду появившагося теперь изследованія Голля, приходится пожаліть, что въ обмінть нашихъ минній не могъ быть принять въ соображение новый, устанавливаемый почтеннымъ авторомъ фактъ, о которомъ сейчасъ будетъ ръчь. Лекень въ свое время получиль тексть посланія изъ Англіи отъ іоркскаго декана Тонаса Гэля (Thomas Gale-+1702), который извлекъ его изъ сборника, начинающагося отрывками изъ Апостольскихъ постановленій и вообще содержащаго въ себ'в разныя статьи каноническаго содержанія. Въ сборник в Гэля названное посланіе озаглавлено: «Ίωάννου μοναχοῦ καὶ πρεσβυτέρου τοῦ Δαμασκηνοῦ ἐπιστολή πρός τινα γράψαντα αὐτῷ περὶ ἐξομολογήσξως καὶ τίνες ἄρα είσιν οι την εξουσίαν του δεσμείν και του λύειν λαβόντες τὰ άμαρτήματα». Включая посланіе въ свое изданіе сочиненій Іоанна Дамаскина, Лекень въ особомъ предисловіи къ тексту посланія высказался противъ его подлинности главнымъ образомъ потому, что развиваемыя въ посланіи мысли о зависимости вяжущей и разръщающей власти не отъ священническаго сана, а отъ личныхъ качествъ или личнаго достоинства духовника, и вообще все содержаніе посланія носять на себ'в печать мессаліянской ереси, осуждавшейся саминь же Дамаскинымъ.

Карлу Голлю, среди его работъ надъ «Sacra Parallela» Іоанна Дамаскина (Sacra Parallela von Iohannes Damascenus, Leipzig, 1897), посчастливилось напасть на интересную находку: то же самое посланіе встрівтплось ему въ двухъ рукописныхъ кодексахъ (Coislin. 291 и 292) XIV в. съ пменемъ другаго автора — Симеона новаго богослова (Τοῦ ἐν ἀγίοις -πατρός ήμων Συμεών του νέου θεολόγου λόγος περί έξομολογήσεως πρός τινα γραφής (ΒΑΒ. γραφείς) τέχνον αύτου και τίνες άρα είσιν οι την έξουσίαν του δεσμείν και του λύειν άμαρτήματα λαβόντες). Οκαβαλος, что и Лекень, не знакомый съ двумя означенными коаленевыми кодексами, могъ бы отъ Аллація узнать, что посланіе вићется въ рукописяхъ и подъ другимъ именемъ, кромъ Іоанна Дамаскина: Аллацій въ «De Symeonum scriptis diatriba, Parisiis, 1664», въ числъ разныхъ сочиненій Симеона, настоятеля монастыря св. Маманта, подъ № LXII упоминаетъ о сочиненіи: «Пері έξομολογήσεως πρός τινα γραφείς τέχνον αύτοῦ πνευματιχόν όντα χαὶ τίνες άρα είσιν οι την έξουσίαν του δεσμείν και λύειν άμαρτηματα λαβόντες», СЪ темп же начальными словами, какъ и въ манускриште Гэля: επέταξας τη εύτελεία ήμων, πάτερ.

И такъ, посланіе объ пспов'вди съ пиенемъ Симеона составило, какъ выше замвчено, центръ въ изследовании Голия, въ которомъ различаются три части. Въ первой части предлагается біографія и характеристика литературной деятельности Симеона новаго богослова, на основани житія его, составленнаго его ученикомъ Никитою Стиватомъ, извістнымъ авторомъ трактата объ опреснокахъ изъ времени окончательнаго разделенія церквей, восточной и западной, и на основаніи собственныхъ сочиненій Списона, частію изданныхъ въ печати, большею же частью находящихся въ рукописяхъ. Въ концъ первой части напечатанъ текстъ посланія объ испов'єди и сділаны указанія на сходство между мыслями и выраженіями посланія съ одной стороны и между мыслями и выраженіями, находимыми въ несомивно-подлинных произведеніяхъ Симеона съ другой стороны. Затемъ посланіе навело автора изследованія о немъ на вопросъ: какимъ образомъ могло развиться въ церкви то состояніе покаянной дисциплины, которое засвидетельствовано посланіемъ? А этипъ вопросомъ предполагается другой: какимъ образомъ именно монашество на востокъ, а не кто либо другой, завладъло покаянной дисциплиной? По этому во второй части сделанъ очеркъ «энтузіазма въ греческомъ монашествъ, при чемъ подъ энтузіазмомъ (удовольствуемся пока краткимъ опредъленіемъ) авторъ понимаетъ обладаніе «Духомъ» независимо отъ церковной должности и даже въ противоположность церковной должности, а третья часть трактуеть о специфическомъ выраженіи этой одаренности Духомъ въ осуществленіи вяжущей и разрівшающей власти и о томъ исторически сложившемся состояніи перковной дисциплины, которое сдёлало возможнымъ для монаховъ получить таковую власть.

Голль вполнъ одобряеть и раздъляеть точку зрънія, на которую сталъ Никита Стпоатъ, составляя житіе Симеона и задавшись пълью изобразить поступательный ходъ внутренняго развитія своего героя, внутреннее становленіе, по выраженію Голля (das innere Werden), выразившееся и въ поступательномъ ходъ литературной дъятельности, въ связи съ вибшними событіями его жизни. Никить казалось чудеснымъ. что человъкъ, не получившій высокаго образованія, можеть писать о глубочайшихъ религіозныхъ вопросахъ, и въ возроставшей литературной производительности Симеона біографъ видёлъ доказательство того, что благодать Божія, умудряющая неученыхъ, все въ большей и въ большей мъръ наполняла Симеона. Время жизни Симеона падаетъ на послъднюю четверть X-го и первую половину XI-го столетія (родился вероятно въ 963-969 г., умеръ въ 1038-1043 г.). Родомъ онъ быль пафлагонецъ изъ знатной и богатой фамилін, близко стоявшей къ императорскому двору, и еще въ юные годы былъ отправленъ въ Константинополь въ домъ дяди по отцу для подготовленія къ государственной карьеръ. Дядя дъйствительно не затруднился доставить 14 лътнему юнцу должность спатарокувикуларія и зачисленіе въ сенаторы, хотя мальчикъ, прошедши элементарную школу, не обнаруживалъ никакого желанія получить болье высокое образованіе. Но дядя вскорь умерь, а между твиъ мальчикъ еще раньше его смерти познакомился съ однимъ студійскимъ монахомъ, своимъ соименникомъ, Списономъ. Списонъ Студить быль πατήρ πνευματικός нашего Списона, и вліянісмъ перваго главнымъ образомъ нужно объяснить раннюю склонность въ последнемъ къ монашеству, темъ более, что между духовнымъ сыномъ и духовнымъ отцомъ оказалось внутреннее сродство натуры: одна и та же мечтательная любовь къ божественному, тотъ же суровый аскетизмъ, одинаковая боязнь близкаго общенія съ людьми, хотя бы и съ монахами своего монастыря. И еще въ дътскомъ, можно сказать, возрастъ нашъ Симеонъ пережиль восторженное состояние: онъ сподобился увидъть «неизреченную славу Вожію» (дорутом бобам всой) въ образв светлаго облака, а одесную ея стоящимъ духовника своего Списона, и остался въ непоколебимомъ убъжденію, что только по молитей своего духовника удостовлся благодати увидеть «божественный светь», такъ какъ Симеонъ обладаль «апостольскимъ даромъ Духа» и имълъ видънія и откровенія. Вступивъ въ монастырь, хотя и не тотчасъ посл'в смерти дяди-такъ какъ духовникъ не вдругъ далъ дозволение духовному сыну «перемвнить образъ и жизнь», -- юный Сомеонъ замкнулся въ исключительное общение съ своимъ духовникомъ и удостоивался новыхъ виденій. Игуменъ и братія Студійскаго монастыря, повидимому, относясь скептически къ виденіямъ и находя нежелательнымъ исключительное общение духовнаго сына съ духовникомъ, старались разъединить обоихъ, но безуспѣшно, такъ что наконецъ нгуменъ предложилъ молодому монаху на выборъ: или разлучиться съ духовникомъ, или оставить монастырь. Симеонъ предпочелъ последнее, но духовникъ доставилъ ему возможность поступить въ другой столичный монастырь св. Маманта. Живя здёсь, нашъ Симеонъ постоянно предавался созерцанію, умерщвляя въ себё чувственныя влеченія строжайшею самодисциплиной, и настолько почувствоваль въ себё приливъ духовной силы, что рёшился выступить на литературное поприще.

Въ монастыръ св. Маманта онъ, повидимому, не только не возбудилъ антипатію, а напротивъ снискалъ всеобщее расположеніе и уваженіе къ себъ, такъ что, по смерти игумена, согласно желанію братіи и съ одобренія патріарха Николая Хризоверга, быль поставлень въ нгумены и посвящень въ пресвитеры. И онъ самъ, и біографъ Никита удостов'вряють, что, въ теченіе его 48 летней священнической службы, отправдявшейся имъ съ священнымъ страхомъ, при совершении дитургии онъ видъль Св. Духа, сходящаго на Евхаристическую Жертву. - Отъ простого виденія Симеонъ доходить до слышанія словь и выступаеть съ новыми и новыми сочиненіями, въ которыхъ сообщаеть свое внутреннее богатство. Не считая вспышки недовольства со стороны монаховъ на первыхъ порахъ игуменства Симеона, свыше чёмъ 25 лётнее пребывание его въ должности не омрачалось какими либо недоразумѣніями и столкновеніями; но Симеонъ, съ дозволенія патріарха, сложилъ съ себя должность, чтобы, въ качествъ простого монаха, посвятить себя созерцанію. И вотъ туть, виъсто ожидавшагося Симеономъ безмятежнаго спокойствія, начинаются для него треволненія, не лишенныя притомъ историческаго интереса съ точки эрвнія характеристики византійской церковной жизни того времени. Симеонъ, по смерти своего духовника, Симеона Студита, составняъ въ честь его гимнъ, выставилъ его образъ на иконъ и постановилъ отправлять церковное празднество въ годовщину его преставленія. Патріархъ сначала не запрещаль чествованія и даже самь, въ теченіе 16 леть, посылаль свечи и муро къ празднику; но синкеллъ патріарха Стефанъ (изъ личныхъ мотивовъ, по объясненію Никиты Стихата, тякъ какъ самъ считаль себя крупною теологическою величиною и ревноваль къ литературной славъ нашего Симеона), постарался подорвать характеръ святости умершаго Симеона Студита въ глазахъ патріарха и добился того, что патріаршій синодъ (σύνοδος ένδημούσα) потребоваль отъ Симеона, чтобы онъ по крайней мъръ ограничиль культь, воздерживаясь отъ слишкомъ великолъпнаго отправленія праздниковъ въ честь Симеона Студита. По словамъ Никиты Стисата, нашъ Симеонъ держалъ передъ патріархомъ и соборомъ большую рѣчь, въ которой требоваль, чтобы обвиненія, взведенныя на Студита, были доказаны спикелломъ, съ своей стороны доказывая изъ Писанія и отцовъ свое право, даже обязанность почитать Симеона, наравнъ съ древними святыми. Однимъ словомъ, какъ справедливо замъчаетъ Голль, не принципіальный вопросъ ставился на соборѣ — о томъ, можно ли почитать святого, не канонизованнаго патріархомъ, -- а вопросъ факта, дъйствительно ли Студитъ велъ жизнь, подобную жизни древнихъ святыхъ. Черезъ шесть летъ после собора, неутомимому синкеллу удалось добиться того, что изображенія Студита были уничтожены, и нашему Симеону было предложено на выборъ: или прекратить празднованіе, или оставить городъ, т. е., собственно говоря, подвергнуться изгнанію. Симеонъ выбраль последнее: но изгнаніе было не дальнее-въ Пропонтиду, откуда Симеонъ писалъ синкеллу не совствиъ пріятныя для последняго письма, благодаря за благодать, доставленную ему гоненіями. Знатныя духовныя дети Симеона вступились за своего духовника передъ патріархомъ и расположили его вновь пересмотрёть дёло. Патріархъ готовъ былъ идти на уступки, требуя лишь, чтобы Симеонъ уналилъ блескъ торжества при чествованіи памяти Студита, но Симеонъ остался непреклоннымъ. Въ мъстъ своего изгнанія выстроивъ на деньги своихъ покровителей, при церкви св. Марины, новый монастырь, Симеонъ, если не считать мелкихъ козней со стороны соседей, спокойно прожиль остатокъ жизни, неутомимо деятельный, удостоиваемый более и более высокихъ откровеній, такъ что окружавшимъ его представлялся уже какъ существо сверхземное.

Таковы главныя событія изъ жизни Симеона новаго богослова, этого величайшаго мистика, какъ выразился одинъ изъ нъмецкихъ рецензентовъ сочиненія Голля. Соотв'єтственно съ этими событіями развивался и внутренній ростъ Симеона, и какъ подвижника, и какъ писателя. Содержаніемъ его сочиненій является то, что онъ самъ прочувствоваль и пережилъ. Сочинения его суть продуктъ оригинальнаго ума. Теплота чувства, съ которою онъ пзлагаеть свои убъжденія, способность съ различныхъ сторонъ придти къ одной и той же центральной мысли и дать ей тыть самымы новое освыщение-все это служить несомнымы доказательствомъ живой внутренней жизни; паеосъ Симеона проистекаетъ изъ истиннаго внутренняго возбужденія и выгодно отличается отъ дъланнаго искусственнаго паеоса другихъ греческихъ писателей — такъ характеризуетъ Голль литературную личность Симеона. Въ сочиненіяхъ его нътъ формалистическихъ украшеній и ученаго аппарата, даже литературу церковную Симеонъ знастъ дишь въ умфрениомъ объемф: онъ знакомъ лишь съ назидательными произведениями монашеской литературы и главнымъ образомъ съ житіями святыхъ. Свои познанія черпаетъ онъ изъ виденій и откровеній и полемизируеть противъ техъ, которые желають достигнуть познанія Бога силлогизмами, отстапвая религіозный авторитеть того, кто удостоенъ виденія. При анализе сочиненій Симеона, говорить Голль, получается дъйствительное чувственное впечатльніе отъ чудеснаго свъта неизреченнаго блеска и безконечнаго протяженія, чувствуется, что авторъ какъ бы прпподнять надъ пространствомъ при видъ этого свъта и что міръ исчезаеть изъ его глазъ. Но не съ однимъ только вифшнимъ воспріятіемъ имфемъ туть дело: виденіе внезапно вторгается внутрь зрителя и наполняеть его. Несказанная радость овладваеть его сердцемъ и исторгаетъ потоки горячихъ слезъ изъ его глазъ. Однако, есть ли этотъ свътъ дъйствительно та «слава Божія», ко-

торую видъли древніе святые мужи? И Симеонъ производить, такъ сказать, испытующій анализь, сравниваеть свое восторженное состояніе съ видьніями апостоловъ и пророковъ, принимаетъ въ соображеніе повъствованія о древнихъ святыхъ подвижникахъ и убъждается: то, что они видвли, и то, что онъ видвлъ, есть одно и тоже; чудесное сіяніе свъта есть действительно слава Христова. Съ повтореніемъ виденій, въ Симеонв растеть мужество спросить самое явленіе (что въ видвиім представлялась ему Личность, въ этомъ для Симеона не было никакихъ сомивній), и воть онь слышить изъ собственных усть Христа подтвержденіе, что Онъ есть тотъ, кто показывается въ сіяніи света. Симеонъ позналъ теперь на себь самомъ истину евангельскихъ словъ, часто имъ цитировавшихся: «и явлюся ему Самъ». Для Симеона уяснилось теперь, что значить «хожденіе въ світь», «облеченіе во Христа», «жизнь Христа въ върующемъ», «общение върующаго съ Христомъ». Онъ чувствуетъ свое сліяніе съ Христомъ въ одно существо, хотя и понимаетъ, какой соблазнъ могутъ возбудить подобныя слова. Онъ склоняется передъ неотразимою силою факта, но въ тоже время чувствуетъ свое безконечное разстояніе отъ Того, съ къмъ соединяется, сознаетъ это соединение какъ благодать, что, однако, не мъщаеть ему вынести изъ своихъ видъній убъжденіе, что онъ можетъ состоять въ личномъ отношеніи къ Христу и говорить съ Нимъ, какъ другъ съ другомъ. Это убъждение является для Симеона источникомъ сплы противъ міра, его пскушеній и страданій; можеть ли быть побъждень ими тоть, кто соединяется съ Богомъ? И въ тоже время онъ чувствуетъ себя худщимъ изъ грѣщниковъ: сознаніе высочайшей милости пораждаеть въ немъ чувство собственнаго недостоинства. Почему «свъть» не всегда эрится? Въдь Христосъ всегда есть, и слава Его сіяеть безпрерывно? Значить, причина въ человіжь, въ слівноть его духовныхъ очей, въ омрачающемъ зрвніе гріхів, такъ что если «свівть» удаляется, Симеонъ смотрить на это, какъ на наказаніе.

Таковы сложные психологическіе процессы въ Симеонъ. Явленія, которыя мы склонны бы были, замѣчаетъ Голль, обсуживать съ патологической точки эрѣнія, для Симеона оказываются средоточіемъ всей его внутренней жизии. Сознаніе близости, дерзновенія къ Христу (παρρησία — выраженіе, часто встрѣчающееся на языкѣ житій святыхъ) даетъ его вѣрѣ въ невидимый міръ сильнѣйшую опору, создаетъ для него могущественный мотивъ блюсти чистоту сердца и дѣйствуетъ, какъ творческая сила, вызывающая въ немъ возвышеннѣйшія и святѣйшія чувства. Но, связывая свой индивидуальный опытъ съ общехристіанскими надеждами п обязанностями, Симеонъ не считаетъ свои откровенія исключительно ему принадлежащимъ достояніемъ, а полагаетъ своимъ призваніемъ поставить и передъ другими, какъ цѣль, то освѣщеніе, котораго самъ удостоивается. Онъ пишетъ и проповѣдуеть о своихъ видѣніяхъ не съ тѣмъ только, чтобы разсказать о себѣ, но чтобы и другихъ воодушевить къ подражанію.

Современники, какъ видно, относились отрицательно къ Симеону, какъ скоро онъ предаль гласности свои сочиненія. Возражали, что то. въ чемъ онъ увъряетъ, есть преимущество апостоловъ, а Симеонъ находиль въ этомъ возражении неосновательное и несправедливое ограниченіе діятельности открывающагося Христа. Развів «слава Христова» не всегда существуеть и не навсегда предназначена къ тому, чтобы она открывалась людямъ, чтобы люди видъли ее? Развъ Христосъ быль бы поистинъ свътомъ міра, если бы никто этого свъта не воспринималъ? Оспаривать возможность эрвнія человікомъ сіянія Христова и возвышенія тімъ самымъ къ божественной жизни значить, по мнінію Симеона, не върить въ истинность Христа, сомнъваться въ Его божествъ, быть, следовательно, худшимъ изъ еретиковъ. На возражение, что обетования Христа относятся не къ здёшней, а къ будущей жизни, и что только тамъ возможно будетъ лицезрвніе Бога, Симеонъ отвічаеть, что непосредственное созерцаніе божественнаго есть условіе всякой истинной христіанской жизни: нельзя им'єть д'єйствительное представленіе о реальностяхъ религіознаго міра, не видя ихъ, нельзя говорить съ Христомъ въ молитев безъ лицезрвнія Его. Симеонъ готовъ согласиться, что видъніе славы Христовой есть высшая ступень христіанства, вершина совершенства, но отсюда не следуеть, что стремленіе къ «свету» есть нъчто фантастическое. «Чистые сердцемъ Бога узрятъ», а достигать чистоты сердца, другими словами-всецело исполнять заповеди Божіяэто требуется отъ каждаго, стало быть и возможно. Обътование: «узрятъ Бога» относится не къ будущей только жизни, а и къ настоящей, и лишь нравственная разслабленность есть причина того, что возможность лицезрѣнія отрицается. Однимъ словомъ, Симеонъ отстаиваетъ положеніе, что действительная религія должна быть сознательною, убежденною въ существованіи своего Предмета и въ близости къ Нему, и что основой этого убъжденія можеть служить лишь самопережитое и самоиспытанное. Желая затемъ показать и другимъ путь къ достиженію облагодатствованія, онъ предлагаеть опредёленный «чинъ» или порядокъ (τάξις) «восхожденія къ свъту», причемъ прежде всего подвергаетъ критикъ то благочестіе, которое наблюдается имъ въ окружающихъ. Онъ зам'вчаеть ревность въ при псалмовъ, въ молитер, въ чтени Писанія, въ пость и проч. и въ тоже время недостатокъ нравственной строгости, видить, что люди подвергають себя аскетическимъ упражненіямъ, но исполняють ихъ безсмысленно, въ ожиданіи, что упражненія эти сами собой принесуть плоды. Такое внёшнее благочестіе свидётельствуеть о забвенін или о непониманів истиннаго смысла христіанства: не для того только Богъ вочеловъчился, чтобы люди въровали въ Него и поклонялись Ему, а чтобы установить живое общеніе людей съ Богомъ, сознательное и личное.

Основа, на которой должна строиться вся духовная жизнь христіанина, есть несомивно благодать крещенія; крещеніе есть таинство (µuвизавтійскій Временнить.

отприоч) возрожденія, въ которомъ каждый усвояеть себ'в плоды искупительнаго дела Христа, пріобретаеть самое высшее, что для него необходимо — Св. Духа и прощеніе грівховъ, такъ что крещенному остается лишь блюсти дарованную благодать и восходить къ высшимъ ступенямъ духовной жизни. Но немного найдется такихъ, у кого пробужденная крещеніемъ духовная жизнь тотчась проявляется въ духовныхъ дарахъ; общій же безспорный факть — тоть, что благодать крещенія въ большей части крещенныхъ не остается, -- иало того, едва ли даже и возможно, чтобы кто либо ее сохраниль. Причина не только въ собственной виновности человъка, но и въ томъ, что крещение совершается обыкновенно надъ малолътними, которые не могуть понять и оцънить божественное таинство, а благодать не понятая снова удаляется, богонасажденная въ человъкъ жизнь дълается все слабъе и слабъе; гръхъ получаеть надъ нимъ власть, и страсти погашають возженный въ немъ свёть. Судя потому, что для духовной жизни требуется не только объективно и реально действующая въ таинстве сила благодати, но и сознательное усвоение ея, можно было бы, повидимому, ожидать, что Симеонъ выскажется противъ крещенія д'втей. Но онъ вообще далекъ отъ мысли затрогивать освященный церковью порядокъ, точно такъ же, какъ настаивая на необходимости опытнаго богопознанія путемъ откровеній и видіній, принимаеть за нівчто само собою разумъющееся, что откровение не даеть ничего другаго, кром' того, что выражено въ догмат и что предлагается церковью върующему. Исчезновеніе благодати крещенія въ большинств' в крещенных ъ Симеонъ принимаетъ какъ неизбъжный фактъ и выводить лишь отсюда необходимость снова пріобр'єсти ее, посл'є крещенія требуется обращеніе, и не только для тёхъ, кто виновенъ въ тяжкихъ грёхахъ, какъ блудъ, прелюбодъяніе, убійство, а для всякаго, кто чувствуеть надъ собою господство страстей, кто сознаеть себя легко склоннымъ къ злу, ибо кто сознаетъ себя таковымъ, долженъ отсюда заключить, что благодать крещенія въ немъ исчезла, и что нужно снова пріобрести ее. Это первый пункть, въ которомъ, по мивнію Голля, Симеонъ отступаль отъ программы «оффиціальной церкви», подвергавшейся покаянію только виновныхъ вътяжкихъ грехахъ (пункть этотъ подробнее выяснится въ нижеследующемъ изложении). И въдругомъ пункте Симеонъ также отступалъ отъ оффиціальной церковной практики: способъ обращенія долженъ состоять не въ простомъ наложени епитимій, а въ планом вреомъ воспитаніи. Большая часть людей, называющихъ себя христіанами, нуждается въ томъ, чтобы ихъ ввели въ основныя истины христіанства, страдаетъ невъдъніемъ и неразумъніемъ (бучога как систобуться самаго элементарнаго, такъ что напрасно и ожидать, чтобы они поняли значеніе духовнаго наказанія. Для возбужденія духовнаго разумінія (слобующь) истинь віды и, следовательно, сознательнаго христіанства, требуется наученіе (διδαχή). Содержаніе в'ары, въ которую нужно ввести, предполагается опять какъ нѣчто извѣстное и само собою разумѣющееся; но не столько важно рев-



ностное испов'вдание опред'вленнаго учения, сколько то, чтобы предметами въры было вызвано въ слушатель живое возэръніе или впечатльніе, которое сдівлалось бы опредівляющимъ мотивомъ его дійствій. Съ формулировкою, напоминающею Августина, Симеонъ говоритъ объ истинной въръ не только какъ о «пістебеї» єїς Хрістоу», но и какъ о «піστεύειν Χριστώ»: только признаніе Христа какъ авторитета, обязывающаго человъка къ повиновенію, есть истинное исповъданіе Его божества. Но вызывать въ человъкъ живое впечатлъніе невидимаго въчнаго міра, совдавать въ немъ мысленное ощущение царства Божія (уотту аковтоку τῆς βασιλείας τοῦ Θεοῦ) или мысленное ощущеніе мысленнаго света (уопτην αίσθησιν τοῦ νοητοῦ φωτός), наглядно говорить ο вёчномъ можеть только тотъ, кто самъ находется въ живомъ обладаніи истиною. Вводить въ христіанство — это есть діло призванных учителей — епископовъ и пресвитеровъ; но не всякій носитель должности, какъ таковой, способенъ къ учительству или къ учительной проповъди, вводящей въ истинное христіанство: не можеть учить о божественномь тоть, кто самь не видълъ божественнаго, не можетъ пробуждать духовную жизнь въ другихъ тотъ, кто не носитъ ея въ себъ самомъ. И все таки Симеонъ, какъ выражается Голль, «остается грекомъ»: наряду съ вліяніемъ, которое онъ приписываетъ личности учащаго и самому ученію (διδαγή), выдвигается значеніе другого фактора, поддерживающаго впечатлівніе проповъди, - таинственнаго акта. Учительная проповъдь, сама по себъ, не можеть преобразовать сердце. Для возвращенія благодати, требуется посредство вившняго осязаемаго образа, подобно тому какъ и въ первый разъ, при крещеніи, благодать снисходить на человъка не безъ посредства таинства. Вившній таинственный акть, необходимый при обращеніи человъка въ истинное христіанство, Симеонъ называетъ «посредничествомъ и возложеніемъ рукъ разумныхъ рішителей и управителей сего великаго таинства» (μεσιτεία και ἐπίθεσις χειρών των ἐπιγνωμόνων και οἰχονόμων τοῦ μεγάλου τούτου μυστηρίου), «ΒΟЗΙΟЖΕΗΙΕΝΈ ЧЕСΤΗЫΧΈ РУКЪ СВЯТЫХЪ И ОДАРЕННЫХЪ СВЪТОМЪ МУЖЕЙ» (των τιμίων χειρών ἐπίθεσις ἀγίων аубрау кай фытьстькой). Упоминаеть, впрочемь, и о помазаніи св. муромь (χρίσις άγίου χρίσματος), наряду съ возложениемъ рукъ, причемъ, въроятно имъетъ въ виду помазаніе, совершаемое при елеосвященіи, - говоря же о возложение рукъ, безъ сомивния имветъ въ виду то руковозложение, которое совершалось надъ кающимися.

Однако, не только ученія, а и таинственнаго акта недостаточно для нравственнаго перерожденія человѣка,—требуется его самодѣятельность. Впечатлѣніе отъ вѣчнаго міра, полученное вѣрующимъ черезъ учительную проповѣдь, можеть, правда, уяснить ему превратность стремленія къ земному; но привязанность къ преходящему твердо укоренилась въ страстяхъ ( $\pi \acute{\alpha} \Im \eta$ ), и дѣйствіе благодати въ человѣкѣ встрѣчаетъ для себя упорное сопротивленіе въ его самомнѣніи или самодовольствѣ (ої $\eta$ -оть), которое есть главный грѣхъ, мѣшающій человѣку излѣчиться и

освободиться отъ силы зла. Окончательно сломить въ человъкъ страсти можеть только Христось; но нужно, чтобы и мы сами сделали небольшой шагь къ нему. Всеблагій Господь не можеть снизойдти къ намъ и соединиться съ нами, если мы не сознаемъ своихъ грёховъ и не признаемъ въ Немъ Спасителя. Отсюда задача для человъка — побороть въ себъ отпоти и напротивъ насадить въ душъ настроение смиренномудрія (ταπεινοφροσύνη). Вотъ здёсь и должны имёть мёсто покаянныя упражненія, какъ средство къ тому, чтобы устранить пряпятствія для благодати и оживить желаніе освобожденія изъ подъ власти граха, причемъ именно ταπεινοφροσύνη и имбеть значеніе, а не количество покаянныхъ упражненій. Дівло, значить, въ интензивности и искренности настроенія, върнъйшій показатель котораго суть несомнънно слезы, и Симеонъ, по выраженію Голля, развиль почти цёлую «теологію слезь», очищающихъ душу. При покаянныхъ упражненіяхъ затімъ не должно быть забываемо, что прямое отношение они имъютъ только къ человъку самому служа средствомъ къ тому, чтобы побороть силу гръха и съ совершенною ясностію отпечатл'єть въ челов'єк мысль о его виновности; къ Богу же они им'тють лишь непрямое отношение, поскольку именно черезъ аскетизмъ создается въ человъкъ желаемое Богомъ сердце сокрушенное и смиренное.

Нъть надобности говорить, что Голль, тщательно и съ любовью изучившій сочиненія Симеона, подкрівпляеть буквальными выдержками изъ нихъ весь вышеизложеный рядъ мыслей и положеній, который, какъ мы увидимъ, имъетъ тъсную связь со всъмъ дальнъйшимъ содержаніемъ изсабдованія. Замітимъ, впрочемъ, что Голль изъ вышеизложенняго ділаєть рискованный выводъ, переносящій читателя въ область религіознаго вопроса, спорнаго между католичествомъ и протестантствомъ, - вопроса объ отношеніи между свободою и благодатью. Симеонъ, по словамъ Голля, требуя отъ человъка собственнаго содъйствія, старается не слишкомъ много приписать самодъятельности. Она должна имъть лишь то значеніе, чтобы впечативнія полученныя черезь διδαχή и των χειρών επίбесь, углубить и обработать въ столкновени ихъ съ противоположными склонностями, въ особенности съ самодовольствомъ, чтобы человъкъ не являлся только пассивнымъ. Возрожденіе, оправданіе, примиреніе, озареніе світомъ (άναγέννησις, δικαίωσις, καταλλαγή, φωτισμός—все это синонимы у Симеона), какъ заключительный моментъ внутренняго процесса усовершенствованія, начиная отъ низшей ступени (смиренномудріе, тапыνοφροσύνη) и кончая высшею (любовь, άγάπη), суть чистое дпло благодати. Что добрыя дела, исполняемыя человекомъ, суть действие не его, а благодати, суть дело Божіе, —воззреніе это, по миннію Голля, не такъ чуждо грекамъ, какъ принято думать. Но въдь тотъ «первый шагъ», который человъкъ долженъ сдълать къ Богу, сопряженъ съ энергическими усиліями къ подавленію «страстей» и «самомнівнія». Что дары Св. Духа, озареніе божественнымъ свётомъ, благодать прозрёнія, благодать одолівнія нечистых духовь являются какъ награда за сокрушеніе и слезы, за ночное бденіе, прилежаніе къ молитве, отвращеніе отъ славы и суетныхъ разговоровъ, за снисходительность къ другимъ, за упражнение въ душевномъ анализъ, - не говоря уже о вульгарныхъ представленіяхъ массы о делахъ, приносящихъ плоды, на что указываетъ, какъ мы выше видъли, и Симеонъ, - идея эта вообще отчетливо выступаеть въ произведеніяхъ восточной монашеской литературы (см. напр. Cotelerii. Ecclesiae graecae monumenta, t. I pag. 681, t. II pag. 207, t. IV p. 43-44). Впрочемъ, и самъ Голль, сближая Симеона съ Августиномъ, вынужденъ быль сказать, что двв вещи помвшали Симеону провести столь же последовательно, какъ это сделано Августиномъ, мысль, что все доброе есть даръ Божества, создаваемый въ человъкъ Его благодатію: вопервыхъ, недостатокъ философскаго образованія, вовторыхъ, непререкаемая для Симеона аксіома о свободъ человъческой воли. Такимъ образомъ, Симеонъ не могъ говорить о единодъйствующей божественной силь, а могъ говорить лишь о могущественномъ содействии Божіей благодати усиліямъ человівка, хотя, прибавимъ отъ себя, психологически вполнів объяснимо, что во всв времена глубоко-религіозный человъкъ, достигшій высокихъ степеней нравственнаго совершенства, свое спасеніе отъ силы зла будеть благодарно приписывать исключительному действію Божіей благодати. Во всякомъ случав о Симеонв, повидимому, и въ самомъ деле можно сказать, что онъ ближе другихъ восточныхъ церковныхъ писателей подошелъ къ религіозно-философской проблемив, раздълившей западное христіанство на католическое и евангелическое. Вообще же, сделанный Голлемъ очеркъ міровозоренія Симеона нужно признать весьма цённымъ вкладомъ въ исторію восточной церкви и, въ частности, въ исторію византійскихъ литературныхъ теченій, обстоятельно изображенныхъ въ «Очеркахъ по исторіи византійской образованности» О. И. Успенскимъ. Міровоззрівніе Симеона въ сильной степени содъйствуетъ пониманію того, что происходило въ Византіи въ XIV в.

Считалъ ли Симеонъ начертанный имъ путь совершенствованія доступнымъ для всякаго и составленный имъ идеалъ общеприложимымъ? Конечно, онъ ведетъ рѣчь о христіанинѣ вообще, который долженъ стремиться къ соединенію съ Богомъ, и для котораго входъ въ царство небесное зависить отъ достиженія совершенства. Но не нужно забывать, говоритъ Голль, что для греческаго монаха христіанство — это прежде всего монахи, самое вступленіе которыхъ въ монастырь разсматривалось какъ избраніе или выдѣленіе изъ міра, и что постоянное упражяеніе въ смиренномудріи, а равно и озареніе свѣтомъ, возможны единственно въ монастырѣ. Если въ сочиненіяхъ Симеона представляются возможными и для мірянъ молитвы, покаяніе, прочія добродѣтели, то слѣдуетъ помнить, что Симеонъ писалъ для монаховъ и имѣлъ въ виду педагогическую цѣль возбудить энергію монаховъ указаніемъ на мірскія добродѣтели, откуда не слѣдуетъ, чтобы христіанскій идеалъ считался столько же достижимымъ въ міръ, какъ и въ монастыръ, въдь иначе монашество ока. залось бы излишнимъ. Къ Симеону всего менве приложимо названи реформатора: міръ, улучшенія котораго онъ желаеть, есть монастырь, нин даже еще болъе узкій міръ — собственный монастырь Симеона. — Съ приведеннымъ разсуждениемъ Голля едва ли можно согласиться. Въ житіяхъ святыхъ, следовательно въ монашеской же литературь, можно находить свидётельства о томъ, что мовахи считали возможными высокія христіанскія добродітели въ мірів. Такъ въ житін Макарія египетскаго разсказывается, что преподобный, достигшій уже обладанія чрезвычайными духовными дарами (даже умершихъ воскрешавшій), услышаль однажды голось: «Макарій, ты еще не сравнялся съ двумя женщинами, совивстно живущими въ сосъднемъ городъ». Макарій розыскаль ихъ и пожелалъ узнать, какія у нихъ добрыя дёла. Женіцины ответили, что никакихъ добрыхъ делъ у нихъ не имется, что оне - просто замужнія женщины, которыя даже и въ прошлую ночь не были свободны отъ ложа своихъ мужей. Однако, при дальнъйшихъ распросахъ оказалось, что, состоя замужемъ за двумя братьями и совместно живя въ теченів 15 лътъ, онъ никогда никакого дурного слова не сказали одна другой и никогда не ссорились между собою, что у нихъ было желаніе уйдти въ монастырь, но мужья не отпустили ихъ, и онъ ограничились обътомъ воздерживаться до самой смерти отъ мірскихъ словъ. Произнесенныя при этомъ случать слова Макарія въ нашей славянской книгть «Житій святых» (января 19) передаются такъ: «воистину не дъвы, ни женимыя, ни инока, ниже мірянина, но произволенія Богь ищеть, пріемля е, яко самое діло, и по произволенію коегождо подаеть Св. Духа, действующаго и управляющаго житіе всякаго хотящаго спастися». Положимъ, что женщины, о которыхъ разсказывается въ житіи Макарія, стремились въ монастырь в только вившними обстоятельствами были удержаны отъ осуществленія ихъ завътнаго желанія; но фактъ высокой добродътели въ міръ нисколько этимъ не подрывается. Вообще въ житіяхъ святыхъ можно найдти немало примеровъ добродетельной жизни мірянъ, угождающихъ Богу н удостоиваемых в божественнаго откровенія. Или напр. въ «Изреченіях» св. старцевъ» (Άποφθέγματα των άγίων γερόντων у Котельера въ Мопиmenta, I, 679) объ аввъ Сильванъ разсказывается, что, сидя однажды съ братією, онъ пришель въ восторженное состояніе (гуємето см скотабы) и палъ лицомъ на землю, а потомъ, спустя долгое время, всталъ и заплакаль. О чемь? О томь, что представилось ему въ видении: многие нав монаховъ идутъ въ муку, а многіе изъ мірянъ въ парство небесное. Тутъ, какъ можно думать, проглядываеть не одна только педагогическая пізь, а извістное міровозэрівніе боліве общаго характера. Впрочемь, и Голь должень быль допустить, что идеаль Симеона съ перевъсомъ внутренняго настроенія надъ вибшними упражненіями и съраздиченіемъ ступеней просв'вщенія, изъ которыхъ низшія ступени достижимы для всякаго, могъ разсчитывать и на болве общирные круги, и даже на

великую церковь. На последней и въ самомъ деле сказалось вліяніе Симеона отчасти черезъ его учениковъ, особенно черезъ Никиту Стиоата, отчасти путемъ духовничества (такъ какъ многіе міряне были духовными дётьми Симеона), отчасти путемъ дитературнымъ. Годдь не упоминаеть о новелл'в Алексъя Коминна (Zachariae, Jusgraeco-romanum, Р. III coli. IV nov. XLI); въ ней едва ли не следуетъ видеть выражение того направленія, котораго Списонъ желаль для великой церкви. Императоръ скорбить объ отсутствіи церковнаго учительства, о хожденіи всьхъ во тымв и необозримомъ хаосв, о томъ, что, презрввъ тайну благочестія, выраженную въ словахъ Христа апостоламъ: «шедше научите вся языки» и проч., потеряли истиннаго Христа и Бога нашего и должны искать Его со слезами изъ глубины сокрушеннаго сердца и съ молитвою къ Богу, чтобы Онъ снова явился нашимъ мысленнымъ очамъ, причемъ цитируются слова Евангелія, всего чаще повторявшіяся Симеономъ: «царство Божіе внутри васъ». Императоръ желаетъ положить конецъ печальному состоянію рядомъ мівръ, исчисляемыхъ въ новеллів, между прочимъ правильною постановкою духовничества.

Авторъ «посланія объ испов'вди», съ котораго началась наша р'вчь, держить отвъть на предложенный ему вопрось, не оть ангеловь получивъ какія либо указанія и не отъ людей наученный, а свыше наставленный премудростію или благодатію Духа». Въ ответе проводится мысль, что грешникъ нуждается въ посреднике, и что посредничество есть апостольдкое достоинство: никто не можеть становиться въ это положеніе, прежде чемъ не исполнится Духа Божія и не почувствуетъ, что сдёлался другомъ Божінмъ; вяжущая и разрёшающая власть не есть принадлежность должности или сословія, а есть личное преинущество истинныхъ учениковъ Христа. Отъ Христа получили эту власть апостолы, отъ апостоловъ преемствовавшіе имъ на канедрахъ епископы; когда, по кознямъ діавола, епископы впали въ честолюбіе и въ разные грѣхи, она перешла къ пресвитерамъ безукоризненной жизни, а когда и эти последніе, по кознямъ врага, сделались недостойными, перенесена была на избранный народъ Божій — монаховъ. Въ посланіи говорится, что духовный наставникъ автора не имълъ пресвитерскаго сана, но власть свыше имъть, ученику же своему, т. е. автору, посовътовать принять посвященіе. — Обсуживая, такъ сказать, сравнительныя авторскія на посланіе права Іоанна Дамаскина и Симеона нового богослова, Голль находить, что въ посланіи есть отчасти основанія для предположенія въ пользу авторства Дамаскина не меньшія, чёмъ въ пользу авторства Симеона. Іоаннъ Дамаскинъ быль также монахъ и пресвитеръ. Объ Іоаннъ также извъстно, что онъ высоко чтилъ своего духовнаго отца. Не невозможно сближеніе посланія, по его содержанію, съ подлинными сочиненіями Дамаскина, тъмъ болъе, что изъ подлинныхъ сочинений Симеона не видно, чтобы онъ гдв либо спеціально занимался твиъ вопросомъ, который трактуется въ посланіи. Но весьма многое приложимо скор'ве къ Симеону, чемъ къ Дамаскину. Литературная манера не свойственна Дамаскину: если бы Дамаскинъ вздумаль писать на данную тему, то разработаль бы ее съ аппаратомъ патристической учености, между темъ какъ авторъ посланія обнаруживаеть знакомство лишь съ житіями святыхъ.. Отдівльныя мысли и выраженія посланія встрівчаются и въ подлинных сочиненіяхъ Симеона, напр. что посредникъ самъ долженъ зрѣть свѣть, ясно ощущать въ себъ присутствіе Духа Божія и сознаніе близости къ Богу, что обладаніе духовнымъ саномъ не требуется для связыванія и разр'ьшенія, что отношеніе между грѣшникомъ и посредникомъ можно сравнить съ отношеніемъ между должникомъ и поручителемъ, что авторъ пишетъ вразумленный Св. Духомъ и др. Рѣшительнаго вывода объ авторствъ Симеона все таки не-получается. Прибавить къ этому нужно и тв библіографическія данныя, которыя сообщаются Голлемъ. Манускрипть Гэля, изъ котораго Лекень получиль тексть посланія съ именемъ Дамаскина, не имфеть авторитета древности: это - сборникъ выписокъ, извлеченныхъ ученымъ первой половины XVII в. изъ различныхъ кодексовъ. Но Голль указываеть еще на одну римскую рукопись (стр. 108), въ которой посланіе приписывается Дамаскину. Съ другой стороны, мъсто, занимаемое посланіемъ св именемъ Симеона въ cod. Coisl., указываетъ на то, что оно поздне включено въ большее целое: ήθικά, и притомъ видно, что для обоихъ коаленевыхъ кодексовъ архетипомъ послужила работа одного и того же лица, такъ что въ двухъ рукописяхъ мы имъемъ, собственно говоря, только одного свидътеля объ авторствъ Симеона. Слъдовательно, ни авторства Симеона нельзя считать окончательно установленнымъ, ни авторства Дамаскина окончательно опровергнутымъ, -- къ этому объективному выводу приходить и Голль, хотя лично онъ убъжденъ въ авторствъ Симеона. Во всякомъ случаь, благодари ученому изследованію Голля выяснилось, что неть никакого основанія видіть въ посланіи выраженія мессаліанской ереси, какъ полагаль Лекень, и какъ въ последнее время повторяль покойный А. С. Павловъ.

Переходимъ къ слёдующей части почтеннаго изслёдованія Голля. Авторъ желаетъ здёсь доказать, что энтузіазмъ, который наблюдается въ Симеонѣ, уводитъ насъ въ первые вѣка христіанства, когда ставился вопросъ, "должность или Духъ должны управлять перковью», и не только не составляетъ чего либо случайнаго для монашества, а обоснованъ въ самомъ его существѣ, какъ оно выражено уже въ житіи св. Антонія. Житіе преподобнаго Антонія, составленное св. Аоанасіемъ, сдѣлалось образцомъ для позднѣйшихъ житій святыхъ и основнымъ правиломъ для монашества. Антоній, услышавъ въ церкви чтеніе Евангелія о богатомъ юношѣ, роздалъ свое нмѣніе и отправился къ старѣйшимъ аскетамъ (примѣры уединеннаго подвижничества уже и раньше Антонія встрѣчались въ Египтѣ) учиться добродѣтели. Демоны ставили ему помѣхи, но Антоній мужественно, въ теченіе многихъ лѣтъ, боролся съ ними, пере-

ходя отъ поб'ёды къ поб'ёдё, и въ этой борьб'ё получиль откровеніе: онъ увидълъ, что кровъ надъ нимъ какъ бы разступается, и нъкоторый дучъ свъта нисходить на него (αναβλέψας.... είδε την στέγην ωσπερ διανοιγομένην και ακτίνα τινα φωτός κατερχομένην πρός αὐτόν). Зам' στινα ΒЪ нашей славянской книгъ житій святыхъ (янв. 17) такъ передается состояніе Антонія во время откровенія: «отсюду пришествіе Господне ув'вдввъ блаженный, изъ глубины сердца испущая воздыханія, къ свету, имъ же просвътися, въщаше: гдъ еси быль, благій Іисусе, гдъ быль еси? почто въ началв не пришелъ еси испелити мои раны? И бысть гласъ къ нему глаголяй: Антоніе, здё быхъ, но ждахъ видёти мужество твое; нынъ же, понеже бразся еси мужески (одолъвая демоновъ-искусителей) всегда убо помогу тебъ и сотворю тя во всемъ міръ именита». И побъды, и откровеніе возбуждають въ Антонів еще большую ревность и онъ живетъ въ совершенномъ уединеніи, въ пустынъ, побъждая сатану и чаще и чаще удостоиваемый откровеній. Начинается его действованіе на другихъ: онъ исцівляеть больныхъ, изгоняеть демоновъ, утъпаетъ удрученныхъ и своими поученіями побуждаетъ многихъ последовать его примеру. Но, усматривая въ этомъ нравственную опасность для себя, удаляется въ новое уединеніе, хотя и тамъ слава его привлекаеть массу лиць, находящихся въ духовной и вътвлесной нуждв. Какимъ образомъ совершается въ Антонів внутренній процессъ, спрашиваетъ Голль? Цель его просто христіанская — спасти свою душу; но для Антонія выяснилось, какъ велико то благо, котораго онъ желаеть достигнуть: для того, чтобы быть истиннымъ ученикомъ Христа, мало раздать именіе, нужно не только освободиться отъ матеріальныхъ заботъ и попеченій, а и стать внутренно свободнымъ. Нравственный идеаль Антонія есть болье чымь аггрегать отдыльных аскетических созерцаній, — это есть связное и единое цівое: требуется не рядь отдівльных в добродътелей и упражненій, а добродьтель (фретті), очищеніе сердца отъ нечистыхъ помысловъ (ρυπαροί λογισμοί) и страстей (πάθη), освящение пълой личности. Но если для достиженія царства небеснаго нуженъ такой трудный путь, то ведь мірскимъ людямъ пришлось бы просто — на просто отказать и въ самомъ названіи христіанина? И авторъ житія не чувствуеть этой проблеммы, зам'вчаеть Голль, и вся греческая церковь, за все время ея существованія не вышла изъ противорічія. Въ сравненіи съ западомъ, разсуждаеть Голль, это имело и хорошую, и дурную сторону. Такъ какъ монахъ, принесшій даже и величайшія жертвы, желаль быть только истиннымь ученикомь Христа, стремящимся къ царству небесному, то понятія заслуги и удовлетворенія не могли укорениться на этой почвь. Греческій μισθός не есть латинское meritum, а іхανοποίησις даже у Гаврінла Филадельфійскаго, воспроизводившаго западно-схоластическое ученіе о таинствахъ, означаеть не удовлетвореніе Богу или божественной правдь, а исполнение «канона», т. е. епитими, наложенной церковью на грешника за его грехи. А съ другой стороны и мірскихъ

христіанъ нельзя было считать, такъ сказать, «отпітыми», какъ это возможно было на западі. Но туть была и опасность. Положимъ, что кто принималь христіанство въ серьезъ и желаль пріобрівсти возможно большую увітренность въ своей христіанской надежді, становился монахомъ. Для прочихъ же вітра въ человітколюбіе Божіе, въ то, что Богъ будеть судить не по слишкомъ строгому мітрилу, имітла морально-опасную сторону.

Виденія, откровенія, чудесныя знаменія въ житіи Антонія идуть рука объ руку съ нравственными его успъхами: откровенія служать источникомъ возрастающей правственной энергіи, а правственные подвиги низводять на подвижника большіе и большіе дары (γαρίσματα) Божіей благодати. Разные бывають дары и не каждому дается благодать въ ея высшихъ проявленіяхъ. Но даръ различенія необходимъ для всякаго монаха (γάρισμα διακρίσεως). Наполняющая всю жизнь монаха борьба съ безпокойными мыслями и нечистыми желаніями, съ ангеломъ тьмы, который легко принимаеть на себя видъ ангела свёта, не можеть вестись монахомъ, если онъ не въ состоянии различать между искусительными и святыми помыслами, между духами добрыми и духами элыми. Поэтому каждый монахъ долженъ стремиться получить даръ различенія духовъ (λαμβάνειν γάρισμα διακρίσεως πνευμάτων). Уже въ житін Антонія, говорить Голль, монашество выступаеть не съ твмъ только значениеть, что оно подняло нравственный идеаль на высшую ступень, но и съ твиъ, что оно вновь оживило энтузіазмъ въ церкви. Со времени торжества надъ монтанизмомъ, окончательно со времени торжества Кипріана надъ исповъдниками 1), энтузіазмъ харизматиковъ церкви первенствующей былъ подавленъ, и вотъ онъ вновь могущественно воспрянулъ. Эта духовная сниа не могла уже действовать такъ революціонно, какъ въ былыя времена первыхъ въковъ, потому что монахъ прежде всего ищетъ спасенія своей собственной души. Однако, χάρισμα монаха должна проявляться, дъйствовать: монахъ ставится въ положение свътильника для другихъ, и не только испелениемъ больныхъ, изгнаниемъ демоновъ, другими чудесными знаніями, но и пастырствомо. Въ житіи Антонія пастырская дівятельность его сильно выдвигается, какъ въ особенности соответствующая харизм'в монашества. Монахъ есть призванный сов'втникъ для обуреваемыхъ, ибо онъ имъетъ опытность въ духовныхъ борьбатъ, онъ обладаеть даромь διαχρίσεως πνευμάτων, онь есть знатокъ человъческаго сердца, могущій правильно обсуждать λογισμούς, и указывать правильныя средства противъ πάθη. О пастырствъ монаховъ, а равно о посредствующемъ положении Климента александрійскаго и Оригена между харизматиками первенствующей церкви и монахами будетъ сказано при изложеніи содержанія третьей части изследованія Голля.



<sup>1)</sup> О борьбъ церкви съ монтанистами и исповъдниками миъ приходилось говофить въ сочинени: «Объемъ дисциплинарнаго суда и юрисдикціи церкви въ періодъвселенскихъ соборовъ», Ярославль, 1884, стр. 20—36.

Идеаль житія Антонія есть идеаль анахоретскій. Василій Великій ставить тоть же идеаль истиннаго ученика Христова, но у него этоть идеаль истиннаго ученичества можеть быть достигаемь только въ общеніи единомысленныхъ. (О преподобномъ Пахомів Голль не нашель возможнымъ распространяться, такъ какъ историческій матеріаль, относящійся до Пахомія, представляется автору недостаточно твердымъ и надежнымъ). У Василія Великаго только общеніе есть тотъ субъектъ, который исполняеть всё заповёди Христа, и только въ общеніи находятся на лицо всв дары Духа, служащіе на пользу всякаго. Это общеніе есть тімо Христово. Предстоятель или старійшій (προεστώς, πρεσβύτερος, въ женскихъ монастыряхъ πρεσβύτερα) отправляеть въ этомъ твлв должность глава. Самый послёдній киновить можеть подняться до высочайшаго духовнаго достоинства, но въ киновіи должны господствовать послушание и смирение по примъру Господа, Который смирилъ себя даже до смерти. Отсюда естественно сравнение монаха съ мученикомъ. У Василія такимъ образомъ индивидуальный «энтузіазмъ» ослабленъ сравнительно съ житіемъ Антонія. Для Василія Великаго, безъ сомивнія, и церковь есть тіло Христово, но монашеское общеніе, само въ себ'в замкнутое и по возможности изолированное отъ міра, есть какъ бы особая церковь въ церкви. Обязанности, любовь къ ближнему-все это обставлено предълами монашескаго общежитія, хотя и Василій Великій не желаеть помешать тому, чтобы живущій въ міре получаль пользу отъ духовной жизни въ монастыръ. Можно бы было ожидать борьбы между анахоретскимъ идеаломъ житія Антонія и киновитскимъ идеаломъ Васидія. Ничего подобнаго Годдь не замічаеть. Такъ въ падестинскихъ монастыряхъ (а въ Палестину именно и перемъстился въ V в. центръ тяжести всего монашескаго движенія) действуеть уставъ Василія, но точно также извъстно и житіе Антонія, извъстны и анахоретская, и киновитская жизнь, организованныя и поставленныя въ связь одна съ другою такъ, что иногда архимандритство надъ анахоретами и обитателями лавръ съ одной стороны и архимандритство надъ киновитами съ другой стороны соединялись въ одномъ лицъ. Но киновитская жизнь представляется элементарною школою, анахоретская — более совершенною ступенью, такъ что въ этомъ пунктв оказывается отступление отъ мысли Василия Великаго. На палестинской почвъ мирнымъ образомъ встрътились вліянія объихъ странъ, изъ которыхъ исходили досель главныйшіе импульсы для . развитія монашества, т. е. Каппадокіп и Египта. Знаменитвищіе подвижники Палестины были природными каппадокійцами—Евенмій, Өеодосій, Савва; но житіе преподобнаго Антонія, вийсти съ пов'яствованіями о египетскихъ отщельникахъ и изреченіями ихъ, составили традиціонную назидательную литературу для палестинскихъ подвижниковъ. И это темъ естественнее должно было случиться, добавимъ отъ себя, что первый насадитель монашества въ Палестинъ-Иларіонъ-быль ученикомъ Антонія.

Образъ совершеннаго монаха, нарисованный Кирилломъ скиеопольскимъ въ составленныхъ имъ житіяхъ палестинскихъ святыхъ, согласуется во всёхъ его характерныхъ чертахъ съ идеаломъ житія Антонія: искорененіе помысловъ, отсёченіе страстей, углубленно-созерцательное безмолвіе (ήσυχία), одолівніе искушеній съ соотвітственнымъ ростомъ духовной силы и съ возрастающею изо дня въ день близостію или дерзновеніемъ къ Богу (παρρησία), откровеніе славы Божіей и осіяніе божественнымъ світомъ. О кориосяхъ палестинскаго монашества говорили, что они иміють апостольскіе дары (άποστολικά χαρίσματα).

Ни законодательство Юстиніана не упразднило анахоретской жизни 1), такъ какъ Юстиніанъ регулироваль своими законами собственно только киновитскую жизнь, не касаясь анахоретовъ (противное мевніе Фил. Мейера Голль опровергаеть въскими доводами), ни ударъ, нанесенный палестинскому монашеству завоеваніемъ Палестины арабами не отразился вредными последствіями на общихъ судьбахъ монапіества въ имперіи и деркви. Вырастаютъ новые центры: Константинополь (Студійскій монастырь) и Авонъ. Во времена иконоборства возникло въ киновіяхъ учрежденіе, которое прямо было разсчитано на то, чтобы приблизить киновитскую жизнь къ анахоретской: введеніе различія между монахами малаго и великаго образа (имросупном и инграхосупном). А фактъ существованія давріотовъ пустынниковъ, собирающихся вокругъ какого нибудь знаменитаго отшельника и живущихъ подъ его руководствомъ въ отдільных кельяхь, доказывается какъ поздейншими житіями святыхъ (Іоанникія, Павла Новаго), такъ и императорскими законами (Никифора Фоки, Мануила Комнина). Не ослабъвалъ и «энтузіазмъ» монашества, не разсвявался и ореоль монаха въ глазахъ народа, который видвлъ въ монахѣ носителя высшихъ силъ, но . . . «энтузіазиъ» получилъ иную окраску сравнительно съ прежнимъ временемъ: вторгся новый элементъ, придавшій какъ самосознанію монашества, такъ и окружавшему его нимбу иной характеръ, именно вліяніе Діонисія Ареопагита и его идей. Почва, на которую стало монашество со времени Діонисія, значительно измѣнилась. Обѣтъ, даваемый монахомъ при вступленіи въ монастырь, сдёлался таинствомъ (иостуром): рядомъ съ идеею обязательства становится идея посвященія, какъ благодатнаго д'виствія, какъ втораго крещенія, очищающаго отъ грвховъ подобно первому крещенію. Для Өеодора Студита, который первый приняль діонисіевскій счеть шести таинствъ, оспаривать, что монашеское посвящение есть достиром, наравнъ



<sup>1)</sup> Достойно замъчанія, что Юстиніанъ въ Новелль V гл. З засвидътельствоваль уже синонимическое употребленіе словъ «анахоретъ» и «гезихастъ», для обозначенія людей, проводящихъ уединенно-безмольную жизнь въ созерцаніи и усовершенствованіи, предписывая монахамъ жить, спать и пищу принимать въ одномъ помъщенія, съ слѣдующимъ исключеніемъ: εἰ μή τινες αὐτῶν τὸν ἐν θεωρία τε καὶ τελειότητι διαζῶντες βίον ἰδιάζον ἔχοιεν οἰκημάτιον οῦς δὴ καλεῖν ἀναχωρητάς τε καὶ ἡσυχαστὰς εἰώθασιν, ὡς τῆς κοινότητος ἐπὶ τὸ κρεῖττον ἐξηρημένους.

съ крещеніемъ и причащеніемъ, значить потрясать основы христіанства. Изъ приравненія монашескаго посвященія (μοναγική τελειώσις), какъ одного изъ шести таинствъ (εξ μυστήρια), къ крещенію объясняются перемвна имени при пострижении и присутствие восприемника. Какъ принявшіе второе крещеніе, монахи суть особое сословіе, избранный народъ Божій. Однако, разсуждаеть Голль, туть была и обратная сторона. Благодать второго крещенія снисходить на монаховъ только при посредствъ священника, совершающаго таинство, и даеть монаху только личное преимущество, а не право руководить и наставлять другихъ. Случай вразумленія монахомъ священника, лицомъ низшаго порядка лица высшаго порядка, вызываеть порицаніе со стороны Ареопагита. Отсюда видно, заключаетъ Голдь, какой «даръ Данаевъ» получило монашество отъ Ареопагита. Стремленіемъ монашества во всв времена было приблизиться къ Богу для непосредственнаго воспріятія лучей божественнаго свъта, а теперь оказывалось, что монахъ, самъ по себъ, неспособенъ къ этому. Впрочемъ, и по Діонисію требуется, чтобы самъ священникъ лично обладаль темъ светомъ, который онъ сообщаеть другимъ. У Ареопагита было далье и еще нъчто опасное для «энтузіазма» монашества, по мевнію Голля: усиленіе квістической набожности, питающейся созерцаніемъ таинствъ и церковныхъ обрядовъ, какъ чувственныхъ образовъ великихъ тайнъ, какъ орудій божественной благодати и соотв'єтственное ослабленіе живой нравственной энергіи.

Значеніе Симеона новаго богослова для исторіи «энтузіазма» Голль поставляеть въ томъ, что онъ вдохнуль въ него новую жизнь. Самъ озаренный свётомъ, Симеонъ не остается μόνος σύν μόνφ, одинъ на одинъ съ самимъ собой, а ревностно проповедуетъ и действуетъ въ качестве духовника, станя предъ другими опредвленную цель-удостоиться виденія божественнаго свъта. Позиція его, какъ и его предшественниковъ по «энтузіазму», не могла быть оспариваема съ церковной точки зрівнія. Если издревле были убъждены въ томъ, что монахъ особо облагодатствованъ отъ Бога, что ему открывается то, чего никакое око не видело и никакое ухо не слышало, то нельзя было оспаривать и того, что отдёльныя лица могуть быть удостоены эрвнія божественнаго света или славы Божіей. Можно было объявить Симеона высоком врнымъ фантастомъ, но называть его еретикомъ не было никакого основанія: Богъ, какъ угодно Его волъ, открываетъ Себя своимъ возлюбленнымъ. Въ XIV в. вопросъ о божественномъ осіянім или богоявленім, котораго удостоиваются чистые сердцемъ, вошелъ, какъ одинъ изъ спорныхъ пунктовъ, въ споръ болве общаго характера объ источникахъ и способахъ познанія и богопознанія (какъ это разъяснено О. И. Успенскимъ въ «Очеркахъ по исторіи византійской образованности», стр. 246-364) и поставленъ быль притомъ въ связь съ вопросомъ о природъ того свъта, который осіяль учениковь Христа на Өаворъ. Гезихасты (исихасты), аеонскіе монахи, защищаясь отъ нападеній Варлаама, который осуждаль

вхъ за то, что они, считая св. Писаніе безполезнымъ и науку вредною, думають, что существо Божіе можно видіть тілесными очами, повторяли мысли Симеона, «стояли на плечахъ Симеона», какъ выразился въ одномъ мъсть Голль. А Григорій Паламъ, принявшій гезихастовъ подъ свою защиту и доказывавшій, что истинное и спасительное знаніе состоить не въ изучени вившней мудрости, не въ силлогизмахъ, а въ служени Богу, въ духовномъ деланіи и въ тайной умственной молитве, которыя избранныхъ Божінхъ слугъ приводять къ божественному осіянію священнымъ огнемъ, прямо ссыдался на авторитетъ Симеона новаго богослова. И такъ, энтузіазмъ продолжаль жить въ греческомъ монашествъ. Впрочемъ, между Симеономъ и гезихастами XIV в. существовала та разница, что Симеонъ, хотя и начертавшій изв'єстный «чинъ» или порядокъ восхожденія къ свёту, не зналь никакихъ искуственныхъ пріемовъ подготовки къ виденію света, кроме нравственныхъ условій, а гезихасты знали таковое средство въ спеціально приспособленной для этой пъли молитвъ. Съ побъдой паламитовъ надъ приверженцами Варлаама, «энтузіазмъ» монашества нашелъ себъ, по словамъ Голля, окончательное признаніе въ греческой церкви. Симеонъ солунскій, посл'ядній богословъ греческой имперіи, доказываеть, что не Пахомій впервые установиль монашество, а что оно установлено Самимъ Христомъ и апостолами, даже пророками было предсказано, следовательно есть существенный институть христіанской церкви, столь же самостоятельный, какъ и священство, потому что, какъ и священство же, происходить отъ Христа и апостоловъ. На западъ монашество стало органомъ церкви, покоющейся на священствъ; на востокъ полобное полчинение монашества было невозможно. Монашество до конца удерживало здёсь особыя преимущества сравнительно съ священствомъ, уже по причинъ своего дъвства ( $\pi\alpha\rho \vartheta \epsilon v(\alpha)$ , и если принять въ соображение особый характеръ греческой церкви, богатство ея литургическихъ формъ, угрожающихъ подавить духъ, то нужно считать за счастье, заключаеть Голль, что «энтузіазмъ» въ монашествъ остался не подавленнымъ.

Изъ вышеизложеннаго читатель, безъ сомивнія, могъ убвдиться, насколько интересно содержаніе второй части изслідованія Голля. Авторъ выработаль себі, такъ сказать, историческую концепцію «энтузіазма», которая, однако, едва ли соотвітствуеть дійствительной исторіи. Возьмемъ прежде всего самый терминъ: «энтузіазмъ». Авторъ разуміветь подъ нимъ, безъ сомивнія (точнаго опреділенія «энтузіазма» онъ нигді не даеть), одаренность Духомъ, сознаніе этой одаренности и проявленіе ея въ жизнедівятельности. Сь исторической точки зрівнія, конечно, ність никакого препятствія называть «энтузіастами» харизматиковъ апостольскаго и ближайшаго послів апостольскаго времени, да и то далеко не всіхъ, а только нівкоторыхъ, каковы въ особенности пророки, о которыхъ говорится въ «Ученіи двінадцати апостоловъ». Но уже въ IV в. слово «энтузіазмъ» пріобрітаетъ специфическое значеніе, которое не могло

быть прилагаемо ни церковью къмонахамъ, ни монахами къ себъ самимъ. Подъ «энтузіастами» принято было разумёть опредёленную категорію еретиковъ, которыхъ называли также евхитами и мессаліанами или массаліанами. Уже законъ Өеодосія и Валентиніана 428 г., въ числі другихъ преследуемых секть, упоминаеть о messaliani, euchitae seu enthusiastae (l. 65 Cod. Theod. XVI, 5); законъ этотъ принять быль потомъ и въ законодательство Юстиніана (1. 5 С. І, 5). На третьемъ вселенскомъ соборѣ 431 г. состоялось опредёленіе противъ «нечестивыхъ мессаліанъ, которые называются также евхитами и энтузіастами» (Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, t. IV, p. 1477). Правда, ни Епифаній, ни следующіе ему Августинъ и Предестинать, говоря о мессаліанахъ или евхитахъ, не называютъ ихъ энтузіастами (см. Oehler, Corpus haeresiologicum, t. I p. 213. 253, t. II, p. 3. 463 sqq.). Но что они имъютъ въ виду тъхъ же еретиковъ, которые въ приведенныхъ законахъ и въ соборномъ постановлении названы энтузіастами, съ совершенною ясностію доказывается Өеодоритомъ, который въ своей церковной исторіи (IV, 11) называеть мессаліань или евхитовь энтузіастами. Названіе это не теряется и въ позднъйшей исторіи (Зигавинъ въ XXII титуль его «Догматической паноплін» и ср. еще Успенскій, Очерки визант. образ. стр. 191), и сабдовательно примънение къ греческимъ монахамъ вообще и къ Симеону новому богослову въ частности термина, имъвшаго свой определенный смыслъ, представляется довольно произвольнымъ. Едва ли можеть быть сомивніе въ томъ, что почва, на которой стояли Симеонъ и гезихасты, была нъсколько колеблющеюся, и что граница, отдълявшая міровоззрѣніе восточнаго монашества отъ ереси, представлялась иногда неясною, особенно съ появленіемъ модифицированнаго мессаліанства или энтузіазма въ видѣ ереси богомиловъ, самое названіе которыхъ есть буквальный переводъ любимаго монахами выраженія: фідог деой. Варлаамъ обвинялъ гезихастовъ въ мессаліанствъ, но, замъчательнымъ образомъ, и Палама обвинялъ варлаамитовъ въ томъ же мессаліанствъ, а между твиъ главныя силы партія паламитовъ черпала на почев, зараженной богомильствомъ (см. у Успенскаго въ «Очеркахъ» стр. 322, 343, 369 и сл.). У еретиковъ можно было найдти и непрестанную молитву, и восторженное состояніе, и увъренность въ видъніяхъ съ откровеніями; но они ниспровергали догматы, а монахи (разумвется, кромв еретичествующихъ монаховъ разныхъ направленій, таковыхъ въ восточномъ монашествъ было немало) догматовъ не колебали, и неясная теоретически граница въ дъйствительности проводилась весьма осязательно: еретики назывались еретиками, а Симеонъ новый богословъ былъ причисленъ къ святымъ восточной церкви 1). Что гезихасты удержали



<sup>1)</sup> Въ «Историческомъ ученіи объ отцахъ церкви» Преосвящ. Филарета Черниговскаго т. III, Спб. 1859 о Симеонъ говорится, что въ мъсяцесловахъ имени его не видно между святыми, но что о немъ съ похвалами отзывались очень многіе и между прочими Симеонъ солуискій. Никита Стиеатъ написаль ему канонъ. Преподобный

за собой ореолъ не только православія, а и защитниковъ православія, объ этомъ достаточно пов'єствуетъ церковная исторія XIV в.

Пойдемъ далве. Связь между такими отголосками апостольскаго времени, какъ монтанисты и исповъдники, и монахами, хотя бы даже и при посредствъ Климента александрійскаго и Оригена, установить очень нелегко. Если бы таковая связь существовала, то всего естественные было бы отыскивать ее на западъ, такъ какъ на западъ именно и ставился со всею остротою вопросъ, «Духъ или должность должны управлять церковью», — даже и человъкъ восточнаго происхожденія Фригість Монтанъ старался стать твердою ногою на римской почев и пріобрёль себ'в ревностнаго последователя въ римлянине — Африканце Тертулліане, а между тъмъ западное монашество, по выражению Голля, сдълалось органомъ церкви, покоющейся на священствъ, слъдовательно не присвояя себъ обладанія «Духомъ» въ противоположность церковной должности. Впрочемъ, этого пункта придется еще коснуться при изложении содержанія и разбор'в третьей части изслівдованія Голля. Голль правъ, когда говорить, что на востокъ гораздо поздиже, чемъ на западъ, усвоена была та точка эрвнія, которая для запада выяснилась уже въ борьбъ съ донатистами, что церковно-должностной органъ, какъ таковой, независимо отъ его личныхъ качествъ, совершаетъ всв церковные акты съ свойственною имъ силою и дъйствительностію. Но и на востокъ позднъйшему времени принадлежить собственно применение этой точки эренія къ вяжущей и разръщающей власти на исповъди (чъмъ это объясняется, скажемъ ниже); въ отношеніи же къ перковнымъ д'виствіямъ вообще, и востокъ весьма рано пришелъ къ сознанію, что сила ихъ не условливается личными качествами совершителя, и что совершать ихъ можетъ только церковно-должностной органъ, а не какой либо харизматикъ безъ должности. Не о противоположности между «Духомъ и должностію» свидетельствуеть тоть факть, что житіе Антонія составлено такимъ высокимъ представителемъ церковной должности, какъ св. Асанасій александрійскій, равно и тотъ факть, что Ананасій же убіждаль монаховъ, какъ

Нилъ Сорскій, нерѣдко свидѣтельствуясь Симеономъ, иногда прямо называетъ его святымъ: «яко же Симеонъ новый богословъ повелѣваетъ», или: «яко же рече св. Симеонъ». Преподобный Іосифъ волоколамскій также дѣлалъ выписки изъ сочиненій новаго богослова. Въ славянскихъ молитвенникахъ читается Симеонова молитва предъ пріобщеніемъ Св. Таннъ. Она читается и въ греческихъ съ надписаніемъ: Симеона новаго богослова благочестивое испытаніе о св. причащеніи (стр. 400—401 прим. 9 и 15). Что въ XIV в. во всякомъ случаѣ Симеонъ причислялся уже къ лику святыхъ, это видно изъ надписанія посланія объ исповѣди въ коаленевыхъ кодексахъ: τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Συμεών, и легко объясняется изъ господствующаго положенія, которое заняли паламиты и гезихасты противъ варлаамитовъ. Главы нашихъ русскихъ партій конца XV и начала XVI в.—іосифлянъ и нестяжателей—одинаково почитали Симеона новаго богослова какъ святого. Поэтому въ «Полномъ мѣсяцесловѣ востока» архимандрита Сергія, т. ІІ Москва, 1876 стр. 64 имя Симеона, котя и подъ особымъ значкомъ, внесено въ число святыхъ, память которыхъ празднуется церковью 12 марта.

людей выдающейся добродетели, занимать епископскія канедры. Монашество д'виствительно и сд'влалось, по выраженію Баронія, «seminarium in ecclesia Dei sanctissimorum episcoporum, (Annales ecclesiastici, III, p. 501), а на западъ монашество съ духовенствомъ комбинировано было такимъ образомъ даже, что между духовенствомъ и для духовенства введенъ былъ монашескій образъ жизни, и монашество составило изъ себя контингентъ лицъ, подлежащихъ опредъленію на церковныя должности (ibid. 500). Въ житіи препод. Пахомія (15 мая) напротивъ разсказывается, что онъ призываль одного изъ ближнихъ пресвитеровъ для совершенія божественной службы въ праздничные дни и для принятія отъ него пречистыхъ таннъ Тела и Крови Христовыхъ, и что смиренномудрый наставникъ не желалъ, чтобы кто либо изъ учениковъ его сподобленъ быль пресвитерского сана, сопряженного съ честію и начальствомъ. Следовательно, и отказъ монаха отъ церковной должности вытекаль не изъ сознанія обладанія «Духомъ», въ противоположность должности, а изъ смиренія. Изъ житій другихъ святыхъ видно, что они лишь послё многолетнихъ подвиговъ решались принять на себя духовный санъ (Евоимій, Макарій александрійскій, Савва, Симеонъ столиникъ, Киріакъ, Ефремъ Сиринъ и др.). Въ житіи Іоанна прозорливаго (27 марта) разсказывается, что къ преподобному пришли просить его молитвъ нъсколько посттителей, въ томъ числе одинъ діаконъ, скрывний свой санъ и явившійся подъ видомъ мірянина; но преподобный узналь потаеннаго клирика, взялъ его правую руку, поцеловаль ее и сказаль: «не отвергай благодати Божія, о чадо, ни лги повреждая даръ Божій, оная бо чужда есть христіаномъ». Монахи чтили духовный санъ, а клирики чтили высоко-добродътельную жизнь монаховъ и ихъ духовную опытность, — все это было весьма просто и естественно, и никакой надобности нътъ прибъгать къ презумпціи историческаго преемства монаховъ послъ харизматиковъ апостольскихъ временъ и исповъдниковъ временъ Кипріана. А такъ какъ доброд втельная жизнь не была исключительнымъ достояніемъ монастырей и лавръ, то и носителемъ нравственнаго авторитета не непремънно былъ монахъ. Съ одной стороны мы узнаемъ напр., что монахъ, избранный и посвященный въ епископы, не перестаетъ быть монахомъ въ отношеніи образа жизни и повседневнаго одбянія, или что епископъ, скрывая свой санъ, поступаетъ въ монастырь, чтобы проводить въ немъ монашескую жизнь (Baronius, Annales, t. VI, p. 599-600, 738), а съ другой стороны въ «Лугъ духовномъ» (λειμών, Pratum Spirituale) — произведеніи монашеской литературы—пов'єствуется, что одинъ епископъ, оставивъ епископство, отправился въ Антіохію и здёсь, скрывая свой санъ, занялся чернорабочимъ трудомъ на послугахъ у плотниковъ, витесто того чтобы поступать въ монахи. Разсказъ объ этомъ епископъ вдвойнъ интересенъ, какъ въ отношени къ самому епископу, такъ и въ отношении къ мірянину, государственному сановнику, нам'єстнику Βοστοκα (comes Orientis, κώμης της ανατολής), Εφρεμή. Εφρεμή, μύκι Византійскій Временнякъ. 11

милосердый и входившій въ нужды населенія, заботился о возстановленіи зданій въ Антіохіи, разрушенныхъ землетрясеніемъ. И вотъ онъ видить во снѣ, даже не разъ, этого епископа спящимъ, а надъ нимъ до неба возвышающійся огненный столбъ. Изумленный, намѣстникъ соображалъ, что бы это могло значить, не подозрѣвая епископскаго сана въ смиренномъ чернорабочемъ съ скудною растительностію на головѣ, въ грязномъ одѣяніи и въ постоянномъ тяжеломъ трудѣ. Ефрему удалось послѣ большихъ усилій вывѣдать отъ мнимаго плотника его тайну подъ клятвою не выдавать ее никому другому, причемъ мнимый плотникъ предсказалъ Ефрему, что онъ черезъ нѣсколько дней будетъ возведенъ на патріаршую антіохійскую каоедру пасти народъ Божій, что дѣйствительно и случилось (Cotelerii, Monumenta, II, 359, 199).

Не излишне замътить еще, что Голль обощель въ исторіи «энтузіазма» энергическое участіе монаховъ въ догматическихъ борьбахъ. Не говоря о временахъ иконоборства, когда монахи стояли во главъ иконопочитателей, и въ предшествующія времена столпы монашества, начиная съ Антонія, самими властями церковными приглашались высказать свой авторитетный голось по вопросу вёры (Осодосій, Евеимій, Симсонь п Даніилъ столиники, Савва). Авторитетъ ихъ голоса опирался на широко распространенную въ народъ славу святости, а не на энтузіазмъ въ смыслъ Голля и не на признание за монахами какой либо особой харизмы. Когда четвертый вселенскій соборъ, вибств и съ императоромъ Маркіаномъ, ръшилъ пригласить знаменитаго отшельника Авксентія, послъдній отговаривался тімъ, что діло монаховъ не учить, а учиться, учительство же принадлежить твмъ, кто почтенъ епископскимъ саномъ. Его противъ воли привели на соборъ, такъ какъ важно было, чтобы овъ высказался за халкидонскій догмать, въ виду распространенности еретическихъ ученій въ сред'в самаго монашества (Baronius, VI, 212). Бывало, конечно, что толпы монаховъ бурно выступали на защиту догматовъ, но не потому, чтобы они считали это дело своимъ призваніемъ, а потому, что, при всеобщемъ интересъ восточнаго христіанства къ догматическимъ вопросамъ, и монахи не могли оставататься въ сторонъ отъ религіозныхъ движеній, а слава святости монашеской придавала ихъ голосу авторитетъ, не большій и не меньшій того авторитета, какой могъ иметь голосъ всякаго святого человъка, хотя бы и не монаха. Во всякомъ случав, въ догматическихъ борьбахъ монахами обнаружена немалая энергія, которую Голлю следовало бы отнести къ «энтузіазму», и въ которой, однако, трудно было бы усмотръть отголосокъ или переживание традиціоннаго древнецерковнаго энтузіазма въ смысл'є борьбы носителей «Духа» съ носителями «должности». Боролись догматические взгляды, и монахи могли вступать въ борьбу съ монахами же.

Были ли для монаховъ «дарами Данаевъ» тѣ возэрѣнія, которыя сдѣлались господствующими благодаря сочиненіямъ Псевдо-Діонисія Ареопагита, мы увидимъ при разборѣ третьей части изслѣдованія Голля. А те-

перь еще одно замѣчаніе по поводу его разсужденій о заслугь, наградъ и удовлетвореніи. Что понятія объ удовлетвореніи и о сверхдолжной заслугъ, притомъ съ возможностію зачисленія ея въ пользу другихъ, менъе заслуженныхъ или совсъмъ не заслуженныхъ людей, выросли на латинской почев и къ восточной не привились, хотя и были попытки внести ихъ въ восточное міровозэрівніе, хотя греческая іерархія даже и индульгенціи иногда выдавала, съ этимъ нужно согласиться. Можно признать далье, что такая конструкція заслуги, въ силу которой заслуга разсматривается чуть ли не какъ юридическое основаніе для предъявленія иска къ Богу на вознагражденіе, могла явиться только благодаря варварскимъ возэрвніямъ, выросшимъ на латинской почвв. Но чтобы между латинскимъ «meritum» и греческимъ «илово́с» было какое нибудь различіе по существу — если оставить именно въ сторонъ означенный латинскій и латинско-варварскій плюсъ, — въ этомъ позволительно усумниться. Награда за заслуги или за д'вла столь же свойственна греческому міросозерцанію, какъ и западному. Въ «Лугь духовномъ» есть два разсказа о мірскихъ женщинахъ, которыя образумили пристававшихъ къ нимъ монаховъ следующимъ разсужденіемъ: подумай и вспомни, сколько времени ты трудился въ плачъ, воздыхании и въ другихъ подвигахъ, и вотъ все это разомъ будетъ потеряно, если ты совершишь задуманный тобою грвхъ (Cotelerii Monumenta, II, 444-445). Монахъ многолвтнею работою надъ собой скопляетъ себъ, такъ сказать, духовный капиталъ, котораго разомъ можетъ лишиться, и который, если онъ не потерянъ, а пріумножается, низводить большіе и большіе дары на подвижника, такъ что самые дары, какъ выше было замечено, представляются наградою за подвиги при жизни, а тъмъ болъе наградою представляется тотъ вѣнецъ, который уготованъ подвижнику въ будущемъ. Можно спорить о томъ, не была ли отражениемъ вліянія западныхъ пенитенціаловъ мысль восточныхъ канонарієвъ, что кто беретъ на себя и исполняетъ излишнюю епитимію, сверхъ наложеннаго покаянія, получаетъ не только прощеніе грівховъ, но и вінець за заслугу (см. Сліды западнокатолическаго церковнаго права въ памятникахъ древняго русскаго права, Ярославль, 1888, стр. 127 и сл.); но наградою представляется даже и самое прощеніе грѣховъ. Въ правиламъ, приписываемыхъ Тимовею александрійскому, говорится, что если кто благочестивымъ провожденіемъ четыредесятницы (постомъ, молитвою, воздержаніемъ отъ злорічія, лжи и клятвы, милостыней) заслужиль или пріобрёль награду, Богь прощаеть ему зато грвиъ, учиненный имъ въ томъ году (ἐἀν ἐν ταῖς τεσσαράχοντα ἀπέλαβεν τόν μισθόν, και έαν και άμαρτίαν διεπράξατο έν τῷ ἐνιαυτῷ ἐκείνῷ συγχωρεῖται ύπο του έλεήμονος Θεού), а кто постится вдвойнъ и втройнъ, очищаетъ ΤΈΙΟ ΟΤЪ ΓΡΈΧΟΒЪ (ἐάν τις δύναται νηστεύειν διπλά, ἔχει μισθόν, ή οὕ; — ὁ νηστεύων όντως διπλάς και τριπλάς άμαρτίας ἐκδύεται ἐκ τοῦ σώματος) вопросо-отвъты 29 и 30 у Питры въ «Juris ecclesiae graecorum historia et monumenta, I, р. 636-637. Жена тюремщика, подъ наблюденіемъ котораго содержался въ заключеніи преподобный Стефанъ новый, очень корошо выразила греческое міровозэрѣніе. Тайкомъ отъ мужа она вошла въ мѣсто заключенія, припала къ ногамъ преподобнаго и просила, какъ милости, не отвергать ея услугъ по снабженію его всѣмъ необходимымъ, такъ какъ отказомъ онъ лишилъ бы ее надежды получить за то нѣкоторую награду отъ Бога (ἐχ γὰρ τοῦ τοιούτου τρόπου ἐλπίζω κὰγώ μισθὸν ἐχ τοῦ Θεοῦ χομίσασθαι.—Cotelerii Monumenta, IV, 501). По словамъ самого Голля, господствующій взглядъ, противъ котораго боролся Симеонъ новый богословъ, состоялъ въ томъ, что дѣла сами собою приносятъ плоды, да и авторъ посланія объ исповѣди — Симеонъ или кто другой — въ сущности недалекъ отъ этой точки зрѣнія, представляя грѣшника должникомъ, повиннымъ уплатить долгъ Богу, а посредника — поручителемъ.

Трудно наконецъ согласиться и съ твиъ замвчаніемъ Голля, что греческая церковь вращается въ безнадежномъ противорвчій, съ одной стороны указывая на такой путь къ достиженію царства небеснаго, который подъ силу лишь избраннымъ даже и изъ монаховъ, съ другой же стороны не лишая и мірянъ надежды на спасеніе. Добродвтельными могутъ быть не одни монахи, и грѣшниками могутъ быть не одни міряне. Между наградою за чашу воды, о которой говорится въ Евангеліи, и наградою за дрети Антонія существуетъ понятное различіє; но отсюда слѣдуетъ только то, что въ царствѣ Божіємъ есть великіе и малые, и что въ дому Отца обители многи суть.

Третья часть изследованія Голля посвящена вопросу, на которомъ спеціально и въ особенности можно проследить положеніе или значеніе монашества въ теченіе исторіи, изображенное въ общихъ чертахъ въ предшествующей части (гдѣ говорилось объ «энтузіазмѣ» вообще), именно вопросу о вяжущей и разръщающей власти монашества. Спеціальной разработкой этого пункта авторъ желаетъ вновь осветить и подкрепить сказанное имъ объ энтузіазм'в вообще. Посланіе объ испов'вди, которое Голль считаетъ гораздо более вероятнымъ приписывать Симеону новому богослову, чёмъ Іоанну Дамаскину, свидётельствуетъ, что, въ моментъ написанія посланія, власть вяжущая и разрішающая находилась въ рукахъ монаховъ: чъмъ объяснить это явленіе, т. е. какимъ образомъ стало возможнымъ для монаховъ оказаться въ обладаніи этою властію? Для отвъта на поставленный вопросъ, авторъ нашелъ нужнымъ вернуться, какъ онъ говоритъ, къ «началамъ идеи власти ключей» (auf die Anfänge der Idee von der Schlüsselgewalt) и прослёдить исторію перковно-дисциплинарнаго суда и исповъди на востокъ. Западъ остался внъ круга эрънія Голля, если не считать краткаго замівчанія о нівкоторыхъ оттівнкахъ (gewisse Nüancen) различія между западнымъ и восточнымъ взглядами и о незнакомствъ запада съ системой покаянныхъ степеней. По Голлю, восточная церковь легче и скорве, чвиъ западная, усвоила себв мысль, что христіанская община состоить не изъ совершенныхъ святыхъ, а изъ людей, продолжающихъ грёшить; это не значитъ, говоритъ

Голль, чтобы нравственная строгость на восток' была ослаблена, а значить только, что на востокъ не было такого принципіальнаго и страстнаго спора, какой на западъ былъ вызванъ эдиктомъ Калликста и потомъ новаціанскимъ расколомъ, и что на востокъ на върующаго смотрвли не какъ на что нибудь готовое и сформировавшееся, а какъ на нвчто становящееся и достигающее. Историческій очеркъ перковной дисциплины и исповеди на востоке начинается съ Климента александрійскаго и Оригена. Авторъ находить, что «Педагогъ» Климента имълъ столь же руководящее значеніе для образованія этики на восток'в, какъ его «Стромата» для религіознаго ученія, и въ одномъ мість своего сочиненія называеть даже Климента отцомъ восточнаго монашества (стр. 139). «Совершенный гностикъ» Климента александрійскаго имбеть особое призваніе въ отношеніи къ своимъ слабымъ братьямъ: это — отголосокъ харизматика апостольскихъ временъ. Кипріанъ на западів сломиль исповъдниковъ (confessores, martyres), послъ чего въ западной церкви нътъ уже и рѣчи о духовномъ дѣйствіи харизмы; напротивъ, на востокѣ Клименть открываеть новую великую область, въ которой личная способность можеть получить важное значение, - область пастырства. На востокъ, даже и послъ того какъ установилась исключительная управомоченность должностныхъ лицъ къ публичной деятельности, оффиціальная церковь все еще оставляла просторъ свободной дъятельности, не лишая никого права обратиться къ тому, къ кому онъ имълъ довъріе.

Оригенъ стоить на той же почев, какъ и Климентъ. Онъ считаетъ превышениемъ правъ, если священникъ приписываетъ себѣ власть прощать смертные грвхи, хотя позднве и признаеть получившую господство практику этого рода, причемъ все таки для него остались несомивиными двв вещи: вопервыхъ тяжесть ответственности, которую береть на себя принимающій обратно въ церковь кающагося въ смертныхъ грёхахъ грёшника (послё понесенія имъ публичнаго покаянія), ибо это есть апостольское право связыванія и разрішенія; вовторыхъ, мысль, что разръшение не есть только провозглашение приговора, а есть вивств пробуждение къ новой жизни, что нельзя оправдывать грѣшника, не испѣляя его въ тоже время. Отсюда вытекають и качества, которыя долженъ имъть тотъ, кто желаетъ осуществлять вяжущую и разрѣшающую власть. Кто приписываетъ себѣ апостольское право, долженъ, подобно апостоламъ же, ощущать въ себъ «дуновеніе Духа Інсуса», должень быть πνευματικός. Христіане же вообще, обыкновенные христіане могуть прощать только ті грівхи, которые учинены противъ нихъ самихъ. Такимъ образомъ, если существуютъ въ церкви люди, имъющіе вяжущую и разръшающую власть, то къ осуществленію этой власти они призываются единственно (?) своею личною способностію, духовнымъ даромъ, харизмою. Не всякій грібхъ требуетъ чужой помощи. Обыденные гръхи прощаются Самимъ Богомъ непосредственно, тяжкіе и смертные гръхи только при посредствъ священства (т. е., предполагая,

что священникъ лично одаренъ Духомъ для осуществленія власти ключей). А средніе гръхи? Между легкими обыденными гръхами и самыми тяжкими или смертными гръхами въ серединъ лежитъ неопредъленная область человъческихъ прегръщеній. Въ этой области Оригенъ указываетъ разные способы получить прощеніе и, между прочимъ, сов'туетъ обращаться къ священнику Господню, или вообще къ опытному духовному врачу, который не необходимо долженъ быть священникомъ, съ исповедью, какъ съ раскрытіемъ предъ врачемъ того недуга, которымъ больеть грышникъ. Голль считаеть само собою разумыющимся, что этому врачу, все равно священникъ онъ или не священникъ, Оригенъ приписываетъ вяжущую и разръшающую власть, подкапывая, такимъ образомъ, авторитетъ должности не только въ томъ отношеніи, что отъ священниковъ требуетъ личной одаренности Духомъ для действительнаго осуществленія ими власти ключей, т. е. не всякаго священника считаетъ способнымъ къ этому делу, но и въ томъ отношении, что ограничиваеть «всемогущество оффиціальных» представителей церкви», отстанвая свободную пастырскую деятельность опытных христіанъ. Разсужденіе Оригена было тімь опасніве, что онь не указываеть никакого объективнаго признака для различенія среднихъ грёховъ отъ признанныхъ смертныхъ гръховъ (таковыми въ древней церкви признавались отпаденіе отъ въры, убійство и прелюбодьяніе-см. объ этомъ подробно въ изследованія: Объемъ дисциплинарнаго суда и юрисдикціи церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ, стр. 56 и сл.). Кто могъ разрѣшить отъ другихъ тяжкихъ гръховъ, кромъ признанныхъ смертныхъ, почему онъ не могъ разръщить и отъ смертныхъ, тъмъ болъе, что и священникъ имѣль не большую власть ключей, чёмъ всякій христіанинъ? И какъ быть, если въ общинъ имъется болъе довърія къ другимъ людямъ, чъмъ къ священнику? Но все это были опасности лишь въ идей. Недоставало главнаго — людей, которые бы сдёлались носителями этихъ мыслей. И вотъ явились монахи. Впрочемъ, между искуснымъ духовнымъ врачемъ Оригена и монахами посредствовалъ еще, по митнію Голля, тотъ покаянный пресвитерь (ό πρεσβύτερος έπι τῆς μετανοίας), объ учреждении и упраздненін котораго говорять историки Сократь и Созомень. Названный пресвитеръ принималъ и обвиненія въ тяжкихъ грізхахъ, и добровольную исповъдь гръшниковъ въ таковыхъ же гръхахъ; онъ назначалъ время и меру покаянія за эти грехи, а после понесенія покаянія разрешаль оть греховь; но онь же принималь исповедь оть всякаго человъка съ неспокойною совъстію, какіе бы ни были гръхи — тяжкіе или не тяжкіе.

Здѣсь Голль вдается въ довольно подробное, отчасти оригинальное и остроумное, изслѣдованіе публично-покаянной дисциплины на востокѣ. Дисциплина, по его взгляду, не была однообразною. При единствѣ основного типа, развились двѣ главныя формы или системы (опять таки въ практикѣ допускавшія разнообразное приложеніе): система апостольскихъ

постановленій и система покаянныхъ степеней. Въ апостольскихъ постановленіяхъ епископъ есть единственный держатель или обладатель власти ключей; его надзору подлежить все нравственное поведение членовъ общины въ словъ и въ дъль, въ важныхъ и въ маловажныхъ вещахъ. Свъдънія о проступкахъ онъ получаеть частію черезъ діаконовъ, частію путемъ взаимныхъ обвиненій членовъ общины; наказаніе должно соотвътствовать тяжести гръха, но вообще строгостію не поражаеть и чужло регламентаціи по какимъ либо опредвленнымъ категоріямъ грёховъ и родовъ наказанія; усмотренію епископа предоставлялся широкій просторъ. Намъчены только извъстныя, такъ сказать, основныя линіп: тяжкіе грѣшники въ церковное собраніе не допускаются, потомъ допускаются въ храмъ для слушанія слова, а не для молитвеннаго общенія, наконецъ, допускаются и къ участію въ литургіи върныхъ. Эта система должна была действовать въ большей части востока. Другая система, система покаянныхъ степеней, исходила изъ мысли регулпровать возстановленіе исключеннаго грешника въ общине по отдельнымъ стадіямъ, чтобы успешне достигался тотъ результать, къ которому должно было привести несеніе покаянія. Восхожденіе вверхъ соотв'єтственно смиренію, доказанному во время нахожденія на низшей ступени, должно было приводить грешника къ ясному сознанію высоты той цели, къ которой онъ стремится. Последнюю систему Голль считаеть дальнейшимъ развитиемъ системы апостольскихъ постановленій и районъ ея действія ограничиваеть малою областію, главнымъ образомъ Каппадокіею. Усмотрівнію епископа были поставлены здёсь статутарныя границы. Должность покаяннаго пресвитера могла существовать только тамъ, где действовала первая система: должность покаянного пресвитера и система покаянныхъ степеней взаимно исключали себя, такъ какъ покаянный пресвитеръ свободно опредъляль сроки, чего не могло быть при системъ степеней съ опредъленными періодами нахожденія въ каждой изъ нихъ, и такъ какъ при покаянномъ пресвитеръ щадилась стыдливость гръшниковъ, чего опять таки не предполагалось при системъ покаянныхъ степеней, ибо 34-е правило Василія Великаго о женахъ-прелюбодвикахъ было явно допущено какъ исключение изъ правила («женъ прелюбодбиствовавшихъ и исповъдавшихся въ томъ по благочестію, или какимъ бы то ни было образомъ обличившихся, отцы наши запретили явными творити, да не подадимъ причины къ смерти обличенныхъ, но повелвли стояти имъ съ върными безъ пріобщенія, доколь не исполнится время покаянія»). Голль не считаетъ далъе возможнымъ предполагать, чтобы и въ области дъйствія системы апостольскихъ постановленій должность покаяннаго пресвитера была повсемъстною, такъ какъ въ источникахъ нътъ указанія на существование ея гдв либо кромв Константинополя, и хотя Сократь съ Созоменомъ представляютъ названный институтъ повсемъстно существовавшимъ до Нектарія, но горизонтъ обоихъ историковъ, на самомъ дъль, не могъ быть широкъ. Относительно Сократа нътъ основанія предполагать, что онъ зналъ что либо о положеніи дёль внё сголицы, въ виду его собственнаго признанія (V, 24), а Созоменъ котя и хвалится напр. знаніемъ римскихъ порядковъ, но самъ же себя и изобличаетъ въ незнаніи.

Та и другая система покаянія им'ели д'ело только съ смертными грехами. Если не считать взглядовъ, высказывавшихся отдёльными проповъдниками, а имъть въ виду то, что церковью собственно было сдълано или установлено, окажется, что обыкновенные гръхи христіанъ оставались внъ круга эрънія оффиціальной церкви. Хотя по апостольскимъ постановленіямъ епископъ долженъ судить и за малые гръхи, хотя и для покаяннаго пресвитера была открыта возможность духовнаго совъта всякому желавшему успоконть тревоги своей совъсти, но церковнаго предписанія объ испов'єди всіми в'єрующими всякихъ грісховъ не было. Два удобные повода представлялись къ тому, чтобы провести начало обязательной исповеди всехъ греховъ всеми верующими: причащение Св. Таинъ и приготовление къ празднику Пасхи въ течение великой четыредесятницы. Но никакихъ обязательныхъ правилъ не было установлено ни о томъ, чтобы причащенію Св. Таинъ предшествовала исповъдь, ни о томъ, чтобы всякій христіанинъ являлся на исповъдь въ предшествующее празднику Пасхи время поста.

Теперь мы и приходимъ опять къ монахамъ. Между темъ какъ оффиціальная церковь мало обращала вниманія на обыкновенные грѣхи христіанъ, монашество, съ его стремленіемъ искоренять въ себ'в «помыслы» и «страсти», последовательно провело мысли Климента и Оригена. Монашество выдвинуло свою классификацію греховъ, какъ греховныхъ склонностей, которыя присущи каждому, борьба съ которыми есть задача жизни, и пренебрежение которыми ведеть къ погибели. Обязательность исповъди введена была именно, по мнънію Голля, не Антоніемъ и не Пахоміемъ, а Василіемъ Великимъ въ связи съ его киновитскимъ идеаломъ. Только на почет киновитскаго монашества и могъ возникнутъ этоть институть, какъ опирающійся на два предположенія: во первыхь, что человъкъ всегда гръшитъ, по крайней мъръ въ мысляхъ, и во вторыхъ, что онъ нуждается въ наблюдении и поддержкъ со стороны другихъ. Προεστώς — настоятель не есть единственное лидо, принимающее исповъдь. Задача эта исполняется и другими братьями, опытными и способными къ врачеванію. Василій Великій называеть ихъ то людьми. которымъ ввърено сострадательное и снисходительное попеченіе о болящихъ братьяхъ (οί πεπιστευμένοι τῶν ἀδελφῶν εὐσπλάγχνως καὶ συμπαθῶς έπιμελεϊσθαι των άσθενούντων), то людьми, которымъ вверено строительство Ταμης Βοκίμας (οι πεπιστευμένοι την οικονομίαν των μυστηρίων του Θεού). Это, по мевнію Голля,-не священники, потому что о требованіи отъ нихъ духовнаго сана нигдъ нътъ ръчи: не санъ, а харизма въ нихъ предполагается, духовная опытность, бохидата. Исповедь не соединяется съ какимъ либо разръщительнымъ актомъ. Твердость надежды на прощеніе гръховъ опирается на то, что мъра и образъ покаянія назначены лицомъ, имъющимъ даръ, на милосердіе Божіе, на молитвенное ходатайство настоятеля или братьевъ за грешника предъ Богомъ и на собственное сознаніе гръшника, почувствовавшаго приливъ правственной силы съ победою надъ одолевавшимъ грехомъ. Нетъ основанія думать, чтобы Василій Великій предписываемое для монаховъ хотіль сділать обязательнымъ и для мірянъ. На каноническихъ посланіяхъ (изъ которыхъ составились каноны Василія Великаго, им'вющіе общехристіанское назначеніе) вліяніе вравственно-монашескаго міровозэрівнія отразилось лишь настолько, поскольку Василій Великій назначаеть иногда наказаніе и за такіе грівки, которые предшествующими отцами не были относимы къ наказуемымъ, иногда въ видъ наказанія назначаеть только исключеніе отъ Евхаристіи, вообще же рекомендуеть обращать вниманіе не столько на время и образъ покаянія, сколько на плоды покаянія, -- этимъ положено начало примъненія системы покаянныхъ степеней и къмалымъ гръхамъ. Лаже и Григорій Нисскій, находившійся подъ болье сильнымъ вліяніемъ нравственных воззрвній монашества, построившій свою классификацію грёховъ на психологическихъ основахъ и включившій въ эту классификацію сребролюбіе, славолюбіе, сластолюбіе, зависть, ненависть, вражду, злословіе, далекъ отъ мысли распространять на всв подобные гръхи публично-покаянную дисциплину, находя, что они могутъ быть врачуемы, «всенароднымъ словомъ ученія» т. е. пропов'єдью. Златоусть точно также, при всей его великой ревности къ нравственному идеалу монашества, далекъ отъ мысли ввести въ церковь монашеско-дисциплинарное средство исповъди, какъ обязательное правило, и только у Астерія амасійскаго можно найдти болве чвить соввть, настоятельное желаніе, но все таки не обязательное предписаніе, чтобы всё христіане испов'ядывали свои гръхи братьямъ, могущимъ помочь своимъ сочувствіемъ, и священнику, какъ отцу, принимающему участіе въ скорби. Не следуетъ, наконецъ, упускать изъ вниманія и то обстоятельство, что въ покаянныхъ правилахъ добровольное признаніе вообще разсматривается, какъ основаніе смягченія наказанія, чего не могло бы быть, если бы испов'ёдь считалась обязательною. Такимъ образомъ, къ концу IV в. положеніе дваъ было такое, что церковь подчиняла своей дисциплинв только виновныхъ въ тягчайшихъ гръхахъ, а среди монашества дъйствовала диспиплина, обнимавшая всякіе грёхи всякаго члена монашеской общины. На это именно время падаеть событіе, которому, по мивнію Голля, неосновательно было придано величайшее значение для публичной дисциплины, — уничтоженіе патріархомъ Нектаріемъ должности покаяннаго пресвитера. Одинъ изъ изследователей (Frank, Die Bussdisciplin der Kirche, Mainz, 1867) во введеній къ своему изследованію выразился, что «публично покаянный институть быстро прошель на восток в періодъ своего развитія, въ теченіе какихъ нибудь 200 леть достигь своего высшаго процебтанія и затімь исчезь, какь будто его вітромь выдуло



изъ восточной церкви» (стр. IX—X). Голль энергически протестуеть противъ этого мибиія и расходится съ большинствомъ изследователей, трактовавшихъ этотъ предметь, начиная съ Морина и оканчивая Функомъ. Распоряженіемъ Нектарія, по мнінію Голля, большая часть востока не была затронута, потому что тамъ и не было этой должности, да и въ мъстахъ, затронутыхъ означеннымъ распоряжениемъ, публичная дисцеплина не прекратилась. Нелъпо было бы предположить, говоритъ Голь, что съ этого времени перевелись на восток в убійцы, прелюбод ви, отступники. Публичность означаеть, что община знаеть объ извёстномъ грёшникъ, какъ о таковомъ, а это возможно и не при системъ только покаянныхъ stationes, но и при той системв, которая излагается въ Апостольскихъ Постановленіяхъ. Аргументы въ пользу продолжавшейся и не прерывавшейся на востокъ практики публичнаго покаянія выдвигаются самые разнообразные: занесеніе покаянных каноновь въ сборники юстиніановскаго въка (въ 60, 50 и 14 титуловъ), признаніе Юстиніаномъ за канонами равной силы съ законами, исчисление каноновъ во 2-мъ правилъ трупльскаго собора, собственные каноны этого собора, особенно 87-й канонъ, интерпретація каноновъ комментаторами XII в. Все это было бы необъяснимо, по мевнію Голля, если бы каноны не имвли практической силы. Авторъ призываеть затвиъ на помощь себъ Осодорита, который представляеть практикующимся публичное покаяние въ смысле системы апостольскихъ постановленій, Поанна Лівствичника и Анастасія Синаита, которые отвъчають на вопросъ, почему раскаявшагося и ананематствовавшаго ересь еретика церковь принимаеть тотчась, а раскаявшагося блудника принимаеть съ отлучениемъ на извъстное время, откуда следуетъ-де, что блудникъ все еще исключался изъ церкви и не прежде принимался, какъ исповъдавъ свой гръхъ и давъ доказательства исправленія, - патріарха Никифора, который назначаеть 35 л. епитимію отцеубійць и, различая тайные и явные грыхи, исповыдавшихся въ первыхь, по принятіи ими епитиміи, допускаетъ стоять въ церкви до молитвы объ оглашенныхъ, а учинившихъ явные гръхи подвергаетъ наказанію но всей строгости церковныхъ каноновъ. Не только соборъ 869 г., назначившій лжесвидітелямъ противъ патріарха Игнатія и лицамъ, виновнымъ въ кощунствъ, прохождение покаяния по степенямъ, приводится въ доказательство не прерывавшейся на востокъ практики публичнаго покаянія, но даже и прим'вненіе на запад'в въ ІХ в., напр. папой Николаемъ І, публичнаго покаянія Голль склоненъ объяснять вліяніемъ восточной практики того времени на западную. Позднейшие свидетели продолжающейся практики публичнаго покаянія на восток суть: соборь 920 г., который, съ ссылкою на прежнихъ св. отцовъ, отлучаетъ отъ деркви вступившихъ въ четвертый бракъ до тъхъ поръ, пока они будуть оставаться въ беззаконномъ сожитіи, а вступившихъ въ третій бракъ по достиженій ими 40 літняго возраста (предполагая, что у нихъ ніть дітей отъ предшествующихъ браковъ, такъ какъ при дѣтяхъ бракъ 40 лѣт-



нему безусловно воспрещается), подвергаетъ пятилътней епитими безъ всякаго послабленія, точно также какъ безъ всякаго послабленія подвергаетъ 4-хъ лътней епитеміи людей, не достигшихъ 40 лътняго возраста и имъющихъ дътей отъ прежнихъ браковъ, — Илія Критскій и Никита солунскій, которые говорятъ объ епитиміяхъ по древнимъ правиламъ, представляя ихъ, стало быть, дъйствующими,—даже Симеонъ новый богословъ, у котораго можно усмотръть указаніе на то, что есть гръшники, совершенно исключенные изъ церкви, есть такіе, которые, покаявшись, исповъдавшись, и принявъ епитимію, остаются внъ (?), и такіе, которые еще не исполнили опредъленнаго времени покаянія, откуда-де слъдуетъ, что допущенные къ покаянію не составляли одной безразличной массы.

Общій выводъ изъ всей этой аргументаціи таковъ:

Въ принципъ публично-покаянная дисциплина въ теченіе стольтій посль Нектарія, оставалась неприкосновенною: гръшникъ исключался и быль извъстенъ общинъ какъ таковой; въ нъкоторой части церкви поддерживалось дѣленіе допущенныхъ къ покаянію на различные классы и предписанные канонами періоды для пребыванія въ каждой изъ степеней; какой конкретный образъ принимала практика въ отдѣльныхъ мъстностяхъ, въ какихъ странахъ слъдовали болье развитой, въ какихъ болье простой системъ, другими словами, гдѣ дъйствовали апостольскія правила и гдѣ правила Василія Великаго,—это такіе вопросы, на которые, можетъ быть, никогда не послѣдуетъ отвъта. Но главное стоитъ внѣ сомнънія—продолжающееся существованіе публичной дисциплины и авторитета каноновъ.

Какъ ни твердо, однако, поддерживался авторитетъ каноновъ, невозможность приложенія ихъ чувствовалась, и изъ этого чувства объясняется составленіе во второй половинѣ XI в. Іоанномъ Постникомъ покаяннаго устава. Онъ имъль, правда, предшественника въ лицъ Оеодора Студита, но подлинность епитимійныхъ правиль этого послёдняго представляется Голлю сомнительною и, во всякомъ случать, историческое значение ихъ маловажнымъ. Подъ Іоанномъ Постникомъ Голль со всею рѣшительностію разумбеть того монаха-каппадокійца Іоанна Постника, въ честь котораго патріархомъ Каллистомъ въ XIV в. составлено было похвальное слово, изданное профессоромъ Гельцеромъ въ Zeitschrift f. wissensch. Theologie, 1886, а не патріарха константинопольскаго конца VI в. Изв'встное суждение патріарха Николая Грамматика Голль прямо относить къ монаху Іоанну Постнику, современнику патріарха, и при томъ даетъ этому сужденію интересное историческое освіщеніе. Въ изданіи Гедеона (Гєбєю у, 'О Адос) сужденіе патріарха выражено не въ томъ видъ, въ какомъ оно позднъе комментировано было Вальсамономъ (и въ какомъ оно до сихъ поръ единственно и признавалось въ русской канонической литературъ за суждение Николая). На вопросъ авонскихъ монаховъ, следуетъ ли налагать епитимін по канону Постника на боле слабыхъ, или на всъхъ? -- патріархъ отвътиль: теперь укръпился обычай

налагать епитимін на многихъ по этой книгь, но ть, которые находятся въ въдъніи хорошаго и впадуть въ погръщность, посредствомъ канонической кинги будуть исправлены (περί τοῦ κανόνος τοῦ νηστευτοῦ εί γεὴ μετ' αὐτοῦ κανονίζειν τοὺς ἀσθενεστέρους ἢ πάντας; Ἀπόκρ. Ἐπεκράτησε νῦν ή συνήθεια διὰ τῆς βίβλου ταύτης κανονίζεσθαι τοὺς πολλοὺς: πλήν οι έν γνώσει τοῦ καλοῦ ὄντες, καὶ σφαλλόμενοι διὰ τῆς κανονικῆς ἐπανορθωθήσονται βίβλου) 1). Такимъ образомъ, патріархъ, свидьтельствуя о новости укоренившагося обычая, не даетъ прямого и решительнаго ответа на поставленный ему вопросъ: онъ не хочетъ совсвиъ отвергнуть каноны Постника, но въ тоже время желаль бы, чтобы для эрвлыхъ христіанъ поддерживались древнія каноническія постановленія. Такъ какъ, однако, книга Постника нашла благопріятный пріемъ у нівкоторыхъ руководящихъ людей церкви, то ръшились на фальсификацію отвъта Николая (очевидно сторонники древнихъ каноновъ), и Вальсамонъ комментируетъ уже явно и тенденціозно искаженную редакцію отвъта Николая. На вопросъ, сабдуетъ ли кого либо канонизовать по уставу (κανονικόν) Постника, отвътъ читается въ следующей редакціи: то тогойтом камоміком πολλή συγκαταβάσει γρησάμενον πολλούς ἀπώλεσε<sup>2</sup>). διό οί ἐν γνώσει τοῦ καλοῦ όντες καὶ ἐκ τούτου σφαλλόμενοι ἐπανορθωθήσονται, ΤΑΚЪ 9ΤΟ второе предложение въ отношении къ первому является ни къ селу не къ городу (wie die Faust auf's Auge passt). Вальсамонъ не самъ произвель фальсификацію, но онъ принадлежаль къ числу твхъ, которые, расходясь съ большинствомъ, одобряли выраженное въ этой редакціи сужденіе (т. е. неодобрительно относились къ Постнику и стояли за прим'ьненіе древнихъ каноновъ). Никифоръ хартофилаксъ, Властарь и Арменопуль свидътельствують уже объ окончательно утвердившемся авторитетв покаяннаго устава Іоанна Постника. Это не мвшало, однако, авторитету древнихъ каноновъ о публичномъ покаяніи поддерживаться во всей силь до самаго конца византійской имперіи. А между тымъ уже раньше Толль показаль намъ, что древняя дисциплина публичнаго покаянія примінялась только къ тягчайшимъ грівань, и такимъ образомъ важивищая задача церкви — воспитаніе ея членовъ, нуждающихся въ руководствъ, оставалась въ пренебрежении. Исповъдь никогда не была установлена какимъ-либо канономъ; первое положительное предписаніе о ней является не раньше, какъ въ «Православномъ Исповъдани» Петра Могилы. Можно лишь находить историческія свидетельства объ обычав исповеди, каковы, напр., свидетельство Петра хартофилакса изъ XI в.,



<sup>1)</sup> Въ этой редакціи вопросъ и отвѣтъ читаются между правидами Никифора (Pitra, II p. 285 qu. 189 въ «Juris Eccles. graec. hist. et monum.»).

<sup>2)</sup> Любопытно, что и въ этой редакціи отвѣть читается между правилами Никифора у Питры въ Spicilegium Solesmense, IV, р. 399 сап. 83. Безъ всякаго сомиѣнія, Никифоръ Исповѣдникъ не повиненъ ни въ той, ни въ другой редакціи, т. е. обѣ онѣ принадлежатъ къ числу тѣхъ многихъ правилъ, которыя позднѣе составлены и приписаны Никифору.

Вальсамона изъ XII в., и притомъ объ обычать, все еще не поставленномъ въ связь съ причащениемъ, въ смыслъ безусловно необходимаго предположенія для послёдняго, а что касается назидательной литературы, принадлежащей почти исключительно перу монаховъ, то она для монаховъ собственно и предназначалась. Становившаяся более и более обычною исповедь мірянъ должна была направиться не къ священникамъ, а къ монахамъ. Отношение между священствомъ и общиною было не столь тесно и интимно, чтобы священникъ имелъ первое право на доверіе мірянъ. Развитіе культа не благопріятствовало развитію такихъ интимныхъ отношеній: священникъ могъ считать свою обязавность исполненною, сообщивъ върующимъ въ богослужении небесныя силы, и, помимо богослуженія, не имълъ ничего такого, что давало бы ему особый авторитетъ. Церковь на никейскомъ соборъ отклонила введение безбрачия въ духовенствъ: при всеобщемъ почтеніи къ дъвству, это было, по мнънію Голля, ошибкой. Монахъ — дъвственникъ, вся жизнь котораго проходитъ въ стремленіи къ небу, и который притомъ же имветъ «даръ различенія духовъ», долженъ былъ необходимо сдёлаться соперникомъ священника въ области руководительства душъ. А разъ монашество вступило въ эту область, оно не могло само же себя ограничивать въ своей дъятельности опредъленными предметами. Самочувствію монашества, его сознанію обладанія Духомъ, соотв'єтствовала компетентность монаха во всёхъ д'влахъ покаянія по всякимъ грѣхамъ, причемъ не придавалось значенія тому обстоятельству, имбеть или не имбеть монахь священный сань, а также не придавалось значенія и каноническимъ постановленіямъ о наказаніяхъ. Хотя монащество первоначально не имъло намъренія выходить за предълы монашеской сферы, но уже изъ житія Антонія видно, какое довъріе имъли мірскіе люди къ харизмъ монаха, - къ его способности обсуживать душевное состояніе другихъ и выводить ихъ на правый путь. И во всёхъ позднёйшихъ житіяхъ разсказывается о томъ, какъ къ великимъ почитаемымъ монахамъ приходили не единицы, а цёлыя массы людей. Въ дъятельности, которая приписывается въ этихъ случаяхъ монаху въ житіяхъ святыхъ, преподаніе духовнаго совъта, благословеніе и осуществленіе вяжущей и разрѣшающей власти почти не замѣтно переходили одно въ другое. Ибо что значитъ связывание и разрѣшение въ греческой церкви? -- спрашиваеть Голль, и отвъчаетъ: указаніе правильныхъ врачебныхъ средствъ противъ гръха и молитвенное ходатайство предъ Богомъ о прощеніи вины. Поговоривъ въ интимной бесёдё о ΤΟΜЪ, ЧΤΟ ΟΤΗΟΟΙΤΟЯ ΚЪ ΠΟΙΙЬЗЪ ДУШЕВНОЙ (πρὸς ώφελειαν τῆς ψυχῆς), преподавъ свое благословеніе (εύλογία) и объщавъ свое ходатайство, монахъ тъмъ самымъ и осуществлялъ «нвчто подобное вяжущей и разрвшающей власти» (etwas der Binde- und Lösegewalt Analoges). Если сила ходатайства святыхъ подвижниковъ была такова, что даже узы смерти разрушались, т. е. мертвые воскрешались ихъ молитвами, то силою же ихъ ходатайства разрѣшались и узы грѣха. Голль заимствуеть изъ житій святыхъ доказательства широкой духовнической практики монаховъ, какъ мастеровъ въ области духовнаго руководительства. Оффиціальная церковь молчаливо допускала пастырскую дѣятельность монаховъ и наложенную монахомъ епитимію приравнивала къ каноническому покаянію, какъ это было на соборѣ 869 г. Такимъ образомъ, исторически вполнѣ оправдывается то, что говорятъ Симеонъ новый богословъ, Іоаннъ Постникъ и Іоаннъ антіохійскій 1) о переходѣ власти вяжущей и разрѣшающей къ монахамъ.

<sup>1)</sup> Покойный А. С. Павловъ въ своемъ новомъ издавін номоканона при большомъ требник' склоненъ былъ даже приписывать Іоанну антіохійскому изв'єстное намъ посланіе объ испов'єди. Эта мысль, вітроятно, навічна была на нашего почтеннаго ученаго тѣмъ, что въ λόγος Іоанна антіохійскаго (конца XI в.), о незаконно навыекающихъ выгоды изъ монастырскихъ имуществъ и о монашеской дисциплинъ, также какъ и въ посланіи объ исповеди съ именемъ Іоанна Дамаскина (или Симеона новаго Богослова), воспроизводится сивна последовательных исторических эпохъ съ изображеніемъ козней сатаны противъ церкви. Сходнаго, однако, очень мало. Въ λόγος Іоанна антіохійскаго говорится, что посл'є того, какъ пропов'єдь Слова Божія охватила весь міръ, сатана употребиль всё усилія къ тому, чтобы погасить вёру. Для этого въ первую голову онъ воспользовался, какъ нечистыми своими орудіями, императорами и властями, которые преследовали верующихъ. Когда это не привело къ цёли, онъ внушилъ мысль, что св. крещеніе нужно откладывать до конца жизни, благодаря чему скоропостижно умиравшіе, или во время войны, кораблекрушенія и т. п. оставались некрещенными. Св. отцы — преемники апостоловъ — воспротивились этой махинаціи врага, установивъ крещеніе дітей. Тогда діаволь устремидся къ развращенію правовъ христіанскихъ, зная хорошо, что вѣра безъ дѣдъ мертва. Противъ этого св. отцы установили разные способы покаянія и роды наказаній, соотвътственные гръхамъ человъческимъ, для очищенія тъла церкви и для возстановленія върующихъ въ то состояніе благедати, въ которомъ они были при крещеніи. И воть массы върующихъ устремились къ церкви и, принимая на себя возложенныя наказанія, получали разръщеніе отпущенія. Но и туть діаволь сдълаль такъ, что кающісся, еще прежде, чёмъ выполнить время покаянія за прежніе грёхи, погружались въ новые. Тогда многіе стали удаляться изъ міра въ горы и упражняться въ аскетической жизни; появились монастыри, и когда монашескій чинъ умножился и распространился, законодательству нашей ісрархіи угодно было установить, что тотчасъ посять посвященій (μετά τάς ίεράς εύθύς τελειώσεις) монахамъ дается совершительная благодать (τελεστική χάρις) и они удостоиваются посвящательнаго призыванія и свяιμεθιασο ταιθοχδιαστρία (ἀφιερωτικής ἐπικλήσεως καὶ ἱερουργικής τελετουργίας, ὡς καὶ ὁ μέγας Διονύσιος τὸ τῆς μοναχικῆς τελειώσεως μυστήριον ἐκτιθέμενος), причемъ авторъ подробиће разъясняя это возэрћије, ставитъ монашескій чинъ въ серединъ между священствомъ и върующимъ народомъ. Посвящение монаховъ уподобляется крещению по тъмъ страшнымъ отречениямъ и обътамъ, которыя произносятся при немъ, почему божественные отцы и называли его вторымъ крещеніемъ, имѣющимъ силу возобновлять первое. Божественные отцы установили правила жизни монашеской, и явился цълый рядъ богодухновенныхъ писаній, относящихся къ этому предмету. Монастыри распространились повсемъстно - мужскіе и женскіе. Врагь человъческаго рода полвигнулъ Льва Исавра и Константина Копронима уничтожить монашескій чинъ, но в туть ошибся въ расчетв. Непобъдимою силою Христа онъ ниспровергнуть вывств съ его иконоборческими кознями, и съ этого времени до сего дня, на протяжени 400 л., чинъ монашескій пользуется такимъ почетомъ отъ всёхъ вёрующихъ, что исповёдь, признаніе въ грёхахъ и соотвётственныя епитиміи и разрёшенія перенесены на монаховъ. Сатана не успокоился. Уже не Діоклетіаны или Максиміавы,

Указываемую последнимъ дату начала деятельности монаховъ по осуществленію этой власти, именно времена иконоборства, Голль находитъ (довольно неожиданно) очень вероятною; въ правиле Никифора Исповедника, по которому, при отсутствіи пресвитера, и монахъ можетъ налагать епитимію, онъ видитъ (тоже довольно неожиданно) «первый симптомъ отступленія священства на задній планъ».

Такимъ образомъ, съ конца иконоборческой эпохи до половины XIII в. монашество находилось въ исключительномъ обладаніи вяжущею и разрішающею властію: это была привилегія, принадлежавшая сословію, осуществлявшаяся каждымъ, кто носилъ охущил. Отъ Вальсамона узнамъ, что оффиціальная церковь старалась связать эту монащескую привилегію съ церковнымъ порядкомъ посредствомъ назначенія монаховъ въ духовники и посвященія ихъ въ пресвитеры, причемъ вліяла на нихъ и въ

не Аріи и Несторіи и проч., а мы сами взаимно, православные православныхъ, поражаемъ и убиваемъ. Дъло въ томъ, что данное и посвященное нъкогда Богу христолюбивыми императорами, архіереями, властями, монахами и мірянами, стало раздаваться людьми въ даръ людямъ, не смотря на заклятія фундаторовъ: монастыри, герокоміи, ксенодохіи и принадлежащія имъ владінія. Началось это опять со временъ Копронима, ненавидъвшаго монашество, а поздиве и не-иконоборцы стали держаться той же практики, отдавая монастыри разнымъ лицамъ для возстановленія и украшенія, каковая цёль на самомъ дёль стала забываться, и монастыри стали разсматриваться, какъ источникъ дохода. И вотъ начинается раздача монастырей въ даръ мірянамъ, даже женатымъ, даже пожалованіе одного монастыря двоимъ. Жалованныя грамоты — это просто нѣчто богохульное. «Мое величество» или «наша мѣрность» жалуемъ тебѣ такому-то такой-то монастырь, носящій имя Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, или Пречистой Госпожи нашей Дъвы Богородицы, или кого-либо изъ святыхъ, со всёми правами, привилегіями, владёніями, движимостями и остальными доходами, пожизненно или въ предблахъ еще одного поколенія. Подумай человъкъ, что ты говоришь и что пишешь, и ужаснися! Что всего хуже, этою практикою расшатывается и дисциплина церковная: между тёмъ какъ за священствомъ должно бы следовать монашество, а за монашествомъ вёрующій народъ теперь міряне стали выше монаховъ. Если бы кто-либо сказалъ, что раздаваемые въ даръ монастыри стоятъ цёлые и невредимые, то противъ этого вопіютъ монастыри, разрушенные харистикаріями (т. е. тіми, кому они пожалованы), или превращенные въ подгородныя дачи. Тъ, которыхъ дурной обычай назвалъ харистикаріями, получивъ монастырь, на всёхъ и на все смотрять, какъ на находящееся въ ихъ полномъ распоряженіи, не исключая самихъ храмовъ и монаховъ, храмамъ и монахамъ выдають скудную часть доходовь, да и то какъ милость, после многихъ просьбъ, игумену предписываютъ принимать въ число братіи, съ предоставленіемъ мельи и права на доходъ, недостойныхъ лицъ, безъ соблюденія правила о трехлітнемъ искуст (Напечатано у Cotelerii Monum. I, 159-161). — Таково содержаніе рѣчи Іоанна антіохійскаго. Съ посланіемъ объ испов'єди, носящимъ имена Іоанна Дамаскина и Симеона новаго Богослова, документъ, повторяемъ, имъетъ весьма мало общаго; но онъ важенъ въ другомъ отношении: то, что въ немъ говорится о харистикаріяхъ, невольно напрашивается на сравнение съ хозяйничаньемъ западныхъ феодальныхъ сеньоровъ въ церковныхъ бенефиціяхъ, на что, впрочемъ, и обращено уже вниманіе въ наукъ (Успенскій, Типикъ монастыря св. Маманта въ Константинополь, въ «Летописи всторико-филологич. общ. при новоросс. унив. 1892; Nissen, Die Diataxis des Michael Attaleiates, 1894).



томъ смыслъ, чтобы епитеміи назначали они не по усмотрънію, а по канонамъ, не имъя, однако, возможности помъщать распространенію покаяннаго устава Постника. Вальсамонъ энергически и принципіально вступиль въ борьбу съ монашествомъ, отстаивая «право должности противъ свободнаго духа», и, вм'вст'в съ т'вмъ, авторитетъ древнихъ каноновъ противъ каноновъ Постника, искуственно интерпретируя кареагенскія правида и выводя право на принятіе испов'ёди изъ епископскаго уполномоченія, которое можеть быть дано только священникамъ, а не простымъ монахамъ. Любопытно, что и Вальсамонъ не можетъ отръщиться отъ мысли, что для осуществленія власти ключей требуется личная способность. Почему ецископъ способенъ отпускать грами? Потому что хиротонія архіерейская, подобно помазанію царей, заглаждаетъ всякіе грёхи, и малые и тяжкіе, учиненные до хиротонін и поназанія (ή μέν γειροτονία των άρχιερέων και το χρίσμα των βασιλέων άπαλείφουσι τά πρό τῆς γειροτονίας καὶ τοῦ χρίσματος άμαρτήματα, οἶα ἀν ὧσι. διὰ γὰρ τοῦτο καὶ ἐξουσίαν έγουσιν οι ἐπίσκοποι ἀφιέναι άμαρτήματα — κъ 12 пр. анк.). Κακъ надо подагать, Вальсамонъ и царей считаль способными отпускать грёхи. Но, спрашивается, откуда пресвитеръ получаетъ вяжущую и разрѣшающую власть? Формального порученія посредствомъ полномочной грамоты (ένταλτήριον) мало для того, чтобы сдёлать пресвитера способнымъ къ ея осуществленію, а хиротонія пресвитерская погашаеть, по словань самого же Вальсамона, только малые грвхи (ή δε γειροτονία των ιερέων καί των ετέρων ιερωμένων μιχρά άμαρτήματα άπαλείφει), ποчему священняки п ΗΕ ΜΟΓΥΤЪ ΟΤΠΥCΚΑΤЬ ΓΡΈΧΗ (όθεν οὐδὲ ἀφιέναι άμαρτίας οἱ ἱερεῖς δύνανται). Такъ Вальсамонъ и не вышелъ изъ противоръчія, заключаетъ Голь. Противорвчіе, добавимъ отъ себя, еще болве усиливалось, такъ сказать усугублялось разсужденіемъ Вальсамона въ его Медети χάριν των δύο όφφικίων, что патріаркъ делегируетъ хартофилаксу ключи царства небеснаго, а хартофилаксъ уполномочиваетъ јереевъ и монаховъ выслушивать помышленія людей и разрывать рукописанія грібховъ, что Всесвятымь Духомъ дано только епископамъ.

Протестъ такихъ людей церковнаго порядка, какъ Вальсамонъ п его послѣдователи, въ которыхъ у него не было недостатка (каковъ напр. Никифоръ хартофилаксъ) противъ господства монашеской харизмы, по мнѣнію Голля, не имѣлъ бы усиѣха, если бы не случилось во второй половнѣ XIII в. событіе, оказавшее спльную поддержку тенденціи отвоевать власть ключей для священниковъ, — ліонская унія. Результать унія, выразившійся въ псповѣданіи Михаила Палеолога, въ отношеніи къ танствамъ имѣлъ рѣшающее значеніе для восточной церкви. Если покаяніе есть одно изъ семи таинствъ (μυστήριον, λειτούργημα, sacramentum), то не могло быть болѣе никакого сомнѣнія въ томъ, что таинство можетъ быть совершаемо только священникомъ. Не случайно поэтому, что Симеонъ солунскій, разсуждающій о седьмеричномъ числѣ таинствь, какъ о чемъ-то само собою разумѣющемся, не смотря на почтеніе его къ

монашеству, энергически отказываеть ему въ вяжущей и разрѣшающей власти, хотя и въ его время все еще нѣкоторые епископы переносили эту власть на монаховъ. Но взглядъ Вальсамона, по которому, кромѣ священнаго сана, для принятія исповѣди и для разрѣшенія отъ грѣховъ требуется еще нѣчто особенное, чего простая полномочная грамота не даетъ, отразился въ томъ, что привилегія монашества все-таки удержалась въ измѣненной формѣ: порученіе епископское дается *іеромонаху*, а не мірскому священнику.

Таково богатое содержаніе третьей части изследованія Голля. Какъ выше было замівчено, здівсь много остроумнаго и оригинальнаго; но слівдуетъ добавить, что не мало есть и сомнительнаго, а пожалуй и совсвиъ невърнаго. По моему мнънію, трудно возражать противъ положеній Голля о несуществованій обязанности исповіди, объ отсутствій связи между исповедью и причащениеть Св. Таинъ, о развившемся последовательно христіанскомъ обычав испов'ядываться во всёхъ грёхахъ, объ усиліяхъ Вальсамона включить исповёдь въ церковно-правительственный порядокъ, о томъ, что покаянные уставы, дошедшіе до насъ съ именемъ Іоанна Постника, не принадлежать константинопольскому патріарху конца VI в., о томъ, что на востокъ, не безъ вліянія западной теологіи, установилось седьмеричное число таинствъ. Напротивъ сомежніе возбуждають такія положенія автора, какъ напр., что покаянный пресвитеръ не могъ существовать при систем'в покаянныхъ степеней, которая будто бы совсёмъ не давала простора индивидуальной оценке лицъ и обстоятельствъ (о чемъ однако см. 5 анкир., 12 ник., 74 и 84 Вас. В., 5-8 Григ. Нисск.), что въ словахъ Созомена о покаянномъ пресвитеръ (ό δὲ πρὸς τὴν ἐκάστου άμαρτίαν ότι γρή ποιήσαι ή έκτίσαι έπιτίμιον θείς άπέλυε παρά σφών αὐτών την δίκην είσπραξαμένους) άπέλυε означаеть акть разръщенія или примиренія (ср. Объемъ дисциплин. суда, стр. 91-92 прим. 3 и сужденіе самого Голля о положеніи епископа по систем вапостольских в постановленій),что какъ эта последняя система, такъ и система покаянныхъ степеней имвли двло только съ смертными грбхами (между твиъ какъ перечисляемыя въ канонахъ развётвленія главныхъ древнецерковныхъ грёховъ далеко не всё оказываются тяжкими грёхами, да и самъ Голль допускаетъ возможность исповеди всякихъ греховъ епископу по системе апостольскихъ постановленій или покаянному пресвитеру, а Функъ, Kirchengeschichtliche Abhandlungen und Untersuchungen, Paderborn, 1897 S. 180. самую мягкость дисциплины апостольскихъ постановленій — не свыше 7 недвль покаянія — склонень объяснять именно тамъ, что составитель имѣлъ въ виду не тяжкіе, а скорѣе обыкновенные грѣхи христіанъ), -чτο Βαсилій Великій подъ πεπιστευμένοι την οίχονομίαν των μυστηρίων του Өзой понималь не священниковь (тогда какъ «строительство Таинъ Божіихъ» на древнецерковномъ языкъ едва-ли кому-либо приписывалось, кромъ священниковъ). Съ нъкоторою подробностью мы должны въ особенности остановиться на трехъ пунктахъ въ разбираемой части изследованія Голля.

Византійскій Временникъ.

Первый пунктъ — это усматриваемая почтеннымъ авторомъ связь между исповъдниками и монахами при посредствъ Климента александрійскаго и Оригена. Исповъдники на востокъ давали миръ пли разръщение падшимъ (а по мивнію Функа скорве ходатайствовали за падшихъ о дарованіп имъ мира, стр. 181), даже и позднёе Климента и Оригена. Съ исповъдниками имълъ дъло не только Діонисій александрійскій (Евсевій, Церк. Истор. VI, 42), но и Петръ александрійскій въ начал'в IV в. (5 правило его); но ни при томъ, ни при другомъ острой борьбы между церковью и исповъдниками, какъ видно, не было, п церковная должность спокойно вступила въ исключительное обладание вяжущею и разръшающею властію, испов'єдники же не оставили посл'є себя никакихъ насл'єдниковъ. Между Климентомъ и Оригеномъ съ одной стороны и между монахами съ другой тоже трудно усмотреть историческую связь въ отношеніи вяжущей и разр'вшающей власти. И о томъ, и о другомъ можно утверждать лишь, что они не всякаго епископа или пресвитера считали способнымъ связывать и разрёшать, требуя отъ перковно-должностныхъ органовъ субъективной святости для осуществленія этой власти. Но чтобы «истинный гностикъ» или «человъкъ Божій» Климента александрійскаго (Стром. VII, 1; Кто изъ богатыхъ спасется, 35, 41) или искусный душевный врачъ Оригена (2 бес. на псаломъ 37-й) имъли вяжущую и разрешающую власть, этого ни откуда не вытекаетъ. Климентъ совсемъ не говорить о вяжущей и разръшающей власти, а Оригенъ явственно свявываетъ «апостольское право связыванія и разрівшенія» съ епископскимъ дисциплинарнымъ судомъ по тяжкимъ преступленіямъ, объ искусномъ же душевномъ врачв говоритъ, что онъ даетъ соввтъ или относительно того, какимъ образомъ грѣшникъ можетъ получить непосредственное прощеніе отъ Бога, или относительно необходимости разсказать грізхъ священнику и черезъ его посредство, путемъ публичнаго покаянія, получить разрешеніе. Голль, какъ было указано выше, признаеть правильнымъ показаніе Іоанна антіохійскаго, который начало осуществленія монахами вяжущей и разръшающей власти относитъ ко временамъ иконоборства, и въ правилъ Никифора видитъ первый симптомъ отступленія священства на задній планъ въ области духовничества. Спрашивается, почему же потребовался цёлый рядъ столетій для того, чтобы монахи вступили наконецъ въ наследство после исповедниковъ, или после Климента и Оригена? Голль говорить, что преподание духовнаго совъта, благословеніе, разр'вшеніе отъ гр'вховъ незамютно переходили одно въ другое. Однако до временъ иконоборства со времени появленія монашества прошель слишкомъ продолжительный періодъ исторіи, чтобы можно было говорить о незамътности перехода. За безспорное нужно принять только то, что монахи, прославившіеся святостію жизни и духовною опытностію, привлекали къ себ' людей, которые, не подпавъ дисциплинарному церковному суду, нуждались въ совъть относительно того, какъ бороться съ страстями, или какъ искупить учиненные гръхи, и въ молитвенномъ

ходатайствъ святого человъка. Обстановка, при которой происходили бесёды подвижниковъ съ приходящими изъ міра людьми, какъ она изображается въ житіяхъ святыхъ, не даетъ возможности представить себъ, что либо «подобное вяжущей и разрѣшающей власти». Бесѣдуя «черезъ оконце» съ приходящими о томъ, что относится «къ пользѣ душевной», и давая свое благословеніе, монахъ не думаль осуществлять вяжущую и разръшающую власть, которая мыслилась не иначе, какъ въ соединении съ церковнымъ судомъ, съ опредъленнымъ порядкомъ церковнаго покаянія, съ церковными молитвами и съ церковными руковозложеніями. Въдь и авторъ посланія объ исповъди — Симеонъ новый богословъ или кто другой — не иначе представляетъ себъ осуществление вяжущей и разръшающей власти, какъ съ έπίθεσις γειρών άγίων άνδρών. Поэтому исторически правильнее было бы производить вяжущую и разрешающую влясть монаховь не оть харизматиковь апостольского и после-апостольскаго времени, же отъ исповъдниковъ, не отъ Климента и Оригена (последній, вдобавокъ, скоро сталь пользоваться дурною славою на востоке, а отъ того «Данаева подарка», который, по выраженію Голля, монахи получили отъ Ареопагита. Иконоборческая эпоха, когда епископскія каоедры были зам'вщены иконоборцами и когда, по выраженію автора житія Стефана новаго, исполнилось пророчество Осіи: «якоже людіе, тако и жрецъ», и не стало ни посвящающаго, ни посвящаемаго (Analecta graeca, изд. Бенедикт. монаховъ въ продолжение «Монументовъ» Котельера, стр. 445), должна была въ сильной степени содъйствовать полету діонисіевскихъ идей въ монашествъ, на что указываеть и Іоаннъ антіохійскій въ вышеприведенномъ дочос, датирующій вяжущую и разрівшающую власть монаховъ со временъ иконоборчества и пменно въ связи съ идеями Діонисія Ареопагита. Въ самомъ дівлів, изъ житія того-же Стефана новаго получаемъ некоторыя, нелишенныя исторической важности, сведенія о высокомъ достоинств'є постриженія въ монашескій образъ, какъ второго крещенія, и самаго монашескаго образа: Стефанъ облачаеть одну женщину въ йүю σχημα, съ переименованіемъ ея въ Анну, и дѣлается для нея πατής και ανάδογος έν κυρίω; на місто казни онъ отправляется «единою точію кожаною прикровенъ мантіей», чтобы «святой иноческій образъ не быль попранъ ногами беззаконныхъ; монашествующая братія не только были овцами (πρόβατα) въ отношенів къ Стефану, какъ къ пастырю ( $\pi$ оі $\mu$  $\acute{\eta}$ ), но и называли его άρχι $\pi$ оі $\mu$  $\eta$  $\nu$  $\alpha$ , а авторъ житія въ своемъ заключительномъ молитвенномъ обращении къ преподобному называетъ сго священникомъ человъческихъ душъ (ψυχῶν ἀνθρωπίνων ἰερουργός), хотя изъ житія не видно, чтобы преподобный имъль санъ пресвитера (тамъ же, стр. 500, 516, 529). Неудивительно, что и авторъ посланія объ исповъди называеть монаховъ οίχονόμοι τοῦ μεγάλου τούτου μυστηρίου, каковое выраженіе едва ли возможно было для Василія Великаго. Нужно думать, такимъ образомъ, что и въ самой монашеской средъ далеко не незамътно совершился переходъ духовнаго совъта и благословенія исповъдавшемуся гръшнику въ вяжущую и разръшающую власть, а что касается перковно-правительственныхъ круговъ, соединение вяжущей и разръшающей власти съ тайною исповъдью могло выясниться не ранъе, какъ съ перенесениемъ древнихъ (кареагенскихъ) каноновъ о публичномъ покаянии на тайную исповъдь (См. объ этомъ въ моей брошюръ: «Вопросъ о номоканонъ Іоанна Постника въ новой постановкъ» стр. 88 и сл.).

Второй пунктъ, въ которомъ трудно согласиться съ Голлемъ, -- это не прерывавшаяся будто бы и не прекращавшаяся до самаго паденія византійской имперіи практика публичнаго церковнаго покаянія. Почтенный авторъ прибъгаетъ къ такимъ доказательствамъ въ пользу отстаиваемаго имъ положенія, какъ занесеніе каноновъ въ сборники, приравненіе Юстиніаномъ каноновъ къ законамъ, перечисленіе каноновъ трудльскимъ соборомъ и т. п. Жаль, что Юстиніанъ, при изданіи СХLІ новеллы имъвшій удобный случай поставить для нась виъ сомивній практику прододжавшагося публичнаго покаянія, ничего не сказаль намь объ этомъ. Занесеніе же каноновъ въ сборники и проч. свид'втельствуеть только о томъ, что авторитетъ каноновъ никъмъ не отридался и не отмънялся, но не свидътельствуеть о практическомъ примъненіп публичнаго покаянія по канонамъ. Не только въ Византів, а и у насъ въ Россін, даже въ наше время, древніе каноны издаются въ оффиціальномъ сборникъ, мало того-существуетъ даже увъренность, что древніе каноны действують во всей силь, и въ то же время ничего подобнаго древнецерковной системъ публичнаго покаянія не только въ смыслъ Василія Великаго, но и въ смыслів апостольских в постановленій, не существуеть въ практикъ. Функъ подорваль одну пры главныхъ опоръ, на которыхъ могло держаться метніе изследователей, единомысленныхъ съ Голлемъ, — свидътельство Іоанна рапоскаго (около 600 г.) въ его схоліяхъ на «Ліствицу» Іоанна Синайскаго, сохранившихся на латинскомъ только языкъ. Функъ показалъ, что котя Іоаннъ рапоскій выражается настоящимъ временемъ, но говоритъ такимъ языкомъ, который изобличасть въ авторъ человъка, не впдъвшаго и не наблюдавшаго свопии собственными глазами того, о чемъ онъ говорить, а воспроизводящаго историческую практику по собственному пониманію: въ одномъ м'Ест' онъ отожествляетъ слушающихъ съ плачущими, а въ другомъ дълитъ кающихся по пяти степенямъ: 1) locus plorantium, 2) locus qui dicitur audientium, 3) subsequestratio, 4) consistorium, 5) statio cum fidelibus (Funk, Abhandl. und Untersuch., 201-202). Для Голля достаточно, если Никифоръ напр. назначаетъ 35 л. епптимію, или соборъ 920 г. назначаеть епитимію безь всякаго послабленія, или какой нибудь канонисть пишеть о церковномъ покаяніп, не высказывая сомивній въ практическомъ его примъненіп, чтобы призвать ихъ въ свидътели продолжающейся практики публичнаго покаянія, не смотря на то, что напр. Вальсамонъ, пользующійся всякимъ случаемъ поставить на місто публичнаго покаянія «δέχεσθαι λογισμούς», въ толкованін 102 трул. выраженію собора: τον έλεον κατ' άξίαν έπιμετρείν придаеть такой смысль, который имбеть мало общаго съ церковнымъ покаяніемъ по канонамъ. Спорить, разумъется, нельзя противъ того, что убійцы, предюбодьи, отступники и проч. не перевелись на востокъ послъ IV в., и что огласившіяся преступленія, виновниковъ которыхъ община знала, какъ таковыхъ, насколько не приходилось имъ искупать свои преступленія единственно уголовнымъ наказаніемъ, могли подвергаться церковному суду; но какъ дійствоваль въ отношении къ нимъ церковный судъ, объ этомъ никакихъ върныхъ свъдъній до IX въка мы не имъемъ, и надобно полагать, что эпоха ожесточенной борьбы религіозныхъ партій не могла способствовать поддержанію церковной дисциплины. Правило 87 трул., какъ уже много говорено было о немъ со времени Морина, ничего не доказываетъ. А что касается правилъ Никифора Исповъдника (и не упоминаемыхъ Голлемъ новеллъ Константина Порфиророднаго и Мануила Комнина-Zachariae v. Lingenthal, Ius graeco-romanum, III, coll. III, nov. X-XI; coll. IV, nov. LXVIII), равнымъ образомъ постановленія собора 869 г., то по поводу этихъ историческихъ свидетельствъ скорее следуетъ поставить вопросъ о томъ, не вліяла ли практика западной жизни на востокъ, чёмъ находить въ означенныхъ свидътельствахъ доказательство непрерываемости восточной древнецерковной практики (см. объ этомъ мою работу: Къ вопросу о западномъ вліянів на древнерусское право, 1893, стр. 182 и сл., 69 и сл.). Замвчательно, что Голль, довольствующійся для обоснованія своего тезиса даже такими, ничего не говорящими, свид'втельствами, въ которыхъ содержится просто указаніе на примененіе церковной епитиміи безъ всякаго послабленія и не содержится никакого намека на степени покаянія, относительно запада утверждаеть, что система покаянныхъ степеней была вовсе ему неизвъстна. Въ томъ же смыслъ, правда, выражаются и другіе изследователи новейшаго времени, какъ Гиншіусъ (Kirchenrecht, B. IV, 720) и Функъ (Abhandl. 191 и сл.); но эти последніе желали сказать только, что система четырехъ покаянныхъ степеней, даже и въ Каппадокіи и въ Малой Азіи не имъвшая однообразнаго повсемъстнаго примъненія (Григорій Нисскій знаетъ только три степени, а лаодикійскій соборъ въ правилахъ 5, 9 и 19 предполагаетъ дисциплину, согласную съ апостольскими постановленіями), на западъ никогда не воспроизводилась въ формахъ, свойственныхъ востоку, не смотря на то, что первый вселенскій соборъ придаль систем'в покаянныхъ степеней общецерковную санкцію. Функъ съ большимъ остроуміемъ указаль на то, что латинскіе переводчики греческих каноновъ, передавая греческій терминь υποπίπτοντες латинскимь poenitentes, а греческое слово «хроофиям» иногда словомъ catechumeni, очевидно не имъли яснаго представленія ни о класст припадающихъ, ни о класст слушающихъ (стр. 192-194). Но что западъ совсемъ не зналъ никакихъ степеней покаянія, этого нельзя утверждать, и напр. самъ же Гиншіусъ (стр. 721 прим. 7) приводить каноны соборовъ II арелатскаго (около по-

ловины V в.) и двухъ соборовъ испанскихъ (конца первой четверти VI в.). Следовало бы упомянуть еще о соборе римскомъ 487 г. (Вагоnius, Annales, VI p. 564-565; Mansi, VII, 1173-1174; Hefele, Conciliengeschichte, B. II, 1875 S. 614 sqq.). Пусть на западъ слушающихъ ставили на одну линію и смѣшивали съ оглашенными, пусть греческая ύπόπτωσις была западу неизвъстна; это не мъщало, однако, западу знать и практиковать систему покаянія по крайней мірт по двумь степенямь, не считая возможной предшествующей стадіи, на которой гръшникъ долженъ быль чёмь нибудь засвидетельствовать свое смиреніе и раскаяніе предъ церковью, прежде чёмъ быть допущеннымъ къ покаянію. Функъ хорошо знаетъ, что въ IX в. на западъ наблюдается большее сближеніе съ покаяннымъ порядкомъ греческихъ каноновъ, чемъ въ предшествующіе въка, и объясняеть это явленіе оппозиціей со стороны церкви пенитенціаламъ, а Голль (прим. на стр. 284) находитъ «поучительными» эти западныя попытки ввести покаянную дисциплину по степенямъ на основаніи греческихъ каноновъ, тімъ самымъ желая, конечно, сказать, что практика публичнаго покаянія по степенямъ, не прерывавшаяся на востокъ и до IX в. на западъ не проникавшая, въ IX в. наконецъ проложила себъ путь и на западъ. Какъ и почему, остается безъ объясненія. Мив приходилось говорить о томъ значеніи, которое получила церковная дисциплина въ эпоху каролинговъ для государственнаго порядка (Къ вопросу о западномъ вліяній, стр. 182 и сл.), и о томъ, что реакція со стороны перковнаго правительства систем' тайнаго покаянія по пенитенціаламъ совпала съ стремленіемъ каролинговъ воспользоваться церковной дисциплиной, какъ восполненіемъ несовершенствъ свътскаго уголовнаго права. И нужно было случиться, что папа Нпколай I, на ръшеніяхъ котораго именно и наблюдается сближение западнаго покаяннаго порядка съ системой покаянныхъ степеней по древнимъ греческимъ канонамъ (см. Funk, стр. 195; Суворовъ, Сабды западно-католического церковнаго права въ памятникахъ древняго римскаго права, 1888, стр. 9 и сл.), зналь номоканонь въ L титуловъ, содержавшій въ себъ, какъ извъстно. 68 правилъ Василія Великаго, которыхъ не было ни у Діонисія Малаго, ни въ другихъ затинскихъ версіяхъ греческихъ каноновъ. О своемъ знакомствъ съ номоканономъ въ L титуловъ свидътельствуетъ весьма ясно самъ папа Николай, который писалъ Фотію, имъя въ виду сардикскіе каноны: «quomodo apud vos ignorantur quae sunt in concordantia quinquaginta titulorum» (см. Pitra, I, 485)? Такимъ образомъ, не восточною практикою VIII или IX в., а знакомствомъ папы Николая съ самыми канонами греческими объясняется попытка папы сблизить съ древнею греческою системой покаянный порядокъ, потребность въ которомъ почувствовалась въ тогдашней западной жизни. А практика западной жизни, оживлявшая съ новою силою древнецерковную противоположность между delicta publica et privata и стремившаяся притомъ къ согласованію съ греческими канонами, могла отразиться и на восточныхъ

правилахъ съ именемъ Никифора и твиъ болве на постановлени собора 869 г., на которомъ, что бы ни говорили, руководящее положение занимали папскіе легаты. Они возбудили на собор'в вопросъ о привлеченін къ суду лжесвидетелей противъ патріарха Игнатія и техъ придворныхъ, которые при императоръ Михаилъ кощунственно надъвали на себя священныя облаченія и совершали священныя действія; они вели допросъ виновнымъ; они вмъстъ со всемъ святымъ соборомъ назначили покаяніе; къ нимъ обращались представители пиператора съ ходатайствомъ о сокращенін срока покаянія. Самое покаяніе не совпадаеть съ публичнымъ покаяніемъ по древнимъ канонамъ, а только сближается съ ними, подобно покаянію, налагавшемуся папой Николаемъ на западъ, и подобно этому же последнему содержить въ себе регулирование воздержания отъ извъстныхъ родовъ пищи въ извъстные дни, чего не было въ греческихъ покаянныхъ канонахъ (Mansi, XVI, 149-154. 395). Следовательно, можно придти къ выводу о взаимности вліянія востока на западъ и запада на востокъ въ томъ смыслъ, что практика западная въ IX в. находилась подъ вліяніемъ греческих каноновь, и на практикь восточной отразилось вліяніе западной, подобно тому, какт западное вліяніе отразвлось поздиће на новеллахъ Константина Порфиророднаго и Манупла Коминиа; для предположенія же возможности вліянія восточной жизни на западную жизнь нъть достаточнаго основанія.

Третій пункть, въ которомъ трудно согласиться съ Голлемъ, -- это время появленія на востокъ покаяннаго устава или номоканона. Въ брошюръ: "Вопросъ о номоканонъ Іоанна Постника въ новой постановкъ, инъ приходилось, еще прежде чъмъ я познакомился съ прекраснымъ изследованіемъ Голля, высказаться, что известное сужденіе патріарха Николая Грамматика, в роятно, относилось къ тому монаху каппадокійцу Іоанну Постнику, о которомъ говорится въ изданномъ Гельцеромъ похвальномъ словъ патріарха Каллиста, и что имя этого позднъйшаго Іоанна Постника должно было съпрать немаловажную роль въ разнообразныхъ надписаніяхъ номоканоновъ и канонарієвъ, которые надписываются именемъ то патріарха Іоанна Постника, то монаха Іоанна Постника, то преподобнаго отца нашего Іоанна Постника. Насколько мн'я приходилось заниматься вопросомъ о номоканонъ, я составилъ себъ убъжденіе, что до трульскаго собора и даже пожалуй до епитимійнаго устава Өеодора Студита на востокъ не было покаянныхъ номоканоновъ, следовательно, до сихъ поръ считаю нужилить согласиться съ Голлемъ. Номоканонъ не могъ появиться ни въ приходской средъ по причинамъ, указаннымъ въ названной моей брошюръ, ни въ монашеской средъ, изображаемой въ произведеніяхъ монашеской литературы такими чертами, которыя пифють мало общаго съ регламентаціей покаянныхъ уставовъ. Монахи, безъ сомижнія, начали дъйствовать какъ духовные врачи (безъ вяжущей и разръшающей власти) вскоръ же послъ появленія монашества, какъ исторической величины; но ни въ отношении къ приходящимъ



мірянамъ, ни въ отношеній къ прегрішающимъ членамъ монашеской братіи, монахи-руководители не держались какихъ либо регламентированныхъ пріемовъ, давая соответственный натуре каждаго паціента духовный совъть и выдвигая, на первый планъ интензивность покаянія. Авва Пименъ спросиль однажды авву Іосифа, что делать, когда нападають страстные помыслы, отгонять ли ихъ, или дать имъ войдти? Старецъ ответиль: дай имъ войдти и борись съ ними. Но когда того же старца и о томъ же спросиль некій онвянинь, ответь получился противоположный: никоимъ образомъ не позволяй помысламъ войдти, но всячески отгоняй ихъ. Пименъ, узнавъ объ этомъ, съ недоумъніемъ и огорченіемъ обратился къ аввъ Іосифу: авва, я тебъ ввъриль свои помыслы (еуф) έπίστευσά σοι τούς λογισμούς μου), Η ΒΟΤЪ ΜΗΈ ΤΗ СКАЗАЛЪ ИНОС, ЧЕМЪ еивянину. Старецъ отв'єтилъ ему: разв'є ты не знаешь, что я люблю тебя? п объясниль, что для одного полезно дать помысламь войдти и бороться съ ними, а для другого лучше немедленно отстви ихъ, и не давать имъ даже и приближаться (Аποφθέγματα, Cotelerii Monum. I, 494-495). Опытный монахъ-руководитель принималь въ соображение все разнообразіе козней діавола и даваль соотв'єтственный сов'єть, зная, что если человъка бъдность не ввела въ гръхъ, то врагъ смущаетъ его богатствомъ, если поношеніе и элословіе не привели къ цели, пользуется похвалами и славой, если цвътущее здоровье не ввело въ гръхъ, насылаеть бользнь, если удовольствія не доводять до паденія, старается задавить массой труда и довести до малодушія (ibid. 694) и т. п. Авва Серапіонъ одну блудницу, просившую, чтобы онъ отвель ее въ такое мъсто, гдъ она могла бы дълать угодное Богу, отвелъ въ женскій монастырь и, вручая ее настоятельницъ, сказалъ: прими эту сестру и не налагай на нее какого нибудь бремени или заповъди, какъ на другихъ сестеръ; пусть делаетъ то, что сама пожелаетъ делать. Черезъ несколько дней вновь принятая сестра сама ръшила принимать пищу черезъ два дня, потомъ сама же ръшила принимать пищу черезъ четыре дня, а еще поздне обратилась къ настоятельнице съ такой просьбой: такъ какъ я слишкомъ прогиввила Бога своими гръхами, то будь милостива ко мивзапри меня въ кельт и подавай мит черезъ отверстие немножко клтба и что нибудь для ручной работы. Желаніе было исполнено, и такъ она благоугождала Богу въ теченіе всей своей жизни (686). Брата, впадшаго въ блудъ и стыдившагося открыть свой грехъ отцамъ, авва Лотъ убедилъ открыться ему и указалъ такое покаяніе: сидёть въ пещере п пищу принимать черезъ два дня; по истечении трехъ недёль такого покаянія старецъ получиль ув'тренность, что Богъ приняль покаяніе брата (ἐπληροφορήθη ὁ γέρων ὅτι ἐδέξατο ὁ Θεὸς τὴν μετάνοιαν τοῦ ἀδελφοῦ стр. 522). Къ аввъ Пимену обратился одинъ братъ съ такими словами: я учиниль большой грехь и желаю нести покаяние за него въ течение. трехъ лётъ. Старецъ сказаль: это много.-Требуется годъ? спросиль брать. -- Много, отвътиль старецъ. Тогда присутствовавшіе воскликнули:

значить сорокъ дней? Старецъ отвътиль, что и этого много, добавивъ: увъряю васъ, что если человъкъ покается отъ всего сердца и не будетъ больше гръшить, Богъ приметъ его и послъ тридцатидневнаго покаянія (стр. 594—595). Подобное же разсказывается объ аввъ Сисов, который на вопросъ: если братъ падетъ, требуется ли покаяніе въ теченіе года?, отвътиль: жестоко слово сіе. — Шесть мъсяцевъ? — Много. — Значитъ сорокъ дней? — И этого много. — Такъ какъ же? Неужели братъ, впадшій въ гръхъ и присутствующій при ἀγάπη, можетъ и къ этой послъдней приступать? — Никоимъ образомъ, нъсколько дней требуется на покаяніе. Діалогъ этотъ, подобно предыдущему, заключается тъмъ же выраженіемъ увъренности, что Богъ и послъ трехдневнаго покаянія приметъ гръшника, если этотъ покается отъ всего сердца (стр. 663).

Изъ приведенныхъ и подобныхъ имъ примъровъ можно, какъ кажется, заключать съ увъренностію, что и монашеская среда мало способствовала той регламентаціи, которая отличаеть покаянные уставы, покрайней мъръ монашеская среда первыхъ въковъ исторической жизни монашества, и если κανόνες Θеодора Студита περί έξαγορεύσεως και των ταύτης διαλύσεων, α τακже Έπιτίμια κοινά τῆς όλης άδελφότητος и еще τά хадημερινά ἐπιτίμια των μοναγων (Migne, Patrol. ser. gr. t. 99) построены уже на регламентаціи (впрочемъ сравнительно мягкой, такъ какъ епитимія напр. за убійство не превышаеть 3 л. срока), то отсюда видно лишь, что къ IX въку въ монашеской жизни сказались иныя теченія. Не забудемъ, что на западъвъ это время пенитенціалы имъли уже широкое обращеніе, что восточное монашество во времена иконоборства, не исключая и Өеодора Студита, находилось въ живыхъ сношеніяхъ съ Римомъ, гдъ монахи были уже признанными церковью духовниками 1) и если даже руководствовались не франкскими пенитенціалами, а церковными канонами, то во всякомъ случав должны были действовать по известнымъ, точнымъ правиламъ.



<sup>1)</sup> Постановленіе собора римскаго 610 г. (Мапзі, X, 504—505). См. Вопросъ о номокан. Іоанна Постника въ новой постановкъ, стр. 82 и сл. Къ объясненію постановленія означення по римскаго собора служить факть, сообщаемый въ Анналахъ Баронія (VI, подъ 483 г. на стр. 487) о пап'в Симплиців. Папа установиль недпли при церквахъ св. Петра, св. Павла и св. Лаврентія, такъ чтобы пресвитеры понедёльно чередовались при нихъ для принятія кающихся и для совершенія крещенія, причемъ иервый участокъ города Рима (regio prima) быль пріурочень къ церкви св. Павла, третій участокъ (regio tertia) — къ церкви св. Лаврентія, шестой и седьмой участки (regiones sexta et septima) — къ церкви св. Петра. Бароній, впрочемъ, полагаеть, что учрежденіе пресвитеровъ-пенитенціаріевъ было не новое въ римской церкви, т. е. что оно существовало и раньше Симплиція (468-483). Почему въ приведенномъ свидътельствъ говорится только о четырехъ regiones, тогда какъ городскихъ участковъ было семь, Бароній объясняеть тёмь, что три regiones были въ то время заняты герулами-аріанами, не состоявшими въ общеніи съ католическою церковью. Возможно, что, съ прекращеніемъ господства аріанъ въ Римѣ, для всѣхъ regiones были назначены presbyteri hebdomadarii, каковыми и дёлались монахи, къ неудовольствію былаго священства.

Допуская такимъ образомъ, вивств съ Голлемъ, несуществование покаянныхъ уставовъ на востокъ до Өеодора Студита, мы не можемъ, однако, допустить, что и позднее, до второй половины XI в., на востокъ никакихъ другихъ покаянныхъ уставовъ не существовало. Есть достаточныя историческія данныя, въ виду которыхъ не только следуетъ предполагать существование уставовь, но и следуеть думать, что имя патріарха Іоанна Постника, какъ автора покаяннаго устава, стало утилизпроваться раньше, чёмъ могъ написать какой либо уставъ монахъкаппадокіецъ, современникъ патріарха Николая Грамматика. Я не буду настанвать на предположении, высказанномъ мною въ предшествующихъ работахъ (Слёды западно-католич. церк. права въ памяти. древи. рус. права стр. 126 и ср. Къ вопросу о запади. вліян. на древнерусское право, стр. 132), что имя Іоанна Кассіана, съ sermo котораго начинался мерзебургскій пенитенціаль, могло послужить поводомъ для грековъ отыскать своего восточнаго Іоанна, имя котораго должно было придать авторитеть вновь составляемымъ покаяннымъ уставамъ. Что въ IX в. существоваль изв'єстный «чинь» испов'єди, доказывается изданнымь Гейтлеромъ глагольскимъ евхологіемъ (Euchologium glagolski spomenik monastira Sinai brda, Zagrebe, 1882), въ которомъ молитвы на разные случаи житейскаго обихода и, между прочимъ, некоторыя молитвы въ «Чине надъ исповъдающимся» переведены съ греческаго оригинала. Я продолжаю думать, что не весь славянскій «Чинъ надъ исповедающимся» въ целомъ переведенъ съ греческаго (см. Следы и проч., стр. 125 и Къ вопросу о западн. вліян., стр. 103), но греческія молитвы, послужившія оригиналомъ для молитвъ славянскаго «чина» указываютъ на то, что и у грековъ долженъ былъ существовать какой нибудь чинъ или порядокъ исповъди. Съ этимъ согласовался бы и фактъ, сообщаемый въ житіи преподобнаго Іосифа П'вснописца (4 апр.), что патріархъ Фотій «повел'в всему клиру своему, да Іосифа преподобнаго въ духовнаго отца себъ имъютъ, открывающе ему совъсть свою и исповъдующе прегръщенія своя», не считая правиль Никифора Исповедника, которыя, если действительно принадлежатъ Никифору, падаютъ на самое начало ІХ стольтія. Въ правиль Ниκηφορα ΙΧ-μυ (μου κεφάλαια περί διαφόρων ύποθέσεων -- Pitra, II, 325) roворится то самое, что поздиже повторяется въ номоканонать, что если кто добровольно исповъдуеть свои гръхи, духовникъ долженъ съ готовностію приложить къ ранв лекарство и наложить канонъ покаянія, памятуя три вещи: одну часть канонической епитиміи онъ долженъ возложить на милосердіе Божіе, такъ какъ никто не можетъ быть безъ гръха, кромъ одного Христа, искупившаго насъ отъ клятвы закона; другую часть долженъ возложить на грешника по его силамъ и хотенію, а третью часть воздагаеть на себя самого. Въ правидъ 28 (ёх той тописой той айтой — Pitra, II, 330) говорится, что если мірянинь добровольно исповедуеть свои грехи, выслушивающій его исповедь можеть оказать ему снисхожденіе. Въ правиль 88 (Pitra, II, 336) говорится, что

епископъ даетъ полномочіе принимать помыслы приходящихъ, вязать и ръшить гръхи только священникамъ, подчиненнымъ его власти, а не тъмъ, которые не подчинены ему. Съ точки эрвнія Голля, конечно, въ правилахъ Никифора рвчь должна идти о церковномъ покаяніи по древнимъ канонамъ; но едва ин авторитетъ каноновъ могъ поддерживаться такимъ пріемомъ, какъ д'бленіе епитимін на три части, изъ которыхъ только одна часть должна была приходиться на долю саного гръшника. Не даромъ это правило (если только оно дъйствительно принадлежало Никифору) повторяется потомъ въ покаянныхъ уставахъ. Покойный А. С. Павловъ указалъ на списокъ покаяннаго устава, находящійся въ рукописи Х въка мюнхенской королевской библіотеки № 498, въ которомъ два раза упоминается имя какого-то Василія, по прозванію «чадо послушанія». Въ первый разъ это имя названо въ надписанів всего текста номоканона, какъ предметъ будущей ръчп въ номоканонъ: διδασκαλία πατέρων περὶ τῶν ὀφειλόντων ἐξαγγεὶλαι τὰ ἴδια άμαρτήματα καὶ περί Βασιλείου τοῦ τέχνου τῆς ὑπαχοῆς. Во второй разъ тотъ же Василій названъ въ надписаніи епитимій номоканона, какъ авторъ пхъ: Аі δέ єπіτιμήσεις και διαφοραί των έπιτιμίων είσιν αύται Βασιλείου τέκνου τῆς ὑπακοῆς, μαθητού του μεγάλου Βασιλείου (Παβιοβτ, Ηομοκ. при больш. требн., 1897, стр. 30 прим.). Не берусь судить, насколько безопибочно отнесеніе мюнхенскаго списка къ Х в.; но если бы оно дъйствительно оправдалось, то и безъ упоминанія имени Іоанна Постника, списокъ свидітельствоваль бы, что за долгое время до Іоанна каппадокійца существоваль на восток в по- / каянный уставъ. Затемъ проф. Павловъ основательно ссылался на грузинскій номоканонъ, описанный академикомъ Броссе въ Бюллетеняхъ Император. Акад. Наукъ (Bulletins de l'Académie impériale des Sciences, tom. XIX, St.-Pétersbourg, 1874 р. 340 sqq.). Грузпискій номоканонъ есть переводъ съ греческаго, сдъланный св. Евоиміемъ (+1028), слъдовательно, довольно за долгое время до Николая Грамматика и его современника монаха Іоанна Постника. Въ этомъ номоканонъ есть «каноны о гръхахъ, написанные блаженнымъ отцомъ нашимъ Іоанномъ Постникомъ, архіепископомъ константинопольскимъ» (стр. 369). Переводчикъ, какъ видно, плохо зналъ исторію и хронологію, обращаясь къ читателю съ такимъ предувѣдомленіемъ: «знайте, что этоть блаженнівній Іоаннь Постникь быль посліднимъ изъ техъ, которые писали уставы номоканона, и что после 6 собора (т. е. трульскаго) онъ былъ долгое время добрымъ архіереемъ, исполненнымъ благодати Св. Духа». Возможно, что Евопмій не переводиль только, а и измёняль и отъ себя прибавляль (потому что греческаго оригинала, соотвётствующаго грузпискому переводу, до сихъ поръ нигдъ не усмотръно); но главное, что важно для насъ въ настоящемъ случав, ставится вив сомивній: имя патріарха константинопольскаго Іоанна Постника было уже, такъ сказать, пущено въ оборотъ и утиливировалось составителями покаянныхъ правилъ гораздо ранъе монаха Іоанна каппадокійца. Тотъ же выводъ получается изъ сужденія Никона

Черногорца о номоканонъ Іоанна Постника. Голь на стр. 297 приводить выдержку изъ анонима по описанію рукописей вінской придворной библіотеки Ламбеція VIII, 449. Ассеманъ (Bibliotheca juris orientalis canonici et civilis, lib. III, Romae, 1763, p. 533-534) объяснизъ, что ано-. нимъ Ламбеція есть не кто другой, какъ Никонъ Черногорецъ. Ассеманъ относилъ время жизни Никона Черногорца къ XII в.; но правильнъе относить его ко второй половинъ XI в., т. е. считать его современникомъ того Іоанна Постника, о которомъ говорится въ похвальномъ словъ патріарха Каллиста (см. Cotelerii, Monumenta, III, 645; Павловъ, Номокановъ при большомъ требникъ, стр. 33), какъ это дълаетъ и самъ Голь, относящій автора пандекть Никона (онъ же и авторь тактикона, онъ же и анонимъ Ламбеція) къ временамъ патріарха Николая Грамматика (стр. 293). Никонъ Черногорецъ, какъ изв'естно, выражаетъ недоумѣніе по поводу разнообразія списковъ номоканона п разнообразія надписаній въ нихъ то именемъ патріарха Іоанна Постипка, то именемъ Іоанна монаха, ученика Василія Великаго, чада послушанія, то, наконецъ, въ видъ обращенія старца нъкоего къ ученику. Никонъ, какъ извъстно далъе, заявилъ и сомивние въ томъ, чтобы патріархъ писалъ какой либо уставъ, о которомъ ни трулльскій соборъ, ни соборъ 920 г. ни слова не говорять. Но, спращивается, могь ли современникъ патріарха Николая Грамматика и монаха Іоанна Постника говорить что либо подобное, если предположить, согласно Голлю, что этотъ именно монахъ быль первымъ составителемъ покаяннаго номокакона? Очевидно опять, что покаянные уставы раньше второй половины XI в. обращалясь на востокъ, причемъ утилизировалось и авторитетное имя патріарха Іоанна Постника.

Вышензложенныя замівнанія нимало не подрывають достоинствъ изслівдованія Голля. Книга написана съ большимъ знаніемъ и съ любовью къ предмету и, безъ сомнівнія, прочтется въ подлинників всякимъ, кто пожелаль бы точніве оріентироваться въ вопросахъ, которые трактуются почтеннымъ авторомъ, и которые въ рецензіи лишь въ общихъ чертахъ намівчены.

Н. Суворовъ.

11 ноября 1898 г.

K. Krumbacher. Michael Glykas. Eine Skizze seiner Biographie und seiner litterarischen Thätigkeit nebst einem unedirten Gedichte und Briefe desselben (Sitzungsberichte d. philos.-philol. u. hist. Cl. d. K. bayr. Ak. d. W. 1894, H. III, SS. 391—460).

Мы давно въ неоплатномъ долгу предъ профессоромъ н академикомъ, нашимъ ученымъ доброжелателемъ, учителемъ (maître) и другомъ К. Крумбахеромъ. Не только второе издание его «История византийской литературы» (Geschichte der byzantinischen Litteratur von Karl Krumbacher, unter Mitwirkung von A. Ehrhard und H. Gelzer. München, 1897),

вездѣ принятое съ надлежащимъ признаніемъ и благодарностью, остается до спхъ поръ безъ подобающей оцѣнки въ нашемъ журналѣ, но и другія его болѣе мелкія и доступныя критикѣ работы развѣ только были слегка упомянуты, тогда какъ онѣ въ качествѣ поучительныхъ образцевъ заслуживаютъ величайшаго вниманія. Неоцѣненная и неоцѣнимая большая книга находится съ давняго времени въ рукахъ знающаго и опытнаго рецензента, лично извѣстнаго автору, и только особыя обстоятельства помѣшали этому рецензенту исполнить принятое на себя обязательство, котораго, однако, къ нашему удовольствію онъ съ себя не думаетъ слагать. Что же касается спеціальныхъ частныхъ работъ К. З. Крумбахера, то мы рѣшаемся теперь дать пиъ дорогу впереди Исторіи литературы и полагаемъ въ этомъ нумерѣ Временника начало ихъ обозрѣнію и оцѣнкѣ.

Крумбахеръ начинаетъ свое изследование указаниемъ на трудную задачу, поставленную Тэномъ: для полнаго уразумънія и правильной оцънки какого-либо писателя, должно последовать не только его произведенія, но и его самого, его внутреннее развитіе, его внъшнія отношенія, даже его обыденныя привычки. Въ извъстномъ смыслъ можно позавидовать древнимъ: дымка тысячелетій, скрывающая ихъ частную жизнь отъ нескромныхъ взоровъ, не можетъ быть разорвана. По есть отдёльныя лица въ древніе и средніе віжа, относительно которых взадача эта можеть быть выполнена съ неменьшею точностью, чёмъ относительно лицъ, намъ современныхъ. «Надо только, чтобы исторія литературы во всёхъ своихъ областяхъ, даже самыхъ противоположныхъ, ясно сознавала свою задачу: на основаніи произведеній писателей, на основаніи сохранившихся о нихъ сужденій и извістій, и, главнымъ образомъ, путемъ изученія окружавшей ихъ среды и времени-выработать жизненную ихъ характиристику». Византійская литература — область, въ коей задачи эти еще только ожидають своего решенія. Некоторые ученые уже вдохнули жизнь въ некоторые изъ византійскихъ типовъ, казавшихся до сихъ поръ столь безжизненными и однообразными: такъ Тафель и Неандеръ дали блестящую характеристику схоліаста Евстафія Солунскаго, Эллисенъ аонискаго архіспископа Михаила Акомината, недавно Нейманиъ — Миханла Пселла 1).

Такимъ же Византійцемъ, лишеннымъ всякой индивидуальности былъ и Михаилъ Глика. Но Крумбахеръ, частью при помощи новыхъ, лишь въ последнее время изданныхъ текстовъ, частью съ помощью приложенныхъ къ его книгъ, досель неизвъстныхъ письма и стихотворенія, пытается ръшить задачу Тэна и по отношенію къ этому автору<sup>2</sup>).

Прежде всего онъ приступаетъ къ разбору произведеній его.

Наибол'те изв'тетнымъ произведеніемъ Глики является его всемірная хроника. Первою ея отличительною чертою является то, что къ исторіи творенія по кн. Бытія приплетены баснословныя зоологическія данныя Физіо-



<sup>1)</sup> CTp. 391-2. 2) CTp. 392-393.

дога и разныя естественно-историческія дюбопытныя данныя о сотвореніи камней, растеній и животныхъ изъ Эліана и др. источниковъ. Второе отличіє того же сочиненія — необычайно длинныя и подробныя богословскія разсужденія. Въ третьихъ, вся хроника имѣетъ характеръ увѣщанія. Не только въ началѣ ея имѣется посвященіе сыну (котораго онъ называетъ тέхνον μου φίλτατον), но и вся она пересыпана выраженіями вродѣ: Хρѝ δέ σε καὶ τοῦτο εἰδέναι... Πρόσεχε, ἀγαπητѣ... Πρόσχες, εἰ βούλει,... "Оρα δѣ.. и т. д.").

Вся первая книга является настоящимъ комментаріемъ къ книгѣ Бытія; начинается она съ разрѣшенія вопроса, почему Богъ не сотвориль міра въ одинъ день <sup>2</sup>). Интересно отношеніе Гликп къ древней философіи. Изъ древнихъ онъ не противорѣчитъ одному Аристотелю; на всѣхъ остальныхъ онъ смотритъ съ самой узко-правовѣрной точки зрѣнія. Въ противность архіепископу Іоанну Мавроподу Евхаитскому онъ всѣхъ, и Платона, и Плутарха вмѣстѣ съ прочими, подвергаетъ самому строгому осужденію, и смѣется надъ ихъ попытками опредѣлить взаихное разстояніе солнца и луны и пр. <sup>3</sup>).

Изъ естественно-историческихъ вопросовъ Глика выбираетъ преимущественно такіе, которые ведутъ въ область рѣдкаго или даютъ пищу для нравственно-богословскихъ толкованій. (Напр. финиковая пальма приноситъ плоды сладкіе, котя растетъ на почвѣ соленой, такъ и мы, пребывая среди злыхъ, можемъ остаться добрыми). Главное его стараніе направлено къ тому, чтобы доказать цѣлесообразность творенія міра п устранить кажущіяся противорѣчія, напримѣръ, существованіе зла. Отсюда сочиненіе его получаеть характеръ народнаго катехизиса 4).

Источниками, на которые онъ явно ссылается, являются, кромѣ языческихъ философовъ, извѣстнѣйшіе отцы церкви: Іустинъ, Василій Великій, Іоаннъ Златоустъ, Өеодоритъ, Максимъ, Іоаннъ Дамаскинъ, Анастасій Синаитъ. Первое мѣсто, разумѣется, занимаютъ писавшіе о дняхъ творенія. Ссылается онъ и на мірской авторитетъ, на романъ о Варлаамѣ и Іоасафѣ, и при этомъ говоритъ о немъ, какъ о книгѣ общенявѣстной <sup>5</sup>).

Далве Крумбахеръ переходить къ разбору второго прозаическаго пронзведенія Михаила — его богословскихъ писемъ. Ихъ заглавіе: Τοῦ σοφωτάτου καὶ λογιωτάτου κυροῦ Μιχαὴλ τοῦ Γλυκᾶ τοῦ γριμματικοῦ εἰς τὰς ἀπορίας τῆς θείας γραφῆς λόγοι. Какъ въ хроникѣ онъ поучаетъ сына, такъ здѣсь онъ поучаетъ своихъ друзей и покровителей. Такъ въ 3-мъ письмѣ говорится Περὶ τοῦ ὁποῖος ἦν ἀπ' ἀρχῆς ὁ ᾿Αδὰμ κατά γε δόξαν ὁμοῦ καὶ λαμπρότητα. Темы хроники и писемъ сходны, одинакова и ихъ обработка. Болѣе того: если темы писемъ уже обсуждались въ хроникѣ, то Глика просто приводитъ въ письмѣ своемъ соотвѣтствующіе отрывки изъ хроники. Но, замѣчаетъ Крумбахеръ, окончательно установить взаимныя



<sup>1)</sup> CTp. 393—394. 2) CTp. 394. 3) CTp. 394—395. 4) CTp. 396. 5) CTp. 397.

отношенія хроники и писемъ возможно будетъ только посл'є того, какъ будетъ дано полное критическое изданіе писемъ. Дал'єє Крумбахеръ перечисляєтъ тотъ рукописный матеріалъ, который им'єєтся въ нашемъ распоряженіи.

Оказывается, что въ рукописяхъ одни и тъже письма — въ болъе или менъе полномъ ихъ собраніи - приписываются то Миханлу Гликъ, то другому хронисту XII-го въка, Іоанну Зонаръ. Отсюда вопросъ о дъйствительномъ авторъ писемъ, усложненный тъмъ, что и время, когда жиль Глика, оставалось долгое время сомнительнымъ. Ф. Лаббъ, франпузскій издатель хроники Миханла Глики, не исполнилъ своего объщанія и не представиль изследованія о жизни своего писателя. За вопросъ о дъйствительномъ авторъ писемъ долженъ быль взяться самъ Дюканжъ при пзданіи хроникп Зонары. Онъ указаль на то, что въ большей части старинныхъ сборниковъ и въ каталогахъ письма приписываются Гликъ (Дюканжъ еще не зналъ прекраснаго московскаго синодальнаго — изъ типографскихъ — экземпляра, одпого изъ наиболе древнихъ: см. о немъ у Крумбахера стр. 399), но не рѣшается сказать, что они писаны Михаиломъ Гликою, и опять не ръшается сказать, когда жилъ Глика. Дюканжъ настанваетъ только на томъ, что письма писаны въ XII въкъ, такъ какъ въ одномъ содержится ответь на мнение въ пользу астрологии царя Мануила Комнина, изложенное въ посланіп къ одному монаху, и такъ какъ есть письма, адресованныя кълицамъ, въ которыхъ можно признать сановниковъ, современныхъ Мануилу Комипну и его ближайщимъ современникамъ — къ Іоанну Дукъ, Андронику Палеологу, Алексъю Контостефану и т. д. Тъмъ не менъе даже послъдующие ученые (Oudin. Dissertatio de aetate et scriptis Glycae BE Scriptores ecclesiast. tom. III. 2521) приписывали письма Гликъ, относя ихъ къ XV стольтію вивсть съ авторомъ, и страннымъ образомъ оппрались на имени одного изъ корреспондентовъ, Константина Палеолога, принимаемаго за последняго византійскаго пиператора, какъ будто Дюканжъ могъ не зам'втить этого имени, если бы оно относилось къ пиператору; но на самомъ деле надписаніе трехъ писемъ къ Константину Палеологу (въ московскомъ сборникѣ №№ 40, 61, 81) показываетъ, что рѣчь идетъ вовсе не о царъ... Новъйшіе изслъдователи съ полною ръшительностью стали считать авторомъ писемъ Глику, полагая, что онъ также, какъ и Зонара, жиль въ XII въкъ. (См. Hirsch, Byzant. Stud. стр. 396). Ръшительнымъ аргументомъ было обнародованное Леграпомъ посланіе Глики къ Мануплу Комнипу (Legrand, Bibliothèque grecque vulgaire I, XV). — Съ своей стороны мы изложили положение вопроса въ нашемъ обозрънии трудовь по Византійской исторіи, вышедшень въ ограниченномъ числъ экземпляровъ, представивъ еще нъкоторые повые аргументы въ пользу Глики, какъ писателя XII въка. Проф. Крумбахеръ въ своемъ изложеніи не касается исторіи вопроса и разсматриваеть его какъ бы вновь. Впрочемъ, онъ дъйствительно разбираеть его всестороние и съ начала обходить аргументь, запиствуемый оть имени адресатовь, обращаясь къ нему инже. Прежде всего онъ выставляеть следующія соображенія:

- 1) о принадлежности яхъ Гликъ свидътельствуетъ древнъйшій кодексъ, ихъ содержащій — Paris. 228;
- 2) буквальныя запиствованія паъ хроники Глики, которою не могъ пользоваться Зонара, ибо она въ свою очередь нѣчто почерпаеть изъ его же (Зонары) исторіи;
  - 3) стиль писемъ тотъ же, что и хроники Глики;
- 4) въ письмахъ проявляется свойственное Гликъ пристрастіе къ народнымъ пословицамъ и поговоркамъ.

На основаніи всего этого Крумбахеръ заключаеть, что вопросъ о томъ, кто авторъ писемъ, можетъ считаться рёшеннымъ; остается найти, на какомъ основаніи приписывали пхъ Зонарё.

Третье литературное произведеніе, которое мы съ увъренностію можемъ приписать Зонаръ—это его сборникъ пословицъ. Онъ стоить въ связи и по духу совершенно однороденъ съ предыдущими двумя: подробныя письма поучали людей зрълыхъ, поучающая хроника — молодого сына, толкованія пословицъ назначены для школьнаго преподаванія, стихотворныя — для искушенныхъ ученіемъ, понятныя прозаическія — для начинающихъ.

Далъе авторъ разсматриваетъ четвертое произведеніе Глики, «Моленіе къ императору Мануилу Комнину», которое Глика писалъ въ 1156 г. изъ тюрьмы. Но моленіе это дъйстія не возымело и императоръ все таки приказалъ ослъпить Глику.

Въ примъчаніп 2 на 406 стр. Крумбахеръ приводитъ догадку Нейманна, что Глика былъ замъщанъ въ дъло при паденіи Осодора Стипіота, пбо годъ осужденія п Осодора п Глики совпадаєтъ — 1156. Ниже мы увидимъ, что годъ этотъ не въренъ. Самый заговоръ былъ открытъ не въ 1156, а въ 1159 г., ибо тогда именно пзвъстіе о немъ заставило Мануила бросить походъ, начатый въ союзъ съ королемъ Герусалимскимъ, и поспъщно вернуться въ столицу, несмотря на опасности и потери, которыя онъ понесъ на возвратномъ пути 1).

Ослѣпленный Глика изъ заточенія своего, гдѣ онъ жилъ всѣми оставленный, преподнесъ царю свое толкованіе пословицъ. Къ послѣднему толкованію (пословицы «у мертваго вѣтъ друзей») онъ присоединилъ послѣсловіе, гдѣ сравниваетъ себя съ мертвецомъ и проситъ царя вывести его изъ могилы, гдѣ онъ пребываетъ уже 5 лѣтъ.

По такому же поводу возникло, по мнѣнію Крумбахера, и вновь издаваемое имъ стихотвореніе (состоящее изъ 124 стиховъ).

Крумбахеръ даетъ полное, подробное и точное описание рукописи (Paris. 228), содержащей это произведение и относящейся къ концу

<sup>1)</sup> Теперь объ этомъ самое отчетливое и подробное изложение въ трудѣ Röhricht, Geschichte des Königreichs Jerusalem (Innsbruck. 1898). S. 302.

XIII в. (407—409). Вследъ за внешнимъ описаниемъ рукописи, онъ перечисляетъ находящияся въ ней статьи (стр. 409—411). При этомъ въ пятой статье читаемъ:

5) Μιχαήλ τοῦ [τοῦ] Θεσσαλονίκης τοῦ μαϊστορος τῶν ἡητόρων, διδασκάλου τῶν εὐαγγελίων καὶ πρωτεκδίκου τῆς μεγάλης ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως ἡ περὶ τὴν τελευτὴν ἐξομολόγησις αὐτοῦ, ἐφ' οἰς προσέπταισε Κκαὶ> καθηρέθη.

Крумбахеръ вибств съ другими (Ср. W. Regel, Fontes rerum Byzantin. 1 (1892), XVII) выпускаеть второе  $\tau$ ой и читаеть Міуа $\dot{\eta}$ і  $\tau$ ой  $\Theta$ єσσαλονίκης, почему и видить въ Михаилъ этомъ митрополита Солунскаго (Also der schriftliche Widerruf, welchen der im J. 1156 abgesetzte Erzbischof Michael von Thessalonike vor seinem Tode abfasste 1). Но въ это самое время, въ 1156 году (съ 1144 или 1145-го года и далве по 1169 г.), Солунская канедра занята была Василіемъ Орхидскимъ. Мы уже имъли случай по поводу той той изложить сдёланное наблюденіе, еще разъ устраняются излишнія поползновенія классиковъ къ исправленію византійскихъ текстовъ. Виновникомъ сличенія второго той у В. Э. Регеля быль покойный академикъ Наукъ; проф. Крумбахеръ, самъ часто возстающій противъ притязательности древне-классическихъ филологовъ, могъ бы ему и не следовать, предоставивъ это г-ну Дрезеке (см. ниже). Разсуждая въ статъв о Надгробномъ словв Василія Охридскаго на смерть Ирины Берты (Визант. Временникъ, томъ І стр. 60) о годъ его вступленія на Солунскую канедру, мы указали и на упоминаемаго въ письмахъ Цеци (Tzetzae epist. № 61 pag. 56) — ό το ῦ Өεσσαλονίκης κύριος Κωνστανтічос, съ замівчаніемъ, что это вовсе неравносильно съ другимъ боліве обычнымъ выраженіемъ о тя с Θεσσαλονίκης или о Θεσσαλονίκης. Послівднее дъйствительно означаеть архіепископа Солуня, а первое — человъка близкаго къ архіепископу Солуня, такъ что той той  $\Theta$ ессидоміх $\eta \varsigma = \tau$ ой (ἀνθρώπου) τοῦ (ἀρχιεσπισκόπου) Θεσσαλονίκης <sup>8</sup>). Ποэτοму выпускать второе

Digitized by Google

<sup>1)</sup> CTp. 407-409.

<sup>2)</sup> Такъ какъ наше наблюдение осталось незамъченнымъ и составляетъ все еще новость, то мы считаемъ не излишнимъ повторить здёсь то, что было приведено нами въ 1894 г. (Визант. Временникъ т. І примъч. 2 на стр. 60) въ подтверждение высказаннаго; очевидно, объ этихъ вещахъ нужно твердить. Въ актахъ собора 1157 года на Сотириха (Mai, Spicileg. rom. X, рад. 2) въ перечисленіи присутствующихъ читается: ό Θεσσαλονίχης Μιχαήλ, a ниже (pag. 22) ό θεοφιλέστατος πρωτέχδιχος Μιχαήλ ό τοῦ Θεσσαλονίκης. У Ταφε π (Supplem. historiae ecclesiast. graec., pag. 9) ο τομά же caмомъ лицѣ:  $\delta$  τῆς Θεσσαλονίκης Μιχαήλ, гдѣ неправильность объясняется, вѣроятно, просто налеографическимъ недоразумъніемъ. Въ каталогъ рукописей Эскуріальской библіотеки Э. Миллера (Catalogue des manuscrits grecs de la bibliothèque de l'Escurial, Paris 1848) въ описаніи знаменитаго кодекса Ч. П. 20 (№ 262 у Миллера) обозначено одно произведение того же Михаила слѣдующимъ образомъ (рад. 212): той той Θεσσαλονίκης κύρ Μιχαήλ τοῦ ρήτορος λόγος ἀναγνωσθείς εἰς τὸν κύρ Μανουήλ τὸν Κομνηνόν. Рачь эта теперь издана В. Э. Регелемъ въ первомъ выпуска его Fontes reтит Byzantin. (Petropoli, 1892), рад. 131, но здёсь при передачё надписанія, благодаря вліянію классическихъ предубежденій, въ текстъ второе той, какъ варварское, опущено, и сохранилось только внизу въ разночтеніяхъ. По византійскому словоупо-

του совершенно напрасно. Между нимъ и первымъ του должно было стоять наименованіе той должности, которую занималъ Μιχαήλ при Солунской церкви.

Изследованіе характера статей кодекса приводить Крумбахера къ выводу, что всё оне имеють характерь отвётовь на современные вопросы (XII в.), что самый кодексь есть ни что иное, какъ «собраніе современныхъ комментаріевъ, актовъ, очерковъ, стихотвореній и писемъ, изъ коихъ львиная доля принадлежить Глике» (стр. 412), а именно:

- 9) Πίναξ τοῦ Βίβλου τοῦ Γλυκά.
- 10) Стихотвореніе на вульгарномъ греческомъ языкъ.
- 11) Prosanotiz.
- 12) Впервые изданное Крумбахеромъ поздравительное и просительное стихотвореніе Глики.
  - 13) Толкованіе пословицъ.
  - 14) Письма Глики (стр. 409-411).

Стихотвореніе на вульгарномъ греческомъ языкѣ (о немъ уже была рѣчь выше) надписано: Στίχοι γραμματικοῦ Μιχαἡλ τοῦ Γλυκᾶ, οὺς ἔγραψε κα......κατεσχέθη καιρὸν ἐκ προσαγγελίας χαιρεκάκου τινός.....

Въ слѣдующемъ стихотвореніи авторъ не названъ, но просто сказано той сйтой. Стихотвореніе это обращено къ имп. Мануилу, только что вернувшемуся изъ побѣдоноснаго похода на Венгрію, безкровнаго для обѣихъ сторонъ. Восхваливъ военные успѣхи царя, поэтъ ловко переходитъ къ другой темѣ. Онъ славить кротость и долготерпѣніе царя и проситъ себѣ отъ него помилованія и снисхожденія и даже себя сравниваетъ съ деревомъ, подлежащимъ уничтоженію за безплодіе, но Господь снова далъ ему силы творить плоды и щедрость царская можетъ умножить ихъ. Онъ сорваль плоды эти съ духовнаго луга, и да приклонитъ царь ухо свое къ нимъ. Далѣе слѣдуютъ и самые плоды — толкованіе пословипъ.

Стихотвореніе это бросаеть яркій світь на литературный пролетаріать въ Византіи. Крумбахеръ указываеть, что не одинъ Глика отличался беззастінчивостью и, забывая обиды, просиль денегь у изувічивпаго его кесаря (стр. 414).

Дал'йе Крумбахеръ приступаетъ къ опредѣленію года, когда было написано стихотвореніе. Прежде всего оно составляетъ предисловіе къ собранію пословицъ, о посл'ёсловіи котораго сказано было выше. Для рѣшенія вопроса о времени появленія стихотворенія мы имѣемъ сл'ѣдующія данныя:

1) Стихотвореніе на новогреческомъ языкѣ было написано въ то время, когда Мануилъ былъ въ Киликіи, то есть, въ 1156 году.

требленію оно, очевично, необходимо. 'Ο τής Θεσσαλονίκης относительно все того же Миханла мы встрѣтимъ въ изданіяхъ исторіи Никиты Хоніата (Nicet. de Manuele lib. VII, с. 5. Bonn. 275, 23), но имѣемъ основаніе и здѣсь подозрѣвать неисправность несвѣдущаго писца или издателя.

- 2) Приводимая на стр. 415 прозаическая зам'єтка доказываеть, что прологь, собраніе пословиць и эпилогь написаны посл'є вульгарнаго стихотворенія и посл'є осл'єпленія.
- 3) Прологъ обращенъ къ Мануилу, когда тотъ возвращался домой послѣ безкровной побѣды въ Венгріи.
  - 4) Въ эпилогъ Глика говоритъ, что онъ уже 5 лътъ въ темницъ.

Слёдовательно 1156 — 5 == 1161 годъ. Таковъ выводъ Крумбахера (стр. 415—417). Процессъ разсужденія совершенно вёренъ, но выводъ не вёренъ, ибо невёренъ 1156 годъ, какъ годъ пребыванія Мануила въ Киликіи. Противъ этого года возражалъ стремительно и многословно Дрезеке; онъ опредёлялъ годъ (1158) вёрно, но на невёрныхъ основаніяхъ 1).

<sup>1)</sup> Dräseke, Zu Michael Glykas (Byzantin. Zeitschrift V (1896) 54-62). Дрезеке, желая точнъе обосновать (begründen) двъ даты въ дъятельности Михаила Глики, отправляется отъ двухъ засёданій собора на Сотириха, изъ коихъ второе, на которомъ присутствовалъ Мануилъ и заявилъ, что нужна поспѣшность, ибо онъ сбирается въ походъ, было, по мивнію Дрезеке, въ 1158 году, а походъ разумвлся киликійскій. Въ сущности Дрезеке повторяєть то, что уже писаль ранбе; повторимъ и мы то, что писали въ его опровержение (Визант. Врем., т. І, стр. 61-62 примъч.), относя второе засъдание собора, вмъсть съ другими, къ 1157 году (первое было въ 1156 г., въ чемъ всѣ согласны). Нѣмецкій ученый Дрезеке (Draseke, Zu Nicolaus von Methone въ Zeitschrift für Kirchengeschichte IX (1887) S. 414), стараясь доказать, что между соборомъ 1156 года и другимъ — по его 1158 г., который прежде относили тоже къ 1156 году, быль значительный промежутокъ, ссылается между прочимъ на разницу въ наименованіяхъ солунскаго архіепископа: на первомъ является епископъ Михаилъ, а на второмъ ein anderer, Namens Kalos. Откуда взялся Михаилъ, Солунскій митрополить въ данную эпоху, мы уже знаемъ (см. выше стр. 529 прим. 2). Теперь нужно сказать, что Дрезеке вообще надълаль очень много ошибокъ въ своихъ хронологическихъ вычисленіяхъ о соборъ 1157 года (у него 1158 г.) и совершенно незаслуженно получиль за нихъ похвалу отъ русскаго ученаго: Дрезеке, де, основательно доказаль, что соборь собирался въ 1158 году (А. Лебедевъ, Очерки византійской церкви въ XI-XV въкахъ. Москва, 1892, стр. 54). Върнъе было бы сказать, что Дрезеке здёсь обнаружиль полное незнаніе дёла и даже неумёніе справиться съ разчисленіемъ индиктовъ. Что майское собраніе собора было въ 1157 году, объ этомъ прежде всего свидътельствуетъ стоящая въ началъ отмътка (Mai, Spicil. rom. Χ, 58): μηνὶ Μαΐω ιβ΄ ἡμέρα ἰνδ. ε'. Такъ какъ пятый видиктъ соотвътствуеть 6665 сентябрскому году, то уже отсюда получается 1157 г. по Р. Х. Сверхъ того нужно вивть въ виду и пропущенное у Маи обозначение дня недѣли, какимъ, на основании простой догадки по о́ $\mu$ оιотє́ $\lambda$ ευτον, должно быть  $\alpha'$  (Воскресенье), дѣйствительно и прочтенное ранъе Тафелемъ въ его рукописи (Supplementa histor. eccles. graecor., pag. 18 Μηνὶ Μαΐω ιβ' ήμέρα α' ἰνδ. ε'=Μαя 12 числа, въ первый день нед $\bar{b}$ ли (въ Воскресенье инд. 5); 12 мая въ 1157 году дъйствительно приходится въ Воскресенье. Въ обозначеніи слідующаго засіданія (13 мая) день неділи выражень цифрою (буквою), но за то пропущенъ индиктъ (Маі, Spicil. X, 88): Μηνί Μαΐω ιγ΄ ἡμέρα, β' ἰνδιατιώνι; нужно читать: Μηνί Μαΐω ιγ', ημέρα β', ίνδικτ. ε'. Тринадцатое мая дъйствительно въ этотъ индиктъ будетъ приходиться въ понедъльникъ. На стр. 85 у Маи уже нъсколько иначе: Μηνί Μαίω ιγ' ἡμέρα ινδικτώνι β'. Очевидно, неловкая перестановка принадлежитъ незнающему переписчику. Нужно, впрочемъ, сказать, что понимающіе люди нисколько не были увлечены аргументацією Дрезеке (у О. И. Успенскаго, Очерки визант. образованности, стр. 218, правильно 1157 годъ; а еще ранве та же дата была принята у Капгера: Kap-Herr, Abendländische Politik Kaiser Manuels (Strassburg,

Выше мы уже видели, что Мануилъ выбхалъ изъ Киликіи въ 1159 году. Прибылъ онъ туда въ сентябре 1158 года 1).

И такъ, если стихотвореніе писано во время пребыванія имп. Мануила въ Киликіи, то—въ 1158—1159 году. Въ 1159 г., вѣроятно, произошло и ослепленіе Глики. Черезъ 5 летъ, т. е. въ 1163—1164 г., было окончено его собраніе пословицъ.

Изследуемое Крумбахеромъ и впервые имъ издаваемое стихотвореніе, какъ мы видели, составляетъ прологъ къ названному собранію. По надписанію оно поднесено государю, когда онъ возвращался изъ Венгріи послів безкровной побиды. Крумбахеръ и разбираеть, совпадаеть зи дата этой безкровной побъды съ найденной имъ датой 1161-1162 г. для собранія пословиць. Онъ находить, что поэть разумветь походъ Мануила въ Венгрію въ 1161 году, по случаю распрей между Владиславомъ и Стефаномъ, братьями умершаго 31 мая 1161 г. Гейзы II съ одной стороны, и сыномъ покойнаго, Стефаномъ (III) съ другой, изъ за престолонаследія. Но и здесь можно подыскать более подходящую и, конечно, болье точную дату. У Миллера (Recueil des historiens des croisades. Historiens grecs II, 748) напечатаны общирные отрывки изъ стихотворенія Өеодора Продрома на императора Мануила, когда онъ однимъ своимъ появленіемъ (ἐπιστασίαν) поразилъ короля (τόν κράλην) — разум'вется, какъ всегда подъ такимъ титуломъ, король Венгерскій — и одержалъ безкровную побъду (νίκην ήρεν αναίμακτον): таже терминологія, какъ у Глики, но сверхъ того очень подробный разсказъ о всёхъ подробностяхъ этого похода; что пропущено у Миллера, мы имъемъ возможность восполнить по дополнительной копіи В. Э. Регеля, намъ любезно сообщенной. Изъ всёхъ этихъ подробностей отмётимъ, что подъ безкровною побидою разумъется походъ Мануила въ Венгрію для поддержки Стефана IV, согласившагося признать свою вассальную зависимость отъ византійскаго императора, противъ его племянника Стечана III Гейзича (братъ Влади-

<sup>1881,</sup> S. 139). Вопросъ о томъ, противъ кого были направлены военныя намѣренія Мануила, присутствовавшаго на соборѣ и ради предстоящаго похода торопившаго отцевъ собора скорѣе постановить опредѣленіе, долженъ быть рѣшаемъ—уже послѣ того, какъ будетъ установленъ настоящій годъ собора, а не на оборотъ, какъ поступаетъ Дрезеке, ибо почти каждый годъ весной Мануилъ предпринималъ экспедиціи то противъ одного врага, то противъ другого. При томъ, если соборъ былъ въ маѣ, то Мануилъ, очевидно, въ Киликію тогда не торопился, хотя бы засѣданіе и относилось къ 1158 году; онъ прибылъ въ эту провинцію, по прямому свидѣтельству современника и очевидца, продолжателя Матвѣя Эдесскаго, пресвитера Григорія Grégoire le prêtre — у Dulaurier, Bibliothèque historique arménienne. Paris, 1858 (рад. 352), въ семмябрю мѣсяцѣ этого года.

<sup>1)</sup> Самъ Кгишваснег говоритъ на стр. 427: одна изъ его племянницъ Өеодора... въ 1158 году выдана за Балдуина III короля Іерусалимскаго. Между тъмъ, она послана въ Азію раньше, чъмъ туда поъхалъ самъ Мануилъ. См. Grég. le Prètre с. 273 р. 352, о которомъ въ слъдующемъ примъчаніи. Нужно только замътить, что при переложеніи лътосчисленія Григорія первый его переводчикъ на французскій языкъ часто уходитъ однимъ годомъ впередъ.

слава, упомянутаго у Крумбахера), когда, между прочимъ, Мануилъ по дорогѣ остановился въ Сербіи и при устройствѣ тамошнихъ дѣлъ низложилъ архижупана Дюжу (— Стефана Неманю).—Все это было нѣсколько позднѣе, то есть, какъ опредѣлено въ моей статьѣ (Союзъ двухъ имперій — въ Славянскомъ Сборникѣ II) и еще отчетливѣе въ книгѣ К. Я. Грота («Угрія и славянство въ XII вѣкѣ», СПБ. 1889 г.), именно въ 1163 году, какъ и требуется по соотвѣтствію съ 1158 г., годомъ ослѣпленія Глики (см. у Грота стр. 288 и выше). Итакъ, если основываться буквально на словахъ Глики, то годъ поднесенія (не составленія) будетъ не 1161—1162, какъ у Крумбахера, а 1163—1164.

Время составленія хроники Крумбахеръ ставить между 1161—1170 годомъ.

Выводы относительно того, когда именю жилъ Глика, Крумбахеръ строитъ, кромъ того, на изслъдовани именъ лицъ, къ коимъ адресованы дошедшія до насъ письма Глики. На 421—22 стр. онъ приводитъ и списокъ этихъ адресатовъ. Изъ нихъ не всъхъ можно «узнать». Извъстными историческими лицами являются: Іоаннъ Дука, Андроникъ Палеологъ, Өеодора племянница императора, Мануилъ Севастократоръ, Алексъй Контостефанъ, имп. Мануилъ (письмо объ астрологіи), Константинъ Палеологъ (стр. 424—441). Какъ выше замъчено, опредъленіемъ тождества этихъ именъ занимался ранъе Дюканжъ, а въ слъдъ за нимъ и мы въ обозрънии трудовъ по византійской исторіи: результаты были тъ самые, которые получены и Крумбахеромъ послъ болъе подробныхъ розысканій; но есть одно любопытное совпаденіе, даваемое русскою лътописью, которое у Крумбахера, конечно, не повторяется.

Наконецъ, авторъ изслѣдованія переходитъ къ одному изъ болѣе важныхъ для его цѣлей вопросу и на стр. 425—433 опредѣляетъ, кто такая была Өеодора, племянница императора, которой Глика пишетъ утѣшеніе, ибо она сокрушалась о томъ, что изъ ревности убила свою служанку. Письмо это Крумбахеръ печатаетъ впервые на стр. 452—460. Онъ перечисляетъ всѣхъ, какъ думаетъ, племянницъ Мануила, носившихъ имя Өеодоры:

- 1) Өеодора, дочь умершаго въ 1142 г. Андроника Комнина, второго сына имп. Іоанна, любовница императора Мануила, женщина высокомърная и гордая.
- 2) Өеодора Комнина, дочь Исаака Комнина, третьяго сына императора Іоанна. Въ 1158 г. 13 леть вышла она замужъ за Балдуина III, короля Іерусалимскаго. Потомъ она была спутницей Андроника Комнина, впоследствии императора, и родила ему двое детей.
- 3) Өеодора, племянница Мануила, супруга Боэмунда III Антіохійскаго (можеть быть тождественна съ Өеодорой Комниной, супругой полководца Андроника Лапарды; Андроникъ Комнинъ заточилъ ее въ монастырь, откуда ее сваталъ король Венгерскій).



4) Өеодора, племянница Мануила, до 1165 г. вышла за герцога Генриха Австрійскаго; она умерла въ 1185 г.

Крумбахеръ, разсматривая каждую изъ названныхъ Өеодоръ, находитъ, что письмо Глики должно было быть адресовано первой изъ нихъ, любовнипѣ императора Мануила. Если бы, по его мнѣнію, письмо было адресовано которой либо изъ трехъ другихъ, то было бы сказано не просто «άνεψια του .... βασιλέως», а прибавлено «вдовствующей» княгинъ или королевъ; эта же и у Никиты Акомината именуется просто ѝ ἀνεψιὰ Θεοδώρα. Но связь императора съ ней началась съ пятидесятыхъ годовъ XII в., а письмо писано въ промежуткъ 1190-1200 гг. 1). Отсюда видимъ, что возрасть дамы для убійства изъ ревности мало подходить. Чтобы устранить эту несообразность, Крумбахеръ прибъгаеть къ натяжкъ. Хотя, говорить онь, Өеодора до последнихь дней сохранила свое значеніе при дворв Мануила, твиъ не менве трудно допустить, чтобы старуха совершила убійство изъ ревности; однако письмо писано по поводу не самаго убійства, но лишь ввиду удрученнаго состоянія духа, вызваннаго раскаяніемъ; раскаяніе же могло явиться и въ старости, особенно по смерти ея покровителя Мануила. Но тогда, думаемъ, и заглавіе письма было бы другое. Въ настоящемъ заглавін: Тү.... χυρά Θεοδώρα αθυμούση σφόδρα και την έαυτης άπογινωσκούση σωτηρίαν δι' δν ετόλμησε φόνον επί τινι γυναικί ζηλοτυπίας ένεκεν, нельзя видеть ни малейшаго указанія на то, что убійство совершено 30-40 лёть тому назадь. Да и въ самомъ письмѣ, ссылаясь на примъры историческихъ лицъ, совершавшихъ убійства, и говоря, что последующею жизнью они загладили свой грехъ, авторъ ни слова не говорить о томъ, что «и ты жизнью своею покрыла давно и въ молодой горячности совершенный гръхъ». Между тъмъ, авторъ говорить лишь о томъ, что и другіе убивали, но въчнаго спасенія не лишались. Очевидно, онъ имъетъ дъло съ убійцей не старухой, которая могла уже загладить грёхъ, а убійцею молодой, передъ которой есть еще жизнь впереди. Смыслъ письма таковъ: и другіе грівшили, но не отчаивались и исправляли жизнь; не отчанвайся и ты, но загладь гръхъ, перейди на путь добра.

Но самое главное, Крумбахеру осталось неизвъстнымъ, и это насъ нъсколько даже удивляетъ, что у императора Мануила была и пятая племянница Осодора, дочь его сестры Марін и кесаря Рожера, изъ князей Капуанскихъ. Существуетъ стихотвореніе Осодора Продрома на ея бракосочетаніе, начало и небольшіе отрывки котораго были напечатаны въ Recueil des historiens des croisades (Hist. grecs t. II, 765) Миллеромъ (Miller), а полный текстъ послъ изданъ бывшимъ хранителемъ рукописей въ библіотекъ св. Марка (въ Венеціи), Кастеллани, подъ заглавіемъ: Еріtalamio di Teodoro Prodromo per le nozze di Teodora Comnena e Giovanni Contostefano, con traduzione italiana in versi e note. Venezia, 1888.

<sup>1)</sup> CTp. 428-431.

Греческое заглавіе въ рукописи читается такъ: ἐπάσματα εἰς τὴν κυράν Θεοδώραν την θυγατέρα του καίσαρος και της πορφυρογεννήτου κυράς Μαρίας τῆς πρώτης θυγατρός τοῦ ἀοιδίμου αὐτοκράτορος 'Ρωμαίων κυροῦ 'Ιωάννου τοῦ Комитиой. Уже отсюда видно, что Өеодора, дочь какого-то кесаря и старшей порфиродной дочери императора Іоанна Коминна (Калояна), Маріи, значить племянница Мануила, который тоже быль сыномъ Іоанна II, совсёмъ отлична отъ тёхъ четырехъ Өеодоръ, о которыхъ шла рёчь Крумбахера. О матери ея, Маріи, есть изв'істія у византійскихъ историковъ (Киннама и Никиты Хоніата), и отъ нихъ мы узнаемъ, что она была замужемъ за Рожеромъ, принадлежавшимъ къ итальянской фамилін князей Капуанскихъ; титулъ кесаря онъ получилъ, очевидно, посл'в переселенія къ византійскому двору (Ducange, Familiae byzant. p. 180. Notae ad Cinnamum pag. 436 Par. = 322 Bonn.). Что дочь ихъ Өеодора была выдана именно за Іоанна Контостефана свидетельствуетъ монодія другого современнаго поэта Манасси-на кончину августвишей Өеодоры, супруги Іоанна Контостефана: Μονωδία έπὶ τἢ σεβαστἢ Θεοδώρα τη του Κοντοστεφάνου Ἰωάννου συζύγφ' του Μανασσή. Καстеллани отмътиль существование пьесы въ Венеціанскомъ рукописномъ сборникъ, изъ котораго онъ заимствовалъ и епиталамій Продрома, а нашъ сотрудникъ А. И. Пападопуло-Керамевсъ въ самое последнее время напечаталъ ее пъликомъ въ Византійскомъ Временникъ (т. V (1898) стр. 674-678) по списку библіотеки патріарховъ александрійскихъ въ Каиръ, не имъя, впрочемъ, надлежащаго представленія объ ея значеніи и о бропиоръ Кастеллани съ епиталаміемъ и вследствіе того придавъ своей статье неподобающее заглавіе: опторіхой убриавра той Мачавой (иня автора тоже стоить въ заглавіи пьесы въ Капрскомъ сборникв). Последнія строфы стихотворенія Продрома, гдв поэть обращается нь душь умершаго кесаря, принимающей участіе въ торжеств'в, показываетъ, что бракъ съ Контостефаномъ совершился после смерти Рожера, а этотъ последній умеръ, по историческимъ даннымъ (Cinnam. p. 5178), не ране 1161 года, такъ какъ въ предыдущемъ сватался за вдову Раймунда князя Антіохійскаго, но быль отвергнуть по причинъ престарълаго возраста. Киннамъ говоритъ, что Рожеръ после того съ горя постригся въ монахи и ущелъ въ одинъ изъ монастырей въ Константинополъ, гдъ и скончался, но изъ заключенія епиталамія скорве можно вынести представленіе, что онъ быль погребень въ Антіохіи. Что же касается мужа его дочери Өеодоры, Контостефана Іоанна, то и о немъ мы имфемъ достаточно сведеній. Уже въ 1161 году онъ быль σεβαστός (Cinnam. p. 121). Между прочимъ онъ участвовалъ въ заседанияхъ собора 1166 года и тогда уже быль царскимь племянникомь (άνεψιός, очевидно, по женѣ); следовательно, между 1161 и 1166 годомъ последовалъ занимающій насъ бракъ, опредълнющій косвеннымъ образомъ и эпоху, къ которой должно относиться посланіе Глики. По соображеніямъ Крумбахера, самымъ раннимъ срокомъ для письма можно положить последнее

10-аттіе пмп. Мануила (1143—1180), сатд. 1170—1180 г., когда прошло всего 5-15 летъ со дня брака царевны Өеодоры. Она тогда могла быть въ возрасть, когда чувство ревности является вполнъ естественнымъ (19-30 дътъ). Жила она въ Византіи, во всякомъ случать не за предълами имперіи. Ввиду того, что она называется просто «племянница императора», должно думать, что письмо писано еще при жизни имп. Мануила, следовательно не позже 1180 года, а такъ какъ въ немъ есть заимствованія изъ хроники, а хроника писана въ 1161-1170 году, то сроки для письма будуть 1165-1180 или 1170-1180 гг., следовательно, опять таки во время, когда Өеодора была еще вполив молода или, по крайней мірів, не стара. Если допустить, что письмо было писано этой Өеодоръ, то, очевидно, не надо дъзать тъхъ натяжекъ, которыя дъзаеть Крумбахеръ, стараясь доказать, что оно было адресовано Өеодоръ, любовницъ Мануила. Прибавимъ, что другое твореніе, стоящее рядомъ съ монодією Манасси и, очевидно, ему же принадлежащее-Пαραμυθητικόν είς τὸν σεβαστὸν αῦρ Ἰωάννην τὸν Κοντοστέφανον (утѣшительное посланіе къ августъйшему Іоанну Контостефану), остается неизданнымъ; оно, нужно думать, касается того же сюжета (Castellani, pag. 6). Контостефанъ пережиль свою супругу и присутствоваль при ея погребеніи; она умерла, по словамъ Манасси, во цвете летъ.

Въ заключение Крумбахеръ даетъ общій очеркъ жизни и литературной дъятельности Михаила Глики. Вся его біографія умъщается менъе чъмъ на одной страницъ 1). Далъе онъ даетъ общую его характеристику. «Глика принадлежить къ числу столь редкихъ въ византійской литературъ представителей народнаго направленія. Именно въ эпоху Комниновъ, когда педантичный классицизмъ клеймилъ всякое народное движеніе печатью необразованности и могущественно подавляль его-явленіе это вдвойнъ интересно. Надо было обладать большимъ мужествомъ и сильно выраженною индивидуальностью, чтобы въ то время выступить противъ все усиливавшагося теченія литературы и образованности, возвращавшихся назадъ къ старому. Человъкъ со столь еретическими наклонностями не могь имъть счастья въ жизни. Какъ при жизни Глика не могъ сдёлать карьеру ни при дворё, ни въ ученомъ мірё и долженъ быль довольствоваться темь, что посвящаль свои письма отдёльнымъ лицамъ изъ своихъ благожелателей, такъ и впоследствіи видные историки въ родъ Никиты Акомината не удостоили его даже взглядомъ. Литературные труды его можно понять только, если сопоставить ихъ со стремленіями и характеромъ хронистовъ въ родѣ Малалы, Өеофана и Георгія Монаха, съ богословами въ родъ Іоанна Лъствичника, общимъ съ которыми является у него любовь къ народнымъ поговоркамъ; наконецъ съ приверженцами народной литературы (на вульгарномъ нарѣчіи) въ родѣ Птохопродрома» 2).

<sup>1)</sup> Стр. 442. 2) Стр. 443.

Давъ такимъ образомъ общую характеристику и указавъ Гликъ мъсто среди другихъ византійскихъ авторовъ, Крумбахеръ разбираетъ вопросъ, не составляетъ ли онъ одно лицо съ Михаиломъ Сикидитомъ, котораго имп. Мануилъ велълъ ослъпить за волшебство. Отвъчаетъ онъ на этотъ вопросъ отрицательно 1). Надо только опять поправить на 445 стр. года ослъпленія: 1156 на 1158 и 1161 на 1163.

На стр. 447—451 и 452—460 напечатано стихотвореніе, посвященное и обращенное къ имп. Мануилу, и письмо къ царевнѣ Өеодорѣ.

Въ началѣ своей книги, какъ мы видѣли, Крумбахеръ поставилъ себѣ цѣлью рѣшить относительно Глики ту задачу, которую задалъ Тэнъ. Исполнилъ ли онъ свое намѣреніе и успѣлъ ли въ немъ? Тотъ же вопросъ задаетъ себѣ и Психари (Psichari) въ рецензіи на трудъ Мюнхенскаго профессора, помѣщенной въ Revue critique № 43, 1895 г. (28 octob.), и рѣшаетъ его такъ. «Филологія, руководимая чутьемъ психолога, сдѣлаетъ, конечно, богатыя открытія на плодородной почвѣ византійской литературы. Но удалось ли Крумбахеру воскрешеніе личности Глики?... Написана книга со свойственной автору тщательностью, благодѣтельной, если можно такъ выразиться, тщательностью, ибо даетъ намъ ощущеніе чего-то законченнаго».... Важны результаты изслѣдованія литературнаго матеріала; важны и тѣ нѣкоторыя біографическія данныя, которыя мы узнаемъ благодаря Крумбахеру, но ему не удалось рѣшить задачу Тэна.

«Работа филологіи сділана: остается діло психологу. Можетъ быть, это не вина Крумбахера, ибо Глика слишкомъ мало открываетъ намъ свой внутренній міръ».

## В. Васильевскій.

**А. Ө. Семеновъ,** Житіе преподобнаю Симеона Дивногорца, по мюнхенской греческой рукописи XI в. (сод. graec. 3). Кіевъ 1898. 23 стр. 8°.

Св. Симеонъ Дивногорецъ, родившійся въ царствованіе Юстина I въ 521 г. въ Антіохіи, столицѣ Сиріи, всю жизнь съ самаго ранняго дѣтства подвизался столпникомъ. Шести лѣтъ отъ роду онъ впервые взощелъ на столпъ и съ этого времени, хотя и перемѣняя мѣсто своего стоянія, до конца жизни (въ 596 г.) придерживался избраннаго разъ на всегда столпническаго образа жизни. Самое продолжительное время (послѣдніе 55 лѣтъ своей жизни) онъ пробылъ на горѣ, находящейся вблизи Антіохіи и поименованной вслѣдствіе чудесъ, совершенныхъ на ней св. Симеономъ, Дивною горою. Здѣсь ученики Симеона около его столпа построили монастырь. Память его празднуется 24-го мая, въ день кончины преподобнаго, дожившаго до 75 лѣтъ. Св. Симеонъ Дивногорецъ не только прославился строгоаскетическою жизнью, но и удостоился даровъ пред-



<sup>1)</sup> CTp. 448-446.

въдънія будущаго и чудеснаго испъленія больныхъ и бъсноватыхъ, отовсюду стекающихся къ его столпу.

Хотя св. Симеонъ безпрерывно стоялъ на столив, удаленномъ отъ мірской суеты, но онъ не былъ чуждъ ходу мірскихъ событій и интересамъ, волнующимъ дуніи его современниковъ. Сохранились еще письма его, обращенныя со столпа къ императорамъ Юстиніану и Юстину II и касающіяся возникшихъ въ то время ересей Несторіанъ и Самаритянъ. Кромв того, онъ сочинилъ рядъ аскетическихъ статей, разные тропари и молитвы. Приписывается ему и уцѣлвшій апокалипсисъ, но здѣсь авторство св. Симеона сомнительно, хотя это откровеніе уже въ VII вѣкѣ упоминается какъ его сочиненіе (см. Н. Gelzer, Leontios v. Neapolis Leben des hl. Johannes des Barmh. S. 146).

До насъ дошло четыре житія св. Симеона Дивногорца. Первое изъ нихъ составлено Аркадіемъ, епископомъ кипрскимъ (630-638), который сначала принадлежалъ къ числу учениковъ праведника и весьма обстоятельно повъствуетъ о его жизни, подвигахъ и чудесныхъ исцъленіяхъ. Это житіе (ό διὰ πλάτους βίος), имівющее, какъ разсказъ современника и очевидца, особенную важность, пока не сдёлалось во всемъ объемѣ доступнымъ ученому изследованію; некоторые отрывки недавно опубликованы П.-Керамевсомъ въ Виз. Временник І, 145-148 и 604-612. Произведение Аркадія им'єстся и въ Великихъ Четьихъ Минеяхъ митроп. Макарія (подъ 24 мая). Второе житіе написано магистромъ Антіохіи Никифоромъ, по прозванію Ούρανός, жившимъ во время импер. Василія II (976—1025), и представляетъ собою риторическую обработку перваго житія; въ немъ метафрасть переміншь нікоторыя выраженія Аркадія, тамъ и сямъ опустилъ кое-что изъ разсказа его, а съ другой стороны и прибавиль кое-что, напр., риторическія восклицанія, но въ общемъ точно держался подлинника. Сочиненіе Никифора уже давно издано болландистами (Acta Sanctorum, Maii V, 307-401). Третье житіе по мюнхенскому списку (cod. graec. 3) нынъ издано г. Семеновымъ, а четвертое, встръчающееся въ одномъ спискъ парижской національной библіотеки (cod. Paris. 1534, fol. 309-313, подъ 23 мая), мы знаемъ пока лишь по заглавію, обозначающему его краткимъ (βίος έν συντόμφ), и по начальнымъ сло-Bamb: 'Ο άγιος και πανόσιος πατήρ ήμων και θαυματουργός Συμεών... (cm. Catalogus codic. hagiogr. graec. bibl. Paris. 1896, p. 233).

Семеновъ издалъ мюнхенское житіе св. Симеона какъ безыменное сочиненіе. Однако, въ рукописи имя автора сохранилось, котя и не въ заглавіи самого житія. Семеновъ не обратилъ вниманія на перечень (πίναξ), предшествующій пом'єщеннымъ въ рукописи агіографическимъ статьямъ и написанный тою же рукою, какъ и текстъ напіего житія. Тамъ значится: βίος.... συγγραφέν (sic) παρὰ τοῦ όσίου πρς ήμῶν ιῶ τοῦ πετρινοῦ. Μюнхенская рукопись первоначально принадлежала монастырю, который находился въ Константинопол'є близъ цистерны Аэтія и подъ названіемъ Пієтра былъ посвященъ Іоанну Предтечів, какъ о томъ сообщаетъ слів-

дующая приписка, попадающаяся и въ концѣ рукописи и послѣ упомянутаго перечня: Ἡ βίβλος αὕτη τῆς μονῆς τοῦ Προδρόμου τῆς κειμένης ἔγγιστα τῆς Ἰετίου ἀρχαϊκὴ δὲ τῆς μονῆς κλῆσις — Πέτρα (см. A. Ehrhard, Forschungen zur Hagiographie der griech. Kirche. Rom. 1897, S. 102 ff.). ¹).

Итакъ оказывается, что авторъ этого краткаго житія называется Іоанномъ Петринымъ, и не будетъ слишкомъ смѣло предположить, что прозвище его (Πετρινός или Πετρηνός) обозначаетъ его членомъ монастыря Пέτρα, а выраженіе, употребленное о немъ въ πίναξ, «τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν» заставляетъ думать, что онъ не былъ тамъ простымъ инокомъ, а занималъ мѣсто игумена. Время жизни Іоанна Петрина можно приблизительно отнести къ первой половинѣ ХІ-го вѣка, такъ какъ, съ одной стороны, мюнхенская рукопись написана въ ХІ—ХІІ в. (по Эрхарду), а съ другой стороны, Петринъ, по нашему ниже доказываемому мнѣнію, воспользовался сочиненіемъ Никифора, жившаго въ концѣ Х-го вѣка.

Сочиненіе Іоанна Петрина, какъ уже сказано, довольно кратко и занимаетъ лишь 7—8 страницъ; въ началѣ авторъ подробно повъствуетъ о родителяхъ и о раннемъ дѣтствѣ св. Симеона, но впослѣдствіи разсказъ дѣлается все короче и короче и о второй половинѣ жизни подвижника (съ посвященія его въ пресвитеры на 33-мъ году) и о многочисленныхъ его чудесахъ подробно уже не упоминается. Греческій языкъ житія чуждъ всякой напыщенности и риторическихъ прикрасъ, но чистъ и ясенъ.

Нѣтъ сомнѣнія, что Іоаннъ Петринъ воспользовался пространнымъ житіемъ, но, которое именно изъ этихъ житій послужило ему источникомъ, подлинный ли разсказъ Аркадія или же парафразъ Никифора, этотъ вопросъ пока не можетъ быть рѣшенъ съ полной неоспоримостью, такъ какъ изложеніе Аркадія въ цѣлости еще не издано. Мы принуждены, поэтому, ограничиться сличеніемъ житія Петрина съ пересказомъ Никифора и результатъ такого сличенія состонтъ въ томъ, что Іоаннъ Петринъ относительно способа выраженія обнаруживаетъ полную самостоятельность; лишь въ нѣкоторыхъ случаяхъ попадаются у него слабые отголоски изъ пространнаго житія, напр., 11,2 δάρσει γύναι: εἰσηκούσθη ἡ δέησίς σου συλλήψη γὰρ καὶ τέξη υἰον καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Συμεών — λέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Συμεών p. 309 A. — 11, 17 τοῦ ὕπνου ἐξαναστάση (τῶν δαυμάτων σου, Χριστὲ βασιλεῦ) εὐρέθη… τὸ δυμίαμα — τοῦ ὕπνου δια-



<sup>1)</sup> Эта рукопись представляеть собою неметафрастовый минологій за місяцы Марть, Апріль и Май, т. е. за третью четверть агіографическаго года, какъ она и обозначается въ перечні (πίναξ τοῦ τρίτου τριμήνου). По любезному сообщенію проф. Эрхарда, можемъ прибавить къ этому, что ему удалось отыскать гдів-то еще двів части того же агіографическаго сборника, принадлежавшаго монастырю Πέτρα, а именно первую и вторую четверти (Сент. — Февр.). Четвертая пока не найдена, но Эрхардъ надівется, что и она еще отыщется въ одной изъ тіхъ библіотекъ Востока, рукописныя сокровища коихъ еще не разслівдованы.

ναστάσα εύρε πάλιν όλην αὐτήν (ώ τοῦ θαύματος) p. 309 A. — 18, 25 συνέτισόν με καὶ μαθήσομαι τὰς ἐντολάς σου = p. 322 D. - 19,14 οὕτω γοῦν τῆς φήμης πανταχού διαδιδομένης = τῆς δὲ περὶ αὐτοῦ φήμης καὶ τῶν... θαυμάτων πανταγόσε διαδοθέντων р. 328 Е и т. д. Въ одномъ месте можно доказать автору краткаго житія явное неуразуменіе словъ подлинника; именно у Никифора р. 313 А говорится о какой-то балюстрадъ изъ оръховаго дерева, окружающей вершину столиа (ἦν δὲ μόδιος τῷ Συμεων ή περιβολή ξύλου καρύας πεποιημένος), а Іоаннъ Петринъ на стр. 16,28 невърно поняль эти слова, думая о коръ оръшника, служащей преподобному одеждою (χαρύινον φλοιόν άντι χιτώνος περιβεβλημένος). Что же касается до отдёльныхъ упомянутыхъ Цетринымъ событій, то оказывается полное согласіе его изложенія съ разсказомъ пространнаго житія. Всв факты, о которыхъ Петринъ упоминаетъ, имъются, хотя иногда и въ иномъ порядкъ, также у Никифора; оттуда же заимствованы и часто встречающіяся подробныя хронологическія данныя о возрасть подвижника въ тоть или другой моменть. Одинъ только факть прибавленъ въ концъ разсказа Петрина, именно невърная замътка, что св. Симеонъ дожилъ до царствованія Тиверія (стр. 22, 29), между тімь какь при кончині праведника (въ 597 г.) царствовалъ уже преемникъ Тиверія II, Маврикій. Однако эта единственная прибавка, которую Петринъ, по всей въроятности, сдълаль отъ себя, не можеть опровергнуть высказанное нами мевніе о тесномъ соотнощении краткаго разсказа Петрина къ пространному житію, въ произведении Аркадія ли, или (что намъ кажется въроятнъе) въ обработкъ Никифора. Поэтому, нельзя оправдать выводъ Семенова, занимающагося во введеніи этимъ вопросомъ слишкомъ поверхностно и неточно: «Отсюда мы полагаемъ (онъ говоритъ на стр. 8), что мюнхенская рукопись не есть простое сокращение житія, написаннаго Никифоромъ, и при составленіи ея (т. е. мюнхенской рукописи!) авторъ, въроятно, пользовался другимъ источникомъ, намъ еще неизвестнымъ».

Перейдя теперь къ разбору критической обработки греческаго текста, столь нужной при болье или менье искаженномъ видь, въ которомъ дошли до насъ, благодаря необразованнымъ переписчикамъ, всв произведенія византійской письменности, мы должны, къ нашему сожальнію, повторить и подтвердить жестокій, но справедливый приговоръ, высказанный о трудь Семенова проф. Крумбахеромъ въ журналь Вухаптіп. Zeitschrift VIII, 232—234. Семеновъ въ своемъ изданіи не только не исправляль, какъ приходится добросовъстному издателю, испорченныхъ писцомъ чтеній рукописи, но и съ своей стороны часто прибавляль новыя искаженія текста. Мюнхенская рукопись въ общемъ написана весьма четкимъ почеркомъ, въ чемъ всякій можетъ убъдиться, обращаясь къ приложенному Семеновымъ снимку первой страницы рукописи, но Семеновъ въ 40 слишкомъ случаяхъ не былъ въ состояніи върно разобрать слова кодекса. Такъ, напр., на стран. 9,23 онъ даетъ чтенія μιθρά... ἐπιτρέμματα (вм. νίτρα... ἐπιτρέμματα), на стр. 14,26 ἀνεγνωρίσθη (вм. ἀναγνωρισθείς), на

стр. 17, 18 μεθ' ἰστόρηκα τὰ τῆς ἀναβάσεως (вм. μεθιστῶν ὅρη κατὰ τῆς ἀναβ.), на стр. 17, 21 κατὰ πᾶν... βαρέως (вм. κατασπᾶν... βαρύνων). Къ значительному числу такихъ невѣрно прочтенныхъ издателемъ мѣстъ, приведенныхъ уже Крумбахеромъ, мы прибавляемъ, на основаніи новаго сличенія, сдѣланнаго о. Кирхомъ, еще два: на стр. 9, 14 опущенъ издателемъ послѣ слова θαυμαστῷ членъ τῷ и на стр. 12, 5 напечатано ὁρᾶ τὸ, между тѣмъ какъ въ рукописи вѣрно написано ὡρᾶτο, а на стр. 16, 1 опущена запятая послѣ слова διαφοράς. Кромѣ того, отпечатанный греческій текстъ изобилуетъ массою опечатокъ и невѣрно поставленныхъ знаковъ ударенія, отъ перечисленія коихъ мы здѣсь отказываемся, отмѣчая вмѣсто того еще нѣкоторыя необходимыя поправки рукописнаго преданія: 10, 15 читать слѣдуетъ εἰς τοῦτο τὸ πρᾶγμα (вм. εἰς τοῦτο τοῦ πράγματος); 19, 5 μελλήσας (вм. μελήσας); 22, 9 φάλαγγες (вм. φάλλαγγες).

Такъ же и прибавленный Семеновымъ русскій переводъ житія во многихъ мъстахъ неточенъ или вполнъ опибоченъ. Такія опибки, свидетельствующія о недостаточномъ знакомстве издателя съ греческимъ языкомъ, попадаются даже тамъ, где авторъ житія приводить отдельныя слова или цёлыя предложенія изъ св. Писанія, такъ что Семеновъ могъ бы для своей работы просто усвоить переводъ офиціальной русской Библіи. Такъ, напр., на стран. 10, 9 Экопобутос переведено словомъ «божественный» (вм. желаемый Богомъ, богоугодный). — 11, 21 плирофоρία τοῦ αἰτουμένου = исполненіе приказаннаго (вм. ув'вренность въ исполненіи Богомъ молитвы). — 11, 26 ή μή μεριμνώσα και περι πολλά τυρβαζομένη Μάρθα = озабоченная и смущенная Мареа (вм. Мареа, не заботящаяся и не сустящаяся о многомъ, см. Лук. 10, 41). — 11, 28  $\pi \rho \dot{o} \varsigma \dot{o} \pi \dot{o}$ δειζιν τῆς θείας θαυματουργίας = для принятія божественнаго чуда (вм. для доказательства бож. чуда; Семеновъ перемъщаль слова υπόδειξις и υπό- $\delta \xi \xi \zeta$ ). — 12, 21 хата  $\mu$ іхобу — черезъ нѣкоторое время (вм. мало-по-ΜΑΙΥ). -12, 8 ἐπεὶ ἀρχούντως ἐπεδείζατο τὰ τῆς προσεδρείας = κοτμα ΒЪ достаточной степени обнаружились следствія ея молитвы (вм. когда она провела во храм'в достаточно времени). — 12, 15  $\pi$ άντα  $\dot{\epsilon}$ πιζητεῖται — передаетъ все (вм. доспрашивается мужемъ обо всемъ). — 14, 4-8 о какρός το λοιπόν συνεσταλμένος έστίν.... παράγει γάρ το σχήμα του κόσμου τούтоо = и такъ теперь настало время.... потому что къ сему ведетъ образъ міра сего (вм. время уже коротко.... ибо проходить образъ міра сего, см. І Корине. 7, 29—31). — 15, 26 ηρθη (τό παιδίον) κατά Παύλον кай ейбет = оно возрастало и увидъло по Павлу (вм. оно было восхищено до неба, какъ апостолъ Павелъ, и увидело, см. И Корине. 12, 2-4). -16, 4 ετι μείζονος διαγωγής επελαμβάνετο — дитя получило еще лучшее воспитаніе (вм. оно держалось еще болве высокаго образа жизни). — 17, 15 γαργαλισμούς ύποφέρων τη σαρκί — (дьяволь), причиняя плоти бользни (вм. причиняя плоти щекотанія, т. е. похотливость). — 21, 14 тоїς  $\pi$ роберγομένοις μονάζουσί τε καὶ άλλως έγουσι ξένοις = πρακομящимъ п прочимъ странникамъ (вм. приходящимъ странникамъ, будь-то монахи, будь-то

люди другого званія). — 22, 7 μείζονες οὖν ἔκτοτε ἀγῶνες διεδέχοντο τὸν ὅσιον — съ тѣхъ поръ еще большимъ подвигамъ предался преподобный (вм. еще большія испытанія ожидали преподобнаго). — 22, 28 ὅτε τῶν ἀδε μετέστη — когда онъ такимъ образомъ преставился (вм. когда онъ ущель изъ здѣшней жизни — τὰ ἀδε).

Г. Рига.

Э, Курцъ.

**Баласчевъ.** Климентъ епископъ словънски и службата му по старъ словънски пръводъ съ една частъ гръцки параллеленъ текстъ и едно факсимиле. София. 1898.

Автору этой книги посчастливилось найти весьма любопытный памятникъ, касающійся св. Климента слов'внскаго, именно славянскій переводъ греческихъ службъ въ честь этого святителя и его краткаго житія. Въ составленіи службъ принимали участіе извістные охридскіе архіепископы Өеофилакть, Димитрій Хоматіань, Константинь Кавасила. Григорій и Козьма, митрополить Драчскій. Въ славянскомъ перевод'в имѣются впрочемъ лишь службы Өсофилакта, Димитрія и Григорія. На томъ основаніи, что н'втъ канона архіеп. Конст. Кавасилы (1255-1260), г. Баласчевъ относить время перевода къ началу XIII в. Иначе, еслибы службы были переведены послѣ смерти этого пастыря, то переводчикъ славянинъ долженъ былъ бы включить въ свой трудъ и составленный имъ канонъ. Нужно впрочемъ сказать, что это заключе-. ніе нельзя считать вполив твердымъ, пока не выяснится личность архіеп. Григорія, такъ какъ съ этимъ именемъ встрівчается охридскій іерархъ, жившій въ началь XIV в. На томъ основаніи, что авторами службъ были извъстные охридскіе архіепископы, г. Баласчевъ считаетъ и авторомъ житія кого либо изъ нихъ, всего скорве Димитрія Хоматіана, бывшаго архіеп. охридскимъ до 1233-34 г. Рукопись, въ которой сохранились всё эти тексты, принадлежитъ уроженцу г. Струги Александру Чакырову. Она писана на бумагъ и заключаетъ службы почти всемъ главнымъ святымъ на целый годъ. Редакція ея сербская, но съ болгаризмами. Славянскій тексть напечатань параллельно съ греческимь, съ соблюдениемъ особенностей правописания; въ концъ приложенъ одинъ фотографическій снимокъ.

Не ограничиваясь изданіемъ службъ и житія, г. Б. посвятиль нівсколько главъ своего изслідованія вопросамъ, касающимся жизни и дівтельности Климента. Послів общихъ краткихъ замівчаній о судьбів церковно-славянской письменности въ Великой Моравіи и условіи первоначальнаго ея развитія въ болгарской державів, авторъ переходить къ самому Клименту. Касаясь вопроса о его происхожденіи, г. Баласчевъ указываеть два главныхъ митія ученыхъ, считающихъ Климента болгариномъ, и Миклопича, считающаго его паннонскимъ славяниномъ.

Г. Баласчевъ не находить возможнымъ принять ни то, ни другое мивніе. Въ пространномъ житіи святого онъ не находить указанія на его болгарское происхожденіе, какъ утверждаль это Шафарикъ, а показанія краткаго житія, въ которомъ прямо говорится о болгарскомъ происхожденіи Климента, не внушають ему довірія. Похвала св. Кирилла, въ которой пропов'йдникъ славянскій народъ называетъ своимъ «нашъ» (мы прибавимъ въ одномъ изъ списковъ «мой»), также не имветъ въ глазахъ г. Баласчева особеннаго значенія. Съ одной стороны онъ еще повидимому колеблется признать Климента авторомъ этого слова, а съ другой стороны не придаеть значенія подобнымъ указаніямъ, ссылаясь на то, что и Өеофилакть, будучи грекомъ, называлъ Болгаръ «мой народъ» въ своихъ письмахъ. Наконецъ, и изъ того указанія пространнаго житія, что Клименть зналь Менодія съ ранней молодости, г. Баласчевъ не находитъ возможнымъ заключать о его славянскомъ происхожденіи: Климентъ, дескать, могъ знать Менодія рано и въ то же время быть не славяниномъ, а грекомъ. Намъ кажется, г. Баласчевъ впадаетъ въ этомъ случав въ нвкоторую крайность. На греческое происхожденіе Климента нътъ никакого указанія даже такого, какъ санъ другарескъ подъ стратигомъ Льва, отца слав. перевоучителей, или слова императора, который выставляеть на видъ знаніе ими славянскаго языка не какъ славянъ родомъ, а какъ уроженцевъ Солунскихъ (хотя и это лишь косвенные намеки). Весь вопросъ, можно ли на основаніи одного лишь имени словънскій считать Климента славяниномъ паннонскимъ, какъ это дълаетъ Миклошичъ. Мы, ссылаясь на фактъ, сообщаемый пространнымъ житіемъ, утверждаемъ, что нельзя. Климентъ, умершій въ 916 г. преклоннымъ старцемъ, могъ знать Менодія съ ранней юности скорве до моравской миссіи славянскихъ первоучителей, нежели въ Панновіи. Отсюда и наше, разумъется, предположение, что онъ былъ славянинъ или болгарскій, или македонскій.

Далѣе, касаясь вопроса о званіи Климента, г. Баласчевъ указываетъ, что въ Моравіи, какъ видно изъ житія, онъ носиль титулъ учителя и былъ уже пресвитеромъ, но не находить возможнымъ принять предположеніе Дринова, будто уже въ Моравіи Климентъ былъ посвященъ Мееодіемъ во епископа.

Переходя къ тому знаменательному для болгарской исторіи моменту, когда гонимые изъ Моравіи ученики слав. первоучителей нашли пріютъ въ Болгаріи, г. Баласчевъ останавливается по нашему безъ особенной пользы на рѣшеніи вопросовъ, какъ долго Клименть и Наумъ оставались при дворѣ Бориса и въ гостепріимномъ домѣ его боярина Ехача, такъ какъ, перебравъ разныя мнѣнія ученыхъ по этому поводу, остается придти къ заключенію, что при скудныхъ свѣдѣніяхъ источниковъ трудно сказать что-нибудь положительное. Оспаривая высказанное Новаковичемъ мнѣніе, что Ехачъ и Чаславъ имѣли владѣнія въ области Кутмичевицѣ, г. Баласчевъ полагаетъ, что они жили при дворѣ Бориса.



Но совершенно напрасно онъ видитъ у Новаковича тенденцію выставить теорію, будто бы между славянами Македоніи и Болгаріи уже въ тѣ времена чувствовалась нѣкоторая разница. Это дѣйствительно такъ и было: уже въ самыхъ первыхъ памятникахъ языка наблюдается разница между восточной Болгаріей и Македоніей. Справедливѣе возраженія, сдѣланныя противъ мысли о какомъ то недовѣріи или пріемѣ со стороны Бориса по отношенію къ ученикамъ Кирила и Меєодія.

Обращаясь далье къ Кутмичевиць, области, въ которой действоваль Климентъ какъ просвътитель народа, г. Баласчевъ насчитаетъ въ ней певнадцать эпархій въ Македоніи и Албаніи, поздиве входившихъ въ составъ охридской архіепископской канедры, расширяя территорію этой области сравнительно съ Шафарикомъ и Рачкимъ и оспаривая Новаковича, съуживающаго предвлы этой области. Какъ известно изъ пространнаго житія, посл'в усп'вшныхъ трудовъ учительства Клименть быль возведенъ Симеономъ во епископа Дрембицко-Величской эпархіи. Г. Баласчевъ съ подробностію останавливается на опредёленіи географическаго ихъ положенія. Онъ не находить возможнымъ отождествлять Велику съ Тиверіуполемъ, какъ это делалъ Шафарикъ, а равнымъ образомъ затрудняется принять объяснение Дринова, который производилъ титуль Величскій отъ Великой Моравы. Придерживаясь указаній пространнаго житія, согласно которому Климентъ, будучи епископомъ Величскимъ, часто посъщалъ Охридъ, половину своего имущества оставилъ монастырю св. Пантелеимона въ Охридъ и въ службахъ называется Охридскимъ, г. Баласчевъ находитъ необходимымъ искать Величскую эпархію гді нибудь недалеко отъ Охрида. Исходя изъ того, что эпархів носили имена не только по городамъ, но и по ръкамъ (напр., Бръгальницкая, Моравская), г. Баласчевъ указываетъ на ръку Велику, орошающую Кичевскую область и до сихъ поръ извъстную подъ этимъ именемъ. Затемъ онъ объясняетъ и другое имя Дрембика, которое до сихъ поръ было опускаемо изъ виду учеными изследователями и было отождествляемо съ Великой и переводимо Дрембика или Велика. Ссылаясь на Гиршфельда и Рамсая, утверждающихъ, что союзъ йтог раздвляетъ два собственныхъ имени мъста, г. Баласчевъ отыскиваетъ и Дрембику недалеко отъ Охрида. По его мивнію, въ этой формв скрыто имя Дъбърца или Дебърца, область, находящаяся на западъ отъ Кичева и на съверъ отъ Охрида. Интересно, что и преданіе знаеть о дівятельности Климента въ этой мъстности, такъ какъ Главеница, нынъшнее Издеглавіе, по указанію містныхъ жителей находится между Деброй и Стругой въ казів Деберца.

Что касается титула словънскій, то, по мнънію г. Баласчева, въ немъ слъдуетъ видъть указаніе на то, что Климентъ быль въ этой мъстности первымъ епископомъ, пользовавшимся болгарскимъ языкомъ это произвело такое впечатлъніе на населеніе, что оно назвало своего пастыря епископомъ словънскимъ. Ему приписываетъ пространное житіе

и введеніе славянскаго богослуженія въ области Кутмичевицѣ. Послѣ пересказа житія о дальнѣйшей дѣятельности Климента и его кончины г. Баласчевъ приводитъ интересныя свѣдѣнія о мѣстахъ упокоенія святого. Монастырь св. Пантелеимона, въ которомъ мощи Климента покоились до XV в., теперь въ развалинахъ, которыя извѣстны подъ именемъ св. Климента. Еслибы можно было произвести раскопки, то можно было бы ожидать открытія какихъ либо древностей, быть можетъ и надписсй. Въ семьѣ Шашковыхъ, управлявшихъ имуществами монастыря еще до прихода турокъ и принятіемъ ислама сохранившихъ за собой эти права, по разсказамъ старожиловъ хранились старыя славянскія и греческія книги и хрисовулы, которыя при наступленіи болѣе благопріятныхъ обстоятельствъ могли бы быть взяты у ихъ теперешнихъ владѣльцевъ. Въ 1408 г. мощи св. Климента были перенесены въ монастырь св. Богородицы, въ которомъ на надгробной плитѣ читается надпись съ датой о смерти святого.

Въ главъ «литературная дъятельность Климента» г. Баласчевъ перечисляетъ поученія, несомивно ему принадлежащія и приписываемыя ему, останавливаясь въ особенности на паннонскихъ житіяхъ. Не находя возможнымъ признавать первоначальную греческую редакцію житій послѣ возраженій, сдѣланныхъ нами проф. Воронову, г. Баласчевъ считаетъ вопросъ какъ о первоначальной редакціи, такъ и объ авторѣ житій недостаточно разъясненнымъ, хотя указаніе житія о составленіи Климентомъ житій многихъ святыхъ, по его мнѣнію, говоритъ много въ пользу того, что прежде всего онъ долженъ былъ написать житія своихъ учителей.

Въ следующей главе «характеръ, содержаніе, источники и распространеніе произведеній Климента» г. Баласчевъ даетъ краткія сведёнія по этимъ пунктамъ, пользуясь изследованіями преосв. Антонія, проф. Петухова и нашимъ, а въ заключеніе перепечатываетъ два поученія: 1) на память апостола, напечатанное Ундольскимъ, и 2) похвалу св. Кприллу, напечатанную нами.

Затвиъ, въ главъ «кто авторъ Кирилицы?» г. Баласчевъ подвергаетъ пересмотру извъстный вопросъ о предполагаемомъ изобрътении
кприлицы св. Климентомъ на основании данныхъ его краткаго греческаго житія. Послъ Шафарика, ръшавшаго этотъ вопросъ въ положительномъ смыслъ, Гильфердингъ и Лескинъ подвергли, какъ извъстно,
сильному сомнъню достоинство показаній краткаго житія, указывая на
то, что извъстное мъсто его, въ которомъ говорится о изобрътеніи Климентомъ болье ясныхъ сравнительно съ Кирилловскими письменъ,
является искаженіемъ мъста пространнаго житія, въ которомъ идетъ
ръчь объ обученіи Климентомъ грамотъ дътей его паствы. А въ такомъ случать имъетъ значеніе умолчаніе пространнаго житія о какомъ
либо трудъ Климента по изобрътенію алфавита, не смотря на то, что
упоминаніе о изобрътеніи алфавита Кирилломъ давало поволь говорить

Византійскій Временникъ.

объ этомъ (на это умолчаніе обратиль вниманіе еще Шафарикъ). Только проф. Вороновъ видель въ этомъ свидетельстве краткаго житія указаніе на новую азбуку и считаль его важнымь доказательствомь изобрівтенія Кирилюмъ глаголицы. Но профессоръ И. В. Ягичъ п проф. Голубинскій стали на сторону Гильфердинга и Лескина. Г. Баласчевь пытается возстановить значеніе этого свидётельства. Гильфердингь и Лескинъ отибтили цельий рядъ искаженій историческихъ фактовъ въ краткомъ житін. Г. Баласчевъ, какъ мы уже видёли, считающій авторомъ житія кого либо изъ охридскихъ архіеписконовъ, представляеть такую аргументацію въ пользу его достов'єрности: «Не какой нибудь нев'єжда, но одинъ изъ охридскихъ архіепископовъ авторъ свидётельства о побретенін Климентомъ азбуки. Онъ имель возможность видеть своими очами и каменные столбы, на которыхъ была начертана надпись, заключавшая интересныя свъденія изъ времени принятія болгарами христіанства и ихъ поселенія въ странів. Того факта, что охридскій архіепископь, видный писатель, написаль краткое житіе, достаточно, чтобы устранить мивніе Гильфердинга, Лескина, Голубинскаго, будто бы извівстное его свидътельство явилось вслъдствіе неправильнаго пониманія фразы той μέν τον των γραμμάτων χαρακτήρα γνωρίζων пространнаго житія. Авторь краткаго житія очень хорошо зналь характерь словь Климента и судиль о ихъ мощномъ вліяній на паству; въ § 10 стоить: богодухновенными своими учеными всёхъ къ богоразумію просвёти. Поэтому, миё кажется, будеть натяжкой принять, что охридскій архіепископь не поняль хорошо содержанія пространнаго житія и что выраженіе πρός τό σαφέστερον явидось въ зависимости отъ аждойс хад сафедс, какъ съ особенной настойчивостію это утверждаеть Голубинскій. Оно совершенно ум'єстно, еслі принять во вниманіе, что писатель быль грекь и, вполив понятно, кприлловскія буквы казались ему ясибе глаголическихъ». Для разъясненія вопроса г. Баласчевъ привлекаеть изв'єстное сказаніе Храбра. Напоминая его выраженіе, что азбуку, изобретенную Кирилюмъ, построяли его современники, г. Баласчевъ думаетъ, что здёсь подразумъвается именно Климентъ. Относить это выражение къ исправлению перевода, з не къ письменамъ, г. Баласчевъ не находитъ возможнымъ. Останавливаясь на томъ, какъ понимали это выражение тѣ ученые, которые впдвли въ немъ указаніе на реформу азбуки, г. Баласчевъ, въ виду господствующаго въ наукъ мижнія о старшинствъ глаголицы, понимаеть это м'ёсто сказанія въ смысл'ё изобр'ётенія Климентомъ кириллицы. Онъ находить полную гармонію между показаніями Храбра и краткаго житія, а умолчанію пространнаго не придаеть значенія, такъ какъ авторъ его не быль прямымъ ученикомъ Климента и составление абзуки въ то время не могло производить такого впечатленія, какое оно производить теперь на насъ.

Мы должны замътить, что попытка г. Баласчева возстановить авторитетъ краткаго житія для насъ неубъдительна. Прежде всего припи-

сывать краткое житіе кому либо изъ охридскихъ архіепископовъ лишь на томъ основаніи, что службы св. Клименту составлены ими, было бы смъло. Но даже еслибы это и было такъ, то тъмъ самымъ еще не исключается возможность недоразуменія въ такомъ трудномь вопросе, какъ судьба славянскихъ письменъ. Въдь авторство охридскаго владыки не помѣшало другимъ грубымъ ошибкамъ, на которыя указываетъ критика, темъ легче было допустить ошибку здёсь. И тамъ, где авторъ говорить о характеръ словъ Климента, не видно того пониманія ихъ, какое ясно изъ словъ пространнаго житія: άπλους και σαφείς. Что же касается сказанія Храбра, то г. Баласчевъ опустиль изъ виду то, что И. В. Ягичъ въ своемъ коментаріи на Храбра снова высказался за то, что построеніе слідуеть относить къ переводу. А мы по этому случаю въ докладъ, читанномъ въ слав. Коммиссіи, замътили, что если такъ, то сказаніе Храбра предполагаеть изв'єстность для него только одного слав. алфавита. Но еслибы построеніе, какъ это дівлаеть г. Баласчевь, и относить къ письменамъ, то и тогда Сказаніе Храбра само по себъ едва ли бы могло указывать на замену глаголицы кириллицей. Такія выраженія, какими пользуется Храбръ, могуть быть относимы скорве къ перемънамъ въ одномъ алфавитъ, чъмъ къ замънъ одного совершенно на него непохожимъ другимъ, о которой идетъ ръчь въ краткомъ житіи, указаніе котораго, еслибы оно не допускало иного толкованія, оставалось бы во всякомъ случав одинокимъ. А потому молчание пространнаго житія сохраняеть свою силу, а изв'єстное въ немъ м'єсто д'влаеть весьма въроятнымъ возможность искаженія его смысла въ краткомъ житіи.

Въ «главъ титулъ архіепископа» г. Баласчевъ пересматриваетъ источники, въ которыхъ Климентъ называется архіепископомъ или епископомъ, и отдаетъ предпочтеніе послъднему титулу.

Наконецъ, въ последней главе разсматривается вопросъ о времени причисленія Климента къ лику болгарскихъ святыхъ. Уже въ XI в. его имя встречается въ славянскихъ календаряхъ, въ пространномъ житіи говорится о празднованіи его памяти два раза въ годъ. Г. Баласчевъ думаетъ, что установленіе празднованія произошло едва ли не раневе Оеофилакта, который нашель уже письменныя извёстія о деятельности Климента. Составленіе Оеофилактомъ службы въ честь святого даетъ, по мнёнію г. Баласчева, косвенное указаніе на то, что онъ быль авторомъ пространнаго житія.

Изъ приведеннаго нами содержанія новой книги легко уб'йдиться, насколько она интересна; если мы не везд'й считаемъ точку зр'йнія автора вполн'й правильной, то это объясняется трудностію вновь затронутыхъ въ ней вопросовъ, каковъ особенно вопросъ объ алфавитахъ.

П. Лавровъ.

Theodori Ducae Lascaris epistulae CCXVII, nunc primum edidit Nicolaus Festa. Accedunt appendices IV: 1 Theodori litterae de pace a Bulgaris per Russos petita. II Eiusdem sermo adversus maledicos. III Nicephori Blemmidae epistulae XXXIII. IV Sabae ad Nicephorum Blemmidam epistula. Firenze 1898. 8ον, σελίδες XII — 414.

Πολλών βυζαντινών συγγραφέων αι ἐπιστολαί διεσκορπισμέναι οὐσαι ἐν πολυαρώμοις χώδιξι δέν είναι είσέτι γνωσταί, μεγάλως δέ τῶν ἐλληνιχῶν γραμμάτων ή ιστορία θά ώφελειτο, άν ποτε κατωρθούτο πασών τούτων των έπιστολών ή συγκέντρωσις καὶ συντύπωσις. Οθτω σπουδαιότατα θὰ διεσαφηνίζετο καὶ ή ίστορία και ή γλώσσα και ή παιδεία των Βυζαντινών άλλ' ώς ἐγένοντο ήδη πολλά πρός διασάφησιν των θεμάτων τούτων, ούτως έλπις είναι βαθμιαίως έν τῷ κατόπι χρόνῳ νὰ ἐκδοθῶσι καὶ συλλογαὶ βυζαντινῶν ἐπιστολῶν. Καλλίστην ἀπαρχὴν ἔχαμεν ἐν ταῖς ἡμέραις ἡμῶν ὁ μαχαρίτης Ἰωάννης ὁ Σαχχελίων μὲ τὴν εκροσιν εμιστογων ριαφορων εμολών και ιριά του 10-ου αιωνος, φεαρτως ο Treu, ἐκδοὺς τὰς ἐπιστολὰς τοῦ Πλανούδη, ἐσγάτως δὲ καὶ ἐτέρων συγγραφέων: ώσαύτως ο É. Legrand, δούς ήμιν άρχετά πλουσίαν συλλογήν ἐπιστολών τοῦ αὐτοκράτορος Μανουήλ Παλαιολόγου, καὶ ὁ Β. Γ. Βασιλιέβσκης, ὅστις ἐξέδωκεν ίκανὰ έλληνικὰ γράμματα τοῦ 13-ου αίῶνος. Εἰς τὴν σειρὰν τῶν ἐλλογίμων τούτων έχδοτων προσετέθη νῦν ὁ φλωρεντινός έλληνιστής Νιχόλαος Festa, όστις ἀνέλαβεν ἐφ' ἐαυτόν τὸν ἄχαρι κόπον νὰ περιλάβη ἐν ἰδίφ βιβλίφ τὰς πολυαρίθμους ἐπιστολάς τοῦ αὐτοκράτορος Θεοδώρου Δούκα τοῦ Λασκάρεως καὶ τὰς πρός αυτόν και άλλους τινάς ἐπιστολάς Νικηφόρου τοῦ Βλεμμίδου. Τὸ βιβλίον του Festa αποτελεί μέρος των δημοσιεύσεων της οιλοσοφικής και φιλολογικής σχολής του εν Φλωρεντία βασιλιαού Instituto di studi superiori pratici e di perfezionamento.

Ή εκδοσις των εν τω βιβλίω τούτω επιστολών προηλθεν εξ άντιγράφων εύρισχομένων εν τη Λαυρεντιανή βιβλιοθήχη, περί τούτων δε όμιλει ό Festa κατ' έκτασιν εν τῷ προλόγῳ. Όποῖος δε ἦτον ὁ Θεόδωρος Λάσκαρις ὡς συγγραφεύς και τίνα συνέγραψε πονήματα, μανδάνομεν προγείρως έκ τῆς σπουδαίας του Ά. Μηλιαράκη ιστορίας του βασιλείου τῆς Νικαίας (σ. 486-490), όπερ και είγε κυβερνήσει αυτός ο Θεόδωρος μεταξύ των έτων 1255—1258. Εχ των επιστολών αύτου περιέγονται έν τῷ βιβλίφ του Festa 217· τούτων δὲ 48 ἐστάλησαν «πρός τὸν ἐν φιλοσόφοις μέγαν διδάσκαλον καὶ ἀγιώτατον ίερομόναχον χυρόν Νιχηφόρον τὸν Βλεμμύδην πρὸ τῆς τοῦ μαρχίωνος Βερτόρδου Δε 'Οεμβούργ πρεσβείας» παρά τῷ πατρὶ τοῦ Θεοδώρου καὶ αὐτοκράτορι Ίωάννη τῷ Βατάτζη ετεραι 41 ἐπιστολαὶ ἐγράφησαν πρὸ τῆς αὐτῆς πρεσβείας είς «τὸν μέγαν φιλόσοφον κυρόν Γεώργιον τὸν Άκροπολίτην». 13 έτεραι πρὸς τὸν οἰχουμενικόν πατριάρχην Μανουήλ, 6 πρὸς Ἰωσήφ τὸν Μεσοποταμίτην, γραμματέα του αυτοκράτορος Βατάτζη, μία πρός τον γραμματικόν Βαλσαμώνα. τρείς πρός Φωκάν μητροπολίτην Φιλαδελφείας, πέντε πρός τούς γραμματείς Φάικας, τρείς πρός Άνδρόνικον μητροπολίτην Σάρδεων έτει 1254, τρείς έτεραι «πρός τούς πατριαρχικούς άργοντας. Ειφιλίνον καί Άργυρόπουλον δύο πρός Γερμανόν μητροπολίτην Άδριανουπόλεως, τρεϊς πρός τινα μοναχόν Ακάκιον, μία πρός τόν

γραμματικόν Κάλλιστον, έτέρα πρός Νείλον μοναχόν καὶ καθηγούμενον τοῦ Στύλου, έτέρα πρός τον γραμματικόν Κοστομύρην, έτέρα πρός Μανικαίτην γραμματικόν, έτέρα πρός Καλόθετον δομέστικον τῶν σχολῶν, έτέρα πρός τὸν διοιχητήν τῆς Φιλαδελφείας Δημήτριον Ίατρόπουλον, 43 «πρὸς τὸν αὐτάδελφον πρωτοσεβαστόν και πρωτοβεστιάριον και μέγαν στρατοπεδάργην κυρόν Γεώργιον τὸν Μουζάλωνα». Πᾶσαι αὐται αἱ ἐπιστολαὶ ἐγράφησαν ὑπὸ τοῦ Θεοδώρου πρὸ τῆς εἰς τὸν πατρικόν θρόνον ἰδίας ἀναβάσεως. Εἰς τὴν αὐτὴν περίοδον ἀνάγεται γρονικώς το 2-ον παράρτημα του Festa, èν ῷ περιέχεται εἶς λόγος τοῦ Θεοδώρου ἀπολογητικός πρός τὸν ἴδιον πατέρα διά τινας «μισοπονήρως ἐνογλοῦντας αύτῷ». Πάντα σχεδόν τὰ ἄτομα, μεθ' ὧν ὁ Θεόδωρος ἀνταποκρίνεται, είναι λίαν γνωστά ο πίναξ του βιβλίου του Μηλιαράκη είναι έν τη άναγνώσει των έπιστολών του Θεοδώρου λίαν χρήσιμος. Έκ των έπιστολών τούτων ή ίστορία της βασιλείας του Βατάτζη πολλά όλίγα ώφελεϊται άρχούντως όμως έχ της άναγνώσεως αὐτῶν μανθάνομεν τὸν βίον, εν ὁ Θεόδωρος διηλθεν ἀφανής ὡς διάδογος εν μέσω των ιδίων διδασκάλων και των φίλων του πατρός αυτου, μάλιστα δ' εν μέσω των κλασικών και των χριστιανών συγγραφέων. Αι έπιστολαί αύτου είναι καθόλου είπειν σπουδαίαι, χρήσιμοι δε ίδια είς μελέτην τινά περί του βαθμου του πολιτισμού και της παιδείας έν τῷ τεταραγμένο ἐκείνω ἐλληνικῷ βασιλείω τῆς Νικαίας, ὅπερ ἡρίθμει πρὸ τοῦ 1255-ου ἔτους ήμίσεως αὶῶνος βίον. Ἐπιστολαὶ δὲ τοῦ Θεοδώρου γεγραμμέναι ἐν τῷ βραχεῖ διαστήματι της βασιλείας αὐτοῦ ὑπάρχουσιν ἐν τῆ συλλογῆ τοῦ Festa μόναι αὶ ἐξῆς: μία πρὸς τὸν Κυζίχου μητροπολίτην Γεώργιον Κλειδᾶν, ἀρχετὰ γνωστὸν ώς πρεσβευτήν τοῦ Βατάτζη πρὸς τὸν πάπαν Άλέξανδρον ἔτει 1254-ψ καὶ ὡς άγιαστὴν τῆς Κωνσταντινουπόλεως τῆ 15 αὐγούστου 1261, ὅτε αὕτη καὶ πάλιν έγενετο καθέδρα τῆς αὐτοκρατορίας τῶν Ῥωμαίων δύο ἐπιστολαὶ πρὸς τὸν πάπαν Άλέξανδρον, σχετικαί πρός την ἀπό τοῦ ἔτους 1254 διαπραγματευομένην ένωσιν της ανατολικής και της δυτικής εκκλησίας. δύο πρός τον καρδινάλιν 'Ρικάρδον, ἐτέρα πρὸς τὸν καρδινάλιν 'Οτταβιάνον, ἐτέρα πρὸς τὸν ὡσαύτως καρδινάλιν Πέτρον Καπουτζον, δύο πρός τινα Φίλιππον, 65 πρός Γεώργιον τὸν Μουζάλωνα και μία κοινή πρός τον αὐτόν Μουζάλωνα και τον Άγιοθεοδωρίτην. Άξιόλογος καὶ σημειώσεως ίδιας ἀξία είναι μία τοῦ αὐτοκράτορος Θεοδώρου ἐπιστολή «πρός τούς κατά Νίκαιαν έλλογίμους διδασκάλους της έπτορικής τε παρά μέρος καὶ τῆς ποιητικῆς, τὸν Σεναχηρείμ κυρόν Μιχαήλ καὶ τὸν κυρόν Άνδρόνικον τον Φραγκόπουλον, ότε έξ αύτων πρός αύτον άνηλθον οι παίδες, ἐστράφησαν δὲ παρ' αὐτοῦ διὰ πλείονα μάθησιν πάλιν εἰς τὴν σχολήν» (σ. 271—276).

Πάσαι αἱ μέχρι τοῦδε ἀπαριθμηθεῖσαι ἐπιστολαὶ τοῦ Θεοδώρου πτωχαὶ οὐσαι αὐταὶ καθ' ἐαυταὶ εἰς εἰδήσεις πραγματικοῦ χαρακτῆρος ἀνάγονται κυρίως εἰς τὸ ἐητορικὸν ἐπιστολογραφίας εἶδος, δι' οὐ σύνηθες ἦτο τοῖς βυζαντινοῖς λογίοις ἐκ παραδόσεως ἐκπαιδευτικῆς νὰ γίνεται πρὸς τοὺς οἰκείους καὶ τοὺς φίλους αὐτῶν ἐπίδειξις ἐλληνομαθείας, καλλιεπείας, καλαισθησίας καὶ λόγου δεινότητος ἡ δὲ τοιαύτη παράδοσις διήρκεσε μεταξὺ τῶν λογίων Ἑλλήνων ἄχρι τῶν ἡμερῶν ἡμῶν, ἐσχάτως δὲ περιωρίσθη μεταξὺ τῶν λογιωτάτων κληρικον. Ό Θεόδωρος ἐν ταῖς ἐπιστολαῖς αὐτοῦ ἀγωνίζεται ὡσαύτως νὰ ἐπιδείξη τὴν ἰδίαν ἐλληνομάθειαν καὶ σοφίαν. Τὸ ὑφος αὐτοῦ, εἰ καὶ πολλαχοῦ στρυ-



ονόν, εξ ου και νοήματα κατασκευάζονται δύσληπτα, είναι κανονικόν, καθόλου δὲ καλλιεπές, κατά μὲν τὸ φαινόμενον ἀττικιστικόν, πράγματι ὅμως κοινόν έλληνικόν άλλὰ λυπηρόν είναι, ὅτι ὁ συγγραφεὺς ἐν τῇ ἀγωνία τῆς ἐκλογῆς των λέξεων και της κατασκευής των περιόδων παρασύρεται πολλαχού είς κενολεξίαν τοιαύτην, ώστε να προκαλήται τις αηδία, ή μαλλον είπειν ανιαρά πς κόπωσις ἐν τῇ ἀναγνώσει τῶν λασκαρικῶν ἐπιστολῶν, καὶ τοῦτο διότι δἐν παρουοιάζεται άμέσως το διανόημα του συγγραφέως. αν και αυτός ουτος εν τας αύταϊς ἐπιστολαϊς εἰς πολλὰ μέρη, ἔνθα δηλαδή τοῦ λόγου ή κατασκευή εἶναι ἀπέριττος, φαίνεται ῶν ἐκ φύσεως εὐθὺς τὴν κρίσιν καὶ ἀπροσποίητος ἐξ οὐ καὶ σχηματίζει συνεχώς εὐφυέστατα γνωμικά. Ἡ ἐλληνομάθεια τοῦ Θεοδώρου ἔχει ὅρια στενότατα: φαίνεται ὅτι ἐδιδάχθη τὸν ὑΟμηρον, τινὰ τοῦ Πλουτάρχου, ίκανα του Πλάτωνος και του Άριστοτέλους τους μεγάλους της άττικης έποχής δραματικούς και κωμικούς ποιητάς άγνοει γινώσκει όμως βαθύτατα τὰς εράς Γραφάς: ὁ πρὸς τὸν πατέρα ἀπολογητικὸς αὐτοῦ λόγος εἶναι ἐξυφασμένος ἀπ΄ άρχης μέχρι τέλους έχ γραφικών ρήσεων, ών σκοπός είναι νάποδειχθη ότι, έπειδη παν το γινόμενον ύπο του Θεου έδραιον είναι και ακατάλυτον, διά τουτο και πάντα τὰ ἐν ταῖς ἀποφάσεσι τοῦ ίδίου πατρὸς περί τινων ὑπ' αὐτοῦ φιλουμένων ἀτόμων εἶναι σεβαστὰ καὶ ἀνέκλητα, ὡς ὑπὸ τοῦ Θεοῦ διεμπεπνευσμένα τῷ πατρί· αι του πατρός όμως ἀποφάσεις προύχάλουν παράπονα μισοπόνηρα παβ άλλοις τισί: τούτους δ' ελέγχων ο Θεόδωρος ως ἀσεβοῦντας ἀναγκάζει διὰ τῶν γραφικών ρήσεων νὰ κατανοήσωσιν, ὅτι ὀφείλουσι νὰ τιμώσι τοὺς παρὰ τοῦ βασιλεύοντος πατρός ούτως η ούτω τιμωμένους το όλον του λόγου είναι άπαύγασμα τῶν θεοκρατικῶν καὶ τῶν δεσποτικῶν ἀπολύτων ἀργῶν, αϊτινες ἐκυβέρνων το βασίλειον της Νικαίας. Ο Θεόδωρος έν ταϊς έπιστολαϊς αύτοῦ κατασκευάζει πέραν του πρέποντος ίκανὰ παρηχήσεως όμοιόφωνα παίγνια, ὧν τὸ νόημα είναι δύσληπτον ούτως ένετη 7-η πρός τον Άκροπολίτην ἐπιστολή (σ. 83) γράςω «Περί δέ τῆς κινήσεως, ής κινηθείς ήμας παρακινείς, ύμας ίνα κινήσωμεν εί χινηθώμεν, οίδα χινήσεται εί δ' ούν, χαὶ ούτως μή χινηθέντων ήμων, χαὶ ὑμεκ αὐτοχινήτως χινηθήσεσθε, ἐπεὶ χαὶ μόρφ τὰ χινοῦντα ἐφθάρησαν καὶ τοῦτο μάλλον ἀφορμή τῆς χινήσεως χαὶ θραῦσις τῆς πρὸς τὰ χινήσεως» χτλ. Ετερον έν τη 61-η πρός τον Μουζάλωνα ἐπιστολη (σ. 262). «Έγω μὲν λίαν τυραννήσας την ήδονην του μη τυραννείν ήμας ότι πόρρω ου ἀφ' [ήμων, ουκ] ἴσχυσα τυραννήσαι ταύτην του μή τυραννείν ήμας τη της σης αποδημίας τυραννίδι τυραννίκῶς». Πραγματικοῦ δὲ χαρακτήρος ἔγγραφον τοῦ Θεοδώρου είναι ἀποκλειστικῶς τὸ ἐν τῷ 1-φ παραρτήματι κατακεχωρισμένον «ἐπαναγνωστικόν, ἀποσταλέν προς τους εν τη Έω, ότε ο των Ρώσων άρχων ήλθεν είς τον τοιούτον βασιλέα (Θεόδωρον) ίκετεύων λύσαι την κατά των Βουλγάρων μάχην, άντιδούναι δὲ αὐτῷ τὸ κάστρον τὴν Τζέπαιναν» (σ. 279—282). Τὸ ἐπαναγνωστικὸν τοῦτο είναι γράμμα έγχυχλιον περί της κατοχής της Τζεπαίνης έτει 1257-φ, και συμπληροί τὰς σχετικάς πρὸς αὐτήν εἰδήσεις τοῦ ἀνωνύμου καὶ τοῦ ἀκροπολίτου (ὅρα Α. Μηλιαράκην ἐν τῆ Ἱστορία τοῦ βασιλείου τῆς Νικαίας, σ. 448).

Έν τῷ 3-ψ παραρτήματι κεῖνται 33 ἐπιστολαὶ Νικηφόρου τοῦ Βλεμμίδου, ἄπασαι χαρίεσσαι καὶ σαφεῖς, σφόδρα δὲ τεχνικώτεραι τῶν τοῦ μαθητοῦ αὐτοῦ Θεοδώρου. Ἐν ταῖς ἐπιστολαῖς ταύταις ὑπάρχουσιν εἰδήσεις τινὲς ἀναφερόμεναι

κατ΄ εύθεταν είς τὸν βίον αὐτοῦ τοῦ Βλεμμίδου οὕτως ή 4-η σγέσιν ἔγει πρὸς τὰ συμφέροντα τῆς ίδίας αὐτοῦ μονῆς ή 7-η πρὸς τὸν ὑπ' αὐτοῦ συνταχθέντα Βασιλικόν Άνδριάντα (Migne τ. 142, σ. 657 κέ)· αΰτη δὲ ή ἐπιστολή εἶχε προεκδοθή ὑπὸ τοῦ Heisenberg (Nic. Blemmydae curriculum vitae, σ. LXIV). Έν τη 30-η επιστολή περιέχεται δείγμα της περί το μέσον του 13-ου αίωνος λοαφοίτερως αμγώς καθαύεπορους εγγωνικώς λγφασώς, τουτο θε το βειλίτα εχει ούτω (σ. 317)΄ «καλ καθώς όρίσει ή βασιλεία σου, άς μάθωμεν καλ που κατήντησεν ή πολύτυρβος και πολυπερίσπαστος των φρερίων υπόθεσις, ή οποίον μελετάται τὸ πέρας ἀς ὁρίση δὲ ἡ βασιλεία σου, ίνα ὁ Πέτρος ὑποστρέψη σύντομον χρήζω γάρ ύπηρετείν αὐτὸν τἢ ἀσθενείχ μου ἀς μάθωμεν δὲ ἄν ἀναγνωσθἢ τὸ πιττάχιον και ούκ ἀποδοχιμασθή διὰ την πολυγραφίαν». Σημειωτέον έτι, ὅτι τρεῖς έπιστολαὶ (ή 27-η, ή 29-η καὶ ή 30-ή) τοῦ Βλεμμίδου κακῶς ἐν τοῖς χειρογράφοις άναφέρονται άπεσταλμέναι τῷ Θεοδώρῳ. καθ' ήμας εγράφησαν αὐται πρός τινα οίχουμενικόν πατριάρχην. Τέλος τό 4-ον του Festa παράρτημα συνίσταται έχ μιᾶς καὶ μόνης ἐπιστολής «τοῦ λογιωτάτου χυροῦ Σάβα πρὸς τὸν σοφώτατον Βλεμμίδην».

Τὸ βιβλίον τοῦ Festa, ὡς βλέπουσιν οἱ ἡμέτεροι ἀναγνῶσται, εἶναι μία πλουσία δεξαμενή γνώσεων περί πολλών πραγμάτων καί γνωστών άτόμων του 13-ου αίωνος· αύτων δὲ των ἐπιστολων τὸ κείμενον προσεπάθησεν ὁ Festa νὰ καταστήση κατά το δυνατον όρθον, γράψας πρός τουτο και πλούσια κριτικά σημειώματα. Βεβαίως πάσαι αύτου αι διορθώσεις δέν είναι ευστοχοι πολλαχου μάλιστα δέν υπηρχεν ανάγκη διορθώσεως. άλλ' ουχ ήττον ορείλομεν νάποδεχθώμεν τὸ βιβλίον αὐτοῦ μετὰ πολλῆς εὐγνωμοσύνης καὶ νὰ εὐχηθώμεν, ὅπως καὶ άλλων τινών βυζαντινών ἐπιστολογράφων δώση ήμιν τὰς ἐπιστολὰς μετὰ τοσαύτης πολυμαθούς φροντίδος, μεθ' όσης ήδη τὰς ἐπιστολάς ἔδωκε τοῦ Θεοδώρου. Αὐτὸς ό Festa και μετά την ἔκδοσιν θεωρεῖ τὰς ἐν τῷ βιβλίφ του ἐπιστολάς ἐπιδεχτιχάς διορθώσεων, ὡς ἀποδειχνύουσιν αὶ ἴδιαι αὐτοῦ Noterelle alle epistole di Teodoro Duca Lascaris, αι περιεχόμεναι εν τοῖς Studi italiani di filologia classica, τ. 6 (1898), σ. 228 καὶ 458. Ἐνταῦθα κατεχώρισε διορθώσεις καὶ έρμηνεύματα εἰς τὰς ἐξῆς τοῦ Θεοδώρου ἐπιστολάς: 32, 49, 179 καί 207. Πολλαί όμως διορθώσεις ἀπαιτοῦνται καί εἰς τὰς λοιπὰς ἐπιστολάς. οίον έπιστ. 44, 11 «εί δέ και κρίσις πως μανθάνει, διά την κρίσιν ο κρίνων ου κρίνεται» το μανθάνει έγραψεν ο Festa αντί του έν τῷ κώδικι F ορθῶς ἔχοντος λανθάνει. — Έπ. 52, 1 «Νόμος ἐστὶν όνομαστὶ τὸ μὴ κωμφδεῖν ἐπόμεθα τοίνυν καὶ ἡμεῖς τοῦτο ὡς τῷ νόμῳ πειθήνιοι, ὀνομαστὶ τὸ μὴ κωμῳδεῖν». Τὸ γωρίον τούτο ώς ετυπώθη είναι δύσληπτον. Ο εκδότης κρίνει διορθώσεως ἄξια (εν σελ. Χ) τὰ ὡς τῷ εἰς ὡς τῳ ἄπερ ὡσαύτως εἶναι ἀχατανόητα. Τοῦ χωρίου ή διόρθωσις είναι άπλουστάτη το ἐπόμεθα ζητεί τὴν δοτικήν αὐτοῦ = «ἐπόμεθα τοίνυν και ήμεις τούτω (= τῷ νόμω), ὡς τῷ νόμω πειθήνιοι, ὀνομαστί τῷ μὴ κωμώδεῖν». — Ἐπ. 54, 31. Ἐνταῦθα κεῖται ἡ φράσις: «εἰ καὶ ἄμουσα καὶ ἀνόνητα». Ὁ Festa προτείνει τὸ ἀνόνητα νὰ διορθωθή εἰς ἀνήνυτα, ὁ δὲ Heisenberg (σ. Χ) εἰς ἀνόητα. Καὶ όμως δὲν ὑπάρχει διορθώσεως ἀνάγκη ἐν τη φράσει έχείνη, οὐ μόνον διότι αὐτή καθ' έαυτήν εἶναι σαφής, άλλά καὶ διότι είναι συνήθης είς τον Θεόδωρον όρα ἐπιστολήν 215, 22 «ληροῦντας τὰ δύσφημα

καὶ ἄμουσα καὶ ἀνόνητα».— Ἐπιστ. 54, 70—72. «Άλλ' ἐπειδή ἐς τόσον ἐν λόγω κατετρυφήσαμεν, τούτο δὲ οὐκ ἄλλοθεν, ἢ ἐκ σοῦ, φέρε καὶ τῶν τοῦ Μαλιασχνοῦ ζεστακράτων μνησθώμεν, ίνα καὶ τὸν ἡμέτερον θεραπεύσωμεν στόμαγον». Τὸ ζεσταχράτων διορθωτέον εἰς ζεστοχρεάτων. Αὐτόθι 73—76. «Ποῦ τοίνυν την του Μαλιασηνού συνεχεστάτην κλησιν παρέλειψας; μηδέ μνησθήναι ταύτης εν βήματι, καίτοι γε άρμοδίως ταύτην πρός τους αυτούς είπερ ήρμοσας, ήσας αν την φδην ύπερ και Πίνδαρον». Ένταῦθα ο εκδότης (σελ. X) θεωρεῖ διορθώσεως ἄξιον τὸ χαλῶς ἔχον ἐν ῥήματι εἰς ἐνὶ ῥήματι. Διὰ νὰ γένηται τὸ χωρίον σαφές, ἀνάγκη είναι μετὰ τὸ παρέλειψας νὰ τεθή κόμμα καὶ μετὰ τούτο εν [ώς], όπερ έξετόπισεν όμολογουμένως ή τελευταία συλλαβή του παρέλειψας, τό δὲ ἐρωτηματικόν σημεῖον νὰ τεθή μετὰ τό Πίνδαρον. Αὐτόθι 82-85 «τὰ δ' ἄλλα πάντα παρεάσω, ὡς γρουτικά τε καὶ τῆς τοῦ Σωτηρίχου μοίρας μετέχοντα, χαβιάρια τε καὶ ψοτάριχα, σαχαλτίκια καὶ τῶν βερζιτίκων τὰ ὑπόκοιλα, καὶ ἄλλα όσα ἡ τοῦ Κωίτου ἔχει περιουσία». Ὁ Festa σημειοῦτα (σ. X) ότι κατά τὸν Heisenberg ή λέξις γρουτικά (όρα καὶ γραμ. 95) διφθωτέα είς γρυτικά: άλλὰ τοῦτο σημαίνει τὸ σημερινόν κουρελλικά, καὶ ἐπομένως είναι ανόητον, αν γραφή έν τῷ ρηθέντι τόπφ. Ἡ λέξις γρουτικά ἔχει καλῶς παρὰ τῷ Θεοδώρω, καθότι εἶναι ἡχομιμητική, καὶ ὁ τρώγων ὅσα αὐτὸς ἀπαριθμει άναγκάζεται να κάμνη συνεχή γρούτ γρούτ.— Έπιστ. 80,15 «άσπερ, είπερ ἴδη καὶ Φειδίας ἄλλος λιθοκόπος». Ὁ κῶδιξ ἔχει ἴδε τοῦτο ὁ ἐκδότικ μετέβαλεν είς ίδη. άλλά κάλλιον είναι τὸ ίδε νὰ μεταβληθή άπλως είς είδε.— Έπιστ. 91,53 «καὶ ή πρὸς ήμᾶς πατρική σὴ συγκατάβασις εἰκονίζει τῆ ὑψηλῆ Χριστοῦ συγκαταβάσει». Άδύνατον νὰ ὑποτεθη, ὅτι ὁ Θεόδωρος συνέταξεν ούτω τὸ εἰχονίζει γραπτέον ἀναμφιβόλως εἰχονίζει τὴν ὑψηλὴν Χριστοῦ συγκατάβασιν. — Έπιστ. 106, 25—28 «διό δέ (γρ. δή) καὶ τό νῦν γράμμα πρός ταύτην ἀπέλυσα μικρού δὲ πεποίθαμεν ἐν Χριστῷ καὶ σωματικῶς ίδειν σε καὶ εὐφρανθηναι τὰ πάμπολλα καὶ τὴν ἡ νόσον καταρούμεθα σαῖς εὐχαῖς δίαφυγείν». Το καταρούμεθα όμολογουμένως είναι άκατάληπτον ένταῦθα άνθ'οὐ ό ἐκδότης προύτεινε πρώτον νὰ γραφή τὸ καταργούμε $\mathfrak d$ α, εἶτα  $\mathfrak d$ ὲ (σ.  $\mathfrak X$ )  $^{\mathfrak o}$ καταρώμεθα: οὐδέτερον τούτων σαφηνίζει τὸν λόγον. Εἰκάζομεν ὅτι ἀντὶ τοῦ καταρούμεθα πρέπει να γραφή το καταπιεζόμεθα αυτός ο Θεόδωρος έγραψεν ἐν ἐτέρlpha ἐπιστολ $ar{\eta}$  (11,59) «τ $ar{\eta}$  δειν $ar{\eta}$  ταύτ $ar{\eta}$  νόσ $ar{\omega}$ ,  $\dot{\omega}$ ς ὁρ $ar{lpha}$ ς,  $\pi$ ιεζόμε $ar{\theta}$ α» χ $ar{x}$ πάλιν εν ετέρα (13, 3) «τη δεινή νόσω πιέζεταω. — Επιστ. 112, 14—15 «είτε εὐ εὕξει τὸ ἡμῶν ἐκ τῆς ἄγρας τρυβλίον, ἵν' ἐξ ἀνάγκης τερψιθώμεν; ἢ γοῦν καὶ τἢ λύπη στυγνοτέρως διάγοιμεν»; Ένταῦθα προσέθηκεν ὁ ἐκδότικ ες έαυτοῦ τὸ εὖ, ἐκλαβών τὸ εὖ εὕξει ἀντὶ τοῦ εὐλογήσεις ὑποθέτει ὁμως, ὅτι τὸ εύξει ήμπορεί να διορθωθή απλώς είς αύξει. Ότι έν τῷ χωρίφ τούτφ πρόκειται περί εύχης, δήλον έξ αύτου τούτου και έκ των πρό τούτου γωρίων όθεν έπεται τὸ ἄρθρον τὸ νὰ συνενωθή μετὰ τοῦ εὕξει και νὰ σχηματισθή οὐτω το εύξαιτο ήμιν διορθωτέον ώσαύτως τὸ διάγοιμεν εἰς διάγωμεν.— Έπ. 125, 28«οί δὲ πολλά τῷ λόγῳ θροήσαντες τῷ Ῥήνῳ προσπελάσαντες ποταμῷ, ον πινα δή σε τουτον υποληπτέον, κάρτα έξαπελέγχονται προσπελάσαντες γάρ αυτώ τὰ μη γνήσια ἐποτίζοντο κάντεῦθεν γὰρ ἀριθμητική δραπετεύει» κτλ Τό δέ πολλά έγράφη ύπο τοῦ έκδότου έξ ἐσφαλμένης ἀναγνώσεως τοῦ ταχυγραφικῶς

έν τῷ χώδιχι γεγραμμένου πολλοὺς δὲ, ὅπερ ἔχει ὁρθῶς ¹)· καὶ τὸ ἐποτίζοντο είναι διόρθωσις άκατάληπτος άντι τοῦ όρθῶς ἔχοντος ἐν τῷ κώδικι ἐποντίζοντο == ἐπνίγοντο, ἐχάνοντο. -- Ἐπιστ. 128, 17-18 «Ἐρρέτωσαν πόρρω οἱ τῶν Διοσκόρων καὶ ἐπικούρων μανέντων τε καὶ Πυρρωνείων ἀπόγονοι» κτλ. Τό μανέντων ἀνέγραψεν ὁ ἐκδότης ἐν τῷ πίνακι τῶν ἀπλῶν λέξεων ὡς μετοχικὸν του μαίνομαι όπερ ένταυθα δέν έχει καλώς. Ο λόγος έν τῷ σημειωθέντι χωρίω είναι περί των οπαδών του αίρεσιάρχου Κουβρικίου, όστις εν τη ενάρξει τῆς οἰχείας αἰρέσεως μετωνομάσθη Μάνης. - Ἐπιστ. 192, 1 «Ἐμοὶ δὲ καὶ τὸ τῆς σμύρνης εὐφραντόν καὶ τὸ ἐν ταύτη τοῦ ζεφύρου πρὸς εὐκρασίαν καὶ τῶν βοτανών, αὐτῆς ἡ όδμή». Το σμύρνης ὡς άπλῆ λέξις κατεχωρίσθη ὑπὸ τοῦ ἐκδότου έν τῷ λεξιλογίω ἀλλ' ὅτι πρόχειται περὶ τῆς πόλεως Σμύρνης, δῆλον ἐξ αύτου του γωρίου. - Appendix I ἐπαναγνωστικόν, σ. 280-281 «Καὶ τὰ μὲν αἰτήματα πάντα κατέλειψα καὶ πρὸς τοὺς ἰδίους πρὶν ὅρους Σπάρτη καὶ Δόρατι την της 'Ρωμαίδος δυτικής χθονός γην [άφωσιω]σάμην έντελεχώς όθεν καλ πρός όρχον αἰτούμενος ἔρχεσθαι [πίστεως άληθ]ινῆς σημείον περιφανώς ἐκτετέλεκα, ἐκεῖθεν τοῦ ἀπολακτίζοντος τὸ ἴσον ἀναλαβόμενος». Τὰ ὀνόματα Σπάρτη καὶ Δόρατι ἐκλαβὼν ὁ ἐκδότης ὡς αὐτὸ τοῦτο τοπικά, κατεχώρισεν έν τῷ πίναχι τῶν χυρίων ὀνομάτων άλλ' ἐνταῦθα ὡδήγησεν αὐτόν ὁμολογουμένως ανάγνωσις πλημμελής της λέξεως σπάθη, ής χρησιν ό Θεόδωρος έχαμε καλ εν ετέρφ τόπφ του επαναγνωστικού (σ. 282, 29). όθεν αναγνωστέον σπάθη και δόρατι και το [ἀφωριω]σάμην μεταβλητέον ισως μάλλον είς [ώρι]σάμην ή [καθωρι]σάμην. Διὰ τὰ κατόπι [πίστεως ἀληθ]ινής σημειούται ό έχδότης, ότι έν τῷ χώδιχι διαχρίνεται μόνον τὸ παροξύτονον — — ίνης έξ οῦ είχαζω ότι τούτο πρέπει νά συμπληρωθή είς [τὸ παρὸν τῆς εἰρή]νης σημετον κτλ. — App. III, ἐπιστ. 31, 45 γράφε κατὰ τὸν κώδικα ἡμάρτηταί μοι ο λόγος ἀντὶ τοῦ ἡμάρτηκέ μοι κτλ. — Αὐτ. ἐπιστ. 32, 17—19 «Ει' δ' οὖν, ἀλλὰ προσπατταλεύσω τοῦτον (= τὸν λόγον) τῷ γράμματι καὶ δεσμώτην (γρ. δέσμιον) εκπέμψω τον πτερωτον τοῖς ἀειτιδέσι τοῖς ὧκυπτέροις, τοῖς όρῶσι βασιλικῶς καὶ πατοῦσι πρὸς οὐρανόν». Τὸ πατοῦσιν ἔγραψεν ο εχδότης άντι του εν τῷ χώδιχι πετούσι. προφανῶς τοῦτο διορθωτέον άπλῶς είς πετώσι.

Τοιαύτας διορθώσεις δύναταί τις νὰ κάμη πολλαχοῦ τοῦ βιβλίου τοῦ Festa. Οὐτος πολὺν ὡσαύτως κόπον κατέβαλεν εἰς τὴν δήλωσιν τῶν ἐν ταῖς ἐπιστολαῖς ἀπείρων γραφικῶν ῥήσεων ὅμως δὲ οὐχὶ πασῶν. Ἐγὼ σημειοῦμαι ἐνταῦθα τὰς ἐξῆς. Θεοδώρου ἐπιστ. 1,3 ἐκ τοῦ καρποῦ — — γινώσκεται] πρβλ. Λουκᾶ C', 44 [] Ἐπιστ. 45, 32 δικαιοσύνης ἡλίου] πρβλ. Μαλαχ. δ', 2 [] Ἐπιστ. 49, 35 ἵνας καὶ τὸν οἶνον, ὅν ὑμῖν κεκέρακα, πίητε καὶ ἀπολιπόντες τὰ αἴσχιστα ζήσητε] πρβλ. Παροιμ. θ', 5—6 [] Ἐπιστ. 51, 82 ὑπὲρ χρυσίον καὶ τοπάζιον] Ψαλμ. ριή, 127 [] Ἐπιστ. 57, 24 πεταύρων ἄδου] πρβλ. Παροιμ. θ', 18 [] Ἐπιστ. 59, 39—40 τίς ἀσθενεῖ καὶ οὐκ ἀσθενῶ;] Κορινθ. 2, ια', 29 [] Ἐπιστ. 71, 4 βάλετε εἰς



<sup>1)</sup> Καὶ ἄλλοι τινὲς τόποι κακῶς ἐγράφησαν ὑπὸ τοῦ ἐκδότου ἐξ ὁμοίων ἐσφαλμένων ἀναγνώσεων· οἰον Αρρ. ΙΙΙ, ἐπιστ. ΧΧΧ, 9, ἔνθα ἀντὶ τοῦ ἐν τῷ κώδικι γενέτην ἐγράφη τὸ γενέτορα. Ἐπιστ. ΧΧΧΙΙ, 18 (αὐτόθι) ἀντὶ τοῦ ἐν τῷ κώδικι δέσμιον ἐγράφη κακῶς τὸ δεσμώτην.

τὰ δεζιὰ μέρη τῆς όδοῦ — Εβαλον οὖν καὶ οὐκέτι — — Ελκύσαι ἴσχυσαν] πρβλ. Ἰωάν κα΄, 6. — Αρρ. ΙΙ, 15 πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς μου] Ψαλμ. xβ', 6.  $x\varsigma'$ , 4 || 20 πότε πρός με ήξεις;] Ψαλμ. ρ΄, 2 || 22 ὡς γη πίων] πρβλ. Γενέσ. μθ/, 15 || 23 πότε ήξεις καὶ ὀφθήσομαι τῷ προσώπῳ] Ψαλμ. μα/, 3 || 25 έν τἢ ἐπαγγελία σου] Ψαλμ. νε', 9 || 35/37 δούλου μορφήν] Φιλιπ. β', 7 || 36 ταπεινώσας έαυτὸν καὶ κενώσας — υπερύψωσε] πρβλ. Φιλιπ. β',  $7-9 \parallel 48$ Εργα σκότους] 'Ρωμ. ιβ', 12. 'Εφεσ. ε', 11 || 158 Κύριε, μή στήσης αὐτοῖς τήν άμαρτίαν αὐτῶν] Πράξ. ζ΄, 60.—Αρρ. ΙΙΙ, ἐπιστ. 16, 2 ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν] Κορινδ. 2,  $\gamma'$ , 18 | Έπιστ. 33,9 σορίαν την καταργουμένην] πρ $\beta$ λ. Κορινδ. 2,  $\gamma'$ ,  $7 \parallel 19/20$  ἀπώλεσε την σοφίαν τῶν σοφῶν — — καὶ την σύνεσιν τῶν συνετών δοχ.  $\dot{n}$ θέτησεν] πρβλ. Κορινθ. 1,  $\alpha'$ , 19 || 21 οὐχ ἔγνωσαν διὰ τῆς σοφίας οι άνθρωποι τον θεόν—εὐδόκησεν ο θεός διά της του κηρύγματος μωρίας κέ] πρβλ. Κορινθ. 1, α', 21 || 26 παρασυμβεβλημένοι τοῖς κτήνεσι] πρβλ. Ψαλμ. μη, 13, 21 || 38 καὶ ή γλώσσα αὐτῶν μάχαιρα ὀξεία] πρβλ. Ήσαίου μθ, 2 || 40 τὸ φῶς ἐαυτῶν ἔχοντες ἔμπροσθεν τῶν ἀνθρώπων λάμπον] πρβλ. Ματθ. ε', 26 | 65 ὑπέλαβε γὰρ ἀνομίας—ὅτι αὐτῷ ἐσμεν ὅμοιοι] πρβλ. Ψαλμ. μ**θ**, 21 || 83 ου γάρ δοκείν έδιδάχθημεν, η άνθρώποις άρέσκειν, άλλ' είναι και είναι δοῦλοι Χριστοῦ] πρβλ. Γαλάτ. α', 10 || 97 Μάλχου] πρβλ. Ίωάν. ιη', 10.—Σημειώσεως άξία είναι και ή έν τη 216-η έπιστολή του Θεοδώρου φράσις (σ. 269,44) «ἐκ κοιλίας ἄδου ρυσθέντες», ής ο ἐκδότης άγνοεῖ τὴν πηγήν. Ἡ φράσις αύτη είναι μέρος του δαμασκηνείου ἀπολυτικίου (ήγου γ'), οὐ ή ἀρχή «Εὐφραινέσθω τὰ οὐράνια» (ὅρα Ὀκτώηχον ἐκδ. Ῥώμης 1886, σ. 38).

Εἰς τὸν Festa χρεωστοῦμεν ἰδίαν εὐγνωμοσύνην καὶ διὰ τοὺς πλουσίους πίνακας τοῦ βιβλίου αὐτοῦ. Ὁ πρῶτος τῶν πινάκων τούτων ἐμπεριέχει λίαν ἐκτενὲς λεξιλόγιον (σ. 335—403), ἐσχηματισμένον ἐκ τῶν ἐπιστολῶν τοῦ Θεοδώρου καὶ τοῦ Βλεμμίδου. Ἡ σύνταξις λεξιλογίου εἶναι σφόδρα κοπιώδης, ἐκ δὲ τῆς κοπώσεως σύνηθες εἶναι νὰ συμβαίνωσι καὶ λάθη σημαντικὰ ἢ ἀσήμαντα τοιαῦτα τινά, καὶ μάλιστα τονικά, περιέχονται ἰκανὰ καὶ ἐν τῷ λεξιλογίω τοῦ Festa, οἰον ἀνθοσμίον ἀντὶ ἀνθοσμίας, κατευοδεῖσθαι ἀντὶ κατευοδοῦσθαι, αὐθάδως ἀντὶ αὐθαδῶς κτὲ. Πλούσιος ὡσαύτως εἶναι καὶ ὁ πίναξ τῶν κυρίων ὀνομάτων, οἰς ὅμως προσθετέα τὰ ἑξῆς ἐνόματα: Ἱπποκενταύρους 77, 1 || Μάνεντες 128, 18 || Πεζάλα 71, 15 || Σαπωνόπουλος 180, 25 || Σάτυροι 77, 1 || Σκορδύλλιος App. 8,35 || Σμύρνη 192, 1. Ἐν τῷ αὐτῷ πίνακι διορθωτέον τὸ Μελενίκος εἰς Μελένικον καὶ τὸ Σταγείρα εἰς Στάγειρα. ᾿Α. Π.-Κεραμεύς.

## 2. Бивлюграфія.

## РОССІЯ.

**Геромонахъ Наллистъ**, *Номоканонъ св. Фотія*, патріарха константинопольскаго. Изслюдованіе. Москва. 1899. Стр. 127. — Вопросъ объ автор<sup>ѣ</sup> Номоканона, приписываемаго патріарху Фотію, и времени его появленія имъетъ длинную и поучительную исторію. До начала настоящаго стол<sup>ѣ</sup>-

тія никто изъ ученыхъ канонистовъ не сомнівался въ принадлежности Номоканона въ XIV титулахъ знаменитому константинопольскому патріарху. Еще византійскій канонисть XII въка Өеодоръ Вальсамонъ, которому оффиціально было поручено византійскимъ императоромъ Мануиломъ Комниномъ и константинопольскимъ патріархомъ Михаиломъ Анхіаломъ составить комментарій на общензвістный Номоканонъ съ именемъ патріарха Фотія, рекомендовалъ «всёмъ желающимъ читать номоканонъ не обращать вниманія на бол'ве древнія книги номоканоновъ, но читать написанный патріархонь Фотіемъ н разділенный на XIV титуловъ». По свидътельству ученыхъ Mortreuil'я и Hergenröter'а, Синтагма и Номоканонъ раньше приписывались исключительно патріарху Фотію. Фотій, по словамъ Маі'я, составилъ первоначально сборникъ апостольскихъ и соборныхъ правилъ, разделивъ его на XIV титуловъ, потомъ прибавиль сюда и гражданскіе законы, касающіеся церковныхъ дёль, нреобразовавъ, такимъ образомъ, сборникъ въ Номокановъ. Свидътельство о всеобщемъ признаніи въ прошломъ стольтій патріарха Фотія авторомъ Номоканона находится и у известнаго греческаго ученаго Константина Икономоса, который опровергаеть мижнія различныхъ ученыхъ критиковъ, не признававшихъ авторитета апостольскихъ правилъ и ссылавшихся при этомъ на первое предисловіе Номоканона, какъ на свидетельство самого Фотія, который здёсь будто выразиль свое сомнёніе въ ихъ подлинности. Въ нынешнемъ столетіи миеніе о принадлежности Номоканона исключительно патріарху Фотію стало оспариваться учеными канонистами, которые, наконецъ, совстмъ отказались отъ него, считая его заблужденіемъ, мивніемъ безусловно ложнымъ. Въ первой четверти текущаго столетія баронъ Розенкампов обратиль вниманіе на предисловіе къ Номоканону, приписываемому Фотію, нашель его состоящимъ изъ двухъ по тону и способу изложенія предисловій и, вникая въ дівло глубже, пришель къ следующему заключеню. Различіе между двумя предисловіями, по мивнію Розенкампфа, такъ велико, что пхъ нельзя приписывать одному автору; въроятно, этп предисловія принадлежали двумъ, совершенно различнымъ и раздъленнымъ между собою большимъ промежуткомъ времени, авторамъ, изъ которыхъ второй указываетъ на перваго, какъ на своего предшественника. Мивніе русскаго ученаго нашло себъ живой отголосокъ среди западныхъ ученыхъ канонистовъ и законовъдовъ, изъ коихъ ученые---Бинеръ, оба Геймбаха, Цахаріе, Питра н Гергенрётеръ, занимавшіеся вопросомъ объ авторѣ Номоканона, пришли къ следующему убеждению: Номоканонъ, всецело приписываемый патріарху Фотію, въ действительности принадлежить не ему, а другому лицу, неизвестному автору съ именемъ «Энантіофанесъ», жившему въ концъ VI въка, до пятаго вселенскаго собора. Этимъ неизвъстнымъ авторомъ, по догадкамъ западныхъ ученыхъ канонистовъ, въ конце VI века была состявлена Синтагма въ XIV титулахъ, которая потомъ имъ же была преобразована въ Номоканонъ, т. е. онъ къ сборнику церковныхъ

правиль не только сдёлаль приложение гражданскихъ законовъ въ качествъ особой части (ἐν ἰδιάζοντι μέρει), но и внесъ въ составъ этой канонической Синтагмы и разм'естиль по разнымъ титуламъ и главамъ подобные законы (хеіцера). На вопрось о томъ, кто же этотъ неизвестный авторъ Энантіофанесъ, ученые до сего времени не дали рѣшительнаго и согласнаго ответа. Тогда какъ одни изъ нихъ (Мортрейль, Геймбахъ, Бинеръ) относять его ко второй половинъ VI въка и отождествляють съ византійскимъ юристомъ этого времени Юліаномъ, другіе, во главъ съ знаменитымъ Цахаріэ, считають его юристомъ, жившимъ въ VII въкъ, въ парствование императора Ираклия. Къ мивнию западныхъ ученыхъ о нриналлежности Номоканона въ XIV титулахъ неизвестному автору VI или VII въка примкнули и нъкоторые русскіе ученые (покойный А. С. Павловъ и проф. Остроумовъ). Отрицая авторство патріарха Фотія въ отношени ко всему Номоканону, нъкоторые ученые однако допускають, что Фотій сдівлять дополненія къ древнему Номоканону неизвістнаго автора, хотя и весьма незначительныя. По метеню однихъ, деятельность Фотія въ составленіи Номоканона ограничилась прибавленісмъ правиль V и VII вселенских соборовь и двухъ поибстных константинопольскихъ соборовъ-Двукратнаго (861 г.) и Софійскаго (879 г.); другіе (Гергенрётеръ и Питра) полагають, что Фотій прибавиль только правила двухъ последнихъ соборовъ, созванныхъ при немъ и ему благопріятныхъ. Но знаменитый Цахаріз отвергъ всякое участіе Фотія въ составленіи Номоканона въ XIV титулахъ и считаетъ совершенно неосновательнымъ мнѣніе о его принадлежности Фотію. Въ виду противорвчій и несогласій, коими характеризуются мивнія ученыхъ, рвшавшихъ вопросъ объ авторстве Номоканона, этотъ вопросъ, говоритъ і еромонахъ Каллистъ, нельзя считать решеннымъ окончательно. Посильное решеніе этого вопроса, основанное на тщательномъ и всестороннемъ, чуждомъ предвзятыхъ мыслей, изследовании и анализе памятника, онъ и избраль задачей своего изследованія.

Сочиненіе іеромонаха Калиста состоить изъ предисловія и введенія (стр. 1—12), гдё онъ излагаеть исторію вопроса объ авторё Номоканона въ XIV титулахь и намёчаеть задачу и планъ своего труда, пяти главъ изслёдованія и приложенія. Въ изслёдованіи авторъ рёшаеть слёдующіе вопросы: 1) имёль ли патріархь Фотій достаточное юридическое образованіе для того, чтобы взять на себя такой грандіозный трудъ, какъ составленіе знаменитой канонической Синтагмы въ XIV титулахъ, обнаруживающей громадное знакомство автора ея съ церковными и гражданскими законами; 2) какіе существовали каноническіе сборники въ церкви до появленія Синтагмы-Номоканона патріарха Фотія; 3) какіе аргументы приводять западные канонисты и законовёды въ пользу своихъ предположеній объ авторё Номоканона и справедливы ли ихъ доводы; 4) въ частности, какъ слёдуетъ понимать правильно первое предисловіе Номоканона и въ какомъ отношеніи оно находится ко второму предисловію;

5) кого нужно считать Энантіофанесомъ—Юліана, неизв'єстнаго юриста VI в'єка, или какое-либо другое лицо; 6) почему необходимо считать Энантіофанеса авторомъ Номоканона въ XIV титулахъ и когда посл'єдній составленъ; 7) откуда патріархъ Фотій почерпаль матеріаль при составленіи Синтагмы въ XIV титулахъ и какова была дальн'єйшая судьба въ церкви этого зам'єчательнаго каноническаго сборника.

Въ частности, въ главѣ *первой* изслѣдованія іеромонаха Каллиста (стр. 13—23) излагаются біографическія свѣдѣнія о патріархѣ Фотін и уясняется его значеніе въ исторіи греко-восточной церкви и литературы.

Во второй главъ своего изслъдованія (стр. 24—31) авторъ занимается вопросомъ о происхожденіи вообще систематическихъ сборниковъ по церковному праву, появившихся въ восточной церкви въ эпоху императора Юстиніана. Здъсь онъ сначала говорить о безправномъ положеніи Христовой церкви до Константина Великаго и взаимныхъ отношеніяхъ между церковью и государствомъ со времени этого императора, проявившихся во взаимодъйствіи гражданскаго законодательства съ церковнымъ, а затъмъ описываетъ появившіеся при императоръ Юстиніанъ каноническіе сборники съ приложеніемъ гражданскихъ законовъ, касающихся церковныхъ дълъ, а именно: древнъйшій систематическій сборнихъ правилъ въ LX титулахъ, сборникъ Іоанна Схоластика въ L титулахъ и номокановъ въ L титулахъ, представляющій преобразованіе сборника Іоанна Схоластика.

Въглавъ третьей своего сочиненія (стр. 32-70) і еромонахъ Калисть занимается изследованіемъ Синтагмы-Номоканона въ XIV титулахъ и прежде всего разбираеть доказательства принадлежности этого юридическаго памятника неизвъстному автору, жившему, по митию ученыхъ, болве чемъ на два столетія ранбе Фотія. Нашъ авторъ сначала разбираеть первое предисловіе Спятагны, которое приводить въ русскомъ переводъ, анализируетъ его содержание и приходитъ къ выводу, что Синтагма, какъ видно изъ предисловія, йміветь препмущество въ формальноми и матеріальноми отношеній ви сравненій си сборникоми. Іоанна Схоластика въ L титулахъ; затъмъ авторъ на основании перваго предисловія и сочиненій патріарха Фотія опровергаеть аргументы о непринадлежности Синтагмы патріарху Фотію, заимствованные учеными изъ того же предисловія. Именно, онъ доказываеть, что мивніе ученыхъ, будто авторъ перваго предисловія съ сомнівніемъ относился къ каноническому достоинству правиль апостольскихъ, основывается на недоразуивніи и на неправильномъ пониманіи встрвчающагося въ предисловіи слова «деуонечонс», а взглядъ автора Синтагмы на правила Кареагенскаго собора и святыхъ отцевъ вполнъ согласенъ съ воззръніями патріарха Фотія, изложенными въ его письм'є къ римскому пап'є Николаю; равнымъ образомъ неправильно понимается учеными и другое мъсто предисловія (εї που δε γρειώδη.... τοῖς εντυγγάνουσιν ἔρευναν), пвъ коего, по доказательству нашего автора, следуеть только то, что авторъ пер-



ваго предисловія не внесъ въ составъ своей Синтагиы въ XIV титулахъ гражданскихъ законовъ, но помъстить ихъ въ отдъльномъ прибавленін, значить, нельзя думать, будто каноническая Синтагма въ XIV титулахъ съ самаго начала явилась въ формъ Номоканона, но она была преобразована въ Номоканонъ позднее, когда было написано второе предисловіе. Разобравъ доказательства, приводимыя западными учеными въ пользу своего мевнія о времени написанія Синтагмы-Номоканона, авторъ приходить къ выводу, что каноническая Синтагиа въ XIV титулахъ не только не была преобразована въ Номоканонъ, но даже не была составлена ни въ концъ VI въка, какъ утверждають Mortreuil и Pitra, ни въ VII въкъ, какъ полагаетъ Zachariä. Далъе нашъ авторъ переходитъ къ разбору мевній объ участія Фотія въ дополненіи Синтагмы-Номоканона, составленной будто бы почти за три столётія до его времени, н на основаніи свид'втельства Іоанна Зонары и кодекса Номоканона отъ Х въка, хранящагося въ Іерусалимской патріаршей библіотекъ подъ № 2, утверждаеть, что, вопреки мивнію западныхъ ученыхъ, Фотій до времени Өеодора Вальсамона признавался авторомъ Номоканона въ XIV титулахъ, а какъ показываетъ сравненіе двухъ предисловій Номоканона съ Амфилохіями и другими сочиненіями Фотія, они им'вють одинь и тоть же стиль и, значить, оба придисловія принадлежать знаменитому патріарху. Въ заключеніи главы разсматривается вопросъ, въ какомъ отношеніи второе предисловіе Номоканона находится къ первому, устанавливается между ними внутренняя связь и на основаніи анализа второго предисловія д'властся тоть единственно правильный выводь, что хеімечи или νόμοι были внесены въ Номоканонъ и размѣщены по разнымъ титудамъ и главамъ именно при составленіи второго предисловія.

Послъ этихъ доказательствъ въ пользу принадлежности предисловій Номоканона патріарху Фотію, авторъ дальше разрівшаеть еще одно главное препятствіе къ полному признанію его составителемъ этого труда. Въ предисловіи Номоканона точно обозначенъ годъ его изданія (883), но не названъ по имени его авторъ; въ виду этого, западные ученые видять автора Номоканона въ лицъ юриста Энантіофанеса, составителя монографіи «О противоръчіяхъ въ законъ». Личность Энантіофанеса, какъ юриста, опредъляется единственно его многочисленными схоліями, изданными въ Василикахъ императора Льва Мудраго, и потому для решенія вопроса о немъ авторъ въ четвертой главе своей книги (стр. 71-92) и занимается тщательнымъ и всестороннимъ разсмотрѣніемъ этихъ схолій въ связи со схоліями другихъ юристовъ, пом'вщеннихъ въ Василикахъ. Въ частности, здёсь речь идетъ о происхожденіи Василикъ императора Льва Мудраго, доказывается неосновательность отождествленія Энантіофанеса, схоліи котораго находятся въ Василикахъ, съ юристомъ Юліаномъ, жившимъ въ VI вѣкѣ, и съ юристомъ Анонимомъ Младшимъ, жившимъ при император в Иракліи въ VII в в ф к приводятся изъ древнихъ схолій основанія въ пользу того, что Энантіофа-

неса нельзя относить вообще къ древнимъ юристамъ п, наконецъ, представляются и нъкоторыя теоретическія соображенія, не допускающія даже возможности составленія монографін «О противорівчіяхъ въ законахъ» юриста Энантіофанеса въ VII въкъ. Появленіе монографія «То том εναντιοφανών βιβλίον» юриста Энантіофанеса нужно относить къ царствованію Василія Македонянина (867—886), когда произопло преобразованіе Юстиніанова законодательства (αναχάθαρσις των παλαιών νόμων), имівьшее громадное значеніе въ исторіи византійскаго права. Эта монографія была одною изъ подготовительныхъ работъ къ изданію Василикъ. Именно въ такой работъ, которая примирила бы многочисленныя противоръчія, существовавшія нежду различными законами, въ то время. когда расчищалась почва для новаго законодательства, чувствовалась крайняя необходимость. Это обстоятельство и вызвало появленіе монографіи Энантіофанеса, которая, какъ показываеть ея заглавіе, имбеть въ виду устранить и разрёшить кажущіяся противорёчія въ законахъ. Энантіофанесь написаль свою монографію послів 870 года, такъ какъ въ одной изъ его схолій упоминается Прохиронъ, составленный именно въ этомъ году. Этоть знаменитый юристь, обладавшій громадными познаніями и скрывшійся подъ именемъ Энантіофанеса, есть, по мивнію іеромонаха Каллиста, не кто иной, какъ геніальный ученый и знаменитый юристь IX въка, патріархъ Фотій. Къ такому уб'яжденію автора привело, главнымъ образомъ, сравнение схолій Энантіофанеса съ сочиненіемъ патріарха Фотія τὰ Άμφιλόχεια, которое обнаруживаеть, по его словамь, поразительное сходство между этими двумя авторами и заставляеть признать ихъ за одно и то же лицо. Такимъ образомъ, по митию јеромонаха Каллиста, до патріарха Фотія въ церкви не существовало и не могло существовать ни Синтагмы въ XIV титулахъ съ приложеніемъ гражданскихъ законовъ, ни Номоканона въ собственномъ смыслѣ слова. Существованіе Синтагмы-Номоканона до него создано и выдумано западными учеными канонистами и законовъдами истекающаго столътія на основаніи тенденціозныхъ соображеній п ошибочнаго истолкованія предисловій.

Въ главъ пятой и послъдней книги о. Калиста (стр. 93—115) разсматривается вопрось о томъ, какъ, когда и изъ какихъ источниковъ былъ составленъ Фотіемъ Номоканонъ въ XIV титулахъ и каково его содержаніе. Здъсь предварительно излагается содержаніе Синтагмы-Номоканона, а затъмъ указываются его источники, относительно коихъ авторъ держится того воззрѣнія, что какъ приложеніе гражданскихъ законовъ къ первоначальной Синтагмѣ, такъ и добавленія въ хеїмемх Номоканона, недостающія въ первомъ, были составлены на основаніи почти однихъ и тъхъ же эпитомовъ законовъдовъ VI въка Юстиніанова права; эти эпитомы, безъ сомнѣнія, были въ большомъ употребленіи въ судебной практикъ во время преобразованія Юстиніанова права Василіемъ Македоняниномъ и во время составленія Синтагмы-Номоканона.

Что касается времени составленія Синтагмы-Номоканона, то этотъ юридическій памятникъ, по мнінію іеромонаха Каллиста, быль составлень Фотіемъ въ два пріема. Во время своего пребыванія въ Магнаврскомъ дворцъ (870-878 г.), послъ перваго патріаршества, Фотій составиль «Каноническую и божественную Синтагму» съ первымъ предисловіемъ, раздѣливъ ее на XIV титуловъ, только до пятаго вселенскаго собора, съ приложениемъ гражданскихъ законовъ, касающихся церковныхъ дълъ. Этотъ трудъ въ сущности представляетъ переработку сборника въ L титулахъ Іоанна Схоластика и имъетъ предъ нимъ важныя преимущества какъ въ матеріальномъ, такъ и въ формальномъ отношеніи. Во время же второго своего патріаршества (съ 878 г.), послѣ Софійскаго собора 879 года, Фотій дополниль не законченную имъ Синтагиу по причинамъ, изложеннымъ во второмъ предисловіи, прибавивъ правила шестого и седьмого вселенскихъ соборовъ и двухъ бывшихъ при немъ. Кром'в того, имъ были внесены въ самую Синтагму и разм'вщены по разнымъ главамъ и гражданскіе законы, касающіеся церковныхъ дівль, въ 6391 году отъ сотворенія міра (= 883 г. по Р. Х.), какъ это значится въ концъ второго предисловія. Съ изданіемъ этого замъчательнаго памятника перковнаго права каноническій кодексъ греческой перкви достигь полнаго развитія, такъ какъ заключаль въ себъ правила всъхъ вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, признанныхъ на Востокъ, равно какъ и посланія святыхъ отцевъ, канонизованныхъ трудльскимъ соборомъ, а также и постановленія свётской власти по церковнымъ дівмъ. Въ заключени главы подробно и уясняется значение Номоканона Фотія въ греко-восточной церкви, а также отмъчаются и его дополненія, сдъланныя съ практическою целью въ конце XI века О. Вестою и въ XII въкъ знаменитымъ канонистомъ Осодоромъ Вальсамономъ.

Въ приложении къ изследованию іеромонаха Каллиста (стр. 116—127) помещено описание двухъ рукописей X века, содержащихъ Синтагму и находящихся въ Іерусалимской патріаршей библіотек подъ New 2 и 24.

Изъ обзора содержанія книги о. Калиста видно, что она представляєть трудъ серьезный и цѣнный; авторъ основательно изучиль иностранную литературу предмета, усердно проштудировалъ Номоканонъ натріарха Фотія и въ своемъ изслѣдованіи далъ довольно удачное рѣшеніе нелегкаго историко-юридическаго вопроса о Синтагмѣ-Номоканонѣ въ XIV титулахъ.

П. А. Сырку, Къ исторіи исправленія книгь въ Болгаріи въ XIV въкъ. Томъ І. Выпускъ 1. Время и жизнь патріарха Евенмія Терновскаго. С.-Петербургъ. 1899. Стр. XXXII — 609. — Изследованіе П. А. Сырку иметъ своею задачею выяснить время, когда жилъ патріархъ Евенмій Терновскій, а именно церковно-политическое, общественное и культурное состояніе Болгаріи въ XIV веке, причемъ главное вниманіе обращено на церковно-политическія партіп и литературное движеніе въ тогдашней Бол-

гаріи. Цёль автора преимущественно направлена на то, чтобы освётить, на сколько возможно въ настоящее время, личность Евоимія. Сочиненіе г. Сырку состоить изъ предисловія, введенія и пяти главъ изслівдованія. Въ предисловіи (стр. І-ХХХІІ) авторъ опредвіляєть задачу своего труда и разсматриваетъ литературу предмета. Въ частности здесь критически обозрѣваются сочиненія — Ө. И. Успенскаго («Очерки по исторіи византійской образованности». Спб. 1892), К. Радченко («Религіозное и литературное движение въ Болгарии въ эпоху предъ турецкимъ завоеваниемъ». Кіевъ. 1898), архимандрита Леонида («Последній патріархъ болгарскаго царства, блаженный Евоний и его сочиненія» и «Изъ исторів юго-славянскаго монашества XIV столътія». 1870 и 1871), профессора Качановскаго («Къ вопросу о литературной дъятельности болгарскаго патріарха Евеимія» и «Новыя данныя для изученія литературной деятельности п. Евоимія»), Свет. Ст. Симића («Патријарх Јевтимије и његови ученици». 1892) и Хр. Попова («Ученицить на послъдния Търновския патриархъ Евтимия». 1893). Что касается источниковъ для исторіи и жизни патріарха Евенмія, то въ распоряженіи автора изъ нихъ были следующіе: 1) житіе Григорія Синаита, составленное ученикомъ посл'вдняго и другомъ Өеодосія Терновскаго, константинопольскимъ патріархомъ Каллистомъ, извъстное теперь въ греческомъ оригиналь и славянскомъ переводъ; 2) житіе препод. Өеодосія Терновскаго, написанное темъ же патріархомъ, но извъстное въ настоящее время только въ славянскомъ переводъ; 3) житіе препод. Ромила; 4) похвала патріарху Евенмію, написанная Григоріемъ Цамблакомъ; 5) надгробное слово Кипріану, написанное тімъ же Григоріемъ Цамблакомъ; 6) сказаніе о письменахъ Константина Костенчскаго; 7) синодикъ царя Бориса; 8) грамота или посланіе патріарха Каллиста 1355 года Өеодосію Терновскому и другимъ и 8) литургическія и литературныя произведенія Евеимія. Въ виду того, что нікоторые изъ указанныхъ источниковъ уже разсмотрены и опенены г. Сырку въ прежнихъ его ученыхъ работахъ, а другіе обозрѣваются въ текстѣ настоящаго его изследованія, онъ во введеніи анализруеть лишь похвалу патріарху Евеннію в отчасти надгробное слово Кипріану, предпославъ этому анализу нъсколько словъ о Григоріи Цамблакъ, составившемъ оба эти произведенія. Въ заключеніи предисловія излагается содержаніе и выясняется научное значеніе «Житія преподобнаго отца нашего Варвара муроточиваго, подвизавшагося въ Пелагонской горф, и о томъ, откуда и какимъ образомъ пришедшаго въ эти страны»; житіе пом'вщено въ бумажной болгарской рукописи 1448 года, принадлежащей г. Яцимирскому. Во введеніи (стр. 1 — 24) предложенъ историческій, политическій, географическій и экономическій очеркъ Болгаріи въ XIV віжь. Въ главь первой изслівдованія (стр. 24—141) рівчь идеть о Григоріи Синантів и исихастахъ. Въ частности здёсь говорится о ненормальности общественной жизни въ Болгарія въ XIV въкъ, побуждавшей лучшую часть общества удаляться въ монастыри и пустыни и тамъ находить себъ успокоение отъ бурной

Византійскій Вроменика.

и тревожной церковно-политической жизни, о монастыряхъ въ Болгаріи. ихъ многочисленности и внутреннемъ устройствъ, объ отношени къ монастырямъ болгарскихъ царей Іоанна Александра и Іоанна Шишмана, которые оказывали имъ свое покровительство и матеріальную помощь, рисуется идеаль греко-славянской монашеской жизни и описывается состояніе монашества на св. Горѣ Авонской, которая была центромъ византійско-восточнаго монашества и иміла громадное вліяніе на развитіе и характеръ иночества въ славянскихъ странахъ и въ Болгаріи въ частности; далъе изображается жизнь и дъятельность препод. Григорія Синаита, имъвшаго большое значение въ истории монашества на Востокъ, константинопольскихъ патріарховъ Каллиста и Филовея, находившихся въ близкихъ отношеніяхъ къ Григорію Синанту и его школь, Григорія Паламы в Варлаама Калабрійца, описывается продолжительный и горячій споръ между последними и ихъ сторонниками — паламитами и варлаамитами, при участіи Григорія Акиндина и Никифора Григоры; споръ закончился осужденіемъ варлаамитовъ и акиндіанъ на соборъ 1351 года. Во второй главв (стр. 141-255) излагается двятельность Өеодосія Терновскаго, который быль ученикомъ Григорія Синанта, усвоиль у него особый видъ аскетического настроенія — такъ называемое умное дізаніе и распространиль исихастическое ученіе въ Болгарін. Препод. Өеодосій быль родомь болгаринь, подвизался въ болгарскихъ монастыряхъ Арчаръ, притерновскомъ Богородицкомъ на Святой Горъ, Червенскомъ, Сливленскомъ и Епикерневъ, а преимущественно въ обителяхъ Парорійской п Килифаревской. Г. Сырку съ особою подробностью ведеть рѣчь о двухъ последнихъ монастыряхъ и ихъ значени въ исторіи Болгаріи XIV въка, а также излагаетъ исихастическое ученіе Григорія Синапта и разсматриваетъ его литературную дъятельность, описываетъ жизнь и труды учениковъ Григорія и препод. Өеодосія Терновскаго, въ числь которыхъ преимущественное внимание обращено на Евоимия, впоследствін патріарха Терновскаго. Въ третьей глав (стр. 255-411) разсматривается церковно-общественная д'ятельность въ Болгаріи Өеодосія и его сподвижниковъ, причемъ обозрѣвается общественное и духовнонравственное состояние Болгарии и главнымъ образомъ болгарской церкви. Здесь авторъ, между прочимъ, говоритъ о существования въ Болгаріи XIV въка двухъ партій — ортодоксальной или греческой и національной. Къ первой партіи принадлежали представители болгарской созерцательной школы, некоторые боярскіе роды и вообще истинно-образованные люди того времени, въ частности-препод. Өеодосій, его ученикъ Романъ, Евенмій, препод. Ромиль съ учениками и другіе. Ихъ тенденцією было единеніе въ духѣ и вѣрѣ болгаръ съ греками и другими православными народами на почвъ не только строго догматической, но и строго канонической; кромъ того, они были непримиримыми противниками и безпощадными обличителями всякаго рода еретиковъ, во множествъ появлявшихся въ Болгаріи, пуристами въ вопросахъ, касающихся церковной

практики, и вообще стремились посредствомъ самоусовершенствованія каждой отдёльной личности въ обществе достигнуть исправленія всего болгарскаго народа и уничтожить все то, что препятствовало правильному теченію жизни въ области какъ церковной, такъ и политической. Вторая партія — напіональная состояла изъ лицъ духовныхъ и светскихъ и имета своею ставною пртрю совершенное осворожаение сотсаря одр вліянія византійцевъ на внутреннія и внішнія діла Болгаріи и установденіе полной независимости посл'єдней отъ Византіи. Г. Сырку сл'єдить за различными проявленіями д'вятельности той и другой партіи и обозръваетъ ихъ взаимныя отношенія до самой смерти Өеодосія Терновскаго, последовавшей 17 ноября 1365 года; для уясненія деятельности объихъ партій авторъ обстоятельно анализируеть грамоту — посланіе константинопольскаго патріарха Каллиста отъ 1355 года. Въ главъ четвертой (стр. 411-451) обозрѣвается болгарская литература времени Іоанна Александра, приблизительно до 1370 года, такъ какъ приблизительно послъ этого времени начинается церковно-литературная реформа патріарха Евенмія Терновскаго, когда тексты принимають более или менее однообразный характеръ. Здёсь показывается связь болгарской литературы въ царствоніе Іоанна Александра съ литературою предшествующаго времени и вмёстё съ тёмъ отмечается новое направление въ литературе, которое было подготовительною работою для реформы Евеимія; такимъ образомъ, указавъ на среду и школу, изъкоторой вышелъ Евеимій, авторъ наметиль и те задачи, которыя время и жизнь поставили Евоимію для ръшенія; наконецъ, здёсь опредъляется, какимъ образомъ современныя партійныя тенденціи отразились въ литератур'в. Въ обзоръ болгарской литературы времени Іоанна Александра авторомъ введены и новые элементы, какъ-то: Кирило-Меоодіевскія легенды, апокрифическія летописи, Iustiniani vita, св'єтскія сказанія и т. п. Наконець, въ пятой глав'є обоэръваемой книги (стр. 551-599) сообщаются свъдънія о жизни Евеимія въ Византій и Болгаріи послъ смерти его учителя Осодосія Терновскаго и разсказывается по народнымъ преданіямъ о покореніи Болгаріи турками. Въ частности здёсь рёчь идеть о пребываніи Евеимія въ Студійскомъ монастыръ въ Константинополъ и на Авонъ, о его возвращения въ Болгарію и работахъ по исправленію книгъ въ монастыр в Св. Троицы, объ отношеніи болгарскаго общества къ этой д'вятельности Евеимія, объ избраніи Евоимія на терновскій патріаршій престоль и о новыхъ трудахъ его въ званіи патріарха по исправленію книгъ, о его литературной д'вятельности и отношеніи къ еретикамъ, о завоеваніи Тернова турками, заточении Евоимія въ Македонію и прекращеніи независимости болгарской церкви въ 1394 году. На последнихъ страницахъ (601-602) книги г. Сырку пом'вщены н'екоторыя дополненія и поправки къ тексту изследованія.

И. В. Помяловскій, Аркульфа разсказь о святых в мъстахь, записанный Адамнаномь около 670 года (Православный Палестинскій Сборникъ-, вы-

Digitized by Google

пускъ 49-й). С.-Петербургъ. 1898. Стр. VIII + 132. - Галльскій епископъ Аркульфъ совершилъ путешествіе во Святую Землю около 670 года, какъ объ этомъ можно заключить изъ его разсказа о постройкахъ въ Іерусалим'ь, предпринятыхъ посл'в нашествія персовъ патріархомъ Модестомъ, и о ръшеніи султана Мавіи или, по предположенію Тоблера, Моавін I (661-680 г.) относительно сударя, которымъ была покрыта глава погребеннаго Христа. Разсказъ Аркульфа о святыхъ мъстахъ былъ записанъ Адамнаномъ. Время рожденія последняго падаеть на 623 или 624 годъ; онъ родился въ югозападной части графства Донегаль въ Ирландіи и въ молодости поступиль въ число монаховъ знаменитой обители Ии или Іона, находившейся на небольшомъ островъ къ западу отъ Потландін, когда аббатомъ обители состояль Сегинь (622-652 г.). Здёсь онъ основательно изучиль греческій и латинскій языки, а также прекрасно ознакомился со Священнымъ Писаніемъ. Въ 679 году, по смерти аббата Файлба (669—679 г.), Адамнанъ былъ избранъ аббатомъ обители Ии. Въ это время въ Ирландіи и на островъ Іона жилъ Альдфридъ, незаконный сынъ короля Осви Нортумберландскаго, прогнанный съ родины своимъ братомъ Егфридомъ. Здёсь онъ близко сощелся съ Адамнаномъ и сдълялся даже его ученикомъ. Въ 685 году король Егфридъ былъ убить въ походъ на пиктовъ, Альдфридъ возвратился на родину и вступиль на королевскій престоль. Въ следующемъ 686 году Адамнанъ явился къ нортумберландскому двору и исходатайствовалъ у своего бывшаго ученика освобождение 60 военнопленныхъ, взятыхъ при нападении на Ирландію короля Егфрида въ 684 году. Съ освобожденными плвнными онъ возвратился на о. Іону. Предполагаютъ, что приблизительно около этого времени былъ принесенъ бурею къ западнымъ берегамъ Британіи гальскій епископъ Аркульфъ, возвращавшійся изъ Святой Земли, въ которой онъ прожиль долгое время. Своими разсказами и рисунками, сдёланными на навощенныхъ табличкахъ и изображавшими храмъ Воскресенія, Сіонскую базилику, церковь Вознесенія и церковь надъ колодцемъ Іакова, Аркульфъ далъ Адамнану матеріалъ для сочиненія о святыхъ містахъ. Въ 688 году Адамнанъ еще разъ посітиль короля Альдфрида, которому, в вроятно, и поднесъ свое сочинение о святыхъ мъстахъ. Въ промежутокъ времени между 692 и 697 годами Адамнанъ, кажется, составилъ жизнеописание св. Колумбана. Онъ скончался 23 сентября 704 года на островъ Іонъ.

Разсказъ Аркульфа о Святыхъ мѣстахъ, записанный Адамнаномъ, имѣстъ выдающееся значеніе въ палестинской литературѣ по своему подробному содержанію и времени, къ которому онъ относится, такъ какъ онъ представляетъ первый памятникъ паломнической литературы, касающійся состоянія Святой Земли послѣ ея завоеванія арабами. Кромѣ того, разсказъ заслуживаетъ особаго довѣрія въ виду источниковъ, при помощи коихъ онъ составленъ. Уже въ прологѣ повѣствованія Адамнанъ заявляетъ, что галльскій епископъ Аркульфъ диктовалъ ему всѣ свои

experimenta, т. е. сообщилъ личныя наблюденія и впечатлівнія; на основанін разсказовъ Аркульфа, Адамнанъ дёлаль краткія записи, которыя потомъ и распространялъ, дополнивъ другими письменными пособіями. Эти пособія большею частью не называются Адамнаномъ, но съ большою въроятностью можно сказать, что онъ пользовался Сульпиціемъ Северомъ, Іеронимомъ и такъ называемымъ Гегезиппомъ, мъстными преданіями и нъкоторыми общими землеописательными сборниками. Къ этому необходимо присоединить и многочисленныя припоминанія и цитаты изъ Священнаго Писанія. Что касается отношенія сочиненія Адамнана о Святыхъ местахъ къ трактату, известному подъ именемъ Псевдо-Евхерія (S. Eucherii Epitome de locis aliquibus sanctis. Epistola Eucherii ad Faustinum presbyterum. Tobler et Molinier, Itinera Hierosolymitana. I. 1879), то последній представляеть извлеченіе, нередко неумелое и неосмысленное, изъ сочиненія Беды о Святыхъ містахъ, сократившаго, въ свою очередь, разсказъ Адамнана; къ извлеченію этому присоединены два отрывка — изъ письма Іеронима къ Дардану и изъ Гегезиппа; извлечение Псевдо-Евхерія можеть быть отнесено къ VIII въку. Наконецъ, разсказъ Аркульфа въ записи Адамнана снабженъ первыми планами нѣкоторыхъ святыхъ мъстъ, встръчающихся въ рукописяхъ IX въка.

Въ виду важнаго значенія разсказа Аркульфа, русское его изданіе является весьма полезнымъ. Въ изданіи И. В. Помяловскаго этотъ памятникъ паломнической литературы имъетъ слъдующій видъ. Въ предисловін (стр. I—V) выясняется его происхожденіе и значеніе, причемъ почтенный ученый пользуется новъйшимъ изследованіемъ объ Адамнанъ нъмецкаго автора Гейера (Adamnanus, Abt von Iona. I-II. 1895. 1897), а затемъ (стр. VI-VIII) помещены-списокъ рукописей памятника (въ числѣ 19), находящихся въ различныхъ западныхъ библіотекахъ, списокъ его изданій (въ числѣ 6) и переводовъ на языки англійскій, голландскій, німецкій и французскій. Даліве (стр. 1—55) слівдуеть въ латинскомъ текстъ самый памятникъ «Arculfi relatio de locis sanctis, scripta аь Adamnano», заимствованный изъ изданія Тоблера и Молинье. По этому тексту псполненъ и русскій переводъ разсказа (стр. 57-117). Разсказъ состоить изъ трехъ книгъ, каждан изъ которыхъ дёлится на главы. Въ первой книгъ разсказывается о положении Герусалима, о круглой церкви, построенной надъ гробомъ Господнимъ, о самомъ гробъ и камит при немъ, о церквахъ Святой Маріп п на мъстъ Кальваріи, о базиликъ Константина на мъстъ обрътенія креста Господня, о чашъ Господней, копь воина, судар , коимъ была покрыта глава Христа, и объ убрусь, сотканномъ Дъвою Маріей, о церкви Св. Маріи и башнъ въ долинъ Іосафатовой, о гробахъ Симеона и Іосифа, о горъ Масличной, о базиликъ на горъ Сіонъ, о мъсть вознесенія Господа, о гробницъ Лазаря, о церквахъ въ Висанін, и о другихъ достопримівчательностяхъ Герусалима и его окрестностей. Во второй книгъ ръчь пдеть о мъстоположения Виолеема и его святыняхъ - церкви Святой Маріи на ивств Рождества



Господня, церкви съ гробницей св. Іеронима и на мъстъ поклоненія пастырей и о камив, на который пролилась вода при первомъ омовени Христа, — о гробницѣ Рахили и городѣ Хевронѣ, о дубѣ Мамврійскомъ, Іерихонъ, Іорданъ, моряхъ Мертвомъ, Галилейскомъ и Тиверіадскомъ, о Сихемъ, Назаретъ, Оаворъ, Дамаскъ, Тиръ, Александріи и ръкъ Ниль и о другихъ библейско-христіанскихъ памятникахъ. Третья книга повіствуеть о городъ Константинополь и его основани, о константинопольской перкви, въ которой находится крестъ Господень, и св. Георіи Исповъдникъ, о мъстномъ образъ Святой Маріи и о горъ Вулканъ на одномъ остров'в близъ Сициліи. Къ тексту и переводу разсказа Аркульфа въ записи Адамиана И. В. Помяловскимъ приложено одиннадцать различныхъ плановъ, изъ коихъ одинъ изображаетъ Герусалимъ (по Мюнхенской рукописи IX въка), семь — храмъ Воскресенія (по рукописямъ Намюрской IX въка и Парижскимъ IX и X в., по изданію Тоблера и Молинье п по работамъ гр. Вогюэ, К. Р. Кондера и Г. Джеффери), одинъ-Сіонскую базилику въ четырехъ различныхъ видахъ, одинъ — церковь Вознесения въ шести видахъ и одинъ -- перковь надъ колодцемъ Іакова въ четырехъ видахъ. Наконепъ, новый трудъ И. В. Помяловскаго снабженъ затинскимъ и русскимъ указателями собственныхъ именъ (стр. 119-130).

А. Дмитріевскій, Архіепископъ елассонскій Арсеній и мемуары его иль русской исторіи по рукописи трапезунтскаго Сумелійскаго монастыря Кіевъ. 1899. Стр. 233. — Настоящая книга профессора А. А. Дмитріевскаго составилась изъ его статей объ елассонскомъ архіепископъ Арсеніп, печатавшихся въ «Трудахъ Кіевской Духовной Академіи» за 1898-1899 годы. Книга состоить изъ предисловія (стр. 1-3), гдв говорится о значеніи мемуаровъ Арсенія для русской исторіи, трехъ главъ изслідованія, одного приложенія и одной заключительной главы, содержащей въ себъ дополнения и поправки къ изслъдованию. Въ главъ первой (стр. 4-71) предложенъ очеркъ жизни п дъятельности Арсенія, архіепископа елассонскаго, архангельскаго, тверского и суздальскаго, а во второй (стр. 72-178) помъщенъ анализъ вновь открытыхъ историческихъ менуаровъ Арсенія. Объ эти главы уже извъстны читателямъ «Византійскаго Временника» изъ прежнихъ нашихъ библіографическихъ обзоровъ. Глава третья новаго труда проф. Дмитріевскаго (стр. 179-199) заключаеть вь себ'в критико-библіографическія св'вдівнія о Сумелійской рукописи, содержащей мемуары и жизнеописаніе Арсенія, архіепископа елассонскаго. Сумелійская рукопись им'ветъ формать въ 16 долю листа и писана на 109 листахъ полубълой бумаги размащистымъ и довольно небрежнымъ почеркомъ конца первой половины XVII стольтія. Какъ видно изъ приписокъ, рукопись была сперва въ рукахъ Игнатія, епископа халдійскаго, который въ концъ XVII или въ началъ XVIII стольтія обучался въ Букарештской Академіи. Послів смерти епископа Игнатія († 17 апрівля 1734 г.), рукопись перешла въ собственность къ его келейнику, јеродіакону Гервасію, а отъ него, какъ инока ставропигіальной обители Сумелійской,

она попала въ библіотеку этого монастыря, гдф хранится и до настоящаго времени. Въ этой рукописи содержатся исторические мемуары елассонскаго архіепископа Арсенія, обнимающіе собою весьма значительный промежутокъ времени изъ русской исторіи — отъ вступленія на царство последняго изъ Рюриковичей, Осодора Ивановича, сына царя Ивана Васильевича Грознаго, до восшествія на русскій престоль новаго царя пзъ династін Романовыхъ, Михаила Өеодоровича. Впрочемъ, мемуары, находящіеся въ Сумелійской рукописи, не въ полномъ своемъ составъ могуть быть приписаны архіепископу Арсенію. Мемуары можно раздізить какъ бы на двв, по объему весьма неравныя части, изъ коихъ авторомъ первой, заканчивающейся описаніемъ «разоренія великаго и царствующаго града Москвы» въ 1611 году и горячо прочувствованною молитвою къ Богу объ избавленіи Москвы отъ ниспосланных в на нее б'ёдъ, несомн'ённо быль елассонскій архіепископь Арсеній, а авторомь второй, заключительной, части мемуаровъ можно признать даже другое постороннее лицо. Въ самомъ деле, въ первой части историческія событія описываются обстоятельно и съ такими живыми подробностями, которыя даютъ ясно понять читателю, что авторъ ихъ непосредственный очевидецъ, современникъ, не опускавшій изъ вниманія даже малозначительныхъ фактовъ, тогда какъ въ двухъ последнихъ главахъ событія описываются сравнительно кратко и съ опущеніемъ иногда фактовъ первостепенной важности изъ исторіи этой тяжелой эпохи русской государственной жизни. Затімь, въ первой части мемуаровъ авторъ говоритъ о себъ лишь тамъ, гдъ, по ходу ръчи, нельзя было избъжать этого, но во второй части онъ самимъ собой занимается уже довольно много, причемъ именуется «μακαριώτατος άργιεπίσχοπος», «ό άγιώτατος ιεράρχης» и другими высокими эпитетами, тогда какъ въ первой части авторъ всюду называетъ себя «ταπεινός άρуценібионос». Эти карактеристическія особенности мемуаровъ и преимущественно двухъ последнихъ главъ приводятъ къ убъжденію, что въ своемъ настоящемъ видъ эти мемуары не могутъ быть приписаны безусловно Арсенію, архіепископу елассонскому; надъ ихъ окончательною обработкою потрудилась, несомивнно, посторонняя и притомъ дружески расположенная къ ихъ автору рука, которая получила эти мемуары отъ составителя ихъ далеко не въ законченномъ видъ. Сумелійская рукопись въ полномъ своемъ составъ даетъ, по мнънію г. Дмитріевскаго, нъкоторыя определенныя указанія относительно тёхъ лицъ, которымъ съ вёроятностію можно приписывать и составленіе этой рукописи, и последнюю редакцію содержащихся въ ней мемуаровъ. Въ концъ Сумелійской рукописи (л. 109) есть сабдующая приписка: «'Еүрафи е вте Дрх С, Хриστοῦ δὲ αχιθ', ἐν Μοσχοβία ὑπὸ Χριστοφόρου, ἰερομονάχου καὶ ἀρχιμανδρίτου των Ίεροσολύμων, καὶ Νεοφύτου, άρχιδιακόνου Ίεροσολύμων». Названные въ припискъ і ерусалимскіе клирики — архимандритъ Христофоръ и і еродіаконъ Неофитъ прибыли въ Москву въ 1619 году въ свитъ патріарха іерусалимскаго Өеофана, который поставляль въ патріархи Филарета



Никитича; чрезъ Өеофана они познакомились съ архіепископомъ суздальскимъ Арсеніемъ, съ которымъ могли легко сблизиться до интимной дружбы; благодаря этому, Христофоръ и Неофитъ прекрасно изучили симпатичную личность архіепископа Арсенія и узнали отъ него о составленныхъ имъ, но въ ту пору еще не вполнъ законченныхъ историческихъ мемуарахъ. Подъ вліяніемъ обаянія отъ личности этого «смиреннаго» и весьма обязательнаго архіепископа и въ виду живого интереса къ Россіи, вообще мало извъстной на православномъ Востокъ, архимандрить Христофоръ и архидіаконъ Неофить рішились переписать мемуары Арсенія на память для себя. Дождаться полнаго окончанія мемуаровь в ихъ совершенной обработки у переппсчиковъ не было времени, такъ какъ патріархъ Өеофанъ спъшиль покинуть Москву; поэтому они переписали эти мемуары съ дефектами, а въ некоторыхъ местахъ сделали небольшія отступленія, пропуски и стилистическія исправленія. Последнія двъ главы мемуаровъ, разсказъ «о дивномъ восхищеніи блаженнъйшаго архіепископа киръ Арсенія, въ которомъ онъ увидёль во сне великаго изъ аскетовъ Сергія чудотворца», и житіе архіепископа Арсенія, находящееся послъ мемуаровъ, по предположению г. Диптриевскаго, составлены уже архимандритомъ Христофоромъ и архидіакономъ Неофитомъ, при содъйствін келейника и послушника архіепископа, монаха Кприлла, который прекрасно зналь интимную жизнь Арсенія и глубоко чтиль его. Но при всемъ томъ, нѣкоторыя трудности относительно установленія времени написанія Сумелійской рукописи далеко еще не исчерпываются. Въ рукописи, переписанной, какъ указано выше, јерусалимскими клириками въ Москвъ въ 1619 году, вслъдъ за мемуарами находится житіе архіспископа Арсенія съ савдующимъ надписаніемъ: «Μηνὶ ἀπριλίφ ιγ' κοίμησις τοῦ μακαριωτάτου πατρὸς ἡμῶν Άρσενίου, ἀργιεπισκόπου Σουσδελίου, τοῦ πρώτν Έλασσόνος εκ τῆς δευτέρας τῶν Θετταλῶν ἐπαργίας». Μετ житія видно, чтο оно въ цельномъ и настоящемъ своемъ виде могло явиться только после кончины святителя, последовавшей въ 1625 году, п, следовательно, не могло быть переписано въ Сумелійскую рукопись іерусалимскими клириками въ 1619 году и притомъ въ Москвъ. Проф. Дмитріевскій, для устраненія возникающихъ противорѣчій касательно времени происхожденія Сумелійской рукописи, высказываеть следующее предположеніе.

Въ своемъ настоящемъ цѣльномъ видѣ Сумелійская рукопись, вопреки вышеприведенной припискѣ, по времени своего происхожденія нѣсколько позднѣе 1619 года, но все же время ея написанія не можетъ быть отодвинуто даже къ началу второй половины XVII столѣтія. Писцомъ ея нужно считать іерусалимскаго архидіакона Неофита, который вторично путешествовалъ въ Москву въ 1634 году, узналъ въ это время о смерти Арсенія п рѣшился для себя переписать рукопись архимандрита Христофора, въ которую этотъ послѣдній въ 1619 году включилъ мемуары архіепископа Арсенія до 1611 года, редактировалъ послѣдующія воспоминанія до 1613 года, сочинилъ къ нимъ эпиграммы и, не безъ помощи

монаха Кирпила, составилъ жизнеописаніе святителя Арсенія до перехода его съ тверской канедры на суздальскую, или, върнъе, до прівзда въ Москву јерусалимскаго патріарха Өеофана въ 1619 году. Только прп этомъ предположении станетъ понятна приписка Сумелійской рукописи о томъ, что она писана двумя јерусалимскими переписчиками, т. е. архимандритомъ Христофоромъ и архидіакономъ Неофитомъ, причемъ нужно имъть въ виду и то, что архидіаконъ Неофить, списывая для себя рукопись архимандрита Христофора и делая въ ней вызываемыя временемъ дополненія и поправки, списаль и приписку перваго писца съ датою 1619 года. Такимъ образомъ, Сумелійская рукопись, на основаніи которой проф. А. А. Дмитріевскій впервые опубликоваль историческіе мемуары елассонскаго архіепископа Арсенія, представляеть не оригиналь этихъ интересныхъ записокъ, но лишь копію; что касается подлинной рукописи мемуаровъ Арсенія, то она не изв'єстна и открытіе ся, несомнѣнно, восполнять дефекты и устранять недоразумѣнія, вызываемыя ея Сумелійскою копіей; эта посл'ядняя никакъ не можетъ зам'внить оригинала, отличавшагося большею полнотою содержанія, какъ объ этомъ можно судить изъ собственноручной исторической записи Арсенія на рукописной Тріоди XV въка, хранящейся въ Московской Синодальной библіотек в подъ № 462 (284). Проф. Дмитріевскій въ своей книг воспроизвель и эти интересныя замътки архіепископа Арсенія съ переводомъ ихъ на русскій языкъ; онв относятся къ царствованію Өеодора Ивановича.

Въ приложении къ разсматриваемой книгъ (стр. 200 - 210) помъщено въ русскомъ переводъ и съ примъчаніями повъствованіе Сумелійской рукописи объ «успенін блаженнъйшаго отца нашего Арсенія, архіепископа суздальскаго, прежде бывшаго елассонскаго изъ второй Оессалійской епархіи». На последнихъ страницахъ (211-233) своей книги проф. Дмитрієвскій ділаєть дополненія и поправки къ первой и второй ся главамъ. Эти добавленія вызваны отчасти важнымъ историческимъ значеніемъ мемуаровъ Арсенія, которыя въ первой половинъ его труда были пспользованы не во всемъ объемъ, особенно тъ страницы мемуаровъ, которыя писаны были авторомъ, какъ очевидцемъ, отчасти отысканіемъ новыхъ рукописныхъ данныхъ о жизни и дъятельности архіепископа Арсенія. Изъ помъщенныхъ здъсь дополненій и поправокъ особаго вниманія заслуживаютъ описаніе славяно-русскаго евангелія, подареннаго архіепископомъ Арсеніемъ въ 1592 году архимандриту Хиландарскаго монастыря Гаврінау и находящагося нынъ въ библіотекъ Задрской богословской школы подъ знакомъ 13. І. 6. а VII. 24, п греческаго напрестольнаго евангелія, написаннаго Арсеніемъ въ Москвъ въ 1596 году и подареннаго обители св. Саввы Освященнаго, разсказы, извлеченные изъ рукописи, касательно благотворительности царя Өеодора Ивановича и царствованія Бориса Өеодоровича Годунова, и сообщеніе о смерти архіепископа Арсенія въ 1625 году.



Епископъ Киріонъ, Заслуги грузинскаго монашества и монастырей для отечественной церкви и общества. Тифлисъ. 1899. Стр. 62.—Основателями монашества въ Грузіи были св. каппадокійскіе отцы, именуемые сирскими, которые, въ числъ тринадцати человъкъ и во главъ съ препод. Іоанномъ Зедазнели, прибыли въ Грузію изъ Сиріи при грузинскомъ царѣ Парсманѣ VI (542—557 г.), основаля здѣсь нѣсколько монастырей и по всей странъ распространили истинное пустынножительство. Вижетъ съ утвержденіемъ иночества, каппадокійскіе отцы содійствовали упроченію въ Грузіи православной візры, искореняли языческіе обычаи н суевърія. Со второй половины VII въка Грузія подвергалась частымъ нападеніямъ со стороны магометанъ, и грузинскіе монахи, кромѣ духовнаго вліянія на народъ въ области вёры и нравственности, въ это время оказывали населенію помощь и матеріальную. Въ последующее время значеніе иночества для Грузіи проявлялось въ его просвътительной и миссіонерской деятельности, въ открытіи народныхъ школъ, въ устройстве библіотекъ и въ занятіяхъ литературой. Наибольшаго процвѣтанія грузинское монашество достигло въ X и XI въкахъ. Изъ иноковъ этой эпохи особенно прославился общирною своею богословскою деятельностью Георгій Мтацминдели († 1066), подвизавшійся и на Авонъ. Изъ другихъ грузинскихъ иноковъ, подвизавшихся въ разное время внъ предъловъ своего отечества и прославившихся подвигами, извъстны: Петръ Иверъ, царевичъ Мурванозъ (412-491 г.), св. Иларіонъ чудотворецъ (829-882 г.), препод. Гаврінать (Х в.), препод. Евенмій святогорецъ, Өеофиль, митрополить тарсійскій (XI в.), Никифорь Чолокашвили (XVII в.) и другіе. Заслуги этихъ подвижниковъ епископъ Киріонъ описываетъ съ нѣкоторою подробностью; въ частности авторъ указываеть на переводъ священныхъ и богослужебныхъ книгъ на грузинскій языкъ, какъ на иноческій подвигъ весьма выдающійся, и на усовершенствованіе иноками грузинскаго литературнаго языка. Вообще въ брошюръ епископа Киріона сообщается не мало интересныхъ мыслей о грузинскомъ монашествъ и его значеніп для грузинскаго народа, но передаваемые здёсь факты имъють недостаточное научное освъщение, поэтому трудъ преосвященнаго автора пригоденъ преимущественно для популярнаго чтенія.

И. В. Помяловскій, Житіе и подвизанія иже во святых отща нашею Георгія Кипрскаго, иже въ Хузивъ (Палестинскій Патерикъ, выпускъ ІХ). С.-Петербургъ. 1899. Стр. 68. — Здѣсь помѣщенъ русскій переводъ житія св. Георгія Кипрскаго, написаннаго его ученикомъ Антоніемъ и пэданнаго въ седьмомъ томѣ сборника житій святыхъ «Analecta Bollandiana». Св. Георгій былъ современникомъ нашествія персовъ на Святую Землю въ 614 году и подвизался въ палестинскомъ монастырѣ Богородицы, называвшемся Хузива (нынѣ обитель св. Георгія Хузевита), близъ Сорокодневной горы у Іордана. Онъ былъ родомъ съ острова Кипра, имѣлъ благочестивыхъ и достаточныхъ родителей и въ молодости пожелалъ проходитъ пноческій образъ жизни, по примѣру своего старшаго





брата Ираклида, подвизавшагося въ палестинской лаврѣ Каламоновъ, близъ Мертваго моря и Іордана. Оставивъ родной островъ, Георгій ушель въ Герусалимъ, поклонился здёсь святынямъ, а затёмъ прибылъ къ брату въ лавру Каламоновъ, откуда удалился въ обитель Хузива, здъсь постригся и нъкоторое время подвизался. Когда слава о подвигахъ Георгія сдёлала его извёстнымъ среди иноковъ этой обитили, онъ, избъгая похваль, удалился къ брату въ отдъльную келлію и здёсь подвизался до самой смерти брата, а затёмъ опять ущелъ въ обитель Хузива и оставался зайсь до своей кончины, последовавшей уже после нашествія персовъ на Палестину. Жизнь св. Георгія была исполнена многихъ великихъ подвиговъ и прославлена знаменіями и чудесами, описаніемъ конхъ преимущественно и занимается его житіе; здёсь также сообщаются и поученія св. Георгія монашеской братіи, предложенныя имъ по поводу различныхъ случаевъ. Авторъ житія, инокъ Антоній, даеть въ житіи свъдънія и о себъ. Вообще, житіе св. Георгія написано по обычному въ византійскихъ житіяхъ святыхъ плану и имфетъ сравнительно небольшой историческій элементь, любопытный, впрочемь, потому, что касается состоянія Святой Земли въ пору, непосредственно слідовавшую за нашествіемъ персовъ въ 614 году. Въ конц'я житія (стр. 59-68) пом'ященъ разсказъ того же инока Антонія о чудесахъ Пресвятой Богородицы въ обители Хузива. Къ настоящему изданію приложень и указатель собственныхъ именъ.

Еписнопъ Киріонъ, Ананурскій Успенскій соборъ. Тифлисъ. 1898. Стр. 12.— Въ этой брошюръ описывается соборный храмъ въ честь Успенія Богоматери въ бывшемъ городъ, а теперь селъ Ананури, въ 70 верстахъ отъ Тифлиса по военно-грузинской дорогв. Ананури существуетъ съ XIV въка и до 1740 года былъ резиденціею арагвскихъ эриставовъ, а находящійся здісь храмъ въ честь Успенія построенъ въ 1609 году Бардзимомъ Эриствишвили. Описавъ архитектуру этого храма, епископъ Киріонъ перечисляєть въ своей стать в и его достоприм вчательности, а именно: икону Божіей Матери, именуемую Жинваньскою (по имени города Жинвани, разрушеннаго въ VII въкъ), крестъ, чашу и другую священную утварь. Въ томъ же селеніи Ананури находится старая церковь съ куполомъ, основанная, по преданію, въ VI-VII въкахъ, когда въ арагвскомъ ущель в было утверждено христіанство однимъ изъ XIII каппадокійскихъ отцовъ. Въроятно, храмъ былъ воздвигнутъ во имя Нерукотвореннаго Спаса, икона Коего и теперь сохраняется здёсь. Въ церкви находится общая могила истребленнаго рода эриставовъ арагвскихъ съ большою надписью, относящеюся къ 1674 году. Къ статъв приложенъ фотографическій снимокъ Ананури и его храмовъ. Кстати сообщимъ здісь, что немало историко-археологическихъ свъдъній о карталинскихъ церквахъ помъщено въ брошюръ того же автора, описывающей путешествіе по Грузін бывшаго ея экзарха, нынъ митрополита московскаго Владиміра. Брошюра издана въ Тифлисъ въ 1897 году и представляетъ перепечатку статей, пом'єщенныхъ раньше въ «Духовномъ В'єстник'є Грузинскаго Экзархата».

Константина Багрянороднаго сочиненія «О вемахъ» (De thematibus) и «О народахь» (De administrando imperio). Съ предисловіемь Гаврінла Ласкина. Москва. 1899. Стр. 262.—Настоящій трудъ г. Ласкина состоитъ изъ введенія, русскаго перевода сочиненій императора Константина Багрянороднаго— «О оемахъ» и «О народахъ» и приложеній. Во введеніи (стр. 1-18) предложенъ этюдъ о Константинъ Багрянородномъ, какъ писателъ. Императоръ Константинъ Багрянородный (912-959 г.), какъ ученый, стоитъ, по сообщенію г. Ласкина, во главъ византійской исторіографіи Х въка. Онъ оставиль послё себя много сочиненій, изъ которыхъ самое лучшее ΠΟ Οδραδοτκή есть «Ίστορική διήγησις τοῦ βίου καὶ πράξεων τοῦ Βασιλείου», представляющее собою подробную исторію этого императора (867-886 г). Это сочинение послужило образцомъ для многихъ позднайшихъ монографій и открыло собою эру подъема исторической науки, пришедшей въ упадокъ въ эпоху иконоборства. Но самыми важными по научному значенію трудами Константина Багрянороднаго вужно считать его сочиненія «Пερί θεμάτων» и «Пερί ἐθνῶν» или De administrando imperio, какъ озаглавилъ последнее сочинение Меурсій. Сочинение «О оемахъ» содержить въ себъ описаніе византійской имперіи по провинціямъ, причемъ иногда излагается и исторія провинціи. Оно ділится на дві книги, въ первой изъ которыхъ описываются провинціи, находившіяся въ Азіи, именно: Анатолійская, Армянская, Оракисійская, Опсикійская, Оптиматская, Вукеларій, Пафлагонія, Халдія, Месопотамія, Колонія, Севастія, Ликандръ, Селевкія, Кивирреоты, Кипръ, Самосъ и Эгейское море, а во второй книгъ ръчь идеть о провинціяхь, находившихся въ Европъ, именно: Оракіи, Македоніи, Стримонской вем'в, Осссалоник'в, Эллад'в, Пелопоннис'в, Ксфалонів, Никопол'в, Диррахіи, Сикеліи, Лонгивардіи и Херсон'в. При составленіи своего сочиненія Константинъ пользовался нівкоторыми источниками. Главнымъ изъ нихъ, особенно при описаніи европейскихъ провинцій, быль «Синекдимъ» писателя VI въка Іерокла, гдъ содержится списокъ областей и городовъ, подвластныхъ византійской имперіи; по замівчанію Тафеля, Константинъ списываетъ «Синекдимъ» Iepokaa «incredibili socordia», не замѣчая многихъ его нельпостей. Вторымъ источникомъ для Константина Багрянороднаго служилъ Стефанъ Византійскій, которому приписывается географическій словарь подъ заглавіємъ «Έθνικά»; это сочиненіе состояло изъ 60 княгъ и представляло собою компиляцію изъ многихъ греческихъ писателей, но дошло до насъ только въ краткомъ извлечени грамматика Гермолая; это обстоятельство не позволяеть съ точностью опредёлить, какъ много заимствоваль отсюда Константинъ. Кром'в того, императоръ Константинъ пользовался «Антологіей» (эпиграммы) Агавія, ссылается на важивишихъ классиковъ — Гомера, Гезіода, Геродота, Өукидида, Ксенофонта, Поливія и Страбона, упоминаетъ очень многихъ второстепенныхъ историковъ и географовъ, преимущественно алексан-

дрійской школы и, наконецъ, ссылается на лучшихъ византійскихъ писателей-Прокопія, Менандра и Агаеія. По мнѣнію Рамбо, съ которымъ соглашается и г. Ласкинъ, сочинение «О оемахъ» написано Константиномъ въ 934 году или немного позже, т. е. когда Константину было лътъ 30. Доказательства для сего следующія: 1) Романъ живъ (I, 13, II, 6); 2) Константинъ относится къ нему съ почтеніемъ; 3) не упоминается Романъ II; 4) упомянута Селевкія, устроенная послів 934 года, и 5) Мелій, который быль живь въ 934 году, недавно умеръ. Что касается сочиненія «О народахъ», то оно написано Константиномъ въ видъ поученія своему сыну Роману и содержить въ себъ описание всъхъ народовъ византійской имперіи и ніжоторых внутренних варваровь, а также преподаеть правила внъшней политики. Сочинение состоить изъ 53 главъ, изъ коихъ первыя восемь посвящены преимущественно печенъгамъ 9-я-россамъ, 10-12-козарамъ, 13 - «закону Константина Великаго», 14-22-арабамъ, 23 и 24-Испаніи (древней), 25 представляєть собою выписку изъ Өеофана о вандалахъ и перечень арабскихъ эмиратовъ, 26-28 посвящены Италіп, 29-36-иллирійскимъ славянамъ, 37-Печенъгіи, 38-40-уграмъ (туркамъ), 41-моравамъ, 42-описанію съвернаго и восточнаго берега Чернаго моря, 43 и 44-Арменів, 45 и 46-Иверіи, 47 и 48-Кипру, 49 и 50-пелопоннисскимъ славянамъ, 51-описанію флота, 52-опять Пелопоннису и, наконецъ, 53 глава заключаетъ въ себъ исевдо-исторію города Херсона. Константинъ ясно указываетъ въ сочиненін на 949 (гл. 27 и 29) и 952 (гл. 45) годы, какъ на время составленія этого произведенія. При составленіи сочиненія «О народахъ» Константинъ располагаль общирными матеріалами. Въ числъ его источниковъ былъ, прежде всего, такъ называемый «Константиновъ Сборникъ». Сборникъ этотъ былъ составленъ по волѣ Константина Багрянороднаго и заключаль въ себъ 53 отдъла различнаго содержанія, или современную византійскую «науку во всемъ ея многообразін». Въ сборникъ, какъ было сказано въ предисловін, содержится «все обширное зданіе исторіи; никакой предметь не находится внъ исчисленныхъ здъсь предметовъ, а съ другой стороны, разделеніемъ понятій (на отделы) не отнимается связь сочиненія, но сохраняется въ одномъ цівломъ». Къ сожальнію, изъ 53 отдыловь сборника до нась цылкомь дошли только три (27, 28 и 50). Въ непосредственной связи съ «Константиновымъ Сборникомъ» находится другое произведение Константина Багрянороднаго, знаменитое «De cerimoniis aulae byzantinae», которое также служило источникомъ для сочиненія «О народахъ». Кром'в того, Константинъ пользовался разсказами Ліутпранда (для 26-й главы), «Тактикой» Льва Мудраго (для главъ объ иллирійскихъ славянахъ), разными дипломатическими документами (для главъ объ отношеніяхъ къ владътелямъ Кавказа). Но крайне ошибочно мивніе Рачкаго и Грота, будто Константинъ пользовался и не греческими источниками. Далъе, по мивнію г. Ласкина, свъдънія о западныхъ славянахъ (гл. 29 и слъдующія) и отчасти о хорватахъ (имена князей), а также свъдънія о бассейнъ ръки Кубани (гл. 42 и 53) взяты Константиномъ изъ отчетовъ о миссіяхъ свв. Кирилла и Менодія. Свіздінія о событіяхъ въ земляхъ, лежащихъ на западъ (напримъръ, сообщение о Венеціи, искаженное преданіе о взятіи Салоны), очень похожи на свидетельства позднейшихъ писателей — Оомы Сплетскаго н Дандоло; приходится, поэтому, предположить, что у нихъ былъ одинъ общій источникъ, напримеръ — летопись какого-нибудь южно-итальянскаго или далматинскаго города. Изъ этого же источника, въроятно, взяты и свёдёнія о покореніи Италіи лангобардами (гл. 27) и разсказъ о храбромъ посланцъ (гл. 29). Главы 42 и 53 писаны, очевидно, главнымъ образомъ на основаніи отдёльныхъ пов'єстей. Наконецъ, для многихъ главъ Константинъ Багрянородный располагалъ разсказами лицъ, бывшихъ въ степяхъ южной Россіи, или-разныхъ варваровъ, посъщавшихъ Царьградъ. Такъ, по мивнію Гедеонова (Варяги и Русь, т. II, стр. 533), прекрасная девятая глава написана со словъ какого-нибудь новгородца. Глава 41 писана, въроятно, со словъ бъглеца изъ послъдователей свв. Кирилла и Меоодія. Н'вкоторые ученые считають сочиненіе «О народахъ» простой компиляціей, которая только по имени принадлежитъ Константину Багрянородному, а въ дъйствительности-его сотруддникамъ. «Ни личной композиціи, ни самостоятельной обработки, ни творчества нельзя искать, говорить О. И. Успенскій («Византійскія владенія на северномъ берегу Чернаго моря въ ІХ и Х векахъ, стр. 10), ни въ «De cerimoniis», ни въ «De administrando imperio». Каждая отдъльная глава представляеть собою или отдъльное донесеніе, или особый документь, хранившійся въ архивахъ, или отдёльную работу, сдъланную по спеціальному закаду. Есть большая въроятность, что мы имвемъ здёсь собранные по приказанію императора матеріалы, оставшіеся ни пров'вренными, ни сличенными между собою, вообще имъемъ сырой археологическій и историческій матеріалъ». Но г. Ласкинъ не соглашается съ такимъ мивніемъ и полагаетъ, что у Константина были помощники (выписки изъ Өеофана делаль для него дядя его Леонтій — гл. 22), но всетаки трудъ его — цізьный и составлень, за ничтожными исключеніями, имъ самимъ. Это доказывается теплымъ предисловіемъ къ сыну, частыми къ нему обращеніями (гл. 13, 43, 46, 47 и др.) и ненавистью къ Роману, которою проникнуто все сочинение отъ начала до конца. Насколько достовърны извъстія Константина Багрянороднаго? По метнію г. Ласкина, Константинъ вообще достовтренъ и важенъ тамъ, гдъ описываются событія, современныя ему, или непосредственно предшествовавшія, т. е. событія второй половины IX въка и Х въкъ. О событіяхъ же давно минувшихъ, за немногими исключеніями (напримъръ, извъстіе о Перекопскомъ каналь въ 42 главъ), его извъстія не имъють никакой цъны, если не подтверждаются другими данными. Поэтому, задача исторической критики по отношенію къ Константину состоить въ томъ, чтобы отделить въ его сочиненияхъ важное отъ не-

важнаго, показать, гдъ Константинъ является во всемъ величіи своего историко-литературнаго значенія и гдё онъ сочиняеть или повторяєть жалкія теоріи, этіологическіе и этимологическіе мины. Это тёмъ болёе необходимо, что Константинъ, какъ ученикъ александрійскихъ грамматиковъ, по примъру ихъ часто прибъгалъ съ субъективнымъ соображеніямъ и догадкамъ, построеннымъ по всёмъ правиламъ «задачъ» и «решеній» (προβλήματα, λύσεις), въ твхъ случанхь, когда не находиль извъстій въ своихъ источникахъ. Что касается, наконецъ, противоръчій, которыя встрівчаются, во первыхъ, между сочиненіями «О еемахъ» и «О народахъ» и, во вторыхъ, въ одномъ сочиненіи «О народахъ», то они не им'вють важнаго значенія и большею частью легко устраняются. Кром'в упомянутыхъ сочиненій, Константину Багрянородному принадлежать и нъкоторыя мелкія, а именю: «Посланіе къ Григорію Богослову», «Слово на перенесеніе мощей св. Григорія Богослова»; «Повъствованіе о нерукотворенномъ образъ», какъ доказалъ Рамбо, не принадлежитъ Константину. а его «Собраніе писемъ», «Указатель погоды» и «Собраніе стиховъ» не дошли до насъ.

Послѣ введенія въ книгѣ г. Ласкина слѣдуетъ русскій переводъ сочиненій Константина «О осмахъ» «(стр. 19—63) и «О народахъ» (стр. 64—208). Переводъ сдѣланъ по боннскому изданію, причемъ г. переводчикъ не занимался исправленіемъ греческаго текста, хотя и сознавалъ необходимость этого. Переводъ снабженъ многочисленными примѣчаніями, весьма полезными при чтеніи замѣчательныхъ памятниковъ византійской литературы; примѣчанія составлены г. Ласкинымъ на основаніи русскихъ и пностранныхъ произведеній византологическаго содержанія.

Въ приложении къ русскому переводу сочинений Константина (стр. 208-238) помъщено шестнадцать статей слъдующаго содержанія: 1) отрывокъ изъ Синекдима Іерокла, въ которомъ находится списокъ 64 епархій и 935 городовъ, бывшихъ подъ властію византійскаго императора; 2) выписка изъ De cerimoniis aulae byzantinae (II, 50. 52); 3) сообщение о мъстоположении города Команъ, гдъ скончался и былъ погребенъ св. Іоаннъ Златоустъ (близъ села Гуми, нынъ Михайловка, въ четырекъ часакъ пути отъ Сукума); 4) «Посланіе какъбы отъ царя Константина Порфиророднаго, составленное и отправленное великому Григорію Богослову, когда совершилось его перенесеніе» (русскій переводъ); 5) замѣтка о статуѣ Ніобен; 6) разсказъ о крещеніи россовъ, въ русскомъ переводъ по тексту Бандури, съ дополненіемъ по списку, изданному В. Э. Регелемъ (Analecta byzantino-russica. 1891); 7) замътка о молитвъ арабовъ «Аллахъ-акбаръ» (= Аллатъ-Кюбра), которая заимствована Константиномъ Багрянороднымъ, какъ и Кедриномъ и Гликою, у Георгія Амартола (стр. 597 по изданію Муральта); 8) выписка изъ сочиненія Дандоло (кн. V, часть 4 и 23); 9) зам'єтка о родин'є мадьяръ (у Маджаровъ на ръкъ Кумъ) и вопросъ о кабарахъ; 10) комментарій къ

отрывку изъ 37-й главы сочиненія «О народахъ», гдѣ рѣчь идетъ о шести городахъ на рѣкѣ Днѣстрѣ; 11) вопросъ о построеніи крѣпости Саркела, находившейся, по догадкѣ г. Ласкина, близъ станицы Аксайской на Дону, ниже впаденія Маныча; 12) замѣтка о сѣверовосточномъ берегѣ Чернаго моря; 13) сообщеніе о евреяхъ на Кавказѣ; 14) преданія объ Иракліп, сохранившіяся на Кавказѣ; 15) замѣтка о восточныхъ словахъ, проникшихъ въ греческій языкъ, и 16) о способѣ осады посредствомъ насыпного вала. Въ заключеніи приложеній (стр. 239—243) кратко изложены общіе выводы, къ которымъ г. Ласкинъ пришелъ на основаніи тщательнаго изученія сочпненій Константина «О еемахъ» п «О народахъ»; а затѣмъ (стр. 244—260) помѣщенъ указатель собственныхъ именъ.

Потребность въ русскомъ переводъ сочиненій Константина Багрянороднаго «О вемахъ» и «О народахъ» сознавалась у насъ давно. Это доказывается тёмъ, что некоторые отрывки п главы этпхъ сочиненій раньше уже были переведены у насъ разными учеными (Палаузовымъ, Протопоновынъ, Гротомъ). Но, конечно, переводы отдельныхъ частей сочиненія не могутъ замѣнить собою его полнаго перевода, поэтому пзданіе г. Ласкина идеть на встрівчу научной потребности. Трудь г. Ласкина имфетъ твиъ большее значеніе, что предваряется этюдомъ о значеніи Константина Багрянороднаго въ исторій византійской литературы п въ частности небольшимъ анализомъ переведенныхъ сочиненій, а самый переводъ сопровождается комментаріями. Правда, этюдъ о Константинъ, какъ писателъ, сообщаетъ мало новаго о литературной его дъятельности и составленъ на основаніи прежнихъ изследованій объ этомъ императоръ, а комментаріи не всегди отличаются надлежащею убъдительностью и авторитетностью, тъмъ не менъе и то, и другое, въ связи съ полнымъ переводомъ любопытныхъ византійскихъ произведеній, является полезнымъ для русской публики изданіемъ.

Н. Тинтинъ, Византійское право, какъ источникъ Уложенія 1648 года и Новоуказных статей. Опыть историко-сравнительнаго изслюдованія. Одесса. 1898. Стр. 224. — «Уложеніе 1648 года, говоритъ г. Тиктинъ въ предисловін къ своей книгѣ, является фундаментомъ, на которомъ воздвигнутъ дъйствующій нынѣ Сводъ Законовъ. Поэтому, изслѣдованіе началъ грекоримскаго права въ этомъ Уложеніи раскроетъ вмѣстѣ съ тѣмъ одну изъ основъ, на которыхъ зиждется современное русское законодательство, — основу греко-римскаго происхожденія Таковъ исходный пунктъ сочиненія г. Тиктина. Его трудъ состоптъ изъ введенія и трехъ частей изслѣдованія.

Во введеній (стр. 5—16) излагается ходъ развитія изслѣдуемаго авторомъ вопроса и уясняется современное положеніе его въ наукѣ. Изъ предисловія къ Уложенію царя Алексѣя Михайловича 1648 года видно, что этотъ законодательный памятникъ однимъ изъ своихъ источниковъ и притомъ оффиціальныхъ, указанныхъ верховною властію, имѣетъ ви-

зантійское право, а именно-«правила Святыхъ Апостолъ и Святыхъ Отепъ и градскіе законы греческихъ царей»; составителямъ Уложенія было приказано прежде всего выписывать изъ источниковъ этого последняго статьи «пристойныя къ государственнымъ и земскимъ деламъ», т. е. не противоръчащія возэръніямъ и складу юридической жизни русскаго народа. Въ томъ же предисловіи дается и объясненіе первенствующаго значенія византійскаго права среди источниковъ Уложенія: «въ лъто 7156, іюня въ 16 день, говорится здъсь, Государь Царь и Великій князь Алексей Михайловичь, всея Руссіи, Самодержець въ двадесятое лъто возраста своего, въ третіе льто Богомъ хранимыя державы своея, совътоваль съ отцемъ Своимъ и Богомольцемъ, Святьйшимъ Іосифомъ, Патріархомъ Московскимъ и всея Руссіи, и съ Митрополиты. и со Архіепископы, и съ Епископы, и со всёмъ освященнымъ соборомъ. Ясно, что духовенство, имъвшее сильное вліяніе на благочестиваго юношу-царя, стремилось провести въ Уложеніе тв начала византійскаго церковно-сетскаго права, которыми оно съ самаго начала введенія христіанства воздівиствовало на юридическій быть нашихъ предковь; дъйствительно, оно достигло своей цъли, какъ видно изъ того же предисловія. Такимъ образомь несомивню, что Уложеніе заключаеть въ себѣ запиствованія изъ византійскаго права, какъ свѣтскаго, такъ и церковнаго. Вопроса о вліянім второго на первое касались многіе русскіе ученые, какъ-то: Крыловъ, Морошкинъ, Рождественскій, Калачевъ, Линовскій, Неволинъ, Забълинъ, Кавелинъ, Сокольскій, Загоскинъ, Гуляевъ, Владимірскій-Будановъ, Сергъевичъ, Филипповъ, Латкинъ и другіе. Разсмотр'ввъ критически работы этихъ авторовъ, касающіяся источниковъ Уложенія 1648 года, г. Тиктинъ находить ихъ недостаточными въ отношении къ уяснению вопроса о степени вліянія византійскаго права на Уложеніе и поставиль задачею своего изследованія опредълить съ возможною полнотою ть начала византійскаго права, которыя проникли въ Уложеніе какъ непосредственно изъ греко-римскихъ источниковъ, такъ и посредствомъ Царскаго Судебника и другихъ памятниковъ законодательства эпохи до составленія Уложенія, а также Литовскаго Статута. Но предварительно въ первой части изследованія авторъ предзагаеть общія замівчанія о рецепціи византійскаго права въ Уложеніе.

Первая часть состоить изъ трехъ главъ. Въ главъ первой (стр. 17—22) ръчь идетъ объ основаніяхъ, которыми руководилась верховная власть при включеніи византійскаго права въ число оффиціальныхъ источниковъ Уложенія. Въ серединъ XVII въка, когда послъдовалъ указъ о составленіи Уложенія, говорить по этому поводу авторъ, нъкоторыя начала византійскаго права, чрезъ посредство греческаго духовенства, проникли въ самую глубь русской народной жизни и, будучи переработаны въ нъдрахъ этой послъдней, слились съ началами туземными до такой степени, что разграничить ихъ въ нъкоторыхъ случаяхъ представляется

Византійскій Временникъ.

16

дъломъ весьма труднымъ; другія начала, хотя еще не были вполнъ усвоены народнымъ сознаніемъ, но въ будущемъ объщали дать такіе же благіе результаты, какъ и первыя. Поэтому верховная власть, указывая составителямъ Уложенія на тв источники, которыми они должны были воспользоваться, поставила на первомъ месте источники византійскаго происхожденія, такъ какъ, независимо отъ вліянія духовенства, понимала, что общеразумныя начала права, заключающіяся въ этихъ источникахъ, восприняты народнымъ сознаніемъ въ достаточной степени и, будучи закрѣплены въ нормать положительныхъ законовъ, не поставять этп носледніе въ разрезь съ действительною жизнью. Такимъ образомъ, оффиціальное включеніе верховною властью византійскаго права въ число источниковъ Уложенія основывалось на стремленіи дать русскому народу такое законодательство, въ которомъ не только быль бы подведенъ итогъ прошедшему и не только была уложена вся русская жизнь, выработанная въками, но была бы уложена эта жизнь прогрессивно, и которое было бы въ состояніи съ изв'єстнымъ видоизм'єненіемъ и развитіемъ своихъ началъ сохранять силу п для последующихъ вековъ. Но для этого необходимо было крайне осторожно производить заимствованія п выбирать только такія правовыя определенія, которыя имели непосредственное приложеніе къ действительной жизни. А это приводить автора къ разсмотренію характера рецепціи византійскаго права въ Уложеніе, о чемъ и сообщается во второй главъ (стр. 22-32). Здъсь авторъ показываеть, что заимствованія изъ византійскаго права въ Уложеніе отличаются сознательнымъ характеромъ: въ Уложение переносится съ чужой почвы только то, что отвечаеть требованіямь народа и въ состояніи удовлетворить его новымъ юридическимъ потребностямъ, которыя возникали постепенно. Известно, что заимствование чужой нормы права, въ формв и обычая или закона, только тогда бываетъ удачно, когда рецепторъ проникся духомъ, сущностью этой нормы. Въ противномъ случав заимствуется одна только вившняя оболочка нормы, форма ея, п такое заимствование недолговачно, такъ какъ оно въ самомъ себа носить задатки своего разрушенія. Но во время изданія Соборнаго Уложенія дукъ византійскаго права уже не быль болве чуждъ русскому народу, общеразумныя начала права, проникція къ намъ съ востока, нашли для себя плодотворную почву въ усиливавшемся съ въками стремденін народа къ развитію своего юридическаго быта и, будучи переработаны народнымъ сознаніемъ и очищены отъ узко національныхъ византійскихъ примісей, получили у насъ народный характеръ. Поэтому Уложение не относится къ заимствованиямъ рабски-пассивно, напротивъ, - чужіе элементы являются въ немъ со всёми признаками сознательнаго усвоенія ихъ народомъ и пріобрътаютъ національный колорить. Пріемы редепціи заключаются, съ одной стороны, въ завиствованій законодательныхъ определеній какъ со стороны внутренней, т. с. содержанія, такъ и вившней, т. е. формы, п отчасти системы, съ другой, въ своеобразномъ изменении этихъ определений (опять съ обемхъ сторонъ) и системы. Чтобы уяснить эти пріемы, авторъ даеть краткія свъдънія о тъхъ сборникахъ свътскаго византійскаго права, которые постоянно встречаются въ славянскомъ переводе въ древнихъ спискахъ или изводахъ нашихъ Кормчихъ. Сюда относятся: Эклога, Прохиронъ, Законъ Судный людемъ, сборники Іоанна Схоластика и Фотія, Законъ Моисеевъ въ 50 статьяхъ и Выписка изъ трехъ церковныхъ новеллъ Алексъя Комнина. Описавъ эти памятники византійскаго права, авторъ обращается затёмъ къ разъясненію вопроса, насколько отразилось вліяніе византійскихъ источниковъ на систем'в Уложенія. Авторъ полагаетъ, что система Уложенія имъетъ очень мало общаго какъ съ системою Эклоги, такъ и съ системою другихъ памятниковъ византійскаго законодательства, входившихъ въ составъ нашихъ Кормчихъ, но соглашается съ проф. Гуляевымъ, что система Уложенія до изв'ястной степени напоминаетъ систему Юсгиніанова Кодекса, хотя и съ значительными отступленіями отъ послёдней, объясняемыми особенностями русской жизни въ сравнении съ жизнью римско-византійскаго общества. Подобно тому какъ Кодексъ начинается титулами, касающимися въры, церкви и различныхъ сектъ, такъ и Уложеніе открывается вступительною главою «О богохульникахъ и церковныхъ интежникахъ». Затвиъ, какъ въ Кодексъ, такъ и въ Уложении излагаются нормы государственнаго права; переходною ступенью въ обоихъ памятникахъ отъ нормъ государственнаго къ нормамъ частнаго права являются постановленія, касающіяся судопроизводства: 10-я глава Уложенія «О судѣ» соотвѣтствуетъ въ общихъ чертахъ 3-6 книгамъ Кодекса; наконецъ, какъ въ Кодексъ, такъ и въ Уложени въ заключение излагаются нормы уголовнаго права. Такимъ образомъ, схема Уложенія рёзко не отличается отъ порядка изложенія Кодекса, но въ деталяхъ оба памятника представляють значительныя различія, объясняемыя историческимь развитіемъ заключающихся въ томъ и другомъ нормъ. Тогда какъ значительная часть Кодекса посвящена изложенію частнаго права, въ Уложеніи, напротивъ, преобладаютъ нормы публичныя. Въроятно, система Кодекса перешла въ Уложение чрезъ посредство Литовскаго Статута, съ которымъ русскій памятникъ имбетъ большое сходство въ детальномъ распределеніи матеріала. Далее, составители Уложенія заимствовали изъ византійскихъ источниковъ права законодательныя определенія со стороны ихъ содержанія, но своеобразно изм'внили эти опред'вленія, приноровляясь къ мъстнымъ условіямъ. Такъ, Уложеніе, по примъру Эклоги и Прохирона, квалифицируетъ убійство родственниковъ; но въ византійскихъ источникахъ за убійство родителей дітьми и дітей родителями полагается одинаковое наказаніе-смертная казнь, Уложеніе же, въ виду крайняго развитія родптельской власти въ древнее время, убійство д'втей родителями наказываеть крайне слабо, именно тюремнымъ заключеніемъ на годъ п публичнымъ церковнымъ покаяніемъ. Что касается

формы узаконеній, то въ этомъ отношеніи вліяніе византійскаго права могло проявиться лишь въ небольшой мфрф. Извфстно, что чфмъ ниже степень юридическаго развитія народа, среди котораго появляется памятникъ, разсчитанный на практическое употребленіе, тѣмъ менѣе въ этомъ памятникъ мъста общимъ началамъ, тъмъ болъе должна въ немъ преобладать форма казунстическая. Поэтому Уложеніе, котя и заимствуеть изъ своихъ греко-римскихъ источниковъ ясность и опредъленность выраженія, а также и довольно точный анализь юридическихъ понятій, однако, сообразно съ эпохою своего возникновенія, когда русскій народъ только начиналъ жить сознательною юридическою жизнью, стремнтся къ возможно более точному определенію подробностей и частностей извъстнаго постановленія. Представляя, благодаря византійскимъ заимствованіямъ, значительныя уклоненія отъ строго казуистическаго способа выраженія предшествующихъ памятниковъ русскаго законодательства и замътно прогрессируя въ этомъ направленіи даже сравнительно съ памятниками законовъ другихъ государствъ своего времени, Уложеніе темъ не менъе не можетъ окончательно освободиться отъ общаго свойства законовъ первобытныхъ-стремленія въ каждомъ положеніи сосредоточить всю сумму юридическихъ опредъленій, съ которыми оно соприкасается (Срв., напр., 45 гл. XVII титула Эклоги—Кормчая, гл. 49, зач. 16, ст. 4 и Уложеніе, гл. XXI, ст. 72, гл. XXII, ст. 22). Наконецъ, византійскія нормы отразились, главнымъ образомъ, на уголовныхъ законахъ Уложенія, которые не выдёлены въ немъ въ особую группу, какъ это наблюдается въ Эклоге и Прохироне, а встречаются почти въ каждой главе. Въ меньшей степени встрвчаются византійскія заимствованія въ сферв правъ гражданскаго и государственнаго, которыя вообще въ Уложеніи изложены крайне неполно и несовершенно. Въ третьей главъ первой части (стр. 32-35) говорится о способъ заимствованій въ Уложеніе изъ византійскаго права, причемъ авторъ утверждаеть, что составители Уложенія иміли діло непосредственно съ византійскими источниками и, віроятно, пользовались последними не только въ славянскомъ переводе, но и въ оригиналъ. Въ пользу этого говоритъ, прежде всего, то обстоятельство, что Уложеніе вырабатывалось постепенно совм'єстною д'ятельностью коммиссіи и выборныхъ п было готово не раньше января 1649 года; а затъмъ, источники византійскаго права пифли у насъ практическое употребление еще до издания Уложения, имъя значение права вспомогательнаго и встрёчаясь въ разныхъ русскихъ юридическихъ сборникахъ. Однако, нъкоторыя постановленія византійскаго права вошли въ Уложеніе чрезъ посредство памятниковъ свътскаго законодательства до-уложеннаго періода, будучи болье фактически, чъмъ юридически реципированы этими последними.

Вторая часть изследованія г. Тиктина содержить въ себе раскрытіе началь византійскаго права, заключающихся въ Уложеніи. Эта часть состоить изъ четырехъ главъ. Въ главе первой (стр. 36—105) разсматри

вается право византійское, какъ источникъ уголовныхъ законовъ Уложенія. Здёсь въ отдёлё первомъ содержатся общія замёчанія о преступленін и наказанін по взгляду русскаго законоположенія, развившемуся подъ вліяніемъ Византіи; въ отділь второмъ обозріваются преступленія противъ въры (богохуленіе, умышленный перерывъ литургіи, оскорбленіе священнодъйствующихъ въ церкви, совращение изъ православія и лжеприсяга); отдёль третій говорить о государственныхъ преступленіяхъ (злоумышленіе противъ особы Государя, изміна, бунть, поджогь); въ отдель четвертомъ ред идеть о преступленіяхь противь отдельныхъ лицъ (преступленія противъ жизни, противъ телесной неприкосновенности, противъ личной свободы, чести и собственности, объ участникахъ въ преступленіяхъ противъ отдівльныхъ лицъ); отдівль пятый обозрівваетъ преступленія противъ семейства. Всё упомянутые отдёлы первой части написаны по следующему плану. Авторъ сначала приводить статью изъ Уложенія, потомъ указываетъ ея источникъ въ томъ или иномъ памятникъ византійскаго права и уясняеть, какъ византійскій источникъ отразился на томъ или другомъ русскомъ законоположении и какимъ измъненіямъ онъ подвергся въ этомъ послъднемъ; иногда авторъ покавываетъ, насколько извъстное правовое начало входило въ русское свътское законоположение до времени составления Уложения. По такому же плану во второй главъ первой части (стр. 106-158) разсматривается византійское право, какъ источникъ гражданскихъ законовъ Уложенія. Въ частности, въ первоиъ отдълъ здъсь говорится о семейственномъ правъ, во второмъ-о правъ наслъдственномъ, въ третьемъ-о вещномъ правъ и въ четвертомъ-о правъ обязательномъ (личный наемъ, наемъ имущества, заемъ, поклажа, товарищество, дареніе). Въ третьей главъ (стр. 158-166) рёчь идеть о византійскомъ прав'я, какъ источник'я законовъ Уложенія о судопроизводствь, а въ четвертой (стр. 166-177)о византійскомъ праві, какъ источник государственныхъ законовъ Уложенія.

Въ третьей части книги г. Тиктина обозрѣваются Новоуказныя статьи, какъ плодъ вліянія византійскаго права на наше законодательство, иначе—здѣсь разсматривается, насколько нормы византійскаго права отразились въ постановленіяхъ Новоуказныхъ статей, изданныхъ ръ 1649—1669 г. въ дополненіе и исправленіе соотвѣтствующихъ постановленій Уложенія. Глава первая этой части (стр. 179—189) опредѣляетъ византійскія нормы въ постановленіяхъ Новоуказныхъ статей 1669 года, относящихся къ уголовному праву, глава вторая (стр. 190—195) опредѣляетъ тѣ же нормы п въ тѣхъ же статьяхъ, относящихся къ судопроизводству; глава третья (стр. 195—199) пиѣетъ своимъ предметомъ византійскія нормы въ постановленіяхъ Новоуказныхъ статей 1669 года, относящихся къ праву государственному, семейственному и обязательственному. Авторъ при изслѣдованіи п Новоуказныхъ статей слѣдуетъ тому же плану, какого онъ держался и при анализѣ Уложенія.

Въ заключеніи изслѣдованія (стр. 201—220) помѣщена параллельная таблица статей Соборнаго Уложенія и Новоуказныхъ, заключающихъ въ себѣ византійскія нормы, и соотвѣтствующихъ этимъ статьямъ мѣстъ византійскихъ и римскихъ источниковъ, а послѣ таблицы помѣщенъ (стр. 221—224) списокъ пособій, копми авторъ пользовался при составленіп своего изслѣдованія.

Изслѣдованіе г. Тиктина составлено вссьма тщательно; авторъ употребилъ много труда на уясненіе византійскаго элемента въ Уложеніи и Новоуказныхъ статьяхъ и довольно отчетливо опредѣлилъ и охарактеризовалъ его въ отношеніи къ указаннымъ памятникамъ русскаго законодательства.

Еписнопъ Киріонъ, Жизнь и подвиги преподобнаго Антоній Столиника, чудотворца Мартмкопскаго. Тифлисъ. 1899. Стр. 13.—Преподобный Антоній Мартмкопели принадлежаль къ числу XIII спрскихъ или каппадокійскихъ отцовъ, прибывшихъ въ Грузію въ VI вѣкѣ, просвѣтившихъ эту страну, подъ руководствомъ св. Іоанна Зедазнели, свѣтомъ христіанскаго знанія и водворившихъ здѣсь истинное подвижничество. Ученикъ св. Іоанна, инокъ Антоній, благовѣствовалъ Христа сперва около Зедазнійской горы въ Кахетіи, затѣмъ поселился въ Лопотанскомъ ущельѣ и здѣсь за рѣкою Алазанью устроилъ монастырь для свопхъ учениковъ, наконецъ, удалился въ лѣсную и непроходимую гору Акріанскую, гдѣ также основалъ монастырь Мартмкопскій; водворивъ въ этой обители чинъ и порядокъ среди братіи, преп. Антоній на сосѣднемъ высокомъ утесѣ Мартмкопской горы устроилъ для себя каменный столпъ съ церковью во имя Симеона Столпника и провелъ здѣсь послѣдніе 15 лѣтъ своей жизни.

М. Пятницкій, Греческая капелла въ катакомбахъ Прискиллы въ Римь. С.-Петербургъ. 1899. Стр. 31. — Въ этой брошюръ содержится описание греческой капеллы въ римскихъ катакомбахъ Прискиллы. Въ первой главъ брошюры авторъ вмъсть съ птальянскимъ ученымъ Гаруччи высказываетъ мивніе, что описываемая греческая капелла съ своимъ архитектурнымъ устройствомъ и фресками есть произведение греческое, затёмъ устанавливаетъ отношевіе капеллы съ кладбищу Прискиллы, указываетъ лицъ и имена, связанныя съ ея исторіей, и опредъляеть время основанія памятника, относя его почти къ апостольской древности. Во второй главъ описываются архитектурныя формы греческой капелы, 8 въ третьей и четвертой главахъ ръчь идеть о фрескахъ и орнаментахъ, находящихся внутри капеллы; изъ фресокъ здёсь описываются: изображеніе трехъ еврейскихъ отроковъ, брошенныхъ въ огненную печь за отказъ почтить золотую статую Навуходоносора, исторія Сусанны, исцібленіе Спасителемъ разслабленнаго, пребываніе Ноя въ ковчегъ, пребываніе Даніила во рвѣ со львами, жертвоприношеніе Авраама, воскрешеніе Лазаря, «преломленіе хліба», поклоненіе волхвовъ. Въ заключеніи четвертой главы авторъ говорить, что выборъ сюжетовъ греческой капеллы опредълялся тремя основными элементами: во первыхъ, капелла была перковью, во вторыхъ, она была перковью кладбища, въ третьихъ, она возникла въ эпоху гоненій и аллегорически воспроизводитъ историческое положеніе христіанъ. На почвѣ этихъ трехъ элементовъ п создался циклъ изображеній греческой капеллы, ясно показывающихъ, что это была перковь кладбища Прискиллы, возникшая въ самую раннюю эпоху гоненій.

А. А. Шахматовъ, Путешествге М. Г. Мисюря Мунехина на востокъ и Хронографъ редакціи 1512 года. С.-Петербургъ. 1899. Стр. 23. Отд. отт. изъ Извъстій Отд. русск. яз. и слов. Имп. Акад. Наукъ 1899 г. — Въ сборникъ XVII въка библютеки Императорской Академін Наукъ, значащемся подъ № 399, въ числъ дополненій къ Хронографу редакціи 1512 года, находятся три любопытныя и малоизвъстныя статьи: 1) описаніе Царяграда, 2) царства Цареградскаго уставъ чиномъ и 3) сказаніе о градъхъ, гдъ содержится описаніе Египта (Капра). Всъ эти статьи находятся въ тесной связи съ Хронографомъ, такъ какъ непосредственно примыкають къ общирной его повъсти о взятія Константинополя турками. Между названными статьями существуеть тёсная внутренняя связь: пріемы описанія Царяграда въ первой стать в и Капра въ третьей сходны между собою. На основаніи тщательнаго историко-филологическаго изследованія этихъ статей, г. Шахматовъ пришель къ следующимъ выводамъ. Около 1493 года совершилъ путешествіе изъ Россіи на Востокъ, можетъ быть, для раздачи великокняжеской милостыни по монастырямъ, казначей великаго князя Михаилъ Григорьевичъ Мисюрь Мунехинъ; вскоръ послъ его возвращенія, были записаны его разсказы о Царъградъ, о чинахъ Цареградскаго царства и объ Египтъ; эта запись послѣ 1510 года, когда Мунехинъ поселился въ Псковѣ, подверглась нѣкоторымъ редакціоннымъ поправкамъ и дополненіямъ со стороны старца Филовея, внесшаго ее въ число дополнительныхъ статей къ составленной имъ въ 1512 году редакція Хронографа. Въ приложеніи къ брошюръ пом'вщены статьи и отрывки, относящеся къ путешествію Мисюря Мунехина, въ такомъ порядкъ: 1) отрывокъ объ Египтъ по сборнику бывшей Новгородской библіотеки Софійской, а нынъ С.-Петербургской Луховной Академін, XVI в. № 1465; 2) тоть же отрывокъ по сборнику Императорскаго Археологическаго Общества XVII въка; 3) статьи о Царъградъ и Египтъ по списку XVI въка Публичной библіотеки (Q. I. 262-Толст. И № 276); 4) тѣ же статьи по списку Академическаго Хронографа XVII въка № 399 и 5) свъдънія объ Египтъ и Царъградъ, относящіяся къ 1547 и 1524 годамъ и взятыя изъ сборника XVII въка Погодинскаго собранія № 1553.

П. Лашкаревъ, Дерковно-археологические очерки, изслюдования и рефераты. Кіевъ. 1898. Стр. 240.— Въ настоящей книгъ полъщено десять статей церковно-археологическаго содержания, напечатанныхъ раньше въ различныхъ изданияхъ. Статьи относятся преимущественно къ русской

церковной археологіп и въ частности къ археологіи города Кіева. Къ византологіи нікоторое отношеніе иміють лишь дві статьи: Ремиіозмая монументальность (стр. 1—104) и Киворій, какъ отмичительная архитектурная принадлежность алтаря въ древнихъ церквахъ (стр. 188—208). Въ первой статьі, обозрівнющей религіозную монументальность въ приложеніи къ общественнымъ христіанскимъ установленіямъ, на ряду съ монументами патріархальными, восточными, классическими и еврейскими, разсматриваются и собственно-христіанскіе монументы въ отношеніяхъ архитектурномъ и художественномъ и въ частности описывается основной типъ христіанскихъ церквей и характеризуется византійскій стиль. Во второй статьі річь идеть объ исторической судьбі въ Византіи и въ Россіи такъ называемаго киворія, т. е. высокой, конусообразной башни, поднимающейся внутри алтаря надъ священною трапезою на четырехъ колонкахъ или аркахъ.

Н. Марръ, Изъ попъздки на Авонъ. (Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1899, мартъ, стр. 1—24).—Здъсь представлены нъкоторые изъ результатовъ научной повздки г. Марра на Асонъ, состоявшейся лътомъ 1898 года. Сначала авторъ говорить о составъ грузинскихъ рукописей въ авонскомъ Иверскомъ монастыръ, а затъмъ ведеть ръчь по вопросу о «Душеполезной исторіи Варлаама и Іоасафа». Г. Марръ ознакомился на Аеонъ съ «Житіемъ св. Варлаама подвижника», который жиль не позже VI-VII въка близь Антіохіи въ Сиріи, и устанавливаеть отношеніе этого памятника къ пов'єсти о Варлаам'в и Іоасаф'в. Вторымъ главнымъ предметомъ занятій г. Марра на Авонъ быль вопросъ о вліяніи армянской литературы на грузинскую. Для этого вопроса обильный матеріаль даеть священное Писаніе. Если до сихъ поръ, пишетъ, между прочимъ, г. Марръ, держится то мивніе, что грузинскій переводъ Библіи сдёланъ съ греческаго оригинала, то это плодъ недоразуменія. Главный пробель въ относящихся къ этому вопросу работахъ заключается въ совершенномъ незнакомствъ съ исторією тъхъ текстовъ библейскихъ книгъ, съ которыми сличался грузинскій переводъ. Напримъръ, сличая грузинскую Библію съ армянскою, изследователи пользовались печатнымъ армянскимъ текстомъ, не только относясь съ безусловнымъ довъріемъ къ каждой буквъ печатнаго пзданія, вовсе не критическаго, но и не принимая въ соображение, что грузины могли переводить св. Писаніе съ армянскаго лишь въ самую раннюю пору, между тімъ первоначально книги св. Писанія на армянскій языкъ переводились съ сирійскаго, а вульгатный общепринятый армянскій текстъ, имъющійся въ печати, представляетъ позднейшую редакцію, точнее «рецензію» древнеармянскаго перевода, исправленнаго въ эллинофильскій или эллинистическій періодъ армянской литературы по греческому тексту. Съ другой стороны, и грузинскій тексть даже Авонскаго древняго списка Библін не представляєть первоначальнаго перевода. Какъ армяне, переведпіе сначала св. Писаніе съ сирійскаго, впоследствіи его сверили съ греческимъ подлинникомъ и по своему исправляли, такъ въ свою очередь грузины, послѣ разрыва съ армянами, старые переводы, сдъланные съ древняго армянскаго текста, старались исправить опять-таки по греческому подлиннику. Это исправление могло, конечно, имъть мъсто и на Авонъ, но, какъ убъждаетъ изучение одного до-авонскаго списка Четвероевангелія, началось раньше, по всей віроятности, вскорів послів перковнаго разобщенія между армянами и грузпнами, установившагося около VIII въка. Само собою понятно, что при такомъ положении вещей вопросъ объ отношеній грузинской и армянской Библій долженъ быть формулированъ такъ: сохранились ли въ дошедшемъ до насъ грузинскомъ текстъ св. Писанія факты, свидетельствующіе о зависимости отъ армянскаго подлинника, или нътъ? Коль скоро на этотъ вопросъ получается неотразимо убъдительный отвътъ, коль скоро выясняется, что въ пользу этого говорять не единичные факты, а цёлый рядь характерных ввленій. именно армянскія формы собственных именъ, многочисленныя армянскія слова, прликом перенесенныя из армянского текста, армянскіе обороты рвчи и воспроизведение армянскихъ варіантовъ, то ясно, что двло пивется съ переводомъ съ армянскаго, что части съ этими арменизмами, наиболье многочисленныя, составляють основной слой, древній переводъ, а никакъ не внесены впоследстви, когда все армянское въ глазахъ грузинскаго духовенства, главнаго носителя просвъщенія, являлось отреченнымъ. Выяснение этого факта, т. е. перевода св. Писанія первоначально на грузинскій языкъ съ армянскаго, получаеть обратное значеніе для установленія текста древне-армянскаго перевода, не подвергшагося еще исправленію по греческому подлиннику, и только при помощи такой работы въ свою очередь можетъ быть дано надлежащее освъщеніе отношеніямъ армянскаго текста и сирійскаго Пешитта. Имін въ виду намѣченную связь грузинскаго ветхозавѣтнаго текста съ армянскимъ, г. Марръ ознакомился на Авонъ съ рукописью грузпиской Библіи 978 года и на основаніи изученія ся текста пришель къ признанію зависимости грузинскаго перевода отъ армянскаго подлинника. Къ тому же выводу привело г. Марра изучение и датированной рукописи Четвероевангелія, списанной въ Упизійскомъ монастырів въ Грузіи, въ 913 году; тексть этой рукописи не только въ чтеніяхъ оказался двойникомъ армянскаго подлинника, какъ онъ наблюдается въ наиболъе древнихъ армянскихъ спискахъ, но и въ распределени стиховъ, а также въ игнорированіп нікоторыхъ мість (напрпмівръ, Іоан. VII, 53-VIII, 11). Другой родъ памятниковъ, свидетельствующихъ о вліянім армянской литературы на грузинскую въ древнъйшую пору, это агіографическія произведенія, которыя не подвергались исправленіямъ, подобно библейскому тексту, и лишають возможности делать догадки объ ихъ переводе съ греческаго, такъ какъ представляють большею частію жптія армянскихъ святыхъ. Г. Марръ основательно пзучиль Иверскую рукопись житій святыхъ, написанную въ Х въкъ, и путемъ анализа четырнадцати находящихся здѣсь агіографическихъ произведеній устанавливаетъ ихъ армянскій источникъ. Такимъ образомъ, въ настоящей статьѣ высказываются цѣнныя соображенія о вліяніи армянской литературы на грузинскую въ древній ея періодъ.

А. П. Лебедевъ, Греческія школы-общеобразовательныя и духовныя въ Константинопольскомъ патріархать турецкаго періода (Богословскій Въстникъ, 1899, январь, стр. 2—38, мартъ, стр. 359—401, май, стр. 30— 74).—Статья состоить изътрехъ главъ. Въ первой изъ нихъ, послѣ перечисленія учено-литературныхъ пособій (сочиненія Гедеона, Chasiotis'a, Helladius'a, Голубинскаго, Динтріевскаго), высказывается общее сужденіе о состоянія образованія у грековъ въ продолженіе турецкаго періода греческой церкви, которое вообще представляло мало привлекательнаго и не достигало высокаго развитія; причина этого явленія кроется не въ турецкомъ владычествъ, но въ самихъ грекахъ, которые мало заботились о наизучшемъ положении просвъщения въ своей средъ. Греческия школы турецкой эпохи дълятся на низшія и среднія. Наибольшее значеніе имъли школы низшія или такъ называемыя тривіальныя, которыя открывались преимущественно при храмахъ и по своей программъ и характеру обученія были подобны нашимъ церковно-приходскимъ школамъ. Второй разрядъ школъ составляли среднія или гимназіи, въ которыя ученики поступали по окончаніи ученія въ школахъ тривіальныхъ. Описавъ тѣ и другія школы (гимназіи, главнымъ образомъ, на основаніи изв'єстій Александра Элладія), проф. Лебедевъ съ особою обстоятельностью останавливается на тъхъ греческихъ школахъ общеобразовательнаго типа, которыя получили громкое имя академій. Первое місто среди нихъ занимаеть патріаршая константинопольская академія, которая возникла при первомъ греческомъ патріархів турецкой эпохи, Геннадіи Схоларіи. Нашъ авторъ подробно говорить о возникновеніи патріаршей академів, ся состояніи въ XV и XVI въкахъ п характеръ обученія въ ней, описываетъ заботы о благоустройствъ школы патріарховъ Діонисія II (1545-1555), Кирилла Лукариса, Евгенія Булгариса (XVIII в.) и другихъ, а равнымъ образомъ отмъчаетъ періоды ся упадка и запуствнія и доводить исторію школы до нашего времени. Кром'в патріаршей академіи, въ Константинопольскомъ патріархать существовали также академіп Патмосская, основанная при монастыръ Іоанна Богослова въ XVIII въкъ јеродидаскаломъ Макаріемъ, и Авонская, возникшая въ 1749 году при Ватопедскомъ монастырѣ; проф. Лебедевъ излагаетъ во второй главѣ своей статъи внъшнюю и внутреннюю исторію и этихъ школъ. Наконецъ, греческія общеобразовательныя школы существовали и вив предвловъ Турціи и Греція; одна изъ нахъ была открыта въ XVI вък въ Венеців, а другая (гимназія) въ XVIII въка въ Падуъ. Указанныя греческія академіи и школы заграничныя относятся къ типу среднихъ учебныхъ заведеній, но не высшихъ, и образование въ нихъ, какъ и вообще во всъхъ греческихъ школахъ, было не высокаго качества. Въ последней главе статъи проф. Лебедева рѣчь идетъ о спеціально-духовныхъ греческихъ школахъ, возникновеніе которыхъ относится къ серединѣ XIX вѣка; въ частности здѣсь сообщается о богословской школѣ на островѣ Халки, о Ризарьевской духовной семинаріи въ Авинахъ, о богословскомъ факультетѣ Авинскаго университета и нѣкоторыхъ священническихъ школахъ (ἰερατικαὶ σχολαί). Свою статью о состояніи школъ и просвѣщенія въ Константинопольскомъ патріархатѣ турецкаго періода профессоръ Лебедевъ заканчиваетъ слѣдующими словами современнаго греческаго ученаго Хазіотиса: «надѣемся, что уже приближается тотъ счастливый день, когда народное (и священнослужительское) воспитаніе у грековъ покажетъ себя достойнымъ какъ великихъ педагогическихъ преданій ихъ предковъ, такъ и той эпохи, въ которую мы живемъ» ('О ѐν Κωνσταντινουπόλει Ἑλληνικὸς Φιλολογικὸς Σύλλογος, τόμ. 8, σελ. 129).

- В. Болотовъ, Изъ исторіи церкви сиро-персидской (Христіанское Чтеніе, 1899, мартъ, стр. 535-547, апръль, стр. 789-804, май, стр. 1004-1031, іюнь, стр. 1182—1204).—Здёсь сперва пом'єщенъ экскурсъ В подъ заглавіемъ: «Смутное время въ псторів спро-персидской церкви», относящійся къ главъ первой и содержащій списки спро-халдейскихъ патріарховъ отъ Тимоеея II (1318-1328 г.) до Шимъона XVI (съ 1861 г.), а затьмъ сльдуетъ глава вторая со спискомъ католикосовъ Селевкіе-ктисифонскихъ, расположенныхъ въ следующемъ порядке: Папа (былъ десятымъ по счету католикосомъ и скончался въ 327 году), Шим'онъ 1 баръ-Сабба'е (+340), Шахдость, Барба'шипнъ, Томарса, Каюма, Исхакъ, Ахай, Явалаха I, Ма'на, Марабохтъ, Дадишо, Бавовай, Акакъ, Бавай, Шила, Нарсэ, Элиша, Павлосъ, Ава I, Яусефъ, Хазкіель, Ишо'явъ I, Савришо I, Григоръ, Ишо'явъ II, Маремме, Ишо'явъ III, Гиваргисъ I, Йоханнанъ I, Хнанишо I, Йоханнанъ, Сливазка, Петіонъ, Ава II, Суренъ, Яковъ II, Хнанишо II, Тимотеосъ I, Ишо-баръ-Нунъ, Гиваргисъ II, Савришо II, Аврахамъ II, Теводосьйосъ, Саргисъ, Эношъ, Йоханнанъ II, Иванисъ I, Йоханнанъ III, Аврахамъ III, Аммануэль, Исраэль, Авдиню I, Маре II, Иванисъ II, Йоханнанъ IV, Ишо'явъ IV, Элія I, Йоханнанъ V, Савришо III, Авдишо II, Маккика I, Элія II, Барсаума, Авдишо III, Йшо'явъ V, Элія III, Явалаха II, Савришо IV, Савришо V, Маккика II, Денха I, Явалаха III, Тимотеосъ II (83-й по счету католикосъ отъ начала учрежденія селевкіе-ктисифонской канедры, которую онъ и занималь въ 1318—1328 г.).
- И. Заваринъ, Пистырское служение по учению св. Исидора Пелусіота (Православный Собесъдникъ, 1899, май, стр. 554—567). Въ статьъ, на основании писемъ св. Исидора Пелусіота, выясняется высокое значеніе пастырскаго служенія.

# Рецензіи появились на слёдующія книги:

Сочиненія Константина Багрянороднаго: «О Өемахъ» (De thematibus) и «О народахъ» (De administrando imperio). Съ предисловіемъ

Гавріпла Ласкина. Москва. 1899. Рецензія въ Историческомъ Вѣстникѣ, 1899, іюнь, стр. 1052—1055.

Путешествіе Антіохійскаго патріарха Макарія въ Россію въ половинѣ XVII вѣка, описанное его сыномъ, архидіакономъ Павломъ Алепискимъ. Переводъ съ арабскаго Г. Муркоса. Выпуски I—IV. Москва. 1896—1898. Рецензія въ Русскомъ Вѣстникѣ, 1899, мартъ, стр. 263—272.

«Византійскій Временникъ» за иять лътъ (1894—1898). Статья В. Г. Васильевскаго въ Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія, 1899, мартъ стр. 132—154, іюнь, стр. 215 и слъд.

Извъстія Русскаго Археологическаго Института въ Константинополъ. III. Софія. 1898. Рецензія г. Σ. въ Историческомъ Въстникъ, 1899, мартъ, стр. 1035—1038.

Памятники древнерусской церковно-учительной литературы. Выпуски I—III. Изданіе журнала «Странникъ» подъ редакціей профессора А. И. Пономарева. Рецензія г. С. Смирнова въ Богословскомъ Въстникъ, 1899, январь, стр. 147—154.

Anonymi Byzantini de coelo et infernis epistula. Edidit L. Radermacher. Leipzig. 1898. Рецензія г. В. Истрина въ Журнал'в Министерства Народнаго Просв'вщенія, 1899, май, стр. 204—215, въ стать'в: «Новыя изданія греческих в апокрифовъ».

Н. О. Красносельцевъ, Addenda къ изданію А. Васильева: «Anecdota graeco-byzantina». Одесса. 1898. Рецензія г. В. Истрина тамъ же.

Профессоръ А. П. Лебедевъ, Церковная исторіографія въ главныхъ ея представителяхъ съ IV вѣка по XX. Москва. 1898. Рецензія г. А. Бѣляева въ богословско-апологетическомъ журналѣ «Вѣра и Церковь», 1899, книга IV, стр. 663—673.

И. Соколовъ.

#### ГЕРМАНІЯ.

"Byzantinische Zeitschrift", herausgegeben von K. Krumbacher, Band VIII, Heft 2/3.

Въ первомъ отдѣлѣ (стр. 263—492) помѣщены слѣдующія статьи на нѣмецкомъ языкѣ:

J. Stiglmayr, Die «Streitschrift des Prokopios vm Gaza» gegen den Neuplatoniker Proklos (стр. 263—301). — Въ свое время мы давали на страницахъ «Византійскаго Временника» реферать о работь Дрэзеке «Nikolaos von Methone als Bestreiter des Proklos», гдѣ названный ученый,
исходя изъ подмѣченнаго Демосееномъ Руссомъ тождества фрагмента
Ман въ Vatic. 1096 съ 146-й главой ἀναπτύξεως Πρόκλου Николая Мееонскаго, стремился доказать, что все это сочиненіе Николая — сплошной
плагіать изъ Прокопія Газскаго. Отсюда Дрэзеке выводиль далье, что
сочиненія «Діонисія Ареонагита» возникли въ IV—V в., такъ какъ де
очевидно, что Прокопій, истинный авторъ ἀναπτύξεως, быль хорошо зна-

комъ съ ними. Мы тогда же высказались объ этихъ выводахъ очень скептически, находя, что всё доводы Дрэзеке страдають крайнимь субъективизмомъ, и что, еслибы не открытіе Демосеена Русса, его мивніе прямо таки не им в лобы права на существование. Въ настоящей стать в І. Стигльмайръ, извъстный знатокъ псевдо-Ареопагита, щагъ за щагомъ разбираеть и — разбиваеть аргументацію Дрэзеке; даже болье того — онъ доказываеть, что и 146-я глава, вопреки надписанію ватиканской рукописи, не можеть принадлежать Прокопію Газскому, что сомнительно даже, существовало ли вообще когда нибудь сочинение Прокопія, спеціально посвященное опроверженію Прокла. Стигльмайръ доказываеть 1), что нигдъ въ подлинныхъ сочиненіяхъ Прокопій не пользуется псевдо-Діонисіемъ, н въмногихъ мъстахъ круго расходится въ пониманіи Писанія и съ псевдо-Діонисіемъ и съ ἀνάπτυξις Николая Менонскаго, 2) что языкъ, стиль, методъ толкованія и вкусь подлиннаго Прокопія совершенно не тоть, что въ ανάπτυξις, гдъ онъ полонъ чертъ поздневизантійской эпохи, 3) что богословіе αναπτύξεως находится въ сильной зависимости отъ св. Іоанна Дамаскина и отъ Фотія (особенно по вопросамъ о двукъ є уєруєюм во Христъ, о «психологической аналогіи» Лицъ св. Троицы и о исхожденіи св. Духа только отъ Отца), 4) что всё эти свойства принадлежать въ весьма сильной степени и 146-й главъ, почему надписание надъ нею имени Прокопія Газскаго въ Vatic. 1096 не заслуживаеть дов'єрія. Любопытно, что теперь возразить Дрэзеке. По нашему мивнію (хотя статья Стигльмайра тоже не совствиъ свободна отъ частныхъ натяжекъ и субъективизма) -его дело решительно пропрано; но мы не решаемся примкнуть къ Стигльмайру тамъ, гдф онъ отрицаетъ, что Прокопій Газскій вообще писаль противъ Прокла опровержение.

- G. Krüger, Wer war Pseudo-Dionysios? (стр. 302—305).—Авторъ предлагаетъ считать авторомъ псевдодіонясіевыхъ твореній Діонисія, схоластика Газскаго, упоминаемаго въ «житіп Исаін пустынника» Захаріи Ритора, и въ анонимномъ житіи Петра Иверскаго.
- W. Fischer, Zu dem Typikon des hl. Sabbas (стр. 306—311). Авторъ указываетъ, по каталогу синайскихъ рукописей Гардтгаузена, на рядъ рукописей, повидимому содержащихъ въ себъ разныя редакціи устава св. Саввы Освященнаго, въ виду того, что, по его миѣнію, вопросъ о первоначальномъ текстъ устава не разрѣшенъ еще вполнѣ А. Дмитріевскимъ (см. Труды Кіевской Дух. Акад. 1890, № 1, стр. 170—192) и имъ открытымъ синайскимъ текстомъ (Sin. 1096).
- С. Е. Gleye, Über monophysitische Spuren im Malalaswerke (стр. 312—327). Въ этой стать ваторь надвется рышить свой споръ съ Патцигомъ за минніе Гельцера и др., что въ хроник Іоанна Малалы есть следы монофизитскихъ воззрыни. Такъ какъ Патцигъ не принимаетъ миннія Глейе, что 17 первыхъ книгъ Малалы въ ихъ нынышнемъ вид не тожественны съ Іоанномъ Риторомъ, которымъ пользовался Евагрій, и что 18-я книга писана и присоединена другимъ авторомъ, а полагаетъ,

что Евагрій пользовался Малалой, какъ мы его имѣемъ, — то Глейе старается защищать свои положенія отдѣльно, не опирая ихъ одно на другое (чего однако не выдерживаетъ). Новаго матеріала въ статьѣ не много; интересно обѣщаніе, данное въ концѣ ея — доказать, что Іоаннъ Риторъ тождественъ съ Іоанномъ Діакриноменомъ и, слѣдовательно, несомнѣнно монофизитъ.

K. Prächter, Die vulgärgriechischen Chroniken und die rumänische Trojasage (стр. 328-346). — Рядъ замъчаній и дополненій къ статьямъ автора въ Вуz. Zeitschr. IV, 519 и след. и Истрина «Beiträge zur griechischslavischen Chronographie» (Archiv für slavische Philologie 1895, crp. 416 n след.) и въ Журн. Мин. Нар. Просв. 1896, Ноябрь. Сказаніе о троянской войнъ румынской редакціи оказалось зависимымъ отъ редакціи авонскихъ ватопедскихъ ркп. 601 и 602; онъ объ сродны съ Манасси, но одна, 601, заключаетъ много постороннихъ дополненій и стоитъ къ румынской редакцін особенно близко; Истринъ и Прехтеръ почти одновременно замѣтили, что въ сущности это — сокращение хроники такъ называемаго Доровея Монемвасійскаго. Теперь съ помощью авонскихъ рукописей и славянского сказанія о троянской войнѣ Прехтеръ пересматриваетъ и гдъ исправляеть, гдъ подкръпляеть новыми данными свои взгляды на происхождение и источники народногреческой парафразы Манасси, даетъ исправленную генеалогическую стемму ея редакцій, и отвъчаеть на критику своихъ взглядовъ, сделанную г. Истринымъ въ названныхъ статьяхъ.

E. Gerland, Bericht über Carl Hopfs litterarischen Nachlass und die darin vorhandene fränkisch-griechische Regestensammlung (crp. 347-386).-Разсказывается исторія ученыхъ занятій К. Гопфа и судьба оставшихся послё него рукописей, а затёмъ дается списокъ всёхъ этихъ рукописей съ указаніемъ содержанія и краткой оцівнкой ихъ. Авторъ, которому теперешній владівлець, брать покойнаго ученаго, предоставиль для использованія и изданія этп рукописи, делить ихъ на три отдела: ваписки, составленныя до перваго путешествія — теперь неимъющія почти никакого значенія; рукописи изъ времени перваго путешествія, содержащія выписки изъ архивовъ Въны, Турина, Венеціи, Генуи и Болоньи — нъкоторыя изъ нихъ имъютъ извъстное значеніе, а иныя даже большое; наконедъ грандіозныя «регесты», на 9—10,000 листковъ, по исторіи отношеній франкскаго запада къ Греціп съ конца XII до конца XIII в.; впрочемъ, съ половины XVI в. они становятся гораздо бедие. Этотъ огромный трудъ заслуживаетъ внимательнаго изученія и изданія, хотя не цъликомъ; среди массы собранныхъ документовъ найдутся, конечно, и дубликаты актовъ, не дающіе ничего новаго; но ціннаго матеріала туть масса, и столь же ценны замечанія къ нимъ Гопфа. Въ виде образца Герландъ даетъ на стр. 369-385 регесты за 1400 годъ, всего числомъ 70 №№, причемъ оказывается, что публикаціи Савы, Нуаре и Іорги добавляють къ Гопфу, въ общей сложности, 51 грамоту, тогда какъ въ листкахъ Гопфа оказалось 54 грамоты, до сихъ поръ неизвестныя.

- S. Vailhé, Deux évêchés de Palestine (стр. 387—391). См. отдълъ «Франція».
- Ά. Παπαδόπουλος Κεραμεύς, Πατριαρχικοί κατάλογοι (1433—1636) (стр. 392—401). Авторъ сообщаеть свёдёнія о 4 новыхъ каталогахъ константинопольскихъ патріарховъ, касающихся времени послё завоеванія Константинополя турками въ 1453 году: 1) Каталогъ въ рукописи 694 Иверскаго монастыря на Авон'в (стр. 231 сл.), писанный въ 1581 году. 2) Каталогъ имени Дуки Катаволана, въ списк'в XVIII в., составляющемъ собственность автора. 3) Каталогъ на одномъ лист'в XVI в., принадлежащемъ нын'в г-ну П.-Керамевсу. 4) Каталогъ (1632—1633 г.) въ рукописи, писанной въ 1633 г. и составляющей также собственность г-на П.-Керамевса.

Πέτρος Ν. Παπαγεωργίου, Ή εν Θεσσαλονίκη μονή τῶν Βλαταίων καὶ τὰ μετόχια αὐτῆς (стр. 402—428). — Авторъ сообщаетъ свѣдѣнія о рукописныхъ грамотахъ и эпиграммахъ, находящихся въ монастырѣ τῶν Βλαταίων въ Θессалоникахъ и метохахъ его. Въ монастырѣ сохранилось около 30 рукописей на пергаментѣ и около 50 рукописей на бумагѣ. Авторъ сообщаетъ 25 историческихъ замѣтокъ, находящихся въ рукописяхъ. Въ монастырѣ сохранилось 11 грамотъ патріарховъ и митрополитовъ XV—XIX вв., которыя авторъ издаетъ въ полномъ видѣ или въ извлеченіи. Наконецъ, авторъ сообщаетъ эпиграммы надписей въ монастырѣ и метохахъ его.

Jules Pargoire, Rufinianes (стр. 429—477). — См. отдѣлъ: «Франція». Joannes Thibaut, Les Traités de musique byzantine (стр. 478—482). — См. отдѣлъ: «Франція».

- 0. Crusius, Νταος—νικά τὸν ὁνηλάτην (стр. 483—484). Въ защиту миѣнія Крумбахера и Крэчмера, что ослиная кличка Νταος находится въ связи съ νικάν, указывается на популярную басню о ослѣ и погонщикѣ, и на отъ нея пдущую поговорку: νικά τὸν ὁνηλάτην.
- Th. Preger, Inschriften aus Konstantinopel (стр. 485—489). Одна надпись принадлежить митрополиту Ларисскому Нилу, и содержить его приговорь о возвращеніи Триккальской епископіи двухъ незаконно отнятыхъ у нея земельныхъ участковъ; другая относится ко ІІ въку и для византиниста непосредственной важности не представляеть.
- J. Wilpert, Der Parallelismus in der Entwickelung der toga und des pallium (стр. 490—492). По мивнію авторя, хорос, часто изображаемый на византійскихъ памятникахъ нскусства, возникъ изъ toga picta консуловъ, а омофоръ (епископскій) изъ греческаго плаща (pallium'a).

Второй отдълъ (стр. 493—546) состоить изъ рецензій на слъдующія книги:

Curtius Wachsmuth, Iohannis Laurentii Lydi liber de ostentis ct calandaria graeca iterum edidit C. W. Lipsiae, Teubner, 1897, LXXI, 366 crp.—Peq. F. Cumont (crp. 493—494).

Ioannis Philoponi de mundi opificio libri VII. Rec. Gualterus Reichardt. Leipzig, Teubner 1897. XVI, 342 crp. 8°. — Pen. A. Patin (crp. 494—499).

В. Истринъ, Первая книга хроники Іоанна Малалы (Зап. Имп. Акад. Наукъ, серія VIII, пст.-Фил. отдівленія т. І, N 3). — Рец. Carl Erich Gleye (стр. 499—508).

Bölcs Leó császárnak «A hadi taktikáról» szóló munkája. Kútfötanulmány. Irta dr. Vári Rezső. Olvastatott a M. Tud. Akadémia II osztályának 1897, április 5-ikén tartott ülésén. Értekezések a történeti tudományok köréből. Kiadja a Magyar Tud. Akadémia. XVII. kötet. 10. szám. Budapest 1898 (Сочиненіе имп. Льва Мудраго «о боевой тактикт». Изследованіе Рудольфа Вари, доложенное въ засёданів ІІ отдёл. венгерской Академів Наукъ 5 апрёля 1897 г., XVIII т., 10 № пздаваемыхъ венгерской Академіей Наукъ «Изслёдованій въ области историческихъ наукъ». Буда-Пешть, 1898). — Рец. W. Ресz (стр. 509—510).

C. O. Zuretti, Per la critica del Physiologus greco. Studi ital. di filol. class. 5 (1897) 113-219.

Онъ-же, Nozze de Fernex-Wuille-Bille. Torino (Tip. Vincenzo Bona) 1897. 11 стр.

Emil Peters, Der griechische Physiologus und seine orientalischen Übersetzungen. Berlin, Calvary C<sup>o</sup>. 1898. 106 crp.—Pen. Max Goldstaub (crp. 510—522).

Catalogus codicum astrologorum graecorum. Codices Florentinos descripsit Alexander Olivieri. Accedunt fragmenta selecta primum edita ab Francisco Boll, Francisco Cumont, Guilelmo Kroll, Alexandro Olivieri. Bruxellis, in aedibus Henr. Lamertin, 1898. VII — 182 стр., 1 табляда. — Рец. Franz Boll (стр. 522—528).

Gustave Schlumberger, L'épopée byzantine à la fin du dixième siècle. Guerres contre les Russes, les Arabes, les Allemands, les Bulgares. Luttes civiles contre les deux Bardas. Jean Tzimiscès. Les jeunes années de Basile II le tueur des Bulgares (960—989). Paris, Hachette & Co. 1896. VI—800 ctp.—Peq. Carl Neumann (ctp. 528—530).

Adolf Stoll, Der Geschichtschreiber Friedrich Wilken. Kassel, Th. G. Fischer & Co. 1896. — Peu. Carl Neumann (crp. 530—531).

Gustave Schlumberger, Renaud de Châtillon, prince d'Antioche, seigneur de la terre d'outre-Jourdain. Paris 1898. VIII - 467 crp. — Рец. R. Röhricht (crp. 531—532).

N. Jorga, Philippe de Mézières (1327—1405) et la croisade au XIV siècle. Paris, Ém. Bouillon, 1896. XXXV, 555 стр. — Рец. Adolf von Hirsch-Gereuth (стр. 532—535).

Constantin Litzica, Das Meyersche Satzschlussgesetz in der byzantinischen Prosa mit einem Anhang über Prokop von Käsarea. Diss., München 1898.—Pen. Louis Havet (crp. 535—537).

Gustav Körting, Neugriechisch und Romanisch. Ein Beitrag sur Sprachvergleichung. Berlin, W. Gronau 1896 165 crp. — Peg. Hubert Pernot (crp. 537—539).

Samuel Krauss, Griechische und lateinische Lehnwörter im Talmud, Midrasch und Targum. Mit Bemerkungen von Immanuel Löw. Teil I. Berlin, S. Calvary & C<sup>0</sup>. 1898. XLI + 349 crp. — Peq. Felix Perles (crp. 539—546).

Demosthenes D. Desminis, Die Ehescheidung nach römischem und insbesondere nach bysantinischem Recht. Athen, in Kommission bei Barth und von Hirst. 1897. — Peg. L. Mitteis (crp. 546).

Изъ третьяго отдъла (стр. 547—612) заимствуемъ указанія на слъдующія новости германской ученой литературы по византиновъдънію:

### По литературъ:

Heinrich Schenkl, Die handschriftliche Überlieferung der Reden des Themistius. Wiener Studien 20 (1898), 205—243. — Сообщаются свъдънія о 64 рукописяхъ Өемистія и о его печатныхъ изданіяхъ.

Ludw. Jeep, Zur Überlieferung des Philostorgios. Texte u. Untersuchungen, herausgeg. von O. v. Gebhardt u. Ad. Harnack, Neue Folge, II, 3<sup>b2</sup>. Leipzig, J. C. Hinrichs 1899. 33 стр. — Туть дается подробный и полный отчеть о всёхъ источникахъ съ V—XIV вёкъ, гдё можно почерпнуть какія либо свёдёнія объ исторіи Филосторгія, и гдё содержатся, въчестомъ или переработанномъ видё, отрывки изъ нея.

G. Kaibel, Die Prolegomena περὶ κωμωδίας. Abhandlungen der Kgl. Gesellschaft d. Wissenschaften zu Göttingen. Philol.-hist. Classe. Neue Folge, Band 2, № 4. Berlin, Weidmann 1898. 70 стр. — Это собственно общирная рецензія на изслѣдованіе 6. Зѣлинскаго (подъ тѣмъ же заглавіемъ) о источникахъ трактатовъ Цецы о комедіи и о христоматіи Прокла.

loannis Laurentii Lydi liber de mensibus. Ed. R. Wünsch. Leipzig, Teubner 1898. XCVI, 202 стр. — Авторъ собралъ не мало новыхъ отрывковъ въ библіотекахъ Италіи, Франціи, Испаніи и Германіи, и основательно пересмотрѣлъ вопросы объ извѣстныхъ до него фрагментахъ и извлеченіяхъ, такъ что, по сужденію референта Byz. Ztschr., его изданіе антиквируетъ всѣ болѣе раннія.

E. Schwartz, Chronicon Paschale. Pauly-Wissowas Real-Encyclopädie III, 2460-2477.

Eugen Oder, Ein angebliches Bruchstück Democrits über die Entdeckung unterirdischer Quellen. Philologus, Supplementband VII, Heft 1 & 2 (1898). 229—384. — Много замѣчаній по тексту и источникамъ византійскихъ geoponica.

Christophorea edidit Leo Sternbach. Eos 5 (1899), 7—21. — Даются дополненія къ стихотвореніямъ эпиграмматика Христофора Митилинскаго, изданнымъ А. Rocchi по гротаферратской рукописи, и три стихотворенія на смерть Христофора, сына Романа Лекапина, умершаго въ 931 году; всѣ тексты взяты изъ Paris. supplem. gr. 690.

Ant. Elter et Lud. Radermacher. Analecta graeca. Natalicia Regis august, Guilelmi II ect. indicant universitatis rector et senatus. Bonn, C. Georgi.

Digitized by Google

1899. — Тутъ издано м. пр. по Paris. gr. 1213 сочиненіе-Николая Кавасилы (XIV в.) противъ Пиррона скептика; въ пояснительной стать Византін и на западъ въ средніе въка.

Otto Waser, Charon, Charun, Charos. Mythologisch-archäologische Monographie. Berlin, Weidmann, 1898. 158 стр. — Представленія о Харонѣ въ византійское время анализированы въ VII главѣ названнаго сочиненія. См. рецензію U. v. Wilamowitz-Moellendorff въ Deutsche Literaturzeitung, 1899, № 1, ст. 14 и слѣд.

### По библіологіи и исторіи науки:

Ed. Freiherr von der Goltz, Eine textkritische Arbeit des X., besw. VI. (IV?) Jahrh., herausgegeben nach einem Codex des Athosklosters Lawra. Leipzig, Hinrichs 1899. Texte u. Untersuch. Neue Folge, II, 4. — Рукопись авонской Лавры 184 В. 64, X въка; содержить она «Апостоль» съ подробными схоліями и критическими знаками, и находится въ связи съ рукописью, изготовленной въ Кесаріи Евсевіемъ и Памфиломъ съ помощью «Экзаплъ» Оригена.

Osc. v. Gebhardt, Christian Friedrich Matthaei und seine Sammlung griechischer Handschriften. Ein Beitrag zur Geschichte der Moskauer Bibliotheken. (Въ 15-мъ томѣ Centralblatt für Bibliothekswesen и отдѣльно Leipzig, Harrassowitz 1898. 110 стр.). — Авторъ доказываетъ съ полною точностью, что Маттен присванвалъ себѣ рукописи и части рукописей, и пытается возстановить исторію этихъ рукописей, ихъ первоначальное мѣстонахожденіе и составъ.

#### По богословскимъ наукамъ:

Origenes' Werke, I Band: Die Schrift vom Martyrium, Buch I—IV gegen Celsus; II Band: Buch V—VIII gegen Celsus, die Schrift vom Gebet. Herausgeg. von P. Kötschau. Leipzig, Hinrichs 1899. XCII, 374 и VIII, 546 стр. (Griech. christl. Schrifttsteller Bd. II & III). — Προτρεπτικός издань здёсь по Venetus Marc. 45 и Paris. suppl. gr. 616, 1339 г.; κατὰ Κέλσου πο Vat. 386 и Филокаліи; περὶ εὐχῆς πο Cantabrig. coll. S. Trinitatis Β', 8, 10.

Wilhelm Luft, Die arianischen Quellen über Wulfila. Zeitschrift für deutsches Altertum 42 (1898) 291—308. — Указывается на согласіе эксцеритовъ Максимина изъ Авксентія Доросторскаго о Вульфиль съ эксцеритами Фотія изъ Филосторгія.

Hugo Koch, Zur Areopagitischen Frage. Römische Quartalschrift 12 (1898), 353—398. — Противъ Дрэзеке и Ниршля, обновившихъ гипотезу Гиплера; между прочимъ указываются новыя данныя въ пользу зависимости терминологіи и взглядовъ псевдо-Діонисія отъ философіи Прокла.

Joseph Stiglmayr S. I., Die Eschatologie des Pseudo-Dionysios. Zeitschrift f. katholische Theologie 23 (1899) crp. 1—21. — Αнализъ VII гл. περὶ ἐχχλησιαστικῆς ἱεραρχίας и видінія Карпа въ 8-мъ письмі къ Димофилу монаху.



Ernst von Dobschütz, Christusbilder. Untersuchungen zur Geschichte der christlichen Legende. I Hälfte. Darstellung u. Belege. Leipzig, Hinrichs 1899. X, 294 и 336 стр. (Texte u Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Litteratur herausgeg. v. Gebhardt u. A. Harnack, N. F. III 1/2). — Объщана рецензія.

G. Owsepian, Die Entstehungsgeschichte des Monotheletismus. Leipzig Breitkopf u Härtel 1897. 56 стр. — Объщана рецензія.

Karl Holl, Über das griechische Mönchtum. Preussische Jahrbücher 94 (1898), стр. 407—424. — Этюдъ о исторіи и особенностяхъ восточнаго монапиства отъ Антонія Великаго до исихастовъ XIV въка.

Ph. Meyer, Die theologische Litteratur der griechischen Kirche im XVI. Jahrhundert. Leipzig, Dieterich 1899. XI, 179 crp. (= Studien zur Geschichte der Theologie u. der Kirche, herausgeg. von N. Bonwetsch u. R. Seeberg III, 6).

## По исторіи и хронологіи:

W. Sickel, Die Kaiserwahl Karls des Grossen. Mitteilungen des Instituts für österreichische Geschichtsforschung 20 (1899), 1—38. — Анализируется коронованіе Карла съ правовой и политической стороны и разсматривается вопросъ объ отношеніи къ этому факту византійскаго правительства.

W. Sickel, Die Kaiserkrönungen von Karl bis Berengar. Historische Zeitschrift, N. F., 46 (1899), 1—37.— Продолжение предыдущей статьи.

Ernst Gerland, Das Archiv des Herzogs von Kandia im Kgl. Staatsarchiv su Venedig. Strassburg, K. J. Trübner 1899. — Объщана рецензія.

Georg Caro, Genua und die Mächte am Mittelmeer 1257—1311. 2 Bände. Halle, Niemeyer, 1895—1899. XIII, 414; XI, 472 стр. — Объщана рецензія. См. также рец. Schaube, Göttinger gelehrte Anzeigen 1898, 10, стр. 753—761.

Richard Stapper, Papst Johannes XXI. Eine Monographie. Münster, H. Schöningh 1898. VIII, 128 стр. — Примъчательны для византинистовъ отдълы о трудахъ Петра Испанскаго (потомъ папы Іоанна XXI) по логикъ и о его сношеніяхъ съ восточною церковью по вопросу о соединеніи; дается греческій текстъ соборнаго посланія Іоанна Векка къ Іоанну XXI по ватиканской рукописи.

По исторіи искусства, нумизматик' и эпиграфик':

Grisar, Prof. Hart. S. J., Geschichte Roms und der Päpste im Mittelalter, Mit. besonderer Berücksichtigung der Kultur und Kunst nach den Quellen dargestellt (въ 6 томахъ). Band I, Rom beim Ausgang der antiken Welt. Lieferung 1. X, 64 стр. Freiburg i Br., Herder. 1899.

Dr. Heinrich Holtzinger, Die altchristliche und byzantinische Baukunst. Stuttgart 1899. VIII, 172 стр. съ 278 рисунками и 5 табл. — Объщана рецензія.

Digitized by Google

Carl Mommert, Die heilige Grabeskirche zu Jerusalem in ihrem ursprünglichen Zustande. Leipzig 1898. VIII, 256 стр. — По сужденію проф. Стржиговскаго, это — попытка перерёшить вопрось о константиновской церкви св. Гроба и ея отношеніи къ нын'в существующей, самая цінная изъ сділанных послів того, какъ Вогю заявиль уже въ 1886 г., что его проекть реставраціи храма св. Гроба нуждается въ коренной переработків.

Adolf Goldschmidt, Die normannischen Königspaläste in Palermo. Zeitschrift für Bauwesen XLVIII, 1898, стр. 541—590. — Описаніе пяти дворцовъ, построенныхъ въ 1130—1180 годахъ въ Палермо; по автору, основывающемуся на сравненіи съ постройками въ Каиръ, ихъ архитектура египетско-арабскаго происхожденія, но съ примъсью элементовъ византійскихъ и романскихъ.

G. Stuhlfauth, Bemerkungen von einer christlich-archäologischen Studienreise nach Malta und Nordafrika. Mitth. des Kais. deutschen archäol. Instituts, röm. Abteil., XIII 274—304. — Описываются катакомба Павла на о. Мальтъ и христіанскія древности музеевъ въ Бардо (1/2 часа отъ Туниса) и Сенъ-Луи (на мъстъ древняго Кареагена); затъмъ рунны базплики въ Дамусъ-эль-Каритъ (примъчательны ираморныя доски съ остатками сценъ изъ дътства Христа, по автору—византійской работы временъ Юстиніана I).

Arthur Haseloff, Codex purpureus Rossanensis. Die Miniaturen der griechischen Evangelienhandschrift in Rossano nach photographischen Aufnahmen. Berlin u. Leipzig (Giesecke u. Devrient) 1898. XVI, 154 стр., съ 14 рвс. и 15 табл. — Въ противоположность прежнимъ издателямъ, Наseloff ищетъ ключа къ миніатюрамъ россанскаго евангелія въ византійскомъ праннемъ христіанскомъ, монументальномъ искусствъ. Близкое родство ихъ съ вънской лицевой рукописью Бытія несомивнио, но они по стило древнъе, примыкая къ мозанкамъ св. Аполлинарія и св. Виталія въ Равеннъ. Наseloff относитъ россанскую рукопись къ временамъ Юстиніана I или ранъе, и локализируеть се (особенно на основаніи изображеній одеждъ и животныхъ) въ Малой Азіи или Спріи.

По юриспруденцін, математикъ, естественной исторіи и медицинъ:

L. Mitteis, *Papyri aus Oxyrhynchos*. Hermes 34 (1899) 88—106.—Говорится между прочимъ о нъкоторыхъ папирусахъ византійскаго времена съ юридической ихъ стороны.

Will. Fischer, Nachträge und Bemerkungen zu den Katalogen des Lambecius-Kollar und von Nessel über die Handschriften des byzantinischen Rechts in der Wicner Hofbibliothek von † Carl Eduard Zachariae von Lingenthal. Zeitschr. der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. 19. Band, Röm. Abteil. S. 57—81. — Опубликованы нъсколько замътокъ Цахаріэ отъ 1837 г. по исторіп права восточно-римской имперіи.

G. Billeter, Geschichte der Zinsfusses im griechisch-römischen Altertum bis auf Justinian. Leipzig, Teubner 1898. 381 стр. — См. рецензію на эту книгу В. Buchsenschütz'a въ Berl. philol. Wochenschrift 1899, № 2, ст. 48—51.

Commentariorum in Aratum reliquiae. Collegit, recensuit etc. Ernestus Maass. Berolini, apud Weidmannos 1898. LXXI — 750 стр. — Объщана рецензія.

R. Fuchs, Anecdota aus byzantinischer Zeit. Deutsche medizinische Wochenschr. 1899, №№ 7 и 8. — О сборникъ медицинскаго содержанія Paris. gr. 2324, XVII въка.

Дал'ве, на стр. 599—602, перепечатана программа изданія Corpus inscriptionum graecarum christianarum, предположеннаго École Française d'Athènes, изъ Bulletin de correspond. hellénique 22 (1898) 410—415. Страницы 607—612 заняты некрологами А. С. Павлова, Н. Красносельцева и А. А. Куника, принадлежащими перу Э. Курца.

### Рецензіп появились на следующія книги:

- K. Krumbacher, Kasia. Pen. H. Gelzer, Berliner philol. Wochenschrift 1899, № 1, cr. 330—333.
- H. Lieberich, Studien su den Proömien in der griechischen und byzantinischen Geschichtschreibung Рец. G. Ammon, Blätter für das bayersche Gymnasialwesen 35 (1899) 329 слъд; Schneider, Wochenschrift für class. Philologie 16 (1899) 6 и слъд. и стр. 222.
- L. Ludwich, Zwei byzantinische Odysseuslegenden. Рец. К. Pepmüller, Berl. philol. Wochenschr. 19 (1889) № 7, ст. 202 п слъд.
- E. Peters, Der griechische Physiologus und seine orientalischen Übersetzungen. Pen. Keller, Berliner philol. Wochenschrift. 1899, № 5, cr. 133—135.
- G. Wartenberg, Das mittelgriechische Heldenlied von Basileios Digenis Akritas. Peu. W. Fischer, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 7, cr. 261—263.

Erwin Preuschen, Palladius und Rufinus. Pen. Carl Schmidt, Göttinger gelehrte Anzeigen 1899, № 1, crp. 7—27.

Anonymi byzantini de coelo et infernis epistula, ed. Radermacher. Рец. W. Kroll, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 7, ст. 200—261.

- 0. Zöckler, Askese und Mönchtum Рец. R. Seeberg, Gött. gelehrte Anzeigen 1898, № 9, стр. 704—714.
- L. M. Hartmann, Das italienische Königreich. Peu. G. Pfeilschifter, Histor. Jahrbuch der Görresgesellschaft 19 (1898), 898—902; J. Jung, Mitteil. des Instituts f. österr, Geschichtsforschung 1898, crp. 709—713.
- 'A. Μηλιαράκης, Ίστορία τοῦ βασιλείου τῆς Νικαίας. Peq.: N. Festa, Gött. gel. Anz. 1898, crp. 876—878; Heisenberg, Lit. Centralblatt 1899, № 10, cr. 334—336; K. Krumbacher, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 4, cr. 152—154.
- H. Gelzer et alii, Patrum Nicaenorum nomina. Pen. Eb. Nestle, Berl. philol. Wochenschrift 1899, № 5, ст. 135—137.



Acta Martyrum et Sanctorum ed. Paul Bedjan. VII. Paradisus Patrum. Pen. Eb. Nestle, Deutsche Litteraturzeitung 1899, № 13, ст. 490—492.

Führer, Forschungen zur Sicilia sotterranea. Pen. Friedr. v. Duhn, DLZ. 1899, № 13, cr. 513—517.

Φιλολογικός Σύλλογος Παρνασσός. "Ετος Β'. Ρεπ. Rud. Weil, DLZ., 1899, № 12, ст. 459—460.

E. Sackur, Sibyllinische Feste und Forschungen. Pen. Geffken, DLZ., 1899, № 11, cr. 421—424.

A. Mordtmann, Justinian I und der Nika-Aufstand 10.—19. Januar 532, p. Chr. Peq. Hertzberg, DLZ., 1899, № 8, cr. 309—310.

Б. Меліоранскій.

### ФРАНЦІЯ.

J. Bidez et Fr. Cumont. Recherches sur la tradition manuscrite des lettres de l'empereur Julien. Bruxelles, Hayez, 1898. 156 crp. 8º. (Extrait du tome LVII des Mémoires couronnés et autres Mémoires publiés par l'Académie royale de Belgique. 1898). — Безъ сомнънія, въ новомъ изданім писемъ императора Юліана чувствуєтся большая потребность. Прежнее изданіе Гертлейна (Hertlein) въ 1876 году уже далеко не соответствуетъ положенію вопроса въ настоящее время; пздатель не быль достаточно знакомъ ни съ отношеніемъ различныхъ рукописей другъ къ другу, ин съ порядкомъ писемъ, заключающихся въ нихъ; одинаково издатель не смогъ отличить подлинныхъ писемъ отъ неподлинныхъ. Къ тому же, Пападопуло-Керамевсь открыль въ одной рукописи на островъ Халки шесть новыхъ писемъ. Теперь два молодыхъ бельгійскихъ ученыхъ предприняли новое, полное критическое изданіе. Настоящая работа служить какъ бы введеніемъ въ будущее изданіе. Въ первой главъ Бидезъ и Кюмонъ разбирають свидетельства древнихъ авторовъ о сочиненіяхъ Юдіана и вопросъ о происхожденіи первыхъ сборниковъ писемъ. Во второй главъ авторы названной работы говорять о дошедшихъ до насъ рукописяхъ писемъ; они изследовали более сорока рукописей, изъ которыхъ многія очень важныя, остававшіяся до сихъ поръ неизвістными. Въ третьей главъ даются обстоятельныя сообщенія о болье раннихъ изданіяхъ и ихъ источникахъ. Въ первомъ приложеніи идетъ рачь объ извъстномъ Cod. Mosq. Synod. 441 (по каталогу Владиміра), содержащемъ сочиненія Ареоы и между ними опроверженіе рѣчи Юліана противъ христіанъ, и о томъ фактъ, что Фотій и Арева интересовались сочиненіемъ Юліана противъ христіанъ; авторы работы даже предполагають, что Арева пользовался еще полнымъ экземпляромъ сочиненія Юліана. Упомянутое опроверженіе Аревы сообщается на основаніи Московской рукописи (стр. 135-138). Во второмъ приложени издатели разбираютъ встръчающуюся въ романъ Варлаамъ и Іоасафъ увъщательную ръчь



короля Абеннера, прообразомъ котораго является императоръ Юліанъ, даютъ къ тексту рѣчи комментарій изъ историковъ, которые говорять объ Юліанѣ, и предполагаютъ, наконецъ, что зерно рѣчи относится къ одному изъ потерянныхъ писемъ Юліана. Чтобы облегчить оцѣнку этой гппотезы, издатели даютъ текстъ рѣчи Абеннера на основаніи пяти парижскихъ рукописей съ критическимъ аппаратомъ (стр. 144—147). Къ книгѣ приложены четыре таблицы, объясняющія генеалогическое отношеніе и содержаніе рукописей и нѣкоторыя другія подробности. — См. Вузаntinische Zeitschrift. В. VIII, Н. 2—3 (1899), S. 547—548.

- A. Ed. Chaignet. Damascius le Diadoque. Problèmes et solutions touchant les premiers principes avec le tableau sommaire des doctrines des Chaldéens de Michel Psellus, traduits pour la première fois et accompagnés des commentaires etc. par A. Ed. Ch. Paris, E. Leroux, 1898. 3 voll. Эта работа намъ неизв'юстна.
- A. Ed. Chalgnet. Damascius. Fragment de son commentaire sur la troisième hypothèse du Parménide. Напечатано въ Séances et travaux de l'Académie des sciences morales et politiques. 1897, Nov. p. 772—812. Намъ не-извъстно.
- V. Chauvin. Homère et les mille et une nuits. Напечатано въ Le Musée Belge III (1899) р. 6—8. Авторъ выясняетъ основанія, которыя говорять за и противъ предположенія о существованіи арабскаго перевода Гомера, и ділаетъ догадку о томъ, что арабы могли получить нівкоторое понятіе о разсказываемыхъ Гомеромъ вещахъ черезъ позднівнія народныя переработки, какъ напр. черезъ хрониста Іоанна Малалу. См. Byzantinische Zeitschrift. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 556.
- H. Omont. Manuscrits grecs datés récemment acquis par la bibliothèque nationale. Напечатано въ Revue des bibl., VIII, 1898, р. 353—360. Въ своей новой публикаціи авторъ описываеть 24 датированныя греческія рукописи и грамоты X—XVIII въка, въ послъднее время пріобрътенныя парижской Національной библіотекой. Интересны криптографическія и тахиграфическія строки, въ Мя. suppl. gr. 1262 anni 1101. См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 559.
- H. Omont. Glossarium Andegavense. Отдёльный оттискъ изъ Bibliothèque de l'École des chartes, 59 (1898). 24 стр. 8°. Омонъ на основаніи Сод. 477 (461) муниципальной библіотеки Анжера (s. X) издаетъ интересный греко-латинскій глоссарій, который является родственнымь съ опубликованными Гётцомъ (G. Goetz) въ третьемъ томѣ Corpus Glossariorum Latinorum двуязычными глоссаріями. См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 562.
- D. Hugues Gaisser. Le système musical de l'église grecque. Напечатано въ Revue Bénédictine, 16 (1899), р. 49—71. Авторъ разсуждаеть о современной теоріи музыки въ греческой церкви съ приведеніемъ многочисленныхъ нотныхъ прим'вровъ. Byz. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 563.



J. van den Gheyn. La lettre du pape Anastase I à S. Venerius, évêque de Milan, sur la condamnation d'Origène. Напечатано въ Revue d'histoire et de littérature religieuses, IV (1899) р. 1—12.—Эта работа представляеть изъ себя новое изданіе и оп'внку важнаго, хранящагося въ одной брюссельской рукописи XVI въка, посланія, которое не совстви удовлетворительно было издано предыдущими издателями. Посланіе папы Анастасія I, написанное въ концт 400 года или въ теченіе 401-го, имтеть своею главною цто оффиціально осудить ученіе Оригена, которое, благодаря переводу Руфина, сильно было распространено на западт.—См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 564.

Paul Allard. L'épiscopat de Saint Basile. Напечатано въ Revue des questions historiques, 65 (1899), р. 5—66. — Въ этомъ продолженів уже отмъченной нами раньше статьи (см. Виз. Врем. Т. V, 1898, стр. 779—780) авторъ говоритъ: 1) объ избраніи Василія въ епископы; 2) объ аріанскомъ гоненіи; 3) о смутахъ, вызванныхъ дъленіемъ Каппадокіи на двъ провинціи; 4) о Василіи—какъ епископъ; 5) о его дружественныхъ отношеніяхъ съ Григоріемъ Назіанзиномъ, Амфилохіемъ Иконійскимъ, Евстафіемъ Севастійскимъ и другими (о послъднемъ см. теперь еще Friedrich Loofs, Eustathius von Sebaste und die Chronologie der Basilius-Briefe. Halle, 1898); 6) объ отношеніяхъ Василія къ западу; 7) о послъднихъ годахъ его жизни и о кончинъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 564—565.

- М.-А. Kugener. Une homélie de Sévère d'Antioche attribuée à Grégoire de Nysse et à Hésychius de Jérusalem. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, 3 (1898), р. 435—451. Съ 1562 года названная въ заглавін статы гомилія печаталась какъ вторая гомилія Григорія Нисскаго о Воскресеній; ученый Комбефизъ въ 1648 году въ своемъ Auctarium Novum принсываль ее Гезихію Іерусалимскому. Теперь, на основаній рукописи Соіз- lin. 195 s. X—XI и сирійскихъ переводовъ въ Римѣ и Лондонѣ, утверждается, что гомилія эта представляетъ изъ себя 77 λόγος Севера Антіохійскаго. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 567.
- F. Nau. Notice sur un nouveau manuscrit de l'octoechus de Sévère d'Antioche et sur l'auteur Jacques Philoponus, distinct de Jacques d'Édesse. Напечатано въ Journal asiatique, IX série, 12 (1898), р. 346—351.—Авторъ статьи обращаетъ вниманіе на рукопись fonds syriaque 337 парижской Національной библіотеки и вопреки изв'єстному англійскому оріенталисту Райту (Wright) разд'єляєть Іакова Эдесскаго и Іакова Филопона, хотя оба они жили въ VII в'єк'є, оба составили одну хронику и оба занимались пересмотромъ гимновъ Севера. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 567.
- T. H. Weir. L'Hexaméron de Jacques d'Édesse. Напечатано въ Journal asiatique. IX série, 12 (1898), р. 550—551. Къ тремъ изв'єстнымъ рукописямъ названнаго въ заглавін сочиненія авторъ указываеть на

четвертую, находящуюся теперь въ городѣ Глезго (Glasgow) въ Англіи.— См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 567.

- G. Nau. Les plérophories de Jean, évêque de Maiouma. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, 3 (1898) p. 337—392. Продолжение уже отмъченной нами раньше работы. См. Виз. Времен. Т. VI, 1899, вып. 1—2, стр. 252.
- P. Romuald Souarn. L'exegèse de Photius. Напечатано въ Bessarione, 4 (1898), р. 35—47. Фотій быль въ своей эксегез в, какъ показываетъ авторъ названной статьи, бол в антіохійцемъ, ч в александрійцемъ, но занимаетъ, какъ Өеодоритъ, середину между Оригеномъ и Іоанномъ Златоустомъ. См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 568.
- P. Ladeuze. Les diverses recensions de la vie de S. Pakhome et leur dépendance mutuelle. § 2. La vie C et les recensions égyptiennes Напечатано въ Le Muséon, 17 et 2 (1898) p. 145—168. Авторъ вопреки Амелино (Аmélineau) и Грюцмахеру (Grützmacher) старается доказать оригинальность С, т. е. греческаго житія болландистовъ. См. Вух. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 570.
- A. Olivieri. De inventione crucis libellus. Напечатано въ Analecta Bollandiana, 17 (1898), p. 414—420. Оливьери, на основаніи Codex Angelicus 108 s. XII, издаєть ζήτησις καλ ἀνεύρεσις τοῦ τιμίου καλ ζφοποιοῦ σταυροῦ. См. Byz. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 570.

«НірроІуte Delehaye». Le ménologe de Métaphraste. Напечатано въ Analecta Bollandiana, 17 (1898), р. 448—452. — Не смотря на возраженіе Эргарда противъ прежней ученой работы Делегэ о Симеонъ Метафрастъ (Albert Ehrhard, Symeon Metaphrastes und die griechische Hagiographie. Eine Entgegnung von A. E. Römische Quartalschrift, 11 (1897), S. 531—553), Делегэ въ своей новой статьъ остается при своихъ прежнихъ воззръніяхъ на авторитетъ рукописей въ метафрастовскомъ вопросъ, на дъленіе метафрастовскаго сборника, на время жизни Метафраста, на цтаность и источники синаксарей п т. д. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 570.

Pierre Batiffol. Note d'ancienne littérature chrétienne. Les souscriptions de Nicée. Напечатано въ Revue biblique, 8 (1899), p. 123—127.

- D. G. Morin. D'où était évêque Nicasius, l'unique représentant de Gaule au concile de Nicée? Напечатано въ Revue Bénédictine 16 (1899) р. 72—75.—Отвътъ на поставленный вопросъ такой: изъ Діе въ Дофинэ, древняго Dea Vocontiorum.
- J. M. Besse. L'enseignement ascétique dans les premiers monastères orientaux. Напечатано въ Revue Bénédictine, 16 (1899), p. 14—24; 76—86.—Авторъ описываетъ на основанія изв'єстныхъ источниковъ средства противъ искушеній. См. Вуz. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 573.
- J. Pargoire. Les débuts du monachisme à Constantinople. Напечатано въ Revue des questions historiques, 65 (1899), p. 67—143. Эта статья направлена противъ книги Marin, Les moines de Constantinople depuis la



fondation de la ville jusqu'à la mort de Photius (330—898). Paris, 1897. Авторъ последняго сочиненія на основаніи позднихъ и ненадежныхъ источниковъ приписываетъ целый рядъ монастырей уже доконстантиновскому и константиновскому времени. На самомъ деле начало существованія монастырей въ Константинополе не можетъ быть отнесено къ боле раннему времени, чемъ эпоха Өеодосія Великаго. — Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 573.

Raphael Proost. Le comput pascal. I. Напечатано въ Revue Bénédictine, 16 (1899), p. 25—35.

Léon Clugnet. Les offices et les dignités ecclésiastiques dans l'église grecque. Напечатано въ Revue de l'Orient chrétien, 3 (1898), р. 452—457. Ср. Виз. Врем. Т. VI, 1899, вып. 1—2, стр. 253. — Въ этомъ продолженій своей статьи авторъ говорить о третьей, четвертой п пятой пентадѣ церковныхъ служителей. Третья пентада: 1) ὁ ἰερομνήμων, 2) ὁ ἐπὶ τῶν γονάτων, 3) ὁ τῶν δεήσεων, 4) ὁ ἐπὶ τῶν σεκρέτων, 5) ὁ ἐπὶ τῆς ἱερᾶς καταστάσεως; четвертая пентада: 1) ὁ ὑπομιμνήσκων, 2) ὁ διδάσκαλος τοῦ εὐαγγελίου, 3) ὁ διδάσκαλος τοῦ ἀποστόλου, 4) ὁ διδάσκαλος τοῦ ψαλτηρίου, 5) ὁ ῥήτωρ; пятая пентада: 1) ὁ ἄρχων τῶν μοναστηρίων, 2) ὁ ἄρχων τῶν ἐκκλησιῶν, 3) ὁ ἄρχων τοῦ εὐαγγελίου, 4) ὁ ἄρχων τῶν φώτων, 5) ὁ ἄρχων τῶν ἀντιμηνσίων. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, 8. 573.

Anonymus. Note sur le Typicon de Bova. Напечатано въ Analecta Bollandiana, 17 (1898), р. 453—455. — Помъченный 29 іюля 1552 года типикъ, сохранившійся въ Сод. III 78 барберинской библіотеки, есть, въроятно, послъдняя греческая литургическая книга, которая была написана для собора Бовы въ Калабрів. Булла папы Григорія XIII отъ 14 марта 1574 года окончательно ввела въ Калабрів латинскій ритуалъ. — См. Вух. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 573—574.

V. Ermoni. L'histoire du baptême depuis l'édit de Milan (313) jusqu'au concile in Trullo. Напечатано въ Revue des questions historiques, 64 (1898), р. 313—324. — Авторъ въ своей стать говорить 1) о мъстъ, 2) ритуалъ, 3) возрастъ крестящагося и 4) о дъйствительности крещенія кровью и еретиковъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 574—575.

Ferd. Chalandon. Essai sur le règne d'Alexis I Comnène. (1081—1118). École nationale des chartes. Position des thèses de la promotion de 1899. Chalon-sur-Saône, Imprimerie de L. Marceau, E. Bertrand Succ. 1899. 15 стр. 8°. — Въ десяти главахъ авторъ даетъ перечисленіе, на подобіе регестъ, главныхъ событій парствованія Алексія Комнина. — См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 576.

N. Jorga. Notes et extraits pour servir à l'histoire des croisades au XV siècle. Напечатано въ Revue de l'Orient latin, 6 (1898), p. 50—143.— Продолжение уже отмъченныхъ нами регестъ (см. Виз. Врем. Т. V, 1898, стр. 326, 568—569).

E. Blochet, L'histoire d'Alep de Kamal-ad-Din. Version française d'après

le texte arabe. Напечатано въ Revue de l'Orient latin, 6 (1898) р. 1—49.— Продолжение и окончание уже не разъ отмъчаемаго нами перевода.— См. Виз. Врем. Т. IV, 1897, стр. 719; Т. V, 1898, стр. 568.

Н. Hagenmeyer. Chronologie de la première croisade (1094—1100). Напечатано въ Revue de l'Orient latin, 6 (1898), р. 214—293 (продолжение будеть). — Хронологическій обзоръ событій до іюня 1097 года, снабженный богатыми выдержками изъ источниковъ; конечно, событія этого періода Крестовыхъ походовъ им'єють важность и для исторіи Византій. — См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 580.

W. M. Ramsay. Asiana. Напечатано въ Bulletin de correspondance hellénique, 22 (1898), р. 233—240. — Различныя замѣчанія по географіи Малой Азіи въ римское и византійское время, а также изслѣдованіе о географическихъ именахъ, которыя встрѣчаются въ житіи св. Θеодора Сикіота, изданномъ Θеофиломъ Іоанну въ его Μνημιῖα ἀγιολογικά. Изданіе переработки этого житія, сохранившейся въ Сод. Мопас. 3, приготовляется однимъ изъ учениковъ проф. К. Крумбахера П. Кирхомъ (Р. Kirch S. J.). — См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 581.

A. Fontrier. Notes sur la géographie ancienne de l'Ionie. III. Le ressort métropolitain de Smyrne. Напечатано въ Revue des universités du midi. 1898. Nr. 4 (oct.-déc.). — Содержаніе намъ неизв'єстно.

- J. Bidez et L. Parmentier. Un séjour à Patmos. Gand, Librairie Engelcke (1898). 50 стр. 12°. Красиво написанный очеркъ пребыванія двухъ молодыхъ ученыхъ на Патмосъ; описывается современное положеніе острова; есть и упоминанія о болье ранней исторіи. —См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 582.
- C. Diehl. La Grèce, le mont Athos, Constantinople. Notes et souvenirs de la croisière de «L'Orénoque». Nancy, VI → 131 стр. 8°.—Намъ содержаніе неизвѣстно.
- A. Choïsy. Histoire de l'architecture. Paris, 2 vol. 8°. 647 et 804 стр. съ 866 изображеніями.

Barbier de Moutault. Les mosaïques des églises de Ravenne. Lille. 132 ctp. 40. — Намъ нензвъстно.

Gustave Clausse. Les monuments du christianisme au moyenâge. Les marbriers remains et le mobilier presbytéral. Paris, 1897, X-527 стр. 8°, 75 таблицъ. — Авторъ имъетъ въ виду памятники съ IV по XIV въкъ и дълить изложение на византійскій, византійско-италійскій и италійскій періодъ. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 588.

Laurent. Plaques sculptées bysantines trouvées à Delphes. Напечатано въ Bulletin de correspondance hellénique, XXI, р. 615—616. — При раскопкахъ въ Дельфахъ были найдены части мраморныхъ плитъ съ такъ называемыми латинскими крестами и монограммами Христа, которыя авторъ относить къ V вѣку.—См. Вуz. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 588—589.

Caron. Trouvailles de monnaies du moyenâge à Delphes. Тамъ-же, 1897, p. 26-39.



E. Blochet. Inventaire et description des miniatures des mss. orientaux conservés à la Bibliothèque Nationale. Напечатано въ Revue des bibliothèques, 1898, janv.-févr.

Herrade de Landsberg. Hortus deliciarum. Réproduction héliographique d'une série de miniatures, calquées sur l'original de ce manuscrit du XII siècle. Strassbourg (Trübner).

- E. Babelon. Histoire d'un médaillon disparu. (Justinien et Bélisaire). Nogent le-Retrou 34 стр. 8° съ изображеніями. Отдёльный оттискъ изъ Mémoires de la Société nationale des Antiquaires de France. Т. 57. См Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 592.
- G. Katcheretz. Notes d'archéologie russe. II. Le bouclier bysantin de Kertch. Напечатано въ Revue archéologique, 1898, tome XXXIII, р. 240—244.— Извлечение изъ работъ о керченскомъ щитъ Стржиговскаго и Покровскаго въ Матеріалахъ по археологіи Россіи (т. VIII, 1892).

Barbier de Moutault. Les pyxides de Gimel. In 8° gr. Tulle, imp. Crauffon. Berger. L'église du Saint-Sépulcre sur la mosaïque géographique de Madaba. In 8°, ill. Paris, imp. Nat.

Emile Molinier. Quelques ivoires récemment acquis par le Louvre. Напечатано въ Gazette des beaux-arts, 1898, livr. 498, 481—493 съ 8 изображеніями и одной таблицей. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 593—594.

- L. de Farcy. Le cor d'ivoire de la cathédrale au Musée archéologique d'Angers. Напечатано въ Revue de l'art chrétien. 1898, р. 468—470.— Здъсь даны изображенія рога изъ слоновой кости, привезеннаго во время Крестовыхъ походовъ епископомъ Вильгельмомъ де Бомонъ (Guillaume de Beaumont 1240 г.). Этотъ рогъ долженъ происходить изъ Дамаска или какого нибудь другого восточнаго города и относится къ XI или XII въку. На рогъ находятся интересныя изображенія животныхъ.—См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 594.
- E. Mascart. L'arc-en-ciel dans l'art. Напечатано въ La Revue de l'art ancien et moderne, 2 (1897), p. 213.
- J. Germer-Durand. Nouvelle exploration épigraphique de Gérasa. Напечатано въ Revue biblique, 8, 1899, р. 5—39.—Многочисленныя греческія надписи, между которыми находится (Nr. 31) красивая эпиграмма. См. Byz. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 595.
- S. Vailhé des Augustins de l'Assomption. Deux évêchés de Palestine. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift, B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 387—391.—Въ первомъ отдёлё этой небольшой статьи авторъ ведетъ рёчь о греческой надписи, найденной въ развалинахъ на разстояніи двухъ часовъ отъ Босры въ жалкой деревушкё, которую мёстные бедуины называютъ Er-Rasif. Эта надпись уже раньше была издана въ Echos d'Orient (Paris, 1-re année, p. 73 sq. и 117). Авторъ настоящей статьи видитъ въ надписи указаніе на до сихъ поръ неизвёстное епискоиство Ахиды и дёлаетъ попытки отождествить его съ современными назва-

ніями мѣстностей. Результать его предположеній таковъ: епископство Ахиды, указанное въ надписи, могло бы быть мѣстнымъ названіемъ города Августополя, хотя этотъ послѣдній, повидимому, долженъ быть отождествленъ съ наибольшей вѣроятностью съ современнымъ Dhât-Ras, пзвѣстнымъ въ Іерусалимскомъ патріархатѣ подъ названіемъ Киріакуполя. Во второмъ отдѣлѣ статьи рѣчь идетъ объ одномъ мѣстѣ изъ Церковной Исторіи Сократа, который за время императора  $\Theta$ еодосія Младпаго называетъ епископа Хеврона ( $\tau$ οῦ Χεβρῶν ἐπισχόπου). Долго не знали, о какомъ городѣ здѣсь идетъ рѣчь; думали и о Хевронѣ палестинскомъ, что не могло подходить къ данному мѣсту. На основаніи одного мѣста перковнаго историка  $\Theta$ еодорита авторъ статьи опредѣляетъ не только мѣсто, но и имя епископа: это былъ Авраамъ, епископъ города Карръ въ Месопотаміи, для чего въ текстѣ Сократа нужно читать вмѣсто Xεβρῶν τолько Xαβρῶν.

Jules Pargoire des Augustins de l'Assomption. Rufinianes. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift, B. VIII, 1899, H. 2-3, S. 427-477.--Интересная статья ученаго августинца о небольшомъ среднев вковомъ предмъстьъ Дрисъ (Дойс-Дубъ) или Руфиніаны на азіатскомъ берегу у Константинополя, невдалекъ отъ Хризополя (Скутари), Халкидона (Kadi-Keuï) и полуострова Геры (Фенер-Вагче, Фанараки), заслуживаеть вниманія. Она распадается на пятнадцать главъ. Въ первый главъ «Дой; devient 'Роυφινιαναί» авторъ доказываеть, что прежняя мъстность Δρύς получила отъ построекъ Руфина название Роофіліалаї, и что нівкоторое время оба названія употреблялись безразлично. Во второй главв «Fondateur de Rufinianes» авторъ признаетъ строителемъ этой мъстности Руфина, извъстнаго политическаго дъятеля времени Аркадія, вопреки болландисту Папеброку, который видёль въ немъ Руфина Прокула, консула 316 г., пли Юнія Руфина, консула 323 года. Следующія главы занимаются постройками Руфпна: церковью, монастыремъ и дворцомъ. Гл. III. L'àmoотодегоу-церковь апостоловъ Петра и. Павла. IV. Le Monastère. V. Rapports de l'aποστολείον et du monastère. VI. Une tombe à Rufinianes. VII. Saints et fêtes à Rufinianes. VIII. Derniers temps du monastère. Ilocats псправленія монастыря патріархомъ Өеофилактомъ въ Х веке цветущее его время, въроятно, продолжалось въ XI и XII въкахъ. Въ XIII въкъ начался упадокъ, который быль ускорень латинскимъ завоеваніемъ. ІХ. Le palais rufinien. Построенный около храма Апостоловъ Руфиномъ дворецъ, служившій ніжорое время містопребываніемъ императоровъ Өеодосія II, Зенона и бывшій собственностью Велизарія, исчезаеть изъ исторіи со времени виператора Ираклія. X. Village et port de Rufinianes. XI. Premiers essais d'identification, гд' авторъ опровергаетъ мивнія о м'єстоположеніи Руфиніанъ греческихъ и западныхъ ученыхъ. XII. Paspati et Rufinianes. Авторъ имъетъ здъсь въ виду статью Паспатиса, помъщенную въ греческомъ Спллогъ (Έλλ. Φιλ. Σύλλογος, t. XII, p. 43 sq.), гдъ греческій ученый пом'єщаеть Руфиніаны въ современномъ БастанджиКепрю. XIII. Opinions de M. Manuel Gédéon. XIV. Position de Rufinianes. На основаніи тщательнаго сопоставленія текстовъ авторъ приходить къ заключенію, что Руфиніаны нужно искать въ трехъ миляхъ на востокъ отъ Халкидона (Kadi-Keuï) въ современномъ мѣстечкѣ на берегу моря Джади-бостанъ. XV. Προάστεια maritimes situés à l'est de Chalcédoine.

Joannes Thibaut des Augustins de l'Assomption. Les Traités de Musique Byzantine. Напечатано въ Byzantinische Zeitschrift. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 478—482. — Авторъ этой статьи, уже много сдѣлавшій по исторін музыки въ византійское время, въ данномъ случа $\mathring{\mathbf{E}}$  дополняетъ статью Пападопуло-Керамевса «Вυζαντινῆς ἐκκλησιαστικῆς μουσικῆς ἐγχειρίδια» (Byz. Zeitschr. B. VIII, S. 111—121), указывая ему на рукописи по музык $\mathring{\mathbf{E}}$ , хранящіяся въ библіотек $\mathring{\mathbf{E}}$  греческаго Метоха въ Константинопол $\mathring{\mathbf{E}}$ , и на четыре рукописи, хранящіяся въ константинопольскомъ русскомъ Археологическомъ Институт $\mathring{\mathbf{E}}$ .

H. Hubert. Étude sur la formation des États de l'Église. 726—757. Suite et fin. Напечатано въ Revue Historique. Т. 69, Mars-Avril 1899, р. 241—272. См. Внз. Врем. Т. VI, вып. 1—2, 1899, стр. 256. — Молодой французскій ученый въ продолженіи и окончаніи своей работы изслідуєть время папы Стефана II, особенно останавливансь на соборії 753 года, на путешествіи папы ко двору франкскаго короля Пипина, на Керсійскомъ капитуляріи и его значеніи.

F. de Mély. Reliques de Constantinople. La Sainte Couronne d'épines. Напечатано въ Revue de l'Art chrétien, 1899, Т. X, Mars, р. 91—103 (A suivre). — Авторъ слъдитъ за исторіей св. Вънца и его терніевъ.

A. de P. Vidal. Autour du lac. Напечатано въ *Echos d'Orient*. 2 année № 5, Février-Mars 1899, р. 145—156 (A suivre). — Путевыя замѣтки о мѣстностяхъ у Тиверіадскаго озера съ историческими воспоминаніями, напр. о Крестовыхъ походахъ.

S. Vailhé. La province ecclésiastique d'Arabie. Напечатано въ *Echos d'Orient*. 2 année, № 5, Février-Mars 1899, р. 166—179. — Авторъ на основаніи изв'єстныхъ источниковъ старается опред'ёзнть имена и число епископій и городовъ въ общирной провинціи Аравіи.

A. Hergès des Augustins de l'Assomption. Les monastères de Bithynie: Médicius. Напечатано въ Bessarione, nn. 31—32, Roma, 1899, p. 9—21.— Авторъ на основаніи источниковъ и пособій даетъ исторію основаннаго въ началѣ X вѣка монастыря Medicius, расположеннаго на югъ отъ небольшой деревни Трилья (Triglia) на берегу моря, гдѣ иногда останавливаются пароходы, идущіе изъ Константинополя въ Муданію, откуда теперь проложена желѣзная дорога въ Бруссу.

# Рецензіи появились на слъдующія книги:

W. Pleyte et P. P. A. Boeser. Manuscrits coptes du Musée d'Antiquités des Pays-Bas à Leyde. Leyde, E. Brill, 1897. — Рец. D. C. Hesseling, въ Museum VI, Nr. 11 (январь 1899 года); рецензія написана по голландски.

- Eug. de Faye. Clément d'Alexandrie. Paris, E. Leroux. 1898. Рец. J. Turmel въ Bulletin critique 1899, Nr. 1, 1—6 и Paul Wendland въ Theologische Litteraturzeitung 1898, Nr. 25, Sp. 652—65.
- Fr. Cumont. Les actes de S. Dasius. Напечатано въ Analecta Bollandiana, 16 (1897), р. 1—16. См. Виз. Врем. Т. IV, 1897, стр. 718.—Реп. A. Hilgenfeld въ Berliner Philol. Wochenschrift, 1899, Nr. 4. Sp. 110 sq.
- G. Schlumberger. Renaud de Châtillon. Paris 1898. Рец. Ch. K(ohler) въ Revue de l'Orient latin, 6 (1898), p. 299—307, и Röhricht въ Byzantinische Zeitschrift. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 531—532.
- A. Lapôtre S. J. L'Europe et le saint-siège à l'époque Carolingienne. I partie. Paris, 1895. Peq. E. M(ichaud) Bb Revue internationale de théologie 7 (1899), p. 166—173.

А. Васильевъ.

#### ИТАЛІЯ.

- G. Vitelli. Una copia del carme etimologico di Giovanni Euchaites. Напечатано въ Studi italiani di filologia classica. VI, 1898, р. 120. Экземпляръ ръдкаго перваго изданія Etymologicum Magnum (въ 1499 году), который находится теперь въ библіотекъ Академін Искусствъ во Флоренцін, содержить на обратной сторонъ послъдняго листа изданное Лагардомъ этимологическое стихотвореніе Іоанна Мавропа. Вителли пытается коллаціонировать оба текста.
- N. Festa. Noterelle alle epistole di Teodoro Duca Lascaris. Напечатано въ Studi italiani di filologia classica. VI, 1898, p. 228; 458. Замъчанія къ изданію Theodori Ducae Lascaris epistulae CCXVII. Nunc primum edidit Nicolaus Festa. Firenze, 1898. XII 414 стр. (= Pubblicazioni del Reale Istituto di studi superiori pratici e di perfezionamento in Firenze. Sezione di filologia e lettere, vol. 29). Можетъ быть также питереснымъ, что издатель занимается здъсь вопросомъ о посольствъ Бертольда Гогенбургскаго къ императорскому двору въ Никеъ (стр. 228, прим.).—См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 554.

Dom. Bassi. I manoscritti di Giovanni Pediasimo. Отдъльный оттискъ пзъ Rendiconti del Reale Istituto Lomb. di scienze e lettere. Serie II, vol. 31 (1898). 20 стр. 8°. — Авторъ сопоставляетъ рукописи, содержащія различныя поэтическія, филологическія, минологическія, философскія, математическія, астрономическія и музыкальныя произведенія Іоанна Педіасима. Къ рукописямъ трактата о девяти музахъ (стр. 14) теперь можно прибавить варшавскую рукопись, о которой недавно писалъ R. Förster (Zur Handschrift in Russisch-Polen und das Anthologion des Orion. Rheinisches Museum, 53, 1898, S. 547—574). Упомянутый на стр. 19 трактатъ о семимъсячномъ и девятимъсячномъ зародышь находится также въ



Cod. Marc. 500 fol. 154 ff., что указано въ Исторів Византійской Литературы Крумбакера (2 Auflage, S. 556).—См. Byzantinische Zeitschrift, B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 555.

E. Rostagno, Indicis codicum graecorum bibliothecae Laurentianae supplementum. Напечатано въ Studi italiani di filologia classica, VI, 1898, p. 129-166. — При просмотръ датинскихъ кодексовъ библютеки Laurentiana Poстаньо нашелъ некоторыя греческія произведенія, которыя не упоминаются какъ въ старомъ каталогъ Бандини, такъ и въ опубликованномъ въ первомъ томъ Studi italiani di filologia classica перечнъ рукописей (E. Rostagno e N. Festa, Indice dei codici Greci Laurenziani non compresi nel catalogo del Bandini). Въ своей новой работв авторъ дасть описаніе всёхъ этихъ произведеній, прибавляеть къ этому также упомянутыя у Бандини въ его Дополненіи къ каталогу библіотеки Laurentiana греческія рукописи, которыя, будучи пом'вщены среди латинскихъ, итальянскихъ и другихъ рукописей, могли легко ускользнуть отъ вниманія читателя. Такимъ образомъ теперь все, что касается греческихъ рукописей въ библіотекъ Laurentiana, издано въ трехъ каталогахъ. Въ настоящемъ перечив помъщено 89 номеровъ, изъ которыхъ ивкоторые достойны вниманія; особенно много номеровъ касается греческой математики. — Cm. Byz. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2-3, S. 558-559.

Aen. Piccolomini. Index codicum graecorum bibliothecae Angelicae. Ad praefationem additamenta. Напечетано въ Studi italiani di filologia classica. VI, 1898, р. 167—184. — Здъсь даются цънныя дополненія къ ранъе пзданному каталогу: Index Codicum graecorum bibliothecae Angelicae. Digesserunt Georgius Muccio, Pius Franchi de Cavalieri. Praefatus est Aeneas Piccolomini (Нап. въ Studi italiani di filologia classica, IV, 1896, р. 7—184). — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 559.

Aug. Mancini. Codici greci della biblioteca comunale di Palermo. Напечатано въ Studi italiani di filologia classica, VI, 1898, р. 459—469. — Авторъ описываетъ 12 греческихъ рукописей названной библіотеки, которыхъ нѣтъ въ каталогѣ Мартини (E. Martini, Catalogo di manoscritti greci esistenti nelle biblioteche italiane. Vol. I, Milano, 1893—1896). Описаніе Манчини заключаетъ въ себѣ позднія рукописи, повидимому, безъ особенно большой цѣнности, Іоанна Златоуста, Гезіода, Либанія, письма Плануды, минологій и нѣк. др. — См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 559.

Aug. Mancini. Codici greci della biblioteca Lucchesiana di Girgenti. Напечатано въ Studi italiani di filologia classica, VI, 1898, р. 271 sq. — Библіотека содержить три греческихъ рукописи безъ особенной цѣнности: жизнеописаніе Дамаскія, Исидора и риторическіе комментаріи Іоанна Доксопатра. — См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 559.

- R. Cotroneo. Nuove pergamene greche del sec. XII. Напечатано въ Rivista storica calabrese, anno 6, по 10. Содержаніе намъ неизв'єстно.
  - A. Crivelluci. I Documenti della «Vita Constantini». Напечатано въ Studi

- storici, 7 (1898), р. 453—459. Окончаніе отм'вченной уже нами на страницахъ Византійскаго Временника статьи (См. Виз. Врем. Т. VI, 1899, вып. 1—2, стр.. 259).
- P. Pratesi. Sul vero luogo della battaglia detta di Gubbio o di Tagina (къ Прокопію). Estr. dalle communicazioni di un collega. Torino, Paravia, 1897, 7 стр. Намъ неизв'єстно.
- G. Cozza-Luzi. Di un antico filatterio trovato a Reggio di Calabria. Напечатано въ Rivista storica calabrese, anno 6, no 1—3.—Намъ неизвъстно.

Corrado Ricci. Avori di Ravenna. Arte italiana decorativa e industriale, 1898, p. 42 n 50.

- G. Cozza-Luzi. Della fondasione e del fondatore di Casule. Напечатано въ Rivista storica calabrese, anno 6, no. 8. Намъ неизвъстно.
- G. Cozza-Luzi. Abate di Casule. Напечатано въ Rivista storica calabrese, anno 6, no. 7. Намъ неизвъстно.
- G. Cozza-Luzi. Della legasione a C-poli del cardinal Benedetto con Nettario Casulano. Напечатано въ Rivista storica calabrese, anno 6, no. 10.— Намъ неизвъстно.
- G. Cozza-Luzi. Nettorio VII, abate di Casule. Напечатано въ Rivista storica calabrese, anno 6, no 10. Намъ невзвъстно.
- R. Cotroneo. Studio letterario ed uomini illustri in Calabria nel sec. XV. Напечатано въ Rivista storica calabrese, anno 6, no 2. Намъ неизвъстно.
- R. Cotroneo. Delle cause della decadenza del rito greco nell' Italia meridionale alla fine del XVI secolo. Напечатано въ Rivista storica calabrese, anno 6, no. 2. Намъ неизвъстно.
- N. Marini. Un tentativo d'unione delle chiese orientali dissidenti da parte di un prete bizantino nel secolo XVII. Напечатано въ Bessarione, nn. 31—32, Roma, 1899, p. 115—149.

Рецензія появилась на следующую книгу:

Comparetti. La guerra Gotica di Procopio di Cesarea. Vol. III. (См. Виз. Врем. VI (1899), вып. 1—2, стр. 257—258). Реп. Th.-Hodgkin въ The English historical Review XIV (1899), p. 128 sq.

А. Васильевъ.

#### испанія.

Iconografia cristiana. El nimbo como característica.—El Padre eterno.—Cristo como símbolo. — Cristo glorioso. — Cristo bajo la forma historica. — La Trinidad.—La Santissima Virgen.—Los Angelos y el Diablo.—Patriarcas, Profetas, Apostoles.—Evangelistas.—Santos y mártires.—Personificatión de vicios y virtudes. Con 25 grabados. Madrid. 80 p. 12°. (Biblioteca popular de arte, Tomo XXVI). — Это сочиненіе упомянуто въ Вухантіпізсне Zeitschrift, B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 594—595.

А. Васильевъ.

Византійскій Временникъ.

18



#### АНГЛІЯ.

J. W. M Crindle. The Christian topography of Cosmas, an Egyptian monk. Translated from the Greek and edited with notes and introduction, by J. W. M. Crindle, M. A., M. R. A. S., F. R. S. G. S. London, Printed for the Hakluyt Society, 1897. XII + XXVII + 398 crp. 80 (съ четырьмя таблицами). — Въ этой книгъ дается англійскій переводъ христіанской топографін Козьмы Индоплова. Это первый полный англійскій переводъ труда Козьмы, и до него существовали, если не считать стараго русскаго перевода, только латинскій переводъ Монфокона и неизв'єстный начъ норвежскій (Preface, р. X). Для облегченія своей задачи переводчикъ сильно пользовался переводомъ Монфокона; въ предисловіи онъ отмівчаеть тв мъста, гдв онъ отступаеть отъ перевода французскаго ученаго и гдв онъ считаетъ нужнымъ двлать корректуры въ греческомъ тексть. Во введенія переводчикъ кратко говорить объ изданіяхъ Козьмы, о заглавін его труда, о зам'єтк'є Фотія, о жизни Козьмы, о его міровой системъ, о приложенныхъ къ его труду рисункахъ (въ концъ перевода по изданію Монфокона) и т. д. Къ перечисленнымъ во введеніи переводчикомъ рукописямъ (Introduction, р. I) теперь можно назвать еще Смирнскую рукопись, объ иллюстраціяхъ которыхъ въ второй книжкв Вуг. Archiv будеть подробно говорить проф. Стржиговскій. Жаль, что переводчику остались неизв'єстными н'ікоторые очень важные труды по интересующему его вопросу, напр. важная работа Гельцера «Kosmas, der Indienfahrer» Ba Jahrbücher für protestantische Theologie (B. IX, 1883, S. 105-141). Своимъ же переводомъ авторъ оказалъ несомивнную услугу распространенію византійскихъ знаній въ Англіи. См. отзывъ проф. Крумбахера въ Byz. Zeitschrift. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 550—551.

The ecclesiastical history of Evagrius with the scholia. Edited with introduction, critical notes and indices by J. Bidez and L. Parmentier. London, Methuen & Co. 1898. XIV -- 286 стр. 8°. 3 таблицы. — Настоящій томъ открываеть собою серію византійскихъ и восточныхъ текстовъ, которая должна появиться въ Лондонъ у Methuen и Комп. подъ редакціей изв'єстнаго англійскаго византолога J. В. Вигу. Два молодыхъ бельгійскихъ ученыхъ сдёлали все возможное, чтобы представить исторію Евагрія въ наилучшемъ видъ. Они не только тщательно сличили рукописи Оксфорда, Парижа, Флоренціи и Венеціи, во и предприняли далекое и нелегкое путешествіе на островъ Патмосъ, чтобы привлечь къ изданію находящуюся тамъ рукопись Евагрія, которою до сихъ поръ никто не пользовался; оставлена была безъ вниманія только неважная XVI въка рукопись въ Эскуріаль. Результаты своихъ изследованій рукописей Евагрія издатели представили въ превосходномъ введенів. Заслуживаетъ большого одобренія обыкновеніе, которое будетъ проведено во всей колјекціи, а именно отмінать на поляхь текста цитаты изъ другихъ источниковъ и параллельныхъ мѣстъ. Въ высшей степени полезнымъ является Index graecitatis, который также входить въ программу всего собранія Вигу. Это дастъ превосходный матеріалъ и будетъ служить подготовительной работой для будущаго новаго Thesaurus linguae graecae. Вообще, такимъ превосходнымъ изданіемъ Bidez и Parmentier оказали большую услугу греческой церковной исторіи. Будемъ надѣяться, что и послѣдующіе томы названной коллекціи не будутъ уступать первому тому и не заставять себя долго ждать, особенно обѣщанное уже очень давно (см. Krumbacher. Geschichte der byz. Litteratur. I Auflage, 1891, S. 422) изданіе Шмитта (John Schmitt) Морейской хроники, въчемъ чувствуєтся настоятельная потребность въвиду устарѣлости изданій Бюшона. — См. Вузапtіпіsche Zeitschrift. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 550.

The History of Psellus. Edited with critical notes and indices by Constantine Sathas. London, Methuen & Co. 1899. X + 384 стр. (Byzantine Texts edited by J. B. Bury). — Исторія Пселла, явившаяся въ новомъ изданія Константина Савы, которому принадлежить также и editio princeps (Bibliotheca Graeca medii aevi, vol. IV, 1874), составляєть второй томъ коллекціи византійскихъ и восточныхъ писателей, предпринятой англійскимъ ученымъ J. В. Вигу. Въ основу новаго изданія, какъ и прежде, легла вновь провъренная, единственная парижская рукопись 1712. На поляхъ греческаго текста отмічены какъ страницы рукописи, такъ и перваго парижскаго изданія. Къ книгъ приложены прекрасно составленный index nominum и общирный index graecitatis (р. 284—384). Будемъ ждать съ нетерпъніемъ продолженія этого превосходнаго изданія.

Arthur Palmer. P. Ovidi Nasonis Heroides with the Greek translation of Planudes edited by the late A. P. Oxford, Clarendon Press, 1898. LXII—542 стр. 8° съ одной таблицей. — Издатель на страницахъ XLVI—LIV говорить о переводъ Плануды, текстъ котораго (р. 159—274) напечатанъ на основани трехъ рукописей (Ambros. 119 A. s. XV; Paris. 2848 s. XV; съ послъдней списанъ Cod. Mus. Brit. XVI D IX 2 (1615 года). — См. Вуz. Zeitschrift. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 555.

Philip Schaff and Henry Wace. A select library of Nicene and Post-Nicene Fathers of the christian church. II. Series translated into English with prolegomena and explanatory notes — under the editorial supervision of Ph. Sch. and H. W. Vol. VII. VIII. XIII. New York, The christian Literature Company 1894. 1895. 1898. LX — 498 стр., LXXVII — 363 стр. в IX — 433 стр. 8°. — Объ этомъ превосходно взданномъ собраніи церковныхъ текстовъ мы еще не имѣли случая говорить на страницахъ этого журнала. Седьмой томъ названнаго сборника содержитъ въ себѣ категезы Кирилла Герусалимскаго въ переводѣ Edward Hamilton Gifford и избранныя рѣчи и письма Григорія Назіанзина въ переводѣ Charles Gordon Browne и James Edward Swallow; восьмой томъ—избранныя письма и произведенія Василія въ обработкѣ Blomfield Jackson; три-

надцатый томъ—гимны и гомиліи Евфрема въ перевод'в John Gwynn.— См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 564.

F. C. Conybeare. The Testament of Solomon. Напечатано въ The Jewish Quaterly Review, 11, (1898), р. 1—45.—Англійскій переводъ на основанів Codex Parisinus, который легъ въ основаніе Editio princeps Флекка (Fleck, Wissenschaftliche Reise II 3).—См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 568.

Forbes Robinson. Coptic apocryphal gospels. Cambridge, 1896. См. Виз. Врем. Т. IV, 1897, стр. 283.—Pen. Richard Pietschmann въ Götting. Gelehrt. Anzeigen, 1899, Nr. 1, S. 46—50.

W. H. Kent O. S. C. The liturgical books of the Russian church. Напечатано въ The Dublin Review, 124 (1899), р. 78—106. — Авторъ въ своей стать в говорить о различныхъ публикаціяхъ Мальцева. Ср. также F. Kattenbusch. Theolog. Literaturzeitung, 2898, Nr. 18 Sp. 492—495 и Nr. 25 Sp. 660—662.—См. Вуг. Zeitschr. B. VIII, 1899, H. 2—3, S. 573.

T. Roger Smith and John Slater. Architecture, Classic and Early Christian (Illustrated Handbooks of Art History). 2 HBJ. 302 crp. 8°.

Edwin Freshfield. Notes on the Church now called the Mosque of the Kalenders at Constantinople. Напечатано въ Archaeologia, vol. 55, P. 1 (1897), р. 431.—Авторъ полагаетъ, что церковъ возникла между VIII и X въками. Остатки каменной стъны съ изображеніями сравниваются съ подобными же остатками св. Луки.—См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 588.

- I. L. Myres. Byzantine Jewellery in Cyprus. Reliquary and Illustrated Archaeologist, 1898, p. 109-112. 6 figs.
- F. Halbherr. Cretan Expedition. X. Addenda to the Cretan inscriptions. Напечатано въ American journal of archaeology, 2 (1898) р. 79—94.—Въ этой стать в можно найти также н вкоторыя надписи изъ византійскаго времени. Самая интересная изъ нихъ Nr. 25 изъ Гортины: Κωνσταντίνε Αύγουστε, του βίνκας (т. е. tu vincas). Эта надпись даетъ хорошую илистрацію къ приводимому у Константина Порфиророднаго восклицанію: τούμβικας (De cerim. I 372, 3 ed. Bonn.).—См. Вуг. Zeitschr. В. VIII, 1899, Н. 2—3, S. 595.
- Е. W. Brooks. The Campaign of 716—718, from Arabic Sources. Напечатано въ The Journal of Hellenic Studies. Vol. XIX. Part I, 1899, р. 19—33. Англійскій ученый въ настоящей книжкъ англійскаго журнала продолжаеть уже начатую работу. (См. Виз. Временникъ. Т. VI, вып. 1—2, 1899, стр. 262—263). Въ данномъ случать Бруксъ приводитъ въ англійскомъ переводть длинный разсказъ изъ анонимной арабской хроники Китаб-ал-Уюнъ (Книга источниковъ) и разсказъ Табари о событіяхъ 717—718 года, т. е. объ осадть Константинополя арабами. Переводъ снабженъ обплыными примъчаніями съ указаніями на другіе арабскіе, спрійскіе и византійскіе псточники. Въ концть статьи помъщены добавленія и поправки къ его предыдущей работть (р. 31—33).



- J. G. C. Anderson. Exploration in Galatia cis Halym. Part. II: Topography, Epigraphy, Galatian Civilisation. Напечатано въ The Journal of Hellenic Studies. Volume XIX, Part 1, 1899, р. 52—134. Эта очень важная статья англійскаго ученаго Андерсона представляеть изъ себя результать его повздки лётомъ 1898 года по Галатіи и сёверо-западной Фригіи. Въ означенной статьй издано очень много надписей и на основаніи тщательнаго изученія источниковъ и пособій предлагается рёшеніе различныхъ топографическихъ вопросовъ этой еще мало изслёдованной области Малой Азіи. Исходнымъ пунктомъ изслёдованій Андерсона служилъ городъ Ангора. Усердно рекомендуемъ эту статью лицамъ, интереснующимся псторической географіей, топографіей и эпиграфикой Малой Азіи. Продолженіе статьи об'вщано въ одной изъ ближайшихъ книжекъ журнала.
- R. A. Stewart Macalister, M. A. A Byzantine Church at Umm-ev-Rus. Напечатано въ Palestine Exploration Fund. Quarterly Statement. July. 1899, р. 200—204. Рѣчь идетъ о недавно открытой небольшой церкви въ Палестинѣ въ Умм-ер-Русъ. Эта церковь представляетъ изъ себя типъ ранней византійской постройки въ Палестинѣ. На полу церкви сохранилась мозаика. Къ описанію этой церкви приложенъ планъ, на которомъ видны сохранившіяся мозаики.

### Рецензін появились на следующія книги:

Cuthbert Butler O. S. B. The Lausiac history of Palladius. Cambridge, 1898. См. Виз. Времен. Т. VI, 1899, вып. 1—2, стр. 261. — Рец. Erwin Preuschen въ Theologische Literaturzeitung, 1899, Nr. 4 Sp. 122—125.

- I. H. Thayer. A Greek-English lexicon of the New Testament, being Grimm's Wilke's Clavus Novi Testamenti translated, revised and enlarged. New.-York, 1896.—Pen. A. Deissmann, Göttinger Gel. Anzeigen, 1898, Nr. 12.
- A. N. Jannaris. An historical Greek grammar. (См. Византійскій Временникъ. Т. V. 1898, стр. 333—334 и 793).— Рец. G. Herbig, Neue Philolog. Rundschau, 1898, Nr. 23 и 24.

А. Васильевъ.

#### СЛАВЯНСКІЯ ЗЕМЛИ.

Законик Стефана Душана цара Српског 1349 и 1354. На ново издао и обрадио Стојан Новаковић. Београд 1898. ССПП — 312. — Любопытный памятникъ южно-славянскаго права—Законникъ царя Душана въ теченіе послёднихъ тридцати лётъ являлся предметомъ серьезныхъ изслёдованій нашихъ и славянскихъ ученыхъ. Въ 1870 г. появилась книга г. Новаковича «Законик Стефана Душана цара Српског», заключавшая въ себъ текстъ Законника по одному только списку. Затёмъ въ 1872 г. проф. Ө. Зигель напечаталъ свое изслёдованіе «Законникъ Стефана Ду-

шана. Вып. І Спб»., а въ 1888 проф. Т. Флоринскій выступиль со своимъ капитальнымъ трудомъ «Памятники законодательной деятельности Душана царя Сербовъ и Грековъ. Кіевъ». Этотъ трудъ подвергся обстоятельному разсмотренію и оценке со стороны проф. Зигеля въ Изв. Академіи Наукъ («Отчеть о присужденіи премін митрополита Макарія. Спб. 1890). Вновь появившееся изследованіе г. Новаковича не уничтожаєть предыдущихъ работъ и, отчасти основываясь на нихъ, содержитъ въ себъ цънное критическое изданіе текста Законника по 20 спискамъ, подробное толкованіе текста и изложеніе виблиней исторіи памятника. Многолътній трудъ, потраченный г. Новаковичемъ на изученіе столь важнаго памятника, увънчался полнымъ успъхомъ. Едва ли можно ожидать чтонибудь болье удачное, напримъръ, въ смысль толкованія текста. Историкъ найдеть въ этихъ толкованіяхъ богатый матеріаль для характеристики Сербскаго государства въ XIV в. Къ труду приложенъ подробный указатель. Жаль только, что авторъ не даетъ обзора литературы по этому вопросу. Принявъ въ основаніе то положеніе, что у южныхъ славянъ первымъ сборникомъ законовъ былъ переводъ Номоканона (Толкованія Іоанна Зонары были переведены съ греческаго на славянскій благодаря стараніямъ архіеп. Сербскаго св. Савы), авторъ затемъ доказываетъ, что последующие законы явились совершенно самостоятельными и не заимствованы изъ Византіи. Онъ отрицаетъ также, указывая на значение законодательных соборовь, заимствование этого института изъ Византіи. Проф. Флоринскій въ своемъ изследованіи утверждаеть, что Законникъ Душана представляетъ собою кодексъ, въ который вошли главнымъ образомъ византійскіе сборники Сокращенная Синтагма М. Властаря и «Законъ царя Юстиніана». Сербскій же ученый пришель къ иному выводу: упомянутые византійскіе сборники не им'єють никакого отношенія къ сербскому Законнику, составленному совершенно самостоятельно на законодательномъ соборѣ 1349 года. Г. Новаковичъ признаетъ существование и другого законодательнаго собора въ 1354 г., на которомъ быль составленъ второй сербскій Законникъ; оба Законника впоследствии соединены въ одно пелое. Такимъ образомъ, г. Новаковичъ и проф. Флоринскій расходятся во взглядѣ на составъ Законника и на его редакціи. Кто изъ нихъ правъ, предоставляемъ судить спеціалистамъ; намъ, однако, кажется, что ни у проф. Флоринскаго, ни у г. Новаковича вопросъ о древивищей редакціи Законника, а также объ источникахъ его не ръшенъ окончательно и ждетъ отдъльнаго обстоятельнаго изслъдованія.

Изъ рецензій на эту книгу можемъ указать на рецензію проф. Флоринскаго въ Кіевскихъ Университетскихъ Извѣстіяхъ, № 11—1898 г., въ статьѣ: «Критико-библіографическій обзоръ новыхъ трудовъ по славяновѣдѣнію» (тонъ полемическій), и на рецензію д-ра Ст. Станојевића въ журналѣ «Дело»—январь 1899 года.

Типин Хилендарски. Преписао Еписк. Димитрије. Српска Краљевска

Академија. Споменик ХХХІ, други разред. Београд 1898 (Вышло и отдельными оттисками). — Знаменитый уставъ (типикъ) Хиландарскаго монастыря, по традиціи приписываемый св. Сав'в, быль издань нівсколько разъ. Первое и менъе всего удовлетворительное изданіе было помъщено въ Гласникъ т. ХХ; сдълано оно по позднъйшему списку типика. Затъмъ въ XXIV т. того-же Гласника арх. Леонидъ снова издалъ типикъ, уже по оригиналу, но тоже неудовлетворительно. Въ III книгъ Споменика проф. Л. Стояновичъ пытался исправить последнее изданіе по снимкамъ Себастьянова, но это ему не удалось. Наконецъ, четвертое изданіе типика сдълано еписк. Димитріемъ. Последній отыскаль въ Хиландаре оригиналъ типика и, дополнивъ недостающія м'еста изъ точнаго списка XV в. монаха Марка, издаль типикъ, приложивъ сипики съ ивсколькихъ листовъ оригинала. Въ примъчаніяхъ къ тексту издатель помъщаетъ разночтенія, встрівчающіяся въ списків монаха Марка. Насколько можно судить по приложеннымъ снимкамъ, изданіе выполнено еп. Димитріемъ чрезвычайно внимательно и добросовъстно и должно быть признано лучшимъ. Проф. Кіевской Дух. Академіи А. Дмитріевскій въ своей работъ: «Описаніе литургических рукописей. Т. І. Тожиха» доказаль, что Хиландарскій типикъ не представляєть оригинальной работы, а есть точный переводъ греческаго тишка Евергетидскаго монастыря. Еп. Димитрій въ свою очередь предполагаеть, что св. Сава не самъ переводилъ ти-. пикъ, а дълалъ это одинъ изъ его учениковъ. Предположение свое авторъ основываетъ на несходствъ въ характеръ письма Хиландарскаго тппика съ Карейскимъ, написаннымъ св. Савой.

П. С. Срећновић. Твореніга Доментіана и Теодосіга. Српска Краљевска Академија. Споменик XXXII, други разред. Београд 1898. — Авторъ изследованія подвергаеть тщательному пересмотру литературу о южнославянскихъ писателяхъ XIII въка. — Оеодосів и Доментіанъ, касаясь вопроса о сношеніяхъ между Византіей, Римомъ и южными славянами, возникшихъ за время четвертаго крестоваго похода.

Prof. Dr. L. Jelić: Najstariji kartografski spomenik o rimskoj pokrajini Dalmacii. Glasnik zemaljskog Muzeja u Bosni i Hercegovini. 1898. X, 2, 3, 4. Sarajevo. — Весьма дюбопытное изследованіе г. Едича касается мало изв'єстной рукописи Птолемея, хранящейся въ Ватикан'в. Авторъ почеринуль оттуда интересныя св'єд'єнія о топографіи и этнографіи Далматинскаго побережья во ІІ-мъ в'єк'є по Р. Хр.

В. Кораблевъ.

# 3. Новыя вниги, поступившія въ Редавцію.

Ю. Кулаковскій. Аланы по свёдёніямъ классическихъ и византійскихъ писателей. Кіевъ 1899. 8°. III—— 73 стр. Изъ XII книги Чтеній въ Ист. Общ. Нест. лёт.

Василій Набрековъ. Номоканонъ Константинопольскаго патріарха Фотія съ толкованіемъ Вальсамона. Часть І. Историко-каноническое изслідованіе. XIV — 249 — ІІ стр. Часть ІІ. Русскій переводъ съ предисловіемъ и примічаніями. X — 578 — LII стр. Казань 1899. 8°.

Авонскій Патерикъ или жизнеописаніе святыхъ на святой Авонской горѣ просіявшихъ. Изданіе седьмое, исправленное и переработанное. Часть І. 558—IV стр. Часть ІІ. 486—X стр. Москва 1897. 8°. Цѣна 3 р. 20 к., съ перес. 3 р. 80 к.

Ίερο σολυ μιτική Βιβλιοθήκη ἐκδοθεῖσα μὲν ἀναλώμασι τοῦ Αὐτοκρατορικοῦ Όρθοδόξου Παλαιστινοῦ Συλλόγου, συνταχθεῖσα δὲ ὑπὸ Ά. Παπαδοπούλου-Κεραμέως. Τόμος Δ΄. ΙV — γ'— 600 ctp. Ἐν Πετρουπόλει 1899. 8°.

Ά. Παπαδοπούλου-Κεραμέως. Είς και μόνος Θεόδωρος Πρόδρομος. 18 стр. Одесса 1899. 8°. Отд. отт. изъ Л'втописи Ист.-Фил. Общ. при Имп. Новоросс. Унив. Виз. Отд. IV.

Iustiniani Institutiones, recens. Paulus Krueger. Editio altera. Berolini, apud Weidmannos. 1899. 8°. VI — 175 стр. Цена 1. 60 м.

Maximilianus Treu. Theodori Pediasimi eiusque amicorum quae exstant. 62 crp. Programm des Victoria-Gymnasiums zu Potsdam. Potsdam 1899. 8°.

P. Hermann Bourier O. S. B. Ueber die Quellen der ersten vierzehn Bücher des Johannes Malalas. Erster Theil. Inaug.-Diss. (München). Augsburg 1899. 8°. 49 crp.

Gustave Schlumberger. Ivoire byzantin de l'anciene collection Bonnaffé. Paris 1899. 8°. Extrait des Monuments et Mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres. VI. 1.

· Άναστασίου Μ. Λεβίδη. Αι έν μονολίθοις μοναὶ τῆς Καππαδοχίας καὶ Λυκαονίας. Έν Κωνσταντινουπόλει 1899.  $8^{o}$ . z' — 191 — z' ctp.

Άδαμαντίου Ν. Διαμαντοπούλου. Μάρχος ὁ Εὐγενικὸς καὶ ἡ ἐν Φλωρεντία σύνοδος. (Μελέτη ἱστορική). Έν Άθήναις 1899. 8°. 269 ctp.

Γεωργίου Λαμπάκη. Ἡ μονὴ Δαφνίου μετὰ τὰς ἐπισκευάς. Ἐν Ἀθήναις, Ἀνέστης Κωνσταντινίδης 1899. 8°. κη/ + 100 ctp.

# ОТДЪЛЪ III.

XII-й конгрессъ оріенталистовъ. Въ нашихъ рукахъ находятся два первыхъ бюллетеня, которые разсылаются теперь комптетомъ конгресса; изъ нихъ мы считаемъ полезнымъ сообщить нъкоторыя свъдънія.

Для корреспонденцій и для сеансовъ рішено допустить слідующіє языки: итальянскій, латинскій, французскій, нізмецкій и англійскій. Для международной корреспонденцій комитеть выбраль языкъ французскій.

Организаціонный комитеть конгресса, который, какъ изв'єстно, соберется въ Рим'є, состоить изъ сл'єдующихъ лицъ.

Президенть: графъ Анджело де Губернатисъ, почетный президентъ Итальянскаго Азіатскаго Общества, заслуженный профессоръ Института высшихъ знаній во Флоренціи, профессоръ санскрита въ Римскомъ университетъ, прежній secrétaire-général конгресса во Флоренціи въ 1878 году.

Вице-президенты: Commandeur Fausto Lasinio, дъйствительный президенть Итальянскаго Азіатскаго Общества, профессоръ арабскаго и другихъ семитическихъ языковъ въ Институтъ высшихъ знаній во Флоренціи.

Chevalier Celestino Schiaparelli, профессоръ арабскаго языка въ Римскомъ университеть.

Общій секретарь: графъ Фр. Лор. Пулле́, вице-президентъ Итальянскаго Азіатскаго Общества, профессоръ санскрита и сравнительной грамматики въ Пизскомъ университетъ.

Конгрессъ въ Римѣ откроется перваго октября и продолжится до 12-го. Комптетъ старается, чтобы торжественное открытіе конгресса и его закрытіе пмѣли мѣсто въ Капитоліи; ученыя засѣданія будутъ въ залахъ Римскаго университета. Г. Джоакино Феррари, секретарь и кассиръ Римскаго университета, назначенъ кассиромъ конгресса.

Предполагаются следующія секціп:

I. Общая индоевропейская антивистика. Вниманіе ученыхъ призывается особенно на языки италійскій, этрускскій, ерако-пллирійскіе и на древніе языки Малой Азіп.



- II. Географія и этнографія Востока (Историческая картографія восточныхъ странъ, путешествія на Востокъ, сношенія Востока съ Западомъ и особенно съ народами Средиземнаго моря; переселенія народовъ; нравы и обычан).
- III. Сравнительная исторія религій Востока, сравнительная мивологія и фольк-лорь (отношенія религій, мивовъ и преданій Востока съ религіями, мивами и преданіями Запада).
  - IV. Китай и Японія (литература, исторія, археологія).
- V. Бирманія, Индокитай, Малайскія страны, Мадагаскарь (интература, исторія, археологія).
  - VI. { Первое развытвленіє: Индія (литература, исторія, археологія). Второе развытвленіє: Ирань (литература, исторія, археологія).

VII. Центральная Азія (урало-алтайскіе языки и народности; литература, исторія, археологія).

VIII. Семитические языки и литературы (еврейскій, арамейскій, эніопскій, ассиріологія).

ІХ. Мусульманскій мірь (исторія, литература, цивилизація).

Х. Египтологія и африканскіе языки. (Древній Египетъ; языки и народы Африки).

XI. Греція и Востокъ (изучаемые особенно въ византійскій и мусульманскій періодъ).

XII. Языки, народности и цивилизаціи Америки (въ ихъ отношеніяхъ къ языканъ, народностямъ и цивилизаціямъ Азіп).

Въ ХІ-й наиболъе насъ интересующей секціи назначены слъдующіе итальянскіе делегаты:

Доменико Компаретти, сенаторъ изъ Флоренціп.

Энеа Сильвіо Пикколомини, профессоръ университета въ Римъ.

Джеродамо Вителли, профессоръ Высшаго Института во Флоренціи.

Витторіо Пунтони, проф. университета въ Болоньв.

Джуліо Белокъ, проф. университета въ Римъ.

Федерико Гальбгерръ, проф. университета въ Римъ.

Николо Феста, проф. Высшаго Института во Флоренціи.

Джакомо Тропеа, проф. университета въ Мессинъ.

Пометти Франческо, проф. въ Римћ.

Изъ второго бюллетеня мы видимъ, что третьимъ вице-президентомъ избранъ Лодовико Ночентини, профессоръ китайскаго и японскаго языковъ въ Римскомъ университетъ, а делегатомъ въ XI секцію избранъ еще Карло Феррини, профессоръ въ Павійскомъ университетъ.

Членамъ конгресса будутъ сдѣланы большія уступки (50%) на желѣзныхъ дорогахъ и итальянскихъ морскихъ кампаніяхъ, а также значительныя уступки и на другихъ морскихъ линіяхъ, какъ напр. Сѣверо-Германскомъ Ллойдѣ и Австро-Венгерскомъ Ллойдѣ. Карта на конгрессъ стоитъ 20 франковъ; карту можно получить у казначея Римскаго уни-



верситета Джоаккино Феррари, у Ernest Leroux (Paris, Rue Bonaparte), F. A. Brockhaus (Leipzig), Luzac & C. (London, 46, Great Russell Street), E. I. Brill (Leiden въ Голландіи), Cyrus Adler (Вашингтонъ, Smithsonian Institution, Соединенные Штаты).

Жаль, что подобнаго агента нътъ въ Россіи.

А. Васильевъ.

## † **А. А.** Куникъ <sup>1</sup>).

Въ лицъ Ариста Аристовича Куника Третье Отдъленіе Академіи Наукъ лешилось своего патріарха, оригинальной, своеобразной личности, которая въ продолжении полустолетія давала известную окраску целой коллегін — по крайней мъръ въ глазахъ публики. Кто зналъ о существованіп Третьяго Историко-Филологическаго Отдёленія, имёль представленіе о томъ, чёмъ тамъ занимаются, чаще всего и прежде всего представляль себъ А. А. Куника. Оріенталисты и филологи вообще не бывають такъ популярны, какъ историки, а тутъ были еще особыя личныя условія. Нужно признаться и сказать правду, что для большей части публики пия А. А. Куника было символомъ ученаго чудачества, мелочной, безплодной и мертвенной академической науки — безъ высокой мысли, безъ общей объединяющей идеи, безъ одушевленія. Предполагалось, что онъ чуть не всю свою жизнь только и занимался что Варяжскимъ вопросомъ, иначе, по довольно удачному выраженію одного посвященнаго въ дёло человъка, томченіемь воды вь скандинавской ступь, ненужнымъ, безпъльнымъ, даже вреднымъ. Правда, что великая его ученость, то-есть, громадныя сведенія въ разныхъ чуждыхъ жизни сферахъ знанія, никемъ не оспаривалась. Напротивъ, кто приходилъ съ нимъ случайно въ соприкосновеніе, нуждаясь въ указаніи или совъть, часто выносиль впечатльніе ошеломіяющее: какъ это человъческая память, какъ одна человъческая голова можетъ хранить такой запасъ словъ, фактовъ, заглавій, названій, наблюденій, именъ! — Болье проницательные поражались и самыми пріемами разсужденія, ученымъ методомъ, который иногда обнаруживаль себя и въ устной бесъдъ. Въ этомъ отношени уже при первомъ появленін А. А. Куника на ученой аренъ одинъ изъ недоброжелательныхъ къ нему лицъ (Бередниковъ) замътилъ, что хотя его возэрънія и похожи на Погодинскія, а ученость уже не та; подобной лингвистической учености у Погодина, какъ у доморощеннаю, вовсе не обрътается; А. А. Куникъ



<sup>1)</sup> Покойный авторъ некролога намёревался дополнить его экскурсомъ о трудахъ А. А. Куника по византологін, но смерть помёшала ему осуществить это намёреніе. Въ виду сего мы передаемъ некрологъ въ такомъ видѣ, въ какомъ онъ напечатанъ въ протоколахъ Общаго Собранія Имп. Академін Наукъ, засёданія 6 февраля 1899 г. (Извёстія Имп. Акад. Наукъ, т. Х, № 3, стр. XV—XXVI), съ приложеніемъ списка трудовъ А. А. Куника по византиновѣдѣнію. Ред.

очень и очень переросъ московскихъ критиковъ; Погодину съ братіею мъсто на скамът въ аудиторіи А. А. Куника и т. д. Такинъ образомъ. А. А. Куника начинали признавать, начинали имъ гордиться даже и тъ, которые не сочувствовали его направленію. Какъ бы-то-ни было, это явленіе незаурядное, необычное; на него позволительно указать пальцемъ своему знакомому, проходя мимо. Провинціальнымъ учителемъ я посттиль въ первый разъ А. А. Куника, напечатавъ какую-то небольшую статью въ Виленскомъ Въстникъ. Не было предъла моему удивленію, когда я вдругъ услышалъ, что академикъ уже удостоилъ ее своимъ вниманіемъ. «Вы тамъ опредъляете годъ смерти князя (литовскаго) Гердена, — это заслуживаетъ одобренія». Нужно им'єть въ виду, что не одинъ я, но и другіе совсёмъ невидные молодые люди получали поводъ къ подобному изумленію, и въ благодарность разносили славу о неслыханной учености академика по далекимъ угламъ. Есть въ Петербургъ какая-то таинственная личность, которой ни портрета, ни изображенія нигді не увидишь, которой толпа совствить не знасть, но знакомство съ которою человтка, не чуждаго наукъ, поднимаетъ, возвышаетъ и одушевляетъ на трудъ.

Обращаясь къ біографіи и къ оцѣикѣ ученыхъ заслугъ Ариста Аристовича Куника, мы должны предупредить, что ни то, ни другое пока не можетъ быть исполнено надлежащимъ образомъ, съ полнотою и соразмѣрностью частей. Для біографическаго очерка не достаетъ самыхъ важныхъ первоначальныхъ данныхъ, такъ какъ покойный не любилъ распространяться въ воспоминаніяхъ о своемъ дѣтствѣ или юности, скорѣе совсѣмъ былъ молчаливъ на этотъ счетъ. Списокъ его ученыхъ трудовъ, пока еще неполный, слишкомъ, однако, общиренъ и разнообразенъ, чтобы получить удовлетворительное освѣщеніе на двухъ-трехъ страницахъ, назначенныхъ для сегоднящняго чтенія. Ограничиваемся наиболѣе существеннымъ и менѣе близкимъ къ общимъ нашимъ воспоминаніямъ.

Извъстная намъ съ нъкоторою отчетливостью учено-литературная дъятельность А. А. Куника начинается въ Москвъ, подъ крыломъ М. П. Погодина: на обширномъ монументъ, который воздвигается этому достонамятному русскому многостороннему дъятелю стараніями Н. П. Барсукова, мы находимъ въ числъ боковыхъ изображеній и фигуру молодого нъмецкаго ученаго съ драгоцъннъйшими свъдъніями объ его первыхъ шагахъ на ученомъ поприщъ. О прежней его жизни мы знаемъ только то, что онъ родился въ 1814 году въ Силезіи около города Лигница, что онъ закончилъ свое образованіе слушаніемъ лекцій въ Берлинскомъ университетъ. Но мы не знаемъ, былъ-ли онъ чистокровный нъмецъ или же въ жилахъ его текла славянская, то есть польская — кровь, какъ заставляетъ подозръвать самая его фамилія; не знаемъ также, въ какой школъ онъ учился ранъе унпверситета 1), кто изъ тогдашнихъ корифеевъ Берлин-



<sup>1)</sup> А. А. Куникъ окончилъ курсъ гимназіи въ Лигницѣ и потомъ перешелъ въ Бреславскій университетъ. *Ред*.

скихъ аудиторій пивлъ на него наибольшее вліяніе. Но это было время Боппа, Потта, Якова Гримма, Лахмана, Бёка и т. д. Сравнительное языкознаніе, историческая грамматика, по видимому, служили важнымъ предметомъ штудій А. А. Куника. Еще ранве повздки въ Россію онъ избралъ своею жизненною спеціальностью славянскую исторію и славянскую литературу, на первый разъ исторію славянь, жившихъ ніжогда по Одеру, и польскую литературу. Польскій языкъ быль ему, очевидно, знакомъ; есть свёдёнія, что по пріёздё въ Москву онъ на этомъ языкі объяснялся съ К. Аксаковымъ. Въ Москву онъ прівхаль въ 1839 г., а въ Москвитянинъ 1841 года была напечатана рецензія А. А. Куника на энциклопедію законовъдънія Неволина съ следующимъ замечаніемъ редактора журнала: «А. А. Куникъ, молодой прусскій ученый изъ Берлина, посвятившій себя историческимъ занятіямъ, прібхалъ на время въ Москву и по просьбѣ нашей написаль это извѣстіе по нъмецки. А. А. Куникъ перевелъ все сочинение г. Неволина на нъмецкий языкъ, и оно вскоръ будеть издано въ Берлинъ». Въ то же время Погодинъ писалъ графу Уварову: «въ Москвъ живеть теперь молодой нъмецъ А. А. Куникъ изъ Пруссіи, который прівхаль нарочно изучать русскую псторію, какъ изучаль онъ уже другія славянскія, съ цёлію передать потомъ нёмецкой публикъ върныя свъдънія о всько славянских племенахо и ихо литературахъ, предложить важнъйшія сочиненія въ извлеченіяхъ. Этотъ А. А. Куникъ показался мнё съ перваго взгляда искренно любознательнымъ ученымъ и я, не изследуя, впрочемъ, его образа мыслей, пригласиль его жить къ себъ, чтобы руководствовать надлежащимъ и полезнымъ для Россіи образомъ къ изученію русской исторіи, и полагаю, что имъ можно воспользоваться для сообщенія чрезъ него въ нёмецкіе жур-. налы върныхъ свъдъній о Россіи». Погодинъ доставилъ А. А. Кунику и личное знакомство съ Уваровымъ.

За рецензіею на энпиклопедію законовъдънія, на которой мы не останавливаемся, последовали другія статьи. Во первыхъ, въ Москвитянинъ того же 1841 года быль пом'вщень обширный обзорь «Литературы исторіи въ Германіи за два последніе года» (въ двухъ нумерахъ — всего 124 стр., до семи листовъ), о которомъ Погодинъ не преминулъ замѣтить, что написанъ онъ (первоначально по нъмецки) по его вызову и что, кажется, подобнаго ему нътъ ни въ одномъ иностранномъ журналъ. Для насъ важно не это, а тъ стороны, которыя служать къ характеристикъ молодого ученаго. Авторъ видимо старается занять посредствующее положение между нъмецкою наукою и славянскою, даже вообще примирительное между обопип враждебными племенами. Онъ признаетъ себя нъмцемъ, говорить отъ лица ученой Германіи, но не хочеть разділять непріязненнаго німецкаго чувства къ славянству, напротивъ, онъ упрекаетъ ученыхъ нёмцевъ п въ частности историковъ за несправедливое или же пренебрежительное отношение къ славянству: германские ученые обязаны заниматься славянскою псторією и филологією гораздо

больше, чёмъ занимаются, и не должны увлекаться односторонностью своихъ немецкихъ средневековыхъ источниковъ. А. А. Куникъ настаиваетъ и на томъ, что русскимъ необходимо расширить горизонтъ своего изученія и указываеть въ какія именно стороны, - прежде всего польская исторія, безъ которой нельзя надлежащимъ образомъ понять и русской, потомъ вообще славянская; бичуется косность и леность русскихъ ученыхъ. Внушенія и совъты, увъщанія и упреки равномърно направляются въ объ стороны; обличается нъмецкое пристрастіе, излишнее вліяніе патріотическаго чувства у прусскихъ историковъ; выходки противъ всего того, что называется славянскимъ, и особенно противъ Россіи, осуждаются какъ политическое ослепленіе, происходящее большею частью отъ невежества и т. д. «Я, како номець, высказаль, съ какой точки зренія я смотрю на нівмецкое изученіе славянской исторіи; однако-же здівсь я могу замѣтить, что западные сјавяне по смъпой своей ненависти къ нъмцамъ мало показали справедливости въ своихъ къ нимъ упрекахъ» и т. п. 2) Не лишена интереса п обстоятельная рецензія на книгу Дерптскаго профессора Рейца объ учрежденіяхъ и правовомъ состояніи Далматинскихъ городовъ, свидетельствующая объ очень общирномъ и обстоятельномъ изученіи такъ называемой тогда Иллирійской исторіи и литературы. Къ сожаленію, мы не можемъ на этой статье останавливаться, хотя авторъ въ концъ проводить любопытную аналогію между бытомъ приморскихъ далматинскихъ маленькихъ республикъ и развитіемъ русскихъ городскихъ общимъ — Новгорода, Пскова и Вятки. 3) Рецензія на. изданіе Дубровскаго «Денница» высказываеть большое сочувствіе А. А. Куника къ мысли о литературной взаимности славянскихъ племенъ; дъло идеть о томъ, чтобы посредствомъ литературы сблизить и сдружить различныя отрасли одного племени, происходящія отъ одного корня. Редакторъ быль русскій, а тексть изданія русскій рядомъ съ польскимъ; переводились статьи изъ различныхъ славянскихъ журналовъ, касающіяся непосредственно славянской жизни. Однимъ словомъ, это было такое изданіе, которое всего скорте способно было вызвать крики объ опасномъ панславизмъ, еслибы рецензенть раздъляль уже тогда обращавшіяся въ Австріи и Германіи понятія и чувства.

Во второй части Москвитянина за 1844 годъ мы читаемъ замѣтку Погодина: «А. А. Куникъ, пріѣзжавшій въ Москву учиться русской исторіи и литературѣ, на дняхъ уѣхалъ въ Берлинъ; въ продолженіи трехъ мото онъ перевелъ между дѣлъ энциклопедію законовѣдѣнія Неволина, славянскую минологію Касторскаго, множество отдѣльныхъ разсужденій по части исторіи, филологіи, юриспруденціи, словесности, собралъ множество матеріаловъ для исторіи взаимныхъ отношеній Россіи и Польши и для исторической библіографіи на всѣхъ славянскихъ нарѣчіяхъ. Каково трудолюбіе! Мы уже не говоримъ о томъ, что онъ перечелъ всѣ важнѣйшія книги по части исторіи русской, польской п вообще славянской н

сдѣлалъ множество выписокъ. Желательно, чтобы онъ употребилъ пріобрѣтенныя свѣдѣнія съ пользою и безпристрастіемъ».

Но это завистью не отъ одной доброй воли А. А. Куника. Въ Берлинъ его постигло полное разочарованіе. Все, что онъ собираль и чъмъ дорожиль, всё высокія научныя истины, которыя онь готовился проповъдывать, оказались ненужными, не заслуживающими никакого вниманія, отсталыми и подозрительными. Для всёхъ своихъ переводовъ, извлеченій, собраній, разсужденій, А. А. Куникъ не могъ ни здівсь, ни въ Лейпцигь, ни вообще въ Германіи найти себь издателя, и одною изъ главныхъ причинъ было то, что онъ прівхаль изъ Россіи и хорошо о ней отзывался. «Здёсь, писаль онъ Погодину, при всей своей осторожности и миролюбін, я могу наткнуться на препятствія. Атмосфера Берлина тяжела и до того исполнена духомъ недостойной оппозиціи, что я долженъ быть въ высшей степени осторожнымъ, чтобы возвыситься надъ злобою дня... Сильно поражаеть меня этоть пошлый либерализмъ и соединенное съ нимъ отвращение ко всему русскому. Я какъ можно менъе говорю о Россіи въ надеждъ на болье свътлые дип. Этихъ свътлыхъ дией А. А. Кунику не пришлось дождаться; напротивъ, пропасть расширялась, обрисовывался яснъе полный разрывъ между добрыми мечтаніями ученаго и либеральнымъ общественнымъ мифніемъ, которое не хотфло знать ничего другого, кромъ скоръйшаго созванія настоящаго ландтага, кромъ подлинной конституцін, см'вялось надъ честными, по выраженію А. А. Куника, стремленіями своего короля-романтика, остававшагося в'врнымъ дружбъ съ Императоромъ Николаемъ. При чтеніп приведенныхъ у Ник. Пл. Барсукова выписокъ изъ тогдашней корреспонденціи А. А. Куника съ Погодинымъ невольно чувствуещь желаніе пріпскать и привести параллельныя міста изъ пятаго тома новіншей Німецкой исторіи Трейчке (Treitschke), гдв на ряду съ признаніемъ того, что было законнымъ въ движеніи умовъ, довольно безпощадно выставлены уродливыя стороны тогдашняго берлинскаго настроенія и прусской публицистики. Здёсь мы прочтемъ и такія слова, относящіяся пменно къ данному моменту: «Прошли тъ мирные дни, когда Берлинцы, говоря о кайзеръ (Kaiser) просто, разумъли царя... Озлобленіе Восточной Пруссін (Ost-Preussen) за «китайскую ствну», воздвигнутую сосвдомъ для торговли и цивилизаціи, соединилось со старою ненавистью либеральныхъ друзей Польши; im Hohne gegen Russland fanden sich fast alle Parteien zusamтеп: въ злобныхъ насившкахъ надъ Россіей сходились почти всв партіп». А. А. Куникъ могъ бы много поправить свое положеніе, если бы присталь къ полякамъ, которые тогда были въ модъ у нъмцевъ и давали тонъ. Знаменательно, что онъ этого не сделалъ, а только писалъ Погодину объ пхъ высокомъріи и заносчивости...

Въ Лейпцигѣ А. А. Куникъ встрѣтился съ Погодинымъ, путешествовавшимъ тогда по Европѣ, и по его совѣту рѣшился возвратиться на святую Русь, но не въ Москву, а въ С.-Петербургъ, гдѣ мы и находимъ



его въ ноябръ 1842 года. Онъ опять погрузнися въ свои работы по славянскимъ древностямъ и преимущественно по русской исторіи, свель много драгоцфиныхъ ученыхъ знакомствъ, сталъ думать о матеріальномъ обезпечени, о службъ, о мъстъ, о средствахъ къ существованию. Работы пошли отлично, быстро и ходко; составлялась полная библіографія русской исторіи, то есть ученое обозрѣніе всѣхъ источниковъ ея русскихъ, польскихъ, славянскихъ, нъмецкихъ, греческихъ, исландскихъ, задумано было потомъ сочинение объ основании русскаго государства Варягами, знаменитое Berufung der schwedischen Rodsen. Но вопросъ о матеріальномъ обезпеченій сталь внушать заботы и чёмь далье, тымь болъе эти заботы становились настоятельнъе и остръе. Не смотря на благосклонный въ началъ пріемъ Министра Народнаго Просвъщенія, графа Уварова, стали встръчаться признаки недовърія, разныя формальныя препятствія; гимназическимъ учителемъ А. А. Куникъ не хотълъ сдёлаться, ибо видёль въ этомъ разлуку съ своимъ ученымъ призваніемъ, библіотекаремъ въ Румянцевскомъ музев онъ не могь быть опредъленъ, потому что не имълъ чина и даже не былъ русскимъ подданнымъ и т. д. и т. д. Утвшеніемъ и надеждою служила благосклонность и вниманіе такихъ почтенныхъ летами и заслугами ученыхъ мужей, какъ академикъ Ф. Кругъ и директоръ Института восточныхъ языковъ при Министерствъ Иностранныхъ Дълъ Фридрихъ — по русски Өеодоръ Павловичь Аделунгь, занимавшійся тогда приготовленіемь къ изданію своего долго лельемаго сокровища «Обозрынія иностранныхъ путешественниковъ по Россіи до 1700 года» (на немецкомъ языке). Легко себе представить, какое впечатичніе должно было произвести на двухъ старцевъ, почтенныхъ немецкихъ ученыхъ, знакомство съ молодымъ, живымъ и одушевленнымъ А. А. Куникомъ; на нихъ повъяло свъжимъ воздухомъ родины и воспоминаніями юности; наукой они занимались съ любовью, но мало по малу стали превращаться въ тихихъ и спокойныхъ собирателей, нъсколько угрюмыхъ и недовърчивыхъ, - отчасти они и поотстали отъ современнаго научнаго положенія. А. А. Куникъ явился какъ желанный въстникъ со свъжими новостями, могъ многое поразсказать о новыхъ чудесахъ, о новыхъ завоеваніяхъ нёмецкой науки, о Боппё, о Гриммахъ, о сравнительномъ языкознанін, объ исторической грамматикъ, къ тому же онъ относился къ предмету ихъ занятій съ живъйшимъ участіемъ и съ полнымъ знаніемъ дела. - Кругъ говориль своему сотоварищу по Академін, Буссе: «Въ моемъ возраств я неохотно принимаю посъщенія незнакомыхъ молодыхъ людей; лишь въ отношеніи къ одному молодому человъку, прибывшему сюда, я сдълалъ теперь исключение и сказалъ ему: посъщайте меня иногда». Ръчь шла о Куникъ. Аделунгъ съ начала быль скрытень по отношеню къ А. А. Кунику, какъ и ко всякому другому, но после сталь доверчивее, самь завель речь о своихъ работахъ, при чемъ сказалъ собесъднику: «вы не осудите меня за то, что я не всякому даю въ руки свои собранія, съ трудомъ составленныя, равно и

относящіяся къ нимъ работы. Но вы — діло другое; вамъ я покажу все». У Аделунга было собрано болъе 300 извъстій о путешественникахъ по древней Россіи; собраніе этого матеріала, приготовленнаго большею частію къ печати, стоило ему большихъ денегъ; одному проф. Буле заплачено было за его бумаги 500 рублей. Кром'в Ф. Круга и Аделунга А. А. Куникъ расположилъ въ свою пользу Кеппена и Шегрена... Адедунгу первому пришла мысль, что надлежащее мъсто А. А. Кунику въ Академіи Наукъ, что его судьбу долженъ устроить и обезпечить Кругъ посредствомъ избранія въ свои адъюнкты. Въ этомъ смысле Аделунгъ сталъ делать намени А. А. Кунику и внушенія своему другу, старому академику. А. А. Куникъ относился къ намекамъ съ подобающею осторожностью и сдержанностью, указывая на то, что его работы, которыя способны были бы дать ему какое бы то ни было право на высокую честь, далеко не закончены; Кругъ тоже колебался — нежду прочинъ по причинъ отсутствія у кандидата печатныхъ трудовъ, такъ какъ статьи въ Москвитянинъ не могли идти въ счетъ. Впрочемъ, говорятъ (Барсукова, Жизнь Погодина VII, 370), что онъ и делаль представленіе, но въ виду того, что его часть имвла уже трехъ представителей (кромв Круга, Устряловъ п Шёгренъ), а у А. А. Куника ничего не было издано, согласія со стороны Министерства Народнаго Просв'ященія не посл'ядовало. Вообще такія діла двигаются въ Академіи медленно, и если кто будеть разсчитывать на скорый выборь, какъ на исходъ изъ бъдственнаго положенія, можеть спльно пострадать нравственно и дойти даже до отчаннія, что и случилось съ А. А. Куникомъ. Аделунгъ умеръ въ январъ 1843 годя, оставивъ неизданнымъ свою Uebersicht der Reisenden in Russland, а А. А. Куника не пристроеннымъ. — «Кругъ, писалъ послъ этого Аристъ Аристовичъ Погодину, относится ко мив постоянно очень любезно, но объ Академіи ни слова». — Въ концѣ концовъ дѣло дошло до того, что А. А. Куникъ возненавидель на время свои ученыя занятія п ръшился поступить во прикащики во книгопродавиу. Онъ говориль объ этомъ одному изъ своихъ новыхъ ученыхъ русскихъ друзей, Билярскому, со слезами въ глазахъ, чуть не съ рыданіями... Наконецъ-то горизонтъ началъ разъясняться. 16-го февраля следующаго 1844 года А. А. Куникъ быль опредёлень въ сверхштатные хранители по части русскихъ монетъ и древностей при нумизматическомъ музев Императорской Академіи Наукъ, благодаря предстательству друзей и участію Круга. Л'ётомъ 1844 года и Кругъ скончался, заявивъ Непременному Секретарю Академіи Наукъ свое непрем'внное желаніе, чтобы изданіе его приготовленныхъ для печати сочиненій никому не было поручаемо, кром'в А. А. Куника: это было хорошею рекомендаціей. Къ тому же въ теченіи года А. А. Куникъ кончитъ и напечататъ первую часть своего большого труда «О призваніи шведских в родсовъ финнами и славянами». (Die Berufung der schwedischen Rodsen и т. д.). Трудъ быль встрвченъ общимъ одобреніемъ академиковъ и вообще спеціалистовъ, кром'в Погодина, Византійскій Временникъ. 19

Digitized by Google

который еще ранѣе издалъ диссертацію на такую же тему и, должно быть, не нашелъ теперь достаточнаго признанія ея научныхъ достоинствъ, такъ какъ было заявлено, что вопросъ остался нерѣшеннымъ; во всякомъ случаѣ онъ имѣлъ свои причины быть недовольнымъ, хотя авторъ «Призванія родсовъ» не думалъ колебать его авторитета, а стремился только укрѣпить и развить старую скандинавскую теорію.

Разсуждение за то удостоилось лестнаго отзыва въ пространной ученой рецензіи Шегрена, и дало сочинителю окончательно признанное право на принятіе въ среду Академіи. 5-го октября 1844 года въ собраніи Отдівленія Академіи А. А. Куникъ быль избрань въ адъюниты Академін Наукъ по части русской исторін; Устряловъ заняль кресло Ф. Круга, въ званіи ординарнаго академика, а для Шегрена была учреждена особая кафедра финскихъ языковъ, изучению которыхъ онъ уже нѣсколько леть посвящаль свои труды. — Въ это же время въ ІХ-иъ томе Сборника Бэра и Гельмерсена «Beiträge zur Kenntniss des Russischen Reichs» вышель Критическій обзорь русской библіографіи, о которомъ мы упомннали выше. Началась живая и чрезвычайно плодовитая на первыхъ порахъ академическая деятельность А. А. Куника. Упомянемъ прежде всего объ изданіи Изслюдованій Круга по русской исторіи въ двухъ томахъ со введеніемъ, посвященнымъ біографіи покойнаго академика и оцфикф его прежде напечатанныхъ и вновь изданныхъ трудовъ, а также дъятельности на пользу русской науки въ качествъ совътника знаменитаго графа Румянцева, его посредника въ сношеніяхъ съ иностранными учеными, напримъръ съ Парижскимъ Газе по поводу изданія Льва діакона. Сверхъ того, статьи Круга сопровождаются пояснительными замёчаніями, дополненіями и исправленіями весьма серіозными и полезными. Вообще, это есть выраженіе настоящей ученой благодарности, истинной pietatis молодого ученаго къ благожелательному предшественнику, - памятникъ, вполив достойный стараго, добросовъстнаго труженика и еще большую честь приносящій даровитому изследователю, вступившему въ оставленное наследство съ отличіемъ и блескомъ. Мы не будемъ перечислять всвиъ работъ А. А. Куника — въ составленномъ еще не полномъ спискв онъ достигають до 130 нумеровь, а только постараемся, такъ сказать, ихъ классифицировать. По нъкоторымъ соображеніямъ мы начнемъ съ нумизматики; такъ какъ она прежде всего открыла ему доступъ съ начала възданіе Академін, а потомъ дала ему видное служебное положеніе при Императорскомъ Эрмитажъ (съ 1859 г., когда опредъленъ хранителемъ русскихъ монетъ, тамъ собранныхъ, затъмъ хранителемъ по галлерев Петра Великаго съ 1864 года, а съ 1886 года, по новому штату, опредъленъ на должность старшаго хранителя V-го класса).

А. А. Куникъ не мало сдёлалъ въ области древне-русской нумизматики, которая благодаря его трудамъ впервые получила боле прочное научное обоснованіе. Правда, Ф. Кругъ уже въ 1805 г. издалъ свои «Критическія розысканія», гдё между прочимъ высказалъ предположеніе о

томъ, что русскую монету могли чеканить и до періода татарскаго владычества, причемъ основываль это мевніе на «существованіи пробнаго въса и одного серебрянаго экземпляра». Въ одной изъ своихъ позднъйшихъ работъ тотъ же авторъ считалъ даже возможнымъ приписывать выдёлку золотыхъ и серебряныхъ медалей Владиніру I и Ярославу І. Эти догадки были высказаны, однако, лишь мимоходомъ, да и не могли быть обоснованы въ виду крайней скудости матеріала: древнъйшихъ монетъ Кіевскаго княжества въ то время почти вовсе еще не знали. Новыя нумизматическія открытія (между прочимъ Ніжинскаго клада въ 1852 г.) породили живой обмёнъ мнёній, большею частью, однако, совершенно противуположныхъ темъ взглядамъ, какіе первоначально казались правильными Ф. Кругу. Не только А. Шлёдеръ, но и І. Лелевель и Погодинъ не ръшались принять его гипотезы; косвенно высказался противъ нея также Я. Рейхель, выступившій съ изв'єстной теоріей о южно-славянскомъ происхожденіи древнійшихъ русскихъ монеть, къ которой примкнули и Ф. Кругъ и Ө. Шубертъ. Только съ 1852 г., когда былъ открыть Нежинскій кладь и русскіе нумизматы уже не такъ сильно увлекались метніемъ о южно-славянскомъ происхожденій этихъ монеть, чеканка ихъ снова была приписана великимъ князьямъ Владиміру Св., Ярославу Владиміровичу, Святополку Изяславичу, Владиміру Мономаху и Георгію, т. е. къ промежутку времени между 988 по 1157 годъ. Новое довърчивое настроеніе въ нумизматическихъ изследованіяхъ того времени сказалось особенно сильно въ извёстной попыткъ бар. В. Кёне приписать такъ называемый Стокгольмскій экземпляръ Ярославля серебра «языческому князю Олегу» (1858 г. н сл.).

:

Разногласія по вопросу о древности золотыхъ и серебряныхъ монетъ съ именами русскихъ князей, въ особенности попытка бар. В. Кёне вызвала А. А. Куника на ученый споръ, благодаря которому русская нумизматическая литература обогатилась такимъ произведеніемъ, какъ «Русско-византійскія монеты Ярослава І Владиміровича» и многими статьями ученыхъ нумизматовъ и археологовъ. А. А. Куникъ самъ указалъ на отличительную особенность своего труда. «Нумизматика и геральдика, писалъ онъ здёсь по поводу статьи бар. В. Кёне, какъ и всё историкофилологическія науки, требують, кром'в добросов'єстнаго изученія предмета, уменія применять къ нему историко-критическую методу (стр. 56). Строгое филологическое образованіе А. А. Куника и его обширныя познанія въ области русскихъ и византійскихъ древностей какъ нельзя боле способствовали выполненію этого требованія въ вышеназванномъ сочиненій нашего автора. Въ этомъ трудів онъ прежде всего доказаль самую возможность чеканки русско-византійскихъ монеть въ Кіевской Руси X-XI вв. и достигъ цъли своего разсужденія - «убъдить склонныхъ къ скептицизму или не близко знакомыхъ съ современнымъ состояніемъ историческаго изследованія, что признавать существованіе металлическихъ денегъ и именно монеты русскаго чекана очень естественно

и безъ всякаго противоръчія согласно съ дошедшими до насъ памятниками русской старины». Строго научное и точное описаніе двухъ видовъ Ярославля серебра (стр. 57-94) привели А. А. Куника къ следующимъ заключеніямъ: 1) вившній видъ и содержаніе отв'ясныхъ и круговыхъ надписей на монетахъ и изображение на нихълика св. Георгія, имя котораго, на сколько изв'встно, носиль въ то время одинъ только вел. кн. Ярославъ (стр. 100), гордившійся этимъ покровителемъ и върнвшій въ его заступничество (стр. 103, 105), свидетельствують въпользу того, что эти серебряники чеканили при Ярославъ І Владиміровичъ; такой выводъ можно подкръпить и другими менъе существенными наблюденіями; 2) далье, палеографическія и лингвистическія особенности легендъ, автодидактическій характеръ чеканки и русско-византійскій (а не чисто византійскій) стиль изображенія св. Георгія (стр. 113) указываеть на туземное происхождение по крайней мъръ нъкоторыхъ изъ экземпляровъ Ярославля «съребра»; 3) наконецъ, самое название «Ярославле сребро» какъ бы указываеть на ходячую монету, въ точности соответствуя встречающемуся на многихъ европейскихъ монетахъ: «moneta argentea» (стр. 120).

Положенія, высказанныя А. А. Куникомъ въ его сочиненіи о «Руссковизантійскихъ монетахъ Ярослава I Владиміровича», мы находимъ и въ его «Розысканіях» о славяно-византійских» монетах», появившихся въ 1861 году (въ Извъстіяхъ Имп. Археол. Общ., т. III). Здъсь, однако, кром'в дальн'вишихъ разъясненій тіххъ взглядовъ, конхъ А. А. Куникъ придерживался въ предшествующемъ своемъ трудъ, онъ высказался и относительно Владимірова (а не одного только Ярославля) злата и серебра. «Пока клады, писаль А. А. Куникъ въ первомъ своемъ трудъ, не дадутъ намъ дучшаго научения, мы не имбемъ права относить монеты (златники и серебряники) съ именемъ Владиміра къ Владиміру Великому, а скорѣе должны приписывать (чеканку?) ихъ Кіевскому великому князю Владиміру Всеволодовичу Мономаху (1113—1125)» (стр. 139). Не задолго передъ темъ, однако, когда появилось сочинение А. А. Куника (1860 г.), въ Мекленбургъ уже найденъ былъ такъ называемый Шванскій кладъ, «поучительность» котораго въ ръшенін вопроса о «Владиміровомъ злать п серебръв поспъшилъ признать самъ А. А. Куникъ. Содержание этого клада, въ которомъ вибств съ значительнымъ количествомъ монетъпервой трети XI стол. оказалась и монета Владиміра, уб'єдило А. А. Куника, что «Владимірово злато и серебро выбиты отцомъ великаго князя Ярослава-Георгія между 988 и 1015 годами» (Изв., стр. 73). Такимъ образомъ дополнено и исправлено было первое изъ общихъ заключеній, высказанныхъ А. А. Куникомъ о древнъйшихъ монетахъ Кіевскаго княжества въ паследованіи о «Русско-византійскихъ монетахъ Ярослава І»; остальныя положенія его отуземномъ пропсхожденіи ихъ и значеніе ихъ въ денежномъ обращеніи онъ не подвергъ дальнівшей переработків, не смотря на то, что уже въ это время, по собственному его признанію, новые экземпляры монетъ Владиміра и Ярослава столи появляться одинъ за другимъ.

Какъ бы то ни было, нумизматическіе труды А. А. Куника не только устранили предшествующіе имъ ложные вагляды, но породили и новое движеніе въ исторіи русской нумизматики, связанное съ именами И. А. Бартоломеи, гр. А. С. Уварова, В. В. Стасова и многихъ другихъ. Основные выводы, къ какимъ пришелъ А. А. Куникъ въ своихъ изследованіяхъ, сделанныхъ слишкомъ тридцать леть тому назадъ на основаніи довольно скуднаго матеріала, въ главнейшихъ своихъ чертахъ все еще можно считать общепризнанными (ср. Графъ И. И. Толстой, Древнейшія русскія монеты великаго княжества Кіевскаго, стр. 1 и сл., 86—89, 149—155, 159 и 161).

Тоть историко-критическій методъ, какимъ А. А. Куникъ воспользовался при изученіи древнійшихъ монетъ Кіевскаго княжества, можетъ послужить образцомъ строго-научнаго изслідованія вообще и съ этой точки зрівнія получаеть большое значеніе въ ході развитія нашихъ историческихъ знаній, а общіе выводы, добытые имъ путемъ приміненія этого метода даже къ крайне скудному матеріалу, все же въ главныхъ чертахъ можно считать уже признанными въ наукі, которая ожидаетъ лишь новыхъ работниковъ для дальнійшаго развитія ихъ.

Но наибольнія заслуги, оказанныя Аристомъ Аристовичемъ Куникомъ исторической наукъ, сосредоточиваются около слъдующихъ пяти пунктовъ: 1) Варяжскій вопросъ или-же вопрось о происхожденіи Русскаго государства; 2) Византія и значеніе ея литературы для пониманія. русской исторіи; 3) Исторія новаго русскаго просв'вщенія — преимущественно при Петръ Великомъ и при его преемникахъ въ связи съ дъятельностью Академіп Наукъ; 4) Исторія западныхъ русскихъ окраинъ, куда относятся важныя изследованія по Ливонской исторіографіи и образцовое изданіе «Русско-ливонскихъ актовъ»; 5) Значеніе инородческаго элемента въ русской и славянской исторіи: Тюрки, Черемисы, происхождение Болгаръ, родство Мадьярское, Печенъги и Половцы и т. д. Нужно при этомъ имъть въ виду, что плодотворнымъ былъ не только личный трудъ академика, но и его вліяніе на другихъ, умѣнье привлекать п возбуждать подходящихъ лицъ для разъясненія важныхъ ученыхъ вопросовъ. А. А. Куникъ былъ человъкъ почина, въ его головъ постоянно слагались новые планы и кипъли живыя мысли, которыя онъ развиваль съ одушевленіемь и жаромь; одушевляя другихь, онь долго не остываль и самь. Есть цълый рядь солидных работь, приведенныхъ болъе или менъе благополучно къ концу подъ его руководствомъ: укажу для примъра на Византійскую хронографію Муральта, на Ливонскую хронографію Боннеля. По его вызову работали надъ арабскими текстами такіе большіе люди въ наукъ, какъ Ильминскій, какъ баронъ В. Р. Розенъ. Сверхъ того интересы А. А. Куника простирались и въ другія, повидимому, самыя отдаленныя области. Къ сожальнію, я убъждаюсь, что не

могу разсчитывать на дальнёйшее терпёливое вниманіе Конференціи къ моему несовсёмъ экономически разсчитанному обозрёнію дёятельности почившаго сочлена, отказываюсь на время отъ подробностей, можетъ быть, наиболее важныхъ, и заключаю краткою характеристикою его какъ человёка.

Его возэрвнія на ввру, политику, жизнь и нравственность были тоже оригинальны и во многомъ самобытны. Относительно релнгін онъ не признавалъ другаго органа познанія, кром' разсудка, при томъ вооруженнаго историческою критикой. Историческая критика, подкръпляемая сравнительною филологіей, была для него альфа и омега, весь символъ въры. Въ отрицаніи онъ не останавливался на полдорогъ, шелъ далъе Штрауса первой поры и Ренана. Ни къ какому приходу, ни къ какой церкви онъ принадлежать не хотель ни даже внешнимъ образомъ. Попы у него раздёлялись на многіе разряды: православные, католическіе, протестантскіе; последніе также мало пользовались его расположеніемъ, какъ и предыдущіе. Нужно, впрочемъ, прибавить оговорку: какъ такіе; если они были ученые, то многое прощалось. Равнымъ образомъ Аристь Аристовичь часто высказывался какъ рёзкій антисемить и, однако, дружилъ съ нъкоторыми учеными евреями. Въ политикъ Куникъ утвердился на провозглашенномъ въ молодости принципъ гуманности, возвышающейся надъ всякими національными отличіями и долженствующей служить общею всъхъ примирительницею. «На національность я смотрю, говорилъ онъ, какъ на средство для достиженія высшей цёли гуманности». Онъ не хотъль быть нъмецкимъ піонеромъ на Руси, прямо высказывался, что считаеть лучшимъ проводить въ Академію русскихъ, не совствить въ шутку одно время называли его предводителемъ русской партін если не въ Академін вообще, то въ Третьемъ ея Отделенін; но все-таки Аристъ Аристовичъ не сдълался настоящимъ славяно-руссомъ по своимъ чувствамъ. Въ последние годы — даже со времени последней турецкой освободительной войны — онъ часто сталь употреблять слово шовинизмо, какъ обозначение качества крайне предосудительнаго. Подъ это понятіе подходило и желаніе водрузить крестъ на св. Софія Константинопольской и утвердиться на Босфорф со стороны Россіи. Приходилось ему замфчать, что если онъ желаеть быть последовательнымъ, то долженъ назвать первымъ русскимъ піовинистомъ своего норманна Аскольда, а Олега — тъмъ болъе. Позволяю себъ припоминть нъчто изъ своихъ споровъ съ покойнымъ по этому поводу. «Не нужно заботиться о престижв, говориль онъ, сидите дома, сидите смирно, устраивайте получше свои финансы, которые теперь у васъ такъ плохи, занимайтесь науками». Когда дело шло о науке, тогда и Византію рекомендовалось завоевывать - пдеально, и св. Софія получила полное признаніе, какъ предметь какого угодно страстнаго увлеченія художественнаго нли археологическаго. «Все остальное приложится вамъ». «Но, Аристъ Аристовичъ, какъ же намъ сидъть спокойно, не имъя у себя ключей отъ своего дома? Какъ

же нужно имъть смиреніе, чтобы ни въ чемъ никогда не раздражать гордыхъ и заносчивыхъ мореплавателей, всегда готовыхъ расправиться со слабыми, когда этого требують ихъ не доступныя посторонней предусмотрительности выгоды, и отлично умъющихъ бомбардировать чужіе берега и крипости, укрывающія чужой флоть? Да и какъ развивать хорошіе финансы въ наши времена, не имъя въ рукавицъ кръпкаго кулака. когда иначе могутъ вамъ предписать такіе тарифы, отъ которыхъ богатъть будеть одна противная сторона, а другая — именно ваша — будеть осуждена на экономическое рабство. Если это будетъ именно такъ, то откуда будетъ возобновляться п поддерживаться интеллигентный классъ вашихъ цвинтелей: кто будетъ читать и покупать ваши книги, писанныя порусски и о русской псторін»? Впрочемъ, въ последнемъ отношеніи Аристъ Аристовичъ не былъ требователенъ. Популярности онъ ужъ поистинъ не искалъ, большаго числа читателей скоръе боялся и всегда готовъ быль принять мёры противъ ихъ излишества. Когда возникла мысль объ изданіи спеціальнаго журнала по византинов'й внію, онъ возсталь противь предположеннаго написнованія новаго органа Византійскимъ обозръніемъ, находя это слишкомъ, по его выраженію, будуарнымъ, слишкомъ разсчитаннымъ на рекламу, и въ-угоду ему было придумано название Временникъ, все-таки отзывающееся некоторымъ почтеннымъ арханзмомъ. — Въ концъ концовъ Аристу Аристовичу не чужда была и та извъстная серіозная идея, что хорошихъфинансовъ можно достигнуть при помощи хорошей политики.

Но далье - далье начинался уже такой радикализмъ, который напоминаль о Жанъ-Жакъ Руссо и предупреждаль графа Л. Н. Толстаго. Сопіальный вопросъ А. А. Куникъ рішаль очень просто; онъ утверждаль, что 30,000 рублей есть тахітит дохода, который дозволяется пивть частному человъку. Всякіе каипталы, выступающіе за соотвътствующую норму, должны перестать существовать. Тутъ уже не прогресспвный налогъ долженъ дъйствовать, а и вры болье рышительныя и крѣпкія. Конечно, не буржуазные парламенты или какія либо такъ называемыя представительныя учрежденія могуть на нихъ ръшиться, а только строгая монархическая власть. Петръ Великій — после исторической критики второй предметь в рованія Ариста Аристовича — могь бы это сдёлать. Тогда всё были бы спокойнее и счастливее. Счастіе человъческое вообще не многаго требуетъ; наука, конечно, нужна, но она для избранныхъ; образование безъ науки стоить не многаго и часто прикрываеть одну пустоту и ложь. Поэтому, не следуеть искусственно распложать такъ-называемую пителлигенцію; лучше оставлять людей, въ которыхъ даже принциаещь участіе, въ простотв и невысокой долв. Если бы Аристъ Аристовичъ не былъ протестантскимъ монахомъ, если бы онъ имълъ хотя бы «натуральныхъ» детей, то онъ, по всей вероятности, не сталь бы отдавать ихъ, какъ Руссо, въ воспитательный домъ, но не сталь бы и много хлопотать о пріобщеніи ихъ къ рядамъ интел-



лигентнаго сословія. В'єдь въ простой, низкой дол'є они могли бы быть не мен'є счастливы.

Я долженъ сдёлать оговорку. Я счелъ бы большимъ грёхомъ чтонибудь выдумывать на покойнаго, котораго искренно уважаль и которому за многое обязанъ быть благодарнымъ; я желалъ бы сохранить за нимъ не только ученый, но и человъческій живой образъ, но имъю для этого пока только скудный матеріаль въ своихъ воспоминаніяхъ о личныхъ съ нимъ беседахъ, изъ которыхъ и привожу отдельныя мысли въ самомъ подлинномъ ихъ выраженіи. Не ручаюсь, однако, за то, въ какой степени онъ были всь вмъсть и каждая порознь тесно скръплены въ одно общее постоянное міросозерцаніе, и не было-ли туть въ чемъ-нибудь случайныхъ настроеній минуты. Припомню въ конців и совіть житейской мудрости: «Если хотите долго прожить, никогда не нужно вздить на извощикахъ, а всегда нужно ходить пъшкомъ». И вотъ, въ былыя времена мив нервдко приходилось сопровождать Ариста Аристовича посл'в ученыхъ зас'вданій на Литейной улиців или же на Гагаринской набережной (гдф жилъ председатель Археографической Коминссін В. П. Тптовъ) до Николаевской набережной, чтобы затемъ отправиться на свою квартиру. Въ морозъ я — сравнительно молодой человъкъ — кръпко кутался въ шубу, а мой болье чымъ шестидесятильтній спутникъ по обычаю шагалъ съ открытою грудью - распахнувшись. Кром удовольствія личной бесёды, я получаль лишній шансь на продленіе своей жизни и, сверхъ того, даже на богатство въ дозволенныхъ размърахъ, такъ какъ рекомендовалось деньги, какія могъ бы я истратить на наемъ извощика, откладывать въ сберегательную домашнюю кассу....

«Помянемъ добромъ незабвеннаго товарища, до конца жизни высоко ставившаго честь Академіи и всегда твердо державшаго знамя науки».

В. Васильевскій.

# Списокъ трудовъ А. А. Куника по византи..овъдънію 1).

#### 1811.

1. Die Berufung der schwedischen Rodsen durch die Finnen und Slawen. Eine Vorarbeit zur Entstehungsgeschichte des russischen Staates. I. Abth. St.-P. 1844. XXVIII + 182. II. Abth. St.-P. 1845. XVI + 496. 8°.

#### 1845.

2. Der Raubzug und die Bekehrung eines Russenfürsten, nach der Biographie des Bischofs Georg von Amastris. — Bull. hist.-phil. III, p. 33-48.



<sup>1)</sup> Къ юбилею 50-лётней дёнтельности А. А. Куника въ Академіи Наукъ подъредакціею академика К. Г. Залемана быль напечатанъ подробный списокъ всёхъ трудовъ его подъ заглавіемъ: Ernesti Eduardi Kunik index operum omnium. Petropoli 1894. 4°. 36 стр. Однако, по желанію самаго А. А. Куника, этотъ списокъ, напечатанный только въ 3-къ экземплярахъ, не вышель въ свётъ. Въ непродолжительномъ времени онъ будеть изданъ вновь въ исправленномъ и дополненномъ видё.

#### 1846.

3. Sur l'expédition des Russes normands en 944 vers les pays situés aux bors de la mer Caspienne d'après Nizami, Ibn-al-Athir et Ainy. — Bull. hist.-phil. IV, p. 182—202.

#### 1847.

- 4. Vorschlag zu einer Preisaufgabe über eine byzantinische Chronographie vom J. 610 bis zum J. 1204. Bull. hist.-phil. IV, p. 145—160.
- 5. Sur la première expédition Caspienne des Russes normands en 914 d'après la chronique inédite de l'Arménien Mose Caghan-Catovatsi. Bull. hist.-phil. IV, p. 202—204.

#### 1848.

- 6. Forschungen in der älteren Geschichte Russlands. Von Philipp Krug. Th. I (CCLVI. 238). II (239—834—2). St.-P. 1848. 8°.
- [Изд. А. А. Куникомъ съ введеніемъ и приложеніемъ. Укажемъ здёсь слёдующія статьи его:
- § 2. Ueber die Hetairie der Farganen und Chasaren in Byzanz während des 9-ten und 10-ten Jahrhunderts, S. 770-782.
- § 3. Ueber den Zusammenhang der alten Dromiten mit den Pseudodromiten der Byzantiner im 19-ten Jahrh. 782-828.
- § 4. Ueber die Bekanntschaft der Armenier, Perser, Araber und Byzantiner mit den Russen. 829-834].

#### 1849.

7. Vorschlag zu einer Preisaufgabe über eine byzantinische Chronographie. St.-P. 1849. 8°.

#### 1849-1850.

8. Analectes historiques ou choix de matériaux pour servir à la connaissance des sources de l'histoire russe. № 1—8. — Bull. hist.-phil. VI, p. 353—379. VII, p. 70—74. VIII, p. 170—172, 185—192, 305—327, 353—387 — Mél. russes I, p. 124—159, 239—245, 599—614, 653—731.

[Укажемъ здёсь слёдующія статьи, касающіяся византиновёдёнія:

- N 3. Sur le besoin de soumettre à un examen critique les productions littéraires de Photius.
- № 4 et 5. Que sont devenues les deux homélies εἰς τὴν ἔφοδον τῶν 'Ρῶς découvertes à Moscou par Païsi Ligaridès et mentionnées pour la dernière fois par Montfaucon?
- Nº 6. Sur un manuscrit de la bibliothèque de l'Escurial, renfermant un sermon du patriarche Photius, tenu à propos de l'incursion des Russes en l'an 866.
- № 8. Nouveaux renseignements sur les deux homélies du patriarche Photius, tenues à propos de l'incursion des Russes en l'an 866].



#### 1851.

9. Probe einer neuen Ausgabe der byzantinischen Chronologie von Philipp Krug. — Bull. hist.-phil. IX, p. 223—224, 379—384 — Mél. russes II, p. 165—174.

#### 1853.

- 10. Почему Впзантія донын в остается загадкой во всемірной исторіи?— Ученыя Записки Императорской Академіи Наукъ по І и III Отдівленіямъ. Т. II, стр. 423—444.
- 11. О трудахъ впзантиниста Тафеля.—Ученыя Зап. Имп. Акад. Наукъ по I и III Отд. Т. II, стр. 444—454.

#### 1854.

- 12. Основавіе трапезунтской имперія въ 1204 году. Ученыя Зап. Имп. Акад. Наукъ по І и III Отд. Т. II, стр. 705—733.
- 13. О связи трапезунтско-сельджукской войны 1223 года съ первымъ нашествіемъ Татаръ на съверное Черноморье. Ученыя Зап. Имп. Акад. Наукъ по І и ІІІ Отд. Т. ІІ, стр. 734—746.
- [а. Извъстіе Панарета о войнъ трапезунтскаго императора Андроника I съ сельджукскимъ султаномъ Ала-Эддиномъ въ 1233 году.
- b. Сказаніе митрополита Іоанна о войнѣ Андроника I съ султаномъ Ала-Эддиномъ въ 1223 году].
- 14. О перенесеніп пконы св. Николая изъ Корсуня въ Новгородъ въ 1223 г. Матеріалы, служащіе къ возстановленію первобытной Новгородской л'ятописи съ 1208—1224 годъ. Ученыя Зап. Имп. Акад. Наукъ по І и ІІІ Отд. Т. ІІ, стр. 747—759.
- 15. Дополненія къ статьямъ о трапезунтскихъ и татарскихъ дѣлахъ.— Ученыя Зап. Имп. Акад. Наукъ по I и III Отд. Т. II, стр. 788—798.
  - [а. О замужествъ дочери Володаря Ростославовича.
- b. О грузинскомъ происхожденіи бабушки перваго трапезунтскаго царя.
  - с. О прибытіи Андроника въ Галичь въ 1164 году.
  - d. О родоначальникахъ грузинскихъ князей Андрониковыхъ.
  - е. Общій отзывъ о Фальмерайеръ, какъ византійскомъ хронологъ.
- f. Еще редакція сказанія о принесеніи пконы св. Николая изъ Корсуня.
- 16. (Броссе и Куникъ). Разборъ сочиненія Библіотекаря Имп. Публичн. Библіотеки д-ра Э. фонъ Муральта, подъ заглавіемъ: Essai de chronographie Byzantine de 395 à 1057. XXIII прис. Дем. нагр. (1854), стр. 63—84.

#### 1855.

- 17. О трудахъ византиниста Муллаха. Ученыя Зап. Имп. Акад. Наукъ по I и III Отд. Т. III, стр. 413—428.
  - 18. Объ обработив впзантійской хронографіи. (По поводу сочиненія

- Э. Муральта). Ученыя Зап. Имп. Акад. Наукъ по I и III Отд. Т. III, стр. 465—478.
- 19. Еще о замужествъ дочери Володаря Ростиславовича. Ученыя Зап. Имп. Акад. Наукъ по I и III Отд. Т. III, стр. 742.

#### 1857.

20. Доказательство, что текущій XIV великій индиктіонъ начинается 1 марта 6917 мартовскаго и сентябрскаго года отъ С. М. (= 1 марта 1409 юліанскаго г.), въ пятницу. — Ж. М. Н. Пр. Часть 96, Отд. ІІ, стр. 388—396.

#### 1858.

21. Témoignages constatant que la XIV-e grande indiction courante part du vendredi 1-er mars de l'année 6917 du monde ou du 1-er mars de l'année julienne 1409. — Bull. hist.-phil. XV, p. 332—341 — Mél. russes III, p. 608—619.

#### 1860.

22. О русско-византійскихъ монетахъ Ярослава I Владиміровича, съ изображеніемъ св. Георгія поб'ёдоносца. Историко-нумизматическое изсл'ёдованіе. (Съ 4 таблицами рисунковъ). Спб. 1860. VIII, 166 стр. 4 лл. 4° min.

#### .1864.

- 23. Bericht über die "Beiträge zur Geschichte der bulgarischen Kirche" von Hrn. Zachariae von Lingenthal. Bull. VII, p. 341—350 Mél. russes IV, p. 383—396.
- 24. Донесеніе о матеріалахъ для исторіп болгарской церкви. Соч. Цахаріэ-фонъ-Лингенталь. — Зап. И. А. Н. V, стр. 254—262.

#### 1871.

25. О запискъ Безъимяннаго Таврическаго (Anonymus Tauricus). (По поводу сочиненія П. П. Ламбина: «Опытъ возстановленія и объясненія Несторовой лътописи»).— XIV прис. Уваров. нагр. (1871), стр. 106—110.

#### 1874.

26. О запискъ Готскаго Топарха. (По поводу новыхъ открытій о таманской Руси и крымскихъ Готахъ). — Зап. И. А. Н. XXIV, стр. 61—160.

#### 1875.

· 27. Каспій. О походахъ древнихъ Русскихъ въ Табаристанъ, съ дополнительными свёдёніями о другихъ наб'єгахъ ихъ на прибрежья Каспійскаго моря. Б. Дорна. СПБ. 1875 8°. — Прил. № 1, къ XXVI-му т. Зап. И. А. Н.

#### 1881.

28. Ergänzende Bemerkungen zu den Untersuchungen über die Zeit der Abfassung des Lebens des h. Georg von Amastris. Ein Beitrag zur Aufklärung der russisch-byzantinischen Chronologie des 9. Jahrhunderts.—Bull. XXVII, p. 338-362 = Mél. russes V, p. 8-42.

#### 1889.

29. Записка Академика А. А. Куника объ ученыхъ трудахъ членакорреспондента Императорской Академіи Наукъ Василія Григорьевича Васильевскаго. С.-Петербургъ 1890. 40 стр. in 8°.

#### 1894.

30. Заппска о составленій перечня византійскихъ грамоть и писемъ, читанная академиками В. Г. Васильевскимъ и А. А. Куникомъ. — Зап. Имп. Акад. Наукъ. Т. 75, стр. 98—102.

## + В. Г. Васильевскій.

(Съ портретомъ).

13 мая во Флоренціп скончался нашъ первый византинистъ, старшій по возрасту, первый по таланту, по эрудиціи, по значенію въ наукть.

Старшій не значить старый, Василій Григорьевичь Васильевскій покпнуль нась слишкомъ рано. До последней минуты чувствоваль онь большое желаніе работать, перо выпало у него изъ рукъ уже на смертномъ одре; последнія страницы, написанныя имъ, появились послед его смерти, некоторыя изданія его такъ и остались не оконченными. Василій Григорьевичь скончался на 62-мъ году, въ возрасте, который для иностранныхъ ученыхъ совсёмъ не считается преклоннымъ. Кончину его следуетъ назвать преждевременной еще и потому, что не легко давалось ему земное поприще, и лишь въ последнее десятилетіе онъ могъ считать себя матеріально обезпеченнымъ; только наступало время, когда выслуживъ наконецъ пенсію онъ могъ бы, разставшись съ некоторыми занятіями, предаться всецело любимой науке, и завершить свои многолетніе труды, какимъ-нибудь новымъ общирнымъ изследованіемъ, или по меньшей мере дополненнымъ и исправленнымъ изданіемъ своихъ сочиненій, разбросанныхъ по журналамъ.

В. Г. Васпльевскій быль сыномъ сельскаго священника Любимскаго увзда Ярославской губерній (род. 21 января 1838 г.) и первоначально воспитывался въ Ярославской духовной семинарій. Только выдающіяся способности и исключительное трудолюбіе пролагають путь отъ скромной хаты къ университетской канедрв и въ Академію Наукъ.

Въ 1856 г. В. Г. Васильевскій поступиль въ Главный Педагогическій Институть, а затімь по закрытін его перешель на послідній курсь Историко-филологическаго факультета С.-Петербургскаго университета. Студенть Васильевскій обратиль на себя вниманіе профессоровь Благовіщенскаго, Срезневскаго и Стасюлевича, и въ 1862 г. онъ быль по-

Digitized by Google



Signature of the probability of the pr

#### 1 . 9.

The second of the first term of the first term

#### 18.14.

is a set of the energy of a set of the following the set of the s

## r B. F. Er ju mare ein.

#### Add to the second

place to the term of the temperature to the test 5.4 50 Feb. 37 (32) 33 at 46 8 (5) (6) Feb. ( ,,, CONTRACTOR STATE OF THE ASSESSMENT OF THE ASSESS и единеска уческа Тара Совей майда студ The Earth, mero through the grant position Control of the Books of Astronomy to the Astronomy South Control of the Boat Control of Control of Sec. 10 ty, 1 to 1 10 to 6 600. Telephone to canage or them also be? carrespondence and extended to the say, the last of order products a dimbor's relative edecated file on a sc ебей менер едино с светойных мы трагос и прущны время инны и стеми от спетельного бор росси спетельного тіями, г., посьой геоді во модой модоймують и поверчить по Try use, the secondary of nones and for upwared the formale of мен мед 1 година выявли мед в геновым в и сторов с a windates,

yis a substitute of the conformation of which is a system of the conformal conformation of the conformal conformation of the conformation of the

Вы собт Б. С. Боска и стичендиционно состоя В Институра, а оперсы по всести и стичественной постое Астрону образованием, составляющей Сейов формации с Стичену о Вена, семена образованием и стическа, провежением боска пробразованием и Стичен и и ститура по-



# Василій Григорьевичъ В**асильевскій**

Amoral & Balances - No. 19, a high control #17.2

сланъ заграницу для усовершенствованія въ наукахъ. Повздка эта несомнѣнно принесла ему большую пользу и отразилась впослѣдствін на его трудахъ. Онъ всесторонне изучилъ всеобщую исторію и научился работать у такихъ авторитетовъ, какъ Моммзенъ и Дройзенъ.

Однако, необходимость добывать хлёбъ насущный заставила В. Г. Васильевскаго по возвращении изъ за границы принять мёсто преподавателя въ Виленской гимназіи. Но онъ не могъ довольствоваться однимъ преподаваніемъ и занялся разработкой мёстнаго архивнаго матеріала; впослёдствій онъ напечаталь нёсколько трудовъ по исторіи Литвы, а первая его ученая работа была посвящена римской исторіи. Съ первыхъ же шаговъ молодой ученый показаль, что онъ живо интересуется родной стариной и желаль бы освётить русскую исторію съ общеевропейской точки зрёнія и приложить къ ней методы, выработанные западными учеными.

Ровно тридцать лёть тому назадъ появился первый обширный трудъ В. Г. Васильевскаго, его магистерская диссертація, подъ заглавіемъ: «Политическая реформа и соціальное движеніе въ древней Греціи въ періодъ ея упадка». Сочиненіе это не могло не привлечь вниманія ученаго міра, прежде всего самымъ выборомъ темы. «Въ небогатой ученой литератур'в русской, зам'вчалъ авторъ въ предисловіи, всетаки можно указать н'всколько сочиненій или хотя переводныхъ статей, относящихся къ другимъ періодамъ греческой исторіи; но посл'вднія времена самостоятельнаго существованія въ Греціи еще не были у насъ предметомъ не только пзсл'вдованія, но даже какого-либо вниманія».

Въ этой работъ, посвященной соціальной реформъ Агиса п Клеомена, уже проявились главитинія качества, которыми всю жизнь отличался Василій Григорьевичь: тщательное и критическое изученіе источниковъ, большая начитанность, умънье опредълить причину и происхождение событій и освітить отдільное явленіе съ общеисторической точки зрівнія. «Наше объясненіе источниковъ, говорилъ авторъ, изъ которыхъ явилось извъстіе объ аграрномъ законодательствъ Ликурга, дълаетъ фактъ этого законодательства болже чёмъ сомнительнымъ и вполню отвергаетъ его дъйствительность, ибо самое извъстіе оказывается основаннымъ отчасти на ложной постановкъ вопроса, отчасти на тенденціозномъ отношенія къ нему. Зато, съ другой стороны, мы получили тотъ важный результатъ, что преобразовательныя попытки спартанских дарей окажутся не случайными и неожиданными, а подготовленными целой философской пропагандой. Политическія теоріи образуются и развиваются подъ вліяніемъ политической дъйствительности и въ свою очередь имъютъ вліяніе на ходъ государственной жизни. Было бы очень любопытно и поучительно проследить это взаимодействие въ общей греческой истории. Но не уклоняясь отъ нашей ближайшей цели, мы можемъ остановиться только на одномъ пунктъ, который, какъ намъ кажется, пмъетъ близкое отношеніе къ исторіи спартанской реформы. Мы думаемъ, что она была отчасти

подготовлена развитіемъ греческой политической философіи и стояла въ связи съ нѣкоторыми политическими ученіями, при томъ такими, которыя находятся въ родствѣ съ очень распространенными и въ тоже время очень утонченными идеями новаго времени. Новое время не всегда признаетъ свое заимствованіе у стараго и еще рѣже сознаетъ, что оно повторяетъ зады. Можетъ быть не послѣдняя задача исторіи и здѣсь воздать каждому должное».

Не довольствуясь своей спеціальной темой, молодой авторъ старался подм'єтить въ древней Греціи общіе историческіе законы. «Внутреннее соціально политическое развитіе греческаго народа, говориль онъ, совершалось по тёмъ же самымъ законамъ, какіе зам'єтны въ исторіи другихъ государствъ; оно представляеть въ сущности тоть же самый порядокъ явленія и см'єны основныхъ формъ экономическаго и общественнаго быта, какой потомъ повторяется въ исторіи Рима и новыхъ государствъ Европы».

По защитв магистерской диссертаціи В. Г. Васильевскому въ 1870 г. была предложена каседра въ С.-Петербургскомъ университетв, которой онъ не оставляль до самой своей смерти. Съ этихъ поръ въ теченіе почти 30 леть онь читаль общій курсь среднихь вековь, а предметомь своихъ спеціальныхъ изысканій сдівлаль Византію. Въ печати онъ не объясняль, почему именно посвятиль себя изученію Восточной имперіи и какое значеніе придаваль византинов'єд'єнію. Однажды онъ зам'єтиль мимоходомъ (въ рецензіи на докторскую диссертацію О. И. Успенскаго): «Задачи исторической русской науки во всёхъ отношеніяхъ весьма разнообразны и широки; она еще очень молода и почти начинаетъ только касаться даже такихъ отдёловъ, въ которыхъ ей слёдовало бы быть полной госпожей. Есть отдёлы, въ которыхъ она не должна и не можетъ довольствоваться повтореніемъ чужого. Къ такимъ отдёламъ принадлежить, конечно, и византійская исторія, такъ тёсно связанная съ русскою и византійскою. Въ разговорахъ съ пріятелями Василій Григорьевичъ неоднократно высказываль убъжденіе, что именно здёсь находится та сфера, въ которой можетъ проявиться и воспитаться самостоятельная дъятельность русскихъ ученыхъ въ области всеобщей исторіи, что здъсь предстоить имъ не только усвоение чужого и въ лучшемъ случав почтительное следованіе издали по протоптаннымъ следамъ и дорогамъ, но п открытіе новыхъ путей, равноправное участіе въ общей европейской ученой деятельности, съ возможностью не только заимствованія, но и своихъ собственныхъ вклаловъ.

Въ то время, когда выступилъ на ученое поприще В. Г. Васильевскій, уже довольно много говорили о византійскомъ вліяніи въ русской исторіи и признавали, что вліяніе это достойно изученія. Но не было охотниковъ посвятить себя спеціально Византіи, приступить къ изысканіямъ, гдѣ на каждомъ піагу встрѣчались почти неодолимыя трудности; многихъ пугало отсутствіе предварительныхъ работъ и критическаго изданія

источниковъ, еще болѣе отталкивалъ средневѣковый языкъ, для котораго и до сихъ поръ нѣтъ ни удовлетворительной грамматики, ни полнаго словаря. Василій Григорьевичъ смѣло пошелъ на встрѣчу всѣмъ этимъ трудностямъ; съ рѣдкимъ терпѣніемъ, съ поразительной усидчивостью сталъ онъ работать въ области, столь невыгодной и въ матеріальномъ отношеніи и въ отношеніи популярности. Своей труженической жизнью онъ лучше всякихъ словъ доказалъ, какое важное значеніе онъ придаваль византійской исторіи.

Не подлежить сомивнію, что изученіе Византіи представляєть существенный интересъ въ троякомъ отношении. Во первыхъ, оно необходимо для объясненія многихъ сторонъ европейской исторіи, не только политическихъ фактовъ, но и культурныхъ. Такія событія, какъ крестовые походы и ихъ посавдствія экономическія, умственныя, нравственныя, не могуть быть всестороние осв'вщены безъ тщательнаго изученія византійскихъ источниковъ, а при изследованіи другой важнейшей эпохи, такъ называемаго Ренессанса, нельзя обойтись безъ знакомства съ состояніемъ византійской науки. Во вторыхъ, не возможно заниматься славянскимъ міромъ, обходя Византію. Исторія югославянскихъ государствъ, отчасти Россіи, на столько переплетается съ исторіей Восточно-римской имперіи, что иногда византійскіе историки являются главными и даже единственными источниками. Византія пользовалась такимъ обаяніемъ на Балканскомъ полуостровъ, что болгары и сербы прямо пересаживали къ себъ византійскія учрежденія, заимствовали византійскіе чины и титулы, и на Руси византійское вліяніе сказывалось повсюду и въ церковной сферв, и въ правъ, и въ литературъ, и даже въ домашней жизни, въ нравахъ и обычаяхъ. Ясно, что для ближайшаго определенія воздействія и взаимодъйствія Востока и Запада, нужно изучать Византію въ ней самой и для нея самой. Тогда только окажется возможнымъ решить любопытный вопросъ, почему Восточно-римская имперія прожила на тысячу л'ять дол'я Западной, и что представляеть византійская исторія, прогрессь или постепенный регрессь? Во всякомъ случат и въ этомъ третьемъ отношеніи Византія не лишена глубокаго общеисторическаго питереса. Это единственное большое европейское государство, просуществовавшее всё средніе віка и павшее тогда, когда другія европейскія государства напротивъ развивались и укръплялись. А между тъмъ и на Востокъ и на Западъ населеніе состояло изъевропейскихъ народовъ; п туть и тамъ не трудно усмотръть общую культурную основу, унаслъдованную отъ древняго міра, право было римскимъ, наука эллинской.

Работы В. Г. Васильевскаго осв'ятили Византію со вс'яхъ этихъ сторонъ, проложили новые пути по вс'ямъ направленіямъ.

Въ 1872 году появились его статьи «Византія и Печенѣги», которыя можно смѣло назвать образцомъ спеціальнаго изслѣдованія. У автора не было въ рукахъ какихъ-нибудь вновь открытыхъ псточниковъ, недоступныхъ его предшественникамъ. Правда, онъ привлекъ такой матеріалъ,

который хотя и быль давно напечатань, оставался въ небрежени, наприереписку Оеофилакта Болгарскаго, но главнъйшимъ образомъ онъ пользовался всетаки извъстными историками, Кедриномъ, Атталіотомъ, Анной Комниной. Тъмъ не менъе В. Г. Васильевскій съумъль сказать нъчто совстви новое, потому что онъ обладалъ удивительнымъ талантомъ вычитывать въ сухихъ лътописяхъ то, чего другіе не замъчали. Въ то время какъ по изложенію Финлея пли даже Герцберга (писавшаго много позже 1872 г.) Сельджуки и Печенъги дълаютъ какіе-то безсвязные и случайные набъги на Восточную имперію, В. Г. Васильевскій показаль, что турецкая орда сельджуковъ и турецкая орда печенъговъ, разлученныя въ своихъ странствованіяхъ, встрътились на поляхъ Малой Азін въ двухъ враждебныхъ лагеряхъ, тутъ благодаря самой Византіи пришли къ сознанію своего родства и готовились соединиться, чтобы разрушить Восточную имперію и основать на ея развалинахъ турецкое сельджукопеченъжское царство.

Авторъ вполнъ исчерпалъ тему; не разъ случалось мнъ провърять работы дорогого учителя, и я всегда убъждался, что источники использованы имъ до последней мелочи и ни единой черточкой нельзя пополнить его изложенія. Мало того, онъ старался освётить печен'яжскіе набъги съ болъе общей точки эрънія. Онъ доискивался причины, почему византійскимъ царямъ такъ трудно давалась борьба съ дикими кочевниками, и находиль ее въ общемъ положении имперіи; съ другой сторовы онъ показалъ, къ какимъ следствіямъ привели походы сельджуковь я печенъговъ. Только послъ послъдованія В. Г. Васильевскаго стало понятнымъ, что Алексвії Комнинъ въ отчанни могъ призвать на помощь западныхъ рыцарей для общей борьбы съ невърными, что византійскій царь самъ способствоваль возникновенію перваго крестоваго похода в появленію подъ ствнами Константинополя грознаго войска крестоносцевъ. Печенъжскіе набъги, представлявшіеся маловажными и неинтересными другимъ паследователямъ, получали совсемъ иную окраску въ талантливомъ изложенін В. Г. Васильевскаго; спеціальное изысканіе о турецкихъ ордахъ приводило къ важному результату, къ новому более глубокому и основательному объяснению одного изъ крупнъйшихъ фактовъ европейской исторіи.

Авторъ такъ широко понялъ свою задачу, что въ статьяхъ о Византіи и Печенъгахъ ему пришлось коснуться раздъленія церквей, и туть, при обсужденіи этого щекотливаго и труднаго вопроса, столько разълживо и ложно истолковывавшагося въ ту или иную сторону, Василій Григорьевичъ показалъ ръдкое безпристрастіе, которымъ онъ отличался и въ наукъ, и въ жизни. «Нътъ сомнънія, говорить онъ, что въ тъхъ событіяхъ, которыя привели къ означенному разрыву восточной и западной церквей, большая часть вины падаетъ на властолюбивую наглость представителей римскаго престола. Но едва ли также можно утверждать, что всъ слова и дъйствія Кируллярія были проникнуты духомъ хрито всъ слова и дъйствія Кируллярія были проникнуты духомъ хрито

стіанской кротости и братолюбія, котя, конечно, весьма можно сомивваться въ томъ, что лицо противоположнаго характера на Константинопольскомъ патріаршемъ престоле могло бы предупредить разрывъ, коренившійся весьма глубоко. Во всякомъ случав, мы думаемъ, что честь православнаго Востока гораздо боле поддержана была возвышенною миролюбивою и въ тоже время твердою рачью патріарха Антіохійскаго, чемъ страстными обличеніями Кирулларія. Во всякомъ случав следуетъ пожалеть, что полемика, которая потомъ завязалась между богословами объихъ церквей, вовсе не шла темъ путемъ соглащенія, мира и уступчивости, который быль указанъ истинно-христіанскимъ, истинно-гуманнымъ голосомъ Петра Антіохійскаго».

Истинно-христіанскій, истинно-гуманный голосъ Петра Антіохійскаго пліняль В. Г. Васильевскаго, потому что это быль его собственный голось, велініямь котораго онь сліндоваль въ жизни. Изъ подъ пера историка, изсліндовавшаго печеніжскіе набін, незамітно для него самого вылились сліндующія строки, характеризующія его прекрасную дущу.

«Первые годы последняго десятилетія въ XI веке, это быль моменть, когда государственная Византія, гордая своими римскими преданіями, своимъ незапятнаннымъ православіемъ, своимъ безконечнымъ превосходствомъ надъ всвиъ варварскимъ міромъ, грубыми инстинктами котораго она умела управлять съ такимъ искусствомъ, п къ среде котораго она причисляла какъ западныхъ христіанъ, такъ и своихъ славянскихъ единовърцевъ, потеряла въру въ себя и въ высокія заслуги своего православія. Эти заслуги передъ судомъ исторіи д'вйствительно высоки, но онъ, конечно, не оправдывали того іудейскаго, во всякомъ случав не христіанскаго возэрвнія, что догнать и обрядь составляють всю сущность христіанства помино дука любви христіанской; что общество, которое умветь понимать и толковать всв глубины догмата и лучше другихъ сохранило правильность обряда, есть уже новый сосудъ избранія, во всехъ случаяхъ какъ бы обязательно охраняемый самимъ Богомъ, что временныя несчастія и б'ёдствія происходять только отъ случайныхъ и частныхъ нарушеній въ какомъ-то подразуміваемомъ договорів съ Божествомъ, а не отъ постояннаго забвенія основной запов'єди о христіанскомъ братствв и любви».

Такъ смотрелъ на Византію лучшій ся знатокъ, не соглашаясь съ темъ, кто видёлъ въ ней однё отрицательныя стороны, но и не сочувствуя писателямъ, преклоняющимся передъ византійскими порядками, идеализирующими ся государственный и общественный строй.

Благодаря разностороннему освъщению, которое умълъ придавать отдъльнымъ фактамъ В. Г. Васильевскій, безъ его изслъдованія «Византія и Печенъги» не могутъ обойтись теперь ни византинисть, ни ученый, изучающій средневъковую исторію. Нужно или опровергнуть его выводы, что было бы не легко и не научно, или принять ихъ и на ихъ основаніи писать исторію перваго крестоваго похода.

Византійскій Времении.

В. Г. Васильевскій не ограничился эпохой Алексъя Комнина и продолжаль свои европейско-византійскія изследованія. Въ Славянскомъ Сборникъ появились двъ его очень пънныя статьи подъ заглавіемъ «Изъ исторіи Византін XII въка». Здёсь на основаніи всевозможныхъ источниковъ западныхъ, русскихъ и византійскихъ подробно разобраны два эпизода европейской исторіи: во 1) образованіе союза двухъ имперій, византійской и германской (съ 1148 г. — 1155 г.), во 2) распаденіе этого союза после южно-итальянской войны 1156—1157 г. Авторъ выясниль, какимъ образомъ заключенъ былъ миръ между Вильгельмомъ Сицилійскимъ и Мануиломъ Комниномъ, миръ, означавшій отреченіе отъ блестящихъ плановъ, долго лелбемыхъ Византіей, означавшій также разрывъ дружбы и союза между двумя имперіями, завязанныхъ еще при Лотаръ и Іоанив Комнирв и еще болве скрвпленныхъ личными отношеніями Конрада и Мануила, и витесто того подготовившій союзъ Мануила съ Александромъ III и ломбардскими городами противъ Фридриха Барбаруссы. Западные историки (напр. Герцбергъ) много выиграли бы, если бы были знакомы съ этой работой нашего ученаго, такъ какъ и союзъ двухъ имперій, и вышеупомянутый миръ остались ими недостаточно опененными. Существенныя поправки къ исторіи втораго крестоваго похода, какъ онъ излагается въ новъйшихъ изследованіяхъ немецкихъ ученыхъ, сдёланы В. Г. Васильевскимъ въ обстоятельномъ комментаріи къ неизданному надгробному слову Василія Охридскаго на смерть Ирины, супруги императора Мануила Комнина.

Приложенія къ статьямъ «Изъ исторіи Византіи XII вѣка» ясно показывають, на что В. Г. Васильевскій обращаль главное вниманіе. Туть имѣются спеціальныя изысканія о первыхъ Неманичахъ, о Борисѣ Коломановичѣ, объ извѣстіяхъ Русской лѣтописи, объясняющихъ византійсковенгерскія отношенія. Разработывая тоть или иной вопросъ византійской исторіи, авторъ никогда не теряль изъ виду славянскаго міра.

Среди нашихъ историковъ Василій Григорьевичъ пріобрѣлъ прочную славу именно благодаря своимъ трудамъ, посвященнымъ отношеніямъ Византій къ Руси. Въ 1875 г. появились его статьи о варяго-русской дружинѣ и вслѣдъ затѣмъ общирная работа подъ скромнымъ заглавіемъ «Русско-византійскіе отрывки», трудъ, которому самъ авторъ придавалъ наибольшее значеніе. Когда Василій Григорьевичъ рѣшился наконецъ переиздавать въ значительно дополненномъ и исправленномъ видѣ свои сочиненія, онъ началъ съ Русско-византійскихъ изслѣдованій, но къ несчастію успѣлъ напечатать всего одниъ выпускъ.

Своими русско-византійскими изслідованіями В. Г. Васильевскій изумиль ученый міръ. Опъ сділаль цільній рядъ неожиданных открытій первоначальная русская исторія принимала совсімь иной видъ, чімь ее обыкновенно представляли. Выводы автора отличались своей оригинальностью, они не подходили къ распространеннымъ взглядамъ, не согласовались ни съ теоріями норманистовъ, ни тімь боліє съ ихъ малонаучными противниками. А въ тоже время новое зданіе было возведено на очень прочномъ фундаментъ. Византинистъ подвергь извъстія нашей лътописи такому тщательному и разностороннему разбору, какого она не испытывала со стороны спеціалистовъ по русской исторіи.

Авторъ впервые произвелъ подробный анализъ легенды о посъщении Кіева апостоломъ Андреемъ, и показалъ, какъ создалась и развилась эта, легенда. Онъ доказалъ, что не только русское лътописное сказаніе о путешествін апостола Андрея по русской земль основано прямо на какомълибо недошедшемъ до насъ изводъ хожденія, но что и въ византійской литературь иныя понятія о Русской земль и нъкоторые термины для ея обозначенія поддерживались знакомствомъ съ апокрифами, и что не только Мирмидонія, но и самый Самватасъ (названіе Кіева у Константина Багрянороднаго), надъ которымъ мы столько ломаемъ головы, имъютъ свое настоящее объясненіе въ географической номенклатурь отреченныхъ книгъ. Это сравнительно маловажное открытіе, хотя начинающимъ ученымъ не мъщаетъ изучать статью о хожденіи апостола Андрея въ странъ Мирмидонянъ, какъ примъръ превосходнаго изслъдованія легенды.

Гораздо существенные были другіе выводы В. Г. Васильевскаго.

Пресловутый 862 годъ оказывался весьма сомнительнымъ и неимъющимъ того значенія, какое ему приписывали. Первый походъ Руси на Константинополь (такъ называемый походъ Аскольда и Дира) происходилъ не въ 865 г., а ранъе 862 г. Мало того, не позже 842 г. народъ, прозывавшійся Русью у византійцевь, нападаеть на Амастриду. Съ другой стороны послё изысканій В. Г. Васильевскаго стало несомнённымъ, что русская рать нападала на Сурожъ въ первой половинъ того же IX въка. Нанося роковой ударъ крайнимъ норманистамъ и защитникамъ лѣтописной хронологіи, В. Г. Васильевскій въ то же время возставаль противъ ученыхъ, которые изъ ложнаго патріотизма старались всюду находить славянъ. «Мы не дерзнемъ сказать, писалъ онъ, что та Русь, которая посвтила въ первой половинъ IX въка берега Пафлагоніи, была Русь славянская. Всв извъстія о Руси и Русскихъ до половины IX въка относятся къ Тавроскиоамъ и объясняются отожествленіемъ Руси съ Тавроскиоами п этихъ последнихъ съ Готами, Валанготами и Готаланами». Авторъ прибавляеть, что не хочеть проповёдывать новой теоріи происхожденія Русскаго государства или, лучше сказать, русскаго имени, которую пришлось бы назвать готскою, но не можеть обойтись безъ зам'вчанія, что при современномъ положеніи вопроса она была бы во многихъ отношеніяхъ пригодиве нормано-скандинавской. Теорія однако напрашивалась сама собою и представляла новое слово, логически вытекавшее изо всёхъ предшествующихъ соображеній автора.

Исторія X вѣка являлась подъ перомъ В. Г. Васильевскаго въ совершенно новомъ освѣщенін, въ отношеніяхъ къ Византін Святослава и Владиміра онъ съумѣлъ указать такія стороны, на которыя никто не обращалъ вниманія; даже хронологія была потрясена и доказана невоз-

Digitized by Google

можность нѣкоторыхъ дать, въ которыхъ ни одинъ изслѣдователь не сомнѣвался. Послѣ изысканій В. Г. Васильевскаго уже непозволительно утверждать, что крещеніе Руси происходило въ 988 г., какъ это до сихъ поръ повторяется въ учебникахъ.

Стараясь раскрыть составъ варяжской дружины и объяснить, въ какомъ смысле употреблялись въ Византіи названія Варяги и Русь, В. Г. Васильевскій опять таки пришель къ выводамъ, блещущимъ оригинальностью и имъющимъ первостепенное значение для начальной русской исторія. Два следующія положенія признавались несомненьний и норманистами и ихъ противниками: 1) Имя Варанговъ появляется въ Византіи въ XI въкъ, и появление этого имени объясняется прибытиемъ туда варяжской дружины, о которой говорится въ русской летописи. 2) Съ XI в. византійцы различали Русь и Варяговъ и никогда не сміншвали этихъ двухъ названій. Съ большой ясностью Василій Григорьевичъ доказаль противоположное. Въ 988 г. изъ Руси отправленъ былъ въ Византію вспомогательный военный корпусь въ 6000 человекъ. Вследъ затемъ мы постоянно встрвчаемъ Русскихъ, какъ участниковъ въ войнахъ пиперіи, преимущественно на азіатской границів и въ южной Италіи. Тамъ же исторія и сага локализируетъ Варяговъ, такъ что необходино предполагать какую-либо связь между теми и другими. Подъ Варягами XI столетія обыкновенно разумъютъ скандинавскихъ Нордманновъ, но роль Нордманновъ въ Византіи извращена позднійшими слагателями сагь; первоначально слово Вэрингъ имъло другое значение и прилагалось не къ однимъ Нордианнамъ. Вэрингами названы тв люди, которые охраняли особу императора, ослъпленнаго Гаральдомъ, а по прямому указанію очевидца Пселла, это были Тавроскием, т. е. Русскіе. Итакъ, Варягами были Русскіе. Нигдъ и никогда (въ XI стольтіи) имя Русскихъ не встръчается на ряду съ Варягами, а либо одно, либо другое, или у одного писателя Русскіе, а у другого на томъ же місті Варяги. Византійскій оффиціальный языкъ употребляетъ выраженія «Русь-Варяги», «Варяго-Русь». Все это вивств взятое убъждаеть нась, что Варягами назывался русскій корпусъ, отправленный Владиміромъ въ Х въкъ и продолжавшій существовать въ XI вѣкѣ.

Какимъ же образомъ получались такіе блестящіе результаты? откуда являлись выводы, поражавшіе своей простотой, а вмёстё съ тёмъ никому раньше не приходившіе въ голову и уничтожавшіе прежнія изслёдованія. Мало знакомые съ сочиненіями В. Г. Васильевскаго могуть подумать, что онъ дёлаль какія-нибудь неожиданныя открытія въ рукописныхъ отдёлахъ библіотекъ, случайно нападаль на совершенно новый, неизданный матеріаль. На самомъ же дёлё это далеко не такъ. Для своего изслёдованія о варяго-русской дружинѣ, напр., авторъ не пользовался ни одной рукописью. Но за то онъ исчерпаль все, что было напечатано и относилось къ его задачѣ, не только всёхъ византійскихъ историковъ, но и арабскихъ, армянскихъ, лётописи русскую и южно-итальянскія, саги,



даже хрисовулы, данные византійскимъ монастырямъ, въ которыхъ никто не догадывался поискать указаній на происхожденіе Руси. Всв эти источники могли быть доступными и другимъ ученымъ, занимавшимся первоначальной русской исторіей, но никто не ум'вль собрать ихъ въ такой полнотъ. Одно обиле матеріала не дало бы Василію Григорьевичу такого громаднаго преимущества надъ его предшественниками, если бы онъ не обладаль даромь производить тончайшій анализь источниковь. Такъ поступных онъ съ сагами. Въ первой половинъ XIII въка знатный ислаидецъ Снорре Стурлесонъ взяль на себя трудъ представить связную исторію норвежских в королей въ ціломъ рядів сагъ, начавъ оть самой глубокой древности. Сагами этими, въ которыхъ гораздо боле вымысла, чемъ исторической правды, пользовались многіе и часто делали изъ нихъ самые неправдоподобные выводы. В. Г. Васильевскій им'яль право совстиь отбросить этоть мутный источникь, но онь предпочель заняться ниъ и, благодаря своей проницательности, съумблъ отбросить негодную оправу и вскрыть алмазъ чиствищей воды. «Мы гораздо скорбе и върнъе, писалъ авторъ, дойдемъ къ исторической истинъ, если оставимъ въ сторонъ какъ комбинаціи Снорре Стурлесона, касающіяся событій, отдаленныхъ отъ него и по времени, и по пространству, и если совершенно отбросимъ весь не историческій или сомнительный легендарный составъ его саги объ Олафв или Гаральдв. У насъ останутся тогда пъсни скальдовъ, которыя онъ самъ выдаваль за основание своей исторіи. При ближайшемъ разсмотреніи оказывается, что современныя свидетельства скальдовъ лучше согласуются съ современными же источниками иностранными, чёмъ съ прозанческой частью саги, дополняющей и объясняющей ихъ на основаніи другихъ позднійшихъ матеріаловъ».

Такимъ образомъ, большой критическій талантъ В. Г. Васильевскаго открываль новые и очень ценные источники, въ роде песенъ скальдовъ, ускользавшіе отъ менте зоркихъ глазъ другихъ ученыхъ. Для своихъ русско-византійскихъ отрывковъ онъ делаль, правда, открытія въ библіотекахъ, но только среди запыленныхъ кингъ, до которыхъ не касались руки историковъ. Занимаясь русско-византійскими отношеніями Х въка, Василій Григорьевичь писаль: «Мы уже миноходомъ высказали надежду, что, быть можеть, другіе изследователи будуть иметь въ своихъ рукахъ новые, намъ пока неизвъстные и еще скрывающеся въ архивахъ византійскіе источники для занимающей насъ эпохи. Сейчасъ мы представимъ разительное доказательство, что такія надежды позволительно питать безъ большаго самообольщенія и безъ особеннаго пренебреженія или недовърія къ трудамъ западныхъ ученыхъ, открывавшихъ или издававшихъ памятники византійской литературы. Мы хотимъ говорить о стихотвореніяхъ Іоанна Геометра, часть которыхъ уже давно издана, но до сихъ поръ никъмъ не была повидимому читаема со вниманіемъ. Между твиъ въ изданной части мы находимъ очень живое изображение положенія Византіи именно около 980-989 года».

Вотъ открытіе, сділанное В. Г. Васпльевскимъ въ старой книгів. Іоаннъ Геометръ быль напечатанъ Крамеромъ въ 1841 г. и отнесенть издателемъ къ ІХ віку. Никто не предполагаль, что можно пользоваться этимъ стихотворцемъ для исторіи русско-византійскихъ отношеній Х віка, пока Василій Григорьевичъ остроумнымъ разборомъ его стихотвореній не показаль, что авторъ жилъ по крайней мірів на століть позже, чівмъ думаль Крамеръ.

Точно также не разъ пользовались отрывкомъ изъ житія Георгія Амастридскаго, гдѣ говорится о нашествіи Русскихъ на Пафлагонію, и пріурочивали его къ Х вѣку. В. Г. Васильевскій первый счель не возможнымъ довольствоваться нѣсколькими строками и необходимымъ разсмотрѣть памятникъ во всемъ его объемѣ. При отсутствіи точныхъ хронологическихъ данныхъ трудно было опредѣлить время, когда писалъ составитель житія Георгія Амастридскаго, но Василій Григорьевичъ замѣтилъ одно обстоятельство, которое по своей кажущейся маловажности не привлекало вниманія изслѣдователей. Составитель житія умалчиваетъ объ иконахъ; изъ этого отрицательнаго аргумента авторъ Русско-византійскихъ отрывковъ сдѣлалъ очень прочный и важный выводъ: житіе писано не позже 842 г., слѣдовательно походъ Руси пиѣлъ мѣсто задолго до 862 г.

Русско-византійскія изслідованія В. Г. Васильевскаго были оцівнены по достопиству ученымъ міромъ; московскій университеть поднесь ихъ автору дипломъ доктора русской исторіи honoris causл, а Имп. Академія Наукъ въ 1876 г. избрала его своимъ членомъ-корреспондентомъ.

Другія статьи В. Г. Васильевскаго, посвященныя русской исторіи, не имъють ни того объема, ни того общаго значенія, какъ Русско-византійскіе отрывки. Тімъ не меніве онів очень цівны и интересны, потому что авторъ указываль пли на мало изследованные источники, или на факты, остававшіеся незамітченными. Васплій Григорьевичь познакомиль нась, между прочимъ, съ торговлей Кіева съ Регенсбургомъ, съ записями о поставлении русскихъ епископовъ, списанными въ Ватиканъ В. Э. Регелемъ, съ польской и немецкой печатью о войне Баторія съ Іоанномъ Грознымъ. О последней стать в другой большой знатокъ русской исторіи акад. А. А. Куникъ выразплся такъ: «Можно безъ преувеличенія сказать, что не только начинающіе молодые ученые, но и довольно поработавшіе, а также изв'єстные ученые въ области исторических празысканій, скажуть искреннее спаспбо Василію Григорьевичу за составленный имъ длинный перечень мало извёстныхъ и мало доступныхъ нынё сочиненій, принадлежащихъ почти исключительно современникамъ Іоанна Грознаго и охарактеризованныхъ нашимъ ученымъ хотя сжато, но мътко».

Такой чуткій изслідователь, какть В. Г. Васильевскій, хорошо понимавшій задачи исторіи, не могъ не заинтересоваться соціальнымъ строемъ Византін. Вопросы юридическіе и экономическіе разъяснены, главнымъ образомъ, въ двухъ его работахъ, названныхъ имъ «Законода-

тельство иконоборцевъ» и «Матеріалы для внутренней исторіи византійскаго государства». Теперь, когда стало такъ легко пожинать на нивъ, воздівланной В. Г. Васильевскимъ, молодые ученые могуть забыть, что онъ поднималь новь, пожалуй даже упрекнуть его за недостатокъ системы въ его матеріалахъ, за то, что многіе важные вопросы только намвчены, а не решены окончательно. Однако, надо помнить, что двадцать леть тому назадъ историки имели самое смутное представление о византійскомъ государственномъ и общественномъ стров, и что не существовало словарей, гдъ были бы объяснены экономические и юридическіе термины, встрівчающіеся въ документахъ и законахъ. Одинъ ученый, большой знатокъ греческаго языка и древняго, и средняго, и новаго, переводиль витесто воидатный (половинный) крестьянскій надёль буквально и совершенно безсмысленно «воловья земля», другой не понималь термина зевгарій. Первый знатокъ византійскаго права Цахаріз-фонъ-Лингенталь отказывался объяснить, о какихъ податяхъ и повинностяхъ говорится въ византійскихъ хрисовулахъ.

Нельзя не вивнить въ большую заслугу В. Г. Васильевскому уже то, что онъ указаль на многіе источники, которые заключають въ себ'в данныя для исторіи крестьянъ и податной системы и которыми совсёмъ не пользовались (напр. Пира, слово Іоанна Антіохійскаго). Дал'ве т'ємъ, что онъ переводилъ или излагалъ самые запутанные тексты, онъ далъ намъ возможность понимать не дегкія по языку новедлы византійскихъ пиператоровъ и документы, собранные въ известномъ изданіи Миклошича и Мюллера. Съ какими трудностями приходилось бороться Василію Григорьевичу, видно изъ следующихъ его словъ: «Письма Өеофилакта Болгарскаго представляють чрезвычайно любопытный и важный источникъ для ближайшаго ознакомленія съ внутреннимъ бытомъ Византійскаго государства въ самомъ концъ XI столътія и въ началь XII, въ эпоху перваго крестоноснаго движенія, т. е. теснейшаго сближенія п столкновенія интересовъ Запада и Востока. Эти письма, по своему количеству составляющія очень почтенный сборникь, весьма давно изданы, однако до сихъ поръ они остаются почти не тронутыми и заповъднымъ сокровищемъ для исторической науки. Тотъ, кто первый ими воспольвуется и введеть заключающійся въ нихъ матеріаль въ общій ученый обороть, тоть окажеть положительную услугу очень важной отрасли знанія историческаго и юридическаго, византійскаго и славянскаго. Къ сожальню, эта задача не такъ легка и проста, какъ это можетъ показаться съ перваго взгляда; первыя, правда случайныя и мимоходныя, попытки къ ея выполненію оказывались совершенно неудачными. Бъда состоить въ томъ, что именно въ мъстахъ, наиболъе интересныхъ для современнаго историческаго изследователя, тамъ где речь идеть объ экономическихъ отношеніяхъ и податныхъ порядкахъ, языкъ Өеофилакта изобилуетъ трудными техническими выраженіями, для которыхъ не всегда найдется подходящее толкование въ лексиконахъ и глоссарияхъ.

Латинскіе переводы, которыми съ давняго времени сопровождается греческій текстъ сочиненій Өеофилакта въ данномъ, впрочемъ вовсе не единственномъ случав, поражають больше всего своимъ крайнимъ безсмысліемъ, несомнвнно доказывающимъ, что переводчики XVII ввка были способны переводить то, чего они совсвить не понимали, и наполнять страницы пустымъ наборомъ латинскихъ фразъ, неизвъстно что означающихъ. Новъйшая наука, конечно, далеко ушла отъ такихъ переводовъ, но всетаки не очень давно одинъ извъстный эллинистъ, занимавшійся византійскими авторами и новогреческою литературой, не съумъль благополучно справиться съ небольшимъ сочиненіемъ такого же рода п содержанія, какъ письма Өеофилакта».

Василій Григорьевичь справился, конечно, съ этой любопытной, но туманной перепиской, и вообще его усидчивый трудъ увѣнчался полнымъ успѣхомъ. Авторъ приложилъ свой выдающійся критическій талантъ къ юридическимъ памятникамъ, опредѣлилъ время изданія Эклоги и Земледѣльческаго Закона, разъяснилъ, чѣмъ была крестьянская община въ VIII вѣкѣ, какія мѣры принимались въ защиту крестьянскаго землевладѣнія и какъ въ концѣ концовъ разложилась свободная община, познакомилъ насъ съ такими сторонами византійской жизни, о которыхъ раньше почти ничего не знали, съ положеніемъ крѣпостныхъ и крестьянскими надѣлами, съ проніей, харистикарной системой, наконецъ, разгадалъ термины, затруднявшіе самого Цахаріэ. И здѣсь, какъ всегда, Василій Григорьевичъ не терялъ изъ виду интересовъ Запада и Востока, широко освѣщалъ изучаемыя явленія, сближалъ византійскіе порядки съ одной стороны съ европейскими, съ другой съ московскимъ государствомъ.

Следя внимательно за всеми появившнимся новинками и знакомя съ ними публику, занимаясь кром' вышеуказанных изследованій еще исторіей византинов'єдівнія, требовавшей кропотливых разысканій въ старинныхъ изданіяхъ, В. Г. Васильевскій считалъ, что всего этого мало; онъ не оставался только изследователемъ, а находилъ время пользоваться рукописный в матеріалом и даже издавать его. Василій Григорьевичъ извлекъ изъ нашихъ книгохранилищъ и обнародовалъ пѣлый рядъ памятниковъ; при этомъ онъ никогда не печаталъ одного текста, а снабжалъ его переводомъ и комментаріями. Найденные имъ «Сов'єты и разсказы боярина XI въка (или Стратегикъ Кекавмена)» и житіе Мелетія Новаго необыкновенно ярко рисують византійскій быть, домащнюю жизнь, нравы и обычаи, и въ этомъ отношеніи принадлежать къ рѣдчайшимъ и интереснъйшимъ произведеніямъ, а комментарій издателя къ первому памятнику представляеть целыя главы изъ исторіи XI века. Хожденіе въ Святую Землю Епифанія, переизданное В. Г. Васильевскимъ, снабжено такими общирными примъчаніями, что должно быть названо настоящей христоматіей по Палестиновъдънію и образцомъ критическаго изданія памятника.

Зам'вчательныя изследованія п изданія В. Г. Васильевскаго важны



были не только сами по себѣ, по своему содержанію, но и по тѣмъ выводамъ, которые изъ нихъ дѣлали. По прочтеніи его статей читатель говорилъ себѣ: дѣйствительно, византійская исторія имѣетъ существенное значеніе, дѣйствительно, ей стоитъ заниматься. А. А. Куникъ справедливо замѣтилъ, что «только съ появленія многочисленныхъ трудовъ В. Г. Васильевскаго стало все болѣе и болѣе укореняться у насъ убѣжденіе въ значеніи византиновѣдѣнія, какъ спеціальной науки, достойной неусыпной дѣятельности». Когда это убѣжденіе укоренилось, ученый міръ призналъ наконецъ вполнѣ заслуги В. Г. Васильевскаго и отвелъ ему почетное мѣсто, избравъ его въ 1890 г. въ ординарные академики Имп. Академіи Наукъ.

Было бы удивительно, еслибы такого признанія не последовало у насъ, тогда какъ Василій Григорьевичъ пользовалься заслуженной извъстностью далеко за предълами своего отечества. На западъ особенное вниманіе обратили на себя н'ікоторыя его работы и прежде всего изслідованіе о Симеонъ Метафрасть, по очень понятной причинъ. Имя логоеета Симеона, по прозванію Метафраста, говоря словани самого В. Г. Васильевскаго, связано съ двумя важными произведеніями византійской литературы и съ пёлымъ рядомъ вопросовъ, касающихся византійской, а отчасти южнославянской и русской исторіографіи. Составленное имъ собраніе житій святыхъ пользовалось величайшимъ уваженіемъ не только у его соотечественниковъ, но и во многихъ странахъ. Греческая церковь освятила его трудъ своимъ признаніемъ и высшимъ одобреніемъ: она ввела составленный имъ сборникъ отчасти въ цёломъ, еще болёе по частямь, въ свой ежедневный обиходь, а самого автора, напболее потрудившагося для прославленія святыхъ, она признала достойнымъ раздівлять ихъ славу. Авторъ доказалъ во 1) тожество Симеона Метафраста съ магистромъ Симеономъ, составителемъ хроники, во 2) то, что знаменитый списатель житій святыхъ жилъ вопреки общепринятому мивнію не въ XI, а въ концъ X въка. Съ доводами В. Г. Васильевскаго согласились извъстный издатель житій святыхъ Delehave, пользующійся значительнымъ авторитетомъ богословъ Дрезеке и знаменитый Липсіусь, авторъ большого изследованія объ апокрифахъ. Выводы, сделанные Василіемъ Григорьевичемъ двадцать леть тому назадъ, находили себъ все большее и большее подкръпленіе. Въ послъднее время къ митию нашего академика присоединился проф. Ергардъ и старался привести въ его пользу новыя доказательства (A. Ehrhard. Die Legendensammlung des Symeon Metaphrastes by Festschrift zum elfhundertjährigen Jubiläum des deutschen Campo Santo in Rom. Freiburg 1897).

И въ другихъ случаяхъ критическая проницательность В. Г. Васильевскаго не опровергалась новыми находками и соображеніями, а напротивъ блистательнымъ образомъ подтверждалась. Еще въ 1872 г. онъ признаваль, что письмо Алексъя Комнина къ Роберту Фландрскому было послано въ дъйствительности, и что слъдовательно византійскій царь самъ



призвалъ крестоносцевъ. Когда появилось изданіе гр. Ріана (Alexii Comneni epistola spuria. Gen. 1879), доказывавшаго подложность письма, Василій Григорьевичь возсталъ противъ этого миѣнія и, не смотря на новыя возраженія Ріана, перевѣсъ остался на сторонѣ перваго, и многіе ученые стали считать спорное письмо подлиннымъ. Недавно первый знатокъ крестовыхъ походовъ Гагенмейеръ (Byzantinische Zeitschrift Bd. VI) вновь пересмотрѣлъ вопросъ, очень внимательно отнесся къ аргументаціи В. Г. Васильевскаго и еще разъ доказалъ правильность воззрѣній нашего ученаго.

Знаменитый Грегоровіуст пользовался однить изданіемть В. Г. Васильевскаго (житіями Мелетія) для своей исторіи Авинт. Изв'єстный издатель византійских в печатей Шлумберже при составленіи своих монографій не мало почерпаль изъ изсл'єдованій Василія Григорьевича, относясь съ полнымъ уваженіемъ къ его авторитету. Почетное м'єсто отведено нашему академику и въ Исторіи византійской литературы Крумбахера, и несомн'єнно Василій Григорьевичь именно тоть византинисть, труды котораго побудили редактора н'ємецкаго византійскаго журнала научиться русскому языку.

Если бы В. Г. Васпльевскій не быль вынуждень обременять себя излишней работой, если бы онъ не состояль членомъ Ученаго Комитета Министерства Народнаго Просвъщенія п редакторомъ журнала Министерства Народнаго Просв'віценія, если бы онъ не читаль лекцій на Высшихъ Женскихъ Курсахъ и въ Имп. Александровскомъ Лицев, онъ несомнънно окончилъ бы задуманныя работы; въ его письменномъ столъ не хранились бы исписанные листы не видевшіе света и, по меньшей мъръ, онъ переиздаль бы свои изследованія, которыя постоянно испещряль приписками на поляхъ. Русскимъ ученымъ ръдко выпадаетъ на долю счастіе работать въ тиши кабинета, не заботясь о натеріальномъ благосостояніи семьи; однако о томъ, что Василій Григорьевичъ былъ не только академикомъ, но и 30 летъ читалъ лекціи въ С.-Петербургскомъ университеть, сокрушаться не приходится. Профессорство не служило помъхой тому делу, которому онъ посвятиль всё свои силы, всю жизнь, напротивъ, двигало его впередъ. Одни спеціальныя сочиненія остались бы по всей въроятности незамъченными студенчествомъ, на молодежь дъйствуетъ болъе всего живое слово. Красноръчіемъ Василій Григорьевичъ не отличался, но говорить дёльно и убёдительно онъ умёль. Его охотно слушали тв студенты, которые плвняются не столько красотою фразы, сколько содержательностью рвчи. Его литографированныя лекціи по среднимъ въкамъ надолго по окончании курса дълались настольной книгой у всёхъ, занимавшихся всеобщей исторіей. Въ нихъ можно было найти ясное и критическое изложение различныхъ теорій и историческихъ взглядовъ, кромъ того подробную литературу предмета, потому что В.Г. Васильевскій обладаль обширной эрудиціей и зорко следиль не только. за капитальными явленіями западной литературы, но даже за журнальными статьями. Его сила, какъ профессора, въ томъ и заключалась, что онъ не былъ узкимъ спеціалистомъ. Изъ общихъ лекцій выносили уб'єжденіе, что Восточно-римская имперія занимаєть не посл'єднее м'єсто въ исторіп, что она заслуживаєть изученія, п благодаря этому многіе шли въ аудиторію, гді происходили не обязательныя, спеціальныя занятія Византіей. Зд'єсь являлся передъ нами настоящій мастеръ, во всеоружін своей громадной начитанности и блестящаго критическаго таланта, зд'єсь училъ онъ насъ, какъ обращаться съ источниками, какъ доходить до самой сути вопроса, и мы слушали, пытаясь подражать учителю, стараясь проникнуться его тонкимъ историческимъ чутьемъ, его ум'єньемъ д'єлать анализъ фактовъ и зат'ємъ возсоединять ихъ въ общую картину.

Въ С.-Петербургскомъ университетъ Василій Григорьевичъ насадилъ византиновъдъніе, до него не существовавшее, создалъ школу византинистовъ. И когда впослъдствіи ученики его выступали съ дъльными работами, онъ первый привътствовалъ ихъ, радуясь самой чистой радостью, что «на печально запущенномъ поприщъ» появляются новые работники, что расцвътаютъ молодыя силы. Зависть и злоба были чужды его прекрасной душъ.

Строгій къ самому себѣ, къ исполненію свонхъ обязанностей, онъ былъ требователенъ и къ ученикамъ и къ ученымъ работамъ вообще. Требовательность совмѣщалась у него съ безпристрастіемъ; это видно изъ его рецензій, въ которыхъ онъ тщательно поправлялъ всѣ недосмотры разбираемаго автора, но въ то же время указывалъ и на его достоинства.

Въ полемикъ особенно сказывался благородный характеръ В. Г. Васильевскаго. Во имя научной правды, которая была ему дороже пріятелей, онъ считаль нужнымъ возставать противъ неправильныхъ мибній. Вступивъ однажды въ споръ по вопросу о византійскихъ владініяхъ на берегу Чернато моря, онъ отвътиль следующее автору, не понявшему его шутки и заподозрѣвшему Василія Григорьевича въ желанін уронить его авторитеть передъ студентами: «Доказываемая нашимъ ученымъ другомъ мысль, если бы она была справедлива, не была бы лишена значенія и даже важности для русской исторіи; благодаря авторитету ея виновника она могла бы встретить незаслуженное сочувствие и одобрение и русскихъ историковъ. Статья, которую мы имбемъ въ виду, написана опытной рукой и со всвии внешними признаками строгаго критическаго метода, а потому можетъ служить соблазнительнымъ и опаснымъ примъромъ». Только этого и боялся В. Г. Васильевскій, только эту цёль и преследоваль; рискуя нажить врага, онъ хотель устранить научное заблужденіе, никогда у него въ помыслахъ не было причинить своему литературному противнику какую-нибудь личную непріятность.

Полемизируя съ однимъ извъстнымъ историкомъ по вопросу о славянствъ гунновъ, Василій Григорьевичъ сдълалъ слъдующее замъчаніе: «Я полагаю, что со всъмъ этимъ соединимо должное уваженіе къ ученымъ и педагогическимъ заслугамъ автора, и надъюсь, что почтенный ученый



извинить некоторую резкость моей противь него полемики темь, что она направляется только противь одного рода его трудовь и противь одной его книги. Хвалить одно и порицать другое въ одномъ и томъ же лице не всегда бываетъ непоследовательностью».

Это были не пустыя фразы. Василій Григорьевичь дійствительно и въ разговорів, и въ литературів отміналь не только слабыя, но и хорошія стороны своихъ противниковъ. Съ нимъ можно было спорить, но непозволительно было обижаться на этого благодушнаго человівка, всегда прямо и открыто высказывавшаго свои уб'єжденія; не возможно было не уважать Василія Григорьевича, нельзя было сомнівваться въ искренности его словъ и въ его добрыхъ намітреніяхъ даже тогда, когда онъ негодоваль и порицаль вась. Очень знаменательно, что предсмертной его работой быль отчеть о Византійскомъ Временників, и туть онъ съ різдкимъ безпристрастіемъ воздаль должное своимъ сотрудникамъ и ученикамъ.

Историка, умѣвшаго съ примѣрной справедливостью оцѣнивать чужія работы, слѣдовало бы почтить такимъ же разборомъ его трудовъ, полнымъ, подробнымъ и объективнымъ. Но время еще не наступило, для меня по крайней мѣрѣ; свѣжая могила мѣшаетъ мнѣ видѣть недостатки любимаго ученаго, опочившаго слишкомъ рано. Сердце останавливаетъ критическія способности ума. Я чувствую одно, громадность утраты, скорблю всей душой, что ушелъ дорогой учитель, вдохновлявшій наши работы, нравственно насъ поддерживавшій, печалюсь, что прекратились въ университетѣ византійскія занятія, что осиротѣла Академія Наукъ.

Будемъ надъяться, что ученики Василія Григорьевича Васильевскаго воздадуть ему должное, соорудять ему достойный памятникъ. Пусть продолжають они завъщанное имъ дъло, пусть съ каеедры говорять грядущимъ покольніямъ о значеніи византійской исторіи и напоминають, кто быль главою византинистовъ; пусть побуждають молодежь работать такъ, какъ работаль обо, любить науку и служить ей, какъ служиль обо. И память о Василіи Григорьевичь Васильевскомъ не прейдеть; много, много льть будуть считать его образцомъ, достойнымъ подражанія, примърнымъ ученымъ, примърнымъ человъкомъ.

И. Безобразовъ.

## Списокъ трудовъ В. Г. Васильевскаго.

#### 1864.

1. О новыхъ сочиненіяхъ по исторія Римской имперія. — Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 121 (1864), Отд. II, стр. 226—257.

#### 1866.

2. Рецензія на диссертацію  $\Theta$ . Соколова: «Критическія изсл'єдованія, относящіяся къ древив'йшему періоду исторіп Сициліп». — В'єстникъ Европы. Томъ II (1866 г.), стр. 112—123.

## 1867.

3. Взглядъ (англійскаго историка) Грота на исторію Авинской демокраціи. — Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 134 (1867 г.), Отд. II, стр. 87—145.

## 1868.

4. Герои Греціи въ войнѣ и въ мирѣ. Исторія Греціи въ біографіяхъ Г. В. Штолля. Переводъ съ нѣмецкаго подъ редакціей В. Васильевскаго. Томъ І. С.-Петербургъ. 1868. (Второе изданіе вышло въ 1879 г.).

## 1868—1869.

5. Политическая реформа и соціальное движеніе въ древней Греціи въ періодъ ея упадка. С.-Петербургъ 1869. Журн. Мин. Нар. Пр. Части 139—142 (1868—1869 г.).

## 1869.

- 6. Ученый подлогъ, либо забавная ошибка. Виленскій В'естникъ 1869 г., № 56.
- 7. Письма Гедимина и католическое посольство въ Вильнѣ (1324 г.).— Виленскій Вѣстникъ 1869 г., № 62, 63, 67, 73, 77, 78 и 87.

#### 1870.

- 8. Два письма папскаго нунція о Виленскихъ событіяхъ 1609 г. Виленскій В'єстникъ 1870 г., № 13.
- 9. Жена (Анна Святославна) Витовта. Виленскій Вѣстникъ 1870 г., № 18, 19, 24, 40, 43, 51, 52, 55, 57 и 59.

#### 1872.

- **10.** Обращеніе Гедимина въ католичество. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 159 (1872 г.), Отд. II, стр. 135—196.
- 11. Византія и Печенъти (1048—1094). Журн. Мин. Нар. Пр. Ч. 164 (1872 г.), Отд. II, стр. 116—165 и 243—332.

## 1872-1874.

- 12. Очеркъ исторіи города Вильны:
- I. Отъ временъ Гедимина до 1610 г. С.-Петербургъ. 1872. 112 стр. in  $4^{\circ}$ .
  - II. Отъ 1610 до 1795 г. С.-Петербургъ. 1874. 121 стр. in 4°.

## **1874**—**1875**.

13. Варяго-русская и варяго-англійская дружина въ Константинопол'в XI и XII в'вковъ. — Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 176 (1874 г.), Отд. II, стр. 105—144. Ч. 177 (1875 г.), Отд. II, стр. 394—451. Ч. 178 (1875 г.), Отд. II, стр. 76—152.

#### 1875.

14. О Варяго-Руссахъ. (Отвътъ Д. И. Иловайскому). Древняя и Новая Россія. Томъ 3 (1875 г.), стр. 396—405.

Digitized by Google

## 1875—1878.

- 15. Русско-византійскіе отрывки:
  - І. Два письма византійскаго императора Миханла VII Дуки къ Всеволоду Ярославичу. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 182 (1875 г.), Отд. II, стр. 270—315.
  - П. Къ исторія 976—989 годовъ. (Изъ алъ-Макина и Іоанна Геометра). Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 184 (1876 г.), Отд. ІІ, стр. 117—178.
  - III. Зам'єтка о п'єщихъ и конныхъ. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 184 (1876 г.), Отд. II, стр. 178—187.
  - IV. Записка о греческомъ топархѣ. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 185 (1876 г.), Отд. II, стр. 368—434.
  - V. Хожденіе апостола Андрея въ странъ Мирмидонянъ. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 189 (1876 г.), Отд. II, стр. 41—82 и 157—185.
  - VI. Житіе Стефана Новаго. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 191 (1877 г.), Отд. II, стр. 283—329.
  - VII. Житіе Іоанна Готскаго. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 195 (1878 г.), Отд. II, стр. 86—154.
  - VIII. Житіе Георгія Амастридскаго. По неизданному греческому подлиннику. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 195 (1878 г.), Отд. II, стр. 277—306. Часть 196 (1878 г.), Отд. II, стр. 128—181.

#### 1876.

16. Замътка къ статьъ Н. И. Ламбина о годъ смерти Святослава (Игорьевича). — Записки Имп. Акад. Наукъ. Томъ 28 (1876 г.), стр. 164—182.

## 1876-1877.

- 17. Изъ исторін Византін въ XII въкъ.
- I. Союзъ двухъ имперій (1148—1155). Славянскій Сборникъ. Томъ II. Спб. 1877, стр. 210—290.
- II. Южно-Итальянская война (1156—1157). Славянскій Сборникъ. Томъ III. Спб. 1876, стр. 372—400.

## 1878.

18. Законодательство пконоборцевъ. — Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 199 (1878 г.), Отд. II, стр. 258—309 п Часть 200 (1878 г.), Отд. II, стр. 95—129.

## 1879.

- 19. О Синодальномъ (греческомъ) спискѣ Эклоги императоровъ Льва и Константина и о двухъ спискахъ земледѣльческаго закона. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 201 (1879 г.), Отд. II, стр. 161—173.
- 26. Рецензія на сочиненіе Ө. И. Успенскаго: Образованіе второго болгарскаго царства. Одесса 1879. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 204 (1879 г.), Отд. II, стр. 144—217 и 318—348.
- 21. Рецензія на сочиненіе Ф. Бруна: «Черноморье». Сборникъ изследованій по исторической географіи Южной Россіи. Часть І. Одесса. 1879 г.— Отчеть о 21 присужд. наградъ графа Уварова (въ 36 томъ Зап. Имп. Акад. Наукъ). Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 206 (1879 г.), Отд. ІІ, стр. 84—112.



## 1879-1880.

- —22. Матеріалы для внутренней исторіи византійскаго государства:
- І. Мёры въ защиту крестьянскаго землевладёнія. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 202 (1879 г.), Отд. II, стр. 160—232.
- II. Властели, монастыри и сборщики податей въ XI и XII въкахъ. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 202 (1879 г.), Отд. II, стр. 386—438.
- III. (Безъ особаго заглавія: Обозрѣніе изданныхъ Миклошичемъ и І. Миллеромъ документовъ, относящихся къ монастырскому землевладѣнію). Жури. Мин. Нар. Пр. Часть 210 (1880), Отд. II, стр. 98—170 и 355—404.

## 1880.

— 23. Письмо Алексвя Комнина къ графу Роберту Фландрскому. — Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 207 (1880 г.), Отд. II, стр. 223—260.

— 24. О жизни и трудахъ Симеона Метафраста. — Журн. Мин. Нар. Пр. Ч. 212 (1880 г.), Отд. II; стр. 379—437.

#### 1881.

25. Совѣты и разсказы византійскаго боярина XI вѣка. По неизданной греческой рукоциси XV вѣка. — Журн. Мпн. Нар. Пр. Часть 215 (1881 г.), Отд. II, стр. 242—299. Часть 216 (1881 г.), Отд. II, стр. 102—171 и 316—357.

#### 1882.

- 26. О мнимомъ славянствъ Гунновъ, Болгаръ и Роксоланъ. Журн. Мин. Нар. Пр. Ч. 222 (1882 г.), Отд. II, стр. 140—190.
- 27. Рецензія на изданіє: Iordanis Romana et Getica. Recensuit Theodorus Mommsen. Berolini 1882. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 222 (1882 г.), Отд. II, стр. 371—388.
- 28. Рецензія на изданіє: Ioannis Euchaitarum metropolitae, quae in codice Vaticano graeco 676 supersunt, Paulus de Lagarde edidit. Gottingae 1882 г. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 222 (1882 г.), Отд. II, стр. 388—400.
- 29. Вопросъ о Кельтахъ. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 223 (1882 г.), Отд. II, стр. 103—184 и Часть 228 (1883 г.), Отд. II, стр. 221—250.

#### 1883.

· 30. Еще разъ о мнимомъ славянствъ Гунновъ. Отвътъ Д. И. Иловайскому. — Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 226 (1883 г.), Отд. II, стр. 346—392.

## 1884.

31. Некрологъ В. В. Бауера. — Журн. Мпн. Нар. Пр. Часть 236 (1884), Отд. III, стр. 134—141.

#### 1885.

- № 32. Описаніе Порфиріевскаго сборника византійскихъ документовъ (Греч. № ССL). — Отчетъ Имп. Публичной Библіотски за 1883 г. СПБ. 1885. Приложеніе IV, стр. 1—30.
- 33. Обновленіе болгарскаго патріаршества при цар'в Іоанн'в Ас'вн'в II

въ 1235 г. — Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 238 (1885 г.), Отд. II, стр. 1—56 и 206—238.

#### 1886.

- √ 34. Рецензія на книгу Б. П. Мансурова: Базилика Константина Великаго въ св. градѣ Іерусалимѣ. Москва 1885. — Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 243 (1886), Отд. II, стр. 360—367.
- 35. Рецензія на трудъ Алексѣя Степановича Павлова, напечатанный въ Сборникѣ Отдѣленія русскаго языка Академіи Наукъ (Томъ 38, № 3) подъ заглавіемъ: «Книги законныя, содержащія въ себѣ, въ древне-русскомъ переводѣ, византійскіе законы земледѣльческіе, уголовные, брачные и судебные. Издалъ вмѣстѣ съ греческими подлинниками и съ историко-юридическимъ введеніемъ А. Павловъ. СПБ. 1885 г.»—Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 243 (1886 г.), Отд. II, стр. 317—351.
- 36. Одинъ изъ греческихъ сфорниковъ Московской Синодальной Библіотеки.—Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 248 (1886), Отд. П, стр. 65—106.
- 37. Διήγησις Ἐπιφανίου περὶ τῆς Ἱερουσαλημ καὶ τῶν ἐν αὐτῆ τόπων. Σύγγραμμα ἐλληνικὸν τῆς Θ' ἐκατονταετηρίδος ἐκδοδέν, ρωσσιστὶ μεταφρασθὲν καὶ διηρμηνευθὲν ὑπὸ Βασιλείου Βασίλιεβσκη.
- ✓ Повъсть Епифанія о Іерусалимъ и сущихъ въ немъ мъстъ, первой половины ІХ въка, изданная, переведенная и объясненная В. Г. Васильевскимъ.

Православный Палестинскій Сборникъ. Томъ IV, вып. 2. СПБ. 1886, in 8°. XXXVII → 244 стр.

- 38. Νικολάου ἐπισκόπου Μεθώνης και Θεοδώρου τοῦ Προδρόμου, συγγραφέων τῆς ΙΒ' ἐκατονταετηρίδος, Βίοι Μελετίου τοῦ Νέου, ἐκδιδόμενοι ὑπὸ Βασιλείου Βασίλιεβσκη μετὰ προλόγου καὶ ῥωσσικῆς μεταφράσεως.
- Николая епископа Месонскаго и Осодора Продрома, писателей XII стольтія, Житія Мелетія Новаго, изданныя съ предисловіемъ и русскимъ переводомъ В. Г. Васильевскимъ.
- ✓ Православный Палестинскій Сборникъ. Томъ VI, вып. 2. СПБ. 1886. in 8°. XL → 164 стр.

#### 1887-1889.

У 39. Обозрѣніе трудовъ по византійской исторіи. Часть первая: Изданіе источниковъ. — Журн. Мин. Нар. Пр. Ч. 250 (1887 г.), Отд. ІІ, стр. 222—265. Ч. 252 (1887 г.), стр. 113—147. Часть 252 (1887 г.), стр. 97—153. Ч. 266 (1889 г.), стр. 380—392.

#### 1888.

- 40. Записи о поставленіи русских вепископовъ при митрополить Өеогность въ Ватиканскомъ греческомъ сборникь. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 255 (1888 г.), Отд. II, стр. 453—463.
- 41. Древняя торговля Кієва съ Регенсбургомъ. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 258 (1888 г.), Отд. II, стр. 121—150.

#### 1889.

- 42. Рейнгольда Гейденштейна Записки о московской войн (1578—1582). Переводъ съ Латинскаго. Изданіе Археографической Коммиссіи. СПБ. 1889. LXXXVI (Предисловіе В. Г. Васильевскаго) и 309 стр. in 8°.
- 43. Польская и нѣмецкая печать о войнѣ Баторія съ Іоанномъ Грознымъ. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 261 (1889 г.), Отд. II, стр. 127—7 167 и 350—390.
  - 44. Житіе св. Стефана сурожскаго. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 263 (1889 г.), Отд. II, стр. 97—164 и 391—452.
  - 45. О Гилло. (Замътка по поводу статьи М. И. Соколова). Журн. Мин. Нар. Пр. Ч. 263 (1889 г.), Отд. II, стр. 369—371.
- 46. Рецензія на книгу Н. А. Осокина: Исторія среднихъ вѣковъ. Т. І. Казань 1888.—Журн. М. Н. Пр. Ч. 264 (1889), Отд. ІІ, стр. 386—398. 47. О построеніи (хазарской) крѣпости Саркела. (Полемическая замѣтка).—Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 266 (1889 г.), Отд. ІІ, стр. 273—289. 48. Отвѣтъ на статью Ө. И. Успенскаго (О миражахъ). Журн. Мин.
- Нар. Пр. Часть 266 (1889 г.), Отд. II, стр. 555—557.

  49. Рецензія на сочиненіе Константина Грота: Изъ исторіи Угріи и
- 49. Рецензія на сочиненіе Константина Грота: Изъ исторіи Угріи и славянства въ XII вѣкѣ. 1889. Отчетъ о 33 присужденіи наградъ графа Уварова 1890 г. (въ 70 томѣ Записокъ Имп. Академіи Наукъ).

#### 1890.

50. Иванъ Павловичъ Минаевъ (Некрологъ). — Жур. Мин. Нар. Пр. Часть 270 (1890), Отд. III, стр. 36—40.

## 1893.

- 51. О севастократориссѣ Иринѣ. Замѣтка по поводу статьи А.И. Кирпичникова. — Журн. М. Н. Пр. Ч. 285 (1893), Отд. II, стр. 179—185.
  - 52. Русско-Византійскія изследованія:
- II. Житія св. Георгія Амастридскаго и Стефана Сурожскаго. Введеніе 
  ✓ и греческіе тексты съ переводомъ. Славяно-русскій текстъ. IV СССУ
   128 стр. СПБ. 1893. Л'втопись занятій Археогр. Комм. Вып. ІХ.

#### 1894.

- 53. Василія Охридскаго, архіепископа (митрополита) Солунскаго, неизданное надгробное слово на смерть Ирины, первой супруги императора Мануила Комнина. — Виз. Врем. І (1894), стр. 55—132.
  - 54. Записка о составленіи перечня византійскихъ грамотъ и писемъ, читанная академиками В. Г. Васильевскимъ и А. А. Куникомъ. Записки Имп. Акад. Наукъ. Т. 75, стр. 98—102. Виз. Врем. І (1894), стр. 249—252.

#### 1895.

- 55. Г. С. Дестунисъ (Некрологъ). Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 298 (1895), Отд. III, стр. 66—69.
- 56. Хроника Логоеста на славянскомъ и греческомъ. Виз. Врем. II (1895), стр. 78—151.

Византійскій Временникъ.

#### 1896.

- 57. Авары, а не русскіе, Өсодоръ, а не Георгій. Зам'вчаніе на статью Х. М. Лопарева. — Виз. Врем. III (1896), стр. 83—95.
- 58. Хрисовулъ императора Алексвя I Комнина Великой Лавръсв. Асанасія на Асонъ (августъ 1084 г.). Виз. Врем. III (1896), стр. 121—232.
- 59. Epirotica saeculi XIII. Изъ переписи Іоанна Навкатскаго. Виз. Врем. III (1896), стр. 233—316.
- 60. Два надгробныхъ стихотворенія Симеона Логооста. Виз. Врем. III (1896), стр. 574—578.
- 61. Надгробное стихотвореніе Осодора Продрома на Льва Тцикандила. — Виз. Врем. III (1896), стр. 579—581.
- 62. Cecaumeni Strategicon et incerti scriptoris de officiis regiis libellus. Ediderunt B. Wassiliewsky et V. Jernstedt. Petropoli 1896. 8°. IV—20—113 crp.

#### 1897.

63. Синодальный кодексь Метафраста. — Журн. Мин. Нар. Пр. — Часть 311 (1897), Отд. II, стр. 332—404. — Отдёльное дополненное изданіе. С.-Петербургь 1899. 80 стр.

#### 1898.

- 64. Графъ И. Д. Деляновъ (Некрологъ). Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 315 (1898), январь, 12 стр.
- 65. Рецензія на книгу Оскара Ісгера: Всеобщая исторія въ четырехъ томахъ. Переводъ подъ редакцією проф. П. Н. Полеваго. Журн. М. Н. Пр. Ч. 118 (1898 г.), Отд. ІІ, стр. 164—174.
- 66. Памяти профессора Алексъя Степановича Павлова. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 319 (1898), Отд. III, стр. 106—108, 109 сл.

#### 1899.

- 67. Некрологъ Ариста Аристовича Куника. Протоколы Общаго Собранія Имп. Академіи Наукъ въ Извъстіяхъ Имп. Академіи Наукъ. Т. Х, стр. XV—XXVI. Виз. Врем. VI (1899), стр. 619—632.
- 68. Въ защиту подлинности житія патріарха Игнатія и принадлежности его современному автору, Никит'в Пафлагону.— Виз. Врем. VI (1899), стр. 39—56.
- 69. Византійскій Временникъ за пять літь (1894—1899). Изъ отчета г. Непреміннаго секретаря Императорской Академіи Наукъ, читаннаго на актів 29-го декабря 1898 г.—Виз. Врем. VI (1899), Приложеніе, стр. 1—23.
- 70. Византійскій Временникъ за пять въть (1894—1898). Посвящается памяти А. А. Куника. Журн. Мин. Нар. Пр. Часть 322 (1899), Отд. II, стр. 132—154. Часть 323 (1899), Отд. II, стр. 471—494.
- 71. Рецензія на книгу K. Krumbacher: Michael Glykas. Eine Skizze seiner Biographie und seiner litterarischen Thätigkeit nebst einem unedirten Gedichte und Briefe desselben. München 1894.— Виз. Врем. VI (1899), стр. 524—537.

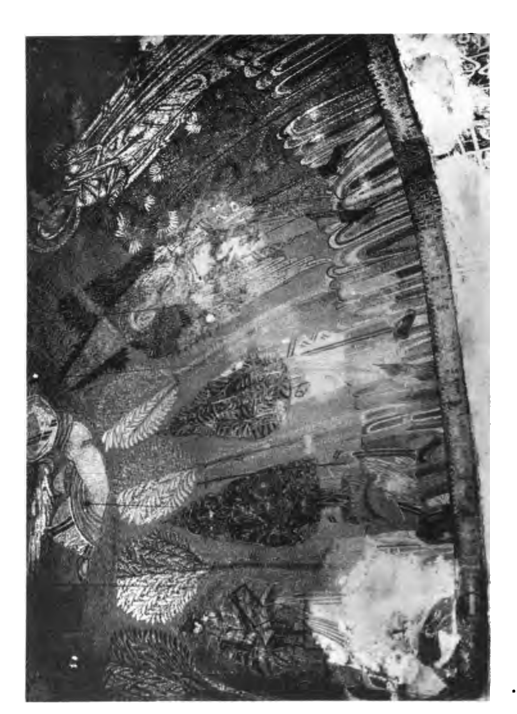
<del>>:X:</del>€

Digitized by Google

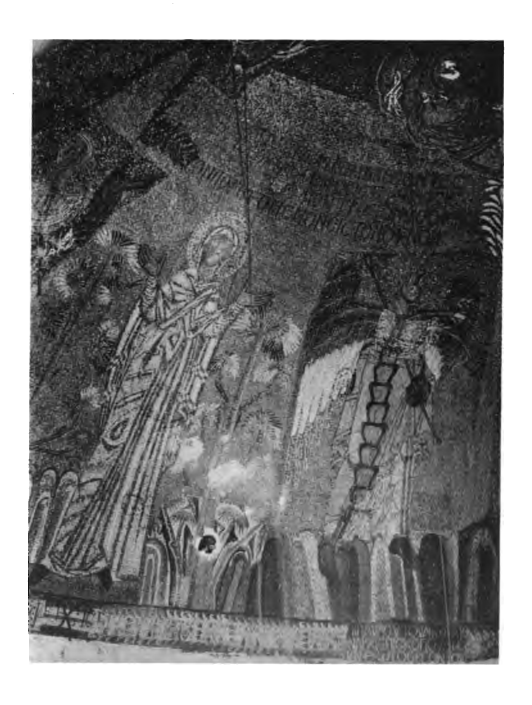


Мозаика въ куполь Св. Софіи Солунской. Общій видъ снизу.



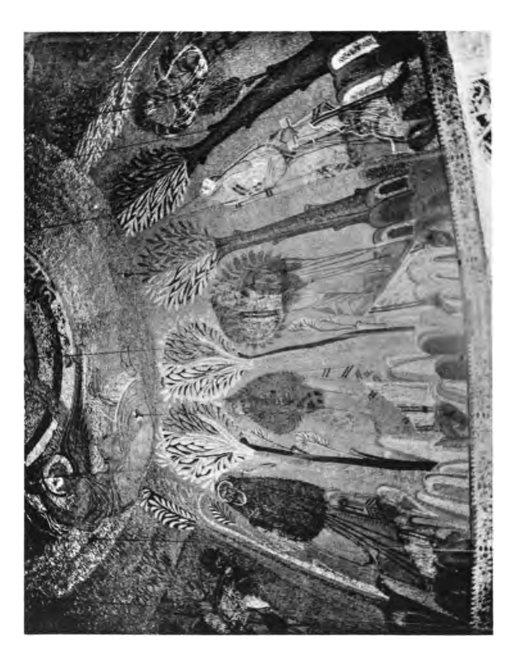


Мозаика въ куполь Св. Софіи Солунской. Три апостола и анель влюво отъ Боюродния.

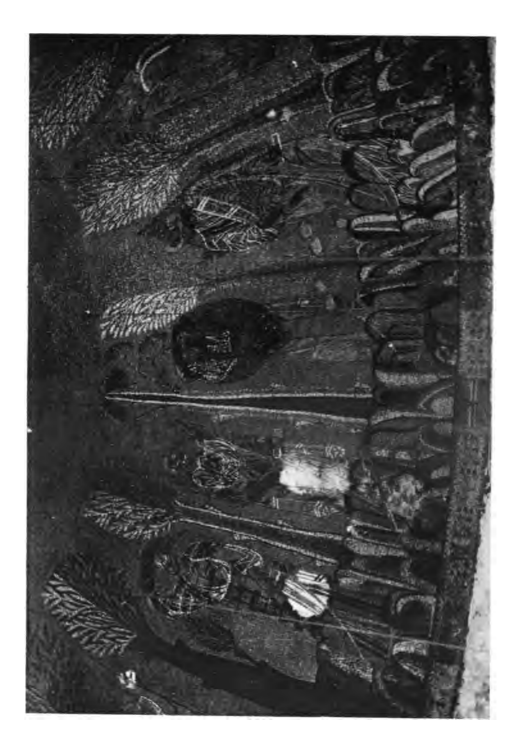


Мозаика въ куполъ Св. Софіи Солунской. Богородица и ангель вправо отъ Нея.





Мозанка въ куполь Св. Софіи Солунской. Четыре апостола вправо отъ Богородиим.



Мозаика въ куполь Св. Софіи Солунской. Четыре спостола противъ изображенія Богородици.

## византійскій временникъ за пять льтъ

(1894 - 1898).

Изъ отчета г. Непремъннаго секретаря Императорской Академіи Наукъ, читаннаго на актъ 29-го Декабря 1898 г.

На ряду со старыми собственно академическими періодическими изданіями на сей разъ следуеть упомянуть о "Византійскомъ Временникъ", недавно возникшемъ органъ русской учености въ области столь намъ близкой и столь важной для пониманія судебъ самого русскаго народа. Мы прив'єтствовали основаніе этого журнала, посл'є появленія первыхъ его книжекъ, въ отчеть за 1895 годь, и съ тъхъ поръ къ нему не возвращались. "Византійскій Временникъ" издается при Академіи Наукъ подъ редакціей академика В. Г. Васильевскаго и привать-доцента С.-Петербургского университета В. Э. Регеля, — на особую сумму, отпускаемую изъ Государственнаго Казначейства (въ количествъ 3,500 рублей). Ежегодно выходять четыре книжки, долженствующія составлять томъ отъ 40 до 45 листовъ. Только что появившаяся четвертая книжка за истекающій годъ завершаеть пятильтній цикль въ существованіи журнала, свидётельствуя прежде всего о внѣшней исправности его редакторовъ.

Мы имѣемъ предъ собою пять томовъ, которые заставляютъ насъ подробнѣе остановиться надъ изданіемъ, выдержавшимъ нѣкоторую пробу. Конечно, нельзя утверждать, чтобы пятилѣтній юбилей представляль такой періодъ времени, въ который направленіе и характеръ изданія могли бы окончательно опредѣлиться. Только въ общихъ чертахъ можно сказать, что направленіе пред-

Digitized by Google

полагалось строго научное, чуждое всякой тенденціозности и диллетантизма, и такимъ оно было на самомъ дѣлѣ. Въ остальномъ характеръ изданія зависить не оть одного редактора, но и оть состава главныхъ и постоянныхъ сотрудниковъ. Именно въ этомъ последнемъ отношени журналь на пространстве упомянутаго количества лѣтъ испыталъ цѣлый рядъ перемѣнъ или скорѣе потерь, способныхъ нарушить установившійся тонъ. Прежде всего прекратиль свою деятельность проф. Казанскаго университета Д. О. Бъляевъ. Бользнь, внезапно его постигшая, была жестокимъ ударомъ и для редакціи, такъ какъ этотъ сотрудникъ, прославившійся терп'єливымъ и тщательнымъ изученіемъ наибол'є неудобоваримаго византійскаго памятника, "Книги о придворныхъ обрядахъ" Константина Багрянороднаго, снискавшій своими отсюда отправляющимися изследованіями по топографіи Константинополя европейскую извъстность, несомнънно украшаль журналь своими сообщеніями и статьями, всякій разъ приносившими много новаго. Вторая половина 1898 года унесла двухъ другихъ сотрудниковъ "Временника", проф. Московскаго университета А. С. Павлова, который, подобно Бъляеву, быль давно членомъ-корреспондентомъ Академіи Наукъ и выдавался своими трудами въ области византійско-славянскаго права, пролагающими нерѣдко новые пути въ наукъ. "Византійскій Временникъ" успъль почтить его некрологомъ, написаннымъ проф. Демидовскаго юридическаго лицея Н. С. Суворовымъ, съ одънкою ученыхъ заслугъ Павлова, гдъ точно и ясно указано содержаніе и характеръ его главныхъ трудовъ, между прочимъ и того собранія греческихъ синодальныхъ постановленій и каноническихъ отвітовъ, которое постепенно печаталось въ Византійскомъ Временникъ съ сопровождающими каждый документь объясненіями и по смерти автора вышло отдёльною книгой подъ заглавіемъ: "Сборникъ неизданныхъ памятниковъ Византійскаго церковнаго права съ историко-литературными предисловіями" (Спб. 1898). Отсылая къ обзору проф. Суворова, мы не будемъ перечислять отдъльно всъхъ статей, вошедшихъ въ собраніе; упомянемъ только о прекрасной и чрезвычайно тепло написанной особой стать А. С. Павлова "Русскіе поминки по Цахаріе фонъ Лингенталь", знаменитомъ нѣмецкомъ патріархѣ современныхъ тружениковъ въ области византійскаго законовѣдѣнія, дѣятельность котораго служила образцомъ для нашего ученаго, связаннаго съ авторомъ "Исторіи греко-римскаго права" личнымъ знакомствомъ, письменными сношеніями и взаимнымъ уваженіемъ ("Византійскій Временникъ" томъ І, стр. 464—468). Третья большая утрата есть безвременная кончина профессора Новороссійскаго университета по церковной исторіи Н. О. Красносельцева, о трудахъ котораго данъ отчетъ въ томъ же самомъ пятомъ томѣ "Временника" (стр. 819 и сл.). Для этого журнала Красносельцевъ особенно былъ полезенъ своими обстоятельными и строгими рецензіями на книги, соприкасавшіяся съ его спеціальностью, русскія и иностранныя.

Не можемъ утверждать, что осуществились всв надежды, заявленныя въ обнародованной предварительно программъ изданія, начиная хотя бы съ разсчета на объединеніе силь духовной и свътской науки, на признаніе пользы новаго органа и распространеніе его между представителями первой. Къ сожальнію, просматривая въ нѣкоторыхъ органахъ богословской учености обозрѣнія журналовъ духовныхъ и свѣтскихъ, мы не встрѣчаемъ "Византійскаго Временника" ни въ числѣ первыхъ, ни въ числѣ вторыхъ, какъ будто онъ не принадлежитъ ни къ той, ни къ другой категоріи. Съ другой стороны, помимо разсылки журнала наравнъ съ прочими періодическими изданіями Академіи ученымъ учрежденіямъ и обществамъ, существуеть частная и добровольная подписка въ Россіи и за границей, даже болье обширная внь, чёмъ внутри Россіи, во всякомъ случай свидітельствующая, что журналь удовлетворяеть наличной потребности, имъеть относительный и сравнительный успъхъ; существують отзывы иностранныхъ авторитетныхъ спеціалистовъ, признающіе за русскимъ изданіемъ значительныя достоинства. Мы имбемъ здось въ виду не только братское сочувствіе со стороны старшаго нѣмецкаго органа по византиновъдънію, издаваемаго проф. Крумбахеромъ въ Мюнхенъ, но и такія явленія, какъ многократныя упоминанія "Византійскаго Временника" при новъйшемъ изданіи сочиненія объ "Исторіи упадка и разрушенія древней Римской имперіи", предпринятомъ профессоромъ Дублинскаго университета Бьюри (Вигу) — именно въ приложеніяхъ, составляемыхъ издателемъ-редакторомъ съ пълью указать успъхи, сдъланныя наукою въ области византиновъдънія въ настоящемъ стольтіи. Журналъ во всякомъ случать можетъ гордиться тымъ, что его заглавіе, а также отдъльныя имена сотрудниковъ приводятся въ связь и нъкоторое соотношеніе съ безсмертнымъ твореніемъ Гиббона; "Временникъ" какъ бы ставится подъ покровъ великаго имени. Не безъ намъренія мы отмъчаемъ далъе другіе факты, относящіеся къ общенію русской науки съ западно-европейскою въ спеціальной области "Временника", указывая на отзывы авторитетныхъ иностранцевъ о нашемъ изданіи.

Раздаются, однако, по адресу русскаго журнала накоторые упреки и за границей со стороны византинистовъ. Спрашиваютъ, напримъръ: почему журналъ допускаетъ статьи только на русскомъ и на (ново)греческомъ языкахъ, почему не слъдуетъ онъ прекрасному примъру, подаваемому старшимъ его собратомъ, "Византійскимъ Повременникомъ" проф. Крумбахера (Byzantinische Zeitschrift)? Преобладаніе русскаго языка даже и надъ греческимъ будто бы характеризуеть предпріятіе какъ ограниченное, узкорусское; оно, будто бы, хочеть служить не истинъ вообще, но почти исключительно русскимъ интересамъ. Насъ упрекаютъ, будто мы требуемъ, чтобы всв учились по-русски. Намъ говорятъ: "Когда Мадъяры, Чехи и другія маленькія народности предъявляють подобныя требованія, то можно извинить ихъ самолюбивое притязаніе. Великая и научно высокоразвитая Россія могла бы быть снисходительнъе; къ счастію, журналь Крумбахера оказываеть добрыя услуги своему младшему брату, чрезъ посредство своего сотрудника Эд. Курца въ Ригь онъ даеть весьма добросовъстно составленные подробные рефераты о каждой книжет своего русскаго союзника. Если бы этого не было, то едва-ли западно-

европейскіе учено-спеціальные кружки узнали бы, что собственно пишется въ русско-византійской хроникъ" (то-есть, во "Временникъ", по греческому заглавію — Χρονικά). Въ этой выпискъ, приводимой въ буквальной почти передачь съ нъмецкаго (см. Deutsche Litteraturzeitung. 1898. № 41), много такого, съ чёмъ согласиться нельзя. Въ программѣ изданія, обнародованной пять льть тому назадь, объяснены особливыя задачи русскаго органа по византиновъдънію и указаны причины, по которымъ принято ограниченіе языковъ и устранены западно-европейскіе — подобно тому, какъ въ журналь Крумбахера русскій языкъ тоже исключенъ, и послъ "внимательнаго взвъщиванія" всъхъ условій не поставленъ на ряду съ англійскимъ, италіанскимъ, фрацузскимъ: мы не возвращаемся теперь къ взвъшенному и нами вопросу; но признавая чрезвычайныя заслуги и нашего досточтимаго сотрудника г. Курца — въ дълъ ученаго посредничества, мы всетаки должны заметить, что знакомство съ русскимъ языкомъ на Западе постоянно расширяется, что почти все достойное вниманія доходить до свіздънія западной ученой публики и прямо, хотя, конечно, не особенно легко и скоро, и, какъ мы выше замътили, встръчаетъ признаніе и одобреніе. Соображенія съ высшей идеальной точки зрѣнія, высказанныя при основаніи "Временника", находять себъ подкрѣпленіе въ практическомъ опытѣ съ внѣшней стороны. "Византійскій Временникъ" досель не ощущаль недостатка въ матеріаль и въ теченіе пятильтія могь бы даже обходиться одньми русскими статьями; каждый изъ пяти томовъ болье или менье выходиль своимъ объемомъ за предёлы первоначально назначенной нормы; дальнъйшее расширеніе повело бы къ несоотвътствію съ денежными средствами, отпускаемыми на "Временникъ". Что же было бы, если бы, кромт конкурренціи небогатой учеными силами Греціи, было допущено соревнование со стороны Германии и Франции, гдъ издавна процвътають студіи, родственныя съ византійскою спеціальностью, гдѣ въ послѣдніе годы стали даже особенно усердно заниматься разными отраслями византиновъдънія, гдъ такое обиліе филологовъ, археологовъ, историковъ и юристовъ, принимающихъ

участіе въ движеніи? Не повело ли бы и здѣсь начало свободнаго обмѣна къ сокращенію поприща, на которомъ могуть развивать свои силы русскіе ученые?

Переходимъ къ частному обозрѣнію содержанія пяти томовъ "Временника" и начинаемъ съ ближайшихъ въ немъ участниковъ. Самому первому редактору, академику Васильевскому, принадлежать, кромѣ мелкихъ сообщеній, три обширныхъ статьи:

- 1) Въ первомъ выпускъ было напечатано "Василія Охридскаго, митрополита Солунскаго, неизданное надгробное слово на смерть Ирины-Верты, первой супруги императора Мануила Комнина" (XII въка), приведенной изъ Германіи (стр. 55—132). Изданъ весьма любопытный греческій тексть съ русскимъ переводомъ и съ обстоятельнымъ комментаріемъ въ формъ введенія; здёсь отмёчены и разъяснены новыя данныя для исторіи политической и культурной, какія могуть быть извлечены изъ знакомства съ памятникомъ; всего очевиднее две-три фактическія поправки къ исторіи второго крестоваго похода, какъ онъ излагается по отношенію къ Конраду Гогенштауфену въ наиболье подробныхъ новъйшихъ изслъдованіяхъ нъмецкихъ ученыхъ; не все отмъчено рецензентомъ въ Byzantinische Zeitschrift Крумбахера, но сдъланныя указанія должны побудить будущихъ нъмецкихъ изследователей эпохи къ внимательному ознакомленію съ недоступнымъ прежде источникомъ.
- 2) Во второмъ томѣ (стр. 72—157) появилось (1895 г.) изслѣдованіе о "Хроникѣ Логоеста на славянскомъ и греческомъ". Здѣсь, при помощи славянской переводной рукописной редакціи хроники Логоеста и при помощи греческихъ неизданныхъ списковъ хроники Георгія Монаха (Амартола) и подобныхъ, рѣшается очень запутанный вопросъ, но одинъ изъ основныхъ въ византійской исторіографіи, о составѣ хроники Амартола въ напечатанной Вторымъ отдѣленіемъ нашей Академіи распространенной ея редакціи, въ особенности объ ея продолженіи, о происхожденіи и взаимной зависимости цѣлаго ряда примыкающихъ сюда хроникъ. Рѣшеніе главнаго вопроса о хроникѣ Логоеста и ея отно-

шеніи какъ къ продолженію Георгія Монаха, такъ и къ хроникъ Льва Грамматика достигается съ простотою, носящею, по пословиць, признакъ и печать истины — вмьсто господствующихъ очень сложныхъ комбинацій, и на столько уб'єдительно, что взглядъ автора относительно Логоеета всецъло принять проф. Крумбахеромъ во второмъ изданіи его "Исторіи Византійской литературы", имѣющей въ глазахъ ученаго міра значеніе наивысшаго ареопага. Однако, взглядь этоть встретиль также сомненія и хотя несовсемь решительное отрицаніе со стороны другого заслуженнаго нѣмецкаго византиниста, извъстнаго отличнымъ изданіемъ обширныхъ византійскихъ текстовъ и давно работающаго надъ подготовкою критическаго возстановленія подлинной хроники Георгія Монаха; разумъемъ К. де-Боора и имъемъ въ виду его послъсловіе къ статьъ "Die Chronik des Logotheten" [Nachschrift. Byzant. Zeitschr. VI, 1897, S. 273—284], причемъ следуетъ заметить, что де-Бооръ быль знакомъ съ изследованіемъ академика Васильевскаго только по изложенію, впрочемъ, очень обстоятельному и точному, г. Курца въ томъ же журналѣ Byzantinische Zeitschrift (V р. 203 f.). Рѣшеніе недоуміній вмість съ де-Боором в можно предоставить будущему, когда появится въ печатномъ видъ славянская хроника Логовета согласно рѣшенію, принятому Третьимъ отдѣленіемъ Академіи.

3) Въ слѣдующемъ году академикомъ Васильевскимъ напечатано было во "Временникъ" (томъ третій, стр. 233—299),
подъ заглавіемъ Еріготіса saeculi XIII собраніе весьма цѣнныхъ
документовъ, заимствованныхъ главнымъ образомъ изъ переписки
Іоанна Апокавка, высокообразованнаго, но дотолѣ мало извѣстнаго
іерарха греческой перкви въ городѣ Навпактѣ (теперь Лепанто),
являющагося здѣсь въ роли несомнѣннаго вождя національнаго сопротивленія и отпора латинскому завоеванію, интимнымъ совѣтникомъ первыхъ Епирскихъ деспотовъ — возстановителей греческой
независимости въ Европѣ, подобно никейскимъ соперничествующимъ властителямъ въ Малой Азіи. Документы — числомъ 29 —
были выбраны изъ двухъ рукописныхъ сборниковъ XIII и

XIV въковъ, ведущихъ свое происхождение изъ Синайскаго монастыря, принадлежавшихъ преосв. Порфирію Успенскому и теперь находящихся въ Императорской Публичной Библютекъ; тексту предшествуеть краткое введеніе, въ которомь объяснено значеніе документовъ, приведенныхъ въ порядокъ, отчасти возстановленныхъ въ своей целости, нарушенной вследствие перепутанности листовъ при переплетъ, съ утратою въ главномъ кодексъ многихъ. Академикъ Васильевскій имъль намереніе продолжать трудъ и прежде всего дать подробный объяснительный комментарій къ каждому нумеру изъ числа напечатанныхъ, многое для этого уже подготовлено было, но дёло по разнымъ причинамъ замедлилось, и русскаго ученаго предупредиль греческій, именно г. Миліараки, написавшій довольно хорошую исторію имперіи Никейской υ Επυροκατο μεσποτατα: Ἱστορία της βασιλείας της Νικαίας καὶ τοῦ δεσποτάτου της Ήπείρου (1204—1261), вышедшую въ Анинахъ въ настоящемъ 1898 году. Миліараки вполнѣ оцѣнилъ первостепенную важность напечатанных во "Временникъ" документовъ, широко и умъло ими воспользовался особенно для разъясненія отношеній между соревнующими за первенство въ національномъ водительствъ — Никеею и Епиромъ; одинъ документь перепечаталъ пъликомъ въ приложеніи, въ примъчаніяхъ привель много буквальпыхъ извлеченій и закончилъ признаніемъ, что "письма Іоанна Апокавка, обнародованныя Васильевскимъ, проливаютъ обильный свъть на исторію этого періода" (διαχέουσι μέγα φῶς εἰς τὴν ίστορίαν της περιόδου ταύτης, стр. 188 прим.). На другихъ мелкихъ замъткахъ академика Васильевскаго и сообщеніяхъ изъ рукописей Парижской національной библіотеки мы не останавливаемся, но здёсь же умёстно упомянуть о младшихъ сотрудникахъ "Временника", связанныхъ съ академикомъ, какъ профессоромъ С.-Петербургскаго университета, особенно близкою духовною связью.

Влагодаря существованію "Византійскаго Временника" получили возможность проявить свои способности и безпрепятственно выступить на ученое поприще два покольнія младшихь и совсьмъ

молодыхъ византинистовъ, вышедшихъ изъ аудиторіи профессора Васильевскаго, гг. Регель и Лопаревъ, Безобразовъ, затемъ Панченко и Васильевъ. В. Э. Регель, помъстиль во "Временникъ" (въ первомъ томъ) чрезвычайно любопытный документь, касающійся послёднихь Палеологовь, братьевь Зои-Софьи Өоминишны, принестей въ 1472 году въ приданое Великому князю Московскому предполагаемыя права на византійское имперское наслъдство; изъ сопоставленій В. Э. Регеля обнаруживается, что тъ-же самыя права продавали позднъе за небольшія деньги ея братья. Андрей заключаль подобныя сдёлки три раза и въ послёдній разъ, какъ видно изъ хрисовула отъ 13-го апръля 1483 года, уступаль часть своихъ мнимыхъ наследственныхъ государственныхъ правъ простому графу Осорно, то-есть, перешелъ отъ королей Французскаго (Карла VIII) и Испанскаго къ простому, хотя и знатному кастильскому гранду. Документь (на латинскомъ языкъ) найденъ В. Э. Регелемъ въ архивъ герцоговъ Альба въ Мадрить во время его заграничной командировки, въ течени которой онъ собралъ богатую жатву рукописныхъ драгопънностей разнаго рода, между прочимъ во время трехмѣсячной затворнической работы въ библіотек в Эскуріальскаго монастыря. Часть сокровищъ обнародована въ другомъ мѣстѣ въ отдѣльныхъ сборникахъ, но можно надъяться, что еще нъчто достанется и на долю Временника. В. Э. Регель есть главный помощникъ академика Васильевскаго и второй редакторъ "Временника", всецьло въдающій матеріальную сторону діла, съ большимъ самоотверженіемъ жертвующій и временемъ, и безплатнымъ трудомъ на многосложныя съ этимъ соединенныя обязанности, сношенія съ типографіей, съ книгопродавдами, авторами принятыхъ и напечатанныхъ статей, въ особенности же на переписку съ иностранными греческими учеными, съ аоонскими монастырями; иныхъ недоступныхъ по обычному укоренившемуся и небезъосновательному представленію настоятелей этихъ последнихъ онъ уметъ привлекать къ сотрудничеству, какъ это выразилось въ напечатаніи драгоцінні вішихъ по древности актовъ Иверской и другихъ обителей, сообщенныхъ Александромъ Лавріотомъ (настоятелемъ лавры св. Аванасія), появившихся именно въ пятомъ томѣ (стр. 483—493) съ обѣщаніемъ продолженія.

Х. М. Лопаревъ открываетъ, издаетъ и комментируетъ неизданные тексты, греческіе и славянскіе, а охотнъе и лучше всего греческіе параллельно со славянскими древними переводами; съ особенною любовію останавливается на вопросахъ руссковизантійскихъ сношеній, на родственныхъ союзахъ, посъщеніяхъ и прівздахъ на Русь византійскихъ принцевъ и искателей приключеній, и въ посл'єднее время агіологическими изсл'єдованіями, куда относится его обширная статья въ четвертомъ томъ (стр. 337—402) "Описаніе нікоторыхъ греческихъ житій святыхъ", плодъ лѣтнихъ занятій въ библіотекахъ горы Авонской, вызвавтій подробный реферать Курца въ німецкомъ Крумбахера съ заключениемъ, поощряющимъ къ прододжению подобныхъ работъ. Не скроемъ, что въ иныхъ случаяхъ, гдъ ему бываеть желательно открыть связи между Византіей и Русью, Х. М. Лопаревъ бываеть склоненъ къ увлеченіямъ, какъ это случилось съ толкованіемъ греческихъ сказаній о положеніи ризы Богоматери — въ статът (второго тома стр. 581—628): "Старое свидътельство о положеніи ризы Богоматери въ новомъ истолкованіи, прим'єнительно къ нашествію русскихъ на Византію въ 860 году". Давъ мъсто статъъ уважаемаго сотрудника, во всякомъ случав интересной и важной по вновь сообщеннымъ текстамъ, редакція въ следующей книжке въ лице академика Васильевскаго высказалась противъ пріуроченія свидѣтельства къ Руси (см. статью въ третьемъ томъ: "Авары, а не русскіе, Өеодоръ, а не Георгій, замъчанія на статью Х. М. Лопарева", стр. 83-96). Въ подобныхъ случаяхъ, которые могутъ быть только редкими, редакція намірена и впредь поступать такимъ же образомъ.

Пав. Вл. Безобразовъ представляетъ посредствующее звено между старшимъ и младшимъ поколѣніемъ С.-Петербургскихъ византинистовъ и потому долженъ быть упомянутъ здѣсь же въ ряду съ другими, хотя онъ во "Временникъ" печаталъ только критическія

статьи. На одну изъ такихъ статей мы обращаемъ особенное вниманіе, какъ на выдающееся явленіе. Мы разумѣемъ обширную рецензію на капитальный трудъ О. И. Успенскаго "Очерки по исторіи византійской образованности" (Временникъ, томъ III стр. 125—150). Рецензенть расходится съ высоко почитаемымъ авторомъ книги въ самыхъ существенныхъ пунктахъ — по вопросу о жизненности древняго научнаго преданія и высоть философской мысли у византійцевъ, проявлявшейся своеобразно, но непрерывно въ еретическихъ толкахъ и православной борьбъ съ ними, отъ VIII до XIV въка — въ границахъ изслъдованія О. И. Успенскаго и по его взгляду, объ отношеніи византійскаго образованія къ схоластическому западному, при чемъ послъднее въ указанный періодъ стоить позади. Что мы ни думали бы объ отрицательномъ взглядъ рецензента на Византію, нужно признать, что во многомъ онъ показалъ твердость научныхъ пріемовъ и глубокое изученіе предмета, Прежде всего это обнаруживается при обсужденіи двухъ частныхъ вопросовъ — о платонизмѣ (Ө. И. Успенскій) или же аристотелизм'в (Безобразовъ) еретика — въ конц'в XI в'вка — Іоанна Итала, а также еще болье любопытнаго и многозначительнаго вопроса о взаимномъ отношеніи греческаго руководства по логикъ, приписываемаго Иселлу (учителю Итала) къ позднъйшему западному учебнику Петра Испанца (папы Іоанна ХХІ). Что было оригиналомъ и что переводомъ? такъ какъ тождество ихъ за исключеніемъ языка несомнічно. П. В. Безобразовъ оспариваеть мнініе Прантля и О. И. Успенскаго о воздействім византійской науки на схоластическую западную, утверждая неправильность надписанія греческаго текста именемъ Иселла и болье позднее происхождение рукописей съ такимъ надписаниемъ и содержаниемъ, чъмъ появление латинскаго трактата, послужившаго наоборотъ оригиналомъ для греческаго. Въ томъ и другомъ случав II. В. Безобразовъ показываетъ, что эти вопросы ему близко знакомы, что онъ изучалъ ихъ самостоятельно (магистерская его диссертація была о Пселлъ, но на первый разъ содержала только внъшнюю его біографію), не только по печатнымъ сочиненіямъ, но и по рукописямъ — Ватиканской и другихъ библютекъ.

Первый представитель самаго младшаго покольнія, А. А. Васильевъ, разработываетъ, по внушенію и указаніямъ руководящаго редактора, болье обще вопросы византиновъдънія, вводя въ оборотъ результаты новъйшихъ изслъдованій въ иностранной литературъ, слъдя за ея особенно интересными явленіями. Такого рода статьи, не будучи вполнъ самостоятельными, бывають, однако, нужны и полезны и заслуживають признанія. Такова статья "Вопросъ о славянскомъ происхожденіи Юстиніана" (томъ первый стр. 469-493), написанная по поводу открытаго англійскимъ ученымъ Брайсомъ (Вгусе) источника, дающаго возможность решить старый вопросъ отридательнымъ по отношенію въ славянству образомъ и убъждающаго, что всъ эти имена "Управды", "Бъгленицы" суть выдумка позднейшаго далматинскаго славянскаго патріота (XVI въка). Такова статья "О греческихъ церковныхъ песнопеніяхъ" (въ третьемъ томе стр. 582-633), знакомящая съ открытіями кардинала Питры относительно ихъ стихотворнаго размера и позднейшими изследованіями по этому вопросу католическихъ и протестантскихъ ученыхъ, такъ какъ православные своимъ мало интересовались, за исключениемъ развѣ грека Параника, издателя сборника гимновъ. Кстати упомянемъ, что въ послѣднемъ выпускѣ "Византійскаго Временника" тоть же, еще здравствующій греческій ученый пом'єстиль (на греческомь языків) сюда же относящуюся статью "Романа Сладкопъвца кондакъ на Богоявленіе" (стр. 681-697). Что же касается А. А. Васильева, то последнимъ по времени трудомъ его во "Временнике" были две статьи о Славянахъ въ Греціи (V, 404—438, 626—670) — пересмотръ знаменитой теоріи Фальмерайера о полной славянизаціи Пелопонниса и другихъ областей средневъковой Греціи, при чемъ принята къ сведенію вся или почти вся новейшая литература по вопросу, столь непріятному для современныхъ грековъ, которымъ теорія отказываеть въ связи по происхожденію съ древними Едлинами и навязываетъ кровное родство со Славянами; сообщены дватри свидътельства изъ источниковъ, прежде неизвъстныхъ или небывшихъ въ обращении; отвътъ дается въ умъренномъ смыслъ,

то есть, допускается обширная колонизація Славянь, но отрицается совершенное истребленіе Грековь, отсутствіе капли греческой крови въ жилахъ нынѣшнихъ обитателей страны, говорящихъ по-гречески будто бы только благодаря непрерывно дѣйствовавшему вліянію церкви и церковной проповѣди на греческомъ
языкѣ. Сверхъ того, г. Васильевъ ведетъ во "Временникъ"
библіографію французскихъ, англійскихъ и италіанскихъ книгъ
по византологіи, и помѣстилъ нѣсколько рецензій въ критическомъ
отдѣлѣ журнала.

Младіній всёхъ по лётамъ, но совсёмъ не последній по своимъ заслугамъ, Б. А. Панченко помъстилъ во "Временникъ" изследованіе "О тайной исторіи Прокопія", общирную и весьма зрѣлую работу, выросшую изъ студенческой медальной диссертаціи и затёмъ появившуюся въ оттискахъ отдёльною книгою; оть другихъ многочисленныхъ трактатовъ о предметъ, трудъ г. Панченка отличается тою оригинальностью, что, кромъ вопроса о подлинности, то есть, о принадлежности сочиненія Прокопію, выдвигается другой — о достовърности фактовъ, сообщенныхъ въ сочиненіи, окрашенномъ, конечно, въ сплошной темный цвътъ, имъющемъ видъ злостнаго памфлета, но можетъ быть отправляющемся отъ наблюденій надъ горькою действительностью и возмущеннаго ею чувства. Проверка произведена на основани глубокаго и всесторонняго изученія другихъ источниковъ для времени Юстиніана, прежде всего его новелль; не ускользнули отъ вниманія и недавно обнародованные въ латинскомъ переводъ отрывки изъ сочиненія монофизитскаго писателя Іоанна Ефесскаго, однимъ мимоходомъ брошеннымъ выраженіемъ подтверждающаго сообщенія Прокопія о скандальномъ прошломъ императрицы Өеодоры. Статьи эти, еще ранве обращенія въ отдельную книгу, вызвали весьма лестный отзывъ или даже отзывы, такъ какъ похвалы повторяются нъсколько разъ, со стороны Бьюри (Bury) въ выше упомянутыхъ приложеніяхъ къ новому изданію исторіи Гиббона: (The decline and fall of the Roman empire edit. by J. B. Bury vol. IV, London, 1898, pg. 516, 517). Dahn's investigation into the diction of this work (Secret history), as compared with the undoubted writings of Procopius, has received greater significance in the light of the elaborate study of B. Panchenko, which contains an exhaustive analysis of the work . . . — — It is the great merit of Russian scholar, B. Panchenko, to have examined in detail the statements of the Secret history in the light of the contemporary evidence as to Justinian's reign; and the general credibility of the objective statements of the Procopian work has been strikingly emerged. — Кромъ того, г. Панченку принадлежать нъсколько рецензій на книги, имѣющія отношеніе къ той-же эпохѣ Юстиніана.

Академикъ Л. Н. Майковъ для первой книжки изданія сообщиль статью: "Когда посьтиль Константинополь русскій паломникъ, разсказы котораго включены въ "Бесьду о святыняхъ Цареграда", то-есть, въ недавно передъ тымъ изданный имъ памятникъ старинной русской литературы, византійскій интересь котораго виденъ изъ его заглавія. Къ стать присоединено письмо члена-корреспондента Академіи И. Е. Троицкаго къ академику Л. Н. Майкову по этому вопросу, который былъ потомъ предметомъ обсужденія другого нашего члена-корреспондента Д. Ө. Кобеко въ иномъ академическомъ изданіи.

Нынѣшнему директору Археологическаго Института въ Константинополѣ О. И. Успенскому принадлежитъ статъя, поставленная, какъ слѣдовало, во главѣ изданія (томъ первый стр. 1—17), — "Партіи цирка и димы въ Константинополѣ". Здѣсь высказывается особый оригинальный взглядъ, что организація димовъ имѣла отношеніе не только къ цирку и партіямъ цирка, но къ городскому самоуправленію, къ потребностямъ гражданскаго быта и военной защитѣ самой столицы и ея стѣнъ въ случаѣ вражескаго нашествія.

Профессоръ Харьковскаго университета, высомоуважаемый слависть М. С. Дриновъ подариль журналь статьями "О нѣкоторыхъ трудахъ Димитрія Хоматіана, какъ историческомъ матеріаль" (въ первомъ (стр. 319—340) и второмъ (стр. 1—24) то-

махъ). Труды Хоматіана, "архіепископа всей Болгаріи" (Охридскаго), приготовлены были къ изданію кардиналомъ Питрою и обнародованы послѣ его смерти безъ особенной исправности; по времени они относятся къ тому же періоду, какъ и письма Іоанна Навпактскаго, и во многомъ по содержанію соприкасаются съ последними, разъясняя Епирскія отношенія и соседне-славянскія. Съ точки зрвнія юридической изданіе было опвнено во "Временникъ" же асинскимъ ученымъ законовъдомъ Монферратомъ (на греческомъ языкъ, томъ III, стр. 406—438). М. С. Дриновъ отнесся къ сборнику какъ историкъ и въ своемъ изследованіи, къ сожалѣнію, незаконченномъ, прежде всего устанавливаетъ важнъйшія хронологическія даты, разбирая ряды однородныхъ по содержанію документовъ, некоторыя тяжебныя дела, попутно касаясь самого существа историческихъ фактовъ и такимъ образомъ вводитъ въ уразумение документальнаго сборника, имеющаго первостепенное значеніе для исторіи Балканскаго полуострова въ началь XIII стольтія. Дмитрій Хоматіанъ быль въ перепискъ и съ Іоанномъ Апокавкомъ, рекомендаціи котораго даже быль обязанъ своимъ избраніемъ на Охридскую каеедру.

Украшеніемъ нашего изданія должно считать "Этюды по византійской эпиграфикъ" академика В. В. Латышева, потому что всякій разъ они представляли новинку, прекрасно обставленную объясненіями и, конечно, безукоризненную по точности и правильности сообщаемаго и возстановляемаго текста надписей. Въ первомъ томъ (стр. 657—672) мы имъемъ статьи: 1) "Надпись времени Юстиніана, найденная на Таманскомъ полуостровъ", касающаяся исторіи Воспорскаго Царства и заставляющая предполагать о какой-то постройкъ, исполненной императорскимъ сановникомъ въ Воспоръ (Керчи), находившемся, слъдовательно, подъ непосредственной властью императора. 2) Вопросъ о времени извъстной и ранъе надписи Евпатерія, которую одни относили ко времени династіи Ангеловъ (Исаака Ангела) конца XII въка, другіе—императора Маврикія конца VI въка; имя Маврикія или же Исаакія угадывалось въ сохранившемся окончаніи слова—хіс, обозначающаго

явно лицо или владыку, повелѣвшаго Херсонскому (Корсунскому) дуксу возобновить кесарское зданіе. Изслѣдованіе В. В. Латышева рѣшаеть вопросъ въ пользу Маврикія. — Во второмъ томѣ (стр. 184—188) находится его-же статья: "Надпись времени Исаака Комнина, найденная въ Херсонисѣ": совершенная новинка, проливающая свѣть на положеніе вещей въ Корсунской области около 1057 года.

Рядомъ съ В. В. Латышевымъ мы должны упомянуть о Ю. А. Кулаковскомъ, профессоръ Кіевскаго университета, такъ какъ въ своихъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ "Византійскомъ Врененникъ", онъ нъсколько разъ касался тъхъ же самыхъ эпиграфическихъ памятниковъ, предлагая въ исправленіе свои собственныя объясненія ихъ. Кром'є того, онъ занимался въ "Временникъ" историческою географіей и этнографіей среднев вковаго руссковизантійскаго юга. Такъ, 1) во второмъ томъ (стр. 189—198) напечатана его статья: "Къ объясненію надписи съ именемъ императора Юстиніана, найденной на Таманскомъ полуостровь": разногласіе съ В. В. Латышевымъ въ толкованіи содержанія надписи заключается въ томъ, что Ю. А. Кулаковскій, сомньваясь въ принадлежности ея Воспору (Керчи), доказываеть, что она перенесена на нынѣшнее ея мѣсто изъ Фанагоріи, которой и принадлежала съ самого начала. — 2) "Къ исторіи Босфора Киммерійскаго въ VI въкъ" (томъ III стр. въ началъ). Написано по поводу объясненія надписи Евпатерія Бертье де-Лагардомъ и акад. В. В. Латышевымъ, при чемъ авторъ послѣ подробнаго изученія исторіи города Воспора за означенный періодъ приходить къ заключенію, что вопреки двумъ названнымъ знатокамъ дъла, надпись не можетъ принадлежать собственно византійскому сановнику императора Маврикія, а разв'є только м'єстному князьку варварскаго народца, уже освободившагося отъ римско-византійской власти; князь и его уполномоченный могли подражать византійской титулатуръ. Главнымъ аргументомъ служать историческія свидетельства, изъ коихъ выходить, что Воспоръ въ данное время не былъ подъ державою императора; но

при этомъ у него, какъ, впрочемъ, и у предшественниковъ, ускользнуло чрезвычайно важное указаніе въ новеллѣ императора Тиверія, ближайшаго предшественника Маврикія; отсюда видно, что еще въ 575 г. Византія взимала повинности какъ въ Корсунъ, такъ и въ Воспоръ. З и 4) Въ четвертомъ томъ "Временника" (стр. 315—336), ставится вопросъ: гдѣ находилась Вичинская эпархія Константинопольскаго патріархата"? Посредствомъ испытаннаго пріема изученія географическихъ показаній — косвенныхъ и прямыхъ, въ итальянскихъ средневъковыхъ картахъ, итинераріяхъ и у авторовъ-повъствователей и т. д. — въ связи съ исторіей мъстности, въ которой являются на сцену Печенъти, Русскіе бродники, Татары, Аланы, Византійцы съ императоромъ Алексвемъ Комниномъ, авторъ приходить къ заключенію, что Вичинская эпархія имъла свою территорію на югь оть нижняго Дуная, то-есть находилась въ нынешней Добрудже, и что Вичинъ соответствуетъ Дичину извъстнаго списка "градомъ русскимъ". Въ пятомъ томъ "Временника" (стр. 323—397) находимъ дополнительную замътку "Еще къ вопросу о Вичинъ", гдъ точнъе пріурочивается Дичинъ къ нынешнему Мачину, и где авторъ ведается съ упущенною ранте изъ вниманія статьею проф. Томашка "Zur Kunde der Hämus-Halbinsel", настаивая на отличеніи Дичина отъ Вичины, приморскаго города той самой пристани, южиће Варны, въ которой, по свидѣтельству Константина Багрянороднаго, останавливались русскіе въ походахъ на Царьградъ (а Вичинъ есть Дичинъ Ипатьевской летописи). 5) Въ пятомъ томе "Временника" находится статья "Христіанство у Алань": разум'єются кавказскіе Аланы, предки нынѣшнихъ Осетинъ. 6) Въ замѣткѣ, помѣщенной въ томъ же пятомъ томъ (стр. 398): "Левъ Мудрый, или Левъ Исавръ быль авторомь "Тактики"? — исправляется ошибка последней предсмертной статьи знаменитаго Цахаріэ-фонь-Лингенталь (въ журналѣ Крумбахера за 1894 г.), ошибка, которую замѣчали и другіе, потому что несообразность пріуроченія "Тактики" къ авторству Льва Исавра съ нынъшнимъ ея текстомъ, гдъ говорится о Печенъгахъ и Мадъярахъ, бросалась въ глаза; можеть быть, только чувство

піэтета заставляло пока умалчивать о неожиданномъ промахѣ со стороны такого осторожнаго изслѣдователя и столь великаго ученаго. Самъ Ю. А. Кулаковскій объясняеть явленіе преклонными лѣтами Цахаріэ, скончавшагося на 82-мъ году жизни.

Изъ юристовъ, кромъ незабвеннаго А. С. Павлова, принималъ участіе въ "Временникъ" профессоръ Новороссійскаго университета, Вл. Викт. Сокольскій, пом'єстившій въ первомъ том'є (стр. 17—55) статью: "О характеръ и значеніи Эпанагоги: опыть по исторіи византійскаго права". Памятникъ важенъ и любопытенъ тъмъ, что въ немъ отчетливо излагается ученіе, опредълявшее позднъйшія византійскія возэрьнія на отношенія духовной и свътской власти между собою, на царство и патріаршество — въ смысль дуализма и равноправности. Полагають, что въ составленіи этого юридическаго руководства принималь участіе патріархъ Фотій, и проф. Сокольскій съ своей стороны подкрышляеть такое предположение своими аргументами. Онъ внимательно и съ большою ученостью слёдить за позднёйшими отраженіями означенныхъ возэрѣній въ литературѣ и жизни, и особенно останавливается на значеніи церковно-политическихъ идей, заключающихся въ Эпанагогъ для Московской Руси, гдъ ихъ держался и патріархъ Никонъ.

Профессоръ С.-Петербургскаго университета и членъ-корреспондентъ нашей Академіи И. В. Помяловскій въ статъв "Надгробіе Аверкія и древне-христіанскій символизмъ" (Томъ III стр. 316—340) разбираетъ старый вопросъ объ эпитафіи поименованнаго святаго (начала III въка), извъстной въ передачъ Метафраста и давно заподозрѣнной въ ея подлинности: но вотъ американецъ Рамзей во время своихъ путешествій по Малой Азіи дълаетъ одна за другою въ разныхъ, хотя и близкихъ мъстахъ двъ счастливыя находки — сначала (1881) открываетъ надгробную стелу нъкоего Александра съ надписью, въ начальныхъ фразахъ имъющею буквальное сходство съ надгробіемъ Аверкія, а затъмъ (въ 1883 году) обломокъ эпитафіи самаго Аверкія въ метрической и, очевидно, первоначальнъйшей формъ. Сомнънія въ

подлинности стали неумъстными, но за то съ новою силою возгорълся споръ о смыслъ эпитафіи съ ея нъсколько темной и загадочной терминологією, им'ьющею, нужно думать, символическое происхожденіе. Одни продолжали защищать христіанское толкованіе надписи, другіе стали утверждать, что Аверкій говорить о себъ какъ совершенный язычникъ; близко къ послъднимъ оказался Ад. Гарнакъ, современное свътило протестантской учености, доказывавшій (въ стать 1895 года), что Аверкій быль либо чистымъ язычникомъ, либо — въроятнъе — приверженцемъ языческогностическаго религіознаго общества, въ которомъ христіанская тайна была соединена съ языческими мистеріями, слёдовательно, особаго рода синкретистомъ. И. В. Помяловскій, самъ будучи большимъ знатокомъ христіанской эпиграфики, присоединился къ мненію техь тоже знаменитыхь ученыхь, которые, не отступая отъ Метафраста и церковнаго преданія, считаютъ Аверкія христіаниномъ и въ соотв'єтственномъ смыслі объясняють всі выраженія символическаго характера; при этомъ нашъ ученый уличаетъ Гарнака въ маломъ знакомствъ съ греческою христіанскою эпиграфикою. Въ Германіи споръ еще не кончился. И. В. Помяловскому принадлежить еще критическая статья (томъ I стр. 407-412) на трудъ Н. В. Покровскаго "Евангеліе въ памятникахъ иконографіи".

Профессора университета св. Владиміра А. А. Дмитріевскаго "Чинъ пешнаго дъйства" — пространное изслъдованіе, основной тезисъ котораго есть византійское происхожденіе стариннаго обряда или драматизированнаго дъйствія, представляющаго трехъ отроковъ въ огненной пещи Навуходоносора, — обряда, считавшагося чисто русскимъ продуктомъ; теперь оказывается, что слъды его обрътаются въ греческихъ рукописныхъ служебникахъ, отысканныхъ авторомъ на Аеонъ.

Профессоръ Московскаго университета О. Е. Коршъ помъстиль "Критическія замъчанія на синаксарь почтеннаго осла", памятникъ византійскаго животнаго эпоса (томъ I, стр. 533—601).

Статьи профессора Юрьевскаго университета Мих. Ник. Кра-

шенинникова по Прокопію глубоко захватываеть вопрось о нынѣшнемь состояніи текста и рукописномь преданіи "Войнь" и "Тайной исторіи", очевидно имѣя значеніе подготовительныхь работь къ самостоятельному (русскому) изданію твореній знаменитаго историка Юстиніанова. Подобное же значеніе, по видимому, имѣють статьи проф. Казанскаго университета С. П. Шестакова, изучающаго рукописи Георгія Монаха (Амартола) и Симеона Логофета въ Парижской и другихъ библіотекахъ, не упускающаго изъ виду Малалы и т. д.

Доцентъ турецкой словесности въ здѣшнемъ университетѣ П. М. Меліоранскій далъ цѣнныя извлеченія (томъ І, стр. 613—641) изъ только оріенталистамъ доступнаго, писаннаго поперсидски, но сохранившагося не въ подлинникѣ, а въ турецкомъ переводѣ, источника для исторіи Византіи подъ заглавіемъ "Сельджукъ-намэ, какъ источникъ для исторіи Византіи въ XII и XIII вѣкахъ".

Очень многочисленны и разнообразны статьи постояннаго сотрудника "Временника" Ав. Ив. Пападопуло-Керамевса, доцента въ С.-Петербургскомъ университеть, пишущаго на своемъ природномъ греческомъ языкъ. Онъ касаются богослужебныхъ книгъ, церковной, въ особенности агіографической литературы, исторіи позднъйшихъ греческихъ патріарховъ, въ частности константинопольскихъ въ турецкое время. Не утруждаемъ перечисленіемъ заглавій этихъ трудовъ. Соплеменникъ Пападопуло С. П. Пападимитріу (въ Одессъ), пишущій то по русски, то по гречески, даль намь "Критическіе этюды къ среднев вковымъ греческимъ текстамъ" (по русски) и статью о писателяхъ Продромахъ (по гречески). Не лишена значенія статья одесскаго преподавателя А. С. Димитріу "Къ вопросу о договорахъ Русскихъ съ Греками" (т. Ц, стр. 531—551), касающаяся собственно процедуры при заключеніи мирныхъ условій и формы договорныхъ грамоть; не будучи вполнъ самостоятельною и не исчерпывая вполнъ предмета, она содержить нъсколько полезныхъ указаній. Изъ Грековъ, живущихъ внъ русскихъ предъловъ, удостоили журналъ своими вкладами

такіе первостепенные ученые, какъ г. Хаджидакисъ "О Продромахъ", г. Политисъ "Поправки къ Апессота А. Ө. Васильева" (IV, 84), о г. Параникъ было упомянуто. Всъ трое писали погречески. По русски была напечатана статья г. Папаіоанну: "Акты такъ называемаго послъдняго Софійскаго собора 1450 года" (томъ III стр. 394—416). Она появилась послъ и въ греческомъ переводъ, который вызваль такое замъчаніе со стороны рецензента въ журналъ Крумбахера, что критическіе пріемы автора-грека ясно указывають на его занятія въ нъмецкихъ университетскихъ семинаріяхъ, между тъмъ какъ Папаіоанну получиль высшее образованіе въ С.-Петербургской Духовной Академіи и отсюда воротился на родину (V, 238).

Что касается области искусства, то здёсь съ самаго начала и до сихъ поръ усердно работаетъ группа молодыхъ ученыхъ, вышедшихъ изъ школы профессора, нынъ академика Кондакова, гт. Айналовъ и Рединъ, и Я. Смирновъ, младшій между ними. Самъ Н. П. Кондаковъ выступиль во "Временникъ" только однажды въ первомъ томѣ (стр. 173—180) съ одънкою капитальнаго труда Д. Ө. Бъляева "Byzantina"1), въ которомъ, вмъсть съ полнымъ признаніемъ высокихъ достоинствъ сочиненія, высказывается поучительное пожеланіе, помимо текстовъ, болье пристальнаго вниманія къ самымъ вещамъ, чтобы авторъ, не останавливаясь на полдорогъ, отъ филологическаго комментарія прямо и открыто перешель къ археологическому изследованію вопросовъ, какъ это съ большимъ успъхомъ онъ дълаеть въ отдъльныхъ случаяхъ и нъсколько прикровенно въ примъчаніяхъ. Оцънку трудовъ гг. Айналова, Ръдина и Смирнова, появившихся во "Временникъ", недавно сдълаль наиболье авторитетный изъ западныхъ археологовъ-

<sup>1)</sup> Полное заглавіе двухъ книгъ сочиненія слідующеє: Д. Ө. Біляєвъ: «Вухаптіпа». Очерки, матеріалы и замітки по византійскимъ древностямъ. Книга І. Обзоръ главныхъ частей Большаго Дворца византійскихъ царей. Приложеніє: Матеріалы и замітки по исторіи византійскихъ чиновъ. Съ планомъ (Лабарта) Большаго Дворца. 1891. VIII—200 стр. Ціна 2 р. — Книга ІІ. Ежедневные и воскресные пріємы византійскихъ царей и праздничные выходы ихъ въ храмъ Св. Софіи въ ІХ—Х вв. Съ 11 таблицами и планами. 1893. XLVII—309 стр. Ціна 4 р.—Съ отзывомъ Н. П. Кондакова нужно сравнить, что пишеть Ө. И. Успенскій въ «Журн. Мин. Нар. Просв.». 1898, декабрь, стр. 372—4.



византинистовъ І. Стшиговскій (J. Strzygowski), въ ученомъ нъмецкомъ библіографическомъ журналъ "Deutsche Litteraturzeitung" (15 October 1898, № 41) — въ рефератъ о русскомъ "Византійскомъ Временникъ" за пять льтъ, гдъ онъ спеціально останавливается на статьяхъ по искусству. Мы не будемъ повторять всёхъ его замёчаній; выше всего онъ цёнить работу г. Смирнова о христіанскихъ мозаикахъ острова Кипра, лично изученныхъ имъ на мъстъ (она была напечатана въ "Визант. Временникъ" т. IV, стр. 1-94). Речь о кипрскихъ мозаикахъ заканчивается заявленіемъ, что работа Смирнова настоятельно требуеть перевода на нъмецкій языкъ ради ея далеко идущаго значенія. Общее заключеніе г. Стшиговскаго о "Византійскомъ Временникъ" такое: "Византійскій Временникъ" есть спеціальное повременное изданіе первостепеннаго достоинства. Издаваемое Академіей, вспомоществуемое (матеріально) правительствомъ, оно объединяетъ русскія изследованія въ византійской и южно-славянской области, и боле и болье завоевываеть себь почетное положение предъ лицемъ западно-европейской науки".

"Временникъ" можетъ похвалиться своимъ критическимъ отдёломъ, а также полнотою библіографическихъ обзоровъ книгь и статей, имъющихъ отношение къ Византіи, при томъ не только русскихъ, но и греческихъ, появляющихся какъ въ свободномъ королевствъ, такъ и въ Константинополъ, Смирнъ, на островахъ. Относительно греческой литературы онъ обязанъ въ особенности сотрудничеству г. Пападопуло-Керамевса, сохранившаго ученыя связи на родинѣ и обладающаго недоступною даже нашему германскому собрату возможностью следить за всеми новыми явленіями. Б. М. Меліоранскій зав'дуеть німецкою литературою, А. А. Васильевъ — французскою, англійскою и италіанскою, И. И. Соколовъ — русскою. П. А. Сырку, доценть Петербургскаго университета, дъятельно помогаетъ въ области славянской и румынской литературы. Сверхъ вышеотмѣченныхъ большія по объему и важныя по содержанію критическія статьи принадлежать: академику А. Н. Веселовскому, Д. О. Беляеву, г. Эд. Курцу въ Ригъ, проф. Марру (по армянской литературъ), А. А. Дмитріевскому, А. В. Никитскому (IV); но первое мъсто въ этомъ отдълъ должно быть приписано профессору А. И. Кирпичникову. Къ сожальнію, "Временникъ" не могъ до сихъ поръ достигнуть желательной полноты въ своемъ критическомъ отдълъ и, кромъ того, онъ иногда запаздываетъ отчетомъ о такихъ трудахъ, о которыхъ онъ обязательно долженъ сказать свое слово.

Подводя итогъ настоящему обозрѣнію, можно признать, что "Византійскій Временникъ" удовлетворительнымъ образомъ выдержаль пятилѣтнее испытаніе и счастливо разрѣшилъ вопрось о возможности и надобности существованія у насъ самостоятельнаго органа по изученію Византіи, сохранивъ достоинство того учрежденія, при которомъ издается. Выражая благодарность тѣмъ высокообразованнымъ почетнымъ членамъ Академіи, которые содѣйствовали матеріальному обезпеченію изданія, а также всѣмъ живымъ его сотрудникамъ, можно надѣяться, что, не смотря на постигшія журналъ потери, онъ сохранитъ безъ пониженія знамя строгой научности, найдетъ себѣ сочувствіе среди ученыхъ круговъ, въ которыхъ несомнѣнно существуютъ лица, способныя вознаградить утраты своимъ содѣйствіемъ, и вызоветъ къ дѣятельности новыя молодыя силы, продолжать начатое дѣло въ будущемъ еще съ большимъ успѣхомъ.



Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. Январь 1899 г. Непремънный секретарь, Академикъ *Н. Дубровинъ*.

> Типографія Императорской Академіи Наукъ. Вас. Остр., 9 линія, № 12.



## ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ ΤΟΥ ΤΡΙΤΟΎ ΚΑΙ ΤΕΤΆΡΤΟΥ ΤΕΥΧΟΎΣ.

| MEPOE A |
|---------|
|---------|

| MEAETAI KAI YAAI.                                                                                                                                                                                                                                          |        | σελ.        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-------------|
| Μελέται βυζαντινής ἐπιγραφικής (δ') ύπό Β. Λάτυσεβ. Γὰ ψηφίδωτά τοῦ θόλου τής ἐν Θεσσαλονίκη Άγιας Σοφίας ἐν σχέσει πρός τὸ ζή τής ἐποχής αὐτῶν ὑπὸ Ἐ. Ῥέδιν (μετὰ ε΄ εἰκόνων). Οὲ Βυζαντινοὶ καὶ οὶ Άραβες ἐπὶ τοῦ αὐτοκράτορος Θεοφίλου ὑπὸ Ά. Βασίλιεφ. |        |             |
| Ο Ε Βος αντινοί και οι πραρες επι του αυτοκρατορος Θεοφιλού σπο Μ. Βασιλίεφ.<br>Άθωϊτις Σπόα (ς'—ιγ') ύπο Άλεξανδρου Ε. Λαυριώτου.                                                                                                                         |        | 260<br>448  |
| Admitic 2000 (5 it) one Aregavepou E. Rauptortou                                                                                                                                                                                                           | • •    | 448         |
| MEPO∑ B'.                                                                                                                                                                                                                                                  |        |             |
| ΒΙΒΛΙΩΝ ΕΠΙΚΡΙΣΕΙΣ                                                                                                                                                                                                                                         |        |             |
| Hans Graeven. Frühchristliche und mittelalterliche Elfenbeinwerke in phot                                                                                                                                                                                  | ogra-  |             |
| phischer Nachbildung. Κρίσις Δ. ἀἴνάλωφ.<br>Κ. Krumbacher. Sudien zu Bomanos. Κρίσις ἀ. Βασίλιεφ                                                                                                                                                           |        | 460         |
| K. Krumbacher. Sudien zu Romanos. Κρίσις Α. Βασιλιεφ<br>Karl Holl. Enthusiasmus und Bussgewalt beim griechischen Mönchtum. I                                                                                                                               | د نام  | 468         |
| N. Σουβόρωφ                                                                                                                                                                                                                                                | Zpiois | 475         |
| Ν. Σουβόρωφ<br>Κ. Krumbacher. Michael Glykas. Κρίσις Β. Βασιλιέφσκη.<br>Α. Θ. Σεμένωφ. Βίος τοῦ όσίου Συμεώνος τοῦ Θαυμαστοορείτου κατὰ τὸ ἐν Μο                                                                                                           |        | 524         |
| Α. Θ. Σεμένωφ. Βίος τοῦ όσίου Συμεώνος τοῦ Θαυμαστοορείτου κατὰ τὸ εν Μο                                                                                                                                                                                   | νάχφ   |             |
| ελληνικόν χειρότραφον τοῦ ια αιῶνος. Κρίσις Ε. Kurtz.<br>Μπαλάστσεφ. Κλήμεντος επίσκοπος τῶν Σλάβων, καὶ ἡ λειτουργία του κατ                                                                                                                              | * **** | 587         |
| άργαίαν σλαβικήν μεταφρασίν. Κρίσις Π. Λαβρώφ.                                                                                                                                                                                                             |        | 542         |
| άρχαίαν σλαβικήν μετάφρασιν. Κρίσις U. Λαβρώφ.<br>Theodori Ducae Lascaris epistulae CCXVII, nunc primum edidit Nic                                                                                                                                         | olans  |             |
| Festa. Κρίσις Ά. ΠΚεραμέως                                                                                                                                                                                                                                 | • •    | 548         |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |        |             |
| вівлюграфіа.                                                                                                                                                                                                                                               |        |             |
| 'Ρωσία. Περιλήψεις 'L Σοχολώφ                                                                                                                                                                                                                              |        | 554         |
| Γεοιμανία. Πεοιλήθεις Μπ. Μελιοράνσχη.                                                                                                                                                                                                                     |        | 588         |
| Γαλλία. Περιλήψεις 'Α. Βασίλιεφ                                                                                                                                                                                                                            | • ••   | <b>59</b> 8 |
| Ίταλία. Περιλήψεις Ά. Βασίλιεφ                                                                                                                                                                                                                             |        | 607         |
| Ισπανία. Περιλήψεις Α. Βασίλιεφ.                                                                                                                                                                                                                           |        | 609         |
| Άγγλία, Περιλήψεις Ά Βασίλιεφ                                                                                                                                                                                                                              |        | 610         |
| Σλαβικαί χώραι. Περιλήψεις Β. Κοραμπλέβ                                                                                                                                                                                                                    | • •    | 613         |
| Νέα βιβλία σταλέντα πρός την διεύθυνσιν                                                                                                                                                                                                                    | • .    | 615         |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |        |             |
| ΜΕΡΟΣ Γ'.                                                                                                                                                                                                                                                  |        | ·           |
| ΜΙΚΡΑΙ ΑΝΑΚΟΙΝΩΣΕΙΣ.                                                                                                                                                                                                                                       |        |             |
| Τὸ ἐν Ῥώμη δωδέχατον διεθνές συνέδριον τῶν ἀσιανολόγων ὑπὸ Ά Βασίλιεφ                                                                                                                                                                                      |        | 617         |
| + E. E Kunik ὑπὸ B. Βασιλιέφσας.                                                                                                                                                                                                                           |        | 619         |
| † Ε. Ε. Κunik ύπο Β. Βασιλιέφσες                                                                                                                                                                                                                           |        | 686         |
|                                                                                                                                                                                                                                                            |        |             |

Τὰ Βυζαντινὰ Χρονικὰ ἐκδίδονται μερίμνη τῆς ἐν Πετρουπόλει Αὐτοκρατορικῆς τῶν ἐπιστημῶν ἀκαδημείας, ὑπὸ τὴν διεύθυνσιν τοῦ x. Β. Ῥέγκελ.

Κατ' έτος ἐκτυποῦνται τέσσαρα τεύχη, ὧν ἔκαστον συνίσταται ἐκ 10 ἡ 12 τυπογραφικῶν φύλλων· τέσσαρα δὲ τεύχη συναποτελοῦσι τόμον δλόκληρον. Ἡ ἐτησία συνδρομὴ ῥούβλια 5 διὰ τὴν Ῥωσίαν καὶ φράγκα 16 ἡ μάρκα γερμανικὰ  $12\frac{1}{3}$  διὰ τὸ έξωτερικόν, συμπεριλαμβανομένης καὶ τῆς ταχυδρομικῆς δαπάνης.

Αί περὶ ἐχδόσεως αἰτήσεις, αὶ ἐπιστολαί, τὰ χειρόγραφα καὶ τὰ νεωστὶ τυπούμενα βιβλία ἡ περιοδικὰ συγγράμματα πρέπει νὰ διευθύνωνται πρὸς τὸν Mr. Regel, Vassili-Ostrov, 10 ligne, 15, St. Pétersbourg.

Πράκτωρ διὰ τὰς ἐγγραφὰς συνδρομητῶν καὶ διὰ τὰς ἀποστολὰς τῶν Βυζαντινῶν Χρονικῶν:

## K. L. Ricker: Nevsky 14, St.-Pétersbourg. Inselstrasse 20, Leipzig.

Έν τη Άνατολή συνδρομηταί έγγράφονται παρά τοῖς έξης βιβλιοπώλαις.

Κωνσταντινούπολις: Keil, librairie internationale, Péra.

Α. Δεπάστας, βιβλιοπώλης - ἐκδότης, Γαλατᾶς.

Aອກຸ່າໝ: Charles Beck, librairie internationale.

Σμύρνη: Δ. Βρετόπουλος, βιβλιοπώλης - ἐκδότης.

Άλεξάνδρεια: Γριτζάνης, βιβλιοπώλης.

Τὰ περιεχόμενα βλέπε ἐν τῆ προσδία σελίδι.

Prix d'abonnement: 5 roubles =  $12^{1}/_{s}$  R.-Mark = 16 francs.

Напечатано по распоряженію Императорской Академін Наукъ. Сентябрь, 1899 г. Непрем'янный севретарь, Академикъ *Н. Дубровия*з

Типографія Импираторской Академія Наукъ (Вас. Остр., 9 лин., № 12).