

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

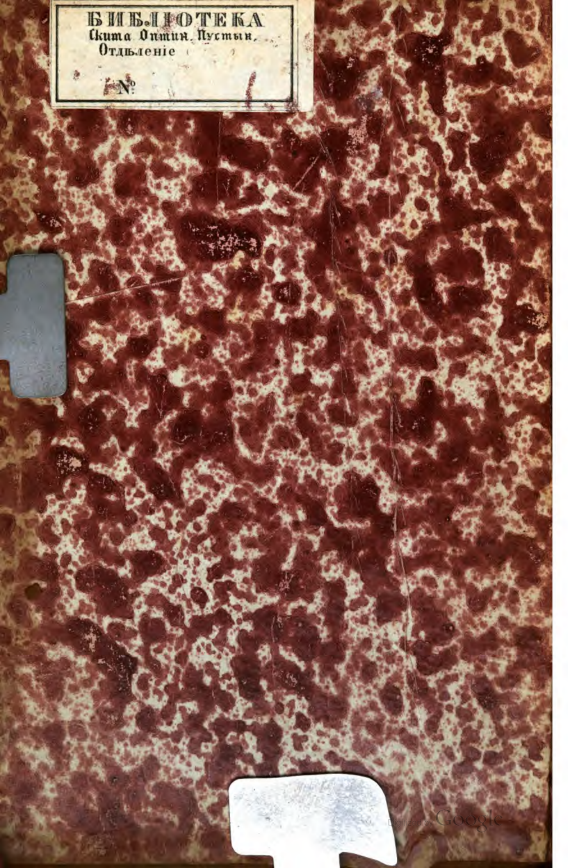
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

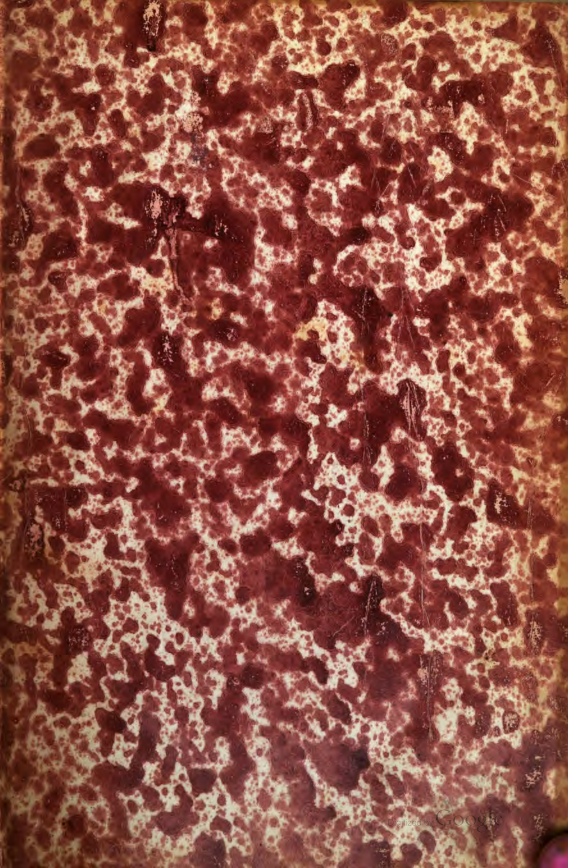
#### **About Google Book Search**

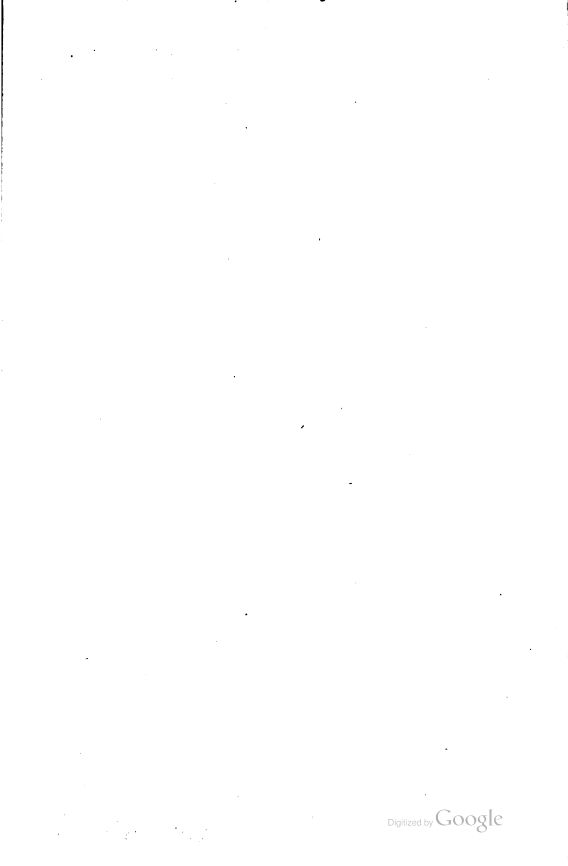
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Digitized by GOOGLE



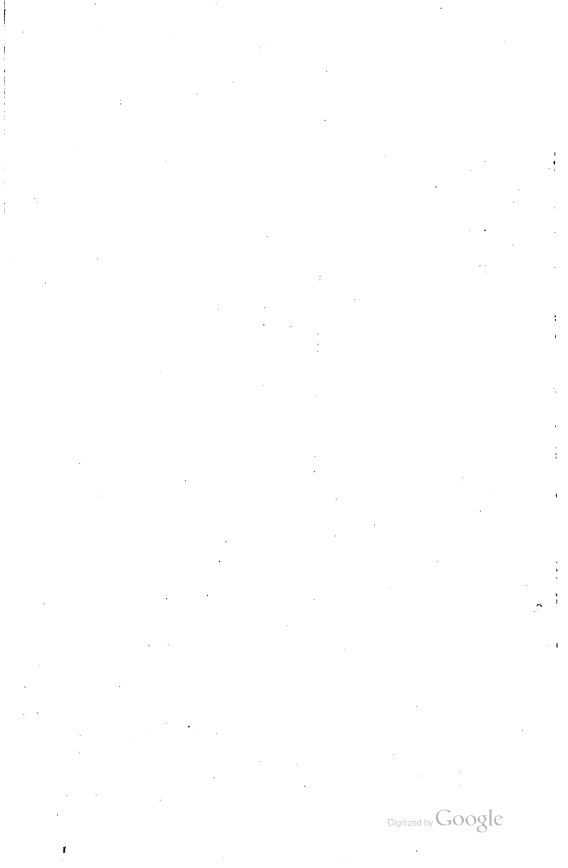




20348

•

\*QCA Production of the second secon



# православный

1. 27

## СОБЕСЪДНИКЪ,

ИЗДАВАЕМЫЙ

при

казанской духовной якадемии.

## 1866.

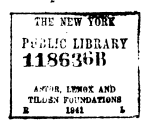
ЧАСТЬ ТРЕТЬЯ.

#### КАЗАНЬ.

въ университетской типографии.

FIRE A DUV ... CHUR,

Digitized by Google



Отъ казанскаго комитета духовной цензуры печатать позволяется. 8 августа 1866 года.

Цензоръ, инспекторъ академін, архимандрить Веніаминь.

Digitized by Google

## МЪРЫ ІОАННА IV КЪ ОДЕРЖАНІЮ ДУХОВНОЙ ПОБЪДЫ НАДЪ КАЗАНЬЮ ВЪ СВЯЗИ СЪ МИССІОНЕРСКОЮ ДЪЯ-ТЕЛЬНОСТІЮ ПЕРВОСВЯТИТЕЛЯ КАЗАНСКАГО ГУРІЯ И ЕГО ПОМОЩНИКОВЪ ГЕРМАНА И ВАРСОНОФІЯ ВЪ КА-ЗАИСКОМЪ КРАЂ.

Вѣковая борьба русскихъ съ казанцами не могла, конечно, кончиться для русскихъ однимъ внѣшнимъ завоеваніемъ Казани, —завоеваніемъ посредствомъ меча вещественнаго; такое завоеваніе не могло быть прочно и безопасно на будущее время для русскихъ со стороны казанцевъ. Это показалъ и опытъ. Походы русскихъ на Казань, бывшіе до Іоанна IV, хотя и сопровождались иногда полною побѣдою русскихъ надъ казанцами, такъ что казанцы должны были даже принимать къ себѣ въ цари русскихъ присяжниковъ (какъ напр. это было въ походъ Іоанна III на Казань въ 1487 году), но, такъ какъ побѣды эти были только внѣшнія, а не нравственныя, побѣды, производимыя мечемъ вещественнымъ, а не духовнымъ, то и случа-

1\*

лось обыкновенно такъ, что татары въ непродолжительномъ времени возмущались снова, изгоняли отъ себя русскихъ присяжниковъ, и снова шли опустошать русскія области, полонить христіанъ, разграблять священныя для русскихъ церкви и монастыри. Для одержанія окончательной побѣды надъ Казапью надлежало русскичъ побѣдить инокърценъ и инородценъ казарскаго края еще нравственно, мечемъ духовнымъ, чже есть глаголъ Божій, побѣдить Вѣрою, христіанскимъ православіемъ; тогда только казанскіе "бесермены" могли быть истинно и по духу побѣжденными и едѣнаться вѣрными подданными русстаго христіанскаго государства.

Изъ исторіи завоєванія Казани мы видимъ, что Іоаннъ IV, рѣшившись завоєвать Казань, дабы сдѣлать ее неотъемлемымъ достояніемъ русскаго христіанскаго государства, положилъ покорить ее и внѣшнимъ образомъ и цравственно.

Сидьное казанское царство, возникщее въ 1437 г. изъ развадиять зодотой орды, столь памятной для русскихъ своимъ кровавымъ владычествомъ надъ Русью, было невыносимо тяжено для русскихъ своими непрестанными набъгами на состадственныя русскія области, сопровождарнимися ебынновенно опустепненіемъ селъ и городовъ, разграбленіемъ церквей и монастырей и плѣномъ множества христіанъ. Горько было благочестивому чувству русскому равнодушно переносить эти богохульные набъги "поганыхъ" татаръ на христіанскія святыни, и русскіе, всегда преданные Въ́ръ и Церкви, всячески старались, насколько, могли, усмирять этихъ

4

хищниковъ. Но до Іоанна IV всё походы русскихъ противъ Казани не сдёлали того, что рёшился сдёлать и сдёлалъ онъ.

Іоаннъ IV шелъ воевать Казань во имя Веры и для Въры; отъ того и самый походъ его противъ Казани состояль не столько въ расчетахъ государственныхъ, сколько-и по преимуществу-въ видахъ йользъ для Ввры. "Не могу терпёть погибели христіань, ввёренныхъ мнѣ Христомъ моимъ; хочу страдати за вѣру православную не только до крове, но и до послёдняго издыханія, и Христось, видя несомнѣнную вёру мою, освободить нась отъ встхъ враговъ нашихъ (1); съ Божію помощію и съ упованіемъ на Господа Бога, на Его пречистую Матерь и на великихъ чудотворцевъ идемъ въ путъ" (въ походъ) (\*), говорилъ и писалъ Іоанны, отправляясь вы походъ противъ Казани. И позавоевания Казани единственнымъ попечениемъ Гоанна о поб'яденныхъ было: "да познаютъ Бога истиннаго невѣрные, новые подданные Россіи, и вмѣстѣ съ нами да славять святую Троицу во вёки вёковь" (»). Такъ смотрёли тогда на казанскій походъ всё русскіе, не только царь-завоеватель, но и духовенство и народъ. Всёмь русскимъ хотёлось завоеваніемъ Казани положить, съ одной стороны, конець богохульнымъ наобгамь татаръ на Русь, а съ другой-просв'ятить ен хищныхъ инов трцевъ и инородцевъ свътомъ Христова Еван-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Лъгон. Ник. стр. 103.

<sup>(\*)</sup> Акт. ист. т. І. № 160. 1.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Карамянн. Истор. госуд. росс. т. VIII. стр. 187.

гелія. Въ отвѣтныхъ письмахъ на извѣстительныя граматы Іоанна, которыя онъ разослаль къ духовнымъ властямъ предъ выступленіемъ своимъ въ походъ противъ Казани, духовныя власти отъ лица себя и всего духовенства и народа самымъ яснымъ образомъ выразили свой взглядь на казанский походь, и свое полнтишее сочувствіе оному, Воть напр. что писаль къ Іоанну, въ отвѣтъ на его извѣстительную грамату, Өеодосій, архіепископъ новгородскій: "прислаль еси, государь, ко мнѣ своему богомольцу свою государеву грамату, а въ ней пишешь, что православному крестьянству великое наложение отъ недруга твоего отъ казанскаго; и ты царь и государь, взявъ упованіе на Господа Бога и на пречистую Его Богоматерь и на великихъ чудотворцевъ, хощешь свой царскій подвигь учи-нити, иже дастъ Богъ (тебѣ), итти на своего недруга на казанскаго, въ избавленіе христіанскому кровопролитію. И мы, государь, о томъ, съ всёми твоими государевы богомольцы, со архимандриты и игумены и съ всёми освященными соборы, молимъ всемилостиваго Бога и пречистую его Богоматерь и святыхъ великихъ чудотворцевъ, о твоемъ государевѣ многолѣтнемъ здра-віи и спасеніи, и чтобъ тебѣ Господь Богъ даровалъ помощь и крѣпость.. Се твердое и крѣпкое, Богомъ утвержденный владыко, дасть ти Господь Богь въ ру-цѣ твои царьство, идѣже нынѣ темніи и бесерменстіи языцы идоломъ покланяются, и твоимъ бы царскимъ подвигомъ и тщаніемъ тутъ Христосъ славился, и пречистая его Мати, и честный крестъ Христовъ, да и ангель бы хранитель твой, и великіе чудотворцы рус-

свіе и всѣ святіи тутъ жилище имѣли: о семъ убо, государь, мы смиренни отъ чистыя въры молитвою въ Богу, день и нощь, въ молитвахъ и молбахъ, литіями. и соборы и божественными возношении, потребную и леную память о благочести вашея деръжавы, царскіа побъды на ваша враги исповъдаемъ, во святыхъ тайнахъ, яко да въ покорени будутъ враги ваши" (1). Въ томъ же духѣ и съ такимъ же сочувствіемъ къ походу относится другой архипастырь того времени, митронолить Макарій. Когда царь быль уже на пути въ Казань, митрополить писаль оть лица всёхъ священныхъ чиновъ и русскія митрополія: "молимъ Бога... и о нынъшнемъ подвизъ вашемъ, еже съ Божіею помощію и заступленіемъ, мужественнѣ тебѣ, царю, царьски и добрѣ стояти съ всѣмъ христолюбивомъ воинствомъ противъ супостатъ твоихъ, безбожныхъ казанскихъ татаръ, твоихъ измѣнниковъ и отступниковъ, иже всегда неповиннѣ проливающихъ кровь христіанскую и оскверняющихъ и раззоряющихъ святыя церкви: и за то паче тебѣ благочестивому царю Ивану и съ княземъ Владиміромъ Андреевичемъ, и со всёмъ своимъ христолюбивымъ воинствомъ, добрѣ и храбрски и мужески подобаеть подвизатися, съ Божіею помощію, за святыя Божія церкви и за всёхъ православныхъ христіанъ, неповиннъ въ плънъ веденныхъ и расхищенныхъ и всяческими бѣдами отъ нихъ томимыхъ, и многообразными страстьми оскверненныхъ; и сихъ ради всѣхъ жалостей наицаче же подвизатися вамъ за свою святую и чистую

<sup>(&#</sup>x27;) Дополн. къ акт. истор. т. І. № 37. 1. 11.

налу и пречестныйшую выру христіянскаго греческаго. завона, яже во всей поднебесной, якоже солнце сіяше православіе во области и державѣ вашего парьскаго окочества и дёдства и прадёдства великаго твоето нарьскаго благородія и господства, на нюже всегда свирёизеть гордый онь змій, вселукавый врагь діаволь, и воздвизають на ню лютую брань погаными цари, твоими недруги, крымскимъ царемъ и ихъ пособники поганыхь языкь крымскихь и казанскихь татарь. Мы же сниренни богомольцы твои, о благочестивый царю Іованне, всегда благодаримъ и молимъ Господа Бога и его Матерь пречистую Богородицу, всего міра заступницу, и просимъ неизреченныхъ щедротъ великія его милости, еже о пособлении и укранлении твоего на нихъ. царьскаго благороднаго ополчения" ('). Такъ смотрѣли на казанскій цоходъ духовенство и народъ; также смотрёль на него и самь царь. Въ отвётномъ, письмё на приведенное нами посланіе митрополита. Макарія царь писаль: "призывая всемилостиваго Бога въ помощь и положа упованіе на пречистую его Матерь и на великихъ чудотворцовъ, и на твоя (Макарія) святыя молитвы и на утверждение, и съ княземъ Володимероиъ Ондреевичемъ, и съ бояры и со всель христіанскимъ воинствомъ, пути касаемся... и тебѣ (Макарію) господину своему и отцу, пастырю и ходатаю къ Бору о душахъ нашихъ, и всему православному собору, много челомъ бьемъ, чтобы еси ножаловалъ молиль Бога и пречнетую его Богонатерь и великихъ

(<sup>1</sup>) Акт. истор. т. І. № 160. 1.

чюдотворцовъ, чтобы Владыка и Создатель устроилъ намъ путь миренъ и безиятеженъ, и враги бы наша иноплеменныя въ покореніе и во усмиреніе привель, и бъдное бы христіанство, гръхъ ради нашихъ, страждущихъ у нихъ въ великихъ бъдахъ освободилъ" (<sup>1</sup>).

Предавши себя водительству Божію, заступленію Богоматери, великихъ чудотворцевь и особенно св. Сергія, Іоаннъ воевалъ Казань, и, завоевавъ, воздалъ славу всевышнему Богу. "Не я, но Богъ содѣлалъ сіе", отвѣчалъ Іоаннъ на поздравленія его съ нобѣдою. "Твоими молитвами (св. Сергія) къ общему всѣхъ Владыкѣ Христу им получили желаемое, совершилось, чего и не чаяли; ты явилъ свое дивное милосердіе, заступникъ земли Русской" (\*), со слезами молился Іоаннъ предъ мощами св. Сергія послѣ побѣды надъ Казамью. Въ Москвѣ и во всей Руси, вездѣ въ отверстыхъ церквакъ всѣ благодарили Бога, даровавшаго столь желанную всѣми нобѣду.

Казань взята внёшнимъ оружіемъ: оставалось покорителямъ взять ее оружіемъ духовнымъ. И Іоания, тотчасъ по полученіи извъстія отъ князя Михаила Воротынскаго о взятіи Казани, приступилъ къ нравственному покоренію ея. Онъ началъ дёло это съ водруженія животворящаго креста въ покоренной инсетруческой землѣ. "Что прикажешь теперь дёлать, государь"? спрашивали его посланные отъ Воротынскаго съ навъстіемъ о ваятіи Казания. "Сланить Всезышняго", отвъстіемъ о ваятіи Казания. "Сланить Всезышняго", от-

<sup>(1)</sup> Акт. истор, т. І. № 160. 11.

<sup>(\*)</sup> Соч. времен. ч. И. стр. 422.

молебенъ подъ святою хиругвію, водрузивъ собственною рукою на семъ мёстѣ животворящій кресть; затѣмъ назначиль быть здёсь первой церкви христіанской въ честь св. хоругви, съ изображениемъ Нерукотвореннаго образа, и другой церкви, неподалеку отъ первой, въ память дня покоренія Казани, во имя св. мученикъ Кипріана и Іустины. Об'ь церкви построены и освящены были въ одинъ день. 4 октября, въ день торжественнаго въбзда своего въ Казань, Іоаннъ избралъ мѣсто для соборной церкви во имя Благовъщенія пресвятыя Богородицы, заложиль ее самь среди иновърческаго города, и самъ же водрузилъ животворящий врестъ тамъ, гдѣ быть престолу. "Въ тотъ же день, послѣ молебна, Іоаннъ со всѣмъ духовенствомъ, синклитомъ и воинствомъ обошелъ городъ съ крестами и посвятилъ его Богу истинному. Іереи кропили улицы и стѣны св. водою, моля Вседержителя, да благословить сію новую твердыню православія" (1). 6 октября соборная церковь Благов'єщенія была уже сложена и освящена въ присутствіи Іоанна (°). Тогда же Іоаннъ назначилъ мѣста, гдѣ быть другимъ церквамъ; при немъ было положено и основание имъ, между прочимъ и монастырю Зилантову (\*).

Но, водружая здёсь кресть Христовъ, какъ начало духовной побёды надъ иновёрцами, Іоаннъ понималъ, что водруженіе здёсь креста, особенно же привитіе православія къ покореннымъ не можетъ совер-

(<sup>3</sup>) Продол. др. вивлю. т. V. стр. 241.

<sup>(1)</sup> Карамя. Истор. госуд. россійск. т. VIII. стр. 178—181.

<sup>(\*)</sup> Тамже, стр. 184.

ниться вдругъ, тёмъ болёе безъ сопротивленія и борьбы со стороны недавно покоренныхъ буйныхъ иновёрческихъ и инородческихъ племенъ. И вотъ мы видимъ возведеніе въ покоренномъ краю городовъ или крёпостей, основаніе монастырей, учрежденіе епархіи и переселеніе сюда русскихъ изъ внутреннихъ областей государства.

По взятіи Казани, Іоаннъ Васильевичъ въ скоромъ времени, еще до вытъзда своего изъ Казани, приказалъ возобновить въ ней, разрушенную во многихъ мъстахъ, деревянную кртвостную стёну. А когда въ 1556 г. казанцы - магометане подняли бунтъ, тогда, по усмирения этого бунта (<sup>1</sup>), некрещеннымъ татарамъ запрещено было оставаться въ самой чертъ города Казани; они выселены были изъ города и образовали внъ его слободу (нынъ такъ называемая старая татарская слобода), и тогда же былъ присланъ отъ царя приказъ строить въ Казани кремль, витъсто деревяннаго, каменный, какъ болте прочный, и потому, при случаъ, болъ надежный (<sup>2</sup>).

Около Казани и Свіяжска (построеннаго еще въ 1551 году, какъ перваго русско-христіанскаго стратегическаго, колонизаціоннаго и миссіонерскаго пункта къ взятію Казани) начали возникать другіе города: сначала (1555—1557 г.) Чебоксары, Кокшайскъ, Лаишевъ и Тетюши, — первые два на съверозападъ, какъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ усмирении этого бунта принимали участие и новокрещенные. Филар. Истор. русск. Цер. стр. 140.

<sup>(\*)</sup> Донол. къ акт. истор. т. І. № 82.

оплоть противъ нападения горныхъ и луговыхъ черемись, послёдніе-на югь, для охраненія оть набёговь ногаевъ и крымцевь; подлѣ Тетюшь построена была тогда же засъка (1). Затъть, при конць втораго черемисскаго бунта (1583--1584 г.) (\*), возникають: Козмодемьянскъ, Цивильскъ, Царевококшайскъ, Уржумъ, Царевосанчурскъ и др. Эти вооруженные города, кромъ своего стратегичесваго значенія, имбли и значеніе колониваціонное, такъ накъ они служили средоточіями, окодо которыхъ снанала и преимущественно селились русские, столь необходимые въ нокоренномъ инородческомъ краю для выполнения завоевательныхъ цёлей христіанскахь побъдителей. Въ половинѣ XVII столѣтія такіе городки (Билярскъ, Старошешминскъ) возникають и за Камон, на такъ называемой старой закамской лини, и гдѣ около нихъ въ эго время появились также первыя русскія поселенія.

Возводя эти города и переселян сизда русскихъ изъ внутреннихъ областей государства, правительство, съ одной стороны, предупреждало и смиряло возстанія инородненъ, а съ другой посредствомъ русскихъ поседеній здѣсь знакопилю инородцевъ съ русскою граж-

(1), Мельников. Акт. ХХН.

(\*) Первый черемисскій бунтъ начался въ концѣ 1552 г. и былъ подавленъ только вт 1557 году; второй черемисскій бунтъ началов въ 1572 г. и окончалельна подавленъ не ранбю 1584 года. Потомъ, когда наступили смутныя времена самозванцевъ, черемисы снова бунтовались: въ 1609 г. они разорили и сожгли Цивильскъ. Въ 1679 г. въ шайкахъ Стеньки Разина было опять много черемисъ; въ шайкахъ Пугачева было тоже много черемисъ, такъ что прекращеніе черемисскихъ бунтовъ можно почитать только съ времени. усмиренія бунта пугачевскаго. данственностію, а также, исподволь, незамѣтно проводило чрезъ русскихъ въ иновѣрческихъ инородцевъ христіанскія понятія. Но, при возведеніи этихъ городовъ и переселеніи сюда русскихъ, правительство болѣе имѣло въ виду цѣль стратегическую, отчасти колонизаціонную и — всего менѣе пѣль просвѣтительную, миссіонерскую. Съ этою послѣднею преимущественною цѣлію, въ связи съ колонизаціонною и отчасти стратегическою, правительство, наряду съ возведеніемъ городовъ, устрояло въ казанскомъ краѣ монастыри.

Зная изъ исторія русскаго сввернаго монашества о просвѣтительномъ значении монастырей на дикихъ обитателей свера и сверовостока Россіи, Іоаннь понималь всю важность и значение иснастырей въ дълъ духовной побёды надъ казанскими иновёрцами и вно+ роднами. И воть онъ еще въ бытность свою въ Казани заложиль монастырь Зилантовь, избраль мъсто для монастыря Спасо-преображенскаго; еще ранее того, но указанію Іоанна, быль основань Тронцко-сергієвскій монастырь въ Свіяжскі, и начать Вогородицко-усполскій. Затвиъ, постепенно одинь за другимь, возникають и устрояются въ казанскомъ прат и другіе монастыри. Такъ, во время укравления казанскою паствою святителенъ Германонъ основанъ въ городъ Чебоксарахъ въ 1566 г. монастырь Троицкій; въ 1567 г. основанъ св. Германомъ въ Казани, на горѣ близь Кремля, монастырь Іоанно-предтеченскій. Около этого же времени, или нѣсколько ранѣе, еще во время святителя Гурія, основанъ въ Казани, внутри кремля, монастырь Троицкій, въ которомъ, какъ извѣотно, былъ иогребенъ архіепископъ казанскій Тихонъ I Хворостининъ въ 1576 году (<sup>1</sup>). Въ началѣ XVII в. возникаютъ монастыри: Нокровскій въ Тетюшахъ, Седміозерная и Раифская нустыни, недалеко отъ Казани на луговой сторонѣ среди черемисскихъ поселеній, и многіе другіе (<sup>8</sup>).

Устрояя и дозволяя устроять эти монастыри, правительство въ тоже время сознавало, что для лучшаго и надежнѣйшаго достиженія духовной побѣды надъ иновърцами и инородцами казанскаго края посредствомъ монастырей необходимо обезпечить эти монастыри во всемъ. И правительство дѣйствительно обезпечивало эти монастыри, съ одной стороны, вещественно, раздавая имъ въ обиліи, сверхъ жалованья и руги, угодья и земли съ правомъ поселенія на нихъ крестьянъ (<sup>8</sup>), а съ другой --- обезпечивало ихъ въ правахъ, раздавая имъ "несудимыя граматы", по которымъ судъ надъ крестьянами монастырскими предоставляемъ былъ игумену съ братіею, а въ случат суда смъснаго долженъ былъ судить игуменъ же вмёстё съ воеводами и дьяками. Это право суда весьма много придавало значенія и духовной силы монастырямъ относительно просвѣтительнаго вліянія ихъ на монастырскихъ крестьянъ; нотому что монастырские суды всегда отличались мягкостію и снисходительностію, и были совершенно противоположны въ этомъ случат судамъ воеводъ и волос-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Тъло его уже въ 1702 г. перенесено въ каоедральный соборъ и положено у южныхъ вратъ.

<sup>(\*)</sup> Алек. Ратшин. Полн. собран. истор. свёдёній о монастыряхъ и церквахъ въ Россіи, подъ словами: «казанская губернія». Москва. 1852 г.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Акт. истор. т. І. № 191.

телей того времени ('). Такъ были обезпечены правительствомъ въ первое время по взятіи Казани монастыри: Зилантовъ, свіяжскій Богородицкій и Спасо-преображенскій въ Казани; а затёмъ также были обезпечиваемы и всѣ другіе монастыри, возникавшіе въ казанскомъ краћ, по времени ихъ устроенія. И правительство, устрояя и обезпечивая эти монастыри, нисколько не обманулось въ своихъ видахъ: чего желало оно достигнуть въ завоеванномъ казанскомъ краќ устроеніемъ этихъ монастырей, того и достигло, и притомъ очень успѣшно, какъ подробно показано въ статъѣ г. Нурминскаго "вліяніе монастырей на разселеніе народное въ казанскомъ краѣ" (3), гдѣ сочинитель, говоря о вліяніи монастырей на разселеніе народное въ казанскомъ краћ, достаточно сказалъ и о ихъ просвѣтительномъ вліяній на поселяющихся на ихъ земляхъ и сосѣднихъ съ ихъ землями инородцевъ. А потому, мы не будемъ здѣсь распространяться объ этомъ; скажемъ только, что монастыри действительно сделали свое дело по отношенію къ духовному покоренію Казани. Благодаря имъ, казанскій край очень быстро заселился русскими, поселявшимися на ихъ земляхъ, которые принесли съ собою въ иновърческий и инородческий край русскую гражданственность и православіе. Что же касается собственно личной деятельности монашествующихъ, обитавшихъ въ этихъ монастыряхъ, въ отноше-

<sup>(1)</sup> Смотр. объ этихъ судахъ въ январ. и феврал. книж. «Правося. Собесъд.» за 1861 г. статью: «Попечение отечественной Церкви о внутреннемъ благоустройствъ русскаго гражданскаго общества».

<sup>(\*)</sup> Прав. Собесъд. январь и тевраль 1864 г.

ніи къ просвёщенію иновёрдевь и инороддевь казанскаго края, то они съ успёхомъ выполняли эту задачу. На это мы имёемъ указанія въ актахъ того времени. Такъ, изъ письма Іоанна къ святителю Гурію видно, что при этомъ святителё иноки занимались обученіемъ инородческихъ дётей, приготовляя ихъ къ благовёстію имени Христова между ихъ непросвіщенными родичами, и обращеніемъ "бусарианъ" въ вёру Христову (<sup>1</sup>).

Наконець, къ окончательному довершению духовнаго покоренія казанскаго края учреждена была въ Казани епархія. Князь Щербатовъ, говоря о поставленія анхіспископа въ Казань, справедливо замѣчаемъ, что "язвъстія изъ Казани о врещеніи многихъ татаръ обратили внимание Ивана Васильевича о распространении тамъ христіанскаго закона, темь наипаче, что, окронъ усердія своего къ сей православной въръ, самае спапойствіе государства умноженіемь во новопохоренныхь областахъ христіанство утверждилось; ибо ножно свазать, колико изъ магометань принимали христіанскій законъ, толико отъ внутреннихъ враговъ отрывались, и върные поддалные российскому скинетру становиянсь" (\*). "Духовное учреждение, говорить далье Щербатовь, не восхотьль государь сановластиемь своимь учинить, но, собравь соборь сановниковь россійскія Нервви, предложиль имъ о нужда учредать вь семь новозавоеванномъ царствѣ первосвятительскій престоль,

<sup>(1)</sup> Продол. древ. россійск. вивл. т. V. стр. 242.

<sup>(2)</sup> Шербат. Истор. россійск. т. У. ч. 1. стр. 436.

и дать пастыря, блюдущаго православие и пекущагося о распространени онаго въ иновърныхъ народахъ" (1). Соборь "сановниковъ россійскія Церкви" состоялся въ Москвѣ въ 1555 году. На немъ приговорено: для уснѣховъ христіанской вѣры быть въ Казани архіепископу и двумъ архимандритамъ, одному въ Казани, а другому въ Свіяжскъ; въдънію и управленію архіспиекопа подчинить городъ Казань съ окрестными улусами, Свіяжскъ съ нагорною стороною, Василь-городъ, всю вятскую землю; архіепископу казанскому въ порядкѣ іерархическомъ слёдовать за архіепископомъ новгородекимъ (\*). Сообразно приговору собора тогда же избраны были, при личномъ участіи даря, въ архіепископа казанскаго — игуменъ (сначала Іосифо-волоколамскаго, потомъ Троицко-селижарова монастыря) Гурій, въ архимандриты — въ Казань игуменъ пфенопіскаго монастыря Варсонофій, въ Свіяжскъ-игумень (сначала Іосифо-волоколамскаго, потоиъ старицкаго Усценскаго монастыря) архимандрить Германь (\*).

На великое и трудное служеніе предназначались новые пастыри. Въ новопокоренной страдъ, среди иновърческаго и инородческаго населенія, каждый шагъ пастырей могъ служить или къ прославленію имени Вожія, или къ разрушенію святаго дъла Его; ревноетію и усердіемъ къ проповъданію Евангелія они могли пріобръсти тысячи заблудшихъ иновърцевъ, и, при отсутотвіи этой ревности и усердія, надолго могли оста-

Соб. 111.

2

<sup>(1)</sup> Шербат. Истор. россійск. т. V. ч. 1 стр. 436.

<sup>(\*)</sup> Карама. Истор. госуд. россійск. т. VIII. стр. 215.

<sup>(\*)</sup> Житія святыхъ рус. Церк. ноябр. стр. 87.

вить этоть темный край въ прежнемъ мракѣ. Поэтому необходимы были для этого мужи не только высокой добродѣтели и святости, но и особенно-способные къ проповѣданію слова Божія среди иновѣрныхъ магометанъ и язычниковъ, еще враждебныхъ Россіи за недавнее покореніе. Вотъ почему Іоаннъ, съ согласія мудраго митрополита Макарія и всего освященнаго собора пастырей, назначилъ бъ пастыри новопокоренной иновѣрческой Казани такихъ мужей, которые вѣрнѣе и надежнѣе другихъ могли исполнить возлагаемое на нихъ служеніе. Гурій, Германъ и Варсонофій—всѣ трое еще до избранія были лично извѣстны царю, и Іоаннъ видѣлъ въ нихъ всѣ тѣ высокія качества, какія требовались отъ нихъ для пастырско-миссіонерскаго служенія въ новопокоренной иновѣрческой странѣ.

Еще до избранія Гурія въ архіепископа казанскаго царь и митрополить душевно желали назначить на каседру казанскую Гурія; но, не дерзая присвоить себѣ судъ Божій, они, по древнему обычаю православной Церкви, предоставили Господу Богу рѣшительный выборъ по жребію, изъ числа четырехъ избранныхъ ими благоговѣйныхъ священно-иноковъ; однимъ изъ нихъ былъ Гурій (<sup>1</sup>). Имена избираемыхъ написали на малыхъ хартіяхъ и положили на престолъ Успенскаго собора. Митрополитъ Макарій соборнѣ совершилъ молебенъ Господу и пречистой Его Матери о указаніи угоднѣйшаго изъ четырехъ, избираемыхъ на каседру

(<sup>1</sup>) Въроятно, и эти другія избираемыя лица, намъ неизвъстныя, были вполнъ достойны предназначаемаго служенія. казанскую, и, когда взяты были съ преслола два жребія, одинъ изъ нихъ былъ жребій Гурія; по совершени другаго молебна, положены были только уже два эти жребія на престоль, и вторично оказалось имя Гурія (1). "Тогда, пишетъ митрополитъ казанскій Ермогенъ, жизнеописатель св. Гурія, царь и митрополить и весь освященный соборъ воздали славу Богу, яко избра Богъ мужа преподобна и свята въ пастыри новопросвѣщаемому, но еще темному, граду Казани". 7 февраля 1555 г. рукоположенъ былъ Гурій въ первопрестольника граду Казани, при соборномъ служении митрополита Макарія, двухъ архіепископовъ, великаго Новгорода и Ростова, и семи другихъ епископовъ, въ присутствіи царя, всего синклита, литовскихъ и волошскихъ пословъ, и бывшаго царя казанскаго Едигера, во святомъ крещении Сумеона. 26 мая 1555 г. "въ недѣлю седмую по Велицѣ дни", т. е. въ недѣлю св. отецъ послѣ пасхи, въ Москвѣ было необыкновенное торжество, по случаю отправленія архіепископа Гурія въ новопокоренную Казань. При звонъ всъхъ колоколовъ кремлевскихъ, митрополитъ всея Руси Макарій, съ епископомъ крутицкимъ Нифонтомъ и всёми архимандритами московскими и игуменами, а также и святитель Гурій съ своими архимандритами и освященнымъ клиромъ, и благовърный царь съ братіями и встмъ синклитомъ соединились въ великій соборъ Успенія для напутственнаго молебна; туда же принесены были св. иконы и вся церковная утварь, предназначавшаяся въ

(1) Житія святыхъ русск. Церк. октябр. стр. 32.

2\*

Digitized by Google

новопросвѣщаемый край. Предъ литургіею митрополить освятилъ воду животворящимъ крестомъ со св. мощами, и соборнѣ двинулся въ крестный ходъ, предшествуемый хоругвями и иконами, за фроловскія ворота. Здѣсь, послѣ молебна, царь Іоаннъ простился съ святителемъ Гуріемъ, принялъ отъ него благословеніе; вслёдъ за царемъ простился съ нимъ митрополитъ Макарій, облобызавъ духовнаго своего собрата, шедщаго на трудный подвигъ, цёлованіемъ о Христё, и возвратился въ соборъ. Но врутицкій епископъ со всёми архимандритами и игуменами сопровождали святителя Гурія до самыхъ судовъ (1). Когда святитель Гурій, виботь съ своими спутниками, подплывалъ къ симоновской обители, архимандрить симоновскій, со всею братіею, вышель навстрѣчу ему съ хоругвями и крестами. Въ Коломиъ святитель былъ встреченъ также: благочестивый епископъ коломенскій Өеодосій, при собраніи всего своего духовенства и народа, встрѣтилъ святителя Гурія съ крестнымъ ходомъ. Подобныя же встрѣчи были дѣлаемы святителю Гурію на пути и въ другихъ городахъ и селеніяхъ. Такое вниманіе и уваженіе къ архіецископу казанскому царя, всего двора, синклита, духовенства и всего народа, и это необыкновенно торжественное отправление его въ новонокоренную Казань показываеть, какъ на присутствие епископа въ Казани смотрёли тогда веб съ полнымъ сознаніемъ его особеннаго назначенія. Въ двадцатыхъ чиелахъ іюля святитель Гурій достигь наконець, съ своими спутниками, предѣловъ своей паствы. Здѣсь пер-

(1) Карамэ. Истор. госуд. россійск. т. VIII. примъч. 323.

вымъ его архипастырскимъ распоряжениемъ было указание миста для соборной церкви введения Богоматери въ основывающемся тогда городѣ Чебоксарахъ. Поставивъ на указанномъ мъстъ свою походную полотняную церковь, святитель обозначиль мѣсто и для города, обошель его вокругь, окропляя св. водою и остняя животворящимъ крестомъ черту будущей стѣны; потомъ отслужиль въ сей походной церкви литургию и, съ приличнымъ поученіемъ, благословилъ гражданъ будущаго города владимірскою иконою Вогоматери. Въ субботу 27 іюля архіепископь встрѣченъ быль уже своимъ духовенствомъ, предъ стѣнами города Свіяжска, и крестнымъ ходомъ пошелъ сперва въ соборную церковь рождества Богоматери, гдъ освятиль воду, а потомъ вокругъ городскихъ стёнъ, окропляя ихъ св. водою и осёняя животворящимъ крестомъ; и здёсь съ литургіею было неразлучно поученіе новой паствы. Наконецъ, 28 іюля, въ день воскресный, святитель Гурій достигь своего казедральнаго города; встрёченный со крестами и хоругвями, онъ шелъ въ полномъ облачении вь соборь Влаговѣщенія, освятиль здѣсь воду и крестч нымь ходомь обошель ствны кремля, окропляя ихъ, читалъ предъ каждыми вратами молитву о сохранения православнаго царя, христолюбиваго воинства и встахь православныхъ. Затёмъ остнилъ онъ крестнымъ энаменіемъ, на всѣ четыре стороны, новую свою епархію, дабы благодать и сила креста оть освященного храма обильно излилась на всё улусы татарь и всё обитанища чувашъ, черемисъ, вотяковъ и мордвы, и навсегда упразднила ихъ мечети и требища. Возвратясь въ соборъ, онъ служилъ первую литургію въ своемъ каоедральномъ городѣ и сказалъ умилительное поученіе; вслѣдъ затѣмъ торжественно читанъ былъ синодикъ или соборное воспоминаніе о живыхъ и усопшихъ, какъ это совершается въ недѣлю православія, дабы новоосвященное мѣсто не терпѣло въ себѣ никакого лжеученія, но чтобы крѣпко держалось и цвѣло въ немъ православіе (<sup>1</sup>). Такъ началъ и совершилъ святитель Гурій первый день своего архипастырскаго служенія во ввѣренномъ его святительскому попеченію градѣ Казани!

Отправляя святителя Гурія въ новопокоренную иновърческую страну, еще несовсъмъ спокойную, царь и митрополить Макарій дали ему "наказную память". Эта наказная память по своему содержанию очень замѣчательна во многихъ отношеніяхъ; во-первыхъ, изъ нея ясно видно, какъ царь смотрълъ на значение архіепископа и вообще духовенства въ новопокоренной странь; во-вторыхъ, въ ней находятся мудрыя наставленія, коими царь и митрополить надблили первосвятителя Гурія для руководства при просвѣщеніи иновѣрческаго края христіанскою Вѣрою; наконецъ, "наказная память" есть почти единственный, сохранившийся письменный памятникъ, по которому мы можемъ судить теперь о миссіонерской діятельности въ казанскомъ иновѣрческомъ краѣ первыхъ просвѣтителей его, святителей Гурія, Германа и Варсонофія. Этою "наказною памятью" заповѣлывалось святителю имѣть осо-

(1) Житія сватыхъ русск. Церкв. октябр. стр. 38.

бенную любовь и заботливость о тёхъ, кои будуть принимать св. крещение, повелѣвалось поучать ихъ страху Вожію. "А которые татаровя учнуть въ нему (архіепископу) приходити челожь ударити, и ему ихъ велѣти кормити и поити ихъ у себя на дворѣ квасомъ же, а медомъ ихъ пойти на загородномъ дворѣ, беречь и жаловать ихъ во всемъ, кротостію съ ними говорити и приводити ихъ къ врестьянскому закону, чтобы и другіе нев'єрные, видя таковое благочестіе и береженье и жалованье ихъ преосвященнымъ, поревновали праведному христіанскому закону и вибсть съ ними прославили, Отда и Сына и Святаго Духа" (1). Темиже началами любви Христовой царь заповѣдывалъ руководиться архіепископу и при обращеніи невѣрныхъ въ Въру христіанскую. Онъ повелъваль ему крестить только тѣхъ изъ татаръ, которые добровольно изъявятъ желание креститься, а болье знатныхъ изъ располагавнихся принять христіанство-наставлять христіанской Вврв въ своемъ домъ, другихъ же разсылать для сего по монастырямъ, но допускать къ св. крещенію только такихъ, которые довольно ясно изъявили убѣжденіе въ истинѣ христіанской Вѣры и добровольное сердечное расположение къ ней; крестившихся и изучившихъ правила православной христіанской Вѣры надлежало ему часто призывать къ себѣ, чтобы укрѣплять въ въръ, и, въ знакъ любви, угощать иногда и трапезою. Угощать у себя архіепископу сов'товалось и тѣхъ татаръ, которые придутъ къ нему съ прось-

(1) Акт. археогр. экспед. т. І. № 241. 11.

бою не о крещении, а о чемъ нибудь другомъ, и обходиться съ ними кротко, убъждать къ принятію Хриотіанства тихо со умиленіемъ, а жестокостію съ ними не говорить (1). Особенно замѣчательно въ этой "наказной памяти" то мъсто, гдъ царь говорить, какъ архіепискому поступать въ тъхъ случаяхъ, когда къ нему будуть прибъгать иновърцы, обвиняемые и осужденные гражданскимъ судомъ, съ изъявленіемъ желенія принять св. крещеніе. Въ этомъ случат царь предоставиль архіепископу право печалованія, и даже, въ нёкоторомъ родѣ давать подсудимымъ убѣжище (jus asyli). Воть это мѣсто: "а который татаринь до вины дойдеть и убъжить къ нему (архіепископу) оть опалы, оть каковы ни буди, и похочеть креститись, и ему того воеводамъ назадъ никакъ не отдати и крестити его и ноконти у себя, и посов'етовати о томъ съ нам'естникажи и съ воеводами; и будеть его приговорять держати въ Казани, на старой его пашнъ и на ясаку, ино его держати на старой его пашнѣ и на ясаку, а нельзѣ его будеть держати въ Казани, чая отъ него впредь измёны, ино его крестивъ отослати кълосударю и великому князю. А котораго татарина въ каков'я въ винѣ велять его воеводы казнити, а придуть о немъ иные татарове бити челомъ о печалованьъ, архіепископу о тъхъ посылати отпрашивати" (2). Царь повелеваль наконець архіспископу самому вывѣдывать у намёстниковь и воеводь о тёхъ татарахъ, которые будуть подвергаться легкимъ винамъ гражданскимъ и ко-

() Тамже.

<sup>(1)</sup> Акт. археогр. экспед. т. І. № 241. 11.

торымъ за это будетъ угрожать наказаніе, и просить о ихъ помиловании, даже въ томъ случат, если бы осуждаемые не просили его о томъ ни сами, ни чрезъ другихъ. Вообще, писалъ царь, "всякими обычан, колико возможно, архіепископу пріучать къ себѣ и приводить ихъ любовію на крещеніе, а страхомъ ихъ ко крещенію никакъ не приводити" (1). Вотъ тѣ мудрыя наставленія, данныя царемъ первосвятителю казанскому, какими онъ долженъ былъ руководствоваться при просвѣщеніи иновѣрческихъ инородцевъ казанскаго края! Изъ этой "наказной памяти" видно, какими началами, но намърениямъ царя, власть духовная должна была руководиться по отношению къ невѣрнымъ въ новопон коренномъ краѣ. Царь отвергалъ всякія насильственныя ибры при обращении иноверцевъ въ христіанство. Онъ желаль, напротивъ, чтобы невѣрные научились смотрѣть на христіанскаго пастыря, какъ на своего отца, проникнутаго къ нимъ искреннею любовію, ревностно заботящагося о ихъ временномъ и вѣчномъ благополучіи.

Предоставивъ архіепископу право печалованія и даже въ нѣкоторомъ родѣ jus asyli, царь однимъ этимъ нравомъ далъ святителю могущественное средство къ привлеченію невѣрныхъ въ Вѣру христіанскую, особенно при тѣхъ частыхъ столкновеніяхъ власти гражданской съ невѣрными, которыя неизбѣжно, при всей кротости мѣръ, должны были возникать при утвержденіи новаго порядка въ странѣ новопокоренной. Кромѣ этого права, для болѣе успѣщнаго достиженія завоеватель-

<sup>(1)</sup> Акт. археогр. экспед. т. І. № 241. 11.

ныхъ цёлей, чтобы власть гражданская своими распоряженіями не препятотвовала успѣшному распространенію Віры Христовой между невірными, царь "наказною памятью" поставиль архіепископа выше всёхь истныхъ гражданскихъ властей. Онъ повелѣлъ намѣстнику и воеводамъ не только слушать архіепископа въ духовномъ наставлении, но и совѣтоваться съ нимъ о всякихъ дълахъ государственныхъ любовно, безъ хитрости, вообще-во всёхъ дёлахъ государственныхъ архіепископъ долженъ былъ подавать свою мысль. Наконецъ, чтобы непорядочная жизнь самихъ русскихъ не служила соблазномъ невѣрнымъ и такимъ образомъ не была преиятствіемъ для дёла проповёди, царь повелёль: "если услышить (архіепископь) которое безчиніе въ казанскихъ и свіяжскихъ воеводахъ, и въ дѣтехъ боярскихъ, и въ всякихъ людехъ, или въ самихъ намѣстникахъ какое безчиніе увидить къ закону христіанскому, и архіепископу о томъ поучати со умиленіемъ; а не учнутъ слушати, и архіепископу имъ говорити съ запрещеніемь, а не имутся за его поученіе и запрещеніе, и архіепископу тогды писати о тёхъ ихъ безчиньяхъ къ царю и великому князю. А увидить архіепископь, что у намѣстника и воеводъ въ городѣ небрежно, или людемъ въ томъ насиліе неподѣлно, и архіепископу намъстнику и воеводамъ о томъ говорити двожды и трожды, чтобъ того берегли, что у нихъ небережно, или людемъ какое насиліе, и они бъ не дѣлали; а не послушають, и архіепископу о томъ писати къ государю царю и великому князю вправду, какъ ся что дѣетъ" (1).

(1) Акт. археогр. экспед. т. І. № 241.

Въ такомъ духѣ и съ такими правами дана была "наказная память" первосвятителю казанскому. Но Духъ Святый еще яснѣе указывалъ ему обяванности его пастырско-миссіонерскаго служенія во ввѣренной ему иновѣрной паствѣ. Мы сказали уже, какъ святитель Гурій началъ апостольское служеніе свое въ новой своей паствѣ (разумѣемъ первые дни пребыванія его тамъ). О дальнѣйшей дѣятельности святителя Гурія на подрищѣ пастырско-миссіонерскаго служенія его среди "бесерменъ" и "темніихъ", населяющихъ его паству, намъ извѣстно только изъ двухъ памятниковъ: 1) изъ собственноручнаго письма царя Іоанна къ святителю Гурію и 2) изъ жизнеописанія святителя Гурія, составленнаго митрополитомъ казанскимъ Ермогеномъ.

Изъ перваго видно, что святитель Гурій, немедленно по прибытіи своемъ въ Казань, занялся устроеніемъ, въ предѣлахъ своей паствы, монастырей, начатыхъ и указанныхъ Іоанномъ, а также и основаниемъ новыхъ обителей, какъ върныхъ и надежныхъ пособниковъ въ дълѣ распространенія христіанской проповѣди среди иновѣрцевъ. Такъ, изъ числа извѣстныхъ намъ монастырей въ казанскомъ краф, при святителъ Гуріъ были устроены: Зилантовъ близь Казани, Спасо-преображенскій въ казанскомъ кремль, Троицкій среди кремля, свіяжскій Успенскій, и Троицкій въ Чебоксарахъ. Созидая и устрояя эти монастыри, святитель Гурій имѣлъ въ виду ту цѣль, чтобы старцы-иноки обращали "поганыхъ" въ христіанскую Вѣру и обучали иновѣрческихъ дѣтей христіанской грамотѣ, дабы и они, взошедши въ возрастъ, могли, "научати бусурманы". Обо

всемъ этомъ святитель Гурій писаль Іоанну, прося его притомъ обезпечить устрояемые монастыри содержаніемъ, чтобы не отвлекать иноковъ отъ святаго дёла христіанской пропов'єди и ученія снисканіемъ себъ средствъ къ пропитанию. На это письмо Іоаннъ отъ 5 впрѣля 7065 (1557) г. отвѣчалъ святителю Гурію сланующимъ письмомъ. "Преблаго, единосущиато въ Троицѣ славимаго Бога освященному и боголюбивому архіепископу царстра казанскаго Гурію челобитье оть нась. и отъ всёхъ нашихъ нискій поклонъ. Господь Богь да сохранить пути твоя, и продолжить ти лѣта, и спасеть тя отъ всякаго зла душевнаго же. Писаль еси ты ко мнѣ въ данной тебѣ отъ Бога, и отъ насъ паствѣ, во градѣ Казанѣ сострояешъ монастырь, еже ~ азъ начахъ (Зилантовъ), и другіе хощеши строити, се двло добро содъваеши, помози тебъ Богъ за тое; а чтобъ старцы не нужны были руками работати, и землю орати, семена снедаемыя святи, и во житницы гниющия собирати, а да орютъ сердца, сѣютъ словеса Божія, словеса чиста, и собирають души вжилище вѣчьное ученіемъ, сіи да наслѣдятъ царство небесное и благая въчная: а на тое просите, а быхомъ дали есма от- чины въ арской и нагайской четвертяхъ елико пригоже. Блага есть сія рѣчь ваша, еже старцамъ дѣти обучати, и поганые въ вѣру обращати, то то есть долгъ всѣхъ васъ; туне есть чернецъ ангеломъ подобный именоватися. Нёсть бо имъ сравненія ни подобія никоегожъ-де, а подобитися апостоломь, ихже Господь нашь Іисусь Христось посла учити, и крестити люди невъдущия, и се есть долгь ваю. Учити же младен-

цы нетолько читати и писати, но читаемое право резумѣвати, и да могуть и инные научати и бусарманы. О! Боже; коль бы щастлива руская земля была, коли бы владики старцы были, были яко преосвященный Макарій, и ты, и Діонисій толико о семъ пеклися". Удовлетворяя просьбу святителя Гурія относительно обезпеченія устрояемыхъ имъ монастырей, Іоаннь объщаль и на будущее время помогать сватителю въ его благихъ начинаніяхъ и такъ заключалъ письмо свое къ нему: "послаль есма грамоту къ намъстнику князю Димитрію Палецкому, который недавно къ вамъ въ Казань побхаль, и велбль есма дати ему отчины поговоря съ тобою изъ арскихъ и нагайскихъ и нагорныхъ волостей пустыхъ да гожыхъ, сколько пригоже, онне возмите: а коли увидите, что мало, ино пишите ко мнѣ, а я на дѣло доброе не пожалѣю и не отъкажу, а казны велёль есма дати 300 ру(блей); а жить старцамъ на годъ по повытномъ сполна. Только подомни ты то, что есмя почасту реклъ, когда ты быль игуменомъ, еже не добро монастыри богатити чрезъ цотребу, и велики отчины давати; они бо симъ болбе пустують. ньянствують и лёнятся, а празность на всяко ало влечеть; а коли убоги, то болё трудатся, како бы достати хлебь и одежду, а другое въ голову ему не пойдетъ. Сего ради доброе устрояй, и краца наблюдай, да маду пріимежь отъ Бога на судищи. О семь писа къ тебъ и Макарій интрополить, и люди къ вамъ щлетъ, которыхъ еси ты просиль; а царина Настасія оть себя уговорила икономазовъ, и денегъ своихъ имъ 100 ру(блей) отъдала; а болѣе что надобѣ, и ты пиши ко мнѣ, и я пошлю" (1).

Вспомоществуемый пособіями царя, святитель Гурій, вмѣстѣ съ двумя своими помощниками, устроилъ всѣ упомянутые нами монастыри. Въ эти-то монастыри онь, согласно "наказной памяти", посылаль къ опытнымъ старцамъ, для наставленія въ христіанской Вѣрѣ, всѣхъ тѣхъ иновѣрцевъ, которые располагались принять христіанство. Главными же средоточными пунктеми миссіонерскихъ действій служили, по всей вёроятности, монастыри Спасо-преображенский, въ Казани, подъ непосредственнымъ надзоромъ архимандрита Варсонофія, и Успенскій, въ Свіяжскѣ, подъ непосредственнымъ надзоромъ архимандрита Германа. Заключать такъ имбемъ нѣкоторое основаніе, во-первыхъ, въ томъ, что, такъ какъ царство казанское по гражданскому своему управленію раздѣлялось на двѣ половины, горную и луговую (средоточіемь первой быль Свіяжскь, а второй Казань), то и главные-средоточные-миссіонерскіе пункты, навърное, были тамже, т. е. въ Свіяжскъ и Казани, въ Казани-въ монастырѣ Спасо-преображенскомъ, подъ управленіемъ архимандрита Варсонофія, для луговой половины, въ Свіяжскѣ-въ монастырѣ Успенскожъ, подъ управленіемъ архимандрита Германа, для половины горной; во-вторыхъ, имбемъ для сего основаніе въ томъ, что въ описи Спасо-преображенскаго монастыря по писцовымъ книгамъ по городу Казани 1566, 1567 и 1568 гг. упоминаются "три куколи

(<sup>1</sup>) Продол. древн. вивл. т. V. стр. 241-244.

. ...

полотняные, что крестять новокрещенныхъ". По писцовымъ же книгамъ 1568 г. по городу Свіяжску упоминается при свіяжской обители успенія о "крещальняхъ". "Обитель свіяжская, говорится въ житіи святителя Германа, была средоточіемъ духовной проповъди для язычниковъ, населяющихъ правый, горный берегъ Волги; въ ней, съ первыхъ временъ, существовала крещальня и хранились дѣла о новокрещенныхъ; Германъ былъ душею сей апостольской проповѣди" (1).

Но при какихъ монастыряхъ были училища для новокрещенныхъ инородческихъ дѣтей, неизвѣстно; потому что во всѣхъ имѣющихся актахъ, относящихся къ исторіи казанскаго края того времени, какіе только сохранились, объ этомъ не упоминается. Преданіе, впрочемъ, указываетъ намъ эти монастыри въ Зиланчовомъ и свіяжскомъ Успенскомъ, можетъ быть и справедливо.

Вотъ почти все, что намъ извѣстно, изъ сохранивпихся актовъ, объ общихъ мѣрахъ, относительно призванія иновѣрцевъ въ святую вѣру, которыя принималъ святитель Гурій вмѣстѣ съ своими достойными помощниками Германомъ и Варсонофіемъ во ввѣренномъ ихъ просвѣщевію инородческомъ казанскомъ краѣ.

Что касается собственно личной діятельности въ обращении невізрныхъ, какъ самого святителя Гурія, такъ и его помощниковъ: Германа и Варсонофія; то вы объ этомъ всего менде можемъ сказать-по неимъ-

(1) Житія святыхъ русси. Церкв. ноябр. стр. 89.

Digitized by Google

нію на то даннихъ. Нёть сомеёнія, что эта діятельность первыхъ учителей, прежде темнаго, нынѣ же евътлаго и новопросвѣщеннаго, града Казани была обнирная, какъ это можно заключать частію изъ тёхъ нравъ, какими облеченъ былъ святитель Гурій, перешедшихъ потомъ и на его преемника святителя Германа, и изъ тёхъ надеждъ, какія возлагаль на нихъ царь, отправляя ихъ въ новопокоренную, еще неспокойную, иноверческую, инородческую страну, а частію и наиболте изъ того непререкаемаго голоса народа и Церкви, которые представляють ихъ просвётителями земли казанокой. Единственный памятникъ, изъ котораго мы можемъ почерпать свёдёнія о личной дёятельности просвётителей казанскихъ, составляютъ жизнеописанія этихъ святителей; но и въ этихъ жизнеоциезніяхъ о личной діятельности сихъ пастырей на поприщѣ просвѣщенія инородцевъ говорится въ общихъ выраженіяхъ. Воть напр. какъ митрополить Ермогенъ вь жизнеописаніи святителя Гурія говорить объ апостольской деятельности его: "всякими добрыми делы угождая Богу и крѣпкимъ житіемъ по Бозѣ живяше и къ върнымъ слово здраво и немятежно и учительно икъя. И невърныя уча и наказуя познати истиннаго Бога и Творца всему и въровати въ Отца и Сына и Святаго Духа, въ святую нерездѣльную Тронцу единосущну, и много невѣрныя въ вѣру приведе и крести ихъ множество и жены и дѣти. Всюду убо Божія богатно изліяся благодать по писанному: посётиль еси землю и упоиль еси ю, умножиль еси обогатити ся даромъ благодати Святаго Духа святымъ крещеніемъ и

Digitized by Google

явищася мнози отъ невтрія превославни, ихже имена въ книгахъ животныхъ. И бываетъ преподобный яко нъвое древо доброродно, киняще плоды красными и встять произносяще богатно овощіе. Тако и сей божественный мужъ Гуріе архісцископъ ученість своимъ множество душъ присвояеть Христу". О святителѣ Варсонофіи тоть же митрополить Ермогень, въ жизнеописании сего святителя, зам'вчаетъ, что "онъ, Варсонофій, бысть во всемъ образъ братіи въ добродѣтели. монахи наставляя и мірскія поучая и неверныя приводя вь Христову в'тру; б'т бо навыкъ (во время плина у крынскихъ татаръ) писанию срацынскому и моамесова скверная предания срацыномъ добрѣ въдый и языки многими відяще глаголати, и стязаяся съ невірными, и укоряя ихъ и препирая, и ко крещенію приводя, уча и наказуя въровати во святую Троицу, Отца и Сына и Святаго Духа". А въ житіи святителя Германа, составленномъ спустя сто лёть кослё его кончины митропонитомъ казанскимъ Лаврентіемъ II, нѣтъ даже и легкаго указанія и упоминанія о его миссіонерскихъ трудехъ. Но это молчание жизнеописателя о миссіонерской деятельности такого человёка, каковъ быль святитель Германь, который, по отзыву современника его князя Курбскаго, лично знавшаго его, "быль мужь разума MHORALO, M WHOTHNO: H BO: MCTWHHY CBATAPO ZNTOJBCTBA. и священныхъ писаній посл'єдователь, и ревнитель по Бозѣ и въ трудахъ духовныхъ многъ... обычая дукаваго и лицемърія отнюдь не причастенъ, но человѣкъ простый, истинный и непоколебимъ въ разумѣ и великъ помощникъ былъ въ нанастехъ и бедахъ объ-

COE. III.

3

Digitized by Google

ятымъ, и къ убогимъ милостивъ зѣло", не даетъ намъ никакого права, вопреки непререкаемому голосу Церкви и народа, заключать о его недбятельности на поприщѣ миссіонерскомъ. Вотъ что говорить о святителѣ Германѣ, на основаніи непререкаемаго голоса Церкви и народа, нашъ современный церковный историкъ: "святитель Германъ, будучи еще въ санѣ архимандрита свіяжскаго Богородицкаго монастыря, усердно помогаль своему архипастырю святителю Гурію въ дѣлѣ обращенія инов'єрцевь къ в'єр' Христовой. Ставь преемникомъ на казанской каеедръ св. Гурію, святитель Германъ продолжалъ апостольское дѣло обращенія иновѣрцевъ въ христіанство съ тоюже ревностію. Обращеніе довольно значительнаго числа магометань и язычниковь (особенно магометанъ, потомки которыхъ и донынѣ называются "старокрещенными") было плодомъ недолголѣтнихъ подвиговъ (1555-1576 годъ смерти св. Варсонофія) въ иновърческой землъ сихъ святителей. И это обращение нельзя сказать что бы было только внёшнее, страха ради, или ради привиллегій и льготь (какъ это было послѣ напр. въ XVIII в.), нѣтъ, тогда христіанство уже такъ успѣло проникнуть въ сердца вѣрующихъ, что между новыми христіанами явились и мученики. Стефанъ и Петръ (1) долго терзаемы были за святую въру своими родственниками-магометанами: но запечатлёли вёрность святой вёрё смертію" (\*). При-

(<sup>1</sup>) О казанскихъ мученикахъ Стефанѣ и Петрѣ смотр. Русскію святые, мартъ стр. 127—130.

(\*) Пр. Филар. Истор. русск. Церк. стр. 141.

Digitized by Google

помнимъ также, что въ усмиреніи казанскаю бунта, поднятаго мусульманами въ 1556 году, принимали участіе уже новокрещенные, что много значить, много говорить въ пользу внутренняго убѣжденія новокрещеновъ въ христіанствѣ. "И если безмолвными остаются мертвые памятники, до насъ дошедшіе, о святой ревности первыхъ просвѣтителей Казани, то неумолкно вопіютъ объ этой ревности живые, воздвигнутые и призванные къ жизни ихъ святою ревностію. Мы разумѣемъ потомковъ тѣхъ иновѣрцевъ, которые просвѣщены святымъ крещеніемъ трудами первыхъ просвѣтителей".

Со смертію первыхъ просвѣтителей казанскаго края совершилось то, чего желаль Іоаннь, чего желали духовенство и народъ при завоевании казанскаго царства. Въ немъ теперь уже почти во всѣхъ концахъ и предѣлахъ развѣвалось знамя христіанской побѣды; и, сильное казанское царство, дотоль, отличавшееся только буйствомъ и хищничествомъ противъ всего христіанскаго, теперь, силою креста и буйствомъ проповѣди первыхъ казанскихъ просвѣтителей, стало смиреннымъ подданнымъ русскаго христіанскаго государства. Если и были въ послѣдующее время волненія между инородцами въ казанскомъ крат, какъ напр. въ смутное время, во время пугачевскаго бунта и проч., то эти волненія были тогда общи; тогда волновались не одни инородцы казанскаго края, но и русскіе, и не въ одномъ казанскомъ краѣ, но и въ другихъ мѣстностяхъ обширной Россіи, по особому стеченію обстоятельствь того времени.

3\*

## ОБЪЯСНЕНІЕ ПСАЛМА XLIV-ГО.

Въ конецъ, о измъняемыхъ сыномъ кореовымъ въ разума, писнь о возлюбленнима. Ва конеца-въ греческой библіи Еίς το τέλος; въ еврейской ламнацеах (למנצה), отъ слова нацах, которое означаетъ вообще начальствовать надъ работами, затемъ управлять хоромъ пѣвцовъ или играющихъ на музыкальныхъ инструментахъ. Посему буквальный переводъ этого слова будеть: начальствующему надъ хоромъ, или начальнику хора (какъ и переведено въ нашей русской псалтири, изданной библейскимъ обществомъ въ 1822 г.). Т. е. исаломъ этотъ, по написании, назначался или отдавался тому левиту, который въ храмѣ управлялъ пѣвцами, для пѣнія онаго при богослуженіи съ извѣстными музыкальными инструментами. Смыслъ подписанія въ греч. библіи Еіс то техос и въ нашей славянской ег конеца тоть, что псаломъ этотъ долженъ быть, по причинъ своей важности, пѣть при богослуженіи непрерывно, всегда, до конца: каковое выражение, по толкованию

отцевъ Церкви, указываеть на времена Мессіи, который самъ есть конецъ закона и пророковъ, и время котораго называется у св. апостола концами вынова (1 Кор. 10, 11). Разность между чтеніемъ еврейскимъ и греческимъ произошла, можетъ быть, отъ прибавленія нфкоторыхъ, употребляемыхъ при еврейскомъ чтеніи, знаковъ и буквы ». Ибо LXX читали, кажется, вмѣсто ламнацеах (למנצה), ланнецах (למנצה), что значить въ конеца, какъ это видно изъ перваго стиха 12-го псалма: доколь, Господи, забудеши мя до конца (евр. нецах (כצה)? О измъняемыхъ. Въ евр. библій это слово стоить такь: ал-шошаним (שיבשטיבי). Некоторые переводчики (Акила и Өеодотіонъ) перевели это еврейское слово: о лиліяхъ; другіе: на инструментахъ шестиструнных; а иные останили безъ перевода (напр. въ нашей русской псалтири, изданной библейскимъ обществомъ), разумѣя подъ этимъ словомъ извѣстное музыкальное орудіе. LXX переводчиковъ произвели еврейское слово шошаним отъ шана (ПЭШ)-переминяла, и первую букву слова шошаним, шин (Ш), приняли ва сокращенное относительное мѣстоименіе: который, евр. чиж (aшер), такъ что переводъ слово-въ-слово будеть: о тьхъ, которые измъняются, или, какъ они перевели сокращенно, о измиляемых (въ надписании некоторыхъ другихъ псалмовъ, напр. 68-го, —о имущихъ измънитися,  $\dot{\upsilon}$ - èo  $\tau \tilde{\omega}$  v  $d\lambda \lambda \sigma \omega \partial \eta \sigma \sigma \mu \epsilon \upsilon \omega \nu$ ). Этимъ словомъ они, в'вроятно, хотѣли обозначить перемпны рѣчей или даже лиць, о которыхъ говорится въ настоящемъ псалмѣ; потому что въ псалмѣ этомъ пророкъ говоритъ и о себь, и о Царь-женихъ, и о невьстъ. Слъдующія слова: сынома кореовыма ва разума означають, что псаломъ этотъ данъ былъ сыновьямъ Кореевымъ, чтобы они пѣли его при богослужении со сниманиема и понятиема. — Возлюбленныма пророкъ называетъ самый предметъ псаяма, то лице, которое воспѣвается въ немъ, т. е. Царя-Мессію, в злюбленнаго (Матө. 3, 17) Сына Божія.

Въ псалмѣ этомъ прославляется царство и потомъ бракъ необыкновеннаго Царя. Послѣ краткаго предисловія, показывающаго въ псалмоптвить богодухновенное состояние (ст. 2), воспъвается несравненная красота и благодать, изливающаяся изъ устъ Царя; затёмъ Его сила и совершенная побѣда надъ врагами (3-6), вѣчность Его престола, правда Его, ради которой Онъ помазанъ отъ Бога елеемъ радости преимущественно предъ своими соучастниками, великолѣпіе одеждъ и жилища Его (7-9). Далбе, одесную сего Царя представляется невъста въ богатомъ убранствъ, которой богодухновенный пѣвець внушаеть, оставивъ родительский домъ, выдти за Царя и поклониться Ему, какъ Господу (10-12); упоминается о принесении ей даровъ дщерію тирскою и о служеніи ей знатнъйшихъ земли, и потомъ изображается введение невъсты царевой съ ея подругами въ чертогъ царскій (13-16); сынамъ Царя, имѣющимъ произойти отъ сего брака, усвояется властительство по всей земль, а самому Царю предвозвьщается слава между всёми народами и во всю вёчность (17-18).

Какъ имена, приписываемыя въ семъ псалмѣ Царю, —сильный (ст. 4), Богъ (ст. 7), Господь (ст. 12), такъ и совершенное покорение Ему народовъ враждебныхъ, вѣчность и непоколебимость престола Его, правосудное царствование Его, наконець слава Его между встми народами во всю втчность, все это заставляетъ относить настоящий псаломъ не къ обыкновенному какому нибудь земному царю (напр. Соломону), но къ вѣчному и духовному Царю-Мессіи. И псалмопѣвецъ въ самомъ предисловіи замѣтилъ, что онъ воспѣваетъ сего Царя не отъ себя самого, но по вдохновенію Духа Вожія, предметомъ котораго (вдохновенія) въ ветхомъ завѣтѣ были особенно тайны Мессіи (1 Петр. 1, 10-12). Какой же описывается здёсь бракъ Мессіи-Царя съ невѣстою, сопровождаемою царственными подругами? Невѣста означаетъ Церковь христіанскую, подруги ея - разныхъ языческихъ народовъ, обращающихся къ Господу, а бракъ — духовный союзъ Мессіи съ Церковію. Такъ точно представляется сей союзъ Мессіи съ Церковію и у другихъ пророковъ (напр. Исан 54, 1-5). И самъ Інсусъ Христосъ точно также представляеть его намъ въ притчѣ о царѣ, сдѣлавшемъ бракъ сыну своему (Мате. 22, 2 и д.). И Церковь поэтому обыкновенно называется невёстою Христовою (Ефес. 5, 25-27). Сыны отъ сего брака или союза Мессіи съ Церковію названы въ псалмѣ князьями и царями въ смыслѣ, конечно, переносномъ, духовномъ. Сыны Церкви въ этомъ смыслѣ точно суть цари Богу (Апок. 1, 6). Такъ ан. Павелъ слова объ изображаемомъ въ настоящемъ исалив Царв: престоло твой, Боже, во впкъ впка: жезлъ правости жезлъ царствія твоего. Возлюбиль еси правду, и возненавидиль сси беззаконие: сего ради помаза тя, Боже, Бого твой елеемо радости паче причастнико твоисо (Евр. 1, 8. 9), относить къ духовному Царю-Мессіи. И точно, Іисусъ Христосъ есть Царь, только царь не земный, какъ думали іудеи, но духовный, небесный (Іоан. 18, 36. 37). Царство вѣры Его также вѣчно, непоколебимо и всеобъемлюще; имя Его также славно по всей вселенной и во всю вѣчность (Фил. 2, 10. 11), какъ имя изображаемаго здѣсь Царя.

Ст. 2. Отрызну сердце мое слово благо, глаголю азъ дъла моя цареви; языкъ мой трость книжника скорописца. Слово отрыгну указываетъ на внутреннюю нолноту псалиопѣвца; оно означаетъ, что пророкъ былъ переполненъ своимъ предметомъ, такъ что не могъ сдержать своихъ мыслей и чувствъ, и отъ избытка его сердца невольно заговорили его уста. "Льется изъ сердца моего слово благое". Слово благо, которое излилось изъ сердца пророка, есть пророчественная рѣчь о Мессіи, женихѣ Церкви.

Глаголю азъ дъла моя цареви. Царевъ богодухновенный пѣвецъ Израилевъ называеть здѣсь Того, кого въ надиисаніи псалма наименоваль возлюбленнымъ. Дълами называетъ истинное слово пророчества, предвѣщающее, что будетъ. Посему онъ говоритъ: поведу слово о самомъ Царѣ, или буквальнѣе: "я сказалъ: твореніе мое для Царя". И научая, что слова его не человѣческія, но божественныя, присовокупилъ: языкъ мой трость книжника скорописца. Ничего собственно своего не произношу я, говоритъ пророкъ, и не своего ума произведеніе предлагаю; языкъ мой—орудіе другой силы, и онъ уподобляется трости; благодать же Святаго Духа, подобно скорописцу, пишетъ имъ, что ей благоугодно. Такъ пророкъ, указавъ, кто вѣщаетъ въ немъ, начинаетъ пророчество слѣдующимъ образомъ.

Ст. 3. Красенъ добротою паче сыновъ человъческихъ, изліяся благодать во устнахъ твоихъ: сего ради благослови тя Бого во въкъ. "Ты, говоритъ пророкъ, котораго наименоваль я Царень, Ты, котораго назваль я возлюбленнымъ, препобѣждаешь красотою естество человѣческое, а съ языка изливаешь источники премудрости, и это у Тебя не временное, но вѣчное, потому что Вогъ благословилъ Тебя на въкъ". Пророческое слово изобразило здѣсь не божество, но человѣчество Христа Спасителя, потому что оно не стало бы сравнивать Бога-Слово съ человѣками, и не сказало бы, что отъ Бога приняль Онь благословение такъ какъ Онъ самъ--источникъ благъ, сообщающій благословенія вѣрующимъ. Поэтому пророкъ сими словами предвозвѣстиль человѣчество Інсуса Христа. Красотою пророкъ называеть красоту Христову, и красоту не телесную, но красоту добродѣтели и всякой правды, красоту непріявшую греховной нечистоты, изъятую отъ всякой скверны.

Ст. 4 и 5. Препоящи меча твой по бедръ твоей, силне, красотою твоею и добротою твоею: и паляцы, и успъвай, и царствуй истины ради и кротости и правды: и наставита тя дивно десница твоя. Описавъ красоту и премудрость, пророкъ показываетъ силу и оружіе, которымъ Христосъ сокрушилъ противниковъ, и открываетъ нѣчто, всего болѣе для насъ удивительное; ибо самую красоту Его называеть и оружіемь и силою. "Препояшь, сильный, бедро твое мечемь, честію твоею и красою твоею". Сказавь: и паляцы (ёмтене, натяни лукъ), и усплвай и царствуй, немедленно присовокупиль: истины ради и кротости и правды, ясно показывая тёмъ, что царство Мессіи будеть основано на этихъ добродѣтеляхъ. И наставита тя дивно десница твоя. "И десница твоя поведеть Тебя къ совершенію чудесныхъ дѣлъ".

Ст. 6. Стрплы твоя изощрены, силне: людіе подъ тобою падуть, въ сердцы врагь царевыхъ. "Острыни стрѣлами дѣйствуя противъ враговъ, будешь Ты метать ихъ прямо и уязвлять сердца вражескія; народы же, надъ которыми властвовали враги, научишь покланаться Тебѣ, потому что стрѣлы твои, сильный, изощрены; онѣ въ сердцѣ враговъ царевыхъ, а по уязвлени враговъ люди падутъ предъ Тобою, воздавая Тебъ должное поклоненіе". Стрълами пророкъ называетъ удары, или наказанія, которыми Царь-Христось поражаеть своихъ враговъ, или лучше стрѣлы евенгельской проповеди, поражаемые которыми умирають для старой греховной жизни, для пороковъ и прежнихъ порочныхъ пожеланій, или, какъ выражается св. ап. Павель, умирають гриху (Рин. 6, 2). Пророкъ, возвѣстивъ этимъ то, что совершено Господомъ по вочеловѣченію, открываеть потомъ естество самого вочеловѣчившагося Бога-Слова.

Ст. 7. Престолъ твой, Боже, въ въкъ въка: жезлъ правости жезлъ царствія твоего. "Поелику сказанное выше: красснь добротою паче сыновъ человъческихъ: сего ради благослови тя Бого во выхо, было ниже божественнаго достоинства; то пророкъ кстати открываетъ въ настоящихъ словахъ, что Христосъ есть Богъ и вѣчный Царь, что Онъ и начала не пріялъ, и конца не пріиметъ, что означаетъ вѣчность. Показываетъ пророкъ и правоту царства. Ибо говоритъ: жезлъ царства твоего—жезлъ правоты. Потоиъ опять нисходитъ ко Христову человѣчеству" (бл. Өеодоритъ).

Ст. 8. Возлюбиль еси правду, и возненавидъль еси безззаконіе: сего ради помаза тя, Боже, Богь твой елеемь радости паче причастникъ твоихъ. Причастники Христовы, и друзья и братья по человѣчеству, суть увѣровавшіе. Такъ говоритъ и св. апостолъ: причастницы быхомъ Христу, аще точію начатокъ состава даже до конца извъстенъ удержимъ (Евр. 8, 14). Такъ и всесвятымъ Духомъ помазанъ Христосъ не какъ Богъ, но какъ человѣкъ; потому что, какъ Богъ, единосущнымъ имѣетъ Духа, а какъ человѣкъ, принимаетъ дары Духа, какъ нѣкое помазаніе.

Ст. 9. Смирна и стакти и касіа (<sup>1</sup>) ото ризо твоихо, ото храмово слоновыхо, изо нихже возвеселиша тя. Дщери царей во чести твоей. "Одежды твои благоухають смирною, алоемъ и касіею. Живущіе въ чертогахъ изъ слоновой кости утѣшають Тебя. Царскія дочери между почетными прислужницами твоими". Ризою пророкъ называетъ тѣло Христово, какъ и св. апостоль

<sup>(1)</sup> Смирна — благовонное густов вещество (клей одного аравійскаго деревца); стакти (отажі) — родъ жидкой смирны; касіа благовонная древесная кора.

въ посланіи къ евреямъ именуетъ оное завѣсою (Евр. 10, 19. 20). Подъ именемъ благовонныхъ веществъ, *смирны, стакти и касіа,* изображаетъ благовоніе крестныхъ заслугъ Христа Спасителя; а храмами слоновыми называетъ благолѣпныя и свѣтлыя церкви, какія воздвигнуты повсюду во имя Христа. Сдѣлавъ предреченіе о церквахъ, сихъ какъ-бы брачныхъ чертогахъ, пророкъ кстати описываетъ убранство и родъ невѣсты, и предлагаетъ ей приличное увѣщаніе.

Ст. 10. Предста царица одесную тебе, въ ризахъ позлащенныхъ одъяна преиспещрена. Симъ показавъ многоцѣнность убранства невѣсты, а тѣмъ, что назвалъ ее царицею и поставилъ одесную столь великаго Царя, давъ видѣть высокое ея достоинство, пророкъ далѣе предлагаетъ полезное наставленіе и увѣщаніе.

Ст. 11 и 12. Слыши, дици, и виждь и приклони ухо твое, и забуди люди твоя и домь отца твоего. И возжелаеть царь доброты твоея: зане той есть Господь твой, и поклонишися ему. Здёсь подъ дщерно разумёется церковь изъ язычниковъ, которые имёли отцевъ и предковъ, служившихъ идоламъ, и церковь изъ Іудеевъ. Посему пророкъ совётуетъ ей не оставлять въ памяти отеческихъ обычаевъ, отказаться отъ суевёрій язычеотва и обрядовъ іудейства, забыть своихъ предковъ язычествующихъ или іудействующихъ, и вполнѣ предаться жениху-Христу. Духъ Святый чрезъ пророка называетъ ее дщерію, какъ пріявшую духовное возрокденіе, а за исполненіе этихъ наставленій обѣщаетъ ей любовь Царя: и возжелаєть...... и возлюбитъ Царь красоту твою" (<sup>1</sup>). А потомъ пророкъ отврываетъ и ея природу и достоинство Царя: "ибо Онъ Господь твой, и ты поклонись Ему",

Ст. 13. И дини тирова съ дары: лицу твоему помолятся богатія людстіи. Подъ дщерію тировою разумѣются языческіе народы, которые признають царищу, невъсту Мессіи, и принесуть ейдары, т.е. покорность евоихъ сердепъ. Пророкъ прибавляетъ, что самые богатъйшіе между этими народами будуть домогаться расположенія этой царицы, будуть умолять се, т. с. сами цари и знатные и сильные земли будуть почитать за счастіе и честь для себя принадлежать этой невѣстѣ Царя-Христа, Его св. Церкви. Въ примъръ обращенія языческихъ народовъ къ христіанской Церкви пророкъ взяль городь Тирь, потому что жители Тира, гдавнаго города финикійцевь, въ то время и еще нёсколько въковъ позднъе, были самыми знаменитыми по своей морской торговлё, которая была вся вь ихъ рукахъ, и по своимъ богатствамъ.

Ст. 14. Вся слава дирере царовы опурарь: расны златыми одилна и происпещрена. Сказавь выше о драгоцённомъ убранствё царицы, пророкъ объяснаете здёсь, въ чемъ именно состоять сія многоцённость убранетва: ося слава дирери царовы вмуторь. Внутри себя им'еть.

<sup>(1)</sup> Кромѣ того, нѣкоторые отцы Церкви подъ *дщерію*, къ которой съ рѣчью обращается адѣсь пророкъ, разуманатъ, частика, единственную изъ всѣхъ дочерей человѣческихъ, святую дщерь Іоакима и Анны, богоотроковицу Марію Дѣву, Матерь Божію. Пророкъ называетъ ее дщерію, потому что она долженствована произойти изъ, его царственнаго рода.

она благолѣпіе добродѣтелей и сіяетъ многоразличными дарованіями Святаго Духа.

Ст. 15 и 16. Приведутся царю дъвы въ слъдъ ея, искреннія ея приведутся тебъ: приведутся въ веселіи и радованіи, введутся въ храмъ царевъ. Подъ дъвами, которыя приведутся къ Царю въ слъдъ за невъстою, разумъются царства и народы, которые войдутъ въ Церковь, а искрепнія или ближнія этой невъсты суть первые изъ народа іудейскаго, которые обратятся къ Евангелію, потому что Церковь началась ими.

Ст. 17. Вмпсто отецъ твоихъ быша сынове твои: поставиши я князи по всей земли. Вытсто отеиг твоихъ-патріарховъ, пророковъ, быша-будутъ (въ пророческомъ слогѣ прошедшее часто употребляется вмѣсто будущаго) сыны твои, т. е. апостолы. "Это, говорить св. Златоусть, очевидно относится къ апостоламъ. которые были первыми сынами Церкви; они прошли мірь и сдёлались могущественнёе всёхъ князей, знаменитье всталь царей. Дъйствительно, цари управляють только во время своей жизни; но апостолы царствують даже послѣ своей смерти. Законы, которые издають цари, имѣють силу только въ мѣстѣ ихъ господства; но постановленія этихъ пропов'єдниковъ распространились до предбловъ земли. Императоръ римский не можеть ничего приказать персамъ, и царь персидскій ничего не можетъ повелѣть римлянамъ; но эти люди, вышедшіе изъ Палестины, дали, законы персамъ, римлянамъ, фракійцамъ, скифамъ, индъйцамъ, маврамъ, наконепь всей вселенной".

Ст. 18. Помяну имя твое со всякомо родь и родь: сего ради людіе исповъдятся тебъ во въко, и во въко въка. "Сдѣлаю незабвеннымъ имя твое въ родъ и родъ", заканчиваетъ богодухновенный пѣвецъ свою пророчественную пѣснь. "Всѣ народы во вселенной, говоритъ онъ, пользуясь написаннымъ мною пѣснословіемъ и дознавъ изъ него дарованное имъ и издревле предреченное спасеніе, не престанутъ пѣснословить Тебя, Благодѣтеля и Подателя благъ".

## о вдиновъріи

## ВЪ НИЖНЕТАГИЛЬСКОМЪ ЗАВОДѢ И ЕГО ОКРУГЪ.

(продолжение) (1).

Пришло наконецъ время сдёлать рёшительный шагъ къ открытію единовёрія въ самой троицкой часовнё. Избранныя для этого промысломъ Божіимъ орудія и средства были уже готовы. Разобщеніе, начавшееся между троицкими раскольниками по смерти послёдняго попа Архиппа, разногласія, личности и ссоры между предводителями обществъ, стоявшихъ за и противъ единовёрія, неутомимое дёйствіе миссіи на умы раскольниковъ посредствомъ увёщаній, воззваній, писемъ и личныхъ сношеній, горячее содёйствіе видамъ миссіи со стороны управляющаго Бёлова, настоятельная нужда въ священникѣ и безуспёшныя просьбы о томъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотр. Правосл. Собестан. 1866 г. част. 1. стр. 3—36. част. 2. стр. 167—218.

къ правительству, недобросовѣстность и самоуправетво старшинъ, все это наконецъ сложилось въ одинъ итогъ условій, благопріятствовавшихъ сближенію заблудшихъ съ Церковію. Кромѣ того, люди безпристрастные, ищущіе истины, поборники священства, успѣли уже настолько понять единовѣріе, что не видѣли нужды оставаться долѣе въ расколѣ съ единственными его настоятелями - стариками. Сближаясь сами съ единовѣріемъ, вліятельные изъ троицкихъ раскольниковъ успѣшно дѣйствовали и на другихъ и находили себѣ единомысленниковъ. Такимъ образомъ изъ троицкихъ сторонниковъ благословеннаго священства въ концѣ 1836 г. составилось общество, довольно значительное.

Подъ хоругвь единовърія собралось уже до 50 есмействъ, которыми предводительствоваль неутомимый настойчивый Уткинъ съ первыми своими товарищами. Апръля 4 ч. 1887 г. наклонные къ единовърію (52 семейства) составили приговоръ "на принятіе въ нижнетагильскую троицкую, большую, старообрядческую часовню, священника съ обращеніемъ оной часовни въ церковь". Составивъ приговоръ, они позаботились уже и о томъ, чтобы пріискать себъ кандидата во священника, для чего письмомъ просили миссіонера Оглоблина—указать имъ достойное лице въ пермской епархіи.

Получивъ это письмо, миссіонеръ Оглоблинъ спѣшилъ отвѣчать Уткину отъ 22 мая тоже письмомъ. "Радуюсь сердечно, что и среди часовеннаго общества являетъ Господь милость свою и тамъ начинаютъ познавать св. истину. Приговоръ, изъ 52 семействъ со-

Сов. ш.

4

ставленный, подаеть несомнѣнную надежду, что Христосъ, единая глава Церкви, дастъ вскорѣ силу и крѣпость сему новому Израилю на пораженіе новыхъ амаликовъ. Попечительные объ общемъ благѣ ваши гг. начальники, яко вѣрныя орудія промысла Вышняго, не

начальники, яко вѣрныя орудія промысла Вышняго, не упустять случая доказать всегда еперную помоще въ достиженіи вамъ предположенной цѣли. Вся, елика аще творите во славу Божію, успѣете. Не тако нечестивіи. Аще и соепщеваюте совпты, разорить Господь. Старѣйшины часовенные не успѣють остановить онаго дѣла, развѣ токмо наведуть затрудненіе. Но вы возмите терпѣніе, имѣя въ утѣшеніе пословицу: "доброе дѣло скоро не дѣлается". Кандидатовъ на открывающіяся ваканціи священническую и діаконскую при оной святотроицкой часовнѣ, конечно, должно избирать заблаговременно, по важности мѣста и обстоятельствъ". Потомъ миссіонеръ Оглоблинъ рекомендовалъ имъ во священника прадо-шадринскія николаевскія церкви Іоанна Стефановича Пырьева (<sup>1</sup>). Рекомендоваль

<sup>(1) «</sup>По моему мнѣнію, писалъ миссіонеръ Уткину, вы не ошибетесь не мало, ежели усијъете согласить Іоанна Стефановича Пырьева на бытіе священникомъ. Ибо въ настоящее время а лучше его никого не знаю для онаго мъста. Онъ поведенія примѣрнаго, любитъ заниматься чтенјемъ книгъ учительныхъ и характера удобнаго, къ тому же и по внѣшнему виду довольно благообразенъ». Потомъ, перечисляя кандидатовъ діаконства, онъ рекомендовалъ вышеозначенныхъ діаконовъ, тоже какъ людей ему извѣстныхъ и въ заключене о нихъ сказалъ: «Всѣ они могутъ быть кандидатами только діаконства у старообрядцевъ». Дѣйствительно, мудрый миссіенеръ предвидѣлъ, какія испытанія и опасности ожядаля того, кому приводилось быть священникомъ у новыхъ единовърцевъ, для которыхъ предстояло длинное поприще самой трудной борьбы съ ожесточеннымъ большимъ обществомъ раскольниковъ. Прот. Пырьея. записк. № 62.

также посмотрѣть въ кушвинскомъ заводѣ діаконовъ двухъ братьевъ Конюховыхъ. Въ заключеніе своего письма миссіонеръ сказалъ Уткину: "надѣясь на испытанное ваше благоразуміе и опытность, я остаюсь увѣреннымъ, что вы поведете сіе важное дѣло съ должнымъ усердіемъ и осторожностію".

Дъйствительно, много усердія и осторожности требовалось отъ тѣхъ, которые приняли на себя важное дёло — быть предводителями склонныхъ къ принятію благословеннаго священника въ троицкую часовню. Теперь между поборниками единовърія и громаднымъ обществомъ раскольниковъ возникла борьба рёшительная, ожесточенная, борьба за единственное сокровище - троицкую часовню. Но, предвидя всё трудности и опасности, какими угрожала эта борьба, поборники единовърія неустрашимо пошли впередъ. По полученіи письма миссіонера Оглоблина, Уткинъ и его върные товарищи рѣшились гласно, путемъ оффиціальнымъ, заявить свое желание не только принять въ троицкую часовню благословеннаго священника, но и самую часовню превратить въ единов рческую церковь съ оставленіемъ при ней всей утвари, какъ неотъеилемаго наслъдія отъ предковъ. Въ этомъ смыслѣ они подали 25 мая 1837 г. прошение въ главную контору нижнетагильскихъ заводовъ, при которомъ придожили и свой приговоръ о приняти благословеннаго священника въ троицкую часовню. Въ составъ этого прошенія, которымъ рѣшалась будущая судьба троицкой часовни, вощли слёдующія статьи:

4\*

1. По Высочайшему повелёнію, выраженному въ предписанія главнаго начальника заводовъ отъ 20 ч. февраля 1835 г., "дозволено было присоединяющимся отъ раскола къ Церкви строить, съ разрѣшенія главнаго духовнаго начальства, церкви, соотвѣтственныя ихъ желанію, съ обращеніемъ на сей предметъ ихъ часовенъ". На основаніи этого повелѣнія Уткинъ и единомысленные съ нимъ просиля обратить троицкую часовню въ церковь единовѣрческую, желая принять къ себѣ благословеннаго священника.

2. Поводомъ къ занятію именно троицкой часовни они представляли, съ одной стороны, то, что никольская единовърческая церковь числомъ приписавшихся къ ней въ приходъ старообрядцевъ стала уже столь недостаточною, что въ великіе праздники, какъ извѣстно, не можеть съ удобностію вмѣщать въ себѣ собиреющихся въ нее для моленія прихожанъ своихъ. Съ другой стороны, самое главное было то, что всв одинаковыхъ правилъ старообрядцы, т. е. единомысленные Уткину, привыкши изъ дѣтства ходить въ здѣшнюю старообрядческую троицкую часовню для общаго богомолія и для выполненія другихъ христівнскихъ нотребностей, и бывь искони ся прихожанами, столь великую возъимѣди къ ней привязанность, что оставить ее находили уже себя не въ силахъ, тѣмъ болѣе, что въ содержании ся съ причтомъ и въ ся украшения вмёств съ своими предками принимали полное, по своимъ силамъ, участіе.

3. Кромѣ того, что представляемый приговоръ былъ подписанъ уже 65 лицами, имѣвшими семейства, (послѣ 4 апрѣля приписалось еще 13 семействъ), на принятіе священника благословеннаго были согласны и другіе. Но одни изъ этихъ послѣднихъ не принимали гласнаго участія въ приговорѣ, съ одной стороны, потому, что не желали семейныхъ непріятностей, съ другой потому, что опасались попечителей часовни, особенно же кушвинскаго купца Петра Чеусова и нижнетагильскаго крестьянина Саввы Красильникова; ибо эти старшины угрожали выводить таковыхъ подписчиковъ изъ часовни нечестнымъ образомъ.

4. Такъ какъ согласіе принять въ часовню благословеннаго священника раздёляется уже многими, кромѣ подписавшихся подъ приговоромъ; то просять заводоуправление исходатайствовать у архіепископа перискаго утверждение представляемому приговору. Съ тъмъ витсть просять, чтобы начальство сдёлало распоряженіе "объ отобраніи, чрезъ кого слѣдуетъ, старообрядческой свято-троицкой часовни, съ имѣющеюся въ ней ризницею, утварью, книгами и прочимъ имуществомъ, изъ рукъ владѣющихъ оною часовнею вышепомянутыхъ попечителей ся кунца Чеусова и Саввы Красильникова съ товарищи, какъ такихъ людей, кои противозаконно домогаются имѣть при оной, попрежнему, независимаго ни отъ какого архіерея, а напротивъ только имъ однимъ подвластнаго священника, и кои тъмъ менъе имъють права на завѣдываніе ею въ качествѣ старшинъ, что сами, какъ слышно, въ учиненныхъ ими въ нижнетагильской управѣ благочинія показаніяхъ письменно отреклись оть званія старшинь или попечителей.

5. Рѣшившись занять часовню, поборники единовѣрія имѣли въ виду заблаговременно предотвратить опасность потерять что нибудь изъ часовеннаго имущества. Потому и настояли о передачѣ оной часовни со всѣмъ ея имуществомъ по описи, при посредствѣ заводскаго исправника, попечителямъ, какіе отъ общества, согласившагося принять въ ту часовню, зависимаго отъ архіепископа, священника, будутъ избраны.

6. Просили заводоуправленіе исходатайствовать у архіепископа дозволеніе избрать, сообразно ихъ приговору, кого-либо изъ діаконовъ пермской епархіи и по избраніи представить этого діакона къ преосвященному для рукоположенія во священническій санъ по изданному при всероссійскомъ патріархѣ Филаретѣ и у нихъ имѣющемуся чиновнику.

7. Просили исходатайствовать архипастырское разрѣшеніе на перестройку упомянутой троицкой часовни въ церковь придѣланіемъ къ ней алтаря и колокольни. Наконецъ—

8. Въ заключеніе всего просили заводоуправленіе о ходатайствѣ предъ гг. владѣльцами принять на господскій счетъ, предполагаемые по случаю перестройки троицкой часовни, расходы, равно и обезпеченіе имѣющаго при ней открыться штата, священника съ причтомъ.

Къ такому прошенію согласившіеся изъ старообрядческаго общества на принятіе къ себѣ, зависимаго отъ пермскаго епархіальнаго архіепископа, священника общественники своеручно подписались нижнетагильскаго завода жители! Өедоръ Уткинъ, Өедоръ Сыроѣдинъ, Терентій Перезоловь, Флорь Артамоновь, Василій Хребтюковь, Ивань Хребтюковь, Терентій Кабановь, Савинь Чеусовь, Анисимь Костинь, Никита Сиротинь ('), Ивань Челышевь, Иродіонь Юдинь, Доросей Сиротинь, Матвей Корюковь и Ивань Шульпинь. Воть тѣ 15 человѣкь, которые проложили первый путь единовѣрію вь самую троицкую часовню, съ намѣреніемъ преобразовать ее въ единовѣрческую церковь!

Но не дремала и партія раскольниковъ, враждебная поборникамъ единовфрія. Лишь только сталъ извъстенъ этотъ приговоръ, предводители общества раскольниковъ немедленно приняли самыя рёшительныя мѣры. Составивъ жалобу отъ лица 11,000 раскольниковъ нижнетагильскаго общества, старшины подали ее на имя пермскаго гражданскаго губернатора (21 апр. 1837 г.). Имѣя въ виду ослабить силу и законность приговора, раскольники жаловались, что управляющие насильно заставляли ихъ подписываться подъ этотъ приговорь, часто созывали ихъ къ себѣ и дѣлали имъ разныя притёсненія, наклоняя къ единовёрію. Вслёдствіе этой жалобы главный начальникъ уральскаго хребта 16 мая предписывалъ исправнику нижнетагильскихъ заводовъ потребовать отъ мѣстнаго заводскаго начальства объяснение. Въ объяснения своемъ отъ 4 ч. июня заводоуправление не только опровергло клевету и выдумки этой жалобы, но и обнаружило противозаконныя дѣй-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Хотя Сиротинъ принадлежалъ къ другому раскольническому обществу, но подписался подъ приговоръ на принятіе благословеннаго священника въ троицкую часовню потому, что прежде обращался въ духовныхъ нуждахъ къ троицкому бѣглому попу. Прот. *Пыр.* записк. № 63.

ствія раскольниковь, неоднократно собяравшихся скопомъ для составленія своихъ неосновательныхъ просьбъ и несправедливыхъ жалобъ. Управляющие объяснили, что если и созывали раскольниковъ, то единственно изъ участія въ ихъ жалкому положенію, въ которомъ напрасно ожидали они новаго бѣглаго попа. Въ собрани раскольниковъ читали увъщание епископа екатеринбург. Евлампія и уб'яждали ихъ принять участіе въ приговорѣ по доброй волѣ всякаго. Но нѣкоторые изъ раскольниковъ, на увѣщанія управляющаго Вѣлова, отзывались тёмъ, что ожидаютъ бъглаго священника въ большую троицкую часовню, другіе семейными обстоятельствами, а третьи тёмъ, что они по совёсти не могуть принять единовѣрческаго священника. Тѣмъ и оканчивалось ихъ увѣщаніе. За то иные, болѣе благомыслящіе, не упустили случая выразить свое согласіе на принятие священника собственноручною подпискою цодъ предложеннымъ приговоромъ, который былъ представленъ при извѣстномъ прошении. Справедливое объясненіе заводоуправленія опровергло жалобу раскольниковъ. За то старшины неутомимо распускали слухи, что скоро дозволять былое священство "по старому". Простаки вѣрили этимъ слухамъ и непріязненно смотрвли на действія Уткина и его товарищей. Это доверіе къ слухамъ было причиною колебаній и нервшительности иногихъ изъ благоныслящихъ раскольниковъ, которые оставались въ выжидательномъ положении, держась средины между поборниками и противниками единовѣрія.

Но безуснѣнность одной просьбы или жалобы не остановила дѣятельности старшинъ. Они продолжали нисать и собираться для совѣщаній, подкрѣпляя вь народѣ надежду "на лучшія времена". Лѣтомъ 1837 г. нижнетагильскій заводъ, наравнѣ съ прочими уральокими заводами, былъ осчастливленъ носѣщеніемъ Высокаго Гостя, Государя Наслѣдника Алексадра Николаквича, нынѣ благополучно царствующаго Императора. Добродущіе Его Величества было открытою дверію для смѣлости раскольниковъ, которые не замедлили подать прошеніе о дачѣ имъ бѣглаго священства и объ огражденіи ихъ отъ вліянія миссіи.

Сущность этого прошенія состояла въ слѣдующемъ: 1) единовѣрцамъ не занимать старообрядческаго кладбища; 2) не допускать на этомъ кладбищѣ постройки второй единовѣрческой церкви ('); 3) отвратить запечатываніе часовенъ; 4) свято-троицкую часовню не обращать въ церковь; 5) ходить въ нее на богомолье не дозволять тѣмъ, кои склоняются къ единовѣрію; 6) дозволить имѣть самоприходящихъ священниковъ; 7) дозволить сосѣдственнымъ бѣглымъ попамъ исправлять у нихъ требы; 8) воспретить единовѣрческимъ священникамъ вѣнчатъ тѣхъ, кои обращаются въ единовѣріе безъ воли и благословенія родителей - раскольниковъ; 9) остановить дѣйствія заводоуправленія въ пользу миссіи и ослабить вліяніе ся на расколь (\*).

<sup>(1)</sup> Здѣсь подразумѣвалось намѣреніе единовѣрцевъ превратить) густомѣсовскую часовню въ перковь кладбищенскую.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Прошеніе это подписали: Савва Красильниковъ, Оедотъ Ушаковъ (онъ же и Германовъ, извъстный ходатай по дъламъ троицкихъ раскольниковъ), Василій Щербининъ, Родіонъ Сыротдинъ, Егоръ Съдышевъ, Андрей Соловьевъ и Луппъ Волгинъ.

Ожидая благенріятныхъ послёдствій отъ євоей просьбы, старшины дёятельнёе прежняго стали поддерживать въ дов'ёрчивыхъ раскольникахъ пріятные слухи о продолженіи бёглаго священства при ихъ зав'ётной троицкой часовнѣ. Но чтобы р'ёшительнѣе противодѣйствовать поборникамъ единовѣрія и чтобы сильнѣе запутать раскольниковъ, часовенные старшины Петръ Чеусовъ и Савва Красильниковъ воспретили входъ въ троицкую часовню на богомолье Анисиму Костину и его единомысленникамъ "за изъявленіе желанія ихъ на принятіе благословеннаго священства". Оспаривая право на участіе въ часовнѣ, какъ общественномъ достояніи, Костинъ 8 іюня подалъ жалобу на старшинъ въ главную контору нижнетагильскихъ заводовъ.

Не смотря однако на всё старанія и происки старпинъ, общество Уткина возрастало. Къ вящшему прискорбію старшинъ и всего общества, поданная ими Цесаревичу просьба разрёшилась для нихъ самымъ непріятнымъ образомъ. "Сентября З числа, Двора Его Императорскаго Величества камергеръ Валерій Валеріевичь Скрипицынъ прибылъ въ нижнетагильскій заводъ для объявленія раскольникамъ Высочайшей воли. Царскій посланникъ вступилъ въ троицкую часовню при многочисленномъ стеченіи раскольниковъ, которымъ и объявилъ, что бёглыхъ поповъ нельзя имъ имѣть потому, что это противозаконно, но что они могутъ просить священниковъ отъ епархіальнаго начальства, которые будутъ у нихъ служить и исправлять требы по староцечатнымъ книгамъ и древнимъ обычаямъ (<sup>1</sup>). Вслѣдъ за тѣмъ былъ присланъ отъ главнаго начальника губерніи земскій исправникъ Черкасовъ, который внушалъ раскольникамъ, при объявленіи тогоже Высочайшаго повелѣнія, что купцы и имѣщане не должны составлять общества съ крестьянами при подачѣ просьбъ о бѣглыхъ священникахъ, и что они должны принять законное священство; иначе они не могутъ пользоваться тѣми преимуществами, которыя проистекаютъ отъ законнаго порядка. Вслѣдствіе этого многія семейства купцовъ и мѣщанъ дали подписки, что они согласны на принятіе законнаго священства (<sup>3</sup>). Такъ одинъ за другимъ слѣдовали удары, разрушавшіе опоры раскола; разсѣевая его обаятельную надежду имѣть снова бѣглыхъ поповъ.

Напротивъ дѣло единовѣрія, руководимое благоразуміемъ миссіи, шло впередъ хотя нескоро, но вѣрно и неослабно. Архіепископъ Аркадій въ письмѣ своемъ 17 іюня увѣдомлялъ управляющаго Бѣлова, что приговоръ и прошеніе желающихъ принять благословеннаго священника и обратить троицкую часовню въ церковь единовѣрческую отосланы прямо въ святѣйшій сvнодъ. Впрочемъ исполненіе этой просьбы могло быть задержано тѣмъ обстоятельствомъ, что епархіальному

(\*) Прот. Пыр. записк. № 145.



<sup>(1)</sup> Камергеръ Скрипицынъ въ заключение сказалъ раскольникамъ: «объявляю вамъ волю Его Величества въ томъ самомъ платьѣ, въ которомъ я удостоился принать возложенное на меня поручение», и присовокопилъ: «удобѣе престать солнцу отъ течения своего и землѣ дрогнуть, нежели измѣниться слову царскому». Прот. Пыр. записк № 342.

начальству неизвѣстно, 1) сколько всѣхъ старообрядневъ числится при часовнѣ, 2) сколько раскольническихъ часовенъ въ нижнетагильскомъ заводѣ, 3) сколько прихожанъ при нижнетагильской единовърческой церкви. Между прочимъ архіепископъ указалъ и на то, что для приговора, по важности дѣла, нужно бы набрать большее число подписчиковъ (1).

Въ августъ 1837 г. архіепископъ Аркадій посътилъ (\*) нижнетагильскій заводъ. Познакомившись лично съ Уткинымъ и его избранными товарищами, преосвященный ободрилъ ихъ надеждою на несомнѣнный успѣхъ прошенія ихъ, отосланнаго имъ въ святѣйшій сунодъ.

Выборь Уткина и его единомысленниковь, по совъту миссіонера Оглоблина, пользовавшагося у нихъ большимъ довъріемъ, палъ на прежде рекомендованнаго діакона шадринской николаевской церкви Іоанна Пырьева. Вслъдствіе предписанія архіепископа Аркадія, означенный діаконъ явился въ г. Пермь въ сопровожде-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Тутъ же въ приложени архіепископъ увѣдомлялъ, «что раскольниками подано много просъбъ о бѣгломъ священствъ и рѣшеніе давно вышло еще до подачи ихъ. Раскольники значотъ вто; но только хотятъ потѣшить себя и простодушныхъ поддержать». Прот. *Пыр.* записк. № 66.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ бытность свою въ Нижнетагильскѣ пр. Аркадій узналъ, что троицкіе поборники единовѣрія возбудили вопросъ, не изъ Малороссіи ли владыка, гдѣ, какъ имъ мнилось, существуетъ крещеніе обливательное, непріемлемое старообрядцами. Желая успокоить ихъ, преосвященный своею рукою написалъ и лично отдалъ Уткину такую записку: «владимірской епархіи, покровскаго округа, погоста дмитріевскаго, дъячка Өеодора Никифорова сынъ Григорій Өедоровъ, что нынѣ Аркадій архіепископъ перискій, 4 ч. августа 1837 г.» Подлин. въ документ. Прот. Пыр. № 67.

ніи Уткина и его товарищей, которые (21 ч. сент. 1837 г.) подали преосвященному прошеніе о руконоложеніи избраннаго ими во священника. 29 сентября Уткинъ и его товарищи смотрёли въ каеедральномъ соборё, какъ архіепископъ Аркадій рукополагалъ діакона Пырьева во священника единовёрческаго по староиечатному потребнику. При этомъ посвященіи былъ и г. Скрипицынъ, возвращавшійся въ Петербургъ. Увидѣвшись съ Уткинымъ и его товарищами послё литургіи въ домѣ архіепископа, Скрипицынъ обѣщался ходатайствовать предъ Государемъ о передачѣ имъ троицкой часовни во владѣніе.

Получивъ хиротонію, священникъ Пырьевъ осталоя безъ прихода и безъ церкви, такъ что самую грамату ставленную написали и выдали ему для овященнослуженія не въ нижнетагильскомъ заводѣ, а въ пермской единовѣрческой успенской церкви. Время служенія его при этой церкви ограничилось тремя днями (<sup>1</sup>); послѣ сего священникъ Пырьевъ получилъ уже указъ на исправленіе священнической должности у нижнетагильскихъ единовѣрцевъ и на отправленіе богослуженія при выйской раскольнической часовиѣ, съ нравомъ совершать священнослуженіе и при никольской единовѣрческой церкви въ случаяхъ потребныхъ.

Неотрадно было положение священника, который, вступая въ свою паству, не имълъ никакого храна для отправления богослужения. Правда, въ указъ было ска-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Сент. 30, октября 1 и 2 новопоставленный обучился единовърческому священнослужению по старопечатнымъ книгамъ въ пермсной единовърческой успенской церкви.

зано, что священнику Пырьеву назначается для богослужения выйская раскольническая часовня, или, на случай надобности, предоставляется право совершать богослужение въ никольской церкви; но это было только мертвою буквою. Ибо хотя выйскій приказчикъ Емеліанъ Устиновъ, въ письмѣ къ архіепископу Аркадію, и уступаль единовѣрцамъ выйскую часовню, стоящую на его усадьбѣ; но къ ней принадлежало большое общество раскольниковъ, которые почитали ее своею собственностію, почему вопросъ объ уступкѣ выйской часовни еще не могъ быть рёшенъ однимъ Устиновымъ. Съ другой стороны, новопоставленному священнику нечего было расчитывать на никольскую церковь, которой чуждались троицкіе единовѣрцы. Уткинъ и его еднномысленники почитали себя единовѣрцами часовенными, прихожанами троицкой часовни, и не хотбли имѣть общенія съ прихожанами никольской церкви. При такомъ раздѣленіи, священнику оставалось одно: искать пріюта, до рѣшенія дѣла о троицкой часовнѣ; въ какой нибудь раскольнической часовнѣ, а не въ никольской церкви.

Когда священникъ Пырьевъ прибылъ въ нижнетагильскій заводъ къ должности (8 окт. 1837 г.), управляющій заводомъ немедленно объявилъ указъ прихожанамъ и приказчику выйскаго завода Устинову. Тогда же, по общему совѣту, положено было открыть единовѣрческое богослужение въ выйской раскольнической часовнъ пропѣтіемъ Спасителю молебна. Въ 5 часовъ вечера священникъ, управляющій Бѣловъ и нѣсколько прихожанъ собрались въ домъ Устинова, чтобы оттуда вмѣстѣ от-

правиться въ выйскую часовню. Но какъ въ то время раскольниками была начата вечерня, то Устиновъ предложиль обождать окончанія ихъ службы, тёмъ болёе, что будтобы раскольники желають собраться въ большемъ числѣ посмотрѣть богослужение единовѣрческое. Чрезъ часъ времени Устиновъ извѣстилъ, что вечерня кончена. Священникъ отправился съ наличными прихожанами вь часовню, а управляющій Бѣловъ остался на время съ приказчикомъ въ домѣ. На дворѣ въ то время было уже такъ темно, что они съ трудомъ дошли до часовни. Вступили въ часовню. Въ ней было мрачно и горѣла одна только свѣча предъ мѣстною иконою. Раскольниковъ собралось не менте 1,000 человъкъ. Священникъ объявилъ собравшимся раскольникамъ волю своего начальства касательно отправленія богослуженія у нихъ въ часовнѣ, которую приказчикъ Устиновъ отдалъ епархіальному начальству, какъ свою собственность, существующую на его усадьбѣ. Потомъ предложиль прихожанамъ своимъ засвѣчать свѣчи предъ иконами; но свѣчъ у нихъ съ собою не было. Они обратились купить св'ячь у содержателей чесовни; но имъ отказали. Между тёмъ доселё сохранявшіе глубокое молчание раскольники заговорили сначала легко и непонятно, потомъ громче и громче, и наконецъ нѣсколько голосовъ вскричали ясно: служить въ часовнѣ не позволимъ и часовню не отдадимъ. Священникъ, вмѣсто того, чтобы начать молебенъ, началъ съ ними бесъдовать и увъщевать ихъ, чтобы покорились воль епархіальнаго начальства безъ всякаго противоръчія; но народъ единогласно закричалъ: "не надо, не надо благословеннаго попа въ часовню". Другіе кричали: "скорте но бревну раскатаемъ часовню, какъ общественную, нежели допустимъ попа благословеннаго служить въ ней". "Не надо, не надо попа" носилось (1) какъ "ура "по всей часовий. Вдругъ явился управляющій Бѣловъ. "Тише, тише", закричали часовенные старшины и народъ затихъ. Управляющій спрашиваль: "что вы дёлаете? Развё такъ должно находиться въ храмѣ Божіемъ? Не шумѣть"! И народъ какъ будто онѣмѣлъ. Все смолкло. Управляющій, протолковавь, что часовню эту отдаль въ распоряжение епрхіальнаго начальства хозяннъ ея Устиновъ, а епархіальное начальство выдало сему священнику указъ на отправление въ ней богослужения, задаль вопрось: "почему они такому распоряжению начальства не повинуются, а еще шуиять"? "Потому не допускаемъ и не согласно допустить сего священника къ богослужению наше общество, отвѣчали двое удалихъ, что часовия наша общественная, а мы вёдь священниковь отъ архіерся-то не принимаемъ и не надо"... "Не надо, не надо попа въ часовню", снова закричали воћ, и тавой поднялся шумъ, что ничего вельзя было

<sup>(1)</sup> Въ это время изъ толпы народной выступила какая-то самая дерзкая и грубая старуха раскольница и, ставъ предъ лице священника, громче всъхъ вскричала: «послушай же, попъ Иванъ: ни за что тебя не пустимъ служить у насъ въ часовнѣ, да умъ не пустимъ же; ты и не ладься: мы въ вашей-то благословеншинѣ не нуждаемся, да и знать ее не хотимъ; откуда пришелъ туда и убирайся; знать тебя не хотимъ». Сказавъ послѣднія слова, она топнула ногою и «размахнувъ руками, отворотилась отъ священника и скрылась въ народѣ, который какъ громъ грянулъ, захохоталъ вдругъ, какъ будто всѣ стояли не въ храмѣ Божіемъ». Таково было ослѣпленіе раскольниковъ, хвалящихся своимъ фарисейскимъ благочестіемъ, которое изъ-ва дереской старухи, забываетъ страхъ Божій.

разслушать, кром водного: "не надо, не надо попа". Между темъ свеча догорела и погасла. Раскольники, пользунсь потемками, начали всячески поносить священника и его прихожанъ. Некоторые смеялись и надъ управляющимъ, крича: "что, много ли успёлъ хотя и управляющимъ, крича: "что, кабы (ихъ было больше, нежели мужчинъ) отстояли часовню, побёдили". При такихъ обстоятельствахъ священнику, его прихожанамъ и управляющему оставалось только спѣщить выбраться изъ часовни благополучно ('), и они ушли.

О поступкѣ выйскихъ раскольниковъ съ священникомъ Пырьевымъ въ часовнѣ съ первою же отходящею почтою донесено было (15 окт.) архіепископу Аркадію (<sup>1</sup>) и главному начальнику уральскаго хребта. Слѣдствіемъ донесенія было то, что, по предиисанію главнаго начальника, ваводскій исправникъ запечаталъ выйскую часовню (22 октябр. 1837 г.), такъ какъ она послѣ 17 ч. сентября 1826 г. была перестроена вопреки извѣстному ВысочАйшему повелѣнію.

Таково было вступленіе священника Пырьева на почву нижнетагильскаго единовфрія, принятаго Утки-

COE. III.

б

<sup>• (1)</sup> При выходѣ управляющаго и священника изъ часовни, раскольники, осыпая ихъ колкими насмъшками, съ замѣтнымъ мщеніемъ старались прижать ихъ въ дверяхъ ел покрѣнче; нікоторые даже тычками провожали священника и прихожанъ его, чему немало благопріятствоваля темнота. Впрочемъ дальнъйшихъ обидъ не было. Прот. Пырьев. записк. № 72.

<sup>(\*)</sup> На донесение это преосвящ. Аркадій въ письмъ о. протоісрею Кириллову, между прочимъ, писалъ: «cedant nostri, ut vincant. О. Пырьеву и Өедору Агазоновичу (Уткину) съ присными указываю вторую главу книги Премудрости Іисуса сына Сирахова. Да читаютъ ее, да серацемъ въруютъ въ истины ся и умудряются во опасение». Нрот. Пырьев. записк. № 73.

нымъ и его единомысленниками. Не вступая въ общеніе съ никольскою церковію, священникъ отправляль богослужение по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ въ домахъ своихъ прихожанъ. Трудно и безотрадно было положение этого священника, которому нужно было не только приспособляться къ своеобразнымъ обычаямъ своихъ прихожанъ, но, во имя этихъ обычаевъ, жертвовать многимъ, прервать, по примѣру бѣглыхъ поповъ, всякое общение съ православными и даже единовѣрцами никольской церкви. Живя съ своимъ семействомъ, въ отчуждени отъ православныхъ, испытуемый пастырь чувствоваль надъ собою неослабный надзоръ своихъ прихожанъ, которые нерѣдко становились къ нему въ такія же отношенія, въ какихъ прежде бывали троицкіе старщины къ бъглымъ попамъ. И при всемъ томъ, витсто поддержки отъ своихъ единовтриевъ, онъ самъ долженъ былъ поддерживать, укрѣплять и направлять ихъ въ тяжкой борьбѣ съ непріязненною партіею раскольниковъ. Правда, онъ могъ утѣшаться и руководствоваться примёромъ своихъ предшественниковъ, священниковъ никольской церкви, которые при поступленіи на приходъ немало испытали непріятностей (1)

<sup>(1)</sup> О. Димитрій Козельскій, первый единовърческій священникъ при никольской церкви, разсказываль, что при поступленіи на приходъ его перемазывали, т. е. поступили съ нимъ также, какъ съ бъглымъ попомъ. О. Пырьевъ спросилъ: «какъ же это вы, о. Димитрій, ръшились допустить надъ собою перемазываніе»? Простодушный о. Димитрій отвъчалъ: «да, что было дълать, о. Іоаннъ! Надо же успононть немощную совъсть немощной братіи. Въдь я знаю, что но муромъ, а простымъ елеемъ меня перемазывали. Ну и говорю имъ: мажте, милиненькіе, мажте меня, чтобы я былъ настоящій старообрядческій іерей. А когда мон прихожане узнали единовъріе вполнъ и ут-

оть своихъ младенчествующихъ прихожанъ. Но въ положеніи о. Пырьева, при обстоятельствахъ тогдашняго времени, была значительная разница въ сравненіи съ положеніемъ никольскихъ іереевъ. Для послѣднихъ, при самомъ поступленіи на приходъ, была уже прочная основа—сначала густомѣсовская часовня, а потомъ и церковь. Но этому преемнику, на поприщѣ единовѣрія, предстояла другая труднѣйшая задача—водворить единовѣріе въ самомъ средоточіи раскола, въ троицкой часовнѣ, и еще прежде этого привить оное въ другихъ часовенныхъ обществахъ, которыя были какъ-бы предмѣстьями сильной крѣпости раскола, — троицкой часовни.

Первая неудачная попытка—найти въ выйской часовнѣ точку опоры, для священника Пырьева сопровождалась послѣдствіями неутѣшительными. Малые ряды новыхъ единовѣрцевъ стали рѣдѣть, когда они были изгнаны изъ выйской часовни. Немногіе изъ подписавшихся подъ приговоромъ на принятіе священника въ троицкую часовню, оставались на его сторонѣ, а тѣ, которые только втайнѣ желали этого, еще не бывали у него. Привязанность къ троицкой часовнѣ, куда продолжали ходить склонные къ единовѣрію, не позволяла имъ промѣнять свое старинное общество на открытую партію священника. А часовенные старшины, указывая на стойкость раскольниковъ выйскихъ, успѣшно пользовались этимъ случаемъ къ поддержанію въ своемъ обще-

6\*

вердились въ немъ, то часто раскаявались въ своемъ поступкѣ. Что дѣлать, о. Іоаннъ, время было такое! Отпусти имъ Господи: не вѣдали, что творили они»!

ствѣ крѣпкой надежды "не допустить священника въ троицкую часовню".

Потерявъ надежду занять выйскую часовню, о. Пырьевъ, съ своею малою паствою, сталъ отправлять богослужение въ небольшой комнатѣ своей квартиры, въ домѣ служителя конторы Флора Артамонова Ларичева.

Посдѣ неудачнаго приступа къ выйской часовнѣ, Уткинъ еще съ большимъ жаромъ хлопоталъ о томъ, чтобы поскорѣе проложить путь своему священнику въ троицкую часовню. Опытъ убѣдилъ Уткина и его сотрудниковъ, что, для вѣрнѣйшаго достиженія этой цѣли, нужно предварительно подготовить умы и расположить раскольниковъ въ пользу избраннаго ими благословеннаго священника. Съ этою цѣлію Уткинъ написалъ троицкому обществу раскольниковъ воззваніе (<sup>1</sup>).

Милостивые государи!

Святотроицкой часовни общественники и вст православные христіане.

Долгомъ считаемъ мы нижайшія, по христіанской любви и обстоятельстванъ времени, каковыя и вамъ небезъизвъстны, обълениться, что нынъ постигли насъ непримърные случаи (уповательно и ны удостовърены въ томъ), что по прежнему отеческому примъру скрытно независимаго священства имъть невозможно, равно же и по силъ 1822 г. указа, священства содержать великій Государь не дозволяетъ, а удовлетворлетъ на правилахъ, изложенныхъ Платономъ митрополитомъ, и Высочайше утвержденныхъ на просъбу московскихъ старообрядцевъ.

1) Сіе дѣло, необходимое всему христіанскому обществу, въ старообрядцахъ состоящему сословія поповщины, распространяется

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ этомъ возванни много характеризующаго тогдашнее состояние раскола и сопоставляются между собою бъглое и законное свящевство. Представляемъ его вполнъ.

Между тёмъ какъ Уткинъ дёйствоваль на троицкихъ раскольниковъ, его ревностный сотрудникъ въ миссіи Никита С. Сиротинъ успълъ склонить общественниковъ

не только на насъ и здъсь, но по всей Россіи: отъ кого же оное распространение зависитъ? Извъстно, что отъ правительства, какъ и досель было извъчно наше содержание. Но терпимость цара поддерживала насъ, и смотръла на насъ не полными глазами, и то терптніе въ подчиненности нашей - спасенія не вредило (такъ и върили). 2) Что сіє правительство значить? Оно есть исполнитель Высочайшей воли Его самодержавнъйшаго Величества Государя нашего; воля Его есть священная (вопросъ: такъ или натъ?), изливаемая на насъ Всемилостивъйше воля, дозволяющая содержать законъ Христіанскій по снат изложенныхъ древме соборною Церковно и въ печать изданныхъ при всероссійскихъ патріархахъ до лътъ патріарха Никона, катихизисовъ, о сумволе веры, о десяти заповедяхъ Господнихъ, о заповтдяхъ евангельскихъ, седми церковныхъ таинъ, о соборной Церкви и о девяти ся заповідяхъ. Воля Его Величества сохранять обычай въ изображении знаменія крестнаго и въ благословеніи іерейскомъ, въ два перста неизмѣнно; св. церкви устроявать на древнихъ антиминсахъ, служить божественную литургю на седми просфорахъ, печатать оныя съ изображениемъ тричастнаго креста, креинние исполнять въ три погружения, въ пѣніи аллилуія, хожденіи посолонь и во встать чинодтиствіяхъ сохранять древнія обряды нензмтино (вопросъ: сего ли соловецкие отцы просили?). И таковая терпимость Его Величества относится въ богослужении отъ великороссийскихъ церквей во всемъ особо отдъльно, не допуская на общее моление великороссійскихъ прихожанъ; не имѣть нашимъ священникамъ не тольно съ прихожанами, но даже и съ духовенствомъ оной церкви спошений; что же по сему снисхождению, не есть ли воля Его Величества, воля священная, воля для насъ свободнъйшая, ужели еще не но совести нашей, въчемъ именно несоответственна съ древле бывними обычая до латъ Никона патріарха, чамъ несходственна на просьбу соловенкихъ иноковъ? Ибо ясновидима ихъ жалоба въ книга, московской переводной нечати подъ названиемъ Соловецкой челобитны, въ которой жаловались они царю Алекстю Михайловичу, что измънили имя Исуса Христа, двуперстное сложение, аллилуия, тричастный крестъ и проч., къ сему же и книги древнія отложили, и вынуждали ихъ какъ обряды, равно и книги принять новыя (а потому и священство отъ тъхъ же архіереевъ было бы завѣдывано), и оные иноки держались обрядовъ тъхъ, которыя у насъ сохраняться должны; а какъ той хиротоніи, коя существовала до лѣтъ патріарха Никона, предки наши имъть не могли, и мы не можемъ (а предоставленное правительствомъ на правилахъ извъстныхъ, кои въ чемъ согласуются или нътъ), именно: 3) а) предки наши избирали по хиротони, чтобъ.

## вогульской раскольнической часовни уступить ее священнику Пырьеву съ его прихожанами. Марта 10 ч. 1838 г. съ согласія раскольниковъ вогульская часов-

священникъ хиротонисанъ былъ россійскимъ ерхіереемъ (1) а не обливанцемъ малороссійскимъ. б) Всякаго священника предки наши избирали по ставленнымъ грамотамъ и боялись какъ посвященныхъ отъ обливанцевъ, а равно и того, чтобы не самозванецъ былъ, в) и желали знать, чтобы былъ епископомъ своимъ не запрещенъ, и не состояль бы подъ судомъ и не быль бы извержень, но достоинъ пресвитерскаго сана, по силъ данной ему грамоты. 4) Но напротивъ сего кажется не было безпорочных священниковь почти не одного, а болье по причинамъ ръшались на отлучку сію къ намъ; причины же извъстны, котораю за одно вдовство епископъ опредкляль во монастырь, иного за другие пороки назначаль подъ смиреніе, а нъкоторые, учиня какое либо противузаконное преступление, за которое долженъ судиться и лишиться сана, радъ бъжать хоть куды ни есть, а кольми паче къ старообрядцамъ, — они богаты и славны, у нихъ доходы велики, и попы богатьють, то не только по причинамь, а иной совертенно изъ однихъ доходовъ корыстолюбія, а не по въръ, но за пріобрътеніе, яко наемникъ, цълое стадо свое оставляль. 5) И удобно было имь у нась по своей воль проживать и дълать по своему, а не по силъ законовъ, какъ онъ есть не подчинень никому, но самовластень. Общество же хотя и старались честію и прошеніемь укрощать, а многократно по ихъ неограниченности и попускались, отъ чего паства ихъ была безгосновательна; 6) нынъ уже вамъ извъстно, что есть въ Тагнят нарочито вновь хиротонисанный священникъ Іоаннъ Стефановичъ по древнему чиновнику, который, по одобренно здъшняго завода жителями, кои въ діаконахъ его знали довольно, равно и по сношению миссіонера (Оглоблина) въ несколькихъ лицахъ назначенныхъ въ канандаты, оный почтенъ первымъ во священника, ибо какъ онъ свъдующій священнаго Писанія, и поведенія прим'трнаго, и при личномъ нами въ Шадринскъ съ нимъ свиданіи, довольно приписывали емучести города Шадринска первостатейныя жителя, которыя, извъстясь о неожиданной ими и нечаянной отъ нихъ его отлучкъ, довольно опечалились и понынъ жалтютъ; 7) и столь высокая похвала приписывала чести къ его достоинству, что по нашему желанію, я по

(<sup>1</sup>) Предки наши слъдственно символъ въры считали поврежденъ, и потому крещено и хиротони не по разуму признавали. ня была освящена священникомъ, въ присутствіи многихъ раскольниковъ, и поступила во владёніе единовърдевъ; но не надолго. Примёръ выйскихъ раскольни-

предълу Божію благоволилъ преосвященный архіепископъ Аркадій въ 29 число сентября произвести во священника и по древле печатному чиновнику, и лично сіе чинодъйствіе мы сами видъли и слышали и дъйствительно сіе дъло ръдкости достойно, и по первобытному сему случаю не заслуживаетъ ли священникъ оный особой чести; ибо онъ изъ діаконовъ поступиль по консисторіи безъ всякихъ замѣчаніевъ и подозрѣніевъ, а какъ публика понимала о образѣ его жизни, почему и удостоенъ сего сана, нбо и по исповѣди духовника препятствій не оказалось. 8) Къ тому же безъ всякаго съ нашей стороны ходатайства, и какъ расходу за сіе равно и послуги не учинили; слъдственно и еще есть важный предметъ, что сей священникъ не имъетъ и имъть не можетъ подозрънія. (Что на мадъ поставлена) не скажетъ кто того, какъ о прочихъ мы сомнъваемся, въ чемъ сами теперь увърены, и всякаго въ томъ увърить въ состояния. 9) Когда онъ къ сему производству готовился, знаменался уже двъма персты и почитаетъ сіе за спасительное и за древнее предание. По исповѣди же принималъ присягу, держа креста сложеніе двѣма персты, и во время чинодѣйствія знаменался и кадилъ по древнему обычаю; и во время хиротонисанія соизволиль и его высокопреосвященство благоволить птвчимъ птъть встамъ въ одинъ голосъ по древнему неизмѣнно, на крилосѣ, равно и священники въ алтаръ, когда водили его вокругъ престола съ пъніемъ: святіи мученицы и прочая, вст единогласно и самъ архіепископъ во время хиротонисанія благословляль сложеніемь по древнему въ два перста, молитву читалъ о призывании Святаго Духа: «божественная благодать» съ особеннымъ вниманіемъ и со слезами; въ то время возложена на главу ставленика рука крестообразно, по древнему чиновнику неизмѣнно, каковое посвящение совершено было въ соборной церкви святителя Стефана великопермскаго. 10) Послѣ сего водворился къ намъ въ нижнетагильский заводъ, въ общество наше, и учинилъ объщание въ томъ, чтобъ исполнять вст обряды и обычан, кои непротивозаконны и кои у насъ досель въ часовнь содержались и сохранять оные неизминно (1), и съ нашей стороны, слава Богу, чего возможно исполнить ближе къ совъсти нашей, то исполнили, а сверхъ невозможности уповаемъ на Господа Бога и вкруемъ, что

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) И то скажутъ, что мало сето условія для обращенія, но мы самито примъръ считаемъ для себя разбойника и мытаря и Давида глагодавшаго, предъ Нафаномъ пророкомъ, точію согрѣшихъ.

## ковъ и продълки троицкихъ старшинъ успѣли разстроить доброе согласіе вогульцевъ.

Онъ всесиленъ и всемогущъ, недостатки наши навершитъ своею благодатію и за втру приходящихъ. 11) А вы, православные христіане, противуборствуите чему и народъ простой и неграмотной вооружанте? Не то ли же священство и вы у Всемилостивъйшаго Государя просили, быть въ зависимости у губернатора просили невозможное, почему и отказано, а что не по согласню съ вами, и безъ совъту вашего Анисимомъ Костинымъ, подано прошеніе по руководству п. управляющихь о водвореніи вь ча совнь епархіальнаго священника. 12) Но вы не согласуясь въ ономъ по причинѣ болъе той, что онъ требуетъ о имуществѣ часовенномъ и въ прочемъ вашего отвъта. Простосердечнымъ людямъ внушаете въ другомъ смыслѣ, и нѣкоторые, не смотря на ваши разсужденія по случаю обстоятельствъ и объявленному въ 1835 г. указу о обращении часовенъ въ церкви, если пожелаютъ имъть старообрядцы законныхъ священниковъ, взошли въ пособіе Костину; ибо въ октябръ прошлаго 1836 г. съ дозволенія главной конторы неоднократно вамъ предлагали, что нужно совътывать, и вызывали съ полною готовностію посудить отъ св. Писанія, но вы вст эти предложенія и вызовы заглушали однимъ шумомъ, за каковымъ упорствомъ кромѣ васъ составили приговоръ, и еще вамъ въ апрѣлѣ мѣсяцѣ сего года предлагали и просьбою просили, чтобы миролюбно посовѣтовать; но вы, по своему ли нерадѣнію или по другому случаю, не смотря на убъжденія своихъ семействъ, ни на предложеніе гг. управляющихъ и не сообразя существующія узаконенія, не благоволили оказать свое на совпьты согласие; но и розобидились и осмплились на главную контору, на г. Бплова и на насъ послать жалобы во вст присутственныя мыста, и даже Наслъднику всероссійскаго престола. 13) Извѣстно, что вы только очень разупрямились, но вст довольно помните, сколько содержание прежнихъ поповъ привело почти всъхъ въ отчаяние, и можно, кажется, стыдиться просить болье таковыхъ имъть священниковь (какъ яко работниковъ). Вы помните, много ли въ здъшние заводы сами собою привезли тахъ поповъ и отлучались они ко нама отъ своихъ епископовъ самовольно, у изъ монастырей иргизскихь сами къ намъ приходили, или игуменомъ по условію за доходы отпущены были, и ть оть нась многіе сами самовольно отлучались, или по неудовольствію игумны назадъ требовали, а нъкоторыхъ и самое общество, не находя способовъ съ ними обращаться, увозили ихъ обратно, а иногда отпускали только куда хочеть, туда и пойди, а нъкоторые быМарта 16 ч. раскольники вогульскіе, по преимуществу женщины, во иножествѣ собрались въ часовню, ожидая священника, который намѣревался служить тамъ.

жали бегь всякаго порядка; на нашихь памятяхь, при здъшпемь заводъ померло священниковь въ течепіи 40 льть 1-й Петръ Өедоровичъ и послъдний Архиппъ Семеновъ, между тымъ были — Ларіонь, Андрей, Алекспій, Василий, Аванасій, Матвей, Семень, о которыхь поминовенія вь поминальникахь творить не вписаны, а священникамъ умершимъ здъсь Петру и Архиппу въчная память. 14) И всъ оные настыри оказались яко отшельники и наемники по реченному во свангели слову, и точно, при нѣкоторыхъ священникахъ изъ общества конечно хотя и находились только накоторые спокойными, и то потому, какъ сказано въ свящ. Писании во многихъ мъстъхъ, что недостойными священниками дъйствуетъ благодать Святаго Духа, и за въру приходящихъ спасение получить надъялись. Что же касается до содержания оныхъ и случайно чинимыхъ ими качествъ, то описывать забсь весьма неприлично, а довольно изъ сего видно, что не пастырской примъръ доводить ихъ до сего, нарушая обязанность, оставляли стадо свое. Во-первыхъ изъ подъ въдънія своего епископа и парохіи бъжитъ, оставить стадо свое, во-вторыхъ и унасъ поживеть и накопить имънія, тогда уже задурить и бъжить куда вздумается ему, тоже и нась оставить сирыхъ овецъ, и безъ пастыря, не точно ли такъ и стало. самовольно приходили къ намъ, самовольно уходили и отъ насъ, а жаловаться нами на нихъ не кому, потому какъ они, равно и мы. безначальны; вотъ сіе не точно ли какъ пословица върна: каковъ настырь, таковы и овцы. 15) Теперь о чемъ будемъ спорить, если это токмо вамъ противно, что зависимы будутъ священники отъ архіерея, а вы согласны имѣть, чтобъ зависими были отъ губернатора, въ этомъ что за польза; священнику законъ церковный не позволяетъ быти подъ вѣдѣніемъ свѣтской власти, а духовной, и духовному во всемъ суду подлежитъ по правиламъ св. отецъ; а потому если бы было положено отъ правительства сіе намъ на волю, и тогла не должно бы сего желать по силь запрещения правиль, а кольми паче когда рѣшительно запрещено и отказано сего и не просить. яко безполезнаго и закону противнаго, поелику и не точно ли такъ и на самомъ дълъ опытъ доказывалъ-всегда безполезно; ибо тъ священники хотя въ въдени исправника и губернатора состояли, но нимало ихъ не боялись и ни въ чемъ себя удерживать и не думали; нынтшни же священники обязаны строго наблюдать во всемъ какъ написано и указано въ его грамоть отъ архіерея, сохранять безъ опущения, буде же что учинитъ или въ небрежении нарушитъ что

Большая же часть мужчинъ спрятались около часовни во дворѣ ся хозяина и содержателя Поліевкта Ефремова Сиротина. Лишь только прибылъ священникъ, ни-

закону и Церковнымъ правиламъ противно, то подвергается строжайше отвътственности, или не будетъ слушать нашего общества и впадать въ истовые соблазны, о чемъ намъ предоставлено доносить его высокопреосвященству, почему онъ сего боится, какъ бы чего до свъдънія не дошло: каковымъ ограничиваніемъ мы должны пользоваться, впрочемъ нѣтъ сомнѣнія, чтобъ могло сіе уложеніе закона изитениться, существующаго уже 37 леть и совесть нашу чъмъ бы болье отягощать. 16) Въ случат же семъ хотя и многіе имъютъ большое сомнъніе и недостатокъ и лишаются надежды, что Богъ всемощенъ, недостатки наши навершитъ, а всего паче и главное сомнѣніе вы почитаете во обращеніи къ намъ оныхъ священниковъ яко безъ исправы (о чемъ нынѣ не прежнее время разговаривать), а помните ли исправу, совершаемую надъ ними противъ совъсти ихъ? Но могло ли быть и тогда ихъ обращение не зазорное? Не подлинно ли въ семъ недоумительномъ случат отягощалась совтсть наша, и знали ли втрно, нежели попы, но и сами-то мы, какимъ муромъ презвитеровъ оныхъ помазывали и не въ противность ли правиламъ церковнымъ, а ереси-то проклинали какихъ еретиковъ, великороссійскихъ ли? Не чужихъ ли? Если не такъ кажется, посмотри въ требникъ и растолкуй хорошенько, и чъмъ же уснокоивали совъсть нашу, - единственно только тъмъ примъромъ, что и въ прежніе времена до лѣтъ патріарха существовали священники многіе и грубые невѣжды и піяницы, напротивъ сего всѣ сомнѣнія прекращались по примѣрамъ симъ только, и за вѣру приходящихъ, какъ свящ. Писаніе утвердило, что чрезъ оныхъ дъйствуетъ благодать и недостойными, разрѣшенія грѣховъ и спасенія душевнаго не лишаемся; а вы нынѣ, по настоящемъ времени ничего не разсуждаете, а только дерзновенно нынѣшнихъ поповъ пренебрегаете и смѣете говорить, что Богу ихъ чинодъйствіе не угодно; ужели вы совътники Богу и для себя только милостива Его почитаете и надъетесь жить безъ исполнения всъхъ таинъ, самимъ молитвовать и крестить, ладно, и исповъдывать старикамъ, тоже надъетесь быть спасительнымъ, думаете, что Богъ по вашему желанию непремѣнно уже навершитъ? Положимъ такъ; Богъ всесиленъ, и безъ ничего Онъ всемогущъ навершить (но только въ совершенную нужду, на пути или въ скоропостижномъ случат, а не на свободности имъть подобно гордости фарисейской). Кольми паче должно надъяться, когда священникъ, обратившійся къ намъ, все чинодъйствіе непремѣнно по древле бывшему обычаю совершаеть, и слѣдуетъ подумать паче и паче, что за втру приходящаго Богъ навершитъ недостатки, по

чего не подозрѣвавшій, и началъ облачаться, приготовляясь къ богослуженію, какъ по всей часовнѣ раздался свачала невнятный шумъ, потомъ уже громкій ро-

Сверхъ сего думаемъ только нуженъ попъ, и часовня ради однихъ браковъ, а покаяніе и пріобщеніе плоти и крови Христовой ме нужно, а кажется подумать страшно, ибо бракъ не всякому потребенъ для спасенія, можно, соблюдая чистоту цѣломудренно, и безъ онаго спастися; не нужнѣе ли и того подумать должно о семъ, ибо кто дерзаетъ изъ стариковъ принимать на исповѣдь, не случайно какъ прежде между нашими священниками было, а обдержно и всег-

нужат необходимой встяхъ: ибо втроятно по св. Писанию, яко орудіемъ благодать Духа Святаго дъйствуетъ, якоже чрезъ осла Валаамъ, и чрезъ некрещенныхъ и не учениковъ Христовыхъ, т. е. во Христа невърующихъ, за одно произношение словесъ Божинхъ чудеса совершались. 17) И вы домогаетесь, чтобъ часовню не обратить въ церковь и не принять священника, особливо Іоанна Стечановича, и стараетесь его честь унизить несправедливыми подозръніями, елинственно изъ влости на Уткина; но кто какъ хочетъ съ Уткинымъ, а священнику свой путь уготованъ предъломъ Божіимъ, то и часовню удерживать не должно, ибо часовня не разорится, но большею честию усугубится, какъ перестройкою въ церковь и снабженіемъ священства, не жалко ли вамъ, какъ въ оной исправлялась служба Божія повседневно и въ воскресные дни особливо въ торжественныя праздники въ чинодъйствіи священника, люди въ собраніи возносились духомъ, радовались своему пастырю, собирались ревностно во многочисленности, и было тогда всеобщее душевное увеселение. 18) Нынъ же всякій увъренъ и видитъ, что таковаго благольпія лишились, служба Божія померкла, собраніе въ ней ослабъло и умалилось совершенно, тайнодтйствіе престклось, браки остановились по силѣ обстоятельствъ; время спрашивать, при чемъ остаемся, я чъмъ управляютъ наши старшины, чего караулятъ? Особенно: какъ только одно властолюбіе; а потому и нужно бы встять осмотръться безпристрастно, ибо точно дъйстве таинъ разрушилось, но именуемая ваша церковь сердечная всякаго человѣка, безъ священства какъ и въ часовит, безъ священства седми таинъ церковныхъ не свершаетъ, точію первую заповъдь церковную, и то безъ священства несовершенно. Уповательно, что изъ среды часовеннаго общества имъютъ наклонность многіе, и удивительно, какъ смѣютъ многіе останавливать сіе намтреніе нужное, даже необходимое для исполненія христіанскихъ требъ; ибо доказываетъ только одна видимость нашихъ храмовъ Божінхъ прежде устроенныхъ разрушенія, а за поправление тъхъ настоятъ слъдствія и участники того судятся по законамъ.

ноть. Женщины сначала просили, слезно умоляли свяненника оставить ихъ часовню, потомъ начали снимать съ него облаченіе и тащить его изъ часовни. Но, рѣшившись совершить богослуженіе, священникъ твердо сказаль взволнованной толиѣ изступленныхъ: "этотъ храмъ благословенъ и освященъ съ согласія вашего общества. Въ немъ отправлялась служба Божія съ свяценникомъ уже нѣсколько дней сряду безъ всякаго прекословія со стороны вашей. Въ немъ и теперь неотложно начнется богослуженіе; такъ не шумѣть же". Потомъ, обратясь къ правому клиросу, гдѣ стоялъ Никита Сиротинъ, священникъ велѣлъ ему записывать имена и прозванія тѣхъ, кто, во время службы, станетъ шумѣть и безчинствовать. Эта твердость со стороны священника и принятая имъ мѣра остановили буйство

да и многихъ кающихся исповъдаетъ во гръхахъ. Подумать бы надо, старикъ и самъ не святой, и что за резонъ, куда онъ съ пръхами денется, когда назбираеть отъ кающихся множество бременъ гръховъ чужихъ, куда же ихъ сдастъ, и что за власть онъ, болъе попа, можетъ такъ прощать безстрашно? Это дъло совершенное и беззаконное сумасбродство и безчинство, и по правиламъ св. отецъ ни во что вмѣняется, точно во грѣхъ великій; кромѣ крайней нужды или на пути, а не такъ какъ нарочитыя старички наши смѣютъ именоваться духовными отцами, или имъть духовныхъ дътей, ибо это дъло не поручено простому, а священнику. Священники же пріемлютъ грѣхи кающихся по данной власти, и приносятъ въ церкви на св. жертвенникѣ безкровную жертву, какъ о своихъ такъ и о грѣхахъ дътей духовныхъ, и за сіи грѣхи мірскія жрется на жертвенникѣ Агнецъ Божій за грѣхи всего міра, и въ такомъ нужномъ и необходимомъ дълѣ не только священникъ, но и церковь и олтарь необходимо нужны, какъ безъ оныхъ и всегда не пребывали, въ нужное время и гонительное, а потому въра показывала всякому приходящему и пріемлющему конецъ въ грѣхахъ своихъ разрѣшеніе и прощеніе отъ духовныхъ отецъ. Сверхъ сего просимъ покорно, въ чемъ вы удостовѣрились твердо по текущему времю и обстоятель-ствамъ, и насъ, Господи ради, вразумить. Прот. Пырьев. записк. № **521**.

толиы, и служба началась и окончилась благочинно. Увлеченныя любопытствомъ женщины оставались въ часовнѣ во всю службу священника. Только, во время чтенія евангелія, нёкоторыя изъ нихъ выходили изъ часовни, не желая слышать благовъстіе изъ усть законнаго провозвѣстника. По окончании богослуженія, при осънения народа крестомъ, многія женщины то отворачивались, то закрывались рукавами, то выходили. Но въ этой непризненной толпѣ раскольницъ нашлась одна женщина, которая не только не шумѣла, напротивъ съ живъйщимъ любопытствоиъ слъдила за богослуженіемь священника. Увлекаясь благоговъйнымь богослуженіемъ, эта женщина, въ половинѣ молебна вышла, переодълась и потомъ присоединилась въ числу молящихся единовѣрцевъ. По окончаніи службы, она, наряду сь нрихожанами священника, приложилась ко кресту и рѣшительно пожелала присоединиться къ гонимой паетвѣ о. Пырьева. Ни ругательства ни насмѣшки раздраженныхъ раскольницъ не поколебали намърение привоединившейся. Возвратившись домой, она склонила своего нужа (Якима Челышева) и его родительницу нрисоединиться тоже къ единов'врческому обществу. Возвращаясь изъ часовни, священникъ былъ пригланень въ домъ означеннаго Челышева и обрадовался внезалному ихъ обращению въ лоно Церкви Божіей. Съ этого времени все семейство Чельшева, состоящее изъ 5 человёкъ, вступило въ общество непоколебаныхъ единов врдевь. Этотъ достойный нримвръ обращения нанель себѣ подражателей. Тогда же присоединияся въ настве священника и другой крестьянинъ Григорій Челышевь съ семействомъ своимъ, состоящимъ изъ 4 человѣкъ.

Лишь только священникъ оставилъ часовню, туда прибылъ заводскій исправникъ, ранѣе приглашенный раскольниками. На вопросы исправника, что у нихъ дѣлается въ часовнѣ, раскольники начали жаловаться, что Никита Сиротинъ съ своимъ благословеннымъ священникомъ отнимаетъ у нихъ часовню и единодушно объявили, что ихъ общество никакъ не согласно уступить единовѣрцамъ этотъ молитвенный храмъ. Принявъ жалобу раскольниковъ, исправникъ уѣхалъ домой и потребовалъ къ себѣ Никиту Сиротина для личныхъ объясненій.

Но раскольники вогульскіе, желая положить конецъ новымъ попыткамъ единовърцевъ-занять часовню, подали исправнику объявление, что не согласны устунить часовню, считая ее своею собственностію. А сами въ тоже время приставили къ часовнѣ свой карауль и подослали одного изъ своихъ единомысленниковъ сказать священнику, чтобы онъ, если не желаеть подвергаться опасностямъ, въ вогульскую часовню больше не приходилъ. Въ тоже время хозяинъ вогульской часовни Поліевкть Ефр. Сиротинъ, бывшій уже прихожаниномъ священника Пырьева, подалъ съ своей стороны просьбу на самоуправство раскольниковъ. Въ этой жалобѣ (отъ 21 ч. марта) Сиротинъ просилъ исправника обуздать безчинство раскольниковъ, которые завладѣли его собственностію, вогульскою часовнею, построенною въ 1801 г. на его усадьбѣ и изъ его маслобойни. Сиротинъ просилъ, чтобы раскольники вогульскіе или оставили часовню священнику съ его обществомъ, или перенесли ее на другое мѣсто, заплативъ ему за зданіе деньги.

По донесенію исправника главному начальнику уральскаго хребта о спорахъ единовѣрцевъ и раскольниковъ за вогульскую часовню, священнику Пырьеву было воспрещено отправлять въ ней богослуженіе и наряжено слѣдствіе, для разобранія жалобъ раскольниковъ и единовѣрцевъ.

При тщательномъ изслѣдованіи дѣла о вогульской часовнѣ оказалось, что раскольники поступили несправедливо, завладѣвъ ею, какъ собственностію Поліевкта Сиротина. Съ другой стороны, въ опроверженіе жалобы раскольниковъ доказано, что священникъ съ своими прихожанами служилъ въ часовнѣ не самовольно, но съ согласія вогульскихъ же старшинъ общества. При дальнѣйшимъ ходѣ дѣла часовня эта, по распоряженію правительства, запечатана на томъ основаніи, что она была перестроена въ 1830 г., вопреки Высочайшему распоряженію о часовняхъ раскольническихъ.

(продолжение будеть)



## ЦИРКУЛЯРНЫЙ УКАЗЪ СВ. СVНОДА, по поводу Высочайшаго рескрипта 13 мая.

По указу Его Императорскаго Величества, Святъйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложение господина сунодальнаго оберъ-прокурора, отъ 24 минувшаго мая за № 3.098, съ приложениемъ препровожденнаго къ нему, господину оберъ-прокурору, предсёдателемъ комитета министровъ, дъйствительнымъ тайнымъ совѣтникомъ княземъ Гагаринымъ, списка съ Высочлитато рескрипта, последовавшаго въ 13 день того же мая на имя его, князя Гагарина, о главныхъ началахъ, которыми должны руководиться министры и главноуправляющіе отдёльными частями при управлени вверенными имъ вёдомствами. Приказали: Высочайшую волю Государя Императора, изображенную въ рескриптѣ Его Величества, сообщить преосвященнымъ епархіальнымъ архіереямъ циркулярнымъ указомъ слѣдующаго содержанія:

Государь Императоръ, въ царственномъ попечении объ охранении ввѣреннаго Ему Богомъ народа русскаго отъ вредныхъ лжеучений и обнаружившихся въ послѣднее время стремлений и умствований, дерзновенно посягающихъ на все искони священное для нашего отечества, на учение вѣры, на основы семейной жизни, на право собственности, на покорность закону и на уваженіе къ установленнымъ властямъ. Высочлйшимъ рескриптомъ, на имя предсёдателя комитета министровъ, дёйствительнаго тайнаго совётника князя Гагарина, благоизволилъ указать тё главныя начала, которыя, при твердомъ и неуклонномъ соблюдении ихъ начальствами всёхъ частей государственнаго строя, положатъ предёлъ дальнёйшему распространенію зла.

Православному россійскому духовенству, въ предустановленномъ ему кругу дѣятельности, предлежитъ наипаче послужить къ осуществленію сей священной воли Государя Императора.

Божественное ученіе, преподанное Господоль нашимъ Іисусомъ Христомъ и святыми Его апостолани, призываеть всёхъ къ высокому правственному усовершенствованию; оно заповѣдуеть взаимную любовь, освящаетъ союзъ семейственный, воспрещаетъ даже и мысль о посягательствѣ на собственность ближняго, повелѣваеть воздавать Божія Богови и кесарева кесареви н поучаеть повиноваться властяма предержащима. Утвержденіе сихъ Божественныхъ правилъ въ православномъ народѣ есть прямой долгь пастырей Церкви; они должны проповпдывать слово, настоя благовременны и безвременню (2 Тим. 4, 2) и непрестанно бороться съ ученіями и умствованіями, дерзновенно посягающими низвратить или поколебать Богооткровенныя истины въры и нравственности, обличая неправоту сихъ ученій и пагубу сихъ умствованій. Дъйственно и благоплодно будеть исполнение сего святаго долга, если пастыри Церкви вибсть съ тъмъ всегда будутъ являть въ са-Cos. m.

михъ себѣ образецъ для върныхъ въ словъ, въ жити, въ любви, въ духъ, въ въръ, въ чистотъ (1 Тим. 4, 12).

Большинство священнослужителей трудится на поприщѣ народнаго образованія, обучая дѣтей въ начальныхъ училищахъ, преподавая законъ Божій въ учебныхъ заведеніяхъ, принимая участіе вь домашнемъ образовании юношества, воспитывая сами семейныхъ своихъ: вездѣ открывается икъ общирная нива для благоуспѣшнаго насажденія и плодотворнаго возращенія свиянъ въры и нравственности христіанской, для воспитанія и укрѣпленія въ юныхъ воспріимчивыхъ сердцахъ тѣхъ святыхъ началъ, которыя одни только и могуть образовать полезных членовь общества, истинныхъ сыновъ Церкви, добронравныхъ и върныхъ служителей Престолу и Отечеству. Вѣра въ Бога и въ Богооткровенное ученіе, исполненіе обязанностей христівнина, любовь къ ближнимъ, почтеніе къ родителямъ, воспитателямъ и старшимъ, повиновение властямъ, уваженіе къ законамъ-вотъ тѣ начала, дѣятельное усвоеніе коихъ должно составлять предметь заботы и отвётственности учителей въры.

Бдительнаго вниманія и попеченія духовенства требують также повторяющіяся со стороны враговь мира и любви попытки къ возбужденію вражды и зависти между разными сословіями. Къ прекращенію и предупрежденію сихъ коварныхъ попытокъ, къ водворенію взаимнаго между всѣми сословіями согласія, на началахъ любви христіанской основаннаго, православное духовенство, по долгу своего служенія, можетъ и должно дѣйствовать словомъ благоразумнаго убѣжденія, проповѣданіемъ мира и любви, заповѣданныхъ Спасителемъ.

Руководителямъ въ воспитании и образовании духовнаго юношества надлежить обратить внимание на духъ и направление учебныхъ заведений, ввъренныхъ смотрѣнію ихъ. Опытъ послѣдняго времени свидѣтельствуеть, что нѣкоторые, хотя и весьма немногіе, изъ питомцевъ сихъ заведеній, по оставленіи духовнаго званія, влающеся всякимо вътромо ученія во лжи человниеской (Ефес, 4, 14), отрѣшившись отъ тѣхъ началъ, въ коихъ были воспитаны, къ посрамлению своего происхожденія, показали себя и въ словѣ и въ дѣлѣ вредными членами общества, бросивъ тёнь и на мѣста первоначальнаго своего образованія. Сіи печальныя явленія, хотя и исключительныя, могуть дать поводъ предположенію, что сѣмена вѣры и благочестія недостаточно были насаждены въ сердцахъ и умахъ, легко поддавшихся вѣянію тлетворнаго духа современныхъ мудрованій. Въ виду сего, Святъйшій Синодъ поручаеть особенному архипастырскому попеченію и бдительному наблюденію Преосвященныхъ неприкосновенное сохраненіе въ питомникахъ духовнаго просвѣщенія тѣхъ началь, которыя положены въ основание ихъ учреждения; да будуть они, въ прямомъ смыслѣ, училищами истины, образующими благочестивыхъ и просвѣщенныхъ служителей Слова Божія, да не коснется ихъ всеколеблющій духъ вольномыслія, но да пребудеть въ нихъ невредимымъ и незыблемымъ тотъ искони жившій въ нихъ духъ премудрости, основанной на Богооткровенномъ учении, духъ разума, смиряющагося въ послушаніе Христово, духъ спасительнаго страха Вожія, всецѣлой любви къ Спасителю и къ Его святой Церкви,

преданности своему званію и безусловной покорности волѣ начальства. Сей вожделѣнный духъ можетъ быть охраняемъ и поддерживаемъ преимущественно добрымъ примѣромъ и направленіемъ начальствующихъ и наставниковъ, строгимъ съ ихъ стороны вниманіемъ къ своему служенію и точнымъ, неуклоннымъ исполненіемъ обязанностей онаго. Посему лица нетвердыя въ сознаніи своего долга не могутъ быть оставляемы при воснитаніи и образованіи духовнаго юношества; о замѣнѣ ихъ на поприщѣ духовно-училищной службы другими, болѣе надежными, Преосвященные имѣютъ безотдагательно входить съ надлежащими представленіями, которыя приняты будутъ въ сообенное вниманіе высщимъ начальствомъ.

Святѣйщій Синодь сохраняеть увѣренность, что преосвященные епархіальные Архіереи, въ живомъ соананіи всей благотворности вышеизъясненной Высочайщей воли и необходимости настоящихъ указаній къ точному выполненію ея, приложатъ сугубое архипастырское поцеченіе къ тому, чтобы подвѣдомственное имъ духовенство, въ духѣ апостольской ревности и любви, кротости и терпѣнія, при указанныхъ средствахъ, нослужило къ охраненію и утвержденію въ православномъ народѣ Русскомъ искони чтимыхъ имъ началъ вѣры, нравственности и общественнаго цорядка и чрезъ то явило себя непостыднымъ и достойнымъ дѣлатежемъ на пользу Церкви и Отечества. Іюля 15 двя 1866 года.

## овъ иконописании.

Раскольники наши отвываются объ иконописании православной русской Церкви такъ: "имущіи художество живописанія честныхъ иконъ образъ Христа Спасителя и пресвятую Дѣву Владычицу нашу Богородицу и приснодѣву Марію и святыхъ мужей и женъ странными и дебелыми начертанми въ разсужденіи фряжскаго (<sup>1</sup>) италіанскаго (<sup>3</sup>) искусства написуютъ, яко да отъ написанія точію имене Христа Спасителя и пречистыя Богоро-

Соб. ш.

7

<sup>(1)</sup> Именемъ фряговъ или фрязинъ называли у насъ древле и италіанцевъ и другихъ европейскихъ народовъ. Такъ въ макарьевской Чет-минев сказано, что «родъ фряжский въ божественныхъ писаніяхъ германи глаголются». Въ мірскомъ потребникъ патріарха Филарета фрязи объясняются франками, германами. Въ путеинествіи митрополита Пимена съ XIV въка упоминаются фрязове отъ галаты, а инія цареградстіи, а иніи зеновицы, а иміи венейцы.

<sup>(\*)</sup> Фряжское или западное европейское искусство писать иконы появилось у насъ къ XVI въку, особенно когда съ Софіею Ооминичною прибыли въ Москву многіе фрязи, а сама она привезла съ собою изъ Италіи иконы. Снегирев. Памятн. московск. древн. предисл. стр. 21. Москва. 1842—1845.

дицы и святыхъ иконы познаваются.. Но первенствующая яко восточная, тако и грекороссійкая Церковь о живописании святыхъ иконъ Христа Спасителя и пречистыя Богоматере и святыхъ мужей и женъ благоговъйно во умъренной тонкости подобнъ образно съ древнихъ греческихъ переводовъ (1) и описаній и россійскихъ подлинниковъ (\*) писати живописцевъ подъ преджесточайшею строгостію наказуеть, яко и саміи образи чюдотворни древлегречести и россійсти и самого евангелиста Луки искусства живописнаго являють (\*). Древле-восточная православная грекороссійская Церковь имѣла издревле обычай сей, отъ самого Христа и отъ временъ апостольскихъ, образа писати, а особливо образъ Спасителя нашего Іса Христа и пречестную Его Богоматерь покровенною главою святогреческимъ изображениемъ (\*) во умѣренномъ плоти качествѣ, якоже и чюдотворныя иконы всюду зрятся отъ самыхъ аностольскихъ временъ написанныхъ и до днесь стоящихъ и отъ всъхъ зрящихъ. Нынъшняя же великороссійская Церковь пишетъ святые образа странно нѣкако живописнымъ латинскимъ изображеніемъ (\*) и Божію Матерь

(<sup>5</sup>) Такъ называютъ старообрядцы живопись, извъстную подъ вменемъ вообще новъйшей или италанской, а въ частности-рим-

<sup>(1)</sup> Переводы (отъ слова переводить, т. е. переносить иконное изображение съ одной дски на другую) суть списки съ священныхъ изображений.

<sup>(\*)</sup> Подлинникъ---книга (рукопись), въ которой, между прочимъ, изложены правила иконописанія, помѣщены изображенія святыхъ и предложены составы красокъ для иконописца.

<sup>(&</sup>lt;sup>в</sup>) Никодим. книг. ст. 2. показ. 8 о свят. и честн. иконахъ.

<sup>(\*)</sup> Такимъ изображениемъ называется у старообрядцевъ иконописание, извъстное подъ именами греческаго, византийскаго и корсунскаго.

главу непокровенну (<sup>1</sup>). Новопишуще нынѣщніи живонисцы не наблюдають во всемь подобія древлеписанныхъ чюдотворныхъ иконъ, но во изображеніи лица и всея плоти одебелѣвають и не съ пріуподобленія древняго благоговѣйнаго изображенія, но съ уподобленія дебелыхъ человѣкъ тако на иконахъ изображающе, и съ латинскаго живописанія пренимающе въ разломленіихъ ризъ и прочихъ начертаніихъ, а наипаче нынѣ съ латинскихъ переводовъ живопишуще, тако изображаютъ" (<sup>1</sup>).

Нельзя сказать, что бы въ настоящемъ отзывѣ раскольниковъ нашихъ о встрѣчающемся въ православной русской Церкви иконописании не было ничего справедливаго и вслѣдствіе того заслуживающаго одобренія.

Св. Церковь употребляеть иконописаніе съ тою цѣлію, чтобы, сверхъ возбужденія въ насъ должнаго благоговѣнія къ изображаемымъ посредствомъ иконониси предметамъ, содѣйствовать живой проповѣди о христіанствѣ,—помогать намъ, имѣющимъ духовно-чувственную природу, въ исполненіи обязанности нашей входить въ общеніе съ міромъ невидимымъ (°), напечатлѣвать въ умахъ нашихъ, невсегда способныхъ и нелегко отверзаемыхъ къ должному воспріятію и усвоенію

ской, элорентійской, венеціанской, болонской, ломбардской, испанской и эранцузской,

(1) Развлаг. старообр. съ новообр. ок. среднны, послѣ рѣчи о сложен. перст. для крестн. знаменія.

(\*) Керженск. отвът. отв. на вопр. 4. ст. 31.

(\*) Св. Діонис. ареопаг. О церк. іерарх. гл. 1. § 2: Писан. св. отцев. и учит. Церкви, относ. къ истолк. прав. богослуж. т. 1. стр. 11—12. Спб. 1855. Св. Іоан. дамаск. Слов. о св. икон. 3: Христ. чтен. 1823 г. ч. 11. стр. 136.

7\*

Digitized by Google

духовнаго, предметы святой вёры и жизни, возвёщаемые намъ чрезъ живое слово (1), и наконець оградить насъ, по причинѣ грѣшнаго естества склонныхъ не столько къ добру, сколько къ злу, отъ соблазновъ настоящаго міра образами и святыни Господа Бога, которому мы должны уподобляться (Мате. 5, 48), и святыни благоугодившихъ Ему разумныхъ созданій Его, которымь мы обязаны подражать (Евр. 13, 7) (\*). Поэтому для иконописанія пригодна только та живопись, которая въ произведеніяхъ своихъ не только не обнаруживаеть уклоненія оть указанныхъ цёлей его, но и прямо, насколько возможно это для искусства человёческаго, способствуеть спасительному достижению ихъ. По тому же самому, какого бы рода ни была живопись, она, чтобы быть достойною иконописанія, непремѣнно должна отличаться и святолёпностію и благолёпностію (°), какъ имѣющая цѣлію-возносить душу христіанина отъ предметовъ земныхъ къ небеснымъ, и точною верностію слову Божію, какъ обязанная представлять очамъ вѣрныхъ святые предметы и истины, о ко-

<sup>(1)</sup> Св. Васил. велик. Беска. 19: Тв. ч. 4. стр. 296. Москва. 1846: Св. Григор. инсск. Orat. de s. Theodore martyre: opp. t. III. р. 739. Paris. 1858. Павлин. нольск. Epist. ad Sypplicium: Patrol. curs. compl. t. LXI. p. 331. 332. Paris. 1847. Св. Григор. двоеслов. Письм. къ Серену: Воскресн. чтен. год. Х. стр. 475. 476. Кіевъ. 1846—1847.

<sup>(\*)</sup> Св. Григор. двоесл. Письм. къ Секундину: Воскр. чт. год. X. стр. 475. Св. Герман. констант. Epist. ad Thomam: Patrolog. curs. compl. tom. XCVIII. р. 174. Paris. 1860. Св. Іоан. дамаск. Слово объ икон. 3: Христ. чт. 1823 г. ч. II. стр. 136.

<sup>(\*)</sup> Такими словами привыкъ нашъ древній языкъ обозначать красоту, приличную лицамъ Церкви, торжествующей на небесахъ и изображаемымъ на иконахъ.

торыхъ говорить оно несомнённо-вёрно, и возможною для искусства человёческаго отрёшенностію отъ явленій и образовъ міра чувственнаго, какъ долженствующая въ нихъ именно изображать предметы міра духовнаго, безпредёльнаго, вёчнаго. Такихъ качествъ долженъ ожидать и въ правѣ требовать отъ иконописанія православной русской Церкви не только раскольникъ какой нибудь, но и всякій православный, любящій истину.

Съ другой стороны, раскольники наши не безъ основанія предъявляють себя ревнителями иконописанія греческаго. Блаженной памяти предки наши приняли вѣру Христову оть единой святой соборной и апостольской Церкви, насажденнной нѣкогда въ Греціи. Изъ Греціи же, вмѣстѣ съ вѣрою, получили они и все, необходимое по вѣрѣ: кромѣ свящ. Писанія, твореній св. отцевъ, обрядовыхъ книгъ церковныхъ, кононическихъ правилъ, св. крестовъ, свящ. сосудовъ и свящ. облаченій, и святыя иконы<sup>(1)</sup>, изъ коихъ нѣкоторыя и древле назывались и теперь называются у насъ корсунскими, по имени того города, гдѣ принялъ православную вѣру великій князь нашъ Владиміръ Ярославичь<sup>(2)</sup>. Такъ о равноапостольной княгинѣ нашей Ольгѣ

<sup>(1)</sup> Изъ всѣхъ иконъ, принесенныхъ къ намъ изъ Царьграда, колько на одной, находящейся въ нижегородскомъ благовъщенскомъ монастырѣ, сохранилась подпись, изъ которой видно, что икона та писана въ 993 году іеромонахомъ Сумеономъ. *Сахаров*. Изслѣд. о русск. иконопис. кн. 2. стр. 11. Спб. 1849.

<sup>(\*)</sup> Впрочемъ, не всѣ иконы, называемыя теперь у насъ корсунскими, принесены къ намъ изъ Греціи. Слѣдующія напр. иконы именуются у насъ корсунскими: Божіей Матери, находящаясь въ

дано примѣтить въ степенной книгѣ, что крестивний ее патріархъ, при отбытіи ея изъ Константинополя, даровалъ ей въ числѣ прочихъ свящ. вещей и святыя иконы: Спасителя, Божіей Матери и святыхъ ('). Св. благовѣрный великій князь нашъ Владиміръ также привезъ съ собою изъ Херсона, гдѣ принялъ св. крещеніе, и святыя иконы, которыя и поставилъ въ Кіевѣ, въ любимой своей церкви десятинной (°). Тотъ же св. Владиміръ, говоритъ лѣтопись, по всей землѣ русской во всѣхъ княженіяхъ соборные церкви епископомъ сотвори по прежнимъ греческимъ номоканономъ, и вся по прежнимъ греческимъ ке номоканономъ (°). Извѣст-

соборной церкви г. Торопца, всемилостиваго Спаса, прежде нахолившался въ новгородскомъ софійскомъ соборѣ, а нынѣ находящаяся въ мосеовскомъ успенскомъ соборѣ, свв. апостоловъ Петра и Павла, находящаяся въ новгородскомъ софійскомъ соборѣ: между тѣмъ, о авухъ послѣднихъ изъ этихъ иконъ сказано въ Софійскомъ временникѣ, что онѣ—«царьградскія иконъ сказано въ Софійскомъ временникѣ, что онѣ—«царьградскія иконы», а о первой извѣстно, что она принесена въ Россію изъ Ефеса, по просьбѣ св. Ефросиніи, княжны полоцкой, съ соизволенія императора Мануила и по благословенію патріарха Луки. Софійск. времен. ч. 2. стр. 364. Историч. изв. о жизн. преп. Ефросиніи, княжны полоцкой, стр. 10—12. Спб. 1841.

(1) Степен. книг. ч. 1. стр. 24. Москва. 1775.

(<sup>3</sup>) Полн. собран. русск. лѣтоп. т. І. стр. 50. 52. Изъ этихъ иконъ образъ всемилостиваго Спаса и два образа пресвятой Богородицы впослѣдствіи перенесены самимъ св. Владныромъ въ Новгородъ, а оттуда царемъ Іоанномъ Васильевичемъ грознымъ взаты въ Москву, гдѣ два изъ нихъ и понынѣ стоятъ въ успенскомъ соборѣ за престоломъ, а третій, именуемый иконою іерусалимской Богородицы, писанный, по преданію, св. апостолами въ пятнадцатый годъ по вознессніи Господнемъ, похищенъ при нашествіи Наполеона на Россію. Впрочемъ, самый вѣрный старинный списокъ съ послѣднаго сохранился у насъ доселѣ. Левшин. Историч. описан. москов. успен. собора. стр. 23. 24. Москва. 1783. Снегирев. Памати. московск. древност. стр. 15. Москва. 1842—1845.

(\*) Нестор. Автопис. по никонов. списк. стр. 105. 106.

ны у насъ, по своей древности, и слѣдующія св. иконы нисьма греческаго: Спасителя (четыре на финифти) въ новгородскомъ антоніевомъ монастырѣ, пресвятой Богородицы: владимірской—въ московскомъ успенскомъ соборѣ ('), успенія—въ кіевопечерской лаврѣ ('), одигитріи, называемой иначе смоленскою, —въ смоленскомъ успенскомъ соборѣ ('), тихвинской — въ тихвинскомъ монастырѣ, знаменія—въ новгородскомъ знаменскомъ соборѣ ('), святителя Николая—въ новгородскомъ николаевскомъ дворищскомъ соборѣ ('), и другія св.

(\*) Принесена въ Кіевъ изъ Константинополя въ 1073 году, при князъ Святославѣ Ярославичѣ, прибывшими въ Кіевъ для постройки соборной успенской церкви каменоздателями. Описан. кіевоиечерск. лавры. стр. 11. 83. Кіевъ. 1831.

(<sup>3</sup>) Писанная, по преданію, св. евангелистомъ Лукою, полученная въ благословеніе царевною Анною, невѣстою черниговскаго княвя Всеволода Ярославича, отъ императора Константина въ 1046 гоау, по смерти Всеволода принесенная Владиміромъ мономахомъ въ Смоленскъ, въ 1404 году привезенная смоленскимъ княземъ Юріемъ Святославичемъ въ Москву въ благовѣщенскій соборъ, а снова перенесенная въ Смоленскъ въ 1456 году при великомъ князѣ Василіи Васильевичѣ.

(\*) Извъстна въ Новгородъ съ XII въка.

(<sup>6</sup>) Вълто 6621. Князь великій Мстиславъ Владимеровичь, внукъ великаго князя Владимера, нареченный во святомъ крещеніи Георгій, заложилъ церковь каменную въ великомъ Новъгородъ святаго Николы чудотворца, на княжи дворъ. Того же лъта образъ Николы чудотворца мирликійскаго приплылъ изъ Кіева въ великій Новградъ, дска круглая, и взяли на Липнъ, при епископъ Іоаннъ; и тое икону устрошиа въ томъ превеликомъ храмъ, на Ярославъ дворищъ, въ церкви. Новгородск. лътоп. 3: Полн. собр. русск. лътоп. т. 3. стр. 213.

<sup>(1)</sup> Писана, по преданію, св. евангелистомъ Лукою еще при жизни Богоматери, а въ Россію принесена изъ Царьграда въ Кіевъ въ XII вѣкѣ (между 1144 и 1155 годами) къ великому князю Юрію Владиміровичу Долгорукову. Въ Москву же принесена она въ 1395 году при великомъ князѣ Василіи Дмитріевичѣ изъ Владиміра на Клязмѣ, куда въ 1155 году взята была княземъ Андреемъ Юрьевичемъ Боголюбскимъ изъ Вышгорода.

иконы, именуемыя корсунскими, въ Новгородѣ ('), въ Торопаѣ (\*), въ Зарайскѣ (\*) и въ другихъ мѣстахъ (\*). Несомнѣнно, что не всѣ эти и подобныя имъ иконы (\*) сохранились до нашего времени въ первоначальномъ своемъ видѣ (\*). Но столь же несомнѣнно и то, что православная Церковь русская до настоящаго времени свято соблюла всѣ свящ. древности, полученныя ею съ Востока изъ Греціи: и вѣру Христову, и Писаніе

(1) Икона Божіей Матери и св. апостоловъ Петра и Павла-въ софійскомъ соборъ.

(\*) Икона Божіей Матери, присланная къ полоцкой княжнъ св. Е-росинія съ соизволенія императора Мануила и по благословенію патріарха Луки, писанная св. еванселистотъ Лукою, находившаяся тогда въ Ефесть. Историч. извъст. о жизни преп. Ефросиніи, княжи. нолоцкой, стр. 10—12. Спб. 1841.

(\*) Икона святителя Николая, въ соборномъ николаевскомъ храмъ, принесенная изъ Корсуня въ предълы рязанские въ 1224 году священникомъ Евстафіемъ, при князъ рязанскомъ Осодоръ Юрьевичъ. Чет-мин. макарьевск. подъ 29 числомъ июня.

(\*) Въ московскомъ напр. успенскомъ соборѣ—икона всемилостиваго Спаса, писанная послъ 1143 года греческимъ императоромъ Мануиломъ; въ кіевопечерской лавръ, въ придълѣ св. Стедана, въ алтарѣ, надъ жертженникомъ—икона Божіей Матори, предъ которою въ 1147 году молился въ осодоровской церкви, предъ своею кончиною, инязь Игорь Ольговичь. Памятн. московск. древност. стр. 11. Москва. 1842 — 1845. Описан. кіевопечерск. лавры. стр. 23. Кіевъ. 1831.

(<sup>5</sup>) Иконы эти уважаются и раскольниками нашими, которые указываютъ обыкновенно и на нихъ, защищая свое ученіе о сложени перстовъ для крестнаго знаменія и благословенія.

(\*) Такъ вкона владямірской Божіей Матери возобновлена въ 1514 году по благословенію всероссійскаго митрополита Варлавия, который в сайъ участвовалъ въ поновленіи ед; вкона смоленской Божіей Матери поновлена и дополнена (наоборотѣ) изображеніемъ Богоматери в Іоанна богослова, столицихъ у креста, въ 1669 году; вкона знаменія Божіей Матери возобновлена новпородскимъ архієваскопомъ Макаріемъ въ 1527 году; икона св. аностоловъ Петра и Павла поновлялась нѣсколько разъ. святое, и творенія св. отцевъ, и обрядовыя книги церковныя, и каноническія правила, и свящ. сосуды, и свящ. облаченія, и св. кресты. Почему же бы не сохранять ей одного иконописанія греческаго, но оставить его и подражать въ писаніи св. иконъ западу, и въ въръ, и въ священнодъйствіяхъ, и въ управленіи церковномъ неправосдавному, а въ иконописании до крайности своевольному? Съ другой стороны, блаженной памяти предки наши, принявъ христіанскую вфру окончательно въ концѣ Х вѣка, при Владимірѣ Ярославичѣ, ни въ это вермя, ни въ последующія за нимъ пять стольтій не были знакомы съ иконописаніемъ западнымъ, образовавшимся съ XV вѣка, а въ нашемъ отечествѣ ноявившимся въ XVI уже въкъ. Святыя иконы свои, въ коихъ открылась у нихъ нужда тотчасъ по принятіи вѣры Христовой и впослѣдствіи постоянно открывалась по мбрѣ умноженія у нихъ св. церквей и увеличенія среди нихъ благочестія, они или пріобрѣтали въ Греціи, или писали въ своемъ отечествѣ, какъ съ примъровъ или образцовъ, съ прежнихъ иконъ, полученныхъ изъ Греціи же, откуда для расписыванія и снабженія церквей иконами великіе князья наши призывали и живописцевъ, а живописцы эти учили своему искусству русскихъ и предали имъ такъ называемый Подлинникъ. Такъ, о преп. Варлаамъ, первомъ игуменъ кіевопечерской лавры и потомъ димитріевскомъ, скончавшемся на возвратномъ пути изъ Царьграда, извѣстно, что онъ "заповѣда предъ скончаніемъ сущимъ съ нимъ иконы и вся яже на потребу монастырскую купи (въ Константинѣ градѣ), да вдадуть въ руцѣ преподоб-

наго *Феодосія* печерскаго" (1). О св. Алексіи митрополить также знаемъ, что онъ воздвигъ церковь во имя нерукотвореннаго образа Христова, иже съ собою принесе изъ Царяграда, златомъ и бисеромъ украси и въ томъ монастырѣ въ церкви постави (<sup>3</sup>). Въ житіи св. Алимпія кіевопечерскаго написано: "во дни благовѣрнаго князя кіевскаго Всеволода Ярославича, при игуменѣ преподобномъ Никонъ, по строенію Божію и совъщанію преподобныхъ отецъ Антоніа и Өеодосіа, явившихся въ десятое лѣто по преставленіи своемъ въ Константинѣ градѣ, пришедшимъ на украшеніе святыя печерскія церкви греческимъ иконописцамъ, преданъ бысть родителями своими въ научение иконнаго изображения блаженный сей Алимпій" (°); а въ лётописяхъ читаемъ: "въ лёто 6852 начаща подписывати двѣ церкви каменны въ Москвѣ; пресвещенный Өеогнасть, митрополить киевски всея Русіи, своего митрополича двора соборную церковь пре-

(\*) Патерик. печерск. л. 119 наобор. Кіевъ. 1820. Въ томъ же житін и въ повѣсти объ укращеніи иконномъ церкве печерскія замѣчено, что препод. Алимпій и помогалъ иконописцамъ въ написаніи иконъ для этой церкви, рукодѣліемъ своимъ украшалъ безмездно другія церкви, въ коихъ иконы пришли въ ветхость, и иконами вознаграждалъ за злато и сребро, которое на потребу иконамъ взаимъ взимаще (Патерик. печерск. л. 83. 119 наобор. и 120); но намъ извѣстна только одна икона письма св. Алимпія предста Царица ими Царь царемъ, находящаяся въ московскомъ успенскомъ соборѣ. Снезир. Памятн. московск. древн. стр. 12. Москва 1842-1845.

<sup>(1)</sup> Патерик. печерск. л. 99. Кіевъ. 1820.

<sup>(\*)</sup> Лѣтоп. по никон. списку стр. 69. «Поставлена бысть церковь, зѣло прекрасна, во имя Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, нерукотвореннаго Его образа, и всѣмъ церковь ону чуднѣ украсивъ и честную икону образа Христова, юже имѣяще принесенну съ собою отъ Царьграда, чудне златомъ украшенну, въ ней иостави». Степен. книг. ч. 1. стр. 460.

чистыя Богородицы, греческими мастеры. Тогоже лѣта и совершиша ю всею подписию. Въ лѣто 6853 подписаша вмонастыри и церковь святаго Спаса велёніемъ і казною великия княгини Анастасии Семеновы Ивановича; а мастеры, старъйшины и начальницы быша рустии родомъ, а гръчести ученицы, Гоитанъ и Семенъ і Иванъ, и протчи ихъ ученицы і дружина" (1). Въ исторіи объ основаніи соборной церкви кіевопечерской лавры замбчено, что участвовавшіе въ созданіи ея "мастери и писцы во мнишескомъ житіи суть, положены въ притворѣ", и что "суть же и нынѣ свитки ихъ на полатахъ (<sup>2</sup>) и книги ихъ греческіа блюдомы въ память чудеси" (<sup>3</sup>). Въ предисловіяхъ къ Подлиннику читаемъ: "Изображенъ древле греческими мудрыми и трудолюбивъйшими живописцы во дни Іустиніяна царя великаго, егда созидася Премудрость Слова Божія, великая церковь — небо Божіе. И ту триста шестьдесять пять престоловъ глаголютъ быти создани, на кійждо день во имя святаго храмъ, таможде еще же образъ и части мощей святыхъ. Напослѣди земнаго временное озлобленіе греческихъ скифетръ и разрушеніе прекрасныхъ и другихъ тамо вещей многихъ сихъ въ забытіе и въ запустѣніе пріиде. Елико жъ остася, есть и до днесь во святьй горь афонстый и въ иныхъ святыхъ мъстъхъ писаны чудныя святыя иконы, мъсячныя минеи. И отъ тѣхъ преводовъ еще во дни великихъ и

- () На хорахъ.
- (\*) Патерик. печерск. повъсть объ основания печерской церкви.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Русск. лѣтоп. по никон. списк. ч. 3 стр. 180. 181. Спб. 1786. Снес. полн. собр. русск. лѣтоп. т. 7. стр. 209. Спб. 1856.

благовърныхъ князей русскихъ перенисывалися древними ереческими и русскими изографы, прежде въ Кіевѣ. потомъ въ Новгородѣ. И до днесь таковы образы во святыхъ церквахъ писаны обрѣтаются. Съ тѣхъ же мѣсячныхъ иконъ и сій Подлинникъ древними живописцы списанъ словесно на хартіяхъ, иже и до днесь между изографы въ Россіи обносится" (1). Въ челобитной же священника московскаго благовъщенскаго собора Сильвестра, поданной собору русскихъ святителей въ царствование Іоанна Васильевича, сказано: "какъ благочестивый, православный и великій князь Владимерь самь врестился, во имя Отца и Сына и Святаго Духа, въ Корсунѣ и пріѣхавъ въ Кіевъ заповѣда всѣмъ креститися, и тогда вся русская страна крестися; а въ началь изъ Царя-града въ Кіевъ присланъ митрополитъ, а въ великій Новградъ владыка Іоакимъ; и князь великій Владимеръ Ярославичь повелѣ въ Новѣградѣ поставити церковь каменну, святую Софію Премудрость Вожію, по цареградскому обычаю; икона Софія Премудрость Божія тогдыжь написана, греческой переводь; а во Псковѣ Троицу живоначальную, а въ Юрьевѣ монастырѣ Георги святый, а на Городищѣ благовѣщеніе святые Богородицы, а на Торговой сторонѣ Иванъ святый на Опокахъ, а на Ярославлѣ дворищѣ Никола чудотворець, а всё тё церкви на подписёхь, а всё

<sup>(1)</sup> Такъ говорится въ предисловіи къ Подлиннику по списку проф. Погодина, писанному въ началѣ XVIII вѣка. Тоже самое читаемъ въ таковыхъ предисловіяхъ и по списку куп. Царскаго, писанному въ половинѣ XVII вѣка, и по списку гр. Уварова, писанному въ концѣ XVII вѣка.

ть церкви ставили великіе князи, а по иконописцовъ посылали по греческиха, церквей подписывати и святыя иконы писати, да во многихъ монастырѣхъ владыки Новгородскіе церкви строили съ подписьми каменыя и честными иконами. украшали; и во всёхъ святыхъ Божіихъ церквахъ на стѣнахъ писмо и на честныхъ иконахъ, на Москвѣ у пречистой у соборной, и въ иныхъ святыхъ церквахъ, и во всѣхъ въ московскихъ пригородъхъ и въ монастыръхъ, и въ великомъ Новъградъ, и во Володимеръ, и въ Псковъ, и во Твери, и въ Суздалъ и въ Смоленску, и во всей царя государя и великаго князя Ивана Васильевича всеа Русіи дрьжавѣ, писано на стѣнахъ и на иконахъ гречесное и корсунское писмо, и здёшнихъ мастеровъ съ тёхъ же образовъ писмо" (1). Такимъ образомъ, иконописаніе греческое любимо было отцами нашими, какъ святыня, и освящено у насъ долговременнымъ и всеобщимъ употребленіемъ. Разумно ли было бы оставить его въ наше время? Говорять у насъ нѣкоторые, что греческое иконописание представляеть взору нашему неправильность или искажение рисунка, неискуственность драпировки въ одеждахъ, незнаніе поверхностей анатоміи тъла человъческаго, единообразіе въ начертаніи, по которому всѣ лица на одной и тойже иконѣ изображаются похожими другъ на друга, какъ родные, отсутствіе перспективныхъ соображеній или выраженія оптической близости и отдаленности предметовъ, многокразное повтореніе одного и тогоже лица на одной и тойже ико-

(1) Анти археоград. экспед. т. 1. стр. 247-248. Спб. 1836.

нѣ, безъискусственное сочетаніе свѣта и тѣни, отъ котораго иконы походятъ иногда на пеструю ткань ('). Но эти недостатки, большею частію мнимые, невѣрно понимаемые плохими знатоками византійскаго иконописанія ('), когда разсматриваешь ихъ особенно съ

(<sup>1</sup>) О иконописан. стр. 53. Москва. 1845.

٠,

(\*) «Въчислѣ главныхъ недостатковъ византійскаго иконописанія находять новъйшіе археологи: 1) недостатокь перспективы и тона въ цвътахъ, 2) отсутствіе раздъленія плановъ, 3) яркость красокъ и блескъ золота, 4) мрачность и темноту въликахъ. Справедливы ли эти обвинения нашихъ современниковъ противъ византийскаго иконописанія? Не судимъ ли мы по своимъ взглядамъ на древній міръ и на ихъ художества? Мы обвиняемъ византійскихъ художниковъ въ яркости цвътовъ; но върно ли наше обвинение? Яркость они доиускали только въ одеждахъ. Взгляните на священныя одежды святителя въ его торжественномъ служении: развѣ онѣ бѣдны? Развѣ онѣ не блестятъ золотомъ? Развѣ ихъ узорчатыя одежды не красуются разноцвѣтностію? А пурпуръ византійскихъ императоровъ, котораго они не выпускали за границу для чужеземцовъ, сходенъ ли въ чемъ нибудь со всеми изобретеніями новой Европы? Заметимъ судіямъ, что аркость цвътовъ видна въ одеждъ ветхозавътнаго первосвященника, новозавътнаго святителя, царя, воеводы, боярина, но никогда въ одеждѣ убогаго селянина, никогда во власяницѣ инока, а еще болѣе въ мантіи схимника. Мы требуемъ отъ византійскаго художника перспективы и раздъления плановъ; но справедливо ли и это требование? Нельзя ли намъ, при воззрѣни на византийскую икону, припомнить прежде всего, что тогда требовала Церковь отъ иконописца? Нельзя ли намъ еще припомнить: сходенъ ли јерархическій пошибъ византійца, облеченнаго на подвиги изображеній святой, вѣчной истины, имѣющаго въ велѣніяхъ Церкви непреложные законы, съ италіанскимъ стилемъ живописца, чуждаго всъхъ условій, какъ художника нашихъ временъ, свободнаго, какъ его воля, игриваго, какъ его фантазія, безграничнаго, какъ его безъотчетная жизнь? Нътъ. Церковь дозволяла византійцу живописать святаго во славѣ и величіи-какъ праведника, представлять его въ святольпномъ смиреніикакъ горняго жителя, въ отречени отъ міра и всего житейскаго. А наши взгляды хотять искать въ немъ земнаго человъка, въ дебелыхъ формахъ, украшеннаго въ одеждахъ нашего въка, въ пышныхъ чертогахъ нашего размъра, въ италіанской перспективъ. Мы обвиняемъ византійцевъ за темноту ликовъ; но что можетъ устоять противъ осьмнадцати въковъ? Не принимаемъ ли мы иногда жалкое поновленіе сельскаго маляра за творческое созданіе художника? Не судимъ

мыслію о цёли употребленія святыхъ иконъ, совершенно искупаются усматриваемою на иконахъ греческаго письма благоговѣйною скромностію положенія изображенныхъ на нихъ лицъ, достойнаго святыни какъ Господа Бога, такъ и благоугодившихъ Ему святыхъ Его, отсутствіемъ въ ихъ тѣлахъ толстоты и врасноты, напоминающимъ о безплотности міра духовнаго и о подвижнеческой жизни разумныхъ существъ міра дольняго, просвѣчиваніемъ въ ихъ ликахъ небеснаго величія и спокойствія, кротости и смиренія, показывающихъ должное преобладание духа надъ тъломъ, върностію въ облаченіяхъ, дающею знать, когда именно тотъ или другой святый благоугождаль Господу Богу, отсутствіемъ наглаго обнаженія разныхъ членовъ тѣла человѣческаго, никогда не дѣлавшагося никѣмъ изъ святыхъ, особенною тщательностію въ отдёлкѣ, свидѣтельствующею о томъ, что древніе иконописцы наши исполняли свое дёло въ чувствё глубокаго и искренняго благочестія, стараясь по возможности не о томъ, чтобы произведенія ихъ вызвали со стороны цёнителей оныхъ громкія одобренія, рукоплесканія, питающія наше самолюбіе, но о томъ, чтобы при посредствѣ этихъ произведений мысли молящихся возносились въ міръ

ли мы по копіямъ нашихъ бездарныхъ рисовалыциковъ о византійскомъ художествь? Не выводимъ ли мы иногда изъ современныхъ произведеній нашихъ иконописцовъ особенныхъ взглядовъ на древнее художество христіанскаго міра? Мы часто встрѣчаемъ такихъ судей византійскихъ художествъ, которые не знаютъ ни одной изъ византійскихъ иконъ, не знаютъ даже, гдѣ онѣ находятся и что на нихъ взображено. Эти судіи — первые противники византійскаго иконописанія». Сахаров. Изслѣдов. о русск. иконопис. кн. 2. стр. 18—19. Спб. 1849.

118636B Digitized by Google

горній, гдѣ обитаеть тріединний Богь со святыми своини, вь сердцахь ихь напечатлѣвались истины святой вѣры и Церкви, ведущихъ насъ въ тоть же горній мірь, а все существо ихъ проникалось живымъ напоминаніемъ о непремѣнной ихъ обязанности—подражать въ своемъ поведеніи Господу Богу и Его святымъ, въ чаяніи сдѣлаться причастными ихъ славѣ. Поэтому ничего нѣтъ удивительнаго въ томъ, что на самомъ западѣ все лучнее въ искусственномъ отношеніи было въ древности произведеніемъ художества греческаго (<sup>1</sup>), которое и въ нослѣдующія времена находило себѣ тамъ усердныхъ нодражателей (<sup>3</sup>), и въ наше время встрѣчаетъ тамже. нолное уваженіе (<sup>8</sup>). Еще менѣе надобно удивляться то-

(<sup>3</sup>) Въ греческомъ вкусъ писали свящ. изображения Перуджино и Ангелико чевольский, италіанские художники, а прежде того во Франціи, при владычествъ франковъ, храмы и аббатства украшались изображениями настънными и помъщаемыми въ отдъльныхъ кютяхъ, писанными въ византийскомъ вкусъ, по зелотому полю. Въ самомъ Римъ живописцы, окруженные произведениями своихъ образцовыхъ художниковъ, превозносили похвалами русскихъ иконописцевъ XVII столътия за написанные ими святцы и мъсяцесловъ восточной Церкви въ лицахъ, на пати кедровыхъ доскахъ, которыя Петромъ великимъ подарены были духовнику его греческому священнику Фокви, бывъ впослъдствия переданы Фокою маркизу Каппони. сдълансь извъстными подъ названиемъ каппонийскихъ или капноніанскихъ досокъ. О иконопис. стр. 19. 23. 38-39. Москва. 1845.

(<sup>3</sup>) Такъ Людвигъ Карлъ Августъ, король банарский, устроивъ, въ свое царствование, храмъ всъхъ святыхъ, въ Мюнхенъ, по образцу архитектуры византийской, украсилъ его изображениями въ родъ иконописания греческаго, такъ что даже: летинския: ихъ надписания обозначены тамъ буквами, подобными греческимъ. Говорятъ также, что одинъ знаменитый въ нашемъ отечествъ сановникъ протеотант-

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Явно доказываетъ это находящаяся въ римскомъ храмћ св. апостола Петра мозаическая икона Спасителя, изображеннаго благословляющимъ именословнымъ перстосложениемъ, по преданию православной Церкви. устроенная при римскомъ епископъ Львъ III, въ половинъ IX въка.

му, что въ древности у насъ постановляемо быдо "съ превеликимъ тщаніемъ писати образъ Госнода нашего Іса Христа и пречистыя Его Богоматери и святыхъ пророкъ и апостолъ и священномученникъ и святыхъ мученицъ и преподобныхъ женъ и святителей и преподобныхъ отецъ по образу и по подобию по существу смотря на образъ древнихъ живописцовъ и знаменовати съ добрыхъ образцовъ (<sup>1</sup>)... по древнимъ преводамъ съ греческихъ ображеній, како видимъ и чудотворныя иконы древнихъ писемъ (<sup>3</sup>). Иже убо дерэ-

(<sup>1</sup>) Стоглав. г. 43. стр. 205. Казань. 1862.

(<sup>2</sup>) Патр Іоаким. Духовная: Устрялов. Истор. парств. Петра велик. т. 2. стр. 476. Сиб. 1858.

Соб ии.

8

скаго въроисповъданія, устроивъ въ своемъ именіи для крестьянъ своихъ церковь, заказалъ снабдить ее иконами греческаго письма и столько объ этомъ заботился, что, по его требованію, иконописецъ, прежде размѣщенія иконъ въ церковномъ иконостасѣ, долженъ былъ каждую изъ нихъ показывать ему. Однажды одинъ русский вельможа (конечно, не понимавший дела), заставъ его, занятаго разсматриваніемъ такихъ иконъ, въ изумлени воскликнулъ: помилуйте NNI неужели вы изъ протестанта сдълались раскольникомъ, что составили для себя такую коллекцию суздальскихъ иконъ? Не то, отвѣчалъ послъдній; я заказаль эти иконы для церкви моихъ крестьянъ потому, что при первомъ взглядъ на иконы такого письма, гдъ бы онъ ни были поставлены, каждому приходить на мысль, что онѣ представляють предметы благоговѣнія, тогда какъ въ картину италіанскаго письма предварительно надобно всмотрѣться и притомъ взоромъ знатока въ живописи, дабы узнать, что она представляетъ предметъ изъ области святой въры. По моему мненію, присовокупилъ онъ, италіанская живопись имтетъ сходство съ игрою на скрипкт, а иконописаніе византійскаго стиля-съ игрою на фортепіано. Надобно быть игроку на скрипкъ отличнымъ виртуозомъ, чтобы слушать игру съ удовольствіемъ, когда онъ играетъ соло: а на фортешано и простая пъсенка, сыгранная отрокомъ, не терзаетъ слуха. Въ подобномъ отношения греческое иконописание къ италіанской живописи. Нужна самой превосходной кисти картина какой нибудь италіанской школы, чтобы возбудила во мнь чувство благоговьнія: а икона и посредственно написанная въ греческомъ стилѣ возбуждаетъ во мнѣ чувство благочестія. Греч. Путев. письма изъ Англіи, Германіи и Франціи. ч. 3. стр. 59. 60. Спб. 1839. О вконопис. стр. 55-56. Москва. 1845.

неть инако вѣровати, или развращати, или развращати что отъ законнопреданныхъ, или крестнаго образа, или написанія иконнаго образа шаровы, или ино что сущихъ во святѣй Церкви, держимыхъ по первымъ обычаемъ святыхъ отецъ и благочестивыхъ вѣрныхъ царей, аще святителіе суть да извержени будутъ и прокляти, аще ли же иноцы или прости людіе такожде клятвою да осуждени будутъ и святого причащенія да отлучатся, сія уставляемъ новелѣніемъ и вмѣсто Святого Духа и уставомъ и словомъ Великаго Архіерея и Спаса нашего Іисуса Христа, емуже слава и держава, честь и поклоняніе, нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ, аминь" (<sup>1</sup>).

Еще: раскольники наши хотя и строго, однако совершенно справедливо возстають противъ новъйшей живописи для иконописанія, встрѣчающейся въ церквахъ православныхъ. Знатоки этой живописи обыкновенно говорять, что она отличается правильностію и свободою рисунка, глубокимъ знаніемъ анатоміи человѣческаго тѣла, искуснымъ размѣщеніемъ свѣта и тѣней, правильностію въ подборѣ цвѣтовъ, вѣрностію и чистотою кисти, умѣньемъ располагать и соблюдать разнообразие лицъ, знаниемъ перспективы или оптическаго разстоянія предметовь; а нѣкоторые изъ нихъ неимовѣрно восхищаются тѣмъ, что она начертала многіе лики апостоловъ почти образцово, дала изображенія знаменитыя, произвела множество истори-СВЯТЫХЪ ческихъ картинъ, по своей отдѣлкѣ обращающихъ на себя особенное внимание. Не беремъ на себя не своего дѣла-ни отрицать указанныя достоинства у

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Соборн. епитим. діаку Ивану Михайлову: Акты археогр. экси. т. 1. стр. 245. Спб. 1836.

новѣйшей живописи, принадлежащія ей по согласному отзыву живописцевь-художниковъ, ни препятствовать любителямъ живописнаго художества восхищаться ею. какъ давшею свёту произведенія, дёйствительно, и хорошія. Припоминаемъ, что новѣйшая живопись сдѣлалась извѣстною въ XV уже вѣкѣ, славномъ на западѣ страннымъ сочетаніемъ стремленія къ просвѣщенію съ преданностію наслажденіямъ чувственнымъ, осуждаемымъ христіанствомъ, образовывалась подъ вліяніемъ отысканныхъ въ развалинахъ городовъ Итали произведеній языческой древности, истукановъ и барельефовъ, противныхъ духу Церкви Христовой, и, достигши совершенства въ отчетливой правильности рисунка, въ изумительной свѣжести колорита, въ игривости кисти, въ естественности изображаемыхъ предметовъ, начала изображать лики библейские и святыхъ, равно какъ и церковно-историческія событія въ такомъ видѣ, что сквозь ихъ наглядно просвѣчиваетъ если не языче-. ство, то порожденія нечистаго воображенія, несообразныя ни съ сущностію изображаемыхъ предметовъ, ни съ повъствованиемъ говорящей о нихъ истории, ни съ достоинствомъ высокихъ цёлей, ради которыхъ существуютъ свящ. изображенія въ Церкви. Кто изъ имъющихъ разумъ правый и чувство истинно-христіанское скажеть, что живопись такого рода пригодна для иконописанія? Возможно ли ожидать, что бы она, изображая напримфръ,-Бога Отца въ видф старика суроваго и грознаго, раздѣляющаго, при созданіи, хаосъ творенія съ напряженнымъ усиліемъ, или же Святаго Духа-въ видѣ юноши, начертала въ душѣ взирающаго

8\*

на такія изображенія правильное понятіе о третьемъ лицѣ пресвятыя Троицы, въ существѣ своемъ не изобразимонъ, но являвшемся міру въ видѣ голубинѣ (Мато. 3, 16) и огненныхъ языковъ (Дѣян. 2, 3), равно какъ о первомъ лицѣ пресвятыя Троицы, тоже-неизобразимомъ по существу, но являвшемся пророку Даниялу въ образѣ ветхаго дении въ одеждѣ сиѣговидной (Дан. 7. 9), а въ свящ. Писаніи описываемаго какъ Отца всякаго отечества на небѣ и на землѣ (Ефес. 3, 14. 15), недроть (2 Кор. 1, 3), любви (1 Іоанн. 4, 16) и всякаго утвшенія (2 Кор. 1, 3), к Сына своего единороднаго давшаго за гръшный міръ по единой любви къ нему (Іоан. 3, 16. 1 Петр. 1, 3), и создавшаго все видимое и невидимое однимъ Словомъ своимъ и Духомъ устъ своихъ (Псал. 32, 6), безъ всякаго самомалейшаго усилія (Быт. 1, 3. 6. 9. 11. 14-15. 20. 24) ('), какъ Богъ всемогущій? Сообщить ли намъ такая живопись надлежащее. возможно доступное намъ, въдение о силахъ небесныхъ, нозволяя себъ изображать св. ангеловъ не только въ видѣ младенцевъ, но---младенцевъ, совершенно голыхъ, и въ такихъ своевольныхъ положеніяхъ, въ какихъ не изображали своихъ гоніевь и языческіе художники, ---когда ны знаемь, что ангелы Божіи являлись въ мірь польній большею частію въ видѣ благовидныхъ и скромныхъ мужей и юношей (Марк. 16, 5. Лук. 24, 4. Двян. 1, 10), весьма рёдко въ видё такихъ же отроковъ ('), но всегда облеченными въ одежды и никогда

. . **.** 

<sup>(1)</sup> Вездат здатсь находимъ: и рече Бого: да будеть, и бысть.

<sup>(&</sup>lt;sup>а</sup>) См. жит. св. муч. Доровея (подъ 6 чевраля) и жит. преп. Луки елладскаго (подъ 7 чевраля).

уже непокровенными, обнаженными, голыми? Породить ли такая живопись въ сердцѣ христіанина высокое чувство благоговѣнія къ святымъ Божіимъ, вслёдствіе котораго онъ рѣшился бы войти въ пріискреннее общеніе съ ними о Господ'ь сокрушеніемъ сердця, слезами покаянія и любви Божіей, когда изображаеть напримфрь св. жень и дёвь христіанскихъ, которыя никогда не являлись открыто даже безъ покрывала на лицъ (1 Кор. 11, 5. 6. 10) (1), съ руками, обнаженными по самыя плеча, какъ дѣлалось у явычницъ, или же съ полуобнаженными грудями, а св. мужей, старавшихся пріобръсти царство небесное всегдашними бдъніями, строгимъ постомъ и непрестанными молитвами, соединенными съ изнуреніями и лишеніями всякаго рода,въ формахъ атлетическихъ, толстыми и краснощекими. наподобіе мясниковь (<sup>2</sup>)? Усвоимь ли этой живописи святолённость и боголённость, когда она позволяеть себѣ писать наприм. Спасителя воскресающаго, преобразующагося и возносящагося на небо, равно какъ и ангеловъ святыхъ, возносящихся въ горняя, или нисходящихъ на землю, совершенно въ такомъ положеніц. въ какомъ находятся лица, прыгающія обыкновенно на канатахъ (\*)? Почтемъ ли ее вѣрною слову

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Чет.-мин. подъ 8 октября, жит. преп. Пелагія. Христ. чтен. 1842 г. ч. 2. стр. 396. ч. 3. стр. 81.

<sup>(\*)</sup> Въ такомъ видъ изображенъ св. Амвросій медіоланскій у Рубенса на картинъ, представляющей отлученіе императора Θеодосія отъ Церкви. Точно также изображаютъ на западъ св. Іоанна крестителя, св. апостоловъ и многихъ св. мученниковъ.

<sup>(\*)</sup> Иконы, написанныя западными художниками въ такомъ вид<sup>‡</sup>, не трудно встрѣтить у насъ тамъ, гдв есть любители италіанской живописи.

Божію, изображающему предъ нами разныя дѣла въ томъ именно видѣ, какъ они происходили на дѣлѣ, вогда она изображаетъ Спасителя исцъляющимъ бъснующагося отрока во время самаго преображенія (1), или же пріобщающимъ учениковъ своихъ на тайной вечери опрѣсноками (<sup>а</sup>), св. апостоловъ-сидящими на этой вечери (<sup>\*)</sup>, пресвятую Дѣву Богородицу — держащею Спасителя міра въ своихъ объятіяхъ на небесахъ посреди безчисленнаго множества Силь безплотныхъ (\*), святителей первыхъ осьми въковъ христіанства --- въ облаченіяхъ латинскихъ епископовъ новѣйшаго времени, священниковъ съ обнаженными руками и ногами ночти до голеней и проч.? Признаемъ ли ее годною къ ограждению върующихъ отъ уклонения къ злу, когда она облачаетъ св. ангеловъ по подобію нимфъ языческихъ, св. женъ христіанскихъ - въ одежды самыя прихотливыя, новомодныя, давая имъ самимъ положенія неприличныя, изысканныя, позорищныя, пресвятую

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Такъ представлено настоящее событіе на картинѣ Рафаеля Санціо, взвѣстной подъ именемъ Мадонны, хранящейся въ дрезденской картинной галлереѣ: между тѣмъ, по свидѣтельству св. евангелиста Луки, бѣснующійся отрокъ приведенъ былъ отцемъ къ Спасителю уже на другой день по сошествіи Господа съ горы преображенія (Лук. 9, 37—40).

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Хлѣбъ, которымъ причащалъ своихъ учениковъ Спаситель, у всѣхъ св. евангельстовъ и у св. апостола Павла называется словомъ артос, что означаетъ (отъ сйосо, поднимаю) хлѣбъ квасный (Мате. 26, 26. Марк. 14, 22. Лук. 22, 19. 1 Кор. 11, 23).

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ изображены они на картинѣ Леонарда де Винчи; а по евангелію, они тогда возлежали на похожихъ на наши софы одрахъ, какъ было въ обычаѣ у евреевъ (Матө. 26, 20. Марк. 14, 18. Лук 22, 14).

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Она, какъ извъстно, носила Спасителя въ своихъ объятиять на землѣ, а не на небѣ, гдѣ предстоитъ теперь престолу Сына и Бога своего.

Деву Богородицу-въ костюме почти модномъ, въ прическѣ новомодной, съ грудью обнаженною, въ положеніяхь неистовыхь? А что сказать о тёхь изображеніяхъ, которыя представляютъ напр. Мелхиседска въ облачения Аарона, жилище Авраама и храмъ Соломоновъ съ коринескими колоннами, стеклянными окнами и паркетными полами, и проч. и проч.? Не напрасно на самомъ западѣ вмѣняли епископамъ въ облзанность надзирать, чтобы не было въ народѣ свящ. изображеній, писанныхъ въ видахъ соблазнительныхъ и несогласныхъ съ словомъ Вожимъ (1), и поручали хорошо знавшимъ слово Божіе смотрѣть за живописцами во все продолжение работы ихъ по какому нибудь заказу (\*), а лучшіе изъ современныхъ италіанскихъ художниковъ почитають Рафаеля Урбино и Микель Анжело, съ ихъ нодражателями, растлителями вкуса христіанскаго (\*). На востокѣ также совершенно справедливо обличаль западное иконописание бл. Сумеонъ солунский, пиша о немъ: "Подобаетъ живописати и благоговѣйно божественная и благочестиво, и по преданному обычаю. Что же и иное у нихъ (латинъ), кромъ церковнаго обновися преданія?.. Сіи вся обновляюще..., и святыя иконы кромъ преданія инымъ образомъ многажды живописують, въ мѣсто образныхъ одеждахъ и власѣхъ, человѣческими власами и одеждами украшающе, иже не образъ власа и одежды, но человѣка нѣкоего суть

- (1) Такъ было въ Сенъ.
- (\*) Такъ было въ Испания.
- (\*) Памятн. искусств. тетрад. 7. стр. 58.

власы и одежда, и не образъ первообразнаго изображенія. И кром'в благогов'єнія же живописують ихъ и украшають, еже противно есть святыхъ иконъ паче, якоже шестато вселенскаго собора шестое правило предлагаетъ: ибо и не живописати, речетъ оное (правило), яже простъйшимъ не пользують, и еже кромъ чина, не благочестно. И отцы сіе не пріемлють. Паки же и яко во дъйствіи нѣкая творять кромъ божественныхъ законовъ аки бы изобразующе благовѣщенія Дъвы Богоматере, и яже суть распятія Спасителя, и прочая. На распутіяхъ и улицахъ человѣковъ поставляють, кромѣ чина, и оный изобразуеть дѣву, и мужа онаго. Маріамъ они именуютъ... Еже чрезъ чужія власы и одежды изобразити святыхъ изображенія и у красити кромъ благоговъйно не повельно у отцевъ, и во вся, еже како во скиніи или драматіи (въ сънедъланіи) божественная показати не благочестиво и не предано, ниже христіаномъ достойно... Аще якоже и писанныхъ божественныхъ иконахъ сія глаголють: не по слову слово, якоже во иконахъ убо истинно образъ, и Христова икона списуемая, и кровь изобразуемая, и Вожія Мати во икону, и ангелъ, и апостолъ, и іерархъ, и мученикъ, и Духъ въ видъ голубя, и вся образъ и яко божественныхъ иконы и писанія, покланяемыя и пречестныя: человѣкомъ же сія уподобишися не благочестно" (1). Достойно и праведно завѣщавалъ о имени Господни въ своей духовной и Іоакимъ, патріархъ московскій, "еже бы иконы Богочеловѣка Іиса и пречи-

<sup>(1)</sup> Бл. Стмеон. солунск. Кн. на среси, и о един. 1-рав. наш. христан. вър. гл. 23.

стыя Богородицы и всёхъ святыхъ заповёдали... съ латинскихъ и нъмецкихъ соблазненныхъ ображения и неподобственныхъ по своимъ похотяжъ. церковному нашему преданію развратно, отнюдь бы не писали, и которыя гдё есть въ церквахъ неправописныя, тыя вонъ износити: ибо и пречистую Вогородицу, уже обрученную мужу Іосифу праведному и Христа Іисуса родившую, они еретики пишуть непокровенну главу и власы украшенну, и многихъ святыхъ женъ съ ненокровенными главами и мужей своестранническими обличіями; въ греческихъ же старыхъ и россійскихъ таковымъ подобіемъ не обрѣташеся, и нынѣ того не прісилютъ: вѣруемъ бо, яко пречистая Богородица Дѣва н по рождествѣ Інсусовомъ; но Церковь таковыхъ видовъ не пріемлеть и не обычно" (1). Доколѣ новѣйшея живопись не будеть проводникомъ нашего благоговѣнія къ Вогу и общенія со святыми Его, не станеть поучать насъ истинамъ святой втры нашей согласно съ словомъ Божіимъ и возжигать въ насъ правый духъ благочестія съ предохраненіемъ нась отъ уклоненія къ злу хотя бы то и въ мысляхъ, или чувствахъ, или же въ движеніяхъ сердечныхъ, до тѣхъ самыхъ поръ никакъ нельзя брать ее за образецъ для иконописанія, существующаго въ Церкви православной именно для тѣхъ пѣлей, которыхъ живопись та въ настоящемъ своемъ положении рѣшительно не имѣетъ въ виду достигать.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Патр. Іоаким. Духовная: Устрял. Истор. царств. Петра велик. т. 2. стр. 476. Сиб. 1858.

Наконець, раскольники наши не совершенную неправду говорять, когда предъявляють, что нынѣшніе живописцы русскіе, измѣнивъ святое священное преданіе касательно писанія св. иконъ во вкусѣ гречеокомъ, пишутъ ихъ не отъ древнихъ подобій святыхъ чудотворныхъ образовъ греческихъ и россійскихъ, но отъ своеразсудительнаго смышленія, видъ плоти Спаса Христа и прочихъ святыхъ одебелтваютъ, и въ прочіихъ начертанихъ не подобно древнимъ святымъ иконамъ имѣюще, но подобно латинскимъ и прочымъ изображеніемъ (1). Прилагать такую рѣчь ко встьма вообще нынёшнимъ живописцамъ русскимъ, конечно, никакъ нельзя, несогласно съ истиною. Между живописцами нынѣшними не трудно встрѣтить у насъ даже такихъ. которые совершенно чужды указываемаго въ той рѣчи раскольниками способа писать святыя иконы, во вкусѣ т. е. западныхъ художниковъ. Можно, съ другой стороны, найти между ними и такихъ художниковъ, которые со всею силою благоразумія и благочестія возстають противь иконописанія западнаго, открыто высказывая, что въ православной Руси живопись во вкусѣ западныхъ художниковъ всегда будетъ подобна растеню, перенесенному въ чуждый для него климать, на почву земли, несвойственную ему, которое хотя при неусыпныхъ попеченіяхъ садовника усиленными способами искусства будеть прозябать, произведеть цвѣты, даже принесеть какіе нибудь плоды, но, бывь оставлено безъ надзора своего воспитателя на одно мгно-

<sup>(1)</sup> Поморск. отв. б. ст. 20.

веніе, немедленно вянеть и засыхаеть до корня; что нѣть ни одного рода церковно-исторической живописи, который ближе подходиль бы къ всеобщему истинно благочестивому чувству, какъ иконописание, сообразное съ духомъ восточной, единой истинной Церкви Христовой, даже въ такомъ видѣ, въ какомъ оно образовалось византійскими художниками, и что ни одного христіанскаго въроисповъданія иконописаніе не можеть быть повсемёстнёе въ христіанскомъ мірё, какъ иконописание византийскаго стиля, соотвѣтствующее потребностямъ нашей православной, а съ тъмъ вмъстъ восточной единой истинной вселенской Церкви Христовой ('). Только ижкоторые изъ нынѣшнихъ живописцевъ русскихъ, дѣйствительно, пишутъ иногда иконы не отъ древнихъ подобій святыхъ чудотворныхъ образовъ греческихъ и россійскихъ, но отъ своеразсудительнаго смышленія и подобно латинскимъ и прочымъ изображеніемъ. Въ этомъ увѣряемся тѣмъ, что у насъ и по домамъ инымъ и въ церквахъ нѣкоторыхъ можно иногда встрѣтить иконы, писанныя несогласно съ исторіею и съ мѣстностію изображенныхъ на нихъ событій и не въ духѣ православной Церкви, не смотря на то, что въ числѣ этихъ иконъ иныя писаны искусными художниками (<sup>\*</sup>). Если же кому хочется имѣть обстоятельнѣйшее на этотъ разъ убѣжденіе, таковые благоволятъ припомнить, что нѣкоторые изъ нашихъ живописцевъ позволяють себѣ иногда изображать Спасителя прини-

<sup>(1)</sup> Объ иконопис. стр. 129. 131. 132. 133. Москва. 1845.

<sup>(\*)</sup> Мансвет. Иконы Господ. проздник. стр. 3. Сиб. 1855.

нающить крещение отъ Іоанна предтечи чрезъ обливаніе изъ горсти (1), св. ангеловъ-въ видѣ младенцевъ, совершенно голыхъ, св. пророковъ Моусея и Илію (\*) какъ-бы летящими по воздуху (<sup>3</sup>), св. Іоанна предтечу, ев. апостоловь и св. мучениковъ-краснощекими и тол-СТЫМИ. СВ. Жень въ платьяхъ модныхъ, съ водосами растропанными, съ покрывалами на головахъ модными, древнихъ святителей восточной Церкви-въ нынъшнихъ облаченіяхъ латинскихъ епископовь, честныхъ иноковъ древнихъ---въ такихъ камилавкяхъ и клобукахъ, которые теперь носять у насъ монашествующіе, и притомъ съ крестами на нихъ, наподобіе митрополичьихъ, апостола Іакова-въ священнической фелони съ евангеліемъ московской печати, съ застежками и лентами, св. Іосифа обручника, родомъ израильтянина, въ видѣ бритаго всендза (4), и проч. и проч. и проч. Всѣ таковыя и подобныя имъ изображенія свидѣтельствуютъ, очевидно, о томъ, что нынѣшнее иконописаніе наше не свободно отъ влізнія иконописанія своевольнаго, неправославнаго, непотребнаго, западнаго.

Но спрашивается: кто же виновенъ въ томъ, что нѣкоторые изъ нынѣшнихъ живописцевъ русскихъ, изиѣнивъ древле преданное святое изображеніе иконъ,



<sup>(1)</sup> Свящ. Писаніе говорить, что Інсусъ Христосъ, крестився, взыде абіе оть воды (Мато. 3, 16. Марк. 1, 9—10), а креститься значить, съ подлиннаго взыка ( $\beta \alpha \pi \tau i \zeta \kappa \nu$ ), погружаться въ воду: сдѣд. Онъ крестился чрезъ погруженіе въ воду, а не чрезъ обливаніе.

<sup>(\*)</sup> На иконт преображенія Господня.

<sup>(\*)</sup> По евангелію, во время преображенія Господня они стояли (Лук. 9, 32).

<sup>(\*)</sup> Такое взображение его можно видъть на иконъ «святое ее-мейство»

пищуть ихъ иногда не отъ древнихъ святыхъ чудотворныхъ образовъ греческихъ и российскихъ, но отъ своеразсудительнаго смышленія и подобно лагинскимь и прочымъ изображениемъ? Въ отвътъ на это писатель поморскихъ отвѣтовъ изъясняется такъ: "новопреданное же и нововнесенное отъ Никона патріарха въ велико-россійскую Церковь есть (и) изм'яненіе живописанія святыхъ иконъ, преданнаго отъ самыхъ святыхъ апостоль, изобразующаго подобіе · первообразнаго, еже неизмѣнно въ древле-россійской Церкви до лѣтъ Никона патріарха хранимо бяше по древнимъ Церкве обычаемъ. Нынѣшніи же живописци, тое святое священное преданіе измѣнивше, цишуть иконы не отъ древнихъ подобій святыхъ чудотворныхъ образовъ греческихъ и россійскихъ, но отъ своеразсудительнаго смышленія, видъ плоти Спаса Христа и прочихъ святыхъ одебелтвають, и въ прочіихъ начертаніихъ не подобно древнимъ святымъ иконамъ имѣюще, но подобно латинскимъ и прочимъ, иже въ библіяхъ напечатаны и на полотнахъ маліованы, изображеніемъ" (1). Слова эти показывають, что виновникомъ того, что нынѣшніе живописцы пишуть у нась иногда иконы не отъ древнихъ подобій святыхъ чудотворныхъ образовъ греческихъ и россійскихъ, но отъ своеразсудительнаго смышленія и подобно латинскимъ и прочимъ, иже въ библіяхъ напечатаны и на полотнахъ маліованы, изображеніемъ, раскольники наши почитаютъ святъйшаго патріарха всероссійскаго Никона, который будто бы

<sup>(1)</sup> Поморск. отвыл. отв. 50. ст. 20.

новопредаль и нововнесь такой образь писанія св. иконъ въ православную Церковь россійскую. Между тѣмъ, если обратимся за рѣшеніемъ означеннаго вопроса, съ одной стороны, къ древнимъ святымъ иконамъ нашимъ, а съ другой къ исторіи иконописанія у насъ до временъ святѣйшаго патріарха Никона; то должны будемъ убѣдиться въ совершенно-противномъ, и потому означенное обвиненіе, взносимое раскольниками на святѣйшаго патріарха Никона, почитать клеветою на него.

(продолжение будетъ)

Digitized by Google

## О ПРАВОСЛАВІИ ГРЕЧЕСКОЙ ЦЕРКВИ.

Въ двухъ книжкахъ "Душеполезнаго чтенія (въ іюнѣ и декабрѣ) 1864 г. помѣщены статьи г. Субботина о православіи греческой Церкви, противъ раскольниковъ. Мы не намѣрены входить въ разсмотрѣніе этихъ статей; но не можемъ не удивляться, почему уважаемый сочинитель ихъ не отдѣлилъ въ нихъ безпоповцевъ (<sup>1</sup>) отъ поповщины такъ называемаго австрійскаго священства, а говоритъ о раскольникахъ вообще, что они есм признаютъ Церковь греческую неправославною. Заявляемъ это не съ тѣмъ, чтобы заступаться за раскольниковъ, но съ тѣмъ, чтобы открыть истинный взглядъ на греческую Церковь большей части раскольниковъ, держащихся австрійскаго лжесвященства. Сочинитель указанныхъ статей немало погрѣшилъ противъ истины, начавъ вторую изъ нихъ слѣ-

<sup>(1)</sup> Тъмъ болъе удивительно, что г. Субботинъ пользовался гакими сочиненіями (поморскіе отвѣты, челобитная соловецкая и проскинитарій), которыя уважаются по преямуществу безпоповцами.

дующими словами: "есть у раскольниковъ свидѣтель, на котораго единодушно и съ полнымъ торжествомъ указываютъ есто они, какъ на самаго достовѣрнаго и неопровержимаго свидѣтеля о неправославіи греческой Церкви: это троицкаго Сергіева монастыря старецъ Арсеній Сухановъ, сочинитель столь прославленнаго ими Проскинитарія".

Имѣя подъ руками въ рукониси сочиненіе основателя бѣлокриницкой лжеіерархіи, Павла Васильева, весьма сходное, по содержанію, съ статьями г. Субботина, представляемъ читателямъ статью раскольничело писателя "о православіи греческой Церкви", въ томъ убѣжденіи, что раскольникъ скорѣе согласится съ предъявленіями своего собрата (сочинителя-раскольника), нежели писателя православнаго.

ВОЗРАЖЕНИЕ СО СТОРОНЫ ДРЕВЛЕ-ПРАВОСЛАВНОЙ ПЕРКВИ НА ДОВОДЫ СОМНЯЩИХСЯ И НЕПРІЕМЛЮ-ЩИХЪ ХРИСТОПРЕДАННОЕ СВЯЩЕНСТВО (АВСТРІЙ-СКОЕ), ПО ПРИЧИНЪ ЯКОБЫ ВСЕОБДЕРЖНО ДБ-ЮЩАГОСЯ У ГРЕКОВЪ ВЪ КРЕЩЕНИИ ОБЛИВАНІЯ, ОТКУДУ ПРИНЯТЪ НА ОСНОВАНИИ СВЯТО-ОТЕЧЕ-СКИХЪ ПРАВИЛЪ ПРИСОЕДИНИВШИЙСЯ ВЪ НАШУ НРАВИЛЪ ПРИСОЕДИНИВШИЙСЯ ВЪ НАШУ НРАВОСДАВНУЮ ВЪРУ ГРЕЧЕСКИЙ МИТРОПОЛИТЪ АМБРОСІЙ (<sup>1</sup>).

Бывшимъ о Христѣ І́сѣ единовѣрнымъ нашимъ братіямъ, всеусердно подвизавшимся о благочестіи и ревностное тщаніе имѣвшимъ о неповрежденномъ со-

<sup>(1)</sup> Въ возражении этомъ (оно входитъ въ составъ извъстной раскольничьей «краткой исторіи о возстановленіи» іерархін въ Білокриницѣ) не цзитниемъ текста рукописи, но дълаемъ, по мъстамъ, не-

блюдении древлеправославныя, святоотеческія вёры, составлявшимъ съ нами едино стадо общаго настыреначальника Іса Христа, Сына Божія, и всеусердно христопреданное священство во основание своего спасения пріемлющимъ и о распространеніи славы Божія и вѣры христіанскія посредствомъ богодарованнаго великаго дара всеприлежнѣ пекущихся, нынѣ же внушеніемъ исконнаго нашего врага отъ единенія церковнаго самомнѣнно отдирающимся, и, къ крайнему намъ удивленію, паче же къ величайшему непорочныя матере нашея Церкви Христовой оскорбленію, на насъ смиренныхъ, иже всегоговѣйнѣ святѣй апостольстѣй Церкви послѣдующихъ, противною ненавистію и враждою дышащихъ, и всѣми силами противу богодарованнаго священства вооружающихся, и на подобіе отчаянныхъ безпоповцевъ нѣкіими совершенно несправедливыми доводами къ опроверженію возстановленной въ Церкви Христовой священной іерархіи покупающихся, и даже нелёпыми порицаніями и неподобными пріупотребленіями Церковь Христову обносящихъ, якобы пришедшій въ присоединение къ нашей православной Церкви (1), гре-

Сов. ш.

9

обходимыя поправки въ правописани и размѣщени знаковъ препинанія. Побужденіемъ къ составленію этой статьи были со нѣнія нѣкоторыхъ задуняйскихъ раскольниковъ о крещени Амвросія (см. Очерк. ист. поповщ. г. Николаева стр. 33. № 4. въ Чт. общ. ист. и древн. 1865 г. книг. 3).

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Т. е. къ липованамъ, которые, подобно прочимъ раскольникамъ, суть овцы, не имѣющія пастыря и не имѣвшія его около 200 лѣтъ; ибо и по указанію старыхъ книгъ вѣрующіе тогда составляютъ Церковь, когда имѣютъ у себя архіереевъ, непрерывно отъ апостоловъ продолжающихся (Бол. кат. лист. 118 об. и 121). «Никто же крещаетъ, аще хиротонію не имать; сія же вся отъ ар-

ческій митрополить не есть трепогружательнаго, а обливательнаго крещенія, а потому и все постановленіе священства отъ того происходящее есть неваконно и не предлежить ко пріятію православнымъ. И таковое. паче всякаго чаянія, неожидаемое отъ единовърныхъ братій сопротивленіе насъ святой Церкве послѣдователей весьиа удивляеть; потому что таковаго развращеннаго понятія и смысла, въ какомъ вы теперь состояніе нашей святой Церкви полагаете, отъ вашего благоразумія никогда ожидать не надбались. И недоумбваемся, кто внушилъ вамъ таковую противоположность и крайнее отвращение единой, истинной, апостольской Церкви и въчно-христопреданнаго священства. Болъе же того удивительно, что представляемые вами устно и письменно свидѣтельства, коими вы утверждаете свое мнѣніе, суть несправедливые и ложные и вні разума православныя Церкве (1). И того ради отъ крайняго натего братолюбиваго сожалёнія предлагаемъ здёсь на безпристрастное ваше разсмотрѣніе ясное и вразумительное убъждение за нанесенное вами святъй Церкви оскорбленіе, а равно и всёмъ усерднымъ ея послёдователямъ. Но какъ вы приводите письменныя доказательства касательно крещенія, дѣемаго обливаніемъ, будто бы еще съ давнихъ временъ въ греческой Церкви воспринятаго: то самыя ваши доказательства здёсь,

хтерея, и безъ того ниже жертвенникъ будетъ, ниже хиротонія, ниже муро святое, ниже крещеніе, ниже христіане». Стмеон. вессалон. кн. 1. гл. 77.

<sup>(\*)</sup> Разумѣются расколкники, держащіеся бѣлокриницкой лжоiepapxiu.

для удобнѣйшаго обличенія вашихъ неправдъ, безъ всякаго утаснія предлагаемъ.

5. Мысль и стремленіе ваше къ опроверженію принятія отъ грековъ священства за обливалельное крещеніе будто бы подтверждается въ книгѣ о правой вѣрѣ, гдѣ въ концѣ д главы на листѣ мд наобор. снавано, что м епископовъ пріяша римскій костелъ въ Константинополѣ, то есть еще въ началѣ ї столѣтія.

5. Въ соловецкой челобитной въ повѣсти о страдавпихъ отцѣхъ Аввакумѣ, Лазарѣ и Епифаніи, въ разговорѣ священнодіакона Өеодора съ греческимъ митрополитомъ Аванасіемъ повѣствуется, что отъ нашествія турецкаго греки приступили къ римскому папѣ Авесу, еретику сущу; и онъ взялъ отъ нихъ всѣ книги законныя, огнемъ сожегъ и далъ имъ три заповѣди: а́ въ прещеніи обливати, в креста на себѣ не носити и т тремя персты креститися. Каковыя обстоятельства греческой Церкви были еще въ є́ столѣтіи.

б. Въ книгѣ путешествія Арсенія Суханова въ восточныхъ странахъ, именуемой проскимитарій, якобы доказывается, что Арсеній видѣлъ въ грекахъ обливательное крещеніе. И еще въ разглагольствіи Арсенія Суханова съ нѣкоторымъ греческимъ попомъ упоминается, якобы оный попъ говорияъ, что греки приняли треми пероты молитися отъ дидаскула Дамаскина назадъ тому ў лѣтъ.

Каковыя вапи доказательства совершенно лишають греческую Церковь содержанія православныя въры, и дълають ю участвовшею въ обливательномъ крещенія еще со временъ крестовыхъ походовъ, болѣе какъ ая ў 9\*

лъть до патріарха Никона; или, какъ доводите отъ соловецкой челобитной, что въ греческой Церкви содержатся уже изданныя папою три заповёди, еще за слёть до Никона, и доказательствами путешественника Арсенія Суханова сознаете греческую Церковь отступившею совершенно отъ благочестія, еще за много лѣтъ до Никона. Вотъ заключение вашего мнѣнія, которому вы слѣпо послѣдуя, безъ всякаго доброразсуднаго разсмотрѣнія, творите раздорь во святѣй церки (расколѣ), и противосовѣстно своимъ неправымъ ученіемъ несвѣдущихъ и простосердечныхъ людей развращаете и отъ православной церкви отлучаете и не смотря на то, что доказательства ваши, несообразны обстоятельствамъ, какъ давнопрошедшимъ, такъ и нынѣшнимъ Церкви греческой, несогласны святому Писанію и церковной исторіи. Вы богопротивнымъ безпоповскимъ мудрованіемъ и самовынышленными оныхъ писаніями защищаетеся и нехощете послѣдовати со стороны православной церкви законному и ясному свидѣтельству, основанному на самой сущности святоотеческаго писанія и справедливыхъ доказательствахъ, кромѣ всякаго натягательства. Ваши же доводы основаны на богопротивномъ смыслѣ безпоповцевъ и ихъ ложныхъ писаніяхъ, иже развращенно божественное Писаніе противотолкують; почему и признаются совершенно ничтожными и вѣроятія суть недостойны. О чемъ всякому благомыслящему на разсмотрѣніе и безпристрастное разсужденіе представляемъ.

Первое со стороны вашей доказательство-отъ книги о вѣрѣ глав. д, которымъ вы ищете показать обычай обливанія въ крещеніи въ восточной греческой

Церкви. Мы, изслёдовавь всю ў главу помянутой книги и сообразивъ съ настоящимъ дёломъ, нашли слёдующее, что "во время Дамаса папежа во оброцѣ, всяко же ко исповѣданію оному й епископъ въ Константинѣ градѣ приложилъ костелъ латинскій оное слово "отъ Сына". До здѣ отъ книги вѣры лист. ма обор. Изъ сего точно заключается, что во время Данаса (1) напы вь Константинъ градъ состояль латинскій костель изъ ста пятидесяти епископовъ, т. е. во всей патріархіи, и приложилъ слово "отъ Сына" сирѣчь Духа Святаго исходяща, о семь бо и самая д глава изъявляеть, а не о томъ, что пріяша (православные греки) латинскій костель въ Константинъ градъ по вашему разумънію. Обаче сіе состояніе римско-латинскаго костела въ Царѣ градѣ въ числѣ м епископовъ, бывшее еще прежде турецкаго обладанія, какъ о томъ не отъ одной книги вѣры, но и отъ прочихъ печатныхъ лѣтописныхъ книгъ явствуетъ, а наипаче въ книгъ, именуемой Өеатронъ, гдѣ ясно описуется, что въ началѣ й столѣтія, сирѣчь съ лад года во время крестовыхъ походовъ Кон-. стантинополемъ обладали латины, сирѣчь власть какъ гражданская, такъ и духовная содержалась въ рукахъ латинскихъ до 3 лѣтъ безпрерывно, и всею цареградскою патріархіею, а равно и окружными епархіями владѣли латинскіе патріархи. Греческій царскій дворъ, вку-

<sup>(1)</sup> Въ книгъ о въръ не показано, о какомъ Дамасъ здъ говорится; всеконечно о Дамасъ Б, бывшемъ въ АМИ лътъ; ибо при Дамасъ А туз лът. не могло быть ни костела римскаго, ниже приложенія о Духъ Святомъ «и отъ Сына», сиръчь исходяща.

пѣ и вся патріархія тогда заключалась только вь одной Никеи, гдъ дарь и патріархъ, какъ изгнанники находились; а потомъ чрезъ з лётъ греки изгнали латинъ изъ Царяграда, и паки вси совокупились подъ паству одного греческаго православнаго патріарха. До здѣ изъ Өеатрона. По сему изъясненію, кромѣ еще другихъ доказательствъ, всякъ здравомыслящій можеть ли вообразить, чтобы православная греческая Церковь участвовала въ обливательномъ крещении, какъ во время латинскаго обладанія, такъ и послѣ изгнанія оныхъ (латинь), действуя по самому латинскому обычаю? Но никакъ того правосудная совъсть и помыслить не можеть; потому что въ то самое время всепресвѣтло сіяющая въ благочести православная Церковь россійская съ восточною греческою Церковію, въ Никеи находивпеюся, нераздѣльный союзъ имѣла, и безъ всякаго сомнѣнія принимала поставленныхъ митрополитовъ въ Греція, которые и существовали тогда въ Россіи безпрерывно, какъ изъявляется въ степенной книгъ о поставлении митрополитовъ кіевскихъ, а имянно:

к питрополить Матеей, родомъ грекъ, поставленъ въ Никеи въ лёто "асъ.

ка Кириллъ а грекъ, хиротонисанъ въ лѣто ,аска.

кв Кириллъ к грекъ, хиротонисанъ въ лѣто "асли.

кт Іосифъ грекъ, хиротонисанъ въ лѣто "асмя.

ка Кириллъ г, россіанинъ, хиротонисанъ въ лѣто асім.

Всѣ сіи реченніи митрополиты поставлены быша въ Никеи отъ восточнаго греческаго патріарха. Что сего яснѣйщи, или кое достовърнъйщее доказательство

быть можеть?---яко во все щестидесятильтнее владьніе латинское Царьградомъ православные россійскіе епископы неотлучно находились подъ властію греческаго, иже въ Никеи находящагося, патріарха, и не видали въ восточной Церкви никаковаго нововводства и ереси; а равно и митрополиты, поступавшие изъ Греціи въ Россію, не вносили никакихъ противностей въ россійкое православіе, которые и посль того, сирвчь по изгнаніи латинъ изъ Царяграда, неизмённо поставлялись отъ греческаго цареградскаго патріарха и состояли подъ властію онаго. Но если кто и помыслить, что, во время 5-лѣтняго дареградскою епархіею латинскаго обладанія, греческій православный народь, увлечень бывъ въ латинскія обычан, не могъ быть не повреждень разномышленіемь вёры, и что по изгнаніи латинь, хотя и поступилъ подъ паству православнаго греческаго патріарха, но по привычкъ къ латинскимъ нѣкоторымъ обрядамъ, могъ еще придерживаться оныхъ и послѣ изгнанія латинъ, а потому и всей Церкви греческой была возиножность участвовать въ сметненности латинскихъ обычаевъ, въ томъ числѣ и обливательному крещенію: однако касательно сего послёдняго предмета, якобы существующаго доселъ въ Церкви греческой, никакъ и помыслить не возможно. Ибо во всёхъ грекахъ безъ изъятія, отнюдь не могло быть обливательнаго крещенія, развѣ какъ частію оть нѣкоторыхъ останковъ влеклось гдб-либо некоторое малое время, и потомъ вскорѣ было истреблено и воспрещено православными греческими патріархами, такъ что во всей Церкви греческой и следу онаго не осталось.

О́ чемъ свидѣтельствуютъ сіи ясныя и неоспоримыя доказательства.

б. Православная россійская Церковь какъ во время латинскаго плѣненія Царя града, принимая поставляемыхъ въ Никеи митрополитовъ, не сомнѣвалась въ нравославіи восточной Церкви, такъ точно постунала и послѣ изгнанія латинъ и на томъ же самомъ основаніи заимствовалася поставленіемъ митрополитовъ въ Церкви цареградской отъ греческихъ патріарховъ, нимало не смущаяясь за причину чисто отринутой латинской смѣшанности, въ которой, быть можетъ, находился нѣкогда и греческій народъ, по случаю сближенія ихъ съ латинами. Что и прокаходило до самаго святѣйшаго Григорія, патріарха цареградскаго, который въ лѣто "аўмя, по причинѣ турецкаго нашествія на Грецію и за неудобный проѣздъ чрезъ границу, благословилъ россійскихъ епископовъ самимъ поставлять митрополитовъ.

б (1). Не задолго предъ симъ временемъ, но еще до взятія турками Царя града, и прежде флоренскаго собора, бывшаго въ лѣто "аўнз, препод. Еvфросинъ псковскій, бывый въ Цареградъ при святѣйшемъ патріархѣ

<sup>(1)</sup> Замѣчательно, что накъ раскольническое учене объ аллилуій въ житіи преп. Еверосина, исполненное противорѣчій и вымысловъ, отличается запутанностію и по мѣстамъ безсмысліемъ (чит. Разсужд. о ерес. Руднева стр. 191 и слѣд. прим. 174. Ист. раск. А. Мак. взд. 1. стр. 6—9. 31—42 Прав. Соб. 1864, іюнь стр. 129 и слѣд.): такъ и въ приведенномъ здѣсь доказательствѣ изъ житія Еверосинова настолько отсутствуетъ грамматическій смыслъ, что нѣтъ возможности исправить его; почему мы передаемъ это доказательство съ буквальною точностію по рукописи. Очевидно, сочинитель въ одно время имѣлъ двѣ цѣли—доказать двоеніе аляилуіи и правильность крещенія у грековъ; так. обр. надъ нимъ исполнилось извѣстное присловіе о преслѣдованіи двукъ зайцевъ.

Іосифѣ, отъ негоже поставленъ бысть дважды съ приглашеніемь глаголати по преданію вселенскія Церкви, еже и самъ въ восточныхъ церквахъ поемо слыша, какъ и въ Россіи тогда всеобдержно содержатся, кромѣ псковскихъ раздоротворниковъ, которые вопреки преданія греческой и россійской Церкви, дерзали троить съ четвертоприглашениемъ аллилуия. И аще таковый всеревностный мужъ и изыскатель древняго преданія о пѣніи божественнаго аллилуія, для чего собственно и путешествіе въ Царьградъ воспріявшій, то во время пребыванія своего въ Цареградѣ непремѣнно между прочимъ видѣлъ и чинъ дѣйствія въ крещеніи. А кольми паче если бы обливаниемъ совершающееся, котораго тогда въ Россіи отнють не было: то не умолчаль бы о таковомъ противномъ православію дъйствіи: но непремѣнно бы засвидётельствоваль и возвёстиль всей россійстёй Церкви. Но какъ таковаго отъ преподобнаго Еуфросина замѣчанія нигдѣ не слыпится, такъ и въ житіи его не повъствуется, то и ясно доказывается, что въ греческой Церкви никогда не было во всеобдержномъ употребленіи обливательное крещеніе, котораго и преп. Еуфросинъ въ бытность свою въ Цареградѣ не токмо не видаль, но даже ни оть кого и не слышаль.

Изъ сихъ краткихъ и ясныхъ свидѣтельствъ доказывается, что Церковь греческая отнюдь нимало не участвовала въ обливательномъ крещеніи во все вышеозначенное время, какъ послѣ латинскаго обдержанія, такъ равно и въ самое оное обладаніе. И явно открывается ваша ложь и клевета на *прасослаєную* греческую Церковь.

Второе, представляемое вами, свидительство оть нечатной книги, называемой челобитною соловенкихъ отарцевь, которымь вы усиливаетесь доказать въ греческой Церкви издавна дъйствующееся обливательное крещение. Ибо во упомянутой книгъ въ разговоръ Осодора діакона съ греческимъ митрополитомъ точно находится, яко папа сожегъ греческія законныя книги, и даль грекамъ три заповъди, въ числъ коихъ суть: обливательное врещение и триперотное сложение. Если върить сему свидѣтельству, то непремѣнно сознать должно, что греческая Церковь приняла и действуеть обливательное крещение и употребляеть триперстное сложение еще болѣе ё лѣтъ до Никона: то съ чѣмъ это будетъ сообразно, и какую силу имбеть сіе доказательство? Но прежде нежели взойдемь въ надлежащее по сему предмету разсмотрѣніе, замѣтить нужно, что представленное важи въ подтверждение вашего мнѣнія изъ книги соловецкой челобитной свидательство, иже столь безстудно греческую Церковь оглаголующее, не есть разума православныя Церкве. Потому что, какъ и самимъ вамъ небезьизвёстно, оная книга сочинена въ безпоповскомъ поморскомъ скиту самымъ ужаснымъ ревнителемъ изъ числа отвергающихъ христопреданное священство безпоновцевь (1), который, выражая подъ разными предлогами свое богопротивное мнение, воспользовался симъ случаемъ и ложно сослался на Өеодора діакона: каковато мнимаго Өеодорова показания о грекахъ ни въ какихъ писаніяхъ, кромѣ означенной челобитной, не на-

(1) Противъ сего на полъ: Сумеономъ Денисовымъ.

ходится. Ибо многія посланія и другіе списки того Өеодора діакона и до днесь на Керженцѣ и въ другихъ мѣстахъ обрѣтаются, но сего показанія о папѣ Афесѣ и о грекахъ, какъ излагаетъ безпоповецъ, ни слова не видится. А посему ясно доказывается, что подъ именемъ Өеодора діакона скрывается подлогъ безпоповскаго учителя, который всёми силами стремился обносить греческую и россійскую Церковь небылыми пороками (1), дабы удобнѣе было склонять людей къ своему погибельному безпоповскому мудрованію. Итакъ смотрите, на чемъ основано ваше свидѣтельство, и не срамляетеся ли таковаго неосмотрительнаго вашего расположения на подложныя отъ безпоповцевъ доказательства? Что же касается до состоянія греческой Церкви и неизмѣннаго ею православной въры содержания съ самаго того времени, какъ, по свидѣтельству безпоповскаго учителя, греки приняли вышесказанныя заповёди, подробнёе на безпристрастное разсмотрѣніе всякому благомыслящему предлагаемъ. Егда препод. Егфросину возвратившуся изъ Царяграда и о неизмѣнномъ православіи, содержащемся въ греческой Церкви въ Россіи засвидѣтельствовавшу, вскорѣ послѣ того наступили въ Греціи смутныя

<sup>(1)</sup> Если раскольничій писатель искренно сознается, что Семенъ Денисовъ, составитель пресловутыхъ поморскихъ отвѣтовъ, «стремился обносить греческую и россійскую Церковь небылыми пороками: то что должно слѣдовать послѣ сказавнаго признанія безпорочности св. греко-россійской Церкви, какъ не одно послушаніе ей и оставленіе раскола, сего воистину мятежнаго сонмища противъ православія и его охранителей? Пора наконецъ умнымъ раскольникамъ сознаться и въ томъ, что у римлянъ никогда не бывало папы Афеса. См. Феатронъ, Баронія и списокъ римскихъ папъ въ 3 част. Истор. восточно-римской И. Ертова.

обстоятельства, именно флоренскій соборь, бывшій въ льто дауна ('), и потомъ взятіе Царяграда турками въ лѣто дауча, въ которое время дѣйствительно константинопольская Церковь, равно и вся греческая, находилась въ стѣсненіи отъ обладанія безбожныхъ агарянъ. Однако и тогда восточная греческая Церковь православную въру неизивнно содержала. А что объясняетъ россійская церковная исторія, яко съ того времени россійскія епископы стали поставлять сами митрополитовь, которые прежде поставлялись въ Цареградѣ отъ греческаго патріарха; но (то) сіе произошло не за сомнѣніе содержанія вѣры въ Церквѣ греческой, но по случаю обстоятельствъ отъ военныхъ дѣйствій, происходившихъ тогда на Царьградъ отъ турокъ, а также и въ Россіи отъ поляковъ. И по таковымъ причинамъ, за неудобный пробздъ чрезъ границы, святбишій патріархъ цареградскій Григорій въ лёто даўми, благословиль россійскихъ епископовъ самимъ поставлять митрополитовъ, что и продолжалось рых лёть, то есть поставление митрополитовъ въ Россіи своими епископы. И во все оное время какъ греческая, такъ и россійская Церковь въ нераздѣльномъ союзъ пребывали, и многіе греческіе епископы

<sup>(1)</sup> Неизвѣстно, по какимъ историческимъ даннымъ раскольничій писатель относитъ элоренскій соборъ къ лѣту 1457. Въ укажаемой имъ книгѣ Феатронѣ пишется: «Евгеній папа въ Феррарію пріиде съ царемъ восточнымъ Іоанномъ Палеологомъ, съ Іосифомъ патр. Константинопольскимъ, иже по семъ въ Флоренців умре (какъ же могъ видѣть его пр. Еуфросинъ въ Цареградѣ?!).... соборъ Флоренски начатся лѣта Христова "Аўлг иніи вносятъ въ лѣто "Аула». Си-Феатр. лист. 350 насбор.

тогда на россійскихъ престолѣхъ находились, и прочіе греческіе учители постоянно въ Россіи проживали, но отнюдь не вносили ни малѣйшаго нововведенія, сопротивнаго россійскому православію. А еже противосовѣстнымъ натягательствомъ въ разговорѣ Өеодора діакона безпоповецъ утверждаетъ (Денисовъ), которому и вы послёдуете, якобы папа сожегль греческія законныя вниги; то сколь недостовѣрно сіе мнѣніе и здравому понятію сопротивно (1)! Положимъ, если и дѣйствительно сіе было гдѣ частію оть враждующаго непримиримою ненавистію на восточную Церковь западнаго, латинскаго папизма: но никакъ невозможно того и помыслить, чтобы всѣ книги греческія, по которымъ до натествія турокъ совершалось богослуженіе во всёхъ предћлахъ Церкви греческой, нарочито были собраны въ Римъ и сожжены папою. Кольми же паче напрасное на грековъ наношение въ содержания якобы данныхъ отъ папы заповѣдей, чего нигдѣ въ писаніи отнюдь не воспоминается, но паче вездь подтверждается неизмънное въ греческой Церкви православныя въры содержание. О чемъ доказываютъ сіи неоспоримыя свилѣтельства:

б. Премудрый и многоученый преподобный Максимъ грекъ, по прошенію великаго князя Василія Іоановича въ лѣто "афя-е въ Россію вызванный и отъ вселенскихъ патріарховъ засвидѣтельствованный, сей въ словѣ ми своея книги не обливательное, но трикратное въ крещеніи погруженіе, и въ словѣ м не триперстное, но

<sup>(1)</sup> Слич. Душ. чт. іюнь 1865 г. стр. 174 и дал.

двоецеротное сложеніе, на моленіе и благооловеніе (') вностольское преданіе быти засвидётельствоваль.

б. Во время царствованія Іоанна Васильевича грознаго при митрополить всея Россіи Макаріъ московскій купець Коробейниковъ, путешествовавшій по восточнымъ странамъ во Іерусалимъ, Цареградъ и Египтъ, который отнюдь не замътивъ (не замътилъ) въ греческой Церкви ни малъйщаго нововведенія, сопротивнаго россійскому православію, и во описаніи своего путешествія не повъдаетъ, чтобы греки въ крещеніи обливали, или вопреки (будтобы) россійской Церкви тремя персты знаменались: каковое описаніе представилъ царю Іоанну Васильевичу и другія грамоты оть іерусалимскаго и цареградскаго патріарховъ и архимандрита Авонской горы благодарности за царскую милототыно.

б. Святѣйшій патріархъ цареградскій Іеремія, бывый въ Москвѣ въ лѣто "абча, который устроивъ въ Москвѣ патріаршій престолъ, рукоположилъ перваго натріарха Іова. И якоже прежде православная россійекая Церковь, егда поставляла митрополитовъ своими епископы, такъ и святѣйшій Іовъ, принявый руконоложеніе отъ святѣйшаго Іереміи, не имѣли ни малѣйннаго сомнѣнія о православіи греческой Церкви.

Бятъйній Өсофанъ, цатріархъ ісрусалимскій,
 бывый въ Москвѣ въ лѣто ,ахке, который рукоположилъ
 святъйшаго цатріарха Филарста Никитича Романова.
 Но и сей всеревностнѣйшій во исправленіи россійскаго

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Здъсь бълокриницкій писатель имъетъ въ виду извъстное, испорченное, слово о крестномъ знаменія пр. Максима.

благочестія іерархъ ни мало не сомнѣвался о православін святѣйшаго іерусалимскаго патріарха и всей восточной греческой Церкви.

є. Святьйшій Іосифъ, патріархъ московскій, издавый печатію книгу о правой въръ, въ которой о православіи греческой Церкви на листѣ ки наобор. свидетельствуется сице: "или не имамы удивлятися сему, яко на востоцѣ аще и царство опровержено есть, обаче вѣра православная волею Божіею стоить и пребывесть нерушима? Въруемъ бо, яко Богъ милосердый николиже оставляеть рабъ своихъ, но паче свётлёйше и яснѣйше сіяеть благочестіе христіанское и наипаче во искушенияхъ безъ царства распространяется, коли благодать Божія совершеннѣ господствуеть посредь безбожныхъ мучителей, и яко кринъ процвътаеть между терніемъ, силу пріемля не человѣческою мудростію, но самою рукою Божіею защищена ". Ипаки на листь ка наобор.: "овятая, восточная, во грецьхъ обрѣтеная, Церковь, правымъ царскимъ путемъ, аще и вельми теснымъ, но обаче отъ Іса Христа, Бога в Спаса нашего и отъ истинныхъ Его насябдниковъ утлеченнымъ путемо шествуето (этихъ словъ въ книгъ нѣтъ), ни на право, ни на лѣво съ пути не совращается, и къ горнему Іерусалиму оыны своя препровождаетъ въ поданомъ отъ Господа крестномъ терпении, и ни въ чесомъ установленія Спасителя своего и блаженныхъ Его ученикъ, и святыхъ отецъ преданія, и седми вселенскихъ соборовъ, Духомъ Святымъ собраныхъ, уставъ не нарушаеть, ни отмѣняеть, и въ малѣйшей части не отступаетъ, ни прибавливая, ни отъимая что, но яко

солнце единакою лучею правды всегда, аще и въ неволи пребывая, свѣтится правою вѣрою". И ниже: "ничесо же бо турци отъ вѣры и отъ церковныхъ чиновъ отъимаютъ, точію дань грошовую отъ грековъ пріемлютъ; а о дѣлахъ духовныхъ и о благоговѣинствѣ нимало не лежатъ и не вступаютъ въ то". До здѣ изъ книги вѣры о восточной греческой Церкви свидѣтельство.

5. Но и самъ Өеодоръ діаконъ, на котораго въ столь хульномъ гажденіи на Церковь греческую ссылается безпоповецъ, иже во время Никонова нововведенія всеревностно защищаше древлеотеческое благочестіе, за что многое озлобленіе и мученіе претерпѣ и языкоурѣзанъ бысть, и въ дальнія страны заточенъ ('). Прежде же сего при святѣйшемъ патріархѣ Іосифѣ былъ на печатномъ дворѣ цензуромъ. И когда вышеозначенная книга о вѣрѣ, въ нейже и неизмѣнно содержащееся въ греческой Церкви православіе засвидѣтельствуется, издана была печатію; то оную книгу какъ прочіе цензуры, такъ и Өеодоръ діаконъ одобривъ засвидѣтельствовалъ.

Изъ вышепредставленныхъ достовѣрныхъ свидѣтельствъ ясно доказывается, что греческая Церковь. отнюдь не имѣла тѣхъ пороковъ, каковыми обносится (и въ соловецкой челобитной) подъ именемъ Өеодора

<sup>(1)</sup> Діаконъ Осодоръ дъйствительно изрыгалъ хулу на православіе греческой Церкви и порицалъ православіе великороссійскія Церкве. Достойное наказаніе онъ принялъ не вдругъ, но по долговременномъ увљидании съ любовію, да пріидеть въ чувство И когда онъ не восхотъ въ разумъ пріити, тогда уже отданъ градскому суду, и наказанію. См. Приб. къ акт. истор. том. V. стр. 451 и 452.

AIARANA, KOTOPLIN NESSIAANO NPERE TENE BRENSHENS O греческомъ привославія из княга о въра согласно прочимъ эксвидътельствональ. То ножно ли наже в помыслить, что бы онъ въ разговорт съ греческить митрополитовъ таковую странную и несогласную книгъ въры на греческую Церковь клевету выразиль? А посему явно обличается ложное выше доказетельство, основанное на подложномъ со стороны безпоповцевъ сочинении, которые, какъ отчаянные изувѣры, не сраиляются отоль бегопротивныго ихъ поступка, что жено илевеннуть на привославнино греческую Перковь, когур даже сами веесвятъйние российские натріархи инкаковихъ пороковь въ оной не видали и, въ нераздъльномъ сонов'я православія пребывая, безъ всяваго соннішія оть восточныхъ греческихъ натріарховъ руконоложеніе нринемали, и въ початныхъ книгахъ о некзибнио содержицения въ восточной греческой Церкви правослани явѣ засвидѣтельствовали. И кто ными оснѣлится что либо рещи о гречестви Цериви вопреки всесвятвиинхъ российскихъ јерерновъ, иле до Некона патріарта бывшихь?

Третіе со стороны ваней доклюотельство, иле наз рукописной книги путешествія Арсенія Суханова ва восточныхъ странахъ, именуской прослинитарій, на воторую вы ссылаясь, какъ несоминтельныть доводонь, т. е. очевиднымъ свидѣтельствомъ Арсенія Суханова, самовидѣвныго въ Грецыи дѣйствія обливательныго крещенія и употребленіе триперстваго сложенія, заключительно подтверждаюте свое мнѣніе, т. е. отверженіе принятія отъ греческой Церкви священства за

Cos. m.

10

обливачельное прещеніе. На пачавое важе, напбы прёпчяйщее наче другахъ, выше вами видённыхъ, орндётельство, ма, должное вниманіе обратанце, дъ надлешащему насябдованію приступасять.

Книга путеплествія Арсенія Суханова, носыланнато въ посточных страны для описанія святыхъ мёсть и греческихъ чиновъ, писанная самимъ Арсеніемъ, находящаяся нынѣ въ монастырской библіотекѣ въ даррѣ преводобнаго Сергія, которую мы, отъ перваго и до иссяѣдинго листа съ велинимъ прилежайіемъ неслѣдомивъ ('), ничего къ надлежащему вопрову; т. е. о дѣйствія обливательнаго крещенія и употребленіи нь гренеской Церкий тренерстнаго слощенія, омекать но магли. Нотъ и другал книга, во всамъ подобная первой, диствина смеручно имъ же Арсеніемъ, которая нынѣ наложнися по посливательномъ, ни о триперотномъ коженія нъсть ни единого слова.

Есть и другія путепноствія Арсенієва современнато вноєна книги, иже во пноєнать частныхть рукахть во всей Россіи находящіяся; но и въ тёхъ такораго Арсинісна очетведного синдётеляютва; еже о дёйствін обливителенаро крещенія и употрабленіи транцеретного одотопія, знобы вить, Арсеніснън въ гречоской Церкви ликанного, откодь не обрётается.

(1) Какаћ неправда! Могъ ли Павалъ читать; отъ перияго и до предърже миста, собственнъручний проблиницири Аресни Сухонова въ библютект даврской, въ которой его нътъ и не бывало? И Тъ московской стидалиной библютект автъ проблинитори, недлинию прединего. Арсеніемъ Сухановымъ, кольми наче не бывадо его ез литріаршей ризлиць. Очень жаль, что умный разсуждения Павла че библини отъ таной дихи.

Digitized by Google

. Паконець, представляение воми свидительство нанедник им въ особой тотради, соотавленной въ видъ донозночны йз книга Арсенісва путешествія съ такима заизланіемъ, будто би опос въ путеннественникъ (проскиматарій) Арсеній не вложиль : каковые, особо выцисанные сего содержанія тетради, нынё наиболёе въ безноновенихъ рукахъ обрѣтаются и въ большовъ уважения содержатся. Въ тёхъ, особо сочиненныхъ дополнені-MAS, TAKE REEL ALL VEC SANSTELLE BE BEINCYNOMSHYTONE резиоворѣ Өеодера діакона, легко зам'тить можно акоулышленный подногъ безпоповцевъ, подъ именемъ Ар+ сенія скрывающійся. Поелику въ сихъ выпискахъ распространенное съ неизъяснимымъ стремленіемъ и безстудствожь еже на православную греческую Церкевь узние и натагательство оказнвается кривосказательное мудрованіе безполовскихь учителей, всячески тисащих» ся облытать восточную Церковь хульными пороками. Но какь не безъние стно есть, что Арсений Сухановъ отправлень быль въ Грецію по повелёнию великато тосудеря церя и воликого книзи Алексия Миханловиче и по благословению святийнаго патріарха Іосифа. Его же парскаго величества и святейшаго патріарха повеябніемъ незадолго посыланія Арсенія въ восточныя етраны напечатана бысть книга о правой вёрё, въ нейже о неизмённомъ содержания православныя вёры въ Церкви греческой ясно засвидетельствовася. А во время бытности Арсенія Суханова на восток'я въ разговорѣ его съ греческимъ попомъ въ тѣхъ, особо сочиненныхъ, спискахъ доказывается, якобы гречески попъ говорилъ, что, сверхъ обливательнаго крещения,

10\*

греки приняли тринерствое сложение еще за у лить до Аресния. Но вонии ризумно! Это будеть зе дни нерваго россійскаго шатріарха Іова, которий руннюложень оть греческаго натріарха святьйшаго Іерсийн наретрадскаго; то неужели и первоначальное поставленіе россійскаго патріаршества было оть щенотинна и обливанца? Но никань сего и помыслить не воиноино (<sup>1</sup>); вотому что даже и всеревноститейній из благочестія іерархь, святьйний Филареть, патріархь носковскій, тоже приняль руконоложеніе оть восточнаго, греческаго патріарха Өсофвна іерусаличскаго. А наненець и святьйний патріархь Іосифь о неизиблионь из греческой Церкви православія согласно своимь продшественникань въ книгь о върв засвидітельствонать;

Изъ сего краткаго объясненія всякому благоныелящему разумно и внятно есть, что оныя особня выписки, будтобы Арсеніень въ путешественникъ не вложенныя, не суть Арсеніевы, не суть разума древлеправославныя Церкве послёдователей, но подлежныя, отъ сусвёрныхъ безпоповцевъ соотавленныя, неправедно на греческую Церковъ кленецущія, святёйныхъ

(1) Хотя новый раскольничій писатель не хочеть даже и помыслить, что бы рукополагавшій Іова патр. Іеремія царетрадскій молился троеперетно (былъ щепотнякъ); но такъ, а не иначе, должно думать о немъ по сознанию одного изъ первыхъ расколоучителей, монака Авраамія (См. о немъ въ «виноградъ россійскомъ» стат. 8). Онъ въ своей челобитной вотъ что пишетъ: «а еже Никоновы ученицы ссылаются на грекъ о сложении трехъ перстовъ, и тамо сія у нихъ медавно вселилася прелесть всего осмдесять лѣтъ»..... Челобитная же писана, какъ надобно заключать изъ словъ самого и челобитчика, около 1667 года. всероссійскихъ патріарховъ, прінмавшихъ отъ восточнихъ патріарховъ рукополоменіе, не видёвшими тёхъ нороковъ и въ сихъ участвовавшими облагающія, и санаго Арсенія Суханова облыгающія, который въ книгѣ путешествія своего о томъ ни слова не упоминаетъ; поелику онъ въ бытность свою въ Греціи нигдѣ не видать обливательнаго крещенія (').

Кому убо праведно есть послёдовати: святёйиних ли российскимъ патріархамъ, не видавшимъ въ гренеской Церкви никакихъ противностей и ереси, и самому Арсеніена пучешественника сказанію, не быти въ греняхъ обливательному крещенію утвераздающему, яноже и есть, или подложнымъ безпоновскимъ выпискамъ, по развращенному оныхъ мудрованію составлениниъ, и съ такимъ богопротивнымъ понятіемъ, согласно самихъ отчаянныхъ безпоновцевъ во всемъ единомисленно съ тѣми, противу древлеправославной Церион ратоборствовать и, безстудно гаждая оную, отвергать свячно христопреданное священство (<sup>2</sup>)?

(<sup>1</sup>) Подобный отзывъ безполовцевъ о сказанія Арсенія Суханова заподозрѣнъ бѣлокрилициямъ Павломъ въ другомъ его сочиненій «въ прѣній съ безполовцы о священствѣ», гдѣ въ седмомъ посленів, какъ на доказательство неизмѣннаго православія въ греческой Цериян, нежду прочимъ, уназавается даже и слѣдующее обстоятельство; «по изверженія Никона ваъ сана, паки греческіе патріэрия Павсій и Макарій, призванныя россійскимъ царемъ Алексѣемъ Михайловичемъ, поставили на Москвѣ новаго патріарха, Іоасафа Б, отъ которыхъ безпрерыено въ Россій священство и до днесь супиствуетъ». (См. означ. прѣн. доказат. второе, лют. б).

(<sup>9</sup>) Св. Церковь именуется и есть невъста Христова, юже Онъ изчию себъ обручи (Мал. кат. лист. 24). И «отходя на небеса не

И не токио дверлеправослания Церковь грезон скан съ самаго плинения датинами Цариграда, а разно и по ваяти онаго турками, при благочестивыхъ россійскихъ матрополитахъ в сратвинихъ натріариань. не имали никакихъ противныхъ вовонведений и не содоржала никогда обливательного крещения, но даже н по наступлении Никона на всероссийское патріаршество, егда сей хотя и по согласію съ восточными патріархами вволнять въ российскую Церковь новноства, онна но овоему умышлению (какія именно?), нёкоторыя же (?) он стороны грековъ услыша полюбиль; однако е обликахельномъ врещении, какъ отъ гречаскикъ изтріархевь вь восточной Церкви, такъ и оть сянаро новаестволюбна Никона въ России преднина не било, которое, т. е. обливательное пременіе, хоти и принитороссійскою Церковію разносильныхь св ногружательнымъ; но уже послѣ Никона и не отъ греческой Церкан (1) сіе оближеніе заямствовено, но оть вліянія духа: восхот'я достояние свое оставити на земли не устроено, но постави апостолы, по нихъ восприенници ихъ, архівнископи и снископи, имже и спребывати даже до скончанія важа об'єкованіе сотвори, и посвоему неложному обътованию благодатит избираетъ саба модей-дестойныхъ и поставляетъ и освящаетъ рукоположениемъ чина духовнаго чрезъ патріархи, архіспископы и спископы» (Книг..о върв лист. 59 наоб.) Итакъ, справедливо сказано о священствъ, что ого свячна христопреданное; но примечаетъ ли сказавший это, что онъ поражая своего противника (безполовца), визсть съ сниъ обличаетъи себя? Если, по обътованию Божию, всегда должно быть избрание и посвящение достойныхъ; то почему около двухъ сотъ лѣтъ не быт. ло атого обътования Божія въ дъйстви у поповщинцевъ?

(1) Неправда. И въ греческой, какъ и въ россійской Церкви изстари принималось и обливательное крещеніе наравить съ погружательнымъ.

Digitized by Google

жнинскаго, ринскаго ностела со стороны нонской Малоровсии и украйны. О воскочной не траченной Церкан не можно даже и поклислить, итобы оны можду, прочими новостьми, поторыя оть ррональ. Нименова, патріаршества содержить почти во всемъ согласно съ Церковію великороссійскою, дъйствуеть и обливательное крещеніе. Но отнюдь онаго какъ во время Никоново, такъ и послѣ того, даже и въ настоящее нынѣ время въ греческой Церкви не имѣется, о чемъ засвидѣтельствують сія законным и неоспоримыя доказатольства.

б. Греческие патріархи Пансій и Макарій, быникіе на собор'я въ Москв'я въ л'ято дабот и извергнувшіе Никона изъ сана, поставили новаго патріарха Ісасафа й, отъ котораго въ великороссійской Церкви священ-

Такое крещение бывало обыкновенно надъ больными, которые, возлежа на одрахъ, во могли быть погружаемы, в только окроплялись водою ; и крещенныхъ такимъ образонъ внонь на перекрединали. вы льто 6992 бысть соборь въ Константиненаль, на предертнымъ хрань прасытыя Богородицы, зовоныя Донна каристъ, отъ четырехъ меленскихъ натрікрада, Сей синтый соборъ повель, яко аще кто отъ латинъ возвратигоя къ правовлавной восточной Церква, номазовати ихъ святымъ муромъ, а не прекрещиватия. Дон. къ. цет, ант, т. V. стр. 499. Слич. греч. рукон, синод. библ. (XVI в.). N 367. Въ служебникъ патріарка Іоза лят. 1801 въ чинъ креценія. оказано саще боленъ будетъ младенецъ, то подобно быти въжупъм вода теплой, и погрузить (керей) è нь вода по выю, и возливаения сну-на сласу воду отъ чипели десною рукою трижды, глягола; крешается пабъ.... и тако крещено бысть. Вотъ несомнённыя локазательства, что обливательнное крещение принималось и въ восточной и въ россійской Церкви всегда, следов. не носль только Никона.

ство и доднось безпрерывно существуеть. И на опонъсоборѣ новня книги и устави Никонова взданія гречески патріархи приняли и соборнѣ подтвердили, на не прієнлющихъ же новшоства (\*) ужасныя клитвы положили, ко-

(1) Что подъ этимъ словомъ разумѣлъ раскольничій писатель? Если св. сумволъ безъ прилога «истиннаго», троеніе аллилуіи, троенерстное сложение, чтение молитвы Інсусовой съ произношениемъ «Божа нашъ» витсто «Сыне Божій», печатаніе просфоръ крестомъ четыреконечнымъ; то въ томъ же самомъ соборномъ святкъ ясно указаны древнія основанія, по которынть все означенное должно быть пріенлемо, какъ истинно старое. Притомъ, и въ самыхъ уважаемыкъ распольные книгахъ очень нетруано нийти употребление до Никона всего того, что они обыкли по своему невъжеству и унранетик: называть концестволи. Итакъ, спращиваемъ, нибетъ ли кикой симсяз это слово?.. Что васается ужасныхъ клятвъ; то это обычный предлогъ расколоучителей къ уловлению въ свои съти незлобивыхъ (простыхъ) сердценъ. На самонъ дълъ великій соборъ 1667 гола положных клятвы вообще на непокорниковъ св. восточной Цериви согласно учению самого Господа (аще и Церкви преслушаетъ, буди теб'я якоже язычникъ и мытарь. См. толков, сихъ словъ ва Влаговъсти ); но нигдъ не видно, что бы соборъ положиле клачени на тъ или другіе обряды. Такъ, с двуперстномъ сложенія отны собора сдълали особое замвчание, что оно «нанечатася невъжсетвонъ» й неразсудно въ книзъ псалтиръ со возслъдованиемъ и во инитъ..... нотому не примати сіе в никтоже отнынь сему писанно да ввруеть, HENRE AR ACDWATTS, HO INCKODENITH HOBELTBACM'S OTT, TRADULT USTATныхъ и письменныхъ книгъ». Есть ли тутъ хотя налбина наменъ. на накую либо клятву? См. Прибавл. къ акт. ист. том. V. стр. 472. ст. 22. и въ Соборн. свитк. лист. Гі титл. ив. Притомъ, если бы соборъ возлагалъ ужасныя клятвы на «вст чины»; то могъ ли онъ дозволить молитву Гсову «глаголати наединь, якоже кто хощеть»? Собор. свит. лист. 3.

торыя и нанечатали при служебники, и въ соборномъ сритки. О крещении из обливательномъ отъ греческимъ патріарховъ ни мело не восномянуся, и никакого подтвержденія, или новаго преданія, подобно прочимъ нововведеніямъ не было......

Прерываемъ ръчь раскольничьяго писателя, уснлавающагося доказывать, что въ греческой Церкви небыло обливательнего крещенія и въ своемъ усидін. прибъчающаго во лжи и обнану. Три патріарха: восточные Пансій и Макарій и московскій Іоасафъ имѣла особенный случай воспомянуть о крещени полнвательножь. "Къ нимъ возгласи велиній гооударь дарь и велекій внязь Алексій Миханловичь о прежде бывшень соборѣ въ рка году, при святѣйшемъ Филаретѣ Нивитичь, патріархь московскомъ и всеа Россіи, о врещенін отъ римскія въры приходящихъ къ православной. вёрё святыя восточныя Церкве, правильно ли повелёся тёхъ крестити"? Патріархи и весь освящевный соборь занялись разсмотрёнюмъ оснований, на которыхъпатріархъ Филаретъ опредѣлиль перекрещивать латинъ, и нашли, что онъ сдѣлалъ такое опредъление неправильно: и на такое заключение представили свои основанія; въ слёдствіе чего "разсудиша, яко не подобаеть приходящихъ отъ латинъ ко святъй, апостольстъй, восточной Церкве покрещевати, но точно помазывати ихъ святымъ и великимъ иуромъ" (1). Итакъ восточные патріархи и весь освященный соборь рос-

<sup>(1)</sup> Подробные смотр. объ этомъ въ Прибавл. къ акт. истор. т. V. стр. 495-500.

сійсних врлісревих приникли обликательное, преценіе ранкомпленных съ погружательнымъ.

. Ва отонь тольно случай, т. с. нь разсунасти окрашения, совершаемомъ, чрезъ обливание, раскольничий писатель остался вёрень своему преувеляченной вогладу на значение обрадовъ Цернан. Онь скоръе дозволиль себь явную дожь, чтобы доназать современное правооданіе гренесной Церкви свояжь себратьянь (расколь-HARAME), HOROLA NCEPOBHO COULTLOS, TO H BE THOUS спой Церкан бывало и бывать (да и можно им не-GITLS) HE RECEINSCE CAMURE OGALERING, & CRAERES, WO. оно отнодь но можеть быть чернымъ нятномъ дая-CRIMINARY IPABOORABIA FRANCES. THIS OF A CHARTERLINE OF должень быль сублать такое признание, что въ проеки-. нитарія Суханова водлинно говорится, что ока самь. (Сухановъ) о неповторяемости крещенія, совершаемаго чисть обливание, имблъ бесбду съ александрійскимъ патріархонъ Іоенникісмь, который признаваль и обли-, вательное врещене, въ крайнихъ олучаяхъ, за равно-, онявное съ ногружательникы.

Мы обходние другія свидётельства раскольнична. го писателя, усиливающагося доказывать, что во Гроціи не бываеть обливательнаго крепценія. Эти доказательства (<sup>1</sup>) не имёюте никакого значенія. Укажемь на то, что можеть служить нь характеристике самаго пионтеля. Такъ онь наконець начинаеть доказывать, что въ Россіи издресля существоваль обычай совершать.



<sup>(1)</sup> Къчислу ихъ раскольничій писатель относитъ устиныя показанія посыланныхъ отъ білокрин, понастыря иноковъ Алимпія и Павла (его самого!), Амвросія и другихъ.

презнаніе и облавательно. Воть его подлинныя словки "и въ самомъ сердцѣ Россіи было въ частникъ употребленіи обливательное прещеніе, о ченъ довазывають нижеслѣдующія свидѣтельства:

Б. Во дни святёйнаго Фотія, интрополита посновекаго, въ Нов'я град'я возникаю со стороны латвивной обливательное крещеніе, такъ что в'якоторые россійскіе священники даже и муро получали оть латинъ же: о чемъ святёйній Фотій въ посланіи своемъ въ митрополяту новгородскому упоминаеть.

5. Соборъ всероссійскихъ ізраржовь, бынній во Владинірѣ въ лѣто "зуля при митрополитѣ Кириллѣ ни нетребленіе нѣкіихъ безпорядковъ и погрѣплюсчей; и между прочимъ въ 5 правилѣ онаго собора явствуетъ, яко соборъ запретилъ дѣйствовать обливаніе виѣсто тройственнаго погруженія при снятомъ крещеніи (\*).

г. Стоглавный соборь, бывный въ лёто за при богомудромъ Макарін митрополить, возбраниль общевательное крещеніе въ главе з-й сице: "дётей бы крестили въ церквахъ по уставу и по преданію святыхъ апостолъ и святыхъ отець, а не обливали водою, но крестили въ три погруженія". И аще древнія россійскія соборы запрещали: то яви если, яко было (\*) нъ-

<sup>(1)</sup> Өеатронъ истор. и соборн. Филар. изложен. глав. с.

<sup>(\*)</sup> Ислыя не благодарить раскольничыто писателя за его зараже разсуждение въ этонъ случат, Но въ тоже время нельзя не уливляться ему и другимъ учинымъ старообрядцамъ, какъ они не сдълиотъ подобнаго заключени изъ 32 главы стоглава. Если предаются проклатно тъ, иже кто не знаменается двъма персты; то не явт ли есть, ако. было нъкогда въ России (до Никона) трекнерстное сложеніе? Не явт ли, что оно не новщество?

ногла въ Россія въ частномъ употребленін обливатель-

А. Во время патріарнества всесвятѣйшаго Іова отъ лѣта , зъз изъ снизхожденія къ больнынъ младент накъ, даже уставоноложеніемъ въ соборную московскую норковь взошло, какъ явствуетъ въ печатномъ служебникѣ выхода перваго московскаго патріарха Іова, дабы больнаго младенца не погруженіемъ, но во умывальнихцѣ тройственнымъ на главу возліяніемъ крестити.

б. Въ служебникѣ въ четверть листа мелкой печити, нанечатаннонъ между патріарниества въ лѣто /эйча ири царѣ Михаилѣ Осодоровичѣ, тоже какъ и въ служебникѣ натріарха Іова, повелѣвается нездороваго младенца, виѣото погруженія, возливать воду на главу трижды (\*).

Итакъ, послё сихъ вышепредставленныхъ свидётельствъ неоспоримою истиною, заковными и справедливыми доказательствами преисполненныхъ, чего ещедругаго, крёнчайшаго и достовёрнёйшаго паче сего, востребуйте? И если не заснпану испрами потемнённаго любоначалія и праву совёсть имате, зрите, сколь. ясно и внятно доказано о весправедливости противныхъ вапихъ миёній и неосновательныхъ, щаче же и совершенно ложныхъ свидётельствъ, которыми вы столь

<sup>(1)</sup> Почему же выше говорилось, что обливательное крещене. хотя и принато россійскою Церковно равносильнымъ съ погружательнымъ, но уже послѣ Никона? Если оно было «нѣкога» (до Никона) въ частномъ употреблени»; то нѣтъ сомнѣны, было потому, что почиталось за распосильное съ погружательнымъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Шосля этого въ рукописи расколынить толиуетъ, что греки произносятъ има Інсусъ и мелятся троеперстио.

дерзностно противу Церкви Христовой ратоборствуете..... И какой отвѣтъ на сіе дадите не токмо намъ, но и совъсти вашей, а наипаче Тому, который нашего ради спасенія на распятіе Себе предаде и предражайшую кровь на искупление наше пролія, и на томъ важнъйшенъ и страшнъйшенъ событіи новоблагодатный законъ основа, и святъй свеей Церкви предаде, и въ воспоминание смерти Его даже до втораго пришествия своего творити заповёда? То гдё ваша вёра къ матере своей, святъй, соборнъй апостольской Церкен, которую ны такъ неосмотрительно оскорбляется О Церкви святой самъ Господь, вся вёдый, об'єщаль свою помощь, яко и врата адова не одолѣють; Онъ бо самъ есть искусный и неусыпный Коричій блаженнаго корабля сего, да сквозь бури и несносныя погоды, всегда провождаеть его безъ поврежденія".

Digitized by Google

# РБЧЬ

при церновномъ парадё отъ всёхъ войсиъ, составлиющихъ гарнизонъ г. Казани, бывшемъ 16 августа 1806 г., въ казансную кремлевскую военную периовъ не ими Нерунотворенныто обрана Спасители.

#### Христолюбивые вонны!

Настоящій праздникъ усвоенъ православною Церковію русскою отъ греческой, а въ сей послѣдней установленъ въ Х вѣкѣ, въ память перенесенія изъ г. Эдессы въ Царьградъ Нерукотвореннаго образа Господа нашего Іисуса Христа (<sup>1</sup>). Впрочемъ и для всей вселенской Церкви этотъ образъ имѣлъ и имѣетъ большое значеніе. О происхожденіи этого образа свящ. преданіе христіанской древности сохранило намъ одно изъ тѣхъ умилительныхъ сказаній, которыя такъ неотразимо дѣйствуютъ на сердце человѣка своею простотою и величіемъ, мимо всякихъ мудрованій убѣждая его въ божественности св. Вѣры нашей.

(1) М. Евген. Полн. христ. мъсяцесл. стр. 207. Кіевъ. 1854.

Digitized by Google

. . Во преня: земной назни Снасителя, ногда слухи о Его чудесахъ распространился въ странахъ, сепредальныхъ Палеотинъ, владътель сирійскаго города Эдесен Авгарь лежаль на спертномъ одръ. Не видя, но но одному слуху въруя во Імсуса Христа, онъ посылаетъ своего царедворца Аванию съ письмомъ къ Спасителю, усерню прося Его исцилить его оть бользни. Посланному Ангарь сверхъ того поручилъ списать на картинь дорогой для него ликь Гоопода Інсуса. Смотря на божественное изображение, -- такъ дуналъ благочестивый яния,...я буду нихть въ мученияхь болёсни своей отраду. Ананія прибыль вь Іерусальнь и напель Спа-CHITCHS IDONOBERYICHTERS COCHE ILLOHADE, HO HE NOTE. по причний твеноты, подойчи въ Нему. Выжидан, пона народъ разойдется, Ананія сталь на камень и пытался сделоть очеркъ лина Спасителева; но божественное лице Господа сіяло такою непостижимою славою и такъ чудно изибнялось, что живописецъ долженъ быль отказаться отъ попытки изобразить Неописаннаго бренными руками. Інсусь Христось видель напрасный трудъ Художника и, услышают оть него о цёли прихода его въ Іеруселниъ, сиылъ лице свое водою и отеръ полотномъ. Дивное двио! на полотив, какъ на картинъ, изобразился божественный ликь Снасителя. Этоть образь, не руками человёческими писанный, или, иначе, Нерукочеоренный быль принесси въ Эдессу; Авгарь, принных его съ верою, точчасъ ноцёльль, и ве послёлстви, принявь витсть съ своими подданными св. крепеніе, въ знакъ великаго благогов'янія къ иконъ Спасителя, вельль ноставить ее на вратахь города, чтобы

**воб пракодащіе возденали поклоненіе Імеусу** Христу. Тамъ стоялъ образъ девять вёковь (<sup>1</sup>).

Таково церковное преданіе о Нерукотворенновъ образѣ Спасителя. Но съ этимъ овящ. воспоминаніемъ для Казани и для всей Россій связано воспоминаніе о великомъ событіи изъ русской исторіи,—о ваятія Казани. Въ этомъ случаѣ праздникъ этого храма есть праздникъ по преимуществу воинскій, праздникъ въ честь свящ. воинскаго знамени.

При взятін Казани, во дни царя Іоанна Василь-• . . евича, находилось великое нарское знамя съ вышитымъ на немъ Нерукотвореннымъ образомъ Спасители. Дътописи называють это знаия престоносною хоругия христолюбивато воинства; ибо наверху значеннаго дравка быль водружень тоть самый животворящий кресть. который остняль русскую рать на куликовской битвѣ (\*). Таковыя великія воинскія знамена въ древней Руся служили не только средоточіемъ, вокругь котораго собирались и срежались русскіе полки, но и ночитались какъ-бы общею войсковою иконою, на которую молились князь и войско въ походѣ и въ боевое время. Во время битвы воины воодушевлялись вѣрою, смотря на развъвавшееся надъ ними свящ. воображение; на него бросали послёдніе взоры умиравшіе въ битвё.

Предь осадою Казани, когда покоритель Казани двинулся съ войскомъ на казанскую равнину отъ ръки Водги, вокругъ этого знамени собралось колёнопрекло-

<sup>(1)</sup> Ессев. Ист. Церк. кн. 1. гл. XII. Св. Joan. дамоск. О прав. вър. н. IV. гл. 16.

<sup>(\*)</sup> Mukonos. 481. 9. VH. cip. 51. 834. 1794 r.

ненное войско; духовенство служило молебенъ на исхождение ратнымъ, а люди ратные и царь со свитою усердно, со слезами, молились на святой образъ (1).

Во время приступа къ Казани, когда наши войска, сначала занявшія большую часть города, принуждены были уступить предъ страшнымъ напоромъ татаръ, съ отчаяніемъ оборонявшихъ свою столицу, благочестивый царь собралъ послѣднія войска, остававшіяся въ лагерѣ и при немъ, и, взявъ великое знамя, съ надеждою въ душѣ на Бога, устремился съ этимъ свѣжимъ отрядомъ на помощь русскому войску (\*). Тогда мы взяли верхъ и татарская столица пала.

Получивъ вѣсть о совершенномъ взятіи Казани, царь Іоаннъ велѣлъ молебенъ пѣть подъ своимъ знаменемъ, въ своемъ полку, и тамъ, гдѣ знамя царское стояло во время битвы, своими руками водрузилъ крестъ и тогда же повелѣлъ ставить вокругъ знамени церковь (\*). Церковь эта въ тотъ же день выстроена деревянная, и въ тотъ же день освящена во имя Нерукотвореннаго образа Спасителя (\*). Каменная въ башнѣ церковь устроена чрезъ три года и тогда же, по преданію, поставленъ и донынѣ сохраняющійся образъ Нерукотворенный, надъ спасскими воротами, списанный на дскѣ съ царскаго знамени (\*).

(1) Никон. лът. ч. VII. стр. 51. изд. 1791 г.

(\*) Курбск. Сказан. стр. 13.

(<sup>8</sup>) Никон. лът. стр. 181. Царств. кн. изд. акад. наукъ 1769 г. стр. 310.

(<sup>4</sup>) Ист. о каз. царствѣ изд. акад. наукъ г. 1791. стр. 248 гл. LXX.

(°) См. гран. царя къ новг. дыяканъ 15 дек. 1585 г. Допол. къ акт. ист. т. І. № 82.

COE. III.

11

Влагочестивые христіане-воины! Такъ за три вѣка предъ симъ подвизались на этихъ мѣстахъ предки наши-воины христолюбивые. За три вѣка въ укрѣпленіяхъ предъ храмомъ симъ кипѣла кровавая сѣча; близь этой башни сражались отборныя войска татарской столицы, воодушевляемыя примёромъ изувёрнаго магометанскаго духовенства, противъ царскаго отряда (1). Но всѣхъ и все превозмогли православные воины русскіе, пребывшіе вѣрными царю и отечеству даже до смерти. Св. Въра поддерживала одушевление христіанской рати. По сказанию лѣтописцевъ, войска наши шли на приступъ съ пѣніемъ свящ. пѣсней въ честь страстей Христовыхъ и въ честь Богородицы (\*). Въ отвѣтъ на дикіе вопли защитниковъ татарскаго царства, призывавшихъ своего лжепророка, слышался молитвенный возгласъ христіанъ: "Съ нами Богь" (\*). Съ крикомъ: "Боже, помоги намъ"! неслись въ бой полки, вслёдъ за молодымъ царемъ, за развѣвавшимся впереди образомъ Нерукотвореннаго Спаса (\*). И непобѣдимая дотолѣ столица царства казанскаго, пролившая рѣки христіанской крови, безъ жалости торговавшая христіанскими невольниками, представлявшаяся народнымъ преданіемъ не иначе какъ змѣинымъ гнѣздомъ (°), пала во благо Россіи; потому что христіанскіе витязи им'єли твердую въру въ Бога, преданность къ царю и любовь

(\*) Тамже, гл. IV. стр. 11.

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Курбск. Сказан. стр. 14.

<sup>(\*)</sup> Ист. о казан. цар. гл. LXVI. стр. 232.

<sup>(\*)</sup> Соловьев. Истор. Россін. т. VI. стр. 107.

<sup>(\*)</sup> Курбск. Сказан. стр. 13. 14. Ист. о каз. цар. стр. 238.

къ отечеству. "Готовы мы, великій царь, Бога ради иострадати, и за тебя государя умрети, а твое царокое повельніе совершити" ('), отвѣчали полки на рѣчь Іоанна предъ казанскимъ приступомъ. Не даромъ, въѣзжая во взятый городъ, великій покоритель Казани плакалъ, смотря на своихъ сподвижниковъ, уснувшихъ вѣянымъ сномъ въ смертномъ бою, и говорилъ: "о блаженные страдальцы! за ваши подвиги и мученическую смерть да сподобитъ васъ Господь пресвѣтлыя радости овоея наслѣдниками быти и отъ всѣхъ будущихъ родовъ да сіяетъ ваша память вѣчно" (\*).

Правъ былъ въ своихъ словахъ покоритель Казани. Казанскій знаменитый приступъ еще доселѣ живеть въ народной памяти. Взятіе Казани имѣло великое историческое значение для России; это быль первый богачырскій подвигъ нашихъ отцевъ, страхнувшихъ съ себя грозное монгольское иго. Въ Казани магометанскій востокъ сражался съ христіанскою Русью и быль побъждень. Примёрь отцевь не остался безь подражанія въ ихъ дётяхъ и внукахъ. Общирные пределы нашей отчизны неумолкаемо повторяють намъ, что въ сердцѣ русскаго воина никогда не угасала преданность къ самодержавному Монарху съ тёхъ поръ, какъ воля и сила Іоанна въ первый разъ самодержавно собрала русскія войска подъ Казанью и разумно направила великія силы противъ ненавистнаго казанскаго гнѣзда (°); ибо до времени самодержавія Іоаннова

(\*) Ист. о каз. цар. гл. ХХУИ.

11\*

<sup>(1)</sup> Истор. о казан. цар. гл. LXVI. стр. 230.

<sup>(\*)</sup> Лызлов. Скитск. ист. стр. 184.

Русь немало страдала отъ разъединенности общихъ выгодъ городовъ и отъ недостатка порядка. "Тамъ бо языцы поганіи, говоритъ лѣтописецъ, христіанъ воеваху, здѣ же среди земли своея сами бояре и князи мздами и налогами великими и продажами христіанъ губяху... и во всей земли бысть плачь, рыданіе и воиль многъ" (<sup>1</sup>). Іоанну, царю—по изволенію Божію (<sup>2</sup>), выпала доля показать Руси выгоды самодержавія: устроить Русь, ввести порядокъ и строй въ войска. Современниковъ удивляла невиданная стройность въ войскахъ Іоанна. "Вѣ же въ полцѣхъ благочестиваго царя великое урядство... ниже слышано словесе праздна, ни инаго безчинія" (<sup>2</sup>).

Съ тѣхъ поръ, какъ св. крестъ на знамени Іоанна въ первый разъ блеснулъ на твердыняхъ казанскихъ, лучами своими разгоняя тму невѣрія и бросая животворный свѣтъ на отдаленный востокъ, лѣтописи Россіи немало записали случаевъ, показавшихъ, что св. Вѣра есть основаніе того несокрушимаго иужества и той неутомимости въ трудахъ боевой жизни, которыя отличаютъ русскаго воина. Мы можемъ сказать словами апостола, что вѣрою побѣдили царства, вѣрою были крѣпки на войнѣ, вѣрою прогнали полки чужихъ (Евр. 11, 33).

Примѣръ предковъ нанихъ, оставившихъ въ этомъ храмѣ вѣковой памятникъ своихъ доблестей и своей вѣры, памятникъ, поддержанный державною волею не-

<sup>(1)</sup> Ист. о каван. цар. гл. ХХШ. стр. 80.

<sup>(\*)</sup> Ист. Сол. VI. т. стр. 377.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. о каз. цар. г.а. LXVI. стр. 232.

забееннаго самодержца (<sup>1</sup>) и знаменательно назначенный инъ быть храмомъ для войска, да поддерживаеть въ душахъ нашихъ овятня чувства преданности къ св. Вѣрѣ и къ царямъ нашимъ, которымъ Господь даетъ крѣпость, которыхъ жизнь хранитъ для блага Россіи. Примѣръ предковъ нашихъ да утвердитъ въ насъ рѣшимость на защиту вѣры и престола всегда жертвовать не только нашимъ покоемъ и выгодами и пользами, но и послѣднею каплею крови.

Въ исполнении своихъ многотрудныхъ обязанностей върный своему долгу воинъ найдеть тоже укръпленіе въ Богѣ, которое находило русское войско въ битвѣ подъ Казанью, взирая съ вѣрою на Нерукотворенный образь Спасовъ; ибо Іисусь Христось вчера, и сегодня, и во вѣки тотъ же (Евр. 13, 8). Онъ вѣренъ во встахъ своихъ обътованіяхъ и наградахъ для тъхъ, которые надъются на Него, и, по въръ въ Него, не усумнятся положить и душу свою за друзей своихъ (Іоан. 15, 13). Но вѣрный своей присягѣ воинъ еще и на землѣ найдетъ утѣшеніе въ своей совѣсти, какъ предначатие блаженства вѣчнаго. Умилились сердца храбрыхъ воиновъ русскихъ и нашли въ своей душѣ награду, выше которой нѣть на землѣ, когда, по въѣздъ царя Іоанна Васильевича во взятую Казань, тысячи русскихъ плённыхъ упали къ ногамъ его съ плачемъ и словами: "избавитель нашъ! изъ ада ты насъ вывелъ" (<sup>1</sup>).

(\*) Соловьев. Истор. Рос. т. VI. стр. 110.

<sup>(1)</sup> Церковь возобновлена Его Величествомъ блаженной начати Императоромъ Николаемъ I, который въ бытность свою въ Казани въ 1838 г. повелълъ назначить ее для воинскихъ чиновъ съ особымъ при ней священникомъ изъ армейскаго духовенства.

Предъ образомъ (<sup>\*</sup>), завѣщаннымъ городу Казини покорителемъ ея и освободителемъ илѣнныхъ, помолимся за счастіе отечества нашего и о опасеніи боговѣнчаннаго покорителя магометанскаго Кавказа, Государя-Освободителя. Аминь.

Священникъ Платонъ Заринскій.



<sup>(1)</sup> Торжественный молебенъ совершается предъ образомъ Нерукотвореннаго Спаса (въ часовнъ), поставленномъ Іоанномъ Васильевичемъ

# ПОСЛАНІЕ МИТРОПОЛИТА РУССКАГО ІОАННА ІІ КЪ ПАПЪ РИМСКОМУ КЛИМЕНТУ.

Алберть Фабрицій сначала полагаль, что посланіє, надписываемое въ греческихъ спискахъ такъ: "отъ Іоанна, митрополита русскаго, къ Клименту, папѣ римскому", писано было къ Клименту VIII, занимавшему папскій престолъ съ 1592 до 1605 г. Потомъ онъ отнесъ это посланіе къ 1549 году, или, можеть быть, только смѣшалъ годъ обнародованія этого посланія Гербенштейномъ въ латинскомъ переводѣ съ годомъ написанія (1). Но справедливо замѣтилъ уже митрополнтъ Евгеній, что въ 1592-1605 г. не было никакого русскаго митрополита Іоанна, ни въ Римѣ папы Климента. Сверхъ того, предположение, что послание было писано къ папѣ Клименту VIII, опровергается и тѣмъ, что посланіе находится уже у Гербенштейна въ изданія 1549 года; тоже предположеніе, а равно предположеніе, что посланіе писано въ 1549 году, опровергается тёмъ, что греческая рукопись московской сино-

<sup>(1)</sup> Fabric. Biblioth. graeca. tom. XII. pag. 197. Hamb. 1809.

дальной библіотеки, въ которой оно находится, принадлежить XIV вёку, а славянская рукопись гр. Толстова съ тѣмъ же посланіемъ-концу XIV или началу XV в. Сочинитель кіевскаго каталога всероссійскихъ митрополитовъ и уніать Игнатій Кульчинскій (1) полагали. Что посланіе, о которомъ говоримъ, писано къ папъ Александру III (1159-1181 г.), современнику русскаго митрополита Іоанна III. У митрополита Евгенія приведено это мнѣніе безъ всякихъ опроверженій. Оно не можеть быть принято потому, что послание въ греческихъ рукописяхъ надписывается къ папѣ Клименту. Калайдовичъ сообщилъ объ этомъ послании только мнёнія другихъ безъ всякаго съ своей стороны сужденія. Митрополить Евгеній, сдёлавь замѣчаніе, что "при всѣхъ россійскихъ митрополитахъ Іоаннахъ не было никакого папы Климента современникомъ имъ", полагаетъ однакоже, что "посланіе Іоанново несомнительно по всёмъ вышеупомянутымъ свидётельствамъ, а ошибка только въ надписи имени папы", приписываетъ посланіе митрополиту Іоанну III, а по счету другихъ каталоговь IV (1164—1166 г.). Въ "Очеркъ исторіи русской Церкви въ періодъ до-татарскій" (\*) означенное посланіе прямо усвоено Іоанну IV, а доказательствъ на то, что оно ему именно принадлежить, не представлено никакихъ. Равнымъ образомъ въ "Исторіи русской Церкви" (3) принято, впрочемъ также безъ приведения

(3) Пер. 1. стр. 84. 89. Москва. 1848.

<sup>(1)</sup> I. Kulczynsky. Specim. Eccles. ruthen. pag. 114. Romae. 1733.

<sup>(\*)</sup> Христ. чтен. 1847 кн. 1 и 2.

какихъ-либо доказательствъ, что послание писано ийтрополитомъ Іоанномъ IV въ 1164 – 1166 годахъ. слѣдовательно къ папѣ Александру III. Въ изслѣдовани о лиць, къ которому писано послание м. русскимъ Іоанномъ, должно держаться надписанія греческихъ рукописей, по которымъ оно показывается писаннымъ къ папѣ Клименту. Не было ли дъйствительно между панами какого нибудь, съ именемъ Климента, современника одному изъ нашихъ Іоанновъ XI и XII вѣка? Изъ истинныхъ и признанныхъ римскою церковію папъ не было. Но съ именемъ Климента былъ одинъ папа, и притомъ современникъ нашимъ митрополитамъ Іоаннамъ II и III. Извъстно, что по настоянию нъмепкаго императора Генриха IV, бывшаго въ распръ съ Григоріемъ VII, на сеймѣ въ Вриксенѣ 25 іюля 1080 г. избранъ былъ въ папы архіепископъ равенскій, канцлеръ Генриха, Гибертъ, который принялъ наименованіе Климента III. Онъ умерь въ 1099 году, спустя двадцать лѣтъ послѣ своего избранія и сопротивленія Тильдебранду и Урбану II.

Этому папѣ были современны русскіе митрополиты: Іоаннъ II и Іоаннъ III. Къ нему слѣдовательно и было писано посланіе однимъ изъ русскихъ митрополитовъ Іоанновъ. Но митрополитъ Іоаннъ III, который, по лѣтописи, былъ "некниженъ и умомъ простъ и просторекъ", не могъ писать къ папѣ Клименту III. Такимъ образомъ честь авторства, по устраненіи митрополита Іоанна III, несомнѣнно принадлежитъ м. Іоанну II, который, по словамъ тойже лѣтописи, "бысть мужъ хытръ книгамъ и ученія, милостивъ убогымъ и вдовицямъ, ласковъ же ко всякому богату и убогу, смѣренъ же и кротокъ, молчаливъ, рѣчистъ же книгами святыми, утѣшая печалныя", вообще—таковъ, "сякого не бысть преже въ Руси, ни по немъ не будетъ" (1).

Случай къ написанію посланія подань быль Климентомъ III. Для болѣе успѣтнаго противодѣйствія своимъ противникамъ Гильдебранду и потомъ Урбану II, Клименть III старался сблизиться съ восточною Церковію и для этой цёли писаль между прочимъ посланіе и къ нашему митрополиту Іоанну II, въ которомъ хвалилъ православную вѣру и желалъ соединенія церквей. Отсюда объясняется, почему нашъ первосвятитель съ любовію отозвался на доброе желаніе папы, говориль съ кротостію, называль римскаго первосвященника законнымъ пастыремъ, убѣждалъ его отказаться отъ заблужденій латинскихъ и совѣтовалъ обратиться. для окончательнаго рѣшенія дѣла, къ константинопольскому патріарху съ находящимися при немъ митрополитами. Достойно также замѣчанія, что, при изложенія латинскихъ заблужденій, Іоаннъ II неоднократно выражается: "якоже слышахомъ", или: "аще тако суть, аще во истину творимая вами, якоже слышахомъ", и тѣмъ показываеть, что у насъ тогда, какъ и на всемъ востокѣ, судили о заблужденіяхъ латинскихъ преимущественно по слухамъ, и потому могли говорить о нихъ невсегда вѣрно.

Обстоятельства всего дѣла довольно объясняются въ началѣ посланія. "Възлюбихъ о Господи, пишетъ

(1) Полн. собр. русск. льтон. т. 1. стр. 89.

нашь архипастырь къ напѣ римскому, любовь твою, человече Вожій, и апостольскаго достойне седанья и званья, яко, и далече съдя нашея худости и смъренья, любовными крилы постигаеши до насъ и цѣлуеши ны яко своя любезно и молишися духовнѣ и нашю вѣру истинную и православную юже пріимъ чюдищися (1), якоже епископъ вашего священства възвѣсти намъ. Понеже си тако и таковъ ты намъ Богомъ данъ архіерей не яко иже мало прѣжде священствовавши не подобно истинѣ и противно благочестію. Сего ради худый азъ цѣлую тя и честную главу и рамнѣ противу тя цёлую, и буди ми вельми радуяся и отъ вышняя и божественыя руки покрываемъ, и дай же благій и милостивый Вогъ при тобъ и при твоихъ духовныхъ исправитися посредѣ васъ и насъ. И невѣдѣ откуду възникоша соблазни и възбраненье божественнаго пути, яко что ради и како не исправишася збло чюжуся сему. Не въмъ бо кый бъсъ лукавый, завистивъ и истинъ врагъ и благочестію супостать, иже таковыя премѣни и братьскую вашю и нашю (<sup>2</sup>) любовь отверже (<sup>3</sup>) всего кресть. янскаго совокупленья. Не бъхма бо реку (не крестьяны вы), но врестьянъ васъ Божьею благодатью изначала знаемъ и въ мнозъхъ вельми пріемлемъ, но еже не во всемъ держите въру крестьянскую, но во мнозъ раздъляетеся. Смотрите же тако".. Въ слъдующемъ затъмъ разсужде-

<sup>(1)</sup> И нашю в тру-чюдишися: мъсто это не понималъ Гербенштейнъ, ибо перевелъ specialiter interrogas. По сличеню съ текстомъ греческимъ, выходитъ такъ: «и нашея непорочныя и православныя въры догматы пріемлешь и обожаещь. Юже пріимъ произошло, въроятно, отъ смъщения притео съ υπεραποδέχης.

<sup>(\*)</sup> Βυ греческоми тексть: ήμων αγάπην και συμπνοίαν.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ греческомъ тексть: алеоопусаторже: что ближе согласуется съ слъд: всего крестьянского совокупленья.

ній нешего первосвятителя объ отступленіяхъ датинъ различаются три части: въ первой онъ говорить, что всъ христіане признають семь вселенскихъ соборовь. какъ основанія православной въры, и раскрываеть, что на каждомъ изъ этихъ соборовъ присутствовали и римекіе первосвященники, или сами лично, или чрезъ пословъ своихъ. "Симъ тако бывшимъ, спрашиваетъ нашъ архипастырь, откуду раздори и раздёленье посредё вась и насъ быша? Кто бо первое и таковое терніе въ ветсвиъ Римѣ всѣя"? Въ второй части замѣтивъ, что "мно**га** суть и велика (зла), яже отъ васъ дерзается (кроит божественныхъ законъ же и правилъ), отъ нихъ же нала нъкая напишемъ любви твоей", митрополитъ нашъ исчисляеть шесть, болбе извёстныхъ, заблужденій латинскихъ, именно: касательно поста въ субботу, несоблюденія поста въ первую недѣлю великаго поста, запрещенія священникамъ вести брачную жизнь, запрещенія священникамъ совершать таинство муропомазанія, употребленія опрѣсноковъ въ таинствѣ евхаристіи н прибавленія къ символу словъ: "и отъ Сына". "И ина таковая больша сихъ, многа попеченья, исправленью требують, и подобаеть твоему священству къ патріарху Константина града и твоему брату по духу послати и всяко тщанье показати, да разрушатся соблазны и въ едино намъ единеніе быти и въ съгласіе духовно, акоже блаженный апостоль Павель поучаеть глаголя: иолю же вы, братьс, имене ради Господа нашего Іисуса Христа, да тоже проповѣдаете, тоже и глаголете вси, и да не будеть въ васъ распря, будите же въ разумѣ въ томже утверждени и въ томже помыслѣ. Ше-

сти сущамъ винамъ, толика нынѣ отъ многъ, еже слы, шахомъ, написахомъ къ тобѣ, аще кротко и съ нослушаньемъ пріимеши, послёди же и о иныхъ напишемъ любви тноей". Въ третьей, наконецъ, части святитель показываеть по порядку, что каждое изъ означенныхъ шести заблужденій латинскихъ несогласно съ правилами вселенскихъ соборовъ. Всѣ доказательства митронолита основательны и справедливы. Въ краткомъ опровержени странностей папизма онъ пишетъ: "дивно рещи и странно, како дервнусте даже оныхъ 318 святыхъ отецъ и послёдующихъ вселенскихъ съборовъ въру претворити, яко отъ конецъ вселенныя и до конець во всёхъ крестьянскихъ церквахъ согласно въспѣвають, глаголюще: вѣруемъ въ Духъ Святый и Господа животворящаго, отъ Отца исходящаго, съ Отценъ и Сыномъ спокланяемъ и прославляемъ. То почто вы не глагодете, якоже вси крестьяне? приложенье измышляете и новая намъ приводите ученья, апостолу глаголющю: иже благовъстить вамъ паче, еже пріясте, проклять да будеть, егоже да не бутеть вамъ слышати: страшно бо во истину есть едину черту-божественная сложеньемъ измѣнити и прелагати Божія писанья. или не вѣсте, яко таковое велико съблажненье есть. мните бо двѣ власти и двѣ воли и двѣ зачалѣ о Святъмъ Дусъ приводити, низлагающе и умаляюще Его честь и симъ въ Македоньа духоборца запинающеся впадаете въ сресь, сгоже да не будетъ". Заключение посланія не менте достоприм'тчательно, какъ и вступление. "Молюся, говорить Іоаннъ II, и мольбу творю и ирипадаю священнымъ стопамъ твоимъ въздвигнутися

оть сихъ всихъ изряднѣе же о опрѣсноцѣхъ и о семъ реченнёмъ възыскани, еже о опрёсноцёхъ въ святомъ причащеньи, а еже о правъ и въръ имвемъ пагубу. Хотѣлъ же есмь и о удавленныхъ и о нечистыхъ жавотныхъ написати и о мнистхъ ядущихъ мяса; но си послѣди и подобная симъ, яже, дай же Богь, послѣди исправити. Отдаи же ми, Господа ради, отъ многія бо любве таковая написавшу ми тобѣ. Аще суть во истину творимая вами, якоже слышахомъ, испытайте цисанья и обрящете вся си исправленья требующа. Но молю о Господѣ любовь твою впервыхъ аще хощеши напиши въ нашему святому патріарху Константина града и тамо сущимъ митрополитамъ, иже слово животно имуще яко свѣтила въ мірѣ сіяютъ и вьзможни суть Вожіею благодатью таковыхъ взыскати и съ тобою исправити, потомже, аще угодно ти будетъ, прочѣ напишеши и хужьдшему паче встхъ мнт. Цтлую тя и азь Иванъ худый митрополить Рускіи и всіхъ, яже подъ тобою, клирики же и люди, цёлуютъ же вы иже съ нами святіи и боголёпніи епископи и игумени и благочестивіи цари и велиціи людье".

Кротость выраженій, обращенныхъ къ первосвященнику западному, ясность и выборъ спорныхъ пунктовъ и основательность доводовъ, дълая это посланіе поучительнъйшимъ памятникомъ древности, раскрываютъ вмѣстѣ высокое значеніе православнаго іерарха, призваннаго охранять славяно-русскую паству отъ притязаній, пагубное вліяніе которыхъ на славянскую народность обнаружила исторія. Это прекрасный образецъ пастырскаго обличительно-догматическаго посланія.

### ЗАМѢЧАНІЯ НА УЧЕНІЕ РЕФОРМАТОВЪ

#### О СОВЕРШИТЕЛЯХЪ КРЕЩЕНІЯ.

Православная Церковь учить, что для совершенія тамиства крещенія требуется священникъ, законно рукоположенный, или енископъ, такъ впрочемъ, что въ случав какой нибудь необходимости оно можетъ быть совершено и мірскимъ лицемъ, мужескимъ или женскимъ ('). Подобно сему учать о совершитедяхъ крещенія и реформаты, когда усвояютъ совершеніе таинства крещенія только священнослужитедямъ. Но при этомъ они утверждаютъ, что таинство сіе не должно быть совершаемо міряниномъ даже въ случаѣ какой нибудь необходимости, крайности, такъ что если оно соверлиено будетъ имъ въ такомъ случаѣ, то должно быть почитаемо ничего не значущимъ, ничтожнымъ, не дѣйотвитедьнымъ (\*).

12

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Прав. иснов. ч. 1. отв. на вопр. 100 и 103. отр. 76. 78. Спб. 1840.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Туррет. Урок. богосл. облич. ч. 3. стр. 438. 439. Женева. 4685.

Сов. пл.

Такъ утверждаютъ они, очевидно, въ слѣдствіе своего же ученія о не необходимости крещенія, безъ котораго, по словамъ ихъ, можно спастись, и совершать которое поэтому, въ случаѣ какой-либо необходимости, чрезъ лице мірское нѣтъ надобности. Какъ несостоятельно такое ученіе, извѣстно уже намъ ('). Поэтому относительно предъявленія реформатовъ о незаконности крещенія мірянами въ случаѣ какой нибудь необходимости замѣтимъ только слѣдующее:

I. Нѣтъ нужды, что о возможности такого крещенія ничего не сказано явно въ свящ. Писаніи. Когда православная Церковь допускаеть возможность совершать крещеніе и чрезъ мірскія лица, мужчину или женщину; то отнюдь не предоставляеть право совершать оное мірянамъ, вовсе не учитъ, будто оно дояжно быть совершаемо и ими. Въ этомъ случаѣ она, но заботливости о благоугождении Спасителю нашему Богу, который хочеть, чтобы всв люди спаслись (1 Тим. 2. 3. 4), даеть мірянамъ на совершеніе крещенія только дозволение, вынужденное необходимостию, въ слёдствіе которой человікь ногибь бы на віки, еслибы умеръ не крещеннымъ. А на дачу такого дозволения совершенно достаточно твхъ указаний свящ. Писанія, изъ коихъ явствуетъ, что обрѣзаніе, бывшее прообразомъ крещенія (1 Петр. 3, 21), совершалось, въ случав необходимости, и женщинами (Исх. 4, 25), что св. апостолы крестили и въ то время, когда не были еще священнослужителями (Іоан. 4, 2), и что и посль того,

(1) Смотр. Правося. Собестан. 1865 г. ч. 3. стр. 241-283.

какъ сдѣлались они священнослужителями (Іоан. 20, 21-23), Савлъ крещенъ былъ міряниномъ Ананіею (Дѣян. 9, 7-18) (1).

П. Нѣтъ нужды и въ томъ, что постановленія апостольскія, Тертулліанъ, св. Епифаній и бл. Августинъ говорятъ о совершеніи крещенія мірскими лицами съ строгою укоризною (<sup>3</sup>). Изъ сочиненій Тертулліана, постановленій собора ельвирскаго и твореній пр. Іеронима и бл. Августина извѣстно, что дозволеніе такимъ лицамъ совершатъ крещеніе въ случаѣ необходимости существовало въ каеолической Церкви искони (<sup>3</sup>); а изъ разсмотрѣнія тѣхъ мѣстъ изъ сочиненій Тертулліана и твореній св. Епифанія, равно какъ и изъ постановленій апостольскихъ, гдѣ говорится о совершеніи его мірянами съ строгою укоризною, открывается, что въ

(<sup>3</sup>) Пост. апост. кн. 3. стр. 111. 112. Казань. 1864. Терт, Прещ. прот. ерст. гл. 41 и О крещен. гл. 17: тв. ч. 1. стр. 188, ч. 2. стр. 24. Спб. 1847. О покров. дъвъ: тв. стр. 113. Венеція. 1701. Св. Епиф. О ерес. 42. гл. 4: тв. ч. 2. стр. 133. Москва. 1864,

(<sup>5</sup>) Тертулліано: «И мірянамъ въ крайнемъ случаѣ дозволено крестить». Соборо ельенрскій: «во время плаванія въ чужихъ странахъ или если волизи не будетъ церкви, можетъ крестить оглашеннаго больнаго всякій, кто только въ цёлости сохранилъ свое омовеніе и не двубраченъ». Пр. Іеронимъ: «крестить, въ случаѣ необходимости, позволительно и мірянамъ». Бл. Асгустимъ: «и мірянинъ, въ случаѣ необходимости, можетъ преподать крещеніе». Терт. О крещ. гл. 17: Тв. ч. 2. стр. 23. Спб 1847. Собор. ельвир. прав. XXXVIII. Пр. Іерон. прот. люциферіанъ: тв. т. 2. стр. 165: Царижъ, 1845. Бл. Асгуст. врот. писъм. Пармен, кн. 2. гл. 13: тв. т. 9, стр. 29, Антверпенъ, 1700.

12\*

<sup>(1)</sup> Что Ананія крестилъ Савла, будучи діакономъ, въ доказательство этого напрасно указываютъ реформаты на постановленія апостольскія (кн. 8. стр. 306. Казань. 1864 г.); ибо діакономъ называется здѣсь Филиппъ, крестившій евнуха кандакійской царицы (Дѣян. 8, 38), а Ананія, крестившій Савла, именуется вѣрующимъ братомъ (*πиото* сабедфос).

нихъ разумѣется на этотъ разъ не случай необходниости, но дерзость дѣлать это по силѣ власти или по праву на то, во всякомъ случаѣ принадлежащему только священнослужителямъ Церкви и ни въ какомъ случаѣ не принадлежащему мірскимъ лицамъ, а между тѣмъ усвоявшемуся послѣдними въ обществахъ еретическихъ (<sup>1</sup>).

(1) Постановленія апостольскія: «О крещеній чрезъ женщинъ да будеть вамъ въдомо, что покушающимся на него предлежитъ не малзя опасность: почему не соизволяемъ на него, ибо это опасно, даже беззаконно и нечестиво. Если глава жены мужъ (1 Кор 11, 3), и осли въ овященство избирается онъ; то несправедливо поступать вопреки закону творенія и, оставивъ начало, обращаться къ остальному твлу.. Если въ предъидущемъ не позволили мы женщинамъ учить; то какъ позволить имъ кго, вопреки природъ, священнодъйствовать? Поставлять при богиняхъ женщинъ-священницъ есть заблуждение еллинскаго безбожия, а не постановление Христово. Притомъ, еслибы надлежало креститься отъ женщинъ; то, конечно, н Господь крестился бы отъ Матери своей, а не отъ Іоанна (Мате. 3, 13), или, посылая насъ крестить (Мато. 28, 19), Онъ вмъстъ съ нами послалъ бы на тоже дъло и женщинъ. Однако, ничего такого Онъ никогда не повелтвалъ и не предалъ въ писании; ибо зналъ и чинъ природы, и благоприличіе дѣла, какъ творецъ природы и законоположникъ постановления». Тертулліанъ: «жены ихъ (еретиковъ) чего себѣ не позволяютъ? Онѣ осмѣливаются учить, имѣть состязанія, объщавать исцъленіе, а можетъ быть и крестить.. Цркоторыя жены (еретическія) присвоили себѣ право учить. Неужели будутъ• онь столько дерзки, что нокусятся и кресгить?. Посмотримъ, касается ли давь то, что постановлено чиномъ церковнымъ относительно женъ. Женъ не дозволено ни говорить въ церкви (1 Кор. 14, 34), ни **учить, ни крестить, ни дълать приношенія, ни, вообще, присвоять се**бъ что нибудь такое, что составляетъ дъло мужчинъ или касается обязанностей священнослужительства. Позволительно ли что нибудь изъ этого деве? Если во всемъ для нея тогъ же законъ, какой и для жены, съ которою она равно обнаана быть скромною; то на каконъ основании позволительно ей будетъ то, что непозволительно ни одной женщини? Какое имветь она преимущество у себя кромв того, что она-атва»? Св. Епифапій: «Маркіонъ даетъ и женщинамъ власть (туч еписоні) преподавать крещеніе». Пост. anocm. кн. 3. сгр. 111. 112. Казань. 1864. Тертуя. Прещ. прот. срет. гл. 41. и О крещен. г.н. 17: тв. ч. 1. стр. 188. ч. 2. стр. 24. Сно. 1847. О покров. дъвъ: тв. стр. 113. Венеція. 1 01. Св. Епиф. О ерес. 42. гл. 4: тв. ч. 2. стр. 133. Москва. 1864.

III. Разительное доказательство того, что такиотво крещенія, совершенное правильно піряниномъ, почителось въ Церкви имѣющимъ полную силу, такъ что не должно быть повторяемо, представляеть намъ соборное ръшеніе, произнесенное александрійскимъ епископомъ Александромъ объ отрокахъ, крещенныхъ св. Асанасіемъ великимъ въ отрочествѣ своемъ, когда онъ быль міряниномь. Объ этомъ Руфинъ аквилейскій разсказываеть въ слёдующихъ словахъ: "Епископъ Александръ, празднуя день мученика Петра въ Александріи, по окончании торжества ожидаль на мёстё близь моря клириковъ, которые им'ели об'едать съ нимъ. Въ это время вдали на берегу моря онъ видитъ игравшихъ, по обычаю, отроковъ, которые въ своихъ играхъ подражали епископу и тому, что обыкновенно совершается въ церкви. Пораженный этимъ, онъ приказываетъ позвать къ себѣ клириковъ, и показываетъ имъ, что самъ видить вдали. Затьмъ онъ повелвваеть имъ идти и взять и привести всѣхъ отроковъ въ нему. Когда отроки представлены были къ нему, онъ спрашиваетъ у нихъ, что это у нихъ за игра и что или какъ они делаютъ? Отроки отъ страха, свойственнаго ихъ возрасту, сначала запираются, но потомъ разоказывають о своемь дёлѣ по порядку и признаются, что они крестили нѣкоторыхъ, огланенныхъ Асанасіемъ, который въ дѣтской игрѣ представлялъ лице епископа. Александръ тщательно распрашиваеть ихъ, кого именно крестили они, о чемъ спращивали крещенныхъ и что эти отвѣчали; распросиль онь по сему и спрашивавшаго крещенныхъ. Когда оказалось, что они соблюли все по чиноположеню Вёры нашей; то, посовётовавшись съ сонмомъ клириковъ, постановилъ, говорятъ, что надъ тѣми, которые сподобились воды при правильныхъ вопросахъ и отвѣтахъ, не должно повторять крещеніе, а надобно только восполнить то, что совершается обыкновенно священниками" (<sup>1</sup>).

(1) Руфин. Истор. церк. кн. 1. гл. 14: полн. курс. патрол. т. XXI. стр. 487. Паряжъ. 1849. Снес. Сократ. Истор. церк. кн. 1. гл. 15. стр. 73-74. Сиб. 1850. Созомен. Истор. церк. кн. 2. гл. 17. стр. 117—118. Саб. 1851. Фот. Библіот. код. ССLVIII: твор. т. IV. стр. 132. Парижт. 1860. Іоан. Мосх. Луг. духовн. гл. 195. стр. 213-214. Москва. 1854. Спангеймъ говоритъ, что прописанное событіе есть не болію, какъ вымысль, но заслуживающій никакого въроятія. Но еслибы оно было вынысломъ, Руфинъ никакъ не осмвлился бы сказать, что «слышиль о немь отъ жившихъ вместе съ св. Аванасіемъ» (— стр. 486—487): за такую рѣчь современники обличили бы его во лжи; ибо онъ славился (390 г.) почти при жизни св. Аванасія (+373 г.). Съ другой стороны, событію тому Никафоръ Каллистъ сопоставляетъ другое такое же событие, случивидееся въ его время въ Константинополь (Никиф. Калл. Истор. церк. кн. 3. гл. 37. стр. 187. Франкт. 1588 г.): значитъ, событіе то отнюдь не есть единственное и невъроятное. Наконецъ, еслибы событіе то было вымысломъ, послѣдующіе древніе писатели церковные не замедлили бы замътить, что состоявшееся по поводу его постановление Александра противно въроучению Церкви; но этого ни одинъ изъ нихъ не сдълалъ; значитъ, постановление то сообразно съ въроученіемъ Церкви.

# О ЕДИНОВ ВРІИ ВЪ НИЖНЕТАГИЛЬСКОМЪ ЗАВОДЪ И ЕГО ОКРУГБ.

(продолжение) (1).

Потерявъ надежду пріобрѣсти вогульскую часовню, безпріютные единовѣрцы нижнетагильскіе рѣшительнѣе стали стремиться къ занятію главной троицкой часовни. Они понимали, что для развитія и успѣховъ единовѣрія, необходимо разрушить главное гнѣздо раскола— троицкое общество, откуда заправляли всѣми дѣлами прочихъ раскольническихъ обществь.

Начиная рёшительную борьбу съ троицкимъ обществомъ, единовърцы дали довъренность, для хожденія по своимъ дёламъ, ревностному поборнику святаго дёла Өедору Агаө. Уткину. Уткинъ былъ человъкъ умный, рёшительный и ревностный поборникъ единовърія, имъвшій огромное (<sup>4</sup>) вліяніе на всъхъ раскольни-

.!

<sup>(1)</sup> Смотр. Правосл. Собеста. 1866 г. част. 1 стр. 33—36. част. 2 стр. 167—218. част. 3 стр. 48—79.

<sup>(\*)</sup> Уткинъ былъ въ такомъ уважени у нижнетагильскихъ раскольниковъ, что принятое и обстанваемое имъ единовтрие было названо Уткиною сърою, а свяшенникъ Пырьевъ Уткинымъ попомъ.

ковъ. Уполномоченный данною довѣренностію общества, онъ 11 іюня 1838 г. подалъ въ свят. синодъ прошеніе "о водвореніи въ святотроицкую часовню принятаго единовѣрцами священника и о превращеніи этой часовни въ церковь". Чрезъ полгода Уткинъ, Костинъ и Н. Сиротинъ письмомъ просили оберъ-прокурора св. синода Протасова датъ движеніе и положительный исходъ ихъ просьбѣ, указывая на то, что въ 1830 г. троицкая часовня била въ нѣноторыхъ мѣстахъ поправлена.

Получивъ отъ правительства рѣшительный отказъ на просьбу о бѣгломъ священствѣ, раскольники тенерь старались уже только о томъ, чтобы удержать за собою троицкую часовню и не допустить въ нее благословеннаго священника. Вслѣдствіе этого троицкіе раскольники подали пермскому губернатору просьбу, ища его покровительства и ходатайства предъ правительствомъ, о томъ, чтобы троицкая часовня оставлена была за ними, а не за Уткинымъ съ единовѣрцами. Узнавъ объ этомъ, Уткинъ со своей стороны также подалъ губернатору бумагу противъ незаконныхъ нскательствъ раскольниковъ, и доказывалъ, что раскольники менѣе имѣютъ права на троицкую часовню, чѣмъ единовѣрцы, принявшіе законнаго священника.

Пока между единовѣрцами и раскольниками пройсходила эта борьба изъ-за часовни, просьба Уткина свят. сунодомъ была доведена до свѣдѣнія Государя Императора. Министръ внутреннихъ дѣлъ и оберъ-проку-

Въ окрестностахъ нижнетагильскаго завода это названіе священнику такъ было усвоено, что даже въ о≁ещіальныхъ дѣлахъ его еамиліею считали—Уткинъ. Прот. Пыр. записк. № 358.

рорь свят. сунода представшли на Высочайшия благоусмотртніе, что 1) общество единов врцевъ, образовавшоеся въ нижнетагильскопъ заводъ независимо оть перваго никольскаго общества, инветь своего священника, но не имъетъ мъста для общественнаго богослуженія; 2) это общество, возникшее изъ среды раскольниковъ троицкой часовни, напрасно пыталось пріютиться, по добровольной, но несостоятельной уступкъ раскольниковъ, въ часовелхъ выйской и вогульской, которыя были потожъ запечатаны; 3) троицкая часовня, о которой просять единовърцы, остается открытою, хотя ее давно следовало бы запечатать, какъ поправленную, вопреки законныхъ постановлений, и 4) эта часовня служить главнымъ гнъздомъ и опорою раскола, который, за лишенюмъ бъглаго священства, принимаеть направление къ безпоповщинѣ. Въ подтверждение этого было готовое событіе-возникновеніе сводныхъ браковь, начавшихся въ нижнотагильскомъ зоводѣ въ 1839 году.

По разсмотрѣніи дѣла о троицкой часовнѣ, Государь Императоръ нашелъ просьбу единовѣрцевъ основательною и законною. 20 февраля 1840 г. онъ благоволилъ дать, чрезъ министра внутреннихъ дѣлъ, повелѣніе о передачѣ троицкой расконической часовни въ нижнетагильскопъ заводѣ въ вѣдѣніе тамошнихъ единовѣрцевъ.

Вслёдствіе этого пермскій губернаторь, сообщивпій о Высочлйшей вол'я архіепископу Аркадію, назначилъ осинскаго судью Соболева и жандарискаго подполковника Жадовскаго въ нижнетагильскій заводь-передать троицкую часовню единовёрцамъ съ ихъ священникомъ Пырьевычъ. Предувёдомлевный объ этомъ отъ архіепископа Аркадія, священникъ Пырьевъ марта. 30 ч. 1840 г. былъ приглашенъ къ принятію троицкой часовни чрезъ нижнетагильскаго управляющаю Бёлова.

Опасалсь безпорядковъ со стороны раскольнековь, упомянутые чиновники приступили къ занятно завжтной троинкой часовни съ должною осторожностию и врайнею осмотрительностію, безъ предварительной огласки. Въ два часа по полудни (30 марта 1840 г.) вибств явились къ ограда часовни жандариский подполковникъ Жадовскій, судья Соболевъ, управляющіе заводами Даниловъ, Бѣловъ, Швецовъ, приказчикъ Львовъ и священникъ Пырьевъ. Ихъ сопровождали понятые и нѣсколько полицейскихъ служителей, которымъ велёно было, въ отвращение безпорядковъ со стороны раскольниковъ, оцёпить ограду часовни. Вступивъ въ троицкую часовню, это знаменитое святилище . нижнетагильскихъ раскольниковъ, Соболевъ обратился къ священнику Пырьеву съ вопросоиъ: "вы ли эдёшый единовърческий священникъ о. Іовниъ Пырьевъ". Получивъ утвердительный отвётъ, Соболевъ продолжалъ: "Государь Императоръ Высочайше повелѣть соизволилъ: эту самую часовню, въ которой мы теперь находимся, передать вамъ съ вашею паствою. Исноднить же сію волю Государя Императора г. начальникъ губерни поручиль мнь. А посему я вамь и передаю; извольте принять это все" (и указаль на все въ часовнѣ). Священникъ отвёчалъ: "волё начальства повинуюсь и принимаю все". Жандармскій подполковникъ присовокупиль: "и довольно. Высочайшая воля Государя Императора исполнена". Но такъ какъ часовня, по ветхости, требовала исправленій, то была тогдаже запечатана и обезопашено ел имущество наружнымъ карауломъ. Ключь отъ часовни переданъ священнику, представителю не многочисленныхъ, но искреннихъ единовърцевъ, законныхъ наслъдниковъ святотроицкой часовни.

Обрадованный передачею. часовни, миссіонерь Оглоблинъ писалъ священнику Пырьеву: "Слава всеблагому промыслителю нашему Богу, услышавшему воплы и моленіе нынѣ недостойныхъ рабовъ своихъ. И вы и преданная вамъ цаства ваща вощли наконецъ въ то знаменитое святилище, куда давно такъ сильно стремились сердца ваши. Я говорю: знаменитое. И подлинно. Нижнетагильская святотроицкая старообрядческая часовня и была и есть знаменита по многимъ отнощеніямъ. Она знаменита по своей древности, по своей огромности и по тёмъ многоцённымъ сокровицамъ, которыя ей принадлежать. Она знаменита по тому многочисленному и богатому обществу, которое такъ давно въ нее стекалось; но паче и паче она знаменита твмъ многотруднымъ до нея доступомъ, который такъ давно озабочиваль вась и вашу ревностную паству и самое правительство... Итакъ, вполнѣ ваша радость исполнилась. Хваля Господа, да празднуете грядущіе праздники во гластхъ радованія. Побъдитель ада не престаеть карать душегубительное изчадіе ада расколь.. Передача въ ваше въдъніе большой часовни подвигнеть многихъ къ примиренію съ святою Церковію" (').

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ подобномъ же тонъ миссіонеръ спъплия заявить свое сочувствіе и паствъ священника Пырьева: «кому не извъстно, съ

Но рано торжествоваль поб'йду достопочтенный о. миссіонеръ; рано радовались пріобр'йтенію зав'йтной часовни и единов'йрцы. Завлад'йть этикъ сокровницемъ огромнаго, сильнаго общества раскольниковъ было не такъ легко.

Лишь только раскольники узнали, что часовня троицкая передана единов рческому священнику съ его наствою, тотчась обратились къ своей часовнѣ, передавая в сть объ этомъ одинъ другому. Они толпа за толною сбътались къ своему древнему гнѣзду. Поставленная, по запечатани часовни, полицейская стража охраняла двери часовни и ея ограду. Приливъ народа

какимъ попеченіемъ, съ какими заботами, съ какимъ пламеннымъ усердіемъ вы искали сего сокровища (святотроицкой часовни)? Много, очень много вы учинили добраго, положивши твердое основание для своего общества. Теперь инновали всь ваши недоумънія о изсть вычания браковъ, о мъсть пріобрътенія св. даровъ. Теперь можно уже открыто обнимать другъ друга безъ раздъленія на церковнаго и часовеннаго единовърца. Слава Богу. Приспъваетъ благопріатное время спасительнаго единения. Умолкнуть безразсудныя глумленія, томившія сердца ваши чрезъ долгое время. Мужіе неразумивія не разуміша сихъ. Чімъ доліве не сдавалась крішость (святотронцкая часовня), тъмъ славнъе побъда. Вогъ новый и самый разительный опыть, что съ терпеніемъ и при твердомъ упования на всеспльную помощь Божно самыя невтроятныя трудности современемъ преодолъваются. Да заградятся уста лжесловесниковъ, изрыгающихъ непладно злохуления свои на невинное единовъріе» (Пр. Пыр. записи. № 121). Упоминаемое здъсь дъление единовърцевъ на часовенныхъ (прихожанъ священника Пырьева) и церковныхъ (прихожанъ николькой церкви) составляетъ печальное явление, характеризующее понятія единов'ярцевъ тогдашняго времени. Раздѣленіе было такъ ръзко, что единовърцы о. Пырьева не могли согласиться даже на то, чтобы онъ, для приготовления св. даровъ, служилъ въ великий четвертокъ въ никольской церкви съ тамошними священниками. Совъсть единовърцевъ, не очищенныхъ отъ предразсудковъ, немощеетвовала до врайней степени. Это раздъление между троицкими и никольскими единовтрцами оставило глубокую черту, которая и донынт не совстмъ сгладилась.

увеличивался быстро. Скопище раскольниковь медлило не долго. Разбросавъ стражу, охранявшую часовенный погость, раскольники съ изступлениемъ ринулись къ дверянъ часовни, на которыхъ наложена была казенная печать, охраняемая также карауломъ. Такъ какъ у раскольниковь была ежедневная въ часовнё служба, то, нодъ предлогомъ богомолья, они ръшились, во что бы то ни стало, завлядѣть часовнею, очетоять ее общини силами. Разъяренные, разогнавъ караулъ, охранявший двери часовни, они сорвали съ нихъ почать, но еще не успѣли вломиться въ дворь. Вдругъ явились тутъ заводскій исправникъ и управляющей заводами Бѣловъ. Полицейская стража была вовобновлена и усилена, буйные раскольники, командовавние скопомъ, были переловлены и взяты въ полицію. Народъ нёсколько уснокоилоя. Но ропотъ, неудовольствіе, злословіе и угрозы священнику и его паствъ не останавливались ни на минуту. Это продолжилось до 10 ч. вечера. Въ 11 часу толна раскольниковъ увеличилась такъ, что въ часовенной оградѣ было тѣсно; быль народъ и за оградою. Все внимание ихъ сосредоточено было на часовни; у всёхь было одно желаніе отстоять часовню, и всёни овледбло одно общее чувство злости и ненависти къ священнику и его паствѣ. Въ это время кто-то наъ толпы вдругъ вскричаль: "попъ Иванъ (священникъ, принявший часовню) уже въ часовнъ; онъ влунаень туда сверными дверьми и хочеть начинать молиться". Народъ разъярился и закричаль: "Матушка Богородица, отвори намъ дверь". Передовая, отборная жолла саночинниковъ, съ помощію желізнаго лома, дав-

нула дверь, и дверь съ сильнымъ трескомъ распахнулась. Всё закричали: "Матушка Богородица отворила намъ дверь". "Теперь попа Ивана мы изорвемъ всего", кричали особенно женщины. Но какъ они изумились, когда въ часовнѣ не нашли священника, который въ это время быль дома, на запорѣ, въ охранени нѣкоторыхъ изъ своихъ прихожанъ. Не нашедши священника, раскольники, для прикрытія своей неудачи, на другой день распустили молву, что священникъ успѣлъ скрыться въ домъ своего прихожанина Салаутина, на усадьбѣ котораго находилась часовня. Долго раскольники караулили священника, не выйдеть ли онъ отъ Салаутина, чтобы выместить на немь свою ярость. Но священника у Салаутина не было. Очень въроятно по тогдашнимъ обстоятельствамъ, что священника лишили бы жизни, если бы онъ попался этой изступленной толиѣ ожесточенныхъ раскольниковъ.

Вь этоть день (31 марта) смуть и безпорядковъ между раскольниками жандармскій подполковникъ Жадовскій приказаль имъ собраться для выслушанія. Высочайшей воли о передачь часовни священнику. Раскольники собрались и ожидали Жадовскаго, но онъ почему-то не явился къ нимъ и не объявиль распорыженія правительства. Раскольники воспользовались этимъ обстоятельствомъ и распустили молву, что нередача часовни произведена не по Высочайшему указу; и потому рѣшились отстаивать часовню еще съ большею смѣлостію.

Апрѣля 2 ч. вечеромъ вошелъ въ троицкую часовню управляющій Фотій Швецовъ, въ вопровождения

полицейскихъ служителей и приказчика полиція Прокопья Львова. Управляющій началь убѣждать раскольниковъ не противиться законнымъ распоряжениямъ правительства и отдать часовню единовърцамъ. Выслушавь увѣщаніе управляющаго, одна женщина изъ толны, наполнявшей часовню, ухватилась за ноги Швецова и, подъ предлогомъ слезной просьбы, стала такъ сильно вытёснять его изъ часовни за ноги, что онв почувствоваль не простую просьбу женщины, а общую сдёлку раскольниковъ и самую опасность входить въ часовню, въ такую толпу неблагонамъренныхъ раздраженныхъ людей. Однако, чтобы более убедиться въ ихъ неблагонамъренности и показать въ себъ власть начальника, Швецовъ оттолкнулъ отъ себя женщину довольно ръшительно. Та завопила какъ-бы подъ ударомъ палки, и въ это время вся толпа раскольниковъ сь необыкновенною яростію, остервенившись, окружила Швецова и готова была растерзать его какъ-бы за причиненную обиду женщинь. Со всъхъ сторонъ на управляющаго посыпались попреки и самыя колкія рутетельства. При такихъ обстоятельствахъ Швецовъ устремиль взорь на самаго дерзкаго ругателя и спросиль его: "чей ты"? "Не скажусь", отвѣчаль буйный. Полицейские тоже не могли узнать его. "Ты господский человѣкъ"? снова спросилъ управляющій. "Господскій", отвѣчалъ раскольникъ. "Знаешъ ли ты, что я управляющій"? продолжаль Швецовь. "Знаю", отв'язль тоть. Прочіе раскольники, видя, что управляющий не-

премённо хочеть знать его и желая устранить своего

сосбищина еть упревляющего, подставнии другаго на

ифото его, малолитняго, а перваго скрыли въ толий своей. Малолфть настроень быль говорить съ управляющимъ также, какъ и первый, дерзко, нагло. Управляющій обратился въ мальчику съ тёмиже вопросами. какъ и къ первому, и получилъ такіе же отвѣты и въ томъ же тонћ, какія сдедаль и нервый раскольникь. Когда малый загрубиль съ управляющимъ, Швецовь ириказаль бывшимъ тутъ полицейскимъ служитедямъ взять его подъ стражу. Полицейские, взявъ мальчика за рукавь, хотъли вывести его изъ засовни. Раскольники ухватили малаго въ оханку, дернули его такъ сильно, что у полицейскихъ остался только рукавъ его кафтана. Мальчикъ безрукавый былъ скрытъ въ толит раскольниковъ. Послѣ этого управляющій и всѣ полицейские служители, видя себя въ опасности, двинулись къ лерямъ, надёясь по рукаву добраться послё до грубіяна. Но раскольники заслонили выходъ изъ часовни и сомкнулись въ самый тесный кружекъ, оцеривъ управляющаго съ полицейскими служителями. Вдругъ у полицейскихъ мгновенно выдернули рукавъ мальчика и погасили въ часовнъ горъвшія кое-гдъ свъчи. Биль глубокій вечерь. Въ часовнь тма и вэбаланученияя толпа буйныхъ раскольниковъ, готовыкъ выместить на управляющемъ гнѣвъ свой за часовню. Видя сильную опасность, приказчикъ полицейский Львовъ рванлся на крайною мёру. О томъ, чтобы проскольэнуть во чесовни въ огреду, нечего было и дунать. Шелая подать нохощь управляющему извиб, Львовь ариноднялся на стоявично у стёлы сканойку и ринулся от окно; какъ вдругъ сто ухвалилъ за паннель н

۱

удержаль стоявшій туть раскольникь. Раскольники однако поняли, что дёло идеть не на шутку и придется имъ отвѣчать. Изъ толпы народной послышался годось: "что ты, Прокопій Өедоровичь, испугался и хочешь бѣжать чрезъ окно? У насъ есть дверь. Всѣмъ туда дорога". Львовъ, между прочимъ, кое-какъ успѣлъ разсмотрѣть стоявшаго противъ окна старшину часовеннаго Савву Красильникова, и вскричаль ему во всеуслышаніе: "Савва Естифеичъ! ты извѣстный человѣкъ; ты старшина этихъ людей. Смотри, худо дѣлаютъ они; смотри, чтобы еще хуже чего не случилось; тебѣ доведется отвѣчать за все: побереги хоть себя-то". Савва догадался, что точно ему нехорошо будеть; цотому что на него было указано, какъ перстомъ. Другіе также поняли это и, чтобы помочь Красильникову выпутаться изъ этого замѣчанія, сами начали растадкивать толпу народную и въ скоромъ времени дали управляющему просторь и свободную дорогу къ дверямъ. Но управляющій, видя, что раскольники пріутихли и ноуспокоились изъ-за Красильникова, еще сдёлаль имъ приличное увѣщаніе, чтобы оставили часовню за священникомъ безъ сопротивленія высшей власти. Раскольники отв'язали свое: "умремъ, а часовню не отдадимъ". Видя безуспѣшность увѣщаній, Швецовъ посившиль съ приказчикомъ Львовымъ и прочими полицейскими служителями поскорѣе оставить сколище и выйти изъ часовни, и всѣ вышли благополучео. Съ этой поры заводскія власти поняли, что ходить въ часовню съ увъщаніями неудобно (1).

13

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Прот. *Пырьев*. заниск. № 123. Соб. ш.

На другой день судья Соболевъ самъ лично объявиль троицкому обществу раскольниковъ Высочайшую волю о передачѣ часовни священнику Пырьеву съ его единовѣрцами. Но въ отвѣтъ на это на другой же день раскольники въ числъ 243 человъкъ подали судьѣ Соболеву объявленіе, что они, сомнѣваясь въ дъйствительности объявленнаго имъ Высочайшаго указа, не могуть согласиться уступить свою троицкую часовню единовѣрцамъ о. Пырьева. Тѣмъ дѣло и кончилось. Раскольники отстояли часовню и стерегли ее неутомимо. Уравляющие заводами Даниловъ, Бѣловъ и Швецовъ и послѣ этого продолжали дѣлать раскольникамъ кроткія ув'єщанія не противиться волѣ Государя Императора; но раскольники твердили одно: "головы положимъ за часовню, а благословеннаго попа не пустимъ", и поперемѣнно оставались въ ней толцами до 15 числа слёдующаго мая мёсяца.

При такихъ обстоятельствахъ пермскій губернаторъ Огаревъ нашелся вынужденнымъ, чрезъ нарочно посланнаго въ С.-Петербургъ, просить у министра внутреннихъ дѣлъ болѣе рѣшительныхъ мѣръ, чтобы оставить часовню за священникомъ, которому она была уже передана по Высочайшему распоряженію. Министръ довелъ объ этомъ до Высочайшаго свѣдѣнія. Государь Николай Павловичъ соизволилъ повелѣть: "очистить часовню отъ мятежниковъ, оставя ее въ распоряженіе священника".

12 мая (1840 г.) въ нижнетагильскій заводъ пріѣхалъ начальникъ губерній Огаревъ и приступилъ къ дѣлу вторичной передачи троицкой часовни единовѣр-

Digitized by Google

цамъ. Прежде всего собрано было до 30 ч. раскольниковъ, главныхъ крикуновъ, служившихъ опорою старшинамъ, и задержано до времени при полиціи. На другой день (13 мая) въ большомъ залѣ главной конторы открыто было временное присутствіе, членами котораго были: начальникъ пермской губерніи Огаревъ, жандармскій подполковникъ Жадовскій, чиновникъ уголовной палаты Несчанскій, екатеринбургскій уѣздный судья Анисимовъ, екатеринбургскій стряпчій, осинскій уѣздный судья Соболевъ и заводскій исправникъ Тепловъ, и отъ заводоуправленія управляющіе: Даниловъ, Бѣловъ и Швецовъ.

Сначала въ присутствіе были потребованы главные возмутители въ обществъ раскольниковъ, задержанные ранће при полиціи. Объявивъ Высочайшую волю о передачѣ троицкой часовни единовѣрцамъ, губернаторъ спросиль призванныхъ раскольниковъ, повинуются ли они Высочайшей вол Государя Императора. Раскольники были въ нерѣшительности. Мысль стоять за часовню и страхъ не повиноваться Высочайшей власти колебали ихъ. Сдёлавъ новое увѣщаніе покориться волѣ правительства, губернаторъ потребовалъ отъ нихъ рѣшительнаго отвѣта. Предчувствуя непріятныя послѣдствія упорства въ противленіи Высочлишей воль, 27 человѣкъ изъ раскольниковъ изъявили свое согласіе не только передать часовню единовѣрцамъ, но и убѣждать къ тому другихъ. Согласіе свое они подтвердили подписомъ на бумагѣ, и были уволены изъ присутствія. Но трое остальные отказались повиноваться Высочайшему распоряженію и кричали: "головы свои положимъ,

13\*

а часовни не отдадимъ благословеннымъ". Тогда губернаторъ распорядился: непокорныхъ отослать въ этапъ, для препровожденія въ острогъ. Были поданы лошади и трое упорныхъ, въ сопровожденіи исправника, перевезены въ этапную нижнетагильскую станцію. Арестованные раскольники, во время дороги, пришли въ себя и поняли. что, противясь предержащей власти, они противляются Божію повелѣнію. Прибывъ въ этапный домъ, они объявили исправнику, что не желаютъ ослушаться распоряженій правительства и съ своей стороны уступаютъ часовню. Вслѣдъ за этимъ, по распоряженію губернатора, они были возвращены домой съ подпискою не возмущать народъ къ бунту, а уговаривать его къ покорности.

Давь время одуматься мятежному скопу самочинниковъ, губернаторъ чрезъ день (15 мая) потребовалъ къ себѣ тѣхъ, которые изъявили согласіе отдать часовню и подпискою обязались убъядать къ тому прочихъ раскольниковъ, засѣвшихъ въ часовнѣ. Но слѣдствіемъ ув'ящаній ихъ было презр'вніе, которое они встрѣтили отъ своихъ. Губернаторъ снова послалъ ихъ увъщевать мятежниковъ, которыми была наполнена часовня. Такъ какъ, для поддержки сопротивленія между раскольниками, была распущена молва, что на передачу часовни вонсе нёть царскаго соизволенія и указа, а губернаторъ подкупленъ управляющими; то увѣщателямъ врученъ былъ указъ правительства за подписомъ губернатора. Съ этою бумагою, подъ наблюденіемъ полиціи, посланные увѣщатели явились къ часовнѣ и всячески, со слезами, уговаривали мятежниковъ

оставить часовню, во исполнение дарской воли. Изступленное скопище на всѣ увѣщанія отвѣчало ругательствами, называя увъщателей предателями, іудами, измънниками. Вслъдъ за этимъ явились исправникъ и управляющій Бѣловъ съ новыми увѣщаніями и уговаривали не противиться царской воль; но напрасно: самочинныхи ничего не хотвли слушать. Особенно при этомъ неистовствовали женщины. Вст онт кричали въ одинъ голось: "умремъ въ часовнѣ, а не выйдемъ, не отдадимъ ее благословенному попу". Часовня была заперта изнутри; окна нижнія закрыты ставнями на болты. Въ самой часовнѣ, переполненной народомъ, происходило торжественное моленіе "о спасеніи часовни" при великоленномъ освещении. У всёхъ было одно желаніе-молиться и стоять за часовню. Только нѣкоторые изъ благоразунныхъ и унфренныхъ раскольниковъ заблаговременно оставили это сконище изступленной толпы.

Коммисія видѣла, что надо дѣйствовать рѣшительно. Медлить было нельзя. Раскольники имѣли дѣло уже не съ единовѣрцами, а съ начальствомъ, исполнявшимъ верховную волю царя. Скопище самочинниковъ, засѣвнихъ въ часовнѣ, могло получить сильное подкрѣпленіе отъ своихъ единомысленниковъ. Предупреждая всеобщее возстаніе раскольниковъ, населяющихъ Нижнетагильскъ, коммисія вынуждена была принять строгія мѣры. Управляющій Бѣловъ, избѣгая стольновеній съ раскольниками и прутыхъ полицейскихъ мѣръ, скоро придумалъ средство очистить часовню отъ мятежниковъ. Оцѣнивъ весь кварталъ (занимаемый часов+ нею съ постройками) понятыми и полицейскими, онъ, съ воли губернатора, приказалъ привезти пожарныя машины. Потомъ сдѣлано было новое увѣщаніе раскольникамъ—оставить часовню добровольно и безъотлагательно. Но отвѣтъ былъ опять тотъ же: "умремъ, а не выйдемъ изъ часовни".

Потерявъ всякую надежду убѣдить и привести упорныхъ къ покорности, приступили къ дѣлу. Выставивъ раму въ одномъ изъ верхнихъ оконъ, направили въ часовню брызгало и стали тушить водою пламя возбужденной, по дёлу о часовнё, ревности не по разуму. Обливаемыя водою, женщины крестились, плакали, молились, и въ тоже время ободряли другъ друга въ терпѣнію и стойкости. Подъ окномъ, изъ котораго было направлено брызгало, у стёны стояль въ часовнѣ комодъ. Нѣсколько удалыхъ женщинъ, хотя и перемоченныхъ водою "до выжимки", взлѣзли на комодъ, ухватились за брызгало и дернули его такъ сильно, что машинистъ, державшій брызгало, до половины быль втащень въ часовню, но брызгала не выпустиль. Его изорвали бы въ клочки, если бы онъ упалъ въ часовню совсёмъ, но по счастію, былъ удержанъ съ наружной стороны. Спасая машиниста, тотчасъ выставили раму въ другомъ окнѣ, и оттуда направили брызгало изъ второй машины на толпу стоявшихъ на комодѣ женщинъ. Машиниста выручили. Отъ безпрерывнаго поливанія машинъ раскольники разсёялись по угламъ, чтобы избъжать этого проливнаго дождя. Всъ обмокли и бродили пополу на четверть въ водѣ. Многіе, не вытерпѣвъ этого, мокрые выскакивали изъ часовни и бѣжали по домамъ. Но другіе, число коихъ было еще значительно, не смотря ни на что, оставались въ часовит при восклицаніяхъ: "умремъ здъсь, а не выйдемъ". Такъ какъ послѣдніе были уже ослаблены; то дъйствіе машинъ приказано было пріостановить: исправникъ и управляющий снова сдёлали увъщание выйти изъ часовни добровольно. "Нѣтъ, умремъ здѣсь, а не выйдемъ", кричали всѣ въ одинъ голосъ. Тогда приказано полицейской командѣ выводить раскольниковъ изъ часовни; но они не дались и начали защищаться отъ полицейскихъ чёмъ попало. Нёкоторыя женщины снимали съ себя мёдные кресты, царапали ими полицейскихъ, и многихъ окровавили. Послѣ этого приказано было уже вытаскивать упорныхъ безъ пощады. При такихъ мѣрахъ въ нѣсколько минутъ главная часть часовни была очищена. Другіе же, болье ожесточенные, укрывались въ съверномъ придълъ часовни, называемомъ крестильнею, гдѣ и заперлись. Окна крестильни были заперты на болты; но стеклянныя двери крестильни были приперты скамьями. Раскольницы застановили стекла мелкими иконами, полагая, что полицейские остановятся предъ этою преградою, составленною изъ иконъ, придерживаемыхъ изнутри руками осаждаемыхъ. Здѣсь еще сквозь двери было сдѣлано увѣнание не сопротивляться Высочайшей воль и оставить часовню добровольно. "Умремъ, а не выйдемъ отсюда", кричали раскольники въ отвѣтъ исправнику и управляющему. Полицейскимъ приказано было отворить дверь и выводить раскольниковъ изъ крестильни добролорядочно. Въ крестильнѣ было темно, а потому приказано

отворить окна. Раскольницы и раскольники оробѣли и, думая что ихъ будутъ вытаскивать чрезъ окна, прислонили къ стекламъ иконы также, какъ прежде сего прислоняли ихъ къ дверямъ. Полицейские взялись за непокорныхъ и хотёли вывести ихъ изъ засады; но встрётили отчаянное сопротивление. Скамейки полетёли изъ крестильной на полицейскихъ; раскольницы употребили въ дѣло мѣдные кресты, снятые ими съ себя: царапали ими полицейскихъ. Когда стали ръдъть ряды раскольниковъ, выведенныхъ изъ крестильной, женщины, въ изступлени схватываясь одна за другую, составили сплошную массу, иныя другъ съ другомъ связывались платками и защищались до послѣдней крайности. Наконецъ, полицейские одержали верхъ, разорвали эти массы и вытаскивали изъ крестильны всёхъ. Часовня, залитая водою на четверть, представляла странное эрѣлище, но была очищена отъ непокорныхъ.

Послѣ этого, по приказанію губернатора, всѣ окна часовни были накрѣпко заперты и къ дверямъ утверждены запоры самые благонадежные. Оставалось только затворить и припечатать до времени послѣднюю иоходную дверь, какъ вдругъ предстала предъ исправника Теплова женщина раскольница и предъявила, что въ часовнѣ остался человѣкъ, котораго не замѣтили, и запираютъ дверь. "Кто онъ такой и гдѣ именно"? спрооилъ исправникъ. "Мой братъ, сидитъ въ чуланѣ", отвѣчала раскольница. Вошли въ часовню, отворили чуланъ и, къ удивленію, нашли тутъ того самаго человѣка. Онъ былъ обезпеченъ тутъ порядочно. И хлѣба и квасу, и яицъ и прочихъ харчей при немъ было достаточно на долгое время, а подлё него лежала чугунная балда. На вопросъ исправника: "зачёмъ ты туть остался"? раскольникъ отвёчалъ: "не знаю, кто затворилъ меня здёсь". Этотъ незнайка былъ оставленъ для того, чтобы, въ благопріятное время, изнутри открыть раскольникамъ дверь или окно и выкрасть изъ часовни что можно. Найденный отведенъ въ полицію, какъ неблагонамѣренный; часовня затворена, припечатана и окружена стражею. Въ оградѣ оставлены пожарныя малины изъ предосторожности, чтобы раскольники не сожгли потерянной ими часовни.

Между тъмъ какъ происходила бурная передача троицкой часовни во владение единоверцевъ, мастеровые раскольники выйскаго завода, находящагося въ 3 верстахъ отъ нижнотагильскаго, гдъ была часовня, вздумали значительнымъ скопомъ подать помощь осажденнымъ въ часовнѣ. Такъ какъ въ заводѣ они были заперты на замокъ, то, разбивъ заводскія двери, они къ троицкой часовнѣ; но ничего однако помчались сдёлать не имёли возможности. Конная, вооруженная леньками (бичами веревочными), стража и заводская полиція, раставленная по улицамъ и переулкамъ, не допустила ихъ до часонии. Въ самомъ нижнетагильскомъ заводѣ было рабочихъ раскольниковъ до 1400 ч., которые, будучи вооружены своими заводскими инструментами (топоромъ, балдою и т. под.), разгромили бы стражу. Но управитель нижнетагильскаго завода Шептаевъ, по распоряжению управляющаго Вѣлова, приняль простую, но дъйствительную мёру. Вкативъ бочку вина въ заводскій дворъ, онъ угостиль раскольниковь

такъ, что многіе изъ нихъ не могли стоять на ногахъ и остались на мѣстѣ (<sup>1</sup>).

На другой день (16 мая) губернаторъ снова спросилъ упорнѣйшихъ изъ раскольниковъ: не будутъ ли они еще препятствовать священнику и его прихожанамъ въ отправленіи богослуженія въ часовнѣ? "Несогласны болѣе противорѣчить начальству и препятствовать священнику не будемъ", отвѣчали всѣ, а ихъ было до 50 человѣкъ, и дали въ томъ подписку. Послѣ этого (18 мая), съ разрѣшенія начальника губерніи, единовѣрческій священникъ водрузилъ на святотроицкой часовнѣ крестъ (\*)—знаменіе торжества истины и мира надъ заблужденіемъ и буйствомъ раскола.

Такъ была взята и по Высочайшей волѣ Государя Императора передана единовѣрцамъ священника Пырьева знаменитая троицкая часовня нижнетагильскихъ раскольниковъ, построенная въ 1781 г. Андреемъ Рябининымъ, бывшимъ, по преданію, изъ рода Хованскихъ.

При передачѣ троицкой часовни единовѣрцамъ сдѣманы были самый точный разборъ и оцѣнка часовенному имуществу. Еще въ 1838 г. января 29 ч. предусмотрительный Уткинъ съ товарищами подалъ прошеніе въ нижнетагильскую управу благочинія о снятіи точной копіи съ шнуровой книги, въ которой было переписано все иму-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Пьяные говорили Шептаеву: «ну, ладно же ты умомокалъ насъ Өедоръ Абрамовичь». Другіе говорили: «знать-то мы, ребята, пропили, да протли часовню». Прот. Пыр. записк. № 127.

<sup>(\*)</sup> Видя на часовнѣ крестъ, закоренѣлые раскольники отворачивались отъ него и кощунствовали, называя его «медвѣдемъ». Прот. Пыр. записк. № 129.

щество часовенное, состоящее въ въдъни раскольническихъ старшинъ. Копія была дана единовърцамъ и пригодилась имъ при передачѣ часовни. Въ передаточной описи часовеннаго имущества значится, что имущества, со включениемъ самой часовни, жертвованнаго 1) раскольниками, по смерти коихъ не осталось наслѣдниковъ (включительно съ имуществомъ строителя Рябинина) 15.813 р., 2) присоединившимися къ православной церкви 1.230 р., 3) присоединившимися къ единовърческой никольской церкви 3.795 р., 4) принявшими въ троицкую часовню единов рческаго священника 2.703 р., 5) желающими имъть въ часовнъ священника 2.327 р., 6) не принимающими единовърія, но не препятствующими водворенію священника въ часовнѣ 2.710 р., 7) упорствующими въ принятія священника 50 р., 8) разными неизвѣстными лицами 2.510 р., 9) заведено покупкою на собранныя въ кружки деньги отъ доброхотныхъ дателей 6.593 р., 10) нокойнымъ заводовладъльцемъ г. Николаемъ Никит. Демидовымъ 3.560 р., а всего на 41.291 р. ассигн. Поэтому троицкая часовня со всёмъ имуществомъ, по приблизительной разцёнкё, стоила 11.797 р. 321/4 к. сер.

Изъ этого видно, что у закоснѣлыхъ раскольниковъ, не желавшихъ принимать въ часовню единовѣрческаго священника, было пожертвованій на 50 р. ассиг. Причисливъ сюда 2.710 руб. асс., пожертвованныхъ тѣми, которые хотя не противились передачѣ часовни единовѣрцамъ, но сами остались въ расколѣ, мы получимъ всего 788 р. 56 % к. сер. Значитъ, сумма пожертвованій, сдѣланныхъ для часовни противницами единовърія, едва равняется 15 части той суммы, которая по праву принадлежала единовърческому обществу, возникшему изъ раскольниковъ троицкой часовни (<sup>1</sup>).

Ревностный ходатай по деламъ единоверія Уткинъ увидъль, что денежные капиталы, принадлежащие часовић, растрачены. Въ слёдствіе сего октября 12 ч. 1840 г. онъ подалъ начальнику губерній прошеніе о взыскании растратенныхъ денегъ съ бывшихъ старшинъ троицкой часовни. Уткинъ доказывалъ, что крестьяно нижнетагильскаго завода: Иванъ Рукавишниковъ, Левъ и Леонтій Желѣзковы, Иродіонъ Сыроѣдинъ, Козма Коротковь, Савва Красильниковъ, Клементій Ушковъ и купець Петрь Чеусовь, бывщіе старшины, растратили (вѣроятнѣе-прибрали въ своимъ рукамъ) 8.500 р. асс., оставшихся по смерти послёдняго бёглаго священника Архиппа, и 9.000 р. ассиг. изъ собственнаго часовеннаго имущества. Но по изследовании дела, въ ответъ на прошеніе Уткина, въ 1845 г. въ комитетѣ министровъ состоялось слёдующее рёшеніе: 1) крестянъ: Ивана

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Рабининъ, построившій часовню на свой счеть, при смерти завъщаль ее обществу раскодьниковъ въ уплату остававшихся на Рабининъ долговъ. Долги эти были нокрыты бывшими послъ Рабинина попечителями часовни: Иваномъ Т. Черновымъ, Яковомъ Ө. Семиковымъ, Иваномъ О. Перезоловымъ, Агапомъ Дм. Рыловымъ в Зиновіемъ М. Лебедевымъ. Изъ потомства этихъ лицъ, при передачъ часовни остались наслъдниками: внукъ Чернова Григорій, прихожанинъ единовърч. никольской церкви; послъ Семикова потомства не осталось; Перезолова внукъ Терентій Калистратовъ, Рылова внукъ Сильвестръ—оба въ числъ подписчиковъ на принятіе въ часовню единовърчестаю священника; Лебедева внукъ Стефанъ Евсеевъ-терже нъ числь согласныхъ на принятіе священника, хотя не подписавшийся къ единовърческому приходу священника Пырьева.

Рукавишникова, Льва Жел'ёзкова, Иродіона Сыро'ёдина, Савву Красильникова и Петра Чеусова, не обличенныхъ въ самовольномъ расходованіи имущества, принадлещаго троицкой часовнё, отъ дёла освободить. Съ Леонтія же Жел'ёзкова и Козмы Короткова за вещи, растраченныя изъ часовни при бытности ихъ старшинами, взыскать 371 р. 42<sup>3</sup>/4 к. сер.; 2) деньги эти причислить къ имуществу часовенному и передать въ в'ёдёніе троицкихъ единов'ёрцевъ; каменный домъ общественный, бывшій при часовнё, обратить также въ собственность святотроицкой единов'ёрческой церкви. Такое р'ёшеніе было приведено въ исполненіе и расчеты у единов'ёрцевъ со старшинами часовенными кончены благополучно.

По водруженіи на часовнѣ креста, съ дозволенія губернатора, ее распечатали. Единовѣрческій священникъ, вступившій въ наслѣдіе бѣглыхъ поповъ, 19 мая 1840 г. освятилъ троицкую раскольническую часовню, при звонѣ маленькаго колокола, бывшаго въ ней отъ временъ Рябинина. Раскольническая часовня стала единовѣрческою. Открылось въ ней ежедневное богослуженіе и совершеніе христіанскихъ требъ. Гонимое единовѣріе успокоилось подъ сѣнію новооснащеннаго храма, утвердилось и разцвѣло. Оставалось преобразовать троицкую часовню въ церковь. Но до этого преобразованія единовѣріе вызывалось на новую опаснѣйшую борьбу. Противъ него и, разумѣется, противъ всей Церкви, возстали беззаконные сводные браки.

Дурное сѣмя сводныхъ супружествъ, сопрягаемыхъ стариками, занесено въ нижнетагильскій расколъ въ концѣ 1838 года. Расколъ, вызванный на борьбу съ единовѣріемъ, лишенный бѣглаго священства, имѣлъ одну послѣднюю сторону, которою соприкасался съ Церковію, — бракосочетаніе, совершаемое священникомъ. По смерти послѣдняго бѣглаго попа Архиппа, вѣнчаться тайкомъ ѣздили въ верхнейвинскій заводъ къ бѣглому попу Парамону. Когда у раскольниковъ была отнята и эта возможность, они обращались, по поводу бракосочетаній, въ церковь православную или въ единовѣрческую. Но умы поборниковъ мнимой старины были уже предрасположены ко всякой новизнѣ, только бы отстоять свою независимость отъ Церкви.

Въ конпѣ 1838 г. въ нижнетагильскій заводъ прітхали съ товаромъ курганскіе раскольники, тобольской губерніи. Они сообщили нижнетагильскимъ раскольникамъ первую въсть о сводахъ, которые появились между раскольниками курганскаго убзда. Самый лжеучитель и сводитель, курганскаго убзда, торгующій крестьянинъ Өедоръ Анисимовъ Плотниковъ, случайно открыть быль въ городѣ Шадринскѣ священникомъ Пырьевымъ. Когда я былъ въ г. Шадринскѣ (такъ священникъ Пырьевъ доносилъ архіепископу Аркадію), 16 декабря 1838 г., то въ первый разъ нечаянно увидѣлся съ новымъ лжеучителемъ, старикомъ Өедоромъ Плотниковымъ, въ домѣ купца Вагина. При первомъ знакомствѣ, смотрѣніемъ Вожіимъ, Плотниковъ такъ сблизился со мною хорошо, что въ продолжение двух-часовой бесѣды съ нимъ раскрылъ мнѣ всю исторію о себѣ касательно сведенія беззаконныхъ браковъ. Плотниковъ

между прочимъ сказывалъ, что имѣетъ у себя прихожанъ (послѣдователей его заблужденія) до 3000 человъкъ; въ теченіе минувшихъ трехъ лътъ (1836-1838 г.) сведено имъ въ своемъ мъстъ (какой-то деревнъ) до 80 браковъ; что онъ браки сводитъ самъ, ведетъ метрику, съ которой даеть въ волостное правление или въ земскій судъ свѣдѣнія, чтобы лица женскаго пола, сведенныя имъ, были признаваемы и писались законными женами тъхъ мужей, съ которыми сведены, какъ якобы действительно и пишутся въ выдаваемыхъ билетахъ. Тамошнее губернское правление будтобы защищаеть и поддерживаеть его оть мёстныхъ преслёдованій; онъ съ губернскимъ правленіемъ, такъ же какъ и съ мѣстными свѣтскими властями, въ короткихъ дружескихъ сношеніяхъ; у него было капитала до 80.000 р. асс.. но, желая выдержать свою охоту-сводить, онъ издержалъ капиталъ свой и имбетъ уже его не болбе до 30.000 р. асс. Тогда же Плотниковъ высказалъ, что его сынъ Гаврило находится, по своей торговлѣ, въ Нижнетагильскѣ и знакомить раскольниковъ съ этимъ новымъ, еще неизвъстнымъ въ тагильскихъ заводахъ, ученіемъ. По возвращеній священника Пырьева въ Тагиль, слова Плотникова подтвердились. Сынь его познакомиль тагильскихъ раскольниковъ съ новымъ лжеученіемъ, которое стало новою преградою на пути къ единовѣрію. Впослѣдствіи этоть лжеучитель Плотниковъ, преслѣдуемый гражданскимъ начальствомъ, сосланъ былъ въ Обдорскъ вмѣстѣ съ двумя своими агентами. Но съмя лжеучения, брошенное на тагильскую нредрасположенную почву раскола, выросло быстро и нринесло горькіе плоды (1).

Новое лжеученіе о сводахъ, какъ благовидная мѣра къ удаленію отъ соединенія съ св. Церковію, сильно распространилось не только по округу нижнетагильскихъ, но и сосѣдственныхъ гороблагодатскихъ заводовъ. Въ 1839 г. въ нижнетагильскомъ заводѣ началъ еоставлять своды троицкаго общества раскольникъ Θедотъ Ушаковъ; но, по распоряженію заводоуправленія, былъ удаленъ оттуда. Одновременно съ нижнетагильнами взялись за составленіе сводовъ и черноисточинекіе раскольники Семенъ Носовъ и Василій Санниковъ. Но, будучи обнаружены и опасаясь тяжкой отвѣтственности, Носовъ и Санниковъ оставили свою роль сводителей, обратились въ единовѣріе и дали подписку въ томъ, что будуть и другихъ раскольниковъ отклонять отъ

<sup>(1)</sup> Лжеучитель Плотниковъ разглашалъ, что браки можно сводить на основании кормчей, большаго катихизиса и какихъ-то указовъ. Некоторые поверили ему, а следствиемъ этого было то, что въ курганскомъ утздъ и другихъ, наконецъ и въ екатеринбургскомъ утадь, стали брачить сводомъ (безъ священника) простые мужики, составляя записки и записывая сведенныхъ въ тетради. Зло это съ перваго же раза привилось къ невьянскому расколу и непрерывно нродолжается досель. Потомъ соблазнъ сводныхъ союзовъ занесенъ и въ верхотурскій утэдъ уже въ началѣ 1839 года, и предъ великимъ постомъ въ нижнетагильскихъ заводахъ сведенныхъ оказалось 4 пары. По наступления мясовда, посль пасхи, сводные бражя продолжались уже одними родителями брачущихся. Прочитавъ канонъ животворящему кресту и Богородицъ, родители благословляли дътей своихъ на беззаконное сожите. Не смотря на всѣ мѣры, законно принимаемыя заводоуправлениемъ, зло это нескоро прекращено. Требы же, какъ-то: крещеніе младенцевъ, исповѣдь, причащеніе и проч., совершались втайнъ стариками, изъкоторыкъ одинъ Ортюгинъ пойманъ и преданъ суду. Онъ показалъ, что его и другихъ на это (а кого именно не сказалъ) благословилъ бывший бъглый попъ Архиппъ.

сводовъ. Вслѣдствіе этого ихъ освободили отъ дальнѣйшей отвѣтственности предъ закономъ и уволили изъ подъ стражи.

Лжеучение о беззаконныхъ бракахъ до того распространилось, что по февраль 1840 г. въ нижнетагильскихъ заводахъ сводныхъ браковъ считалось 184 пары. Въ январъ 1840 г. получено Высочлишее повельніе слъдующаго содержанія: 1) сводителей таковыхъ браковь, когда они будуть слёдствіемь обнаружены, предавать суду и поступать съ ними, какъ съ совратителями; 2) сведенныхъ такимъ образомъ не признавать мужемъ и женою, а приглашать ихъ узаконить бракъ вѣнчаніемъ въ единовѣрческихъ церквахъ, гдѣ совершается служение по старопечатнымъ книгамъ, объяснивъ сведеннымъ, сколько для нихъ выгодно дъйствіе, сообразное съ общими государственными установленіями: и они черезъ то пріобрётутъ спокойную жизнь, и дёти ихъ будуть пользоваться покровительствомъ законовъ; 3) закоренѣлыхъ раскольниковъ, распространяющихъ новое лжеучение о сводахъ, постепенно перемъщать въ богословскіе заволы. На основаніи этого Высочайшаго повелёнія въ нижнетагильскихъ заводахъ принимались слѣдующія мѣры къ прекращенію сводовъ. Главные сводители беззаконныхъ браковъ, совершавшие таковыя дъйствія отпрыто и выдававшіе оть себя письменныя свидѣтельства сведеннымъ, по произведеніи надъ нимы слёдствія, преданы суду, какъ распространители раскола. Сведеннымъ дѣлались частовременныя внушенія какъ самимъ заводоуправленіемъ, такъ и священниками о узаконеніи браковъ посредствомъ вѣнчанія въ церкви. На

Соб. ш.

14

основания же распоряжений начальства запрещено сведенныиъ имъть совокупное сожитіе, приказано отдавать девокъ обратно отцамъ, а для наблюденія за симъ унотребляемъ былъ полицейский надзоръ, которому было поручено имѣть смотрѣніе, чтобы сведенные не жили витесть, а кто станеть такимъ образомъ жить, техъ разгонять; если они сойдутся, то разгонять опять и такъ далъе. Если по многократныхъ запрещеніяхъ сведеннымъ жить вмѣстѣ они ослушались, то дѣвки посылались въ госпиталь въ сиделки, где заняты были разными женскими работами; посылались также мыть полы и мести улицы. Вслёдствіе такихъ мёръ и при тщательныхъ увѣщаніяхъ, сведенные начали узаконивать свои браки въ православныхъ и единовѣрческихъ перквахъ. По 15 ч. ноября 1839 г. обвѣнчалось 23 пары, дали подписки на в'енчание 56 паръ, уничтожились смертію 1 пара, дали подписки не имѣть между собою сожитія 15 паръ, разошлись безъ подписокъ 2. отданы въ рекруты 30 человѣкъ, затѣмъ осталось еще 5 паръ.

Лжеученіе сводовь, открывшееся въ нижнетагильскихъ заводахъ, одновременно проникло и въ смежный гороблагодатскій округъ казенныхъ заводовъ. Въ этомъ гороблагодатскомъ округъ главными распорядителями новаго лжеученія между раскольниками были жители деревни Лаи, баранчинскаго завода мастеровые Егоръ (<sup>1</sup>)

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Достойно замъчанія, что Егоръ Лисина, отправляясь въ ссылку за сводительство, не далъ благословенія сводиться, а велълъ повънчаться сыну своему Сысею, по увърению котораго, старикъ Лисинъ почиталъ сводное сожительство грубымъ заблуждениемъ, въ чемъ не хотълъ признаться только по упорству своему.

Лисинъ и Осипъ Савинъ. Первый, какъ упорный сводитель, былъ переселенъ на Кавказъ. Савинъ предназначался сначала къ тюремному заключению. а потомъ также къ переселению въ закавказкий край. Но, оставивъ свое заблуждение, послъ искренняго раскаяния въ немъ, Савинъ принялъ единовърие и, по ръшению комитета министровъ, избавленъ отъ переселения.

Дъйствія миссіи, мъры мъстнаго начальства и быстрое развитіе единовърія положили конецъ своднымъ, которые въ нижнетагильскихъ и гороблагодатскихъ заводахъ продолжались по 1846 годъ.

Изъ рапорта благочиннаго Пырьева миссіонеру Діаконову отъ 18 декабря 1846 г. видно, что по это число при нижнетагильскихъ церквахъ святотроицкой и никольской повѣнчано сводныхъ 840 человѣкъ, въ томъ числѣ: казенныхъ гороблагодатскихъ 64, нижнетагильскихъ 272, невьянскихъ 2 и краснопольскихъ 2. Изъ этого повѣнчано никольскими іереями Козельскимъ и Воинственскимъ 56, а іереемъ Пырьевымъ 284.

Эти цифры ясно говорять, что раскольники обращались съ своими требованіями преимущественно въ знакомую святотроицкую часовню, преобразовавшуюся нотомъ въ церковь.

Чтобы совершить преобразование это, единовърцы послали прошение и представили проэктъ преобразования духовному начальству. Въ отвътъ на это послъдовалъ указъ свят. синода (отъ 27 ч. декабря 1841 г.) съ разръшениемъ нижнетагильскую троицкую часовню обратитъ въ церковь по представленному проэкту въ

14\*

древнемъ стилѣ, согласно вкусу самихъ единовѣрцевъ. Съ тёмъ виботё опредёлены къ священнику Пырьеву два причетника изъ самихъ единовърдевъ и потребовано содержание отъ заводоуправления, а указомъ консисторіи оть 15 ч. января 1842 опредѣлено выслать на имя священника Пырьева грамату на освящение мѣста подъ алтарь. Вслёдъ за симъ утвержденъ староетою святотроицкой церкви одинь изъ влятельныхъ раскольниковъ, выбранный приговоромъ прихожанъ, кунецъ Тарасъ Андр. Дерябинъ, первый законный попечитель наслъдія Рябининскаго. Склонившись принять единовъріе, Дерябинъ далъ, при вступленіи въ должность, присягу и сдѣлался старостою, а впослѣдствіи первыиъ ревнителемъ благоустроенія троицкой церкви. Примъръ обращения Дерябина въ единовъріе имълъ благотворное вліяніе на умы многихъ раскольниковъ, иривыкшихъ къ подражанию. Вслѣдъ за Дерябинымъ къ святотроицкому единовѣрческому приходу присоединилось болёе 30 ч. раскольниковъ.

Работа около троицкой часовни, предназначенной быть церковью, закипѣла быстро. Благопопечительное заводоуправленіе нижнетагильское не жалѣло ничего, чтобы скорѣе привести къ концу тѣ передѣлки, кон требовались проэктомъ. Наконецъ троицкая часовня была переобразована въ церковь; оставалось освятить ее, а единовѣрцы, между тѣмъ, хлопотали уже о пріисканіи себѣ и діакона. Выборъ ихъ палъ на православнаго діакона кушвинскаго завода Стефана Конюхова. Окончивъ перестройку зданія (1), единовѣрцы донесли преосвященному Аркадію пермскому, что все готово къ освященію. Обрадованный архипастыръ самъ составилъ планъ освященія, указалъ священниковъ, которыхъ нужно было пригласить къ освященію, и благословилъ великое начало соединенія заблудшихъ съ святою Церковію.

4 іюня 1842 г. нижнетагильскій заводъ увидѣль торжество освященія (\*) знаменитой троицкой часовни въ единовѣрческую церковь. Это торжество, пріобрѣтенное дорогою цѣною трудовъ и самоотверженія, исполнило поборниковъ единовѣрія невыразимою радостію. Голосъ этой радости разнесся далеко по Уралу и нашелъ отголосокъ въ окрестностяхъ нижнетагильскаго округа (\*).

(<sup>8</sup>) Нижнетагильскіе управляющіе доносили архіепископу Аркадію объ освященіи троицкой церкви такъ: «Стеченіе обстоятельствъ и посъщеніе многихъ особъ не допускали насъ своевременно донести вашему высокопреосвященству объ освящении единовърческаго храма Божія во имя св. Троицы, и какъ намъ извъстно, что о семъ,

<sup>(1)</sup> Длина троицкой елиновърческой церкви внутри 9 саж. 2 арш., а ширина 11 саж. 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> арш. Часовня покрыта желъзомъ, къ ней пристроены алтарь и колокольна, — все на господскій счетъ.

<sup>(\*)</sup> Въ немъ участвовали слѣдующіе единовърческіе священники: нижнетагильскій мъстный І. Пырьевъ, никольской церкви Димитрій Козельскій и Сумеонъ Воинственскій, невьянскій Петръ Ивановъ, уткинскаго завода Александръ Коровинъ, шайтанскаго — Николай Коровинъ и сылвинскаго Стефанъ Хлѣбинъ. Всѣ они были съ своими причтами. Упомянутый здѣсь священникъ шайтанскаго завода Николай Коровинъ писалъ къ священникъ Шайтанскаго завода Николай Коровинъ писалъ къ священникъ Шайтанскаго завода Николай Коровинъ писалъ къ священникъ Шайтанскаго завода Соломона. И сія большая четверица! Царица савская издалеча приходила во Іерусалимъ слышать мудрость Соломона, а се больше Соломона. И сія большая (предполагаемая церковь троицкая), располагая сердцами людей, глашаетъ мя, яко единаго отъ бевумныхъ; и я ли, требующій ума, отзовусь отъ уготованныя божественныя грапезыя? Се азъ, господіе»! Прот. Пырьев. записк. № 173. 180.

Передачею нижнетагильской троицкой часовни единовърцамъ (15 мая 1840 г.) заканчивается періодъ продолжительной, упорной борьбы между расколомъ и

столь важнома для нижнетагильскихъ заводовъ, событи, вашему высокопреосвященству уже обстоятельно донссено было отъ о. loanна Пырьева и старосты Дерябина, то мы не будемъ входить въ излишнія подробности и доложимъ только, что храмъ освященъ 4 ч. іюня со встмъ подобающимъ торжествомъ седмыо іереями (единовфрческими) и тремя діаконами, при многочисленномъ стечсній народа (были не одни единовърцы, но и раскольники и православные); при чемъ не произощло ни малбишаго ни въ какомъ родъ безпорядка, напротивъ сдълано на всъхъ отличное впечатлъние на умы всъхъ и каждаго, за что, особенно послѣ бурныхъ сценъ, бывшихъ за два года предъ симъ (разумѣется взятіе часовни отъ раскольниковъ), мы обязаны приносить теплыя молитвы ко всевышнему Создателю. Не безъизвъстно вашему высокопреосвященству, что при особомъ благорасположении гг. заводовладъльцевъ споспъществовать по возможности вашему начальству къ искорененію раскола, устройству храмовъ Божіихъ и вообще къ водворению и укръплению порядка, со стороны нашей оказывалось возможное содъйстве къ благолъпному украшенію бывшей еще въ недавнее время раскольнической часовни, предназначенной обратиться въ церковь. Не довольствуясь постройкою алтаря, признано было нужнымъ и приличнымъ все здание оштукатурить какъ внутри, такъ и снаружи и вместо дерева покрыть желѣзомъ съ устройствомъ приличныхъ главъ и колокольни. Признано было также полезнымъ пріобръсти близь стоящій домъ мъщанина Сидора Салаутина и, снеся разныя службы, открыть новоустроенную церковь до проізжей улицы, обнеся то приличною деревянною оградою. Въ обязанность себт вмъняемъ доложить вашему высокопреосвященству, что, при всемъ благорасположении гг. влаатльцевъ и при всемъ нашемъ усердии, весьма трудно было бы достичь столь быстро желаемой цъли - обстройки и освящения храма безъ ревностнаго и усерднаго содлиствия о. Іоанна Пырьева, новопоступившаго старосты церковнаго Тараса Дерябина и старъйшихъ прихожанъ, т. е. Оедора Уткина, Ивана Макарова, Терентія Перезолова. Никиты Сиротина и другихъ, нынѣ весьма усердныхъ богомольцевъ, которыхъ и осмѣливаемся рекомендовать особому благорасположению вашего высокопреосвященства, хотя весьма еще недавно бывшихъ въ расколѣ, а нынѣ, благодатно Всевышняго, весьма усердно молящихся въ храмъ Божіемъ. Извъстно уже также вашему высокопреосвященству, что, послѣ освященія святотроицкаго храма, единовтриы обтихъ здъшнихъ церквей собрались въ числъ 80 человъкъ, въ томъ числѣ было духовенство, къ объду и не вначе, какъ

единовъріемъ. Пока часовня была въ рукахъ раскольниковъ, развитіе единовърія шло туго, не смотря на то. что въ нижнетагильскомъ заводѣ была единовѣрческая никольская церковь. Правда. въ приходъ этой церкви считалось до 1840 г. присоединивтихся муж. пола 702, а съ дѣтьми 989, жен. пола 552, а съ дѣтьми 983, всего же 1.972 ч. Но эта видная цифра никольскаго прихода, составившись въ продолжни 8 лътъ, была еще незначительна въ сравнени съ огромною цифрою раскольниковъ, населявшихъ нижнетагильскій заводъ. Ядромъ раскола было большое общество троицкой часовни. служившей главною опорою его силы и вліянія на вс'єхъ раскольниковъ. Когда же часовня перешла во владѣніе единовѣрцевъ, расколъ значительно ослабѣлъ. Обаяніе троицкаго общества, издавна дѣйствовавшаго на умы и сердца окрестныхъ обществъ, быстро стало изчезать; напротивъ единовѣріе, соразмѣрно упадку раскола, стало развиваться рѣшительнѣе. Путь къ единовѣрію, проложенный съ такими усиліями и опасностями для дѣятелей св. дѣла, сдѣлался глаже. Отдѣляясь отъ раскола, переходившіе въ единовѣріе не боялись уже ни старшинъ, ни изгнаній изъ часовни, ни насмѣшекъ. Часовня троицкая, подъ именемъ единовърческой, представляла неизмънную картину старинныхъ порядковъ и законно освященнаго богослуженія. Благоразумныя мёры со стороны духовенства и миссіи

1

съ особою благодарностію ко Всевышнему. Оградно было видѣгь въ эгомъ собраніи истинно-братскую, дружескую бесѣду двухъ приходовъ, что подаетъ надежду на быстрые успѣхи для миссіи къ обращенію остающихся въ невѣжествѣ раскола». Прот. Пырьев. записк, № 184.

не казались более ни насильственными, ни противными духу старообрядчества. Въ часовнъ служилъ законный священникъ, но чтецы и пъвцы-были изъ среды общества, которое попрежнему имѣло право свободнаго голоса. Управление у единов фрцевъ было свое въ извъстномъ видѣ. Чрезъ своего священника они сносились съ епархіальнымъ архіереемъ непосредственно, независимо отъ духовныхъ правленій и другихъ лицъ духовныхъ. Принявъ единовъріе, присоединившійся былъ избавленъ отъ всѣхъ безпорядковъ и лишеній которые возмущали раскольниковъ, остававшихся безъ священства. Съ передачи троицкой часовни единовърдамъ единовѣріе стало на самое видное мѣсто въ глазахъ раскольниковъ. Это неопровержимое явление краснорѣчиво подтверждается современною замёткою внимательнаго заводоуправленія. "Передача нижнетагильской троицкой часовни въ вѣдѣніе единовѣрцевъ ознаменовалась слѣдующими успѣхами въ обращени заблуждающихъ. Она подвигла, въ течение перваго года, т. е. съ 15 ч. мая 1840 г., когда часовню очистили отъ мятежниковъ по 15 ч. мая 1841 г., къ соединению въ единовърие въ приходѣ ея (троицкой часовни) обоего пола 574 д. и къ узаконению, по чину церковному, привлекла сводныхъ браковь 119, которые были повѣнчаны исключительно іереемъ сего троицкаго храма, Іоанномъ Пырьевымъ" (<sup>1</sup>).

Съ преобразованіемъ троицкой часовни въ церковь вліяніе единовѣрія взяло рѣшительный перевѣсъ надъ

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Взято изъ архива директора нижнетат. завод. Павл. Данилова.

упорствоть и вліяніемъ раскольническихъ старшинь на свои общества. Съ этой поры развитие единовърія въ нижнетагильскихъ заводахъ можно почитать законченнымъ въ отношения къ тъмъ главнъйщимъ препятствіямъ, которыя затрудняли сближение раскольниковъ съ Церковію. Передача рябининской часовни и преобразование ся въ церковь можно почитать исходнымъ пунктомъ въ развити единовтрія. Въ самомъ нижнетагильскомъ заводѣ единовѣріе утвердилось на прочномъ основаніи, чёмъ служила завётная троицкая часовня. Съ успѣхами единовѣрія въ нижнетагильскомъ заводѣ одновременно подготовлялись къ сближенію съ Церковію и окрестныя раскольническія общества. Пока троицкая часовня была въ рукахъ раскольниковъ, единовѣріе развивалось туго и медленно. Тогда и самые единовърцы о. Пырьева дёлились еще съ своими собратьями, прихожанами никольской церкви. Первые любили называть себя часовенными, т. е. не церковными, а тѣмиже старообрядцами, только имѣющими священника. Но, съ преобразованіемъ часовни въ троицкую церковь, это раздѣленіе изчезло: не стало единовърцевъ часовенныхъ; всѣ сдѣлались чадами св. Церкви, имѣющей законную іерархію. Единовърды почитали свою церковь старообрядческою и хотя отдёлялись отъ православныхъ, но уже миролюбивѣе смотрѣли на матерь свою, т. е. православную Церковь. Съ этого времени путь къ сближенію раскольниковъ съ единовѣріемъ (т. е. съ самою Церковію) сдѣлался глаже и просторнѣе. Прибывало число единовърцевъ, какъ новорожденныхъ дътей; но для упроченія, для развитія, для вліянія единовѣрія было сдѣлано все главное. Единовѣріе, насажденное на почвѣ нижнетагильскаго раскола, расло какѣ дерево, котораго корни уже прочно и далеко проникли въ землю, окрѣпъ стволъ, появились листья; показались цвѣты.. Оставалось ожидать плодовъ. Настало время и для нихъ. Сближаясь съ Церковію, раскольники оставляли замкнутый кругъ отчужденія, непріязни къ церковнымъ, и знакомились съ тѣми началами, которыя ведутъ къ вѣчному спасенію и преуспѣянію въ умственномъ и нравственномъ отношеніяхъ. Свѣтъ единовѣрія, возсіявшій въ средоточіи раскола нижнетагильскаго, озарилъ и его окрестности.

(продолжение будеть)

Digitized by Google

## ЗАМЪТКИ ЕДИНОВЪРЧЕСКАГО СВЯЩЕННИКА

## О СТАРООБРЯДСТВЪ (').

13. Почему у насъ не даютъ старобрядству такой свободы, какая дается другимъ неправославнымъ исповъданіямъ?

Въ настоящее время этотъ вопросъ слышится не отъ однихъ старобрядцевъ, но и отъ многихъ нестаробрядцевъ. Предлагающіе его видятъ въ томъ, что у насъ одному старобрядству воспрещается открыто и безпрепятственно исполнять свои вѣроисповѣдныя дѣла, невѣрность нашей государственной власти самой себѣ. Если въ нашемъ государствѣ, говорятъ они, дано право многимъ изъ неправильныхъ вѣроученій открыто и безпрепятственно совершатъ свои вѣроисповѣдныя дѣла; то почему же не должны открыто соверниать своихъ дѣлъ старобрядцы? Сами старобрядцы,

(<sup>1</sup>) Снес. Правосл. Собестан. 1865 г. ч. 3. стр. 215-236 и 1866 г. ч. 2. стр. 230-246. не получая оффиціально отв'та на этоть вопросъ, обыкновенно, въ вину православныхъ, ропщутъ на наше правительство, а между собою не сов'татся именовать оное слугою антихриста, или и самымъ антихристомъ, смотря потому, съ какою силою оно противодѣйствуетъ расколу.

Принимаясь за отвѣть на этоть вопросъ, мы прежде всего должны замѣтить, что всякій соглась въ старобрядствѣ имѣетъ обычай называть себя именемъ православной Церкви. Уступимъ, на минуту, это имя старобрядству, а уступивъ, спросимъ совопросниковъ въка сего: кто же, по мнѣнію ихъ, далъ бы ему iepapхію и всѣ принадлежности общественнаго богослуженія, безъ чего православная Церковь не можетъ существовать? Наша православная Церковь не можетъ устроить ему іерархіи, а чрезъ нее принадлежности общественнаго богослуженія; потому что, по каноническимъ правиламъ, не можетъ принимать участія въ дѣлахъ вѣры тёхъ изъ именующихся христіанами, которые не покорны ей (Апост. пр. 45 и антіох. соб. пр. 2.). Да и само старобрядство не приметъ отъ нея іерархіи, на основани своего ложнаго убъждения въ томъ, что нынѣшняя хиротонія ея есть еретическая и не сообщаеть хиротонисуемымъ Святаго Духа. Также и само старобрядство, равно какъ и гражданское правительство, не могуть составить старобрядческой іерархіи; потому что возведение въ церковныя должности принадлежить однимъ епископамъ (лаод. соб. пр. 26, гангр. пр. 6, I всел. пр. 19, VI вселен. пр. 33, VII всел. пр. 14).

Правда, старобрядцы хотять, чтобы ихъ оставили неприкосновенными, въ томъ видѣ, въ какомъ они нынѣ находятся, т. е. чтобы дали право безпрепятственно служить у нихъ тѣмъ лжоепископамъ и лжепонамъ, которыхъ сманила къ себѣ поповщина, и тѣмъ большакамъ и духовнымъ отцамъ, которыхъ поставляетъ себѣ безпоповщина. Но если имъ мѣшаетъ видѣть свое лживое положеніе упорное ихъ желаніе отстоять свое превратное понимание тѣхъ церковныхъ правилъ и той практики древней Церкви, на основании коихъ они мнять извинить свое своеволіе въ дёлахъ вёры; то въ томъ, что нынѣ существующіе у нихъ церковные служители въ самомъ дѣлѣ незаконны, ихъ должно бы убѣдить и то одно, что вѣдь и сами они неувѣрены въ правильности ихъ. Ибо отъ чего поповщина не соединяется въ въроисповъдныхъ дълахъ съ безполовщиною, а безпоповщина съ поповщиною, хотя та и другая прервали союзъ съ нашею Церковію изъ-за мнимаго нарушенія ею древлецерковнаго содержанія и древняго благочестія? Оть того, что бозпоповщина видить, что тѣ каноническія правила и практика древней Церкви, по коимъ поповщина принимаетъ передающихся на ея сторону священнослужителей православной Церкви, отнюдь не дѣлають переметчиковъ святыми, а поповщина знаетъ, что въ дѣлахъ церковныхъ не хиротонисанное лице не можетъ сообщать другимъ спасительной благодати, на основании техъ обстоятельства, по коимъ безпоповщина ввѣряетъ церковное управленіе своимъ духовнымъ отцамъ. Слѣдовательно, чего

требуютъ старобрядцы, желая, чтобы государственная власть оставила ихъ въ покот и не мъшала имъ самовольничать въ дёлахъ вёры? Того, чтобы она отвёчала имъ сообразно глупости ихъ и сдёлалась подобною имъ (Притч. 26, 4).

Нѣтъ спору, что церковные служители терпимыхъ у насъ неправославныхъ вѣроисповѣнаній поставляются также не по каноническимъ правиламъ нашей Церкви; но этимъ вѣроисповѣданіямъ дается свобода потому, что отъ нихъ ожидается менѣе вреда для православія, чѣмъ отъ непокорнаго Церкви старобрядства. Рожденный и воспитанный въ православномъ исповѣданіи не обратить на нихъ сочувственнаго вниманія по одному тому, что каждое изъ нихъ явно несообразно съ канонами нашей Церкви, между тѣмъ какъ старобрядство, совершая свое богослужение по тъмъ богослужебнымъ книгамъ, по коимъ оно совершается въ средѣ православной Церкви, празднуя тѣже дни, которые святить и православная Церковь, непримѣтно можетъ прельстить собою немощныхъ совѣстію и, повредивъ нетвердые умы, отторгнуть ихъ отъ простоты во Христѣ (2 Кор. 11, 2). Значитъ, неправославныя исповѣданія терпятся у нась по тому правилу житейскаго благоразумія, по которому изъ двухъ неотвращаемыхъ обыкновенными мѣрами золъ допускается менѣе вредное.

14. Есть ли что-либо общее между законами нашими, обуздывающими старобрядство, и гоненіемъ за въру?

Другая укоризна нашимъ, обуздывающимъ старобрядство, законамъ, не только со стороны старобрядцевъ, но и со стороны современной письменности (<sup>1</sup>), заключается въ томъ, будто этими законами преслѣдуется вѣра старобрядцевъ.

Излишне говорить, что мы должны бы были молчать, слыша эту укоризну нашимъ законамъ, если бы ови преслѣдовали старобрядцевъ за одну неразумную непокорность ихъ опредѣленію московскаго собора 1667 года, который, тщательно разсмотрѣвъ печатанныя при п. Никонт и послт него богослужебныя наши книги, нашель, что онъ совершенно согласны съ древнехаратейными и греческими, чужды всего противнаго ученію православной Церкви, а заключающіяся въ нѣкоторыхъ сларинныхъ нашихъ книгахъ ученія о двуперстіи, сугубой аллилуія писаны простотою и невѣжествомъ неразсудно. Но касавшіяся старобрядцевъ судныя дёла показывають, что они съ самаго начала старобрядства судились или за оказательство, вопреки государственныхъ установленій, раскольническихъ своихъ мудрованій, во вредъ православію (2), или за непокорность государственной власти, бунты противъ распоряженій ся, касавшихся гражданскаго благоустройства, крамолы, подъ предлогомъ сохранения старой вѣры (\*).

Въ томъ, что законы напи не преслѣдуютъ старобрядства за одни обряды богослуженія, составляющіе

<sup>(1)</sup> Сочиненія Н. Попова, подъ именемъ, что такое современное старобрядчество въ Россіи (1866 г.) стр. 19, о двѣнадцати статьяхъ 1685 года апр. 7 дня.

<sup>(&</sup>lt;sup>а</sup>) Чит. Пол. собр. рос. законовъ том. II. № 1102 указъ о наказании разсѣевающихъ и принимающихъ ереси и расколъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Чит. раскольнич. дела XVIII стол., извлеченныя изъ преображенскаго приказа.

содержание мнимой его вёры, должно убёдить всякаго благомыслящаго то, что когда старобрядцы, отложивь вражду къ нашей Церкви, объявляютъ желаніе покориться ей, на правахъ единовѣрія, то безпрекословно принимаются у насъ въ церковное общение. Но съ другой стороны, что старобрядцы домогаются собственно не того, чтобы имъ дозволено было безпрепятственно руководствоваться, въ дѣлахъ церковныхъ, одними печатанными при п. Іосифѣ книгами, но того, чтобы не только ихъ самихъ оставляли безотвѣтными за раскольническія заблужденія, но нимало не обуздывали, если они, подъ предлогомъ соблюдения старинныхъ обычаевъ, станутъ нарушать церковныя и государственныя установленія, это доказывается нежеланіемъ ихъ соединиться съ единовърческою Церковію. Ибо почему они чуждаются ся, хотя въ ней все дѣлается именно такъ, какъ дѣлалось на Руси до введенія печатанныхъ при Никонѣ и послѣ него книгъ въ церковное употребленіе? Всёми отношеніями ихъ къ ней управляеть ложная увѣренность въ томъ, что она не есть истинная Церковь, хотя въ ней свято соблюдаются старинные чины богослуженія, потому якобы, что церковныхъ служителей ся хиротонисують наши архіерен, которые за то, что крестять не двумя перстами, состоять подъ клятвою, а потому не могуть сообщать Святаго Духа хиротонисуемымь (1).

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Для примъра представляемъ отзывъ извъстнаго, въ началъ раскола, діакона **Θ**еодора о качествъ поставляемыхъ нашими архіереями священниковъ, изъ сочиненія его о соборъ 1666 года: «и которые попы отъ Никона отступника и отъ никоніанъ ставлены, паче

15. Ужели у насть досель не узнали старобрядства и не научились справляться съ нимъ?

Нынѣ рѣдкое изъ выходящихъ вновь сочиненій, но предмету распола, не вызываеть у современной нацей письменности болѣе или менте громкой жалобы на то, что у насъ доселѣ не имѣютъ точныхъ и онредѣлениыхъ свѣдѣній о старобрядствѣ. Пишелыя на эти сочиненія рецензія почти постоянно говорять, что у насъ доселѣ расколъ поставляютъ въ двуперсти, сугубой аллилуія и проч., а бытовой стороны живни его не аваютъ; но, что всего хуже, доселѣ усиливаются искоренить его не однимъ любвеобильнымъ словомъ снокойнаго спора, разсужденіями и убѣжденіями любин, истиннаго сочувствія и полнаго вноманія въ заблужденіямъ его, но сверхъ сего и внѣшнею силою (Севрем. 1863 г. № 11; 1866 г. № 1; Время 1862 г. № 12; Голос. 1865 г. № 318; Сынъ отеч. 1862. воскр. № 44).

Хотя дёйствительно нельзя не сказать, что извёстныя у насъ доселѣ изслѣдованія о старобрядствѣ не изчервывають онаго совершенно, во всѣхъ его подробностяхъ и оттѣнкахъ, чему впрочемъ мѣщаетъ съ одной стороны воегдашняя ограниченность человѣческихъ

Соб. ш.

15

же отъ лъта 7174, егда совершенно все православіе отринуща древняго преданія святыхъ апостолъ, и святыхъ отецъ богоносныхъ, и оболгаша ихъ лестию и похулиша, плевеліе же всяко пріяща и оправдяща и укръчища, и новоразвращенныя и богомерския книги, со многими неизщетными ересьми въ нихъ похвалища, и всъхъ еретиковъ крещение пріяща, ихже вси святіи отцы наши прокляща, и тъмъ отступлениемъ своимъ и къ онымъ общениемъ чужи себе сотворища архіерейства, по священнымъ правиламъ святыхъ апостодъ и святыхъ отецъ седми вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ, и поставлени отъ нихъ поды и діаконы не священи сутьъ.

сввавній, а съ другой-само старобрядство, потому что оно не любить разглагольствовать о своихъ тайнахъ со всякимъ; но тъмъ нементе мы не можемъ безпрекословно слушать, когда говорять, будто старобрядство доселѣ для насъ есть заколдованный кругь, въ который изъ недержащихся его досель никто не проникъ, и не извлекалъ никого изъ заключившихся въ ономъ или однимъ убъжденіемъ, или въ соединеніи съ визвинею силою. Оно при всёхъ своихъ уверткахъ, мѣшающихъ и самому ему знать себя обстоятельно, настолько извёстно всёмъ, въ главномъ своемъ содержани и направлении, насколько нужно знать его, чтобы рениться на борьбу съ нимъ, въ надежде на победу. Ибо и обращающиеся отъ раскола къ православной Церкви, и полемическія и апологическія сочиненія раскольническія (а ихъ съ начала старобрядства доселѣ немало явилось на свътъ), и неизмънная церковная практика старобрядческая, постоянно свидѣтельствуютъ, что старобрядство исключительно направлено къ тому, чтобы отстоять собственную увѣренность и увѣрить противниковъ своихъ въ томъ, что будто отмѣны, сдѣланныя при п. Никонѣ и послѣ него въ богослужебныхъ книгахъ противу книгъ, печатанныхъ дотолѣ, и установившаяся у насъ послѣ сего церковная практика изгнали изъ нашей Церкви спасительную благодать Вожію такъ, что она нынѣ якобы есть уже царство антихриста, и будто путь, ведущій въ царство небесное, есть одно старобрядство, такъ какъ оно въ церковной практикѣ держится именно тѣхъ правилъ, которыхъ держались у насъ до п. Никона, и которыя привели

въ царство небесное всёхъ святыхъ, прославнивнихся у насъ до него. А всякое взъ извёстныхъ доселѣ противораскольническихъ сочиненій нашихъ и описываетъ старобрядство именно съ этой стороны, съ большею или меньшею полнотою и удовлетворительностію для любопытствующихъ знать сущность его. Согласиться же съ современною гласностію и письменностію въ томъ, что будто неблагопріятные для старобрядцевъ наши заковы хотятъ вылёчить старобрядство вмёсто ревеня мышьякомъ, вмёсто потогоннаго опіумомъ, намъ не позволяютъ обращенія раскольниковъ къ православной Церкви, при дёйствіи этихъ законовъ.

Мы не можемъ думать, что бы современная наша писъменность свётская рёшилась смёяться надъ тёмъ, что наши изслёдователи рескола доселё не перестаютъ разсуждать о двуперстіи, сугубой аллилуія и проч., если бы поболёе была знакома со смысломъ, который расколоучители навязали нашему троеперстію, трегубой аллилуія и проч. (<sup>1</sup>), и если бы, смотря на неспёшное дёйствіе нашихъ законовъ, въ дёлё обращенія раскольниковъ къ православной Церкви, не теряла изъ виду слёдующихъ словъ самого Начальника и совершителя вёры нашей: "не придетъ царствіе Божіе примётнымъ образомъ" (Лук. 17, 20), или: "царствіе небесное подобно зерну горчичному, которое человёкъ взялъ и посёялъ на полё своемъ, но которое хотя меньше

15\*

<sup>(1)</sup> Какое значеніе имѣетъ у раскольниковъ перстосложеніе, для крестнаго знаменія, можно судить потому, что изъ 240 вопросовъ, которые предложили ксрженцы Питириму, 57, т. е. четвертая часть, касаются перстосложенія. Чит. Пращицу.

воёхъ сёвяннъ, когда вырастоть, бываеть больше воёхъ влаковъ" (Мате. 13, 31. 32), или, лучше, знала Бокескій отвёть: "Я соблюль себё сепь тысячъ человѣкъ, которые не преклонили колѣна предъ вааломъ", данный пророку Илін, когда этотъ истинный ревнитель влавы Божіей жаловался Господу на своихъ современниковъ въ томъ, что они убили пророковъ Господнихъ, разрушили жертвенники Божіи и искали души его тогда, какъ остался онъ одинъ, истинный иоклонникъ Богу (Рим. 11, 3. 4).

16. Въ колебательномъ ли состоянін находится нынѣ старобрядство?

Окружное посланіе нынёшнихъ раскольническихъ архіереевъ, отъ 24 феврали 1863 года, чадамъ единыя, святыя, соборныя и апостольскія древлеправославныя церкве, привело въ движеніе не однихъ отаробрядцевъ нашихъ, но и пишущій міръ нашъ. Нёкоторые изъ дѣятелей въ послёднемъ приняли оное съ увёренностію, что оно дышетъ миролюбіемъ и уваженіемъ къ православной нашей Церкви, почему и заключили, что наши старобрядцы находятся нынѣ въ колебательномъ состоянія, перемѣнивъ свой взглядъ на нашу Церковь, и что нынѣшнее время есть самое благопріятное для благотворнаго дѣйствія православной Церкви на расколъ (<sup>1</sup>).

Дъйствительно, если смотрёть на это посление виз связи его съ догматикою поповщины, то оно представ-

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Чит. Руководства для с. пастырей 1863 г. № 51; Русскаго въстника 1863 г. № 5 и 7; Духа христіанина 1863 г. № 4; Правосл. обозрѣния 1864 г. № 9.

ляется уважительнымъ къ превославной Церкви наней; нотому что признаеть истиннымъ ея въроучение и почитаеть предметы разногласія ея съ старобрядствомъ не такъ важными, чтобы изъ-за нихъ можно было поражать врещеніе и хиротонію въ ней тёми клятвами. кои щедрою рукою сыплеть на нихъ безпоповщина. Но, разсматриваемое въ связи съ этою догнатикою, оно должно имѣть совсѣмъ другой смысль и произвести впечатлевніе, отличное отъ того, которое произведено имъ на нѣкоторыхъ изъ гг. писателей. Въ послѣдиемъ случаѣ, по нашему мнѣнію, оно есть не что иное, какъ всегдашній отв'єть поповщины безпоповщин'в на копросъ, почему она заимотвуетъ поповъ отъ нашей Церкви, тогда какъ сама же почитаетъ се сретическою, или лучше-обыкновенное усиле попсыцины доказать, что она не грешить противъ каноническихъ правилъ православной Церкви, принимая (примѣняясь къ правиламъ 1 всел. соб. 8 и 19, 6 всел. соб. 95 и 15 правилу нерво-вторыю собора въ храмѣ св. апостоловъ) приходящихъ къ ней изъ нашей Церкви поповъ безъ повторения надъ ними крещения и хиротонии. Въ немъ, вопреки учению безпоповщины, проводится та мысль поповщины, что хотя наша Церковь при п. Никон'в вдалясь въ новщества, но новшестве эти не измѣняютъ того вкроученія, котораго держится православная Церковь, и не принадлежать въ такимъ сресямъ, держащіеся которыхъ, при присоединеніи къ Церкви, колжны быть вновь крещаемы; почему и приходящие изъ православной нашей Церкви къ поповцамъ попы не должны быть сравниваемы съ павликіанскими клириками, которыхъ 19 правило 1 всел. собора велитъ, прежде допущенія къ церковнымъ должностямъ, крестить и хиротонисать.

На этомъ основаніи, раскольническіе архіереи, по нашему мнѣнію, въ своемъ посланіи не потому не порочать въроучения нашей Церкви, что бы имъли намъреніе уб'єдить, уб'єдившись сами прежде, свою паству въ истинѣ нашей Церкви и расположить свою паству искать союза съ нею: имъ нужно было упомянуть о правотъ въроученія нашей Церкви для убъжденія бевпоповщины въ неосновательности ся требованія, дабы принадлежащие нашей Церкви были вновь крещаемы, при переходѣ въ старобрядство, чтобы чрезъ это убѣжденіе безпоповщины съ одной стороны, елико возможно, очистить нынёшнюю iepapxiю поповщины (корень которой, какъ извъстно, въ греческой Церкви) отъ злословій, коими непрестанно поражаеть ее бозпоповщина, а съ другой — расположить всѣ вообще поповщинскія общины (изъ которыхъ нѣкоторыя, какъ извъстно, также не довъряють (') правильности нынъшняго австрійскаго священства поповцевь) безъ опасенія подчиниться управленію поставленныхъ, отъ совратившагося въ 1846 году въ старобрядство греческаго митрополита Амвросія, епископовъ и поповъ, потому что послёдній, по догматик в поповщины, подчинившись условіямъ обыкновеннаго чинопріема поступающихъ въ поповщину изъ православной Церкви поновъ, сдёлался истиннымъ пастыремъ Церкви.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Чиг. Душенолезного чтенія 1864 г. № 10. ст. гуслицкіе раскольники.

Противъ того, что это окружное посланіе имѣетъ именно такой смыслъ, едвали кто станетъ спорить, если сличить оное съ составленными въ поповщинѣ "собраніями отъ Божественнаго писанія и отъ священныхъ правилъ о пріятіи священнаго чина и мірскаго, отъ еретикъ хиротонисанныхъ обращающихся къ православной вѣрѣ". Ибо посланіе есть сокращеніе этихъ собраній. Въ немъ повторяется все то, чѣиъ сочинители послѣднихъ усиливались убѣдить своихъ противниковъ, что поповщина якобы правильно поступаетт, принимая къ себѣ, по нуждѣ, нашихъ бѣглыхъ поновъ безъ повторенія надъ ними рукоположенія, и будто этимъ переметчикамъ, послѣ присоединенія къ старобрядству чрезъ раскольническій чинопріемъ, безъ сомнѣнія можно ввѣрять вѣчное свое спасеніе.

Но, что всего замѣчательнѣе, и самъ писавшій посланіе соборъ раскольническихъ епископовъ именно такъ смотритъ на свое посланіе. Ибо когда, по оглашеніи его между раскольниками, безпоповщина начала разсѣевать въ общинахъ поповщины своеобразные толки о содержаніи его, и когда отъ этихъ толковъ стало усиливаться въ общинахъ поповщины подозрѣніе на составителей его въ уклоненіи ихъ въ чуждое старобрядству ученіе о нашей Церкви, въ настоящемъ ея состояніи, соборъ посиѣшилъ издать 1863 же года іюля 26 дня опредѣленіе на посланіе, въ которомъ уже безъ обиняковъ выразилъ подлинныя свои чувства и расположенія къ православной нашей Церкви за ся разнорѣчіе съ старобрядствомъ. Это опредѣленіе обязано своимъ происхожденіемъ совсѣмъ не опасенію

старобрядческихъ епископовъ (какъ предполагаютъ нѣкоторые изъ гг. писателей, взглянувшихъ на посланіе благосклонно) потерять свои матеріальныя выгоды, и унизить свою ревность въ старобрядству въ мнёнія своей паствы, если бы они стали отстаивать свои благосклонные взгляды на православную нашу Церковь предъ. неготовыми еще къ подобнымъ взглядамъ раскольниками, но именно ость плодъ убъждения всёхъ безъ изъятія старобрядцевь въ томъ, что будто наша Церковь состоить нынѣ подъ проклятіемъ за свое несогласіе съ старобрядствомъ, и будто это проклятие всегда будетъ тяготёть надь нею, если она не откажется отъ мнимониконововихъ новшествъ, и не признаетъ безпрекословно истинными книги, печатанныя подъ надзоромъ такихъ свѣтилъ мудрости, каковы Аввакумъ, Лазарь, Даніилъ, Никита и проч. Ибо раскольническіе епископы въ опредѣленіи на посланіе говорять, что они въ такомъ только случаѣ соединятся съ нашею Церковію, вогда епископы ся прокленуть свои худы на раскольническія мудрованія и иснов'єдять, что нже не крестить двѣма перстома, да есть проклять.

17. Необходимый вопросъ "Современнику".

"Современникъ" (1863 г. № 11), разсуждая объ отношеніяхъ современнаго правительства нашего къ расколу, говоритъ, что нынѣ измѣнилась и измѣняетоя система дѣйствій, направленныхъ противъ распространенія и утвержденія расколоученій. Нынѣ нѣтъ уже ни того горячаго преслѣдованія, того безпрерывнаго процесса, который еще недавно вчинялся противъ раскольниковъ и составлялъ отличительную черту отношенія правительственныхъ мѣстъ къ расколу, ни того, далеко негуманнаго, воззрѣнія, въ силу котораго раскольникъ ни у себя въ домѣ, ни внѣ своего дома не признавался полнымъ гражданиномъ.

По случаю послѣднихъ словъ "Современника" мы не изъ сочувствія ногуманнымъ воззрѣніямъ, но изъ желанія быть гуманными, въ подлинномъ смыслё этого слова, рѣшаемся спросить его: гуманныя ли дѣла дѣлають старобрядцы, когда, подъ предлогомъ сохраненія старинной вёры, отваживаются-вь домашнемъ быту своемъ-заставлять членовъ своихъ семействъ, вопреки "православнымъ" своимъ убѣжденіямъ, покаряться дикимъ правиламъ старобрядства, вступаютъ въ семейныя связи безъ благословенія Церкви и разрывають оныя по прихотямъ, съ обидами отторгаемыхъ отъ ложа, а въ гражданскомъ отношени - на наглыя противодъйствія гражданскому благоустройству, каковы напр. побъги оть воинской и гражданской службы, сомовольныя отлучки оть постоянныхъ мѣсть жительства, укрывательство, бѣглыхъ и переметчиковъ, пристанодержательство воровъ, душегубцевъ, нежелание знать начальство и проч.? Намь кажечся, что если раскольникъ ни у себя въ домѣ. ни внѣ его не признавался, по нашимъ законамъ, полнымъ гражданиномъ, то ему и врилось тою мброю, какою онъ самъ мбрилъ обществамъ, семейному и гражданскому (Мате. 7, 2). Ибо, по нашему мнѣнію, семейныя и гражданскія общества суть не акціонерныя, члены которыхъ должны прежде и послѣ всего заботиться объ однихъ денежныхъ выгодахъ, а о правственныхъ качествахъ и въръ своихъ сочленовъ

могуть и не заботиться; но такія общества, въ которыя вступають люди первѣе всего для нравственныхъ цѣлей, а потомъ для общей безопасности, и отъ членовъ которыхъ посему можно и потребовать гражданскихъ и семейныхъ добродѣтелей, если бы они вздумали вдаться въ вышесказанныя раскольническія дѣла, также далеко отстоящія отъ гуманныхъ.

18. Болѣе значительныя погрѣшности свѣтской письменности въ вопросѣ о старобрядствѣ.

Всякій, кому дорого благосостояніе нашего отечества, долженъ быть признателенъ къ тому, что наконець и свётская наша письменность занялась разъясненіемъ вопроса о старобрядствѣ. Теперь есть надежда, что наконецъ и общество наше оцѣнить старобрядство наше надлежащимъ образомъ, и, узнавъ, сколь много препятствуеть оно распространению истиннаго образованія, во всѣхъ слояхъ общественныхъ, и само нозаботится объ обращении заблуждающихъ на путь истины и долга. Хотя современныя дъйствія свътской нисьменности, въ этомъ отношении, пока подобятся дъйствію тъхъ нъкоторыхъ изъ врачей, которые только говорять больнымъ, что ихъ доселѣ не такъ лѣчили и что врачевавшіе ихъ ничего не смыслять въ врачебномъ искусствѣ, а своихъ, прямо идущихъ къ дѣлу, лѣкарствъ не дають, потому что свѣтская письменность ограничивается пока однимъ указаніемъ на то, что для искорененія раскола недостаточно однихъ внѣшнихъ дъйствій правительства, и объявленіемъ во всеобщее свѣдѣніе дѣлъ неразумныхъ ревнителей православія, въ отношении къ раскольникамъ; но тъмъ неменъе им твердо надѣемся, что придетъ наконецъ время, когда и свѣтская письменность станетъ на путь, прямо ведущій къ побѣдѣ православія надъ расколомъ.

Посему, въ надеждѣ на это содѣйствіе намъ свѣтской письменности въ двлв возсоединения старобрядцевъ съ православною нашею Церковію, мы рѣшаемся просить ее, дабы она, во-первыхъ, не оглашала неблагопріятныхъ для старобрядцевъ дѣйствій нынѣшнихъ ревнителей православія, не изслѣдовавь предварительно. такъ ли въ самомъ дѣлѣ было дѣло, какъ ей представляется. Такъ напр. "Голосъ" (1865 г. № 333) возвѣстилъ, что Высочайшая воля даровала раскольникамъ свободу вѣроисповѣданія, и что въ предыдущемъ году нѣкіи неразумные ревнители православія, заключивъ въ остроиъ расколоучителя, совращавшиго православныхъ въ расколъ, и запечатавъ вновь открытую раскольническую моленную, съ отобраніемъ принадлежностей богослуженія, на первыхъ порахъ порализовали дарованную раскольникамъ льготу, между тѣмъ какъ въ самомъ дѣлѣ нѣтъ, а по кореннымъ государственнымъ законамъ и быть не можеть Высочайшей воли, чтобы расколоучители могли распространять свои заблужденія межлу православными, и чтобы раскольники могли вновь строить свои часовни; а только въ 1858 году октября 15 дня дано наставленіе, для руководства при исполнительныхъ дъйствіяхъ по дѣламъ, относящихся до раскольниковъ, въ каковомъ наставлении и юты кать о свободѣ раскольническаго вѣроисповѣданія. Легко понять, какъ много подобное газетное извъстіе можеть заградить расколу путь къ пріобрѣтенію скорѣйщаго

познанія о своемъ магубномъ состоянія. Во-вторыхъ, проснит свётскую письменность, чтобы она небезусловно вѣрила тому, чѣмъ имѣютъ обычай извинять свое отпадение отъ Церкви совращающиеся въ старобрядство. Такъ напр. "Голосъ" именуетъ совращенныхъ вышеозначеннымъ расколоучителемъ давними скрытными раскольниками, которые лишь теперь обнаружились, по случаю дарованной расколу свободы. Въ подобныхъ настоящему случаяхъ, не лишнее дѣло обращаться и къ государственнымъ актамъ состоянія. Они могуть ноказать, что совратители въ расколъ имѣютъ обычай учить соврещаемыхъ, дабы они, въ случав суда за отнаденіе отъ Церкви, твердили судьямъ, что они-потомки тёхъ старобрядцевъ, которыхъ воспретилъ преслёдовать указъ 1826 года, т. е. что они и родились и воспитались въ старобрядствѣ, и что нерѣдко рас+ кольники злоупотребляють этимъ указомъ самымъ натлымъ образомъ. Въроятно, свътская письменность въ нервый резь услышить, что несколько лёть тому назадъ одна вдова, судившаяся за уклонение въ нѣтовщину, на судѣ твердо стояла на томъ, что она принадлежить спасову согласу ab incunnabulis, между тъмъ какъ она была дочь православнаго діакона, и отецъ ся во время суда надъ нею още здравствоваль; или, также недавно судившийся за уклонение въ рябинову секту, одинъ престарѣлый гражданинъ одного уѣзднаго города, бывъ на увѣщаніи въ судѣ твердилъ одно то, что онъ наслѣдовалъ свое заблужденіе отъ родителей, между темъ какъ онъ нъсколько трехлътій, по выбору своихъ согражданъ, несъ должность церковнаго ста-

росты соборнаго въ городѣ храма и за ревностную свою службу Высочайше награжденъ золотою медалью, при представлении къ которой, какъ извѣстно, тщательно изслѣдуется, не принадлежитъ ли представляемый къ какой либо изъ раскольническихъ сектъ. Наконецъ, просимъ свѣтскую письменность, чтобы она заступилась не за одни граждански права отвробряддень, но не опускала изъ виду и интересовъ православія. Вѣдь и сама она пропов'дуетъ, что в'тра русскаго народа лля Россій есть прежде всего и исключительно интересъ народный, общественный (День 1863 г. № 2). Поэтому ей не мѣшаеть обратить свое вниманіе и на то, что хотя старобрядство, по ея словамъ, положительно безвредно въ гражданскомъ отношении (Голосъ 1865 г. № 318), но отъ него, при множествѣ сектъ, сектанты преданы взаимному соперничеству, зависти, ревнивости, нетерпимости, лицемѣрію, изувѣрству и проч. Сообразивъ, сколь много послѣднія явленія въ старобрядствѣ препятствують скорѣйшему устройству гражданскаго нашего благосостоянія, свѣтская письменность, въроятно, и сама не откажется отъ содъйствія водворенію мира и единства въ православной нашей Церкви.

(продолжение будеть)

Digitized by Google

1

## ПОСТАНОВЛЕНІЯ ДРЕВНЕЙ РУССКОЙ ЦЕРКВИ

КАСАТЕЛЬНО ПОВЕДЕНІЯ И ДЪЙСТВІЙ СЛУжителей одтаря при богослужении.

Святость и высокая важность каждаго вообще священнодѣйствія православной Церкви, а по преимуществу богослуженія общественнаго, съ самыхъ первыхъ временъ нашей Церкви побуждала пастырей нашихъ обращать вниманіе на то, чтобы оно совершалось съ должнымъ благочиніемъ и благоговѣніемъ со стороны тѣхъ, которые поставлены на это высокое служеніе.

Приступающій къ совершенію богослуженія долженъ приготовить себя къ достойному предстоянію у св. престола. Это требованіе высказано въ самыхъ древнихъ законоположеніяхъ нашей Церкви. Въ вопрошеніяхъ Кирика (<sup>1</sup>) подробно обозначены требованія чистоты тѣлесной со стороны священнослужителя. "Тѣло

Digitized by Google

<sup>(</sup>¹) Кормч. сол. библ. № 475. стр. 293.

свое чисто сблюди, яко Вогу еси ходатай о людѣхъ, и кротко хоженіе имбй, понеже на мбств свять стоиши; руцѣ же отъ нечистоты съблюди, тѣми бо тѣло Христово подъемлении; чисть имъй языкъ отъ осуженія и злословесіа, понеже твиъ Вога славищи; укланяйся отъ мірьскаго мятежа, да не съблазнно молитвы въ Богу възносиши" ('). Приготовление въ службѣ должно состоять въ чтеніи и молитвѣ (\*). Требованіе въ этомъ случаѣ простиралось до того, что Кирикъ спрашивалъ, можно ли приступать къ священнослужению, если намфревающийся служить не поспить, хотя бы онъ провель ночное время, послѣ ужина, въ чтеніи и пѣніи? Отвѣть получень утвердительный; потому что Бога модить лучше, нежели спать (<sup>8</sup>). Въ позднѣйшій періодъ исторія нашей Церкви вопросъ о достойномъ приготовлении къ служению былъ возбужденъ нарушениемъ такого правила. Соблазнъ былъ тёмъ болёе важенъ и великъ, что производился открыто. Въ 1604 г. патріаршій тіунь Ивань Чортовь доносиль патріарху Іову, что забзжіе попы на Москвѣ нанимаются служить, и даже литургію совершають безъ всякаго приготовленія. "Безмѣстные деи попы и дьяконы въ поповскую избу не ходять и предъ божественною литургіею правила не правять, а садятся деи безитстные попы и дьяконы у фроловскаго мосту и безчинства чинять великіе, межь себя бранятся и укоризны чинять скаредныя и смехо-

(\*) Вопр. Кир. Кормч. стр. 393.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Акт истор. т. І. № 109.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамже.

творныя, а иные межъ себя играють и борются и кулачни быются; а которые наймуются объдню служити, и они съ своею братьею, съ которыми бранилися, не простясь божественную литоргію служатъ". Патріархъ, ограничивъ право приходскихъ священниковъ нанимать олужить витсто себя безитотныхъ священниковъ, витнилъ послёднимъ въ обязанность собираться въ поповскую избу, выслушивать здёсь правило предъ литургіею, и стоять у правила со страхомъ Божіимъ, безъ всякаго смѣхованія и безчинства (<sup>1</sup>).

Во внѣшнемъ поведеніи при богослуженіи отъ служителей олтаря требовались всегда и во всемъ строгое вниманіе, благоговѣніе и приличіе. "Не озирайся, во время, священныхъ службъ, стмо и овамо, но въ страсв и трепеть предстой небесному Царю и блюди, кому предстоищи, и како служищи; умъ весь имъй горъ, съ ангелами бо служищи; и не мысли земныхъ въ той чась, небеснаго бо Царя воспріемлеши въ сердци твоемъ, весь освящаяся Имъ" (\*). Нерадение и небрежность, неумѣстныя въ служителяхъ олтаря и соблазнительныя для приходящихъ въ церковь, были предметомъ строгихъ обличений нашихъ пастырей. "Зрите пространно, священническый и иноческый чинъ, слышание мое, иже обрѣтаются въ васъ нѣкоторіи, иже живуть не въ сдаву Божію, ни за священничьскую честь, но на людское съблазнение, къ церквамъ Божимъ не предстояще, и людей приходящихъ въ храмы Божіа съблажняютъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Акт. эксп. т. II. № 223.

<sup>(°)</sup> Став. свящ. 1409 г. Акт. ист. т. І. № 109.

своимъ небреженіемъ, и имя Божіе въ вашемъ небрежени хулится, и не разумъваете пространно, что суть храми Божіи, въ нихъ же Богъ прославляется, въ нихъ же агнець Божій жрется за мірскый животь, въ немь же есть невидимое сликостояние ангеломъ и человъкомъ" (1). Подобныя правственныя внушенія невсегда достигали своей цёли. Были служители олтаря, которые, забывая важность своего служенія, не только предавались во время служенія земнымъ помысламъ, но и дозволяли себѣ такіе поступки, которые неприличны сану священному и внѣ церкви. Стоглавъ обнаруживалъ въ нѣкоторыхъ священникахъ и служителяхъ олтаря поступки при совершении богослужения до того противные правиламъ благоприличія и благочинія, что долженъ былъ прибѣгнуть къ мѣрамъ болѣе строгимъ и внушительнымъ. "Попы и причетники въ церкви всегда пьяни и безъ страха стоять; и бранятся и всякіе ръчи неподобные всегда изо усть ихъ исходять; попы же въ церквахъ бьются и дерутся промежь себя; а въ монастырехъ такое же безчиние творится" (°). Соборъ вивняеть въ обязанность поповскимъ старостамъ наблюдать со всею строгостію за тёмъ, чтобы служители олтаря "на божественномъ пѣніи чинно стояли со всяцёмъ духовнымъ вниманіемъ, а не билися, и не лаялися, и не сквернословили, и піяни бы въ церковь и во святый олтарь не входили, и до вровопролитія не билися", подъ опасеніемъ святительскаго запрещенія и

COE. III.

16

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Акт. ист. т. І. № 35.

<sup>(\*)</sup> Стогл. стр. 66.

отлученія ('). Исправительныя мёры собора были успѣшны, по крайней мѣрѣ, въ томъ отношеніи, что въ послёдующихъ наказахъ патріарховъ не встрёчаемъ тъхъ очень крупныхъ безпорядковъ и безчинствъ при отправлении богослужения, какие выставлены въ Стоглавѣ. Что и въ послѣдующее время служители не всѣ вели себя въ церквахъ благочинно, это несомнѣнно. Патріархъ Іоасафъ въ наказной памяти тіуну Михайлову и поповскому старостъ, никольскому попу Панкратію, говорить, что въ самой Москвъ "иніи священницы не только не поучають благочинію прихожань, но и сами суть бесталующе (въ церквахъ) и безчинствующе, и мірскія угодія творяще; и чревоугодію своему послѣдующе, и повинующеся пьянству" (\*). Тѣже самые недостатки въ поведени священнослужителей замѣчаетъ патріархъ Іосифъ въ окружномъ наказъ (1646 г.) и даетъ наставление: "попы и дьяконы стояли бъ въ церквахъ Божіихъ со страхомъ и съ трепетомъ и съ любовію, въ молчаніи, безъ всякихъ шептовъ, и ничтожъ земнаго не помышляли, но токмо умъ свой утвердили къ вышнему на небо въ Троицы славимому Богу и молились со слезами и со воздыханиемъ смиреннымъ и сокрушеннымъ сердцемъ, безъ злобы и безъ гнѣва, о грѣсѣхъ своихъ" (°). Соборъ московскій 1667 г., подтверждая справедливось частныхъ постановлений о томъ, что служители одтаря должны стоять при всёхъ службахъ, а особенно при совершении литургии, съ

- (<sup>в</sup>) Акт. арх. эксп. т. III. № 264.
- (\*) Акт. арх. эксп. т. IV. № 321.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Стога. стр. 128-129.

молчаніемъ и страхомъ Божіимъ, съ умиленіемъ и сокрушеннымъ сердцемъ, втайнѣ, а не бесѣдовать о суетномъ попеченіи, приводитъ и причину: "зане, говоритъ онъ, во святую литургію Спаситель нашъ Господь Іисусъ Христосъ тайно закалается о нашемъ спасеніи, а намъ бесѣдовати о суетныхъ и привременныхъ попеченіяхъ зѣло пребеззаконно есть, и вмѣсто оставленіа грѣховъ и спасенія осужденіе пріимемъ" (1).

При богослужении общественномъ въ православной восточной Церкви издревле употреблялись священныя одежды. Приступать къ служенію можно не иначе, какъ облачившись въ эти одежды. Законъ этотъ былъ исконнымъ и въ нашей Церкви. Насколько велико было уважение къ священнымъ облачениямъ у насъ, видно изъ вопрошеній Кирика. Ему казалось сомнительнымъ, можно ли возлагать свящ. одежду, когда въ платъъ служащаю вшить женскій плать, и если это случится, ли такому священнослужителю совершать то можно церковную службу? "Аще случится плать женскій въ порты вшити, попу достоить ли служити въ томъ портѣ? и рече (епископъ): достоитъ; чи жена нечиста" (\*)? Митрополиту Іоанну предложенъ былъ вопросъ, между другими, такой: "можно ли служить священникамъ, которые облачаются въ порты исподніи отъ кожъ животныхъ, ихже ядятъ и неснѣдныхъ"? Митрополитъ отвѣчалъ, что это не возбранено ни въ Греціи, ни на Руси, студени ради" (<sup>в</sup>). На стоглавомъ соборѣ царь

16\*

÷

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Доцол. акт. ист. т. V. стр. 473.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Вопр. Кир. стр. 293.

<sup>(\*)</sup> Кормч. № 475, отв. м. Іоан. стр. 280.

(Іоаннъ грозный) жалуется на то, что "попы мірскіе заутреню и вечерню въ церкви безъ ризъ во единой патрахѣли поютъ, и у престола дѣйствують, и въ царскіе двери всегда ходять, а дѣтей крестять такоже во единой патрахѣли безъ ризъ, и младенцевъ умершихъ такоже отпѣваютъ безъ ризъ, и свадьбы вѣнчаютъ и молебны и понахиды поють. О семь, говориль царь, достойно вельми побесёдовати, и въ правилёхъ и святыхъ книгахъ довольно обыскавъ, утвердити, чтобы было не на погибель душамъ и Бога не прогнѣвати въ такомъ безстрашіи" (1). Соборъ постановилъ, "чтобы священники и дьяконы въ царскія двери входили по уставу и по преданию святыхъ отепъ во всемъ сану во время божественныя службы, а котораго дни объдни не служать, и они бы въ царскіе двери просто не входили безъ патрахъли и безъ ризъ" (3). Стоглавъ не узаконяеть и не показываеть, какого достоинства должны быть священныя одежды, применительно къ торжеству, потому, конечно, что имбеть въ виду церкви не соборныя, богатыя, но приходскія бідныя. Въ уставахъ его и Олизкаго къ нему времени опредълялось, въ какой праздникъ и день и какія употреблять облаченія. "Въ дванадесятые Господскіе праздники служать въ большихъ золотыхъ ризахъ, на приздники Вогородичные служать литургію в большихь камчатыхъ ризахь; въ недълю новую, на сба праздника Тоанна богослова, св. апостолъ Петра и Павла служатъ литурино въ ат-

(\*) Тамже, стр. 96.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Стогл. стр. 66-67.

ласныхъ ризахъ; далѣе: на рождество Предтечи, въ день трехъ святителей, соборъ архистратига Михаила служать литургию въ среднихъ камчатыхъ ризахъ" (1). Разграничение свящ. одеждъ сообразно степенямъ іерархическимъ установлено было на соборѣ 1675 г. Здѣсь облачение и его торжественность распредѣлены по существовавшимъ тогда чинамъ ісрархіи. "Понеже благочиніе вещь есть добрѣйшая, говорить соборь, еже и во главахъ церковныхъ и въ прочихъ да хранится, якоже и въ небесныхъ чинѣхъ". Первое ъъсто по торжественности од слания церковнаго принадлежало патріарху, который быль главою Церкви по первый, безначальнёй, и безмёрно сильнёй главе, Господё нашемъ Іисусѣ Христѣ, и духовный тоя женихъ. Прочіи же овіи убо очи, овіц же руки, овіц же ино что отъ удесъ. Сообразно съ этимъ разграничениемъ чиновъ iepapxin, усвоены были и преимущества въ священныхъ одеждахъ. Патріарху усвоялись слёдующія одежды: саккосъ, со преднашвеннымъ придерстникомъ златоукрашеннымъ, или и маргаритосыцаннымъ, имущь и звонцы, иже образуеть одежду поруганія (по Сум. солунск.); далье-нарукавницы, едитрахилій, поясь, стихарій сь гамматами, являющими токи крове и воды, изъ божественнаго реб-ра истекшія, Едигонатій, являющь дентія врученія, имиже ноги Господь отре впостольскія; омофоръ,-погибшаго овчати, си есть рода человрча взыскание, и къ Богу принесение; митра съ крестомъ, по обычаю греческому. Митрополитамъ дозволено носить при слу-

(<sup>1</sup>) Уст. рук. сол. мон. № 1123. гл. 19.

Digitized by Google

женій тѣже свящ. одежды, какъ и патріарху, только саккосъ безъ приперстника, звонцы имущь, но только въ томъ случаѣ, когда митрополитъ совершаетъ службу въ своей епархіи, а не въ присутствіи патріарха. Архіепископамъ и епископамъ: еелонь, изъ какого-либо тканія сошвенъ, или полиставрій, си есть многокрестіе, нарукавницы, епитрахилій, поясъ, стихарій безъ гамматовъ, епигонатій, омофоръ, шапка среброкованная.

Переходная степень торжественности въ священныхъ одеждахъ усвоена тремъ архимандритамъ: сергіевскому, рождественскому (владимірскому), чудовскому (московскому). Имъ предоставлено право входить въ царскія врата, имѣтъ жезлы епископскіе, шапки съ позлащенными шипками и верхнею частію. Архимандритамъ и игуменамъ прочихъ обителей, великихъ и малыхъ, положено довлѣтися одеждами, усвоенными простымъ священникамъ (<sup>1</sup>).

Общія дѣйствія служителей олтаря при отправленіи церковныхъ службъ были опредѣлены въ уставахъ и служебникахъ. Вмѣстѣ съ показаніемъ, какую службу совершать въ тотъ или другой праздникъ, какія, и на сколько пѣть пѣсни тому или другому святому, въ уставахъ и служебникахъ подробно опредѣлялось, когда и что должны дѣлать священнослужители, когда и какъ кланятся, втай или велегласно читать извѣстную молитву, какъ кадить олтарь, святыя иконы, предстоя-

<sup>(1)</sup> Пост. соб. ист. јер. ч. 1. стр. 321—341. Цостановленје это измћнено потомљ нѣсколько разљ при Петрѣ I, Екатеринѣ II, Павлѣ I и Александрѣ I.

щихъ и проч., какъ облачаться, мыть руки предъ священнодъйствіемъ и проч. (1). Законодательство русской Церкви наблюдало только за исполнениемъ такого устава. Бдительность и ревность напихъ пастырей была при этомъ такъ велика, что каждое, повидимому, маловажное, опущеніе при исполненіи устава, тѣмъ болѣе искаженіе его, находило вь нихъ строгое обличеніе и исправленіе. Съ другой стороны и исполнители устава почитали непремѣнною обязанностію обращаться съ своими недоумѣніями къ іерархамъ. По крайнъй мъръ такъ было въ старину. Кирикъ обратился съ своимъ недоумѣніемъ къ своему епископу по поводу прикладыванія служащаго священника на входахъ и выходахъ во время вечерни, утрени и литургіи: "а иже и на выходахъ вышедъ попъ на объдни и на вечерни, во что цёловати"? и получиль на это недоумёніе полное ръшеніе, съ объясненіемъ, почему именно въ этомъ случав нужно двлать такъ, а не иначе. "Если священникъ не служитъ, отвѣчалъ іерархъ, то ему должно цѣловать икону, того бо дёля икона поставлена. А попови, идучи въ олтарь на выходъ, то въ козмитъ цёловати (выступъ у иконостаса), то бо есть колѣно Христово; а вшедъ въ олтарь, то трапезу цълуеть, то суть перси Христовы" (<sup>\*</sup>). Ему же дано разрѣшеніе на вопросъ: "гдѣ цѣловать епископа, когда онъ служитъ постную службу: въ скранію ли (високъ) по обычаю"? Показано, что цёловать слёдуеть въ рамо (плечо) (3).

<sup>(</sup>¹) Рук. уст. № 1123; печат. при Филар. № 1071; Служебн. Іласафа № 1039.

<sup>(\*)</sup> Вопр. Кир. Кормч. стр. 293 наобор.

<sup>(\*)</sup> Тамже и Ист. русск. Церкв. т. Ш. стр. 195.

Злоупотребленія, съ теченіемъ времени вкравшіяся въ чинъ богослуженія, отъ нерадѣнія, неосмотрительности и невѣжества служителей олтаря, были исправлены на стоглавомъ соборѣ, на которомъ исключительное большинство вопросовъ посвящено этому предмету. "Нынѣ бо видимъ и слышимъ, кромѣ божественнаго устава многія цервовныя чины не сполна совершаются, не по священнымъ правиламъ и не по уставу" (\*). Злоупотребленія эти касались приготовленія воды къ священнодѣйствію, входа, совершенія проскомидіи, отверстія царскихъ вратъ и церковной завѣсы и проч.

Относительно приготовленія воды къ священнодействію Стоглавь заметиль, что въ прежнее время, за неимѣніемъ въ церквахъ горна, въ чемъ бы укрохець грѣти, пономарь како надобѣ теплоти во святый потиръ, шедъ въ избу, да возметъ у печи горячіе воды изъ горшка въ кушвинецъ, или въ кувшинцы, согрѣвъ, да принесеть въ церковь, и ту воду вливаеть во святый потиръ". Такое, слишкомъ простое, отношение къ дълу пономарей показалось отцамъ собора противнымъ благочинію, и они положили, чтобы вода приготовлялась по уставу и по чину. "Отпѣвъ заутреню, пономарь съ укропникомъ благословится у священника итти по водицу, и шедъ на ръку, да на чистомъ мъстъ, благословяся, почерпнеть укропникомъ воды да пополоскавъ выльеть и опять почерпнеть, да покрость, да принесеть во святую церковь, и поставить въ жертвенникъ до времени; и послѣ благовѣстія къ часамъ, аще древя-

<sup>(1)</sup> Стогл. стр. 50.

ная церковь, и принесеть въ горицы горящаго уголья, и на днѣ пеплу подсыпаеть, и поставить въ жертвен, никѣ на кирпичѣ; и (послѣ того, какъ діаконъ вольетъ холодной воды въ потиръ) поставитъ укропничекъ на горну, и устроитъ до времени, якоже достойно" (').

Уклонение отъ устава относительно входа состояло въ томъ, что священники и діаконы приступа, ли къ совершению святой службы, не прочитавъ положенныхъ молитвъ и не сдълавщи должнаго по уставу поклоненія св. иконамъ. Стоглавъ опредѣлилъ подробно вст молитвы и ноклоны, которые должны выполнить всѣ служащіе литургію. "Сице начало (литургіи); стануть вкупѣ (священникъ и діаконъ) предъ дверьми церковными западными въ паперти и входъ творять. сотворь три поклоны". По прочтении молитвъ и тронарей, положенныхъ на входномъ, они "цѣлуютъ у дверей на столицѣхъ, по странамъ Спасовъ образъ и Пречистой или кресты. По семъ входять въ дерковь священникъ съ дьякономъ, и сотворяють вкупѣ къ востокомъ поклоны три, глаголюще положенные тропари. знаменуются и цёлують святыя образы; таже къ правой сторонѣ поклонъ единъ, и къ лѣвой такоже, и отходять малыми дверми къ жертвеннику, глагодюще въ себѣ тай молитву" (\*).

Въ проскомидіи отступленіе отъ устава состояло въ томъ, что "Предтечеву часть вымають малу, якоже изъ приносимыя просвиры, и владутъ съ приношені-



<sup>(1)</sup> Стогл. стр. 91-92.

<sup>(\*)</sup> Тамже. стр. 88. 89. 90.

емъ вкупѣ". Царь по этому новоду представлялъ собору, что по уставу достоить вымати Предтечеву часть якоже и Пречистые часть, и класти на лѣвой сторонѣ Агнца, противу Пречистой части, а приношенье кладется на средѣ, въ подножіи Агнца. Соборъ согласился съ законностію представленія царя во всемъ, исключая того, что опредѣлилъ "Предтечеву часть вынимать мало поменши Богородичной части" (1).

Новое опущеніе въ проскомидія, о которомъ царь почиталъ нужнымъ предложить собору отцевъ русской Церкви вельми побесѣдовати, состояло въ томъ, что нѣціи невѣгласи (священники) не разумѣюще писанія Божія и ученія не требующе, покрываютъ святая двѣма покровцы, святый Агнецъ и святый потиръ, а третьимъ святымъ покровомъ; еже есть воздухъ, не покрываютъ. Соборъ положилъ о томъ вельми воспретити на безчинныя, чтобы впредь третьимъ святымъ покровомъ покрывали, глаголюще сице: дьяконъ рече: "Господу помолимся"; іерей: "Господи помилуй"; покрый владыко обоя святыя сія; священникъ покадитъ третій покровъ, еже есть воздухъ, и покрываетъ глаголя: "покрый насъ кровомъ крилу твоею" (<sup>3</sup>).

Относительно проскомидіи по разнымъ поводамъ и въ разныя времена обращаемо было вниманіе нашего церковнаго законодательства на случаи, могущіе затруднить священника. Кирикъ спрашивалъ: "если совершающій проскомидію, грѣхомъ упуститъ просфору на зем-

- (<sup>1</sup>) Ctor. ctp. 174.
- (\*) Тамже, стр. 93.

лю, достоить ли надъ нею проскомисати"? Епископь отвѣчаль, что "достоить, отерши добрѣ" (<sup>1</sup>). "Аще ся пригодить се, оже мышь начнеть скрыхтать дискось у службы, и узрить попинь, или до переноса или по переносѣ"?— "Оскребъ начатое ножикомъ, быль отвѣть, служить, новаго не вынимая; крохи при этомъ должно высыпать въ ты крохи, иже съ литона снимаютъ" (<sup>2</sup>). "Можно ли совершать литургію на такомъ Агнцѣ, который поврежденъ животнымъ"? Отцы собора константинопольскаго отвѣчали Өегносту, епископу сарскому, что можно, если бы даже отъ него осталась только нѣкоторая часть (<sup>3</sup>).

Мы видѣли изъ замѣчаній Стоглава, что многіе священники и діаконы, не имѣя должнаго вниманія къ святости своего служенія, позволяли себѣ входить въ святый олтарь запросто, безъ облаченія, и оставляя при этомъ царскія врата отворенными. Это обстоятельство было поводомъ къ подробному соборному опредѣленію "о запонѣ святаго олтаря: когда отверзается и когда затворяется по уставу". Во время литургіи по отпустѣ часовъ, святыя двери затворяются, запона же отверзена бываетъ даже до переноса святыхъ даровъ; послѣ чего затворяется святые дверца, вкупѣ и запона, и не отверзаются до совершенія святаго причащенія; по причащеніи отверзается; по отпустѣ же литоргіи совершеннѣ затворяется. На вечерни же стоить отверзена отъ начала до конца; также на утрени; по отпустѣ

<sup>(1)</sup> Вопр. Кирик. стр. 293.

<sup>(\*)</sup> Корыч. стр. 230.

<sup>(\*)</sup> Вопр. Өеогн. сар. Правосл. Собестан. 1863 г. феврал. стр. 157.

церваго часа затворяется. На молебнахъ бываетъ отверста отъ начала до конца. Соборъ нашелъ нужнымъ внушить, чтобы этотъ уставъ о запонѣ олтаря соблюдался во всей строгости. "Аще кто хощетъ послѣдовати святыхъ отецъ писанію и повелѣнію, вѣдущаго да вопрошаетъ, бояся молчанія и самочинныхъ ученія; понеже самочинно ходяще во многи бѣды впадутъ" (<sup>1</sup>),

Отцы собора 1667 г., усмотръвъ, что въ Россіи священници святыя дары въ великій входъ подъемлють не по чину, пременяють бо руцё и емлють святый поанръ лёвою рукою, отменили такой обычай, какъ противузаконный, нигдѣ не писанный, ниже таинство каково являющій, но только суемудріе и расколь (\*). Законодательство нашей древней Церкви предупреждало и разрѣшало всѣ случан, могущіе остановить совершеніе общественнаго богослуженія. Въ правилѣ Иліи архіепископа и бѣлгредскаго епископа, поиѣщенномъ въ "вопрошеніяхъ" Кирика, находится разрѣшеніе на тотъ случай, если бы священникъ или діаконъ позабылъ положить въ потиръ, на литургія, воды или вина. "Аже ся пригодить у службы любо попу любо діакону забыти влити вина или воды, а то узрять, оли рекше: "святая святымъ", аще и изломи тъло будетъ ужь, или часть будеть вы нотирь вложена: оцять не заходять ничегоже; и вземше потиръ, или попъ или діеконъ отнесеть въ малый олтарь влити вина или воды, говоря при этомъ то, что нужно было сказать прежде, и несь,

<sup>(1)</sup> CTOLL CIP. 97. 98.

<sup>(\*)</sup> Пост. соб. Донолн. къ акт. истор. т. V. втр. 468.

поставить на своемъ мъсть, и благословитъ попъ потиръ едину рекъ: "иже въ чаши сей честную кровь Христа твоего"; діаконъ речеть: "аминь"; и причащаются по обычаю, укропа вливъ и скончаютъ службу, опять не заходя ничегоже, ни тёла инаго ни выймая" (1), Есть разрътение на тотъ случай, если бы начавший служение не въ состоянии быль кончить его по внезапной болізни. Такого рода случай быль въ 1558 году. Пименъ, архіепископъ новгородскій, доносиль иитрополиту московскому Макарію, что въ его области священникъ служилъ божественную литоргію на Николинъ день, и таковая ему случися въ божественѣй службѣ разболѣтися и мертвѣти, а иному священнику въ той церквѣ въ тѣ поры быти не случилося, которому бы мощно въ его мъсто божественная служба совершити, но всё ту случишася простая чадь, и ускориша съ него одежду совлещи, и отъ тѣхъ де мѣстъ и по се время въ той святьй церкви та еся святая стоять на божественномъ престояв не совершена, а дніе тому уже многіе прешли сучь. Митрополить даль разрешение отъ отеческихъ древнихъ повестей, окроме священныхъ правилъ. Онъ велълъ распросить священника самому епископу и чрезъ духовника, что случалось съ нимъ во врёмя божественной службы, что онъ умерь и ожиль. И ёсля онь окажется достойнымь священьствовати, ты бы, нисаль Митрополить, тому священнику въ той святви его церкви велъль церковное пъніе и причастный молитии сполна испранити, сосуды

<sup>(&#</sup>x27;) Кормч. № 475. стр. 320.

нерковные, дискось и потирь и нокровны приготовити, нотому что та святая въ прежней его службѣ на дискост и въ потирт на престолт стоитъ несовершена, и проскомидіе творити, и агнецъ выимати, и божественную Златоустову службу сначала служити, и егда приспъеть время воздвигнути святая, и онъ бы агныцы на единомъ дискосѣ воздвигнулъ, якоже въ божественной службѣ великаго Василія, выимая агньцы на всю седмицу воздвизаемъ всёми, и преломивъ, во оба потира вложивъ, да и теплотою розвелъ, да во единъ потиръ совокупя обоя святая, причащался святыхъ божественныхъ Христовыхъ таинъ и божественную службу совершилъ о всемъ по священнымъ правиломъ. Если же тому священнику не возможно впредь священствовать, то по этому указанію должень отслужить другой свяшенникъ (').

Въ числѣ важныхъ частей общественнаго богослуженія и въ древней русской Церкви были: чтеніе свящ. книгъ и пѣніе свящ. пѣсней. При скудости живаго проповѣданія слова Божія, проходящей почти чрезъ весь періодъ древней церковной исторіи нашей, чтеніе и пѣніе въ церкви во время богослуженія были главнымъ источникомъ, изъ котораго христіане почерпали назиданіе въ истинахъ вѣры; а какъ въ христіанствѣ все должно быть благообразно и по чину, то при совершеніи чтенія и пѣнія церковнаго требовались отъ чтецовъ и пѣвцовъ строгое вниманіе и благоговѣніе. "Подобаетъ благолѣпствовати выну церковнаго пѣнія; а еже

<sup>(1)</sup> Акт. арх. эксп. т. І № 253.

высоко пѣти и провлачая, не искусныхъ и не наказанныхъ есть. Подобаетъ екклесіарху кроткимъ и тихимъ гласомъ пѣти во услушаніе всѣмъ, косно, и, елико мощно есть, съ сокрушениемъ и со вниманиемъ. Покашляти же или плюнути, или всяко отъ мѣста своего преступити или прейти,-безстрашію или безчинію знаменіе есть" (1). Это требованіе исполнялось на Руси искони, разумѣется въ томъ случаѣ, когда можно было избрать чтеца и пѣвца съ означенными качествами. Извѣстно, что съ первыхъ временъ христіанства на Руси въ обителяхъ были люди, способные осуществить подобныя требованія. Въ обители кіевоперческой, при Өеодосіи, былъ избранъ особый чтецъ, по преимуществу способный на это дъло (\*); были также при княжескихъ столичныхъ церквахъ доместики, приходившіе изъ Греціи и устроявшіе при такихъ церквахъ хоровое пѣніе (\*). Но несомнѣнно также и то, что такіе искусные чтецы и пѣвцы составляли рѣдкость въ древнъйшій періодъ нашего отечественнаго богослуженія. Извѣстно что Кириллъ II на соборѣ 1274 года хотѣлъ узаконить, чтобы чтеніе и пѣніе отправлялись въ церквахъ людьми, посвященными исключительно на это пѣло. Дьякъ, по опредѣленію собора, не иначе могъ читать и пѣть на амвонѣ, какъ по благословенію и посвященію архіерея, и непремённо въ бёлыхъ малыхъ ризицахъ, греческимъ языкомъ глаголемыхъ діафера-фе-

<sup>(1)</sup> Уст. № 1971 при патр. Іоасафъ.

<sup>(\*)</sup> Ист. русск. Церкв. т. П. стр. 46. 48. прим. 110.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Ист. русск. Церкв. Филар. пер. 1. стр. 71. Христ. чтен. 1855 г. ч. II. стр. 473.

лонь (1). Что подобное требование неосуществимо было на дблб, или по крайной мбрв невездв примвнимо это видно изъ жалобъ новгородскаго архіепископа Геннадія. Въ его время должности чтецовъ и пъвцовъ исполняли міряне не посвященные. И это было не въ одномъ Новгородѣ, а почти повсюду. "А пущи того, говорить онъ по поводу митрополичьяго запрещенія уподіаконамъ вступать въ бракъ, беззаконіе во всей руской землѣ ведется, мужикы озорные на крылосѣ поють, и паремью и апостоль на амбонъ чтуть, да еще и въ олтарь ходять; ино бы то беззаконье вывести" (\*). Въ видахъ искорененія такого обычая онъ положилъ давать дьячкамъ и пономарямъ, посвященнымъ на службу олтарю, ставленыя граматы. А для того, чтобы имѣть людей, способныхъ на это дѣло, просилъ митрополита (Симона) "печаловаться" предъ княземъ (Іоанномъ III) объ учреждении училищъ. Предложенный имъ планъ обученія имѣлъ цѣлію образовать добрыхъ чтецовъ. "А мой совѣтъ о томъ, что учити во училищѣ: первое азбука граница истолкована совсёмъ, да и подтителные слова, да псалтыря съ следованиемъ накрепко, и коли то изучить, можеть послё того, проучивая, и конархати и чести всякыя книги" (°). Стоглавый соборъ, съ своей стороны, высказываетъ къ томуже клонящуюся жалобу. Ставленики, говорить онь, хотящіе во дьяконы и попы ставитися, грамоте мало умеють (\*).

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Соборн. постан. 1274 г.: кормч. стр. 300.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Акт. ист. т. І. № 104. стр. 147.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамже, стр. 148.

<sup>(4)</sup> Стогл. стр. 120.

По парекому совѣту на соборѣ было положено въ царствующемъ градѣ Москвѣ и по всѣмъ градомъ протопопомъ и старъйшимъ священникомъ и со всеми священники и дьяконы по благословению своего святителя избрати добрыхъ духовныхъ священниковъ и дьяконовъ и дьяковъ женатыхъ и благочестивыхъ, имущихъ въ сердцы страхъ Божій, иогущихъ и иныхъ пользовати, и граноть бы и чести и писати гораз-Учителямъ соборъ вмѣняетъ въ обязанность. лыхъ. кромћ занятій съ учениками дома, пріучать ихъ къ богослужебному порядку въ церквахъ. "Да учениконь же бы есте своихъ во святыхъ цорквахъ Божіяхъ наказывали и учили страху Божію и всякову благочинію, псалмопѣнію и чтенію и пѣнію, и канарханію по церковному чину" (1). Эта мара тамъ более была необходима, чёмъ болѣе было недостатковъ при исправленіи церковнаго чтенія и пѣнія, проистекавшихъ частію отъ незнанія церковнаго устава, частію отъ нерадёнія церковнослужителей. Царь указаль собору, что нѣкоторыя пѣсни совершенно онускались, а иныя говорились на рачь. "Коея ради вины, говориль царь, въ нашемъ царствѣ на Москвѣ и во всѣхъ московскихъ предблёхъ въ соборныхъ церквахъ и приходныхъ окромѣ монастырей по воскреснымъ вечернямъ и по праздничнымъ и великимъ святымъ, егда выходъ бываеть, и святыя славы не поють, ричью говорять, а на заутрени въ недѣлю и въ праздники славословія не поютъ же, якоже и въ прочіи дни рѣчью говорять. Да

\*(1) Стогл. стр. 121. 122. 123.

Cor. m.

17

на божественной литоргіи Огда в Сына и Святаго Духа. святую Троицу единосущную и нераздёльную, всегна не поють, ричью говорять" (1). Совершенно опускались псалмы: "хвалите имя Господне" "исповѣдайтеся Господеви" и "на ръцъ вавилонстъй" (\*). А главный недостатокъ, замѣченный Стоглавомъ въ церковномъ чтени и пени, противный церковному благочинию и служившій поводомъ къ другимъ безпорядкамъ, состоялъ въ его время въ нерадени при совершени церковнаго чтенія и пёнія, "Попы по своимъ церквамъ поютъ бевчинно, вдвое и втрое, а міряне въ тѣ поры промежъ себя глумление и всякія рѣчи говорять праздныя: ино обое почибельно, пастыри и овцы вкупѣ заблудища и погибоша" (<sup>\*</sup>). Противъ такого безчинія соборъ постановиль "о церковномъ пѣніи все по уставу творити; славословіе пѣти и катавасіи на сходѣхъ пѣти же, а на заутреняхъ и на вечерняхъ говорити псалмы и псалтирь тихо и неспѣшно со всякимъ вниманіемъ; такоже бы тропари и съдальны сказывали по чину и неспътно, и потомъ чли бы; а вдругъ бы псалмовъ и псалтири не говорили; такоже бы и каноновъ вдругъ не канархали и не говорили по два вмѣстѣ, занеже то въ нашемъ православіи велико безчинство и грѣхъ тако творити. Аще раби предъ господиномъ два или три или мнози разни вопросы творять вдругь, разсуждають отцы собора, то како можеть господинь послушати,

- <sup>1</sup> (1) Стогл. стр. 73.
  - (<sup>2</sup>) Тамже, стр. 173.
  - (<sup>8</sup>) Тамже, стр. 105.



аще не поединому ихъ отвѣтъ сотворить? Такоже во святыхъ церквахъ и въ домѣхъ всѣмъ православнымъ единъми усты и единъмъ сердцемъ Бога славити во услышаніе и въ разумъ себѣ, -- уши бы слышали, и сердце разумѣло. Отъ разумнаго бо и благочиннаго божественнаго итнія приходить всякому человтку умиленіе въ душу и страхъ Божій въ сердце и умиленное покаяніе и слезы; и слышавъ Господь общее и согласное вкупѣ моленіе даруеть благодать и милость рабомъ своимъ" (<sup>1</sup>). Насколько мёры, предпринятыя Стоглавомъ нь обучению чтецовь и пёвцовь, достигали своей цели, не видно изъ позднѣйщаго законодательства; но что нерадение, небрежность и невнимание были въ перковномъ чтеніи и пѣніи и послѣ Стоглава, это подтверждають послёдующія граматы патріарховь по этому предмету. "Повъдаютъ намъ христолюбивіи люди со слезами, писаль патріархъ Гермогень въ 1610 г., а иніи и писаніе приносять, а сказывають, что въ священническомъ и иноческомъ чинъ великая слабость и нерадъніе и въ церковномъ пѣніи великое неисправленіе: по преданію святыхъ апостолъ и по уставу святыхъ отецъ церковнаго пенія не исправляють, и говорятьде голоса въ два, и въ три, и въ четыре, а инде и въ пять и въ шесть, и то нашего христіанскаго закона чуже. Вѣмъ бо многихъ собирающихся во храмъ не Вога ради, ниже послушанія ради гласовь: овѣхъ убо зрю дремлющихъ, овѣхъ сюду и сюду озирающихся, иныхъ другъ ко другу глаголющихъ" (\*). Твже безпо-

17\*

<sup>(1)</sup> Стогл. стр. 105. 106, 107.

<sup>(\*)</sup> Журнал. минист. народн. просвъщ. ч. LXI. стр. 158.

рядки выставляеть въ паказной грамать натрирхъ Іоасафъ въ 1636 г. Эти безпорядки, повидимому, такъ сильно укоренились, что патріархъ Ірасафъ почель нужнымъ дозволить. "по нуждѣ", пѣть и читать голоса въ Окончательное и подробное постановление о два (<sup>1</sup>). благочинномъ отправлени чтенія и пѣнія при богослужени состоялось на соборѣ 1651 года. Великій госунарь и великій князь Алексби Михайловичь сов'товавъ съ отцемъ своимъ и богомольцемъ патріархомъ Іосифонъ, всёмъ освященнымъ соборонъ и сигклитонъ о тоиъ, что въ московскомъ государствѣ, на Москвѣ н въ городѣхъ и уѣздѣхъ въ соборныхъ церквахъ и монастырѣхъ и въ приходскихъ церквахъ ввелося отъ небреженія многогласное пініе, поють и говорять голоса въ два, и въ три, и въ четыре, постановилъ и уложиль: "по преданію святыхъ апостоль и святыхъ и богоносныхъ отецъ и по уставу пѣти во святыхъ Божихъ церквахъ чинно и безиятежно, единогласно, на вечерняхъ, и на павечерницахъ. и на полунощницахъ, и на заутреняхъ, псалмы и псалтирь говорить въ одинъ голосъ, тихо и неспѣщно, со всякимъ вниманіемъ, къ церскимъ дверемъ лицемъ. А ектеньи говорить, егда священникъ речетъ: "миромъ Господу помолимся", и тогда павцы поють: "Господи помилуй"; такожъ и прочіе ектеньи, въ которое время священникъ говоритъ ектенью, а пѣвцы въ то время не поють, а въ которую пору пѣвцы поютъ, и въ то время священнику ектеньи не говорить; и егда речетъ священникъ: "и

(<sup>1</sup>) Акт. арх. эксп. т. IV. № 327.

Digitized by Google

весь животь нашъ Христу Вогу предадимъ", и пѣвцы поютъ: "тебъ Господи". Вообще, на возгласахъ и ектеніяхъ, говорити священникомъ выжидая у псаломщиковъ и у пъвцовъ конца; а псаломщикомъ и пъвцомъ такожь выжидати у овященниковь конца возгласовь, сгда речеть; "и во вѣки вѣкомъ", и тогда говорити или пѣти: "аминь". Такому же порядку должны слѣдовать и првцы въ томъ чтении и прни, которое исполняется ими одними. На вечерни псаломъ: "благослови душе моя Господа" и каоизму: "блаженъ мужъ", и въ воскресный день на утрени: "блажени непорочніи", и тропари: "благословенъ еси Господи" и поліелеосъ: "хвалите имя Господне" и избранные псалмы и проч. пѣвцемъ по врылосомъ пѣть стихи и съ припѣлы не вдругъ, пережидался по крылосомъ; а псалонщику и псаятырнику такожъ говорить рядъ псаяма и стихъ сказавъ на крылосъ и дожидатися, покамъста пъвцы допоють стихъ съ припълоть, и паки, говоря рядь, сказати на другой крылось стихъ же, и нотомужъ и до конца пѣти, пережидаясь". Вообще на всѣхъ богослуженияхъ пѣть и читать дожидаясь конца возгласовъ, стиховъ, ектеній, прокимновъ, тропарей и проч. Эти подробности наставленій собора, вызванныя, конечно, дъйствительнымъ небреженіемъ вь чтеніи и птніи, водтверждены угрозою: "кто учнуть, церковнаго чину, церковнаго пѣнія и чтенія небрещи или пѣти и чести не единогласно, и тъхъ вельть ссылать подъ крѣпкое начало и смирять въ монастырѣхъ монастырскимъ смиреніемъ, чтобъ отнюдь во святыхъ Божіихъ

церквахъ пѣніе и чтеніе было во всемъ единогласно, непремѣнно, по вся дни" (1).

Права и преимущества при отправлении общественнаго богослужения, усвоенныя тому или другому лицу духовному церковною практикою и канонами, за́нимають также немалую часть въ нашемъ законодательствѣ. Такъ, права и обязанности дьячка въ первый разъ были овредѣлены на соборѣ 1274 года. Поводомъ къ этому было то обстоятельство, что непосвященные дьяки въ предълахъ новгородскихъ позволяли себъ освящать приносимыя къ церкви плодоносія, рекше: крупы, или кутію за мертвыя. Соборъ ограничилъ ихъ обязанности чтеніемъ и пеніемъ на клиросе (\*). Теже права, и обязанности предоставляются дьячку въ послании новгородскаго архіепископа Геннадія, который первый узакониль въ своей епархіи давать такія граматы (\*). "Да имать власть на клирост пъти, и на амвонт прокимны глаголати и чести чтенія, и паремьи и апостоль, имбя верхъ пострижень, нося краткій еслонь" (\*). Установление другой низшей степени клира-пономаря и опредъление правъ и обязанностей его принадлежитъ первому томуже святителю. Обязанности пономаря при. богослужении по ставленой его опредъляются такъ: "да имать власть свѣщи зажигати на тяблѣ предъ образомъ Господа нашего Іисуса Христа, и предъ пречи-

(\*) Акт. юридич. № 387.



<sup>(1)</sup> Акт. арх. эксп. т. IV. № 327.

<sup>(\*)</sup> Соборн. опр. Кормч. № 475.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) А изъ; твой сынъ (писано митроп. Симону), нынѣ у себе ставлю діякы, да и грамоты имъ ставленые даю. Акт. истор. т. І. № 104.

стою Его Матерію, и святаго пророка, предчечи и крестителя Господня Ивана и прочимъ святымъ; также свѣтиленца возжигати; и, внегда јерей въ переносъ идеть, дары нося и св. блюдо, и онъ предъ дареми въ нереносъ свѣщи носить предъ ісреомъ, да держить молитву Інсусову въ устёхъ, и дору и богородиченъ хлёбъ держить предъ ісреомъ, а онъ держа молитву Інсусову во уствхъ, внегда ісрей заамвонную молитву творитъ, и прочую службу совершаеть пономарскую" (1). Мы видъли, что общія обязанности діакона и священника въ отношении въ священнослужению были опредѣлены частію вь ихъ ставленныхъ (°) и еще съ большею подробностію въ служебникахъ; здёсь же мы упомянемъ о тёхъ постановленіяхъ нашего церковнаго законодательльства, которыя имёли цёлію ограничить преимущества, незаковно присвоенныя священниками и діаконами. На соборъ 1274 г. запрещено діаконамъ совершать проскомидію. Отступленіе по сему отъ церковна-

го благочинія было зам'ячено въ Новгородѣ. "Увѣдѣхомъ, говоритъ предсѣдатель собора, что въ предѣлахъ новгородокихъ діаконы емлются за божественный агнецъ, и прежде поповъ прискомисаніе творятъ". Это противозаконное обыкновеніе было возбранено на соборѣ, подъ оцасеніемъ отлученія, и подтверждено новымъ запрещеніемъ поковскому духовенству митрополитомъ Кипріаномъ (\*). Соборъ 1667 года запрещаетъ ді-

- (¹) Акт. юрид. № 388. 1504 г.
- (\*) Акт. ист. т. І. № 109.
- (\*) Кормч. № 475.



аконамъ кропить св. водою неродъ и въ домахъ. Это Абло предоставлено священнику, который святить воду, в за діакономъ оставлено право держать сосудь съ водого (1). Какъ діаконамъ запрещалось совершать при богослужения действія, предоставленныя священникамь, такъ, наоборотъ, этимъ послѣднимъ запрещалось отправлять должность первыхъ. Правда, соборъ восточныхъ натріарховь разрѣшилъ Өсогносту, спископу сарскому, замѣнять при соборномъ служеніи діакона младшимъ изъ священниковъ, если не будетъ діакона (<sup>2</sup>). Но такое отступление отъ устава, допущенное (1301 г.) по стѣснительному положенію сарской епархіи среди монголовь, было отмѣнено митрополитомъ Кипріаномъ (1395 г.). "Коли діаконъ не пригодится, спрашивали его псковичи, а надобѣ многимъ попомъ пѣти вмѣстѣ. чтобы оть поповъ которому молодшему діяконствовати"? "Нѣсть въ поповьствѣ ни младости ни старости, отвѣчаль святитель, того дёля не слично тому быти; а колико бы то было, чтобы попу діаконовати, ино потомъ будеть ни попь ни діаконъ, того дъля нелзъ тому такь быти: попъ есть попъ, а діаконъ дьяконъ; а коли не пригодится дьякона, и попъ служитъ одинъ" (\*). Немало вопросовъ въ нашемъ древнемъ законодательствѣ посвящено опредѣленію преимуществъ при священнослужени высшихъ духовныхъ лицъ. Исконная любовь къ торжественности богослужения была, разумъется, причиною, что эти преимущества иногда давались не

<sup>(1)</sup> Дополн. къ акт. ист. т. V. стр. 468.

<sup>(\*)</sup> Правосл. Собестан. тевраль 1863 г. стр. 160.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Акт. ист. т. І. № 11.

по праву. Такъ исковичи спранивали митрополита Кипріана: пѣти ли "святый Боже" въ олгари въ соборныхъ церквахъ, при служени многвхъ поповъ, діаконовъ и клириковъ? Святитель разрѣшилъ пѣть въ одтарѣ только послѣднюю "святый Воже" (1). Феогность; епископь сарскій, спрашиваль восточныхъ патріарховь: "можно ли игумену выносить св. дары съ рипидами, и позволительно ли ему остнять свъщами"? Употреблять при священнослужени рипиды дозволено игуменамъ безусловно; а освнять свъщами-съ разръшенія епископа, которому дано право и запрещать это (\*). Здёсь же усвоено игуменамъ право оканчивать службу стоя на своемъ мѣстѣ, если онъ въ мантіи,-и по священнически, если онъ облаченъ въ ризы (<sup>3</sup>). Такія и подобныя преимущества архіерейскаго служенія съ теченіемъ времени обобщались, такъ что ихъ дозволяли себѣ и простые священники, а тѣмъ болѣе соборные. Патріархъ Никонъ, великій ревнитель церковныхъ чиновъ, первый обратилъ вниманіе на эти обстоятельства. Въ видахъ возвышенія патріаршаго и архіерейскаго служения онъ предлагаль вопросы въ родъ слъдующихъ: когда, какую службу каждый изъ священниковъ и архіереевъ долженъ совершать во священнодъйствія при служенія патріарха? и получиль на этоть вопросъ подробный уставъ, изъ котораго развился настоящій чинь архіерейскаго служенія. Также: можеть

(<sup>3</sup>) Тамже.

<sup>(1)</sup> Акг. ист. т. 1. № 11.

<sup>(\*)</sup> Прав. Соб. 1863 г. чевраль. стр. 162.

ли служить архіерей одинъ? Патріархи отвѣчали, что патріархь или архіерей николиже единь служить безь діакона, двоихъ или троихъ священниковъ. Впрочемъ, прибавляли они, если бы какой архіерей цожелаль служить и одинъ, отъ многаго своего благоговѣнія, соборь не визняеть сего въ гръхъ, зане горни чиновь имѣютъ превосходнѣ силы низшихъ; обаче долженствуеть тогда служити наединѣ, да сохранить великолѣпіе архіерейства (<sup>1</sup>). Мысли патріарха Никона слѣдуеть соборь 1667 года. Здёсь окончательно возбранено священникамъ сидёть на горнемъ мёстё во время. чтенія апостола на литургіи, какъ пребеззаконное и въ прелюбодѣяніе виѣняемое; зане то архіереовъ мѣсто и съдалище есть и сущій престоль и невъста его. Повелѣваемъ убо, прибавляетъ соборъ, и сіе безчиніе да престанеть, аще ли кто дерзнеть отнынь сіе безчиніе творити и беззаконіе, да будетъ чюждъ священства (\*). Далбе, ограничено враво архимандритовъ освнять свёщами во время службы. Вѣдомо намъ, говорили отцы собора, яко изволеніемъ благочестивыхъ царей и великихъ князой пъцыи отъ архимандритовъ во святую литургію дбйствують и освняють со свещами, якоже и архіереи. А того чина во святъй восточнъй Церкви нѣсть и неприлично архимандритамъ архіерейская дъйствовати". Такой обычай возбраненъ не всъмъ архимандритамъ только ради прошенія благочестивтишаго царя и великаго князя Алексъя Михаиловича, и то съ

(\*) Акт. ист. т. V. стр. 468.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Сир. Ник. сол. библ. № 1624. стр. 708-709.

тънъ непревъннымъ ограничениемъ, что ни одинъ архимандрить не можеть ничего совершать "архіерейски" въ присутствіи архіерея, хотя бы послѣдній и не священиодѣйствовадъ (1). Здѣсь же отибиено право пріобщать равнаго равному: архіерею — архіерея, священнику-священника. Оставлено это право безусловно за патріархомъ, в за митрополитомъ-въ его епархін, за архимандритонъ-въ его монастырѣ. Священнослужи+ телямъ дозволено пріобщаться изъ св. потира по трижды, а мірянамъ со лжицы по единожды (\*). Всѣ эти постановленія были подготовкою къ опредѣденіямъ собора 1675 г., на которомъ окончательно установлены во вотахъ подробностяхъ преимущества овященнослуженій высшиха духовныхъ лицъ. Мы видёли, какъ разграничены и распределены были одежды священническія на этомъ соборѣ, и какая мысль руководила при этомъ его предсъдателями. Въ основъ здъсь лежала мысль----раздёлить торжественность священныхъ дёй-ствій при богослуженій сообразно важности служащаго. Первая степень торжественности при богослужения въ этомъ отношении предоставлялась патріарху, какъ главѣ по безначальнѣй, первѣй, присносущнѣй и безмѣрносильнёй главё Іисуеё Христь, а прочимъ духовнымъ лицамъ, изъ коихъ представляютъ собою овіи очи, овіи руцѣ, овіи ино что отъ удесъ тѣлеси, сообразно съ такою постепенностію предоставлялось менье правъ на торжественность при богослужении. Всѣ преимуществя

(\*) Тамже, стр. 468.

<sup>(1)</sup> Акт. исг. т. V. сгр. 469.

архіерейскаго священнослуженія, какъ то: облаченіе среди церкви, освненое свыщами, съдение на горнемъ месть. были усвоены патріаршему служенію. Митрополитамъ, архіепископамъ, епископамъ эти преимущества предоставлялись только въ томъ случав, когда они соверпыли служеніе въ своей епархіи, и притомъ когда при богослужении не присутствовали ни патріархъ, ни царь. Въ противномъ случаѣ, они не имѣли права ни ставить каеедры среди церкви, ни облачаться въ виду народа. Переходомъ отъ торжественности архірейскаго служение было служение архимандритовъ трехъ первокласныхъ понастырей: сергіева --- троицкаго, рождественскаго-владимірскаго и чудова-спасскаго. Архи**мандриты** этихъ монастырей должны были облачаться вь олтарѣ, проскомидію совершать въ жертвенникѣ; на первый выходь ходить вмёстё съ священниками; нам этомъ имъ положено предносить двѣ лампады со свѣчами, составленными изъ двухъ и перевитыми витсть; "трисвятое" пѣть гласно въ олгарѣ; осѣнять народъ одною, также переплетенною, свёщею; на горнемъ мбсть отнюдь не сидеть, а сидеть по сторонь его и оттуда миръ всёмъ подаяти; на великомъ выходѣ великое предложение отдавать діакону и іереямь, а самому, оставаясь въ олтарѣ, принимать святое, поминая царя и архіерея, и поставлять самому на престоль. Во вреия пріобщенія дозволено пріобщать св. таинъ, въ своихь обителяхь, ісроионаховь, діаконовь, мірскихь ісреевъ и протојереевъ, но архимандритовъ и игуменовъ никакоже дерзати. По явлении народу св. таинъ, дискосъ съ покровами относить на жертвенникъ діакону,

а св. потвръ самому архимандриту, а не священныеу. На молебнахъ, панихидахъ, и проч., если нътъ въ неркви царя или патріарха, стоять на коврахъ. Въ то премя, когда не служить всчерни и утрени и проч., мирь всёмь подаяти съ ознаменованиемъ единия руки. Архимандриты и вгумены встхъ прочихъ обителей, всликихъ и малыхъ, а также протојереи, сравнены въ служении съ священниками. Болѣе сихъ послѣднихъ имъ не велѣно ничтоже смѣти дѣяти, ниже осѣняльныя свѣчи имѣти, ниже по первомъ входѣ кадити, ниже остняти народъ, ниже трисвятое въ олтарт гласно пъти, словомъ: во всемъ служить по служебнику, какъ іереямъ. Протодіаконамъ во всякомъ церковномъ служеніи и дъйствіи ни въ чемъ ісреи унижати, ниже предсѣдательствовати, токмо аще за какую потребу, по собственному коему архіерейскому смотрѣнію и повелѣнію, яко еже чести и пѣти гдѣ что, и коли посланъ булетъ, имѣя лице своего архіерея.

Соборъ заключаетъ свои постановленія угрозою изверженія изъ сана и лишенія власти тѣхъ, кто посмѣлъ бы нарушить эти постановленія, или ослушаться ихъ (<sup>1</sup>). Въ соборномъ служеніи, какъ преимущество, монашествующему духовенству издавна дано было право стоять выше приходскаго духовенства. Грамата по этому предмету была писана въ 1673 году новгородскимъ митрополитомъ Іоакимомъ. Игумены первостепенныхъ новгородскихъ монастырей (кирилловскаго, клопскаго и другихъ) въ священнослуженіи и въ мо-

<sup>(1)</sup> Пост. соб. Ист. јер. ч. І. стр. 321-341.

лебномъ пѣніи въ соборѣ, и въ лику предстоянія, и во всякомъ церковномъ чину, и въ засѣданіи предстоятѣ въ лику и засѣдаютъ выше протопоповъ софѣйскаго, знаменскаго и николаевскаго соборовъ; прочіи игумены, малыхъ и нестепенныхъ монастырей, уступаютъ въ предстояніи только протопопу софійскаго собора (<sup>1</sup>).

(¹) Акт. ист. т. IV. № 232.

Digitized by Google

## СЛОВО

## ВЪ ДЕНЬ ВВЕДЕНІЯ ВО ХРАМЪ ПРЕСВ. БОГОРОДИЦЫ.

1

Молю васъ, братіе, щедротами Божіцми, представити тълеса ваша жертву живу, святу и благоугодну Богови. Рим. 12, 1.

Итакъ, св. апостолъ желаетъ, чтобы мы, чувствуя великую любовь, которою возлюбилъ насъ Богъ Отецъ, призвавъ насъ въ наслѣдіе святыхъ во свѣтѣ, сдѣлали съ собою тоже, что сдѣлали праведные Іоакимъ и Анна съ пресв. Богородицею, во исполненіе обѣта своего, который они дали Богу, моля Его избавитъ ихъ отъ поношенія безчадства. Какъ сію богодарованную имъ по молитвамъ, послѣ многихъ лѣтъ безчадства, дочь, пресв. дѣву Марію, лишь исполнилось ей три года, посвятили Богу, введя ее во храмъ іерусалимскій, дабы, пребывая здѣсь постоянно, она съ младенчества исполнялась духомъ силы, любви и цѣломудрія (2 Тим. 1, 7): такъ и мы, по желанію св. апостола, должны представить тѣла свои въ жертву живую, святую й благоугодную Богу, т. е. не должны попускать, чтобы грѣхъ царствовалъ въ смертномъ тѣлѣ нашемъ, чтобы намъ повиноваться въ похотяхъ его; не должны предавать членовъ своихъ въ орудія неправды; но должны представить себя Богу и члены свои Ему въ орудія праведности (Рим. 6, 12. 13).

Если мы, по словажь тогоже св. апостола, твореніе Божіе, созданы во Христь Іисусь на добрыя дела, которыя Богъ предназвачилъ намъ исполнять (Ефес. 2, 10); то излишне доказывать, что желание его, чтобы мы посвящали Богу., вмёстё съ душами своими, и тёла свои. есть самое справедливое. Ибо тѣла наши суть храмъ живущаго въ насъ Святаго Духа, котораго мы имѣемъ отъ Бога; суть члены Христовы, и по воскресени мертвыхъ должны быть сообразными славному тълу Спасителя нашего (1 Кор. 6, 15. 21. Фил. 3, 21). Посему какъ не требовать отъ насъ, чтобы мы просдавляли Бога и въ душахъ и въ тълахъ своихъ, и чтобы не содержали въ страсти похотения тело свое, которое также куплено безцённою кровію Христа, какъ непорочнаго и чистаго агнца (1 Петр. 1, 19), но соблюдали оное въ святости и чести (1 Сод. 4, 4)? Нат противъ, по заповѣди тогоже св. апостода, блудъ и всякая нечистота не должны даже именоваться у нась, какъ прилично святымъ (Еф. 5, 3).

Итакъ, почитая вхожденіе пресв. Богородицы во храмъ Господень, научимся, по примъру ся, соблюдать тъла свои въ святости и чести (1 Сол. 4, 4) и вести себя благочинно, не предаваясь сдадострастію и распутству (Рим. 13, 14). Ибо въндемъ всъхъ добродъ-

телей, которыя Она пріобрёла, бывъ съ дётскихъ лётъ удалена отъ людскаго общества и даже изъ дома родителей и пребывая безъисходно, до конца отрочества, во храмѣ Господнемъ, есть святая ея дѣвственность и совершенная чистота души и тъла. Учиться этому намъ весьма прилично и по духу нынфшняго времени. Ибо въ современныхъ словесныхъ произведеніяхъ мірскихъ вѣка нашего весьма часто описывается хожденіе нече-• стивцевъ во слѣдъ скверныхъ похотей своихъ (2 Петр. 2, 10), и описывается не съ тёмъ, чтобы представить весь вредъ, который проистекаетъ для христіанскаго общества отъ сквернящихъ плоть свою мечтателей, но чтобы извинить беззаконное поведение ихъ, потому что. по мнѣнію нѣкоторыхъ современныхъ писателей мірскихъ, плотоугодіе, обольщеніе и потеря невинности не смертные грѣхи, а обыкновенная человѣческая слабость, и должны быть прощаемы безъ строгаго покаянія.

Что касается сущности науки соблюдать тѣло свое въ богоугодной и спасительной для насъ святости; то слово Божіе поставляеть ее во-первыхъ въ томъ, чтобы мы заповѣданную намъ святость совершали въ страхѣ Божіемъ (2 Кор. 7, 1), т. е. постоянно содержа въ памяти, что блудниковъ и прелюбодѣевъ судитъ Богъ (Евр. 13, 4), и что на сыновъ противленія, которые, вопреки воли Божіей и собственнаго достоинства, предаются нечистотѣ, грядетъ гнѣвъ Божій (Кол. 3, 6). Этимъ страхомъ мы потому прежде всего должны оградить себя, что отсутствіе его въ людяхъ служить главною причиною того, что они рѣшаются осквернить тѣла

Соб. ш.

18

свои (Рим. 6, 22. 23). Такъ, отъ чего язычники доходили да такого безчувствія, что дѣлали всякую нечистоту? Отъ того, что не имѣли Бога въ разумѣ своемъ (Рим. 2, 28), не знали страха Божія, т. е. не знали того, что всѣмъ намъ должно явиться предъ судище Христово, чтобы каждому получить соотвѣтственно тому, что онъ дѣлалъ, живя въ тѣлѣ, доброе или худое (2 Кор. 5, 10. 11), и что исполняющіе вожделѣнія плоти и совершающіе дѣла ея не наслѣдуютъ царствія Божія (Гал. 5, 16. 22).

Другое изъ предлагаемыхъ намъ словомъ Божіимъ средство, для сохраненія себя въ святости, къ которой призваль насъ Богъ (1 Сол. 4, 7), заключается въ томъ, чтобы мы умертвили земные члены свои: блудъ, нечистоту, страсть, злую похоть (Кол. 3, 5), т. е. чтобы не только не питали влеченій плотской похоти своей, но и надъ невольными влеченіями ся господствовали такъ. чтобы онѣ не могли вовлекать насъ въ плотскія дѣда, но, по мановенію нашему, неукоснительно покарялись воль Божіей. Безъ такой власти нашей надъ плотскою похотію въ нась не можетъ пребывать Духъ Вожій---Духъ сиды, любви и цъломудрія (2 Тим. 1, 7), потому что онъ пребываетъ не въ тъхъ, кои суть плоть (Быт. 6, 4), но въ тъхъ, кто не подлежитъ власти плотскихъ вождельній и студныхъ помысловъ, кто зорко смотритъ за всѣми движеніями своего сердца и силенъ тотчась отразить, неукоснительно пресъчь законопреступныя и нечистыя изъ нихъ. Вполнѣ цѣломудренный, по слову Господа и Спаса нашего Іисуса Христа, не долженъ и смотрѣть на лице другаго пола съ вожделѣніемъ (Мате.

5, 8). Почему, по мнѣнію св. подвижниковъ, тоть уже лишился цѣломудрія, кто только лелѣеть въ умѣ своемъ образъ прельстившаго его лица, кто скучаетъ отъ разлуки съ нимъ, требуетъ отъ него доказательствъ взаимной памяти и проч. (св. Ефрема сир. сл. 53).

Но, дабы оба изъ помянутыхъ средствъ, которыя предлагаеть намъ слово Божіе къ сохраненію нашего духа, души и тѣла безъ порока, не потеряли своего плода въ насъ, мы не должны сообщаться съ тѣми, кто, называясь братьями нашими, остаются блудниками (1 Кор. 5, 4). Далече сотвори отъ блудницы путь твой, говорить намъ слово Божіе, и не приближися из дверемь домовь ея, потому что стопы ея близь преисподней (Притч. 5, 3-5); ибо ходящіе навстрѣчу равратной женщинѣ попадаютъ въ сѣти; засматривающіеся на чужую красоту сбиваются съ пути; пеотвращающіе взоровъ своихъ отъ благообразной женщины воспламелюбовію и поползаются няются нечистою ДУХОМЪ (Сир. 9, 3—9).

Поелику же всякій человѣкъ непрестанно доступенъ страстямъ и ежеминутно можетъ сдѣлаться игралищемъ грѣха; то мы, кромѣ собственныхъ своихъ усилій сохранить душевную и тѣлесную чистоту свою, по слову Господа и Спаса нашего, должны еще молиться, да не внидемъ въ напасть (Мате. 26, 41). Пользуясь этимъ средствомъ, св. угодники Божіи до того возвыпались въ духовныхъ совершенствахъ, что представлялись какъ-бы безплотными и были воистину земными ангелами и небесными человѣками. Ибо молитва низводила на нихъ благодатную помощь свыше; а съ послёднею они могли укрощать въ своихъ тёлахъ самыя свирёпыя волны плотской похоти.

Скажемъ ли, бр.: жестоки сказанныя слова Божіи, и кто можетъ ихъ послушати (Іоан. 6, 60)? Такъ думать о нихъ свойственно только врагамъ креста Христова, которые думаютъ только о земномъ и славу свою поставляютъ въ срамѣ (Фил. 3, 19). Но мы, если смотримъ не на видимое, а на невидимое, не должны отказываться отъ покорности имъ. Ибо непокорный имъ непокоренъ не человѣку, но Богу, который, для исполненія ихъ, далъ намъ Духа своего Святаго (1 Сол. 4, 8). Аминь.



## НЕСКОЛЬКО СЛОВЪ

## О РАСКОЛЬНИКАХЪ НИЖЕГОРОДСКОЙ ЕПАРХІИ.

Извѣстно (<sup>1</sup>), что нижегородская губернія, или, какъ называлась она въ XVII вѣкѣ, "низовская земля" (<sup>2</sup>), издавна служила мѣстомъ оредоточія раскольниковъ преимущественно бѣглопоповской секты. Были, правда, въ ней и безпоповцы, поморскаго и еедосѣевскаго согдасій, филиповцы, а впослѣдствіи, бѣгуны; но ихъ, еравнительно съ бѣглопоповцами, бѣло немного. Избравъ шѣстомъ своего жительства низовскую землю съ самыхъ первыхъ временъ появленія раскола, раскольники яѣ течевіемъ временъ появленія раскола, раскольники яѣ течевіемъ времени пріобрѣтали въ ней большую и большую силу, болѣе и болѣе увеличивали число своихъ нослѣдователей. Невсегда, правда, раскольники были

(1) См. Др. росс. вивлю. ч. XV п XVIII; Роз. св. Дим. рост. ч. III; Полн. вст. изв. о раск. Журавл.; Раск. д. XVIII. ст. Есип.; Ист. русск. раск. пр. Мак.; Пред. къ Пращ. пр. Питир.

Сов. п.

<sup>(\*)</sup> Наст. гр. митр. Филар. ном. въ XVIII. в. Др. росс. миня.

сильны въ нижегородской епархіи; и здѣсь приходилось имъ терпѣть невзгоды, особенно во время управленія нижегородскою епархіею Питирима и вице-губернаторства Ржевскаго. Но эти невзгоды были временныя, продолжавшіяся только при Питиримѣ и Ржевскомъ, и частію въ царствованіе Елисаветы Петровны, въ теченіи 40—50 лѣтъ. Въ царствованіе Екатерины II расколъ началъ быстро увеличиваться въ нижегородской губерніи и продолжають увеличиваться до сихъ поръ. Теперь расколъ началъ пріобрѣтагь себѣ послѣдователей даже въ такихъ приходахъ, въ которыхъ доселѣ вовсе не было раскольниковъ.

Въ чемъ же сила раскола? Какими средствами онъ поддерживалъ и поддерживаетъ не только свое существованіе среди православнаго общества, но и постоанно увеличивается на счетъ тогоже общества?

Долго, да и неумѣстно было бы подробно разбирать здѣсь тѣ общія причины и обстоятельства, которыя дали возможность укрѣпиться расколу и неослабно продолжать свое 200-лѣтнее существованіе. Скажемъ только, что причинъ этихъ было немало. Первая и саман главная изъ нихъ та, что расколъ возникъ изъ началъ народныхъ, слѣдовательно имѣлъ основаніе въ къ, когда въ одной части русскаго общества началось движеніе, когда обстоятельства потребовали замѣны старыхъ формъ жизни новыми, другая часть его, приверъенцы стараго порядка, старины, обълвили себя противъ этой перемѣны; они не хотѣли ничего новаго, в желали идти по тойже самой колеѣ, которая про-

ложена была отцами в дъдами. Но какъ на сторонъ цартія движенія были обстоятельства, лучшіе люди времени и само правительство, духовное и свётское; то естественно, что приверженцы старины не могли одержать верхъ и должны были уступать. Но они устунили не безъ борьбы. Началась борьба. И такъ какъ сила была на сторонѣ партіи движенія, за которую стояло и правительство, то приверженцамъ старины борьба пришлась не подъ силу. Они подверглись гоненіямъ. Какъ и слъдовало ожидать, гоненія эти не ослабили нартію стараго порядка, а только придали ей силу, заставивъ разсѣянныхъ и разъединенныхъ приверженцевъ старины сплотиться въ крѣпкія общины. Это вторая причина силы и устойчивости раскола. Начались двятельныя сношенія старообрядческихь общинь, образовавшихся въ Поморьѣ, на Вѣткѣ, въ Стародубьѣ, на Керженцѣ, въ Москвѣ и въ отдаленной Сибири. Сносясь между собою, раскольническія общины поддерживали себя взаимно, разжигали въ своей средъ ненависть къ существующему порядку, возводя хулы на православіе и восхваляя свою, будтобы старую, вѣру, завѣщанную отцами и дѣдами. Эти причины были главными причинами, обусловливавшими 200-лётнее существование раскола и притомъ общими всему старообрядству, всёмъ раскольническимъ средамъ: Поморью, Стародубью, Керженцу, Вѣткѣ, Иргизу,-причинами, дававшими старообрядству силу и возможность не только вести борьбу съ Церковію и правительствомъ, но и распространять расколъ среди православныхъ.

19\*

Кромѣ этихъ причинъ и обстоятельствъ, обусловливавшихъ силу и кръпость старообрядства, каждый раскольнический уголь имбль еще свои мбстныя средства; при пойощи которыхъ жилъ и развивался въ данной местности на счеть туземныхъ православныхъ. Такъ и у нижегородскихъ раскольниковъ, особенно у вождей и руководителей раскола, были и свои, мёстныя средства, при полония которыхъ они не только поддерживаля расколь въ наличномъ его составѣ, но и распространяли его между православными. Средствами этими были ('): распространение нельпыхъ басенъ и сказокъ о существовани невидимыхъ подземныхъ монастырей и живущихъ въ нихъ святыхъ; выдача за святыню такихъ ивсть, где жили более замечательные представители раскола; оглашение святыми нѣкоторыхъ изъ раскольническихъ учителей и простыхъ раскольниковъ, тъла которыхъ будтобы почиваютъ нетлѣнными, и нѣкоторыхъ иконъ, по увъреніямъ расколоучителей, чудотворныхъ; вліяніе скитовъ на окрестныхъ жителей и, наконець, огромныя богатотва, сосредоточившіяся въ рукахъ раскольниковъ и вообще зажиточность раскольпиковъ.

Простой русскій народь, какъ и всякій народъ неразвитый и необразованный, склоненъ върить всему чудесному. Живя болѣе чувствомъ, а не разсудкомъ, онъ ръдко отличаетъ истину отъ лжи, существенное отъ несущественнаго. Живя непосредственною жизнію, какъ

<sup>(1)</sup> Средства эти и теперь имѣютъ значеніе какъдля ноддержки, такъ и для распространенія раскола.

дитя природы, не вникая въ ся явленія онъ, при объвсненіи ихъ, довольствуется вымыслами фантазіи, а не указаніями разсудка. Не зная жизни природы, онъ вмѣстѣ съ тѣмъ не знаетъ и своего далекаго прошлаго, не знаетъ жизни, прожитой его предками. Правда, есть у него преданія о прожитой имъ жизни; но эти преданія всегда украшены вымыслами фантазіи; въ нихъ онъ не отличаетъ дѣйствительно случивнагося отъ басни и сказки. Этой склонностью народа къ чудесному, этимъ его незнаніемъ, а вслѣдствіе того и легковѣріемъ, воспользовались вожди раскола, которые, къ слову сказать, и сами были не развитѣе тѣхъ, кому переданали свои вымыслы. Такъ вожди раскола разгласили о существовани невидимыхъ, древнихъ старинныхъ монастърей съ живущими въ нихъ святыми, и простой

настърен съ живущими въ нихъ святыми, и простои народъ повёрилъ имъ. Къ такимъ невидимымъ монастырямъ принадлежатъ: Нестіаръ и большой Китежъ. Нестіаръ, по сказанію раскольниковъ, находится

нестарь, по саманно раскольниковь, находится въ макарьенскомъ убздѣ, на берегу озера Нестіаръ, называемаго также Невскамъ. Въ незапамятныя времена, какъ говорятъ раскольники, въ городѣ Василѣ (Василь стоитъ на правомъ берегу Волги, а Макарьевъ на лѣвомъ) случилось чудо. Въ день преполовенія, во время литургіи, васильевская церковь внезапно была поглощена землене со всѣмъ находившимся въ ней народомъ. Но церковь эта не погибла, а чудеснымъ образомъ была перенесена за Волгу, на берега Невскаго озера и осталась нениявною. Чудо этимъ не окончилосъ. При перкви этой была обитель, которая также перенесена вмъстѣ съ церковію. Въ обители находились семь сна-

тыхъ иноковь, которые, также какъ и обитель, остались невидимыми (куда дъвался народъ, находившій въ церкви, раскольники не говорять). Но хотя семь иноковъ и были людьми святыми, однако они подвержены были смерти, и потому, съ теченіемъ времени, обитель должна была опустъть. Но, по сказанію суевърныхъ раскольниковъ, обитель эта вмѣстѣ съ иноками существуеть и донынѣ и должна существовать невидимо неопредбленное время, именно до тбхъ поръ, когда восторжествуеть расколь и падеть православіе. Тогда обитель та съ находящимися въ ней иноками сдълается видимою и при ней учредится первая въ свътъ ярмарка. Что же касается пополненія числа семи святыхъ (число это не должно ни увеличиваться, ни уменьшаться), то оно пополняется такимъ образомъ: когда умираетъ одинъ изъ семи святыхъ, тогда, по указанію свыше, на мѣсто умершаго приходитъ благочестивый человѣкъ, которому обитель дёлается видимою, а самъ онъ становится невидимымъ. Такое пополнение обители будетъ продолжаться до паденія православія. Не смотря на явный вымысель этого сказанія, были, даже и теперь есть, легковёрные, которые убёждены въ истинё этой нельпой басни.

Подобнаго же рода сказаніе существуеть и огородѣ Китежѣ. Китежъ находится также въ макарьевскомъ уѣздѣ, на берегу озера Свѣтлояра. По преданію, онъ основанъ княземъ псковскимъ Георгіемъ и, въ отличіе отъ малаго Китежа (Городца), названъ большимъ Китежемъ. Недолго князь жилъ во вновь построенномъ городѣ. Вскорѣ по построеніи его онъ удалился

въ Псковъ. Нашествіе Батыя на русскую землю принудило однако князя оставить родной городь и заставило его опять возвратиться къ берегамъ Волги. Разбитый при Волгь Батыемъ, Георгій бежаль и затворился въ маломъ Китежѣ. Батый обложилъ малый Китежъ. Тогда Георгій удалился въ большой Китежъ. Ватый съ своими татарами погнался за нимъ. Но едва чатары подошли въ городу, онъ, съ находящимися въ немъ церквами и монастырями, сдѣлался невидимымъ (1). Съ этихъ поръ, говорять рескольники, хотя городъ осталоя невидимымъ, но жизнь въ немъ не превратилась. Вожди раскола, и вообще тѣ, кому выгодно поддерживать суевбріе въ народѣ, увѣряють, что они сами слыхали звонъ, который будтобы выходилъ изъ глубины озера. Этотъ сказочный городъ, также какъ и Нестіаръ, пополняется людьми благочестивымл. Кто изъ блегочестивыхъ желаетъ войти въ Китежь, тоть должень оставить домь, отда и мать, братьевъ и сестеръ, родныхъ и знакомыхъ и, не оглядываясь, не обращая вниманія на искушенія и устрашенія со стороны нечистой силы, идти по батыевой тропин-

(1) По аругому преданію, Батый обложиль в большой Китежь, раззориль его, а самого князя Георгія убиль. Уже разрушенный, Китежь сдълался невидимымь.

кѣ къ озеру Свѣтлояру. Только подъ этими условіями городъ сдѣлается видимымъ и благочестивый человѣкъ войдетъ въ него и будетъ наслаждаться предвкушеніонъ райской жизни. Какъ прежде, такъ и теперь, раскольники собираются на берега озера Свѣтлояра для молитвы, поютъ вдѣсь всенощныя и читаютъ китеж-

Digitized by Google

скій лѣтонисець. По сказанію раскольниковь, собранія эти начались съ незапамятныхъ временъ. Нужно думать, что раскольники воспользовались уже готовымъ сказаніемъ о Китежѣ и Нестіарѣ, съ давнихъ поръ распространеннымъ въ народѣ. Поэтому имъ нетрудно было убѣдить легковѣрныхъ въ дѣйствительности того, что передавалось въ народѣ, какъ сказка. А сказка эта была какъ нельзя болѣе кстати для раскольниковъ. Они воспользовались ею, какъ доказательствонъ правоты воей вѣры, святости своего будтобы древлецерковнаго благочестія, подъ условіемъ котораго только и возможны были подобнаго рода чудеса.

Приведенныя нами сказанія признаются за истинныя и нёкоторыми изъ православныхъ и могутъ вообще назваться произведеніями народной фантазіи. Но въ нижегородской епархіи есть священныя м'єста, оглашенныя таковыми уже самими раскольниками, единственно съ цёлію привлечь легковёрныхъ въ расколь. Къ такимъ мѣстамъ принадлежитъ Царицыно или Девворино мѣсто. Оно находится въ арзамасскомъ уѣздѣ, въ пяти верстахъ отъ села Пустыни. Здесь, касъ говорять раскольники, скрывалась нёкогда родная тетка царицы Натальи Кирилловны, Евдокія, въ иночеочий Деввора, отчего и мѣсто это зовется Царицынымъ или Девворинымъ. Гонимая за привязанность къ старой візрѣ, она будтобы оставила дворъ, терпѣла лишенія разнато рода, но не измѣнила древлецерковному благочестію, за что и прослыла святою. Раскольники очень дорожать памятью Девворы потому, что оне была знатнаго рода, царская родственница, что, по ихъ митнію,

составляеть неналоважное доказательство ихъ правоты. Петрь I измѣнилъ православію, но онъ былъ "не коренной потомокъ русскихъ государей, а шведъ подменный" (<sup>1</sup>), коренные же русскіе государи и ихъ близкіе родотвенники держались старой вѣры и за это, по мнѣнію раскольниковъ, удостоились святости, какъ, напримѣръ, упомянувая нами Деввора. Гдѣ она скончалась и потребена, неизвѣстно; только мѣсто, гдѣ она скрывалась, издавна почитается священнымъ.

Кромѣ Царицына мѣста, раскольники почитають свящеянымъ мѣсто казни Макарія и съ нимъ 19 раскольниковъ, по повелѣнію Петра I. Мѣсто это находится близь села Пафнутова, въ небольшомъ лѣсу. Сюда собираются раскольники по ночамъ и служатъ здѣсь нанихиды. Почитается также священнымъ старое кладбище на томъ мѣстѣ, гдѣ прежде былъ скитъ "Смольяны" (°). На этомъ кладбищѣ будтобы покоятся 12 святыхъ, которымъ на поклоненіе сходятся раскольники. Поклонники собираются сюда преимущественно 26 іюня, въ дець тихвинской иконы Богоматери.

Къ чтимымъ раскольниками святымъ принадлежать, прежде всего, выходцы соловецкие, живше въ лѣсахъ керженскихъ. Такъ, раскольники выдають за святыхъ; а) Арсения, бѣжавшаго съ соловецкаго острова во время осады тамошняго монастыря. Раскольническое предание говоритъ, будто онъ чудеснымъ образомъ перенесенъ былъ съ острова на материкъ. Когда онъ очу-

<sup>(1)</sup> Раск. д. XVIII. ст. ч. 1. стр. 41-47.

<sup>(\*)</sup> Это былъ нервый скихъ раскольническій, построенный ок. 1656 г.

тился на берегу, то ему явилась чудотворная икона Богоматери казанская, пошла предъ нимъ по облаканъ, привела его въ керженскіе лёса, гдё и указала мёсто, на которомъ онъ долженъ былъ поселиться. Место это находится близъ деревни Хворостиной. Здёсь построень быль Арсеніемъ скить шарпанскій, въ которомъ будтобы и теперь находятся подъ спудомъ его мощи. б) Софоній. Это быль тоже бѣглець соловецкаго монастыря, пришедшій на Керженець въ 80-хъ годахъ XVII стольтія. Не смотря на то, что Софоній "людей жигаль", въ чемъ обвиняль его вътковский попъ Өеодосій, и почиталъ еретическія письма Аввакума о св. Троицѣ боговдохновенными, раскольники почитають его за святаго и сходятся на поклонение мнимымъ мощамъ его. Мощи его указывають въ глухомъ лѣсу, въ шести верстахъ отъ утаднаго города Семенова, на кладбищъ софоніева екита, уничтоженнаго Питиримомъ, а по изслъдованію нѣкоторыхъ любопытныхъ онѣ предались тлѣнію (1). Эльсь была деревянная часовня, въ которой, надъ могилою Софонія, построенъ былъ небольшой надгробный памятникъ, съ крестомъ наверху и небольшою литою иконою благовъщенія на сторонь. Въ этомъ памятникъ стояло нёсколько иконь и столь со свёчами, ладономъ, кадильницами и подручниками. Какъ въ былое время, такъ и теперь раскольники собираются на могилу Софонія на поклоненіе. Преимущественно же собранія раскольниковь на могиль Софонія бывають на пасхъ

<sup>(1)</sup> Духъ мудров. раск. сгр. 43 въ примъч. Таковы же, конечно, мощи и прочихъ раскольническихъ святыхъ.

въ четвергъ и пятницу и потомъ въ Духовъ день. На пасхальной нельль монахи и монахини, положивь на могилу крашеныя яйца, поють пасхальный канонь, по окончании котораго яйца беруть съ собою и употребляють потомь какъ святыню. Нѣкоторые, изъ болѣе суевърныхъ, берутъ съ ногилы песокъ и пьють его съ водою изъ Софоніева колодца, въ полной увъренности, что песокъ этотъ имбетъ силу предотвращать и устранять всякаго рода бользни. Въ Духовъ день богомольцы собираются на могилу рано утромъ и служать здѣсь панихиды вплоть до объда. Послъ объда начинается въ лѣсу, около часовни, гулянье, которое не обходится безъ попоекъ. Вечерокъ молодые люди предаются разврату. в) Къ числу соловецкихъ выходцевъ, будтобы святыхъ, принадлежить Ефремъ, пришедшій на Керженець вибстѣ съ Софоніемъ. По прибытіи на Керженецъ, онъ построилъ себѣ скитъ, въ которомъ и жилъ до своей смерти (1).

Кромѣ упомянутыхъ нами, будтобы святыхъ, выходцевъ соловецкихъ, раскольники выдаютъ также за святыхъ нѣкоторыхъ и изъ жителей нижегородскихъ, о жизни которыхъ у самихъ раскольниковъ нѣтъ достовѣрныхъ преданій. Однажды будучи выданы расколоучителями за святыхъ, они навсегда остались такими въ народномъ представленіи раскольниковъ. Простые, легковѣрные люди не добираются до истины, не раз-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Ефрема не всё раскольники почитають за святаго, не ист даже помѣщають его въ своихъ помянникахъ, тогда какъ первые двое, Арсеній и Софоній, находятся во всёхъ почти скитскихъ помянникахъ.

бирають жизни своихъ прославленныхъ святыхъ. Въ чемъ увѣрили ихъ дѣды, на томъ стоятъ они и теперь. Имъ сказали, что существуютъ мощи танихъ-то святыхъ, а до остальнаго имъ нѣтъ дѣла. Такимъ образомъ въ полной увѣренности въ святости скитскихъ жителей, оглашенныхъ таковыми отъ раоколоучителей, нижегородские раскольники почитаютъ мощи:

1) Голиндухи, жившей въ началѣ XVIII столѣтія. Ова еще при жизни своей пользовалась уваженіенъ сиятскихъ керженскихъ жителей. Въ ея скитѣ раскольники собирались даже для споровъ по поводу писенъ Аввакума (\*). Мощи Голиндухи находятся между улянгерскияъ и комаровскимъ скитами, въ лѣсу, на мѣстѣ бывшаго голиндухина скита, уничтоженнаго Питирамомъ. Вмѣстѣ съ нею лежатъ двѣ ея племянницы, в по увѣремію другихъ, дочери, признаваемыя также за святыхъ.

2) Мощи Фотиніи, находящіяся также между комаровскимъ и улангерскимъ скитани. Надъ могилою ея-часовня, въ которой и устроена ся гробница.

3) Мощи Маргариты. Он'в находились близь деревни Одинцовъ. Она жила въ одинцовскомъ скит'е и въ немъ же похоронена. Раскольники ув'еряютъ, что по виденію во сн'е, бывшему одной скитниц'е, тело ся было перенесено на другое мёсто и найдено нетл'яннымъ. Какое это другое мёсто, раснольники не говорятъ. На мёст'е прежней могилы образовался ключъ, названный овятымъ, им'еющій будтобы цёлебныя свойства. На

(1) См. Есип. ч. П.-Керж. въ царств. Петра в.

поклоненіе Маргаритѣ ходять не всѣ раскольники, а только жители окрестныхъ деревень.

4) Мощи Никанора. Объ этомъ Никаноръ вътъ почти никакихъ преданій. Могила его въ лъсу, близъ села Пафнутова.

5) Мощи Варлаама, Ефрема, Іоны, Илін и Өеклы. О жизни этихъ лицъ также нётъ преданій. Могилы ихъ находятся въ улангерскомъ скитѣ; только первыхъ двухъ Варлаама и Ефрема, находятся около свита, въ лѣсу.

6) Мощи Іоны. Іона — раскольническій писатель XVIII ст. Онъ жилъ въ скитѣ комаровокомъ ('), гдѣ и написалъ исторію "о бѣгствующемъ овященствѣ" (помѣщенную въ Раск. д. XVIII ст. г. Есиповымъ). Іона былъ ревностный приверженецъ секты перемазанцевъ. Его исторія о бѣгствующемъ свищенствѣ написана именно съ тою цѣлію, чтобы оправдать перемазагіе въ глазахъ непризнававшихъ его. Мощи Іоны въ комаровскомъ скитѣ. Надъ могилою Іоны растетъ ель, которая и называется іониною елью. Почитатели Іоны прикодятъ на его могилу, поютъ канонъ за единоумершаго и грызутъ ель, которая будтобы имѣетъ силу утишать зубную боль.

Кромѣ исчисленныхъ нами будтобы святыхъ, расколоучители, съ цѣлію совращенія простодушныхъ въ расколь, огласили чудотворными и нѣкоторыи иконы. И иконы, наиболѣе чтимыя ими, суть слѣдующія: 1) Николая чудотворца, находившаяся въ парфиріиной оби-

<sup>(1)</sup> Комаровскій скитъ отстоитъ на 26 в. отъ гор. Семенова. Ностроенъ онъ раскольникомъ Комаромъ, пришедшимъ на Керженецъ изъ тверской губерніи.

тели улангерскаго скита; 2) икона Спасителя въ назоретиной обители тогоже скита; 3) Николая чудотворца и успенія Божіей Матери—въ городецкой часовн<sup>†</sup>; 4) Николая чудотворца, находившаяся въ глафириной обители комаровскаго скита, и 5) казанская икона Богоматери, бывшая въ шарпанскомъ скит<sup>±</sup> (<sup>1</sup>). Н<sup>±</sup>которыми изъ раскольниковъ почитались и почитаются еще иконы: 1) протопопа Аввакума, изв<sup>±</sup>стнаго перваго расколоучителя, и 2) икона Өедосіи Прокофьевны Салтыковой, урожденной Морозовой, къ которой Аввакумъ писалъ письма (<sup>1</sup>). Икона ея находилась прежде въ Вы<sup>±</sup>здной слобод<sup>±</sup>, близъ города Арзамаса; гд<sup>±</sup> она теперь, мы не знаемъ.

Скиты, устроенные бъглыми разнаго рода по заволжью, имъли и имъють особенно важное значение какъ для поддержания, такъ и для распространения раскола въ предълахъ нижегородскихъ. Обитатели скитовъ, хотя и назывались иноками, но ръдко жили въ скитахъ. Они обыкновенно бродили (<sup>3</sup>) по окрестнымъ селениямъ, какъ для сбора подаяний, такъ и для распространения раскольническаго учения. Трудно ръшить, что всего болъе заставляло ихъ оставлять скиты: желание ли увеличитъ число послъдователей древняго благочестия, или же желание пожить на чужой счетъ. Послъднее, кажется, въроятнъе. Разумъется, что при этихъ своихъ походахъ, они преслъдовали объ эти цъли и, преслъдуя

<sup>(1)</sup> Двъ послъднія находятся теперь въ единовърческой керженской мужской обители.

<sup>(\*)</sup> Письма эти поитащены въ запискахъ А. Б.

<sup>(&</sup>lt;sup>а</sup>) Скитники бродятъ по окрестнымъ селеніямъ, даже по городамъ, и въ настоящое время.

первую, т. е. проновѣдуя стврую вѣру, достигали и послёдней, т. е. набивали свои карианы. Нёть, кажется, нужды говорить о легковбріи простаго народа, о его незнание основныхъ догматическихъ и обрядовыхъ истинь, и вибств съ твиъ о его желани, охотв поучиться отъ "божественнаго", послушать "душеполезныхъ разговоровъ отъ людей знающихъ, начитанныхъ". Странствуя по окрестнымъ селеніямъ, скитники заходили въ домы поселянъ, и здёсь, во время длинныхъ осеннихъ и зимнихъ вечеровъ (1), увлекали своихъ хозяевъ своими разговорами отъ "божественнаго" писанія. Нербако какой нибудь старикъ, съ длинною свдою бородою, смиренный на видъ, но въ сущности нэворотливый и хитрый (<sup>3</sup>), по цёлымъ часамъ удержнвалъ за собою вниманіе своихъ простодушныхъ слунателей, разсказывая имъ о невидимыхъ монастыряхъ и живущихъ тамъ святыхъ, о глухихъ лѣсахъ керженскихъ и "равноангельной" подвижнической жизни живущихъ тамъ скитниковъ, о мощахъ раскольническихъ святыхъ и источаемыхъ отъ нихъ чудесахъ и т. п. Простодушные слушатели върили начитанному, всезнающему "благочестивому" старцу и, если сами были

<sup>(1)</sup> Намъ неоднократно приходилось слушать такихъ раскольническихъ начетчиковъ. Для своихъ бесъдъ они всегда избираютъ осенніе и зимніе вечера, потому что весною и лътомъ крестьянину мекогда слушать кого бы то ни было; зимою же и осенью ися семья бываетъ почти всегда дома и занимается домашними работами. Если приходитъ въ какой-либо домъ «скитскій инокъ», его тогда слушаетъ не только семейство этого дома. но и сосъди, собирающеся обыкновенно послушать «отъ божественнаго».

<sup>(\*)</sup> Св. Дим. рост. называетъ такихъ учителей волками въ овечьей кожт. Роз. ч. III. стр. 559.

людьми "древняго благочестія", то еще болёе укрѣилялись въ старой въръ, а если православными, впадали нерѣдко въ сомнѣніе относительно православія; нужень быль какой нибудь ничтожный случай, и такія личности переходили въ расколъ. Заходилъ ли такой начетчивъ въ донъ богатаго, зажиточнаго куща, здесь онъ успѣвалъ обратить на себя вниманіе, особенно желскаго населенія дома. Незанятыя никакою работою, ни физическою ни умственною, богатыя купчихи всегда ез радостію принимають приходящихъ къ нимъ танихъ старцевь и съ удовольствіемъ слушають ихъ лживые разсказы о святыхъ мёстахъ, никогда ими невиданныхъ, о святыхъ подвижникахъ, никогда не существовавшихъ, Воспланенивъ воображение этихъ простодушныхъ слунательниць ужасами адскихь мукь, картинами райскихъ наслаждений, которыя достанутся на долю посявдователей "древняго благочестія", ---наслажденій, ко-торыя будуть состоять въ томъ, что послёдователи "старой въры" будуть жить въ волотыхъ палатахъ, уврашенныхъ жемчугомъ и драгоцёнными камнями, и сами, разумбется, одбтые въ приличныя палатамъ одежды, вкушать райскія яблоки и слушать пёніе райскихъ птицъ, эти начетчики пріобрѣтали себѣ ревностныхъ послёдовательниць раскола и виёстё съ тёмъ щедрыхъ благотворительницъ, Такимъ образомъ скитскіе расколоучители однимъ ударомъ убивали, какъ говорится, двухъ зайпевъ.

Не менъе скитниковъ содъйствовали и содъйствуютъ распространенію раскола и такъ называемыя келейницы, какъ скитскія, такъ и жившія и живущія по

селамъ и деревнямъ въ кельяхъ, построенныхъ или позади крестьянскихъ дворовъ, или же гдѣ либо въ концѣ села или деревни. Скитницы, также какъ и окитники, не сидѣли дома, а бродили по окрестнымъ селеніямъ и городамъ, то подъ видомъ странницъ, то за сборомъ подаяній для своихъ скитовъ. Ихъ разсказы. ихъ проповѣдь о расколѣ были едвали не успѣшнѣе проповѣди скитниковъ, особенно среди женщинъ. Забравшись въ домъ какого-либо богатаго мъщанина, особенно купца, онъ жили здъсь по цълымъ недълямъ, даже мѣсяцамъ. Угождая хозяевамъ и льстя имъ, онѣ запутывали ихъ въ свои съти и пріобрътали надъ ними сильное вліяніе. Простодушныя и необразованныя мѣщанки и купчихи ввѣрялись имъ совершенно и неръдко отдавали имъ дътей своихъ-дочерей въ скиты. для наученія грамоть (1), а иногда и сами вздили въ скиты или на постоянное жительство, или на время, чтобы хотя сколько нибудь испытать сладость скитской жизни, загладить свои грѣхи и чрезъ то получить вѣчное спасеніе (<sup>2</sup>). Подобныя богомолки тадили въ скиты не съ пустыми руками. Онъ везли съ собою всякаго рода жизненные прицасы: муку, крупу, масло и деньги, которыми въ изобилія снабжали скитницъ, своихъ "неустанныхъ молитвенницъ". Такимъ образомъ здѣсь бы-

COE. m.

<sup>(1)</sup> Духъ мудр. раск. стр. 84. Замѣтимъ адѣсь, что научене грамотѣ раскольники считаютъ дѣломъ святымъ; поэтому большая часть раскольниковъ—грамотные. «Грамотное ученіе дѣло Божіе есть», говорятъ раскольники. Наказаніе ко учителемъ, како учити дѣтей, помѣщ. въ учебн. раскольн. псалтири.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Подобныя потэдки купчихъ, преимущественно вдовыхъ, совершаются часто и въ настоящее время.

ла поддержка съ той и другой стороны. Скитницы поддерживали расколь, а богомолки-купчихи поддерживали скитницъ въ матеріальномъ отношеніи. Особенно вредно было вліяніе скитниць на дѣтей, отдаваемыхъ имъ на воспитание. Чтобы воспитать въ дѣтяхъ строгихъ блюстителей и ревнителей старой вѣры, имъ всячески старались внушить сильную ненависть къ православнымъ, особенно къ священникамъ ихъ. Въ тойже ненависти къ православію воспитываются дёти раскольниковъ, а иногда и нераскольниковъ у такъ называемыхъ "черничекъ" или келейницъ, которыя, большею частію, бывають раскольницы. Начиная учить дѣтей чтенію, онѣ вмѣстѣ съ тѣмъ начинаютъ вселять въ нихъ ненависть къ православію, называя православныхъ "щепотниками, еретиками, слугами антихриста", разсказывая при этомъ объ ужасахъ адскихъ мукъ, которымъ подвергнутся въ будущей жизни слуги антихриста. Напуганныя дѣти живо представляютъ себѣ эти муки, приходять отъ нихъ въ ужасъ, начинаютъ съ боязнію смотрѣть на православнаго, отворачиваются отъ него. Съ теченіемъ времени эта, такъ сказать, безсознательная боязнь переходить въ явное отвращение и такимъ образомъ изъ наученнаго келейницею дитяти выходить грубый и закоренѣлый раскольникъ, котораго трудно, если не невозможно, обратить въ православіе. Всякому извѣстно, какъ трудно бываетъ искоренить посѣянное въ дѣтствѣ даже у тѣхъ лицъ, которые, впослёдствіи, получають основательное образованіе. Разсказы няни о привиденияхъ, лешихъ, колдунахъ, кикиморахъ, навсегда остаются въ намяти, какъ живые образы, какъ дъйствительность, хотя разсудокъ громко говорить противъ подобныхъ сказокъ. Нерѣдко случается, что человѣкъ, невѣрующій привидѣніямъ, не пойдеть ночью на кладбище, не останется одинъ въ темной комнать. Что же сказать о дѣтяхъ крестьянъ. образование которыхъ ограничивается научениемъ грамотѣ у чернички? Они навсегда остаются дѣтьми въ умственномъ отношения; они во всю жизнь будутъ вѣрить въ существование лѣшихъ, кикиморъ и проч.; они навсегда останутся въ полной увъренности, что православные, или, какъ говорятъ раскольники, никоніане, суть слуги ангихриста, что на томъ свётё имъ отведено будеть мѣсто рядомъ съ Јудою предателемъ. Кто же, послѣ этого, согласится оставить расколь и перейти въ православие? Кто захочетъ занять мъсто рядомъ съ Іудою? Отсюда понятно, почему дѣти, воспитанныя у раскольницъ, бываютъ самыми упорными раскольниками; понятенъ и весь вредъ, приносимый скитницами; видны также значение и сила, какія им'бють скитницы и келейницы въ дёлё распространенія и поддержки раскола.

Скиты имѣли еще и то важное значеніе для раскола, что въ нихъ рѣшались разные обрядовые и даже догматическіе вопросы. Съ цѣлію рѣшенія этихъ вопросовъ въ скитахъ собирались соборы, на которыхъ, кромѣ скитниковъ, присутствовали иногда и жители окрестныхъ селеній. Таковы были соборы въ концѣ XVII и началѣ XVIII ст. по поводу вопроса о томъ, какъ (какимъ чиномъ) принимать приходящихъ въ расколъ, а также соборы по поводу писемъ Аввакума о

20\*

св. Троицѣ, имѣвшихъ ревностныхъ приверженцевъ въ онуфріевцахъ и софоніевцахъ, и противниковъ въ лицѣ Өедора Токмачева и его партіи, слѣдовавшей діакону Өеодору. Въ послёднихъ сходкахъ, т. е. сходкахъ по поводу споровъ Онуфрія и Токмачева, принимали живрищее участие не только жители окрестныхъ селений. но и московские старообрядцы. Что полагалось на этихъ соборахъ, то принималось и жителями окрестныхъ селеній. Такимъ образомъ скиты давали, такъ сказать, тонъ и направление расколу. Впрочемъ, нужно сказать и то,. что хотя на соборы эти и собирались одни только послёдователи "древняго благочестія", что должно было ручаться за согласіе и единство въ мнѣніяхъ, но не такъ было на самомъ дѣлѣ. Ратуя за старую вфру, за единство мысли, жители свитовъ, особенно скитскіе настоятели, не были свободны отъ духа партій. Или по личнымъ расчетамъ или по непониманію дѣла, настоятели скитовъ рѣдко соглашались другъ съ другомъ; поэтому собранія или соборы скитниковъ ръдко достигали цъли-уничтоженія разномыслія между скитскими настоятелями. Каждый изъ нихъ почти всегда оставался при своемъ мнѣніи, какъ это видно напр. изъ споровъ Онуфрія съ партією Токмачева (1); каждый имблъ свою партію на соборб, которая и называлась именемъ того лица, за которое стояла. Отсюда происхождение разныхъ раскольническихъ согласій: софоніевщины, онуфріевщины, діаконовщины и т. д. Приверженцы того или другаго лица, присут-

. (1) Еснп. ч. И. стр. 230-260.

ствовавшие на соборѣ, разносили по оврестнымъ селевіямъ мнѣнія того лица, за которое стояли. Такимъ образомъ соборы хотя и не достигали прямой цѣлиутвержденія единства мнѣній между старообрядцами. однако имѣли своимъ слѣдствіемъ распространеніе раскольническихъ мнѣній по окрестностямъ, --- мнѣній, ко-торыя подверждались авторитетомъ собора, потому что приверженцы той или другой партіи увѣряли своихъ слушателей, что именно ихъ партія одержала верхъ и потому ихъ учение правое. Что же касается простодушныхъ слушателей, внимавшихъ разсказамъ скитниковъ и лицъ, присутствовавшихъ на соборѣ; то они принимали эти разсказы за истину, вовсе не думая справляться съ дъйствительнымъ положеніемъ дъла. Они становились или опуфріевцами, или діаконовцами, смотря по тому, діаконовець, или онуфріевець успѣваль внушить имъ прежде свое учение, или же смотря по тому, какое изъ этихъ ученій болбе правилось имъ самимъ, болѣе согласовалось съ ихъ внутреннимъ душевнымъ настроеніемь. Что же касается существа дёла, то они, вь своихъ собственныхъ глазахъ, оставались старообридами, были "по старой въръ", следовательно почитали себи правыми и истинными послёдователями ученія Христова и, враждуя другъ съ другомъ, были единодушны въ ненависти къ православію.

Старообрядцы почитали и почитають православными только себя, только о себ'я думають, что они содержать правую старую в'ру, —что должно было бы обусловливать между ними единство, а между тѣмъ у нихъ самихъ нѣтъ единства, а существують различные толки: оедосъевцевъ, діаконовцевъ, филиповцевъ, софоніевцевь и т. д. При обзорѣ этихъ толковъ, какъ у посторонняго наблюдателя, такъ и у самого старообрядца необходимо раждается вопросъ: какимъ образомъ у людей, ратующихъ за старую вѣру, которая должна быть одна, является столько разнорѣчія не только въ обрядахъ, но и въ догматахъ? Что нибудь одно: или всё они уклонились отъ истинной веры, или только одинъ какой нибудь толкъ держится старой в'тры и потому остальные всё не могуть назваться старообрядцами. Между тёмъ всё раскольники почитають себя старообрядцами и, въ тоже время, каждый изъ толковъ только себя почитаетъ правымъ, а всѣ прочіе толки признаетъ уклонившимися отъ праваго пути. Уже это самое разногласіе и противорѣчіе ихъ между собою должно было бы открыть старообрядцамъ глаза, заставить подумать объ этомъ неестественномъ раздѣлении единой вѣры и сознать уклонение отъ единаго истиннаго пути. Действительно, старообрядцы видели и видять неестественность своего положенія, однако не могутъ достичь желаемаго единства въ дѣлѣ вѣры, потому что каждый изъ старообрядческихъ толковъ до сихъ поръ почитаетъ правымъ только свое собственное ученіе, только своихъ признаетъ людьми, идущими "поправому пути". Чёмъ же объяснить такую непослёдовательность? Какимъ образомъ люди, почитающие себя послёдователями единой вёры, раздёлились на нёсколько толковь, столь несогласныхъ другъ съ другомъ?

Каждый старообрядческій толкъ, признавая правымъ себя, а всѣ другіе толки неправыми, съ своей

точки зрения, въ своихъ собственныхъ глазахъ действительно оказывается правымъ. Расколъ, обязанный своимъ происхожденіемъ невѣжеству, продолжаеть коснъть въ невъжествъ и до сихъ поръ, Уклонившись. оть истинной Церкви, которая одна есть столпь и утверждение истины, раскольники, неразвитые и необразованные, потеряли, такъ сказать, почву подъ своими ногами, не могли найти критерія для своихъ мнѣній ни въ самой Церкви, потому что отвергли ее, ни въ своемъ собственномъ умѣ (который, къ слову сказать, не можеть быть критеріемь въ дёлё вёры богооткровенной), потому что не обладали научными свёдёніями, не знали основательно и догматовъ, и не понимали, какъ слёдуетъ, писаній отеческихъ. Это уклоненіе отъ единой истинной Церкви, эта неразвитость и непониманіе духа христіанства имѣли своимъ слѣдствіемъ то, что всякій, уклонившійся отъ Церкви, думаль, вѣровалъ и училъ такъ, какъ ему приходило въ голову. Разумѣется, что учить другихъ рѣшался тотъ, кто хотя чёмъ нибудь отличался отъ толпы, хотя даже тёмъ, что умѣлъ читать, слѣдовательно былъ увѣренъ въ себѣ, что онъ самъ вѣруетъ и учитъ другихъ на основани прочитаннаго имъ въ "божественныхъ книгахъ". Действительно, каждый раскольнический толкъ основывалъ свое ученіе на свящ. Писаніи, или твореніяхъ отеческихъ, или же писаніяхъ древнихъ русскихъ пастырей. Но каково, на самомъ дълъ, было это основаніе? Едва умѣющій читать, расколоучитель рѣдко могъ понимать то, что читаетъ, ръдко могъ добраться до истиннаго смысла прочитаннаго; поэтому, по необходимости ограничивался и руководствовался своимъ собственнымъ, личнымъ пониманіемъ прочитаннаго,--пониманіемъ, не развитымъ образованіемъ (<sup>1</sup>). Также точно поступалъ и всякій другой расколоучитель и каждый изъ нихъ былъ увѣренъ въ правильности только своего собственнаго пониманія. Этому-то непониманію своихъ вождей расколъ и обязанъ происхожденіемъ своихъ вождей расколъ и обязанъ происхожденіемъ своихъ толковъ; въ этомъ же самомъ непониманіи, неразвитости кроется причина того, что каждый изъ раскольническихъ толковъ только себя признаетъ правымъ, а всѣ другіе толки неправыми, и вмѣстѣ того, что каждый изъ нихъ признаетъ себя послѣдователемъ старой вѣры, только понимаемой различно, смотря по внутреннему, личному взгляду толкователя. Поэтому-то рас-

<sup>(1)</sup> Непониманіе древнихъ писателей, переводныхъ и собственно русскихъ, было очень естественно. Извъстно, что наша древная церковная письменность была сколкомъ, подражаніемъ византійскимъ образцамъ. Древніе русскіе писатели заимствовали отъ Византій не только содержание, но и форму для своихъ сочинений, и между тѣмъ назначали ихъ для народа необразованнаго, только что принявшаго христівнство, не успѣвшаго сроднитьоя съ нимъ и не понимавшаго, поэтому, не только содержанія, но и ораторскаго искусства проповъдника, которое еще болъе затемняло неясный смыслъ сообщаемыхъ ему истинъ. Притомъ, древніе русскіе проповъдники писали на старославянскомъ языкъ (ибо онъ былъ языкомъ письменнымъ), который значительно отличался отъ, общеупотребительнаго народнаго русскаго языка, а потому невсегда былъ понятенъ для массы. Чтыть болѣе, съ теченіемъ времени, выработывался изыкъ народный русскій, чтыть болте отдалялся онъ отъ старославянскаго, ттыть непонятные становился послъдній. Это раздвоеніе языка письменнаго и народнаго произвело то, что уже въ ХІУ-ХУ стольтіяхъ стали превратно понимать и толковать писанія древнихъ русскихъ настырей (Обз. ист. сл. лит. стр. 173). Чёмъ, разумъется, дольше шло время, тъмъ непонятнъе становились древніе писатели, и вотъ въ XVII ст. это непонимание, или лучше, превратное понимание древнихъ церковно-поучительныхъ книгъ произвело цълый рядъ разнортчивыхъ мнтний, выразившихся въ расколт и его толкахъ.

колъ, не смотря на свои многочисленныя развѣтвленія, которыя должны были бы вести его къ распадению, не распался и не ослабълъ, потому что върилъ, что онъ держится тойже старины, за которую возсталь сначала. Развѣтвленіе его на мелкія секты только придало ему еще большую силу, потому что разнообразныя мнёнія давали возможность слёдовать тому инёнію, которое было сроднёе и ближе къ личному пониманію каждаго. И этимъ развётвленіямъ расколь обязанъ скитскимъ жителямъ, такъ какъ они одни имъли возможность и средства заниматься ртшеніемъ втроисповъдныхъ вопросовъ. Большинство же сельскихъ жителей, за неимѣніемъ времени, оставляло такіе вопросы въ сторонѣ и руководствовалось наставленіями скитскихъ учителей, безпрестанно бродившихъ по окрестнымъ селеніямъ.

Безпрестанно странствуя по окрестнымъ селеніямъ, скитники поддерживали расколъ тёмъ еще, что въ посѣщаемыхъ ими селахъ и деревняхъ устроивали частыя собранія и такъ называемыя "моленныя". Въ этихъ собраніяхъ они или сами принимали непосредственное участіе, если долго оставались въ извѣстномъ селеніи, или же поручали дѣлать нужное избраннымъ ими уставщикамъ изъ этихъ же самыхъ селеній. На собраніяхъ обыкновенно читались книги, уважаемыя раскольниками, какъ то: Маргаритъ, Кириллова книга, прологи, четьиминея и др., и читались поучевія или самимъ скитникомъ, или избраннымъ имъ уставщикомъ. Само собою разумѣется, что собранія эти тѣснѣе и тѣснѣе соединяли раскольниковъ. Жизнь одиночная, безъ сношеній

съ посторонними, безъ обмѣна мыслей съ единовѣрцами, должна была мало помалу ослаблять ревность по "старой въръ" и сблизить старообрядцевъ съ православными. А этого сближения всего больше боялись скитскіе учители, заботившіеся о томъ, чтобы имѣть какъ можно болѣе послѣдователей. Сами они по лѣности и по непривычкѣ къ труду не хотѣли снискивать себѣ пропитание и ждали его отъ другихъ. Разумбется, что чёмъ больше было у нихъ послёдователей, тёмъ были они обезпечените въ матеріальномъ отношеніи. Во время посъщеній окрестныхъ селеній скитники не ограничивались однимъ устройствомъ собраній и моленныхъ, но и исправляли у поселянъ разныя требы: крестили, вѣнчали, хоронили. Недостатка въ подобнаго рода требоисправителяхъ не было. Поновщинские керженские скиты, особливо оленевский и комаровский, изобиловали бъглыми попами; въ городецкой часовнъ всегда былъ достаточный запась былыхъ поповъ. Что же касается безпоповцевъ, то у нихъ даже старший въ родѣ могъ исправлять требы, да и не могло быть недостатка въ особеннаго рода требоисправителяхъ-уставщикахъ, которыми въ достаточномъ количествѣ снабжали безноповщину заволжскіе скиты. Вообще скитскіе ревнители старой вѣры никогда не заставляли нуждаться ни въ "духовныхъ утѣшеніяхъ", ни въ требахъ, жителей селеній, не только прилегавшицъ къ скитамъ, но даже и отдаленныхъ отъ нихъ, и тъть санымъ поддерживали въ простомъ народъ ревность по въръ, не позволяя ему солижаться съ православными и такимъ образомъ уклоняться отъ вёры, будтобы завёщанной предками.

Богатства, сосредоточившіяся въ рукахъ раскольниковь, особенно со временъ царствованія Екатерины II, когда раскольникамъ дарованы были гражданскія права, были однимъ изъ лучшихъ и надежн тишихъ средствъ, при помощи которыхъ расколъ укрѣплялся и получалъ большую и большуюсилу. Извѣстно, что раскольническія общины, особенно единовѣрныя, тѣсно связаны между собою. Каждая община, каждое частное лице, всегда готовы помочь другъ другу въ нуждѣ, чего, къ сожалѣнію, нѣтъ у православныхъ. Этимъ единствомъ, этою тёсною связью между собою раскольники обязаны не своей въръ, не своимъ религіознымъ убъжденіямъ, но прожитой ими исторической жизни, вѣковымъ преслѣдованіямъ со стороны власти. Обязанные своимъ единствоиъ обстоятельствамъ чисто внѣшнимъ, раскольники скоро поняли всѣ выгоды тѣсной связи между собою. Помогая другь другу взаимно, особенно въ торговыхъ предпріятіяхъ, и сов'єтами и дов'єріемъ, они скоро успѣли забрать въ свои руки торговую и фабричную промышленность. Мелочная и преимущественно оптовая торговля сосредоточилась въ ихъ рукахъ. Разъ понявъ выгоды товарищества, или, лучше, общей круговой поруки, фабриканты и оптовые торговцы, и разбогатъвъ не покидали своихъ общинъ; напротивъ они крѣпко держались другъ друга и продолжали помогать другъ другу. Если и выискивался какой нибудь смѣльчакъ, который оставлялъ общество и переходилъ въ православіе, то ему плохо приходилось отъ своихъ бывшихъ единовърцевъ; кредитъ его подрывали и онъ нерѣдко лишался своего состоянія. Немногіе, разумѣется, могли легко переносить подобнаго рода потери, и потому многіе оставались въ расколѣ не по убѣжденію, а изъ боязни потерять свое состояніе. Что же за выгода богатымъ купцамъ и фабрикантамъ удерживать въ своей общинѣ личность, не желающую имѣть съ ними одну вѣру? Зачѣмъ насиловать совѣсть другаю? Не лучше ли бы предоставить каждому свободный выборъ въ дѣлѣ вѣры, и оставить въ покоѣ того, кто желаетъ имѣть свои убѣжденія, кто хочетъ слѣдовать внушеніямъ своей совѣсти?

Сила раскола состоить главнымъ образомъ въ богатствѣ и большинствѣ его членовъ. Не смотря на то, что законодательство Екатерины II и ся преемниковъ снисходительно отнеслось къ расколу, оно не дало ему равноправности съ господствующимъ вѣроисповѣданіежъ. Не имѣя равноправности, раскольники не были довольны своимъ положеніемъ, не были ограждены отъ придирокъ и притѣсненій со стороны чиновниковъ, которые видёли въ расколё золотое дно и всегда пользовались случаемъ поживиться на счеть раскольника. Естественно поэтому, что раскольники употребляли всѣ свои силы на пріобрѣтеніе богатства, при помощи котораго они могли пользоваться болье значительною долею свободы, чёмъ какую имѣли предъ закономъ. Сано собою понятно, что если изъ среды ихъ выбывалъ какой-либо членъ и переходилъ на сторону православія, то онъ уменьшаль ихъ доли богатства и лишалъ части той силы, при помощи которой пріобрѣталось это богатство, что разумѣется не могло нравиться раскольникамъ, потому что чрезъ это уменьшалась сила рас-

кола. Невыгодно было раскольникамъ выпускать изъ среды своей члена даже и не столь зажиточнаго, какъ фабрикантъ или оптовый торговецъ. Они дорожили каждою личностію, потому что чёмъ больше на ихъ сторонѣ было членовъ, тѣмъ они были сильнѣе. Имѣя на своей сторонѣ большинство, раскольники, гдѣ нужно, имѣли возможность опереться на это большинство и показать, что на ихъ сторонѣ сила. Съ другой стороны, при удержаніи раскольниковъ въ расколѣ и при самомъ распространени раскола, дъйствовало и самолюбіе вождей раскола, преимущество раскольническихъ купцовъ и фабрикантовъ. Чёмъ больше имёли они единовѣрцевъ, чѣмъ больше народа успѣвали они привлечь на свою сторону, темъ больше пріобрѣтали себѣ почета, тънъ больше слёд. удовлетворяли своему самолюбію. Поэтому-то богачи раскольники пускали въ ходъ всякаго рода средства, чтобы привлечь на свою сторону какъ можно большее число членовъ, --- и деньги и притесненія, которыя всегда возможны при торговыхъ сношеніяхъ. Привозилъ, напримъръ, крестьянинъ оптовому торговцу-богачу муку, крупу, или надъльные товары, какъ то: войлочныя шляпы, валенки, деревянную посуду (1) и проч., торговецъ-раскольникъ старался какъ ножно больше понизить цёну на эти товары, если производитель былъ православный, и дать надлежащую цёну за товаръ своему единовёрцу. Это онъ

<sup>(1)</sup> Цромыслы нижегорсяскихъ жителей ограничивались и ограничиваются преимущественно дъланіемъ войлоковъ, валенокъ, поярковыхъ шляпъ, дереванной посуды, гвоздей, точилъ, рогожъ, гонкою дегтя, смолы, добываніемъ угля и лѣсомъ. Оптовая торговля этими произведеніами находится въ рукахъ раскольнимовъ.

легко могъ сдёлать потому, что въ подобнаго рода торговль онъ быль почти монополистомъ. Нанимался ди къ купцу прикащикъ, купецъ всегда отдавалъ въ этомъ случаѣ преимущество своему единовѣрцу. Если же по какому-либо случаю попадаль въ прикащики православный, то при помощи разныхъ средствъ, прижимокъ и обѣщаній со стороны своего хозяина скоро оставлялъ православіе и переходилъ въ расколъ. Поступалъ ли къ раскольнику простой работникъ-православный, и онъ скоро дѣлался раскольникомъ, потому что жить православному у раскольника приходилось очень плохо. Хозяинъ раскольникъ обыкновенно очень худо относится къ работнику православному; онъ презираетъ его, обсчитываетъ и дѣлаетъ разнаго рода прижимки. Онъ никогда не посадитъ православнаго не только за одинъ столъ съ собою, но даже не позволить ему фсть изъ одной и тойже чашки, изъ которой Есть самъ. Для "никоніанина" есть у него особаго рода посуда, называемая нечистою, "поганою". Съ своимъ же единовърцемъ хозяинъ обходится снисходительно, почти за панибрата, нерѣдко сажаетъ его за одинъ столъ съ собою, никогда не обсчитываеть и проч. Смотрить, смотрить православный на такое предпочтение себѣ раскольника и переходитъ въ расколь (1). Матеріальныя

<sup>(1)</sup> Нѣкоторые изъ такихъ личностей, которые переходатъ въ расколъ изъ корыстныхъ расчетовъ, не могутъ назваться ни истинными раскольниками, ни истинно-православными. Это личности большею частію извращенныя, которыя легкомысленно относятся и къ расколу и къ православію. Этого рода личности при первомъ удобномъ случаѣ дѣлаются и раскольниками и православными. Живетъ человѣкъ у раскольника, онъ раскольникъ, у православнаго-право-

нужды и корыстные расчеты, какъ прежде имѣли, такъ и теперь имбютъ весьма сильное вліяніе и при поддержкѣ раскола и при распространении его. Еще въ то время, когда расколъ только что устроился, когда влечение къ въръ было сильнъе, чъмъ теперь, и тогда матеріальныя выгоды и корыстные расчеты имѣли силу и значение въ дёлъ вёры. Достаточно привести въ примѣръ послѣдователей Онуфрія. Не смотря на то, что они ясно сознавали нельпость Аввакумовыхъ писемъ, хитрость и коварство самаго Онуфрія, они не оставляли его, над'ясь получать отъ него матеріальное вспоможение. "Мнози онуфріанс (говорится въ рукописи) осташа (съ Ануфріемъ) аще и слышатъ и вѣдаютъ ануфріевы новыя ереси. Но не отлучаютъ себе отъ него, боящеся скудости тѣлесныя, дабы не обнищати. Понеже къ Ануфрію отъ міра большія подаянія идуть, а онъ раздаетъ кому хощетъ" (1). Если въ первыя времена раскола богатство и вообще денежныя выгоды имѣли такое важное значеніе; то въ послѣдующее время, когда изувѣрство раскольниковъ значительно ослабѣло, матеріальныя выгоды стали имѣть еще большую силу. Въ настоящее время многіе изъ рас-

(<sup>1</sup>) Есип. ч. Ш. стр. 255.

Digitized by Google

славный. Но что это за православный? Намъ случалось встрѣчаться съ подобнаго рода личностію — каменьщикомъ. Работая съ православными въ общей артели, онъ никогда не молился ни предъ обѣдомъ, ни послѣ него, какъ это дѣлали другіе. На вопросъ: почему онъ такъ дѣлаетъ? онъ отвѣчалъ съ насмѣшкою: «я жилъ въ работникахъ у раскольника; мена тамъ заставляли молигься вмѣстѣ съ хозяевами и класть по 1000 поклоновъ; теперь, я думаю, что замолилъ на нѣсколько лѣтъ впередъ и молиться теперь совершенно излишне».

кольниковъ сдёлались даже совершенно равнодушны къ старой вёрё, и однако держатся раскола, потому что оть этого зависить ихъ матеріальное благосостояніе.

Къ чести раскольниковъ нужно сказать, что они всегда отличались и отличаются трудолюбіемь, бережливостію и трезвенностію (1), что, къ сожальнію, не всегда встрѣчается у православныхъ. Оттого раскольники всегда отличаются зажиточностію сравнительно съ своими сосѣдями-православными. Эта зажиточность всегда давала и даетъ раскольникамъ возможность говорить о правотв ихъ старой въры. "Вотъ, дескать, смотрите: Богъ насъ благословляетъ за то, что мы истинно чтимъ Его, а васъ, напротивъ, наказываетъ, потому что вы оставили истинную старую въру. Наше благосостояніе-явный знакъ Божія къ намъ благоволенія". Простой и легковѣрный народъ невсегда добирается до истинной причины своей бѣдности и нерѣдко вполнѣ соглашается съ предъявленіями раскольника. Послѣдствія такихъ предъявленій понятны.

Е. Д—въ.

(\*) Мы говорни затьсь не о скитскихъ раскольникахъ, между которыми распространено пьянство, а о раскольникахъ, живущихъ по городамъ и селениямъ.

## 0БЪ.

## УСТРОЙСТВЪ ВТОРАГО ХРАМА ІЕРУСАЛИМСКАГО и превосходствъ его предъ первымъ.

Второй храмъ іерусалимскій, какъ и первый, быль построенъ на горѣ Моріагъ (<sup>1</sup>), на которой Авраамъ хотѣлъ принести нѣкогда въ жертву Богу единственнаго сына своего Исаака. Такимъ образомъ, созданіе Авраамомъ жертвенника на горѣ Моріагъ было какъ-бы предварительною закладкою храма іерусалимскаго. Потомъ, на этой же горѣ Господь низпослалъ съ неба

Сов. ш.

21

<sup>(1)</sup> Этимологическое значение этой горы можно объяснять различно: а) производя ゴビロ отъ ゴ (Господь) и (видълъ, въ оормѣ госалъ—показался), можно объяснить название горы тыть, что на ней Авраамъ видълъ Господа или Господь видълъ жертву Авраама (Быт. 22, 14), и имѣлъ явиться образъ vпостаси Отчей— Сынъ Божій, какъ это и исполнилось, когда Онъ, сый во плоти, явился во храмѣ јерусалимскомъ; б) производя отъ ゴ (Господь) и ГГ название Моріагъ потому, что съ нея (изъ храма) возвѣщался законъ Божій всему Израилю; в) производя отъ づ (Господь) и Божій всему Израилю; в) производя отъ т (Господь) и сотъ атагия fuit) (смирна), можно объяснять название горы тѣмъ, что на ней приносился симіамъ Господу.

огонь на олтарь всесожженія, устроенный здѣсь Давидомъ (1 Пар. 21, 26), и тѣмъ самымъ освятилъ олтарь въ залогь будущаго великолѣпнаго храма.

Все зданіе втораго храма, занимавшаго на горѣ четвероугольную площадь, имѣвшую въ окружности 2000 лактей (ибо каждая сторона простиралась на 500 лактей и была ограждена каменною стѣною въ 25 лактей высоты) (<sup>1</sup>), состояло изъ пята частей: 1) притвора языковъ, 2) двора женщинъ, 3) двора израильтянъ и священниковъ, извѣстнаго подъ названіемъ великаго, 4) святаго и 5) святаго святыхъ. Главный входъ былъ со стороны восточной, изъ долины іосафатовой чрезъ ворота сусанъ (<sup>\*</sup>), названныя такъ потому, что на нихъ изображенъ былъ персидскій городъ Сусы, или въ знакъ зависимости іудеевъ отъ персовъ—освободителей ихъ отъ плѣна вавилонскаго, или же, вѣроятнѣе, въ памятъ чудеснаго избавленія іудеевъ, чрезъ покровитель-

<sup>(1)</sup> Ligtfoot. opp. vol. 1. pag. 554.

<sup>(\*)</sup> Встять воротт было семь: одни съ восточной стороны, одни съ съверной, двое съ южной и трое съ западной. Одни изъ западныхъ вратъ были двойныя; между ними-то находился домъ Есефимъ, въ которомъ хранились сосуды храма (1 Пар. 26, 16). Сокроница храма раздълялись на сокровища дома Господня и сокровища святынь (1 Пар. 26. 20). Первыми назывались необходимыя для обыкновеннаго употребленія сосуды, одежды, мусикійскія орудія, вино. елей, также сосуды и деньги, добровольно жергвуемые на обновленіе храма и на служащихъ въ немъ, а послъдними-тъ сокровища, которыя жертвовали цари, князи, вожди, и которыя хранились, какъ паматники ихъ благочестія и какъ богатство храма. Тъ были ввърены для храненія дверникамъ, послъднія—нъкоторымъ левитамъ (1 Пар. 26, 20. 22. 26 и слъд. 9, 26. 27 и слъд.). Дверники хранили сокровища въ палаткахъ, устроенныхъ при каждыхъ воротахъ. Тогда какъ одни изъ нихъ хранили одежды, другіе-мусикійскія орудія, сыны Авдегома хранили серебряные и золотые сосуды-драгоцъннъйшую утварь храма въ домъ Есефимъ (2 Пар. 25, 24. 1 Пар. 25, 15).

ство Есоири, отъ Амана, въ столицѣ Сусахъ (Есоир. гл. 9). Чрезъ эти врата входили въ-

Притворз языков. Это было открытое пространство между оградою и священнымъ зданіемъ, занимавшимъ включительно съ остальными четырьмя частями 322 дактя длины на площади горы (отъ востока къ западу) и 135 лак. широты отъ ствера къ югу. Такъ какъ оно назначено было собственно для язычниковъ и іудеевъ, не инфвшихъ чистоты, требовавшейся закономъ, то іудеи называли его не дворомъ, но горою дома Божія; ибо церковный такое мёсто, въ которомъ Богъ низносылалъ свою номощь втрующему въ Него и молящемуся Ему съ чистымъ усердіемъ народу, и которое поэтому быдо единственнымъ пристанищемъ во встхъ случаяхъ (1). У писателей іудейскихъ онъ называется первымъ, внѣшнимъ храмомъ, въ отличіе отъ храма втораго, внутренняго, которымъ назывались остальныя части священнаго зданія (\*). Онъ окруженъ былъ двойною галлересю, которая, простираясь по сторонамъ ограды на 30 л. въ широту и 50 л. въ высоту, была покрыта кедровымъ деревомъ, украшена вызолоченною рѣзьбою и вымощена разноцвѣтнымъ мраморомъ (\*). Въ одной изъ этихъ галлерей, именно въ галлерећ, обнимающей притворъ съ. восточной стороны, по лёвую (южную) сторону вороть сусанъ (\*), находился тотъ притворъ Соломоновъ, о ко-

21\*

<sup>(1)</sup> Reland. antiqu. Sac. Script. pag. 79. 80.

<sup>(\*)</sup> Іос. Флав. О войнъ іуд. кн. V. гл. 5.

<sup>(\*)</sup> Іос. Флав. О войнъ іуд. кн. V. гл. 5.

<sup>(&#</sup>x27;) Reland. antiq. Sac. Script. pag. 75. Ioa. Ligtf. opp, vol. 1. pag. 565.

торожь говорится въ новозавѣтной исторіи, что въ немъ въ праздникъ обновления ходилъ Інсусъ (Іоан. 10, 28). Здъсь же апостоль Петръ обратилъ ко Христу своею проноввано около ияти тысячь лиць (Дбян. 3, 11 и слёд. 4, 4). Притворъ Соломоновъ служилъ также первоначально местомъ собранія первенствующихъ христіанъ, которые, по словамъ св. апостола и евангелиста Луки, всё единодушно пребывали въ притворѣ Соломоновонъ (Двян. 5, 12). Въ притворъ языковъ обыкновенно раснолагались торжники съ жертвенными животными и жёновщики денегь. Такъ какъ последние имбли между прочимь обязанность собирать со всего народа полдидрахмы, положенныя закономъ (Исх. 30, 13); то они обыкновенно въ первый день мѣсяца Адара объявляли по всей странѣ время приготовленія полдидрахиы, въ иятнадцатый день — собирали се, обходя съ ящиками торода, а въ двадцать пятый день (за 18 или 20 дней но масхи) собирались во храмь, въ притворъ языковъ, и здѣсь съ столь неумѣренною ревностію взыскивали цань Господу, что съ того, кто не могъ уплатить ее, брали большой закладь, или же снимали одежду. Когда кто давалъ имъ дидрахму и требовалъ сдачи, то ощи обыкновенно двѣнадцатую часть динарія брали себѣ вь прибыль (холливоч), которой не лишали себя и въ тёхъ случаяхъ, когда кто приносилъ дидрахиу за двухъ (1). Эта страсть къ прибыли, заражавшая мёновщиковь денегь и простиравшаяся до лихоимства, до угнетёнія слабыхъ, обмана сильныхъ и богатыхъ, владъла и про-

(1) Ligtfoot. opp. vol. 1. pag. 597.

давцами жертвенныхъ животныхъ. За нее-то Госиодь Інсусъ Христосъ, по свидѣтельству евангелистовъ, два раза изгонялъ, какъ тѣхъ, такъ и другихъ изъ храма (т. е. храма перваго, внѣшняго) опровергнувъ трапезы, горжниковъ (ходдивстсйи) и сѣдалища продающихъ (Мате. 21, 12. Іоан. 2, 15). Въ притворѣ языковъ была приведена къ Іисусу Христу женщина, взятая въ прелюбодѣяніи (Іоан. 8, 3). Здѣсь же, послѣ торжественнаго вшествія Іисуса Христа въ Іерусалимъ, нѣкоторые изъ прозелитовъ, пришедшіе на праздникъ пасхи, просили апостода Филиппа показать имъ Іисуса (Іоан. 12, 20-36).

Изъ притвора языковъ по 14 ступенямъ (съ восточной стороны) восходили въ такъ называемое предетѣніе, которымъ называлось небольшое пространство, именно въ 10 лактей широты между дворомъ храма и притворомъ языковъ, отдѣленное отъ послѣдняго рѣнетчатою, искусно выдѣланною, каменною оградою выеотою въ 3 фута (<sup>1</sup>). По оградѣ были расположены въ симметрическомъ порядкѣ столбы, а на нихъ еллинскими и римскими буквами изображенъ былъ законъ о неприкосновенности храма, изданный сирійскимъ царемъ—Антіохомъ великимъ: "ни одинъ иноплеменникъ, а равно ни одинъ іудеянинъ оскверненный и по закону неочищенный не долженъ входить во святое мѣсто (такъ называлъ вторый храмъ). Нарушителю этого закона смертная казнъ" (<sup>1</sup>). Поэтому-то, когда св. апо-

(1) Іос. Флав. О войнѣ іуд. кн. V. гл. 5.

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Іос. Флав. тамже. Снес. его Древн. іуд. кн. XII. гл. 3.

столъ Павелъ вошелъ однажды въ храмъ, іудеи, замѣтившіе его, почитая его врагомъ Бога и Мочсея и въ жару безразсудной ревности полагая, что онъ привелъ въ храмъ и язычниковъ, въ кругу которыхъ прежде видѣли его, тотчасъ приговорили его къ смертной казни, и, чтобы онъ не воспользовался правомъ убѣжища къ олтарю, немедленно повлекли его вонъ изъ храма, и тотчасъ заперты были двери (Дѣян. 21, 26-31).

Изъ предстѣнія, съ восточной стороны, восходили по 5 ступенямъ во—

Дворъ женщинъ. Такъ называлась четвероугольная площадь, простиравшаяся на 135 лакт. въ длину и на столькоже въ широту. Въ свящ. Писаніи дворъ женщинъ называется а) дворомъ внюшнимъ (Іезек. 46, 21), потому что находился внѣ двора великаго и составлялъ самое крайнее отдѣленіе всего внутренняго храма; б) дворомъ новымъ (2 Пар. 15, 5)—въ знакъ того, что онъ въ первомъ храмѣ не былъ устроенъ саиимъ Соломономъ, а присоединенъ былъ послѣ, въ царствованіе Асы или Іосафата (<sup>1</sup>); в) сокровищницею (Іоан. 8, 20) (уагоридахиоч, thesavrus pecuniarum, aerarium), потому что въ немъ, какъ увидимъ ниже, были такъ называемыя сокровищница. У іудейскихъ же писателей называется дворомъ женщинъ потому, что женщинамъ позволялось находиться въ немъ одномъ, а далѣе входъ

<sup>(1)</sup> Говорится, что Соломонъ создалъ дворъ внутренний (3 Цар. 6, 36); но это не ведетъ къ предположению, что онъ создалъ и дворъ внъшний, дворъ женщинъ: его дворъ назывался внутреннимъ въ отличіе отъ того пространства, которое было внъ храма и въ то время называлось дворомъ великимъ, потому что назначено было для всего парода, такъ какъ внутренний—для священниковъ (2 Пар. 4, 9).

имъ былъ запрещенъ (<sup>1</sup>), и только разрѣшался на то время, когда онѣ приводили животныхъ для закланія въ жертву; въ послѣднемъ случаѣ имъ позволялось входить во дворъ Израиля. Въ галлереѣ, окружавшей дворъ женщинъ, было трое воротъ: на востокѣ, сѣверѣ и югѣ. Восточныя врата, которыми входили изъ предстѣнія во дворъ, назывались мѣдными, потому что покрыты были листами кориноской мѣди, болѣе цѣнной, нежели золото, красными по своему убранству и великолѣпію, а можетъ быть и (<sup>2</sup>) потому, что въ дворѣ женщинъ праздновали обрядъ возліянія воды съ необыкновеннымъ веселіемъ (<sup>3</sup>). При этихъ-то вратахъ каждый день сажали хромаго просить милостыни у входящихъ въ храмъ, исцѣленнаго апостолами Петромъ

(\*) Въ Пѣсн. пѣсн. 1, 15 слово ンゾン (amoenus) радостный, пріятный, переведено у насъ словомъ красный.

(\*) Ligtf. opp. v. 1. pag. 769. Это празднование установлено послѣ плъна вавилонскаго. Во вст дни праздника кущей всъ собирались по вечерамъ въ дворъ женщинъ и здъсь торжественно ликовали и веселились по поводу воды, которую священникъ бралъ по утрами изъ источника Силоама, и смѣниавши съ виномъ изливалъ на олтарь. Причина праздника этого была слъдующая. Плънники вавилонскіе, извѣщенные отъ пророка Малахіи, что въ храмъ ихъ пріидетъ Господь, представляли себѣ это пришествіе Господа подъ образомъ дождя ранняго и поздняго, весенняго и осенняго, орошающаго вемлю, о которомъ говорили пророки (les. 34, 26. lona. 2, 23-26. Ос. 6, 3), ожидали, что Онъ изольетъ имъ отъ Духа Святаго, какъ пророчествовалъ имъ Іоиль (2, 28), и они почерпнутъ, какъ предсказывалъ имъ Исаія (12, 3), воду съ веселіемъ отъ источника спасенія. Дбиствительно изъ евангелія извъстно, что Господь Інсусъ Христосъ въ послъдний день великий сею праздника возглашаль: аще кто жаждеть, да придеть ко мню... (Іоан. 8, 37-35); но большая часть іудеевъ отъ слепоты духовной не исповедали Его Богомъ и отвергли.

<sup>(&#</sup>x27;) юс. Флав. Древн. іуд. кн. XV. гл. 11. О войнѣ іуд. кн. V. гл. 5.

Digitized by Google

и Іоанномъ (Дѣян. 3, 2 и слѣд.). Дворъ женщинъ былъ обыкновеннымь местомъ молитвы для всёхъ мущинъ. которые приходили въ храмъ безъ жертвенныхъ животныхъ. Въ немъ однажды въ годъ, именно въ праздникъ очищения, первосвященникъ, послѣ жертвопринощенія и испов'єданія грёховъ народа во двор'є веливомъ, читалъ законъ, установленный на этотъ день и изложенный въ книгъ Левитъ (гл. 16 и 23, 27-32) (1). Спустя семь лёть, въ праздникъ кущей года субботняго, читаль здёсь законь народу самь царь изь книги Второзаконія, именно тѣ мѣста ея (начиная съ 1 гл. до 10 ст. 6 гл. читалъ безъ малъйшихъ пропусковъ, 8 затёмъ, опустивъ нёсколько главъ, начиналъ съ 13 ст. 11 гл. и читаль до 22 ст. тойже главы, наконець, снова пропустивъ нѣсколько главъ, останавливался на 22 ст. 14 гл. и читаль до 2 ст. 29 главы) (\*), которыя, по обилію въ нихъ трогательныхъ словъ и сильныхъ выраженій, могли убѣдительно дѣйствовать на народъ и утверждать его въ законѣ. По четыремъ угламъ этого двора были расположены комнаты: однавь углѣ сѣверовосточномъ, другая-въ сѣверозападномъ, третья-вь югозападномь, послёдняя - въ юговосточномъ. Каждая комната имъла 40 лактей въ длину (отъ востока къ западу) и 30 л. въ широту (отъ сѣвера къ югу) (Іез. 46, 21. 22). Разстояніе между компатами и вратами занималъ портикъ, который, утверждаясь на каменной стёнё, обнимавшей дворы, съ внутренней сто-

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) Ligtf. opp. vol. 1. pag. 597 # 746.

<sup>(\*)</sup> Тамже, рад. 751. 752.

роны въ самомъ дворѣ поддерживался красивыми столбами. На этихъ-то столбахъ висѣли сокровищницы, т. е. ящики (наз. שפרות tubae, потому что сдъланы были на подобіе трубъ), коихъ въ дворѣ женщинъ было 13. Изъ нихъ первые два назначены были для показанныхъ выше полдидрахиъ; въ третій клали деньги тв, которые должны были принести двухъ горлицъ или двухъ голубей, одного во всесожжение, другаго въ жертву о грёхё; въ четвертый-ть, которые должны были принести во всесожжение птенцевъ голубиныхъ; въ иятый — жертвовавшіе деньги на покупку дровъ для олтаря; въ шестой — на покупку симіама; въ седмой клали золото тё, которые жертвовали его на различные сосуды, необходимые при жертвоприношении. Въ послёднемъ ящикѣ хранили остатокъ денегъ отъ покупки жертвенныхъ животныхъ. Назначение каждаго ящика показывала надпись, бывшая на немъ (1). Отъ этихъ сокровищницъ и самый дворъ назывался сокровищницею же. Здъсь-то, говорится въ евенгели, сълъ Іисусь (въ галлереѣ двора) противъ сокровищницы и смотрёль, какъ народъ кладетъ деньги въ сокровищницу; многіе богатые клали много; пришедши же одна бъдная вдова положила двъ лепты, что составляеть кодранть (Марк. 12, 41. 42). Здёсь также іудеи брели камни чтобы бросить на Іисуса Христа, когда Онъ изрекъ учение о предвъчности своей (Іоан. 8, 20. 58. 59).

(1) Ligtf. opp. vol. 1. pag. 598. conf. Reland. Antiqu. Sacr. Script. pag. 82-84.

Изъ двора женщинъ, по 15 ступенямъ, восходили въ —

Дворг израильтянг и священниковг, иначе — во дворъ великій. Въ общирномъ смыслѣ дворомъ великимъ называлось пространство между дворомъ женщинъ и святымъ. Такъ какъ часть западной стороны его, широтою въ 32 лактя, была занята олтаремъ, а на разстоянии между этимъ послѣднимъ и святымъ а) не могъ стоять ни одинъ оскверненный какою-либо нечистотою, б) никому не позволялось становиться въ то время, когда священникъ предъ святымъ приносиль на общемъ жертвенникъ всесожжение (1); то дворомъ великимъ въ собственкомъ смылѣ называлось пространство между дворомъ женщинъ и олтаремъ, которое и было постояннымъ мѣстомъ молитвы для священниковъ и израильтянъ. Оно отдѣлялось отъ двора женщинъ высочайшею стёною, именно въ 82 л. высот., и обыкновенно называлось дворомъ израильтянъ и священниковъ. Отсюда части двора великаго, принимаемаго въ обширномъ смыслѣ, были:

а) Дворъ израильтянъ. Это было пространство между дворомъ женщинъ и дворомъ священпиковъ, широтою (отъ востока къ западу) въ 11 лактей, длиною (отъ сѣвера къ югу) въ 135 лактей. Здѣсь аа) позволялось быть женщинамъ, когда они приносили или приводили животныхъ для закланія въ жертву за себя. Ибо по закону (Лев. 1, 3. 3, 2. 8) тотъ, кто желалъ принесть всесожженіе, долженъ былъ самъ весть жерт-

<sup>(1)</sup> Ligtf opp. v. 1. pap. 641.

венное животное къ мѣсту закланія, равно и тоть, кто котѣль принесть жертву спасенія, долженъ быль самъ предъ закланіемъ налагать руки свои на жертвенное животное. бб) Находились такъ называемые представители народа. Такъ какъ весь Израиль не могъ, а между тѣмъ долженъ былъ присутствовать при жертвахъ всеобщихъ, приносимыхъ за грѣхи всѣхъ, то изъ него избирались особенные мужи, которые должны были присутствовать при жертвоприношеніяхъ вмѣсто всего народа, и потому назывались представителями его. Они раздѣлялись, подобно священникамъ и левитамъ, на 24 класса (<sup>1</sup>).

<sup>(1)</sup> Ligtf. opp. v. 1. pag. 700. Здъсь замътимъ: 1) въ болъе обширномъ смыслѣ дворомъ великимъ называлось все пространство огъ двора женщинъ до западной стороны втораго храма; 2) въ предстѣніи, окружавшемъ его, было шесть воротъ, съ сѣверной и южной стороны; въ промежуткахъ между ними находились комнаты для различныхъ потребностей, относящихся до жертвоприношеній. Въ юговосточномъ углу предстания находилась комната газифъ, въ которой застдалъ великій сунедріонъ, состоявшій изъ 71 мужа, располагаясь, по образцу судилища, установленнаго самимъ Богомъ (Числ. 11, 16. 17), полукругомъ, такъ: сначала садился предсъдатель, но правую сторону его намъстникъ его (отсюда выражение сидъть одесную силы: Мато. 26, 64), затъмъ съ правой и съ лъвой стороны-прочіе члены; за ними по ту и другую сторону сидѣли два нисца, изъ коихъ одинъ (съ правой стороны) записывалъ опредъленія къ освобожденню преступника, а другой (съ лѣвой стороны)--приговоры казни (отсюда выражение: и поставить овцы одесную себе и козлища ощуюю: Мато. 25, 33). 3) Дворомъ израильтянъ называлась въ общирномъ смыслъ галлерея, которая окружала внутри втораго храма олтарь всесожжения, святое в святое святыхъ, съ четырехъ сторонъ. Въ ней становились израильтяне-міряне въ торжественные праздники, когда было великое стечение народа; а дворомъ священниковъ въ общирномъ смыслъ называлось пространство, находившееся подъ дворомъ израильтянъ, подъ галлереею. Здъсь становились священники, неучаствовавшие въ богослужении.

б) Дворъ священниковъ, которымъ называлось пространство между дворомъ израильтянъ и олгаремъ, равное по длинѣ и широтѣ первому. Онъ былъ выше двора израильтянъ на 21/2 лактя, а потому изъ двора израильтянъ въ дворъ священниковъ вела лѣстница, которая по широтъ своей была равна длинъ двора, и на верхней ступени которой становились обыкновенно левиты, когда имъ нужно было при богослужени возглашать славу Богу на мусикійскихъ органахъ. Эти дворы отдёлялись другь оть друга не стёною, но колоннами, поддерживавшими ихъ потолокъ, и потому представляли какъ-бы одинъ дворъ. Входъ въ нихъ изъ двора женъ былъ чрезъ такъ называемыя врата Никанора (1), которыя были вылиты изъ мѣди, а потому столь тяжелы и огромны, что 20 человѣкъ съ трудомъ могли запирать ихъ. За 40 лѣтъ передъ конечнымъ разрушеніемъ храма они отворились сами собою (<sup>3</sup>), и тѣмъ какъ-бы предвозвѣстили паденіе святилища Господня. Какъ на вратахъ сусанъ, такъ и на вратахъ Никанора были устроены комнаты, въ которыхъ засъдали малые синедріоны изъ 23 мужей (\*). Въ одномъ изъ этихъ судилищъ Іисусъ Христосъ, будучи двенадцати лётъ,

(\*) Ligtf. opp. v. 1. pag. 605.

Digitized by Google

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ свящ. Писаніи ворота эти называются 1) дверьми храма Господия вышними (4 Цар. 15, 35), потому что они были выне двора Израиля, 2) вратами новыми (Іерем. 26, 10. 36, 10), потому что въ первомъ храмѣ онѣ были возобновлены Іоаоамомъ (4 Цар. 15, 35). Самое употребительное название ихъ во второмъ храмѣ, во времена Ирода, было: врата Никанора, вѣроятно потому, что на нихъ была повѣшена рука и голова богохульника Никанора (2 Макк. 15, 30. 31). Reland. Antiqu. Sacr. Script. рад. 90.

<sup>(\*)</sup> Іос. Флав. О войнъ іуд. кн. VI. гл. 5.

поучаль внижниковь и удивляль ихъ своею премупростію (Лук. 2, 46), а учители, испытывавшіе Спасителя о женѣ, взятой въ прелюбодѣяніи (Іоан. 8, 4. 5), въроятно, были изъ числа этихъ судей. Такъ какъ ворота Никанора находились предъ лицемъ святаго и святаго. святыхъ, гдѣ Господь являлъ особенное свое присутствіе, то все, что повелѣвалось совершать предъ Господомъ, совершалось во вратахъ Никанора. Такъ, адѣсь очищались прокаженные (Лев. 14, 11), пили воду обличенія жены; подозрѣваемыя въ невѣрности (Числ. 5, 16), очищались родильницы и посвящали Богу младенца мужескаго пола. Сюда же принесенъ былъ и младенецъ Іисусъ Богоматерію (Лук. 2, 22).

в) Жертвенникъ всесожженія. Онъ былъ сложенъ изъ невыполированныхъ камней (<sup>1</sup>), уступами имѣлъ въ высоту 10 лактей и устроенъ по образцу, показанному самимъ Богомъ Іезекіилю въ видѣніи (Іез. 43, 13— 17) (<sup>2</sup>). Съ постепеннымъ возвышеніемъ широта жертвенника съуживалась, такъ что основаніе его имѣло въ окружности 32, а вершина только 24 лактя. По угламъ этой вернины, только нѣсколько ниже, были малемъкіе столбики, кубической формы, въ лакоть высоты и широты, и пустые въ срединѣ, ибо чрезъ нихъ

<sup>(1)</sup> Камни для олтаря были взяты изъ долины, называвшейся 따라 다르다 다르다 기 고, о которой упоминается у Неемін (3, 14) и Іеремін (6, 1).

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ постройкъ храма илънники сообразовались большею частію съ храмомъ Іезекіиля; но вполнъ выполнить планъ его не могли, потому что храмъ Іевекіиля былъ болъе изображеніемъ храма нерукотвореннаго—Церкви Христовой.

выливали кровь животныхъ, закалаемыхъ въ жертву. Они назывались рогами олтаря. За эти-то роги брались тѣ, которые искали убѣжища въ олтарѣ (3 Цар. 1, 50. 2, 28), въ надеждѣ, освятивъ себя чрезъ прикосновеніе въ святому мѣсту, избѣжать наказаній. На одинъ лакоть выше роговъ олтаря находилась площадка, на которой стояли священники при жертвоприношени, а выше ея (на два лактя) самый очагь, на которомъ приносились жертвы. Этотъ очагъ былъ вылить изъ цёльной мёди, оть чего и весь олгарь назывался олтаремъ мъднымъ (3 Цар. 8, 64). Но нельзя думать, чтобы онъ весь состояль изъ мѣди; ибо аа) въ такомъ случаѣ было бы нарушено повелѣніе Божіе, по которому слёдовало созидать олтарь или изъ земли, или изъ нетесанныхъ камней (Исх. 20, 24. 25), 66) священники не могли бы служить босыми ногами при жертвоприношении отъ раскалимости мѣди. Правда, не было опредѣленнаго повелѣнія имъ служить босыми ногами; но какъ въ числъ одеждъ, предписанныхъ священникамъ (Исх. гл. 28), не упомянуто объ обуви, то можно заключить, что она не была позволена при богослуженіи (1).Въ самомъ дѣлѣ, если Господь повелѣвалъ Моисею, приближающемуся къ купинѣ горящей, иззуть сапоги от ного, потому что присутствие Божие сделало купину землею святою (Исх. 3, 5); то не естественно ли было священникамъ приложить это божественное повелѣніе къ себѣ въ то время, когда они приближа-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Первый стихъ 29 главы книги Исхода: сія суть, яже сотвориши, исключаетъ все, что не обозначено въ 28 главѣ этой книги.

лись къ мѣсту особеннаго присутствія Божія?—Всходить на олтарь по ступенямъ было запрещено Богомъ (Исх. 20, 26). Поэтому для восхожденія сдѣлана была насыпь въ родѣ холма 22. Она была съ южной стороны олтаря и простиралась въ длину на 32 лактя, въ широту на 16 лактей.

г) На западъ отъ олтаря (на разстояніи (<sup>1</sup>) равномъ 22 лакт. между алтаремъ и святымъ) находилось крыльцо, которое простиралось въ длину (отъ сѣвера къ югу) на 100 лактей, а въ высоту на 120, такъ что 20 лак. было выше остальныхъ частей храма (<sup>3</sup>). Нѣкоторые (<sup>3</sup>) почитаютъ его тѣмъ криломъ церковнымъ, на которомъ діаволъ искушалъ Іисуса Христа (Мате. 4, 5. 6). Но вѣроятнѣе полагать съ другими (<sup>4</sup>), что этимъ криломъ церковнымъ названа какая-либо часть большой ограды, окружавшей все священное зданіе храма іерусалимскаго, тѣмъ болѣе, что долина, находившаяся около горы храма, своею глубиною приводила каждаго, по замѣчанію Іосифа Флавія (<sup>6</sup>), въ оцѣпенѣніе, такъ что, если кто смотрѣлъ сверху внизъ, то долженъ былъ опасаться обморока.

По 12 ступенямъ крыльца, которыя въ длину и широту простирались до самаго олтаря, и съ которыхъ

- (\*) Ligtf. opp. vol. 1. pag. 576.
- (<sup>3</sup>) Ligtfoot. тамже.
- (4) Reland. Antiqu. Sacr. Script. pag. 75.
- (<sup>5</sup>) Древн. іуд. кн. XV. гл. 11.

Digitized by Google .

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) На семъ-то разстоянія олтаря отъ святаго былъ умерщвленъ Захарія, сынъ Варухівнъ, о которомъ упоминается у евангелиста Матеея (23, 35).

священники, по принесени всесожжения, благословляли народъ (1), входили во---

Святое. Между двойными дверьми, которыми входили въ него и которыя отстояли однѣ отъ другихъ на 5 лактей, опускалась драгоцённая завёса или коверь вавилонскій, испещренный, пословамъ Іосифа Флавія (\*), гіацинтомъ, виссономъ, червленью и пурнуромъ, а потому цёнимый дороже многихъ сокровищъ храма, Святое, занимая пространство широтою въ 20 лактей, длиною въ 40, составляло самую красивую и блистательную часть сващ. зданія. На потолкѣ и стѣнахъ его, одътыхъ кедромъ и золотомъ, были изображены херувимы, не кистію живописца, но искусною рѣзьбою ваятеля. Это видимое изображение херувимовъ какъ-бы говорило іудеямъ о неусыпномъ бдёніи духовъ небесныхъ на стражѣ спасенія людей (Евр. 1, 14) и внѣшнимъ образомъ представляло имъ цвѣтущее состояніе тёхъ, вто служить Господу (Псал. 91, 13). Во святомъ передъ святымъ святыхъ находились: а) по правую сторону (къ сѣверу)-трапеза съ 12 хлѣбами предложенія, по числу 12 колѣнъ израилевыхъ; хлѣбы перемѣнялись важдую субботу и могли быть вкупнаемы только священниками (Мате. 12, 3. 4. Марк. 2, 25. 26. Лук. 6, 3. 4). Они должны были устремлять мысль всего Израиля въ тому Хлѣбу животному, который имѣль снизойти съ небесе (Іоан. 6, 48. сн. 1 Кор. 10, 3). б) По лѣвую сторону (къ югу)-золотой седмисвѣщникъ: въ

- (1) Ligtf. opp. vol. 1. pag. 641. (3) О войнъ іуд. кн. V. гл. 5.

немъ днемъ и ночью горѣлъ самый чистый елей. Семь свѣтилъ его, но тамиственному объясненно, овначали семь духовъ Божіихъ (Апок. 4, 5. 5, 6), или, какъ выражались іуден на основаніи словъ Исаін (11. 1. 2. 3), семь духовъ Мессін, и въ свою очередь указывали на истинный свѣтъ ученія Мессіи. в) Между транезою предложенія и сединовѣщникомъ—олтарь кадильный; на немъ каждодневно утромъ и вечеромъ сожигали благовонныя вещества въ жертву Богу. Этотъ енийнъ прообразовалъ воню благоуханія крестныхъ заслугъ Мессіи—Іисуса Христа.

За святымъ къ западу было-

Соятое святыхъ. Оно отдѣлялось отъ святаго, по свидѣтельству Іосифа Флавія (<sup>1</sup>), завѣсою, которая соткана была изъ разноцвѣтныхъ нитей (лазоревыхъ, пурпуровыхъ, алыхъ и бѣлыхъ) и каждогодно перемѣнилась. Эта-то завѣса въ ту минуту, когда Іисусъ Христосъ испустилъ духъ, раздралась на двое, сверху до низу (Мате. 27, 51) (<sup>2</sup>), какъ-бы въ знаменіе того, что кровь Іисуса Христа, пролитая на крестѣ, отверзла новый путь во святая царствія небеснаго (Евр. 10, 19). Во святомъ святыхъ, говоритъ Іосифъ Флавій (<sup>2</sup>), ничего не находилось; оно было пусто и недоступно и неприкосновенно ни для кого. Но, по свидѣтельству талиудистовъ (<sup>4</sup>), здѣсь поставленъ былъ камень осно-

- (<sup>1</sup>) О войнъ іуд. кн. V. гл. 5.
- (\*) Ligtf. opp. v. 1. pag. 587.
- (\*) О войнъ іуд. кн. V. гл. 5.
- (4) Tract. Ioma cap. V. 2.

Сов. ш.

Digitized by Google

22

ванія, на песть ковчега завѣта, возвышавшійся отъ пона на три перста. Самый же ковчегь завѣта, по словамъ книги маккавейской (2 Мак. 2, 4), былъ скрыть пророкомъ Іереміею, предъ сожженіемъ храма халдеями, въ горѣ Нававъ, съ которой нѣкогда Моусей осматривалъ землю обѣтованную (Втор. 32, 49); здѣсь самимъ Богомъ суждено ему оставаться до скончанія міра (1).

(1) Многіе думають, что Ісремія испроснив себь позволеніе скрыть свящ сосуды у Навузардана, полководца халдейскаго войска, который весьма былъ милостивъ къ нему (lep. 39, 11. 12). Евнолемъ повтствуетъ (pud. Evseb. Praeparat. lib. IX. с. 31), что Навуходоносоръ, взявъ јерусалимъ и расхитивъ храмъ, отдалъ ковчегъ завѣта и книгу закона Іереміи, ибо не тотчасъ же по взятія города былъ важженъ храмъ (4 Цар. гл. 25). Другіе предполагають, что Іеренія скрылъ ковчегъ завъта и прочія драгоцівности храма при Іоакимі, ногда былъ свободенъ въ Герусалимъ. Есть еще нъсколько другихъ мнѣній объ участи ковчега завѣта, именно: 1) Нъкоторые талмудисты в раввины слова 2 Пар. 35, 7: и рече Іосія левитамо сильнымо во веемъ Исраили, да освятятся Господу и поставять кивоть святыни во дому Господни, объясняють такъ: Солононъ, извъшенный отъ пророковъ, что созданный имъ храмъ будетъ нъкогда сожженъ, приказалъ выконать въ немъ подъ поломъ пещеру, чтобы скрыть въ ней, въ случат опасности, драгоцтиности храма. Въ этой-то комнатъ и скрылъ Іосія ковчегъ завъта, елей помазанія, жезлъ Аарона, стаину, съ манною, уримъ и туммимъ, и исе это найдется во времена Meocin (vid. Galatin. de Arc. lib. 4. cap. 9. genebr. Chronolog. lib. 4. et cet. RR. Iuda et Abraham in Daniel. Maymonid.). Очевидно, что такое объяснение вышеприведенныхъ словъ натануто. Смыслъ ихъ простой: въ царствование Манасси и Аммона поставлены были въ хранъ идолы (4 Цар. 21, 4. 20). Ковчегъ завъта, по всей въроятности, быль вынесень поэтому богобоявливыми левитами и гдв нибудь скрытъ. Воцарившись на престолѣ Аммона, Іосія началъ истреблять идолопоклонство, воястановлять истинное богослужение, а потому и очищать храмъ отъ идольскихъ мерзостей, - и вотъ, когда идолы были выброшены изъ храма, Іосія приказалъ левитамъ внести ковчегъ завъта и поставить на прежнемъ мъстъ, во святомъ святыхъ. 2) Другіе талмудисты говорять, что ковчегь завьта быль взять виссть съ священными сосудами Навуходоносоромъ (Buxtorf. Exercit. de decalogo thesi XLI и L); но въ такомъ случать онъ былъ бы и возвращенъ витесть съ сосудани Киромъ, между тъмъ объ этомъ не говоратъ ни Ездра, ни Несмія, ни Іосичъ Флавій. З) Утверждаютъ,

1 3

Digitized by Google

Таково было устройство втораго храна ісрусалинекаго. Казалось, онъ равенъ былъ, по великолѣпію, храму Соломонову, но много уступалъ ему въ славѣ тѣмъ, что не имѣлъ самыхъ драгоцѣнныхъ и существенныхъ принадлежностей святаго мѣста. Кромѣ ковчега завѣта, во второмъ храмѣ не было, по свидѣтельству талмудистовъ и раввиновъ, урима и туммима, огня небеснаго, обитанія Божія и священнаго елея (<sup>1</sup>).

что ковчегъ занъта былъ и во второмъ храмѣ. Противъ всъхъ основаній, какія представляютъ они на эту мысль (Salian. ad A. M. 3609. п. 85. Тогпіеl ad. А. 3610), можно поставить молчаніе о ковчегъ завъта во второмъ храмъ Ездры, Несмія, Іоснфа Флавія и писателя маккавейскихъ книгъ. Если бы онъ былъ тамъ, то въроятно было бы упомануто о немъ у этихъ писателей или въ исторіи освященія храма Несміею, мли въ исторіи очищенія храма Іудою Маккавсенъ, пли въ исторіи разрушенія храма Титомъ; былъ бы упоманутъ ковчегъ завѣта у нихъ въ числъ вещей, похищенныхъ въ храмѣ вли Антіохомъ Епифаномъ, или Крассомъ, или Титомъ. Ничего подобнаго не находимъ у этихъ писателей.

(1) Къ этимъ недостающнить предметамъ раввины и талмудисты въ своихъ сочиненияхъ прибавляютъ оскудъние дара пророчества, потому, говорять они, что хотя и были при второмъ храмѣ пророки: Аггей, Захарія и Малахія, но эти пророки жили только во времена самаго возстановления храма; по окончательномъ же совершеніи возстановленія, послѣ Малахіи (онъ жилъ во времена Артаксеркса, при коемъ окончательно довершено возстановление дома Божія) преемство пророковъ прекратилось. Оскудение дара пророчества виссть съ недостаткомъ священнаго елея обозначаютъ одними словами: скульніе Духа Святаго», въроятно потому, что въ пророкахъ глаголаль Духъ Святый, и Его всеосвящающая благодать дъйствовала чрезъ священный елей. Мы не соглашаемся на мнтніе о совершенномъ оскудѣнія дара пророчества а) потому, что пророки Аггей, Захарія и Малахія жили при существованіи втораго храма, хотя и во время его возстановления; б) извъстно, что хотя дъйствительно посла Малахін не было лицъ, которыя подобно пророкамъ говорили бы по божественному вдохновению, но послѣ (во времена новозавѣтныя) даръ пророчества проявлялся въ нѣкоторыхъ, напр. въ Захаріѣ, который предрекъ будущее служеніе и подвиги своего сына (Лук. 1, 67-79), въ Сумеонъ богопріницъ, который въ самомъ храмъ нарекъ пророчество о Спасителѣ и Его пречистой Матери (Лук. 2, 27. 34. 35), въ

Уримъ и туммимъ получали свое значение передъ ковчегонъ завъта ('). Поэтону, когда не стало послъдняго, в съ нимъ удалилось изъ храма чудесное облаво-сирнлась слава Господня, какъ пророчествовалъ Іезекияь (11, 23), и такимъ образонъ храмъ линияся видинесо обитанія Божія; тогда естественно должны были скрыться уримъ и туммимъ, т. е. тв цамни, которые блистали на груди первосвященника. Ибо первосвященных уже не могъ вопрошать Бога въ опустѣвшемъ святомъ святыхъ. Кромъ того, вторый храмъ не имълъ священнаго елея, которымъ въ первомъ помазывались и освящались вещи, необходимыя при богослужении. Вийсто же елея помазанія сосуды въ немъ освящались чрезъ вовложение на нихъ одеждъ первосвященника (\*). Оскудъвшій послъ Малахіи даръ пророчества замънялся по временамъ нёкоторымъ особеннаго рода откровеніемъ Вожіимъ, которое называлось у іудеевъ בת כול (дщерь гласа). Таково откровение первосвященнику Адую о торжественной встрёчё Александра, приближавшагося къ Іерусалиму съ нам'треніемъ опустошить его, и также отчасти божественное внушение Іудѣ маккавею, по которому онъ воспламенился ревностію къ возстановленію богослуженія (<sup>8</sup>). Что касаетоя огня небеснаго,

(1) Смотр. Правосл. Собес. 1866 г. ч. 2. стр. 256. примъч.

(\*) Ligtf. opp. vol. 1. pag. 651.

·Digitized by Google

Аннь, которая также въ крамъ въ духъ пророчественномъ алаголаше объ Інсусъ Христъ встъмъ чающымъ избавленія во Іерусалимъ (Лук. 2, 36. 38).

<sup>(\*)</sup> Herman. Wits. Miscell, sacr. part. II. lib. 1. cap. XX. § XXXV. 280.

то нельзя совершенно отрицать присутствія его во второмъ храмѣ. Писатель второй маккавейской книги свидѣтельствуеть, что при Нееміи явился чудесный огонь и пожраль жертвы, принесенныя въ храмѣ (2 Мак. 1, 23).

Въ чемъ же заключалась та слава, которую предвозвнотиль второму храму јерусалимскому пророкъ Аггей, когда, явившись къ Заровавелю и Іисусу и возбуждая ихъ къ возстановленію святилища Господня, сказаль: селяя будеть слава храма сего послядняя паче, первыя (Arr. 2, 10)?

Іудеи говорять, что это пророчество Аггея относится не къ тому храму, который воздвигъ Заровавель, а къ тому, который воздвигнеть самъ Мессія. Но такая высль ясно отстраняется словомъ сего. Пророкъ какъ-бы такъ говорилъ: велія будетъ слава храма сего, который вы, Заровавель и Інсусь, возстановляето съ народомъ, паче славы храма перваго, храма Соломонова. Талмудисть Варбанелла (1), чтобы оправдать первую мысль, поставляя послё сего запятую, читаеть пророчество такъ: "велика будетъ слава храма сего, который вы, іуден, возстановляете теперь съ Заровавелень, и велія будеть слава храма нов'єйнаго, третьяго, который воздвигнеть Мессія. Ибо іудеи говорять, что инъ обѣщано три храма: Соломоновъ, Заровавелевь и Мессинь". Но въ такомъ случат явное иснаженіе текста. Въ словахъ пророка очевидно одна мысль

<sup>(1)</sup> Слова Барбанеллы, равнымъ образомъ мнѣнія другихъ талнулистовъ и раввиновъ, которыя будутъ опровергаться, смотр. у Cornel a Lapide in Comment. in Agg. c. II. v. 10.

о превосходстве храма втораго передъ первымъ. Это показываеть самая связь рачи. Стоить только со внинаніснъ вникнуть въ нес. Съ другой стороны, если бы было двё мысли, то послё слова сего или поставленъ былъ бы союзъ и либо также, или, еще болёе, были бы поставлены сдова: но велія, между тёмъ ни того ни другаго нѣть ни въ еврейскомъ текстѣ, ни у LXX; ни въ сирскомъ и халдейскомъ, ни въ другихъ переводахъ. Вездѣ читается такъ, что съ перваго взгляда можно видѣть одну мысль. Наконецъ слово такт (у LXX-послёдняя), какъ показываетъ членъ л, правильнее относить къ слову כבר (слава). Отсюда смыслъ, будеть такой. Пророкъ сравниваетъ храмъ Соломона, съ храмомъ Заровавеля и говоритъ: послёдняя слава храма сего, т. е. слава, какою прославится хражь не возстановлении Заровавелемъ, превзойдетъ славу нерваго, ту, какую имблъ храмъ Соломоновъ. Тёмъ правильнёе окажется эта мысль, что она вытекаеть изъ предъидущихъ словъ: кто ото васо, иже види храмо сей въ славњего преждней (Агг. 2, 4—10). Итакъ напрасно ждуть іудеи третьяго храма; имъ объщано было только два: Соломоновъ и Заровавелевъ, предсказано превосходство славы послѣдняго предъ славою перваго, и эта слава явилась въ лицѣ Іисуса Христа, освятившаго храмъ своимъ посъщениемъ; но они ее не уразумѣли.

Раввинъ Соломонъ, хотя относить пророчество Аггея къ храму Заровавеля, полагаетъ объщанную славу въ томъ, что храмъ вторый существовалъ долѣе церваго. Ибо храмъ Соломоновъ, по вѣрнѣйmeй хронологии, стояль 426, а Заровавелевь (отъ 64года нарствования Дарія Истаспа до Тита) 588 леть,-162 годажи дояве перваго. Такое объяснение пророчества Аггеева невърно. а) Пророкъ Аггей, говоря о веліей славъ втораго храна, очевидно разумъеть не долговременное его существование, но то, что нь него, какъ госорить онъ, придуть набранная вспль языка (Агг. 2, 8. 10). 6) Можно ли полагать велно славу втораго храна въ долговременномъ, сравнительно съ первымъ, существовани его, когда годы его существования были большею частію годами оскверненія храме и влополучія то отъ Антіоха Едифана, то отъ Красса, то наконенъ отъ Титв?. Святыня Господия розорена яко пустыня, говорить писатель первой книги маккавейской, описывая осквернение храна Енифаномъ, честь ся обратися от уничнжение, аысота во плачь (1 Мак. 1, 39. 40). Слудовательно велія слава храма но въ количестве лёть его сушествования.

Раввинъ Давидъ полагаетъ велію славу вторато крана въ томъ, что во хранъ этотъ стекались многе народы и жертвовали Богу свон дары. Но а) многіе же народы стекались и въ нервый хранъ. Ибо Соломенъ, строитель его, славился въ свое время между народами, какъ могущественнъйшій и мудръйшій царь, которому подчинены были, или съ копиъ жили въ союзъ, всъ сосъднія государства. Стекаясь къ Соломону, желая виднать лице его, цари земстіи (2 Пар. 9, 23. 24) посъщали храмъ, имъ устроенный, и жертвовали туда свои сокровища, какъ ноказываетъ примъръ савсной царицы (3 Цар. гл. 10). 6) Осквернителей втораго храна было болёс, нежели благотворителей, напр. при Антіох'є Епифан'є, Красс'є, Тит'є. в) Если полагать нелію славу 'храма въ обильновъ стеченія въ него народовъ и въ великомъ пожертвованіи ими даровъ; то какъ въ такомъ случа'є опред'єлить время, въ которос об'єщаль Госнодь сотрясти вс'є языки, потрясти небомъ и замлею, и моремъ и сущею, и въ которос должна была открыться велія слава храма (Агг. 2, 7. 8. 10)?

Кимхи и другіе раввины полагають велію слару втораго храма въ красотъ и великольпін его. "Правда, говорять они, когда сей храмъ быль возстановленъ Заровавелемь, то быль ниже Солононова; но когда перестроиль его Иродь, разрушивши хрань Заровавелевь, то храмъ вторый провосходиль первый своимъ великолёпіемъ и красотою. Ибо а) храмъ Содомоновъ простирался въ длину на 70 лактей (разумъется святое и святое святыхъ), а Иродовъ на 100. В) Иродъ употребиль для постройки храма бёлые крупчайные жамни длиною въ 25 л. и широтою въ 12 л., и они веська искусно были скрвилены: жельзомъ. у) Иродъ поврыль храмъ волотыми листами даже сваружи, таль что лучи солнца, падая на хравъ и отражаясь отъ него, ослёнлими блескомъ своимъ зрёніе. б) Процають, окружавшую храмь, онь сравняль, и устроиль на ней дворъ храна, украшенный 162 столбали и галеревани, нь которыхъ колонны, обваться пурпуровыми и золотыми виноградными лозами, поддерживали капители изъ белаго камня. «) Устроняь цри хрень дворь для изичниковъ. Этому не нужно удивляться, потому что хотя Солононь быль богольйний и славнайний царь, но и

Иродъ быль также царь сильный по дружбе съ Августоять и римлянами. Слёдовательно могь собрать много богатства для сооруженія храма". Противъ этого замѣтимъ слѣдующее: а) Иродъ вовсе не разрушалъ храна Заровавелева, а только возобновиль его послѣ того, какъ храмъ много потерпъль отъ различныхъ непріятельскихъ нападеній. Иначе храмъ Иродовъ былъ бы совершенно храмъ новый, храмъ третій, и слѣдовательно пророкъ не могъ бы сказать, велія будеть слава храма сего. б) Положимъ, все върно, что говорятъ о томъ благолѣпіи, какимъ украсилъ храмъ Иродъ, ибо это подтверждается и другими писателями (\*). При всемъ томъ  $\alpha$ ) никакое богатство, никакая красота не могли замёнить въ храмѣ тѣхъ драгоцённыхъ вещей, коихъ въ немъ недоставало. Поэтому вторый храмъ все-таки оставался ниже перваго. В) Нельзя согласиться, будто храмъ Иродовъ могъ превосходить, по богатству, храмъ Соломоновъ. Нужно только обратитъ внимание на повъствовавие свящ. Писания о богатствахъ и славѣ Соломона, о сокровищахъ, врученныхъ ему отъ Давида для храма (1 Пар. 22, 14), и сличить отношеніе къ храму Соломона съ отношеніемъ къ храму Ирода. Остается послѣднее объясненіе пророчества Аггея, вытекающее изъ самой связи рѣчи. Еще единою азъ потрясу небомъ и землею, говориль Господь устами Аггея, моремъ и сушею, и сотрясу вся языки, и пріидуть избранныя (съ подлинника המרת желаніе или чаяніе) вспъхъ языковъ, и исполню храмъ сей славы. И

(1) Іос. Флав. Древ. іуд. кн. XV. гл. 11.

велія будеть слава храма сего послъдняя наче первыя. Отсюда открывается, что слава втораго храмя нелагается вь зависимости оть пришествія въ него желанія нан чаянія всёхъ языковъ. Подъ именемъ этого чаянія языковъ нельзя не узнать Мессін; нбо подъ этимъ имененъ Онъ указанъ еще въ предсказании патріарха Іакова (Быт. 49, 10) и оно, по другимъ древнѣйшимъ обътованіямъ Вожінмъ, можетъ приличествовать только Мессіи. Такъ въ обътованіяхъ Божіихъ Авраану, Исааку и самому Іакову предвозвѣщено было, что о Мессін благословятся вся колпна земная (Быт. 22, 18. 26, 4. 28, 18); въ пророчествахъ Божіихъ сказано, что Мессія возстанеть владъти языки и на него языиы уповати будута (Исв. 11, 10. сн. 49, 6. 51, 5. 65, 1.66.1). Слъдовательно велія будеть слава храма потому, что въ него придетъ Мессія, или, какъ говорилъ іудеянь пророкь Малахія, внезану пріидеть во Церковь свою Господь, егоже вы ищете, и Ангелъ завъта, егоже сы хощете (Мал. 3, 1). Самые іуден поэтому, какъ древніе, такъ и многіе изъ новѣйшихъ относили и отвосять это пророчество въ Мессіи (').

И дѣйствительно, по исполненіи времени, опредѣленнаго самимъ Богомъ чрезъ пророка Даніила (гл. 9), пришелъ обѣтованный Мессія—Господь Іисусъ Христосъ, и неоднократно удостоивалъ храмъ іудейскій

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ древнихъ особенно замѣчателенъ здѣсь раввинъ Сира. славившийся еще до разрушенія втораго храма (in Talmude tract, Sanhedrin cap. XI), также Акиба. Изъ новѣйшихъ можно указать на раввиновъ Расци (in citat. Sanhedrin fol. 95), Манассію (Consiliator par. III. pag. 184) и другихъ (Devarim rabba sect. 1. fol. 250. Conf. Raym. Mattin. Pug. fidei. pag. 376-383).

своего постинения. Младениень онь быль принесень оюда Богоматерію и принять на руки праведнымь Сунеононъ; отрокомъ Онъ поучалъ здёсь книжниковъ н заставляль ихъ дивиться своей мудрости; во время сорокадневнаго поста своего, при вступлении на торже+ ственное служение роду человѣческому, Онъ попустилъ діаволу поставить себя на крыло церковное; проповъдуя Евангеліе царствія Божія, Онъ неоднократно также бываль въ храмѣ, и являлъ здѣсь свою власть, силу и премудрость. Это-то посъщение втораго храма јерусалимскаго самимъ Богомъ во плоти и составляло велию славу его. Въ первонъ храмѣ Господь обиталъ невндимо, хотя и подъ видимымъ образомъ чудеснаго облака; во второкъ-Онъ во плоти человѣческой являлся людямъ лицемъ въ лицу. Тамъ ковчегъ завѣта сосредоточиваль въ себѣ молитвы и обращенія къ Богу всъхъ приходящихъ въ храмъ (ибо предъ нимъ молились, какъ предъ лицемъ самого Бога); здъсь присутствоваль одушевленный кивоть завѣта — Іисусь Христосъ (Апок. 11, 19), въ которомъ обитала вся полнота божества телесно (Кол. 2, 9). Тамъ открывалъ Богъ волю свою чрезъ уримъ и туммимъ; здѣсь Онъ глаголалъ въ возлюбленномъ Сынѣ Своемъ, въ которомъ слѣдовательно и явился къ Исраилю первосвященникъ съ изъявлениемъ и истиною (съ уримъ и туммимъ), ожидаемый Ездрою (1 Ездр. 2, 63). Въ первомъ храмъ елей помазанія освящаль сосуды храма, и чрезъ это приготовлялъ ихъ къ употребленію при богослуженіи; во второмъ храмѣ Іисусъ Христосъ, помазуя Духомъ Святымъ одушевленные сосуды храма-людей (1 Іоан. 2,

27), приготовляль изъ нихъ членовъ царства своего, которое не есть отъ міра сего (Іоан. 18, 86). Тамъ беобдоваль Господь съ людьми чрезъ пророковъ; при существовани храма Варовавеля голось сей умолкь и Господь возглаголаль въ Сынь своемь, который быль главнымъ предметомъ и средоточіемъ всѣхъ пророчествъ. Здёсь-то объяснение, почему не было въ храмѣ ни ковчега завъта, ни урима ни туммима, ни чудеснаго облака, ни елея помазанія. Именно чрезъ этоть недостатовъ Господь отторгаль привязанность чадъ Исраиля отъ вещественнаго къ духовному, отъ видимаго къ невндимому, отъ прообразовъ къ первообразу, отъ свии грядущихъ благъ въ самому образу вещей (Евр. 10, 1) и приготовляль такимь образомь свой избраеный народъ къ принятію въ Церкви об'втованнаго и предвоввъщеннаго Ангела благодатнаго завъта Іисуса Христа.

Архимандрить Митрофань.

Владиміръ на Клязміз-

Digitized by Google

### РАЗГОВОРЪ

# БЛАЖЕННАГО САМОНА, АРХІЕНИСКОПА ГАЗСКАГО, СЪ АХМЕТОМЪ СРАЦИНОМЪ О ТАИНСТВЪ ВВХАРИСТІМ (\*).

Нѣкогда отправлялись мы въ городъ Емесу со многими другими, и, разгоняя скуку путешествія дружескимъ разговоромъ о разныхъ преметахъ, зашли въ рѣчи далѣе должнаго. Въ числѣ спутниковъ моихъ былъ одинъ ученый и словоохотливый мужъ, родомъ срацинъ. Обратившись къ разсужденію о нашихъ таинствахъ, онъ спросилъ меня, говоря такъ: епископъ! для чего вы священники издѣваетесь надъ христіанами, когда, раздѣляя имъ по немногу хлѣбъ, сдѣланный изъ простой муки, и называя его тѣломъ Христовымъ, утверждаете, что причащающіеся хлѣба того могутъ получить оставленіе грѣховъ? самихъ ли себя вы обманываете, или тѣхъ, кои у васъ подъ властію?

(\*) Patrolog. curs. compl. t. CXX. p. 821—832. Paris. 1864. Блаженный Самонъ, сочинитель настоящаго разговора, жилъ въ началъ XI въка (ок. 1056 г.) и за въру былъ умерщеленъ срацинами. Таже р. 819—820.

Самонг. Что ты говоришь? Что хлѣбъ не тѣло Божіе?

Ахмета. По крайней мёрё я не знаю, что мнё сказать, какой дать отвёть.

Самонг. Такимъ ли мать твоя родила тебя, каковъ ты теперь?

Ахмета. Совсёмъ нётъ.

Самонъ. Какинъ же?

Ахметг. Малюткою.

Самонъ. Что же выростило тебя такимъ большимъ? Ахметъ. Пища, по волъ Божіей.

Самонг. Слёдственно хлёбъ сдёлался тёломъ твоимъ?

Ахметъ. Согласенъ.

Самонг. Какимъ же образомъ хлѣбъ сдѣлался твоимъ тѣломъ?

Ахметъ. Образа я не знаю.

Самонз. Пища и питіе переходять чрезь гортань въ желудокъ, какъ въ горшокъ какой. Но такъ какъ къ желудку прилегаетъ горячая печень, то пища здѣсь варится и превращается въ млечный сокъ: грубое осѣдаетъ къ низу, а легкое, обратившееся въ млечный сокъ, всплываетъ вверхъ. И какъ печень горяча, мягка и объемиста, то привлекаетъ къ себѣ млечный сокъ и обращаетъ въ кровь, и чрезъ вены, какъ-бы чрезъ каналы, разноситъ по всему тѣлу, распредѣляя пищу, обратившуюся въ желудкѣ въ млечный сокъ и превратившуюся въ немъ въ кровь, измѣненную каждымъ отдѣльнымъ членомъ, соотвѣтственно его отправленію, т. е. давая костямъ кость, мозгу мозгъ, нервамъ нервъ глазамъ глаза, волосамъ волосъ, кожѣ кожу, ногтямъ ноготь, и такимъ образомъ изъ ребенка выростаетъ взрослый мужъ, чрезъ премѣненіе въ немъ хлѣба въ тѣло, и питія въ кровь.

Ахмета. Ты сказаль правду (').

Самонг. Такимъ же образомъ, знай, происходить и въ нашемъ таинствѣ. Священникъ полагаетъ на святую транезу хбѣбъ и вино, молится, и, по его святому призыванію, сходитъ на предложенные дары Духъ Святый и огнемъ Божества своего прелагаетъ хлѣбъ и вино въ тѣло и кровь Христову,—подобно тому, какъ печень превращаетъ пищу въ тѣло человѣческое. Скажи пожалуй, неужели ты не согласишься, что всесвятый Духъ Божій можетъ сдѣлать тоже самое, что дѣлаетъ твоя печень?

Ахметъ. Согласенъ.

Самонз. Это-то тёло и кровь принимаемъ мы во оставленіе грёховъ и въ жизнь вёчную, по слову Владыки нашего: "ядущій мою плоть и піющій мою кровь, имѣетъ жизнь вёчную" (Іоан. 6, 54). Для тёхъ же, которые не легко вёрятъ, обращая вниманіе на внёшность, какъ не видящіе на дёлё того, что предметъ объщаетъ представить чувственно (ибо представляются хлёбъ и вино), равно какъ и для тёхъ, которые говорять: "какимъ образомъ молитва и призыванія силы Божіей, сдёланныя надъ хлёбомъ, могутъ преложить его въ живое тёло"?, достаточно простаго отвёта. Мы

<sup>(1)</sup> Надобно помнить, что такъ разсуждаютъ бл. Самонъ и Ахметъ, жившіе въ XI въкѣ, а не въ наше время.

обратно спросимъ: способъ плотскаго рожденія всёмъ извъстенъ; какимъ же образомъ влага, вливаемая для произведенія живаго существа, превращается въ человъка? Для объясненія этого никакое умозаключеніе не можетъ придумать ничего вѣроятнаго. Ибо что общаго между человѣкомъ и видимымъ веществомъ тѣмъ? Человѣкъ есть существо разумное и одаренное способностію познавать, а вещество то представляется какоюто влагою. Въ этомъ веществѣ, кромѣ того, что усматривается чувствомъ, разумъ не видить ничего; но силою Божіею оно превращается въ человѣка, а безъ нея оно остается неподвижнымъ и бездейственнымъ. Итакъ, если здёсь образуеть человёка не упомянутое вещество, но сила Божія превращаеть оное въ человѣка; то свидетельствующимъ о столь безмерной силе Божіей здѣсь крайне несмысленно думать, что Богъ не въ силахъ исполнить волю свою тамъ.

Ахметъ. Но что общаго между хлѣбомъ и тѣломъ?

Самонз. А что общаго, скажи ты инѣ, между влагою и образомъ Божіимъ? Однако ничего нѣтъ новаго и неслыханнаго въ томъ, что въ образованіи человѣка влага превращается, по волѣ Божіей, въ благороднѣйшее животное. Такъ точно, надобно вѣрить, ничего нѣтъ удивительнаго и въ томъ, что въ таинствѣ хлѣбъ наитіемъ силы Божіей переходитъ въ нетлѣніе и прелагается въ тѣло Христово.

Ахметъ. Но Христосъ, когда преподавалъ ученикамъ своимъ таинство, не говорилъ многихъ молитвъ, и вамъ не заповѣдалъ произносить ихъ. Зачѣмъ же вы

HE TERBE ABACTE? AND HERO BANK HYMHO MHORECTED NO-

Самонь. Христось, какъ Богь, быль Господь своч его твла и души, о чежь самы говориль: "имею властв огдать душу свою, и опять принять ес" (Іоан. 10, 18). Будучи Вогъ по естеству, Онъ самъ своею божественною силою и благодатію освятиль хлёбь, говора: "сін есть тело мое" (Мато. 26, 26). Въ Себъ сайонъ имбя Огца и Святаго Духа, Онь самь преложиль хлъбь вы собственное тело, и не имъль надобности въ коиъ либо пругомъ, превосходнъйшенъ Его, кто освятиль бы хлыст. "Меньшее благословляется оть большаго" (Евр. 7, 7). Но какъ Христосъ не есть меньшій Отпа и Святаго Духа; то Онъ и производиль собственною силою все, что хотыть. Священникъ же у нась хотя и носить образъ Христа, однако есть человѣкъ, подлежащій и подверженный грёхамъ (никто же бо чисто ото гръха, говорить слово Божіе, аще и единь день житія его (Іов. 14, 4. 5), кром'в единаго Бога); поэтому онъ ммёеть мужду во многихъ молитвахъ, н сперва за свои гръхи, а потомъ за гръхи народа, какъ говоритъ апостоль Павель (Евр. 7, 27. 9, 7). Поэтому жени весы народъ, стоя у олтаря, молится вийств съ священия кожь и помогаеть ему. Священникъ, вакъ посланникъ, стоящій между Богомъ и людьми, молить Бога Отна! чтобы не было какого-либо препятствія наитію всесвятаго Духа, но чтобы низпослаль Онъ божественнаго Нуха, вездъсущаго, совершителя и освятителя нашего таниства, Духа вездъсущаго, которымъ все на необ и на земль именуется святымъ и освящается прича-,

Cos. m.

23

стіємъ Его организошей благодати, чтоби Онъ совершилъ предложенный хлёбъ и чащу въ жертву и сотворирь ихъ санынъ тёломъ Господнимъ й кровію Хриатовою. Ибо Отець, гонорять наши святыя вниги. благоволиць, Сынъ вседился. Дёва родила Бога воплоценнаго, Духъ Святый содъйствоваль: взявци часть оть дёвическихъ кровей, Онъ воздвигъ тёлесный храмъ Христа, Отсюда изъясняемъ мы и нерездёльность, и равносильность, и единосущность и всемогущество овятыя Троицы, хотя Она и раздъялется на три Липа: одъ одно изъ прехъ Лицъ, также и другія два нереадёльно-естествомъ, какъ содъйствователи и обо возмъ промышляющіе.

Акмения. Хорошо изъясняеть ты свои таинства. Но понему Христосъ предаль върующимъ въ Него вкушать. Его тъдо?

Самонз. По своему неизреченному человёколюбію, и удлантельному домостроительству: частію для отгнанін силь сопротивныхъ, частію для енасенія душъ и тѣлъ нашахъ. Нельзя было, чтобы Христосъ тёлесно обращался и жилъ съ нами на вемлё до скончанія вѣне, ежечасно врачуя всяніе недуги наши: поэтому-то Онъ. будучи сколько всемогущъ, столько же многомилостивъ и деловёколюбивъ, не восхотѣлъ отдѣлить насъ обращали съ Нимъ, причащались этого хлѣба, вина и воды, вещей самыхъ обычныхъ нашей природѣ, и не долженствующихъ быть отвергаемыми никѣмъ, предагаемыхъ силою Божіею, согдасно Его повелѣнію, въ Его тѣло и кровь: что и бываетъ во оставленіе грёховъ и въ жизнь вёчную, и въ соблюдение дуни и тёла причащающихся. съ вёрою достойно. "Если не будете ёсть, говоритъ, плоти Сына человёческаго, и нить крови Его; то не будете имёть въ себё жизни" (Іоан. 6, 53). Вотъ что предано намъ, что мы соблюдаемъ, и чему несомнённо вёруемъ, пока не пріидетъ Онъ, по слову Павла (1 Кор. 4, 5).

Асметь: Это пріобщеніе и жертва тела и крови Христовой, которую приносите вы священники, есть и истинное тело и кровь Христа, или только образь тела Его, подобно тому какъ жертва козла, которую приносять іудеи?

Симона. Не най Ботъ. чтобы им назвяли святое причастие прообразомъ тъла Христова, или простымъ ильбомъ, или образомъ, или взображенізнъ; неть,---иы причащаемся истинно самого тъла и крови Христа Бога нашего, того тёла, которое Онъ принилъ, воплотивнись и родившись отъ святыя Вогородицы и приснодъвы Мерін. Такъ ны въруемъ и такъ исповъдуемъ по одову самого Христа, которое Онъ, подавая ученикамъ не тайной вечери животворящий хлѣбъ, сказалы "пріимите. ядите: сіе есть тело Мое" (Мате. 26, 28); также и чалу подавая, сказаль: "сто есть кровь коя" (Мате, 26, 28). Не сказаль: сіс есть образь яли варбраженіе моего тіла и крови. Тоже, явно, говорить Христось и во многихъ другихъ мъстахъ Писанія, напримаръ: "ядущий мою плоть и піющий мою вровь ими»еть жизнь въчную" (Іоан. 6, 54). Впрочемъ, вогда самъ Христорь свидетельствуеть, что го истинно есть тело и кровь Его, которыхъ им върующіе, принося, приза-

23\*

WLABINGH: MINHAH HYRKLA .: COMHÈBRYÉCH .: ME BTOND; : OCHH/ MIN върренъ, что Онъ есть Вогъ и Сынъ Волзий? Кеди Онъ создаль прь изь не существующаго; если слово Его истинно, живо, дъйственно и всемогуще; если Онъ Госнодь все сотвориль, что восхотёлы то неужели не иожеть Онь претворить хлъбъ: въ свое: собственное тело и сибшение воды и вина въ собственную кровы? Какъ въ началъ Богъ сказаль: "де произрастить земля зеліе, траву" (Выт. 1, 11), и вемля донынь, получая отъ Него дождь, произращаеть траву при Его помощи. и необходимо повинувсь Его повельнию; такъ и теперь Богь же сказаль: "сіе есть тёло мое", н. "сія есть провь моя"; и: "сіе творите въ мое воспоминаніе", и по велению Всеногущаго такъ точно и будеть до втораго Есо пришествія, божественнымь дохновеніемь н налтіскъ Овятого: Духа. 1.000

Алемета: Но почему Христосъ заповёдаль принимять тёло и кровь Его подь видомъ хлёба, вина и воды, а не подъ другимъ какимъ-либо веществойъ?

Самона. Объ этонъ я уже сказаль; снажу и еще. Вогъ, по своему снисхождению, по неняреченному промышлению и но щедродательности въ намъ, содѣлалъ, чтобы мы чрезь: самыя обыкновенныя природѣ нашей венця, употребляемыя въ пищу и въ питiе, переходили и восторгалнсь въ тому, что выше нашей нрироды, я реворю—къ божественнымъ таинствамъ. Но между всѣни прочини снѣдями хлѣбъ занимаетъ нервое мѣсто; равнымъ образомъ между всѣми напитерии первое мѣсто; равнымъ образомъ между всѣми напитерии первое мѣсто; сто занимаютъ вода и вино. Съ этими-то вещами; такъ́

в водока. Господы: соединий спосо божество, спови своего, котарско: Онъ все привелть изъ небити нъ CHTIC, DECRETE MXL BL COOCTEMENDO CBOC TERO H провы Мы принимаемь в видимы хлыбь и вино; но это во премудрому смотрЕню, и по деру снисхожнения къ намы, презъ это. отвендется у насъ страхъ и трепеть: ибо вы ужаснулись бы; если бы Онъ повелёль намъ вринимать тало и кровь Его подъ собственными ихъ видения. Кроих того, и невёрные народы осуждали бы нась въ колирани плоти человъческой, говоря, что ны, подобно звёрнить, пьемъ кровь и жремъ скрое иясо; ибо они, какъ невёрующіе, видять только хлёбь и вино, а втрующие видять тъло и кровь Христа, истекшую изъ пречистаго ребра Его. Такъ и въ купели прощенія нев'врующіе видять въ крестильнь только воду, а върующіе созерцають воду, огонь и Духе; когда же и они сдёлаются причастными крещенія, то оть вещи, видиной чувствами, получають силу. и крепость къ невидимому всярождению. Поэтому если есть какая бингодать въ водѣ, то ова не оть природы воды, но оть нантія Святаго Духа.

Ахмета. Несоннённо, что ты со всёхъ сторонъ хорошо излагаешь тамиства Христовой вёры. Но воть из чемъ еще иной можетъ усумниться: если Богъ одинъ и тёло Христово одно; то какимъ образомъ оно дёлится на безчисленныя тёла и части? Когда дёлится, то одинъ ли Христосъ или многіе, или въ каждой частицѣ Онъ одинъ, и самъ весь всецёлъ и совершенъ?

Самона. Мы примърами чувственными и веществен-

остоственные: Ичеть свенкій пенолушение сланующій принёрь и войметы сокрытую вълнень силу словы Положимъ, что ито инбудь, нива зеркело, уронилъ спо на землю и разбиль на иногіе обломки; не смотря на это, всякий вы наждомъ облониъ можетъ видеть себя во всей цёлооти. Такинъ же образомъ должно резсунит дать и о твлё Христа. Онъ пребываеть цвло и норушино въ каждой частицъ хлюба, въ какое бы время, сколько бы и где бы ни предоклялся онъ. Воани и другой примѣръ, Всяное слово, произносные человакомъ громко, понинаетъ и слышитъ и самъ говорящий, и предстоящие; мотя слушающихь и много, однаво слово для всёхъ остается нераздёльно и всецёло, Тоже самое должно полагать и о твлё Христовомъ: въ немы пребываеть всесвятое тело Христово, стлящее одеоную Отца. Хлѣбъ священнодѣйствуемый, предвгаясь вы истияное тъло. Христово силою божественною, чрезъ нантіе всесвячаго Духа, хотя и раздуляется, однаво вы каждой настипѣ остаются цѣлымъ и нерушимымъ, также какъ и слово говорящаго ко всёмъ слушающимъ отъ всёхъ слышится цёлымъ и нераздёльнымъ. Такъ. прииврами видимыми и чувотвенными приводных мы продерзлавыхъ и слишкомъ любопытныхъ въ разунъню божественныхъ такиствъ, которыя выше естества, елова, разума, выше всёхъ насъ. Когда раздробляется на части осващенный хлёбъ, который есть всесвятое. твло Христово; то не думай, чтобы раздблялось на части, или расторгалось, или разсъкалось, подобно членамъ, отдѣляемымъ одинъ отъ другаго, оное пречистое твло: ибо оно безсмертно, нерезрушимо и неистоцимо;

дѣлимость здѣсь относится только къ тому, что остается случайнаго, чувственнаго въ хлѣбѣ послѣ его освященія, — для укрѣпленія вѣры чрезъ представленіе, видимымъ знаменіемъ, предметовъ невидимыхъ, и въ залогъ и въ напутствіе живота вѣчнаго.

Ахмета. По-цетиць, анна стче., удивительны, чудны, выше естества, выше ума и разсудка человѣческаго ненаречентна тащаства вода хрисцінскої. Блиралара тебя, что ты и намъ показалъ, какъ справедливъ, ясенъ и истиненъ догматъ, представляющій Христа всемогущимъ, человѣколюбивымъ и истиннымъ Богомъ, догматъ, въ которомъ рѣшительно ничего.нѣтъ дживаго и мечтательнаго. Теперъ, когда разрѣннено это любомудріемъ свято, намъ нужно, отпровиться, и притемъ понудить лошадей къ дорегѣ; жбо. день, какъ вижу, склоняется къ вечеру.

- традоронал удольна онацовлютия очас слада и зреданая.
- традоронал удольна онацовлютия очас слада и зреда и з Пода и зреда и з Пода и зреда и з На и зреда и зред

ПАМЯТНИКИ APEBHE - РУССКОЙ ДУХОВНОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.

ВОШРОСЫ СТАРЦА АРСЕНІЯ СУХАНОВА КО ІО-АНРИКІЮ, ПАТРГАРХУ АЛЕВСАНДРІЙСКОМУ, О НЭНСИХЬ НЕДОУМИТЕЛЬНЫХЬ ВЕЩАХЬ, ВБ

По указу великаго государя, царя и великаго князя Алексѣя Михайловича и по благословенію великаго господина святѣйшаго Іосифа, патріарха московскаго и всея Россіи, посланъ былъ троицкаго Сергіева монастыря богоявленскій строитель, старецъ Арсеній Сухановъ во Іерусалимъ описанія ради святыхъ мѣстъ и греческихъ церковныхъ чиновъ (<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, главною цѣлію посольства Арсенія Суханова на востокъ, вмѣстѣ съ описаніемъ св. мѣстъ, было обозрѣніе церковныхъ чиновъ. Эта же цѣль открывается и изъ тогдашнихъ обстоятельствъ русской Церкви; прибывшій

<sup>(1)</sup> Caxapos. Сказ. русс. нар. т. II. стр. 189.

вь Москву въ 1649 году ферусалниский парріадиъ Па-HOLD SENTETELLE BE HELLER LOPEOBHUH DESTRES HEROTOL рыя отступления оть чивовь и обытаевъ Церкви всеточно-правословной (1). Для ознавомленія: Сь этихи ченени и быль отправлены Арсеній. Порученіє, возложен-HOE HA ADOCHIA, HOTHTRACCL CTURE BANHANNA MTO, MOONT WINBEACHNADO YKABA, OHE HOAYTHIE CINC "FOCYARDEDO CAOво", переданное ону презъ думянго дьяна Михаила Водошенинова, чтобы, люминая част смертный", нач сать въ правду, безъ "прикладу". (?). вой солото стата () лач Какь же выполныть Арсеній возложенное на неро поручение? Но будень говорить о тонь, что онь поняхь свою задачу гораздо шире, чёнь кона была оне выражена зъ указъ, и зенниалоя не только изображениемъ ен. жусть и чиновъ церковныхъ, що и описанісиъ прим реды съ ен произведениями, городовъ, преимущественно въ ихъ всенноих очношения, населения ихъ, образа жлен ихъ обитателей, нравовъ и обычаевъ, управленія и проч. Эти свёдінія, очень важныя въ извістноми отношения, мало относятся въ плавной заденѣ нутениеечнія Арсенія. Что же касается прямо этой посл'яней, то при выполнение ся Арсений является вполнъ челов'єкомъ XVII в'ява. Его образъ мыслей, его взглядъ чисто внёшній. Какъ человёкъ своего времени, привыкшій обращать вниманіе бодфе на случайное, чёмъ на существенное, по внъшнимъ проявленіямъ жизни по въръ заключать о самой сущности въры, Арсеній обра-

(1) Пр. Макар. Истор. раск. стр. 139.

(\*) V Caxap. erp. 189.

тиль превичнественное внимание: на виблиннию жизнь восточныхъ христіанъ и ихъ архипастырей. Онъ наблюдаль за всёни молочными подробностями изъ жизни натріарха ісрусалнискаго и всего духовенства, за жиз OF THE AND A CHARTER OF THE THE PROPERTY AND THE PROPERTY OF T толянь. и простинь лицамь инославныхь водовёданый записываль, что вь какой день делаль патріариз, ито у: него быль, какъ кого онъ принималь, и чемъ чтональ, накь; и гдь вто сидель, что говорель, нь проч Относительно богослуженія синь обращаль вниманіе на то. вто, габ в когда служиль, во что быль облачень. кто быль у богослужения, гдё и вжер стояль, скольно и где горело светчей и проч. Занимаясь этими случайными подробностями, Арсений мало обращаль винменія не, то, что было въ чиев богослуженія постояннаго и существеннаго, и въ своемъ "Проскинитария" ненного записаль уакихъ вещей, которыя имбли знан чение въ отношения из вопросу о различий церконныхъ чиновъ и порядковъ въ русской Церкви съ восточном. Сакое важное место въ этомъ отношения занинаеть его разговорь съ александрійскимъ патріархомъ Іоанникість, который мы и приводниь въ подлинникь по списку, находященуся въ библютекв казанской духовной акадения подъ № 1135 (1).

<sup>(1)</sup> Разговоръ этотъ находится въ первой части «Проскинитарія», наяъстной подъ имененъ «статейнаго синска». Эта часям издана Сахаровымъ въ 27 сказаніи русск. народа съ выпускомъ встяъ твять мъстъ, гда Арсеній разсуждаетъ о церковныхъ обрядахъ. Остальныя двѣ части «Описаніе города Іерусалима» и «Тактиконъ» остаются еще неизданными. Чтобы «Разговоръ» былъ вразумительнѣе, разставляемъ въ немъ знаки препинанія по нынѣщнему и виѣсто строчныхъ буквъ ставимъ, гдѣ слѣдуетъ, прописныя, а самый текстъ его предлагаемъ безъ всякихъ перемѣнъ, хотя есть въ немъ и коечто нескладное.

Предметы, входлиціе въ составъ разговора Арсен 19. A нія сь патріяр. Гоанникісить, можно раздблить на три рода. Оден изъ нихъ имъютъ прямое отношение къ нач нему расколу; сюда относится вопросы и отв'яты объ аллилуїн и о значеніи обливательнаго крещенія. Другіе ижвоть историко-каноническое значение: они касаются никоторыхъ уклонений въ нашнуъ церковныхъ норяд. вахъ и обычаяхъ. Таковъ напр. вопросъ о руконоложени на одной литурги нъсколькихъ священниковъ и діаконовъ. Обыкновение это подилось у итвоторыхъ архіереевь, особенно малороссійскихь, вь XVII в., какь! видно изъ дъяний московскаго собора 1686-1667 г. (\*), Таковъ, далѣе, вопросъ о правѣ священнодъйствовать вдовымъ священникамъ. Право это было отнято соборомъ 1503 года, который постановилъ, чтобы вдовно священника не отправляли священнослужения, пока не рвшатся обязать себя монашескимъ обътонъ чистоти. Это постановление, повторейное стоглавымъ соборенъ, было отменено въ 1666 году на больщомъ московскомъ соборѣ (?). Таковъ, наконецъ, вопросъ о возножности неженатому быть священникомъ, и др. Третій родъ предметовь составляють вопросы, въ которыхъ видень русскій человѣкъ XVII в., — вопросы казунстическіе: таковь напр. вопросъ о томъ, можно ли священновноку "нти въ баню мытись старости ради или немони", и нѣкоторые другіе. Вопросы эти имъютъ чисто нето-

::

<sup>(1)</sup> Приб. къ акт. истор. т. V. стр. 467.

<sup>(\*)</sup> Филарет. Истор. русс. Церкви. нер. III. стр. 156 и 157. изд. 3-е.

рическое ананоніе, какъ свидътальство въроисновъднаго сорнания русскихъ люлей торо, времени. Скаженъ нът еколько словы о, значени предметовъ нерваго рода, п. е. твиъ, квторые имбють црямовлоянощеніе кълрасколу. об и Проявиникарій" і Арсанія Суханона составляеть евну пись принить, водьма "уважаемыхъ, раскольниками, Iphynha Mono, ypakchia Bakhioyaetca, pp. 10005, 1970, ont. сиотрёль: на жизнь восточныхъ христіань глазами русл екаго неловина, предубъяденнато, противъ ихъ правод елевік, и описаль очень много такихь случаевь, которие для пусскихь: казалирь весьма, соблазнительными, Когда, патр. Никонъ сталъ ноправлять перковные чины. и богослижебныя вниги на основавии греческихъ, то нет ловольные его исправлениями ванодограли, какъ извёстно. Никова въ средичествъ Но такъ какъ эти исправления основновлись на чинахь и богослужебныхъ вни-, галь проческой Цернан, то, въ сиду логической послидовательности, эти люди. бросали также подозрѣніе и на сренескую Церковь (1). Денисонь въ своихъ "Помора онихь опратахь" доказываеть подробно, ся неправосла-, HE. H.B. OCHOBSHIG CROMAT ACKOBSTCALCTED HOASISCTL "Проекинитарів" ( Суханова (і). Веліздствіє, такого взгля, да по проческию Церковь само собяю потеряло значеніеня нописаніе птакът церковныхъ, чиновъ, какіе существоволи: на востокѣ. Раскольники не заподозривали, Арсенія вы неправда, но высказывали мысль, что, гре-

іюнь и декабрь.

11- 1

ческий Неркованцолатинивсь", от потоку сание дати чины не православные, залятинскіе, такь жакь ни богот служебныя книги, укогреблянныхов ть Граци, понатани и испорчены въ западныхъ типографіяхъ Норсь того времени, какъ доказательства Денисова появились въ "Поморскихъ отвѣтахъ" и распространились срёди раскальникорь, вы самоть расколь произонню много перевынь; оны рездробнася на двъ родовных безпововщиет и поповщину. Послёдняя, продовольствуясь буглыми понани, издавна сознавала крайнюю нужду въ епископѣ для себя. Много было сделано поннгонь отненать себѣ такого епископа, много было: потрачено денегь. иного придумено хитростей и уловокь, и наконець, посяв многихъ ноудачъ, старанія ноповневь: увенчались усивховь. Въ 1847 г. боспійскій митрополить Анкрон он сталь во тавь поповщинской серархии Это обсвотельство побудихо: известную чисть рискольниковь шоивнить ваглядь на самую греческую Церковь. Вь отрывкванизь сочинения Павла Васильсва, назданномы вы октябрской книжкѣ "Православнаго Собесѣдника" за настоящій годь, преческан Церновь уже зацищется оть обринений вы неприостани. Каковновнов опротоком вон бужденія, которыя заставили реклодьнического внос. теля измённить издавна существующій ва рескрий ваглядь HA TPOTECLYN | Lepkobb, Ho Ha ochonaniu: Takofi: nepénika NU UBBERIG ADCENIX OVALOBA "O WEBOURD HEAOYND TOASHEN'S BEILENS", "OTHOCHIMPSCA" SS HOPNOBELING HIP ряднажь; не можеть не быть праснортчившиъ свидтношь» CTODE TAR CTOPOODELER CODELETE STATE COOLES CONTRACTO ваемое австрийское свиденство. Если гречесцая Цермовь провославна; то не твинеть принить, тё чины и порядни церковные, какіе въ ней существують, и по пинь опредёлячь достоящитво такь-называеныхъ старыхъ обрядовъ.

111 I.I.I.

зъз г. сонтября въ ї день приходиль старень Арсеній ко Іоленнино, патріарху александрійскому; венраникахь о ніжоваь надоунітельныхь вещахь.

- . І нервое вопрознах: можноль ерхіерею в одну дитургию поставить инстихь поновь и діякомовь?

на L патріархъ сказаль: не мощно.

И врежий рекъз въ Киевѣ митрополить отавить иного ихъ, колько ихъ скучится; хотя дведцать, ино войкъ поставитъ в одну службу, и товератъ: яко креетити можно мнокихъ, такожде и хиротонисати; токе еснь от тёхже седии: такиз дервовныхи.

- И патріархь рекъ: у насъ у всяхъ грековъ того не повелесь; но токмо діакона и пона поставляемъ н олну службу.

Арссній рекъ: егда арківрей служить со многими властьми и, множектва ради приченнающихся, мощноль двома почизами служить?

И патріархъ ревъ: того у нась не обнало чину; да Христось, сгда ва тайной своей вечери ученикомъ своимъ нодаде едину чану, такожде и ми, послёдующ Христову преденію, держимъ, — единымъ потиремъ служимъ, а не двема, а естьди, множества ради хотацихъ нричаетичися, ино, егда причащата время, принесутъ нотиръ двусой, малъ или великъ, какоаъ надобно, и выножнть іс полнаго: служинаго потира в норожый почирь и цаки оба потира паполнить теплотою, і тако творить, кольно: ему надобно причащати

Арсеній рекь: мощноль служить литоргию ц вустыни, аще и церкви нёть, или в дому, в короминё, іли на дорогё, ёдучи мутемь, для больнопо?

Патріархъ рекъ: можно і в пустымѣ, безъ церкви; і в дому, в хоромниѣ, и на пути служиты литоргію, аще антимисъ будетъ с, нимъ, а безъ антимиса не мощно.

Арсеній говориль: аще в пустынь просфиры не будеть, мощноль, изріззна, простой хлёбъ в части, і над такъ служить?

И патріяркъ рекъ: мощно, вырёзань ис хлёба чаять і назнаменоварь кресть і нодинсань й й.; і над тёмъ служить.

Арсеній рекъ: мощно ли неженатаго в помы поставить?

И цатріархь рекь: мощно, і указаль на своиха предстоящихъ, і тѣ неженаты поставлены в пошы, и паки рекъ: мощно поставить и неженатого, токмо сму неможно будетъ, послѣ поставленія женатися, а естьли женится, не будетъ попъ.

Вопросъ: вдовому пону монноль служить литур-

Отвѣть: мощно, аще будеть чисто жите его. Вопрось: конциоль епископу служить без діакона і бес попа?

Отвёть: мощно, толкобъ туть единъ онъ быль, а предстоящихъ бы никакихъ людей не было, а остъли будутъ предстоящія, не модню сму одному служить. -... Попрост. аще внископь отставить емнеконно смнрения ради, не котя пирскиха клонота, а не надения ради коего грёковнаго, і идеть вы монастирь безмолвія ради, ножетли в топь конастирѣ служить и ставлениковь ставить?

Отвёть: можеть олужить и ставлениковь ставить, аще новелить сиу тон сперхіи архісрей, огодю монаотырь, и аще не ставронити монастирь.

Вопросъ: венкомуль опискому достоить въ службу объни руками благосдовляти?

Э Отвёты вы своей спархій неякому достоить, а в чуждей спархіи, аще повелить сму служить архісрей тоя спархіи, об'ями блигословляеть руками.

на Вопросъ: аллилуів коликожды достоить говорить: двоити іли троити?

-же Отвёть: трижди достоить говорить: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебѣ Боже, и тако во образь трехъ проищь; перван троица: херуними, серабими, престоли; иторан троица: господства, силы, власти; третья троица: начала, архангели, аггели, — З чиновь аггельскихъ, поющихъ и славащихъ одину тричностасную троицу, Бога Отца, и Сына, і Святаго Духа.

Очнать, но нея дни деотоить потребати, т вы воскресной день, и въ господской праздникъ, и по захожденит солнна, в в ночи; толко предъ объднею недостониъ ногребарь, естли служити сму, хто погребиеть, а сотълна не служити, и предъ объднею достоить погре-

бати. Такожде и бракъ чинити, сирѣчь вѣнчати, нелостоить прежде литурги, а естьли вѣнчаетъ, послѣ не служить литургіи.

Вопросъ: мирской попъ, егда пострижется, колько ему не служить постригшися?

Отвѣть: седмь дней не служить, а по седми дняхъ волно служить ему.

Вопросъ: священноинокъ въ немощи посхимится, а оздравить, можеть ли паки священствовать?

Отвѣтъ: не можетъ.

Вопросъ: егда священнойноку искушение в ночи іли ---послѣ утрени, егда уснетъ, от діавола во снѣ случится. можеть ли того дни служить литургию?

Отвътъ: естли иного священника нъту, мощно служить; ісправя возслёдованіе искушенію, тропари и молитвы і переменить скверное платье и самъ обмоется. служить.

Вопросъ: отертися іли обмытися подобаеть? понеже егда и руку хто в калъ обмочитъ и отретъ платомъ, не будутъ тѣ руки чисты, и естли не обмоетъ водою чисто.

И патріархъ говориль: достоить омытися чисто.

Вопросъ: можноль священноиноку, старости ради іли немощи, ити в баню мытись?

Отвѣтъ: мощно.

Вопросъ: въ бани мывся іли не в бани, того дни мощноль служить, или руду пускавь?

Отвѣтъ: въ бани бывъ іли мывся, того дни служить мощно, а руду пускавъ-отнюдь нельзя служить.

Соб. ш.

24

Вопросъ: егда у кого из носа іли из зубовъ кровь идетъ, можноль ему служить, и кровь из зубовъ можноль помыть?

Отвѣтъ: естли іного кого нѣтъ, по нужди можно служить и ротъ помыть не запрещено со искуствомъ.

Вопросъ: егда уста смрадять от болѣзни, понеже от нездраваго желудка стома ха исходять смрадныя пары и ложатся на деснахъ, яко илъ смраденъ, достоит ли служащему, той смрадъ из рота помывъ, служить?

Отвѣтъ: помывать уста не запрещено, аще смердятъ, но достоитъ со опасеніемъ, чтобъ не учинить из зубовъ крови, и служить.

Вопросъ: священникъ, отдѣйствовавъ, аще долго ждетъ царя іли патріарха, а изыметь его нужда тѣлесная, како подобаеть быть: разоблачасяль ему вонъ вытить, іли во облаченіи?

Отвѣтъ: вонъ вытить отнюль нельзя; но аще такая нужда изыметъ его, принесутъ ему сосудъ і в той сосудъ испразднити (<sup>1</sup>), і со искуствомъ вынесутъ сосудъ вонъ; а естли не единъ онъ служитъ, то онъ, разъоблачася, для своей немощи выдетъ, и паки не облачается и не служитъ, но той служитъ товарыщъ его.

Вопросъ: егда архіерей служить и, какъ пріидетъ время, тѣло Христово съ правой руки подаетъ іли с лѣвой, а исъ потира сам ли архіерей великій подаетъ, іли кому іному даетъ потирь, и той, вземъ потирь, предъ

<sup>(1)</sup> Отвіть этоть дышеть неблагоговіннемь къ силтости храна Божія.

престоломъ ли стоя подаетъ ис потира, или позади престола отходитъ і станетъ лицомъ на западъ?

Отвѣть: с которой стороны агнець стоить, с той стороны и подаеть тёло Христово, а с которой страны потиръ стоитъ, с той страны и подаетъ Христову кровь ис потиря; тако и Христосъ на вечери ученикамъ своимъ с правой руки хлѣбъ подавалъ, а с лѣвой чашу; і агнецъ на престолѣ лежить лицемъ на западъ: того ради и иы подаемъ тело Христово у себя с лёвой руки, а у агнца то правая рука, а ис потиря подаемъ у себя с правой руки, а у агнца то будетъ лѣвая рука; по подаяніц же тела Христова подобаеть ис потира подавати самому архіерею великому, а естли старости и немощи ради или аще царь туть стоить у обѣдни, то, поспѣшенія ради, архіерей началный даетъ потирь иному, да причащаетъ прочихъ, а причащаеть стоя спреди престола, а не отходить позади престола, і отъ престола не отходить, и потиря съ того мѣста не сносить, но гдѣ потирь стояль на престолѣ, туть із него і подаеть.

Вопросъ: егда гдѣ купели не случится въ церкви или в дому, можноль крестить обливаніемъ или и покропленіемъ, естли будетъ иноземецъ боленъ іли и младенецъ, а подънять къ погруженію нельзя?

Отвѣтъ: мощно і в дому крестить и бес купеди, аще въ церковь не мощно вынести.

Вопросъ: да аще оздравѣетъ, то крещеніе будетъ ли за зправое крещеніе, занеже не погруженъ, или изнова крестить?

Отвѣтъ: аще і оздравѣетъ, то есть крещеніе право, а изэнова крестить не подобаетъ.

Вопросъ: достоитъ ли честь правила Іоанна постника, и осмеры книги заповѣди апостольскія, къ епископомъ Климентовою рукою написаны, і держите ль вы правила заправо?

Отвѣтъ: Іоанна постника правила имамы заправо, и правила его имѣемъ якоже и прочихъ святыхъ правила, а осмеры книги, иже написалъ папа Климентъ. чтемъ ихъ, а заправо ихъ не имѣемъ, понеже во многихъ мѣстѣхъ еретики переправили на свой чинъ.

И Арсеній рекъ: еретики переправили и апостоль и евангеліе и всё книги, да етого ради намъ тёхъ книгъ не покинуть стать: мы свое исправленіе держимъ; испортили еретики тё книги не во всёмъ свётё, но всякъ еретикъ испортилъ свою книгу, которая в дому его, а которыя книги были во благочестивыхъ домѣхъ, и тѣхъ еретики не портили; не со всей вселеннѣй еретики тѣ книги збираючи портили, а естли и іспортили, ино можно было вамъ то еретическое приписаніе исчистить и держать правое Климентово писаніе, занеже онъ писалъ отъ устъ святыхъ апостолъ своею рукою.

И патріархъ рекъ: естьли то правити, ино подобаетъ собору быть, а одному миѣ ісправить нельзѣ.

Вопросъ: можноль воду святить великимъ освященіемъ врещенскимъ въ навечеріи въ церкви, і на самый праздникъ на ръкъ въ другой (т. е. разъ)?

Отвѣтъ: мощно; и здѣ во Егvптѣ, егда христіанство было, хаживали на рѣку Нилъ наутре предъ службою, и тамъ въ другой святили богоявленскимъ же освященіемъ.

Вопросъ: всякому патріарху равна благодать, сирѣчь даръ Духа Святаго данъ, іли иному больши, а иному меньши? и епископу тотъ же ли даръ Духа Святаго данъ, якоже и патріарху, іли епископу меньши, а патріарху больши? понеже Діонисій ареопагитъ пишетъ: дѣлимъ на три чина священное рукополождніе діакона, попа і епископа, а иныхъ никого не поминаетъ.

И патріархъ говорилъ: даръ Духа Святаго в рукоположеніи единъ дается епископу, архіепископу, митрополиту и патріарху, и по дару Духа Святаго вси равни и единъ даръ имуть.



#### оглавленіе

#### третьей гасти

## **Н**РАВОСЛАВНАГО СОБЕС**БД**НИКА

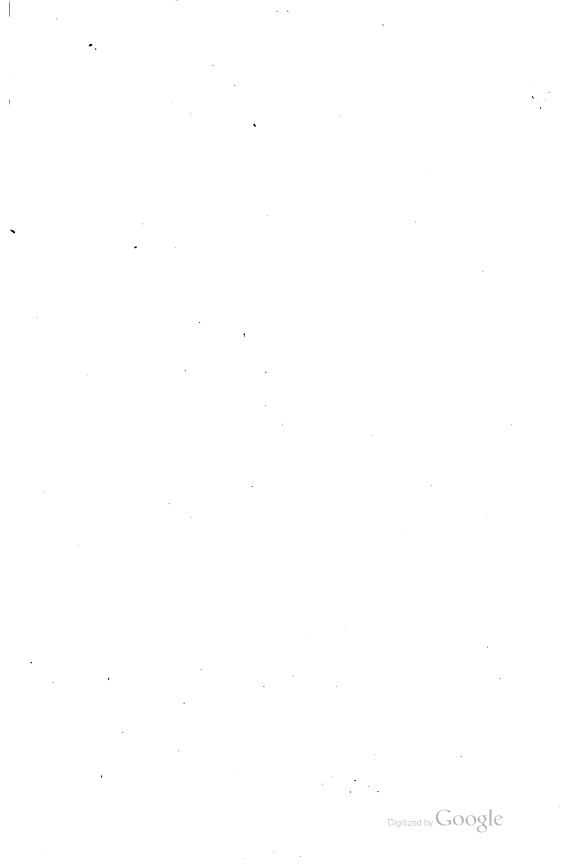
#### на 1866 годъ.

#### стран.

| Мѣры Іоанна IV къ одержанію духовной      |     |         |
|-------------------------------------------|-----|---------|
| побѣды надъ Казанью въ связи съ миссіо-   |     | ;       |
| нерскою дѣятельностію первосвятителя ка-  |     | un<br>J |
| занскаго Гурія и его помощниковъ Германа  |     |         |
| и Варсоновія въ казанскомъ крав           | •   |         |
| Объясненіе псалма XLIV-го                 | •   | 36.     |
| О единовъріи въ нижнетагильскомъ за-      | •   |         |
| водѣ и его округѣ (продолжение) 48        | 3 п | 169.    |
| Циркулярный указъ Св. Синода, по по-      | •   | ,       |
| воду Высочайшаго рескрипта 13 мая         | •   | 80.     |
| Объ иконописаніи                          | • , | 85.     |
| О православіи греческой Церкви            | •   | 115.    |
| Рѣчь при церковномъ парадѣ отъ всѣхъ      | ۰.  |         |
| войскъ, составляющихъ гарнизонъ г. Каза-  |     |         |
| ни, бывшемъ 16 августа 1866 г., въ казан- | •   |         |
| скую кремлевскую военную церковь во имя   |     |         |
| Нерукотвореннаго образа Спасителя         | •   | 146.    |

|                                                                                                         |   | стран         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---------------|
| Посланіе митропплита русскаго Іоанна<br>II къ папѣ римскому Клименту                                    | • | 155.          |
| Замѣчанія на ученіе реформатовъ о со-<br>вершителяхъ крещенія                                           | • | 163.          |
| Замѣтки единовѣрческаго священника о старообрядствѣ.                                                    | • | 205.          |
| Постановленія древней русской Церкви касательно поведенія и д'ятствій служите-                          |   |               |
| лей олтаря при богослужении                                                                             | • | 22 <b>4</b> . |
| Слово въ день введенія во храмъ пресв.<br>Богородицы                                                    | • | 257.          |
| Нѣсколько словъ о раскольникахъ ни-<br>жегородской епархіи.                                             | • | 268.          |
| Объ устройствъ втораго храма iepyca-<br>лимспаго и превосходствъ его предъ пер-                         |   |               |
| Выть                                                                                                    | • | 295.          |
| Разговоръ блаженнаго Самона, архіепи-<br>скопа газскаго, съ Ахметомъ срациномъ о<br>таллотвъ евхаристии |   | 323.          |
|                                                                                                         | • |               |
| Паматныки древне-русской духовной пись-<br>менности: Вопросы старца Арсенія Суха-                       |   |               |
| нова ко Іоанникію, патріарху александрій-                                                               |   |               |
| скому, о нёкоихъ недоумительныхъ вещахъ,                                                                |   | <b>6</b> 04   |
| въ 7160 (1652) году                                                                                     | • | <b>334</b> .  |





Digitized by Google

4

.

