## 著士居如觀高

## 要述經華法

書 叢 小 學 佛



## 

小強書

觀如述

義日臻發揚以來於是多以三乘之敎爲如來方便之說非究竟 者謂佛說唯一佛乘之敎法以普度一切衆生之機也自大乘敎 說聲聞緣覺菩薩三乘之敎法以分攝一切衆生之機也一乘敎 在大乘佛教中有所謂一 乘效與三乘效之分矣三乘敎者謂佛

義一乘之教爲如來眞實之談是究竟義於是「三乘方便一乘 眞實」之說盛行而華嚴法華兩一 一乘教日益弘盛至於會三歸

法 華 經 遞 要

佛學小叢書

談 直顯無餘有情皆當成佛之妙義者則尤爲法華經不共之極 **∭**∘

與日蓮宗皆以此經爲根據而說示圓滿融即一佛乘性之道者 教義弘揚所及在中國則演而爲天台宗在日本又演而爲台密 法華自傳譯東土以來在一切佛典中實占最重要之地位此經 知矣本經之槪觀如次述之 也至如其他各家對於本經亦莫不極形推重本經之重要從可

此 法華經爲釋尊七十二歲以來八年間之說法故此經之原本

原本

因之亦頗浩繁如「法華傳」云

由旬城者謂十六里方廣之大城也同傳又云 八載結集之文尙充一由旬城若廣結集無所容受

「西方相傳佛說法華有不可說品品有多傷」

又法華經之異譯本「薩曇芬陀利經」中云 佛在四輩弟子比丘比丘尼優婆塞優婆夷中說薩恩

陀利(此云法華)無央數偈]

之七卷本( 由此以觀是則法華經之原本亦復汪洋浩瀚决非如中土傳 羅什譯之妙法蓮華經法護譯之正法華經)

)或十

法

華 經

述 要

佛 舉 小 叢 書

最 卷本(闍那崛多達磨笈多共譯之添品法華經)數也夫如來 |初成道||二七日中所說之華嚴經其略本譯出尙爲六十卷或

卷或十卷可知。 爲四十卷或三十六卷今此歷八年之久以說之本經決非僅七 八十卷四十卷又最後雙林一日一夜中所說之涅槃經尙譯 然譯此經者非能以一己之私意而節略一由旬城之梵本也蓋

當日所流行於印度者卽已爲全部法華之略本而非其廣本至 傳來中土實亦此經之略本故僅有七卷或十卷耳而當時此 本之在印度卽已有若干種之不同如「添品法華經序」中批 略

是則「正法華」「妙法華」之二譯其所據乙本亦各異明矣 考驗二經定非一本護似多羅葉什似龜茲文余檢經藏 備見二本多羅則符會正法龜茲則允同妙法一

又「法華傳」云

「今長安所傳四本不同一者五千偈正無畏所傳者是] 羅什所傳者是四者六千二百偈闍那崛多所傳者是三 者六千五百偈竺法護所傳者是三者六千五百偈鳩摩 本是多羅葉什本乃白氈也

H.

法

雑 經 述 更

佛學小叢書

剛三昧經」卷等皆是也 多羅 味經 J卷「大法鼓經J卷「大薩遮尼子乾所說經 J卷 「 金 就妙法蓮華經王瑜伽觀智儀軌」卷及「法華十羅刹法」 又本經之廣本中多眞言陀羅尼印契儀軌等如不空譯之「 部分以爲別行本者如「廣博嚴淨不退轉輪經」卷「法華三部分以爲別行本者如「廣博嚴淨不退轉輪經」共「法華三 別種之略本此種略本則係自廣本或通常略本中抄出其一二 中可以明證 與白氈旣別而同一多羅尙復三本各異偈數不同法華 部分也。 |又如「薩曇芬陀利經」僅只一卷其原本則又爲 成

常恆本分流本之二種而此法華經之原本則亦有常恆本大本 夫華嚴經有恆本大本上本中本下本等之十類如大日經亦有

廣本略本之四本焉 者常恆本卽十方三世不斷常說之法華經是也如壽量品云。

他阿僧祇刦國導利衆生」

我常在此娑婆世界說法教化亦於餘處百千萬億那由

叉同品偈云。

法 無量百千萬億載阿僧祇常說法教化無數億衆生令入 於佛道爾來無量刦爲度衆生故方便現涅槃而實不滅 華 經 述 要

七

佛學小叢書

度常住此說法。

此常住之說法卽常恆本之法華經是也

喩品) 威音王佛之「法華經」有二十千萬億偈(常不輕品 羅阿閦婆等偈(藥王品)今釋尊有無央數偈(薩芬陀利經 二者大本謂往昔大通智佛之「法華經」有恆河沙偈(化城 )宿王智佛之「法華經」有八百千萬億那由他甄迦羅頻婆 此皆大本之法華經也

本之全部今在何處尙不可知然有謂與諸大乘經共藏龍宮云 三者廣本謂卽佛弟子結集所成之一由旬城之梵本是也此廣

四者略本卽於前一由旬城之廣本中節略而成者卽今流行世

間之「正法華」「妙法華」等經之原本也此中又有同種 本與別種略本若干種之不同如前所說可知

當述之。 又在此諸略本中而「尼波羅本」之梵本法華經今尚存在後 翻譯

是乃全本六譯中之第一譯也此與智嚴所譯一卷之「法華三 漢譯法華經有全本與支本之二類全本者前後合有六譯 第一譯 『法華三味經』六卷 正無畏譯

九

法 華 經 迦

要

佛

學 小 叢 書

**昧經**」大別歷代三寶記云

國沙門支彊梁接魏言正無畏譯於交州沙門道聲筆受法華三味經一部六卷高貴鄉公之世甘露元年七月外

第二譯

錄云。

此與無名氏所譯一卷之「薩曇芬陀利經」不同如開元釋敎

薩芸芬陀利經」

六卷

竺法護譯

 $\overline{0}$ 

**薩芸芬陀利經六卷譯於太始元年見竺道祖之晉世雜** 錄第二出也

『正法華經』 十卷 (或七卷)

開元釋教錄云。 正法華經十卷或云方等正法華或又訂爲七卷二十七

士明張仲正聶承遠等筆受」

品西晉太康之年竺法護譯於長安第三譯也清信士張

「方等法華經」 五卷

支道根譯

開元釋教錄云。

第四譯

法 第四出也」 方等法華經五卷譯於咸康元年見竺道祖之晉世雜錄。 華 經 述 要

佛 솈 小 叢 書

最盛各家疏講乃至成立宗派皆依此譯者也開元釋教錄云。 之「正法華」等頗多缺點因是毅然翻譯此經厥後此經弘揚 出三藏記集中述此經翻譯之因緣謂姚秦鳩摩羅什鑒於前譯 第五譯 『妙法蓮華經』 八卷 (或七卷)

羅什譯

卷二十七品後更益人天授品(提婆達多品)爲二十 妙法蓮華經八卷出三藏記集中稱爲新法華經初爲七 八品弘始八年夏出于大寺僧叡筆受並製序第五譯也 「添品妙法蓮華經」 七卷 (或八卷

**闍那崛多達磨笈多共譯** 

云。 之後牛偈與提婆品文及陀羅尼是故稱爲添品也大唐內與錄 添品法華大體以羅什之妙法華爲本而補其闕增加藥草喩品 妙法蓮華經八卷一百五十五紙移囑累於末外加藥草

以上六譯皆爲法華經之全本此中第一譯之「法華三味經 歸缺佚不傳於世今經藏中現存者爲第三譯之「正法華經 與第二譯之「薩芸芬陀利經」第四譯之「方等法華經」皆 法 品五紙咒文亦異隋仁壽二年笈多翻於與善寺」 華 經 述 要 三三

佛學小叢

書

四

本所稱爲法華經三存三缺是也 與第五譯之「妙法蓮華經」第六譯之「添品法華經」之三

此外法華經之支本或則一卷或則一品或別於一品中抄出其 或又名爲佛以三車喚子經爲中土法華部翻譯之創始卽譬喩 部分而翻譯之者是也今就翻譯年代之次序述之 第一 『佛以三車喚經』 一卷 支謙譯

此經翻譯時代未審開元釋教錄云「此爲正法華之抄本」 第二 『法華光瑞菩薩現壽經』 三卷 或

品中三車出宅之一節也

又謂此經與正法華爲同時譯出云

此則純由正法華中抄出之一卷單行本也 第四 『薩曇芬陀利經』 一卷 失譯 『光世音經』 一卷 法護譯

是經則由法華經中寶塔天授二品之少分而譯出者也 此則由羅什之妙法華中抄出而單行之本也第五 『觀世音經』 一卷 羅什譯

開元釋敎錄云此經乃法華之支流也 第六 法 華 經 『法華三昧經』 一卷 述 要 智嚴譯

第七

妙法蓮華經提婆達多品第十二」

卷

佛 學 水 叢 書

六

達麼摩提譯

或謂羅什譯之妙法蓮華經中之提婆達多品卽爲此譯所編入。

然天台大師否認其說未知孰是

第八

妙法蓮華經普門品重頌偈』

卷

蓋妙法蓮華經原爲七卷二十七品加入此品乃成二十八品云

闍那崛多譯

羅什當時實未譯此也故天台之文句中亦未釋有此偈焉 此卽普門品之世尊偈也今「妙法華」中雖曾編入此偈然在

第九 『法華經藥王菩薩等咒』 六首 支奘譯

此即第八卷之藥王菩薩等咒四首是也

法華經」全本支本之翻譯略如上說今更旁及法華論

關於別申法華之論傳來中土者僅天親菩薩所著之「法華論 部之翻譯如次。

部而已此有二譯

第一譯『妙法蓮華經優婆提舍》一卷

崔光僧朗等筆受

法

華

胚述要

優婆提舍」是梵語此方云「論」譯於元魏正始年間侍中 勒那摩提譯

七

佛 料 小 叢 書 二卷 菩提

製序云。 此與勒那摩提所譯者同 第一 譯 法華經論」 流支譯

四 傳弘

舉釋曇邃以下二十一人中其十有七人皆爲持誦法華者亦可 或講解化他大德名師不絕於代如「高僧傳」誦經第七所列 土之佛教遂一轉變而爲「法華經」勃興之時代或自行誦讀 此經自姚秦羅什三藏譯成「妙法蓮華經」七卷以來於是中

原本譯於魏永平年中曇林筆受並 (或爲一卷)

想見其 斑矣又如「法華新注」之無盡傳燈序云「天台以

諸師如左。 天台相去之年代僅百五十年耳其間且有七十餘人注疏法華 餘人爲誰亦不能備舉僅依今「高僧傳」中所述疏釋法華之 則當時之盛況實可想見然此等注疏今日已多歸淪亡其七 前六朝之間諸師競作法華註疏其數及七十餘人」云羅什與

竺 法 崇 く 「法華義疏」四卷

釋道融 法華疏』卷數未詳

『法華義疏』四卷

法 菲 經 述 要

九

佛學小叢書

釋僧叡(『法華序』九轍)

竺道生(『法華疏』卷數未詳)

釋僧含(『法華宗論』卷數未詳)釋慧觀(『法華宗要』卷數未詳)

法華義疏 』卷數未詳 )

釋法珍(『

釋慧基(『

釋僧鏡(『

釋梵敏(『

法華義疏』三卷),

法婁(『

釋智藏(『法華義疏』卷數未詳

釋寶瓊(『法華疏』卷數未詳)

釋智方(『法華序王』)

最多於高僧傳中所述有「玄論」「義疏」之二書以外尚著 此中光宅法雲之疏高僧傳內嘆稱爲七十家中之第一其所著 「義疏」今尙傳存又吉藏大師世所稱爲百部記主者其著述 釋吉藏(『法華義疏』十二卷『法華玄論』十卷等)

有「法華經遊意」二卷「法華經統略」六卷等又有解釋天 親之法華論而成之「法華論疏」三卷此等皆就天台以前疏 法 雅 經 述 要

勝蚁說也。 然在天台以前之弘傳此經者皆未能唯以法華爲宗趣如法雲 解法華之七十餘人言之耳至於講說讀誦弘揚此經者則尤不

智者大師著有「法華文句」「玄義」等數十部專宗法華成 **慧觀吉藏諸師以華嚴涅槃般若等經爲所專治於法華一經亦** 大蔚然樹立宗派者則始於天台智者大師一人而已, 未能有特別之顯揚至其專弘法華以法華爲旨歸乃至發揚光

傳人開中土佛教上燦爛之花則皆此法華經以爲之基也。

立天台宗亦名法華宗章安大師繼之自是以來盛行弘化代有

眞言二宗新興亦各本其自宗之旨判釋法華如相宗窺基所著 法華為淺顯之地位判大日經爲深密之教法如一大日經義釋 之「法華玄贊」名雖贊揚法華實則貶抑法華心叉眞言宗判 天台以後經意發揚法華最勝之旨幾至人皆知之而是時法相 夫中土法華經之傳弘應分爲三個時期第 等之傳弘是也此中第一期多以涅槃華嚴爲本第三期則以法 時代卽天台以前七十餘人之傳弘是也第二期爲六朝之後期 時代卽周隋之間天台之傳弘是也第三期爲唐代卽窺基一行 一中所明是也。 法 华 經 述 要 期爲六朝之前期  $\equiv$ 

办 潑 書

致而法華之正系也宋元以下槪不過爲此正異二系之餘脈支 相真言爲本皆是法華之異系至中間之第二期則爲天台之宗

五. 概觀 流而已。

眞言法相解復有殊洎夫東瀛則台密日蓮次第成宗弘揚尤盛 法華經傳弘之盛在一切經典中為所僅見台家之傳世所宗仰

得其槪觀而復述其大意如次焉

斯皆以羅什所譯之本經爲依憑者也若不明本經之大旨則於

大佛教無由通達此經七卷二十八品義海汪洋爲欲於此先

四四

序品第一) 經次入無量義處三昧眉光照萬八千土彌勒疑問文殊告以 佛在王舍城耆闍崛山爲衆菩薩先說無量義

古佛往事而證知如來將說法華經次入無量義處三昧眉光雁萬

方便品第二) 譬喩品第二) 佛與佛乃能知之舍利弗三請五千增上慢者退席如來乃唱 唯一大事所謂開示悟入佛之知見一切皆當作佛實無三乘。 舍利弗聞說領解歡喜如來復授舍利弗記 世尊出定告舍利弗諸佛方便不可思議唯

信解品第四 而說火宅三車之喩以顯示唯一佛乘之義 法 華 經 述 要 須菩提迦旃延大迦葉目犍連領解佛意 五五

佛 Ş. //> 叢 書

窮子喻表示如來以方便力誘諸小乘唯歸一乘之旨趣。

**薬草喩品第五)** 之喻而顯示開三顯一之旨 佛卽印可四人之說而推廣之復說藥草

授記品第六) 佛授大迦葉等四人記

化城喩品第七) 如來先說大通智勝佛時十六王子出家

五百弟子授記品第八 樂說法華事次說化城之喻以顯示於一佛乘分別說三之意 授學無學人記品第九 記說緊珠喻以示領解。 富樓那爲上首五百弟子皆得授 阿難羅匹羅爲上首學無學聲聞

二六

皆得授記。 法師品第十二 之果德與弘經法師之功德并說鑿井喻以流通此經

佛因藥王菩薩而告八萬大士說受持此經

見寶塔品第十一) 來三變淨土分身諸佛咸集與開寶塔多寶如來分牛座與釋 多寶佛塔從地涌出大聲讚善釋迦如

提婆達多品第十二) 迦同坐釋迦大聲唱告勸持此經

此妙法今授提婆達多大菩提記文殊入海弘經龍女獻珠成 說如來往昔求法事阿私仙人得聞

二七

佛。

法 华 弳 釶 製

佛 學 小 叢 書

勸持品第十三) 藥王大樂說等各各發願持經매授大愛

持此經。 安樂行品第十四) 道及耶輸記乃至勸八十萬億那由他諸菩薩諸菩薩亦發願

文殊請問末世持經之法佛以身口意

密之藏。 從地涌出品第十五) **警願四安樂行答之復設輪王寶珠之喩以表此經爲諸佛** 六萬恆沙菩薩各將眷屬從地涌出

大衆懷疑彌勒興問 如來壽量品第十六

如來自說成道以來無量無邊百

萬億那由他劫復說醫王之喩以明化度衆生之意。

明在會聞法獲益之多及明五品弟

(分別功德品第十七)

隨喜功德品第十八 說五品中初隨喜品之功德

法師功德品第十九 種法師得六根清淨之功德 更進而說受持讀誦解說書寫之五

以隨喜行得淨六根速成佛道事 如來神力品第二十一)如來現十種神力竟復對諸上行菩

常不輕菩薩品第二十)

明往古威音王佛時常不輕比丘

二九

法華經述要

佛 學 小 叢 書

薩勸以弘通此經

**囑累品第二十二)** 三摩衆菩薩項而屬付此經

樂王菩薩本事品第二十三) 本事佛為說菩薩燃身燃臂供養如來及此經事 宿王華菩薩請問藥王菩薩

妙音菩薩品第二十四)

觀世音菩薩普門品第二十五ン 菩薩因緣佛爲說三業感應三十二應普門示現種種功德 妙音菩薩現種種身說是經法事 無盡意菩薩請問觀世音

**菩薩及天神等各各說咒護法** 

陀羅尼品第二十六)

妙莊嚴王本事品第二十七

說往古妙莊嚴王因淨德夫

人及淨藏淨眼二子之化而發心入道見佛聞經事。

佛爲普賢重示四法普賢說

\*\*\*

法華大旨已如前述至於依憑本經而發揚敎義乃至蔚然成立 宗派

所談旨趣各別然其大要亦可略而述之

宗派者則中土之天台宗與日本天台宗日蓮宗之所弘也三家

入法華三味證入諸法實相圓融一心三觀之旨以發揚此經唯 天台 法 嶊 天台宗又名法華宗創自慧文慧思智顗諸師皆以悟 經 述 要 Ξ

佛學小叢書

師。 則樂說不倦述有法華經玄義法華經文句摩訶止觀諸大部 佛乘之妙理者也文思二師猶尙心心相傳未弘講述及夫顗

以大張此一宗之敎網則皆以此經爲之基也。

若法華涅槃)而以法華爲第五時敎味當醍醐立化儀四敎 此宗對於如來一代時敎之判釋立五時敎(華嚴阿含方等般

此宗之弘述法華以觀心爲經以諸法爲緯所謂一 其推重此經蓋可想見 獨 頓漸祕密不定)而以法華爲非頓非漸非祕密非不定爲純圓 妙之教立化法四教( 藏通別圓) 而以法華爲第四之圓敎。 切法卽空卽

教更復建立三種止觀**圓攝** 法之根本體也如是三諦圓融互具三者卽是一如一法具足一 假卽中空者一切法之平等性假者一 此宗對於法華之解釋分爲本地與垂迹二門各判三分依法華 法華經旨所謂 切依法華經方便品說名諸法實相故以此法華經爲最上之圓 文句所說如次 法 華 -正宗分 經 流通分 序分 述 要 切觀行教義莫不以此法華經爲之根據也 品法城方序 • 師喻便品 品品品。 見資塔品。提婆達多品五百弟子授記品。 切諸大乘經之法義而皆會入於 切法之差別相中者 樂草喩品 · 勸持品 HH 授記品 安樂行 化 切

佛 Ŗļ, 小 叢 書

正宗分 序分 流通分-| 如來壽量品 從地 涌 出 分 别 仍功德品

· 普賢勸發 · 常不輕菩

關於此宗之疏釋 妙法蓮華經玄義 二十卷

一十卷 卷 智顗述 湛然著 智顗述

日本天台宗係傳教大師之所開創以法華爲根本 智旭輯

CARLES TO SERVICE PROPERTY FROM

法華經.

會義

法華經大意

妙法蓮華經文句

三四

未嘗或異也 通常顯密二教之分齊蓋判然殊隔也此宗獨依據法華而唱圓 天台之與中土台宗敎義雖有差別其對於此經之特殊尊重固 其所謂密教亦復以法華爲綱骨此其所以以台密稱也蓋日本 惟法華之一乘圓頓大戒其最大之敎綱卽爲天台密敎二種又 會合台密禪戒四宗而成迨至數傳而後禪學絕響所謂戒律

開顯實相之蓮華一則顯示芬陀利之本體其理固無殊別也此

宗復以法華之三部演而爲三部之曼荼羅而通於顯密之二方

法華經

逃要

三五

密一致之說發揮顯密同體之義以法華大日二經而一體一則

侇 鶡 小 叢 書

面卽此宗之本尊觀亦以大日釋迦二佛爲一

爲之基焉。

關於台密之註疏略舉如次

講演法非儀 二卷

法華曼茶羅諸品配釋 一卷 卷

法華要略儀

法華經兩界和會義

卷

入眞言門講法華法門

卷

(以上皆圓珍著)

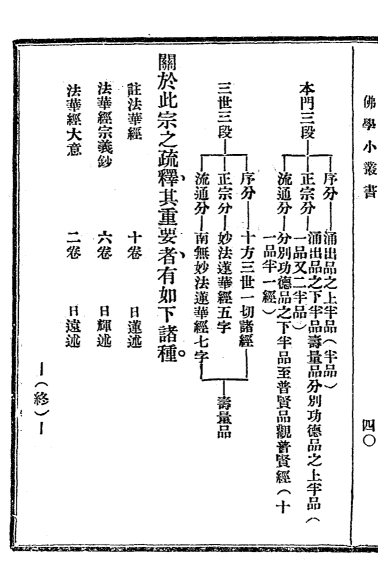
此宗創自日本之日蓮上人專依此經一變台密之敎

體則皆此法華經

此 此宗對於一切之敎法有五種相對之判釋所謂內外相對大小 之題目上蓋弘揚法華而又別樹一幟者也 相對權實相對本迹相對種脫相對是也而旨趣之所在則唯在 格 而別創唱題成佛之教義一代教法 第三重(大乘) 第一重(諸教) 第二重(佛教) 妙法蓮華經 佉 华 郾. 述 要 | 人工字焉 權大 實一法華 八一華嚴 一阿含 一華嚴。 - 婆羅門 ・涅槃 方等 方等·般若 道備等 般若 經正義皆發揮於此 法 耧 涅槃 三七 権質相 大小相對 內外相對

華經七字卽爲本佛本因之妙行而身口意三業卽成本佛不思 界所謂題目者以此經題為一切經之肝心口誦此南無妙法蓮 多寶諸佛乃至於十界羅列三干諸法無非本佛不可思議之境 本門之本尊者以南無妙法蓮華經七字爲本佛之總體而釋迦 者本門之題目三者本門之戒壇是謂一宗觀行之所在也所謂 更就本迹二門之本門中而立有三大秘法一者本門之本尊一 第五重(本門)— 第四重(實敎) 佛 趣 小 麊 書 **-種|-題目五字** 迹—前後各品涅槃經等 脱一壽量一品 本一壽量一品 和脱相對 本迹相對

揮者也。 議之二 此宗對於本經之解 受持卽是受持無作之圓頓大戒一 代三段 法 一秘密業所謂戒壇者以此妙法蓮華經五字爲戒體歸依 華 經 述 流宗分 流正序 通宗分 要 分分 義經·法華經·觀普賢經 乃至般若等四十餘年諸經 四乃至安樂學院經法華序 宗教義皆以此經題目而 解如次。 品(八品) 三九 十半 錽



書 荍 癣 佛 1 要 述 經 華 法 删 全 ED 發出 著 分 發 ιþ 菲 R 銷 刷 行 述 行版 國二十三年 铈 處 者 者 者 者兼 删 定 G宣佛 20電國上電上 8 觀 各 價 明海 海海 光新 佛佛 長中學開滬 光新 沙區 北西 上上話 海 古 活 活 所 州 大 洋 月 [][] 初 分 版 加外 郵埠 都路四 路 費酌

2 0022(14 01

to the

