

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

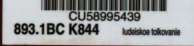
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









Digitized by Google

•

.

.

Digitized by Google

•

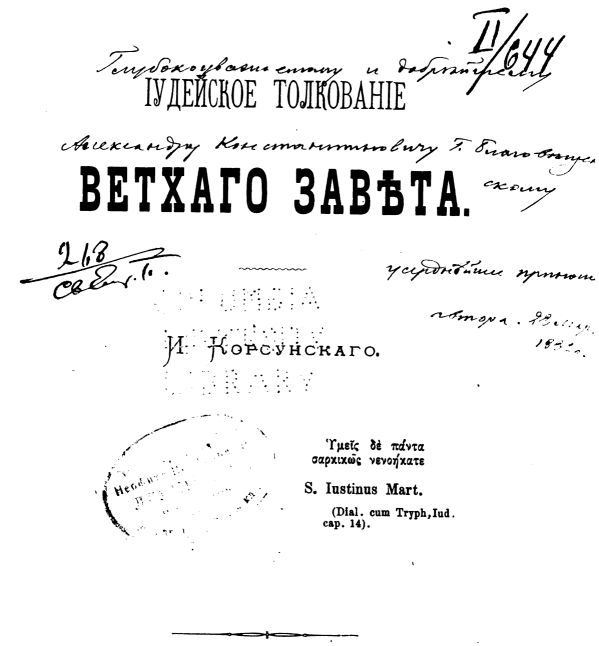


•

•

Digitized by Google

.



- JDT МОСКВА. Типографія М. Н. Лаврова и К<sup>0</sup>, Леонтьевскій переул., д. Ж 14. 1882.

Printed in Russia Digitized by Google

Оть Совѣта Московской Духовной Академіи печатать дозволяется. Ноября 19 дня 1881 года.

• •

. .

۰

Академін Ректоръ, Протоіерей С. Смырновъ.

893.1BC K844-

· · · · · · ·

**、** 

. .

• • •

١.

+di-



٠,

# оглавленіе.

|    | Введеніе 3—11                                                                                                   |   |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| I. | Источники для сужденія объ іудейскомъ толкованіи                                                                |   |
|    | Ветхаго Завѣта 12-80                                                                                            | ) |
|    | 1) Александрійскій переводъ Библін В. Завѣта (LXX тол-                                                          |   |
|    | ковниковъ), стр. 12-19. 2) Ветхозавътныя неканоничес-                                                           |   |
|    | кія книги, 19—32. 3) Ветхозавѣтные апокрифы, 32—45.                                                             |   |
|    | 4) Новозавътныя Св. Шисанія, 45—46. 5) Таргуны, 46—52.                                                          |   |
|    | 6) Мидрашотъ, 52-60. 7) Талмудъ, 60-68. Каббала,                                                                |   |
|    | 68-70. 8) Іосифъ Флавій, 70-73. 9) Филонъ, 73-76.                                                               |   |
|    | 10) Ісзевінль, 76. Аристовуль, 77. Аристей, 77—78. 3-я                                                          |   |
|    | в 5-я вниги Сивиллъ, 78—79. Завлюченіе перваго отдёла                                                           |   |
| ττ | и переходъ въ слѣдующему, 79—80<br>Возпринораліа в пологопира разритіа рили и срой                              |   |
| 11 | . Возникновеніе и постепенное развитіе, виды и свой-                                                            |   |
|    | ства іудейскаго толкованія Ветхаго Завёта 81—255                                                                |   |
|    | А. Іудео-палестинское толкованіе Ветхаго Зав'ята 82—179                                                         | ) |
|    | Основанія къ его возникновенію, заключающіяся въ по-                                                            |   |
|    | слѣплѣнномъ состоянія народа Божія: подъемъ религіозно-                                                         |   |
|    | нравственнаго чувства въ народъ съ одной и утрата жи-                                                           |   |
|    | ваго употребленія древне-еврейскаго языка съ другой сто-<br>роны, стр. 82—85. Дальнъйшіе результаты этихъ двухъ |   |
|    | слъдствій вавилонскаго плъна: направленіе духовной дъ-                                                          |   |
|    | ятельности послёцлённыхъ Іудеевъ на законе Ірговы (на-                                                          |   |
|    | правленіе номистическое) и потребность въ изложеніи, ис-                                                        |   |
|    | толкованія на болже понятномъ (арамейскомъ) нартчія пи-                                                         |   |
|    | саннаго древне-еврейскимъ языкомъ закона, 86-87. Дру-                                                           |   |
|    | гія обстоятельства, сиособствовавшія развитію и характер-                                                       |   |
|    | вой постановки дила толкованія іудейскаго: а) замина про-                                                       |   |
| ·  | роковъ Божінхъ книжниками (соферниъ), 88—91; б) новыя                                                           |   |
|    | учрежденія въ средѣ послѣплѣннаго іудейства, каковы: Ве-                                                        |   |
|    | ликан Синагога, 92—93, Синагоги, какъ мъста богослу-                                                            |   |
|    | жебныхъ собравій, 93—94, Школы, 94—96 и Великій<br>Синедріонъ съ назшими судебными учрежденіями, 96—97;         |   |
|    | в) происхожденіе секть фарисеевь и саддукеевь, 97—99.                                                           |   |
|    | В) происхождение секих фариссовы и саддувсевы, 91—99.<br>Постепенный переходъ буввальнаго толкования въ аллего- |   |
|    | рическое (дерашь), подъ вліяніемъ развитія преданія, мало                                                       |   |
|    | по малу выработавшагося въ галаху и гаггаду и стремив-                                                          |   |
|    | шагося всюду обосноваться на Св. Писанін, что вело, въ                                                          |   |
|    |                                                                                                                 |   |

CTD.

Ċтр.

1.1

- 11

1

,

٠.

нтогв, къ буквалняму, 106—125. Правила галахическаго толкованія, 125—135. Правила гаггадическаго толковавія, 135—143. Образцы того и другаго толкованія, заимствованные изъ различныхъ и разновременныхъ памятниковъ іудео-палестинской письменности, 144—158. Каббалистическое толкованіе, какъ послѣдняя ступень при переходѣ буквальнаго толкованія въ буквалистическое, 158—166. Общая характеристика іудео-палестинскяго толкованія въ его отношенія къ собственному смыслу содержанія В. Завѣта, особенно же къ пророчественной сторонѣ этого содержанія, мессіансковъ 166—178. Закімочительные выводы объ іудео-палестинскомъ толкованія, 178—179.

. Б. Іудео-александрійское толковавіе Ветхаго Завѣта. 179 — 255 Возникновеніе и развитіе іудео-александрійскаго толконія, условленное положевіемъ Гудеевъ въ Египтъ и ихъ от-

на, условленно положенся в унеств в в лини в и а от ношениями нь. Грекамъ въ эпоху Птоломеевъ, 179—186. Стремление периыхъ — возвысить достоинство ветко-завѣтной Библии, въ сравнения съ творениями греческихъ поэтовъ и философовъ, въ глазахъ Грековъ, съ его послъдствиями: а) признессниемъ въ библейскому содержанию элеменговъ содержавия греческой философия, а частию и инеодогия въ некановическихъ, мокрифическихъ и другихъ произведенияхъ јудео-александрийской письменности, 186 – 195; б) философически-александрийской письменности, 186 – 195; б) философически-александрийской письменности, 186 – 195; б) философически-александрийской письменности, 186 – 195; б) философически в постепенно входившимъ въ силу между александрийскими Гудеями и проявлявиямися на первыхъ ступенияхъ въ устранения антропо-

ан уморфизиовъ и антроиопатии въ В. Завътъ (LXX, Аристовулъ, Аристей), а на высшихъ (особливо у Филона)----въ методически проводимомъ философическомъ аллегоризмъ, 195-202. Три партін въ направленін толкованія іудео-александрійскаго: партія крайнихъ аллегористовъ, доходившихъ, въ практическомъ отношения, до отридания необходимости исполнать буквально предписанное въ законѣ, партія буквалистовъ, составлявшихъ собою меньшинство и наконедъ партія большинства, — партія умфренныхъ аллегористовъ (осраневты, ессев, Филовъ), 202-210. Философический алесоризнъ Филона, - главнаго представителя и лучшаго выразителя посподствовавшаго среди александрійскихъ Іудеевъ направленія въ толковании В. Завъта: историческия осповоположения Филонова толкованія, заключающіяся въ его греческомъ образованія и іудейскомъ воспитанія, съ преобладающимъ значеніем» перваго, 210-224; характеристика самаго толковательнаго метода Филонова: слабые слѣды буквальнаго толкованія у Филона, 225—226; двойственность смысла Писанія по Филону и его философическій аллегоризиъ: правила Филоновой аллегорія, 227-240; Филоново толкованіе исторіи міротворенія, какъ образець этой алдегорін, 240-250. Отношеніе І. Флавія къ Филону въ дъль толкованія, 250-255. Заключительные выводы объ іудео-алевсандрійскомъ толкова-

ни, 255. Общее заключение объ іудейскомъ толкования...... 255—259

## Іудейское толкованіе ВЕТХАГО ЗАВЪТА.

Весьма многіе западные ученые (особенно изъ протестантскихъ богослововъ), находясь подъ болѣе или менѣе сильнымъ вліяніемъ началъ раціонализма, отвергающаго сверхъестественное и стремяшагося поставить послёднее въ границы естественнаго, высказывають нередко такія мысли касательно божественнаго отвровенія, которыя въ душѣ вѣрующаго въ откровеніе невольно возбуждають сомнёніе въ истинности ихъ. Такія мысли касаются божественнаго откровенія не только ветхозавётнаго, но и новозавётнаго, давшаго болье наглядныхъ доказательствъ и историческихъ свидътельствъ своей сверхъестественности, нежели отдаленное ветхозавѣтное. Между прочимъ эти мысли простираются и на толкование Ветхаго Завъта въ Новоиъ. Сшедшій съ небесъ и воплотившійся для нашего спасенія Сынъ Божій и Самъ непосредственно и посредствомъ Своихъ учениковъ и Апостоловъ, облеченныхъ отъ Него силой свыше. отврыль предвёчную тайну домостроительства спасенія, въ Немъ имъющую свое средоточіе и завершеніе (срав. Еф. 1, 10 въ контекств), а въ Ветхомъ Завете имевшую предуготовительную для себя стадію (ср. Гал. 4, 1-5, сн. 3, 24, Рим. 10, 4 и др.) и въ этомъ духѣ взаниоотношенія между Ветхимъ и Новымъ Завѣтомъ какъ Самъ приводных и толковаль мёста изъ ветхозавётныхъ Писаній 1) такъ и Апостоловъ своихъ научилъ толковать Ветхій Завѣтъ <sup>2</sup>). И не на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Ме. 11, 5 и парал., ст. 10 (и парал.) 22, 44; 26, 81 (и пар.) сравн. 26, 54; 27, 46, Дук. 4. 17 и дал.; 22, 87; Іоан. 8, 14; Лук. 11, 29—82 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cm. Me. 1, 22 H gal.; 2, 15; 2, 18; 2, 23; 8, 3; 4, 15-16; 8, 17; 18, 35; 21, 5; 27, 9-10; 27, 35; Map. 1, 2. 3; 15, 28; Jyk. 3, 4-6; Ioan. 2, 17; 12, 15; 12, 38;

прасно Св. Апостолъ Павелъ говоритъ объ этой тайнѣ, что ее никтоже отъ князей въка сего разумъ: аще бо быша разумъм, не быша Господа славы распяли (1 Кор. 2, 8). Намъ же т. е. Апостоламъ, добавляетъ за твиъ св. Апостолъ, Богз открылз есть Духомз Своимз: Духз бо вся испытуеть, и илубины Божія (ст. 10). А между тёмъ вышеупомянутые ученые, разсматривая, съраціоналистической точки зрвнія, и новозавѣтное вмѣстѣ съ ветхозавѣтнымъ откровеніе не какъ сверхъестественное (хотя и непротивоестественное) явленіе, а какъ естественный продуктъ историческихъ условій, утверждають совершенно противоположное тому, что высказано въ приведенномъ изречении св. Апостола. Они считаюта (нежду прочныт) новозавътное толкование Ветхаю Завтта, не какъ вытекающее изъ основной мысли о взаимоотношения между Ветхимъ и Новымъ Завётомъ, тайна каковаго взаимоотношения была соврыта отъ современниковъ Христа и Аностоловъ (ср. 1 Кор. 2, 8), а какь простой, исторический продукть тогдашняю Іудейскаго толкованія, со всёми недостатками этого послёдняго. "Вся экзегетическая атмосфера Новаго Завѣта, говоритъ напр. одинъ изъ этихъ ученыхъ, есть древне-іудейская. Кто сталь бы отрицать, что Апостолъ Павелъ всегда толковалъ св. Писаніе такъ, какъ тому научился въ школѣ Гамаліила? 3) "Нельзя скрывать сродства новозавѣтнаго толкованія съ употреблявшимся тогда въ іудейскихъ школахъ", откровенно признается другой ученый, "коль скоро и знаемъ источнивъ этого сродства" 4). А подъ источникомъ этотъ послёдній ученый очевидно разумћетъ общую историческую почву происхожденія новозавётныхъ толкователей п іудейскихъ. Третій ученый, имѣя въ виду эту историческую почву, жалуется, что новые богословы мало занимаются разработкою памятниковъ древне-іудейской письменности 5). "Жаловаться на это", говорить онъ, "тёмъ болёе законно, что вопросъ о происхожденіи христіанства и новозавѣтныхъ Священныхъ Писаній все еще принадлежить къ числу трудно разрѣ-

4) Pome B5 CTAT52: "Zur Dogmatik" помущенной в5 "Theologische Studien und Kritiken" 1860 H. 1. S. 82.

5) Ученый не разумѣеть при этомъ неканоническія или апокрифическія книги В. Завѣта или другія болѣе древнія произведенія іудейской письменности (какъ напр. сочиненія Іудеевь Аристерула, Филона, І. Флавія и др.), а далеко поздиѣе І христіанскаго вѣка появняшіяся, именно—Талмудъ и Мидрашоть.

<sup>12, 40; 19, 24; 19, 86. 87;</sup> Дйнн. 1, 20; 2, 17-21; 2, 25-28; 2, 34-35; 8, 22-28; 3, 25; 4, 25-26; 8, 32-83; 13, 22 и дал.; ст. 83. 84. 85. 41. 47; 15, 16-17; 28, 26-27; I Пет. 2, 6; ст. 7; ст. 22, ст. 24; Рим. 1, 17; 4, 3 и дал. 8, 36; 9, 7 и дал. ср. 10, 4; I Кор. 10. 1-11; Евр. 1, 5; 1, 6. 8-9 и дал. 7, 1 и дал.; 8, 7-13; 9, 8-9; 10, 1 и дал. и др.

шаемыхъ. Чтобы понять христіанство, какъ историческій факть и его постепенное происхождение (собственно Herauswachsen-произрастаніе) изъ іудейства, нужно прежде всего точно и самостоятельно распознать существовавшія во время І. Христа религіозно-нравственныя отношенія въ іудействѣ" 6) и т. д. Высказавши эти общія соображения объ историческомъ происхождении христіанства, ученый выражаеть мысль, что въ частности только основательное знакомство съ іудейскою галахою и гаггадою, полно выразившимися въ Талмудъ и Мидрашотъ, можетъ дать ясное понятіе о предметв и способъ новозавѣтнаго ученія и собственно толкованія В. Завѣта <sup>7</sup>), такъ какъ "раввинская гаггада была матерью-питательницею и воспитательницею христіанства. Основатель христіанства хорошо понималь это, ведя борьбу съ галахическими, переходившими свои должныя границы, постановленіями, чтобы въ своихъ рукахъ имѣть другое средство - гаггадический способъ учения, говоря въ народу нравственными изреченіями и притчами, и чрезъ то пріобрътать большее и большее расположение въ народъ. Чрезъ это новозавътныя писания имѣли и до сихъ поръ сохраняютъ непреодолимую привлекательность для исповёдниковъ христіанства. Это-іудейскій духъ, старое вино въ новыхъ сосудахъ. Новый Завётъ есть нёкоторымъ образомъ весьма удачный мидрашъ, имѣющій христіанскія цёли" <sup>8</sup>). Кажется, что можетъ быть яснѣе этого откровеннаго признанія христіанскихъ (или именующихъ себя христіанскими) богослововъ, что мы-христіане имбемъ честь быть ученивами и послёдователями іудейскаго раввинства? Естественно, что при такомъ воззрѣніи на новозавѣтное толкование всё недостатки іудейскаго толкованія переносятся, какъ замѣчено было выше, и на первое. Развинскій произволъ въ цитаціи изъ Ветхаго Завъта для подкръпленія или выясненія своихъ мыслей. для украшенія рёчи и под., — такъ называемая аккоммодація, — приспособление-перемосится и въ область новозавѣтной цитации и толкованія. "Апостолы и даже Самъ Іисусъ", по словамъ одного изъ довольно давнихъ ученыхъ, "неръдко слъдовали обычаю іудейскихъ книжниковъ аллегорически и мистически приспособлять (accomodandi)

<sup>6)</sup> A. Wünsche BE CBOENE ДОВОЛЬНО Объемистомъ изслёдованін: "Neue Beiträge zur Etläuterung der Fvangelien aus Talmud und Midrasch S. III. Göttingen, 1878.

<sup>7)</sup> Ibidem. S. IV-V.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Эти слова приводятся у Вюнше (стр. Ч) изъ сочиненія Штейна: "Die Schrift des Lebens." Th. II (Strassb. 1877) S. 281, и приводятся какъ вполит согласныя съ его собственнымъ убёжденіенъ. Подобный же взглядъ на новозавѣтное толкованіе проводили въ своихъ комментаріяхъ на Библію Рюккертъ, Pēmъ (Epist ad. Hebr.), Bëme (Epist ad Hebr.) Мейеръ, Фриче и др. Срав. также von Rocholl "Ueber Merkabah zu Apok. 4. 5 in der "Zeitschrift für die gesammte lutherische Theologie und Kirche", herausgeg von Delitzsch und Guericke, 1875, S. 393-400 и др.

ивста Ветхаго Завёта въ Мессін, Его судьбанъ и царству" <sup>9</sup>). А новъйшіе ученые говорять еще безцеремоннье. Такъ одинь изъ нихъ. своеобразно объяснивши евангельское повъствование о пребывании Богомладенца Інсуса въ Египть (Мо. 2, 13-14), продолжаетъ: "я не придаю никакого значенія далье сказанному (Евангелистомъ), что будто бы Інсусъ возвратныся изъ Егнита для того, чтобъ исполнилось извѣстное предсказаніе (Осія 11, 1), хорошо зная обычай этого Евангелиста (т. е. Матеея) свои повъствованія, ---къ дълу или не въ дёлу, – подкрёплять ветхозавётными изречепіями. Онъ этимъ хотвлъ успоконть приверженныхъ къ прежнимъ возървніямъ христіанъ изъ Іудеевъ, такъ какъ эти христіане боядись болѣе свободной теологін александрійской" 10). Такимъ образомъ новозавѣтная цитація и толкованіе, по воззрѣнію западныхъ ученыхъ 11), сводится къ раввинскому способу отношения въ Писанию, какъ онъ обнаруживается въ Талмудѣ и Мидрашотъ. Пресловутые труды Линтфута <sup>12</sup>) и Шоттена, 13) цёль которыхъ была-объяснить христіанство изъ іудейства, новозавѣтное ученіе вообще и въ частности толковапіе В. Завѣта изъ Талиуда и Мидрашотъ, находятъ себѣ продолжателей и въ новѣйшее время. Такъ въ "Zeitschrift fur die gesammte lutherische Theologie und Kirche", von F. Delitzsch und Guericke, 1876: s. 401--409. 593-606; 1877, s. 1-17. 209-215. 450-454. 599-607; 1878, в. 1-9. 209-215. 401-410 покъщена статья Фр. Демича подъ заглавіемъ: "Horae hebraicae et talmudicae. Ergänzungen zu Ligtfoot und Schöttgen." Въ 1878 году А. Вюнше издалъ довольно объемистый (ss. IX+566) трудъ, озаглавленный такъ: "Neue Beiträge zur Erläuterung der Evangelien aus Talmud und Midrasch." 14) Этотъ послёдній ученый, употребившій по его собственнымъ словамъ, 15)

<sup>•)</sup> I. F. POJENMOAAEPD BE CHOEË "Historia interpretationis librorum sacrorum in ecclesia christiana, inde ab apostolorum aetate usque ad Origenem" Pars 1. pag. 28—29 conf. 1—3. Hildburghusae, 1795. Cp. Taxme Ch. Schoettgenii. "Horae hebraicae et talmudicae in universum Novum Testamentum." Praefatio. Dresdae bet Lipsiae, 1738 A. Th. Hartmann's "Die enge Verbindung des Alten Testaments mit dem Neuen," S. 521. Hamburg, 1831 H Ap.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Theologus, "Die Jugend-und Bildungsgeschichte Jesu" S. 44-45. Bern,
1868. Cpas. R. Eckermann's "Theologische Beiträge" B. I. S. 26. 28. Altona,
1794 ¤ sp.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Воззрѣніе это не ново. См. указаніе воззрѣній теоріи аккоммодація за прежнее время въ нашей статьѣ, помѣщенной въ Чтеніяхъ въ Общ. люб. дух. просв. за 1877 г. сентябрь стр. 371 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) J. Lightfooti: "Horae hebraicae et talmudicae in quatuor Evangelistas" etc. Lipsiae, 1684.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) См. цитов. выше трудъ его, простирающійся на весь Новый Завіть.

<sup>14)</sup> Мы уже цитовали выше этоть трудь см. прим. 6.

<sup>15)</sup> Цит. соч. стр. III предыся.

почти десять лёть на изученіе Талмуда и Мидрашоть съ вышеозначенною цёлію, плодомь чего и быль настоящій его трудь, еще жалуется, какъ мы замётили выше, на то, что мало теперь ученыхь занимается разработкою этихъ произведеній іудейской письменности. "Было время, говорить онъ въ цитованномъ сейчасъ мёстё своего означеннаго труда, очевидно разумѣя времена Лигтфута и Шоттгена <sup>16</sup>), когда эти произведенія ревиостно были изслѣдуемы христіанскими учеными. А теперь не то. Лишь немногіе богословы занимаются Талмудомъ.

Мы нисколько не говоримъ противъ изученія памятниковъ іудейской письменности; наоборотъ, мы глубоко созпаемъ важность изученія ихъ, въ видахъ проясненія горизонта исторіи новозавѣтнаго періода. Но это далеко не то, что выставляется на видъ вышеупомянутыми изслёдователями при изучение ими означенныхъ памятниковъ. Въ этихъ памятникахъ несомивнио много находится данныхъ для характеристики іудейства въ новозавётный періодъ, для характеристики его разнообразныхъ отношеній и между прочимъ отношенія въ Священнымъ Писаніямъ Ветхаго Завѣта. Все это, безспорно, служить въ уясненію исторіи іудейства въ новозавѣтный періодъ, особенно въ виду краткости сообщаемыхъ о немъ въ новозавѣтныхъ Св. Писаніяхъ свёдёній, такъ какъ новозавётныя Св. Писанія не имѣли въ виду дать полный историческій очеркъ современнаго происхождению ихъ міра (іудейскаго ли то или языческаго), а были только евангеліемъ т. е. благою вѣстію о спасеніи людей чрезъ Христа. Но это не значить, чтобы въ тёхъ же памятникахъ іудейства можно было находить колыбель христіанскаго міровоззрѣнія, чтобы іудейская гаггада была "матерью-интательницею и воспитательницею (Närh und Lerh-Mutter) христіанства". Да не будетъ! Между христіанствомъ и іудействомъ 17), между новозавѣтными Св. Писаніями и произведеніями іудейской письменности, особенно такими, вакъ Мидрашотъ и Талиудъ, есть существенная разница, которую, съ своей раціоналистической точки зрвнія, упускають изъ виду упомя-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Къ этому времени относятся такіе труди, какъ В. Суреннузія: Віβλоς хатаλλаγ $\tilde{\gamma}$ с, in qua secundum veterum Theologorum hebraeorum ratione formulas allegandi et modos interpretandi conciliantur loca ex. V. T. in N. T. allegata." Атstelaedami, 1713. Этому же ученому принадлежить изданіе Мишин въ еврейскомъ текств съ латинскимъ переводомъ Voll. 6. Атstelaedami, 1698—1703. In fol. Къ этому же времени относятся и другіе труди по изданік отдѣльнихъ частей Тамиуда, Каббали и др. съ латинскимъ переводомъ ихъ, какови: "Codex succa" à F. B. Dachs, 1726; "Rosch haschanah" à Houting. Amstel. 1695; "Kabbala denudata," à Knorr Rosenroth. Francof. 1677. 1684 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Разумбется конечно ближе всего іудейства нововавѣтнаго или даже и христіанскаго, періода, въ которъй в провзошли въ пемъ означенные памятники.

нутые ученые: тамъ на всемъ лежитъ печать божественности, а завсь-печать человтиескаю. 18) И воть однако же божественное производять изъ человѣческаго, новозавѣтное толкованіе изъ іудейскаго! Невольно, повторяемъ, въ душѣ вѣрующаго въ откровеніе и божественность послёдняго возбуждается сомнёніе въ основательности н слёдовательно истинности этихъ выводовъ ученыхъ, несмотря на ихъ кажущуюся убъдительность. 19) Но чтобы съ сознаніемъ и разумностію обратить это сомнѣніе въ убѣжденіе, соотвѣтствующее высказанному относительно характера того и другаго толкования, чтобы убѣдиться въ томъ, что современное Христу и Апостоламъ іудейство действительно не разумело божественной тайны взаимоотношенія нежду Ветхимъ и Новымъ Завётомъ въ объединяющемъ ихъ лицѣ Христа Спасителя, тайны, служащей основнымъ началомъ новозавѣтнаго толкованія В. Завѣта, для этого недостаточно одного простаго завѣренія въ томъ, что уже утверждено въ Новомъ Завѣтѣ (ср. приведенныя мѣста изъ Мар. 7, 8 и 1 Кор. 2, 8). Чтобы вполиѣ убѣдиться въ томъ, что новозавѣтное толкованіе, какъ божественное, нельзя считать продуктомъ іудейскаго, какъ человѣческаго, чтобы убѣдиться, что это послѣднее есть дѣйствительно человѣческое,плодъ усилій ума человіческаго в какъ такое не могло служить основою для перваго, какъ то утверждають вышеупомянутые ученые, чтобы такимъ образомъ убѣдиться въ неосновательности касающихся настоящаго предмета выводовъ этихъ послёднихъ, для этого нужно стать на ту почву, на которой стоять и они, взять противъ нихъ ихъ же оружіе. На какой же почвѣ они стоятъ и какимъ оружіемъ пользуются въ защитѣ своихъ воззрѣній? Изъ предшествующаго иы могли уже видёть, что почва эта-іудейство новозавётнаго періода, а оружіе-произведенія іудейской письменности. Итакъ намъ предстонть нелегкая задача-прослыдить исторію возникновенія и развитія отношенія современнаю Христу и Апостоламь іудейства кь Ветхому Завъту вообще и, частнъе, — іудейскаго пониманія и толкова-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Господь Спаснтель упрекаеть фарисеевь и книжниковь Своего времени: оставивь заповодь Божію, вы держитесь преданія человическаго, омовенія кружень и чашь, и дилаете многое другое, сему подобное (Мар. 7, 8). Это преданіе (галахическое), которое Господь называеть не даромь человическихь, т. е. уже не имившимь для себя библейскаго (божественнаго по происхожденію) основанія, а измышленнымь выступившими въ качестві учителей народа по окончаніи ряда пророковь Божіихь послиційнными книжниками (софермиь) и составляеть содержаніе Талиуда, а частію и Мидрашоть (гді заключается главнымь образомь гаггадическое преданіе).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Въ самомъ дѣлѣ, что повидимому, можетъ бить убѣдительнѣе, какъ не эти обильныя и сплошимя сопоставленія съ случаямијНово-Завѣтной цитаціи и толкованія подобныхъ же случаевъ изъ Талмуда, Мидрашотъ и пр., которыя читаемъ въ вышеупомянутыхъ трудахъ Линтфута, Шоттиска и ихъ продолжателей?

нія послъдняю по памятникамъ древне-іудейской письменности. Нелегка для выполненія эта задача уже потому, что приходится имѣть дѣло большею частію съ малоразработанными и однако же многочисленными и разнообразнѣйшими по харавтеру содержанія и по языку памятниками означенной письменности. <sup>20</sup>) Еще болѣе нелегка она потому, что не только въ нашей русской, <sup>21</sup>) но и въ западной богословской литературѣ эта область является мало разработанною. Есть много трудовъ по исторіи іудейства внѣшней и внутренней <sup>23</sup>), но они только стороною касаются спеціально интересующаго насъ предмета. Есть труды по исторіи собственно новозавѣтнаго періода и при томъ опять какъ со стороны внѣшней, такъ и болѣе важной для насъ внутренней. <sup>23</sup>) Есть изслѣдованія о взаимоотношеніи ме-

<sup>30</sup>) Не даромъ Вюкше говоритъ, что онъ почти десять лѣтъ занимался разработкою этихъ памятниковъ (собственно Талмуда и Мидрашотъ). Гфрёреръ (Das Jahrhundert des Heils, I, V, Vorrede) говоритъ, что онъ тринадцать лѣтъ посвятилъ изучению ихъ. Конечно, не всѣ изъ этихъ памятниковъ одинаково трудни для изученія, но они очень разнообразны и многочисленны, какъ видно будетъ ниже изъ обозрѣнія ихъ.

<sup>11</sup>) Среціальнаго труда по рішенію этой задачи въ нашей русской литературѣ ми не встрѣчали. Стороною касающіяся предмета этой задачи изслѣдованія ми будемъ указывать, гдѣ это будетъ нужно.

<sup>99</sup>) Таковы: H. Ewald's "Gechichte des Volkes Jsrael, 7 Bde. 2 Ausg. Gottingen", 1850-1859; Jost, "Geschichte der Israeliten seit der Zeit der Maccabäer bis auf unsre Tage nach den Quellen bearbeitet." Th. 1-9, Berlin, 1820-1828; Grätz, Geschichte der Iuden von den ältesten Zeiten bis auf die Gegenwart. " B. III. Leipzig, 1863; B. IV, Berlin, 1853; J. Derenbourg, Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine, d'après les Thalmuds et les autres sources rabbiniques. Paris, 1867. D. Gassel, Lehrbuch der jüdischen Geschichte und Literatur. Leippzig, 1879. Ha pycскомъ языкъ переводные труды или передъланные съ иностранныхъ; "Исторія Іудеевъ со времени упадка племени Маккавеевъ до IV въка" Капефила въ пер. Пулоечна. Спб. 1846; "Религіозныя секти Евреевь оть паденія Іерусалима до нашихъ временъ" и пр. но Госту. Москва, 1864, Б. Л. Селаяя. "Исторія еврейскаго народа отъ заключенія Библін до исхода Гаоновъ". Ч. П. Варшава, 1872. "Посл'ядніе дни Іерусалима" De Сольси, перев. Кустодіева. Москва, 1875; и ивк. др. Изъ самостоятельныхъ трудовъ можно указать развѣ на двѣ статьи: "Состояніе просвъщенія у Палестинскихъ Іудеевъ въ послёдніе три въка передъ Р. Хр." Ананьинскаю въ Тр. Кіев. Д. Ак. за 1865 г. Ч. 2, стр. 393-446 и "Египетскіе Іулен" М. Каринскаю въ Хр. Чт. за 1870 г. Ч. 2, стр. 121-163 н ч. 3, стр. 398-461.

<sup>28</sup>) CDAA OTHOCATCS: A. Ighpēpepa: "Kritische Geschichte des Urchristenthums. I Band. Philo und die alexandrinische Theosophie oder vom Einflusse der judischägyptischen Schule auf die Lehre des Neuen Testaments." Stuttgart, 1831. II Band. Das Jahrhundert des Heils." Stuttg. 1838; F. W. Carove, "Vorhalle des Christenthums oder die letzten Dinge der alten Welt" etc. Jena, 1851; J. A. B. Lütterbeck, "Die neutestamentlichen Lehrbegriffe oder Untersuchungen über, das Zeitalter der Religionswende, die Vorstufen des Christenthums und die erste Gestaltung desselben" etc. Mainz, 1852, J. J. Döllinger "Heidenthum und Judenthum. Vor halle zur Geschichte des Christenthums." Regensburg, 1857; M. Schneckenburger,

1

жду Ветхимъ Завётомъ и Новымъ, о новозавётномъ отношеніи (о цитацій и толкованій) къ Ветхому Завёту<sup>24</sup>). Но весьма мало находимъ изслёдованій собственно объ іудейскомъ отношеніи къ Ветхому Завёту и спеціальнёе—объ іудейскомъ толкованіи послёдняго, если не считать нёкоторыхъ незначительныхъ статей, помёщенныхъ въ періодическихъ изданіяхъ или въ энциклопедіяхъ<sup>35</sup>). Даже такіе труды какъ Гириябельда "Der Geist der talmudischen Schriftauslegung

"Vorlesungen über neutestamentliche Zeitgeschichte" (herausgegeb. von Th. Cohlein). Frankf. a. M. 1862; A. Hausrath, "Neutestamentliche Zeitgeschichte." Th. I. Heidelberg, 1868; Th. 2—3. 1872—73; K. A. Mensel's, "Religion—und Staats idee in der vorchristlichen Zeit" etc. (herausg. von H. Wuttke). Leipzig, 1872; E. Schürer, "Lehrbuch der Neutestamentlichen Zeitgeschichte," Leipzig, 1874. n utwor. xp.

24) R. Eckermann's "Theologische Beiträge" B. 1-2: "Erklärung der merkwürdigsten Stellen des N. T., worin das A. T. angeführt oder erklärt wird». Altona, 1794-1795; Döpke's "Hermeneutik der neutestamentlichen Schriftsteller." Leipzig, 1829; A. Th. Hartmann, "Die enge Verbindung des A. T. mit dem Neuen aus rein biblischem Standpunkte entwickelt." Hamburg, 1831; A. Tholuck, "Das Alte Testament im Neuen Testament. Ueber die Citate des A. T. im N. T." etc. 6 Aufl. Gotha, 1868; E. Haupt, "Die alttestamentlichen Citate in der vier Evangelien erörtert." Colberg, 1871; E. Böhl; "Die alttestamentlichen Citate im Neuen Testament." Wien, 1878 и др. Также жунальныя статьи: вь Ейхнорновой "Allgemeine Bibliothek der biblischen Litteratur", B. 2. S. 947-1019: "Ueber die Citationen des A. T. in Evangelien und der Apostelgeschichte;" B. V. S. 420-430: "Ueber die Akkommodationen im Neuen Testament" # gp.; Bb "Theologische Studien und Kritiken," 1835, S. 441-461: "Ueber die dogmatische Benutzung alttestamentlicher Aussprüche im N. T. von Bleek;-1854, S. 787-851: "Das Alte Test. in den Reden Jesu" von V. Lechler:-1866, S. 7-52: "Ueber doppelten Schriftsinn," von H. Schulz; BL Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, herausgeg." von A. Hilgenfeld, 1879, SS. 18-66. 171-223. 273-312: "Das Alte Testament im Johannes Evangelium," von A. Thoma. Въ нашей литературѣ лешь не многія, касающіяся этого предмета илсявдованія, каковы: Тёнь и тёло или ветхозавётныя прообразованія и новозавѣтная истина" въ Христ. Чт. за 1842 г. ч. 4 стр. 147-165; "О прообразовательвоих синсле Св. Писанія" въ Прибав. къ Твор. Св. Отц. за 1846 г. т. 4, стр. 503-520; С. К. Смирнова: "Предизображение Господа нашего Інсуса Христа и Его церкви въ Ветхомъ Завётѣ." Москва, 1852 и нѣк. др., срав. также наши статьи: "Бритическое разсмотруние особенныхъ, более важныхъ случаевъ новозавитной цитація и толкованія" и пр. въ Чт. въ Общ. люб. д. пр. 1879 г. мартъ и "Новозавѣтное толкованіе В. Завѣта" въ томъ же журналѣ за 1879 г. ноябрь и 1880: іюнь и сентябрь. Въ этомъ, какъ и въ предшествующихъ двухъ примёчаніяхъ, мы указываемь только тё изслёдованія, которыми мы сами пользовались въ настоящемъ своемъ трудъ.

<sup>93</sup>) Такъ напр. "Geist und Werth der altrabbinischen Schriftauslegung" von Welte, in der "Tübing. Theol. Quartalschrift," 1842, S. 19—58; цитованной выше (примъч. 3) статьи Гейдениейма, которая собственно представляеть собов переводъ изъ Мидрапъ Тегиллинъ, съ небольшинъ предисловіемъ переводчика; касающихся того же предмета статей: Пресселя "Rabbinismus" in Herzogs Real—Encyklopädie, B. XII, S. 470—487 (1860);— Штейнинейдера "Judische Literatur" въ "Allegemeine Encyklopädie" von Ersch und Gruber, II Sect. B. 27, S. 357—471 и др.

der Bibel 1 Th. Halachische Exegese. Atheneum in Berlin, 1840. 2 Th. Haggadische Exegese. Berlin 1847; Франкеля "Ueber den Einfluss der palästinischen Exegese auf die alexandrinische Hermeneutik". Leipzig, 1851; Зинфрида "Philo von Alexandria, als Ausleger des Alten Testaments" etc. Iena, 1875 и нък. др., 36) которыми мы пользовались въ своемъ изслёдованіи, только по частямъ обнимаютъ предметъ нашего изслёдованія. А между тёмъ намъ, согласно вышесказанному относительно задачи этого изслёдованія, предстоить: 1) сдёлать обозрѣніе асточниковъ для сужденія о древне-іудейскомъ толкованія Ветхаго Завёта, при чемъ болёе всего мы должны будемъ обратить внимание на ифсто и время ихъ происхождения, а также и на отношепіе ихъ къ ветхозавѣтнымъ Свящ. Писаніямъ; 2) въ самой характеристикѣ этого толкованія, различающагося, какъ А, іудео-палестинское и Б, іудео-александрійское, прослёдить возникновеніе, условія, а равно всё фазисы и формы развитія того и другаго толкованія до облика, въ какомъ они представляются въ христіанскій періодъ, изобразивши и самый этотъ обликъ. Конечно, этимъ рѣшается только часть общей задачи. Дальнъйшее изслъдование должно было бы представить таковую же характеристику новозавѣтнаго толкованія В. Завѣта 17), и тогда вполнѣ было бы ясно, на сколько справедливы мижнія ученыхъ о томъ, что это толкованіе есть только продукть іудейскаго толкованія. Но мы на настоящій разъ довольствуемся рёшеніемъ лишь первой части общей задачи, въ увёренности, что мы сдёлаемъ самое большее, труднёйшее и важнёйшее для научнаго ръшенія этой задачи, если сколько нибудь удовлетворительно выполнимъ означенную часть всего дёла.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Такъ напр. много служившіе къ освіщенію пути нашего изслідованія ученые труди: *Цумиа* "Die Gottesdienstlichen Vorträge der Juden, historisch entwickelt." Berlin, 1882; *Гейнера* "Urschrift und Uebersetzungen der Bibel in ihrer Abhängigkeit von der innern Entwickelung des Judenthums. 1857, Breslau. Nicolas (Michel), "Des doctrines religieuses des Juifs pendant les deux siècles antérieurs à l'ére chrètienne. Paris, 1860 и другія сочиненія, которыя будуть указываемы въ своихъ містахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Новозавѣтное толкованіе Ветхаго Завѣта будетъ составлять предметъ особабо нашего изслѣдованія, начало котораго уже напечатано въ "Чтеніяхъ въ Общ. Люб. Дух. Просв." за 1879 г. ноябрь, стр. 385—408;—за 1880 г. іюнь, стр. 603— 629 и сентябрь стр. 189—229.

### Источники для сужденія объ іудейскомъ толкованіи Ветхаго Завѣта <sup>1</sup>).

Источниками для сужденія объ іудейскомъ толкованіи Ветхаго Завъта могутъ служить (отчасти): 1) Александрійскій переводъ Библіи Ветхаго Завъта, извъстный подъ именемъ греческаго LXX толковниковъ; 2) ветхозавътныя неканоническія книга, каковы: книга Премудрости Іисуса сына Сирахова; книга Премудрости Соломоновой; книги Маккавейскія и др; 3) ветхозавътные апокрифы: 3-я книга Ездры, книга Эноха, Псалмы Соломона; 4 Маккавейская, Апокалиисисъ Варуха, Вознесеніе Моисея, книга Юбилеевъ и нѣкот. друг.; 4) Самыя новозавътныя Священныя Писанія; (главнымъ образомъ:) 5) арамейскія Таргумы; 6) Мидрашотъ; 7) Талмудъ; сочиненія іудеевъ: 8) Іосифа Флавія; 9) Филона и 10) другихъ, напр. Аристовула, Аристея, Іезекіиля, равно также нѣкоторыя и другія произведенія іудейской письменности ближайшаго къновозавѣтному періоду времени.

1) Александрійскій переводъ Библін Ветхаго Завѣта, извѣстный подъ именемъ греческаго перевода LXX толковниковъ или просто LXX, названъ такъ потому, что согласно извѣстному сказанію Аристея<sup>в</sup>), передаваемому потомъ и другими древними учеными іудеями—Филономъ, Флавіемъ и христіанскими писателями—св. Іустиномъ Философомъ, св. Епифаніемъ и др. <sup>в</sup>), онъ сдѣланъ былъ въ Алек-

<sup>1</sup>) Литературу предмета мы будемъ указывать въ надлежащихъ случаяхъ. Между прочимъ довольно цёльное обозрёние са можно видёть у Шюрера въ цит. соч. его стр. 19—55. Но здёсь конечно и не могли быть разсмотрёни всё тё источники, которые намъ должно обозрёть.

<sup>9</sup>) Мы разумžенъ извёстное письмо неизвёстнаго александрійскаго іудея, сиривающагося подъ греческимъ именемъ Аристея въ брату его Филократу; тексть этого инсьма, бывшій у насъ подъ руками, помѣщенъ въ исяѣдованіи Van-Dale "Dissertatio super Aristea de LXX interpretibus" etc. pag. 231—333. Amstelaedami, 1705.

\*) Филонъ въ травтатѣ: "De vita Mosis," Iib. II, pag. 509 sqq. Coloniae, 1618;

I.

сандрін (въ Египтв) семидесятью (или точнве семидесятью двумя) еврейскими книжниками. вызванными изъ Палестины по желанию царя Птоломея Филадельфа (285-246 до Р. Хр.) при первосвящениивѣ Іерусалинскомъ Елеазарѣ. По этому сказанію, особенно въ томъ видь, въ какомъ передаютъ его упомянутые христіанскіе писатели, выходить такимъ образомъ, что а) 70-ю толковниками переведены всъ книги Св. Писанія Ветхаго Завѣта и б) хотя этотъ переводъ сдѣланъ былъ и въ Александріи, но палестинскими книжниками, слёдовательно происхождениемъ своимъ обязанъ палестинской, а не александрійской почвё. Между тёмъ, помимо причинъ къ сомнёнію въ достовърности и даже подлинности самаго Аристеева сказанія вообще, 4) не маловажныя причины заставляють сомнѣваться именно въ достовърности настоящихъ данныхъ Аристеева сказанія. И а) по сказанію Аристея, всё 70 (или 72) переводчиковъ только послё взанинаго соглашенія одобряли ту яли другую часть перевода какъ вполнѣ удовлетворительную для надлежащаго употребленія и пользованія <sup>5</sup>) и слёдовательно переводъ долженъ быль бы обладать существенно важнымъ достоинствомъ — единствомъ въ своихъ качествахъ и свойствахъ. А между тъкъ переводы отдъльныхъ внигъ Св. Писанія весьма разнятся между собою. Съ особенною тщательностію составленъ переводъ важнѣйшей, по тогдашнему понятію Іудеевъ, части Библін-Пятокнижія Монсеева; равнымъ обравомъ хорошо переведена книга Притчей. Далеко хуже и съ меньшимъ знанісмъ языка подлинника переведены историческія книги: Іисуса Навина, Судей, Русь, 4 книги Царствъ, 2 книги Паралипоменонъ, Ездры, Неемін и Есонрь. Книги 4-хъ большихъ и 12-ти малыхъ пророковъ, Іова, Екклезіастъ и особенно Псалиы переведены въ большей части случаевъ очень неудовлетворительно. Такое обстоятельство вовсе не говорить въ пользу того, чтобы переводчики всёхъ книгъ Св. Писанія были одни и ть же, единодушно ободрявшіе переводъ по ча-

*I. Флавій* въ "Antiquitt. lib.XII, 2; *Іустикъ Философъ* въ I Апол. гл. 31 н Увѣщ. къ Елине. гл. 13; св. Епифаній въ "De mens. et pond. 3. 6.9—11; ср. также напр. св. *Ирикея* "Прот. ер." III, 21; *Клим. Ал.* Strom. 1, 22; *Евсевія* п. ист. У, 8 н др.

<sup>4</sup>) Смотр. изложение этихъ причинъ между прочимъ и изъ области нашей богословской литератури въ статъй *Н. А. Елеонскачо*: "Свидительства о происхождения перевода LXX и степень ихъ достовирности," помищенной въ "Чт. Общ. люб. д. просв." за 1875 г. ч. I стр. 3—47. Ср. также Кейля "Einleitung in d. A. T." S. 548—555. Lepzig, 1378; Блека "Einl. in. d. A. T." S. 571—578. Berlin, 1878; цитов. изсл. Van-Dale и др.

5) См. стр. \$27—828 текста письма въ цит. ислёдованія Van-Dale. А въ закирченіе переводчики сообща вислушали чтеніе записаннаго перевода въ присутствіи собраннихъ Іудеевъ Египетскихъ. См. тамъ же стр. 829. Это же передается и вочти всёми вишеуномянутыми древними мужами, съ большими или меньшими подробностями повторявшими разсказъ Аристея.

стямъ. Впрочемъ должно сказать, что самъ Аристей, а также Филонъ и Флавій говорять о 70-ти толковникахъ, какъ переводчикахъ только Пятокнижія, а относительно всёхъ остальныхъ книгъ Св. Писанія умалчивають. Упоминаніе о прочихъ внигахъ является добавленіемъ, сдѣланнымъ къ Аристееву разсказу вышепонменованными христіанскими писателями, и добавленіе это можно считать просто слёдствіемъ желанія придать тоже высокое значеніе переводу и остальныхъ внигъ Св. Писанія, какое въ Аристеевомъ письмѣ, у Филона и Флавія придается переводу Пятокнижія, или вообще-историческою погрѣшностію •). Такимъ образомъ остается пока относительно върнымъ въ сказанін о происхожденін перевода LXX то, что Пятокнижіе Моисеево переведено 70-ю толковниками, а переводъ остальныхъ внигъ Св. Писанія, -- должно предполагать, -- сдёланъ другими и при томъ поздивйшими переводчиками, такъ какъ о болве раннемъ, чёмъ при Филадельфё, переводё священныхъ книгъ съ еврейскаго на греческий языкъ намъ ничего неизвъстно. Но б) 70-ю ли толковниками, вызванными изъ Палестины совершенъ переводъ даже Пятокнижія Моисеева, не говоря уже объ остальныхъ книгахъ Св. Писанія, въ которыхъ одна неудовлетворительность знанія еврейскаго языка отрицаеть мысль о томъ, чтобы переводчиками были палестинскіе внижники, хорошо знавшіе еврейскій языкъ не только во все время до Р. Хр., но и въ христіанское время? Употребленіе въ переводѣ словъ мѣстнаго (именно египетскаго) происхожденія 7), характеръ изложения греческой рычи въ переводъ, особенно въ нъкоторыхъ мѣстахъ \*) и наконецъ нѣкоторыя внутреннія свойства, обличающія задатки философическаго направленія мысли въ переводчикахъ 9), н при томъ не исключая Пятокнижія, -- все это говоритъ за составителей перевода-не палестинцевъ, а александрійцевъ или, если и палестинцевъ, то довольно долго жившихъ въ Египтѣ 10).

7) ΤΑΚΟΒΗ СΙΟΒΑ: Χόνδυ (ΚΟΚΑΙЪ, ΚΡΥΜΚΑ, ЧΑШΑ) ΒΗΤ. 44, 2; ἀρτάβη (ΜΈΡΑ ΕΜ-ΚΟΟΤΗ) ИС. 5, 10; (βις (Ибнсъ, назвавіе птици) Лев. 11, 17, Втор. 14, 16; βύσσος (ВИССОНЪ-МАТЕРІЯ ДЛЯ ОДЕЖДИ) ИСХ. 25, 4; ПРИТ. 31, 22; ІЕЗЕК. 27, 7; ИС. 19, 9 И ДР.

<sup>5</sup>) Ми разумбень почти постоянно встрвуающуюся въ переводв округленность предложеній и періодовь въ отличіе отъ афористической, отривистой рачи подлинника, свойственной ему въ ряду другихъ памятниковъ семитической литератури, добавленія, измёненія въ отношепія къ тому же подлиннику и под. См. мапр. Бит. 1, 6. 8. 9. 11. 14 и т. д. Срав. впрочемъ въ объясненіе этихъ добавленій измёненій и под., нёкотория предположенія, висказанния на стран. 160—163 январской княжки "Чтеній въ Общ. люб. дух. просв." за 1878-й г.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) "Іустинъ, безъ соннёнія, не хотіль обмануть (читателей его сочиненій), но онъ могъ быть обманутъ" (ходившими въ народі сказаніями о переводі LXX), говоритъ высокопр. мнтрополитъ *Филарет*ъ въ "Начертанін Церк.-бибя. исторіи" (стр. 565 приміч.) относительно другихъ подробностей сказанія Іустина о переводі LXX; но эти слова приложним и въ настоящему случар.

Этоть же выводъ подтверждается и твиъ соображениемъ, что во время Птоломея Филадельфа, при современникахъ его изъ Селевкидовъ-Антіохѣ Сотерѣ (282-261) и Антіохѣ Өеосѣ (261-246), эллинизація палестинскихъ Іудеевъ еще не могла быть на столько успѣшна, особенно же между книжниками 11), чтобы произвести изъ ннхъ хорошихъ знатоковъ греческаго языка въ это время и такимъ образонъ сдёлать ихъ достаточно способными быть переводчивами Библін (или даже только Пятокнижія)<sup>19</sup>). Далеко не то было въ отношении къ Іудеямъ египетскимъ. Удаленные отъ центра гебраизма-Іерусалима и постоянно (задолго еще до Птоломея Филадельфа) вращаясь въ чисто греческой, основанной Александромъ Македонскимъ столицѣ Египта-Александріи, они вскорѣ же могли и даже принуждены были силою историческихъ обстоятельствъ усвоить себѣ какъ языкъ, такъ и направленіе духа населявшихъ ее Грековъ. Этого мало. Они постепенно стали забывать даже тотъ еврейскій (или арамейскій) языкъ, на которомъ они или ихъ предки говорили въ Палестинѣ, такъ что переводъ и Пятокнижія, а тѣмъ болѣе другихъ книгъ Св. Писанія былъ вызываемъ, безъ сомнѣнія, отчасти и этою потребностію, а не только что однимъ желаніемъ Птоломея Филадельфа-имъть въ своей библіотекъ кодексъ законовъ еврейскихъ, чѣмъ, по сказанію Аристея, вызванъ былъ переводъ Пятовнижія <sup>18</sup>).

Рёшивши такимъ образомъ вопросъ о мёстё происхожденія перевода LXX, мы должны еще рёшить—въ ближайшихъ интересахъ главной задачи нашего изслёдованія—вопросъ о времени его происхожденія. Относительно времени происхожденія Пятокнижія мы уже изъ предшествующаго могли вынести опредёленныя указанія и не смотря на то, что подлинность самаго письма Аристеева, дающаго эти указанія, справедливо подвергаются сомнёнію, мы не можемъ

<sup>9</sup>) Объ этихъ задаткахъ свойственнаго іудейству александрійскому философическаго направленія мисли переводчиковъ мы будемъ говорить обстоятельние въ своемъ мисть.

<sup>10</sup>) Строго говоря, конечно и александрійскіе Іуден били тё же палестинци по своему первоначальному принсхожденію, но ми разумѣе́иъ здѣсь особое, усвоенное Іудеями египетскими направленіе, котораго не замѣчалось въ то же время на почвѣ Палестини.

<sup>13</sup>) Вкорѣ ми увидних, какъ и въ какой мърѣ ваправлялась деятельность преемниковъ Александра Великаго (въ Сиріи и Палестинѣ) съ цёлію эллинизація полвластанхъ имъ Іудеевъ.

13) См. тексть письма по цитов. изд. стр. 234 и дал.

отказать въ върности самому факту, послужившему основою сказанія, переданному потомъ еще нёкоторыми ближайшими ко времени Филадельфа свидѣтелями-Іудеями: Аристовуломъ, Филономъ и Флавіемъ 14). А этотъ фактъ, важный для насъ въ настоящемъ случаѣ, тотъ, что Пятокнижіе переведено было при Птоломев Филадельфв, какъ бы переводъ ни совершился. Когда же были переведены остальныя вниги Св. Писанія? Что они переведены были послѣ Пятовнижія, объ этомъ мы имёли уже случай замётить выше. Но въ какое именно время? Отвѣтъ на это, хотя и приблизительно лишь рѣшающій вопросъ, находимъ въ предисловіч къ греческому переводу книги Нремудрости Інсуса сына Спрахова. Переводчикъ именно говоритъ, что прибывши въ Египетъ на тридцать восьмомъ году при царѣ Евергетѣ", онъ уже нашелъ тамъ переведенными съ еврейскаго на греческій не только Законъ (Пятокнижіе), но и пророчества и остальныя вниги Св. Писанія" (о убиоς хаі аї профутеїа хаі та доіта τών βιβλίων 18). Надобно замѣтить при этомъ, что подлинность этого предисловія не подлежить и не подвергается сомнѣнію. Вопрось теперь стало быть въ томъ, какъ понимать вышеприведенное выраженіе переводчика, указывающее на время его прибытія въ Египетъ. Въ выражении этомъ неясными представляются два пункта: а) что означаеть 38-й годъ, время ли жизни переводчика, его возрасть. или годъ царствованія Евергета? и б) какой здёсь разумёется Евергетъ, Птоломей ли третій, преемникъ Птоломея Филадельфа, царствовавшій отъ 246 до 221 г. предъ Р. Хр. или Птоломей седьмой, называемый иначе у историвовъ Фискономъ и царствовавшій отъ 169 г. 162 въ качествъ регента и соправителя виъстъ съ младшимъ братомъ своимъ Филометоромъ, затѣмъ свергшій своего брата съ престола, но на очень незначительное время и послё того до 145 г. управлявшій только Ливією и Киреною, а съ 145 и до 116 года правившій всёмъ Египтомъ единодержавно? Первой вопросъ, судя по образу выраженія переводчика (є́ν үдр тю́ о'үдою́ хаі тріахостю́ є́тєї є́пі тоύ Еверує́тов βаισλέως), можеть быть решень и въ ту и въ другую сторону равномърно. Серьезнъе второй вопросъ. Птоломей III Евергетъ царствовалъ 25 лётъ, а Птоломей VII Фисконъ, повидимому, 44 года, и стало быть, какъ будто, естественнѣе всего рязумѣть въ настоящемъ случав послёдняго, а не перваго Птоломея, съ чёмъ согласно было бы и указание года (38) прибытия переводчика въ Египетъ. Такъ и разумѣють многіе ученые Запада, а за ними нѣкоторыя и наши богословы, какъ напр. переводчикъ книги Премудрости Іисуса сына

<sup>14)</sup> Cpas. Ecassda "Geschichte des Volkes Israel." B. IV. S. 282-283. Göttingen, 1852.

<sup>15)</sup> Cm. crp. 387 H34. Opuve: "Libri apocryphi Veteris Testamenti". Lipsiae, 1871.

Сирахова съ гречесваго на русскій съ "кратникъ объясненіемъ" (Сиб. 1859) въ примъчания въ переводу "предисловія" (пролога), стр. 11 н г. Ананьинский въ статьв: "Состояние просвещения у налестнискихъ Іудеевъ въ послъдние три въка предъ Р. Хр.", помъщенной въ Тр. Кіев. Д. Ак. за 1865 г., ч. II, стр. 433-434 прим. Но а) имя Евергета въ собственномъ смыслъ и современниками и историками ирилагалось только въ Птоломею III, а Птоломея VII, по свядётельству историковъ, только льстецы называли Евергетонъ, а александрійцы называли его, въ претивоположность этому, даже Какергетонъ; у историковъ же онъ обыкновенно встрачается съ имененъ Фискона; (CDAB. HAHD. Ios. Antiquitt. lib. XII, cap. 4: 11; XIII, 9, 3 H gp.) б) строго говоря и Фисконъ царствовалъ не 44 года, а только 29 лёть, какъ видно изъ вышесказаннаго, и историки годы его царствованія считають со времени его единодержавія, а не со времени регентства; в) если бы въ вышеупомянутомъ выражении опущена была частица елі, тогда необходимо было бы изыскивать способы къ объяснению года царствования царя, а въ настоящемъ случав въ этонъ нёть надобности и такимъ образонъ 38 годъ будете годомъ жизни нереводчика, а Евергеть имя Птолонея III, собственно такъ называвшагося. А въ связи съ этемъ улсиятся и другія историческія указанія книги Інсуса сына Сирахова: напр., первосвященникъ Снионъ, восхваллений въ вниге (гл. 50) будетъ тёмъ достохвальнымъ Симономъ Праведнымъ, который былъ послёднимъ мужемъ Великой Синагогии первосвященствоваль отъ 310 по 291 г. Серьезиве разсмотрѣнъ настоящій вопросъ въ упомянутой статьё: "Свидѣтельства о происхождении перевода LXX и степень ихъ достовърности", пом'вщенной въ "Чт. въ об. люб. дух. просв." за 1875 г. стр. 40-44. Срав. также Поспъхова "Книга Премудрости Соломона" и пр. стр. 235-240 примъч. Кіевъ, 1873.

Итакъ, согласно разсмотрѣнному свидѣтельству, оказывается, что всѣ кнаги Св. Писанія переведены въ незначительный промежутокъ времени въ 3 вѣкѣ до Р. Хр., въ крайнихъ границахъ 285 — 221 годовъ этого вѣка <sup>16</sup>). Съ такимъ опредѣленіемъ времени въ полномъ согласіи является и то обстоятельство, что многія изъ неканоническихъ, апокрифическихъ и другихъ до-христіанскихъ нроизведеній іудейской (собственно іудео александрійской) письменности имѣютъ то или другое отношеніе къ каноническимъ книгамъ Ветхаго Завѣта уже прямо въ виду перевода LXX, а между тѣмъ нѣкоторыя изъ нихъ въ до-христіанскій же періодъ времени успѣли заслужитъ всеобщее признаніе и уваженіе между Іудеями (александрій-

<sup>16</sup>) Cpas. *Ecuas* "Einleitung in d. A. T." S. 550 und 740 f.

скими <sup>17</sup>), а также употребленіе, будучи цитуемы въ древнѣёшихъ (частію до-христіанскихъ памятникахъ той же письменности <sup>18</sup>). А для всего этого недостаточно было бы времени, если бы періодъ царствованія Фискона признавать временемъ происхожденія перевода LXX.

Со времени появленія своего, переводъ LXX для Іудеевъ египетскихъ замвиилъ еврейскій подлинникъ и въ общественномъ и частномъ унотреблении и сталъ пользоваться такимъ же уважениемъ. какъ и подлинникъ <sup>19</sup>). Со времени Ирода Великаго (+ 4 г. по Р. Хр.), когда эллинизація Іудеевь палестинскихь, замедленная было (но неостановленная) въ своемъ прогрессивномъ движения въ эпоху Маккавеевъ, опять усилиза свои дъйствія, переводъ LXX сталь входить въ употребление и между палестинскими Іудеями, не говоря уже объ Іулеяхъ эллинистахъ, жившихъ въ Малой Азін. Грепин и др. Флавій пользуется ветхозавётнымъ текстомъ обыкновенно по переводу LXX, хоты по всему замётно, что онъ имёль въ виду и подлинникъ. О Филонъ нечего и говорить: онъ (по причинъ плохагознанія еврейскаго языка) и не могъ пользоваться подлинникомъ. Новозавѣтные священные писатели въ большей части случаевъ своей цитапін также пользуются этимъ переводомъ 90). Въ эллинистическихъ синагогахъ въ это время и самая Библія читалась въроятно по переводу LXX <sup>91</sup>). Послѣ разрушенія Іерусалима и храма при Веспа-

17) Такъ напр. книга Премудрости Соломоновой, 2-я книга Ездри, книга прор. Варуха и др.

18) Такъ изъ 2 Макк. книги, цитующей ветхозавѣтныя мѣста по переводу LXX (Сн. напр. 2 Мак. 7, 6 съ Втор. 32, 36 и др.) заимствуеть часть своего содержанія 4 Макк. винга; по 2 книгѣ Ездры, составляющей собою почти въ полномъ объемѣ компиляцію изъ подлежащихъ частей 2 Парал., 1 Ездры и Нееміи по переводу LXX, ведетъ свое повѣствованіе о временахъ вавилонскаго плѣна и освобожденія Іудеевъ отъ него историкъ Іосифъ Флавій.

19) Cp. Ousona "De vita Mosis," lib II. pag. 510.

Э) Подробнѣе и обстоятельнѣе объ этомъ мы будемъ говорить въ особомъ наслѣдованіи о новозавѣтной цитаціи. На настоящій разъ достаточно принять ко ввиманію слѣдующія цитати въ Новомъ Завѣтѣ изъ Ветхаго: Ме. 4, 4 изъ Втор. 8, 3;—ст. 7 изъ Втор. 6, 16;—5, 21 изъ Исх. 20, 13;—ст. 27 изъ Исх. 20, 14;—ст. 38 изъ Исх. 21, 24;—ст. 43 изъ Лев, 19, 18;—9, 13 и 12, 7 изъ Исх. 20, 14;—ст. 14—15 изъ Ис. 6, 9—10;—10, 4 изъ Быт. 1, 27—21, 13 изъ Ис. 56, 7 и др., Іоан. 2, 17 изъ Ис. 69, 10;—10, 34 изъ Пс. 82, 6 и др.; Дѣян. 1, 20 изъ Пс. 109,8;—2, 25—28 изъ Пс. 16, 8—11 и др.; Іак. 2, 8 изъ Лев. 19, 18 и мн. др.

<sup>31</sup>) Сравн. Блека Einl. in. d. A. T. S. 578. Berlin, 1878. Вообще въ Мишић и даже Гемарћ есть мѣста, въ которихъ дозволяется переводить Библію между прочниъ и на греческій языкъ, что объясняется въ Гемарѣ тѣмъ, что по Писанію (Быт. 9, 27) Іафетъ т. е. красота—языкъ Іавана (греческій), долженъ билъ вселиться въ шатры Симови. См. Блека цит. соч. стр. 578—579. Что у Іудеевъ эллинистовъ даже въ самой Палестинѣ переводъ LXX билъ въ общественномъ упосіанѣ, а потонъ Адріанѣ—въ іудействѣ налестинскомъ виѣстѣ съ реавціею противъ христіанства и всего иноземнаго, началась реакція и противъ перевода LXX: ревнителями строгаго іудейства онъ изгоняемъ былъ изъ общественнаго употребленія (въ синагогахъ)<sup>32</sup>). Но такъ какъ въ то же время эллинизація Іудеевъ, особенно въ другихъ внѣ-налестинскихъ странахъ такъ была общирна по своему объему и своимъ дѣйствіямъ, что все-таки же ощущалась самая настоятельная потребность въ греческомъ переводѣ Библін, то и возникли во 2 и 3 вв. переводы Акилы, Феодотіона и Симмаха. Въ средѣ же строгаго палестинскаго (также сирійскаго и вавилонскаго) не эллиньзированнаго іудейства постоянно былъ въ общественномъ и частномъ употребленія еврейскій кодексъ Библін съ арамейскими таргумами на него <sup>32</sup>).

Значеніе перевода LXX для характеристики іудейскаго (и именно іудео-александрійскаго) толкованія нёсколько видно уже изъ предшествующаго, показавшаго намъ, что во многихъ иёстахъ этотъ переводъ а) преслёдуетъ не столько буквальную передачу текста подлинника, сколько расширеніе или измёненіе текста унаслёдованныхъ тѣмъ или инымъ путемъ воззрёній и пониманія его и б) какъ въ этихъ воззрѣніяхъ и пониманіи, такъ и въ самомъ изложеніи своемъ отражаетъ на себѣ слѣды именно іудео-александринизма, съ его характеристическими особенностями въ направленіи. Въ дальнѣйшемъ мы еще болѣе и яснѣе увидимъ это.

2) Ветхозавётныя неканоническія <sup>21</sup>) книги всё вообще суть произведенія іудейскія, возникшія уже по заключенія канона св. книгъ В. Завёта въ послёплённый періодъ исторіи Евреевъ, именно въ 4—1 вёкахъ до Р. Хр. Часть ихъ возникла на почвё Палестины, а

2\*

требленія, это частію можно видѣть взъ Іерусалим. Гемары Sota f. 21, 2, а частію изъ сочиненій христіанскихъ апологетовъ, какъ напр. св. Густина I апол. гл. 72, *Тертулліана*, Apolog. с. 18 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) На эту реакцію указываеть защита его со стороны христіанскихъ апологетовъ (*Іустинъ*, особенно въ Разговоръ съ Трифоновъ, *Ириней* и др.). А что онъ изгоняемъ быль строгими ревнителями іудейства изъ синагогальнаго употребленія, на это указываеть какъ эта самая реакція, такъ и еще 146-я новелла Іустиніана.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Чтобы убѣдиться въ этомъ, достаточно прочесть почтеное ислѣдование Цунца: "Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden, historisch entwickelt". Berlin, 1832.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Кромź славянскаго и русскаго текста неканоническихъ книгъ, греческій текстъ ихъ у насъ былъ подъ руками въ изданіи О. F. Fritzsche, озаглавленномъ: "Libri apocryphi Veteris Testamenti graece." Lipsiae, 1871. Изслёдованія же и комментаріи на нихъ, которими ми пользованись въ своихъ сужденіяхъ о времени и мъстѣ происхожденія ихъ, о характерѣ и пр. ми будемъ указывать въ подлежащихъ мѣстахъ. Въ настоящемъ случаѣ ми укажемъ только на статью: "Apokryphen des A. T." помѣщенную въ "Real-Encyklopädie" von Herzog. B. I SS 496-511. Leipzig, 1877.

часть на почнь александрійской. Кавъ тв, такъ и другія по своему содержанию, въ большей или меньшей мбрй, имбють то или другое отношение къ каноническимъ ретхозавётнымъ книгамъ и следова-. тельно-большее или меньшее значение для карактеристики іудейскаго пониманія, толковалія В. Завёта. Въ нихъ то прямо, съ опреділенною формулою цитація или не прямо и безъ всякой формулы цитеция, съ большею или меньшею точностию въ отношении въ цитуемому тевсту приводятся съ извёстною цёлію мёста изъ ветхозавётныхъ каноническихъ писаній 25), то представляется компиляція изъ этихъ писаній, съ совращеніенъ, или же распространеніемъ по объему вакой либо части содержанія ихъ \*\*), то идеть р'вчь о вавихъ либо ветхозавётныхъ лицахъ, предметахъ или собитіяхъ, о воторыхъ говорится въ ваноническихъ книгахъ съ болѣе или менѣе свеболнымъ изложениемъ, съ большимъ или меньшимъ распространеність разсказа о нихъ сравнительно съ пов'яствованісць кантъ канокическихъ 27), то представляется дальнъймое развитие и нъскольке своесобразное приложение къ жизни положений и правилъ встхозавътнаго закона, зиключающагося главнымъ образомъ въ Пятожнижім Монсеевонъ и болёе близвое въ правиланъ мудрести внигъ Соломоновыкь <sup>98</sup>); то навонець ветхозавѣтныя пенятія облекаются въ формы возврѣній философическихъ или вообще не библейскихъ \*\*). Не всѣ конечно изъ упомянутыхъ неканоническихъ кингъ имъютъ одинако-

<sup>55</sup>) CM. HARD. I MAK. 7, 16-17 HST IIC. 78, 2. 3;-2 MAK 1, 29 HST MCX. 15, 17; cpab. 2 Mak. 7, 6 c5 Brop. 32, 36, 2 Mak. 7, 8 c5 Br. 40, 34 g. HHC. 9, 15 g. 14, 10; 2 Hap. 6, 41 g. 3 Hap. 5, 9-14 (cH. CHP. 47, 13 H g.); 8, 5. 62 g. 2 Hap. 7, 1;-2 Mak. 2, 11 c5 Jeb. 10, 16 H g. 3 Mak. 1, 11-12 cp. c5 Mcx. 30, 10 H Jeb. 16 rg. Tob. 2, 6 c5 Am. 8, 10: Tob. 8, 6 c5 Eht. 2, 18; Tob. 13, 16-17 c5 Mc. 54, 11-12; Tob. 13, 2 c5 I Hap. 2, 6. 7. 8; Br. 32, 39 H gp.; Tob. 13, 4 c5 Br. 82, 3. 6; Tob. 13, 3 c5 Hc. 104, 1; I Hap. 16, 8; Mc. 12, 4 H gp. Iygbeb 8, 26 c5 Eht. 22, 1 H g.; 24, 50; rg. 29-31; Iyg. 9, 2 c5 Eht. 34, 1; Iyg. 16, 1 H gal. c5 Hc. 149, 1. 3; 150, 3-5 H gp.

<sup>36</sup>) Какъ компиляцію и сокращеніе см. въ особенности 2 кн. Ездры по отношенію ко 2 Пар. 85 и 86 гл. І Евд. 1; 2, 1-4, 5. 7-24; 5, 1-10, 44; Несм. 7, 38-8, 13; въ извістной мірі тоть же характерь имість и кн. Варуха; наобороть, раскространеніе содержанія является напр. въ посланіи Іерем. по отношенію въ Іер. 19, 1-16; иїсколько подобное же въ 8 добавленіи въ кн. пр. Дан. по отн. въ Дан. 6.

<sup>27</sup>) См. начр. Смр. 44—49 гл.; 1 Макав. 2, 51—60; 2 Маккав. 1, 2. 18 и дал. 2, 1—13 и др. 3 Маккав. 2, 3 и дал. 3, 6 и дая. 2 Ездри ср. съ 2 Пар. гл. 35 и 36, съ 1 Езд. и Неемін-

<sup>28</sup>) Такой характеръ вообще видерживають въ особенности кинги: Премудрости Інсуса смна Сирахова и Премудрости Соломоновой.

<sup>39</sup>) Особено замѣтно это на книгѣ Премудрости Соломоновей, о чемъ будетъ сказано въ свое время. Все это въ извѣстномъ смислѣ есть уже истолкованіе даннаго букрально въ каноническихъ книгахъ Ветхаго Завѣта.

вое значение для харавтеристиви імдейскаго толкованія. Но всё онё характернаують собою послёплённую эпоху іудейства со стероны внутренней жизни его. Всё онё суть произведенія духа этой эпохи, которая характеризуется вообще успленных внуманісих къ Св. Писанію. особенно въ закону, въ частности развитиемъ на почвѣ Палестины налахическию и назадического преданія, явившагося какъ истолкованіе, примпнение и далоннийшее развитие даннало въ Священнотъ Писании 20), на почвь Егнпта развитиенъ философическато направления въ отношении къ библейскому содержанию 31). Этниъ отчасти опредвялются признаки для указанія мёста происхожденія той или другой неканонической книги. хотя болье полное и точное определение места ихъ происхождения и стоить въ связи съ другами некаловажными условіями. Къ числу этихъ условій принадлежнтъ прежде всего языка неканойнческихъ книгь, разунбется первоназальный. Всё эти книге дошля до насъ ВЪ ГРОЧССКОМЪ ТОЕСТВ. НА ТАКЪ НАЗИВАСНОМЪ ХОГУЙ ОШАЕХТОС, СФОРИНровавшенся со времени завоеваний Алевсандра Македонскаго (въ 4 в. до Р. Хр.) изъ сліянія различныхъ діалектовъ греческихъ, съ преобладанісы накедонскаго (дорическаго) и аттическаго нарёчія. Но нвеоторыя наз нехъ несомнвено были первоначально написаны не на греческоиъ, а на еврейскоиъ или, точнве, на арамейскоиъ языкѣ, который со времени вавилонскаго плвна сталъ входить въ силу въ разговорновъ языкъ палестинскомъ, а въ эпоху Селевкидовъ и Маккавсевъ совершенно вытёсных изъ народнаго употребленія древнееврейскій языкъ, оставшійся съ твхъ поръ достояніемъ только ученыхъ. Такъ о книгъ Премудрости І. сына Сирахова санъ переводчикъ, внукъ автора, говоритъ, что она была написана первоначально на еврейскомъ языка зэ). О другихъ книгахъ ясное свидътельство въ пользу того же дають встрачающиеся въ нихъ въ большенъ или меньшень обилін гебранзмы <sup>88</sup>), какъ напр. о 1 Маккавейской, о

<sup>30</sup>) Подробнёе о возникновенія и развитіе галахи и гаггади съ доказательствами изъ наматниковъ іудейской насьменности послёмлённаго періода будеть изложено въ отдёлё объ іудео-палестинскомъ толкованія В. Завъта. Въ настоящее врема считаемъ необходимимъ лишь виаснить, что подъ галахою мы разумѣемъ вообще правила, законъ, а подъ гаггадою-равсказъ, исторію.

<sup>31</sup>) Болбе обстоятельное изложение этого направления въ связи съ историческими условиями для осто развития, съ надлежащими доказательствами изъ памятическими іудео-александрійской письменности будеть представлено въ отд'яле объ іудео-александрійскомъ толкования.

<sup>32</sup>) См. Пролотъ къ кн. Прем. І. с. Сирахова. Выражение έβραϊς:, употребјенное здѣсь, имѣетъ тоже значение, что и въ Новомъ Завѣтѣ (Іоанн. 5, 2; 19, 18. 17. 20; Дѣян. 9, 11; 16, 16 ср. также 2 Макк. 7, 8. 21. 27), т. е. на арамейскомъ или сиро-халдейскомъ языкѣ.

23) Мы разунтенъ здъсь въ собственномъ смыслъ гебранзии подлинника, влаю-

внигъ Іуднов и, пожалуй, Товить. Но большая часть ихъ написана на греческомъ хогуј диалехтос. Завоеванія Александра Македонскаго въ Малой Азін и Египтъ внесли греческое образованіе (виъстъ съ языкомъ) и въ покоренныя ниъ земли, нежду которыми была также Палестина, съ окружающими ее странами. Это было одною изъ главныхъ задачъ завоевательныхъ плановъ и действій Александра. Центроиъ всемірной торговли и образованности (эллинской) онъ сдёлаль основанный имь въ Египте городь Александрію, куда нежду прочимъ переселены были въочень значительномъ количествъ и палестинскіе Іудеи. Преемники Александра Македонскаго и въ Египтв (Птоломен) и въ Сиріи (Селевкиды, котерынъ большею частію подвластна была Палестина), въ вышеупомянутомъ отношения, довольно вёрно слёдовали политикъ Александра и старались, по возможности, элленизировать подвластныя имъ области, въ чемъ особенно прославился въ Спрін ближайшій преемникъ Александра Селевкъ Никаторъ (312-282). При немъ и его преемникахъ много настроено было въ Сиріи и Палестинѣ городовъ чисто греческихъ (Антіохія, Селевкія, Птолеманда и др.), было также много городовъ и съ туземнымъ населеніемъ, но огреченныхъ, каковы напр. въ Палестинъ были: Асвалонъ, Газа, Дора, Гадара, Гиппосъ и др. Іудеи волей не волей должны были знакомиться съ языкомъ пришельцевъ завоевателей, языкомъ греческимъ, а знакомясь съ языкомъ Грековъ, знакомились съ ихъ правами, обычаями, върованіями, убъжденіями и под. Въ эпоху Маккавеевъ мы уже въ самыхъ издрахъ юдаизма-въ Іерусалимѣ видных цёлую партію Іудеевъ, приверженныхъ къ эллинизму (ср. 2 Мав. 4, 7-15. 19. 22. 34 н др.), видимъ греческаго характера гимназію (2 Мак. 4, 9. 12 ср. 1 Мак. 1, 14) и под. Все это служить достаточнымъ ручательствомъ за то, что кожду Іудеяни Палестины много было такихъ, которые не только умвли говорить (ср. обивиъ рвчей во 2 Мак. 6 гл.), но и писать по гречески съ большпиъ или меньшимъ совершенствомъ. Преобладаніе стремленія въ возвращенію на почву отечественнаго закона я преданій въ эпоху владычества Маккавеевъ (Асмонеевъ) правда задержало на нъсколько времени (до временъ Ирода Великаго въ послѣдней половинѣ 1 в. до Р. Хр.) успѣхи элленизація палестинскихъ Іудеевъ, но не могло уничтожить и не уничтожило уже добытыхъ плодовъ этой эллинизаціи, которая нотомъ, съ Ирода Великаго, вновь усилилась въ Палестинѣ. Только со 2-го въка и далъе начинаютъ постепение исчезать или лучше па-

щіе на переводный языкъ, какъ это видно напр. въ переводъ LXX и въ новозавътн. Свящ. Писаніяхъ, а не гебранзим, заимствованиме уже изъ перевода LXX и встръчающіеся въ нъкоторыхъ неканоническихъ кингахъ В. Зав. какъ напр. въ кн. Варуха, во 2 кн. Евдри и др.

рализоваться другими вліяніями слёды этого вліянія въ Палестинё (но только въ Палеетинъ и еще странахъ Сиріи и Вавилона), что много зависѣдо и отъ настроенія главныхъ руководителей іудейства раввиновъ въ отношения въ христіанству. Что же касается до Іудеевъ алексанарійскихъ или вообще египетскихъ, то ихъ эллинизація совершалась вполнѣ безпрепятственно и притомъ съ такимъ успѣхомъ, что при первыхъ же Птоломеяхъ оказалось нужнымъ для нихъ, какъ мы видѣли выше, и самую Библію перевести на греческій языкъ. Виѣстѣ съ тѣмъ и образованіе греческое, даже философское пустило болѣе глубовіе ворни между египетскими Іудеями, нежели вавъ это было среди палестинскихъ Іудеевъ. Это доказываютъ собою всѣ произведенія іудео-александрійской письменности эпохи Птоломеевъ, а вѣнцомъ ихъ и какъ бы заключительнымъ звеномъ этихъ доказательствъ являются сочинения Іудея Филона. Риторическое искусство въ издоженія и филосифическій характерь содержанія являются отличительными чертами этихъ проязведеній, соотвётствуя настроенію и состоянію тогдашняго образованія александрійскихъ Грековъ. Въ связи сь этных характеристично и другое условіе, опредёляющее мёсто происхожденія неканоническихъ книгъ, это отношеніе ихъ къ нереводу LXX. Такъ какъ переводъ LXX въ до христіанское время въ Палестинѣ, какъ было замѣчено выше, не былъ въ употребления, тогда какъ между егппетскими Тудеями пользовался безусловнымъ уваженіемъ и общирнымъ употребленіемъ, то очевидно, что тѣ неканоническія вныги, которыя, какъ напр. книга Ездры, Варуха и др. обнаруживаютъ прямое пользование этимъ переводомъ, произошли не на іудео --палестинской а јудео-александрійской почвѣ. Это условіе еще болѣе подкрапляется тамъ обстоятельствомъ, что им не радко встрачаемъ въ неканоническихъ книгахъ заимствованія изъ В. Завѣта по переводу LXX даже съ уклоненіями послёдняго отъ подлинника <sup>34</sup>), чего не могло бы быть на іудео-палестинской почв' со стороны книжниковъ, которые одни только считали себя въ правъ издавать (и дъйствительно они только издавали) произведенія письменности, подобныя неканоническимъ писаніямъ, претендовавшія на всеобщее (между іудеями) къ себѣ вниманіе и уваженіе, согласно высказанному раньше о знанія ими языка подлинника. Нёкоторыя неканоническія книги имѣютъ и нѣкоторые особые частные признаки для опредъленія мѣста происхожденія своего. Таковы: предметъ содержанія и область совершенія описываемыхъ въ внигѣ событій (напр. 3 Мак.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Такъ напр. ср. 2 Ездры 1, 3: хухэтэх гээгэээ, төй Кээлээ съ 2 Пар. 35, 3: төй хухэсЭйула айтэээ, төй Кэріс (посвятить ихъ Господу, иежду твиъ какъ съ поддиввика нужно было бы перевести: (Левитамъ) посвященнымъ Господу, ср. также 2 Ездр. 1, 9 съ 2 Пар. 85, 9; 1, 13 съ 2 Пар. 35, 13 и др.

кн.), употребленіе мѣстныхъ (напр. египетскихъ) словъ и выраженій (напр. книга Премудрости Соломоновой) и др. Эти же признаки въ общемъ, хотя и съ меньшимъ удобствомъ, могутъ быть примѣнимы къ опредѣленію и времени происхожденія той или другой неканонической книги, если нѣтъ въ ней или прямаго (какъ въ книгѣ Премудрости Інсуса сына Сирахова) указанія на время происхожденія своего или другихъ, особыхъ какихъ-либо признаковъ, опредѣляющихъ это время.

Такъ—а) никакая книга ни на іудео-александрійской, ни на іудео-палестинской почвё не могла произойти на греческомъ языкё ранёе 3-го вёка до Р. Хр.: это понятно изъ вышеизложеннаго о развитіи эллинизаціи между Іудеями.

6) Никакая изъ внигъ произшедшихъ на іудео-александрійской почвѣ, имѣющая то или другое отношеніе къ переводу LXX не могла произойти ранѣе половины или даже послѣдней четверти 3-го вѣка, такъ какъ къ этому только времени относится окончаніе перевода на греческій языкъ всего Свящ. Писанія Ветхаго Завѣта.

в) Но никакая изъ книгъ неканоническихъ не могла произойти и позже первой половины перваго христіанскаго вѣка, такъ какъ ни одна изъ нихъ не имѣетъ ни малъйшаго указанія на величайшій переворотъ въ политической и религіозной жизни Іудеевъ, совершившійся въ теченіи третьей четверти этого вѣка (70 г.) т. е. разрушеніе Іерусалима и храма Римлянами; наоборотъ, большинство ихъ даетъ ближайшее указаніе на существованіе того и другаго. Къ тому же ведетъ и то, что нѣкоторыми изъ нихъ въ большей или меньшей мѣрѣ пользовался для своей Археологіи Флавій—писатель нослѣдней полевины 1-го вѣка по Р. Хр. Такимъ образомъ всѣ они по существу своего содержанія имѣютъ ветхозавѣтный (до-христіанскій) характеръ.

г) Само собою разумвется, что вниги, представляющія въ себв вакія-либо заимствованія изъ другихъ или указанія на содержаніе другихъ, предполагаютъ происхожденіе этихъ послёднихъ болёе раннижъ, нежели они сами.

д) Также и степень различія въ обнаруженіи вышеизложенныхъ элементовъ содержанія (филосефическаго, напр.) можеть служить мърою для опредъленія болёе или менёе ранняго происхожденія книги.

е) Вообще же, если нёть болёе или менёе точныхъ указаній на время происхожденія той или другой книги въ самой же книгё, трудно дать самое точное опредёленіе этого времени <sup>35</sup>), хотя мы сами

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) См. для этого вишенописнованныя ислёдованія о неканонических квигахь, напр. *Фриче и Гримма* (Leipzig., 1851. 1858. 1856), *Кейля* и др.; здёсь же ножно вид<sup>±</sup>ть, какая разница во ваглядахъ ислёдователей на время происхожденія кингь.

того убѣжденія, что самыя позднія изъ неканоническихъ книгъ по времени происхожденія должны были произойти никакъ не позже 1-го до-христіанскаго вѣка, такъ какъ, кромѣ вышесказаннаго, нужно было пройти болѣе или менѣе значительному времени отъ написанія ихъ, прежде чѣмъ они были приняты въ общее употребленіе и достигли того уваженія, какимъ пользуются уже въ І.мъ христіанскомъ вѣкѣ, какъ видно изъ сочиненій не только Флавія, но и ранѣе его жившаго...Филона, а частію и изъ новозавѣтныхъ Писаній <sup>36</sup>).

Въ виду всёхъ этихъ соображеній на іудео-палестинской почвё иронзшедшими мы считаемъ слёдующія неканоническія книги: а.) книгу Премудрости Інсуса сына Сирахова, произшедшую, согласно указанію переводчика <sup>37</sup>), въ иодлинникъ (еврейскомъ или арамейскомъ) въ концѣ 4-го или въ началѣ 3-го вѣка до Р. Хр., а въ греческомъ переводѣ—въ послѣдней половинѣ 8-го вѣка <sup>38</sup>); авторомъ ея былъ одинъ изъ послѣдней половинѣ 8-го вѣка <sup>38</sup>); авторомъ ской мудрости, о которыхъ у насъ еще будетъ рѣчь въ свое время.

6.) Книгу Товитъ, подобно книгѣ премудрости І. сына Сирахова, имѣющую дидактическій характерь по своему содержанію, можетъ быть имѣвшую также подобно этой книгѣ для себя еврейскій (арамейскій) подлинникъ <sup>89</sup>), но до насъ дошедшую на греческомъ языкѣ, съ котораго очевидно переведены всѣ остальные теперь существующіе древніе тексты ея (греческій, двойной латинскій—itala и vulgata, еврейскій и сирскій) и происшедшую вѣроятно ранѣе маккавейской борьбы, на которую въ ней нѣтъ ин малѣйшаго намока т. е. въ концѣ 8-го или въ началѣ 2 го вѣка до Р. Хр. <sup>40</sup>)

в.) Книгу Іудиеь 41), подобно предшествующимъ двумъ внигамъ,

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Срав. для этого статью А. И. Сперанскано: "Свидътельства новозав. свящ. Писателей о неканоническихъ книгахъ В. Завъта" и пр. въ "Христ. чтеніи" за 1881 г. №№ 11—12 стр. 683—709.

<sup>37)</sup> Сн. Прологъ его къ переводу книги.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) См. выше изложенное относительно времени происхождения греческаго перевода историческихъ книгъ Св. Писания В. Завѣта.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Это предноложение основывается на гебранзмахъ, которыми обилуетъ книга, вообще носящая палестинский характеръ. Ср. *Кейля* цит. соч. стр. 736.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Ср. Фриче, "Handbuch zu Apokryph." 2 Lief. S. 16; Кейля, Einl. in d. A. T<sup>4</sup>. S. 737. и др. По митию Есальда (Geschichte des Volkes Jsrael, B. 1V. S. 237. Göttingen, 1852), она на еврейскомъ языкт произошла еще даже въ періодъ персидскаго владичества, такъ какъ въ ней демонология является персидская. Но это еще не особо сильное доказательство: персидская демонология является въ Талиудъ еще въ болте общирномъ объемъ. Это было достояніемъ предавія, вопринятаго дъйствительно отъ Персовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) См. о ней обстоятельное изслёдованіе *Н. Дроздова* подъ заглавіемъ: "Историческій характеръ книги Іудиоь," Кіевъ, 1876.

написанную первоначально на еврейскомъ (арамейскомъ) языкѣ <sup>43</sup>) и по времени происхожденія своего относящуюся или въ эпохѣ Антіоха III Великаго (223—187) или въ эпохѣ его преемника Селевка Филопатора (187—176), но не позже <sup>43</sup>).

г.) 1-ю Маккавейскую книгу, также написанную первоначально на еврейскомъ (арамейскомъ) языкъ, но вскоръ же переведенную на греческій языкъ <sup>44</sup>) и происшедшую не позже послъдней четверти втораго въка до Р. Хр. <sup>45</sup>)

н д., Молитеу Манассии <sup>46</sup>), пибющую въ основанін. своемъ 2 Пар. 33, 11—13<sup>47</sup>) и обладающую всбии признаками до-христіанскаго происхожденія, хотя и не представляющую данныхъ къ точному опредбленію времени этого происхожденія <sup>48</sup>).

Въ виду тѣхъ же (вышеизложенныхъ) соображеній въ іудео-александрійской почвѣ по своему происхожденію должны быть отнесены остальныя неканоническія книги, и именно:

а) изъ учительныхъ книгъ:

А.) Книза Премудрости Соломоновой <sup>49</sup>). Чистый греческій языкъ вниги и задатки философическаго направленія въ содержанін

<sup>42</sup>) См. гебранзмы въ книгъ во 2, 17; 7, 18; 1, 16; 2, 18; 14, 19; 5, 18; имн. др. Въ иользу еврейскаго оригинала книги стоять *Фриче* въ Handbuch zu Apokryph. 2 Lief. S. 116. Leipz. 1853, *Кейл*о въ Einleit. in d. A. T. S. 728 и др.

<sup>43</sup>) Это предноложение вийеть въ основи своей взглядь, защищаемый въ вышецитованномъ изслидования г. Дроздова, т. е., что въ книги описывается не событие временъ Навуходоносора, а событие временъ Антиоха III Великаго. Для чего же нужно было бы скрывать лица подъ другими именами, если бы это событие было далеко прошедшее?

<sup>44</sup>) Уже въ греческомъ текстъ ею пользовалься Іосифъ Флавій, который въ своей Археологіи въ XII и XIII книгахъ веръдко буквально слъдуетъ греческому тексту этой книги.

<sup>45</sup>) Въ ней жиро, очевидно современникомъ, даже можетъ быть участникомъ, описиваются событія наккавейскихъ временъ отъ 175 до 135 г. до Р. Хр. Первосвященство Іоанна Гиркана, умершаго въ 105 г. до Р. Хр., въ книгѣ представляется еще неокончившимся. См. 16, 23-24. На этомъ и основывается наше опредъленіе времени происхожденія книги. Ср. впротемъ Кейля цит. соч. стр. 711-712 и др. также введеніе въ комментарій его на эту книгу. Leipzig, 1875.

<sup>46</sup>) Въ нашей славлиской Библін она помѣщается вслѣдъ за второю книгою Паралипоменонъ.

47) Можетъ быть въ настоящемъ своемъ греческомь текстъ она и не составляетъ перевода молитвы, о записи которой упоминается во 2 Пар. 33, 18 и 19, такъ какъ греческій языкъ ся довольно чистъ, чтобы предполагать для собя сврейскій подлининкъ.

<sup>48</sup>) Си. о ней изслёдованія Фриче, цит. изд. вып. І, стр. 157—159. Lpz. 1851;—*Кейля*, Einleitung, S. 749 и др.

<sup>49</sup>) См. объ этой книгѣ въ нашей литературѣ спеціальное и обстоятельное изслѣдованіе проф. Д. В. *Посинхова*: "Книга Премудрости Соломона, ея происхожденіе и отношевіе въ іудео-александрійской философіи." Кіевъ, 1873. ея, а также нёкоторыя другія данныя <sup>80</sup>) нрямо указываютъ мёсто происхожденія книги на почвё Егнита <sup>81</sup>), а отношеніе ея къ переводу LXX, <sup>82</sup>) степень развитія философическаго направленія въ ней сравнительно съ другими произведеніями іудео-александрійской письменности и нёкоторыя другія обстоятельства <sup>53</sup>) опредёляютъ граннцы времени, раньше и позже котораго она не могла произойти (т. е. раньше послёдней половины 3-го и позже послёдней половины 2-го вёка до Р. Хр.), оставляя отврытымъ вопросъ о точнѣйшемъ опредёленіи времени происхожденія ея внутри этяхъ границъ <sup>54</sup>).

Б., изъ историческихъ:

6.) 2-я книга Ездры. Въ большей части своего содержанія (1-2.
5. 7-9 гл.) эта книга, какъ мы выше пмѣли уже случай замѣтить, представляетъ компиляцію изъ каноническихъ книгъ 2 Пар.
1 Ездры и Нееміи по переводу LXX. Въ отношеніи къ заимствуемому тексту этихъ книгъ каноническихъ 2-я книга Ездры поступаетъ довольно свободно, то добавляя къ нему нѣчто стороннее, то сокращая, то наконецъ измѣняя его сообразно требованіямъ мысли компилятора
<sup>15</sup>. Этвиъ отношеніемъ книги къ переводу LXX, вмѣстѣ съ чистымъ

59) Напр. проглядывающее въ ней стремление различными способами вызвать сочувствие и уважение, вмъсто пренебрежения, къ издейству со стороны Египтянъ и. между прочимъ, особо усиленнымъ указаниемъ на древния историческия взявивыя ихъ отношения, —отношение къ переводу LXX, бывшему въ употреблении по преимуществу между александрийскими Гудеями и др.

<sup>51</sup>) Въ этомъ уже издавна установилось достаточное согласіе между изслідователями. См. объ этомъ у Кейля въ цит, соч. стр. 746 и дал. Изъ нашихъ вромѣ *Поснюхови* (стр. 242 и дал.) см. между прочимъ статью: "Египетскіе Іуден" въ Хр. Чт. за 1870 ч. III стр. 443 и дал. *М. Н. Каринсказо* и др.

<sup>52</sup>) Такъ напр. ср. 12, 8 съ I. Нав. 24, 12; Исх. 23, 28 п Втор. 7, 20;—19, 20 съ Числ. 11, 7;—15, 10 съ Исаін 44, 20;—2, 12 съ Ис. 3, 10;—6, 7 съ Втор. 1, 17; 11, 4 съ Втор. 8, 15 и др.

<sup>53</sup>) Напр. предполагаемыя въ ней недобрыя отношенія правителей Египта як Іудеямъ, что можетъ быть отнесено или ко времени Птоломея Филопатора (221—204) или Птоломея VII Фископа (145—116), чисто велхозавѣтный характеръ содержанія и др.

34) Ср. Бейля цит. соч. стр. 746—747; Посньхова цит. соч. стр. 472; ср. 240 и дал. и др.

<sup>35</sup>) Таковы добавленія: въ 1, 56 въ сравн. съ 2 Пар. 36, 20,-2, 5 въ ср. 'съ 1 Езд. 1, 3;-2, 9 въ ср. съ 1 Езд. 1, 4;-2, 18 съ 1 Езд. 4, 12;-5, 46 съ 1 Езд. 2, 63;-5, 47 съ 1 Езд. 1, 1;-5, 52 съ 1 Езд. 3, 5;-5, 66 съ 1 Езд. 4, 1;-6, 18 съ 1 Езд. 5, 14;-7, 9 съ 1 Езд. 6, 18;-сокращения въ 1, 10 ср. 2 Пар. 35, 10-12;-2, 16-17 ср. 1 Езд. 4, 7-11;-6, 4 съ 1 Езд. 5, 3. 4;-8, 7 съ 1 Езд. 7, 7-9 ш др. изминения: 2, 17. 24. 25; 6, 3. 7 ш др. по сравв. съ 1 Езд. 4, 10. 18. 20; 5, 3 ш лр.-2 Езд. 2, 19 съ 1 Езд. 4, 13:-2, 20. 26 съ 1 Езд. 4. 14. 19;-9, 33 съ Неем. 8, 1; особенно важны въкоторнить образомъ тенденціозныя измѣненія: 1, 15 по срав. съ 2 Пар. 35, 22 ш нѣк. др. греческимъ языкомъ ея, опредѣляется какъ мѣсто происхожденія книги <sup>56</sup>), такъ и граница времени, раныше котораго она не могла произойти на александрійской почвѣ. Но точнѣйшаго опредѣленія времени происхожденія книги нельзя сдѣлать, не вдаваясь въ область предположеній <sup>57</sup>), хотя несомнѣнно, что книга имѣетъ до христіанскій характеръ <sup>58</sup>) и на ряду съ другими неканоническимикнигами александрійскаго происхожденія къ первому христіанскому вѣку уже успѣла пріобрѣсти значительное распространеніе и общее уваженіе, такъ что Іосифъ Флавій, въ своей Археологіи <sup>59</sup>), пользуется ею, даже обходя сказанія книгъ каноническихъ, послужившія основой для содержанія разсматриваемой нами книги.

в.) Вторая Макказейская книга. Событія, описываемыя въ книгѣ и относящіяся къ Палестинѣ, обнимаютъ собою періодъ времени отъ 176 по 161 годъ до Р. Хр., слѣдовательно, содержаніе книги должно во многомъ совпадать съ содержаніемъ 1-й Мак. книги, что и дѣйствптельно оказывается при снесеніи 2 Мак. 4, 7—7, 42 съ 1 Мак. 1, 10—64, 2 Мак. 8—15 гл. съ 1 Мак. 3—7 гл. Но ин это отношеніс книги къ Палестинской по происхожденію 1-й Мак. книгѣ <sup>60</sup>), ни область совершенія описываемыхъ въ ней событій, ни помѣщенныя въ началѣ ся (1—2, 19) два письма палестинскихъ Іудеевъ къ сгипетскимъ о привлеченіи послѣднихъ къ соучастію въ празднованіи для очищенія храма послѣ оскверненія его при Антіохѣ Епифанѣ, не указываютъ на палестинское происхожденіе книги. а.) Самъ авторъ книги говоритъ, что матеріалъ для содержанія истори-

<sup>56</sup>) О Егнитё, какъ мёстё происхожденія книги, см. Кейля цит. соч. стр. 708, вопреки Фриче (1, 9) и др. утверждающимъ, что мёстомъ происхожденія книги била Палестина и что авторъ быль только переводчикомъ цитованнихъ выше мёстъ канонич. книгъ, изъ которыхъ составлена разсматриваемая некановическая книга; основаніемъ для этого предволоженія Фриче указываетъ на 5, 47: и всталъ Інсусо, сынъ Іоседековъ и братья его, священники и Заровавели, сынъ Салафиля и братья его, и устроили жертвенникъ Богу Израилеву; но это мёсто ничего не доказиваетъ: оно есть буквальное повтореніе сказаннаго въ 1 кн. Ездри 8, 2 и доказиваетъ только комвилятивный характеръ 2 кн. Ездри; между тёмъ ближайшее отношеніе си къ переводу LXX, согласно высказанныхъ нами раньше основаніямъ, отрицаетъ происхожденіе ся на почвѣ Палестины.

<sup>57</sup>) Напр. можно думать, что изображая преимущественно добрия отношенія Персидскихь царей къ Іудеямъ, авторъ имйзъ въ виду подійствовать на Игинетскихъ властителей, гнавшихъ Іудеевъ. а таковыми били Штоломей Филопаторъ (246— 221) и Птоломей Фископъ (145—116).

<sup>38</sup>, Въ до-христіанскомъ характерії книги не сомнівнаются всії лучшіе изслійдователи книги. См. напр. Фриче цит. соч. стр. 9 вни. 1. Кейля цит. соч. стр. 706.

89) KB. X. 4, 5-5, 2, XI, 1-5, 5.

<sup>66</sup>) Впрочемъ вообще и большею частію изложеніе содержанія книги независимо отъ изложенія его въ 1 Маккавейской книгь. ЧССКОЙ ЧАСТИ СВОСЙ КШИГИ ОПЪ ЗАНИСТВОРАЛЪ ИЗЪ НСИЗВЪСТИАГО НАНЪ сочиненія Іасона Киринейскаго (2, 24), а Кирена была въ числё областей Егнпта; 6) изложение содержания въ кингъ инфетъ риторическій характерь: авторъ болёе разсуждаеть о событіяхь, или поэтически изображаетъ, нежели исторически описываетъ ихъ 61); в) тамъ, гдь онь цитуеть мъста изъ кановическихъ Писаній, приводить эти ивста по переводу LXX и притоиъ даже съ уклоненіями послёдняго отъ подланиява 62). Все это заставляетъ признать египетское происхожденіе книги, хотя несомивнию то, что писатель ся значительно долго жилъ въ Палестинѣ, что и неудивительно при тогдашнихъ постоянныхъ взаниоотношеніяхъ Іудеевъ палестискихъ съ египетскиме. Труднье опредылить время происхожденія вниги. Судя по тожу, что авторъ заниствовалъ историческое содержание своей книги изъ пяти кныгъ Іасона Киринейскаго, а также потому, какъ онъ относнися въ самымъ событіямъ, (т. е. болёе разсуждая о нихъ, нежели они-CHBAR), HYRHO ZYMATH, HTO OH& HAUNCAHA HR'S ZOBOALHO SHATHTEIDHOC время спустя послё совершенія описываемыхъ въ ней событій. можеть быть уже въ первоиъ въвъ предъ Р. Хр. 63)

г.) 3-я Маккаеейская имию. Описывая отношенія Птоложед Филопатора въ египетскимъ Іудеямъ изъ враждебныхъ перемънившіяся въ хорошія вслёдствіе явнаго покровительства Божія Іудеямъ <sup>64</sup>), авторъ уже тёмъ самымъ даетъ знать о мѣстѣ, а частію и о времени происхожденія своей книги. Еще болѣе свидѣтельствуютъ объ этомъ мѣстѣ проискожденія вниги ея изложеніе, отличающееся изысканными оборотами, искусственными в темными выраженіями, поэтическими и малоупотребительными словами <sup>65</sup>), чего не встрѣчается на іудео-палестинской почвѣ. Судя потому, что авторъ, какъ вид-

63) Ср. Бейля цит. соч. стр. 719. 4-я Манк. книга, по всей въроятности, имъетъ въ виду повъствуемую во 2 Макк. 6, 18—7, 41 мученическую кончиву старца Елеазара и семи братьевъ съ ихъ матерью.

<sup>64</sup>) Поводомъ въ гоненій на Іудеевъ для Филопатора послужила неудачная поинтва его войти во Святое Святихъ іерусалимскаго храма во время похода его въ Азію; онъ рѣшился истребить за это Іудеевъ въ Египтѣ, но ихъ чудесво спасла рука Божія и, видя это, Филопаторъ изъ гонителя сдѣлался покровителемъ Іудеевъ. Въ этомъ сущнесть содержанія 3 км. Макк., названной Маккавейскою только потому, что она давно уже била поставляема между 2 и 4 Макк. княгами.

<sup>65</sup>) См. надр. 1, 9. 14. 17. 19; 2, 81; 3, 2; 4, 5. 11 и др. 1, 18; 2, 19. 31; 3, 15 и др. 1, 20; 2, 29; 4, 20 и др. 1, 3. 5; 3, 14; 4, 5 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Къ всторическому издожению авторомъ привносятся собственныя соображения и размышаения (3, 21; 4, 17; 5, 9 и дал.; 6, 31; 9, 6; 13, 7. 14; 15, 5. 7); правствечные выводы (5, 17—20; 6, 12—17; 9, 8 и дал. 12, 43 и дал.); поэтическия изображения (3, 14 и дал., 5, 11 и дал.) и т. п.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Ср. напр. 2, 11 съ Лев. 10, 16-17 и особенно 2 Макк. 7, 6 съ Втор. 32, 36 и др.

но изъ содержанія книги, имёсть цёлію расположить въ пользу Іудеевъ современнаго правителя Египта и примёромъ Филопатора и доказательствомъ постоянной бдительности надъ Израилемъ неизмённаго Покровителя его—Бога, можно думать, что отношенія современнаго происхожденію книги правителя Египта къ Іудеямъ были неудовлетворительны, а это и указываетъ вёроятиёе всего на время Фискона (<sup>46</sup>), какъ предположительное время происхожденія книги. Тоже предположеніе до извёстной стевени можетъ подтверждать и давнишнее положеніе книги между 2-ю и 4-ю Маккавейскою книгами.

д.) Греческія добавленія къ канонической книгь Есоирь имѣютъ въ виду выяснить миню неразъясненныя мѣста подлинника, восполнить мнимо пропущенное въ немъ, между тѣмъ нерѣдко становятся даже въ противорѣчіе съ подлинникомъ (<sup>67</sup>). Это послѣднее обстоятельство нежду прочимъ доказываетъ, что разсматриваемыя добавленія сдѣланы не переводчикомъ, а особо внесены въ переводъ LXX египетскимъ Іудеемъ—эллинистомъ и притомъ, по всей вѣроятности, еще въ дохристіанское время, такъ какъ уже Іосифъ Флавій читалъ греческій переводъ книги Есоирь-съ этими добавленіями (<sup>68</sup>).

Наконецъ В.) въ области неканонической литературы, возникшей на іудео-александрійсной почвѣ мы встрѣчаемъ еще такія произведенія, которыя представляютъ собою попытку воскресить угасшій съ Малахіею пророческій духъ въ іудействѣ, дополнить пророчественную часть каноническихъ книгъ В. Завѣта. Таковы:

е.) Греческія добавленія къ книгь пророка Даніила и именно:

1., въ 3-й главѣ послѣ 23-го стиха (до 90 стиха по нашей Библіи) молитва Азаріи и пѣснь трехъ отроковъ объ избавленіи отъ опаленія пламенемъ горящей пещи; 2., разсказъ объ освобожденіи благочестивой Сусанны, благодаря мудрости юноши Даніила, отъ невиннаго осужденія на смерть (гл. 13) и 3., разсказъ о Вилѣ и Драконѣ и связанныхъ съ этимъ разсказомъ обстоятельствахъ, въ которыхъ главнымъ дѣйствующимъ лицемъ является опять Даніилъ

<sup>66)</sup> Предполагать позднайтия веблагопріятныя отношенія египетскихь властей (при Калигула) въ Іудениь было бы неудобно уже потому одному, что даже 4-я Макь. книга, не даромъ поставленная посла разсматривасной книги, въроятно произощла ранае этого времени, о чемъ см. Кейля цит. соч. стр. 722—723 примач.

<sup>67)</sup> Такъ напр. сн. 1 гл. (добавленія) съ 2, 16. 19—28 нодлинника относительно времени открытія Мардохеенъ заговора и времени награжденія его за это; срав. также 1, 18 (добавленій) съ 3, 4. 5 подлинника; 3, 7. 18 и дал. (добавл.) съ 8, 18; 9, 1 и лр.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Antiquitt. XI, 6, 1 m дал. сравн. Кейля, Einleitung in d. A. T. S. 170 ff. Fritzsche, Handbuch zu Apokr. 1 Lief. S. 69 ff. н др. объ этихъ добавленіяхъ вообще. Въ нашей русской Библін всё эти добавленія означени свобкани; см. напр. Есепрь 1, 1; 2, 3. 21; 3, 7 m д.

(гл. 14). Первое добавленіе представляеть собою подражаніе хвалебнымь піснямь (напр. Исх. 15 гл.) и Псалмамь (напр, 102. 103 и дальн.), второе и третье представляють вымышленные разсказы, иміюющіе цілію возвысить личность Даніила, который въ то время подьзовался особымь уваженіемь у своихь соплеменниковь (<sup>69</sup>). Всё три добавленія составлены по гречески и изъ LXX перешли потомъ въ переводъ Өеодотіона. Очень вёроятно, что составитель ихъ быль самъ греческій переводчикъ книги пр. Даніила, какъ объ этомъ можно заключать изъ одинаковости языка этихъ добавленій съ языкомъ перевода. Въ виду этого обстоятельства, ихъ происхожденіе нужно относить ко времени довольно раннему, т. е. по крайней мёрё къ концу 3-го вёка до Р. Хр., тёмъ болёе, что уже 1 Маккавейская книга даетъ намекъ на то, что пользовалась ими, какъ это видно изъ 1 Мак. 1, 54; 2, 59 и дал. (<sup>70</sup>)

**ж.**) Кника пророка Варуха. Во второй части своей (<sup>71</sup>) (гл. 3, 9—5 гл.) эта книга обнаруживаетъ стремление автора къ подражанию рѣчамъ пророческимъ, особенно рѣчамъ пр. Іеремин и при этомъ также ближайшее отношение къ греческому переводу LXX. (<sup>73</sup>) Этимъ обстоятельствомъ на сколько указывается мѣсто происхождения книги (—Египетъ), на столько же и объясняется обилие гебраизмовъ въ ней, въ которыхъ, какъ извѣстно, нѣтъ недостатка въ переводѣ LXX. А это послѣднее обстоятельство дѣлаетъ излишнимъ предположение объ еврейскомъ оригиналѣ для книги тѣмъ болѣе, что и другия причины, не менѣе важныя (<sup>79</sup>), заставляютъ предполагать

71) Во второй части книга содержить торжественную рачь, въ которой слышится и укорь Изранлю за то, что онъ не ходить пуглым премудрости, указанными ему въ закона, всладствие чего и тернить настоящія несчастія (авторь переносить читателя во времена плава вавилонскаго), и вмаста-утащеніе, что Господь не оставить его и собереть его изъ разсалия въ странахъ плава.

<sup>73</sup>) Tars Haup. cm. 1, 1 cs Iepem. 45, 1;—1, 8 cs Iep. 27, 16;—1, 9 cs Iep., 24, 1:—2, 4 cs Iep. 42, 18; 2, 23 cs Iep. 33, 10. 11,—2, 25 cs Iep. 36;  $30 \pm 32$ , 36; 2, 3 cs Iep. 19, 9 m Jeb. 26, 29; 2, 20 cs Iep. 26, 7; 2, 21—22 cs Iep. 27, 11—12; 2, 24 cs Iep. 8, 1; 2, 35 cs Iep. 32, 40  $\pm 31$ , 33; 1, 15—18 cs Jam. 9, 7. 8. 10  $\pm$  Heem. 9, 82; 1, 20—21 cs Jah. 9, 11. 14; 2, 1. 2 cs Jah. 9, 12. 13; 2, 7—17 cs Jah. 9, 5. 13—18; 5, 11 cs Heem. 9, 10;—2, 5 cs Brop. 28, 18;—2, 29 cs Brop. 28, 62;— 2, 30 cs Brop. 9, 6. 13  $\pm$  Mcx. 33, 3. 5;—8, 29 cs Brop. 30, 12—13;—4, 7. 8 cs Brop. 32, 17. 18;—4, 15 cs Brop. 28, 49—50;—4, 25 cs Brop. 33, 25; 4, 36 m 5, 3 cs Mc. 60, 4; 43, 5; 59, 19 cs 3ax. 8, 7.

<sup>73</sup>) См. изложение ихъ у Кейля въ цит. соч. стр. 754, также у Фриче Handbuch zu Apokr. 1 Lief S. 171 f. Таковы напр. свидътельства древности: Геронима

<sup>69)</sup> Cm. 218 этого J. Flavii Antiqutt. lib. IX, 7.

<sup>79)</sup> Подробите объ этихъ добавденияхъ см. у О. F. Fritzsche въ ero Handbuch zu Apokryphen 1 Lief. S. 111—122, также у Кейля въ ero Einleitung in d. A. T. S 756—758.

несомнённо греческій же, а не еврейскій орнгиналь книги. Тоже отношеніе книги къ переводу LXX указываеть и границу времени, раньше котораго книга не могда произойтя, хотя точнёйшаго опредёленія времени ся происхождения и нельзя дать (<sup>74</sup>).

в.) Послание Іеремии (75). По содержанию своему оно представляеть риторическое распространение рачи пр. Ісреми, изложенной въ 10, 1-16 книги прорека, а ферма завиствована изъ 29 гл. кинги тогоже пророка. Греческій язикъ посланія много чище, нежели язывъ вниги Варуха и инскольво не даетъ основаній въ мысли, чтобы послание было переведеннымъ съ накого либо другаго языка. Частію во вняманіе въ этому обстоятельству, а частію потому, что посланіе стоить не безь отношенія къ цереводу LXX въ lep. 10, 1-16 и 29 гл. въроятнъйщимъ ивстомъ происхожденія его надо полагать Египеть. Время же происхожденія можно опредблить частію этими же признаками, а частію указаніемъ (ст. 3) на 7 родовъ вибсто 70 лёть (Іерем. 29, 10) плёна вавилонскаго, что заставляеть видёть въ послании довольно уже позднее произведение. Впроченъ, такъ какъ замѣтно, что 2 Мак. 2, 2 ниветъ уже въ виду это посланіе (ср. ст. 4), то во всякомъ случав и слишкомъ позднее происхождение посланию приписывать нельзя. Приблизительно это время можеть быть опредблено, какъ время Маккавеевъ, хотя бы ц не первыхъ (76).

3). Дальнѣйшій шагъ въ разветін галахи и гаггады на почвѣ Палестины и философическаго направленія на ночвѣ іудейства египетскаго представляють собою ветхозавѣтные ановрифы (<sup>77</sup>), преизведе-

- (praef. in Jerem.), св. Енифанія (De mens. et pond. с. 5), увотреблевіе словъ п выраженій скорве свойственныхъ алевсандрійскому, немели палестинскому Іудею (см. напр. οίχος τοῦ Эποῦ въ 3, 24 въ зваченія міра, также οί γίγαντες οἱ ἀνομαστοὶ ἀπ' ἀρχῆς въ 3, 26 и под.) и др.
- 74) Ср. объ этомъ времени Фриче цвт. соч. стр. 172-173; Кейля цвт. соч. стр. 753 и др.
  - 78) Въ нашей Библін пославін Іеремін см. посл'в книги Плачъ Іеремін.

<sup>76</sup>) См. о времени происхождения послания *Фриче* цит. соч. 1 вип. стр. 206; Ксйля циг. соч. стр. 756, и др.

71) Авокрыфы мы вибли подъ руками въ сладующихъ издавіяхъ: кроиб унонянутаго Фриче, у котораго въ его издавію неканоническихъ кинтъ присоедивены и ибкоторие авокрифы (псевдениграфы), именно: 4 Маккавейская, Псалин Соломововы, 4-я и 5-я (слав. и рус. 8-я) кн. Ездри, Анокалинсисъ Варуха и Вознесеніе Монсея, а) J. Fabricii: Codex pseudepigraphus Veteris Testamenti. Hamburgi et Lipsiae, 1718; с) Gfrörer's. A. Prophetae veteres pseudepigraphi partim ex abyssinico vel hebraico sermonibus latine versi. Stuttgardiae, 1840; с) A. Dillmann's "Das Buch Henoch, übersetzt und erklärt. Leipzig, 1853; d) H. Jolowicz, Die Himmelfahrt und Vision des Propheten Jesaia. Leipzig, 1854; e) C. Tischendorf, Apocalypses apokryphae Mosis, Esdrae, Pauli, Johannis. item Mariae dormitio, additis exangeliorum et actuum apokryphorum supplementis. Lipsiae, 1866; f) A. Hilgenfeld, "Messias

нія Іудейской письменности большею частію поздивишаго, неже**ин разсмотрённыя нека**ноническія книги, времени и главнымъ образомъ относящіяся въ періоду новозавѣтному. Кромѣ 4-й Маккавейской книги, всё эти апокрифы суть произведенія іудео-палестинской письменности 78). Притомъ въ отношения въ содержанию своему апокрифы составляють болёе продукть гаггады, нежели галахи, такъ что въ числу апокрифовъ болѣе или менѣе сплошнаго характера галахическаго можно отнести только развѣ Псалмы Соломоновы, какъ подражавіе псалианъ Давидовынъ, представляющинъ собою дальнѣйшее развитіе постановленій закона Монсеева объ обязанностяхъ человёка въ отношения къ Богу. Всв же остальные апокрифы или апокалпитическаго характера съ примъсью гаггады или же прямо гаггадическаго характера. Это знаменательное явление свидѣтельствуетъ о томъ пути, какимъ шло развитіе галахическаго и гаггадическаго преданія въ іудействѣ палестинскомъ въ послѣплѣнный періодъ. Между тъмъ какъ въ неканоническихъ писаніяхъ галаха стоятъ на первомъ плань и даже въ писаніяхъ всторическаго и гаггадическаго характера далеко не опускается изъ виду, въ апокрифическихъ она отступаетъ на задній планъ, хотя какъ тъ, такъ и другія исходною точкою своею имѣютъ библейское содержаніе. Стремленіе приложить къжизни постановленія закона Моисеева, разъяснить недосказанное или неясно сказанное въ Священномъ Писаніи, вообще, по розможности, заивнить недостатокъ живаго откровеннаго слова, умолешаго вивств съ Малахіею, въ видахъ разъясненія воли Іеговы примѣнительно въ новыиъ потребностямъ жизни, разълсненія тайны Божественной-вотъ что произвело какъ неканоническія, такъ и особенно апокрифическія книги В. Завѣта. Съ приближеніемъ же предсказанныхъ пророками временъ мессіанскихъ еще болѣе усилилось это стремленіе, выразившись главнымъ образомъ въ апокалиптикъ. Но чувствуя невозможность дъйствительной замёны писаній пророковъ Божінхъ своими произведеніями, авторы апокрифовъ или скрывають себя подъ именами древнихъ великихъ и святыхъ мужей какъ напр. Еноха (книга Еноха). Варуха (апокалипсисъ съ его именемъ), Ездры (3 кн.) и др. или же вовсе не называють себя (Вознесение Монсея, Исаи и пр.). Въ самомъ издоженін содержанія апокрифовъ авторы не смотря на то, что нибють бли-

Judaeorum libris eorum paulo ante et paulo post Christum natum conscriptis illustratus. Lipsiae, 1869; g) Das Buch der Jubiläen oder die Kleine Genesis, herausgegeben von *H. Röntsch*. Leipzig, 1874 m mbk. gp.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) О мъстъ и времени происхожденія апокрифовъ см. Herzog's Real Encyklopadie B. 12. SS. 300—320. Изъ русскихъ изсладователей см. между прочимъ, проф. Порфирьева "Апокрифическія сказанія о ветхозавѣтнихъ лицахъ и собитіяхъ," особенно стр. 168—306. Казань, 1873. Другія изсладованія мы будемъ указивать при разсмотрании отдальныхъ апокрифовъ.

жайшимъ основаніемъ для него библейское содержаніе, относятся въ этому послёднему большею частію не какъ обыкновенные комментаторы, ясно отличающие свои инвния и объяснения отъ объясняемаго текста 79), а какъ авторизированные продолжатели дѣла священныхъ писателей ветхозавётныхъ, какъ разъяснители таннъ Писанія, но якобы равнозначительные непосредственнымъ органамъ откровенія этихъ таннъ 80). Такъ дѣйствуя, авторы апокрифовъ свободно парять въ области мнимыхъ откровеній свыше, тёмъ болёе, что форма апокалиптики уже дана была въ пророческихъ ваноническихъ книгахъ Св. Писанія, особенно же въ книгахъ пророковъ Ісзекінля и Даніила. Примёръ такого рода апокалнитики можно видёть во взещедшей въ составъ нашей славянской и русской Библін 3-й книгъ Ездры (лат. 4 и 5 кн. Ездры). Центральнымъ пунктомъ апокалиптики апокрифовъ, понятно, служила идея мессіансвая, оплотянившаяся въ тому времени въ представлении Іудеевъ и въ такой именно формъ являющаяся въ апокрифахъ \$1). Въ своемъ (преимущественно) гаггадическомъ отношения въ Библия апокрифы обнимають почти всю священную исторію Ветхаго Завѣта, начиная отъ сотворенія міра и человѣка и кончая временами Ездры и Неемін; при этомъ, какъ само

79) Только немного им находних прянихъ или непрянихъ цитацій изъ каноническихъ книгъ В. З. въ апокрифахъ. Особенно обилуетъ ими 4 Маккав. книга. Сн. напр. 4 Макк. 2, 5 съ Исх. 20, 17;-ст. 19 съ Быт. 49, 7 (сравн. 34, 25 и дал.)-17, 19 съ Втор. 33, 3;-18, 14 съ Исани 43, 2;-ст. 15 съ Псал. 33, 20;-ст. 16 съ Прит. 3, 18,-ст. 17 съ Ісвек. 87, 3;-ст. 18-19 съ Втор. 32, 39. 47.

•) Такъ Емила Эноха наченается създующенъ образомъ: "Слова благословенія Эноха, которыми онь благословляль избранныхь и праведныхь, выбющихь жить въ день скорби, когда будуть отвергчуты всё злые и нечестивые. И праведный мужь Энохъ, котораго очи были отверсти Богоиз, отвечаль и говориль, что онъ видель на небъ святое видъніе, которое показали сму ангели, и отъ вихъ слишалъ я (говорить Энохь) и уразумаль все, что видаль и что должно случиться, но не для настоящато поколёнія, а для отдалевених родовь: объ избранныхъ говориль я и объ нихъ бесёдовалъ я съ Святниъ и Великимъ Владикою міра, Который нёкогда вийдеть взъ Своего небеснаго жилища и сойдеть на гору Свнай и явится въ сониъ вопнствъ Своихъ и въ сняв небесиаго могущества Своего. И все ужаснется и стражи потрясени будуть, и великій страхъ и ужасъ обниметь ихъ до предъловь земля. Потрасутся високія гори и високіе холин падуть в расплаватся подобно воску отъ пламени. Земля потоплена будетъ и все, что на ней находится, погибнетъ и будетъ судъ надъ всёмъ, и падъ всёми праведными. Но праведнымъ Онъ принесетъ миръ, и избранные спасутся и милость покроеть ихъ; и всё они будуть Божіниъ достояніемъ, и благо имъ будетъ, и они получатъ благословеніе, и свётъ Божій возсіяетъ надъ ними. И вотъ Онъ грядетъ съ тьмами святняхъ, чтобы сотворить судъ надъ нама в уничтожать безбожнивовъ и судиться со всякою плотью за все, что грашники и безбожники сділали противь Него и какъ обходились съ Нинъ" и т. д. Дильмана стр. 1).

81) Въ послёдующемъ евслёдованія мы будемъ еще вмёть случай подробнёе изложить развитіе мессіанской идеи въ іудействё и между прочимъ по апокрифамъ. собор понятно, они останавливаются главнымъ образомъ на важивышихъ лицахъ и событіяхъ и особенно стремятся улснить и раскрыть, какъ заибчено было выше, таниственное в недосказанное въ Библін. расширяя библейское содержание на счоть предания и собственныхъ измышленій. Такъ въ апокрифахъ ми вибенъ педробныя сказанія о равличныхъ обстоятельствахъ жизни Адама съ его ближайщинъ потоиствоиъ, о жизни, виденіяхъ и пророчествахъ Еноха, Ноя, съ его ближайшниъ потоиствоиъ, о Мелянседевъ, Өаръ, Авраанъ, съ его бляжайшими нотомвами, о Монсев съ его сотруднивами и современникажи, о Давидъ, Соломенъ, пророкахъ: Илін, Исаін, Іеремін, Іезекіндь и Даніндь и др. Книга Юбилеевь или Лептогенесись (налоб Бытіе), представляеть собою даже попытку цёдьно воспроизвести со всти подробностями библейскія повёствованія, заключающіяся въ книгь Битія и частію Исходъ, точно распредвливши всё событія отъ начала міра до вступленія Евреевъ въ темлю объторанную послі нсхода взъ Египта на 50 юбнлейныхъ періодовъ т. е. на 2450 лёть, (считая по 49 лёть въ періодё). Въ 3-й вниге Ездры издагается съ разными добавлениями противъ текста книге Бытія исторія міротворенія (гл. 6, 38-54) и другія событія веткозавітной исторія. Въ Апокалинсисѣ Варуха им встрѣчаенся съ сиваниъ очерконъ главныхъ номентовъ всей веткозавйтней исторіи до временъ вавилонскаго плёна, подъ образомъ водъ темныхъ и свётлыхъ, представляющихъ мрачныя и свётлыя эпохи этой исторіи, къ чему присоединяется затемь пророчественное изображение и грядущаго возвращенія изъ плѣна и наступленія временъ мессіанскихъ 82). Наконецъ, въ 4-й книгъ Маккавейской мы встръчаемся съ совершенно особымъ по харавтеру способомъ отношения въ библейскому содержанию и учению: здёсь лица историческія являются воплощеніемъ добродётели въ философическомъ понимании ся въ школъ Аристотелевой, стоической и др. и весь вообще разсказъ о сами братьяхъ Маккавеяхъ является скоръе не разсказомъ, а философическимъ трактатомъ.

Хотя указанные выне общіе признаки для опреділенія міста и времени проискожденія неканоническихъ книгъ В. Зав. могутъ частію быть приложимы и къ опреділенію міста и времени происхожденія апокрифовъ, однако же только частію. Такъ какъ тексты различныхъ апокрифовъ, дошедшихъ до насъ, различны и нерідко въ отношенін къ оригинальному тексту оставляютъ місто лишь болёе или меніе віроятнымъ предноложеніямъ, то для опреділенія міста и времени происхожденія ихъ недостаточно принимать во вниманіе только языкъ ихъ и отношеніе къ переводу LXX, а нужно иміть

<sup>81)</sup> Cm. Anos. Bapyxa rs. LIII-LXXIV.

въ виду и другія (напр. историческія) указанія, какъ заключающіяся въ самихъ книгахъ, такъ и стороннія.

Мы обратниъ вниманіе на происхожденіе и отношеніе къ В. Завъту лишь важивинихъ апокрифовъ.

а) Книга Еноха 83). По изслёдованіянь лучшихь новёйшихь ученыхъ 84) книга Еноха а) въ теперешнемъ ся видѣ обличаетъ разновременное происхождение различныхъ частей своего солержания и различныя вставии и добавленія поздибе привошедшія къ этому содержанію, <sup>\$5</sup>) б), въ основной части своей (гл. 7-36. 72-105 по переводу Дильмана), составлявшей первоначальную книгу Еноха произошла въ началъ Маккавейскихъ войнъ, въ прибавлениять, слъданныхъ съ цёлію объясненія содержащихся въ ней идей и предметовъ (гл. 37-64) немного поздние происхождения основной части, въ добавкахъ же о Нов и его виденіяхъ и некоторыхъ другихъ вставкахъ, -- во второй половинѣ 1-го в. до Р. Хр. 86) в) іудео-палестинскаго происхожденія 87). Что касается до языка книги въ первоначальномъ ся текств, то ввроятневе всего онъ быль еврейскій или арамейскій <sup>88</sup>), а не греческій, какъ предполагають нёкоторые ученые <sup>89</sup>). Отноше ие содержания книги въ содержанию каноническихъ книгъ В. Завъта самое разнообразное. Большею частію оно гаггадическаго карактера 90), хотя нногда встрёчаются мёста и съ галахическимь оттён-

<sup>55</sup>) До вослёдней четверти промедшаго столётія книга Еноха била извёстна только по свилётельствамъ о ней древнихъ церковнихъ писателей и въ небольшихъ греческихъ отривкахъ. Надлежащее изслёдованіе о ней сдёлалось возможнимъ только съ откритіемъ (въ 1773 г.) зейопскаго перевода ся. Ми читали эту книгу въ переводъ Дильмана: Das Buch Henoch, übersetzt und erklärt. Leipzig, 1853.

<sup>84</sup>) Hanp. *Jonne* (Einleitung in die Offenbarung des Iohannes, S. 89-144. 1071-1078. 2 Auf. 1852), *Fogmanna* (Ueber die Entstehungszeit des Buches Henoch BE Zeitschr. d. deutsch-morgenländ. Gesellschaft B. VI, 1852, S. 87-91; TARME Schriftbeweis, 1, 420-423, 2 Aufl.), *Дильманна* (Das Buch Henoch. Einleitung. TARME BE "Real-Encyklopädie" von Herzog, XII, 308-310 H gp.), Esanda (Geschichte des Volkes Jsrael, IV, 397. 77. 2 Aufl.), *Филиппи* (Das Buch Henoch, sein Zeitalter und sein Verhältniss zum Judasbriefe etc. Stuttgart, 1868) # Ap.

<sup>35</sup>) Срав. сейчась цитованныхъ авторосъ и особенно Дильмана, введение.

<sup>86</sup>) Ср. Дильнана, введевіе стр. XLIII в далн. в др. Также Порфырьеев Апокрифичесь. сказанія стр. 225 в дал.

57) Cp. Дильмана, введение стр. LI, — Шюрера Neutestamentliche Zeitgeschichte. 8. 535 и др.

<sup>88</sup>) Кроий гебранзмовъ, въ обядін встрёчающихся въ кангі, на это указываетъ уже одно то, что въ ней много чисто еврейскихъ именъ ангедовъ. Срав. объ этомъ Шюрера цит. соч. стр. 535.

<sup>59</sup>) Такъ напр. Фолокимаръ въ своей статъй: Beiträge zur Erklärung des Buches Henoch nach dem ëthiopischen Text. въ Zeitschrift d. deutsch-morgenländ. Gesellsch. 1860 (B. XIV) S. 131 в Филикин въ цит. соч. стр. 126.

•) Сюда ны относних напр. объяснение Быт. 6, 2 и дал. о сибшения ангеловъ

комъ <sup>91</sup>). Нерёдко также въ книгѣ встрёчаются изреченія, прямо напоминающія собою библейскія, но нигдѣ въ ней они не цитуются, а вв одятся въ рѣчь псевдотайновидца, какъ его собственныя изреченія безъ всявой формулы цитація <sup>92</sup>), что составляетъ обычное явленіе въ апокрифической апокалиптикѣ.

6) 3-я жины Ездры <sup>94</sup>). Подобно книгѣ Еноха, третья книга Ездры, въ теперешнонъ своенъ видѣ, не представляетъ цѣльнаго произведенія одного писателя и одного времени. Оно состентъ изъ первоначально еврейской части (3-14 гл.) в первоначально греческой (1-2.

съ дшерями человъческими и о произшедшихъ отсюда послъдствіяхъ (Ен. гл. 6, 1 и дал.), гаггаду объ ангелахъ вообще (гл. 6 и дал. 9, 15, 19, 20 и др.), о демонахъ (ср. особенно объ Азазелъ въ гл. 6, 6 и дал., 10, 4 и дал., 18; 1 и др.), о Ноъ и потопъ (гл. 65, 1 и дал.) и др.

<sup>91</sup>) Таловы капр. указанія на ваконы о субботі (10, 17), о чистоті и нечистоті (10, 11; 9, 8; 10, 20; 22; 15; 3; 19, 1) и др.

🕫) Такъ напр. срав. пвображение Еноха какъ тайновидца въ Ен. 1, 2 съ изображенісиз Валави въ Числ. 24, 3. 4. 15;-изображеніе явленія Вога на Сниай въ Ен. 1, 4 съ таковымъ же наображениемъ въ Второв. 83, 2 сн. Пс. 67, 18; вираженія Ен. 1, 6: «потрясутся високія гори, високіе ходин: надуть и растають какь воскъ отъ огня съ Мих. 1, 4; Авв. 8, 6 и Пс. 96, 5; срав. также Ен. 1, 9 съ Дан. 7, 10; Іерен. 25, 31; Гн. 5, 4; 27, 2; 101, 8 съ Ис. 11, 8. 4, Дан. 7, 8. 11. 20; Eu. 10, 17 cs Hc. 65, 20. 22; 3ax. 8, 4; Eu. 10, 18-19 cs Au. 9, 14; Oc. 14, 18; Ис. 81, 5; 65, 21; Іезек. 28, 26; также Ан. 9, 18; Ос. 2, 28. 24; Ис. 30, 23-25; Iezer. 34, 26. 27; 86 8. 29. 80; 8ax. 8, 12; Hc. 5, 10 H gp. EH. 11, 1 съ Втор. 28, 12; Ев. 11, 2 съ Пс. 84, 11 в Ис. 32, 17; Ев. 13, 7 ср. Дан. 8, 2; 10, 4; EH. 14, 14 CS JESER. 2, 1; JAH. 8, 17. 18; 10, 9 H AD. EH. 14, 19 CS. JAH. 7, 10; Es. 14, 24 cp. c5 Mc. 6, 8-9, Ieses. 2, 2. 3; Es. 15, 2 m Asi. c5 Ios. 5, 1; 33, 23; 3ax. 1, 12 m gal. cp. takme Em. 17, 8 ch Ios. 86, 80-87, 5, 15, 89, 25; Псал. 7, 13; Авв. 3, 9; Плачъ Іер. 2, 4; 3, 12 п др. Ен. 24, 4-25; 6 ср. съ Бит. 2, 9; 3, 22; Прит. 8, 18; 11, 30; 18, 12; 15, 4; Бн. 26, 3 и дал. съ Іерем. 7, 31; 19, 5-6; 32, 35 также Ис. 66, 24. 15. 16; 4 Цар. 28, 10 н ар.; Ен. 38, 2 съ Прит. 16, 2; 21, 2; 24, 12; Іов. 81, 6; Пс. 61, 10; Дан. 5, 27 (ср. также Ен. 40, 5; 46, 8; 61, 8), TARME UNC. 6, 25; IIc. 108, 2; 188, 12; Me. 9, 1. 2; 60; 3ax. 14, 6 и дая. Дан. 12, 3 (ср. также Ен. 1, 8; 5, 7; 38, 4; 45, 4; 50, 1; 51, 5; 58, 3-6; 61, 6; 92, 4; 104, 2; 108, 19-18); Es. 89, 5 cs Hc. 11, 9; Max. 5, 6 и нод., Ен. 40, 1 съ Дан. 7, 10; Ен. 41, 8-4 съ Лов. 88; 22-28 и т. д.

<sup>53</sup>) Тексть этой вниги, кроий славинокаго и русскаго, у нась биль подь ружайи въ вышецитованныхъ поданияхъ Гфрёрера. Гылменфелода и Фриме. Сраз. о ней въ иностр. литератури Гфрёрера Jahrnundert des Heils 1, 69-98, Локке више цит. сочин. стр. 144-212 (2 изд.), Гилменфелода Judische Apokaliptik. S. 185-242 и его же статьи въ Zeitschrift f. wissenschaftl. Theol. В. I, 1858, S. 250-270, В. III, 1860, 385-358. В. VI. 1963, 229-292; 457 f; В. Х. 1867, S. 87-91. 263-295. В. XIII, 1870. S. 308-319 также "Messias Judaeorum etc S. XVIII, LXX, 35-438. Дилемана ст. въ Herzog's Real-Encyklopidie t. XII S 510-812; Фриме, Libri ароктурні еtc. S. XXV-XXX и др. въ нишей литер. изслідованіе Шаерова О треться кингі Ездри С.-ПБ. 1861; также въ щит. райьше стат. Ананчинскаю: Состояніе просвіщенія у налестинскихъ Гудееві и пр. въ Тр. Кіев. Акад. за 1865 г. ч. 2 стр. 440-443. 15-16 гл.)<sup>94</sup>). Евройская часть вниги или первоначально еврейская книга Ездры, судя по заключающимся въ ней признакамъ <sup>95</sup>), проязошла вёронтно въ эпеху спокойнаго правленія первыхъ изъ Маккавеевъ по окончанія ими войнъ съ сирійскими государями изъ династій Селевкидовъ, признавшими ихъ самостоятельность <sup>96</sup>); греческая ме часть клиги, вёронтийе всего, произошла въконцё перваго или въ началё 2-го вёка по Р. Хр. <sup>97</sup>). Содержаніе книги, подобно содержанію всёхъ апокалиптическихъ книгъ, находится въ такомъ или иномъ отношении въ содержанію каноническихъ книгъ В. Завёта. Большею частію им встрёчаемъ въ книгѣ отношеніе къ исторіи В. Завёта <sup>98</sup>), также---къ апокалиптикѣ каноническихъ писаній, особенно же въ книгѣ пр. Давінда <sup>99</sup>); является и болѣе или менѣе точное воспроизведеніе цѣщихъ мыслей ветхезавѣтныхъ, но обыкновенно не сопровождаемое какою либо формулор цитаціи <sup>190</sup>).

Къ числу аповрифовъ апокалиптическаго характера относятся еще:

95) Си. изложеніе ихъ у Шворова въ дит. насабдованія стр. 99 и дальн.

<sup>96</sup>) Шасност, такъ же стр. 146 и предшест. Только напрасно здёсь авторъ Макканея Синона, сина Маттасіи сибиннасть съ Симономъ Праведнимъ, жившимъ далекопрежде его. Больнияство же ноябйнихъ западнихъ ученыхъ относитъ происхождение квити въ болйе везднену времени именно въ концу перваго въка до Р. Хр. (Гиллисифельдъ) или даже въ посдъдней четверти 1-го христіанскаго въка (Есольдъ, Гфререръ, Дильначъ, Визелеръ, Шюреръ и др.). Срав. также цит. статью Аваньимскаво (стр. 440), относящате происхождение книги къ послъднему въку до Р. Хр.

<sup>47</sup>) См. Шаерова стр. 168 и преди. Западные учение (см. у *Ориче* стр. XXX). относять происхождение этой части книги но времени еще более позднему (3 вёку во Р. Хр.)

<sup>56</sup>) Такъ кавр. см. 3 Езд. 1, 7. 10–11. 13–23; 3, 4–27; 6, 8–9. 88–56; 7, 11. 36–41; 9, 29–83; 14, 3–5. 29–82; 16, 56–57 к др.

<sup>99</sup>) Это главных образокъ очевидно на Апокалисясъ Евдри т. е. гл. 3-14. гдо 7 ридвий излагаются подобно тому, какъ излагаются видвија въ книгъ пророка. Данјила.

<sup>100</sup>) Take mapp. poloelesie Esape se 3 Esg. 1, 1-8 cm. ce takeshuk me se 1 Hap. 6, 3-14 m 1 Esg. 7, 1-5; yrassahie ha cofurin crpancressahin Especerme nyornme se 3 Esg. 1, 15 m mar es Mcx. 16, 13 m mar; se vacraoern megevenin se 8 Esg. 1, 19: A mar hans many se suny; sh han xride amentesië es He. 77, 24-25; cp. take 8 Esg. 1, 26 ce Mc. 59, 7; Hpmt. 1, 16; 8 Esg. 1, 81 ce Mc. 1, 18; 8 Esg. 1, 29 ce Iep. 81, 98; 8 Esg. 7, 59 ce Brop. 30, 19; 3 Esg. 2, 1 ce Hpmt. 1, 26; 8 Esg. 2, 16 ce Mc. 26, 19 m Esem. 37, 12. 18; 8 Esg. 2, 19 cp. ce Mc. 1, 17; He. 81, 3; Brop. 10, 18; 8 Esg. 3, 16 ce Hur. 17, 7; 8 Esg. 8, 16 ce Mar. 1, 2. 8; 8 Esg. 4, 88 ce Hur. 47, 9; 8 Esg. 5, 88 ce Jam. 2, 11; 8 Esg. 6, 17 ce Hense. 1, 24; 8 Esg. 6, 56 ce Mc. 40, 17. 15; Jam. 4, 32; 8 Esg. 7, 28 m 8. 58 ce He. 18, 1 m 52, 2; 8 Esg. 7, 55 ce Jam. 12, 3; 8 Esg. 8, 7 ce Hur. 2, 7; 3 Esg. 8, 22 ce Mmr. 1, 4 m mor. 8 Esg. 5, 11 ce Hrop. 4, 84 m mor. 3 Esg. 16, 54 ce Hpmt. 25, 22; 3 Esg. 16, 56 ce Hur. 1, 1 m mar. 8 Esg. 16, 60-61 ce Mc. 40, 22 m Hc. 108, 2. 6. 18 m mp.

в) Bosnecenie Mouces 101). Этотъ адокрифъ не дошелъ до насъ въ нолномъ видѣ и на первоначальномъ языкѣ. Латинскій однако же тексть его 192) указываеть несомнённо на греческій подлинникъ 103), но быль ди первоначально этоть апокрифъ написань на еврейскомъ (арамейскомъ) языкѣ, какъ то утверждаетъ Евальдъ 104), это сомнительно 105). Между тёмъ какъ въ палестинскомъ происхождения апокрифа никто изъ ученыхъ не сомизвается, въ опредблении времени его происхождения авляется большое разногласие между ними. Одни (Есальдь, Визелерь) временень происхожденія книги полагають первое десятилётие 1-го христіанскаго вёка, другіе (Гильненфельдо, Фриче и др.) относять происхождение ся въ половинѣ того же перваго вѣка, третьн (Фимипии, Фолькиаръ) даже во 2 вѣку по Р. Хр. Но върнъе, какъ кажется 106), мнѣніе Евальда и Визелера, къ которымъ нримыкаеть и Шюрерз 107). Для характеристики Іудейскаго толкованія этоть апокрифъ представляеть собою немаловажное значеніе. Крокв того, что въ немъ нервако представляется такое или иное, большею частію не сопровождаемое какою либо формулою цитаціи и притомъ иногда гаггадическое отношение въ содержанию ветхозавѣтныхъ каноническихъ писаній 108); въ 9, 1 апокрифа мы встричаемся съ случаемъ ваббалистическаго толкования В. З. 109).

<sup>101</sup>) CM. Объ этонъ апокрифѣ у Гиллисифелида въ его "Messias Judaeorum" etc. pag. XXXII—XXXVI; также его статър въ Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 1867, 217—223 и 1868, 273—309. 856: Philippi "Das Buch Henoch. S. 166—191. Stuttg. 1868; Heidenheim въ Vierteljahrsschrift für deutsch-und englischtheologische Forschung und Kritik, 1869, H. I.—Eritzsche" Libri apokryphi etc. p. XXXII—XXXVI и др. Тексть авокрифа ин читали въ изданіи Гилленфельдаи Фриче.

<sup>192</sup>) До 1861-го года эти отрывы существовали въ еще менке совершенномъ видѣ (см. Fabricii, Codex Psevdepigraphus V. Т. р. 839-844). Только въ 1861 г. Церівни открыль болѣе номимй латинсвій тексть въ Амброзіанской библіотекѣ въ Миланѣ. См. Фриче цит. изд. стр. XXXII; Schürer, Neuttl. Zeitgeschichte, S. 587 и др.

<sup>160</sup>) Въ подьзу этого особенно стоить Гильненфельда сдёдавшій даже въ Messias: Iudaeorum etc. р. 437—468 греческій перевода съ латинскаго въ видаха возставевленія подлиниваго текста.

100) Geschichte d. Volkes Israel B. V. S. 78 f. Ed. 3. Cpas. Takme Illmpopaunt. cov. crp. 541.

105) Срав. для этого Фриче, вит. изд. стр. XXXVI.

106) Главных основаніень для опреділенія кремени происхожденія анокрифа служать глави 6 и 7, а частію и 8, гді виходятся указанія на нікоторыя политяческія обстоятельства и отношенія современныя автору апокрифа на лица (не называемыя однако же по имени) царствующихь родовь, въ которыхь можно видіть тогдашнихь правителей Рима и Палестини и юд.

197) См. цит. соч. стр. 541.

105) Такъ наир. сн. Возн. Монсея 1, 1 съ Втор. 81, 2; 34, 7; 31, 21; Возн. М. 1, 4 съ Втор. 2, 37; 3, 16; Возн. М. 3, 11 съ Втор. 31, 28; 32, 1 и дал. Возн. М.

г) Апокалипсисъ Варуха 110). Подобно многимъ изъ авторовъ произведеній іудейской апокалептики, составитель апокрифа, отъ имени извъстнаго современника пр. Іеремін Варуха, излагаетъ (ведя ръчь въ первомъ лицъ) то, что (будто бы) происходило съ нимъ и открыто было ему Богомъ въ періодъ времени, непосредственно предшествовавшаго разрушению Іерусалима (при Навуходоносорѣ, царѣ Вавилонскомъ) и вскорѣ слѣдовавшаго за этимъ событіемъ. При этомъ авторъ нерѣдко входитъ въ содержаніе каноническихъ писаній В. Завѣта, какъ толкователь и притомъ, обыкновенно, какъ бы высказывающій несомнѣнную истину въ своемъ толкованіи, приводить ветхозавѣтныя изреченія безъ всякой формулы цитацін 111). Время написанія апокрифа ученые на основанія Апок. Варуха 32, 2-4 относять къ эпохѣ, прямо слѣдовавшей за разрушеніемъ Іерусалима Римлянами въ 70 г. по Р. Х.<sup>112</sup>), а мъстомъ происхождения его считаютъ, и не безъ основанія, Палестину 113). Апокрифъ написанъ былъ первоначально на греческомъ языкъ, но до насъ дошелъ только въ сирійскомъ и латинскомъ текстахъ 114).

5, 15 съ Втор. 31, 16; Возн. М. 10, 27 съ Іонл. 3, 14—16; Возн. М. 11, 33 съ Исх. 17, 11 и дал. и др. Цитаты изъ апокрифа ми дъзали по греческому тексту въ изданін Гильненфельда: Messias Iudeorum pagg. 437—461. Изъ гаггадическаго преданія въ апокрифѣ больше всего сообщается, какъ и естественно, о Монсеѣ. Такъ напр. 1, 1 и дал. 3, 11; 10, 29; 12,1 и д. 14, 43 и д.

<sup>109</sup>) Мы разумѣемъ загадочное вмя *Тахо* ( $\tau \xi \gamma$ ), которое придмется авторомъ апокрифа человѣку изъ коліна Левіина, и подъ которымъ онъ, безъ сомиѣнія, разумѣлъ Мессію, какъ это изъленено будетъ нами въ своемъ мѣстѣ подробнѣе.

<sup>110</sup>) Ми читали и будемъ цитовать этотъ апокрифъ по изданию *Фриче* (стр. 654—699, изслёдования о немъ см. у того же *Фриче* въ предисловии стр. XXX— XXXII, у Шюрера въ цит. сочинения стр. 542—549 и др.

<sup>111</sup>) Такъ напр. см. Апок. Вар. 10, 14 (срав. съ Ис. 54, 1);—20, 6 (срав. съ Авв. 2, 8);—29, 4 (срав. съ Быт. 1, 21 в Тарг. Псевдоіон. на это мѣсто; также Іова 40, 10—41 и Пс. 103, 26). Начиная съ 56 гл. и оканчивая гдавою 74-ю у автора идеть разъяснение видънія (изложеннаго въ гл. 53) водъ темныхъ и свътзыхъ, слѣдовавшихъ одна за другою, о важнѣйшихъ моментахъ исторіи изранльскаго народа, за нсключеніемъ первыхъ водъ темныхъ, которыя толкуются о паденій ангеловъ, при чемъ имѣстся въ виду Быт. 6, 2 и дал. (ср. подобное же пониманіе этого мѣста книги Бытія въ кн. Еноха 6, 11 и др.). Далѣе, Апок. Вар. 68, 7 ср. съ 4 Цар. 19, 35, Ис. 87, 36; 2 Пар. 32, 21; Апок. Вар. 76, 8 съ Втор. 34, 1 и дал. Апок. Вар. 77, 23 ср. съ Быт. 8, 11; а ст. 24 съ 3 Цар. 17, 6; къ этому же присоединсна въ апокрифѣ (ст. 25) гаггада о Соломонѣ и др.

<sup>113</sup>) Срав. Фриче цит. изд. стр. XXXII, Шюрера цит. соч. стр. 546-548 и др.
 <sup>113</sup>) Фриче цит. изсто.

<sup>114</sup>) См. Фриче цит. изд. стр XXXI. Кроив исчисленных анокрифова анокалиптическаго характера, сюда же относится Вознесение и Видиние Исаии, Илія Пророкъ и др. о которыхъ см. цит. выше статью Дильмана въ Real-Encyklopädie von Hersug, B. 12, S. 312—314 und fern.

Digitized by Google

я) Псалмы Соломона 115). Этихъ псалмовъ въ настоящее время числится 18. По содержанию и характеру изложения они близко подходять въ каноническимъ Псалианъ. Языкъ ихъ такъ близовъ въ языку этихъ послъднихъ и такъ обиленъ гебраизмами, что для нынъ извъстнаго греческаго текста ихъ необходимо предположить еврейскій (арамейскій) оригиналь, въ чемъ согласны почти всё ученые, изсявдовавшие этоть предметь 116). Общій голось ученыхъ признаеть и ивстоиъ происхожденія ихъ Палестину, съ ея фарисеизмонъ 117). Относительно лишь времени происхожденія псалмовъ есть разногласіе между учеными, хотя во 2, 8 и 17 псалмахъ есть и довольно ясныя указанія на современныя псалмисту историческія обстоятельства. Только эти указанія разными группами ученыхъ толкуются различно и по своему. Тавъ одни ученые (Евальдъ, Дильманъ, Элеръ и др. 118) видять въ означенныхъ псалмахъ изображение времени Антіоха Епифана, и такимъ образомъ относятъ происхожденіе ихъ къ половинѣ 2-го в. до Р. Хр., другіе-(Моеерсь, Деличь и Кеймь) 119)ко времени Ирода Великаго, котораго видять изображаемымъ въ техъ исалиахъ; третьи, наконецъ, составляющие собою большинство, да и въ тому же большею частію спеціально изслёдовавшіе предметь, находять въ этихъ псалмахъ изображение завоевания Іерусалима Птоломеемъ (63 г. до Р. Хр.) и согласно этому относятъ происхожденіе псалмовъ Соломона къ половинѣ 1-го вѣка до Р. Хр. 120). Отношеніе въ В. Завёту въ псалмахъ Соломона выражается большею частію непосредственно, т. е. повторяются въ большемъ или меньшемъ объемѣ изреченія каноническихъ Писаній безъ всякой формулы ци-

113) TERCTE REALMORE Y HACE ROLE PYRAMM GHAE BE TPERE REALMIRES I. Codepu-MR (Codex apokryphus V. T.), Fushiengesida (Messias Iudaeorum) & Opuve (Libri apokryphi). Mscatgobanin o HREE CN. Y Anasanan "Pseudepigraphen" BE Herzog's Real-Encyklopedie B. XII, S. 805-806; Mosepce BE Kirchen-lexicon von Wetzer and Welte 1, 340; Fushiengesida BE Zeitschrift f. wissensch. Theolog. 1868 S. 139. 1871, S. 385, Messias Iudaeorum p. XVI; Xayepama BE Neutestamentliche Zeitgeschichte 1, 164 f. 176 f; Opuve Libri alokryphi etc. p. XXV; Illiopepa Neuttl. Zeitgeschichte S. 140-143 H Ap. BE HAMER ABTEPATYPE CM. PABLME UNT. CTAILD ANANUMEKAIO BE Tp. Kies. Ayx. AE. 38 1865 4. 2 CTP. 486-437.

<sup>116</sup>) См. Дильмана цит. статью стр. 305; Фрине стр. ХХУ, Шюрера стр. 143 ж др. Только Гильненфельдъ настанваетъ на греческомъ подлинникъ.

1.7) См. всёхъ цит. изслёдователей.

<sup>118</sup>) Евальдъ въ Geschich. d. Volk. Israel, IV, S. 392 f. Элеръ въ ст. "Messias" Real-Encyklopädie von *Herzog* B. IX, 426 f. Дильманъ въ цит. соч. Къ этому взгладу примкнулъ и г. Ананьинский въ своей цит. ст.

<sup>119</sup>) Моверсъ въ цит. статът стр. 340; Деличъ въ комм. на Псалтирь II, 391 f. Кеймъ въ своей Geschichte Iesus von Nazara 1, 243.

120) Таковы: Гильленфельдь, Фриче, Хаусрать, Шюрерь и др.

таціи <sup>121</sup>) и лишь весьма немного можно находнть, и то не прямыхъ указаній на извёстныя мёста В. Писаній <sup>198</sup>).

е) Книга Юбилеевъ или Лептовенесисъ (Малое Бытие) <sup>188</sup>). Этовесьма важный для цёлей нашего изслёдованія апокрифъ, представляющій собою "гаггадическій комментарій на библейскій тексть <sup>194</sup>) книги Бытія и частію Исходъ или — "свободное воспроизведеніе библейской исторія отъ сотворенія міра до установленія праздника пасхи (Исх. 12 гл.), сообразно пониманію ся позднёйшимъ Іудействомъ и въ духё этого послёдняго" <sup>135</sup>). Онъ называется Книгою Юбилеевъ потому. что въ немъ вся исторія означеннаго періода расположена хронологически, какъ было замёчено выше, на 50 юбилеевъ (по 49 лётъ въ каждомъ), которые въ свою очередь подраздёляются каждый на 7 семилётій (7×7=49), что все составляетъ по исчислению книги, 2450 лётъ т. е. 2410 лётъ до исхода Евреевъ изъ Египта и 40

<sup>191</sup>) Такъ напр. сн. изреченіе Пс. С. 2, 19: Боїъ Судія праведный и не зритъ на миме съ 2 Пар. 19, 7; Дев. 19, 15 и пол.; Пс. С. 2, 29: поставить въ бевчестія горлость знія съ Пс. 79, 13—14; срав. также Пс. С. 8, 9 съ Іезен. 40, 39; 42, 13 и 44, 29; Пс. С. 5, 8 съ Пс. 27 (28), 1; 1 Цар 7, 8; также Пс. 84 (85), 22 и др. Пс. С. 5, 4 съ Ис. 49, 24. 25; Пс. С. 7, 1 съ Пс. 34 (35), 19; 68 (69), 5; Пс. С. 8, 15 съ Пс. 74 (75), 9 и Ис. 29 10; Пс. С. 8, 39 съ Исх. 14, 18; Ис. 13, 20 и др. под. Пс. С. 9, 18 съ Дан. 9, 19; Пс. С. 10, 5 съ Исх. 31, 16; Пс. с. 10, 3—7 съ Дан. 12, 7 (срав. Пс. С. 8, 34; 17, 50, Тов. 13, 10 и дал.; 2 Макк. 2, 17. 18; Синид. 8, 734. 735; Ем. 90, 28—38; 3 Езд. 13, 39 и дал.; Пс. С. 14, 4 си Пс. 1, 4—5 и Іезек. 9, 4; Пс. С. 16, 4 съ Чис. 15, 30; Пс. С. 17, 26 съ Пс. 2, 9; Пс. С. 17, 27 съ Ис. 11, 4 и др.

1953) Разумфенъ такіе случан, какъ Исал. Сол. 27, 5, гдф очевидно имфилтся въ виду: 2 Цар. 7, 12. 16; 3 Цар. 2, 4; 8, 25; 9, 5; Пс. 131 (132), 11—12; также Пс. С. 18, 4, при чемъ имфется въ виду Исх. 4, 22.

123) Лучшій и совершеннѣйшій тексть этого апокрифа есть очень недавно издарный г. Рёншень подъ слёдующимь полнымь вагланіемь: Das Buch der Iubiläen oder die Kleine Genesis unter Beifügang des revidirten Textes der in der Ambroniann aufgefundenen lateinischen Fragmente sowie einer von Dr. Dillmann aus zwei äthiopischen Handschriften gefertigten lateinischen Uebertragung erläutert, untersucht. und herausgegeben von H. Rönsch. Leipzig, 1874. Переведенный Дильманонь съ эсіонскаго, тексть анекрифа первоначально понящень быль въ Ewald's lahrbûcher d. biblisch. Wissenschaft B. 2. 1856 S. 230-256 m B. 3, 1851, S. 1-96. Y macs. нодъ руками было изданіе Рённа и кроми того не совских полний тексть анокрифа въ изданія Фабриція, Cod. apokryphus V. Т. радд. 849-864. Изслёдованія объ этонъ анокрифѣ см. Дильнана въ статьв «Pseudepigraphen des A. T " въ Real-Encyklopädie von Herrog, B. 12, S. 317-318, Rönsch "Die Leptogenesis" etc. in d. Zeitschrift f. wissenschaftl. Theologie. 1871, S. 60-98; Schürer's Neuttl. Zeitgeschichte, S. 459-468 и особенно у Рёнша въ цитов. изданія апокрифа; въ нашей литератур' въ упоннавшейся не разъ статъй Ананьмиското въ Тр. К. Д. Ак. за 1865 г. ч. 2 стр. 448-445, Порфирьева "Анокрифич. сказанія" и пр. CTP. 232-247 H BBE. JD.

194) Шюреръ въ цит. сочин. стр. 460.

125) Тамъ же стр. 460-461.

иёть странствованія ихъ по пустынё <sup>136</sup>). Названіе Лептогенесись дано апокрифу ечевидно по отношенію содержанія его въ содержанію канонической вниги Бытія. Ведя изложеніе содержанія апокрифа въ духё іудейства своего врамени, авторъ весьма свободно поступаетъ съ библейскимъ текстомъ. Онъ опускаетъ изъ книги Бытія и Исходъ то, что не соотвётствовало его намёреніямъ и убёжденіямъ, измёняетъ текстъ этихъ внигъ сообразно своему и своихъ современниковъ-Іудеевъ пониманію, наоборотъ, добавляетъ въ ихъ содержанію то, что казалось ему нужнымъ добавляеть въ ихъ содержанію то, что казалось ему нужнымъ добавляеть въ разъясненіе библейскаго текста, въ подтвержденіе мысли его и под. и что, обыкновенно, является продуктомъ гаггады <sup>197</sup>). Но все свое гаггадическое изложеніе авторъ ведеть отъ имени Монсея, которому будто бы на Синаё и отврыто было все то, что заключено было нотомъ ангеломъ для Монсея въ письмена и что составляеть содержаніе Книги Юбидеевъ <sup>198</sup>),

Книга Юбилеевъ, какъ очевидно изъ характера изложенія ея, была первоначально написана на еврейскомъ (арамейскомъ) языкѣ и, разумѣется, въ Шалестинѣ <sup>149</sup>). Время же ея происхожденія ученые не безъ основанія указываютъ въ половинѣ 1-го христіанскаго вѣка, такъ какъ въ ней не только не упоминается ничего о разрушеніи Іерусалима и храма Римлянами, а наоборотъ всюду предполагается существованіе того и другаго <sup>180</sup>). Такимъ образомъ, въ этомъ апокрифѣ мы имѣемъ древнѣйшій гаггадическій комментарій на книги Бытія и Исходъ.

ж) Четвертая Маккавейская книга 181). Хотя эта внига, соглас-

<sup>136</sup>) Хотя въ хронологія апокрифа вийется въ виду и 40-лѣтнее странствованіе Евреевъ по пустинѣ, но онъ оканчиваеть описаніемъ установленія праздника Цаски не причний особеннаго вниманія автора къ празднакамъ, такъ вакъ около этихъ послѣднихъ группируется вся хронологія исторія анокрифа.

<sup>137</sup>) Такъ напр. ср. свазан. въ апокр. о міротворенія (Фабр. стр. 851-852, ср. также стр. 12-15) о жизни Адама и его нотоиства (стр. 854-861), о жизни Авраама (стр. 11 и дал. изд. Рёншез) и др. съ повёствованіемъ объ этомъ, заключающимся въ кн. Битія гл. 1 и далёе.

128) Аповрифъ и начанается именно разсказомъ о призванія Богомъ Монсея на гору Синай для этой цёли.

<sup>139</sup>) Авторъ авокрифа принадлежалъ къ числу фариссевъ, хотя и не самихъ стрегихъ. Орав. объ этонъ особенно Шюрера цит. сеч. стр. 462—468. Злёсь же основательно критикуются и другія жийнія о ночьй преисхожденія этого анокрифа. Срав. такие Рёмма Das Buch der Iubiläen S. 528 ff.

<sup>130</sup>) Срав. *Рёмыа*, цитов. соч. стр. 528—529; также *Шюрера* (стр. 468 А. Дильманъ подагаетъ возможнимъ ея происхождание даже въ 1 вѣкѣ до Р. Хр. Real-Encyklopädie von *Hersog*, В. 12. S. 817: "она составлена въ вервонъ христіанскомъ, а можетъ бытъ и въ 1 вѣкѣ до Р. Хр.") Срав. также *Порфирьева* цит. изслѣдование, стр. 247.

<sup>131</sup>) Тексть апокрифа ин читали по изданно Фриче въ Libri apokryphi etc. Си. изслёдования о ней: Гримма въ рацьше цитованвоиъ его (вийстё съ Фриче) но надписанию ся и имветъ въ виду главнымъ образомъ изввстное событіе мученической смерти старца Елеазара и семи братьевъ съ нхъ матерыю въ эпоху гоненія Антіоха IV Епифана (176-164), разсказанное во 2 Мак. 6, 18-7, 41, однако же это не значеть, чтобы она а) представлялась апокрифомъ чисто историческаго характера и б) произошла на почвѣ Палестины, гдѣ совершилось означенное событіе. По тону в характеру изложенія своего апокрифъ является, какъ выше было замёчено, болёе нравоучительнымъ трактатомъ "о госнодствѣ разума" 182), исполненнымъ въ духѣ философскаго понятія о добродвтели, нежели повёствованіемъ объ означенномъ событіи временъ Маккавеевъ. Если же къ этому прибавить напыщенную риторическую форму изложенія, цитацію ветхозавѣтныхъ мѣстъ по переводу IXX 133) и нёкоторыя другія обстоятельства, то все это въ совокупности будеть прямо указывать на Египеть, какъ мѣсто происхожденія апокрифа 184). Трудиће опредћлить время происхожденія его. Впрочемъ судя по тому, что въ апокрифъ не упоменается о важивёшемъ для всего іудейскаго міра событія-разрушенія Іерусалима и храна Римлянами (70 г. по Р. Хр.) нужно полагать, что онъ произошелъ ранве этого событія; а судя по тому, что въ апокрифѣ состояніе Іудеевъ алевсандрійскихъ представляется довольно спокойнымъ, можно думать, что апокрифъ написанъ былъ раньше и гоненія на Іудеевъ, воздвигнутаго при Калигуль (въ 39 или 40 г. по Р. Хр.) 135). Во всякомъ случав апокрифъ произошелъ не позже 1-го христіанскаго въка 136). По своему отношению къ В. Завѣту и по способу этого отношенія онъ имфетъ весьма важное значеніе для характеристики іудейска-

Handbuch zu Apokryphen d. A. T. 4 Liefer. SS. 285-296. Leipzig 1856; enenias-Hoe HSC3540BaBie Opeùdenmaas "Die Flavius Josephus beigelegte Schrift: Ueber die Herrschaft der Vernunft (IV B. d. Makkabäer), eine Predigt aus dem nachchristlichen Jahrhundert, untersucht. Breslau, 1869; Opwer QHTOB. HSABHIE CTP. XX-XXII; Keŭas Einlet. in d. A. T. S. 722-724 **m** gp.

132) Такъ между прочниъ и озаглавлявается эта книга, несправедляю принспваемая многими Іоснфу Флавію и потому во многихь, особенно прежнихъ изданіяхъ, присоединяемая къ числу сочиненій послёдняго. И дійствительно, главная мысль, висказанная въ началё книги и проходящая чрезъ всю ее, есть мысль о важности и необходимости господства благочестиваго разума (εὐσεβής λογισμός) надъ худыми желаніями, страстями и вообще надъ возможностію грѣхопаденія по какому би то ни било случаю. Въ существё діла смерть Елеазара и семи братьевъ съ ихъ матерью служная для автора только наглядиййшимъ подтвержденіемъ этой главной мисли.

<sup>133</sup>) Для убяжденія въ этомъ см. вышеприведенныя цитати изъ В. Завйта въ 4 Ман. кригь.

<sup>136</sup>) Въ этомъ согласны всѣ вышепонменованные изслѣдователи.

135) Сравн. Кейля цитов. сочин. стр. 722-728.

136) Сравн. Фрейденталя, Гримма (стр. 293) и др.

го (собственно іудео-александрійскаго) толкованія Ветхаго Завѣта. Въ своемъ мѣстѣ это отношеніе будетъ разсмотрѣно подробнѣе.

О другихъ ветховавѣтныхъ апокрифахъ мы не будемъ упоминать частію потому, что они не іудейсваго, а уже христіанскаго происхожденія какъ напр. Завѣты 12 патріарховъ <sup>137</sup>), Восхожденіе и видѣніе Исаін <sup>138</sup>) и др. <sup>139</sup>), частію же по малонзвѣстности ихъ содержанія, каковы апокрифы съ именами Іереміи, Софоніи, Іанній и Амврій (или Мамврій) и др. <sup>149</sup>).

4) Въ Новозавѣтныхъ Священныхъ Писаніяхъ, о происхожденія которыхъ им считаемъ излишнимъ говорить здѣсь <sup>141</sup>), мы находимъ въ различномъ видѣ значительную долю весьма важнаго и даже необходимаго для сужденія объ іудейскомъ экзегесѣ матеріала. Все относящееся къ составу этого матеріала можно соединить въ слѣдующія группы: а) косвенные намеки на пониманіе Іудеями Ветхаго Завѣта въ извѣстныхъ его частяхъ или мѣстахъ, по поводу каковаго пониманія Самимъ Господомъ Інсусомъ Христомъ или Его Апостолами дѣлается разъясненіе этихъ частей или мѣстъ, толкованіе ихъ <sup>148</sup>). Къ

<sup>137</sup>) См. тексть ихъ у Фабриція въ цит. изд. стр. 519—550. 562—789. Изсявдованія же о нихъ см. у Люкие въ цит. соч. ч. 1 стр. 334—337; у Дильмана въ цит. ст. его въ Real-Encyklopäde, В. 12, S. 315, у Порфирьева въ цит. соч. стр. 256—284 и др.

<sup>138</sup>) См. долный тексть этого апокрифа въ цитов. выше изданіи von Jolowics. 1864, Lepzig. Изслёдованія же о немъ, кромё изложеннаго во введеніи къ сейчасъ названному изданію, см. у Люкке цит. соч. ч. 1 стр. 274—302, у Дильмака въ цит. ст. и томѣ Real-Fncyklopädie, стр. 818—314. У Порфирьева въ цит. изслёд. стр. 294—805 и др.

139) См. наз въ цет. статът Дильмана.

140) См. о нихъ въ той же стать В Дилимана.

<sup>141</sup>) Объ этомъ, не упоминая вностранной литературы, есть довольно свёдёній и въ нашей отечественной, какъ самостоятельной, такъ и переводной литературъ. Въ настоящемъ случаё достаточно будетъ указать на Введеніе въ новозав. книги Герике, переведенное кодъ редакціею Ар. Михаила. 1869, Москва.

<sup>142</sup>) Такова большая часть случаевъ Нововавѣтнаго толкованія, см. напр. Ме. 9, 13; 12, 7; 15, 4 и дал.; 19, 8 и дал.; 22, 28 и дал. ст. 84 и дал. и др. Дѣян. 15, 15 и дал. и др. Толкованіе В. З. въ пославіяхъ къ Римлянамъ, Галатамъ и Евреямънмѣютъ въ виду также пониманіе его Іудеями.

<sup>143</sup>) См. напр. Мө. 2, 4 н дал.; 9, 1 н дал., 12, 1 н дал., 22, 36. 42, особенно же 23 гл. ст. 16 и дал. Мар. 2, 6 и дал. ст. 16 и дал., 18 н дал. 24 н дал. 3, 2 в дал., 7, 1 и дал., 5 н дал., 9, 11 н дал. 10, 2 н дал., 12, 18—37 н дал. Дуки 5, 21 и дал., 30 и дал. 83 и дал., 6, 1 и дал., 7, 39; 10, 25 и дал. 11, 88 и дал. 13, 14 н дал., 14, 1 и дал. 15, 15 и дал. 20, 27 и дал. Іоан. 1, 19 и дал. 45 ст. 49; 8, 25; 4, 12. 20. 25; 5, 10 и дал. 6, 14. 30 и дал. 7, 4 и дал. 50—52; 8, 3 и дал. 13 ст. ср. 17. 33. 39. 52; 9, 16. 28 и дал. 10, 38 и дал. 11, 49 и дал. 12; 34; 18, 31; 19, 7. 31. 42; ср. Двин. 4, 16 и дал. 5, 28; 34 и дал. (рвчь Гамалінла); 6, 11 и д. 18, 12 и дал. 4

этому можно присоединить еще то, что и формальная сторома собственнаго толкованія В. Завѣта со стороны новозавѣтныхъ священныхъ Писателей, какъ Іудеевъ по происхожденію и обращавшихъ свою рѣчь къ Іудеямъ, въ извѣстной мѣрѣ представляетъ собою данныя для сужденія объ іудейскомъ экзегесѣ.

Но всё вышенсчисленные источники для сужденія объ іудейскомъ толкованіи В. Завёта, какъ ни важим они, однако же не суть спеціальныя іудейскія толкованія на Ветхій Завёть, за исключеніемъ развъ Книги Юбилеевъ. Несравненно болёе важности и значенія въ этомъ отношеніи имёють нижеслёдующіе источники:

5) Тарыумы или арамейскіе переводы, парафразы на В. Зав'ять. Они вызваны въ бытію тою же необходимостію, какая вызвала и греческій переводъ Библін для алевсандрійскихъ Іудеевъ. Народъ іудейскій въ Палестинѣ уже со времени вавилонскаго плѣна началъ утрачивать ясное понимание еврейскаго языка, на которомъ написана ветхозавѣтная Библія 144), усвоивъ себѣ въ плѣну арамейское нарѣчіе, а затѣмъ постепенно, подъ вліяніемъ съ одной стороны Самарянъ, а затъмъ съ другой-Сирійцевъ, совсъмъ забывъ язывъ древне-еврейскій, началь говорить арамейскимь діалектомь, который сдёлался господствующимъ въ употреблении со временъ Маккавеевъ или Асмонеевъ; знаніе же подлиннаго языка Библія осталось принадлежностію однихъ только ученыхъ раввиновъ, соферинъ. При обычныхъ свнагогальныхъ чтеніяхъ изъ закона Моисеева и пророковъ, уже издавна вошедшихъ въ употребление (168), народъ не могъ бы разумѣть Писанія, если бы оно не сообщалось на понятномъ для него арамейскомъ нарѣчіи. И не безъ основанія поэтому говорить Дуниз, что писанные арамейскіе переводы (не говоря объ устномъ мидрашѣ, толкованіи) большей части библейскихъ внигъ несомивнио существовали уже во времена. Асмонеевъ 146). Можетъ быть они вошли въ составъ теперь извёстныхъ намъ таргумъ. Эти послёднія суть: а) Таргума Онкелоса, б) Таргума Іоназана беңъ Узіела, в) ізрусалнысвая Таргума (на Пятовнижіе, псевдо-Іоназанъ) и г) Таргума неиз-

144) Для этого достаточно обратить вниманіе на изъясненіе закона, въ которомъ нуждался народъ уже прямо по возвращенія изъ плёна. Несм. 8, 8, 13. Но объ этомъ въ своемъ мёстё будеть подробите сказано.

148) Срав. Дёян. 15, 21: Законъ Моисссеъ отъ древнихъ родовъ по всъмъ сородамъ импетъ пропозъдающихъ сво, читаемый въ синановахъ каждую субботу. Ср. также Госифа Флавія "Противъ Апіона" 2, 17 ср. статью И. А. Пятницкано: Состояніе богослуженія въ родё человѣческомъ предъ припествіемъ Господа нашего І. Христа въ Душ. Чтеніи за 1879 г. іюль—августъ стр. 321 и д.

146) Die gottes-dienstlichen Vorträge der Inden, S. 61. Далбе Дуниз, ва основанім еврейскаго нреданія, увёряеть, что уже въ средний 1-го христіанскаго вёка должна была появиться таргума на книгу Іора. См. стр. 62 его сочиненія.

выстнаго автора на агіографы 147). а) Онкелось, составитель халдейской таргуми на Пятокнижіе Монссево, быль прозелитонь іудейскимь. живнить въ первоиъ въкъ по Рождествъ Христовъ 148). Вавилонскій талиудъ сообщаеть о немъ нёкоторыя свёдёмія въ 4-хъ мёстахъ. изъ которыхъ не трудно сдёлать надлежащіе выводы, хотя они и разноречать нежду собою. Въ первонъ несте говорится, что Онкелосъ, прозелить нависаль таргуму на Патокнижіе по совёту и съ согласія равви Еліезера и равви Іозуа, жившихъ около среднин 1-го вбаз по Р. Хр. Во 2-иъ ибств Онкелосъ называется другонъ развина Ганаліцла старшаго, пережившимъ этого послёдняго, а Ганалінлъ этоть, упоминаемый въ Новомъ Завётё (Дёян. 5, 34 и дал.) учитель св. Ан. Павла (Дёян. 22, 3), быль современиевонь и, какъ гласить церковное преданіе, тайнымъ ученикомъ Христа Спасителя. Такимъ образомъ это свидательство талиуда не противорачить первону. Но въ третьемъ мѣстѣ таличая. Онкелосъ очевилно смѣшивается съ извѣстнымъ прозелитомъ Акилою, составителемъ греческаго перевода Библін и жившимъ уже во 2 вёвё по Р. Хр. Въ четвертомъ же ийстё, наобороть, личность Онкелоса отодвигается слишкомъ уже назадъ: онъ считается здёсь ученикомъ знаменитыхъ раввиновъ Гиллела и Шамман, жившихъ въ 1 вѣкѣ до Р. Хр. Впрочемъ, такъ какъ іудейское предание смерть Гиллела полагаеть на 120 году его жизни, то и послёднее мёсто талмуда не несогласние съ первыми двумя. А за вствиъ этемъ третье итсто очевидно должно быть признано за неотносящееся въ Онкелосу, составителю арамейской таргумы на Пятокнижіе. Такниъ образовъ таргума Онкелоса должна быть отнесена къ первому христіанскому въку. Внутреннія основанія, извлекаемыя изъ самой таргумы, еще более утверждають въ этой мысли 149). Тавъ какъ таргума Онкелоса уже потому самону, что есть іудейская таргума на часть В. Завѣта, является такимъ образомъ въ извѣстной степени (подобно переводу LXX) толковательнымъ памятникомъ, то значеніе ся для характеристики современнаго Христу и апостоламъ іудейскаго толкованія неоспоримо. Еще болёе мы убѣдимся въ этомъ, когда сдёлаеть вникательное сличение таргуны съ подлининкомъ. При этонъ оказывается, что таргуна Онкелоса, будучи вообще точнымъ

<sup>147</sup>) Тексть этихь всёхъ таргумъ у нась нода руками биль въ нэе́встномь Вальтоновском веданіи Библін политести, 1657 года. Ом. обо всёхъ ихъ статью Фольмя въ "Real- Encyklopädie" von Hersog, B. 15 SS. 672—688; Дунна цит. соч. стр. 61—63; [Gfrörer's "Jahrhundert des Heils" 1 Abth. S. 36—59; Schurers, eit. W. S. 475—481 и др.

<sup>545</sup>) Cw. cs5gtbia w antepatypy 6 news y Kewas , s5 Einleitung in d. A. T. S. 582 f. Brsch und Gruber's Encyklopädie III Sect. 3 Th. S. 468. 7. Cu. также въ сейчась поименованныхъ изслёдованіяхъ.

149) См. нат у Гфререра въ цит. соч. ч. 1 стр. 55-58.

буквальнымъ арамейскимъ переводомъ Пятокнижія, въ нёкоторыхъ мёстахъ замёняетъ образныя выраженія подлинника собственными, съ цёлію уясненія симсла подлинника, допускаетъ распространеніе предложеній <sup>150</sup>) и т. п.; мало этого, въ нёкоторыхъ случаяхъ замёчается въ ней стремленіе къ устраненію антропоморфизновъ и аптропонатіи въ библейскомъ представленіи о Богё <sup>181</sup>), объясненіе нёкоторыхъ мёстъ Пятокнижія о Мессіи <sup>182</sup>), въ поэтическихъ мёстахъ допускается даже нёкоторымъ образомъ гаггадическое толкованіе <sup>183</sup>). Во всякемъ случаё однако же таргума Онкелоса большею частію сохраняетъ характеръ перевода, что впрочемъ, безъ сомнёнія, иного зависёло и отъ сознанія преимущественной важности переводимаго—закона Монсеева изъ опасенія что—любо прибавить къ нему лишнее или убавить изъ него. Далеко болёе свободно поступаетъ другой таргумистъ б) *Іонаевнъ бенъ Узіель*, переводчикъ историческихъ: (І. Навина, Судей, Руеь и

<sup>130</sup>) Такъ напр. въ кв. Числъ 24, 9 читается, по переводу съ подлинника, такъ: *Нреклонился* (рѣть Валаама объ Изранлѣ), лежить какъ левъ, и какъ львица, ктоподлиметь ею? А въ твргумѣ Онкелоса на тоже мѣсто находимъ: "усноконтся и будетъ жить въ крѣпости, какъ левъ и какъ львица, и не будетъ царства, которое поколебало би его". Также во Втор. 33, 18. 19 по переводу съ подлинника читаемъ: О Завулоню сказалъ (Монсей): веселись, Завулонъ, въ путяхъ твоихъ, и Иссахаръ, въ шатрахъ твоихъ. Созываютъ они народъ на юру, такъ закалаютъ законный жертвы, ибо они питаются болатствомъ моря и сокровищами, сокрытыми вънески. У Онкелоса же на это мѣсто: "О Завулонѣ сказалъ: веселись, Завулонъ, когда будеть выходить на войну противъ непріателей твоихъ, и Иссахаръ, когда. будеть ходить въ Герусалимъ на правднества. Племя Изранлево соберется на горѣ въ домѣ святыни: тамъ свободно будетъ закалать священныя жертвы, потому что будетъ питаться богатствами народовъ, и сокровища, сокрытыя въ пескѣ, отвроются предъ намъ." Срав. также таргуму на Быт. 49, 27 и др

<sup>151</sup>) Напр. Бит. 11, 5 вм. "сомень Ісгова" у Онвелоса находниь: "явился Ісгова"; ср. также его таргуму на Бит. 18, 21, 6, 8 и др.

<sup>153</sup>) Такъ напр. въ таргумъ на Быт. 49, 10 читаемъ: "не отнемется нивющій начальство отъ дома Іуди и книжникъ (Халд. Saphrab) отъ сыновей сыновъ его до въка, пока не придетъ Мессія, которому надлежитъ царствовать, и ему будутъ повиноваться народи." На Числъ 24, 17: "воястанетъ Царь изъ дома Іакова и возвсяментся Мессія изъ среди Израндя и поравитъ кназей Моава и будетъ властвовать надъ встана синами человёческими".

<sup>153</sup>) Такъ напр. въ таргумѣ на Быт. 45, 27 виѣсто словъ подлинника: moida ожилъ dyxъ Iakosa, отца ихъ, читаемъ: "и почнаъ Духъ Сватий на Iakoвѣ, отцѣ его" (Iocuфа);--на Бит. 49, 3 виѣсто; Рузимъ, переензиъ мой!--ты крипость моя и начатокъ симы моей, верхъ достоинства и верхъ монущество,.-читаемъ: "Рувимъ, первенецъ мой, крѣпость моя и начало сили моей; ти нолучить три части: первородство, священство и парство;"--на Бит. 49, 27, виѣсто краткаго пъреченія подлинника: Веніаминъ хищный волкъ, утромъ будетъ всть ловитач, и вечеромъ будетъ дълить добычу,--находимъ слѣдующее: "въ землѣ Веніамина будетъ общтать Шехина и въ области его построево святилище: утромъ и дечеромъ священники будутъ привосить жертви и въ вечернее время будутъ дѣлить между собою на части остатия отъ посвященнаго Богу." Срав. также Быт. 25, 27; 49, 17 и др.

Digitized by Google

1-4 кн. Царствъ) и пророческихъ (Исаїн, Геремін, за неключеніенъ Плача Ісремія, Ісзекіндя в 12 калыхъ пророковъ) книгъ В. Завёта. Онъ быль старширь современниковъ Онкелоса и также учениковъ Гилила (144): Таргуна его появняась всворь же посль таргуны Онкелеса въ 1 в., NO P. XD. 185). CVRS IIO TONY, TTO BE BASHLONCEONS TRANVAS IPHBOдится нёкоторыя иёста изъ пророковъ въ аранейскоиъ переводё съ нитатор: «вакъ толкусть раяви Іозефъ», воторыя Аднако же совершенно соотвётствують тексту теперь извёстной намь таргуны Іонаеана бенъ Узіеля, можно вивств съ некоторыми учеными. ? . полагать, что первоначально Іоназаномъ написанная таргуна была потокъ переработана раввиномъ Іозефонъ бенъ Хійа, жившимъ въ четвортомъ въвъ по Р. Хр. 157). Въ таргунъ своей Іонасанъ, является неодниаковымъ: въ таргумъ на историческия вниги онъ являются болье върнымъ подлининику, нежели въ таргумъ на пророковъ. Но «уже и въ отношения къ историческимъ книгамъ», скажемъ зивств съ Цуниемь 148), «Іонаовнъ часто является толкователень; въ отношения же въ пророческимъ книгамъ его таргуна является почти непрерывнымъ гаггадическимъ толкованіейъ» 189); впрочемъ, въ этомъ есть кое-что наъ внесеннаго нозднъе самаго Іоназана 199). Таргуна Іонаеана, повидимому, уже имъла въ виду таргуму Онкелоса <sup>161</sup>) и по языку весьма близка въ послёдней. Какъ изъ таргумы Онведоса, такъ и изъ таргумы Іонасана въ талмудъ и мидрашотъ много приводится ибеть 162). в) Такъ называемая Іерусалянская таргуна в таргуна Пеердо-Іоназана на Пятокняжіе. Въ изданія Вальтона зчя двё таргуны стоять, какъ особыя, и онъ, слёдуя позднёйшемъ раввинсных указаніянь (Рав. Азарія Меорь, Р. Менахемь и др.) счя-

184) Ср. Цуниа цит. соч. стр. 62, Кейля цит. соч. стр. 584 и цитуемые здёсь
 въ примѣчаніц 1 источники этахъ свѣдѣній. Ср. также Гфрёрера цит. соч. 1, 37-55.

135) Срав. Гуререра цит. соч. стр. 37. На дальнъйщихъ страницахъ у него приводятся и основательния данныя въ пользу столь ранняго времени происхожденія таргумы.

186) Срав. Кейля цитованное сочинение и страницу, а также цитуемыхъ имъ въ 3 вримфчаний уленыхъ.

197) O pas. Iozecht Genz Xida cu. Memzy spoumus Ordtz's Ceschichte der Juden," B. IV, S. 358.

158) Цит. соч. стр. 63.

<sup>159</sup>) Въ своемъ мѣстѣ мы будемъ имѣть случай привести отрывки изъ таргуми Іонаеана. Для примѣра ср. таргуму на Ис. 12, 3 (ср. Succa, 5, 1); 33, 22; 52, 7; 62. 10; Іерем. 10, 11; 12, 5; Езек. 11, 16; 16 гл., Ос. 3, 2; Ам. 8, 5 (ср. Вава bathra f. 908); Мих. 6, 4; Авв. 3 Зах. 12, 11 и др.

<sup>160</sup>) Напр. все враждебное Римлинамъ, какъ въ 1 Сам. 2, 5; Ис. 84, 9, Езек. 39, 16 и др. Ср. Цумиа, Кейля и др.

<sup>161</sup>) Ср. вапр. таргум. Суд. 5, 26 съ Вт. 22, 5; 2 Цар. 14, 6 съ Вт. 24, 26 и др.

163) Цитаты си. у Дунца на стр. 63 прим. подъ букнов е).

4

тесть полный тексть тергулы на Пятовникие, (изложенной у него особо отъ изданія нолиглотты Пятокникія, гдѣ понъщена таргуна Онкелоса и имение въ 4 тонъ послъ учительныхъ книгъ), за произведеніе того же Іонасана бенъ Узісла 162), впроченъ, не съ увёренностію, а неколный тексть ісрусальнской таргумы ставить параллельно ей въ есобонъ столбцё въ тонъ же текв. Но даже в не особенно вилиательное сличение той и другой таргумы наводить на инсль, а строгія изслёдованія ученніх 164) и подтверждають этумисль, что объ таргумы суть ничто вное, какъ двъ редакціе одной и той же таргуны јерусаленской или палестинской. И хотя то несомивино, что эта таргуна завлючаеть въ собв эломенты многаго воська древняго, дохристіанскаго (разунбемъ преданія), что во NHOFON'S OHA UPHNMKAGT'S R'S TADFYN'S OHBOJOCA, OZHARO MC H HO HSHRY ся. наполненному барбаризпами и всобще посящему на себъ явные слёды повднёйшаго развитія его в по заключающимся въ ней историческимъ даннымъ изъ ноздивищаго времени 165) должно окончательную редакцію этой таргумы отнести уже по крайней мёрё къ поколёнию амораних (4-6 вв. по Р. Хр.). Къ той же мысли приводить в бездеремонность въ отношения въ подлиниому тексту Пятокнижія ради гаггады, ваковая въ особенной снів обнаружнивсь ниенно въ эту эпоху развинизма. Эта таргуна уже прямо есть не столько переводъ, сколько галахический, а еще болёе того,-гаггадическій компентарій на Пятовнижіе, полный легендами, баснями и представленіями ноздибитаго времени, примиры чего мы еще увидень въ своень нёстё. «Іерусаленская таргуна относится въ таргунё Онкелоса», сваженъ словани Дуния, «какъ мидрашъ въ простему буквальному толкованию; Онкелось только вногда является толкователемъ, а іврусалимскій таргумисть только вногда переводчикомъ; этоть послёдній въ своей таргумё преслёдуеть дерушъ (аллегорію), тогда какъ первый буквальный смыслъ- пешать. Но таргунисть јерусалимскій не имёль въ виду составлять ни гаггады въ собетвенномъ смыслё, но комментарія (въ строгомъ смыслё слова), а намёренъ былъ издать въ свётъ такое сочинение, въ которомъ толкование Писанія, соотвётствуя господствующень ндеянь, настолько же удовлетворяло бы требованіямъ галахи, на сколько и гаггады, и весь трудъ его поэтому является свободнымъ переложеніемъ текста съ

<sup>168)</sup> Сн. его введение въ нвд. Полиглотти, стр. 84.

<sup>144)</sup> См. вапр. особенно Цужиа цат. соч. стр. 66—72, Гфререра, цаг. соч. стр. 58 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup>) Для этого ср. напр. тарг. на Чис. 24, 19—24, гдž упоминается о Константинонолё, о надонія завадной римской имверія, на Исх. 26, 9 и 86, 16, гдž іудейскій талиудъ представляется уже законченных (а это закончавіе, какъ увидимъ дальше, относится уже къ 6 вёду) и др.

вреобладаніемъ характера индраша. Ночти всё гаггадическія объясненія и прибавин въ нодлинняку, встрёчающіяся у іерусалинскаго таргумиста, ны находинъ въ остальныхъ іудейскихъ гаггадическихъ сочиненіяхъ <sup>166</sup>) и лишь немного въъ этого принадлежитъ ему собственно <sup>147</sup>) и въ этопъ послёднемъ онъ на столько же нало дуналъ о примёнимости ихъ въ толкуемому, какъ и Іонасанъ въ таргумѣ на пророковъ. На обоихъ отражается степень умственнаго развитія тогданняго времени и сила вліянія преданій <sup>168</sup>). На основаніи нѣкоторыхъ свядётельствъ изъ іудейскаго преданія предполагаютъ, что ісрусалимская таргума простиралась не только на Патокнижіе, но и на всё ветхозавётныя Писанія, всюду сохраняя обрисованный выше характеръ въ изложеніи своемъ <sup>169</sup>). Но до насъ отъ всего этого допли только нёкоторне отрывки <sup>170</sup>).

Наконецъ г) таргуны на агіографы, также какъ в іерусалимская таргума не имѣющія особаго автора, имѣютъ различный харавтеръ въ отношеніи къ различ. свящ. книгамъ. Такъ таргумы на Псалмы, Притчи и Іова имѣютъ ночти одинавовый характеръ буквальнаго истолкованія подлинника, съ нѣкоторою только разницею въ отноменіи къ Псалмамъ и книгѣ Іова, таргумы на которыя вдаются иногда въ гаггадическія разъясненія, между тѣмъ какъ таргума на книгу Притчей соверненно свободна отъ гаггады. Суда поэтому иожно было бы отнести ихъ къ періоду возникновенія таргумъ Онкелоса и Іонаевана, чему благопріятствуетъ также и указаніе древилго іудейскаго преданія на таргуму на ки. Іова <sup>171</sup>), но аражейскій языкъ этихъ таргумъ, не обладающій чистотою таргумы даже Іонаевана, за-

167) Такъ навр. Тарг. на Быт. 6, 8; 27, 31; 28, 12; 45, 14; Чис. 41, 44 и др. 166) Дуниз. цит. соч. стр. 72—73.

<sup>169</sup>) Ср. для этого Цунча, цит. соч. стр. 77—79, гдё у него приводятся и сания свядётельсива изъ іздейскаго предакія, въ которыхъ или указывается на существованіе іерусалинской таргуми на ту или другую внигу или цитуется таковая таргума.

170) Ск. у Цунна стр. 78.

<sup>171</sup>) Цитату см. у Цумиа на стр. 64 въ примъч. подъ буквою в). Ср. разъме сказанное въ примъчания. Можетъ бить, эта таргума и взощла въ составъ теперь извъстныхъ таргумъ на агіографи.

4•

<sup>166)</sup> У Цумма приводятся и данныя на это. Такъ тарг. на Быт. 21, 21 срав. съ lalkut. Gen. f. 27 bc., —на Быт. 31, 19 съ Boraitha R. Elieser с. 36, —на 35, 21 съ Тарг. на Михея 4, 8, — на 36, 43 съ Bereschith rabba c. 83 f. 92 d., на 37. 14 съ тъмъ же намятичкомъ письменности л. 94 b.; на 37, 28 съ Boraitha B. Elieser с. 38. на 38, 5 съ Bereschith rabba f. 95 d.; на 39, 10—ibid f. 98 f, на 40, 5—ibid f. 98 c; на 42, 23; Raschi ibid.; на Исх. 1, 15 — съ Dibre hajamim demosche, init; —на 2, 12 съ Schemeth rabba f. 119 а., —на 9, 33—съ Tanchuma'f. 28 а., па 12, 37 съ Mechiltha 6 d. 10 а и т. д. см. у Цунца въ примбч. подъ буквор b., на 72—78 стр.

ставляеть относить ихъ въ поздибйшему періоду времени <sup>178</sup>). Таргущы на такъ называемыя 5 мегилотъ т. с. на книги Песнь пёсней, Русь. Плачь Іеремін, Есенрь и Екклезіасть, совершенно утрачивають характеръ перевода и являются скорве гаггадическимъ комментаріемъ, принимая гаггадический харавтеръ въ такой постепенности: менбетаргуна на внигу Русь; болѣе-на вингу Плачъ Ісремін; еще болѣе на книгу Екклезіасть, затвиъ, -- Есонрь и наконець еще болбе на книгу Пёснь пёсней. Но общій характерь у всёхъ таргумъ на эти книги одинъ и тотъ же, такъ что безъ затрудненія предполагають (напр. Дуниз) для нихъ и одного автора. Судя по этому характеру, равно также и по языку, какъ и потому, что указанія на ихъ существование находятся лишь у позднёйшихъ писателей іудейскихъ (Р. Натанъ, Рашы), ихъ относятъ, по происхождению, уже въ энокъ послѣ талиудической т. е. къ 6 и дал. вв. 172). Наконецъ таргуны на вн. пророка Данінла, Паралипоменонъ и Ездры, которыя по свойству своему напоминають јерусалнискую таргуму на Пятокнижје, вовсе не упоменаются древними іудейскими писателями; впрочемъ. во всякомъ случав, они принадлежатъ, по происхождению своему, не далбе какъ ко второму же циклу таргумъ т. с. къ послёталиудиче-CROMY 174).

Изъ всего сказаннаго о таргумахъ очевидно, что омѣ не всѣ имѣютъ одинаковое значеніе, какъ источники для характеристики іудейскаго толкованія В. Завѣта новозавѣтнаго періода. Тѣмъ не менѣе, такъ какъ несомнѣнно, что основа даже позднѣйшихъ изъ нихъ лежить въ древнѣйшемъ, нерѣдко дохристіанскомъ разумѣнін Писанія, условленномъ вліяніемъ галахи и гаггады, то мы не можемъ упускать изъ виду и эти позднѣйшія таргумы.

6. Мидрашотъ. Подъ этниъ именемъ разумѣются галахическіе и гаггадическіе толковательные труды древнихъ раввиновъ, возникновеніе которыхъ въ элементарныхъ частяхъ содержанія ихъ относится къ временамъ несомнѣнно дохристіанскимъ; первоначальныя попытки къ обработкѣ ихъ принадлежатъ поколѣнію тананиъ (2—3 вв. по Р. Хр.) и окончательная обработка—поколѣнію амораниъ <sup>175</sup>).

<sup>174</sup>) См. Дунца стр. 65. Всё другіе вишевоменнованные васлёдователи о таргумахъ (см. прим. 32) въ сообщенныхъ нами свёдёніяхъ о нослёдныхъ обыкновенно ссилаются на того же Дунца, какъ на компетентнаго знатока дёла, поэтому то мы н не считали нужнымъ цитовать ихъ мнёній въ этомъ случаё, ссилаясь также на Дунца, за исключеніемъ нёкоторыхъ случаевъ, гдё то считали нужнымъ.

175) Этник вменами (тананиз, амораниз и др.) обозначаются различныя эвохи еврейскаго развинства. Такима образома первая эпоха, сиздовавшая непосредственно за окончаніема ряда пророкова, была эпохою софермиз и мужей Великой синагоги

<sup>172)</sup> Ср. для этого Дуниа цит. соч стр. 64.

<sup>178)</sup> Дуниз, стр. 65.

Собственно и строго говоря, индрашъ иожно находить вездѣ, гдѣ есть толкованіе, разълсненіе, распространеніе собственнаго симсла Писанія чрезъ привведеніе элементовъ галахическаго или гаггадическаго преданія, правоученія, назиданія на основаніи текста и иод. Разсмотрѣнныя таргумы, особенно же Іонавана на пророковъ, таргума іврусалимская на Пятокнижів и таргумы на агіографы въ этомъ симслѣ суть ничто иное какъ индрашъ. Въ талиудѣ равно также находятся цѣлыя отдѣленія подобнаго же характера. Но въ тѣсномъ симслѣ подъ именемъ индрашотъ мы разумѣемъ спеціальные толковательные труды: Таковн: а) Сифра <sup>176</sup>), называемая также Сифра de бе Рабъ <sup>177</sup>) или Торатъ-Козанимъ <sup>178</sup>), толкованіе которой простирается на книгу Левитъ; б) Сифри <sup>179</sup>) или Сифри de бе Рабъ <sup>180</sup>), у древнихъ называемая также Вишалху <sup>181</sup>), содержащая въ собѣ толкованіе на книгу Числъ и Второзаконіе; в) Мехиата <sup>183</sup>).—толкованіе на нѣкоторую часть книги Исходъ. Кромѣ того сохранились

(до 200 г. до Р. Хр), вторан риоха била эпохов натріарховь и членовь синедріова (до разрушеція 2 хрема ісрусалинскаго), 3-я эпоха—энока танацию (2—3 ş. по Р. Хр.), раввиновъ собирателей Мишим, 4-я эпоха—аморацию или еморацию (4— 6 в.) собирателей и составителей гемары; наконець за эпохов амораниъ слѣдовала эпоха себорацию или саборацию (7 в.) и часнимо (8—11 в.) Ср. объ этомъ нежду прочниъ Buxtorfii, Lexicon р. 68—71. annot. 169. Lipsiae, 1875; Касселя цит. соч. и друг. историковъ іздейства (Ісста, Грэтца и др).

1. 1. **1** 1. 1

176) Сифра отъ Sepher собственно значитъ книга; см. упоминаніе о ней въ талиудическихъ трактатахъ: Berachoth f. 47 b.,-Erubin f. 96 b., Kidduschin f. 49 в. Sanhedrin f. 86 a., Schebuoth, f. 13 a., 41 b.,-Megilla f. 28 b. У насъ нодъ руками било Шлоссберного изданіе сл. Wien, 1862. Она помѣщена также въ 14 томѣ Ugolini, Thesaurus Antiquitatum Sacrarum etc.

<sup>177</sup>) Т. е. Спфра изъ школи знаменитато развина Рабъ, каковимъ именемъ називался преимущественно развинъ Іуда Гаккадонъ († 243) см. Berachoth f 11 b. *Raschi* in Maccoth f. 9 b. и др. Она названа такъ нотому, что можетъ битъ Јудѣ же самому принадлежила редакція ся. Во всяконъ случаѣ Іуда первий сдѣлалъ се или ся содержаніе извѣстнимъ въ Вакидонѣ, ночему она називается также (Cholin f. 66 a) Тана дебе Рабъ.

<sup>178</sup>) Т. е. законъ священовческий, такъ какъ она простирается на кн. Левитъ, содоржащую въ себи преимущественно законы, относящиеся до обязачностей священическихъ.

179) Снфри тоже значить книга (моя). См. Beracheth f. 47 b.,--Kidduschin f. 49 b., и др. У насъ подъ руками было Фридманново издание ся. Wien, 1864.

100) Си. комментарій Альфази на тракт. Резасніт с. 10;-Раши на Осів 2, 1 п др.

<sup>191</sup>) Это название присвоено ей потому, что толкование ся начивается 2 стикомъ 5 гл. никти Числъ, начальное слово второй ноловини котораго и есть wischalchu (и нусть вишлють).

199) Mechilta собственно значить изра, форма, общай, обрядь оть глагола chulизрать, неифрять срав. Buxtorfi Lexicon pag. 520. Это название книге ускоено изроятно оть того, что она указиваеть, какъ ностучать при совершени обрядовъ излагаемихъ въ кн. Исходъ. У насъ подъ руками било Benceoso недание ся. Wein, 1865. значительные по объему отрывки втораго индраша на инигу Числъ, называемаго «Вторая или малая Сифри <sup>143</sup>). Это древитинія индрашотъ, какъ по элементамъ содержанія, такъ и по обработив. Поздиве этихъ трекъ толковательныхъ памятниковъ, однако же по элементамъ содержанія частію въ эпоху послёднихъ тананиъ, большето же частію въ эпоху амораниъ и даже въ эпоху себораниъ и гаонииъ, а въ окончательной обработит въ эпоху гаонимъ и гаонииъ, а въ окончательной обработит въ эпоху гаонимъ и гаонииъ, а въ окончательной обработит въ эпоху гаонимъ и еще поздите, явились слёдующіе толковательные труды. а) Rabboth или Midrasch Rabboth <sup>184</sup>) на Пятокнижіе и на 5 мегилютъ б) Tanchuma или Ielamdenu <sup>185</sup>) на Пятокнижіе, в) Schochartob <sup>180</sup>) индранть на Исалиы, индрашть на книгу Притчей и на нёкоторыя главы книгъ Самунда (Царствъ), г) Pesikta <sup>187</sup>), д) Boraitha R. Elieser <sup>188</sup>), е) Ialkut <sup>180</sup>) и нёк. др. <sup>190</sup>).

а) Сифра торатъ-козанимъ, — толкованіе на книгу Левитъ, притомъ преимущественно галахическое, неръдко упоминается и цитуется въ талмудъ <sup>191</sup>); приводимыя въ ней мития, принадлежатъ раввинамъ, жившимъ не поздите первой половины 3-го христіанскаго в., какъ напр., часто уноминаемый въ Сифра Р. Хійя, дядя раввина Іуды святаго († 243), раввинъ Бана, учитель раввина Іоханана (2в.) и др. <sup>193</sup>). Но главнымъ основаніемъ, послужившимъ къ составленію содержанія Сифры были мити раввина Іуды бенъ Илан, называе-

183) См. Цунца стр. 48

184) Т. е. пространное развинское толкованіе на Патовнищіе и бистилють. Саное древнее изданіе индрашоть на Патовнищіе двилось въ Константивопол'я въ 1512, а на 5 мегилють въ 1819 г.; у нась подъ руками било Виленское изданіе ихъ (1878. г.) въ 2 томахъ in fol.

183) Название дано по началу отдёльныхъ частей, — нервое значитъ "утёмение" (см. Buxtorfii Lexic. р. 672), а послёднее: "учитъ насъ" (т. е. нашъ Разви), См. Цунца цит. соч. стр. 227.

194) Schoohar tob, — начальныя слова мыдраша, называемаго вначе: Midrasch Tehillim (Tillim), Haggada Tehillim (Tillim) в вод.

<sup>187</sup>) Резікта соб. значить отрубленное. часть, отд'яльное предписание, постаногление, договоръ ср. *Вихості* Lexic. р. 884.

188) Boraitha R. Elieser или Pirke R. Elieser т. е. учене Р. Еліезера о творенів міра и дальпайшей исторія человаческаго рода или изреченія Р. Еліезера.

189) Jalkut значить сборникь. Здёсь разумёется именно Jalkut Schimeoni т. с. сборникь Р. Симеона.

<sup>139</sup>) O65 BC5X5 STEXE NEXPONOTE CPAR. Hersog's Real-Encyplokidie B. 9. S. 528; Ersch und Gruber's Encyklopädie II Sect. B. 27, S. 881; D. Cassel's "Judische Geschichte und Literatur. S. 226 f. Lpz. 1879. Особенноже Цуниа цит. соч. стр. 173-803; также-Вюние, А. во введени къ его "Bibliotheca rabbinica. Eine Sammlung alter Midraschim sum ersten Male ins deutsche übertragen. 1 Lief. SS-V- XIV. Leipzig, 1880.

191) Сн. изста талиуда, вриведенныя въ примачанія 176-177.

192) Срав. Цунца Цат. соч. стр. 48.



наго въ Мишић просто Р. Јудов, который быль но занатјанъ бондарь 198), называяся "главою ораторовъ всёхъ чёсть" 194) (жиль въ 1-й ноловинь 2-го в. по Р. Хр.). Окончательная редакція этого древныйшаго галахическаго панатинка іудейской инсьменнести однаво же относится не ближе вакъ въ третьему в. по Р. Хр. и притонъ даже ко 2 половний этого вёка, когда Мишна была уже редижирована раввиноиъ Гудою святнить 195), а нѣкоторыя прибавки къ ней иривзощин и еще поздиве 196). Языкъ ся сврейскій, такой именно, вакниъ онъ является въ Мишив 197). Какъ древнѣйшій галахическій памятникъ, Сифра издавна уже была предметонъ внимательного изученія и компентированія. Более известные изследователи и компентаторы ея суть: Абранама бень Дазидь 198), коннентарій котораго на Снфру явняся въ Ввнѣ, 1862 года; Аронь монь Хайиль (Venedig, 1609—1611 и М. Л. Мальбима (Вухаресть, 1860). 6) Сифри или Сифре, какъ толковательный трудъ, простирается на объ вышенописнованныя книги Пятокивжія, т. с. Числъ и Второзаконія, за исключеніемъ слёдующихъ мёсть изъ нихъ, оставленныхъ безъ объясненія: Числь гл. 1, 2, 3 и 4; изъ 7-й ст. 24-83; изъ 8-й ст. 5-22; наъ 9-й ст. 15-23; наъ 10-й ст. 11-28; гл. 18, 14, 16, 17, 20, 21, 22, 23, 24; HST 25-# CT. 14-26 H 51, HST 26-# CT. 57-65; HST 29-# ст. 1-11; гл. 31-35, 9 и гл. 86; Второв. 1, 31-3, 22; 4, 1-6, 3; 6, 10-11, 9; 26, 16-31, 13; 31, 16-30. Свфри также какъ н Сифра упоминается и цитуется въ талиудь очень нерыдко 100). Основаніе въ составлению Снфре положено также во второнъ въкъ п ниенно раввиноить Сымономь бень Ісхай, навываенымъ въ Миций просто Р. Симономъ \*\*\*), окончательная же обработка ся принадлежить тону же времени, къ которому относится и обработка Сифри

198) Nedarim f. 49 b.

<sup>194</sup>) Berachoth f. 63 b., Schabbath 33 b., Menachoth 103 b. cp. *Eaccess* unt. cov. crp. 176.

<sup>195</sup>) Cpas. Schurer's Neutl. Zeitgeschichte, S. 50-51, Cassel's, cit. W. S. 188. Cp. Цуниа цит. соч. стр. 48 и 46-47.

196) Кассель, въ цит. соч. стр. 177. Ср. Цунна цит. соч. стр. 84 и лад.

197) Срав. Шюрера, цит. соч. стр. 51.

<sup>198</sup>) Абразалъ бекъ Дазидъ билъ учений развичъ, живній и дъйствовавшій въ -одиниадцатонъ въкё въ Нарбоний. Срав. *Басселя* цитов. сочин. стр. 270. У насъ нодъ руками и било именно изданіе Сифри съ комментаріемъ этого развина.

<sup>130</sup>) Кроий приведенныхъ въ прим'я. 179 м'ясть въз Талмуда срав. еще Sanhedrin. fol. 86 a. Schebuoth, f. 41 b.. Megilla f. 28 b., Ioma f. 47 a. Baba bathra, f. 124 b m gp.

<sup>600</sup>) Это тоть самий Сянонь, которий, за отврития вознутительния рёчи противь Римливь должена была бёжать и цёлиха 30 лёть скриваться ва пещерё са синома своима Елеазарона, вдали ота всего міра. См. Schabbath, f. 33 В. Ср. *Касселя*, цит. соч. стр. 176.

т. 6. къ концу 3 въка <sup>201</sup>). Подобно послъдней, Снфри ниветъ главнымъ образонъ галахическій характерь и начисана на еврейскожъ языки Минины 202). Подобно Сифри она ниветь также прибавки, ировашедния уже послё окончательной обработки ся 202). Недавно (въ 1864 г. въ Вѣнѣ) ее издалъ съ конментаріенъ М. Фридианиз 206). в) Мохима, цакъ толковательный трудъ, простирается лишь на избранимя ийста книги Исходъ. Она дёлится на 9 трактатовъ. Перями трактать о насхъ простирается на Исх. 12, 1-13, 16 и подразділяется на 18 отділеній; еторой трактать Beschallach (поначальнымъ словамъ стиха) на 13, 17-14, 31 и дёлится на 6 отділеній; третій-піснь по переході черезь Чериное море на 15, 1-21 B5 10 OTABJORISTS; vemeenmus Wajassa 15, 22-17, 7 B5 7 OTA .;. пятый-Amalek на 17, 8-18, 27 въ 4 отдёл.; шестой Bachodesch: Ha 19, 1-20, 22 BE 41 OFA.; codemoŭ Nesikin MAN Dinin Ha 21, 1-22. 22 въ 18 отд.; осьмой Im Khessef на 22, 25-23, 19 въ 2 отд. и десяпый Sabbath на 31, 12-17 и 35, 1-3 въ 2 отделениять. Уже изъ эторо дёленія на трактаты и частибишіе отдёлы можно видёть, что Мехилта изложена по болье или неиже опредвленному плану и. что стало быть ея окончательная редакція совершалась съ особоютиательностию. Частию это обстрательство, а частию то, что въ ней, цри элементахъ галахическаго содержанія, наляются въ значительной мёрё в эдементы гаггады, почти незамётные въ Сифрён Сифри. заставляеть окончательную редакцію ся относать ко времени цвсколько поздивённому, кожели редакція этихъ двухъ мидрашотъ 205). Тёнъ не менёе, какъ свидётельства древности 100), такъ и языкъ. а равно и постановка дъла, въ нъкоторихъ чертахъ, соотвътствующая, посталовий предметовъ содержания Мешен, нобуждають относнть. эту редакцію ся къ временамъ не позднайшимъ посладнихъ тананиъ т. е. также къ концу 3-го или началу 4-го въка по Р. Хр. 107). Первыя же попытки въ собранию ся содержания принадлежать даже началу 2-го въка: извъстный раввинъ Исмазль, современникъ раввина Акибы, попавшій въ плёнъ къ Римлянамъ еще мальчикомъ в вывупленный раввиномъ Іозуя бенъ Хананія, составитель первыхъ-

901) Срав. Цуниа цит. соч. стр. 47 и дал. Шюрера, цит. соч. стр. 50; Касселя, стр. 183.

902) Срав. Шюрера, стр. 51.

203) Срав. Касселя цит. соч. стр. 177; ср. также Дунца цит. соч. стр. 84 и дал.

904) Это самое издание у насъ и било подъ руками.

905) Смотр. напр. Цунца цит. соч. стр. 48.

906) См. Kidduschin, f. 18 a; Baba bathra, f. 5 m др. См. у Цунца стр. 47 прим. нод. буквою d) и 48 подъ буквою c).

997) Ср. Цуниа, стр. 47-48. Шюрера, стр. 50, Касселя, стр. 188 и др.

ŧ.

гериевевтическихъ вравниъ .<sup>808</sup>), положниъ основание къ составлению в Мехилты <sup>209</sup>). Языкъ Мехилты, какъл двухъ выше разомотрённыхъ мидращотъ, есть енрейский <sup>210</sup>):

Всё эти древнайщыя индрашоть для нашей цёли имёють зисчение источниковь первостепенной важности. Но нельзя вгнорировать также и исядиёйщихъ мидрашоть, тёмъ болёе, что на нихъ также (да еще и болёе того) опираются защитники или сторонники теоріи аккоммодаціи <sup>911</sup>). Они по выщесдёланному исчисленію суть:

r) Rabboth или Midrasch Rabboth – толкование на Патокнижие и на 5 мегиллотъ, произшедшее въ различныя времена и впослёдстви соединенное въ одно цёлое подъ этихъ названиемъ <sup>918</sup>). Именно:

аа) Bereschith Radba т. е. тодкованіе на кн. Бытія, по своей первоначальной редакціи, принадлежить 6 в. по Р. Хр. н произошло на почві Палестины; но толкованіе на посліднія 4 главы Бытія, именно, съ 47, 12 и дал., называемое Vaichi Rabba (по начальному слову 12 ст. 47 гл.) произошло много поздніве, — въ 11 или 12 століті <sup>\$13</sup>).

66) Schemoth rabba, мидрашъ на кн. Исходъ, ево времени происхождения своего принадлежитъ 11-му или 12-му вёку, какъ то довазалъ Думиъ, сопоставляющий его въ этомъ отношении съ сейчасъ поименованнымъ Vaichi rabba <sup>214</sup>).

вв) Vajjikra rabba, мидращъ на кн. Девитъ получилъ окончательную редакцію не ранбе 7-го вбив по Р. Хр. въ Палестинѣ <sup>918</sup>).

гг) Bausidbar rabba, индращъ на книгу Числъ есть произведение различнихъ и въ разное время жившихъ раввиновъ, такъ какъ въ немъ есть слёды пользования другими тоже неранними мидрашотъ, а именно Песиктою и Такхумою. Впрочемъ, во всякоиъ случав окончательная редакция его совершена не позже 12-го въка <sup>206</sup>).

гг) Debarim rabba, индрашъ на Второзаконіе. Окончательная

<sup>210</sup>) Болёв замёчательныя язданія Мехнити съ толкованіями сдёлани Монссемъ Франкфуртскимъ въ Амотердамё 1712,—*I. Е. Ландау* въ Вильнё 1844 и *I. Г. Вейс*сомъ въ Вёнё 1865. Это послёднее наданіе и било у насъ подъ руками.

<sup>211</sup>) Достаточно приноженть напр. ракьме вримедонны выражения Гейдемейма въ его предисловия въ нереводу Мидранъ-Тегвалинъ.

<sup>212</sup>) Midrasch-Rabboth и значить "пространное тольоване" на означевние части Библін, какъ уже замёчено было вище.

<sup>\$13</sup>) Цунна цетов. соч. стр. 174-179, 254-256.

<sup>214</sup>) Crp. 256-258.

215) Цунца, стр. 181—184.

<sup>216</sup>) См. объ этонъ мидранѣ вообще и въ частвости о времеви происхождение. его у Щанка цит. соч. стр. 258-262.

<sup>908)</sup> CH. Kaccess, CTD 171.

**<sup>300</sup>**) Cpas. Geiger's., Urschrift und Uebe setzungen der Bibel etc. S. 435. Cassel's cit. W. S. 171 m Ap.

редавція его относится въ вонцу 9-го или началу 10-го христіанскаго вёва <sup>217</sup>). Изъ мидрашинъ на 5 ногиллоть.

ее) Schir haschirim rabba, индрашъ на ин. Пъснь пъсной, называемый также Agadath Chasith (по начальнымъ словамъ его) принадлежетъ въ числу позднъйшихъ индрашотъ; однако же, по всёмъ признакамъ, онъ произощелъ не позднъе Pesikta rabbathi (о которой ръчь ниже) т. с. не позднъе 2 половины 9 въка <sup>218</sup>).

жж) Midrasch Ruth-толкованіе на кн. Руеь по изслёдованіянъ того же Дунца <sup>919</sup>), произошель одновременно съ предшествующимъ мидрашемъ.

33) Midrasch Echa, называеный также Echa rabbathi—толкованіе на кн. Плачъ Іеренів, редижированъ во 2-й половинѣ 7-го вѣка въ Падестниѣ <sup>120</sup>).

ни) Midrasch Koheleth или Koheleth rabba принадлежить той же энохв, какъ и мидрашъ на Пёснь пёсней и Рузь <sup>231</sup>).

ii) Midrasch Esther или Hagadath Megilla въ своей тенерешней редакции принадлежитъ врейсни не ранве 11—12 въка <sup>251</sup>).

д) Таяскита, или Ielamdenu<sup>993</sup>), индрашъ на Пятовнижіе. По изслёдованіямъ *Цуниа*, окончательная редакція его принадлежитъ первой половний 9 вёка и совершена въ Европё,---въ Греціи или Южной Италін <sup>934</sup>).

e) Schochar-tob называемый также Midrasch Tehillim (Tillim), Haggada Tehillim (Tillim), тольованіе на Псалиы, произошель не въ одно время и не оть одного автора. Вообще, онъ принадлежить послёдней половині эпохи гаонимъ и окончательно редижированъ не раніе 10 или 11 віна <sup>225</sup>). Той же эпохі принадлежать и индранють на книгу Притчей (Mischle) и на нікоторую чаоть книгь Царствъ (Samuel) <sup>206</sup>).

🗯) Тамъ же, стр. 264 и дал. ср. также стр. 151 и дал.

203) Значеніе этихъ названій указано нами уже ранбе, въ принёч. 185.

ЭМ) См. цит. соч. его стр. 286 и дал. Срав. также статью Штейникиейдера въ Энциклопедіи Ерша и Грубера стр. 381 томя 27-го, секціи 2-й;— Басселя, цит. соч. стр. 227 и другихъ, обикновенно ссилающихся въ этонъ, какъ и въ другихъ подобнихъ случаяхъ, на вишеуномянутое изслёдованіе Цуния.

208) Дунию стр. 267—263. У насъ водъ рукани било Варшавское изданіе этого Миараша, печати 1875 года. 8<sup>6</sup>.

238) Тамъ же, стр. 268—270. Остальные индранних (на вн. Іона, пророковъ: Исайо, Іону и др.) еще коздийе произонии (Думиз стр. 270), а ийкотория чаз нихъ даже только цитуются, а не находятся из дійствительности (тамъ ме).

Digitized by Google

. .

<sup>&</sup>lt;sup>917</sup>) Цуниз, стр. 251—253.

<sup>&</sup>lt;sup>\$18</sup>) Танъ же, стр. 268 н дал.

<sup>&</sup>lt;sup>\$19</sup>) Tans me, crp. 205.

<sup>220)</sup> Танъ же, стр. 179-181.

<sup>&</sup>lt;sup>981</sup>) Танъ же, стр. 265 н дал.

ж) *Резікіа* не нийоть вида послёдовательнаго индраша на какую либо изъ кингъ В. З., а имёсть предметонъ своего тоякованія тё отдёленія Библін, которыя назначены къ чтенію въ праздинчные и субботніе дин всего года в притонъ какъ изъ Пятокинжія, такъ и изъ пророковъ <sup>207</sup>). Составленіе ся принисивается жившему въ концё 4 и въ началѣ 5-го вёка раввину *Козама* (Rab kebana), но окончательная редакція ся должна была нослёдовать не ранёе 7-8 вёка иъ Палестинѣ <sup>238</sup>).

Кроиż этой Pesikta de Rab Kohana, вли вообще Pesikta, есть еще два толковательныхъ памятника того же имени:

aa) *Pesikta rabbathi*, нибющая предметонъ свониъ то же самое, что н упомянутая сейчасъ Pesikta, но произшедшая ибскелько позже этой послёдней, именно во второй половний 9 вёка <sup>919</sup>).

66) Pesikta sutarta; индрашъ на Пятекникие и 5 мегилоть, составленная раввиномъ *Товією бенъ Елісзерь* изъ Майнца въ началё 12 въка и совершенно безъ всякаго основанія такъ названная, потому что она не имѣетъ инчего сходнаго съ вышеупонянутыми двумя Pesikta <sup>920</sup>).

3) Baraitha (Boraitha) de Rabbi Elieser или Pirke R. Elieser, гаггадическій комментарій (непослёдовательный однако же) на Патокнижіе, раздёленный на 54 главы, особенно обстоятельно относящійся въ истеріи міротворенія и первыхъ людей, затёмъ патріарховъ и Монсеева времени. Самое раннее время происхожденія его въ теперемией редакція—8 вёвъ по Р. Хр. <sup>981</sup>).

в) Ialkut Schimeoni, есть общириййшій индращь на всю Библію В. Завёта. Онъ похожь на такъ называемыя катени, т. е. въ неиъ на каждое отдёльное иёсто св. Писанія сводятся всё древнёйшія раввинскія толкованія этого иёста. По изслёдованіямъ Цумия <sup>423</sup>) этотъ индрашъ составленъ въ первой половний 13-го вёка. Авторъ его есть раввниъ Симеонъ Гадаршанъ изъ Франкфурта на Майнё <sup>433</sup>).

Еще болёе позднихъ раввинскихъ индрашотъ им уже не нриводниъ. См. о нихъ у Цумма и Касселя. Кроив этихъ индрашотъ въ числу своего рода комментаріевъ на В. Завётъ можно относить такъ называемую Seder olam или Seder olam rabba <sup>124</sup>), представля-

- 208) Тамъ же, стр. 195 и дал.
- <sup>230</sup>) Танъ же, стр. 239-251.
- 990) Tana ze, etp. 298-295.

<sup>521</sup>) Танъ же, стр. 277. Вообще же объ этонъ нидращѣ си. тамъ же стр. 271-278.

200) Шат. соч. стр. 299 н дал.

№3) Цуниъ, стр. 300, срав. 299.

1994) Seder elam — значить поредовъ временъ вли иначе хронные. Прибезка

<sup>197)</sup> Дунин, стр. 190. Вообще о Рецікта такъ же, стр. 185 и дал.

иную собой изложение, изъяснение баблейской исторія В. Завёта, отъ Адама до времени Александра Великаго, съ краткими добавленіями и о дальнёйшехъ событіяхъ. Она цитуетон въ Талиудѣ <sup>235</sup>), и происхождение са здёсь принисивается раввину *Іозе бень Халефта* (изъ 2-го в. по Р. Хр.). Но въ ней рядемъ съ миёніями древиёйнихъ раввиновъ до 9-ти разъ цитуются миёнія самого этого раввина и другихъ позднёйшихъ раввиновъ, – что впрочемъ *Цуми*з считаетъ интерполяціею, считая ее по языку (болёе чистому, нежели даже въ Сифри) однимъ изъ древиновъ, памятниковъ іудейской письменности, хотя и не опредёляетъ точно самаго времени са происхожденія <sup>124</sup>).

Далеко менбе, межели эта книга, имбетъ толковательнаго значенія позднёе ся произмедшая (около 8-9 в.) Seder olam sutta <sup>127</sup>), которая почти вся представляеть собою исторически-генеологическій списокъ важивйшихъ родовъ еврейской націн на основаніи Библін <sup>228</sup>).

7) Талмуда 239). Подъ этикъ имененъ мы разумвенъ собственно Минину и Гемару јерусалимскую и вавилонскую. Въ этомъ своемъ объемѣ и въ теперешнемъ своемъ видѣ талиудъ не былъ произведеніемъ одного лица и даже одного вбиа, а лишь постепенно получиль такой объемъ и видъ. Въ основу его содержанія легло предание и преимущественно галахическое (Мишна), въ которому не замедищо ноздние присоединиться и гаггадическое (въ Гемарѣ). Въ виду весьма серьезныхъ историческихъ основаній, мы нисколько не сомнѣваемся въ тощъ, что талиудъ заключаетъ въ себѣ, особенно же въ древнёйшей своей составной часян-Миший, преданія, происхождение которыхъ относится въ временамъ несомнённо дохристіанскихь. Въ извёстномъ смыслё можно даже сказать, что: "начало талиуда совпадаеть съ времененъ написанія нёкоторыхъ цёлыхъ книгъ Св. Писанія" <sup>240</sup>). Вывши прежде устныхъ или хранясь въ разрозненныхъ занисяхъ, это предание старцевъ (Мо. 15, 2), постепенно дополнаясь мизміями раввиновъ, ближайшихъ въ эпохв явленія христіанства, равно какъ и развиновь этой эпохи, уже въ

"rabba" (великій, великая), по митий Цунча (стр. 85) сділана уже въ повднійшее время.

<sup>, 255</sup>) Megilla, f. 11 b. Iebameth, 82 s. Nidda, 46 b. Nasir, 5 a, Abedah Sarah, 8 b. Schabbath 88 a.

206) Сн. о ней вообще Цуниа, стр. 85.

. . .

297) Seder olam sutta BHANHT5-B5 SportBoSOSORHOCT5 Seder olam rabba-na-Jag (xpohma).

sub) См. о ней вообще у Цунца въ цит. соч. стр. 135-189.

206) Самое слово "талиудъ" значитъ учевіе вли "учебная вивга" отъ lamad учиться, и стало бить включаетъ въ себі общирное новатіе. 200) С. Полициско Бларийска Гаристай спр. 29. Кісля, 1969.

10) С. Диминскаю "Изслёдованіе о Талиуда" стр. 28, Кіева, 1869.

началѣ втораго вѣка но Р. Хр. было собрано развиненъ Акибою 241). Аругіе раввины, жившіе во 2 вёкё, не оставляли безъ продолженія этого дела. Но окончательная редакція сборника преданій, на основанія всёхъ этихъ предварительныхъ работъ, принадлежитъ знаменитому развину конца 2-го и начала 3-го въка 243) Iydn Cermony (Iebuda hakkadosch), называенову лакже Іудою Ганасси (князь, начальникъ, вождь) и его учениками. Въ этой редакціи, относящей, ся во всяконъ случав въ 3 ввку, сборникъ преданій или мибній раввинскихъ, прениущественно относящійся къгалахѣ <sup>343</sup>), получилъ названіе Мишин, что зпачить повтореніе т. с. завона \*\*\*) и сталь норною жизнедъятельности Іудеавъ (галаха), пользуясь у нихъ высокимъ уважениемъ. Вся Мишна раздъляется на 6 седарияъ (порядковъ, отдѣловъ), включающихъ въ себѣ 63 частнѣйшихъ трантата (Massecheth); каждый трактать въ свою очередь дълится на главы (perakim, pirke) и гаждая глава-на особыя части, называеныя ининами (mischnijoth). Вотъ въ сокращенномъ видѣ обоерѣніе содержанія Мишны:

I. Seder Seraim (о същенахъ, посъвахъ или о свянии).

## Трактаты:

1) Berachoth, о благословеніяхъ и молитвахъ.

2) Peah <sup>345</sup>), о полевыхъ участкахъ, на основание Лев. 19, 9 и дал. 23, 22, Втор. 24, 19.

3) Demai 346), о плодахъ, одесятствование которыхъ сомнительно.

4) Kilajim <sup>247</sup>), о противозаконномъ смѣшеніи разнороднаго въ области царства животнаго и растительнаго и въ одеждѣ, на основаніи Лев. 19, 19, Втор. 22, 9—11.

<sup>341</sup>) Р. Акиба бенъ Іозефъ былъ знаменитѣйнимъ и вліятельнѣйшимъ изъ раввиновъ конца перваго и первой половини 2-го вѣка по Р. Хр. См. о немъ между ирочниъ въ *Herzog's* Real. Encyklopädie B. 1. S. 198 f.; *Касселя* цит. соч. стр. 170 и дал.; *Iost's* Geschichte d. Israeliten, B. 8, S. 204 f. и др.

243) Въ точнийшенъ опредилени времени жлини этого развина учение расходятся. Срав. о немъ *Iost's* Geschichte, B. 4, S. 96 f.; *Gräts* Geschichte d. Iuden, B. 4, S. 23. 27.; *Касселя* цит. соч. стр. 177 и дал. и др.

<sup>343</sup>) Только незначительная сравнительно часть Мишин гаггадическаго характера; именно трактаты: Middoth и Aboth и еще ийкотория части другихъ трактатовъ, о чемъ см. Цунца цит. соч. стр. 86 и дад.

244) Срав. св. Емифанія Кипр. Настов. 33, 9. "Αί γάρ παραδόσεις τών πρεσβυτέρων δευτερωσεις παρά τοις Ίουδαίοις λίγονται"; срав. также 146 новеллу Густиніана.

945) Peah собственно значить: уголь, уділь, участонь.

146) Closo "demai" seavers: что это?"

947) Kilsjim snauers "ABOARAre poga".



5) Schebith 28), о субботненъ годъ, на основания Исх. 23, 11; Лев. 25, 1--8, Вт. 15, 1 и дал.

6) Terumoth 144) о возношеніяхъ, приношеніякъ, на основанія Исх. 25, 1 и дал. Числ. 16, 8 и дал. ст. 25 и дал. Втор. 18, 4.

7) *Маалегоt* или maaser rischon (десятина, первая десятина) объ одесятствования вообще, на основания Лев. 27, 30 и дал. Числ. 18, 21 и дал.

8) Maaser scheni (вторая десятина) с второй десятини, остающейся посли отдачи первой досятины и съйдаемой въ Герусалний, на основани Втораз. 14, 22 и дал. и 26, 14 и дал.

9) Challah (оладья, лепенки) о начаткахъ изъ твста, которые по Числ. 15, 17 и дал. (ср. Рим. 11, 6) посвящаются Госноду и осва щають все твсто.

10) Orlah (необръзаніе, крайная плоть) ниветь въ веду запрещеніе (въ Лев. 19, 28) вкушать въ теченіе трекъ первыхъ лёть отъ изодовъ новонасажденнаго дерева, какъ необръзанныхъ.

11) Bikkurim (первенцы, перворожденные начатки) имбетъ въ виду данную въ Исх. 23, 19 и Втор. 26, 1 и далън. заповёдь о принесении начатковъ отъ плодовъ земли.

II. Seder moëd (объ установленныхъ праздникахъ).

1) Schabbath (суббота) о праздникъ субботы, и о томъ, что должно дёлать и чего нельзя дёлать въ этотъ праздникъ, на основаніи Исх. 35, 1—3 (срав. Мо. 12, 2 и дал. съ пар. Лук. 6, 6 и дал. Іоан. 9, 14 и д.).

2) Erubin <sup>230</sup>) о троякаго рода соединени раздѣленныхъ одно отъ другаго пространствъ или мѣстъ, въ вндахъ болѣе свободнаго движения въ субботу.

3) Pesachim (пасха) о праздновании пасхи на основании Исх. 12—13 гл. Лев. 23 гл. Исх. 28 гл. Втор. 16 гл.

4) Schekalim (сикли) о священныхъ полусикляхъ или дидрахмахъ выкупныхъ на основ. Исх. 30, 12 и дал. (ср. Ме. 17, 24).

5) Ioma (день) о великоих днѣ очищенія, почему трактать носить также названіе Кірригіт (очищенія), на основаніи Лев. 16 гл.

6) Sukka или Sukkoth (кущи, палатки) о празднованів дней праздника кущей на основ. Лев. 23 гл.

7) Besa (яйцо) <sup>951</sup>) или jom tob (добрый день), о томъ, можно ли

<sup>251</sup>) Оть начальных словь трактата и оть начальнаго предмета разсужденія его.

<sup>948)</sup> Scheblith значить седьмой, субботній.

<sup>249)</sup> Terumoth and Terumah gedolah suavarts amenao aogaarie, Bosnomenie.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup>) Слово это объденяють двояко: оть *arab* сибшивать, соединять и оть *creb*--вечерь, такъ какъ содержащияся въ трактате газахическия постановления должни бить исполняеми въ вечеръ субботняго двя.

всть яйце снесенное въ какой либо праздничный (слёдовательно субботній день) или нёть, по поводу спора объ этомъ въ шеолахъ Гиллела и Шамман, а также и вообще о праздничныхъ и непраздничныхъ дияхъ недёли.

8) Rosch haschanch (начало года) о праздникъ новолътія на основанія Лев. 23, 24. 25 и Числъ 28, 11 и дальн.

9) Taamitk (пость) о дняхъ плача и поста, на основанін пророческихъ объ этомъ изреченій.

10) Megillak (свитокъ, книга) о чтенін пяти мегиллотъ-книгъ Св. Писанія въ 5 праздниковъ, и именно Шѣснь пѣсней въ празднивъ пасхи, Русь въ пятидесятницу, Плачь Іереміа въ 9-й день Аби, Екилезіастъ въ праздникъ Кущей и Есопрь въ праздникъ Пуримъ (Жребіевъ); объ этомъ послёднемъ праздникъ и о чтеніи въ него преимущественно такъ называемой Megillah-ки. Есопрь главнымъ образомъ и разсуждается въ трактать.

11) Moëd Katon (малый праздникъ) о промежуточныхъ праздничныхъ дняхъ, расположенныхъ между первымъ и послѣднимъ днемъ славныхъ праздниковъ.

12) Chagigak (правдникъ) о томъ, что должно быть наблюдаемовъ 3 главные праздника (пасхи, пятидесятницы и кущей) въ Іерусалнив (жертвоприношенія и пр.), на основаніи Втор. 16 гл.

III. Seder Naschim (о женщинахъ).

1) Iebamoth (свояченицы, невѣстки) на основаніи Втор. 25, 5 и дал. разсуждаеть о бракѣ съ неъѣстками въ видахъ возстановленія сѣмени умершаго бездѣтнымъ мужа невѣстки (т. е. брата возстановляющему сѣмя); ср. Ме. 22, 23 и дал. съ парал.

2) Kethuboth (писанія) о брачныхъ договорахъ, письменныхъ обязательствахъ при бракъ.

3) Nedarim (об'вты), объ об'втахъ, обязательности и уничтожени ихъ, на основании Числ. 30 гл.

4) Nasir (назорей), о назорействё, какъ одномъ изъ обётовъ, на основании Числъ 6 гл.

5) Sotak (преступившая, переступившая, прежде бывшая) на основ. Числ. 5, 11 и дальн. разсуждаеть о томъ, какъ поступать съ женою, подозрѣваемою въ нарушенія супружеской вѣрности. Срав. Іоан. 8, 3 и дальн.

6) Gittin (письменный договоръ), на основанія Втор. 24, 1 и дальн. разсуждаетъ о разводномъ письмѣ и о правахъ на расторженіе брака. Срав. Мо. 19, 3 и дал. съ цар.

7) Kidduschin (освященіе) разсуждаеть объ обрученін, помолькъ мужчины съ женщиною. 1) Baba kamma (первия ворота) <sup>182</sup>) разсуждаеть о правё обвиненія въ различнаго рода оскорбленіяхъ между прочныть на основаніи Исх. 21, 33 и 22, 5. 6.

2. Вава техов (среднія ворота) разсуждаеть объ обвиненіяхь и требованіяхь особенно въ отношеніи насмняковь въ нанимавшимъ ихъ, работниковь въ хозяеваль, должниковъ въ заниодавцамъ.

3) Baba bathra (послёднія ворота) разсуждаеть объ остальныхъ частяхъ гражданскаго права, нивющихъ вліяніе на обществен. жизнь.

4) Sanhedrin (Синедріонъ) о Синедріонъ или вообще о судахъ и правосудін.

5) Makkoth (удары, бичеваніе) разсуждаеть о наказанія за удары.

6) Schebuoth (влятвы) о влятвѣ (законной).

7) Edujoth (свядётельства) содержить въ себё тё положенія, которыми всякому можно пользоваться въ подтвержденіе своихъ словъ и которыя въ сущности относятся только къ тому дню, въ который рав. Еліезеръ бенъ Азарія былъ провозглашенъ главою школы.

8) Abodah Sarah (идолослужение, или вообще почитание не истиннаго Бога Изранлева) разсуждаеть объ идолослужения и вообще о язычествѣ, нејудействѣ.

9) Aboth (атцы) или Pirke Aboth (главы, изреченія отцевъ) содержить въ себё сборникъ разнородивйшихъ по предмету митий знаменитвйшихъ раввиновъ, жившихъ въ эпоху между 200 г. до Р. Хр. и 200 г. по Р. Хр.

10) Horajoth (ученіе, ученое мивніе, положеніе) разсуждаеть о законныхъ постановленіяхъ, повелёніяхъ и запрещеніяхъ, изданныхъ Синедріономъ, но преступаемыхъ, за что, на основаніи Лев. 4, 13 должна быть принесена жертва (за грёхъ).

V. Seder Kadaschim (освященій, святынь).

1) Sebachim (жертвы) о жертвахъ заколенія и о жертвахъ всесожженія, —мира, —за грѣхъ и жертвахъ повинности, на основаніи постановленій объ этомъ въ кн. Левитъ.

2) Menachoth (дары, хлёбныя и др. приношенія, вообще безкровныя жертвы) о безкровныхъ жертвахъ на основаніи постановленій объ этомъ въ кн. Лев. и Числъ.

3) Chullin (неосвященное) разсуждаеть о способѣ закланія жнвотнаго, неназначеннаго для жертвы по Втор. 12, 14. 15 и о вкушеніи оть этого животнаго.

4) Bechoroth (о первородномъ) объ освящени первородныхъ между людьми и животными, на основ. Исх. 13, 34 и Втор. 15 гл.

983) Т. е. первый изъ трехъ слёдующихъ одинъ за другимъ трактатовъ, разсуждающихъ объ одномъ и томъ же предметѣ. 5) Arachin (оцёнка, цёны) на основаніи Лев. 27, 2 и дал. разсуждаеть о вывупё лиць и вещей, посвященныхь на службу святилищу или вообще—Богу.

- 65 -

6) Temurah (обићнъ отъ mur-ивнать) объ обићнъ или замент (одного на другое) посвищеннаго Богу, на основанін Лев. 27, 10; ср. ст. 33.

7) Kerithuth (изверженіе, изгнаніе) о часто порторяющемся въ закон'я наказанін изверженіемъ изъ общества Израндева и о средствахъ въ примиренію съ требованіями закона (жертвы), особенно при совершенныхъ по нев'ядінію гріхахъ, влекущихъ за собою такое наказаніе.

8) *Meilah* (утайка) объ утайкъ посвященныхъ Богу вещей, на основании Числ. 5, 6-8. Срав. Дъян. 5, 1 и дал.

9) Tamid (устойчивость, постоянство), на основании Исх. 29, 38 и дал., разсуждаетъ объ ежедневномъ утречнемъ и вечернемъ жертвоириношения или вообще объ ежедневномъ богослужения.

10) Middoth (мёра) имёсть предметомъ своимъ измёреніе храма и различныхъ частей его.

и различних зестои сто. 11) Кимпіт (птичьи гибзда) разсуждаеть о жертвахь изъ году бей или горлиць, приносимыхь бёдными, на основаніи Лев. 12, 8, гл. 5 во всесожженіе, а виновными и въ жертву за грёхь.

VI. Seder Taharoth (чистота, очищение).

1) Kelim (сосуды) о дожашней посудѣ, одеждахъ, орудіяхъ и пр. н ихъ очищении, на основании Лев. 11, 32 и дал. Числ. 19, 14 и дал. и 31, 20.

2) Ohaloth (скинін, кущи) объ оскверненін (нечистотѣ) палетовъ и домовъ въ особенности мертными или трупами, на основаніи Числъ 19 14 и дал.

3) Negaim (прокаженные) разсуждаеть о предметь, который подробно раскрыть и въ самомъ Мопсеевомъ законодательствъ (Лев. 13 и 14 гл.), т -е. объ осквернения чрезъ проказу.

4) Parak (телица, корова) – о рыжей телицё (Лев. 19 гл.) или, что тоже, объ очищении отъ осквернения чрезъ прикосновение къ трупу или даже чрезъ присутствие вблизи его.

5) Taharoth (чистота, очищение) о незначительныхъ родакъ нечистоты или осквернения.

6) Mikwaoth (бассейны, водоемы, чаши) разсуждаетъ объ омовеніяхъ водою, ср. Мар. 7, 4-5.

7) Niddah (нечистота), на основании Лев. 12 и 15, 18 и дал. разсуждаеть объ истечения кровей у женщины и происходищей отсода нечистотв.

8) Machschirin (постоянно дѣлающее т. е. нечистынъ) иля Маschkir (истеченія) на основаніи Лев. 11, 34. 38 разсуждаеть о семи

случаяхъ, въ которыхъ вода, упавшая на пящу или питье, дѣлаетъ послёднія нечистыми.

9) Sabim (источающіе, истекающіе) на основанія Лев. 15 гл. разсуждаеть в нечистотв вслёдствіе истеченія изъ твла гноя, крови или свмени.

10) Tebul jom (онытий дненъ) на основанія часто повторяющагося въ законѣ Монсеевонъ выраженія: нечисть будеть до вечера. (См. напр. Лев. 15, 5. 6. 7. 8. 10. 11 н др.) разсуждаеть о нечнстотѣ, котя н устраменной умовеніемъ, но имѣющей силу до вечера.

11) Jadajim (объ руки)- объ осквернения, нечистотъ и оковени рукъ. Срав. Мар. 7, 2-4/ и дар.

12) Uksin (стебельки, восточви отъ плодовъ) объ осквернении плодовъ чрезъихъ стебельки или косточки и скорлупу или шелуху <sup>953</sup>).

Языкъ Мишны еврейскій, по чистотѣ своей соотвѣтствующій тому неріоду состоянія его, въ который произошла Мишна.

Кромѣ этой Мишим р. Іуды въ періодъ Тананиъ были и другіе сборники галахическихъ постановленій или галахоть. Важиѣйшимъ изъ нихъ былъ носящій названіе *Tosefta* или *Tosifta* (добавленіе) или "Великая Мишиа" <sup>154</sup>). Первоначальная редакція этого сборника принадлежитъ также третьему в. по Р. Хр. и приписывается раввину Хійя, иладшему современнику раввина Іуды—редактора Мишим и нѣк. др. <sup>165</sup>). Въ настоящемъ своемъ видѣ Тосефта дѣлится на 52 трактата, раздѣленныхъ на 383 главы (perakim). Она пользуется далеко меньшимъ въ сравненіи съ Мишною р. Іуды уваженіемъ, однако же весьма нерѣдко цитуется у позднѣйшихъ раввиновъ <sup>256</sup>). Но содержанію своему она хотя и приближается къ Мишиѣ р. Іуды, однако же по свойству и характеру изложенія этого содержанія представляетъ собою болѣе гаггадическій, нежели галахическій паматникъ. Языкъ ея—еврейскій языкъ Мишию р. Іуды <sup>287</sup>)

На Мишић не успоконлась раввинская ревность по закону и его разнообразному примѣненію къ жизни. За Мишною скоро послѣдовало разъясненіе, истолкованіе, распространеніе ся различными миѣніями, неудостоившимися войтя въ Мишну, логическими (но раввинскалогическими) соображеніями раввиновъ, постоянно подтверждаемыми однако же Библіею. За это разъясненіе, истолкованіе Мишны приня-

255) Сн. у Цунца, стр. 50.

257) Сн. Цунца, стр. 51.

• •

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup>) Такимъ образомъ въ 6 седаримъ Мишем заключается всего 63 трактата, въ этихъ 63 трактатахъ содержится 525 главъ и наконецъ въ этихъ 525 главахъ—4187 ининајотъ или маленькихъ отдёленій, заключающихъ въ себъ галахическія мифнія раввиновъ.

<sup>954)</sup> См. о ней вобще у Цуниа въ цатов. сочин. стр. 50 и дал. 87 и дал.

<sup>256)</sup> См. цитаты у Цунца на стр. 51 въ примъч. подъ буквою а).

лясь об'й главныя развинскія школы эпохи посяй разрушенія 2 храна н Іерусалниа-Тиеріадская (въ Палестинь на берегу езера Генисаретскаго) и Сурская (въ Вавилонб) 358). Такинъ образонъ произошла такъ называемая јерусаленская Гемара 259) на Мишну и вавилонская, волучившія вибсті съ Мишною названіе іерусалинскаго и вавилонскаго. Талиуда. Окончательная редакція перваго (іерусалинскаго) талиуда относится обывновению къ половинъ 4-го въка по Р. Хр., т. е. къ послёдникъ годамъ цвётущаго состоянія Тиверіадской школы; окончательная же редавція талмуда вавилонскаго принадлежить уже половнив 6-го в. Языкъ обонхъ гемаръ аражейскій, но не чистый, какниъ, напр., написаны извъстныя части Библів В. З. вля даже таргуны, а полный барбаризмами. По содержанию своему, какъ толкованіе на Мишну, об'є гемары въ главномъ выдерживають характеръ галахический, но въ частностяхъ обыкновенно уклоняются въ гаггадическія разъясненія по поводу тёхъ или другихъ выраженій, чаятыхъ изъ текста Мишны или изъ Библін.

Ни ісрусалимская, ни вавилонская гемара не обнимають собою всёхъ трактатовъ Мишны. Такъ въ ісрусадимской гемарё недостаетъ разъясненія на трактаты 4-го Seder—Edujoth и Aboth, на всё трактаты 5-го и 6-го седаримъ, за исключеніемъ въ послёднемъ трактата Nidda. Въ Вавилонской гемарё оставлены безъ разъясненія: весь первый седеръ за исключеніемъ трактата Berachoth, во 2-мъ сед. тракт. Schekalim, въ 4-мъ—Edujoth и Aboth, въ 5-мъ Middoth и Kinnim и половина трактата Tamid, а равно весь 6-й седеръ за исклюбеніемъ трактата Niddah. Такимъ образомъ въ ісрусалимской гемарѣ разъяснены 39 трактатовъ Мишны, а въ вавилонской только 36<sup>1</sup>/s, но по объему и общирности разъясненія вавилонская гемара далеко больше ісрусалимской (по крайней мѣрѣ въ 4 раза) и пользуется среди Іудеевъ высокимъ уваженіемъ <sup>960</sup>).

**360**) Y HACK HORK PYRAMH ÓBLH CLÉAYDMIS HERRERIS TAIMYRA; 1) Mischna sive totius hebraeorum juris rationum antiquitatum ac legum oralium Systema cum clarissimorum rabbinorum Maimonidis († 1205) A. Baptenorae († 1530) commentariis integris. Ed. G. Surenhusius. Amstelaedami, 1698-1702. 1-VI p. voll. 3 in fol.; 2) Talmud babylonicum, ed. Landau. Pragae, 1830-32.1-V tomi, continentes Seder Seraim et Seder Moëd.; 3.) Talmud Babyl. Tractat Berachoth, mit deutscher Uebersetzung von Dr. E. M. Pinner. Berlin, 1842; 4) Compendium des hierosolymitanischen und babylonischen Thalmud etc. von Pinner. Berlin, 1832. 1 Band; 5) Le talmud de Babylone traduit en langue française etc. par l'abbè L. Chiarini. 1-2 vol. Lpz. 1831. Tract. Berachoth; 6) Abodah Sarah von F. Chr. Ewald.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup>) Мышну р. Іулы въ Суру привесъ ученыкъ Іулы рав. Абба Арека. См. Шюpepa Neuttl. Zeitgeschichte S. 13.

<sup>220)</sup> Слово земара отъ gemar-завершать, оканчивать, вволит виаснать, такжеучить и значить: завершение, дополнение, выяснение, разъяснение, учение. См. Вихtorfi Lexicon pag. 230. 232.

۶. Уже потому, чте Мишна иметь въ основания своемъ законъ Монсоевь, а ленара служить разъясненіемь Машны, Талиудь является по незизчительных источникомъ для сужденія объ іудейскомъ толкованія В. З. (превнущественно-завена). Если же ны всиотрямся въ самый способъ изложенія Мишны и гемари, то увидинь, что не только нередко, но и обыкновенно въ Мишие, а особенно въ генаре, разъяснительных мивнія развиновъ, въ свою очередь, подтверждаются изречениями Св. Писания, на которыя нанизиваются новыя мивния и соображения техъ же развиновъ, за которыми, въ подтверждение, опать сибдують такъ или иначе примъняемыя изречения Св. Писания и т. д., тавъ что вся генара виёстё съ Мишнов представляеть собою непрерывную цёль уноваключеній (но опять повторяемъ --- раввинскихъ) на основания Св. Писания 961), и такимъ образомъ, хотя не представляеть собою послёдовательнаго комментарія на В. Завёть, однако же содержить весьма иного данныхъ для характеристики развинскаго отношенія (пониманія и толкованія) въ Писанію В.З., въ эпоху весьна близкую въ новозавётному періоду.

Къ этому слёдуетъ добавить хотя краткія свёдёнія объ источникахъ тайнаго ученія Іудеевъ, *каббалы*, имёющей непосредстветное (и къ тому же нерёдко толковательное) отношеніе къ области предметовъ библейскаго содержанія. Что тайное ученіе уже со времени вавилонско-персидскаго плёна Іудеевъ было однимъ изъ любимыхъ предметовъ занятій соферимъ, это несомнённо <sup>263</sup>). Что омо и въ невозавётный періодъ не оставалось безъ дальнёйшаго развитія, это также явствуетъ изъ памятниковъ этого періода <sup>964</sup>). Но такъ какъ въ это время насущныя потребности, нуждавшіяся въ удовлетвореніи, были особаго рода — (номистическое направленіе, вы-

Nūrenberg, 1868 и нѣк. др. См. изслёдованіе о Талмудё: въ исторіяхъ Грэтца (особенно въ 4 томѣ) и Jocma (4 т. стр. 103—162. 222. 323—328 и въ приложеніи: Ехсигаля Uber den Thalmud als historische Quelle); Пресселя "Thalmud" въ Real-Encyklopädie von Herzog B. XY, S. 615—664 (Gotha, 1862); F. Дейма "Der Talmud," Berlin, 1869 и др., котория см. у Шюрера въ цитов. изслёдованіи стр. 47—49. Си. также Касселя цит. соч. стр. 167. 171. 176. 178—181. 185. 195—200. Въ нашей русской литературѣ заслужвваеть вниманія спеціальное изслёдованіе С. Дмминскаю "О Талиудѣ". Кіевъ, 1869; см. также С. Серчієвскаю "Собесѣдованіе о въ́рѣ христіанской и вѣрѣ іудейской съ ся талиудомъ и цадикизмомъ" ч. 1 стр. 18 и дал. Москва, 1871; Мордеиноса, В. "Тайны Талиуда и Еврен въ отношенія къ христіанскому міру," стр. 15 и дальн. Москва, 1880 и вѣк. др.

961) Примфровъ можно было бы привести множество. Впослёдствія им не упустимъ случал привести чемногое изъ многаго.

<sup>988)</sup> Ср. Цуниа, стр. 157 и дальн., хотя съ нимъ и нельзя во многомъ согласиться.

<sup>988)</sup> Достаточно указать на апокалинтику апобрисовь, особенно же на "Вознесение Монсен"; также ср. послание Св. Ап. Варнави и др.

разнышееся въ такихъ гранціозныхъ памятникахъ, какъ Мешна и генара), такъ какъ, затънъ, тайное учение какъ такое, и вообще счит талось неудобнымь обнародывать, то и не появлядось до самой эпохн гаонимъ спеціальныхъ трудовъ по этой части. Серію этихъ трудовъ отврыла собою Sepher-Iesira 164). За нею последовали большія п малыя Hechaloth 265), Sepher Rasiel 266) и др. особенно же книга Sohar (47), которая въ каббалистической литература занинаеть высшее ивсто и предполагается произшедшею оть рав. Симона бене Іохай 368) во время пребыванія его въ пещерѣ, какъ плодъ божественнаго откровенія, сообщеннаго ему 269). Но на самомъ дёлё она есть произведение раввина Може бень Шемпобь де Деонь, жившаго въ разныхъ къстахъ во второй половенъ 13-го въка 270). На первый взглядъ она представляется какъ бы комментаріемъ на Пятовняжіе; но немногаго труда нужно, чтобы усмотрыть въ ней начто особенное: она является сборнакомъ каббалиствческихъ мизній и сужденій. нивющихъ въ виду тайный симслъ библейскихъ сказаній и заповъдей закона Монсеева <sup>271</sup>). Болёе обстоятельныя свёдёнія о каббалё и ваббалистическомъ толковании Писанія будуть сообщены въ своемъ ийств. Теперь им считаемъ нужнымъ, заивтить только то. что каббала стояла въ прямомъ и ближайшемъ отношения болфе въ гаггадф, нежели въ галахв, чёмъ также нежду прочинъ объясняется вышесказанное замедление появления каббалистическихъ трудовъ въ болёв

<sup>254</sup>) Sepher Iezira собственно значить книга творенія, такъ какъ главными предметами, около которыхъ вращалось тайное ученіе, каббала, были міротвореніе и Merkabah (колесница) въ кн. пр. Іезекімля (гл. 1 и 10), съ чѣмъ связывалось ученіе объ ангелахъ. См. объ этомъ Цумида, стр. 165.

963) Сн. Дунца стр. 166-167. Hechaloth визчить "дворцы, храни".

<sup>366</sup>) Т. е. квига, содержавие которой ведется отъ имени Ангела Разіэла. Си., Дуния, стр. 167.

<sup>367</sup>) Sohar собственно значить "блескъ, сіяніе". Основаніемъ въ такому названію служить Дан. 12, 3. См. Kabbala denudata, t. 2, p. 1 Francof. 1684. Эта книга тасто цитуется Шампизскомъ и Липтфутомъ.

968) 28 BIS BO 2 B. BO P. Xp.

269) Кассель, цит. соч. стр. 293.

270) См. Цунца, стр. 405; срав. Касселя. стр. 293.

<sup>971</sup>) Во всей книги и то систематическаго издожения тайнаго учения; она "состоить изъ нанизанных одно на другое, бевъ всикой внутренней связи, изречений, въ которихъ отражаются и неоплатовическия и гностическия и аристотелевския представления и является гаггадически-аллегорическое телкованіе, въ чемъ ясную имсль тожко съ трудомъ можно отискивать. Откровения великихъ таниъ сообщаются высокомарнов рёчью, но увы! подъ малопонатимия фразали и испонатимия мнотерілии скривается безсинслица. Авторъ даже неправильно писалъ врамейскихъ явиность. Изветория изста обнаруживаюта враждебний Талиуду харистеръ и склонность въ хриотіанскимъ догиатанъ, особенно же о троичности лицъ въ Божбстай". *Кассель*, цитов. соч. етр. 293.

раннее время. Къ этому еще добавимъ, что подробнѣйшія свѣдѣнія о ней можно находить въ общирномъ изслѣдованія. *П. Бера*: Geschichte Lehren und Meinungen aller bestandenen und noch bestehenden religiösen Sekten der Iuden und der Geheimlehre oder Cabbalah, 1—2 Bde Brünn, 1822—1823. Другія изслѣдованія будутъ указываемы въ свое время.

8. Іосифъ Фланій и его сочиненія 279). Свёдёнія о жизни Іосифа Флавія находятся главнымъ образомъ въего собственной автобіографін (Biog) и въ его же сочинении "De bello judaico". Изъ обонкъ этихъ сочиненій мы узнаемъ, что Іосифъ Флавій, по происхожденію своему, со стороны отда, былъ изъ священническаго рода Асмонеевъ, державшихъ въ своихъ рукахъ правительственную власть до самаго последнаго века предъ Р. Христовымъ. Родплся онъ въ 37 г. по Р. Хр. въ первый годъ царствованія Римскаго Императора Калигулы, въ Ісрусалний. Кроий довольно значительнаго греческаго образованія, Іоснфъ получилъ тщательное раввинское воспитаніе, такъ что, еще будучи 14-ти-лётникъ мальчикомъ, обнаружилъ такія глубокія свёдёнія въ законё, что первосвященники я знаменитёйшіе граждане изъ Іудеевъ вриходили въ нему, чтобы послушать его и поучиться у него 278). Онъ предназначаемъ былъ въ занятію доляности священника и книжника, съ каковою цёлію онъ вошель въ ближайшее общеніе съ представителями вліятельнъйшихъ партій іудейства палестинскаго: на шестнадцатомъ году отъ рожденія онъ преемственно посътнаъ школы Фариссевъ, Саддукеевъ и Ессеевъ, а въ заключение провелъ три года подъ руководствомъ одного пустынника, по имени Бануса, вфроятно одного изъ представителей секты Ессеевъ. Живая, честолюбивая, жаждавшая двятельности натура его однако же не могла удовлетвориться ни лёнивымъ сибаритствомъ Саддукеевь, ни однообразнымь піэтизмомь Ессеевь, ни аскетическимь уединеніемъ Бануса, и вотъ онъ 19-ти лѣтъ отъ роду примкнулъ къ партіи Фариссевъ, въ рукахъ которыхъ сосредоточивалась вся руководительная дбятельность въ народѣ, и вліяніе которыхъ на народъ было громадное 174). Сектё Фарисеевъ онъ въ общемъ остался вѣ-

<sup>578</sup>) У насъ подъ руками находилось изданіе сочиненія І. Флавія Иттичнево и Вейдджаново (Coloniae 1691 in fol). Объ Іоснфѣ Флавіи и его сочиненіяхъ см. Ерика и Грубера Sect. II, В. 31, SS. 104—116 и Гериона, у Шюрера въ цит. сочин. стр. 19—30. у Касселя цит. соч. стр. 145 и дал. и др. Для нашей ціли имѣетъ не малое значеніе докторская диссертація Р. Плавта: "Flavius Іозерінь und die Bibel". Berlin, 1867.

273) Срав. для этого сказанное во 2-й нав'я Іоснфовой "%ос" съ нов'яствованіемъ Ев. Луки относительно 12-літияго Христа Спасителя (2, 46, 47).

<sup>271</sup>), Срав. для этого Мо. 15, 14, особенно 23, 2-4. 24 н др.

--- 71 --ренъ до конца своей жизни, что видно изъ его сочиненій, хотя по-

савдующія обстоятельства его жизни и греческое образованіе не иогли не сиягчить въ немъ цартикуляристическихъ возярёній фарисейства. Въ 63 г. по Р. Хр. почти одновременно съ Ап. Павломъ, Іосифъ Флавій предприняль путешествіе въ Ринь, съ цёлію ходатайства объ освобождение изъ плёна нёкоторыхъ изъ близкихъ ему священныковъ. Тамъ онъ чрезъ посредство одного придворнаго актера (родомъ Іудея) познакомнися съ императрицев Поппрею 275), благодаря расположению которой достигъ цёли своей поёздки въ Римъи возвратился въ Іерусалимъ щедро одаренный ею. Немного спустя послѣ его возвращенія изъ Рима (въ 66 г.) въ Палестину, Іуден возстали противъ Римлянъ. Будучи облагодътельствованъ въ Римъ, Іосифъ сначала хотвлъ держаться въ сторонь отъ этого возстанія. Но его дёятельная натура не могла долго оставлять его безучастныхъ зрителемъ народной войны. Не трудно угадать и то, какой онъ выборъ сдёлалъ при этомъ между роднымъ его племенемъ и гордыми завоевателями родной земле-Римлянами, -- своими благод втелями: чувство натріотическое пересилило чувство признательности въ неналежнымъ благодътелямъ, и вотъ Іосифъ, облеченный званіемъ народнаго вождя въ Галилев, началъ вести непосильную, но упорную борьбу противъ притъснителей отечества. Въ слъдующенъ (67) году крёпость Іотапата, которую онъ защищаль, пала, и онъ плённикомъ отведенъ былъ въ лагерь римскій 276). Представленный главному римскому полководцу Веспасіану, онъ предсказаль послёднему скорое возвышение его въ императоры, что нибло для него самого благопріятныя посл'ядствія: его пощадили и, впосл'ядствій, когда чрезъ два года Веспасіанъ дъйствительно сдълался императоромъ. сдёлали даже почетнымъ плённикомъ, при чемъ ему дано было фамильное прозвание Веспасіана "Флавій". Во все продолжение войны іудейской Іоснфъ Флавій сопровождаль Веспасіана; между прочниъ онъ былъ съ нимъ и въ Александрін, гдѣ могъ познакомиться съ сочиненіями другаго знаменитаго Іудея того времени-Филона 17). По удаления Веспасіана въ Римъ, онъ находился при такихъ же условіяхъ въ лагерѣ сына его Тита до конца войны іудейской, присутствоваль при осадё и самомъ занятіи и разрушеніи Іерусалима, а затёмъ вмёстё съ Титомъ же отправился въ Римъ, гдё благопріятствуемый императорами изъ рода Флавіевъ спокойно занимался ли-

<sup>975)</sup> Въ Іосифовихъ Antiquitt. Iud. XX, 2, 11 она представляется покровительницер: Іудеевъ.

**<sup>376</sup>**) De bello judaico, lib. III, 8, 7-8.

<sup>977)</sup> Впослёдствія ми раскроень связь нежду обоння этями образованными погречески Іудеяни.

тературою и умеръ, по всей вёроятности, при Траянё (98—117) Такимъ образомъ Іосифъ былъ современникомъ Апостоловъ Христовыхъ, и такъ какъ онъ былъ писателемъ, то тѣмъ важнёе будетъ обратить вниманіе на его сочиненія, въ видахъ характеристики іудейскаго толкованія Св. Писанія того времени.

Уже принимая во внимание самый складъ тогдашияго іудейскаго образованія, центроиъ котораго было изученіе Св. Писанія Ветхаго Завъта и тъсно связаннаго съ нимъ преданія, необходимо предположить, что писатель Іудей, если писаль что-либо, то писаль непременно такъ или иначе относясь въ содержанию Библи В. З. 978) Въ силу своего образованія тогдашній еврей мыслиль въ духѣ Библіи и раввинскаго преданія, выражался большею частію библейскимъ и раввинскимъ языкомъ и пр. Какъ истый Іудей, Флавій находился въ тёхъ же какъ и всё Іудеи условіяхъ. И мы видимъ неизгладимые слёды этихъ условій на его сочиненіяхъ. Важнёйшее для насъ сочинение I. Флавія, оставшееся до настоящаго времени есть "Древность іудейскія" (Івдаїх параюдога, Antiquitates Iudaicae). Оно появнлось въ свётъ въ 94 г. по Р. Хр. Въ 20-ти книгахъ это сочинение содержитъ исторію Іудеевъ отъ сотворенія міра до 66-го года послѣ Р. Хр т. е. до 12 года царствованія Нерона. Главнымъ источникомъ въ изложении этой истории для сочинителя относительно древнъйшихъ временъ служатъ конечно св. книги В. Завъта, какъ понимали и толковали ихъ въ то время Фарисен. Для изображенія же исторіи временъ послёбиблейскихъ Іоснфу Флавію источниками служили другія историческія сочиненія, каковы: книги Маккавейскія, Страбонъ, Николай Дамасскій и др. 179). Главною цёлію его труда было внушить образованному неіудейскому міру болёв уваженія къ Іудеянь в ихъ исторіи, нежели какимъ пользовались эти послѣдніе. Далеко менње значенія для насъ имѣютъ другія сочиненія Флавія, каковы: а) "О войнѣ іудейской"; главнымъ предметомъ этого сочиненія служить та война јудеевъ противъ Римлянъ, въ которой значительное время участникомъ, а затёмъ очевидцемъ былъ самъ авторъ и которая кончилась разрушениемъ Іерусалима и храма при Веспасіанъ se); б) Автобіографія Флавія (βιος), которая имветь въ виду главнымъ образомъ также событія его жизни изъ времене описанной въ предшествующемъ сочинени войны 281); в) "Противъ Апіона"-- со-

931) Шюрера, стр. 24 и дал.



<sup>278)</sup> Ясиће это ны увидимъ послѣ. Ср. впрочемъ 2 Тим. 3, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>979</sup>) См. Флавія "Древности" XIII, 8, 4; 10, 4; 11, 3; 12, 6; XIV. 3. 1; 4, 3 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup>) См. объ этомъ сочинения бодъ́е подробныя свъдънія у Шюрера Neuttl. Zeitgeschichte, S. 21—22 и литературу вообще объ Іссифъ́ и его сочиненияхъ на стр. 29 и дал.

чинение, написанное въ защиту јудейства противъ граниатика Аніона. нивощее цвлю довазать древность народа іудейскаго и высокое достоинство его законовъ и учреждений 282). Ложно приписывалось въ древности Флавію сочиненіе «О владычествѣ разума», которое есть ничто вное, какъ та самая 4-я книга Маккавейская, о которой у насъ выше была уже ричь 283). Въ своей Археологии Іосифъ Флавий по отношению въ Веткому Завѣту является то совратителемъ, то распространителемъ содержанія послёдняго. Въ этомъ послёднемъ случай онъ нерѣдко пользуется гаггадическимъ преданіемъ своего временя <sup>184</sup>). Кромѣ того, у него въ Археологіи тамъ и сямъ сообщаются весьма важныя свъдънія объ отношенія тогдашнихъ іудейскихъ сектъ. (особенно фарисейской) къ Библіи В. З. и ся ученію, о степени развитія въ то время раввинскаго преданія и значеніи его и под. Другія же сочиненія его (исчисленныя выше) вифють ибкотороезначение для насъ лишь въ отношении къ истории внутренняго состоянія іудейства въ эпоху новозавётную и близкую къ ней в.--- за-вѣтную.

9. Александрійскій Іудей Филонь <sup>285</sup>). Нёсколько раньше Флавія, только въ другой области, гдё также не дремала умственная дёятельность Іудеевъ, въ Египтё является еще болёе замёчательная личность Іудея писателя, это — Филонъ старшій, современникъ Христа Спасителя, оставившій намъ много сочиненій, непосредственно относящихся въ библейскому содержанію.

О жизни Филона извъстно весьма немного. Въ числъ его собственныхъ сочиненій о жизни его можно получить свъдънія лишь изъ "Legatio ad Cajum" и "Contra Flaccum". Затъмъ о немъ немногое сообщаетъ Флассій <sup>386</sup>) и нъкоторые христіанскіе писатели. У позднъйшихъ іудейскихъ писателей онъ извъстенъ подъ именемъ Іедедіа Александрійца. Всъ эти свъдънія даютъ слъдующій результатъ. Филонъ родился около 90 года до разрушенія Іерусалима или, что то-

982) Шюреръ, стр. 25.

288) Срав. οбъ этомъ кромѣ Щюрера (стр. 25) спеціальное взсяѣдованіе von Freudenthal "Die Flavius Iosephus beigelegte Schrift über die Herrschaft der Vernunft (IV Makkabäerbuch) etc. Breslan, 1869.

<sup>284</sup>) Доказательства будуть пряведены въ свое времи; ил настолявато случая срав. гаггаду объ Авраамѣ, какъ учителѣ астрономін (Археологін 1, 8),объ Іосифѣ (2, 4) и др. срав. вышецитованную диссертацію Плаета стр. 8—15.

285) Сочиненія Филона у нась били подь руками въ Кельнскомъ изданіи ихъ 1613, in fol. О Филона и его сочиненіяхъ см. Grossmann, Questiones Philonese. Lipsiae, 1829. 1842. также у Ерша и Грубера (III. 23, 88. 435—455), и у Гериона въ ихъ зициклопедіяхъ, у Шюрера въ цит. соч. стр. 643—665, особенно у Зизфрида въ его цит. соч. Philo von Alexandria etc. и др.

996) Именно въ Antiquitt lib. XVIII, cap. X, pag. 639 ed cit.

же, около 20 года до Р. Хр. \*87) изъ уважаемой іудейской фамилін въ Адександрін Египетской. Его брать быль адаварховь (или этнархомъ) въ Александрін 288). Онъ получилъ общирнъйшее по тому времени образование и притомъ не только јудейское, но и греческое, которому онъ предался съ особенною любовію, какъ это видно изъ его сочиненій. Кром'в обстоятельнаго знакомства съ Библіев В. Завъта (хотя и не въ подлинникъ), онъ обнаруживаетъ общирныя свъдёнія въ греческой классической литературё и особенно въ философін. Платонъ съ его ученіемъ объ ндеяхъ былъ для него образцомъ собственнаго его философствованія, хотя онъ хорошо зналъ ученіе и другихъ философовъ. Благодаря такой образованности его, а равно и уважению, какниъ пользовалось его семейство среди Іудеевъ александрійскихъ, онъ въ 37 году по Р. Хр. отправленъ былъ во главѣ посольства въ Ринъ въ Императору Калигулѣ, съ цѣлію ходатайствовать въ пользу притёсняемыхъ въ Александріи Іудеевъ. Извѣстно, что это ходатайство не имѣло успѣха 289). Болѣе ничего намъ неизвѣстно о жизни Филона. Но за то намъ хорошо извѣстенъ образъ его мыслей, объемъ его познаній и характеръ его отношенія въ Писанію Ветхаго Завѣта, которое было для него такниъ же драгодённымъ матеріаломъ мысля, какъ п для другихъ Іудеевъ, не смотря на то особенное уважение, которое питалъ онъ къ греческому образованию. Попытка сблизить, даже соединить, слить элементы библейскаго содержанія съ элементами этого образованія, которая практиковалась уже п до него египетскими Іудеами, въ немъ находить сильныйшаго своего поборника. Отсюда всы его сочинения за ИСКЛЮЧЕНІЕМЪ ЛИШЬ НЪВОТОРЫХЪ, ЯВЛЯЮТСЯ ФИЛОСОФИЧЕСКИМЪ КОММЕНтаріемъ на Ветхій Завѣтъ и именно на Пятовникіе Моисеево.

Всѣ сочиненія Филона можно раздѣлить на 3 разряда: 1) на сочиненія, представляющія собою непрерывный комментарій на Пятокнижіе Моиссево, 2) на отдѣльные труды по разсужденію о религіозныхъ предметахъ и 3) на сочиненія историческаго характера. Впрочемъ, считаемъ нужнымъ сказать, что строгой разницы между сочиненіями перваго и втораго разряда не существуетъ, такъ какъ

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup>) Въ опредѣленія года его рожденія ученые разногласять. Приблизительное же опредѣленіе основывается на времени посольства его въ Римъ съ ходатайствоиъ за александрійскихъ Іудеевъ предъ императоромъ Калигулод. Срав. *Gfrörer's* Philo etc. S. 1 ff. Статью въ Real—Encyklopädie von Herzog, подъ заглавіемъ "Philo" t. 11, S. 579. *Касселя* цит. соч. стр. 131 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2058</sup>) Алавархъ или этнархъ билъ главениъ представителенъ іудейскаго управлевія (или лучше самоуправленія) въ Египтъ. Послё им будемъ еще имъть случай говорить объ этомъ.

<sup>253)</sup> См. вышецитованное място изъ Древностей Іудейскихъ І. Флавія. Ср. также Филона, De legat ad Cajum, pag. 788 squ.

у него и въ сочиненіяхъ этого послёдняго разряда большею частію н тема и развитие си имъютъ библейский и библейско-теологический харавтеръ. Да иначе и быть не могло, такъ какъ библейское учение о религіозныхъ предметахъ (какъ и обо всемъ другомъ) съ детства было прочно васаждено въ душѣ Филона іудейскимъ воспитаніемъ его. Такимъ образомъ его сочинения можно расположить въ слъдующенъ порядкъ, соотвътственно вышеуказанному распредъленію ихъ на разряды: 1) О міротворенія (Быт. 1 гл.); 2) Объ аллегорическомъ значенін повёствуемыхъ во 2-й и 3-й главахъ книги Бытія событій. 3 книги; 3) О херувимѣ, пламенѣющемъ мечѣ и о Кавнѣ (Быт. 3, 24); 4) О жервоприношения Авеля и Канна (Быт. 4 гл.); 5) О томъ, что худшее дёлаетъ зло (собственно дёлаетъ засаду) лучшему (Быт. 4, 8-16); 6) О потоиствѣ Канна (4, 16-26); 7) Объ исполинахъ (6, 1-4); 8) О томъ, что Богъ неизмъняемъ (6, 4-12); 9) О воздълываніи земли Ноемъ (9 26), 2 книги; 10-11) О пьянствѣ п воздержности; 12) о смѣшенін языковъ (11 гл.); 13) О переселенін Авраама (12 гл.); 14) О томъ, кто наслѣдникъ Божій (Быт. 15 гл.); 15) О заключения завъта для достижения высшаго познания (16, 1-6); 16) О бѣглецахъ (16, 6-14); 17) Объ измѣненіи именъ въ Св. Писаніи (17, 1-22); 18) О сновиденияхъ (28, 12 и д.), 2 книги; 19) Объ Авраамъ или о жизни усовершившагося чрезъ ученіе мудреца; 20) Объ Іоснфѣ; 21) О жизни Монсея, 3 книги: а) исторія Монсея отъ рожденія до смерти, б) о Монсев, какъ законодатель и законодательствъ его и в) о священныхъ временахъ, лицахъ и пр. и ихъ аллегорическомъ эначенін (Исх.); 22) О деситословін (Исх. 20 гл.); 23) О монархім или единоначали, 2 книги; 24) о священникахъ и ихъ награждении; 25) О жертвѣ; 26) О приносящихъ жертвы; 27) О платѣ блудницъ (Втор. 23, 18); 28) О 3-й, 4 и 5 заповѣдяхъ десятословія; 29) О седмиричномъ числѣ; 30) О первенцахъ или первородныхъ; 31) О почитанін старшихъ; 32) О 6 и 7 заповѣди; 33) 8, 9 и 10 заповѣдяхъ; 34) О судьяхъ; 35) О похотѣніяхъ; 36) О справедливости; 37) Объ избранія князей; 38) О кужествѣ, любви къ ближнимъ и покаянів; 39) О наградѣ и наказанів; 40) О провлятів; 41) О благородствѣ; 42) О томъ, что каждый добрый человѣкъ свободенъ; 43) О созерцательной жизни; 44) О неуничтожимости (афварсіа-собственно нетлівніе) міра; 45) Противъ Флакка; 46) Посольство къ Кайю (Калигуль́) • н 47) О мірѣ 190). Изъ всѣхъ этихъ сочиненій, согласно вышесказанному, историческихъ сочинений оказывается только два (подъ № № 45 и 46), которыя по свидѣтельству нѣкоторыхъ древнихъ писате-

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup>) Это послѣднее сочиненіе не безъ основанія считлется не поллинно принадлежащимъ Филону. Срав. объ этомъ цит. статью въ Hergog's Real-Encyklopādie, t. 11, S. 580.

лей <sup>201</sup>), въ составъ съ 3 другими внигами, до насъ недошедними, представляли одно большое связное сочинение о состояни Іудеевъпри Калигулъ. Остальныя же всъ философическаго, обыкновенио, имъющаго библейскую подкладку, характера. Въ сочиненияхъ Филона выразился весь духъ тогдашияго іудео-александрійскаго отношения въ Св. Писанию В. Завъта, какъ оно постепенио развилось подъ тъми историческими условиями, въ которыхъ находились Іудеи въ Египтъ со времени Александра Македонскаго. Поэтому тъмъ важите сочинения Филона для характеристики современнаго Христу и Апостоламъ іудейскаго толкования В. Завъта.

10) Еще ранѣе Филона, какъ сейчасъ замѣчено было, между египетскими Іудеями, при извѣстныхъ историческихъ условіяхъ, возникло и развивалось то направленіе въ отношеніи къ В. Завѣту, лучшимъ представителемъ и выразителемъ котораго является Филонъ. Кромѣ книги Премудрости Соломоновой, о кеторой у насъ уже была рѣчь, и другихъ неканоническихъ и апокрифическихъ книгъ, а равно и перевода LXX, до насъ дошли частію цѣльные, частію же въ отрывкахъ памятники іудео-александрійской письменности изъ дохристіанскаго періода, доказывающіе выраженную нами мысль о развитіи упомянутаго направленія въ Египтѣ до Филона. Сюда принадлежатъ:

а) Іудей Іезекінає (2 или даже 3 в. до Р. Хр. <sup>892</sup>), авторъ оставшагося до насъ отрывка драмы єбауюуї (изведеніе), главнымъ предметомъ которой служитъ повѣствуемое въ первыхъ главахъ книги Исходъ событіе изведенія Израильтянъ Монсеемъ изъ Египта, съ обстоятельствами предшествовавшими этому событію и сопровождавшими его. Дъйствующими лицами въ драмъ (или тратедіи, какъ ее называютъ Климентъ Александрійскій и церковный историкъ Евсевій) <sup>193</sup>) являются: Богъ, Монсей, Сепфора, Рагуилъ, Хусъ, Ангелъ, Соглядатай. Драма, въ порядкъ библейскаго повѣствованія, излагаетъ событія исхода Евреевъ изъ Египта, то буквально приводя ветхозавѣтныя изреченія, то парафразируя ихъ, то пополняя различными элементами небиблейскими.

201) Евсевія Цер. Истор. 2. 5 в др.

299) Ср. о немъ "*Делича* "Zur Geschichte d. judischen Poësie etc. Leipzig, 1836 S. 28. Frankel's" Ueber den Einfluss de palästin. Exegese auf die alexandr. Hermeneutik. S. 113—114 и др. Весь сохранившійся до насъ отрывовъ его драмы поибщенъ въ концѣ означеннаго сочиненія Делича на стр. 211—219. Ср. указаніе на это сочинсніе Езекінля у Филона въ трактатѣ De migratione Abrahami, pag. 802 ed. cit.

<sup>293</sup>) Cn. Clementis Alex. Stromatum lib. 1 pag. 344. 345 ed. Sylb. Evsebii Praepar. evang. lib. IX, cap. 28. 29.

6) Во 2-иъ же въкъ до Р. Хр. учитель Птоломея Филопатора, Гудей Аристосуль, послъдователь Аристотелевой философіи, поднесъ своему царственному ученику экземиларъ своего толкованія книгъ Монсеевыхъ<sup>194</sup>). Основная мысль этого толкованія та, что ученіе Монсея послужило основою теологическихъ, восмологическихъ и др. воезръній древнихъ гречекихъ поэтовъ и философовъ, что самое это ученіе есть возвышенно философское. Вслъдотвіе этого толкователь стремился между прочнить въ своемъ изъясненія Пятокнижія все казавшееся въ послѣднемъ несогласнымъ съ началами и требованіями философіи объяснить въ смыслѣ философскомъ, такъ напр. библейскія человѣвообразныя представленія о Богѣ и под. <sup>205</sup>). Къ сожалѣнію, до насъ дошли только отрывки этого и во всякомъ случаѣ, а для нашей цѣли въ особекности важнаго памятника Гудео-александрійскаго толкованія В. Завѣта <sup>206</sup>).

в) Хота извёстное по отношенію въ вопросу о переводѣ LXX Шисьмо Аристея въ брату его Филократу, какъ наши было закѣчено, ще принадлежитъ самому Аристео, какъ современнику царя егинотскаго Птоломея Филадельфа (283-246 до Р. Хр.)<sup>997</sup>), тѣмъ не кенѣе, судя по тому, что этимъ письмомъ несомиѣнно пользовался уже Гудей первой половины 1-го христіанскаго вѣка-Филонъ при сообщеніи своихъ свѣдѣній о переводѣ LXX, кужно отнести происхожденіе висьма по крайней мѣрѣ въ 1-му дохристіанскому вѣку. При томъ въ этомъ письмѣ мы имѣемъ памятникъ іудео-александрійской висьменности, важный для нашей главной цѣли, какъ источникъ. Ибо Аристей, хотя и представляетъ себя Грекомъ, близнимъ ко двору Филадельфа, однако же по всѣмъ признакамъ своего миниаго письща обнаруживаетъ въ себѣ Гудея, привязаннаго къ своему племени и закону <sup>298</sup>).

Въ нисьмѣ Аристей, разсказавъ объ обстоятельствахъ, побудившихъ Филадельфа способствовать переводу еврейскихъ священныхъ книгъ на греческій языкъ, <sup>909</sup>), приводить текстъ письма Филадельфа

997) См. въ цит. раньше письмѣ его по изданию Uaw Dale.

236) Срав. цит. равыше статыю *Н. А. Клеонскано* въ Чт. въ об. доб. д. просв. за 1875 г. ч. 1 стр. 23 и дад.

299) Подробние объ этомъ см. въ той же ст. на стр. 6 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup>) S. Lutterbeck's cit. W. 1. 398. Keil's Einleit. in. d. A. T. S. 672 H Jp.

<sup>205)</sup> Срав., кром<sup>4</sup> вышеупомянутыхъ ученыхъ, еще Шюрера цит. соч. стр. 650; Касселя цит. соч. стр. 66—67 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup>, Этн отрывки сохранены Климентоль Александр. въ его Строматахъ кн. 1 гл. 22, стр. 410—411, кн. 6, гл. 3, стр. 755 и дал. edit. Potteri. Oxoniae, 1715; Евссевіемъ Панфилонъ пъ его Praeparat. evangel." lib, VII, 14; рад. 324;—VIII, 10, р. 376—378 al. Coloniae, 1687. Всё эти отрывки собраны въ У томѣ Ейхюрновой Библіотеки библейской литературы.

въ ісрусалнискому первосвященнику Елеазару, съ каковынъ письмомъ (п подаркаме) и посланъ былъ будто бы вменно Аристей (вийсте съ Андреемъ-другимъ Грекомъ) для передачи его по назначению, затвиъ также тексть отвётнаго письма Елеазара къ Филадельфу 300). Послё того онъ подробно описываетъ сосуды и одежды, посланные царень Филадельфонь въ Елеазару; излагаеть свои впечатлёнія отъ видённаго имъ въ јерусалимскомъ храмё при богослужения и свою бесёду съ первосвященникомъ Елеазаромъ 301). Послё того имъ разсказываются дальнъйшія обстоятельства: отбытіе его съ 72-мя учеными јерусалимскими Евреями въ Александрів, пріемъ послёднихъ Птоломеемъ, самое совершение перевода и обстоятельства послёдовавшія затёмъ 209). Для нашей цёли важнёе всего уномянутая (мнямая) бесёда первосвященныха Елеазара съ Аристеемъ и Андреемъ, спрашивавшими у Елеазара разрътенія изкоторыхъ недоразуивній, вызываемыхъ постановленіями закона Монсеева объ употребленіи или неупотреблении въ пищу нъвоторыхъ животныхъ (чистыхъ или нечистыхъ) 308). Несомнѣнно, что эту бесѣду, вавъ и текстъ вышеупомянутыхъ писемъ, которыми обмѣнялись Птоломей Филадельфъ и Елеазаръ, Аристей или лучше Іудей, скрывающій себя подъ именемъ Аристея, сочиниль самъ, такъ какъ они прямо всё изобличають одно лицо, мыслившее и въ формѣ письма египетскаго Царя-грека и язычника Птоломея Филадельфа, равно какъ и въ разговорѣ съ послѣднимъ бабліотекаря его Диматрія Фалерейскаго и въ формѣ письма. и бесёды первосвященника іудейскаго Елеазара и наконецъ во всемъ, что касалось обсужденія предметовъ или лицъ, соприкосновенныхъ дѣлу разсказа объ обстоятельствахъ перевода LXX 304). Впослѣдствія ны будень имёть случай сдёлать выдержку изъ этой бесёды, а теперь только скажемъ, что въ ней Елеазаръ представляется разъясняющимъ, въ духѣ началъ іудео-александрійскаго толкованія В. Завѣта, вышеозначенныя постановленія закона Монссева.

г) Подобно автору письма Аристен въ Филократу, спрывають себя составители (можетъ быть даже одинъ и тотъ же) 3-й и 5-й книзъ Сивилаз подъ именемъ прорицательницы Сивиллы́. Происхождение этихъ книгъ, особенно же 3-й, болѣе важной для нашей цѣли, ученые относятъ къ области іудео-александрійской письменности и-по

<sup>300)</sup> См. цит. текстъ Аристеева письма въ изд. Фанъ-Дале, стр. 244-246. 247-249.

<sup>301)</sup> Цит. изд. письма, стр. 250-284.

<sup>309)</sup> Тамъ же, стр. 285 н дал. до ковца.

<sup>303)</sup> Тамъ же, стр. 274-284.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup>) Срав. между прочимъ М. И. Каринскано статью: "Египетские іуден" въ Хр. Чт. за 1870 г.ч. 3, стр. 455-456 и цит. статью *Н. А. Елеонскано*, стр. 19 и дальн.

времени-ко 2-му вѣку до Р. Хр. (3-й кн.) и по Р. Хр. (5 кн.) \*\*\*) З-я внига Севениь сначала 206) обозрёваеть въ общихъ чертахъ сульбу человѣчества, упонянувъ о важнёйшенъ событія въ исторія послёдняго-гордонь, возмутительномь противь Бога действій людей, выразнышенся въ столпотворения вавилонскомъ (Выт. 11, 2 и дал.),--ниввшниъ свониъ послёдствіемъ разсёлніе людей и начало ихъ взаимной борьбы. Эту борьбу авторъ представляетъ въ образъ жисологическаго сказанія о борьбѣ Титанидовъ съ Кронидани, за окончаніемъ которой слёдуетъ у автора смена царствъ-древняго египетскаго, персидскаго, мидійскаго, сейопскаго, вавилонскаго, македонскаго, египетскаго ловаго и наконецъ римскаго, къ чему присоединается подробное изображение временъ грядущихъ и особенно блаженныхъ мессіанскихъ временъ. Въ заключеніе авторъ рекомендуетъ себя прорицательницею Сивиллою, сродницею боговъ. Нёвоторыя черты изображенія грядущихъ временъ живо напоминають изреченія изъ пророческихъ книгъ В. Завёта 307). Уже изъ этого краткаго очерка содержанія 3-й книги Сивиллъ очевидно прямое отношеніе этого содержанія къ содержанію Св. Писанія В. Завѣта и слѣдовательно значение ен какъ источника для суждения объ іудео-александрійскомъ толкованія В. Завѣта.

Менње такого значенія имњетъ 5-я книга Сивиллъ-другое произведеніе іудео-александрійской письменности. Въ ней и имфетъ значеніе въ этомъ отношенія только изображеніе временъ мессіанскихъ <sup>303</sup>).

Обѣ книги написаны, въ подражаніе Гомеровымъ поэмамъ, греческимъ гекзаметромъ.

Изъ представленнаго обозрѣнія источниковъ для сужденія объ іудейскомъ толкованія В. Завѣта очевидно, что собственно толковательныхъ памятниковъ, комментаріевъ въ строгомъ смыслѣ изъ новозавѣтнаго именно періода на іудео-палестинской почвѣ мы совсѣмъ не находвиъ (если не включать сюда конечно книги Юбвлеевъ, таргумъ Онкелоса и Іонасана); на іудео-александрійской почвѣ нѣчто въ родѣ комментарія представляютъ намъ сочиненія Филона. Но

<sup>305)</sup> См. напр. статью Ed. Peycca въ Herzogs Real-Encyklopädie, t. 14 S. 321. 323: Sibyllen, Schürers's, cit. W. S. 513—520 и цитуемую здѣсь литературу предмета и др. Срав. также сейчасъ цит. статью M. H. Каринсказо въ Хр. Чтенін 1870 г. ч. S стр. 457—461. У насъ подъ руками книги Сивиллъ были въ изданій Фридамба. Leipzig, 1852. По этому изданію ми будемъ цитовать стихи Сивиль.

<sup>306)</sup> Начальные стихи, впрочемъ, утрачены. Здѣсь начало разумѣется съ 97 ст. 307) Ср. напр. стихи 783 и дал. съ Исайн 54, 1 и др., 800 и дал. съ Ис. 13, 10; Іезев. 82, 7 и дал. (Ср. также Ме. 24, 29 и пр.).

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>) Впроч. ср. ст. 258 съ І. Нав. 10, 12—13, гдѣ, вромѣ того, цитуется "Книга. Праведнаго" съ изреченіемъ объ остановкѣ солица среди неба.

такъ какъ, подобно новозавътнымъ Св. Писаніямъ, также не пред--ставляющимъ собою прямо толковательныхъ памятниковъ, всё исчисленные источники дохристіанскаго и новозавётнаго періода временн. въ большей или меньшей мёрё, содержать въ себё такое или иное отношение въ В. Завёту, такъ какъ и изкоторые специально толковательные намятники въ основѣ своей принадлежать дохристіанскому времени, какъ объ этомъ уже сказано было выше, то твиъ самымъ оне представляютъ важныя и необходимыя данныя для суж. денія о пониманія и толкованіи В. Завѣта тогдашними Іудеями. При этомъ кожно прослёднть даже поступательное движение въ развити пониманія и толкованія В. Завёта на источникахъ дохристіанскаго времени. Позднѣйшіе (изъ христіанскаго времени) источники, изъ которыхъ многіе (позднёйшія таргумы, мидрашоть съ одной и отчасти сочиненія Филона съ другой сгороны) уже прямо суть толковательные панятники. обнаруживають на себѣ довершеніе этого развитія, коренясь въ основаніяхъ своихъ на дохристіанскомъ пониманіи и толковании Писания. Что не выражено или выражено неясно, совращенно въ таргумъ Онкелоса, то опредъленно и безъ стъснения границами таргумическими выражается въ таргумъ псевдо-Іонасана. Что не высказано или не досказано въ этой послёдней, то дополняетъ Мидрашъ рабба на Пятокняжіе. Если въ неваноническихъ и апокрифическихъ книгахъ галаха и гаггада являются на первыхъ ступеняхъ своего развитія, то въ таргумахъ (особенно позднѣйшихъ), мидрашотъ, талмудъ и каббалъ она постепенно раскрывается и наконець въ талиудѣ галаха, а въ каббалѣ гаггада является во всемъ своемъ блескв. Если въ техъ книгахъ цитація изъ В. Завета является еще цилесообразною и въ то же время имиющею въ виду собственный смысль цитуемыхъ мёсть, то въ мидрашотъ и талиудё эта цитація, оказываясь несравенно большею по объему цитуемаго, въ тоже время постепенно (мишна, гемара, древнъвшія мидрашотъ и повднъйшія мидрашоть) дёлается все болёе произвольною въ отношении въ собственному симслу цетуемыхъ мёсть. И такъ далёе. Такимъ образомъ, исчисленные источники въ ихъ совокупности даютъ возможность цёльнаго представленія о характерё и способе іудейскаго толкованія Ветхаго Завѣта въ періодъ новозавѣтный, особенно если принять во внимание условленную особыми историческими обстоятельствами неподвижность, косность Іудеевъ въ этомъ отношении и замкнутость въ себъ, --- значение традици въ ихъ уиственной дѣятельности и пр.

## П.

## Возникновеніе и постепенное развитіе, виды и свойства іудейскаго толкованія Ветхаго Завѣта.

Уже въ обозрѣнія источнивовъ для характеристики іудейскаго толкованія намъ приходилось указывать на существенивишій признакъ, отличающий направление иудейства египетскаго въ его отношенін къ Библін отъ направленія іудейства палестинскаго, державшаroca npedania (falaxatecearo a faffagatecearo), anenho nu hasubala направление египетскаго іудейства философическимъ. Въ самомъ дълъ, если им для примъра возьменъ любой изъ трактатовъ Филона (разунвень трактаты, относящіеся къ первону, толковательному разряду его сочиненій) и сравникъ харавтеръ отношенія къ библейскому содержанию въ немъ съ характеронъ отношения къ тому же содержанию въ таргумахъ (особенно позднъйшихъ), въ мидрашотъ ни талиудь, то увидниъ прямое подтверждение сейчасъ сказаннаго о различіи того и другаго направленія. Очевидно, что такое различіе не могло быть случайнымь; безъ сомнёнія, оно условливалось историческими причинами, прослёдить которыя и составляеть вашу ближайшую вадачу. И естест венией всего-особо разскатривать об эти направленія въ ихъ возникновенія изъ названныхъ причинъ и въ ихъ дальнѣйшемъ развитін 1). Такое разсмотрѣніе ясиѣе и на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это же будеть соотвётствовать и разниць въ направления многочисленнихь представителей или защитинковъ и сторонинковъ мизнія о новозавётномъ толкованія, какъ продуктё іздейскаго. Въ иризнанія іздейскаго вліянія на новозавётномъ толковатолкованіе они разділяются на двё перериня нартія: большая часть ихъ склонлется на сторону признанія іздео-налестинскаго вліянія и несравненно меньшая часть видвигаеть на вервий иланъ вліяніе іздео-александрійское. Къ числу первихъ можно отнести В. Суренцузія, Линифума, Шоминска, Еккермана, Розенлюллера. Рото, Гейдемейма и ин. др.; въ числу постіднихъ принадлежать: Гфререрь въ своемъ "Philo und die alexandrinische Theosophie oder vom Einflusse der judisch-ägyptischen Schule auf die Lehre des Neuen Testament," Теолонусь, въ интованномъ его сочинснія, Зифридъ въ цитов. соч. и имя. др. Такъ напр. Гейлеръ въ своихъ "Vorlesungen über das Iudenthum und seine Geschichte" (1864) говорить: "Інсусъ биль

гляднѣе представить намъ обликъ того и другаго направленія, дасть возможность точнѣе опредѣлить харавтеръ іудео-палестинскаго и іудеоалександрійскаго толкованія Ветхаго Завѣта и сдѣлать отсюда надлежащіе выводы. Равнымъ образомъ весьма естественно начать разсмотрѣніе съ іудео-палестинскаго направленія въ отношеніи къ Библіи, такъ какъ направленіе іудео-александрійское, несмотря на свою разницу отъ перваго, все таки же является ни больше ни меньше, какъ прививкомъ на одномъ и томъ же деревѣ, —палестинскомъ на-

правленін, вибетъ съ нимъ одниъ ворень,---іудейскій.

## А. Іудео-палеотинское тоякованіе Ветхаго Зав'ята.

Іудео-палестинское толкованіе В. Завѣта въ томъ видѣ, въ какомъ оно является въ періодъ цовозавѣтный, имѣетъ пубочайшія основанія свои въ послѣплѣннокъ состоянін народа Божія <sup>2</sup>).

Семидесятилётній вавиловскій цлёнь акёль два сищественню важныхь въ настоящемъ случаё слёдствія. Цервымъ наъ нихъ была сильная возбужденность религіозно-правственнаго чунства вийсто прежней редигіозно-правственной распущенности, протиръ которой со всею силою божественной ревности раторали пророки (срави. напр. Исаін 1, 2 и дад. 2, 5 и дал. 4 др. Іерем. 1. 15 и дав. 2, 4 и дал. и др.) Благодаря плёну Іуден (или, точнёе, лукиая часть ихъ) живо сознали, что прежнее ихъ невниманіе въ Іегора и Его завону было единственною причиною тёхъ великихъ бёдствій, нотория постигли ихъ (срав. 1 Езд. 5, 12; 9, 7; Неон. 1, 6-11; 9, 20-50. Зб;

•••

фарисей, который шель по слёдань Гилела" (см. у Делича въ его бромрри "Lesus und Hillel," S. 7. Erlang. 1867). Между тёмь наобороть Теолонусь и сторонники его вийнія утверждають: вовсе нёть! Інсусь и апостолы получили свое воспитаніе и научились толковать Писаніе извёстнымь способомь не у палестинскихь равинновь, а въ Египтё у сераневтовь и Филона, потому что и въ ученія и въ способахь объясневаія Шисанія им находних инсто изразительно сходеато между новозавётными и іудее-засисандрійскими инстератительно сходеато между новозавётными и іудее-засисандрійскими инстератительно сходеато между новозавётными и іудее-засисандрійскими инстератительно сходеато между новозавётными и іудее-засисандрійскими инстернити. См. намр. Теолонуса илт. соч. стр. 55 и дал. 68 и дал. и др. Горибрени тит. соч. стр. ХХХVІ и дал. 1, 58. 207. 296 и дал. 307 и дал. 386 и дал. 459 и дал.; 2, 08 и дал. 128. 131. 136 и дал. 138 и дал. и др. Зинфрина цит. соч. отр. 808-800 и др.

1

<sup>9)</sup> При этома им именно разумбень то іудейсное толкованіе, са его характероть человниескало, о ногоромы им говорним во вступления. Согласно этому совершенно иное дбло-отношеніе новдибшища по происхожденію каноническихи книгь Ветхаго Завёта на болёв рациних канонических не книгань, кака разалененіе содержанія послёднихь. Разсмотрівціє таковаго отношенія не влюдича ва болёв содержанія сл'ядованія. Крома того считаема нужныма банереда оговориться, что пода толкованіема им разумбена изъясненіе собственкаго синсла толкуемато.

13, 18; Есо. 4, 17 греч. доб. Іуд. 9, 2 и дал. Апов. Вар. 77, 3-5; 79, 1-2 и др.) и что затёмъ возвращение ихъ изъ плёна было слёд-«твіень не заслугь вхъ, а милости Ісговы и Его любви въ Своему **избрани**ону народу (срав. 1 Езд. 9. 8-9. 13; Неем. 9, 31 сн. также Апов. Вар. гл. 68 съ 75 н др.). "Царн наши, киязъя наши, священники наши и отцы нами", исповъдуеть напримъръ передъ Богомъ оть лица всого Изранля одинъ изъ его важивищихъ послёплённыхъ руководителей, священникъ Евдра, «не исполняли закона Твоего и не вникали заповёдний Твониь в напоминаніямъ Твониъ, которыми Ти напоминаль имъ. И въ царстве своемъ, при великомъ добре Твоекъ, которое Ты давалъ имъ, и на общирной и тучной землъ, которую Ты отдёлиль имъ, они не служили Тебе и не обращались оть злыхъ дель своихъ. И воть им пине рабы; на той земле, которую Ты даль отцамь нашимь, чтобы нитаться ся плодами и ся дебронь, роть им рабствуемь. И произведения свои она во иножествъ приноснть для нарей, которымъ Ты покорилъ насъ за грёхи наши. И тэлами наними и скотомъ нашимъ они владвють по своему прояваолу, и ны въ великомъ ствененія». (Неси. 9, 34--37). «Мы раби, но и въ ребстве нашенъ не оставнать насъ Богъ нашъ. И склонить Онъ въ намъ инлость царой Порендевихъ, чтобы они дали намъ ожнть, воздвигнуть донь Бога нашего и возстановить его язъ развадина его. Ти, Боже наша, пощадиль насъ не по мара беззаконія намето и даль намъ такое избавленіе». (1 Езд. 9, 9. 13). На ряду съ этикъ въ Гуденхъ слежилось и екрънло убъждение въ неизмъриконъ величи Ісгови Вога Изранлева по сравнению съ инчтожными вделами язычинковъ (Срав. Неем. 1, 5; 9, 6 и дал. Сир. 36, 2 и дальн. Есе. 4, 17 гр. доб. 10, 8 гр. доб. Тов. 13, 3 и дал. Туд. 16, 2. 18: 8, 18 и дал. 2 Ман. 1, 25 и дал Посл.; Іер. Вар. 3, 96; Дан. 14 гр. добарл). Все это побуждало возвратившихся изъ плёна Іудесвъ снова, со всею ревностию обратиться къ Геговъ и Его закону, авчертанному рукою Монсел, улоненному и раскрытому въ писаніякъ пророкойъ и агіографахэ. Прежде всего ревнесть ихъ обратилась из поздгановлоние рабрушеннато и оскверненнаго язычниками крана ісрусалниснаго и самаго Ісрусалина. Они не только охотно жертнують на это дёло свои средства (1 Езд. 2, 68-69), но и сами усиленно трудятся надъ весстановлениеми Герусалина и храна, оду**мевленные** религіозною ревностію (Срав. 1 Езд. 1, 5; 3, 8 и дал. Неся. 2, 17 и дал.; гл. 3 и др.). Въ связи съ этичъ исполнение реанріозныхъ обязанностей, предписываемыхъ въ законѣ Монсеевомъ, является теперь насущною потребностію каждаго истиннаго Изранльтянина. «Когда наступилъ седмой мѣсяцъ (въ нервый годъ возвращенія Іудеевъ изъ плана, послёдевавшаго согласно указу Кира) и сыны Изравлевы уже были въ городахъ, тогда собрался народъ, какъ

6\*

одниъ человъкъ, въ Іерусалимъ. И всталъ Інсусъ, смиъ Іоседековъ, и братья его, священники, и Заровавель, сынъ Салаейния, и братья его: и соорудили они жертвенникъ Богу Изранлеву, чтобы возносить на немъ всесожженія, какъ написано въ законъ Монсея, человъка Божія. И поставния жертвенникъ на основанія его, и сталя возносить на немъ всесожжения Господу, всесожжения утренния и вечернія <sup>3</sup>). И совернили праздникъ кущей, какъ предписане, съ ежедневнымъ всесожжениемъ въ опредёленномъ числё, по уставу каждаго дня (Лев. 23, 34-43). И послё того совершали всесожаение постоянное, и въ новомъсячія, и во всъ прездники, посвященные Господу. и добровольное приношение Господу оть всякаго усердствующаго. Съ перваго же дия седиаго ивсяца начали возносить всесожжения Господу". (1 Езд. 3, 1-3. 4 - 6) 4). "Когда наступниъ седной ивсяцъ (въ годъ втораго возвращения Іудеевъ изъ плёна при Артарксерисѣ Лонгимана) и сыны Изранлевы жили по городамъ своимъ, тогда собрался весь народъ, какъ одниъ человъкъ, на площадь, которая передъ Водяными воротами (въ Герусалний), и сказали книжнику Ездрі, чтобы онъ принесъ книгу закона Монссева, который зановёдаль Господь Изранию. И принесь священникь Ездра законь предъ собрание мужчниъ и женщинъ и всёхъ, которые могли цонимать, въ первый день седмаго мёсяца; и читалъ изъ него на площади, которая предъ Водяными воротами, отъ разсвёта до полудия, предъ мужчинами и женщинами, и всёми, которые могли понимать; и уши всего народа были приклонены въ книге закона. И когда онъ отврыль ее, весь народъ всталь. И благословнаь Ездра Госнода, Вога великаго. И весь народъ отвъчалъ: аминь, аминь, неднимая вверхъ руки свон, - и покланялись и повергались предъ Господожъ лиценъ до зекли. Весь народъ плакалъ, слушая слова закона. И читали изъ книги закона Божія каждый день; отъ перваго дня до послёдняго дня. И праздновали правдникь (кущей) семь дней, а въ осмой день нонразднотво но уставу". (Неем. 8, 1-3. 5-6. 9. 18; срав. съ этниъ 2 Евд. 9, 38 и дал. и сн. Втор. 31, 10-18). Религіозная ревность въ народѣ быда такъ велика, что историяъ того времени замёчаеть: «оть дней Інсуса сына Навина, до этого дня (указаніе на время сейчась описаннаго презднества). не ділали такъ сыны Изранлевы. Радость была веська великая» (Неек. 8, 17).

сини пэрандеви. Гадоств ония всевая всянаять (пося. с, тт). Вийстй съ тёмъ Іуден все болёе и болёе убёжданись въ необходнмости отрёшиться отъ всего иноземнаго, привязаниесть въ которому отвлекала ихъ отъ Ісгови и была причнеою ихъ глубонаго надения

<sup>4</sup>) Cpas. Heen. 8, 14-18; cpas. также 9, 1 в дал. 10, 28 в дал. 19, 27 в дал.; 18, 1 в дал.; 1 Езд. 10 гл.; 2 Езд. 9, 10 в дад. ст. 88 в дал. в др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) CH. Hcx. 29, 88-42.

(Вар. 1, 22; 2, 1 и дал. срав. Неси. 13, 28-30; 10, 1-31 и др.),сосредоточиться, замкнуться въ себъ, въ исполнении своихъ ближайнихъ обязанностей, налагаемыхъ на нихъ ихъ національнымъ призваніемъ: быть народомъ сеятымь (Лев. 19, 2 н пар.), свободнымъ отъ всего оскверняющаго (Лев. 19, 4 и дал.) и на оборотъ посвящающимъ себя только Богу и Его закону, исполняя послёдній во всей точности (Лев. 19, 8 и дальн.). Другимъ слёдствіемъ вавилонскаго плёна для Іудеевъ была довольно значительная и постепенно все болѣе и болѣе усиливавшаяся утрата живаго употребленія, а слёдовательно и разумёнія того древне-еврайскаго языка, на которомъ наинсаны священныя вниги ихъ. Въ течении семидесяти лётъ плена живи и обращаясь съ Халдеями, говорившими арамейскимъ нарёчіень в), Іуден невольно забывали свой родной, древне-еврейскій азыкъ, усвояя вийсто него нарвчіе арамейское, которое, хотя н сродно съ еврейскимъ по корню, однакоже разнится отъ него во иногихъ отношеніяхъ 6). Самымъ нагляднымъ доказательствомъ помянутой утраты служить то, что въ священныхъ внигахъ еврейскихъ, нашисанныхъ во время или послё плёна являются цёлые отдёлы напиcanhume no apamencen (aramith, 1 Esg. 4, 8), sakobu: lepen. 10, 11; Дан. 2, 4-7; съ 28; 1 Евд. 4, 8-6, 18; 7, 12-26. Конечно этниъ ии по говорниъ, что древно-оврейскій языкъ вскорб же послё плёна совсёмъ вытёсненъ былъ арамейскимъ, и въ это время не былъ въ анвоиъ употребления 7). Мы не забываемъ, что не всё же Іуден были въ найну вавилонскомъ и что древне-еврейскій языкъ во все дохристіанское и христіанское время не переставалъ быть достояпісиъ образованныхъ и ученыхъ Іудеевъ <sup>8</sup>). Мы хотикъ сказать тольно то, что вавилонскій плінь сильно вліяль на изміненіе древнееврейскаго языка въ его живоиъ, народномъ употребления въ пользу арамейскаго парёчія, которое впослёдствія (со времени сирійскаго владычества) мало по малу и совсёмъ вытёснило изъ народнаго употребленія тоть язывь 9).

6) Срав. нитованныя сейчась послёдованія ученихь.

7) Пожануй можно вийотё съ Касселено даже сказать, что во весь нослёнлённый періодь до промень Маккарейскихь "язивень іудейскаго народа биль спрейскій, консчво уже лишенный своей перионачальной чистоти в сизманный съ добавленіяни нов арамейскаго или нав персидскаго". Lehrbuch der Iudischen Geschichte und Literatur, S. 23. Leipzig, 1879.

<sup>8</sup>) Сильнійшень доказательствонь посл'ядняго служать труди назоретовь во отноменія въ подливному тексту Виблів Воткаго Завіта. Срав. также сказавное при обозрівнія источниковь для сужденія объ іздейскомъ толвоканія.

9) Opas. Dopcma, uur. cov. crp. 11; Bohl's Forschungen nach einer Volks-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cpas. I. Fürst "Lehrgebäude der aramäischen Idiome" etc. 8.2 ff. Leipzig, 1885. I. G. Muller's, Die Semiten in ihrem Verhältnisse zu Chamiten und laphetiten, S. 21-82. 62-170. Getha, 1872 m gp.

Оба эти слёдствія нлёна, въ свою очередь, не остались безть дальныйшихь результатовь. И именно, результатовъ перваго былото, что вся духовная дёятельность послёндённого Іудоя направилась на закот Ісгови, на поученіе въ немъ и исполненіе сго (срав. Неем. 8 гл.) <sup>10</sup>). Это направление обнаружилось уже при нервоиъ возвращенія назь плёна (1 Езд. 3, 2. 4), а при Ездрё и Нермін одо еще болье усиднось (Неек. 8 гл.). Сань Ездра явлается и лучшимъ представителема и сильнайника двигателена этого направления. "Онъбыль книжникъ, средущій въ закона Монссономъ, воторый даль Господь, Богъ Израндевъ (1 Езд. 7, 6, срав. 2 Езд. 8, 3). Онъ расположить сордно свое въ тому, чтобы изучать ваконъ Господень и исполнять его, и учить въ Израний закону и правде (1 Езд. 7, 10; срав. ст. 11. 12. 21: 2 Еед. 8, 7. 8. 9). Но онъ не быль единственнымъ. представителения этого напревления. Уже нри немь и рядонъ съ нимъявляются среди народа учителями завена и другія лица (Неси. 8, 7-9; срав. 2 Езд. 9, 48-49). Не напрасно тапже іудейское преданю считаеть его основателень обществе нужев Великов Сниарогя, 11) однинь нах правиль которой было "возводить ограду вохругъ-Sanona 12), T e. Roon's noeloxpanesis noclatero ort propressis B5ного стороннихь элементовь, заботиться о срхранении текстя его въ чисточь, цалости и неневрежденности, обставлять его исполнение наддеканнин, соотвърствующими требованіямъ живни правидами, разълонать непонятное въ немь и т. д. Таких образонь номистическое нанравление поддерживалось, развивалось и усиливалось въ послёцаўнному іудейству, затёнда собою всё другія проявленія духовной двательности. Книга премудрости Інсуса сына Сирахова можду другина послѣплѣнными произведеніями іхдейской письменности служитъ наглядифинных вирежениемы этого направления 13). Второе же слёд-

bibel sur Zeit Iesu, S. 141 н др. Кром'я павна тому же способствоваля еще и прежде совершавшіяся нашествія Ассшріянъ и Вавилонянъ на Палестину. Ср. Думна Die gottesdienstl. Vorträge d. luden, S. 7; Кейля Einleitung in d. A. Test, S. 55. 59 и др.

<sup>30</sup>) "Вся дулееная діяловся індень ва неагіплівное лроки сосредоголімелась на изъясненія, дальнійшень развитія и стражденія закова". *Keil*, Kommentar über die Bücher der Makinbäer, S. 5. Leipzig, 1975.

<sup>11</sup>) Объ этонъ учреждени нами брдеть спазало за своени изеть. Волбе подробния свъдънія объ Бодръ и сво дългольноски ва этонь оннонення свобщаеть лудейское предаліе въ зализанческогъ практала Sanhedrin; срав. запис Midrasch rabba. in Num. 8. 8 и др.

<sup>12</sup>) Cu. трактать Минии "Pirke Aboth", 1, 1.

<sup>13</sup>) Въ дараниято изслидовани, ни еще косненся коннетизовато напривленід этой кинти. Характернотипи такие въ разснатриваемонъ отнонения одно переченіе автора Апокалинсков Варуна. Описивай груствое неложеніе Іулосиз въ вліфу вавиленскомъ, енъ говорить: "пророки текерь рочкии, ни вишан изъ земен своей,

ствіе цліна, --изміненіе древне-еврейскаго языка въ живомъ упетребленіп въ пользу арамейскаго, въ связи съ первымъ, вызвало естественную нотребность въ изложения на болёе понятномъ (врамейскомъ) нарфчін писаннаго древне-еврейскимъ языкомъ запона, въ номожования его. "И читали, говорится въ книга Неехін относительно вишенризодениего случая ноучения въ законв при Ездри и его сподраживаль," нев внаги, изъ закона Вожія, внятие, и присоедявля тологовно, и пародъ понямалъ прочетанное 14) (8, 8; срав. ст. 7. 12. 18; 2 Езд. 9, 46. 48). Это изложение, истольование закона нерволачально не виходило за предблы буквальнаго симсла уже по тому одному, что народною потребностью было только-внимать слованъ завона, какъ выражению воли Істовы (Неси. 6, 3). Оно состояло отчасти въ буквальномъ лишь переводѣ, отчасти въ перифразь (тарчуль) 15). Съ этить истолкованиемъ буквальнаго синсля читаемаго соедивялось проствёщее назыдание на основания прочитаннаго и истолнованаго, новымание 14). Таковы зачатии індейскаго толкованія, очеридно пока только бунальнаю, такъ вакъ увъщаніе и назидание состовляють не толкование; а лишь примънение истолкованиего.

Между такъ векора же посла плана вавилонскаго въ указаннымъ обеголтельстванъ присоединились и другія, такъ или иначе способетвовавнія дальнайнему развитію и характерней постановка даля іудейскаго толиованія. Мы разумаенъ а) прекращеніе ряда бого дужвовенныхъ мужей, пророковъ и заману ихъ новими руководителяии ревновавнаго но закона народа; б), возникновеніе новыхъ учреждецій въ среда послапланнаго іудейства, какови: упонянутая вище Вельная синагога, синагоги, какъ изста бегослужебнихъ собра-

Сіонъ исчевъ для насъ, в не осталось у насъ ничего, кромѣ крѣлкаго (Шаддав) в Его Закона". Гл. 85, 8.

<sup>14</sup>) И древніе развини и многіє нов'ящіе учение комментатори въ этомъ именно смисл'я изложенія закона на бол'яе цонятномъ, арамейскомъ нар'ячій, объяснятоть 7-й и 8-й стихи 8-й глави книги Несміи. См. для этого *Keil's*, Commentar zu Nehemia, 8, 7-8, 8. 552 f. Leipzig, 1870.

<sup>15</sup>) Targum oris ri. ragam, apan. targem — перебрасывать, переводать, собственно и значить: переводъ, переложение, -- "translatio sive paraphrasis chaldaica textus hebraici sacri", πο словамъ Буксторфія, Lexicon chaldaicum, talmudicum et rabbinicum etc. pag. 1308. Lipsiae, 1875, ed. Fischeri.

<sup>16</sup>) Что съ толкованіемъ соединялось назиданіе и узѣщаніе, это видно изъ связи содержанія Неен. 8, 8 съ содержаніемъ предшествующихъ и послѣдующихъ стикозъ той же главы, равно какъ и съ содержаніемъ послѣдующихъ главъ той же книги, въ которыхъ указывается на разнообразное примѣненіе постановленій закона Моисеева къ жизни. Срав. Wedell De emendationibus a sopherim in libris sancti V. T. propositis. pag. 30 sq. Vratislaviae, 1869. Также Чтен. въ общ. люб. дух. просв. за 1874 г. Ч. 2, стр. 298 и др. ній, школы и синедріоны, съ Великимъ сниедріономъ во главѣ и в) происхожденіе секть, особенно фарисеевъ и саддукеевъ.

Малахія, современникъ Ездры и Неемін, действовавшій при Артаксеркей Лонгимани, слидовательно въ половини 5-го вика до Рожд. Хр. былъ послёдникъ въ ряду пророковъ, говорившихъ отъ имени Ісговы и по непосредственному откровению отъ Него. Со времени его въ послёплённомъ іудействе не было мужа, который бы носиль ния пророка въ собственномъ симслъ, и духъ пророческий угасъ. Писатель первой Маккавейской книги (во 2 в. до Рожд. Хр.) <sup>17</sup>). изобразивъ несчастную войну Іуды Маккавея съ сирійскимъ полководценъ Вакхидонъ, бывшую около половины 2-го въка говоритъ: "И была великая скорбь въ Израний, какой не бывало съ того дня, какъ не видно стало у нихъ пророка" 18), представляя такимъ образомъ время прекращенія ряда пророковъ въ Изранль, какъ давно прошеднее. Это, Богомъ опредбленное явленіе въ жизни послбилбинаго народа іудейскаго повлекло за собою довыя и также неналоважныя нослёдствія въ отношенін къ интересующему насъ вопросу. И ближе всего, ревность народа по Ісговъ й Его закону требовала, чтобы кто либо замёнялъ собою богодухновенныхъ мужей и пророковъ въ руководствё духовною жезнію его, разъясналь ему волю Божію, быль такных образовъ для него въ качествѣ пророка 19) до времени, пока не придеть Пророкь върный (1 Мак. 14, 41), пророкъ въ собственномъ смыслё (Срав. 1 Мак. 4, 46 и Свр. 36, 16). Такими замёнителями пророковъ и явились теперь лица, уже не считавшіяся бого-Духновенными, такъ называемые соферчиз, -- внижники, знатоки, истолкователи и учители закона, имъвшіе образцомъ своимъ Ездру \*\*) и, подобно ему, также нерёдко облеченные саномъ священства, чёмъ еще болѣе расширялась и возвышалась ихъ руководительная дѣятельность въ народѣ 21). Имя Соферз 22) книжникъ, какъ и соотвѣтствующее ему греческое ураµµатео́с 23), бляже всего означаеть писиа,

18) 9, 27, срав. Дан. 3, 38 гр. доб. Апов. Вар. 85, 3 и др.

19) Пооругус въ общемъ смысяв, какъ изъяснитель воли Божіей, срав. Прорутия и пр. въ Wilkii, Clavis Novi Testamenti philologica, рад 379 и дал. Lipsiae, 1868.

\*) Срав. вишеприведенныя мъста Св. Писанія относительно Ездри.

<sup>\$1</sup>) Cpas. Buxtorfii, Lexicon chald. talm. etc. pag. 68 annnot.

<sup>22</sup>) Еврсйское имя Соферь происходить оть глагода Saphar, значащаго - різать, вырізнивать, чертить, писать, считать, см. Псал. 87 (евр.) 6, Лев. 23, 16 и др. откуда Sepher—писаніе, письмо, хартія, свитокъ, книга (Ис. 34, 4; Іер. 82, 11; Дан. 9, 2 и др.). Sopher—причастная форма того глагода и значить—писецъ, счетчикъ, книжникъ, см. Іез. 9, 2; Есе. 3, 12; Псал. 45 (евр.), 2; 1 Езд. 7, 11; Неем. 8, 1 и др.

<sup>28</sup>) Срав. кромъ сейчасъ призеденнихъ мъстъ еще 2 Езд. 8, 2; Сир. 10, 5; 38, 24; 1 Мак. 7, 12; Ме. 2, 7. 29; 8, 19; 8 и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) О времени происхожденія книги см. въ обозрѣція источниковъ для сужденія объ Іудейскомъ толкованім В. 3.

какъ въ Пс. 44 (евр. 45), 2; Іезек. 9, 2; а затъмъ-каждаго, занимающагося писаньемъ, знавомаго съ писаніями, разъясняющаго (срав. Дан. 9, 2) Св. Писаніе (срав. Ис. 29, 18, Неси. 8, 8 въ конт.) вообще н въ особенности законъ (срав. 1 Езд. 7, 6. 10 и др.). Въ этомъ ниенно симслѣ и должно понимать упоминаемыя въ 1 llap. 2, 55 фамиліи соферимъ и левитовъ, называемыхъ во 2 Пар. 34, 13 прамо соферима <sup>94</sup>). Преннущественно же и чаше всего ния соферь въ послёднемъ смыслё прилагается къ Ездрё (1 Езд. 7, 6. 21 и др. Неси. 8. 1. 4. 9. 13 и др.). На сколько эти соферинъ, законники (уоцихой) 35), истолкователи и учители вакона (уоцододохадог) 36) углублялись въ тайны ото закона (срав. Псал. 118, 18. 95 и др.), они носили название мудрецово \*7). "Мудрыми, говорить Іосифъ Флаоій," у Іудеевъ называются только тв, которые хорошо знають завоны (та уо́щиа) 28) и могутъ истолвовать (е́рилуео́заи) силу священныхъ писаній \*\*). Какъ вожди, руководители наставники, учители народа, софернить получали еще название развинова 30). "Илия Левитъ пишетъ, читаемъ у Буксторфія, что именемъ соферимъ обозначаются мудрецы, которые въ особеннымъ смыслё называются раввинами, наставниками, учителями закона <sup>31</sup>). Чтобы видеть, какое высокое понятіе и вакое широкое значеніе въ отношеніи къ народу соединялось въ послёплённое время съ именемъ этихъ соферниъ, мудрецовъ, для этого достаточно привести нёсколько изреченій изъ древибйшаго памятника іудейской письменности,-книги премудрости І. С. Си-

<sup>24</sup>) Cpas. A. Th. Hartmann's Die enge Verbindung etc. S. 108; Anm. 1; Buxtorfii Lexicon, pag. 69, Annot. m ap.

<sup>55</sup>) Срав. Мо. 22, 35; Луки 10, 25; Тит. 3, 13; Луки 7. 30; 11, 45. 46 и др. У Вилькія (цит. соч. стр. 202) эте слово прямо изъясняется въ значения "толкователя и учителя закона Монсесса".

<sup>26</sup>) Cpas. Луки 5, 17; Діян. 5, 34.

<sup>27</sup>) Chochmin, σοφοί; срав. для этого Сир. 6, 85; Прем. Сол. 6, 26; Мө. 11, 25; Дуки 10, 21 и др. также трактати Мишии: Kilaim, 4, 9; 5, 3. 8; 6, 6, Schebiim, 2, 9; 3, 3; 5, 2 и др.

<sup>38</sup>) Это виражение (τα νόμιμα) по связи рѣчи и по сличения съ нимъ Antiquitt. XIII, 10, 6 обозначаетъ въ настоящемъ случай фарисейския предликания, предание, о которомъ у насъ будетъ рѣчь даньше.

\*) Antiquitt. lib. XX, 11, 9.

<sup>80</sup>) Rab, Rabba, Rabbi, Rabban; о значени и употреблени этихъ названий см. *Вихtorfii* Lexicon, pag. 1076—1078. Въ Новонъ Завътъ название разви неръдко прилагается къ Госноду Інсусу Христу, какъ учителю народа и въ другитъ ликанъ, см. напр. Ме. 26, 25. 49; Мар. 9, 5; 10, 51; 11, 21; 14, 45; Іоан. 1, 38. 49; 8, 2; 4, 31; 3, 26; Ме. 23, 7; срав. ст. 6 и др.

<sup>51</sup>) Lexicon, pag. 768, conf. pag. 69 Annot. Camma Boternars onto Bassasie Rabban, mente novernans-Rabbi E Basoneus eme mente-Rab. Buxtorfii, Lexicon, pag. 1077-1078.

рахова. "Мудрый мужъ, говорить сынъ Сирахевъ, поучаетъ неродъ свой, и плоды знанія его вёрны. Мудрый мужъ будетъ изобиловать благословеніемъ, и всё видящіе его будуть называть его бдаженнымъ. Мудрый пріобрътаетъ довъріе у народа, и ими его будетъ жить во вёкъ" (37, 26. 27. 29). Благодаря относительной свободё, которою пользовались послёплённые Іуден во все время персидскаго (533-332 до Р. Хр.), а частию и греческаго (332-167) владычества надъ Палестиною, соферимъ почти неограниченно господствовали надъ неродомъ, вполнѣ положившимся на ихъ бдительность и благоразуміе. И въ чести ихъ нужно сказать, что они дъйствительно всъ усилія свои устремляли во благу народа, вакъ бы одностороние ни понимала они это благо, и только поздибе, съ эпохи Маккавеевъ, въ заботё объ общемъ благё у нихъ начали примёшиваться личные. самолюбивые и властолюбивые интересы, раздёленіе ихъ самихъ на партія и пр. Многіе изъ нихъ, согласно Сир. 37, 29, увёковёчили свои имена въ цамяти народа; ихъ мибнія съ благоговбніемъ передавались потоиству и затёмъ занесены были, какъ имѣющія безусловный авторитеть, въ лѣтописн іудейскихъ преданій (Талмудъ, Мидрашъ). Таковы: Симонз или Симсонз праведный, осмой въ ряду первосвященниковъ послѣ Інсуса сына Іоседекова 33) (1 Езд. 3, 2 и дал. 8 и дал. и др.), бывшій предстоятелень Іерусалинскаго Храна съ 310-го по 291-й годъ до Р. Хр. и считаемый въ числё послёднихъ мужей Великой Синагоги 33). Онъ высоко превозносится въ внигѣ Премудрости Інсуса сына Сирахова за свои доблести и дѣйствія, направленныя во благу Іуден (гл. 50, 1-26). Таковъ самъ писатель книги Премудрости, Іисусь сынь Сираховь, Іерусалимлянинь изливший въ этой книгъ мудрость отъ сердиа своего (50, 29), котораго ния нерёдко норторяется въ Талиуда въ ряду уважаемыхъ ниенъ носконциять соферень 34) и вотерый быль современныхомь Снисна Праведнаго. Таковы далье: Антизона из Сохо, ученика и пресинивъ Симона въ звании народнаго учителя, Іосе бенз Іоезерз и Іосе бенъ Іохананъ, Ісюшуа бенъ Перахіа в Нитай изъ Арбелы, Іспуда

<sup>33</sup>) О софоряна — напосредственных продолжателях дала Елдри на отношения къ руководству духовною жизнію народа нало извастно, безъ сопранія, отъ того, что они группировались около личностей первосвященниковь въ орстава дерятоква и сращенства, съ чанъ и соединялает прима облащиность этого руноведства, согласно изреченію носладиняло процока Божія; уста сизнаснична должин хранить ендиніс, и закона инщить отв усих ене: поридика укого оръ систимить Госнода. Сасасова (Мал. 2, 7).

<sup>33</sup>) См. Pirke Aboth, 1, 2. О времени жиени его срав. сказавное при обозрёнів некановических кингъ, дань ноточинковъ для сукленія объ іудейскомъ толкованія.

34) Цетаты См. у Цуниа, въ цет. соч. стр. 100 и дальн.

бень Таббай и Симонь бень Шетань, Шемаія и Абталіонь, Гиллель и Шамман, Гамалінль и ин. др., пресиственно-учившіє въ народъ во екончания ряда мужей Великой Синатеги 35). Всё эти соферииъ поддерживали и развивали номистическое направление, принятое при Ездрё и заповёданное словами послёдняго пророка-современника Ездры, сказанными отъ ниени Ісгоды; помните законъ Монсен, раба моего, который Я заповёдаль ему на Херивё для всего Израндя, равно какъ и правила и уставы (Мал. 4, 4). Объ этомъ, кронт книги Премудрости Інсуса сина Сирахова, свидительствують между прочниъ и сохранившіяся въ іудейсконъ преданія нивнія развиновъ. Такъ Симону праведному принисывается наречение: "міоъ зиждется на трехъ основахъ: на законъ, богослужение в благотворительности" 36). Шамман говориль: "сдёлай изучение закона главнымь занатиемь" 37) и т. д. Но какъ и съ помощію вакихъ средствъ ени поддерживали н развивали это, въ сущности доброе направление, согласное съ стреиленіями и самого отрезвленнаго илёненъ народа?

Пренде всего, съ прекращеніенъ ряда богодухновенныхъ мужей, прорововъ единотенными и исключительнымъ рукогодствонь для соферямъ съ изъ дъятельности была писанный заполь Монссегь и казъ дополненіе и дименийщее раскрытие сво-естальныя писания богодухноеснимхэ мужей. Вотъ основание, на которомъ должна была опираться ихъ дъятельность въ народъ. Поэтому первою ихъ ебязаниестию, нервимъ и бликайшниъ вреднетонъ заботъ ихъ и должно было бытъ-собрание всёхъ этихъ священимхъ книгъ въ одниъ епредёленный ванонъ, съ утверждениезъ односбразия въ тенста ихъ <sup>16</sup>). Затъ́иъ уже, ниѣя въ виду этотъ священный кодоцсъ, посятиление сеферинъ могли прочибе установить свой авторитеть и во всёхъ тёхъ случаяхъ, гдъ требовалеть зъ епредё инъ д'ятольность, а вженно: въ богослужебныхъ народныхъ собранияхъ (поздите, въ свидоганъ), въ судебникъ рѣненияхъ (поздите, въ синедронахъ), въ дълъ воспитания иследаго

<sup>35</sup>) CM. Pirke Aboth, cap. I sq. Cpas. 660 scix: ux, sponi scropin lygefictsa, s. "Dorsche Haddoroth oder Entwickelungsgeschichte des mosaischen Rifuslgesetzes von den ältesten Zeiten bis mach der Erscheisung des Talmade von M. Oreisenach SS. 152-232. Frankfurt am Main, 1840.

<sup>38</sup>) Собраніе свящ. книгь 25 опреділенный канонь не безь еспотанія праниснзаетоя Піздуї и Несмін съ ихъ спедвижриками. Сн. 9 Ман. 9, 18; срав. М. Филарета "Начертаніе церновно-библейской истеріи", стр. 568. А утвержденіе однообразія въ текств ихъ било плодонъ многеевсению усллій соферниз----наворетовь зъ дохристіанское и христіанское время. Для этого мбжду прочних срав. отатью *Н. А. Елеонскано:* "Очеркъ исторія подлиннаго везхевавітного текста" въ Чт. въ об. дюб. д. просв. за 1878 г. н др.

<sup>\*)</sup> Pirke Aboth, 1, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ibidem, 1, 15; conf. item 2, 12; 2, 14 H Hp.

поколёнія (позднёе, въ школахъ) и пр. Во всемъ этомъ починъ принадлежитъ Ездрё и его сподвижникамъ и непосредственнымъ, ближайшимъ преемникамъ, продолжателямъ его дёла, такъ называемымъ мужамъ Великой Синагоги.

Великая Синаюла 39) была свободнымъ собраніемъ знаменнтъйшихъ соферниъ, ниввшихъ главною и самою общею задачею своеюсохранение, послѣ пророковъ, въ чистотѣ отечественной религии и священныхъ внигъ въ послёплённомъ іудействё, и процвётавшихъ въ теченія двухъ слишкомъ вёковъ послё возвращенія Іудеевъ изъ плъна вавилонскаго <sup>40</sup>). Въ одномъ изъ древнъйшихъ трактатовъ Мишны, въ Pirke Aboth им читаемъ, что мужи Великой Синагоги провозгласили три основныхъ правила: будьте неторопливы на судъ. пріобрѣтайте много учениковъ и возведите ограду вокругъ закона <sup>41</sup>). Сообразно этому, въ частности, задача дѣятельностя мужей Великой Синагоги, въ отношения въ послёдующему развитию іудейства, представляется въ троякомъ видѣ: а) они были истолкователями, учителямн закона въ общирномъ кругу народныхъ богослужебныхъ собраній, ограждая этоть законь оть вторженія въ него всего иноземнаго, языческаго 42). Съ этой стороны они действоваля, какъ принадлежавшие большею частію въ священству и левитству, согласно требованію, выраженному въ вышеправеденныхъ словахъ Малахін 2, 7, и ихъ дѣательность въ этонъ отношенін послужила образцонъ для позднёе установившагося порядка богослуженія въ сниагогахъ народныхъ; б) они были учителями закона въ тёснёйшемъ смыслё икольныхъ законоучителей (усцодіда́охадог). При этонъ также нивла мёсто и вретическая обработка священнаго текста, а равно конечно и толкование его, провъряеныя мивніями знаменитвишихъ софернить прежняго времени, каковыя мивнія также сохранялись и въ свою очередь дёлались преднетонъ наученія. Этниъ положено было основаніе дальнівшему развятію школьнаго пренодаванія, главнъйшимъ предметомъ котораго была Библія (и преданіе) 43). Наконецъ в) знаменитѣйшіе изъ нихъ были авторитетными

<sup>20</sup>) Chemessth haggedolah, v. Pirke Aboth, 1, 1; Talm. babyl. tract. Berachoth, fol. 17, 1 x gp.

<sup>40</sup>) Cn. UBCLÅGOBARIG O HER, & PABHO H PASCOPS B3744,005 B5 GOLLSY H GPOTHES ER HCTOPHTECKOR ABRCTEHTELSHOCTH B5 UHTOB. COT. *Fapmmana*, Die enge Verbindung etc. S. 120-152; B5 Vierteljahrsschrift von *Heidenheim*, B. V-VIII, S. 286-300; *Cassels* cit. W. S. 21-23 H gp.

41) Pirke Aboth, 1, 1.

<sup>43</sup>) Это вторжение биле весьма возножно ври тогдашвихъ политическихъ условіяхъ мизии Іудеевъ. Такой смислъ исжду вречниъ имбетъ правило: "возведите ограду векругъ закона". Другой смислъ его тотъ, чтоби сохранять библейский тексть отъ повреждения, отъ перетолнования и под. срав. Aboth, 3, 13: "Мазора служитъ оградов вокругъ закона".

43) Эта сторона двательности мужей Великой Синагоги соотвётствуеть второму

рёшителями судебныхъ дёлъ, судіями среди народа, въ каковомъ отношеніи Великая Синагога послужила образцомъ для синедріоновъ, во главё которыхъ былъ Великій Синедріонъ <sup>44</sup>). Съ прекращеніемъ ряда мужей Великой Синагоги не прекратилась руководительная въ томъ же направленіи діятельность посліплійнныхъ софернить среди народа. Поприщемъ ихъ діятельности стали теперь синагоги, школы и синедріоны.

Синкона 43), по опредёлению Буксторбія 46), есть "донъ собранія, въ которонъ Іуден схедятся для нолитвъ в богослужения". Частнъе, синагогальныя собранія состояли "въ молитвъ, чтенів библейскихъ отрывковъ изъ закона и пророковъ, а въ извёстные праздники и изъ агіографовъ; при этонъ прочитанное переводилось на народный языкъ и излагалось для назиданія народа въ вольныхъ перифразахъ (въ проповъдяхъ); затёмъ собраніе распускалось, напутствуеное Аароновымъ благословеніемъ (Числ. 6, 23 и др.)" 47). Таковой порядокъ синагогальнаго богослуженія несонивнию существовалъ задолго до Рождества Христова. Неложнымъ свидътеленъ этого служитъ Св. Аностолъ Павелъ, который въ одной изъ рачей своихъ говоритъ: Моисей оть родого дрезнихъ по есимъ градомъ пропотдающія его имать съ сонинцияхъ (съ так согаующис), на еся субботы чиомый (Двян. 15, 21) 48). Главнымъ лицемъ въ синагогъ, главнынъ представителемъ общенна бытъ начальникъ синагога.

изъ виженримеденныть правиль: "приобрётайте наобо ученивоть." Не очезидно, что и правило: "коскодите ограду кокругь занона" инъко значение ек этой оторени. Дучие сказать, соотистотренно общену ненистическому направлению, это послёднее правило било центральника нужктомъ всей дёлтельности соферних.

<sup>44</sup>) Въ этонъ вираналоса осуществление нерваго изъ правила: "будъте неторонлизи на судъ." Но и судъ вось основналом также на закоий Менссевенъ, какъ узидинъ это далбе.

<sup>45</sup>) Beit habenesst, возауму/-собраніе, см. трантати Минин: Thermanoth 11, 10 Becharim 1, 4 и др. Срав. Пеан. Солон. 10, 8; Мо. 4, 29;6, 2. 5; 10, 17; 12, 9 и др.; Мар. 1, 25. 29. 89; 8, 1 и др.; Јуни 4, 15. 16 и др. Іоан. 6, 59; 16, 99; Дбян. 9, 2. 90; 18, 5 и др. *Гос.* Антіquitt. XIX, 6, 8; De belle Ind. II, 14, 4. 5 и др. *Philonis*, Quod omnis probus liber, рад. 679; De vite contemplative, рад. 691 и др. См. е сплаговала ненду прочина Гаримана цит. сеч. стр. 925-876; Шюрера цит. соч. стр. 466-475 и др. Ва нашей интература статар И. А. Плиницкаю: "Состояніе богослуженія ва рода человаческома преда привествіема. Госнода нашего Інсуса Христа, ва "Душенол. Чт." за 1879 г. ч. 2. стр. 818-844.

46) Lexicon, pag. 537.

<sup>47</sup>) Leuas, Buda. Apxeos. no nepes. npu Ries. Ayx. Au. crp. 548-549.

<sup>43</sup>) Относительно же ттенія изъ пророковъ срав. Луки 4, 16 и дал. Срав. также Діян. 13, 15; *Филона*, De vita contemplativa, рад. 691 и др. Срав. также произ више цитованнихъ изследованій, еще статью *Фолма*: "Untersuchungen über die Anfänge des Gottesdienstes etc. въ Theologische Studien und Kritiken, 1872, S. 9 ff.

19) Rosch hakeneseth, Joma 7, 1, Sota, 7, 7. 8 I Rp.

синаюнь <sup>10</sup>). Онъ вирочень быль толью перениь менду разним членами коллегіума старійнных, которыха облавлностію, вийсті съ архисьнагогомь, было не только содержать поніценіе синагоги, не и ивбирать тіхъ, которие бы чатали или утили въ синагогі, исцигніваль ріхи говорничкъ и наблюдать, чтоби все ведено было принчно и сообразно установленному предками общаю <sup>14</sup>). Произ того въ синагогі еще быль слуга <sup>53</sup>), обязанностію котораго между протимы было-подавать книгу для рядоваго чтенія Писинія и принично и ебратно (срав. Луви 4, 17. 20). Для тановаго чтеція вое Шисаніе било разділено на *паропин* отділи для чтенія ноз законь и задівари отділенія для чтенія ноз законь <sup>14</sup>). Норадовъ совершенія богослуженія биль одинь во всіль синагогаль, истались общиць <sup>14</sup>).

Шкоми <sup>10</sup>), нолная организація которыка совершилась поддже синагогь, преслёдовали туже въ сущности цёль, кань и эти паслёдиія, только иніма путемъ. Главнымъ предметомъ неученія ва песлёплённыхъ школахъ, какъ замъчено выже, быль тотъ же эконъ или вообще-и Писаніе. <sup>40</sup>) Заповёданное Госводомъ Інсусу Навелу по смерти Менсен: *такотельно храни и исполняй сесь законъ*, канорый завъщаль тебъ Менсей, рабо лей; неукленняся онь нею ти на

50) Cpas. Maps. 5, 35. 36. 38.

51) Wilkii, Ciavis N. T. pag. 51

<sup>12</sup>) Chutan; exeptines; cz. Ipry 4, 20; Refas Buts. Apaces. eng. 191-192. Schwer's, Neutestinnentliche Seitymshishte, S. 471 z. p.

5) Оран. Мир. 12, 200 на сої байно и Виланія на это нісної Ран. (ad. vac. байос), рад. 66.; также Діян. 6, 32: Переодії и Мейера на это нісної 11, 2: су. Шлядара. также Миниц траки. Мадійк, 8, 4 ка. 4. 42 и пр. Дрернійние чиній било боліе свобале, них что напр. нев Паницинію ва Палентиск прочикуванось на 3-31/2 года, въ Вавилон'я же въ 1 годъ. Срав. Keil's Einl. in d. A. Т. S. 640. 541; обо не Вибл. Археол. спр. 5501 "Ист. нісорафонт вт збласорни прідадинни читали по одной наб. Археол. спр. 5501 "Ист. нісорафонт вт збласорни прідадинни читали по одной наб. У негиплоть посл'ї числія парамей, именна: Пісці сбласій на праздника Паски, Руские на Патьдесялини, Плана Береціи и 5. 44 день Авла (бола)въ день сожновни храна, Нікіневіасть-на празденна Бущей в Есенрь-ва праздника Парана. 4 Кона. Кара. Арх. стр. 500 прим. 2.

4) О распространенности якватоти ясное тапаберинское дають полозавётным Священныя Писанія; ока напр. о синатопить налестнискихъ №. 4, 28; Мар. 1, 69; Луки 4, 15. 44-и пи. др.; вий Пилестнии Діан. 9, 3. 20; 18, 5: ст. 14. 43; 14, 1; 17, 17; 18, 4. 7 и др. Срав. Ошлова, Qued ошція probus liber, рад. 679,—In Flaccum, рад. 752.

5) Beith hammededsch BAH Bet hummidresch. Cpar. Mannen tpattarn: Demai, 7, 5; Therumsch IV, 10; Schabbath 16, 1 H Ap. Busterf. Leukon, pag. 298. O Hassanin Jeschiwah-sachanie, TARME spejarasmont I.5 MKORANS, CH. Fapmana HUT. COT. CTP. 887; HToppa HHT. COT. STP. 464-466 H Ap.

<sup>55</sup>) Срав. А. *Фимерена* "Происхондение вниги Іова" въ Трудахъ Кіев. Д. Акад. за 1872, т. 1, стр. 578. Срав. Шнорера илт. соч. стр. 468 и др.

21

право ни налько, дабы поступать благоразумно во вспхъ предпріятіяхъ теонхъ. Ла не отходить сія книга закона оть усть теонхь; но почновил въ ней день я ночь, дабы въ точности исполнять все, что оз ной написано (І. Нав. 1, 7-8) было руководительнымъ началомъ восниталія встковаватнаго іудейства восбще и послапланнаго въ частности. Св. Пророкъ и Царь Давидъ называетъ блаженнымъ мужа, котораго воля во законь Господнема и который во законь его поучается 57) день и нощь (Псал. 1, 2). Позднве о благочестивой Сусанню говорится, что "родители ся научили дочь по закону Моиссеву" (Дан. 13, 3). Премудрый сынъ Сираховъ говорить: "источнивъ премудрости-слово Бога Всевышняго и шествіе ся-вѣчныя заповѣди" (1, 5). Св. Апостолъ Павель пишеть въ обращенному изъ Іудеевъ ученику своему Тимовею: яко изъ млада 28) священная писанія умпечин (обас, знаешъ) (2 Тим. 3, 15)., Всёмъ Гудеямъ, говорить Іосифъ - Фласии, (59) въ самомъ раннемъ возрасть внушается и вкореняется, чтобы почитать Писанія за неложное божественное ученіе и чтобы прильпляться къ нимъ. Доказательствомъ же того, какъ и въ дъйствительности Писаніе было душою воспитанія послёплённыхъ Іудеевь, служать многіє примёры изъ неканонической, апокрифической и талмудической литературы, гда часто молитва или рачь выражается почти буквально словами Писанія, безъ всякой цитаціи ихъ 👀. Тоже замвчается неръдко и въ ръчи новозавътныхъ священныхъ инсателей, для чего достаточно указать на одинь Апокалицсись Св. Іоанна Богослова. Кромѣ Писанія и въ связи съ нимъ предметомъ школьнаго изучения было также и предание стариевъ, соферимъ, особенно знаменитъйшихъ. Въ Pirke Aboth 5, 21 излагается мнъніе равви Іуды бень Тема, который училь: "пятилѣтнему пора изучать Св. Писаніе (Mikra), десятилѣтнему Мишну, а пятнадцатилѣтній долженъ уже начать Гемару". Изучение Писания (и предания) въ школахъ, въ отличіе отъ синагогальнаго преподаванія его, слѣдовавшаго болѣе акроаматическому методу (срав. Ме. 9, 35; Луки 4, 16 и дал. и Дѣян. 13, 15 и дал.), имѣло характеръ оживленнаго диспута, съ возраженіями и опроверженіями, вопросами и отвѣтами, положеніями и доказательствами (срав. Луки 2, 46-47; срав. также 1 Кор. 1 20; Деян. 23, 29; 26, 3; Тит. 3, 9; 2 Тим. 2, 14; ст. 16. 23 и др.). Смыслъ того или другаго мѣста Писанія подвергался критическому изслѣдо-

<sup>57</sup>) Какъ въ І. Нав. 1, 8, такъ и здёсь употреблемъ для сего однать и тотъ де глаголъ—*Chagah*—размынилать, фоусалься, обдумивать.

№) 'Ал' βρήψεις, --ис обсасиение св. І. Златоустаю (по 2 Тин. 8, 15)-поть праго возраста", наз дводтая.

59) Протнить Aniona, 1, 8.

60) Cpas. Haup. Iyanes, 16, 18 w gaz. Ece. 4, 17 pp. god.; Tos. 18. 14, 4-9 w gp.

ванию, подтверждаемъ былъ мнёніями и объясненіями знаменитёйшихъ соферниъ; равнымъ образомъ и тъ или другія положенія преданія, мнёнія тёхъ или другихъ соферинъ, при вритическонъ разборѣ и разсмотрѣніи ихъ, получали свое сравнитежьное достоинство отъ болве или менве искусиаго обоснования, подтверждения иль Писаниемъ 61) При этомъ общиновенно глава шиолы, съ титуломъ расси сидвлъ на учительскомъ стулв 62), рядомъ съ нимъ и ближе въ нему на свланшахъ сидбли также учители, —книжники (срав. Луки 2, 46), TAR'S HASHBACKHE chaberim 63) T. C. COTOBADHINH YUHTERS, -64) H HAконецъ предъ нижи на полу располагались ученики,-talmidim или ketonim 65). Преподавание начиналось со стороны самого равви предложениемъ какого либо стиха изъ Св. Писанія (прекнущественно-Торы) или тезиса, затёмъ онъ выслушивалъ возраженія своихъ сотоварищей, вопросы учениковъ и отвёчаль на нихъ, при чемъ, для докавательства, пользовался сравненіень библейскихь месть, различныхъ мивній прежнихъ или современныхъ соферниъ; образъ рвчи его нервако быль приточнымъ, иноскезательнымъ. Послв болве или менье продолжительнаго диспутированія, принималось ранюніе, со-ISDERHIS KOTODAFO, CHOTDE HO DOLY TOBECS, OTHOCHJOCK B5 OGISCTH религія вли правственности и под. Впроченъ, при разногласіи межлу мудрецани-учителяни, бывало и нёсволько различнихъ рённеній 44). Въ въкъ Апостольскій 67), а особенно со 2-го в. но Р. Хр. такія шволы, уже вполнё организованныя, существевали ве иногихъ горолахъ, населенныхъ Іудеяни. Особенно знаменитыми были шволы до разрушенія Іерусалима въ самонъ Іерусалима, а носла того въ Ямна, Kecapin, Tubepiagh u gp. 48).

Тоть же законъ Монсеевь быль водевсонь в права, кака пражданскаго, такъ и церковнаго, а прилагавшини его въ дёлу въ наротъ были тъ же соферинъ, въ составъ Великию Синедриона 69), оли-

61) Срав. Гартмана цат. соч. стр. 407.

62) Cpas. Mo. 5, 2 H 1; Jyan 5, 8; Ioan. 8, 2.

4) Си. Borachoth 4, 7 и толкованіе Маймонида на эту миниу. изд. Суренг. ч. 1. стр. 16.

44) Cu. Bustorfii Lexicon pag. 365.

65) Cm. Buxtorfii, Lexicon, pag. 581. 1601, Ewold's Abodah Sarah, S. XXII; Hartmanns, cit. W. S. 407-408 z ap.

6) Срав, Евамда цит. соч. стр. XXII, Гартмана, цит. соч. стр. 408 и др-

<sup>67</sup>) Такъ въ школ'я Тиранна (Діян. 19, 9) им согласни, вийсті съ Мейеронъ, видіть скоріе іудейскую, нежели аническую школу. Срав. *Меует's* Kommentar sur Stelle, S. 422. Göttingen, 1879.

68) Cpas. NERRY SPOTENTS Keller Einl. in d. A. T. S. 509-510.

<sup>(6)</sup> Sanhedrin HIM beith-din, συνέδρον,---σκ. **траненти Минин:** Schebiim, 10, 2; Schekalim, 7, 5; Joma, 1, 8; al. Bustorfi Lexicon, pag. 758. 264; cpas. Mo. 5, 22; 10, 17; 26, 59; Map. 13, 9; 14, 55; 15, 1; JYRH 22, 66; IOAH. 11, 47; ДЗАН. 4, 15; 5, 21. 27 H др. Сраз. 2 Мак. 14, 5; 1 Мак. 12, 6; IYA. 4, 8; 11, 14; 15, 8.

нетворявшие собою верховную власть, особенно со времени упадка власти Асмонеевъ. Мёстопребываніемъ этого Синедріона быль Іерусалниъ. Малые синедріоны, подобно синагогамъ, были учреждаемы во многехъ отдъльныхъ городахъ. Низшини судебными инстанциями были тріумвираліи, состоявшія изъ трехъ лиць, облеченныхъ правоиъ суда 70). Во всѣхъ этихъ инстанціяхъ, особенно высшей, толкованіе закона, при обсуждении предметовъ суда, было самое разностороннее, особенно когда еще не вполят выработалось іудейское преданіе, когда много было разнорѣчій, а часто даже и противорѣчій между знаменитъйшими раввинами, предсёдательствовавшими въ синедріонъ (Шамман и Гиллелъ съ школами ихъ). Впрочемъ, такъ какъ синедріонъ все-таки же быль не школою, а судебнымъ учреждениемъ, то истолкованіе закона здёсь было уже дёломъ второстепеннымъ и предуготовительнымъ въ главному судебному рёшенію, опиравшемуся уже на истолкованномъ и болёе или менёе общенринятомъ или на большинствё голосовъ 71). Поэтому намъ много останавливаться на этонь учреждении нъть нужды 72).

ния Главнайшими представителями и выразителями особенностей іудее палестинскаго направленія въ отношеніи въ Библіи оволо времени Христа были фарисси <sup>73</sup>), въ числу которыхъ принадлежала и въ которымъ примыкала большая часть соферниъ, раввиновъ <sup>74</sup>). Преданіа находило въ нихъ главныхъ своихъ сторончиковъ и нобор-

71) Срав. Шюрера цит. соч. стр. 417 и дал.

72) Подробние о Синедріони и синедріонахь см. въ цитов. соч. Сельдена; см. также Шюрера стр. 401—423 и др.

<sup>78</sup>) V. Jos. Flavii, Antiquitatum, lib. VIII, caput 2; lib. XIII, caput 9, p. 442; lib. XVII caput 31, p. 595 et alibi, Buxtorfii Lexic. p. 920. См. о фариссяхъ изсладованія Гсйлера: "Sadducäer und Pharisäer". Breslau, 1863. Pharisäer und Sadducäer als politische Parteien—von J. Hanne in Hilgenfelds Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie. 1867, SS. 181—179. 239—263, а также за 1866, статью Meñepa: "Prophetenthum, Pharisäer und Iesus. SS. 376—384. Шюрера въ пит. сочин. стр. 423 и даз. См. также Касселя пит. соч. стр. 73 и дал., и др. Въ Новомъ Завъ тѣ весьма часто упоминается о фариссяхъ въ различныхъ отношеніяхъ. См. напр. Мате. 3, 7; 5. 20; 9, 11. 14. 34; 12, 2. 14. 24. 38 и др. Мр. 2, 16. 18. 24; 8, 6; 7. 1. 3. 5 и др. Лук. 5, 17. 21. 30. 33; 6, 2. 7; 7, 30. 36. 37. 39 и др. Іоан. 1, 24; 3, 1; 4, 1; 7, 82. 45. 47. 48; 8, 3. 13 и др. Дѣян. 5, 84; 15, 5; 23, 6—9; 26, 5; Филни. 8, 5. Была въ Палестинѣ еще секта ессеевъ. но она, въ отношения къ Писанію, примикала скорѣе къ египетскимъ верапевтамъ (въ свое время мн и скажемъ объ ней), нежели къ общему іудео-палестанскому направлению.

.74) Для этого срав. Мате. 22, 34—35; 23, 2 и дал. Іоан. 3, 1. 10 и др. Ср. цитов. више статью въ Чтен. въ об. люб. дух. просв. за 1874, ч. II стр. 300; ср. 299 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Cu. Buxtorfii Lexicon, pag. 758; cpab. также общирное, хотя и не везд<sup>4</sup> основательное изслёдованіе I. Seldeni "De Synedriis et praefecturis juridicis veterum Ebraeorum". Londini, 1650.

никовъ 75). Ихъ вліяніе на народныя массы было громадное 76). Во всяхъ этихъ отношеніяхъ они составляли совершенную противоноложность съ саддукении 77), которые, отверган преданіе, желали стоять на почвѣ буквы писаннаго закона 78) и по отношению къ народу, держали себя въ аристократической обособленности 79). Направление обонхъ сектъ въ отношения къ Писанию видиве всего будетъ изъ нижеслёдующихъ примёровъ. Предписание Втор. 22, 17: око за око, зубъ за зубъ (сн. Ме. 5, 38 и дал.) фарисен объясняли не въ собственновъ свыслё и допускали возможность денежнаго выкупа, штрафа за нанесенное оскорбленіе, между тёмъ какъ саддувен настаивали на буквальномъ исполнении этого предписания. Въ отношения въ Втор. 25, 9 саддукен требовали, чтобы вдова, деворь (брать мужа) которой не хотёль возстановить отъ нея сёмени ея мужа, двиствительно пришла къ старбишинамъ съ нимъ и въ глазахъ этихъ послёднихъ плюнула сму въ лице, тогда какъ фарисен считали достаточнымъ, чтобы она плюнула только предъ нимъ на земь 80). Итакъ далѣе 81). Это не значить однако же, чтобы фарисси были менње строгими ревнителями закона, чемъ саддукен. Наоборотъ, первые именно и были, повторяемъ, полнъйшими выразителани поствильныхо іудаизна въ его ноинстическомъ направленін. Самое возникновение и разнитие фарисейской секты стояло въ твсналией связи съ вышеноказаннымъ религюзно-нракственнымъ состояніемъ послѣплѣнныхъ Іудеевъ. Масса народная, желавшая точнаго исполненія законныхъ предписаній, не могла однако же достигнуть значительной степени совершенства въ этомъ отношении (срав. Неем. 13, 15 и дал. 23 и дал. 2 Ездр. 8, 66 и дал. и др.). Тогда выдъляется изъ нея общество ревнителей закона (фарисеи-peruschim отдѣленные, выдѣлившіеся 89), посвящающихъ ему всѣ свои силыуиственныя, правственныя и физическія. Изученіе и точное исполненіе закона является основною задачею жизни ихъ 88). Благодаря

76) Cpas. Jos. Antiquit. lib XIII, cap. 18 p. 453 couf. cap. 23 p. 463.

77) V. Jos. Flavii, Antiquit. lib XIII cap. 9 p. 442; lib XVIII, cap. 2. p. 617; De bello iudaico lib II, cap. 7 p. 784—735; Buxtorf. Lexic. p. 941. Смот. также поименованныя въ прим. 73 изслёдованія о саддуксяхъ.

78) Ios Flav. Antiquit. lib. XVIII, cap. 2 p. 617.

79) Flavii, ibid.

90) Hausrath, Neuttl. Zeitgeschichte S. 121. B. 1.

si) Сн. другіе примѣри у Хаусрата тамъ же на стр. 121-122.

<sup>83</sup>) Кромѣ Буксторфія въ питов. више мѣстѣ, срав. св. Етифанія Кипрскаю Haeres. 16, 1

<sup>40</sup>) I. Flavii, Antiquit. lib. XVII, 3 p. 585 cp. Schürer's Lehrbuch d. Neuttl. Zeitgeschicte S. 428 ff. Cpas. вишенриведенное изречение Шаммаи.

<sup>75)</sup> Cp. Jos. Flavsi, Antiquitatum lib. XVII, 3, p. 585, conf. lib. XVIII, 2. p. 617 et al. Cpas. Hausrath, Neutestamentliche Zeitgeschichte 1, 121. Vergl. Schürrer cit. W. S. 428 f.

этону изъ среды этого общества и выходиля знаменитёлию соферииъ и раввины <sup>34</sup>). Но не выдёлнясь, какъ секта, во времена существованія Великой синагоги, въ эпоху Маквавеевъ это направленіе ревнителей закона уже является, какъ секта 85), которая ведеть ожесточенную борьбу съ язычествоиъ за заковы отеческіе 44) в ділерня чрезъ то болве и болве популарною \$7), болве и болве иріобратаеть вліянія на все теченіе дёль общественныхъ, такъ что Александръ Іаннэй (105-79 г. до Р. Х.) долженъ быль уже вести съ фариселии безплодную борьбу за это вліяніе, а во время управленія Александры Салонів (79-70) фарисен положительно овладъвають самымъ коринлонъ правленія \*\*). Ко временн Христа секта фарисейская, на сколько пріобрётала въ усиленія своего вліянія и значенія общественныго, на стольке же теряла въ своемъ внутреннемъ достоянствв, вдавшись въ формализиъ, прослёдовавшій лишь визшиюю сторону выполженія своей вересначальной задачи в оставлявшій безь вичианія внутренняю, правственную сторону (сн. Ме. 23, 28-28; 12, 7) и пр. \*\*). Такимъ образомъ она ностелению подготовляла утрату своего значения въ глазахъ народа, чему также снособствовала н неномврная гордость фариссевь \*\*). Въ талиудв фарисен уже OCHÉBEDADTCS. \$1).

- 99 --

Итакъ вотъ обстоятельства, способствевавшія возникновскію и разнитію толкевавія В. Завёта въ нослёнлённовъ іудействё; вотъ средства, которыми располагали послёнлённые соферинъ для своей цёли, выстунивши послё и вийсто пророковъ, какъ толкователи Писанія <sup>94</sup>), какъ руководители народа въ исполненіи кослёднимъ вели Ісговы. Дёятельность ихъ соботвенно въ отисшеніи къ Писанію, какъ толкователей, въ связи съ руководительного дёятельностію въ народё, была, согласно всему доселё изложенному, двоякаго рода: они должни были 1) изъяснять точкий, собственный симель Писанія, при чтенія

87) Cu. I. Flavii, Antiquit. lib. XVIII, c. 2, p. 617.

 <sup>88</sup>) См. Schürer's "Lehrbuch der Neutestamentlichen Zeitgeschichte" S. 431.
 <sup>69</sup>) Сраз. для этого вер зообще обличательную рёчь Господа противъ фарисеевъ, изложенную въ 23 гл. еван. отъ Мате., а также Мо. 6, 1 и дал. и др.

\*) Любять же, карактернвуеть ихъ Господь въ своей ричи, преждевозмезанія на вечерять и преждеспданія на соплищать и иплованія на торжищать и зватися оть человинь: учителю, учителю. Мв. 23, 6—7. Ср. Bustorf. Lexic. р. 920.

<sup>91</sup>) Цитати см. у Бухоторфія въ указ. ивств.

93) Буксторфія, Lexic. pag. 68 Annet.: "вийсто пророковь явились истолкозатели закона".

<sup>84)</sup> Срав. вышесказанное объ этомъ.

<sup>85)</sup> F. I. Flavii Antiquit. lib. XIII, c. 9, p. 442: xara di ròv χρόνον τοῦτον τροῖς αἰρέσεις τῶν ιουθαίων ἦσαν.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Св. 1 Мак. 1, 41-60. 62-68; 2, 27. 29. 84 и дал. и др. Срав. Шюрера дит. соч. стр. 429 и др.

его въ богослужебныхъ собраніяхъ, при изученій его и виз. этихъ собраній (дона н въ школахъ), при примѣненія его въ дёлахъ сулебныхъ и пр. и 2) всестороние приизнать законъ въ жизни, какъ того требовала религіозная ревность народа. Прим'вненіе это тавже истло совершаться, какъ и дъйствительно совершалось (Неси. 8---10 га.), после чтенія и изъясненія Писанія въ богослужебныхъ собраніяхъ въ форме увещания, назидания, правственнаго приложения (какъ биваеть въ проповёдяхъ), при изучении его въ долё и въ школахъ, из делахъ судебныхъ и пр. Въ первоиъ виде деятельность послёплённыхъ соферниъ ногла быть (да частію и действительно была) вполнѣ плодотворною, будучи вызываема, какъ было замѣчено раньше, санов первов потребностью народа-внимать словань закона, какъ выражению воли Іоговы. Требовалось, ближе всего, праное разъясненіе простаго, собственнаго симсла Писанія, бульальное толкованіе, - 93) н послёплёчные соферние обладаля незанёнными и не столь доступными для позднъвшихъ эквеготовъ средствами къ гому, чтобы это буквальное толкование ихъ нивло всё высния достовнства. Онн а) изкоторыиз образоиз еще жили духоиз того времени, вз которее пронееным свящ. Писанія В. Завёта и слёдовательно глубже посвящены были въ тайны исторіи В. Завёта, нежели толкователи позднеятита времень. б) Внемательное, всестореннее в глубокое изученіе Писаній давало внижникамь богатый натеріаль со сторены параллелизма ивсть вотнозавётного Шисанія. Они хорошо знали, сколько разъ извѣстное слово (вонечно еврейское) новторяется въ Писаніяхъ 94). Они исчислили даже, сколько буквъ во всекъ Писанія 15). Наконець, в) послёплёвные соферень были еще жие знакомы съ подленнымъ текстомъ Библія В. Завёта: жавое знаніе языка еврейскаго и сроднаго съ нимъ арамейскаго наръчія давало имъ въ рука гретье. --- филоломическое орудіе для правильности буквальнаго толкованія. Им'я въ рукахъ такія средства и побуждаемые высокимъ, благороднымъ стремленіемъ удовлетворить вышесказанной настоятельной потребности возвратившихся изъ плъна Іудеевъ, послъплънные софернить прежде всего должны были выразить тольовательную дёятельность свою таргумами т. с. аранойскими нарафразами подлиннаго библейскаго текста 96). И хотя до насъ не осталось писанныхъ

<sup>83</sup>) Это такъ-назнваений paschut или peschat—буквальное толкованіе оть peschat pacupoстранять, расширать, откуда phaschet—просто буквально, приблизнтельно къ буквѣ Писанія изъяснять или толковать его. Ср. *Вихtотf*. Lexic. pag. 924; тамже Гартамана цит. с. стр. 515 и др.

<sup>94</sup>) Cpass. samp. Midrasch Tehillim sa 1 IIc. 55 отвожения въ слову. Aschre. B5 Vierteljahrsschrift von Heidenheim IV, 4, S. 448, 1871.

95) См. у Гартмана въ цит. соч. стр. 137 примвч. 79.

96) Ср. Несм. 8 гл. особенно же ст. 8 и 13 и выше сказаное объ этомъ.

аранейскихъ таргунъ изъ дохристіанскаго времени, тіль не ненів не безъ основанія Пунцъ признаеть несомнівнымъ существованіе писанныхъ арамейскихъ переводовъ большей части священныхъ книгъ во времена Асмонеевъ 97). И въ дошедшихъ до насъ изъ 1-го христіанскаго вёка арамейскихъ таргумахъ Онвелоса (на Пятокияжіе) и Іонаодна бенъ Узіеда (особенно на историческія книги Вет. Зав.) ны видемъ еще живое подтверждение сказаниато о более или иенье строгонь следовании здравымь началамь буквальнаго толкованія. Возьмемъ нёсколько примёровъ. На Быт. 1 гл. у Оккелоса 1. читаемъ: "Въ началъ сотверниъ Господь небо и землю. Земля же 2. была необитаема и пуста, и тьма надъ бездною и духъ отъ лица Госнода вваль мадь поверхностью водь. И сказаль Господь: да . 3. будеть свёть; и сталь свёть. И увидёль Господь свёть, что онь 4. хорошь, и отдёлиль Господь свёть оть тымы. И назваль Го-5. сподь свёть днемь, а тыту назваль ночью. И быль вечерь и било утро, день одинъ. И сказалъ Господь: да будетъ твердь по-6. среди воды, и да отдёляеть она воду оть воды. И создаль Го-7. сподь твердь; и отдёлиль воду, которая была подъ твердію оть воды, которая надь твердію: и стало такъ. И назваль Господь 8. твердь небомъ; и былъ вечеръ и быдо утро: день вторый. И ска-9. заль Господь: да соберутся воды, которыя подъ небомъ, въ одно ивсто; и да явится суща: и стало такъ. И назвалъ Господь сущу 10 землею, а мёсто собранія водъ назваль морями: и увидёль Госнодь, что это хорошо. И скаваль Господь: да произрастить вемля 11. зелень, траву, которой сёмя свется, и древо плодоносное, производящее плодъ по роду своему, котораго свия заключается въ немъ самонъ на землѣ; н стало такъ. И произведа земля зелень, 12. траву, свия которой свется по роду ся, и дерево, производящее плодъ, свия котораго въ немъ самомъ, по роду его. И увиделъ Госводь, что это было хороше. И былъ вечеръ и было удро: день 13. третій. И сказалъ Господь: да будутъ свътила на тверди не- 14. бесной, чтобы они отдёдили день отъ кочи; и да будуть они въ знаменія и времеца, и да исчисляются чрезъ нихъ дни и годы. И да будуть они свѣтильниками на тверди небесной, чтобы свѣ- 15. тить надъ землею: и стало такъ. И создалъ Господь два свётила великія: свётило большее, чтобы господствовало днемъ, и свётило меньшее, чтобы господствовало ночью, и звъзды. И поста- 17. виль ихъ Господь на тверди небесной, чтобы свётить надъземлею и чтобы господствовать днемъ и ночью и чтобы отдёлять свёть 18. оть тымы. И увидель Господь, что это было хорошо. И быль 19.

<sup>97</sup>) Die gottesdienstliche Vorträge der Inden S. 61. Cpas. Keüas an ero Einleitung in d. A. T. S. 580 Anm. 2 a ap.

- 20. вечеръ, и било утро, день чепвергий. И сказалъ Господъ: да произведутъ воды пресмывающихся, душу живую, и птицъ, которыя летьютъ надъ землею, по лицу тверди небеской. И сотворилъ Госнодь зибевъ великихъ и всикую душу живую пресмыкающихся, которыхъ произвели воды, но роду ихъ, и всякую
- 22. птицу, которая легаеть, по роду ся. И увидёль Господь, что это было херощо. И благословиль ихъ Господь, говоря: плодитесь и развножайтесь и наполняйте воды морская; и птицы да раз-
- 23. иножаются на земль. И быль вечерь и было утро, день пятый.
- 24. И сказалъ Господь: да произведетъ земля душу живую по роду ея, скотовъ и пресмикающихся и звърей земныхъ по роду ихъ:
- 25. н стало такъ. И создалъ Господь звѣрей земныхъ по роду ихъ; и скотъ по роду его, и всякое пресмыкающееся земное, по роду
- 26. его. И увидълъ Господь, что это било хорошо. И сказалъ Господь: создадниъ человъка по образу Нашему, по подобю Нашему; и да владычествуетъ онъ надъ рыбами морскими и надъ птицами небесными и надъ скотемъ и надъ всею землею, и надъ
- 27. вевми гадами, пресмыкающинися по землв. И сотвориль Господь человвка по образу Своему, по образу Божно сотвориль его;
- 28. мужчину и женщину сотворнать ихъ. И благословнать ихъ Господь, и сказалъ имъ Господь: плодитесь и разиножайтесь, и нанолняйте землю, и усиливайтесь на ней; и владычествуйте надъ рыбами морскими и надъ птицами небесными и надъ всякимъ
- 31. животнымъ, пресмыкающимся но землѣ...... И увидѣлъ Госнодь все, что Онъ создалъ, и вотъ, правильно весьма. И былъ вечеръ
- 2,1. и было утро, день шестой. (1, 1-28. 31). Такъ совершены небо
  - 2. и земля и все воинство ихъ. И закончилъ Богъ въ день седный дёло Свое, которое дёлалъ: и почилъ въ день седный отъ всёхъ
  - 3. дёлъ Своихъ, которыя дёлалъ. И благословилъ Богъ день седмый, и осватилъ его, ибо въ оный ночилъ отъ всёхъ дёлъ Своихъ, которыя творилъ и созидалъ" (2, 1—3). Сличая этотъ арамейскій парафразъ съ подлинникомъ, мы находимъ лишь весьма незначительное въ нёкоторыхъ мёстахъдизмёненіе послёдняго(напр. 1, 2. 14. 21. 31), безъ нарушенія одиако же смысла его. Беремъ
  - 1. другой примёръ изъ той же таргумы на Исх. 20, 1 и дал. "И изрекъ
  - 2. Богъ всѣ слова сін, говоря: Я Господь Богъ твой который вывелъ те-
  - 3. бя изъ земли Египетской, изъ дома рабства. Да не будетъ у тебя
  - 4. Бога инаго, кромѣ Меня. Не дѣлай себѣ изображенія и никакого подобія тому, что на небѣ вверху или тому, что на землѣ
  - 5. внизу или же тому, что въ водахъ подъ землею. Не покланяйся имъ, какъ Богу и не служи имъ; ибо я Господь Бегъ твой, Богъ ревинтель, посъщающій грѣхи отцевъ на сымовьяхъ преступникахъ, до третьяго и четвертаго рода.—на тѣхъ, которые нена-

внаять Меня, когда дёти слёдують грёхань отцовь. И творя-6. инлость до тысячи родовъ любящимъ Меня и соблюшiй дающимъ заповъди Мон. Не влянись пислемъ Бога твоего, 7. напрасно; ибо не оправдаеть Госмодь того, который будеть клясться имененъ Его напрасно. Помин день субботы, чтобы 8. освящать его. Шесть дней работай и делай всякія дела твои. 9. Въ день же седиой суббота предъ Господомъ Богомъ твониъ: 10. не дёлай въ него никакого дёла ты и сынъ твой, и дочь твоя, и скоть твой и пришлень твой, который въ городь твоемъ. Ибо 11. въ шесть дней создаль Господь небо и землю, море и все, что въ нихъ: и почилъ въ день седмой. Посему благословилъ Госводь день субботній и освятиль его. Почитай отца твоего и 12. мать твою, чтобы продлились дни твои на вемай, которую Господь Богъ твой даеть тебъ. Не убивай души (человъка). Не пре- 13.14. любод ваствуй. Не врадь. Не произноси противъ ближняго тво- 15.16. его дожнаго свидътельства, Не желай дока ближняго твоего; 17. не желай жены ближнаго троего, ни раба его, ни рабини его, не вола его, не осла его, не него, что у блежнаго твоего". Это почти буквальный переводъ съ подланника. Беремъ теперь примъръ изъ таргуны Іонавана бень Узіель на 2 Сан. (Пар.) 7 гл. "И было, когда царь (Давидъ) жилъ въ домъ своемъ и 1. Господь отовсюду даль ому покой, оть всёхь враговь ого, ска-2. заль царь въ Насану пророку: воть и живу въ дожь, украшенномъ кедровою резьбою, а ковчегъ Господень пребываеть въ скинія, подъ простымъ шатромъ. И сказалъ Насанъ дарю: все, что 3. у тебя есть на сердцё, иди дёлай; ибо расположение Госнодне авляется на помощь тебъ. И случелось въ ноче ту, что было 4. слово пророчества отъ лица Госполня въ Насану таковос: или и 5. скажи рабу моему Давиду: такъ говоритъ Господь: ты ли построншь Мив донъ, чтобы сдвлать обнтающею въ ненъ славу Мою? Поелику Я не давалъ мъста славъ Моей въ доиъ съ того 6. цин, какъ вывелъ сыновъ Изранлевыхъ изъ Египта даже до сего дня. И пребывала слава Моя въ скиніи и шатрѣ. Во 7. всякомъ мёстё, куда Я ни ходилъ со всёми сынами Израилевыин, развѣ Я говорнаъ хотя слово какому либо изъ колѣнъ Изранлевыхъ, которому Я повелѣлъ пасти народъ Мой Израндя, говоря: почему не построили вы Мнѣ дома, украшениаго кедро-

ворить Господь Саваооъ: Я взяль тебя оть стада овець, чтобы ты быль царемъ надъ народомъ Моимъ, надъ Израилемъ. И рас- 9. иоложение Мое являлось на помощь тебё во всякомъ мёстё, куда ты ни ходилъ, и Я истребилъ всёхъ враговъ твоихъ предъ лицемъ твоимъ и сдёлалъ имя твое великимъ, какъ имя великихъ 10. на землѣ. И Я приготовлю предъ Собою народу Моему Израилю

вою разьбою? И нына такъ скажи рабу Моему Давиду: такъ го-

Digitized by Google

8.

мёсто и твердо поставлю его; и пребудуть въ мёстахъ своихъ н не будутъ болёе тревожиться, и сыны нечестивыхъ не будутъ болёе поражать иЯъ, какъ прежде, съ того дня, какъ поставилъ Я судей надъ народомъ Мониъ Изранленъ, и успокоилъ всёхъ враговъ твоихъ; и открылъ тебѣ Господь, что укрёнитъ за то-

- 12. бою Госнодь царство. Ибо исполнятся дни твои, и ты ляжень съ отцами своими, и Я возстявлю сына твоего послё тебя, ко-
- 13. тораго ты роднию послё сего, и упрочу царство его. Онъ постронть дояз имени Моему, и Я утвержу престоль царства его
- 14. на вѣкн. И Я буду ему какъ Отецъ, н онъ будетъ Мнѣ какъ сынъ; н если онъ будетъ поступать беззаконно. Я накажу его во время наказанія мужей и во время возстанія смновъ человѣ-
- 15 ческихъ. Но благость Моя не отступитъ отъ него, какъ она отступила отъ Саула, вотораго Я отвергъ предъ лицемъ твониъ.
- 16. И будетъ проченъ домъ твой и царство твое даже до въка предъ тобою: престелъ царства твоего будетъ упроченъ на въки. По
- 17. всёмъ словамъ сниъ и по всему пророчеству сему, такъ и сказаль Насань Давиду". Во всень этокь виднатакже почти буквальная передача сврейскаго подлиничка. И только а) въ тёхъ ивстахъ (ст. 5. 6), гдъ въ подлинникъ говорится объ обитанія (schachan) Ісговы въ свинія (или храмѣ), таргумисть ставить пребывающею въ скинін или храмѣ только славу (schechinah оть того же глагола schachan) Ieroвы, согласно развившемуся въ послѣплѣнное время представлению Іудеевъ объ этомъ, б) въ 14 ст. таргумистъ счелъ, въроятно, неудобнымъ представить прямыми отношенія Бога въ Соломону (и его первообразу-Христу), какъ Отда къ сыну, не бывъ въ состояния поставить свою мысль на точку созерцания богодухновеннаго священнаго Писателя. Не менбе вбрно буквальному смыслу подлиннива передается таргумистомъ и дальнъйная часть главы (ст. 18-29), содержащая въ себъ хвалебную и благодарственную молитву Давида въ Богу. У Іосифа Флавія им находниъ таковое изложение истории миротворения. "Въ началъ сотворилъ Богъ небо и землю. И поелику земля была невидима, покрытая глубокимъ иракомъ и духъ (вѣтеръ) носился на ея поверхности; то Богъ повелёль быть свёту. И когда явился свёть, то Богь, обозрёвши все вещество, отдёлилъ свёть отъ тьмы, и ей даль ния ночи, а свътъ назвалъ днемъ, вечеръ же и утро назвавши нача. ломъ покоя и свъта. Это былъ первый день. Моисей же назвалъ его однима днемъ. Причину этого я могъ бы и теперь объяснить, но такъ какъ я объщалъ изложить все это въ особой книгъ, то и настоящее выражение я намбренъ истояковать тамъ \*\*). Послъ сего во второй изъ дней простеръ надъ всѣмъ небо и отдѣлившн

<sup>96)</sup> Бъ сожалёнию, это обёщание осталось не исполненнымъ или, можетъ быть,

его отъ всёхъ другихъ тварей, поставилъ особо, окруживши его вристалловь и сдёлавши его влажнымь и дождливымь, чтобы чрезъ окропленіе приносить пользу земль. Въ третій же день основаль землю, окруживши ее со встхъ сторонъ моремъ, и въ тотъ же день вскорѣ произвелъ изъ земли растенія и сѣмена. Въ четвертый день уврасниъ небо солнценъ и луною и другими звъздами, назначивши ниъ такое движение и течение, которыми бы ясно обозначились перемены времень. Въ патый же день сотвориль животныхъ какъ плавающихъ, такън летающихъ, первыхъ въ глубинахъ водъ, а вторыхъ-по воздуху, сочетавши ихъ взаимнымъ общениемъ и сонтіємь для распространенія и умноженія ихь рода. Въ шестой день сотвориль родь четвероногихь, создавши мужескій поль и женскій. Въ тоть же день создаль и человіка. Такинь образонь Монсей говорить, что міръ и все, что въ немъ, явилось въ теченін шести дней, а въ седьной день Богъ почилъ и успоконлся отъ дълъ. Поэтому и мы въ этотъ день имбемъ покой отъ всёхъ трудовъ, называя его субботою (сабрата ср. новоз. название). Название это на еврейскомъ діалектв означаеть упокосніе" 99). Изложение это, хотя въ нъкоторыхъ мъстахъ и представляетъ добавленія къ подлинному библейскому повёствованію, а больте-сокращение сего послёдняго, однако же добавления эти, какъ толкование библейскаго текста, не нарушаютъ смысла подлянника и не далеки отъ буквальнаго значенія послёдняго, подобно таргумѣ Онкелоса н а ту же исторію міротворенія. Да притомъ Флавій предлагаеть здёсь не толкованіе, а исторію. выражая конечно въ изложени ся такое или иное понимание библейскаго сказанія о міротворенів. Беремъ примёръ изъ халейской таргумы на Пс. 2-й 106). "Зачёмъ мятутся народы и племена замышляють тшетное? Возстають пари земли и сильные совъщаются вибств, чтобы отпасть оть Господа и сразиться съ Поиазанникомъ Его 101). Расторгнемъ оковы ихъ и свергнемъ съ себя узы ихъ. Сидящій на небесахъ посивется; слово 194) Істовы

и наинсанное — затеряннымъ. Въ немъ, безъ сомятнія, мы витли бы нітто въ роді Филонова аллегорическаго толколанія, судя во предисловію въ сочиневію Флавія, о чемъ еще будеть сказано нами въ сное время.

99) I. Flavii Antiquit. lib. 1, 2 p. 4-5 ed, cit.

109) Имя таргумиста неизвъстно. Ср. о ней равно какъ и о другихъ таргумахъ на агіографы выше изложенное при обозръніи источниковъ для сужденія объ іудейскомъ толкованія.

101) Meschijach ножеть быть принато и за пряное название Моссіп-Христа.

<sup>162</sup>) Meimra, —выраженіе, которымъ позднѣе соферныть между другими выраженіями (напр. Schechinah) стали пользоваться для обозначенія различныхъ отношеній Ісгопы, нъ видахъ устраненія антроломорфизменть и антрополатіи въ библейскомъ представленія о Немъ, вакъ это ми увидимъ калѣц.

1.

2.

3.

4.

- 5. цоругается имъ. Тогда возговорить къ нимъ въ сидъ Своей и въ
- 6. гизва Своемъ приведеть ихъ въ смятение: Я помазалъ царя Мо-
- 7. его и цоставниъ Его надъ горою святыни Моей. Возвѣщу опредѣленіе, которое сказалъ мив Господь: возлюбленный, подобно тому, какъ смиъ-Отцу,-ты для Меня чисть, хотя Я въ тотъ
- 8. день создалъ тебя. Проси отъ меня и Я дамъ богатства народовъ въ наслёдство тебё и господство надъ предёлами земли въ об-
- 9. ладаніе твое. Ты разобьешь ихъ какъ бы жезломъ желёзнымъ и со-
- 10. крушишь ихъ какъ гдиняный сосудъ. И нынъ вразумитесь дари;
- 11. примите наставление, вожди земли. Служите предъ Господомъ со
- 12. страхомъ, и иолитесь съ трецетомъ. Примите наставленіе, чтобы не разгийвался Онъ сильно, и чтобы вы не потерали дорогу. Ибо возгорится гийвъ Его: благо всймъ, уповающимъ на слово Его<sup>4</sup> <sup>103</sup>). Въ общемъ таргума довольно върна букдальному смыслу подлинника и только въ ийкоторыхъ мъстахъ таргумистъ допустилъ невърности въ отношения въ подлиннику, зависйвщія частію отъ стремленія въ устраценію антропоморфизмовъ я антропопатія въ представленія о Богѣ, частію отъ не допонциванія возвышенносозерцательной рѣчи богодухновеннаго Псалмопѣвца (какъ напр. въ отношенія къ ст. 7.), частію же, можетъ быть, и отъ того, отъ чего произощли невѣрности въ греческомъ переводѣ І.ХХ, съ которымъ онъ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ (см. особенно ст. 12) согласенъ, вопреки теперешнему мазоретскому тексту, т. е. отъ перевиксчиковъ и владѣльцевъ и редакторовъ рукописей таргумы, съ ихъ тенденціями, неумѣлостью первыхъ и т. под.

Но въ сожалѣнію даже и въ этомъ отношенія дѣятельность послёдлённыхъ соферниъ не остановилась на простомъ, буквальномъ изъяснения собственнаго симсла. Цисания, какъ это можно было видёть уже и изъ приведенныхъ примёровъ такого изъясненія. Увіскшись ролью пресмниковь и замёнителей пророковь. они пошли далёв, благодаря вышесказаннымъ обстоятельстванъ. благодаря упочянутых средствахь для ихъ руководительной двятельности въ на родв. Ибо всв эти условія и средства способствовали обнаружению и въ самихъ соферниъ такого склада духовной двятельности, который сельно вліяль H8 поничание ими св. Писания, служившаго для нихъ, какъ замѣ. чено было выше, единственнымъ источникомъ руководства жизнію народа. а) Самое представленіе о Богѣ мало по малу сложнлось и развилось у нихъ въ понятіе не только Существа, неизиврино Великаго 144), въ сравнение съ инчтожными иделами языч-

<sup>108)</sup> Meimra.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Висслёдствія это новатіє изийнёлось даже въ грубое представленіе о Boris, съ пространственными изм'яреніями Его существа въ огромиййнихъ разнірахъ, о

нивовъ, но и Существа, недосагаемаго по величио для представления человъческаго, отръженнато отъ всякаго обыкневеннато человъческаго представления о Богъ, отъ всякаго имели, обызновенно прилагаенаго въ Нему, какъ не соотвётствующаго этопу Существу по Его дійствительности. Вслёдствіе такого конятія о Богё, для софернить казалось нужныхъ человъкообразния представленія Св. Писанія в Ногв и Его различныхъ отношениять понимать духовно и, по возможности, устранять нав. Тоже сакое казалось для нихъ нужнымъ и въ тёхъ случаяхъ, вогда въ Библін Санъ Богъ является непосредственно дъйствующинъ въ отношения въ міру и человівку. Инъ казалось болів унобныхь въ этихъ случаяхъ вводить нёчто носрейсувующое нежду Свиниъ Богонъ въ Его существе и игронъ и человеконъ или, по врайней мбрй, не Его визненъ (Ісговы) пользоваться для обезначенія этихь отношеній. И воть они наміли возможнымь, на основанія указаній самой же Библін, вибото Саного Ісгови, въ эчехъ случкахъ отношеній вводить понятіє славы (schechins, 198) "на основания Исх. 40, 84-86; Чис. 16, 42 сл. съ Втор. 12, 11; 14, 28 и др.) и слова (поэтяч. imra, meimra, memra, на основания Пс. 33 (евр.), 6; срав. Ис. 12 (евр.), 7; 18 (евр.), 81 и др.) Ісгови. Ийкочерыя доказателества этого ин уже видёли из приведенныхъ приибрахъ буквальнаго толкованін. б) Уже едно изъ основнить нареченій мужей Великой Спиагори: "возводить ограду вокругъ закона" указываеть на развити въ средъ нослёнлённых софернив другой характерной особенности въ образё воззрёній, — партикуляризма, выроднешагося изъ первоначальнаго стремленія-оградить іудейство отъ вліянія всего иноземнаго, языческаго, заменуться въ себе, сосредоточнться на иснолнение обязанностей, налагаемыхъ на Изранля его національнымъ призваніемъ --быть народомъ святных и пр. Всиатривансь въ исторію прошедшаго своей національной жизни, полную дивныхъ отвровеній и дийствій Болества, выдёлившаго Игранля въ народъ вобранный изъ всёхъ народовъ (Исх. 19, 5; Втор. 7, 6 н др.) и сравниван ее съ бевцевтною исторією явичества, вибешаго саныя: грубня понатія о божества, іудей естественно вознечталь о мнимыхъ своихъ національныхъ достоянствахъ, ради которыхъ будто бы Вогъ все это дълаль для него. Отсюда естественно, что его національная рордость не могла

чемъ можно читать въ статьяхъ проф. А. Олесьникало: "Изъ Талмудической мноологіи", помѣщенныхъ въ Трудахъ Кіев. Дух. Акад. за 1870 и 1871 гг.

<sup>103)</sup> Schechina отъ schachan-жить обитать, пребывать собственно значить обитакие. "Въ особенномъ же смыслѣ," скажемъ словами Буксторфія, "этимъ именемъ означается у талиудистовъ присутствіе, слава и величіе божественное, или Божество и пр.," Lexicon, pag. 1188. Ср. Aboth, 3, 6: "если десять человѣвъ сндять вывстѣ и занищаются закономъ, то Шехина маходится между имий," срав. также 3, 2 и лр.

равнодушно относнихся из твих ивстань св. Писанія, въ которыхъ заключьется, съ одной стороны, неблагопріятное что - либо для его наніонваьнаго достониства, а съ другой-снисходительное, благопріятное относительно язычниковъ или вообще не-іудеевъ. Доказательства вліянія партикуляристическаго образа воззрівній соферних на толковавіе ния В. Звейта ны еще уведних въ своенъ квств. Бром'я того в) не безъ ноолваствій на толкованія Іудеевъ были и стороннія вліянія. каяъ ни оберегались отъ нихъ и сами соферниъ и какъ ни оберегали отъ нихъ Іудеевъ, въбрившихся ихъ руководству. Мы разунъемъ вліяніе ассыро-вазыленское, отразвивнеся главнымъ образонъ на техначеской сторон'й толкования, доказательство чего им увидных вносявдствін, персидское, не оставшееся безь значительныхь послёдствій на саной созердательной сторону унственной дуятельности соференъ (осебенно въ разсуждения ангелология и демонелогия). в отсюда и HA TOJKOBAHIN E HARONOUL OTTACTH IPENO-PHMONOC, OTDASHBIHCOCA HDeвиущественно на талуунческой мнеологія и сверхъ того- на ибкоторомь облагорожение представлений и выражений касающихся Божества и божественнаго. Все это ближайщимъ образонъ вліяло на толвование В. Завёта, а въ нёкоторыхъ случаяхъ отражалось и на саномъ измёненія подлиннаго тевста 106). При томъ увлекшись, какъ ны заивтние выше, ролью продолжателей двла богодухновенныхъ нужей и пророковъ и забывая то, что пророкъ и соферь не одно и тоже, послёплённые соферимъ вздумали расврывать то, что въ Писанія было сокрыто нля выражено такиственно, восполнять то, что тамъ представлялось опущеннымъ, недосказаннымъ, расширять то, что въ немъ нередано было кратво и под. словомъ взяли на себя больше, нежели схолько требовалось ближайшею задачен ихъ дъятельности. Еще болёе испортила дёло буквальнаго толкованія дёлтельность соферних ьз одношение въ всестероннему применения закона къ жизни. Увлечение сейчасъ помлнутою ролью со стороны нхъ при этомъ было еще снязнёе, соотрёвствуя преобладания ноинстическаге направления въ іудейству. Писанный законъ не содержаль въ себъ опредъленій и правиль на всъ частивищіе случан жизни и тёмъ болёе-жизни при измённышихся по времени (послё ильна) условіяхь, а нежду твих этого точнейнаго определенія искала религіозная ревность послёплённаго народа Принявшіе на себя роль руководителей народа софернить должны были удовлетворить этой потребности. Но вийсто того, чтобъ п ограничиться

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>) Срав. для этого между прочних статью проф. А. Олесничкано: "Тенденціозныя корректуры іздейскихъ книжниковъ (софериновъ) въ чтенін Ветхаго Завёта," въ Труд. Кіев. Дух. Аакад. за 1879 г. т. 2 стр. 3—54.

TENS, TTO JAHO BE HICAHIH, RARE GOSYCROBHO COGRATELEHINE, a въ остальномъ, на что опредбления и правиль не содержанось овъ Библін, удовлотвориться совбизня, вразумленіями, увёщаніями, назиданіями въ духв данныхъ въ Презнів и преимущественно болве общихъ заповёдой и правилъ 107), они вздумали дополняти чисанний за-KORT HOBBIE HDOLINCARIANE B DOBBLICHE COOTSETCHBOHHO BOSINES HOтребностямъ, частнёйшимъ случаянъ жизни. Увлежника зыщеся наченною ролью, они вообразная себя выйссордственными пресынявани и продолжателяни дёла богодухновенных нужей и пророковъ .108) н притонъ разнозначительними ниъ. Здёсь и ложить начало челозниеckato npedania (Map. 7, 8), 109) Hashbackaro y Iygeebb, Bb ornomenin БЪ ПИСАННОМУ, УСЛИНИМА ВОЛОНОМА И СОСТАВЛЯЮНАТО САбор. ПО (DEREBHскому опредвлению, добъяснения, технъвшия опредвления на Тору, предписанія, назначенных для исполненія" 110). Это преданіє, сообразно двойственности роля, принятой на себя посябальными соферинъ въ отношения въ Писанию-постеденно и остественно выра-GOTALOCE BE MANARY H MINARY 111). Tanaza ors halach mmmu, calla-The Law of . . . . . e - - - - -

<sup>107</sup>) Такови заповіди: Либи Господа, Бога твоего, есплі сердцелі твоиль и еско душею твоею и еспли силами твоили (Втор. 6, 5); люби ближнято твоего какі самаго себя (Лев. 19, 18); селти будите, ибо селть Я Госпой Богь свиз (ст. 2) и др. Эте быле весьма удебно для сесераці три пипененонних условіяхі д при ихі собственноми корошені знавонстрій сі, Писанісні, стоді обильними примирами благочестія и нечестія, благодіяний оть Бога за послушаніе сму и бідствій влідствіе непослушанія и ир. Этоть именно характерь отношенія кі Писанію и биль положень ві основу дійствій Ездри и его сподыжникова при первоначальноми приминными и другихи вість. Сродствения ная этого молни биль тіме оннагоги, яполи и пр.

and the second second

<sup>106</sup>) Между тбиз они были непосредственными преемниками в продолжателями дбла богодухновенныхъ мужей только по времени, а не по существу дбла: въ отомъ нослёднемъ отношения ихъ взанино раздблало существенно важное посредство, это-Инсьніе. Соферных должни были и могли только чревъ невредство Письнія, ониралсь на послёднемъ, продолжать это дбло, разбинать измала, полеженным бетодухновенними мужами, говоривными прамо отъ имени Вежія.

<sup>160</sup>) Masorah, rapóson; cw. *Buototf*: Lexic. pag. 696. Cpas. sometie "spejasia<sup>6</sup> rs Mi. 15, 2; Map. 7, 9. 5. 8, 19; Faz. 1, 14; Ros. 3, 8; Cpas. rause J. Flavis Antiquitt. XIII, 10, 6 m pp.

<sup>110</sup>) Ewald's Abodah. sarah, S. VIII. XII. Of. Buaterf. Lexic. pag. 626. Въ послѣдствія преданіе поставнено биле дане виже Пискийи. Въ педтворжденіе этого ножно указать, на ходатее развинское сравненіе тепста писаннаге закона, Микрисъ водор. Мишин-съ протимъ общиновеннить занонъ, а сеей Генери-съ аронатимиъ виноиъ. Срав. Evodd'e ibidem, S. VII-VIII. Наироз, Die aktlichen. Citate in 4 Evang. S. 43 в др.

111) Консчво здёсь не въ стротомъ синств, какъ оканстоя ниже, принимается эта двойственность за основание видоопределения предания.

часть собою продинение, по воторыхъ. Изранльтене должни постоname, a whiada, ort nagad-soathatart, pascassubath, chasanie, usясиение 118). Галаха нийсть въ виду превнущественно законз въ обширивишемъ смыслё, какъ постановленія, правила действованія, заключающіяся ближайщих и главний образонь въ Патокнижін Монсеевомъ, а затъмъ в въ другваъ внигазъ Священного Писанія. и эти постановленія и правила разъясилеть и развиваеть въ частнёйшихъ опредёленіяхъ, премёняеть вка къ огдёльнымъ случаямъ жизни 113). Гаггада, онирансь частно на устнокъ народнокъ преданы, вохорое существевале въ народа сврейскома, кака это обывновенна бываеть в ед паругимь народаль, и прежде Писанія и совийстно св. Пасанізиъ, честію же на тайнонъ, ученін, нийвшенъ разнообразные и разводременные асточники своего пренстождения. 114), ниветь преднотомъ своимъ преимущественно, историю прошедшаго, настоящаго или будущого, также: нивонно библойское основание, но въ то же: время спремятся рестяснить невыясненнос, рескрыть завъсу таниственно породайнаго, въ Письнии, поноднить нодоскозанное въ немъ, проникнуть взоромъ въ сокровенное будущее, въ судьбы народа Изранльскаго и другихъ народовъ, въ тайны природы и исторіи міра видимаго и невидимаго и под. И какъ галаха, такъ и гаггада въ различныхъ отношеніяхъ представляютъ собою толковательный элементь въ развити іудео-цалестинскаго экзегеса: а) онь прямо нийють проднотонь опосро раззлонения нервая занововоложительнов, а вторая историческое содержание В. Завита 135) (таргунняр, индрашоть и под; б), излагая, первая-законъ, послъдняя-исторію, не данные прямо, въ Писаніи. онъ однако же опираются на изреченія Писанія 114), при чемъ обнаруживають такое или иное пониканіе этихъ нэроченій, ноъ накнях бы кнись В. Завата она ни были взяты; наконець в), авторы тёхъ или другихъ произведений нудейской нисьмен-

A MARINE METRIC DE LA COMPLEXA PORTA

113) A. Tholuak's, Das. A. T. im N. T. S. 18. Cf. Bustorf. Loxic. pag. 68 # Jp.

2002 B. N. 1997

114) Срав. вышесказанное о сторонных вліяніях, на іудейское міровозаряніе.

<sup>(18)</sup> Какь валодоводовительное, такь и которическое содержание Ветхаго Завъта адъев разунается, согласно винесказанному о гадаха и гаргада, въ общиризащена смисла, т. с. нервое со включениемъ учительной, а вхорее и пророчественной стороны содержания санщенныхъ копуъ.

<sup>116</sup>) Очань респозавшика по запода подлагайнихь соферинь постолино предстанлянсь строгае зановам Монсена закона: "не прибанляйте из тому, что Я (слова Монсен) заповалян вамъ, в не убавляйте оть того; соблидайте заповали Господа, Бога заповъ, вотория; а занъ; викопалую" (Втор. 4, 2. Ср., 12, 32, сряв. также Притч. 30, 6. І. Нав. 1, 7—8 и др.). Поэтому они не считали себя въ правъ, инчего за Писаниях ни прабавить, ин убавить, ни переманить". *І. Флав*ій, Противъ Аніона 1, 8. Срави. склание о инсалях іудейскихь.

ности послёплённыго періода или самымъ ходомъ инслей своихъ или преднетонъ изъясноній побуждаются въ галахическому или гаггадическому изложению, извлечению и примёнению ветхозавётныхъ мёстъ. Такниъ образонъ галаха и гаггада въ большей или меньшей изръ пронекають собою всё раньше всчисленные источники для сужденія объ іудейскомъ толкованія в при томъ неніве явственно источники болбе ранныго проясхождения и явствение источники позхибишаго происхожденія, особенно таргуны (позднівйшія), мидратоть в талиудъ. Въ нихъ галахическія опредёленія доходять нерёдко до сившной скрупулезности, обличаемой въ Н. Зав'ять 117), а гаггада нолна «мнонческими свазанізми, легендами, субъективными мечтаніями отдельныхъ талиудистовъ 114). Служа выражениемъ основнаго, ноинстического направления жизна послуплунныго іудейства, таляха очевидно должна была нийть преобладающее значение и въ развити преданія занимать пёрвое ивсто. Это им и видимъ изъ литературнато наматияка 3 яли даже 4 в. до Р. Хр. книги Премедости П. С. Окразова 119). Переводчикъ свройскаго подлинника этой книги. жизшій въ 8 в. до Р. Хр. въ предисловіи своемъ въ переноду говорнть: "послику въ ваконъ, пророкахъ и прочихъ инсаніяхъ переданы наиз многіе высовіе уроки, за которне должно почтить Израния славою иноговъдбијя и мудрости, и нослику но только сами читатели могуть сдёлаться многосвёдующение, но и другамь прине-CHTL ROALSY ROCPOZCTBOND YCTHERS & ANCHMENTS MACTEBROUND: TO дваз ной. Інсусь, много упражнявшійся въ чтенія закона, прорововъ и прочихъ отечественныхъ инсаній и пріобратній мосредствоиъ нхъ довольно опытности, рёмнися самъ напясять ибчто, относнщееся къ внанію и мудрости, чтобы любознательные, упражнаясь въ этомъ, твиъ тверже держалась пути, указаннаго закономъ" 199). Действительно въ самой вниги промудрости сына Сирахова, вроий постоянныхъ внущения всполнать законъ, похвалы ясполнающинъ его. врояв постоянныхъ выраженій, что законъ и заповёди суть источнивъ мудрости и исполнение его источникъ счастия для людей (100), заключается даже и пряное развитие постановления закона Монсеева, напр. объ обязанностихъ дётой въ отношения въ родителянъ 100), объ

<sup>117</sup>) Срав. для сего обличительную рёчь Господа Спасителя противь фариссевь въ Ме. 23 гл. и пар.

3.13

<sup>118</sup>) А. Олескицкаю, "Изъ талиудической иноологіи" въ Труд. Кіев. Д. Акад. за 1870 г. т. 1 стр. 150. Срав. Диминскаю цат. соч. стр. 21 и др.

<sup>139</sup>) О времени происхожденія книги си. сказанное при обозр'янія источниковъ для сужденія объ іудейскомъ толкованів.

139) Сн. продогъ къ вниги по изд. Фриче стр. 387.

<sup>131</sup>) CMOT. HAND. 6, 37; 2, 15—17; 1, 5; 11—27 m gp. Cpas. 1 Max. 2, 58. 64 m gp. <sup>135</sup>) Cm. rs. 3, 1—16. Camv. Mcx. 20, 12; 21, 17; Brop. 5, 16; Jes. 19, 3.

1

- 112 -

обязанностяхъ въ отношение къ священнослужителянь 193), къ рабамъ 124) и пр. Равно также въ ней бельшая часть правилъ мудрости изложена по образцу книги Притчей Соломоновыхъ и Евклесіаста 195), инбющихъ въ основание своемъ правила и постановления закона Монсеева. Но и начала гаггади проглядывають, довольно ясно въ той же книга Премудрости I. с. Сирахова по отношению въ буква ветхозавётныхо текста, особенно въдослёдной части ся, --исторической, начиная съ главы 44-й. Такова напр. попытка точнёе опредёлить личность Еноха, о которомъ такъ глухо сказано въ книгъ Бытія (5, 22. 24; сн. Сир. 44, 15), таковы изкоторыя суждения и о другихъ лицахъ ветнозавитныхъ, какъ напр. о Нов. (44, 16), Монсей (45, 1 н дал.), Авронѣ (ст. 7 н дал.), и др. Самое раздѣденіе кинги но содержанию на двё неравныя часть нравехчительную (закононрасжительную) и историческую невольно наводить на мысль, что авторь он однит язъ послёплённыхъ софернит, много упражнявщійся, въ членің закона и пр.; чибль въ внду въ своей внигв осла-BRAS DAMATHNES FALAXA 40CESFO & FAFFALA 40CESFO DOCLARIA SUOLE MYжей Воликой синагоги, по еще въ его добранъ, близконъ по духу къ библейской канонической лизорадуръ, направлении. Если же мы обратимся въ дальнайшимъ намятнивамъ іудейской литературы послаильннапо "дохристіанскаго в частію, христіанскаго неріода, то въ нихь ростучерельное движение въ развити галахическаго и рассадическаго преданія, дри его неизканной библейской основа, при его такомъ или иномъ отношени въ библейскому ветхозавътному токсту, уведниъ во всей ясности. Такъ въ другихъ неваноническихъ (за исключеніемы уцоманутой книги Премудрости І. с. Сирекова) и апокрифическихъ книгахъ налестинскаго (а частир и египетскаго) нроистождения есть, иного слудовь развити галахи, а особенно галгады. Таковы напр, въ отношения къ залакъ, указания на цонятия 0. UNCTOTE, H. HEURCTOTE ILO BERCHY MONCCORV (196), O. CYGGOTE (197) H. AD., въ отношения въ гаргадъ, сназание объ огнъ съ жертвенника, скрытонъ, священниками, при отведении Израидьтанъ, въ Персію, о скрытін прорекомъ Ісремією скиніи и кончега завата въ горной цещерь, 9. собранів священныхъ внигъ Неомісю и Іудою 198) толкованіе биб-

199) Гл. 7, 31-34. Сн. Исх. 29, 26-28; Лев. 7, 29-36 в др.

<sup>124</sup>) Гл. 7, 22—23. Сн. Исх. 21, 2; Втор. 15, 12 и др. <sup>125</sup>) Сн. напр. Сир. 1, 1 и дальн. съ Прит. 8, 22; 3, 19. 20 и др. Сир. 4, 1 съ Притч. 3, 28; Сир. 7, 24 съ Притч. 12, 10; 27, 23; Сир. 1, 13 съ Евкл. 8,

12; Свр. 10, 2 съ Екклес. 10, 16—19 и др. <sup>126</sup>) Тов. 2, 3—9; Гуд. 11, 12 и дал. 1 Маккав. 1, 62 и дал. Кн. Ен. 10, 11; 9, 8; 10, 20. 22; 15, 3; 19, 1 и др.

9, 8; 10, 20, 22; 15, 3; 19, 1 и др. <sup>137</sup>) 1 Мак. 2, 32 и дал. Срав. Апок. Вар. 84, 8, Кн. Ей. 10, 17 и др.

198) 2 Маккав. 1, 19-2, 15; срав. также 3 Еад. 14, 24 н дал. 44 н дал.; Апок. Вар, 6, 7-10; 80, 1 и др. .

лейской исторіи миротворенія 199), при чемъ особенно любимымъ предметомъ гаггадическаго толкованія были морскія чудовища (Быт. 1, 21) бегеноть и левіавань 130), толкованіе дальнійшихь событій и лиць ветхозавётной исторія <sup>131</sup>). Точно также Быт. 6, 2 и Исх. 25, 40 несомнѣнно еще въ дохристіанскій періодъ послужили основаніемъ нервое въ гаггадъ о паденія ангеловъ въ духв почти языческаго представления объ отношения боговъ въ людямъ 132), а послъднее къ гаггада о небесномъ Lepycaлний 133). Возьмемъ для примара отрывокъ изъ апокрифа: «Жизнь Адама». Въ первый день недбли, третій отъ созданія Адама, въ осмой день перваго мѣсяца Нисана, въ первый день апръля и шестой египетскаго фармути, Адамъ по божественному откровенир, нарекъ имена всёмъ животнымъ. Во второй день второй недёли даль имена скоту. Въ третій день той же недёли **даль имена птицамь,** въ четвертый-пресмыкающимся, въ пятыйплавающимъ въ водахъ. Въ шестой же день той же недёли, у Римлянъ шестой апръля, а у Египтинъ одиннадцатый фармути, Богъ, взявши часть оть бока Адамова тёла, образоваль изъ нея жену. Въ 46 день творенія ціра, въ четвертый день седной недбля, въ 14 день Пахона, въ 9 день мая, въ то время какъ солнце находилось предъ созвѣздіемъ Тельца, а луна въ діаметръ Скорпіона, во время санаго подвления Плеядъ, ввелъ Богъ Адама въ рай, на сороковой день носих создания его. Въ 50-й день послъ перваго дня міротворенія, въ 44-й день отъ созданія Адама, въ день Господень (воскресенье), въ 18 день Пахона, въ 13-й день мая, на третій день послё введенія человѣка въ рай, когда солнце было предъ созвѣздіемъ Тельца, а луна подходила подъ созвѣздіе Козерога, Богъ заповѣдаль Адану, чтобы онъ воздерживался отъ древа познанія добра в зла. Въ 90-й день отъ сотворения міра, во 2-й день 14-й недѣли, около времени летняго солнцестояния, когда солнце и луна находатся подъ созвѣздіемъ Рака, въ 25 день іюня мѣсяца, въ первый

199) 3 Eag. 6, 38-55; ABOR. Bap. 21, 4 H gas. Cp. 14, 19 H 15, 7; cp. TARKE Бя. Ен. 18, 14 и дал. и ар.

100) Эти загалочныя чудовища изображаются въ Пс. 103, 26 и Іов. 40, 10-41. См. гаггаду о нихъ въ 3 Езд. 6, 48-52; Ен. 60, 7 и дал. Ан. Вар. 29, 4. тарг. псевдо-Іон. на быт. 1, 21 и др.

181) Anon. Bap. 17 P.L.; EH. 1, 1 H gal. 22, 7; 8 EBAPH 1, 19; 7, 46 - 48; особенно Алок. Вар. 56-74 и др.

122) Cp. As. Bap. 56, 10 - 13. 15; EH. FJ. 6-11. Cp. TARME IVANES 16, 6 съ Бит. 6, 4; - тарг. Онкелоса и Псевдо-Гонао. на Бит. 6, 1 и дальн. Ср. I. Flavii Antiquit. 1, 4, p. 8 ed. cit, Cpas. TARME 3 CHERRED, OCOGERNO ME CT, 110 E JAILS.

188) Срав. уже въ Премуд. Сол. 9, 9; также Ан. Вар. гл. 4. Срав. объ этонъ cnenialsnoe изследодание Шоттена въ приложения въ его "Horae hebraicae et talmudicae" etc. ed. cit.

8

день Ецифа, введена была Богомъ въ рай помощница Адама--Ева, на 80-й день послѣ ея сотворенія. Адамъ, принявши ее, назвалъ ее Евою, что значить жизнь. Поэтому-то т. с. имъя въ виду такой періодь, временц между сотвореніемъ жены и изгнаніемъ обоихъ изъ рая, Богъ заповъдаль чрезъ Монсен въ книгъ Левитъ (XII гл.), чтобы женщину считать нечистою, при рождении младенца мужескаго пола до 40 дней, а при рождении младенца женскаго пола до 80 дней: очевидно по той причинь, что Адамъ на 40-й день послъ своего сотворения введенъ быль въ рай, почему также и рожденныхъ мальчиковъ вводять въ храмъ для посвящения Богу въ 40 й день, рожденныхъ же дъвочекъ на 80-й день, пока женщина остается нечистою, чтобы какъ введена была она въ рай на 80-й день, такъ настолько же была бы и нечистою при рождении младенца своего пола въ сравнении съ иладенцемъ мужескаго пола. Затёмъ также и при месячномъ очищения женщина, по закону божественному (Лев. XV, 19), какъ нечистая; не должна входить въ храмъ и только по истечения 7 дней посля окончанія менструацій можеть вступать въ него" 134). Если мы слвчимъ содержание этого отрывка съ Быт. 2, 19-20. 21-22. 15. 10-17. 23-24; 3, 20; то увидимъ, что къ библейскиму содержанию прииршано много сторонняго, какъ изъ галахическаго (особенно въ посдедней половина отрывка) такъ и изъ гаггадическато (во всей вообще постановкѣ, событій, изложенныхъ въ означенныхъ жестахъ вниги Бытія) преданія. И хотя мы не сомнёваемся, что для этого преданія, какъ и для преданій, содержащихся въ другихъ апокрифахъ, основаніемъ служатъ древнъйшія преданія, современныя даже бибдейскимъ повъствованіямъ 135), но въ тоже время не можемъ не видѣть примѣси поздивишаго, даже христіанскихъ элементовъ, вліянія мъстныхъ условій на обработку этихъ преданій. Сюда мы относимъ пояснительныя опредъления времени по календарю еврейскому, римскому, египетскому и христіанскому. Еще болбе очевидно вліяніе галахическаго и гаггадическаго преданія на отношеніе къ В. Завѣту въ таргумахъ, въ мидращотъ, въ сочиненияхъ І. Флавія и особенно въ талмудъ. Въ таргумахъ (особенно позднъйшихъ), въ мидрашотъ и у Іосифа Флавія вліяніе галахическаго преданія очевидно преимущественно при изложении законоположительныхъ частей В. Завъта, а влінніе гаггадическаго преданія-при изложенія исторіи. Вирочемъ, вногда и при толковании историческихъ частей содержания ветхозавѣтнаго въ таргумахъ, индрошать и у Флавія являются влія-

124) Fabricii Codex apokryphus V. T. pag. 12-16. 135) Срав. напр. упоминаніе о книгі браней Господчихь в о Приточникахь въ Числь 21, 14-15; 27-30, о книгі Праведнаго въ І. Нав. 10, 13. 2 Цар. 1, 18 н др. Срав. проф. Порфиресса цит. сочин. стр. 12 и дая.

1 11 1 2 2

ніе галахи, какъ и на обороть при толкованія законоположительныть частей обнаруживается вліяніе гаггады. Пояснимъ оказанное, принърани. Въ карпунъ Псездо-Іонавана на Быт, 1, 14:, и сказалъ Богъ: да будутъ свътние на тверди небесной для отделения дня, отъ ночи и для знаменій и временъ и дней и годовъ» говорится: «И сказаль Госпедь: да будуть свётные въ пространстве небесновъ для отдёленія дня отъ ночи и да будуть для знаменій и времень праздниковъ и для вычисления по нимъ дней и для освящения новомъсячій и новолітій и другихъ дней місяцевъ и годовъ, оборотовъ солнца и новолуній в цикловъ 136). Въ Мидращо Тенилимо на 3-й псалонъ Давида, когда онь бъжаль отъ Авессалона, сына своего: «Господи! какъ униежились враги иои» и пр. читаемъ: «За чёмъ отдёлъ Авессалона стонть вблизи: отдёда о войнё Гога и Магога? Этимъ должно быть новазывается только то, что злой сынь хуже нежели война. Гога и Магода и пр. 137). Объ Авраанъ Іосибъ Флавій сообщаеть сявдующія свёдёнія: «Авраамъ усыновняъ себё илемянника своего Лета, брата Сарры, жены своей, потому что не надбялся имъть отъ нея дитей 144) н. будучи 75 льть оть роду, вышель, по повельнію Божію, изд Халден для поселенія въ землі Хананейской, въ которей и сань жиль и его нотопки 139). Онъ быль весьма мудръ, обдадаль сною убъжденія для слушателей ото и быль на столько проницателень, что редко онибался въ своихъ догадкахъ. Когда же за всь: эти достоянотва онъ сталъ во мибији народа выше мнорихъ. онь везнаяврялся общеприятее мивніе о Богь наябинть и перемвничь на лучшее. Такниъ образонъ порвый осмёлнася высказать поредъ волин. что одниъ только есть Богъ, создатель всего, и что все остальное, служащее для счастія человіка, не своєю силою является годнымъ для этой цёли, а только по силё его велёнія. Такое заключение Авраамъ выводилъ изъ случаевъ, бывающихъ на сушѣ и морѣ, изъ перемѣнъ, происходящихъ въ солнцѣ, лунѣ и въ другихъ твлахъ небесныхъ. Ибо, если бы всв эти твари имвли сами въ себв силу, то они старались бы о соблюдении правильности своихъ явленій; но такъ какъ этого нѣтъ, то очевидно, что они въ этомъ исполняють лишь велёніе своего Творда. Такниз образовь Ему одному н надлежить воздавать честь и благодарение. Вслёдствие этого то,

<sup>138</sup>) Въ сообомъ нупложения въ 4-му тому Библи нелиглотти Вальтонова издания, стр. 2. Здъсь очевидно влание галахи на телкование библейской история миротворения. Срав. ту же таргуму на Быт. 1, 21. 24; 2, 15 и др.

137) CM. CRATERO: Die altjudische Schriftauslegung der Psalmen von Heidenheim in seiner Vi rteljahrsschrift für deutsch und englisch theologische Forschung und Kristk. IV B. 4 H. S. 451. Zürich, 1871

138) Cp. Bar. 11, 31. 80; 12, 5.

130) Cpas. Eur. 12, 4. 1-8. 7.

8\*

когда Халден и другіе жители Месопотамія возствля противь него (т. е. Авраама за такое учение), онъ счелъ за лучшее оставить Халдею, вышель оттуда но повелёнию Возвію и съ нонощію Возгіою взяль во владение землю Ханаанскую. Поселившись здесь, онь постронлъ жертвенникъ, на которомъ принесъ Вогу жертву 144). Объ этомъ праотцё нашемъ Авраамѣ писатель Берозъ унонинаеть въ слёдующнхъ словахъ, хотя при этомъ и не называеть его по именя: «Въ десятомъ въкъ посль потопа можду Халдеями находился мушъ праведный, знаменитый и искусный въ астрология». Гекатей же написалъ о немъ цёлую внигу. Николай Дамасскій въ 4-й книгё своей исторіи слёдующимъ образовъ говорить о немъ: «Въ Дамаска царствоваль Авраамь, пришедшій туда сь войскомь изь страны, лежащей выше Вавилона и называемой Халдеею. Но по прошестви изкотораго времени вышелъ и оттуда со всбии окружавшини его и поселелся въ землё тогда называениейся Хананеею, а нине называемой Тудеею, со всёмъ, произшедшимъ отъ него потомствонъ,--о которомъ я буду писать въ другой книгв. Имя Авраама и до нытв главится въ окрестностахъ Данаска, глъ показывають даже и селеніе, называемое жилищемъ Авразмовымъ» 141). Если сравнить это повъствование Іосифа Флавия съ соотвътствующимъ ему библойскимъ разсказомъ, обнимающимъ собою томько Быт. 12, 1-7, то нелься вонечно не видёть, что у Флавія много прибавлено въ этому разсказу изъ содержания гатгадическихъ преданий и изъ другикъ источниковъ небиблейскихъ 141). Въ талиудъ вси почти Мишиа представ-

лиетъ собою галахический компентарий на отдъльныя части занена Моисеева, хотя въ немъ иногда встръчаются мъста и гаггадическаро характера <sup>163</sup>). Въ Гемаръ же, хотя по причикъ самой связи са съ Миш-

141) Antiquitt. lib. I, caput. 8, pag. 15-16 ed. cit.

<sup>143</sup>) Подобное же видних ми и въ исторія правнува Авраамова, Іосифа, какъ о немъ пов'яствуеть Іосифъ Флавій въ своихъ Antiquitt. lib. II, сар. З эq., особенно съ страници 89 цитев. изданія.

<sup>143</sup>) Гаггадическаго характера суть (какъ раньше било замъчено) трактати Рігке Aboth и Middoth; многіе трактати имъють также заключеніе гаггадическаго характера, въ формъ навиданія и утъщенія и под. См. Цуниа цит. сочиненіе стр. 86—87. Такъ напр. въ Aboth, 5, 6 читаемъ: "Десять вещей создани били наканунѣ субботи, въ сумерки, имъню: отверстіе вемля (поглативнее Корел), отверстіе колодца (—скали, изъ которой Монсей извлекъ воду для народа), уста ослици (Валаама), радуга, манна, жезлъ (Монсея) шамиръ (баснословний червь, имъвшій булто би свойство раскаливать каман и употреблявшійся при соеружеція перваго храма Соломовомъ), инсьмена (конечно еврейскія), букви (на скрижаляхъ) и скрижали. Нѣкоторие прибавляють еще: злие духи, гробъ Монсел, овенъ Авраама (нринесенный имъ виъсто Исаака въ жертву), а нѣкоторие присоедицанътъ сюда еще и первия клещи для дѣланія другихъ клещей". (Срав. Ведевснік гарьа). Въ 5, 5: Де-

<sup>140)</sup> Cp. BHT. 12, 7.

ною (какь встояхования послёдной), есть весьма много галахнческаго, но не меньше того, если не больше, встричается и гаггадичеокаго элемента. Теологія здёсь перёдко прямо обращается уже въ мноологию, исторія въ легенды и пр. Примёровъ можно било привесли множество. Талиудъ нагляднъйнимъ обравомъ представляетъ собою то, до намой мелочной скрупулевности дошла ко временамъ анораниъ галаха. Невольно анораниъ въ Талиудъ представляются санания вождями народа остаелениями слиниая закона, оизждаеными комаровь, вельблуди же пожиравщими, которыхъ изобличаль еще Христось Спасилель (Мато. 23, 23-24), которые, по слову Вѣчнаво Слева, ссязывали бремена тяжка и броднъ насима, и вознавали или на рассия челоточеска (Мо. 23, 4) и воторые остались нонзмёнными до позднёйшаго времени. Нагляднымъ довазательствомъ такого направления гадали этого времени можетъ служить знаменитый, въ зеченін многизь лють продолжавщійся раввинскій спорь о тонъ, можно ли н.при какихъ условіяхъ ножно Бсть айцо, сносонное курицею въ субботу, или наванунъ субботы, -сноръ послужившій оспованіень въ составленію цёлаго талиудическаго травтата «Веда» (что и значить яйцо 144).

Такинъ образонъ залажич сное и ганадическое предане представляеть собою уже дальныйний фазись съ развични удео-палеотинскаю толкованія. Здёсь ны инбонъ начало такъ называемаго дерани <sup>145</sup>)...своего рода аллегорическаго толкованія, ясибе и колибе всего выразывнагося въ мидрашоть <sup>146</sup>). Вийстё съ тёмъ все ясибе и ясибе

сять чудесь постоянно совершалясь для отцель нашнать въ храмѣ: никогда беременная женщина не подверталась преждевременнымъ родамъ отъ занаха жертвенныто имся, шертвение мисо (шертвы миря, мисе которое могло оставаться въ продолженів двухъ дней) никогда не портилось; никогда не видно было мухи въ бойнѣ храма; съ нёрвосвящениякомъ не было случайной нечистоты въ день очищенія (-единствезный день въ году, когда онъ входялъ въ Святее святихъ), викогда дождь не тумизъ огна на жертвенныкъ (стоявшенъ водъ открытных небомъ), димовой столбъ (военоенвшйся отъ жертвенныкъ стоявшенъ водъ открытных небомъ), димовой столбъ (военоенвшйся отъ жертвенныкъ сноиз жатвы (по Дев. 28, 10 ориносившемся въ Скивјя), въ двухъ хлѣбахъ (которые должно было приносить въ правдникъ Цятьдесятницы) и въ хлѣбахъ (которые должно было приносить въ правдникъ Цятьдесятницы) и въ хлѣбахъ предложенія никогда не обнаруживалесь порока; столть нареду (въ храмѣ) било тѣсдо, а падать ищъ просторно; никогда виѣя и скорпіонъ инвого (разримѣтся неъ Евреевъ только) не ужащни въ Герусалимѣ, никогда нико не говариваль (во время трехъ большихъ правдникеъ Гудейскихъ): меѣ тѣсно, не кахоку нечлега въ Герусалимѣ" И.т. д.

<sup>144</sup>) Не безъщетересную харавтерестику втого свора съ его подробностями ножно видъть въ брощоръ *Фр. Демича* "Iesps und Hillel" S. 22 f. Erlangen, 1867.

<sup>145</sup>) Дерашь или дерушь---аллегорическое излокеніе, тачиственное изысканіе и измесненіе (Bustorf. Lexic. pag 297), откуда мидрашь---,вомментарій, аллегорическое изъясленіе, сводниое на различные смыслы" (ibid. pag. 298).

146) Мидрашоть, особению гарьом прано уже имъють чисто алдегорический харак-

обнаруживается и человический характерь этого этолкования. Какь талаха, такъ н таггада начинаются прамо уже такъ, гдъ оканчивается глово Берсіе. И однако же сами послёвленные соферних увлеченные ролью продолжателей дёла богодухновенныхъ кужей въ народъ, никакъ не хотъли допустить имсли, что это ихъ дъло било уже дёломъ не божественнымъ, а человёческимъ, которое кожно было ивнить такъ или илачо по достониству его, но никакъ не ириравнивать въ делу мужей богодухновенныхъ. Они вообранали, что, вводя въ библейское содержание галаху или гаггаду они твердо стоять на библейской почва,-что дополняя это содержавіе свонин нанышленілин (преданісичь), они развивають и продолжають ничь того же содержанія. Это стороннее содержаніе тажимъ образомъ являлось не какъ стореннее библейскому, в какъ однородное съ никъ. На этомъ въ сущности зиждется вся постановка содержанія послёвлённой не-<sup>9</sup> кажонической и особенио анокрифической литературы iyдейсвой <sup>147</sup>). Этимъ объясняется доля благоговёнія, которымъ польвевалась въ свое время эта литература. Но долго такая илиона консчно не могла дляться <sup>\$48</sup>). Нужно было и самимъ руководителямъ необразоважной массы сознаться, да и сама эта масса или, по кравней мврв, болве - развитые и образованные изъ нен могли видоть, что все это чже далеко не то, что дано собственно въ Писаніи, каноначески признаниемъ за произведение Божественное 149). Тогда пачинается поворотъ въ мную сторону, но при тахъ же началакъ и условинъ, при тахъ же фуноводителяхь и дъятеляхъ. Этоть повороть начивается не задолго (въка ва два не болѣе) до времени явленія Христа Спасителя на землю, особенно обнаруживается подъ вліяніемъ разлада въ воззрёніяхъ школъ Гиллела в Шамиан, постепенно усиливается въ періодъ новозавѣтный или даже во весь періодъ тананиъ и навонець нало но налу доходить до чу-

теръ. Но не даромъ ин замётныя, что это аллегорія, своего рода, ато не та аллегорія, съ которой ин встрётнися при раземетрёнія іудео-алевсандрійскаго толкованія. Іудео-палестинская аллегорія истому только в заслужняеть этого названія, что она въ Писанія, кромѣ буквальнаго смисла, аривнаеть еще имой (άλλον) смислъ вля даже нёсколько смысловъ, какъ это ми увидимъ изъ явжеслёдующаго. Ср. Букстородія. Лексик. стр. 298.

147) Сравн. сказанное раньше при обозрѣнім некалоннческой и особенно апокрифической интератури. Въ этой нослёдней впрочень болёе фигурируеть уже нодстановка имсни автора.

<sup>118</sup>) До чего однако даже во времена Христа еще сильна была эта вляюзія, до чего било велико обанніе книжниковъ среди народа въ разсматриваемомъ отношенія, это можно видёть изъ характеристичнать, презрительнаго выраженія ихъ о вародѣ; иародъ сей, иже не епеть закона, прокляти суть (Іоан. 7, 49).

149) Ми выше занёчали о раннемъ времени опреділения канона священныхъ книтъ В.З. Во всякомъ случай ко времени явления Христа этотъ канонъ уже былъ твердо опреділенными. Срав. объ этомъ Кейля, Блека и др.

.

довищныхъ формъ въ церіодъ амораниъ, себораниъ п гаонимъ. Мы разуньень начало того своеобразнаго отношения послыплыныхь соферень къ священному тексту вотхозавѣтному, при которомъ привносниые въ библейское содержание сторонние элементы (изъ преданій прежнихъ соферимъ, изъ собственныхъ соображения привносящаго и т. п.) поставляемы были въ отношение въ этому содержанию уже заведомо не какъ однородные съ нимъ, а какъ сторонние ему. Сушность дъла теперь была въ такомь или иномь обосновании этихь сторонных элементов Писаниемь, потому что при всемь обяли этихъ эдементовъ строгое требование закона (Втор. 4, 7; 12. 32) "ничего въ Цисаніяхъ ни прибавлять, ни убавлять, ни перембиять" 156) было господствующимъ въ средъ соферимъ. При этомъ поворотв двла, какъ и естественно, было не безъ борьбы. Многимъ изъ софернить тижело было, разумьется, отказаться отъ высоваго права прямыхъ, непосредственныхь продолжателей дела богодухновенныхь вужей и пророковъ И вотъ мы видимъ между ними раздвоеніе. Одна часть соферинь, желавшая продленія такого незаконнаго в уже сдвлавшагося анахронизиомъ права, избрала путь апокрифической апокалиптики, а другая, самая большая пошла новымъ, вышепоказаннымъ путемр. Но меньшей части, уже запоздавшей на пути общаго ясторическаго развитія іудейства, пришлось большею частію прикрываться за чужнин именами, чтобы ся измышления имбли желастый авторитетъ въ глазахъ общества. Тутъ-то являются анокрифы съ именами едва ли не всъхъ знаменитыхъ мужей тудейской древности: Еноха, Ноя, Авраама, Моисся, Давида, Соломона и др." При этомъ обывновенно даже самыя изречения Писания вводятся въ содержание апокрифовъ не какъ нъчто особое, а какъ выражение того же содержанія 151). Но такое направленіе въ средъ софернит принадлежало, какъ замъчено было выше, меньшинству. Оно скоро было подавлено господствующимъ въ средъ ихъ направленіемъ 154), -- направленіемъ соферныъ-толкователей Шисанія въ строгомъ смыслъ слова, древнимъ, основнымъ послёцлённымъ направленіемъ 153), но только явявшямся ેવું કે તે નામ ના 2. 1 . . . . . . . . 1 11 . . . . . . A Same in a fair at sport

<sup>150</sup>) Cf. I. Flav. Contra Apion, 1, 8.

151) Примъры можно видъть по указаніямъ, сдъланнымъ нами при обозръ́нін аповрифовъ.

197) Правда оно не умерио и послв. Даже въ перболъ среднихъ въковъ многія не только мназнія, но н цалыя книги, произшедшія въ этотъ періодъ, принасавалась по своему прои хожденія или также ветхозавѣтнымъ инцамъ (Аврааму Sepher iezira и др.) или же древнайшимъ ра́ввиналъ (напр. Симопу бенъ Ioxий, --Зогаръ н.дн.); во это уже было только слабымъ подражаніемъ давнопромедшему и общинобенно не заслуживало въ́роятія даже въ средъ самихъ Іудеевъ.

орань раньше приведенное виражение изъ *Буксторубевса* .Jencusosa: "loco prophetarum interpretes Scripturae exstiterunt".

теперь въ новомъ фазисъ своего развитія. Задатки этого направленія частію обнаруживаются уже на неканоннческой и апокрифической литературь и именно въ прямой или не прямой, такъ или иначе формулированной или даже несопровождаемой никакою формулою цитаців мёсть изъ ветхозавётныхъ каноническихъ Писаній 184). Здёсь авторы произведеній означенной литературы (тв же конечно софернить) болёе или менёе ясно отличають свое оть библейскаго, такъ или визче подтверждають свои мибнія Писаніемь, въ тоже время такъ иля инане относясь въ собственному смыслу цетуелыхъ месть. Такъ напримъръ, когда писатель первой Маккавейской книги, изобразивъ вёролонство Альниа, обнаружившееся въ убійстве шестидесяти изъ Асидеевъ 188) съ формудою: какъ сказано въ Писании, приводить изречение Псал. 78, 2. 3; тела святыхъ Твоихъ и кровь ихъ пролими вокруга Лерусалима, и не кому было похоронить ихъ (1 Мак. 7. 16. 17) 186). то здёсь очевидно онъ отличаеть сказанное въ Писаніи отъ своего разсказа. Писатель книги Товить, сообщивши о томъ, что Товить, въ день Патидесатницы «влъ хлебъ свой въ скорби" (2, 5) добавляетъ огъ имени Товита: «и вспомнилъ я пророчество Амоса, какъ онъ сказаль: праздники ваши обратятся въ скорбь, и всъ увеселения вашь въ плачъ" (2, 6 срав. Ам. 8, 10). Здёсь даже именуется и саное Писаніе при цитаціи. Самая цитація сділана въ оправданіе скорби Товита, неумъстной въ праздничный день. Если мы обратимся теперь къ собственному смыслу цитованныхъ въ внигъ Маккавейской и Товить масть, то увидныть, что цаль цитаціи нисколько не противоръчнтъ этому смыслу, хотя конечно ни Псалинстъ не имълъ въ виду Асидеевъ, ни пророкъ Аносъ скорби Товита въ праздникъ Пятидесятницы. Первый изображаль слёды вторженія Халдеевь въ Палестину при Навуходоносорѣ 187), а послѣдній грядущій судъ Геговы надъ. Израндьтянами за ихъ постоянное неповиновение Его заиовъдянъ 158). Но во всякомъ случат и изречение Псалмиста приложимо было въ случаю, описанному авторомъ вниги Маккавейской, и изречение пророка еще болже шло ко временамъ испытаний, которыя

ent of the trace of an area

154) См. цитати въ обозрѣнія неканонической и апокрифической литератури. 155) Относительно, того, какъ цонимать здѣсь Асидеевъ, срав. выше цитованний Комментарій Кейля на это мѣсто. Во всякомъ случав не безъ значенія здѣсь для цитаціи то, что и въ Пеал. 78 (Евр. 79), 2 мм въ слодѣ святыяъ Твомяъ имѣемъ сврейское chasideicha, созвучное названию Асидеевъ.

144) Отвосительно синсла и характера цитати си. упомянутый Коммиентарій Бейля на это місто.

147) Cpas. *Jenuva*, Kommentar zu Ps. LXXIX. S. 50-51, H. 2. Leipzig, 1874; *Keil's*, Kommentar zu 1 Max 7, 17, S. 130. Leipzig, 1875.

188) Cpas. Ecuas, Kommentar zu Am. 8, 10. S. 224-225. Leipzig, 1873

теривли плвиные Туден отъ завоевателей. Въ первомъ случав им нивень опыть типологического толкования Писания, Хотя самъ писатель вниги Маккавейской едва ли имблъ сознательное намбреніе дать опыть подобнаго рода 159). Проще всего дёло представляется такъ: будучи подобно всёмъ тогдашнимъ Евреямъ, особенно книжникамъ, воспитанъ на Писаніи, глубоко изучныши послёднее, писатель на все смотрёль съ точки зрёнія библейской, иыслиль въ свёть Библін и пр. Поразительное по вёроломству событіе унерщиленія Асидеевъ, и быйшія слидствіемъ этого событія явленія – картина брошенныхъ безъ погребенія труйовъ и пролитія крови живо напомиила ему изречение Писания о подобномъ события. въ каковомъ изречения въ тому же убитые называются chasidim (святые), что весьма созвучно съ названіемъ умерщвленныхъ Алкимомъ. Такимъ образомъ въ этомъ опытъ цитація скоръе являются признаки того вида толкованія, который въ позднійшемъ словоупотребления раввинской герменевтики получилъ название remes - намекъ, указаие, 160), а не типологическаго толкованія въ собственномъ смыслів. Болбе правильнымъ употребление Писания оказывается у писателя книги Товить. Этоть послёдній поямо (и не незаконно) отнесь предсказание пророка Амоса къ описываемому имъ времени ассирийскаго илъненія, припомнивъ это предсказаніе по поводу скорби Товита въ праздничный день, въ который бы должно было радоваться. Потожу что и ассирійское плёненіе, какъ и вавилонское и дальнёйшія бёдствія Изравля было проявленіемъ предсказаннаго проровами грознаго суда Ісговы надъ непослушнымъ Его народомъ, равно также какъ явленіе Мессін принесло съ собою еще болёе грозный судъ надъ невнимавшею пророческимъ въщаніямъ частію Изранля, предъизображая собою грядущій страшный судь надь всёми невнимающими вельніямъ и отвровеніямъ Божіймъ изъ среды древнято и ноēų kilst≣ • 1• 1

The state of the state of the

100) Типологическое толкованіе, въ существі діла, по выраженію одного западнаго богослова, полько христіанствомъ вызбано къ' бытів. " Ed Richm, Zur Charakteristik der medsianischen Weissagung etc. ін Theolog. 1814. und Kritik. 1869, S. 273 Anmerk. Въ самомъ діль, только новозавітное толкованіе явственно провозгласнло, что первый Адамъ есть образь (толос) будущаго Адама т. е. Христа (Рим. 5, 14 въ контек.), что событія верхозавітныя были образами (толос) новозавітных (1 Кор. 10. 6. 11.), что ветхозавітный законъ быль только тінію (σχιά) прядущихъ (т. е. новозавітныхъ) благъ, а не представляль собою самый образь (είχόνα — образь взять взъ области живопися) вещей (Евр. 10, 1) и т. д. Подробніе о новозавітномъ типологическомъ толкованіи, равно какъ и объ отношеніи его къ естественной и исторической типикъ см. въ нашемъ изслідованіи: "Новозавітное толкованіе В. Завіта" въ Чтен. въ общ. дюб. дух. просв. 1879 ноябрь, стр. 388 и дальн.

•

160) Remez отъ remaz-намекать указывать, показывать знакъ какой либо глазами или руками. См. Buxtorf. Lexic. p. 1120.

ваго Изранля 161), Подобное же отношение въ онисанию Ветхаго Завъта явлиется и въ непрямыхъ цитатахъ; только здъсь оно болъе стоить въ зависимости отъ пепроизвольнаго воспроизведенія изреченій Писанія въ ряду выраженій собственной мысли писателей неканоническихъ и апокрифическихъ книгъ, сообразно высказанному выше объ условіяхъ воспитанія послёплённыхъ Іудеевъ. Такъ напр. это выражается, въ молнтећ Товита (гл. 13) 163) и въ завѣщанін его сыну (14, 4 -7) <sup>168</sup>), въ модитвъ Іуднен (гл. 9) <sup>164</sup>) и въ благодарственной пъсни ся по поводу спасения города Ветнаун (гл. 16, , 1-17) 165) и др. На этой ступени развитія отношенія въ Писаніюалевсандрійское іудейство идеть въ одинаковомъ направленіи съ падестинскимъ, что ясно изъ неканоническихъ и апокрифическихъ книгъ, произшедщихъ на александрійской почвѣ, и только въ позднъвщихъ памятникахъ этой письменности іудео-александрійское направленіе принимаеть своеобразный (философическій) оттиновь. Такъ молитва Несцін, изложенная во 2 Мак. 1. 24-29, и сама по себѣ обильная библейскими изреченіями 166), заключается словами: насади народь Твой на святомъ мысть Твоемъ, какъ сказалъ Моисей, при чемъ нићетса, въ виду изреченје Исх. 15, 17, содержащееса въ торжественной пъсни, воспътой Израильтянами по переходъ черезъ Чермное море и имъющее въ виду ожидаемое закръпление за Изранлемъ зем " ји обътованной, куда стремился онъ въ то время. Писатель книги Маккавейской вдагаеть изречение въ уста Несмии, примѣняя его очевидно къ возвращению потерянной Израилемъ во время плѣна вавилонскаго земли, обътованной праотцамъ. Точно также и тотъ же писатель влагаеть въ уста мучениковъ братьевъ съ ихъ матерью слова дѣсни Монсея (Втор. 32, 36): и надъ рабами своими умилосердится (2 Мак. 7, 6), примъняя ихъ въ бъдствіямъ Іудеевъ въ царствованіе Антіоха Епиф. на и выражая ими надежду, что эти бъдствія со временемъ прекратятся. Срав. также 2 Мак. 10, 26 съ Исх. 23, 22; 2 Езд. 4, 20-21 съ Быт. 2, 24; 3 Мак. 6, 14 съ Лев. 26, 44; греч. добавл. въ вн. пр. Данінла 13, 5 съ Іер. 29, 22-23 и др. Писатель 2-й книги Ездры въ 1-2. 5-9 гл. свободно пользуется матерівленъ содержанія 2 Парал. 35-36 гл. и 1 Евд. и Неси. 7, 73-8,

ng na kan g

<sup>161</sup>) Срав. еще указаніе въ той же книгѣ Товитъ 14, 4. 8 на предсказаніе пророка Іоны о разрушенія Ниневія Іон. 3, 4.

169) Сн. 1 Цар. 2, 6. Втор. 32, 6;-30, 2-4 и др. съ Тов. 13, 2-6 и дал.

163) Сн. Іерем. 25, 11 и дал. 29, 14, Агг. 2, 4. 9 и др.

164) Св. Быт. 84 гл съ Іуд. 9, 2—4; Іуд. 9, 5—6 съ Пс. 82, 9;—сг. 7—8 съ Пс. 45, 10 п др.

165) Срав. Псал. 45, 10; 149, 1 и нар. 32, 9; 96, 5; 50 18-19 и др.

166) Ср. Пс. 146, 2. 6; 142, 12; 129, 7-8 п др.

18. для пран ... соботвенной совоей скингв. ... Въ): новди в йшихъ!: намачнынахъ іудео-алевсавдрійской письменеости. павъ замбченно было вы-оттвловъ. Мы нивень въ веду главнымъ образонъ 4-ю Макнавейскую кинру, о характерь содержаны которой ум знаемь уже наз прежде свазавнаго. Воскваляя Іоснфа. сына Іаковдева, за его нядонудріе. полазавшее въ немь господство разума нада страстію плотскаго, вожделёнія ври азвёствонь случай сь женою Потнфара, авторь ановряфа въ подтворждение этого приводить пакъстную ваповъдь, зако-Ва: не желай жени ближнаю место и ни чего, что у ближило твоего (Исх. 20, 17), цитул ее съ пононию формулых ванона зоворнить; в пр. (4 Mar. 2, 5 HO HIS. OMWYC). BE TONE HE TONE FORODETS ABTODE ASлію: "за что ме и. премудрый с(пологос) прастедь, нашь Даковь укорнотъ Симеона, н. Зерія, кекъ но зачто, что они, но послужавщись лиушеній резуна, умертрым Сихнинтань, гороря о нахь: проклямо эние иль (Быт. 40, 7). Ибо волебы разунь одоржаль верхь наль -рибвонъ, овъ не свазаль бы павниъ образонъ" (4 Мак. 12, 19, 120). Но. блаже въ више вздежениему спосебу вользования Писанісиъ тогъ же авторъ приводить маста ноъ В., Завата въ посладней части своей вияты. Въ подкривление вфрым мольтутинно, среди новновныхъ брдотвій, подобныхь гоненю Антіска, авторь ноамь и отъ лида матери сени братьевь музеннорь цитусть ва 17, 19; въ 18, 14, 15. 16. 17 и 18 - 19 сведующия места Писанія: Втор. 33, 3; Ис. 43, 2; По. 33, . 20; Прит. 3, 18; Ies. 37, 3 и Врор. 32, 39, 47., Во всей цитацій болве нли менве замвтно, стремление писателей -- внижникова, обосновать или подврёлять свои мысли. Писаніемь, жа такима или чинымъ • отноновіемъ въ собственному скыслупцитуемыхъ или заимствуемыхъ ветновавётныхъ мёсть, но обывновенно безъ наенція этому смыслу. Это ссть своего реда авкомодація, приспособленіє ветнозавётныхъ ивсть цитующими для своихъ палей. Далеко, неі то является на дальнтишей ступели развилия этого направления въ окношения въ Цисанію, въ мидрашоть плазмуда, і вры обоснованія дадахи, и гаггады, какъ алемонтовъ дополнительныхъ въ библейскому содержанию. Основныма стралленияма пинастикова вавлетан то итобы быть водложно ближе въ буквъ Шисанія, т. е. показать, что хотя вводимое ими есть и стороннее въ отношения въ содержанию Писания, однако же прямо вытекаеть изь него, буквально основывается на немь. Это стренление нивло въ основании своемъ вышесказанное господствующее требованіе: "ничего ни прибавлять, ни убавлять, ни изибнать въ Писаніи". Крояй того для соферних слишковь большое значение вийло то, чтобы в это стороннее, вакъ плодъ ихъ собственнаго измышления, носило цечать высшаю авторитета божественнаю. Но что же было делать, когда буква библейскаго, текста, въ прямомъ и ближайшемъ

CHOCHS SHATCHIN, GOISHIGH HAODID HE JABBARA TONO, HETO ZCIALOCL ENHEниканъ? тогда привноснное тъ библейскому сторонное содержание HERREN'S OFDASONS HE BETERAJO HIS OVEBALLEAFO CHICHE HODBAFO? TOH выхода изъ этего затрудненія нашли себь софернить. Они 1) постепенно выработивали отеебразния перменевтическия привила, относкаwince naw do ranaxu, mans u de carrades; 2) passuns u yepnenus muces o many hasubaenony inspiratio litteralis," by chay boroparo crain утверждать, что Вегь, какъ вниовнинь Писанія, въ еднень словё съ HOCTHNE H CCTCCTBORNINE OF STATCHISTS MOTE COCLEMENTS I ADVICE # 38 OANES PASE MAYTHEE NHOTOMY 400), TTO TANHES SOPROOFS BARAGE CLOBO NOMOTE HADTH MHOTO, ZAME OF BECKOISKO COTS THEAVE CAMICLOBE 184) и 3) наборван, развили и де высокой стечень «vcobedmencrageale nonvormed HUBLERSTE HEL GYREN DOLLHHELTO BETXOBSETHERO TERCES OFFER ин ивсколько синсловъ, помнио некосредственнаго, бляжайнаго тисла:- это такъ называето каббалистическое толкование. А чтобы предать всему чравносямену автеритеть высшаго, божественнаге, соферних начали утверждать, что Вегь, посредствожь богодухновенныхъ нужей, есобенно Монсел, соебщнаъ свое опровение не только въ нисьмени, но и устио. Этотъ-то устани законъ, преданіе (галахическое и гаггадическое) и провозгласния-нае носиллявные сеферниъ. "Менсей получнаъ законъ (устинй) на горъ Синаъ, ---читаемъ въ талиуда, и передаль его Інсусу Навниу; Інсусь Навниъ-старайшинанъ (т. с. судіямъ), старъйшины – прероканъ (начинающинъ рядь свой св Самунда), а пророви передали ого мужамъ Веливой Синатоги. Эти послёдніе провозрязения и пр. 489). Такимъ образонъ соферния мотин свободно наз своихъ измышленныхъ преданій вовводить не только ограду, а и цёлую, крёнкую, двойную (состоящую нев талахи и гантады) ствну вокругь закона, въ полной уввренности, что эти преданія будуть съ благоговенісмь нрачаты легковерною н довърявновоя ихъ водительству нассою 179). Но, новтераенъ, при всемъ тоять и зановъдь (Втор. 4, 2; 12, 32 срав. Інс. Нав. 1, 7---8), не позволявшая внежникамъ ничего въ Писанів ин прибавить, ни убавниь, ни изибнить, и новил отношения софернить въ нассё и другь из другу, побуждавшіл иль обосновывать нововводниня мизнія Писанісиз.-- эсе

167) Hirschfeld, Halalhische Exegeze, S'112.

: 169) Pirke Aboth, 1, 1. Далве и налагаются из этома трактата миймы цосяйцайнных: соферних, составляющия содержание предания.

170) Внослёдствія, какъ замізчено было разьше, развяли поставлян это преданіе даже выше Писанія. Они сділали его необходимійшено принадлежностію восинтанія всякаго истиннаго Изранлятинина. Ср. Abeth, 5, 21 и др. это заставляло ихъ непренённо неставлять вы тёсную связь это нреданіе съ Писаніенъ.

Что же это за горменевическия правила, поторымя руководились софернить въ обосновании своего галакическаго и гаггадическало продания Писаніемъ?

Соотвётственно двумь видамь преданія и геркеневтическій пра-BHAR (middeth), EARS SAMEYOHO OMIO BHING, PROBAJARDOS HA HPOBHIC галахическаго телкованія н правила гаггадическаго телкованія. Первыхъ считаются тринадцать. Составителенъ ихъ признается развинъ 2-го вёка во Р. Христов', Инклазло бень Елина, котореку приналистить, по іудейскому преданію, нервоначальная редакція извістною уже ных толковательного наматинка- Мекалы. Вей оне изложены въ началь древийнияго палахического коннентаріяна кн. Левить --- Сифри ии);; а из оправлениети отвозтой вославлией носили mastanie., Baraitha de Rabbi Ischmaël" 172). Они представляють собою дальнъйщее развитие COME HUBBERS BRANGHHUBEO DEEDERS (112), Grony DESBETIO H окончатольной внужботка ихъ, какъ и правниъ гаргадеческаро тел; нованія, безь сонвінія, много способствовала каранторная доставонна VISCHAFO AŠIA DE BOORŠHIŠHEMAB IVESKCERAS MESICAS, O BOTOPSIAS ны уже знаемы нас преднествующаге. -· . .

Bowerst aparents, the second state of the second states

1) Назначинольнося самисс, чам ульзаключение она меньшаю ка большелу и ота большаю ка меньшелу, когда годорачы воли опоть закона примавното вы нериочназьному, то така боле за важному! И на обороты осли закона облогчаеть важное, то на инего ли более-чисяначительнос? Упозаключение вы этона случай соотавляется изъ 4-иъ частей: А) Melamed---учителя, выведящаго унованнычение; основныя ва унозаключение, вы ведящаго унованнычение; основныя ва унозаключение, выведящаго унованнычение; основныя ва унозаключение, вы учителя, вы ведящаго унованнычение; основный на унозаключение, во отношения. Така непр. въ вава какима fol. 25, 1 ото вреда, который причинаеть бывь зубами и венытами на отврытель ивств, дадается унозаключение не вреду, который происходить въ области невреждаенаго оть его регь, съ из-

171) См. Сифры цит. изд. л. 1-8.

· , .

172) Cu. Pinners Talmud Babli, Einleitung. fol. 17, S. 2. Anmerk.

178) Правила развина Гиллела были слёдующія: 1) "ваключеніе отъ меньшаго къ большему; 2) отъ одинаковости; 3) отъ соноставленія двухъ текстовъ ([]]]] )][]; 4) отъ общаго къ частному; 5) подобное сему (]] (]]); 6) обратное сему (]]]); 7) рёчь уясняемая чрезъ свое подлежащее." Эти правила введени въ содержаніе middoth Рабби Ишмаэла (въ концё) и читаются въ Снфрѣ. Си. л. 3 цят. изд. Спфры. У т. Аманьйаского въ цитованной раньше статъ его эти правила изложени не точно. См. Тр. Кіев. Дух. Ак. 1865 г. ч. 2 стр. 416.

лів въ обонаъ случаваъ определять слинавое навазаніе. Если врезъ это умозаключение ученику прилагается болёс, нежели скольке находитин у учителя; тогдя унованлючение опрорергается невынь полононівну: для слыдствія достатично, если вно распявтая осносоцію умозакмочения. Такъ въ Числ. 12, 14 говорится: если бы ещень ся (Маріанъ-сестры Монсен) плонультей въ лице, то не делжно ли била вы они стидиться семь дней? И тикь тусть она будеть съ заплине. ние семь дней вид откана. По уповаключению отъ меньшало из боль-Meny; OWS MEENEWHTERSHADO BY GOADE BREHONY, CABAOBARO ON AYNATS, что ссли радинотцаниолаглотол важийчение въ течение семинатей, то рали Вога не должно и воюжить сакирчение въ 40 лней? Но это CAT ACT DIO OF DESERVATICE BLUE DOBORCE HANNA HOLOMONICANS; das candomote docmanoduo a ap. u reasur ofpasous dias cortesaserer ape первонъ опредъления слос. 1 что во всяконъ случей здестелочно: семе ENDERM TOTAL PROPERTY AND ADDRESS OF AND ADDRESS AND ADDRESS A a stander for 1 10 10

2. 2) Умерационские отволодинаковосник. Двенеравнезнанациять, издрухъ мѣстахъ: Писанія всярёчающихся, слова; ветерняные обанаять стё (пли однолядное сциболязыных валиния); дляного налисаны; чтоби чахъ възканцаять: случаённать валиния, дляного налисаны; чтоби чахъ възканцаять: случаённаять валиния, дляного налисаны; чтоби чахъ възканцаять: случаённаять: наритаятать и всё законоположенія, связанныя съ одникъ, наритаятать и всё другому, Это и называется умозаключеніемъ отъ одинаковости. Срав., Iebamoth, 70, 2 съ Niddah, 224-2 и 285-1. Таковако умозаключеніе возможно и тогда, скогда: самие предмети одинакови; «хота былая, оту одинаковость и исуназивает одинаковия слова, какъ темрьото видно въ Съойна, 85, 1.

Съ умозавлющейся і оты одиналавости бходно правило Навесь, сривнение, состанцее вынова, члон сон въ едновъ и токъ же стиим встричаются диа преднота напр. Івті и Івтізав во Втор. 15, 12, которие тогуть бить отділени одинъ: отъ друдаго, то преднолагается, что это ділается для того, чтобы оба эти предмета сопоставлять въ каждомъ законоположении. См. напр. Kidduschin, 14, 2.

Дялѣе, есть еще близво подходящее въ правилу Некезсh правило, которое называется Semichoth, последовательность, приближение. Именно, вогда два стиха слѣдують одинь за другимъ, не будучи взанино связаны им омродѣленіемъ времени, ни содержаніемъ, то предиолагается, что это сопоставленіе ихъ рядомъ не есть сдучайное, но имѣетъ въ виду извѣстныя объясненім и ту цѣлъ, чтобы законоположеніе, соединенное съ однимъ стихомъ, во всѣхъ случаяхъ могдо

. ..

. . . . .

1 4.0

быть прилагаемо и къ другому. Ср. Berachoth 10, 1 и 21, 2 съ Iebamoth 4, 1.

3) Эданіе отца ими главный законь изъ одного стыха и главный законь изъ двухь стиховь.

Законъ, который Писаніе примъняетъ къ двумъ разнороднымъ по природѣ предметамъ, по которому они другъ другу уподобляются, принимается за Главный и имбеть въ виду то, чтобы каждый предметь при которомъ находится этотъ законъ, и во всвхъ другихъ случаяхъ можно было сопоставлять съ двумя предметами. Это называется «зданіемъ отца», потому что при этомъ требуется два предмета и нѣчто, съ помощію чего они сопоставляются, подобно двумъ кнрпичанъ, составляющимъ ствиу и тротьему, покрывающему и скрвпляющему ихъ собою (представляющему собою отца). Противоположное этойу выражается" въ слѣдующейъ положения: есть мать для текста Библіц (Mikra) и кать для преданія (Masorah) т. с. правняю ALA BECHEADBAHIA TERCTA IIBCAHIA TARE, RARE ONE THTAETCH, MAN RARE передается, при чемъ даже буквы, которыя ве поставлены. я тв непремвино вывются въ виду и изъясниются. Здвсь слово мажь увазываеть на правило, не принятое всвин, въ противоположноств слову отець, указывающему 'на' общепризнанный законь. Срав. Реsachim, 86, 2, Succah, 6, 2, Jebamoth, 8, 1, Kidduschin, 18, 21 H Apl . . . . . . 6 Contractor Contractor съ Kerithoth 17, 2.

Пласный законо из одною сника бываеть тогда, когда оба нредмета упоминаются въ одномъ стихъ, какъ напр. въ Лев. 15, 4 постеля, сыбалище (вообще то, на что кожно състь) каковые предметы сами но себѣ различны, но нявють то общее, что служать для человъка условіемъ спокойнаго положенія, в если они діякются нечистыми чрезъ то, что на нихъ лежаль или сидъть имвотів истечение свмени и способны сдіялать нечистыми человъка или одежду его и чрезъ прикосновеніе посліднихъ къ нимъ; то и всё друга вещи, на которыхъ располагается имвощій истеченіе человъка или одежду вещи, на которыхъ располагается имвощій истеченіе человъка или одежду вещи, на которыхъ располагается имвощій истеченіе человъка или одежду на возвото діялаются нечистыми и способны сділать нечистихи человъка или одежду вещи, на

Тлавный законо изъ двухъ стиховъ бываеть тогда, когда оба предмета встрёчаются въ двухъ стихахъ; такъ въ Лев. 24, 4 выражение свътильникъ различно отъ Часл. 5, 2 й пусть выражения заковёдь (ср. ст. 3) дается на вёчныя времена, тогда какъ въ отношения ко второму, согласно ст. 4, требуется ляшъ скорёйшее, временное выномнение повелёния. Общее же въ тожъ и другомъ случаё то, что и то и другое есть заповёдь; поэтому и каждый законъ, при котероиъ стоить выражение: повели (Числ. 5, 2) долженъ быть исполняенъ и тотчасъ и навсегда.

4) Общее и частнае. Повсюду, гдё въ Св. Писанін за общимъ слёдуетъ частное, для ебщего, оствется, только одределение, честнаго, потому что цоследнее всегда имветь полное зпачение. Такъ въ Лев. 1, 2 говорится: конда кио издансь хонеть принести жертяу Впуному изъ скота, приносите изэ скота крупнаю или мелкаю. Здясь ското есть общее понятіе, подъ которынъ могутъ разунаться различныя породы животныхъ. Овенъ и овца суть частное, чрезъ которое общее получаетъ ограничение. в поставляется наравны съ частнымъ, такъ что только животное должно быть дриносино, въ, жертву.,

5) Цистное и общее.

. Когда за уастнымъ сладуетъ общее...тогда частное получаетъ расширение своего понятия посредствоять общаго и тогда въ немъ ранумается, все, и даже то, ито, не однивьово съ нимъ. Такъ въ Исх. 22, 10 говоритая: если, кто, отдасть блинснему своену осла, или вола, ни опуу, нан какой другой скота на сберерсение. Зайсь слова: осель, еоло и осна выражаютъ, собою частныя, понятія, по следующее за ники выражение ското представляеть общее понятие, презъ которое нролноствиющія, частныя, донятія, расширяются, въ, своемъ объемѣ, т. је. "все, живущее, если оно даже и не сходно съ ословъ или овцою, 6) Общее, частное и общее.

общее, то ущовакдриеніе направляется, спобразно, частному, чтобы ввести ва облечь его долько то, что одинаково съ этикъ частиниъ. Это правило составниось, изъ двухъ, предществующихъ правилъ слъдиощния образона. Если на нервый плань ставится первое правило, тапь что дини, то вводится въ объемъ умозаключения. что соотвътатвуеть часаному, то второе служить въ тому, чтобы обнить собою и те, что кодинаково съ никъ, въ трояконъ отношении; если же на перени цианъ спавится второе, всладствие чего обницается все (общее), по переов служить ка току, чтобы исключить то, что одинаково съ частнымъ только въ одномъ какомъ-либо отношения. Такъ во Втор. 14, 26 выражение: покупай на серебро сле всего, чего пожелиеть фина таки представляеть собою, общее, понятие (всего), сирдующее ва кинъ выражение: волого, одена, вина и вихера-частное и, павонецъ, дальныйныя слава; и есего, него, потребуть, оть тебя душа твоя, онать общее. На этомъ основывается учение о томъ, что какъ чаотному свойственны два принадлежности: плодовитость, вавъ волу и овць и нитаніє отъ земли, какъ вину, такъ точно и то, что должне быть вредено въ объемъ упрзаглючения, должно нивть оба эти свойства, и это асть-птица (двороная); сообразно этому за тоже серебро можно повупать также и птицу. По другому, на этомъ осно-129 -

ынающемуел учению частное обладаеть еще и третьикь свойствомь, твик, что оне тольке по время міротворенія создано изъ земли; поэкону то, что вводется въ объемъ умозавлюченія, кремѣ двукь вышеекначеннымъ, должно вижть еще третье свойство. Такинъ образонъ, но этому ученію, птика уже не можеть сюда относиться, такъ какъ она не обладаетъ третьимъ свойствомъ: ибо по этому ученію признастся, что итица создана изъ белета (а не изъ земли). Подребиести объ этомъ ки. въ Егибір 27, 2 и 28, 1.

7. Общов, пуждающенся въ частномъ, и частное, пуждающееся въ общань.

Общее въ Писания не всегда ясно саме по себв, а опредбляется течные лынь чреза послёдующее частное, также вакь на обероть неогда частное выиснается чрезъ общее. Въ этонъ и различие на-CTORMATO HDABHNA OF5 OMIATO N PACTHATO NJE OT5 PACTHATO H OGщаго, гда важдое совершение ясно само по себь. Такъ напра въ Иск. 18, 2 слова: сосалии Мин каждаю пересные представляють собод общес, а дальнайния празверзающаю ложесна-частное. Во Втер. 15, 19: чнереородное мустескане пола посеминай Господу-частное. Здёвь выражение --- переснос (первенець), нодь которынь ножно разуніть в вервенца женскаго нола, разъясняется свовани: мужскаю нея, слёдевательно не женского уже пела. Но в выражениемъ: минестино мола дело вще не определяется съ достаточной ясно-CRID, NOTORY TTO STHIL SHCERSUBGOVCE TOLLED TO, TTO REPORT POLIES неска иужескаго нола должно быть посвящено Богу, слудовательно. BITOPRA, BOTZA HAUCPALS POARTCA CYLICCTBO MCHCBARO HOZA, HOTOMY WO H & ROCRÉANEME S'E STORE CAVERÉ MOZHO CRESETS, TTO DHO DASворедо ложеска, а стало бычь этого послёднаго вельза свазать гольве Ф нинесномъ воль, а вообще тольке е первоводнемъ (нужеснаго ля то вли женскаго пола). Но выражение "разверзающаго ложесна" делино быть обътснено только буквальне, кака всякое разверсающее леносна (въ лервий разъ) и, слёдовательно, осли инсине существо женекаго поле въ нервый разъ разверзло ложесна, то оно должно быть считаене за новыеродное, согласно чему сказало: есе нереороднос, стало быть н. нервородное женскаго нола. Въ этокъ симсяв общае: мериороднос, празъясняется посредствоиъ частнато: мужесняю. Нела на разворзающее лезексна, каковое въ свою очередь точ-The emperianerca supamenient: nepeopodnoe. Cx. Bechoroth, 19, 1. . 8) Заклычающийся въ общень предлеть, поторый ради научения (lelamed) oudination us obmano, narrasme ne moarko o cebe canoxe, . . .

Иновніє ниветь въ виду на какой-либо предметь дать накойлибо частини закоиъ, неторни знаючается въ какомъ-либо другомъ общемъ законѣ, и это для того, чтобы этоть частини законъ пря-

способить сколько въ заниствованному инвъ общаго, столько же и въ общену. Такъ въ Исх. 35, 3 повелъніе: «не залинайте ония (въ суббету)» уже виличается въ заневъди (Исх. 20,: 10): не дилин въ окый (субботній день) никакою диля, такъ вакъ закочнію орня есть также дёле; не такъ особенно запрещается это частное дёле въ субботу для того, чтобы чревъ это каучить, что тотъ, кто въ субботу зажигаеть огонь и делаеть другія дела, не только за зажигание огня, но и за другия, соединенныя съ этнит двля, подлежнить наказанина такимъ образомъ частный завонъ служнуть научениемъ н касательно взятаго изъ общаго частнаго закона и вивств казаятся но casare ofigaro. Cpan. Schubbath, 70, 1 ep lebamoth: 6, 2. Hakogara также, что: таковый законъ данъ въ есобелности для того, чтобы тольно можно было премёнить его вы общему. Такъ ностановление Лев. 71 20: если же какая душа, импл на собъ нететоту, будеть ноть млю жирной шертон Господней (то нетребника душа та чэт наpode ocorio) yze brandaetos by uostanobrenin Jen. 29, 4: (he unetuñ) ne dolavom nems communs, tert fret e sepher mores apeнадлежеть ть чеслу: сектывь, но постановление с нерных жертелхь (Jes 7, 20) Jano ocofenno dia toro, utofe ors'unis giant Barinчение в къ другимъ святынямъ, ниенно, чтобы подобно тому, канъ нирина жертвы суть святына алтаря, вань и воз святнан алтаря TOADRO WORY ROSBOLENO GHAG BETS, KTO HEOTS, 62 HERROWEHIGHS ONE тинь, относащихся хъ преуспаяния донашияго благосостояния; эти свящит полеть всть и нечнотый. Танинь образонь частный залоны принёняется телько из общену. Срав. Isbemoth 7, 1 съ Schebusth 7, 1.

Если Писаніе, чрезъ вакее-либе особенное выділеніе, ныдвичеть на видь каней-нибудь предметь, уже виличающійся вы каколь-либе общень завені, и придаеть ему опреділенія вини, чінь вавіи длин въ общень завеній, однако же нікоторыя данныя в въ этонь носліднень, вслідствіе чего онъ остается одинаненниъ съ община; то для нево чибеть вначеніе только то, что опреділено въ особень виділеніи, но ве все принадлежащее общену (себственно не воя чижесть общаго), не уконинаемое въ частномъ; нотому что его нидіженіе въ особеній (предметь) и совершилось для того, чтоби совобенновъ, частновъ. Такъ въ Лев. 13, 18 говорится: и если у кого на можен мили бная маринь и закима, а дарёе (ст. 24): или, если у кого на кожен ималя будеть общень. Оба постановленія, канъ особыя, невидимону, налищин, такъ какъ нарывъ и обжогъ принадлежить въ часу у юсна-

- 181 -

ливельныхи состояний кожи (опухоли), которыя подлежать тёмъ же законамъ; но они для того даны особо, чтобы для нарыва и обжета опредёлять только то, что здёсь непо уномянуто, а не то, что должно быть при восналительных состоящахъ кожи всебще и что не упоинивется здёсь; ноетому выбюще нарывы в обжоги люди, вслёдствіе появившагося пятня на тёлё, не являются нечистыми до семи дияй, какъ скоро это пятно оказывается не заразительныхъ, потону что ебв эми закона опредёлены только для онухолей, какъ въ ст. 5 и 10, а не для нарывовъ и обжоговъ, даже неуноминаемыхъ гарось.

Различе между отник и предмествующимъ нравиломъ состоить им томъ, что въ предмествующемъ для взятаге нръ общаго опредѣнено то, что соотвётствуеть и общему, почему частный заненъ этотъ и служитъ нь научение объ общемъ; въ этомъ же иравилё для одобо видёлленаго опредёляется ийчто и такое, что не смонийтствуетъ общему, какъ напр. то, что человёкъ остается чистимъ к при поязившемся ва тёлё пятиё, и что человёкъ объделяятся: кнотымъ ко истечение сами днай; и что человёкъ объделяятся: кнотымъ ко истечение сами днай; и то и другое для общемо опредёлене иначе, но этоку-то это служить только для иринёнения въ настиму.

10) Заплонантемуся въ общелъ предлету, ради каного-либо дру-1010 ийзначения выдиляемому изъ этого общаго, ногда онъ даже аставтоя въ немп-либо и пр. одиналозыми въ ними (общимъ), видиление долано бищу аблегивело, в не затридилело.

Если Писанію, чрезъ особенное видбленіе, выдвигаеть на видъ ESRON-LINGO IDOLMOTI, BERADUSEDIUNCA BI KREDUS-HROVIS CORCUS 38-ROBĂ TOALRA-BO BRCER, A BC BR CANONE JĂRĂ E NDRASOTE CHY COROPненно вные определения, нежели такия дани въ общенъ занонё, зе его связь сълобщина совершенно превращается, и для него ниветь значение толька то, чно опреділено въ особонь выділения, облогиявщее ли ото будеть, или затрудняющее. Такъ напр. въ Лев.: 13, 29 гараряная насан у мужинын нач у жонщины будени ласа на юловь, чен на бороди". Понято голови и бороди уже виническа въ понатін, водин и твая: и слёдовательно ностановленія касательно дзев на дожь. И. тель должны отнострых и из головь в бородь съ жиз азвания но голова в борода золько по нисти нодчинены общему за-ланжан: бить недлиновы совершение нима, нексли та, постановленіямъ, ибо они не какъ тъ объявляются нечистнии вслёдствіе цитна, на нарширой кожь, или всладствіе оказавшагося баних водося, в только вслёдствіе того, что волось оказивается желтоватыжь. Срав. ст. 10. 25 св. 30. Повтему для нихъ вибеть значение

and the second second

9\*

только облегчающее или затрудилющее опредёленнаго въ ссобонъ постановления.

11) Заключающійся въ общемъ продметь, выдиляемый чак этого общаго ряди какого-либо посиго протисопологиято обсуледния, тально тогда можетъ быть возводиять къ общему, погда его ясно оозводить Писание.

Предноть, который Писаніе выдёлаеть изъ общаго, съ ногоринь онъ связанъ по существу, и предаеть сну новни опредъления, претворъзащія законань общаго, опять но жожеть быть прийодних въ связь съ общимъ, если только этого не дълаетъ само Писаніе. Такъ B5 Acb. 14, 13 FOBODATCA: # SOMONOMS (CRANTCHARES)" OWN ING MONS mome, the sananatoms meeting so speces a solconsuchie, no meeting святомь: ибо сія авертав посинности, подобно жершен за нриля, при-Hadacomma conmonnum: amo comman commons. 34365 BEDARCHIO! " дабно жертев за трах. совершенно излише, потоку что если его указываеть на то, что ийсто заклания зелжно бнуь на свиерной сторонь, то это уже ясно изъ начала стиха, гдь мъсто закления, OBRE YESSHBACTCH TAND MC. THE SALERADTL & MCDTEN BE TOELD H DOGсожаснія т. с. на сверной сторонь жеревенника, карь это замерьдано въ Лев. 1, 11; если же оно указываеть на другой вакой-либе 365085. 20 P5 TARON'S CAVAS STA SADDER HOBERSOCTE VIDAROGISIACS ON всёнь другинь, о которыхъ заповёди данизвъ гл. 7, 1-10/ Но несемийно оне указывають на те; что частное, которону здбен чолдается нёчто новое, въ силу котораго оно становится вы противорвчіе съ общинъ, опять приводится въ связь съ этинъ последникъ н ставится въ однивловое съ никъ положение. Потему что въ ст. 14 POLODITCE: # 6035MEM3 CONMENNERS KDOOR SUCOMMEN MOCHNIE, W 605-AGUCHME CERMENNUNG HU KREN NOUSELO VIO OVIMMESAGIO W ME GOMMON налець новы его. Это повое спредбление претпесубчить эбщену завону о жертвё повинности, отпосятельно воторой заясебдано (гд. 7. 8. 3. 4. 5), чтобы вся кровь ся была укотребляена на экрепление BORDVPL MODUBCHNERS H BCB MATEIS BODTBORNER VACTH OKIN COMPRONEL а потому выражение: недобно асертен за орнов унотребнено со тою HEALO, STOCH HAVENTE, STO, BARSHAPH MONTO'S 55 FORKS ADDE HASHAчена для жервенника, такъ и при жертвё докизности кровно должно вропять вокругъ жертвенника. Такниъ образонъ противоричащее общену частное самимъ же: Писанісяъ ясно вриводится опять увъ связь съ общимъ и постявляется въ одинаковое съ нимъ положение. Cpas. Iebamoth, 7, 1 съ Sebachim, 49, 1. 1. 1. A. A. A. A.

Если же само Шисаніе не приводить въ обратную овязь съ общимъ противоръчащаго съ нимъ частнаго, тогда яхъ должно разсматривать, кажъ отдёльныя; или вовсе но дёлан при этомъ заключенія отъ одного къ другому или же дёлая только отъ частнаго къ общему и нри томъ лищь въ отношенія къ тому, въ чемъ нѣтъ нежду ними противорѣчія. Срав. Sebachim, 49, 1. Разница между настеящимъ и предшествующимъ правилами состанть въ томъ, что въ предшествующемъ частное и по самому существу своему представляетъ щѣчто нное, нежели общее, —къ тому же то и другое никонмъ образомъ не можетъ быть приводимо во взаимную связь и поставляемо въ одинаковое иоложеніе даже съ помощію Писанія, а здѣсь оба по существу своему одинаковы и дѣло телько въ томъ, что Писаціе придаенъ настному нѣчто такое, что противорѣчитъ общему, каковое противорѣчіе уничтожается линь съ номощію другаге епредѣлеція и затѣщъ уже то и другое приводится обратно во взаимную скязь.

Если мы, сколько возможно ближе, сопоставных четыре послёднахъ правида, то есть 8, 9, 10 и 11, то окажется, что они различаются, между собом слёдующимъ. По осьмому правиду выдёляемое нас общаго частное связуется съ этщиъ послёднымъ само собою. По 9-му таковое соединение дёлается нами самими, такъ какъ частное не сущентву оснается связаннымъ съ общимъ. По 10-му это соединение ликегда не возможно, такъ макъ частное но существу отлично отъ общаго. По 11-му же эта связа дёлается возможною тольке съ номощно самако же Инсанія, поторов обособленное частное етдёляетъ отъ общаго приложениемъ въ нервому противонеложнаго опредёления и соедъления, но само же потомъ посредствомъ новаго опредёления и соединаетъ наъ.

12) Предмень, нонорый абъясняется съ помощно падебнаго ему, н предмень, объясняется съ помощие чего лабо относящагося къ нему сяману.

Въ этомъ правида инфотся въ виду два предмета, которые нифитъ между собою телько то общее, что вавъ тетъ, такъ и другей неспредъление вирамены и пуждаются въ ближайшемъ разъяснения, камовое совершестся въ отношения къ одному съ помощию сопоставления съ нимъ другато близъ него поставленнаго, а въ отношения въ другому съ помощию стореннато разъяснения, относящатеся въ ого сущности. Сообразно этому настоящее правило распадается на слъдующия два:

А. Накодять, что Писаніе о нёкоторикъ предметахъ выражается савершенно неопредёленно, такъ что они сами по себё совойнь неяеци, и возбуждають сонийніе стисоптельно себя; не подобные преднены удендются съ порощію бливъ стоящихъ предметовъ, въ общенъ сходныхъ съ тёми и со сторены санкго Писенія болёе опредёлитецьне выраженныхъ. Такъ напр. въ Исх. 20, 18 и дал. говорится: не убщей. Не пределено, разунёстся ли здёсь, кража. человёна вёди точно не опредёлено, разунёстся ли здёсь, кража. человёна или только денегь и имущества; но такъ какъ эта запожъдь стонтъ рядомъ съ предшествующими, въ которыхъ епредъленно виражено, что неисполняющій ихъ осуждается по суду, то это служить въ разъясненію и той заповъди, т. е. что и въ случав кражи человъна должно слёдовать осужденіе по суду. Танкиъ обраконъ предметъ неопредъленный уясняется съ помощню подобнаго ему.

Б. Иногда Писаніе высказываеть ивчто о предметь, что можеть быть объясняемо различно, но что течные опредылется съ номощію другаго относящагося сюда закона. Такъ напр. въ словахъ Лев. 14, 34: Я паведу яку проказы на домы съ земли сладний сашено не достатечно ясно выраженіе: домы, н если подъ нимъ разуміть вслий домъ, то можно пожалуй сдёлать заключеніе, что и домъ, не составленный нуъ камия, дерева и общавки, можетъ сдёлаться нечистымъ вслёдствіе язвы: пертому въ ст. 45 скаваны слова: должие размомате сей домъ и камии сю, и дерево съ, и сею обмазку дома съ тою цѣлію, чтобы научить, что сдёлаться нечистымъ отъ этой язвы можетъ только домъ, составленный изъ этихъ имейно матеріаловъ, а не накой-либо другой. Такимъ обравовъ предшествующій недостаточно опредёленный вреднетъ выясняется съ помещно дальныйшаге, отиссящагося къ нему опредёленія.

13) Существующов лежду двума стихами противоръчие должно быть разрышиемо съ помощно третьню стиха.

Если въ Писаніи находятся два стиха, стоящіе въ полнонъ противорёчіи другъ съ другонъ, то не произвольнымъ образонъ они должны быть приводямы во взаниную связь, ник чемь едень или другой иризнается за ненравильный, а св помещію третькго стана, ть сач момъ же Писаніи находящагося. Такъ въ Исх. 19, 20 говоритент на сошель Господь на гору Синай", а въ 20, 12 говорнусы "ете сидим. како Я съ неба зоворнио вано", стале быть Госпедь какъ будто не скодниъ съ неба и такниъ образонъ является между обении следани нікоторое противорічіє; но во Втор. 4, 36 геворители доз неба дана Она слышать тебь злась Стой", каковые слова удазывають на то, что Господь вакъ бы наклонизъ небе и такинъ сбовзовъ гововнаъ съ ники, какъ и въ Псал. 17, 10 сказано: "макронила Онь мебеса и очшель, и мракъ подъ ногами Его". Такпиъ образоть два противорёчащных стиха разъясняются и примираются съ помещей третьяго. Но бываеть в другаго рода противоратіе нежду станами, сюда же повнадлежащее, именно, если два стиха не вполить противерь. чать другь другу, а важдий взъ нахъ седержить въ себя лина начто, противорачащее другому; въ этомъ случат десволятелине сбъяспять вхъ съ помощію духовнаго разумёнія и такних образонь уначтожать противорачіе и соглащать наз. Такъ въ Числ. 36, 4 говорится: "поля при городаха, которыя вы должны дать Девиталь

оть стины лорода доласны простираться на тысячу локтой во вси стороны." а въ 5 ст: «и отмърыте за корадома ка восточной сторонь ден тисячи лантей и къ южной сторонь ден тисячи локтей, и въ западу дет тысячи локтей, и къ стверной стеронт дет тысячи лактай, а посредник лородь: таковы у нихь будуть поля при гороdara." Оба стила селевжать въ себе то противоречещее, что въ первомь разстояния нолей отъ города/полагается въ 1000 ловтей, а во второмъ 2000. Равви Акиба соглашаетъ это противоръчіе объясненіень, что самре разстояние полей 1000 локтей, в 2000 локтей указывають на область субботнаго разстоянія т. с. разстояніе, воторее кожно проходить въ субботу. А Рав. Емезерь объясняеть, что 1000 довтей разстояния на самое помъщение Левитовъ, а 2000 па ихъ поля и сады, чрезь что и самый городь уврасныея бы и делален бы пріятнымъ, мастопребыванісиъ. Такимъ образомъ, оба взачино прогивоволожныя обредъленыя точные выясняются и оба стиха виолны COLIBHIADICS. CH. Sotab. 27, 2

"По этимъ тринадцати правиламъ, заключимъ словами Пиниера, предмены лалахическаго содержанія разсматриваются всюду, и при темъ на талько въ Миший и Гемарѣ, но и въ ралахическихъ памятинкахъ, происшедщихъ ранѣо тадмуда, именно въ Сифра, и Сифри; и котя вопросы и отвѣям галахическаго характера въ Гемарѣ вѣсколько особеннаго реда, хотя такимъ образомъ здѣсь галаха объясняетса различно и опредѣлиется течнѣе, однакоже эти тринадцать правилъ постоянно остаются основецоложеніями для развитія и утвержденія галаха; онѣ, подобно гадахѣ, имѣютъ иолное обоснованіе свое ам самомъ Пиканів. Онѣ, цакъ и галаха, установлены преденіемъ, какъ неосноримыя, истины, кодобно математическимъ истинамъ, къ которымъ онѣ и могуть быть цричисляеми <sup>178</sup>).

Цравних гаргадическаго толкованія считается тридцать два и составленіе ихъ принисываются Равви Еліезеру, сыну равви Іове Галилеянина, принадлежащаго въ серіи тананиъ (изъ 2-й половины 2-го вина или начала 3-го в. но Р. Хр). Объ этомъ р. Еліезери, сохранилось, между прочниъ слёдующее внушительное изреченіе въ Талмуда: рездъ, идё ты находишь слова гаггады р. Еліезера, сына Р. Іозе, ділайся возможно болёе внушательнымъ (собственно: "уподобляй уло твое ворониъ". Chollin 89; ср. Ialkut 1, 92.

Вотъ эти правила:

.... 1) Включение или уселичение. Троявних образонь въ Инсаніи посредствона какого-либо лишняго слова указывается, что здёсь завлючается или входить въ объемъ какое-либо ученіе, именно: по-

175) Pinner's Einleitung in den Talmud, fol. 20, 1.

дополнения, а иногда и подъема подлежащаго), gom (и, также, тоже, даже и под.) в *ври* (также, и, даже, линь болие). Таки вы Быт: 21, 1 сказано: "И призрълз Господь на Оарру. Эдись частина сна (нередъ словомъ Sarah) излишия, и указываетъ на то, что вивстъ съ Саррою призираются Господонъ и другія безилодныя жены. Течно тавже въ Иск. 12, 32: "и мелкій и крупный скоть вашь возъмите" частица дат (передъ словани: "мелкій и крупный скоть") взлитни, и указываеть на то, что Фараонъ подарилъ Изравльтянамъ мелкій и крупный своть въ исполнение свазаннаго: въ 10, 25: "дай маязае (слева Монсен къ Фараону) въ руки наши жертвы и есоожжения. Въ 4 Цар. (Евр. 2 Цар.) 2, 14: "и ударила (Елисей — пророкъ инлотыр Илія, унавшею сверху) по водъ" частица ард 176) полишни и указывають на то, что для Елисса совернится на Іордань болье чудось, нежели для Илін, согласно сказанному въ ст. 9: "броз, неморой во тебъ (слова просьбы Елисея въ Илін) пусть будеть на мнь *вдвойнњ<sup>и</sup>.* 

2) Исключение или уменьшение. Если въ Писания на что-либо указывается такое, что должно быть исключено, то это дёлаются посредствомъ частицъ: ася (подлинно, только, ио), гак (лимъ, только, кромѣ) и тіп (частію, изъ, отъ), Такъ наир. въ Быт. 7, 98: "Остался тольно Ной" (во вреня потона) ася измище и умазываеть на то, что самъ Ной быть близокъ къ смерти, слёдовательно этоно частицею нёчто исключается или уменьшается. Точно также въ 20, 11 "(я дуналъ, что) имта на листи самъ (въ Герарѣ, временномъ мѣстѣ жительства Авраама) страха Божія" (слова Авраама Антеисху, царю Герарскому) частица так излишия и указываетъ на то; что Гераряне не во всѣхъ отношеніяхъ были безбожни. Такимъ же образомъ въ Исх. 18, 13: "и стояла мародъ предъ Моиссемъ съ умра до сечера" излишиля частица тіп указываетъ на то, что это продолжалось не цѣлий денъ, а только шесть часелъ. Си. Schabbath; 10, 1.

3) Конда включение слъдуеть за включениеми, тонда включаются мпоне. Такъ въ 1 Цар. (Сан.) 17, 96: "и люва и медендя убисать рабъ Твой" (Слова Давида Саулу) частицы дат, сй, дат излинини и указывають на то, что, такъ какъ каждан частица педразунъваетъ подъ собою еще животное, то, стало быть, такъ было нать животныхъ.

4) Если исключение слъдуеть за исплючениемъ, то исключением многое. Такъ въ Числ. 12, 2: "Одному ли Моисою говориль Господъ?

<sup>176</sup>) Частица *ар*і въ подлинникѣ стоитъ собственно внереди этого предложенія передъ словомъ: Окъ (т. е. Госпедь Богъ).

Не непориль ми она и нами (слова укрева. Маріанъ и Апрова въ от-HOMERIN: BS MORCOD)", ---- TROTHELL FOR BURGH BRATHER, H YERSHBROTS на то, что Госкодь говорнать нит прешде, нешеле Менсею, слёдо-BEVELLES HE TOLEKO GETE BELO, HO' BURDEZLE ENSI E HE TELEKO ARDOну, то и Маріанъ; такимъ образонъ здъсь дволков исключение. Когда слёдують одна за другой двё или больше включительныха за-CTHEN: KOTODHA OZHARO MO ROVYTS CHITS HDECHOCOGANHI KO BELIOTO. HID, TOTAS ONE OBRATADOTS ECKNOTORIC; SCAR HAND. DEDBAG BEAD 48675 все, а вторая тольно нёчто отдёльное; то первое включение уменьниенся вторынь. На обороть, когда слёдують една за другаю двё ни болье чесключительных жестиць, которыя не моруть быть пра-CROCOGLENH PS HCLIDTONID, TOFAR DHN OSRATADTS BLIDTONIC; CCAR нар. 1срван исперчають изъ предмета 4 вещи, а другая только IF. TO ISE BORN OCTODICS BRIDGENSING, CIÉROBADOAGHO BTODAS TOcreas crymers to bandtonin that ysersystics Cpas. Pesachin, 28, 19-Ioma, 43, 1; Megillah, 98, 24 Kiddugchin, 24; 2; Baba kamma, 45, 2; Sanbedrin, 15, 1 ch Manachoth, 34, 1. San and a san

5) Исное улезиные чёліе от незначийсными къ важлому назодлих се Ісранія 12, 5: "екли ты се полинии бълкаль и опи утомили тебя (слёдствів), никь ще теба состланнься сь компии?"

6) Намекъ на умозаключение отъ незначительного въ важному находять въ Нсал. 14 (Евр. 16), 4: "ние клянется гоня бы и злому, и не изменяетъ," слъдовательно еще неябе въквнитъ; если будетъ клясться доброку. Принъровъ клатвы первого рода (из зло себъ) ножете служить тотъ случий, когда кто, находясь на корабяв, клянется, что онъ не приметъ пищи до тъхъ коръ, пока не незвратится въ свой донъ. Си. Maccoth. 24, 1.

7) Улюванлочные по сходетноу: Въ 1 Цар. (Сан.) 1, 11 говорится: "и брытея не носнется зологи сто". Совершенно то же самое говорится и въ Судг 13, 5. На этомъ основиваются умезанлючение по сходству, что, какъ Самсенъ (Суд. 18 гл.) былъ наворей, такъ и Сипуниъ; о которомъ ръчь въ 1-Цар. 1, 14. См. Nasir, 66, 1.

8) Зданиена отща называется то, ворда начало чего-либо слуинть основаниень въ предположению такого же начала и во всёкъ нодобныхъ случалхъ. Такъ напр. Исх. 3, 4: "и воззовло на нему (Моисси) Бого изъ среды куста и сказала: Моневи! Моневи! Она скизала: отка и « научають, что и во всёкъ рёчахъ Бога къ Монсею должно бить такое же обращение.

9) Краниссии сыражения унотреблается тогда, когда преднеть самъ по себѣ ясенъ. Такъ напр. въ 1 Пар. 17; 5: н Я (Вогэ) модняъ наъ скинін въ скинію и наъ жилища" опущено выраженіе: въ жилище, потому что это и само собою понатие.

10) Поэторение упоминания о предмети находится въ Писания

для того; чтобы сурать это уназать на нёчно особенное. Текь эть верен. 7, 4; "не наскимесь на обланчатия слока: эдно хранз Госсо день, хранз Господень, хрань Господено"; посядния выражения новторярося тря раза; чтобы уназать на то, что Господь не обращаеть вницания даже на троскратное празднувание одного и чого же сраздника въ году, если празднуваще не поступарть по Его вогъ.

11) Прерчанный порядокь членовь продложеных ть стицахь употребляется ради техотораю объясиения. Такъ во 2 Цар. 30, 18 и 19 порядобъ членовъ предложения дояженъ бить изавленъ.

12) Предмени, научая чему-анбо, ез: по ане еремя и имения налы саяныма объясняется сана. Такъ Ісрен. 46, 22: "полось его (Египно) несется какъ злишний указываеть на то, что зийй, послё того занъ билъ проклатъ Богонъ, испускаде ужасный кравъ, и что Егирегъ испускаеть точно такой же крикъ; такинъ образонъ эти слова нослужали и къ научению о другонъ в къ собсеменному навасления.

13) Конда за общими алядуени дойствіє, віднові она служить частными признакоми того общаго. Таки ви Енгі 1, 27: "м соплодиная Бога человика" выражено общов, а во 2, АІ: "м массен Голода Бога на человика приякій сани", равно каки и от ст. 22: "и сездаль Господь Бога и пр." (ринь о созданія мовы) — относящаеся къ тому общему частное.

14) Нъчто званков сравнивется съ чема инбо лимамъ, чтоби тамъ ление представшиъ вю Такъ во Втор. 82. 2. годоритов: "польетоя какъ дождъ учение мов", т. с. 188къ дождъ дёлаетъ все илодоноснымъ, такъ и учение: вдёсь учение, геанъ нѣчто великос, сравнивается съ дождемъ, далеко менёс ананительнымъ, нежели оно, предметомъ.

15) Лва стика вванино противерстание, должни быть соглашаanni or nonomino mpembano chuza. Tasa haup. supezenie 2 Hap. (Can.) 24, 9: "и было Изранымянь 800000 мулсей сильника, тофобталь нь войны" (во время верениси при Давидъ, сделанной Іозаемъ) стоитъ въ противорвана съ 1 Пар. 21, 5: "и било совла Даранлотанъ исссяна тысячь и ото тысяча мужей (во вреня тей же переляст) гдь числе показано на 300000 больне. Это протаворбије, соглешаенси нов новоли 1 Парал. 27; 1, граговоритов: "соло Исраносом по числу, каз, слави демойеноз, рысяченанальники, и сполникальники на инравители, которые по отдилениями влучение Царю но вопась дилахъ, приходя и отходя каждый мъсяцъ, во вст мъсяцы неда. Въ жиндома отдилении было нар. по двадиать ченыре тысячи". Отсюда вино, что все число этихъ служивныхо. Царю, въ течения 12 ийсяцевъ, было 258090; и такъ, какъ начальники; Изранльские состояли изъ 12000, то общее съ теми висло ихъ и составляеть арооод...об-OSHATGHHMAT BT. CHACKE HADA (1 Hap. 21, 5), 40 HO YUANAHYTMIT BT народной перениси 2 Цар. 24, 9. Такимъ образомъ оба противорётащихъ стиха приводятся въ полное соглашение.

16) Предмень, которий в подлежищели маста сами собою опреопляется. Такъ въ 1 Цар. (Сам.) 1, 11 говорится: "И дала (Анна изъ Самуила) обать, госоря: Госабои Сайаооз!" Эдёсь слово! Сисаооз излишие и указываетъ на то, что Анна этимъ выразила слёдующее: Владыка міра! Ты создалъ два міра; если бы я принадлежила къ инзисиу; то я была бы плодовита, если же бы принадлежила къ высшему; то я была бы вёчно жить; такимъ образойъ это слово само опредёляетъ симелъ мёста. См. Вегасноть; 31, 2.

17) Предмени, который не ез подлежащена а ез бругола мистиналучаение для себя разаленение. Такъ изъ словъ Бытія 2, 8 "и насидила Господа Бога рай (садъ) ез Едеми", кота и видно, что въ ненъ (раю) были всякаго рода илоды, по чтобы не было недостатка и во всение остальномъ, отсюда еще нельзя видъть; но такъ какъ въ Ісвек. 28, 13 сказано: "то находился ез Едеми, ез саду Вожсемъ; тоби едежды были укращены всякими драгоциенными камиями", то отсюда исно, что въ саду Еденсконъ и въ этомъ не было недостатка; такимъ образомъ первый стихъ объяснается вторымъ.

18) Продметь, которыю одна только часть упомилается, этиль самыть упазываеть и на иплое свое. Такъ въ Исх. 22, 31 говорится: "мяся, растерзанного зопремь оз поль, не вильте. За тёнъ въ Лев. 22, 8 сказано: "зопроядины онъ не должень юсть", слёдовательно запрещается и то, что растерзано въ городѣ, но что въ предшествурицетъ стихё употреблено слово: поле, такъ это потону, что растерзывание бываетъ чаще въ полѣ, нежели въ городѣ, и Писание въ своихъ выраженияхъ избираетъ только обыкновенно бывающее; поэтону подъ словомъ поле должно разумѣть все: городъ, землю, лѣсъ, гору и доянну.

19) Предметь, съ которомъ пъчто относится также и къ ближайшему предмету. Такъ слова Псал. 96 (евр. 97), 11: "севътъ сілетъ на праведника и на правыхъ сердцемъ воселіе" не выражаютъ того, чтоби и праведникъ былъ литенъ веселія и правые сердцемъ—свъта, но что и тотъ и эти и въ чомъ и другомъ имъютъ общее участіе, нотому что и тотъ и эти въ чомъ и другомъ имъютъ общее участіе, потому что и тотъ и эти въ стихъ ноставляючся во взаниную связь. Такийна 15, 1.

20) Предмоть, о которомь начто сысказывается такое, что относится не нь нему; а из другому ближсойшему. Такъ во Втор. 33, 7 выражение: "но объ Гудю сказаль" можеть относиться не въ Тудъ, о которомъ далъве сказано: «услыши, Госпеди, гласъ Гуди, а къ Сннеому, котораго такимъ образомъ Монеей благословлялъ.

21) Одному, сравниваемому съ двумя вещани предмету придает-

ся ото обониль самое лучшее. Такъ въ выражения Псал. 91 (свр. 92). 13: праведникъ цевътеть, какъ пальма, вореницается, подобно ходуу не Ливант, — сравнение состоитъ съ слъдующенъ: подобно тему, какъ пальма приноситъ плоды (финнки), такъ и праведникъ; такитъ образомъ сравниваемому предмету придаются только хородија свойства отъ того, съ чёмъ онъ сравнивается. См. Таавіць, 25, 1.

22) Предлеть, на который указываеть ближайшій ть нену (предметь). Такъ слова Црит. 21, 14: подедокь тайный утишаеть зниже указывають на гизвъ Ісговы и дальнёйція: и дарь ег назуху--сильньйшую прость--точно также--на прость Ісговы. Таниць образонъ первое указываеть на второс. См. Baba bathra, 9, 2.

23) Цредлень, который указываеть на ближейний ка нелу. Такъ въ Пс. 28, 8: Глада Господа потрасаеть пустыню; потрасаеть Господь пустыню Кадеса послёднее слово излишие, какъ какъ Кадесъ, какъ пустыня, уже подразумёвается въ предшествующемъ выраженін: пустыня, уже подразумёвается въ предшествующемъ выраженін: пустыню, не ена для того уновинается, чтобы указать на предшествующее, т. е. что онъ сильно потрасъ нустыню, даже такая, какъ Кадесъ, величайщая изъ пустынь, и та потрасене была, какъ сказано во Втор. 1, 46; и пребыли ен ер Кадесъ лиого средень.

24) Заключающійся въ общемъ предметь, который сидиляющая изъ этого общаго ради какого-либо, с осбя же самоль маученія. Такъ напр. въ І. Нав. 2, 1: и послаль Іионаь, сымь Насшиь изъ Ситинима деухъ сонядатаесъ тайна, и сказаль: пойдите, оснотрите земмо и Іерихонъ, послёднее выраженіе излиние, такъ какъ Іерихонъ и безъ того разумъется въ словъ: землю; но онъ для того навванъ особенно, чтобы научить, что одинъ только Іерихонъ, врёностій своихъ стёнъ и могуществомъ, равнялся всей землю; такинъ обравонъ особо выдълненое изъ общаго частное служитъ для наученія о себъ же самонъ.

25) Заключающійся въ общемъ предметь, который сыдъллется 433 этого общего ради наученія о ближайшемь къ нему предлеть. Такъ напр. слова Цисл. 35, 81: и но берите викупа за душу убійим, который повиненъ смерти совершенно излишинь, такъ какъ умерщеленіе убійцы принадлежить иъ числу наказалій, какъ сказано Лев. 24, 19: какъ сдплаль онъ, такъ и сму сдплать (ср. ст. 17), но объ этомъ особенио упомануто для того, чтоби отсюда ділать заключеніе и въ другимъ винамъ, именно, что не нужно брать викупа не только за душу убійцы, по и того, который сділаеть повреждение у ближняго своего на вубалъ, на гласу его и под. Си. Кеthuboth, 37, 2 и 38, 1.

26). Уподобление. Такъ въ Суд. 9, 8: пошли мплонда дерека по мазать надъ собою циря, и сказали маслинь: цярстени надъ на ми, должны быть подразужеваемы не деревья, а Израцьстине, которые

горорнин из Госонициу, сыну Кенака, из Декорб и из Годеону: "царствуйте надъ нами". Такъ точно и Втор. 22, 17: и разотелють обсасdy преда старийнинами породи, означаеть то, что они (защетники вризнавокь "Авства выданной замужь строновным, возненавидённой нущень и ебинасной низ из несохранонии со двестна до замужеотва) должны одйлать ричи свои леными подобно оденаль. См. Ке-· · · · · · · · · · · thuboth 46, 1. 1. .

27) Обълснение посредством предшествующию. Такъ напр. 4 (2) Цар. 10, 30: и сказаль Господь Гиую: за то, что ты охотно сдпmas, uno meno mpadedno es ouaxe Mouxe, cunders meou do uemsepтаю рода будуть сидъть на престоль Израилевомь должно быть обънсиено носредствои предшествующаго, такъ какъ четыре рода дона Ахавова: Амерій; Ахавъ, Іорамъ н его сыновья, какъ сказано въ ст. 13: но иденъ (ръчь встратившихъ Інун братьевъ Охозіп, обращениал къ Іную) узнать о здоровът сыновей царя и сыновей чосударным и дал. быля истреблены Інуемъ, поэтому и оть самого Гнуя четире рода должны былк слдвть на престолв.

28) Объяснение посредствому противопоставляемаю. Такъ напр. въ Исан 30, 16: и говорили (Изранлътяне): нътъ, мы на коняхъ убъясимъ, — за то и побъжите; мы на быстрыхъ ускачемъ, — за то и пресладующие вась будуть быстры, — слова, выражающия вину (убъжниъ, ускачемъ), – противопоставляются словамъ наказанія, н притомъ въ равномърной ръчи и подобозвучащихъ выраженияхъ.

29) Объяснение посредствомъ численнаю значения буквъ, Такъ выя Elieser (אליעזר), въ численномъ значении составляющихъ его буквъ, даетъ сумму 318 именно: 8=1, 5-30, 2=10, 2-70, 1=7 и 3=200, Си. Nedarim, 32, 1. Или же посредствомъ перемъщенія буквъ въ алфавить-Atbasch или Albam и под. 177), вслъдствіе чего на мъсть 😹 является Г, на мысть ] — п н г. д. Сообразно этому, выбсто словь: , со 1) (противниковъ Монхъ) въ Ісрем. 51, 1 можетъ быть поставлено: בשרים (Халдеевъ) чрезъ подстановку подъ 5-- подъ 2-2, подъ Р- подъ р - ' и подъ '-р. См. Sanhedrin, 22, 1. h -1

30) Объяснение посредствомъ сокращений 178). Такъ нин Авраама значить; отець мношихь народовь, --Кармель-мялкий и сокрушенный. Слово Nimrezeth (ПСС) въ 3 (1) Цар. 2, 8 (въ рус. "переводъ: тяжкій), разлагаясь на составляющія его буквы принциаеть такое значеніе: по буква ]: קאון пренюбодай, D: יאר Моавитанина, -- ה

الانتخاب بيك

a star ta ta 

· · · · ·

177) Подробиће объ этомъ будетъ сказано въ отдъла о каббадистическомъ тодкованія В. Завѣта.

. . .

· •

1. 1

111 173) Объ этомъ снособъ толкованія, называемомъ нотариколь, будеть сказано водробиветазо тоны же отдала о наббалистическомь толкований.

1 1 1

., .'·

- 142 -

ПУЛ убійца, З: ЛУ противных, - М: ПЭИЛ авдостойный. Сы. Schabbath, 105, 1.

31) Предшествующее, позван постасляние. Такъ 1 Цар. (Сак.) 3, 3: и сяплиначник Божий сие не поназ и Санунд лаюте т храмь Господнено прямо нельзя понимать, такъ канъникону, исищочая цярей наз Давидова дона, на дозволялось сидть из хранъ Господнемъ, а тъкъ болъе лежать, а нужно понимать слъдушища об разомъ: и самиилоника Божий еще не памаст са храмъ Господнемъ и Самуило лежало; слъдовательно въ цриведенномъ стихъ долженствующее, стоять вцереди выражение; съ храмъ Господнемъ поставлено позади. См. Kidduschin, 78, 2.

32) Предшествующее, которое должно быть поставлена ст. отопление параши. Такъ Быт. 15, 9: и сказяль (Госиодь) слу (Апрааму); возьми Мию тридцатильтиком телину стоить цослё нарении о войнё царей, котя это убстоятельство совершилось прежде войны, потому что въ Писаніи нёкоторыя обстоятельства совершившіяся ранье, ставятся послё поэднёйшихъ. Срав. Вегасравь, 7, 2 съ Ревскій, 6, 9.

Въ Писаніи извѣстное выраженіе иногда встріцается ногому, что предшествуеть подобное. Такъ во Втор. 19, 21 говорится: могу за ногу, потому что прежде этого (въ томъ же стихѣ) уже сказано: руку за руку. Ср. Baba kamma 84, 1 и 88, 1 съ Bechoroth.; 9, 1.

Вездѣ, гдѣ встрѣчается виѣстѣ посельніе (дълай) и запрещеніе (не дълай), если и то и другое оказывается не примѣнимымъ въ единократномъ выполненин, повелѣніе должно быть предпочитаемо запрещенію. См. Jebamoth, 20, 2.

Отнятіе и прибавленіе состонть въ томъ, что какая либо буква одного слова отнимаются и соединяется съ какою-либо буквою другаго слова и такимъ образомъ что либо объясняется. Такъ въ Числ. 27, 11: отдайте удњаз ею (nachalatho) близкому ею родственнику (lischero) буква waw отнимается отъ слова nachalatho и соединяется съ буквою lamed въ словъ lischero, вслъдствіе чего происходить сдъдующее предложение: Nachalath schero lo-наслюдство (удълъ) сю жены принадлежить ему, т. е. мужъ есть наслъдникъ своей жены. См: Вава bathra, 111, 2.

Смишение парашей в провсходнть тогда, когда какой-либо стихъ встричается въ двухъ парашахъ. См. Вава kemma 107, 1.

Отвеления. Двё нараши или два предмета отдёляются другъ отъ друга или посредсявонъ премежуточныю пространства, или же тёмъ, что между ними ставится стихъ, какъ напр. въ Числъ. 30, 1 посредствомъ каковаго стиха прежде упомянутые обёты относительно жертвенника отдёляются отъ послёдующихъ обётовъ относительно запрещенія, зарока; или посредствомъ прибавленія какого-дибо слова въ концё стиха, какъ нацр. въ Числ. 31, 17: м ссредъ эконщинъ. познанию» мужа. на мужсима водин, нубейшени слено: убейте излишне, такъ накъ еще уже употреблено въ жачала отнка на прибавлено телько для вого, итобы этехъ стакъ белае отдалить огъ песендующинъ. Отдаление совержентся такжо и сън ненощие склентувани. Съ. Свадияћ, 16, 2 479).

Хотя глубокая древность этихъ правилъ гатгадическаго телиованія и не межетъ бить доназала, особенно не въ застоящей ихъ реданція, однако не въ извегорой изрё и о нихъ можно сназать тоже, что Линосре сназаль о индращетъ р. Иншизда въ приреденныхъ нами выше лювалъ т. с., что начало: составления ихъ, безъ сомийнія, посхедять ко премени, докристіанскому и жыработка ихъ; и френтно, севершалась ностепенно въ злохи изтріарховъ и тананиъ, и чолучила завершенія не повже энохи амораниъ 186). :Кикъ, видно изъ самаго содержанія ихъ, они служатъ дальнійщимъ, развитіемъ правилъ галахическаго телконація, сообраню тому, какъ и гатгада сама выработелась уже нездийе палахи и но слёдамъ атей послёдной.

- Ихака жать первою средство, которое, выработали, соферних для ебеснованыя предания Писаніска, Въ. нема уже заключаются основныя для автораго (деращъ, основенный на убъждения въ inspiratio litteralia) и третьяро (каббалястическое толнованіе), и такъ какъ вой эеи средства, въ существѣ дѣда, направлены, собственно въ одной HAR - BORNORNO GOALWO HERONE REPART AND IN CARE OF OCHOBANIA INDOданія, то они служать, выражовіонь, новаго фаннсаль разритія іудеоналостиноваго, толкованія, обозначеннаро нами именому дераща, при чень герменеванческія правида были руноведствена, дерашь и каб-дани трудовь софорнив про акона непровления галахическое и гагладические (какъ, спријальној, тркв) и ние спенјально, -- гольовательные): данятники пренкущественно, триспісискаго неріода. Ясибе всего и приложение лерменевличаских, правиль из далу и свойства дерана и наббалисники, будусть видны, на примърахъ толкорания јудеоналестинскаго: ал. эдому повонъ. его направления. Всматривансь въ содержаніе, фзиаченныхъ памитичковъ, мы видень постепенность, сь каною совершался уже обрассканный нами переходь буквальнаго іудеоиалистанскаго толкованія въ дальнайщую фазу развитія. Изъ всего вилно, что это было, не воскождение отъ назнай, несовершенной форны въ писщей, совершениййщей, с инспадение изъ лучней въ худшую форму. На этихь паматнинахь до наглядности оневидно, вакъ исторія поотеренно переколила во наггоду, филологія въ каббалистиче-

179), См. Pinner, Einleitung in den Talmud, fol. 20, 1—21.
189) По крайней мбрб въ Талмудъ (Cholin 89) эти правила газгади приникываются вышеукомянутому р. Елемеру, симу Иззе Газгаленина.

3. A 2714 12 4 934 200 C

is the first off the second second

окур. йгру буввани и слевани, а наралленизиъ из средсию, кидблу и не жь дблу, вирывать слова или и цвлил изрочения безъ всяваго отномения из изъ собственному синску, отпривающемуся изъ контекста и таканъ образонъ всебще будвальное телнование въ буквализиъ. Но приступниъ къ приведению пристренъ)

Отерываень дохристанский накатичкь ітдее - валестенской ' нисьмонности 8'ю внигу Ездри и вь однокь мвоть ся находимь иизложение той же библейской историимиротворския, которую ни 🖤 раньше видъли въ телкования Онислоса и Флавія. Хютя писатель книги Ездры и не намбренъ быль ни во всей сврей книгй ни въ настоящемъ своемъ чъютъ представить опыть тоякованія В. За-"ввта, твит не менте безъ сомийния, въ этемъ изложения встория, какъ и въ другихъ случалхъ того нан другаго отношена на В. Завъту, онь выразниь такее или ниее поннизно носледняго, следе-BATCALNO TATANGE HAN HHOE HCTOAROBANIE OFO, COOSPASHO CROCKY 4 ..... своихъ современниювъ нечникано. Истерія протворенія завъ изинтастся въ молнтив Вядрыі "Госмоди! Ты оть начала творовія 6,38 говорняъ: въ первый день сказаль: да будеть небо и зенля, и В9. слово Твое было совершившихся далонь. Тогда щосился Дунь, и тыма облогала вокруго в нелчение: звука челороческаго го-46. лоса еще но было. Тогда повеляль Ти ном сокреминных Тво-41'. WX5 BHRTH OGRADHOWY OBBY, "TOOSI ANDAOOS ABJO TROC. BO BTO-DOR ACTS COTSOCHAS TH AFTS TROPAN & DUBORBAS BAY OFABARTS B произвесть раздвлено нажду водани: чтоби ивкоторая часть нив 42. поднялась вверхъ, в прочая осталась внизу. Въ тнотій день Ти повелвль ведань собраться на седеной части земли, а несть частей осущиль, чтобы ону служили предь Тобою въ обсене-43. Heniny H ofpaforanito. Crobo TBOS REXOLUTE, 'N' TOTALCE BEREFOCE 44. двло; вдругь явелесь безивраое иножество иледова, и иного-.... разлачныя пріятности для вкуса, цвёты въ наде своень же наябиные, съ запахонь несказанно благоуханныма; все это се-45. вершено было въ трети день. Въ четвертий день Ты невельль 46. бы они служили имиотему быть созданнымъ человику. Въ ва-47. тый день Ты сказыль содьной части, въ которой была собрана '48. вода, чтобы она произвела животныхъ, летающихъ и рибъ, что чети сдвлалосв. Вода нёмая й бездушнай, но изновенно Божію, про-49. извеля животныхв, чтобы всё роды возвёщали дивные дёли. Твоя: Тогда Ты сохранных двухъ животныхъ, одно называлось бегено-50. томъ, а другое левіаваномъ. И Ты отдёлнлъ ихъ другъ отъ друга, потому что седьмая часть, гдв была собрана вода, не

51. могла принять ихъ вийств, Бегемоту Ты даль одну часть изъ

зекли, осущенной эз третій день, да обитаеть въ ней, въ которей тысячи горъ. Левіасену даль седькую часть водяную и со 52, храннаъ его, чтобы онъ былъ панено твиъ, кому Ты хочешь н вегда кочешь. Въ шестей же день повелёль Ты землё произ- 53. весть предъ Тобою свотовъ, звѣрей и пресмывающихся; а по- 54. слё ихъ Ти сотвориль Адажа, котораго поставиль властелиновъ надъ всёми Твонии тварями, и отъ котораго происходниъ всё ны наводъ, который Ты избралъ. Все это сказалъ я предъ 55. Тобов. Госводи: потому что для насъ создалъ Ты въкъ сей. О прочихъ же народакъ, произшедшихъ отъ Адана, Ты сказалъ, 56. что ени ничто, но подобны сапонь, и все множество ихъ Ты уподобнаъ капланъ, каплющенъ изъ сосуда. И нынъ, Господа, 57. воть эти народы, за ничто Тобою признаные, начали владычествовать надъ нами и пожирать насъ. Мы же, народъ Твой, ко- 58. тораго Ты назваль Трокиъ первенценъ, единороднымъ, возлюбленных Твонкь, преданы въ руки ихъ. Если для насъ со- 59. зданъ въкъ сей, то почему не получаенъ им наслъдія съ въконъ? И коколѣ это". Такинъ образонъ въ этонъ изложени библейской исторія міротворенія по отношенію къ буквё текста подлиннаго а) прибавлено уже иного гаггадическато (см. напр. ет. 42. 47. 40-52 и сн. съ Выт. 1, 9 и дал. 20 и дал.), б) скълзви не незикачительния изминения его (ст. 38. 41 и др. въ отножени къ Быт. 1, 1-5. 6 и др.), не говоря уже о партикулерастической тенденцік, которая проникаеть это изложение (напо. см. ср. 52. 54) и заключаеть его (ст. 54-59). Это невольно напоннасть цань толкование той же библейской истории миротворенія со стороны таргумиста Поседо-іонавана. "Оть начала 181) 1. сотворнать Господь небо и землю, толкусть таргумисть. Земля 2. же быле одбленблость и пустота, не населена сынами человбческими и свободна отъ всякаго свота; и тыма била надъ бездною; и вътеръ милосердія отъ лица Господня дулъ на поверхность водъ. И сказаль Госнодь: да будоть свёть для освёще-3. нія на ворху; и тогчась авился свыть. И увидыль Господь свыть. 4 что онъ хорошъ. И отдълнать Господь светь отъ тымы; и 5. назваль Господь свёть днень и создальчего для того, чтобы въ точенія его ділали діла обятатели ніра; а тьиу-ночью, которую, создаль съ темъ, чтобы твари успоноивались въ течени ея. И быль вечерь, и было утро, день одинь. И сказаль Господь: 6. да будеть пространство среди водь; и на отявляеть оно волы

<sup>181</sup>) Герусалинская таргума, которая обыкновенно ндеть въ согласіи съ таргумою Исевдоіонаеана, въ настоящемъ случат отступаеть оть нослёдней, замёная вираженіе "въ началѣ" словомъ "премудростью" (bechochmah).

- -- (1:4:6 ---
- 7. вышнія отъ водъ нижнихъ. И создаль Господь пространство, поддерживая его тремя нерстами нежду овраннами небесь и водами океана, и отдёдилъ воды, которыя винеу пространства, отъ водъ выщнихъ, которыя находятся въ палаткё пространства.
- 8. И было такъ. И назважь Господь пространство небесани. И
- 9. былъ вечеръ и было утро, день вторый. И сказалъ Господь: да соберутся воды нижнія, которыя остались винзу подъ небесани, въ одно мёсто, и да высохнетъ земля, дабы явилась суща: и было
- 10. такъ. И назвалъ Господь сушу землею, а ивсто собранія водъ
- 1.1. назвалъ морями; и увидълъ Господь, что это было коронно. И сказадъ Господь: да произведетъ въ изобилін вемля съмена травы, которой съмя съется, и древо илодовитое, производящее цлоды по роду своему, котораго съмя въ немъ самонъ на землъ:
- 12. и было такъ. И произвела земля злаки и траву, которой свян съется и древо илодовитое, производящее плоды по роду своему:
- 13. и увидель Господь, что это было хорошо. И быль вечерь, и
- 14. было утро, день третій. И сказаль Господь: да будуть світила въ небесновъ пространствь, для отділенія дня отъ ночи, и да будуть оня въ знаменія и времена праздинковъ, и дли вычисленія по нимъ дней, и для осващенія нокомісячій, и новолітій, и другихъ дней місяцеръ и годовъ, оборотовъ солица и но-
- 15. волуній и цикловъ. И будуть они світнлышками въ простран-
- 16 ствѣ небесномъ, для освѣщенія земли: и было такъ. И создалъ Господь два свѣтила великія, и они были равны въ блестѣ въ продолженій двадцати одного года, уничтеженныкъ 672-ия частими чася, и послѣ того луна одѣлала противъ солица ложный доносъ, и уменьшена; и назначилъ (Вогъ) солице свѣтиломъ большимъ, чтобы владычествовать днемъ, и луну, которая била
- 17. СВВТИЛОМЪ МЕНЬЩИМЪ, ЧТОБИ ГОСПОДСТВОВАТЬ НОЧЬЮ, И СВВЕДИ. И поставилъ икъ Господь выше начальствъ ихъ (т. е. солнца и луны) въ пространстве небесномъ дли того, чтоби свётить на землю, и чтобы служить днемъ и почью, в чтобы отдёлять свётть
- 18.19. дня отъ тьмы ночной. И увидъль Господь, что хороно. И биль
- 20. вечеръ и было утро, день четвертий. И сказалъ Господь: да произведутъ водныя болота пресмыкающихся, душу живую и, птицъ, которыя летаютъ, гийздо которыхъ надъ землею в стези
- 21. птицъ да будутъ въ воздушномъ престранствѣ небесъ. И сетворилъ Господь китовъ великихъ, Левіазана и его самку, воторые приготовлены на день утвленія <sup>184</sup>), в всикую дущу жи-

<sup>. 192)</sup> Срав. 3 Евдр. 6, 52; Енох. 60, 7 и дал. срав. также Bereschith rabba на Выт. 1, 21 цит. изд. стр 40, столбець 2-й.

вую пресыназдникся, которыхъ въ изобили произвели глубокія воды по роду ихъ, родъ чистыхъ и родъ нечистыхъ, и всякихъ птицъ, которыя летеютъ крыльяхи по роду ихъ, родъ чистыхъ и родъ нечнетыхъ. И увидель Господь, что 22. ходощо. И благословнать нать, говода: плодитесь и развисжайтось и наполилите воды въ морахъ, и нтицы да разиножаются на земий. И быль вечерь и было утро, день патый. 23. И сказаль Господь: да произведеть глинистая земля дуну твари 24. но роду ся, родъ чистыхъ и родъ нечистыхъ; скотовъ и гадовъ и звёрей земныхъ по роду ихъ: п стало такъ. И создалъ Господь 25. зврой зенникъ по реду ихъ, чистыхъ и нечистыхъ, и свотъ не роду его и всякое пресмыкающееся по роду его, родъ, геворю чистыхъ и родъ нечистыхъ; и увидель Госнодь, что корощо. И сказаль Господь ангеламь, служащимь Ему, которые со- 26. зданы быль во 2-й день творенія міра: сотворань человька по образу наніску, но нодобію нашему; да владычествуеть онъ надъ рыбами морскина, и налъ птицами въ воздухъ небесномъ, и налъ спотомъ, и надъ всею землею, в надъ всёми гадами, пресмывыющнинся по землё. И сотвориль Госкодь человёка по обра- 27. зу, Споему, но водобію Божію сотворнаь его, съ 248-ю членами и 365-ю нервами и окружциъ члены кожею и нанолниль се плотир и кровію, мужчену н щенщену каждаго въ своемъ твлё совдаль нхъ. И благословилъ ихъ Господь и сказалъ имъ Господь: пло- 28. дитесь и размножайтесь и наполнайте землю сыновьями и будьте свльны на ней дёлами; в владычествуйте надъ рыбами морскихн., и налъ втенами небесныхи и налъ всявниъ животнымъ пресвыкающимся, которое пресвыкается по землё. И сказаль 29. Господь: воть Я даль вань всякую траву, свин которой свется, воторая на поверхнести земли; и всё деревья неплоденосныя в в безплодения (сухія) на нужды для постройен и для топлива; но гв. въ которыхъ ссть плодъ, свия котораго свется, будутъ ванъ въ ницу. А всёмъ звёдямъ земнымъ и всёмъ птинамъ ня- 30. боснымъ и всему, что пресмывается по вемлё, въ чемъ есть душа живая. Я даль вою землю травную: и стало такъ. И увидёль 31. Гесподь все, что онъ созндалъ, и было хорешо веська; и былъ вочерь в было утро день шестый. Такъ совершено творение не-1. ба в земли в все воинство ихъ. И закончилъ Госполь въ день 2. седной дёло Свое, которое дёлаль и десять занятій, которыя сотворыль между солнцами, и успоконыся въ день седной отъ всякаго деля своего, которое делаль. И благословиль Госнодь день 3. седной предпочтительно предъ всёми диями недёли, и освятиль его: нослику успоконлся въ тотъ день отъ всякаго дёла Своего, которое Господь дёлаль и наибрень быль дёлать" (1, 1-2, 3). Сли-

чая это толкование исторія пистидновнаго піротворонія съ толкованіень таргуны. Онкелоса и даже Іосифа Флавія, им не ножень не видеть здесь уже иногаго, что условливалось вліянісив талахичесяваго и гаггадическаго предамія (см. 1, 7. 14. 16. 21. 24. 25. 26, 27; 2, 1. 3.), въ значительной степени болбе, нежели у нервыхъ толкователей. Здёсь уже прямо видёнъ переходъ библейской исторіи въ гантаду подъ перенъ досужаго толкователя. Да притокъ, вводя въ содержание подлинника галаху и гаргаду. таргумисть, подобно писателю 3-й книги Ездры, вводить ту или . . другую, не какъ свое инбніе, но нля а), какъ прямыя изреченія Санато же Бога (1, 14. 21. 24 ) или же б), какъ ноложения, какъ несонивению для читателей в уже доказанною истену (остальныя язъ вышенсчисленныхъ стиховъ). Такъ какъ цёль тартуни, какова бы ни была эта послёдняя сама по себё, все-тави же есть переводъ, а не толкование въ строгонъ сныслё слова, то настоящее обстоятельство и новазываеть, до какой степени, ко времени тартумиста, галахическое и гаггадическое телкование переводнией имъ исторія получило право гражданства въ среди Іудеевъ. Тавовое толкование, согласно вышеняложенному, совершалесь или nyrent depama no y65mgenito et inspiratio litteralis, fin me nyтень каббалистики, чену примвры вы увидних далбе.

Возьмемъ теперв нрижъръ изъ таргумы того же нереведчика на 1. Исход. 20, 1 и дал. "И изрекъ Госпедь всё слова сіи, читаемъ у 2. таргумиста, говоря: первое слово едва только вышло изъ устъ Овятаго, — Котораго имя да будетъ благословено, — было подобно вихрю, молніи я изамени огня, — свётильникъ огненный по правую сторону его и свётильникъ огненный но лёвую сторону его, носилось (слово) и летало по воздуху небесному, и возвращалось и показывалось стану Изранльскому, и возвращалось и вырёвывалось на скрижалятъ завѣта, котории даны были въ руки Монсея, и вращалось на нихъ (скрижалятъ) съ боку на бокъ. Тогда Онъ воскликиулъ и сказалъ: народъ Мой сниы Изранля, Я есмъ Господь Богъ вашъ, Которий искупилъ и внесть васъ освобожденнихъ изъ земли Египетской, изъ дома раб-

- 5. ства рабовъ. Слово второс, какъ только выходило изъ усть Сватаго. – Котораго имя да будетъ благословено, – било подобио вихрю, молнін и плашени огна, – свётнльникъ огненный по иравую сторону его и свётнльникъ огненный также по лёвую сторону его, носилось и летало по воздуху избесному и возвращалось, и ноказывалось стану Изранльскому, и возвращалось, и вырёзывалось на скрижаляхъ завёта, которыя даны были въ руки Монсея, и вращалось на нихъ съ боку на бокъ. Тогда воскликиулъ Онъ и сказалъ: народъ Мой, донъ Изранлевъ, да не будетъ у
  - 4. тобя Бога вного кроих Меня. Не двлайте себь взображения тан

кумира, нля какого либо подобія тому, что соть на коба вворху; и что на землё внизу и что въ водахъ подъ землею. Не кланий- 5. тесь них и не почитайте ихъ; ибо Я Господь Богъ вашъ, Богъ ревинтель и иститель и отинающій за Себя съ резностью, носночинающий грёхи отцовь нечестивыхъ на сынаяв мярежинав, на тротьемъ поколёкін и на четвертомъ поколёніи относительно ненавистиковь Монхь. И хранящій милость и благость на ты-6. сячи родовъ относятельно любящихъ меня враводныхъ и тёхъ; воторые соблюдають невелёнія Мон и законе Мой. Народь Мой. 7. донъ Израндевъ, пусть не клинется вто либо изъ васъ имененъ Слова (meimra) Господа Бога вашего напрасно: ибо не будеть Госпедь считать невининить въ день великаго суда всякаго, вто будеть кансться именень Его напрасно. Народь Мой, донь Изран. 8. **јевъ, вомняте** де**нь** субботы, чтобы освящать его. Шесть дней 9. работайте и дилайте жавое дило ваше; въ день женседной-суби 10. бота и повой предъ Господонъ Вегонъ вашинъ; не дълайте ниваного дёла, вы, и сыновья ваши, и принельци ваши, которые въ городаль ванихъ. Потому что въ пость дней создаль Богъ 11. HEGO H SONID, R MODO, H BCO, MTO BE HARE H HOWHIE BE HOHE седьной; носему в благословаль Госнодь день субботы в освачнать: его. Народъ Мой, домъ Изранлевъ, каждый изъ васъ пусть старает- 12. ся о почитания отца и матери, чтобы чрезъ это умножниче дин вани на веклё, которую Господь Богь ваниь даеть вань. Народъ Мой, снин Изранлеви, не будьте человѣкоубійками, не 13. будьте союзнивами, или соучастичками человёко-убійца, и да не будеть видно въ собраніяхъ Израндьтинъ народа убійцъ, пусти не возсчають сыны ваши вослё вась, и сами учатся, чтобы быть от челевиво-убійцеми, ибо по причний гриновъ челевиеубійць неходить въ мірь меть. Народъ Мой, сыны Изранле- 14. вы, не будьте прелюбервицами, пли союзнивени и соучаст. ныками прелюбоджевъ, и пусть не будетъ видно въ собраніяхъ Исрандьтанъ народа прелюбодбевъ, чтобы не возстали сины вани неслё вась и сами не ваучилнов бы быть съ прелюбодвамы; кбо по причинь грвховъ прелюбодвания скерть походить въ міръ. Народъ Мой, сыны Израндевы, не обудьте ворами, 15. ная союзнивани и соучастиявани веровъ, и пусть не видно буцеть нареда воревь въ собрания Изранльтянь, чтобы не возстани сыны ваши послё васть и не научилось бы сами быть) съ вора ны ибо по иричний граховъ воровства голодъ исходить въ піры Народъ Мой, сыны Израндевы, не произносите на ближникъ ва- 16. нихъ (собственно chabereichon - товарищей вашихъ) свидётельства аненато: в не будьте сопонивали или соучастниками съ свидъ-TERLETBYINH NORTHOE, H AN HE ARLASTCA OFMECTRO ALDMENTS JOS-

ное овидатольство въ собрание Ивравльтить, чтобы не возстали сним ваши послё васъ, и не научились сами быть съ дающими ложное свидётельство; ибо по причинё грёховъ ложнаго свидётольства облака восходять, а дождь во сходить и жажда ври-17. ходить на мірь. Народъ Мой, сыны Изранлевы, не будьте вохотливыми, или союзнивами и соучастнивами вохотливыхъ, и да не будеть видно общества похотливных въ собранияхъ Израниьтанъ, чтобы не возстали сыны вани нослё вась в сами не научились быть съ нохотливным; и пусть никто поъ вась не желаеть жены блажняго своего, на раба его, на рабини: его, на вола его, и осла его и ничего, что есть у соценива его; ибо по причинъ грёховъ нохотёнія тападаеть царстве на діла ругь человеческихъ и захватывнеть ихъ. и богатие сими дилани являются нотомъ бёдными и плёнъ приходить на мівъ". Въ этомъ телкованів а) только немногія части досятосновія (напр. ст. 8-10 ж нёв. др.) излаваются почти буввально по подливнику; б) во больней не часта двляются добавления въ содержанию нослёдние нля свойства прано гаггаднуюскаго (ст. 2-3) или галахическаго в гаггадическаго вийств (ст. 13. 17.), при чемъ замвтно преднаявренное указаліе на извёстныя послёдствія оть непсчелненія извъстней (особенно изъ нослёднихъ отрицательныхъ) запонёди десатословія, предполагающее отредёленный толковательный методъ въ выводъ этихъ послёдствій. Это уже еще имтъ впередъ на вути въ аллегорін (дерашъ), но телько все еще не такъ рёзко обнаруживающійся за таргуместическою цілію приведеннаго приибра. Что не такъ ясно въ таргунахъ, то несравненно ясибе обнаруживается въ индрашоть и притомъ онять съ замётною постенеяностию въ отношения древвайшихъ неъ нихъ къ воздивищимъ.

Такъ напримъръ въ Мехилию на нервихъ не страницахъ читаемъ слъдующее: "И сказало Господъ Монсею и Аарону съ земли Египетской, госоря (Исх. 12, 1). Я слыву слово обращеннымъ къ Аарону и Монсею. Еогда не говоритъ: с било съ дено, съ которий сказало Бого Монсею, то ръчь обращена къ Монсею, а не въ Аарону. Если не такъ, то ночену здъсь ска зано: Монсею и Аарону? Этимъ Писаніе научаетъ, что ръчь ножетъ быть въ равной изръ обращена и къ Монсею и Аарону. Но почену не въ одному Аарону? По причнитъ славн (1752) Монсея. Отдъльно къ Аарону ръчь Госнеда во всемъ Натокинків (ГГГГ)) Монсея. Отдъльно къ Аарону ръчь Госнеда во всемъ Натокинків (ГГГГ)) обращается телько въ трехъ мъстахъ (разунъются мъста: Лев. 10, 8; Числъ 18, 1 и 8). Инсе толкеваніе: Монсею и Аарону. Почему такъ сказано? Потому, что сназано: и сказаль Господь Монсею: смотри, я неставнъть побя Богола Фараона; етносительно но Аврона чёнь ножно доназать?---Словани: Моноско и чески-гериеневтическихъ правилахъ Р. Ишиаела) Монсею; поэтому наят. Монсей являются судією Фараона, такъ равно и Ааронъ. Какъ Монсой говораль и не странцися, такъ и Ааронъ. Иное толкование: Монсою и Аврону. Я слыналь, что вто поставлень напереди въ тонств (КЛОО), тоть превиуществуеть в на двяв: Когда же говерится: сото Авроно и Моисей (Исх. 6, 25), то этикъ ноказивается, что оба они нежду собою равны. Подобное этому сказаль бы ты, всли бы выразнася: въ началь сотвориль Боть небо и землю (Выт. 1, 1). Слишать я, что вто поставленъ ванереди въ текств, тотъ преничществуеть и на дала. Но вогда говорится: то время, нонда Господа Вого создало замлю и небо (Быт. 2, 4), то твить санымъ показывается, что и то и другое равны между собою. Подобное этому ты сказаль бы, солибъ сослался на Иск. 3, 6: Я Бого отца тосего; Бого Аврлама, Богь Исаака и Богь Іакова. Я слышаль, что предшествующей въ тенств, предшествуеть и на дбяв. Когда же говорить: и Я оспомню завение Мей съ Гановень и завения Мой съ Исдаконь, и заению Мой сь Авравмонь (Лев. 26, 42), то этних ноказывается, что онь равны нежду собою. Подобное этому сказаль бы ты, эсли бы приченных Исх. 20, 12: ночимай отна своего и мать свою. Ибе когда говорится: бойтесь каждый матери своей и отна своего (Лев. 19, 3), то этимъ подазывается, что оба они равны между собою. Въ землю Егинетской (Иск. 12, 1). Внъ города или въ горедъ. Когда же говорится: и сказаль сму: какь скоро я выйду изъ юрьда (Исх. 9, 29), то здёсь возможно умозаключеніе отъ неньшаго къ большему. Если рёчь невначительная произносится лишь вив гороч да, то не болёе ля того рёчь важная? Но богь не говориль съ Монсеемь вь рородь; потому, что онь быль полонь нечестія и беззаконія. Прежде, нежели избрана была земля Изранльская, всё страны погли бить ивотонъ откровения Божия; а послё того, какъ избрана была земля Изранлыская, то всё остальныя страны невлючены были изъ области этой возножности. Прежде, нежели Іерусалимъ былъ избранъ для жертвоприношеній, вся зекля Изравльская представляла къ току вобножность; но какъ екоро Терусалниъ былъ избранъ, то уже исключена была чакая возножность, накъ сказано: берешев приновить все-COMMENTIN MOU NO CONTONTO MECTICA, NO HE MONT MONTO MECHINA, NOторес инбереть Господь" (Втор. 12, 18. 14). И такъ далъе въ тонъ же родѣ. (См. цит. изд. Мехнаты л. 1 ж дальн.). Уже изъ этого отрывка можно видёть характерь толховательного праксиса мидрашоть ов его отношениеть въ раньше изложеннымъ правиламъ герменентачесныму (middoth). Уже здёсь нельза не видёть той привазчивости ит буний Писанія, воторая такъ характерноусть дерація (аллегорію)

позднайшихъ индрашоть, переходящій въ нертвый буквализиъ, исплючающій всякую возможность обращенія къ животворящену дуку Йнсанія. Въ самомъ двлё, если для того, чтобы обваснить только однив перний и притемъ весьма простой стихъ 12-й гланы книги Исходъ (какъ это сдълано въ приведенномъ отрывка изъ Мехидин), потребовалось: а) ввести три различныхъ толкованія («Ижее тельованіе»... «Иное толкованіе»); б) сослаться нолие (ясно, толбователеный нетодъ) на одно назъ герменевтическихъ правиль (middoth); в) пеставыть столько стороннихъ, по прявдё сказать нало относящихся въдёлу и еще менъе нужныхъ для цёли, т. е. для улсненія подлиннаро симсла. стиха вопросовъ в текстовъ Священнаго Писанія; г) не упустити случая провести вартикуларистическую тенденных (въ конць отрывка) и под.: то чего же ожидать отъ мидрашотъ поздивныехъ, когда отношение къ Писанію и въ дёлу толвованія его было уже далеке не такъ стрего я серьевно, какъ въ эпоху тананиъ, къ которой относится, какъ намъ извёстно, происхождение Мехнити? Въ нихъ харантерные черты іудео-палестинскаго дераша должны быть еще болбе видны. Для прембра отврываемь. Мадрашь тегилные на 2 Исаловь.

«Равви Исаанъ», читаонъ им здёсь, «говорить: если налей-либо человёкъ спраниваетъ другаго, зачёнъ ты дёлаещь это? то этоть нослёдній гиёвается; однаво же благочостивне опранивають: зачима мятутся язычники? и все-таки не наказываются за этотъ вопресъ. Почему это?---Потому, что они этотъ вопросъ предлагають не въ видахъ собственнаго блага, а въ видахъ блага Ивраняя.

Протиез Бола и Ею Помазантина. Это нодобно разбойнику, который, укрываясь въ нижнихъ частахъ дворца Царя, стонтъ и говоритъ: какъ скоро я найду сына Царева, то сквачу его, свящу и раснну и заставлю его умереть таклою смертно. Но Святый Духъ посибется надъ ними! Онъ, который пребываетъ на небъ, амъется.

Уже прежде объ этомъ нредметѣ говорено было въ законѣ Торы, въ законѣ Пророковъ и въ законѣ Кетубимъ. Въ законѣ Монсеевонъ говорится: перасисия Мой Изранмь (Иск. 4, 22); у пророковъ: самъ Рабъ Мой (Ис. 52, 13); въ Кетубимъ: сказаль Господь Мой то Росподу Мосму (Ис. 109, 1). (Исгова сказалъ Мив: Ты—Сынъ Мой). Равви Гуна говоритъ именемъ Равви Ахасъ, что страданія распадаются на двѣ части, одна изъ сихъ частей падаетъ на цара Мессию. И кегда часъ его придетъ, тогда Святый,-да будетъ Онъ благословенъ,скажетъ Ему: Мнѣ предлежитъ заключить съ нимъ закѣтъ, и поетому скажетъ Онъ: «Я нынѣ родилъ Тебя».

Наши развины учать, что Богъ скажеть Мессін, который въ будущенъ, — ножеть быть это даже будетъ въ наши дни, — двится: проси отъ Меня, и А дамъ Тебѣ, что Ты потребуешь, потому вто въ На. 2 говорится: «проси отъ Меня». Но Мессія, сынъ юснфовъ, посяв того цакъ внайда», что онъ дояженъ бнаъ умероть, нечалъ говорить къ Богу: Владыка міра, инчего не прошу я отъ Тебя, какъ только жизни. Прежде нежели Ты этого потребовалъ, возразитъ ему Богъ, Твой отецъ Давидъ уже предсказалъ о Тебѣ, говоря: жизно просназ Онз отъ Тебя в Ты далъ ему долгоденствие на въчности (Пс. 20, 5).

Тъ поразние нат жезлет жезлет левлетоло, т. в. Мессія, сынъ Іосифенъ, который господствуеть съ жезломъ потому что говорится: не отпилется спинетрь отъ Гуды до техъ поръ, пока не придеть Шило (Бит. 40, 10).

Добекайне Сына. Слово сынъ принимается въ значенія «снреты» в окносится въ Израплю. Лобзайте руки того Сына, которому дана власть надъ всёмъ и которому все должно служить, нотому что Онъ не гибаается. Ему силетенъ вёнецъ справедливости и инлосердія, такъ что Овъ того, которий заслуживаетъ, наказываетъ, а другоку, который того достоинъ, оквазываетъ милесть. Всямое благословение и свыше и долу приходитъ въ этому Сыну и вѣнчаетъ Его (Sohar in Deuteron. f. 109 с. 436).

Кабы не вознорнася нима Ею. Это подобно Царо, который гибвается на жителей страны; тогда жители приходять въ сыну Царя съ цёлію склонить его нь тому, чтобы онъ умилостивиль из нимь отца его, Сынь делаеть это, и когда жители хотять благодарить Цара за ото, онь говорать: обратитесь въ сыну, потому что есля бы его не. било, то я уничтожиль бы всю страну. Такъ. Богъ нёкогда скажетъ языннивамъ, если они захотятъ бла-**ГОДАРНТЬ СТО: ССЛИ ОН НС ОНДО ИЗВАВЛЯ. ТО ВЫ НС СУМЕСТВОВАЛИ** бы завого часа"...Сличая это толкованіе Псалия съ толкованіенъ аранойской тарууы на тоть же Исалонъ, выше приведеннымъ нами, им видема линь ясное доказательство во пользу сказаннаго нами о перехода буквальнаго толкования въ буквализиъ. И нартикулиристическая тенденція и казунствческая привазтивость из буква Писанія бева особеннаго вниканія ва симслу ся и вліяніе преданія до наглядности очевидны въ посл'ядномъ голхованы, близвонъ въ пародін на будвальное толкованіе, въ противо-ROJOMROCEL BRIOMONIO TADIVILL.

Рамыща им высказывали мысль, что Мишиа, въ значительной споей части содержить еще иного данныхъ въ пользу буквальнаго толкованія ѝ указывали эти данныя въ Sedarim: Moed и Tabaroth. Ми ири этомъ конечно имъли въ виду тв отдёлыМишны вообще и въ частиости означенныхъ Sedarim, которые тверже всего опираются на самонъ писанномъ законъ <sup>183</sup>). Но въ большей своей

188) Ср. напр. особенно трактать Negaim въ Soder Taharoth. съ Лев. 18 и 14 гл., тракт. Раган въ томъ же Seder съ Лев. 19 гл. и др.

A Standard

Digitized by Google

. 1

части Мишна представляеть галакическое развите запонной насти Натокнижія. Такъ напр. о празднованін и лекой суббольню дня зъ законѣ Монсеевомъ (именно въ Исх. 20, 8-11; 23, 12; 31, 12-17; 34, 21; 35, 1-3; Втор. 5, 12-15) мы находнив только самыя общія ностановленія относнтельно того, что должно дёлать и чего не дёлать редень субботній. Послёплённые соферимъ, ревновавшіе по закона, же удовлетворились этихъ. Желая дать народу точне вные определения того, чего именно нельзя дёлать въ субботу, ови указаля 39 работь, которыхъ нельзя совершать въ субботу, вменно: 1) свять, 2) пахать, 3) жать; 4) вязать; 5) молотить; 6) вѣять; 7) очницать наоды; 8) молоть; 9) нросйвать; 10) міснть; 11) печь; 12) отричь жерств; 13) бълить ее; 14) мать; 15) врасить; 16) прясть; 17) сновать; 18) дълать два узда на нитка; 19) два нитки выткать; 20) разорвать два нитки, 21) сдёлать одинь узель; 22) развязать одник узель: 28) свлотить два шва; 24) разорвать, чтобы сплочить вхъ; 25) ловысь дикунь возу; 26) убивать ес; 27) онимать съ нея кожу; 28) солить ес; 29) обдѣлывать вожу ея; 30) очищавь эту кожу; 31) рязріваявь ее; 39) написать хотя бы двё буквы; 33) вытереть, чтобы выянсать две бури вы; 34) строить; 85) разрушать; 86) гасить оронь; 37) санигать OFOHS; 38) MOJOTKONS YRADATE: 39) REDEROCATE WTO-ARGO HIS OFROFO итста въ другов 184). Но эти опредъления требовали въ свою очередь болёе частныхъ разграниченій касательно симсла, условій исполичнім ихъ в проч. И вотъ на оти опредбленія наросли още опредбленія; на Менину Гонара, такъ что: изъ- всъкъ зчикъ разъяснительникъ галахическихъ костановлений равнинскихъ, облазательныхъ ве менъе самыхъ постановлений закона Менссева, образовалось весьма типслов и неудобоносямое бреня (орав. Мако. 93, 4) для исполнителей ихъ Таковъ въ общенъ в весь талиудъ, представляющій собою длянную цёпь галахическихъ постановленій, прикрёнленную къ буквё закона Монссеева и постеченио: удаляющуюся оть вся но мырь своей длини. Какъ на примъръ гого, какъ въ талиудъ, на оборотъ, развиновая мнёнія, слишковъ удалившіяся отв бувны закона Монссова, оцячь стремячся приблизиться къ ней, утвердиться не ней; поднрёниться ed, NN yEGROND AG PÉCHONDRO CAYAGOBE DADEMMCHARD FAREXHACCEAN и гаггадическаго отношения къ Писанию. Въ траитать (древнивния) Pirke Aboth, 1, 18 читаемъ: "Раббанъ Шимеонъ бенъ Ганалель говорить: на трель основать зиждется мірь: на нетини, на правосудія и на мири, какъ свазано: по истипь и миролюбно судите у сорони sauuas (3ax 8, 16)". Bo 2, 13: "Pacon Шинсонъ училь: когда нолишься, то пусть нолитва твея будеть не дёломъ привычки, а выa set a set a set :

<sup>184</sup>) Cm. тракт. Мишин Schabbath, cap. VII, 2, partis 2-dae ex ed. Surenhus. pag. 29.

раженіень некрепняго униленія предъ. Господомъ, какъ связано въ Uncanin: Господь благь и милосердь, домоторпылись и многомилостивь, и сомальеть о бысстви (Іонл. 2, 13)". Въ 3, 2: "Рабби Хананыя бенъ Терадіонъ говорять: если двое сидять и нать нежду ними словъ закона, то это собрание развратителей, какъ сказано: и не смдинь въ собрания развратителей (Пс. 1, 1). Но если двое сидать и есть нежду ними слово закона, то Шехина присутствуеть - между нымы, какъ свазано: тогда боящеся Бона говорили другь другу: внимасть Господь, и слышить это, и предъ лицемь Его пишется пимятная иника о болщихся Господа и чинущих имя Ею (Мал. 3, 16). Здёсь рёчь ндеть о двовхъ, но откуда можно заключить, что Госнодь назначаеть вознездіе и одному, который сидить и занимается завоновъ? Изъ словъ Шисанія: сидинь (человѣкъ, несущій иго въ **Писти своей)** усдиненно и молчить, ибо Онь (Боръ) возложиль ею (иго). ич нею (Плачъ Ісренія 3, 28 ср. ст. 27)". 3, 3: "Рабби Шинисонъ говорнять: сели трос, адущіе за однимъ столомъ, не произнесли при этонь словь закона, то это все равно, какь если бы они ввушали оть иделожертвеннаго, какъ сназано: ибо сов стели (въ Израний, особение же у Ефрекань в у священниковь съ пророкани, очевнано, не строго отвоснымихся нь всполновию своего призвания) наполнение отератительного блосотиного, итт чистазо листа (Ис. 28, 8). Но ссля трес, адущіе за однинь столонь, пронаносять при этонь слова занова, то это все равно, какъ если бы они вли отъ стола Господия, кань сказано: и сказаль онь мню (т. в. пророку Ісрекіндю мужь, объяснязній подробности видінія пророка, описаннаго въ 40 и дал. глав. его вниги): это (т. с. жертвенных небеснаго храма, видённаго проронент) транеза, которая передь Господань (103. 41, 22)". 6, 2: "Рабби Ісгощув бень Леви сназаль: ежедневно раздается батьволь (эхо) съ горы Херива, возглашающій и говорящій: горе презирающихъ законъ! коо кто пренебрегаетъ закономъ, тотъ презранный, BARS CEABARD: WHO SOADHOE NOADHO 63 NOCY y COUNTY, MO MCHING праснаяя и безразсудная (Причч. 11, 22). И еще сказано: скрижали были драя Божів, и письмена, начертанныя на скрижилях, были nuermono Bogein (Hex. 32, 16)".

Въ Генаръ крантата Abodah Sarah на 1-ю нишну его, въ которой главнымъ образомъ идотъ ръчь объ отношеніи Іудеевъ къ язычникамъ (вли вообще не-іудеямъ) предъ праздниками послъднихъ, называемыми въ мишнъ именемъ Eideihen, читаемъ: "Рабъ (т. е. р. Іуда Святой) и Шмузаъ не одинсковаго мивнін отпосительно имени, которое прилагается къ языческимъ праздичкамъ. Первый называетъ изъ Acdehen 186) т. е. ихъ паденіе, вхъ несчастіе, а послъдній на-

188) оть - З'С - весчастие, бедствие, надение, ногибель.

протнвъ Eidehen 186) т. с. ихъ свидетели. Оба ссылаются на ивста Св. Писанія, чтобы обосновать свои мибнія. Первый, который называеть праздники Aedehen, выводить это название изъ Втор: 32, близокъ день позибели ихъ, гдв выражение: позибели ихъ въ 35: текстё обозначается словонъ Aedehen. 187) Другой, который называеть нхъ Eideken, ссылается на Исаін 43, 9: пусть представять сенттелей оть себя, и оправдаются. Здёсь выражение: соидителей оть себя въ подлинникъ обозначается словомъ Eidehen 188). Почену же одинъ, отвергая значение: свидътелей обозначаетъ прездники словонь: несчастие, позибель? Потоку что онь дуналь, что такие правдниви приличный назвать погибелью. Если же такь, то почену другой не называеть ихъ такимъ же именемъ? Нотому что онъ быль того мибнія, что свидітельство, представляемое ими противъ самикъ себя, провзведеть ихъ потибель. Поэтому онъ и дуналь, что нриличние было би назвать ихъ Eidehen. Однако же приведенный изъ Исаін стихъ (43, 9) относится не къ народань чира, а къ народу Ивранльскому 140); потому что Р. Істомуа Сень Лени говорнаь: эсв запов'ян, которыя Изранльтане собладають в этонь пре, преограявятся и принесуть свидётельство вы пользу икъ въ будущенъ ніры; вать написано: пусть продставлиь! соидоление от себя и опрявдан ются (Исан, 43, 9). Это относится из Израильтяйаны тогразирано услышать и скажуть: это правда, это будуть увлать народы итра, ниенно они скажуть, что Вогь произвель судь по справедливести: поэтому Р. Гуна, сынь Р. Ісющуа товорять, что учитель, воторый праздники язичанковъ называють Eidchen, ссилается на слудущее ивсто: дилающие идоловь вои ничтожны и вожов митнийшие ихо не новносять никакой пользы, и они сами стбъ овидътеми въ томи (Иск. 44; 9). Р. Хананія, сынъ Пана, - другіе же говорять, что то быль Р. Шамман, -- нёвогда держаль слёдующую рёчь: въ день воздаявія

Богъ принесеть книгу завона и воззоветь: ито занимался ею, приди и получи свою награду! Тогда выступить всв илежена въ нестроиз сившенія передъ Богомъ, по изреченію пророва: мусям влю мароды соберутся виноть и совонулятся члемоня (Исвін, 43, 9). Тотда Вогъ скажеть: не приходите ко мнѣ въ такоиъ безпорядкѣ; нусть каждее племя авляется очабльно и сводущіе нов этого пленени, по изре-

. .

1 A 1 A

5 k. i 

- 197) Въ нодливний сопраненио DTP No. 199 В. Н. В. С. Н. В. С. В. В. С.
- 189) Въ подлининка ОПату.

ALC: A

189) Въ приводимонъ мъстъ однако же не изранярский народъ рязунвется, а на роды и племена вообще. and a state share with a with a with a

Digitized by Google

and provide the three the

The concern to the first program.

Construction of the second second second

чению прорека: нусть соберутся народы (такъ же). А педъ народонъ всегда разунвется царотво, какъ это видно паъ Быт. 25, 23: одина нароть сдилается сильние другаю 100). Почему же однако не могла бы выступить всё народы заразъ? Разва ихъ не знаеть эсевидащее оно Бога? И развѣ Онъ не знасть, кто къ какому племени принадлежить? Багь хорошо знаеть каждаго. Но Онь хочеть, чтобы каж дое пленя, выступными отдёльно, тёмъ яснёе разслушало и восприняле то, что Онъ скажетъ ему. Тогда прежде всего появятся Римлине. Почену же прежде всего? Потому что они завинають нервое ивото нежду народами. Чёмъ это можно доказать? - Слёдующими словани изъ вниги пророка Даніція 7, 23: четвертый зочорь -- четвертов ипретво будеть на земли, отличное оть всихъ циротвь, которов будеть пожирать всю землю, попирать и сокрушать ве. Іохамяна говорить: это -- безбожный Ринь, вану котораго знаеть весь ніръ. А чёнь ножно доказать то, что ногущественнёйшее будеть нивть пренмущество въ день суда?-Словами Р. Хизды, который говорить: когда Царь в нодданные явятся на судъ Божій, то Царю принадлежить прениущество по слованъ 3 Цар. 8, 59: дабы Онз дплаль, что потребно для раба Своего; и что потребно для народя Стото, Изранля. Это говорить Царь Соломонъ и такимъ образомъ сверва называеть себя рабонь Вожіннь, а за техь народь. Отсюда равви выводить, что Царю надлежить превыущество" 191) и т. д. Еще нъсколько дальше въ той же Генаръ читеенъ: "Нимродъ должень будеть засвидетельствовать (на будущемь суде), что Авраань не чтить вдоловъ, Лаванъ, ---что Іаковъ ве воровалъ, жена Потнфара,--что Іосноь остался невеннымъ. Царь Навуходоносоръ, --- что Ананія, Мисанать и Азарія не преклонились предъ его изображеніень, Дарій,---что Даніны не переставаль молиться, Вилдадь Сухитанивъ, Цофаръ. Носкитанинъ, Елифазъ Османитанинъ и Еліягу, синъ Варахіндовъ Вузнтянинъ, --что Изранль соблюлъ вось законъ, согласно изречению Ис. 49, 9: пусть представлить свидъшелей оне себя и оправошваются" (ibid S. 11). Вотъ еще примъръ изъ Ialkut chadasch. Дёло ндеть о синайскомъ законодательствё. "Когда Іегова далъ ниъ (Еврениъ при Синаѣ) слышать изъ огня голосъ Свой и показалъ Свое величіе, то испуганныя души ихъ бросились вонъ изъ твлъ, какъ сказано: душа у меня сышла, конда Онъ зановорилъ (Пъсны пъсной 5, 6) и весь станъ еврейскій представляль собою одни мертвые трупы. Тогда законъ сказалъ Богу: какой Царь, празднуя бракосочетание своей дочери, убиваеть своихъ приближенныхъ?

199) Въ нитурномъ мёстё ндотъ рёчь о двухъ народахъ, имёвнихъ произойти отъ Цамания.

191) Abodah Sarah von Ewald, 8. 8-6,

Digitized by Google

.

Всё люди въ мірі радуются, а Твов дёти погибли въ часъ зазёта

Твоего съ нимя. Вслёдствіе сего всё души были возвращени назадѣ въ тёла, по ходатайству вакона, какъ говорится: законь Ісьонь сесершень, онь возвращаень душу (Пс. 18, 8)" 194).

Здёсь очевидно а) какова раввинская легика, благодаря которой выросли галака и гаггада, б) какъ ведется при этонъ аргунентація отъ Писанія и в) какъ примѣвнотся самыя изреченія йисанія для доказательства того или другаго раввинскаго инфиія, или унозавлюченія: цитація произвольна; одно изреченіе принимается въ ийскольнихъ смыслахъ (напр. Исаін. 48, 9), лишъ бы подтвердить мивніе Писаніемъ; одно слово Шисанія безъ всякаго отношенія из мысии цёлаго предложенія въ его контекстё берется нерёдко для тедтвержденія того или другаго раввинскаго инёнія. Здёсь іудео-нелестинскій дерашъ, своеобразная алегорія видна уже въ весьна эпочительной мёрѣ. Но еще болѣе она видна на дальпёвшей стунени своего развитія, —въ каббамистикъ.

Каббала отъ гл. kabel — принимать, нолучать, на еврейско-библейскомъ языкѣ употребляемаго только въ повдиѣйшихъ кингахъ, накъ напр. 2 Пар. 29, 16. 22; Езд. 8, 30; Дан. 2, 6; 6, 1; 7, 18 и др. есть вообще "doctrina a majoribus tradita et accepta" <sup>103</sup>). Частиће, это есть "сокровенное, таниственио и загадочно переданное въдѣщіе о вещахъ божественныхъ, ангельскихъ, богословскихъ, небеснихъ и истафизическихъ, объ ангелахъ и духахъ, и изложенное въ удивительцимъ символахъ и тайныхъ видахъ ученія" <sup>104</sup>). Отсюда у Гудеевъ иногда Писанія прорековъ называются ваббалов, какъ нанр, въ Мишиѣ *Тћаажіћ* 2, 1, при цитаціи изъ Іопля 2, 13 <sup>105</sup>). И слѣдовательно основаніе каббалистическаго толкованія заключается въ темъ, силько развившенся, тайномъ, сокровенномъ іудевскомъ преданію, которое мы ранѣе обозначили именемъ гаггади <sup>139</sup>). И по седержанію своему каббала служитъ дальнѣйшимъ развитиемъ гаггады. Со стороны технической мало еще закѣтвая въ оставшихся до жасъ ке-

199) Fol. III, 2. Сн. А. Олесницколо цит. статью въ Труд. Кіев. Д. Ан. 1870 г. т. 1 стр. 408; срав. также Abodah Sarah, herausgeg. von Ewold S. 27 f. и др.

<sup>198</sup>) Buxtorfii Lexicon, pag. 971. Cp. Гартмана цит. соч. стр. 669, — Ewald's Abodah Sarah, S. XIV. Conf. item "Kabbała denudata sive doctrina hebraeorum transcedentalis et metaphysica atque teologica etc. 2 tomi, auct. Knorr von Rosenroth. Françofurti, 1677. 1684.

<sup>19</sup>) Buxtorfii ibidem pag. 971-972. Conf. Knorr von Bosenroth cit. qp. Presfat. См. также сочинения, питуемыя у Зинфрида въ его "Philo von Alexandria" etc. S. 289. Jena, 1875. См. также въ Herzog's Real-Encyklopädie B. 7, S. 193-207.

· My Edit. Suranhusii: Cpan. ranne Syxomophia unr. mst. erp. 072.

196) Срав. въ Спр. 39, 1 и дал. выражения: апохонора, адмуната параволи и тр. Ср. также 3 Езд. 13, 56; 14, 8. 26. 47-48 и др.

вановачесных внигахъ В. Завъта, ваббалистика является болбе эмевною нь ветхозавётныхь аповрифахь. Такъ напр. въ іудео-паaccrangeone anonpuéte "Bosnecenie Moncen" (Assumptio Moyseos), no времени пронскождения свеего относниемъ въ 1 христинскому въия 197), ин: четаемъ следующее: "тогда (--неображаются времена месстанскія-) человань явь колана Левіяна, имя котораго будеть Такоо (127. Тако) и который будеть нивть 7 сыновой, скласть къ нимъ (7. с. синовьянь), вопрошая: смотрите, дети, воть другое наказание навода этого было краткое" и пр. (9, 1 и дал.) Не говоря о символическомъ значения числа 7, особенно чтимаго Іудеями 198), таянственное имя Тахо, по самой своей этой таниственности, неисторичности, необходных предполагаетъ для себя какое либо каббалистическое основание. И действительно, такъ какъ разсматриваемый апокрифъ дошель до нась только въ латинскомъ, да и то въ испорченномъ текств, несомивно однако же предполагая греческій для себя нодлинникъ 199), то въ имени Тахо нельзя не видъть греческаго численнаго воличества Тау (Т=FOO &= 60 и у=3)=363, латинскими букбани начертаннаго, а это и есть ровно то число, которое даеть собою имя Мессіи въ еврейскомъ изыкъ 200). Такимъ образомъ имя Тако здъсь употреблено на основании одного изъ способовъ (гематрія) каббылистическаго толвованія Іудеевъ. Эти способы суть: а) Генатрія, 6) Нотариконъ и в) превращение буквъ въ словѣ, а также алфавитное превращение (Темура) 201).

в) Ленянрія (gemetrijah = усюцетрія - наньреніе) 902), основываясь на

197) Cpas. Fritzsche (Libri V. T. apokryphi etc) praefat. p. XXXVI E Hil genfeld "Messias Iudaeorum" etc. p. LXXIII-LXXIV. Cpas. сказанное при обозрънии источникова для суждения обо іуд. тожования.

108) Между прозных срав. для этого св. Гризорія Болосо. "Слова на 50-цу" стр. 6-7. Москва, 1844.

199) 'Ача́лифис Мозсисс по Геласію Кизическому см. у Фриче въ предисл. стр. XXXIV., Гимпенфельдь въ цит. издавін своемъ возстановляеть и самый этотъ греческій нодлинный тексть, какъ мы замётили раньше.

<sup>301</sup>) <u>Ср</u>ав. объ эторъ *Buxtorfii* Lexic. pag. 229, 677 sq. Kabbala demudata t. II par. 1, pag. 179. 195. 288 et alibi. *Hartmann's* cit. W. S. 687-698; статыр *Роусса* эт цят. ивств 7 тома *Hersog's* Real-Encyklopädie и др.

993) V. Buxtorfii Lexic. p. 228, Гартмана цит. соч. стр. 688 и дал. Реусса из цит. ивств стр. 204 и др.



численномъ вначенін буквъ еврейскаго алфавита 📢), есть такой сиссобъ каббалистическапо толкованія, по котерону шть навестнаго численнаго соотношенія, бувать въ различенить словать выводится соверщенно неожиданное и не принадлежащее слову, по буквальному смыслу его, значение. По этому способу напр. слове јан (-вино) въ внигъ Цёснь пёсней 4, 10 таргунистами телеуется о 70 народахъ земли. Весь стихъ читается такъ въ нереводъ съ водлянника: "О, какъ любезны ласки твои, сестра кол нероста! О, вакъ много лучше вина (") ласки твон в благовоние мастей гвояхъ лучше всёхъ ароматовъ!" Таргумисть же толкусть его слёдующимъ образомъ: "какъ прекрасны ласки твои, сестра моя-общество Изранля,-уготованная въ тому, чтобы быть стыдливою невестою! Какъ иного лучше семидесяти народовь ласки твон; и доброе имя праведниковъ твоикъ лучше всёхъ ароматовъ" 991). Незначительное видоизмънение этого способа завлючается въ томъ когда одно слово таниственно объясняется другниъ, нивющниъ равное съ нинъ численное значение составляющихъ его буквъ. Такъ въ таргунъ Онкелоса на числ. 12, 1 жена Есіонлянка (ПСУ) толкустся какъ врекрасная на видъ (евр. מראה), потому что послёднія выраженія съ первымъ словомъ въ полной его формъ и безъ члена (С)22) имъетъ одинаковое численное значение: 736 205). Тъмъ же таргумистомъ и, безъ сомития, на томъ же основани выражение извъстиято Мессін <sup>207</sup>). По гематрін же Іуден объяснали Пру (отрасль) въ Зах.

\*\*)  $\aleph = 1$ ,  $\square = 2$ ;  $\square = 3$ ,  $\square = 4$ ,  $\square = 5$ ,  $\square = 6$ ,  $\square = 7$ ,  $\square = 8$ ,  $\square = 9$ ,  $\square = 10$ ,  $\square = 20$ ,  $\square = 80$ ,  $\square = 40$ ,  $\square = 50$ ,  $\square = 60$ ,  $\square = 70$ ,  $\square = 80$ ,  $\square = 90$ ,  $\square = 100$ ,  $\square = 200$ ,  $\square = 300$ ,  $\square = 400$ .

.

.

<sup>201</sup>) См. таргуму ва это мѣсто въ над. Вальтона т. 3, стр. 436. [?? (? ≠ 10 + <sup>3</sup> = 10 + <sup>3</sup> = 50) = 70,

 $2^{905}$ )  $\supset \Rightarrow 20 + 1 = 6 + \swarrow = 300 + 2 = 10 + \Pi = 400 = 736 \% = 10 + \square = 400 + \square = 400 + \square = 400 + \square = 200 + N = 1 + \Pi = 6 - 786.$ CN. Taprymy BO HET. H34. T. 1 CTP. 593.

эме) Все вто мбото читается такъ: "Не отойдеть синнетрь оть Іуди и законодатель оть чресль его, доколі не прійдеть Примиризель ( المحرك المحرك) и Ену нокорность народовъ". Срав. объясненія этого міста въ комментаріяхь на него, а также спеціальныя изслёдованія о томъ же.

**a**7) = 10 + 2 = 2 + 8 = 1 + 12 = 300 + 2 = 10 + 27 = 300 + 2 = 10 + 27 = 300 + 27 = 10 + 17 = 358 m D = 40 + 12 = 300 + 2 = 10 + 17 = 358 m Cm. saprymy mut. msg. t. 1 ctp. 221.

Digitized by Google

and the second second second

- 161 --

3, 8 200) о Мессін ванъ Утвинителѣ — םחות, такъ какъ и то и другое слово ниветъ одинаковое численное значение: 138 200).

6) Homspurons 11. COCTORTS BE TONE, TO HIE OTHE, a TREES и изсколько буквъ въ совокупности, не дающихъ собою никакого опредбленнаго слова, служать семволами цёлыхъ поватій съ относящимися даже въ нимъ преднаатами, или же, что встръчается чаще, начальныя, а также и вонечныя буквы насколькахь словь, въ своемъ сочетания, составляють слово, служащее объясмениемь тахь словь. Такъ напр. изъ Быт. 1, 12 מורע רמינהו בדע האמשו съющее съмя по роду своему, чрезъ нотариконъ, каббалисты выводятъ слово 🖄 созвёздіе, свётило, счастливая звёзда, а изъ Быт. 2, 3 ברא ארלהים (творила Бога, чтобы дплать) слово אָבֶר твердость, вврность, истинность въ отношении въ Пс. 118, 160: основание слова твоего истинно <sup>911</sup>). Или наоборотъ, какое либо слово служитъ основаніемъ къ образованію цѣлаго предложенія, начальныя или конечныя буввы частей котораго составляють взъ себя то слово. Такъ напр. אנא נפשי כתבית יהבית והבית נפשי כתבית אנא נפשי -- я самъ написалъ, далъ <sup>я19</sup>); равнымъ образомъ слово milah --обрѣзаніе разрѣшается въ четыре слова, составляющія собою извѣстный, приводимый Апостоломъ Павломъ въ Рим. 10, 6 стихъ (12-й) изъ 30 гл. кн. Вторазаконія: מי בערים האמנים – кто езо-

206) "Вотъ я привожу", говоритъ Ісгова первосвященнику Іусусу, видѣнному въ видѣніи пророка Захаріи, "Раба Мосго, Отрасль" (Пру). Срав. Іср. 23, 5; 33, 15; Зах. 6, 12. Ср. на это и параля. сму мѣста толкователей.

200)  $\mathbf{J} = 90 + \mathbf{D} = 40 + \mathbf{\Pi} = 8 = 188 \text{ м} \mathbf{D} = 40 + \mathbf{J} = 50 + \mathbf{\Pi} = 8 + \mathbf{D} = 40 = 138$ . См. таргуму Іонае. на Зах. 3, 8 цит. изд. т. 3 стр. 114. Для обозначенія Мессін, какъ Утёшителя срав. Лук. 2, 25 и толкователей на это мѣсто. Другіе примѣры см. въ цит. стать *Peycca* на стр. 204-205. Блаж. Іеронимъ вѣроятно на томъ же основанія въ Осін 3, 2 слово  $\mathbf{\Pi} \mathbf{D} \mathbf{D}$  серебро, сребренникъ толкуетъ о мѣсяцѣ Нисанѣ ( $\mathbf{\Pi} \mathbf{D} \mathbf{J}$ ), такъ какъ то и другое слово имѣетъ одинаковое численное значеніе ( $\mathbf{D} = 20 + \mathbf{D} = 60 + \mathbf{D} = 80 = 160 \text{ м} \mathbf{J} = 50 + \mathbf{D} = 60 + \mathbf{J} = 50 = 160$ ).

<sup>210</sup>) Notarjekun отъ зат. notarii, которые, въ качестве судебныхъ писцевъ. Для ускоренія записей, нередко употреблязи сокращенные (въ родё стенографическихъ) знаки. См. объ этомъ Буксторфія Лексик. стр. 677, Гартмана 694 и др. Срав. notarikon въ Мишне Schabbath 12, 5 ed. Surenh. и толкованіе Маймонида на это métro (ibidem).

11) Въ нервоиъ случай слово составлено изъ начальнихъ, а въ нослёднемъ---изъ конечнихъ буквъ частей приведенныхъ предложеній. См. Гартмана цит. соч. стр. 695.

112) См. Buxtorfii Lexic. р. 677. Въ предложения вачальния буквы каждаго слова составляють въ своей совокупности слово anochi.

11

исло бы дая нась на небо? этэ) Или наконець изъ одного слова составляють два или ивсколько, какъ напр. изъ слова соссадъ, роща и собственное има ивстности) составляють С (верблюдъ) и ко снаполнать, напоятъ) \*14).

в) Темура (столбецъ отъ tamer--- дълать колонну, столбецъ) или способъ превращения буквъ въ словѣ состоитъ въ простой нереста. новте наъ, следственъ чего является новое слово съ своенъ значеніень, которынь и объясняется первое слово. Такъ напр. изъ именн П] (Ной), черезъ перестановку согласныхъ буквъ, составляютъ слово 17 милость, благодать въ отношения въ Быт. 6, 8: Ной же обрпль бланодать предь очами Господа. Изъ слова ראשיה (въ началь) (въ началь) (Быт. 1, 1) отврывають, что мірь создань въ мѣсяцъ Тисри (コンワー)-1-й мѣсяцъ года по еврейскому календарю, а также слова אני ברירן אינ (завъть огня) въ отношения въ Втор 33, 2<sup>215</sup>): одесную Ею (Ieroba) ознь закони. Болбе замбчательное видоизмбнение этого способа составляеть разнообразное алфавитное превращение, которое впрочемъ въ сущности есть только двоякое, по первымъ четыремъ паралледьно стоящимъ буквамъ называемое Albam и Athbasch. Въ первомъ случаѣ буквы алфавита, съ цёлію каббалистическаго толбованія, располагаются такъ, чтобы подъ первою половиною всего алфавита (отъ алефъ до кафъ включительно) размѣщалась равная ей по числу буквъ другая половина его (отъ мамедъ до конца) и притомъ въ прямой

113) См. Гартмана, цит. соч. стр. 695 прим. Изъ послѣднихъ буквъ этого стиха (?, П, ?, и П) каббалисти составляютъ тетраграмму неизреченнаго имени Ісгова (ПП?). См. Гартмана танъ же. Этимъ же сиособонъ объясняются и слова. наинсанныя таниственно явнышейся рукой на имру у Валтасара (Дан. 5, 5); мене, мене, текся, учарски (ст. 25), какъ очевидно изъ дальнѣйшаго раскрытія Даніилонъ Валтасару синсла ихъ (26—28): мене—исчислиль (КДС) Богъ иарство твое (Валтасара) и положилъ конець ему; текся—ты езекиенъ (КСС)) на висахъ. и найденъ оченъ лезкимъ; нересь—раздилено(ПС)) иарство твое, и дано Мидянамъ и Персанъ.

<sup>214</sup>) Cu. Buxtorfii, Lexicon, pag. 678.

последовательности т. с. ланодо подъ алефо, моло подъ бото и т. д.; а во второмъ случав, подъ тою же первою половиною злевента, та же другая половина, только въ обратномъ порядкѣ, т. е. подъ амефътась, подъ беть- шинь и такъ дал. 216). Искусство пользования этипъ енособонь въ обонхъ случаяхъ очевидно состоить въ томъ, чтобы буквы въ словё объясняющемъ могли быть правильно полставлени цодъ буквы объясняемаго слова. Такъ напр. уже бл. Ісронима, короню знавщій іудейское преданіе 217), только въ этомъ способ'я вндить достаточное основание того, почему таргунисть Іонасань вы Iерен. 25, 26 слово 귀한 истолковаль словонь ( Salahuka образовъ отсюда только можно объяснить то, почему въ Іерем. 51, 1 еврейское выражение לב קמי у LXX истолковано словонъ хадбаю (евр. ם ישרים) 919). Этниъ же способонъ ваббалисты въ Ис. 7, 6 имя Тавенда толкують о Ремаліи, царѣ Израильскомъ <sup>330</sup>).

Но будучи первоначально безвреднымъ и даже полезнымъ, какъ сообщавшій прикровенно такія астины или и мнѣнія, которыя не всёмъ могли быть сообщены прямо, каббалистическій способъ толкованія, особенно въ рукахъ іудейскихъ книжниковъ христіанской эпохи, сталъ свидѣтельствомъ уже не о мудрости (срав. Апок. 13, 18; 17, 9; также Варн. 9 гл.), а объ утратъ въ нихъ съ одной стороны пониманія настоящей задачи буквальнаго толкованія Библіи, а съ другой - и должнаго благоговёнія предъ сею послёднею. Каббалисты обратили всю

216) Вотъ какъ располагаются въ обонхъ этихъ случаяхъ букви алфавита: въ первомъ:

אכגרהוזחטי

למנסעפצקרשת

во второмъ:

אבגר חוזחמיק תשרקצפעסנמל

917) Для этого срав. изсл'ядование M. Pamepa "Die hebräischen Traditionen in den Werken des Hieronymus." Breslau, 1861.

215) По способу Athbasch: 7222 Cu. таргуну над. Вальтока т. 3. стр. 262. Срав. Гартмана цит. соч. стр. 697, Кейля, Коммент. на Іерем. стр. 284. Leipzig, 1872. Conf. Buxtorfii Lexic. p. 131 H Ap.

 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 10)
 <td

сто этого прямаго обозначения имени Ремали говорится увлончано: "поставнять въ ней (Іудев) царемъ того, ято намъ правится" (рвчь Роцина царя Сирійскаго и Фа-кея, сына Рамелінна, царя Израняъскаго).

- 105 -

Библію петти въ нгрушку, которою они потёшались, раздробляя са буквальный тексть своими ухищренными толкованіями и совершенно не внимая духу, проникающему содержаніе ся. Большею частію цёль таного отношенія къ Библій была та, чтобы вакимъ бы то ни было образомъ извлечь изъ ися подтвержденіе многимъ совершенно стореннимъ, а не рёдко даже и противоноложнымъ библейскому духу и содержавію элементамъ теологіи, теософіи, морали и пр., наплывшимъ въ Іудею пяъ ракличнихъ инородныхъ источниковъ <sup>931</sup>). Это сторона гаггадическая. Но въ значительной степени имёла долю участія въ этомъ и галаха. "Новые законы поставлялись съ связь съ библейскими иёстами то болёс тёсную, то болёс слабую, рёдко выраженную безъ натянутаго умо-

<sup>221</sup>) Это наявлесские стороннихъ элементовъ началось еще, какъ им уже заийтили равьше, со времени ассиро-вавилонскаго длёна и затёмъ продолжалось въ этоху пресмственнаго владычества надъ Іудеею со стороны Персовъ, Грековъ п Римлянъ, и этому нисколько не препятствовалъ, да и не могъ препятствовать религіозно-правственный повороть, совершившійся вь іудействь всладствіе вавилон. скаго илъна, которий, повидемому, могъ бы настроить Іудеевъ противъ иноземнаго вліянія. Предъ свлою историческихъ ужловій этого вліявія не могла устоять в замкнугость послёплённаго іудейства. Воспринятое оть ниовемныхъ народовъ въ область воззрѣній іудейскихъ не только не поридалось, а на оборотъ било признакомъ и источникомъ мудрости (chochmah). Это ясно изъ примировъ Данінда Несмія, Мардохея и др. Это видно также изъ того значенія, какое нивла въ глазахъ послёплённыхъ Іудеевъ апокалиптика, вся проникаутая этими сторонними элементами. Особенно важно, какъ и очевидно, было вліяніе ассиро-вавилонское ш черсидское. Греко-римское, частію по причина самой расовой разницы, частію же всявдствіе политическихь отношеній и симпатій, не могло вибть такого вліянія, хотя также внесло свой кладъ частію и въ матеріальную (гаггадическую), а больше въ техническую сторону іздейскаго толкованія. Съ этой стороны каббалистика миогимъ обязана ассиро-вавилонскому вліянію (срав. Дан. 5, 25 и дал. и выше сказанное объ этомъ). Много следовъ ассиро-вавилонскаго вліянія очевидно тлаже въ таргумахъ, особенно Псевдо-Іонасана, въ Мишяв и др. Въ Талмудъ и самое количество смысловъ Писанія ставится въ связь съ количествомъ звъздъ на необ (Chagiga 5, 1). Персидское вліяніе отразилось главнымъ образомъ на матеріальной. гаггадической сторон'й толкования, особенно же на ангелодогии и демонологии. Грандіозное представленіе парсизма о двухъ началахъ-добромъ и зломъ, подъ именемъ Орнузда и Аринана, -- въ ихъ взаниной борьбъ, отображается уже въ неканонической и авокрифической литературѣ послѣвлѣннаго іудейства (срав. Тов. 3, 8. 17; 8, 3 съ талиудическимъ представленіемъ объ Асмодев, также 3 Мак. 6, 18 и дал. Апок. Вар. 56, 14; 59, 11 н др. Кн. Ен. тл. 6 н дал. 9, 10 гл. н др.). Въ Талиуд' же это представление, съ присовокувлениемъ въ нему теогоническихъ элементовъ мноололін греко-римской, развивается въ цёлую мноологію, о чемъ см. статью А. Олескинкаю въ Тр. Д. Ак. за 1870 г. подъ заглавіемъ: "Изъ талмудической инеологіц". Болье харыктерь греко-римской инеологіи отражаеть на себь іудейское представленіе о паденія ангеловь чрезь смѣщевіе сь дщерями человѣчесвими и о происхождении отсюда гигантовъ, не вполиб правильно обосновнавшееся на Быт. 6, 1 и дал. Си. ванр. толкование этого мёста у LXX, въ таргумахъ и др. выше приведенныхъ памятникахъ іудейской имсьменности.

MELEVENIS, GOLDENED RE VACTIO CE RONORIO ECEVECTBERHOÀ DISTORтики" 223), каббалистической махинаціи. Той полноты чувства благоговбија и смиренваго, глубоваго винианјя къ Библји, той возвишенности и единства духа религіознаго и религіозно-нравственныхъ, равно какъ и національныхъ, стремленій вообще, какая характеризовала нужей великой синагоги и вообще древнихъ соферниъ, процебтавнихъ до временъ христіанскихъ, уже не существовало тенерь. Духъ книжничества взмельчаль. Этому много способствовали также политическія обстоятельства того времени (разрушеніе Іерусалина и храна, разсъяние Іудеевъ и др.) равно какъ и не сбывшияся мессианския мечты Іудеевъ. Тому же способствовало раздёленіе Іудеевъ на секты н партін. Уже мы видёли разницу въ отношенін въ пониманію В. З. и толкованию его со стороны секты фарисейской и саддукейской. Еще болёе въ этокъ отношение нивло значение почти постоянное противорѣчіе между школою Гиллела и Шамман. Приверженцы той и другой секты, тей и другой партіи стремились обосновать свои возэрвнія на Св. Шисаніи, а достигнуть такого обоснованія чаще всего они могли только съ помощію исвусственной діалектики и каббалистической махынаціи. Но что объединало всёхъ ихъ въ этомъ отношени. - принадлежалъ ли предметъ спора къ области галахи или въ области гаггады, -- такъ это именно стремление строить свое здание на одномъ и томъ же, т. е. библейскомъ основаніи, безъ обращенія вниманія на то, соотвётствуеть ли, и если соотвётствуеть, то на сколько надлежаще соотвётствуеть зданіе основанію. Тоже самое, какъ очевидно изъ предшествующаго, было и при введении стороннихъ элементовъ гаггадическаго свойства, равно какъ и въ отношении къ галахъ. Во всёхъ этихъ отношенияхъ буква была на первомъ планё и чёмъ дальше, твиъ больше, твиъ мельче становился духъ толкователей, твиъ привязчивње въ букве Писанія, твиъ изобрётательнее на способы извлекать изъ нен желательный смысль, съ постепеннымь черезъ то удаленіемъ отъ собственнаго, буквальнаго сиысла Библін. И вотъ начали рости и рости книги іудейскія-плодъ досужей фантазія авторовъ ихъ, начали умножаться чуждые наросты, начало увеличиваться дикое мясо на организмѣ библейскаго содержанія съ искусственнымъ прикръпленіемъ въ послъднему, п все только по буквъ его. Вотъ одинъ изъ множества примѣровъ этого. Въ талмудической демонологін между второстепенными демонами довольно видное мёсто завимаеть Бедаргонъ, представляемый какъ бъсъ величиною не больше ладони, съ 50-ю однако же головами и 56 ю сердцами, весь исписанный буквами еврейскаго алфавита, исключая 🗅 и 🎵. Имя и представление этого бъса талмудисты, кавъ обыкновенно. основыва-

322) L. Diestel's "Geschichte des A. T. etc. S. 8. Jena, 1869

ють на Писанія и именно на Ис. 1, 5-6 слідующимъ образань. Слова пророка Исаін, сказанныя отъ лица Ісговы о непокорность Ивранив: во что вась бить еще, продолжающие свое уперство? (ст. 5) талиудисты объясняють о Бедаргона, потому что слове уперетно на еврейскомъ явывѣ (חָםָרָ), въ численномъ значения составляющихъ его буквъ (D==60+7=200+7=5), даетъ сумму 265, одинаковую съ суммою буквъ имени Бедаргона (בררנון) <sup>988</sup>). Дальнѣйшія слова пророка: вся селова въ язвахъ и все сердие изчахло, объясняются талиудистани о видѣ Бедаргона, ибо слово 55 (весь, еся, здёсь-юлова), въ численномъ значении буквъ ()=20+>=30), даетъ сумму (50) головъ бъса, а дальнъйшее (и все, т. е. сердие)-сумму (1=6+3=20+5=30=56) серденъ его. Но и этого нало. Въ дальнъйшихъ изреченіяхъ пророка талмудисты видять указаніе и на другіе признаки Бедаргона. У пророка (въ 6 ст.) им читаень: отв подошеы ноги до темени головы нить у пего здороваго миста. Выраженіе: эдоресаю миста по еврейски читается ОДО, въ наковонъ словъ буква 🏠 повторяется, слъдовательно въ сущности въ немъ только деб буквы (безъ гласныхъ конечно), 🏚 и 🎵. И если пророкъ говорить, что съ головы до ногъ у него нѣтъ этого ПД, то стало быть у него всё другія буквы алфавита есть, которыми онъ испнсанъ съ головы до ногъ и недостаетъ только означенныхъ 🗅 и 🎵. Наконець и величина бъса указана Исајею въ словахъ, слъдующихъ за вышеприведенными: язвы, иятна, раны, такъ какъ начальныя буквы этихъ словъ, — ם (אָשָע) בּרָרָח) ה (קצַע) פ אזעד בּוּרָה) н рана), съ измѣненіемъ послѣдней въ сходную съ нею по начертание букву D, въ сочетание своемъ, дають слово ПDD что н значитъ – ладонь. Итакъ по этому каббалистическому толкованію выходить, что въ разсматриваемомъ мѣстѣ (1, 5-6) пророкъ Исаія говорить о бъсъ Бедаргонъ \*\*\*).

Мы дошли до предёла, за которымъ дальнёйшее представленіе данныхъ для характеристики іудеопалестинскаго толкованія В. Завѣта уже оказывается излишнимъ. Изъ предшествующаго, какъ намъ кажется, достаточно ясно виднёется образъ этого толкованія во всей его наготѣ. Если изъ прежде приведенныхъ примѣровъ толкованія іудейскаго можно было выводить, что въ немъ только предполагается толковательный методъ, по которому сторонніе элементы

338) Э - 2 + ¬ - 4 + ¬ - 200 + J - 3 + 1 - 6 + 1 - 50 - 265.
 334) Срав. А. Олесницкаю: "Изъ талмудической мнеодогіщ" въ Тр. Кіев. Д. Ак. 1870 г. ч. Ц. стр. 28.

содержанія вривносятся въ собственному содержанію подливныка, то послёдне приведенный примёръ 225) прямо показываеть, что даже не скрытъ в самый способъ (каббалистическій) толкованія. И такинъ образомъ, совершая выше показанный путь развитія своего, іудеопалестинское толвование постепенно принимало все болёе и болёе ложное направление, ложное отношение въ подлинному, собственному содержанию Ветхаго Завъта, особливо къ пророчественной сторонъ этого содержанія (та пері айтё, т. г. уристё, Луки 24, 27). Съ тёхъ поръ, какъ съ Малахіею угасъ въ Изранлѣ духъ пророческій, глубоко проникавшій и широко созерцавшій тайну веткозавётнаго докостронтельства спасенія не только саму въ себѣ, но и въ ся тёсномъ взавмоотношение съ тайною грядущехъ (новозавётныхъ) благъ нессіанскихъ, - тайну, сокрытую въ глубинѣ содержанія ветховавѣтныхъ Песаній, угасло вакъ бы и надлежащее пониманіе этой стороны седержанія В. Завёта въ Изранлё, ослабёль даже и интересь къ пей. "Вся духовная двятельность Іудеевь въ нослепленное время сесредоточивалась на изъяснении, дальнёйшемъ развити и ограждении закона" 244). При томъ мы изъ предшествующаго видели, въ какомъ направлении шла даже и эта (номистическая) дбятельность послёплённаго іудейства и къ чему пришла она,-какъ изъ заботливости. объ ограждении закона до его буквы вытекала привязчивость въ саной этой буквё, и какъ буквальное толкование его дошло до жалваго и витесте сившнаго буввализиа. Такинъ образонъ буква подавляла, убивала (2 Кор. 3, 6) ревнителей закона и толкователей его. Для совершенной правильности, вёрности толковаванія имъ не доставало вняманія въ животворящему духу (2 Кор. 3, 6) Писанія; а этотъ духъ и вветь именно въ пророчественной стороив содержанія Пасаній В. Завъта. То несомябнно, что "въ Ветхомъ Завъть въ дъйствительности уже положены были всё сёмена Новаго Завёта, сообразно чему Новый Завёть есть только плирось; Ветхаго" 227) и стало быть нужно было только отрешнться оть рабства букве Пнсанія и внять духу его, чтобы уб'ёдиться въ томъ, что весь Ветхій Завътъ есть одно великое предсказаніе, одинъ великій прообразъ будущаго, въ самонъ же Ветхонъ Завётё предуказаннаго (Іер. 31, 33 н дал. срав. Евр. 8, 8 и дал.) Завѣта Новаго 228). Средоточіемъ всей про-

<sup>525</sup>) Мы више сказали, что это одних изъ множества примёровъ. Мы и дёйствительно могли бы привести ихъ множество, если би не считали достаточнымъ для дёли и приведеннаго. Этихъ примёровъ особенно много въ гемарё на Мишну, въ позднёймихъ мидрашотъ, въ каббалё и другихъ произведенияхъ іудейской письменвости христіанскаго позднёйшаго періода.

- 236) Keil's, Commentar zu Makkab. a. a. O.
- 1) Olshausens Commentar zu Rom. 1, 17, S. 80; vergl. desselb. zu Math. 5, 17.
- 998) Срев. слова Десетине, приведники у Гартмана въ цит. сеч. стр. 817.

рочественной стороны Ветхаго Завёта была великая мессіанская идея. На самыхъ неовыхъ страницахъ вниги Бытія начертанная въ видъ обътованія о Свиени жены, имвишемъ стереть главу змія, сокрушить гордость говорившаго въ семъ послёднемъ діавола, обольстителя первыхъ людей гордою же надеждою быть равными съ Богомъ 229), эта идея, подъ разными образами, въ различныхъ оттёнкахъ, съ многоразличными подробностями проникаеть всв дальнъйшія Писанія Ветхаго Завѣта, постепенно все болѣе и болѣе выясняясь, все болве и болве делаясь конкретною, такъ что въ внигахъ позднъйшихъ прорововъ ся развитіе доходитъ почти до новозавѣтной наглядности въ представлении главнаго лица-Мессии и подробностей. свазанныхъ съ этимъ лицемъ и Его великимъ дѣломъ. Послѣ первоевангелія о Стиени жены, выраженіе мессіанской идеи подъ образень свиени слёлалось самымъ господствующимъ въ ветхозавётномъ представлении сл. Стид Адана, съ самыхъ же первыхъ страницъ Библін, видоопредбляется какъ съмя праведности и съмя нечестія, зла, чрезъ Авеля и Канна, а затёмъ чрезъ Снеа и Канна съ ихъ нотоиствоиъ (срав. Евр. 11, 4). Послё того какъ сыны Божін (сёмя праведности) смёшались съ. дщерами сыновъ человёческихъ (сёмя нечестія, Быт. 6 гл.), нечестіе пронивло и въ потомство сёмени праведнаго столь глубово, что оказалось нужнымъ произвести всеобщій суда на нечестивыхъ: долготериъніе Божіе истощилось и нечестіе наказано всемірнымъ потопомъ. Одниъ только Ной-отрасль сѣмени праведности, съ его семьею, остался отъ всеобщей гибели, дабы не изсявло обю**тованное** сѣня, и въ немъ съ его потоиствомъ продолжала свое постепенное осуществление и раскрытие идея свмени. Но уже и въ самомъ семействъ Ноя, рядомъ съ съменемъ праведностя въ лицъ Сима и Ізфета, оказались уцёлёвшими отъ потопа остатки сёмени нечестія въ лиць Хама. И вотъ оцять раздвояется возобновденный в какъ бы емытый водами потопа родъ челов'вческий на семя праведности и свия нечестия. По времени свия нечестия, свия злое опять усилилось подобно тому какъ передъ потопомъ и опять подобно тоиу какъ передъ потопомъ вершиною зла его было-внушеніе діаво. ла-гордость, стремление стать наравий съ Богомъ. Какъ тамъ свия ночестія стало пренебрезать Духомъ Божішмъ (Быт. 6, 3), такъ н вдёсь оно надменно говорило: построимъ себъ городъ и башню высотою до небесь; и сдълаемъ себъ имя (11, 4). Опять оказалось нужнымъ произвести судъ надъ съменемъ нечестія, и такъ какъ послъ потопа Богъ объщалъ уже не наказывать впредь подобнымъ же образомъ родъ человѣческій (9, 15), то этотъ судъ разрѣшился смѣ-

239) Ср. объ этомъ въ учени Простр. Катех. Православ. Вост. деркви о З членѣ на вопросъ: оставалась ли нослѣ грѣхонадевія надежда на снаседне?

шеніень языковь и разсвяніень племень но всей земль (11, 7---8): Послѣ того начинается выдёленіе изъ всёхъ разсёлнныхъ племенъ одного племени изъ рода Еверова (Быт. 11, 16)-Евреевъ, дабы въ немъ продолжала свое осуществление идея съмени, хранилось и развивалось свия праведности и ясние раскрывалось обитование о симени. Знаменитвишимъ патріархомъ, вторымъ родоначальникомъ этого племени и вийстй съ тимъ достойнийшимъ представителемъ свиечи праведности и носителенъ божественнаго обътования о съмени, былъ Ав. раамъ. Самое обътование это уже теперь получаеть болъе шировий синсль: благословение въ этомъ свиени простирается на всю имемена зе иныя (Быт. 12, 3; 18, 18; 22, 18). Сверхъ того въ этому обътованию присоединяется обътование о размножении потомства Авраамова и о насавойы земли, ближе всего-Ханаанской (Быт. 18, 14-17; 15, 4-5; 17, 2. 4-8; 18, 18; 22, 17-18). Тѣ же обѣтованія потомъ повтораются Исааку (26, 3-5. 24) и Іакову (28, 13-15; 35, 11-12; 46, 2-4). Но въ то же время опять двоится свия праведности, свия благословенія, избранное сёма и сёмя злое, сёмя отверженія и погибели въ Исаакё и Изманлё, въ Іаковё и Исавё съ ихъ потоиствоиъ (ср. Гал., 4, 22-81; Рим. 9,7-13). Переселились Еврен въ Егинетъ при снив Іакова Іосифи, но обътование Божие было твердо: они должны были получить въ обратное владёние землю Ханаанскую, землю отцень своихъ, какъ прямые по Божно устроению наслёдники ея; и воть Господь воздвигаеть ных великаго вожди Монсея, котораге вибсть съ твих двлаеть ближайшних органонь отровения Своихъ таниъ, какъ никого изъ ветхозавѣтныхъ мужей (срав. Числ. 12, 7). Веливнин чудесами сопровождался выходъ Евреевъ изъ Егнита и путешествів до Синая, - ивста божественнаго законодательства. Съ этого момента начинается новая эра исторіи Еврейскаго народа избраннаго, усыновленнаго Богу Саминъ же Богонъ (Исл. 4, 22, срав. Сир. 36, 13). Здёсь въ полной ясности съ обстоятельнёйшими подробностими выступила на видъ другая сторона мессіанской иден, это заповнов въ связи съ обътованиемъ. Заповёдь, данная Адаму въ раю о невкушении отъ древа познания добра и зда, подъ условіемъ есполненія ен, имъла бы слёдствіенъ своннь въчную жизнь человѣка; неисполнение же ея, наоборотъ, повлекло за собою смерть. Въ дальнвишей исторія рода человвческаго хожденіе предь Боюмь (срав. Быт. 5, 22. 24; 17, 1), какъ признакъ съмени праведности, было также выраженіемъ заповёди, равно какъ, наоборотъ, удаленіе отъ Бога, пренебреженіе Инъ (Быт. 6, 3), служило признаконъ свиени нечестія; плоды же этого хожденія-близость въ Богу, жизнь съ нимъ. слёдовательно, вёчная жизнь, были выраженіемъ обётованія. Теперь при Синав, во всей обстоятельности выражена была Богомъ заповѣдь и обѣтованіе и заключенъ былъ завѣтъ съ народомъ

Израйльскимъ. Госнодь уже Самъ прямо сказалъ здёсь: собмодайте постановления Мои и законы Мои, которые исполняя, человыкь буdems живь. Я Господь, Богь вашь (Лев. 18, 5). Если вы будете слушаться гласа Моего, и соблюдать завътъ Мой, то будете Моимъ удполонь изъ вспохъ народовъ, ибо Моя вся земля. Вы будете у Меня царствомъ священниковъ и народомъ святымъ (Исх. 19, 5-6). Твкниъ образомъ теперь уже ясно было указано, вто съ правомъ могъ быть причисленъ въ свмени праведности и кто въ свмени нечестия. вто, на основании даннаго закона, по суду подлежалъ оправданию и вто-осуждению. И судьба Корея, Дасана и Авирона, съ ихъ приверженцами, судьба погибшихъ въ разное время различнымъ образомъ вслёдствіе возмущеній и преступленій противъ закона показываеть ясно, что Судія бодрствоваль и не даваль имени Своего на воругание съмени нечестия. Визств съ твиъ и обътование о наслвдін земли не терялось изъ виду (Исх. 23, 20. 22-23. 27-31). Самый образь Мессін при этомъ не только не затушевывался, а напротивъ все яснѣе и яснѣе отврывался, и представленіе о Немъ становилось въ связь съ новыми откровениями съ Синайской горы. Мессія является теперь подъ образовъ Ангела Ісговы 200). Воть Я посылою предъ тобою (народонъ Изранльскимъ) Ангела, гозоритъ Господо, хранить тебя на пути, и ввести тебя въ то мъсто, которов Яприготовиль. Бмоди себя предь лицемь Его, и слушай гласа Его, потому что Онг не простить гръха вашего, ибо имя Мое въ Немъ (Исх. 23, 20-21 срав. ст. 22-23). Мессія здёсь является какъ бы замѣстителемъ Самого Бога невидимаго въ непосредственномъ н ближайшемъ отношения въ народу избранному, кавъ хранитель этого народа, но въ тоже время и какъ строгій судія непокорныхъ и нечестивыхъ. Вибств съ твиъ не исчезала мысль о Мессіи и какъ градущень осуществитель идеи свмени. Въ пророчестве Валаана (Числ. 24, 17-19) Мессія является вакъ звѣзда отъ Іакова и жезлъ отъ Изранля. Въ пророчествѣ Монсея (Втор. 18, 15. 18-19) Опъ изображается какъ Пророкъ изъ среды Израиля, изъ среды братьевъ его, подобный Монсею. Когда затёмъ наступило время ближайшаго исполнения обътования о наслъдии земли Ханаанской, то оказалось, что свия нечестія не получило доли участія въ этомъ наслёдін. бывъ погублено въ пустынѣ. Въ дальнѣйшей исторіи обладанія зенлею Ханаанскою повторяется тоже явление благоволения въ исполненію заповѣди (въ представителяхъ сѣмени праведности) и суда надъ нарушителями ся (изъ области съмени нечестія). Такъ пропли времена судей. Настали времена царствъ, и вотъ мессіанская

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup>) Даже раціоналисти призмають это изображеніе мессіанскимъ, см. напр. Блека въ Theol. St. und Krit. 1835, 455.

идея получаеть новое освёщеніе, не теряя однаво же прежнихъ чертъ образа своего. Мессія представляется теперь также какъ Свия, но уже свия Давида, -- Царя и лучшаго представителя временъ царствъ, - и именно какъ наслъдникъ царскаго престола его (2 Цар. 7, 12-14, Іерен. 33, 15-18; Іезек. 37, 24-25; и др.). Въ тоже время Онъ прямо, какъ свия называется отраслью праведною (Іерем. 33, 15; срав. также Исаін 4, 2 и Зах. 3, 8; 6, 12); изображается тавже и какъ грядущій Судія нечестиваго свиени, только въ болве ярвихъ сравнительно съ прежнимъ враскахъ (срав. Іерем. 33, 15, особенно же Малах. 3-4 гл.) и представляется подъ образомъ Пастиря (Іезек. 34, 23; 37, 24; Ис. 40, 11) и блюстителя за исполненісиъ заповёдей со стороны людей (срав. Іезев. 87, 24). Самыя нелкія обстоятельства Его явленія предсказываются: что онъ родится отъ Дёвы (Ис. 7, 14), что Онъ родится въ Виелеемъ (Мих. 5, 2), что передъ явленіемъ Его будеть предтеча, нодобный Илін (Мал. 4, 5; 3, 1) и др. Не скрыто было и то, что Онъ будетъ въ величайшенъ уничнаении, какъ Сынъ человъческий и постраждетъ в закланъ будетъ въ жертву за грёхъ ради прощения грёховъ людскихъ (Ис. 53 гл.), чтобы Своею жертвою нокончить рядъ безсильныхъ из окончательному исцёленію отъ грёховъ жертвъ ветхозавётныхъ (Дан. 9, 24. 27). Дается вийств съ твиъ обвтование о заключения и съ народомъ новаго, въчнаго завъта, не по завъту Синайскому (Іерем. 31, 31 и дальн. срав. Іезев. 37, 26), полнаго благословения и всепрощения (Іерем. 31, 33-34; срав. Іонля, 2, 28-32; Ис. 44 и д. 60 и дал. и др.). Съ приближениемъ времени плёна вавилонскаго, съ наступлениемъ самаго плёна, имсль о благахъ нессіанскихъ нервако ндеть безраздельно рядомъ съ мыслію объ освобожденіи отъ нлъна (Іерем. 25, 30 и дал.), особенно въ Ис. 40--66. Послё освобожденія мысль о Мессін связывается съ мыслію о возобновленномъ Ісрусалний и храми ісрусалнискоми (Аггей, 2, 7; Зах. 2, 10-13). Во время самаго плёна и въ эпоху освобождения отъ него является въ Халдев богодухновенный "мужъ желаній" (Дан. 9, 23; 10, 19) н въ тоже время великій мудрецъ востока (сравн. Дан. 2, 48)-Даніців, который пророческних взоромъ своимъ обнимаеть даже цёлый рядъ грядущихъ вёковъ и царствъ до самаго времени царства Христова (2, 81-45; 5, 25-30; 7-12). Онъ точно епредёляеть н самое время осуществленія мессіанской иден (9, 24-27). Вслёд. ствіе этого онъ пользовался величайшимь уваженіемъ въ потомствё, о ченъ свидътельствуетъ 1. Фласий 201), и вся іудейская апокалиптика послёдующаго времени имёла его своимъ преимущественнымъ

<sup>231</sup>) CM. ero Antiquit. Lib. IX 7.

образдомъ 282). Но не то было на первомъ планѣ въ нослѣплѣниомъ іудействѣ. Законъ и его исполнение и истолкование опять для исполненія, — вотъ, повторяемъ, чёмъ занята была духовная дёятельность послёплённаго іудейства. Этому же благопріятствовало политическое и національное спокойствіе подъ благосклоннымъ владичествомъ сперва Нерсовъ и Мидянъ, а затъмъ Александра Великаго, дозволавшихъ Іудеямъ полную свободу жить по своимъ законамъ. Только сирское владычество, стремившееся ниспровергнуть эти законы и вообще національное богопочтевіе Евреевъ (1 Мак. 1, 10 и дал. Іос. Флав. Древн. 12, 6-8 и дал.) вновь выдвигаеть на видь нессіанскія чаянія Евреевъ, чаянія освободиться изъ подъ иноземнаго гнета. Это настроение затёмъ постепенно все болёе и болёе развивается и усиливается и въ эпоху Римскаго владычества, съ наступленіень предсказанныхъ пророками и особенно Даніилонъ мессіанскняъ временъ, не уничтожая собор значенія номистическаго направленія самаго въ себѣ, становится дядомъ съ нимъ, а въ первомъ и второмъ христіанскихъ въкахъ даже само является на первомъ плань, затвная собою на время (но только на время) номистическое направление, становится національно-политическимъ стимуломъ, источникомъ возмущений противъ Римскаго правительства. Къ этому-то времени главнымъ обравомъ относится происхождение и выше упомянутой іудейской апокалиптики, какъ им замѣчали о томъ раньше. Но это же выяснение условий развития мессианской иден въ послёнлённое время, въ ихъ отношения въ подлинно ветхозавётной идей мессіанской указываеть и на то, какой она должна была принять характерь въ этомъ своемъ развитіи. Не дъйствительно ветхозавътный Мессія представляется взору угнотенныхъ Іудеевъ, а Пророкъвождь, подобный Монсею-освободителю Евреевъ отъ рабства египетскаго,-Царь земной изъ племени Давидова, освободитель ихъ изъ подъ иноземнаго владычества и покоритель всего міра подъ свое и ихъ владычество (срав. Іоан. 6, 15). Доказательствомъ справедливости всего высказаннаго досель о развати мессіанской идея въ послёплённое время самой въ себё и въ отношения въ номистичесвой сторонё жизии народа іудейскаго служать послёплённые же памятники іудейской литературы. Во всей довольно значительной по объему внигѣ Премуд. І. Сына Сирахова, среди массы галахическихъ положеній и наставленій сравнительно очень немного посвящено пророчественной сторонѣ жизни іудейскаго народа (срав. напр. 36, 16-17; 48, 1 и дон. 25-28 и нвк. др.) и замвтно лишь слабое выражение мессианскихъ чаящий послёднаго (36, 1-19 и нёк.

<sup>272)</sup> Cpas. объ этомъ von *Hilgenfeld* "Die Iudische Apokalyptik" etc. Jena, 1857 M Lücke "Die Offenbarung Iohannes" etc. Bonn, 1852.

- 173 -

др.). То же самое и въ другихъ неканоническихъ книгахъ В. Завѣта (сравн. напр. 1 Макв. 4, 46; 14, 41 и нък. др.). Между твиз въ апокрифахъ ветхозавётныхъ, наоборотъ, галахическая сторона отодвигается на задній планъ, а гаггадическая, выраженная большею. частію въ форм'в апокалиптики, въ связи съ обнаруженіями мессіанскихъ чаяній, стоитъ на первоиъ планф. Для насъ въ настоященъ случав имветь существенную важность лишь мессіанская часть этой гаггадической стороны. Такъ въ одной 3-й вниге Ездры мессіанской сторон' посвящены отдёлы: 5, 1-12; 6, 18-28; 7, 26-85. 42-45; 8, 50-62; 11, 38-46; 12, 11-34; 13, 21-52; 14, 9-12; 15, 16 и др. 233). Въ Апок. Варуха гл. 29-30; 89-40; 70-74 и др. Псал. Солом 17; 18. Возн. Монс. гл. 2-10; вн. Енох. гл. 1. 39 н дальн. 46-47; 53-56; 58. 61-68; 69. 90 н др. Изъртихъ ивсть ясно видно, каковы были мессіанскія чаянія Іудеевь вре-NGHR близваго къ началу христіанства: а) ожидался царь изъ племени Давидова (срав. напр. Пс. Сол. 17, 5. 28) со всъми луч. шими достоинствами могущественнъйшаго земнаго царя (тамъ же ст. 28 и дал.); б) этотъ царь долженъ былъ производить въо бширнвищемъ смыслё судъ (срав. ст. 4. 12. 22 съ 28. 31. 48); в) характеристическою чертою этого суда должно быть сокрушение власти (ст. 24 25 и др.), изгнаніе грёшниковъ изъ наслёдія Божія т. е. земли изранльской (ст. 26 и др.), истребление язычниковъ (ст. 27. Апок. Вар. 72, 6) и подзинение ихъ Мессии и Ивранлю (Пс. Сол. 17, 32; Ап. Вар 72, 5) 134). "Придеть время Мессія Моего, говорится 2. напр. въ 72 гл. Апок. Варуха, отъ имени Ісговы, и призоветь Онъ всё народы и часть ихъ оставить въ живыхъ, а часть ихъ умертвить. И такъ вотъ что въ грядущемъ придетъ на народы тв. 3. которые будуть оставлены въ живыхъ; всякій народъ, который 4. не знаеть Израныя и не попираль ногами сёмени Іакова, тоть будеть оставлень въ живыхъ; и это именно потому, что изъ всёхъ 5. народовъ они подчинятся народу Твоему. Всъ же тъ, которые гос- 6. подствують надъ вами, или знали васъ, тв всв преданы будуть мечу" <sup>235</sup>). Еще болёе рёзкое выраженіе тёхъ же мессіанскихъ чанній находимъ мы въ таргумахъ, мидрашотъ и талмудѣ. Для дополненія въ прежде приведеннымъ примърамъ изъ таргумы и мидраша на llc. 2 приведемъ еще таргуму Іонаеана на Ис. 53 гл.: 1. "Кто повфрилъ сей въсти нашей?" говоритъ таргумистъ, и кому отврыта връдость мышцы могущества Господна? и возвеличится

983) Переводъ сдѣланъ во вяданию Фриче,

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup>) См. язложение мессіанской части содержания 3 кн. Ездры въ изслёдования объ эгой книгь Шаврога, стр. 108—111. С.-иб. 1861.

<sup>224)</sup> Сряв. вименриведенныя изота изъ другихъ апокрифовъ.

- 2. праведный предъ нимъ, какъ отпрыски, которно цвётуть и какъ дерево, которое пускаетъ корни свои близъ потоковъ водныхъ. Не будетъ видъ его, какъ видъ каждаго изъ людей, и страхъ его, какъ страхъ глупца; но будетъ красота его, красота святыни, такъ что всякій, кто увидитъ его, будетъ разсматривать
- 3. его. Онъ будетъ презрѣнъ; но затмитъ славу всѣхъ царей: они будутъ слабыми и болящими, подобно мужу, отврытому для болѣзней и слабостей. И когда онъ отвращалъ лице величія отъ
- 4. насъ, мы были презираемы и въ ничто вийняемы. Поэтому самъ онъ будетъ молиться за грйхи наши, и преступленія наши ради его отпустятся: и мы считаемся изъязвленными, отвергнуты-
- 5. ми отъ лица Господня, и нераженными. И онъ построитъ дояъ святнин, который разрушенъ за грёхи наши, и преданъ за беззаконія наши. И ученіемъ его умножится миръ среди насъ: и если мы будемъ повиноваться словамъ его, то отпустятся намъ
- 6. грѣхи наши. Всѣ мы разсѣяны какъ овцы, каждый по своей дорогѣ идя, переходимъ съ мѣста на мѣсто; и была на то Господ-
- 7. на воля, чтобы онъ отпустилъ грѣхи нани ради его. Онъ колился и былъ услышанъ и прежде нежели открылись уста его, Онъ принятъ былъ. Сильныхъ среди народовъ онъ предастъ какъ бы агица въ жертву и какъ овцу, которая молчитъ предъ стригущимъ ее, и не будетъ такого, который бы открылъ уста
- 8. свои въ виду его и вымолвилъ слово. Изъ слабости и ищенія онъ соберетъ илёвеніе наше; и о чудесахъ, которыя будуть для насъ во дни его, кто пожеть разсказать? Поелику Онъ уничтожить владичестве наредовъ съ земли Изравлевой: грёхи, кото-
- 9. рые совершнать народъ мой, нерейдуть къ нимъ. И нечестивыхъ онъ предастъ гееннъ, н богатыхъ имуществомъ, которые показали силу поносною смертію, дабы не оставались дълающими
  - 10. беззавоніе и не геворили лести устами своими. На то была Господня воля, чтобы Онъ оставилъ и очистилъ остатовъ народа своего, чтобы очистить отъ грёховъ души ихъ: они увидятъ царство Христа его, умножатъ сыновей и дочерей, и продлятся дни ихъ; и исполняя законъ Геснедень, въ во-
  - 11. кв Его исправятся. Оть подчиненія народамъ избаввть онъ души ихъ; они увидять отміценіе врагамъ своимъ и насытятся добычею царей ихъ. Мудростію своею Онъ (Мессія) оправдаеть праведныхъ, чтобы подчинить многихъ закону: и за грёхи ихъ
  - 12. самъ будетъ молиться. Посему я отдёлю Ему добычу многихъ народовъ и богатства сильныхъ государствъ: онъ раздёлитъ добычу, потому что предалъ дущу свою на смерть; н преступниковъ онъ нодчинить закону, и самъ за грёхи многихъ будетъ молиться и преступникамъ будетъ прощено ради Его». Здёсь оче-

видно: а) весьма значительное удаление оть буквальнаго смысла нодлинника, б) толбованіе мессіанскихъ мветь главы въ синслё іудейско-партикуляристическомъ, стремленіе дать всюду понять нежелательность подчиненія вноземнымъ народамъ (ст. 8. 11) и наобороть желаніе освобожденія во времена Мессін (тамъ же), слишкомъ наглядно указывается здёсь на разрушение 2-го храма иерусалимскаго Римлянами (ст. 5) и разсвание Пудеевъ (ст. 6, срав. 8 ст.). Этанъ отношениемъ Іудеевъ въ пророчественной (в особенно нессіанской) сторон' содержания В. З. объяснаются и тв несонивнине факты, что: а) въ 1-иъ въкъ христіанства, когда приблизилось время явленія Мессін, народъ увлекается лжемессіями, каковы напр. Өевда, Іуда Галиленини (Діян. 5, 86-87), обольщавшими его мыслію объ освобождение отъ римскаго владычества, а Баркохба 206) въ началъ 2-го въка даже прямо объявнить себя Мессіею, царенъ, предназначеннымъ въ освобождению Тудеевъ отъ власти Римлянъ и дарованию ниъ мессіанскихъ благъ; б) согласно этому Іуден неръдко относились и въ дъйствительному Мессіи-Господу Інсусу Христу, какъ это видно напр. изъ того, что они, по чудесномъ насыщении Имъ нёсколькихь тысячь человёкь незначительнымь числомь хлёбовь н рыбы, хотвли сделать Его Царемъ (Іоанн. 6, 15), что называли Его, хотя и въ насибшку, Царенъ іудейскинъ (Мар. 15, 9. 12. 18; срав. Мо. 2, 2 и др.) и изъ др. случаевъ, напр. см. Мо. 20, 21; Дъян. 1, 6 и др. и наконецъ в) Іудеи, предводниме фариссями и книжниками, убили дъйствительного Мессию, объявлявшаго во всеуслышаніе, что царстве Его не отъ міра сего (Іоан. 18, 36) и твиъ самынь доказали, что они не разумбли предоткрытой въ В. Завбть тайны допостроительства спасения, вакъ сказалъ о нихъ Св. Апостолъ Павелъ (1 Кор. 2, 8). А между твиъ Онъ дъйствительно былъ Мессіев, Котораго предуказываль Ветхій Завѣть. Будучи оть семени жены, свиени праведнаго, свиени Авраамова, Исаакова, Іаковлева и Давидова по плоти 237), родившись въ Виелеемъ, но въ то же время будучи Божественнаго проесхождения по предвачному бытию Своему 228), Онъ явился на зеилю действительнымъ Помазанникомъ (Мессіею, Христонъ), бывъ предваренъ въ Своемъ явленіи явленіемъ предтечн-Іоанна Крестителя, отврывшагося въ духв и силь Илін Лук. 1, 17; Мө. 11, 14; 10-13. Онъ явился: а) какъ Пророкъ, Ангель, Въстникъ Завъта Новаго, возвъстившій волю Отца Своего не-

<sup>236)</sup> См. объ этомъ ближайшаго свидътеля Св. Густина Философа 1 Апол. гл. 31. 237) Ср. родословіе Христа у Мв. 1, 1—16 и Лук. 3, 23—38; срав. также Рим. 1, 3 и др. п. д.

<sup>29)</sup> Срав. изречение Исан 53, 8: но родь Ею, кто изъненить?

- 176 -

бескаго о небавления людей, но не отъ владичества инеземныхъ народовъ, каковое избавление въ В. Завата было само лишь прообразонь нёкотораго лучшаго избавленія, а объ избавленіи отъ власти діавола, отъ рабства ему, а въ лицѣ его-грѣху, проклятію и смерти для праведности, благословенія и вёчной жизни, возвёстившій мирь всёмъ дальнить и ближнимъ, примярение человёка съ Богомъ, съ нодьии и саминъ собою и всё связанныя съ темъ благословения, но въ то же время возвёстившій и судъ міру сему и внязю этого мірадіаволу (Іоан. 12, 31; ср. 16, 11), судъ надъ ненормальнымъ состоянісиъ міра. подчиннымагося власти и водительству діавода и оставившаго пути Господии, судъ надъ свиененъ нечестія для осуждеиія его в судъ въ пользу свмени праведности для одаренія егоэтого истиниаго сбмени Авразмова (срав. Римл. 9, 7. 8; Гал. 4, 28), нстиниаго Израния Божія (Гал. 6, 16 срав. Рим. 9, 6) всёми благами мессіанскаго царства, для введенія его въ естинную об'втованную землю подобно какъ Монсей, — въ Іерусалимъ небесный (Гал. 4, 26; Евр. 12, 22; Апок. 3, 12), въ царство небесное. Онъ явнися далбе,: б) какъ Царь новаго царствя, царства небеснаго (срав. Мо. 3. 2; 4, 17. 23 и др.), царства благодати и славы, нарства объединяющаго въ себъ, безъ различія, Іудеевъ и Еллиновъ, рабовъ и свободныхъ (1 Кор. 12, 13; Гал. 8, 28 и др.),-царства, которое, по Апостолу, есть правда мирь и радость о Дусь Свять (Рих. 14, 17); какъ Владыка всего вединаго и невидинаго, поведъвавшій бурь утихнуть, и она утихала, ходившій по водамъ и пр., расцоряжавнійся и духами злобы вакъ подчиненными Ему; какъ Судія міра, уже н теперь принесший судъ міру и внязю міра (срав вышеприведенныя ивста Св. Писанія Н. Завёта), по особенно нивющій совершить окончательный, страшный, всеобщій судь міру при конць этого міра (срав. Ме. 25, 31-46 и др.) и пр. Это, очевидно, далеко не то царство, котораго ожидали Туден. Навонецъ Онъ явился, в) какъ Первосвященныхъ, долженствовавшій принесть Себя въ жертву за грёхи людей по Писанію (Ис. 53) и дъйствительно пострадавшій, умершій позорною смертію (срав. Гал. 3, 13), чтобы ниъ пріобрѣсть невупленіе отъ грѣха, проклатія и смерти, сдѣлать ихъ сватыми и опять безъ различіи племенъ и состояній и твиъ прекратить рядъ предъизображавшихъ эту великую жертву, но безсильныхъ самихъ въ себъ (ибо невозможно, какъ говоритъ Св. Апостолъ, чтобы кровь тельцовъ и козлово уничтожали връхи Евр. 10, 4) ветхозавѣтныхъ жертвъ. Эта послѣдняя черта Мессіи особенно была неудобопріемлема для Іудеевъ, которымъ царство Его представлялось земнымъ. Поэтомуто, какъ мы видѣли изъ предшествующаго, тотъ же Іонасанъ бенъ Узіель, который представнях намъ такой прекрасный образецъ буквальнаго толкованія 2 Цар. 7 гд. такъ превратно толковалъ Исаін

58 гл. 144). Неэтону то вы особенности придводиние словными вож! дани слёние Іуден и разнали не соотвёнствовавшаго ихъ ожиданными Incyca Xphyra, cann tope no polinnas. The upphocents Ero ph Belly вую жертву за грёхъ, предуказанную въ :Вексемъ Зазётё.

Такних образоны, кроне того, что ценнымие Пуделин Ветхач Зарата и тольование сло било ложно, не истинно, не объергизно (огорона отридательная), ено еще кожеть бить окарантеризовано (съ нолежительной стороны) чертом плованости, грубости, изскотра не ней тонкосии, ухидренія каббалистики. Что Св. Іустинъ Философъ нисказаль о характерь севрененнаго ену. (1-й пололении 2-го изка не Р. Хр.) іудейскаго пониканія и толнованія ветхозавізтиков обрадовынь учреждений, инбанных абяную истяну свою въ Христь и христіанства, унревнува Тудеева: "вы же все венан плотски" 24.0), че же самое характеризуеть и общее стлошение Гудеева нь В. Завату. И это также не стояло виз связи съ твих, что они оставляли безз вивманія духъ Писанія, привязываясь въ буквё его. Вникнувши тауб. же въ духъ Писанія ветхозавізнаго, которое кань в Писаніе повозаветное, по ивтему выражению едного занаднаро богостова 441); "все написано вреви Христе", они увиделя бы, что не с земнени снасеція и не о земномъ Мессія и Его царстві тамъ річь, а очтопъ; что несравнению выше земняго, временныго, о духовновъ, небесновъ; ETHONS, 15 TONY SCHOOL CLYMETS TOLLKO BRENCHENNS DEPEKOGHLENS попринена (орав. Евр. 18, 14) и только прообрадона, предуназапієнь 442). Ва санонь двай, не дароми же все за Вотлень Зарвта; чёнь обставлена была жазиб подзавенаго челевёна (саловёдн; учрежденыя, проронество и пр.), напоминало послёднему объ его развией бользни, которою онъ страдаль съ самаго времени Адамова прести ценыя. - о граха, Не во тому ли нанравлены были заповали ене до Монсея, даяныя въ родб слёдующей, данной Аврааму: пода носо Миско и будь ноперачина (Бит. 17, 1)?. Но къ току ли направлени были за твих всё заповёди общарнаго закоща Монссеза, даже танія въ колорыкъ уназывается на высовое знатоніе народа Изранльскато среди другихъ народовъ земли, накова. Иск. 19, 4-6-ср. 8 40), Лев.

the second se 239) Мы нарочито представляли образцы толкованія іудейскаго превыхществеляє изъ мессіанскихъ отдівовъ библейскаго содержанія.

90) Dialog. cum Tryphone Iudaeo, cap. 14 pag. 114 ed. cit: "Jueic de navra סערמוצנויך שישיאתרב".

24.) B. Stier. Andeutungen für glaubiges Schriftvertettindniss. Pre-Sammung. Königsberg, 1824 S. XXVII, Einl.

242) Какъ напр. земной Іерусалниъ въ отношения къ Іерусалниу небесному (срав. BERCHDROCLOUPHE MOSTE HS5 H. 380578).

948) Въ этомъ достопамятномъ изречения, свазанномъ при педножин гори Онная. заключается глубокое основание всего дальнайшаю законодательства. --- основоподожение. Завъта Сниайскаго, сущность которего, накъ всегда, есть запотви и

19, 2 и др.? Не из тону ин быль изправлень весь ветхозавётный теократическій ниституть, всё обрядовыя и другія учрежденія сеге неслёдняго? Напр. всякій священникъ ежедневно стояль въ служенін и иногекратко приноснаь одни и тё же жертвы, которыя однаке ве никогда не могли истребять грёховъ (Евр. 10, 11), а тольке временно ирикрывали <sup>344</sup>) ихъ предъ Богонъ. Пророки отъ лица Бега нестоянно вынали изъ народу также съ тою цёлію, чтоби сдёлать его дестейнымъ обётованія, заключающагося въ услевія, выраженномъ въ Исх. 19, 4---6 и вотъ, повторяемъ имсль, прежде висказаяную, когда принаю самое время спасенія во Христь, іздейство, въ бельней и вакиванией своей части, не узнало Его: такъ удалилось оно отъ истим Ветхаго Захёта въ своемъ ионинанія послёдняго и киение существениванией стороны содержанія его мессіанской!

Такиль образовь все доселё разскотрённое въ отношения въ іудео-налествискому толкованию приводить въ слёдующимъ результатамъ.

1) Гудев-палестинское толкование Ветхаго Завтта является на пертак пораль бухвальным изъяснением собственнаю смысла посляд. нено, съ селен съ практическихъ приложение или, точиве, съ ниседаність на основанія потолкованнаго. Это-тартума, наложеніе на аданайсконъ нарёчія инсаннаго древно-овройскимъ нанкомъ закона. Но 2) взявшіе на себя обязанность-руководить народонь въ его **ДУХОВНОЙ ЖИЗНОЕЙДТЕЛЬНОСТИ — ПОСЛЁП**ЛЁННЫЕ СОФЕРНИТЬ НЕ ОГРЕНИчилась выполнениемъ этой ближайней и въ то же время высокой своой задачи въ отнешения къ Писанию. Увлекниксь ролью пресиниковъ н ненесредственныхъ продолжателей дела богодухновенныхъ нужей и прорековъ въ начаснении воли Божјей народу, софернита преднринали деойную дополнительную работу съ отношении къ Писанию. Они науали нало но налу добавлять въ содержанию ветхозавётныхъ Писавій жисторазлячные элементы залахического и чанадического преденія, которое однаво же, по разныхъ причинамъ, старались ноставить въ непосредственную связь съ Писаніенъ. Обоснование преданія на Писпари слечеть за собою другой фазись развитія індео-палестинскаго толкованія, выразившійся на первой своей ступени въ извлечении мпсть un B. Saonma no nameny (remes), no socnomunanino exoduato u nod. (аккоммодація), а на дальнийшей ступени обнаруживавшийся съ такъ пазываемомо дерашь. Отличительное свойство этого вида толкованіяпризнание множественности слысловь въ Писании, даже въ въ буквъ.

об'ятованіе. Оть тего-то народь ватімь, когда Монсей нередарь ему ети изреченія Ідгови, снаваль не что другое, вакь то, что и должно било: сее исполнимь! (ст. 8).

<sup>344</sup>) Въ этогъ, болъе точновъ синслъ ин вонянаенъ унотребляющееся въ В. З. анраконія о явля и слёдствія жернат: kaphar—ovumans. Дев. 1, 4; 4, 20 и др. - 179 -

3) Domit a normanit gasues or passumit inder manermunchato mountниная представляеть собою наббалистическое толкование, которов въ существа дала ость то же, что и дерашь, но только на высшей стунени развити со стероны техники. 4) Въ (упонянутыхъ) дальнъй: нихъ фазисаль своеро развитія іудео-палестинское толкованіе представляеть собов, строго говоря, яншь постепенный перехода иза буясальной щемования въ буквамистическов, достиние высшей степени въ паббалистическоло толковании. Но это очевидно было не восхожленіснь оть низнаго въ высшену, а насхожденіснь оть лучшаго въ худжену. 5) Основных недостатков іудео-палестинскаго толкованія авляется тоть, что оно, привязываясь въ букот Писанія, упускало нъъ виду дусть сво (срасн. 2 Кор. 3, 6). Вслёдствіе этого увлеченія нерязних и нертващинь буквализмомь, оно почти упустило изъ виду и во всякоить случать провредно и грубо поняло нажнёйшую сторону содержания Ветхаго Зав'йтя, проникающую весь послёдній-пророчественную, средоточены которой является мессианская идея. Такины образонь оно въ цёлонь объенё развити оказывается односторонныма, даже больне, ложныма и виветь съ техъ трубыма, такъ сказать, илонямала. Этой рубости, влотяности соотвётствовало и постепенно развивлюеся и имакшее праное отношение къ толкованию представление о Мессін, кака земномъ Царъ-освободителъ Іудеевъ изъ подъ власти 

. Переходнить теперь къ разсмотрѣнію іудео - александрійскаго толкованія.

. .

'Б.

Іудео-александрійское толкованіе В. Завіта.

Іудео-александрійское толкованіе, съ характеристическихъ своихъ чертахъ, возникло и развилось совершенно подъ иными условіями, нежели іудео-палестинское <sup>1</sup>).

Уже въ эпоху плёна вавилонскаго мы видимъ довольно значительную часть Іудеевъ въ Египта<sup>9</sup>). Посла плана вавилойскаго,

-

<sup>1</sup>) Согласно висказанному равьше, настоящія наши вираженія воясе не цийоть гь виду того, что въ іудео-александрійскомъ экзегесть нать цичего общаго съ іудео-налестинскимъ: матеріадъ (-Библія) и почва (-іуданзиъ, съ его историев, традиціями, обичаями и пр.) того и другаго экзегеса были общи. Мы такимъ образомъ готови признать накоторое историческое вліяніе посладняго на первий, (для этого срав. Зинфрида стр. 5-6), кота и не въ столь значительной мара, какъ то даласть Франксаь въ своемъ "Ueber d. Einfluss d. райзациясь. Ехедезе али die aleхандгіп. Hermeneutik". Lpz. 1851. Въ настоящемъ случай им говория, объ іудеаалександрійскомъ толковавія лишь въ его характеристичесникъ чершадъ.

\*) Cm. 4 Hap. 25, 26, Iepen. 26, 21; 43, 2. 5-44, 1. 8. 12-15 m gp.

مري دي د د و د و د

: .

**- 180** ----

особенно же со времени Адександра Македонскаго - совователя Адександрів Египетской и при его преемникахъ-Птомененка Іуден особенно часто были переселяемы въ Егинеть 3) во разныть причинанъ большею частію политическаго свойства, какъ напр. въ калествѣ составной части войскъ, въ видахъ колонизація новооснованнаго города (Александрін), котерый, по мысли его основателя, должень быль стать центромъ всемірной торговли и образованности и под. Но кромѣ этихъ невольныхъ переселеній, переселенія Іудеевъ въ Египеть неръдко совершансь и по доброй вола ихъ. Такъ ихъ влекло туда желание воспользоваться широкным правами и преимуществами. объщанными ниъ со стороны Александра и ближайшихъ его преемниковъ, влекла присушая ниъ до самому складу ихъ національнаго характера предпріимчивость въ дёлахъ торговля в промышленности и под. 4). Слёдствіемъ всего этого было то, что въ Египть скоро образовалось весьма значительная індейская община 5), сдёлавшая своимъ мёстопребываніемъ главвъёщіе города, каковы: упонянутая Александрія, Иліополь 6) и нёк. др., Изъ цяти кварталовъ, на которые раздѣлялась Александрія, цілнхъ два квартала занимаемы были исключительно Евреями 7). Преемниками Александра, -- Птоломеями Іудеямъ дарованы были завидныя црава гражданскія <sup>8</sup>). Птоломен имбли важным причины какъ къ самымъ переселениямъ Евреевъ въ Егицетъ, такъ и къ облагодвтельствованию ихъ здёсь. Будучи сами не египетскей вреви и соннавая хорошо, что на нихъ, какъ и на всяхъ праноданихъ съ ними Грековъ, туземное население смотрёло, какъ на похитителей врестола и правъ народныхъ, Птоложен нибли нужду въ поддержкъ въ случат народнаго возстанія. А таковую поддержку, при недостаточности греческихъ выходцевъ, они могли имъть въ Іудеяхъ, которые, какъ по самому свойству своей религи, такъ и въ силу побуждений, условленныхъ историческою традиціею •), не могли быть въ союзъ оъ народожъ египетскимъ, между тёмъ какъ наоборотъ выгоды, какія они

B Ios. Flowi, Antiquitt lib. XI, 8, 6; XII, 1, 1 # Ap. Contra Apion. 1, 22 # Ap.

4) Jos. F. Contza Apion. II, 2; cf. Phil. in Flac. pag. 758, Ios. El. Ant. XII, 2, 3.

5) Филонь считаеть ихъ въ свое время до милліона. In Flac. pag. 752.

6) Ios. Ant. XIV, 7, 2. Contra Ap. II, 4.

Э Phile in Flac. pag. 753. При этомъ Филонъ добавляетъ, что не мало іудейовихъ мниниъ разсбино било и по другимъ кварталамъ.

•) Имъ дано было право гражданства наравнѣ съ Македонянами. См. *Гоз.* Апt. ЖИ, 1, 1, С. Apion II, 4. De bello Iud. II, 18, 7. А съ этамъ связани били и всё другія преймущества и выгоды, главнѣйшемъ изъ которихъ была свобода жить по своимъ законамъ. Срав. также *Филона* in Flac. pag 753.

У Восноминание о гнети, которому никогда Гуден подвергались со сторовы Клиннин-предновъ, переносниое и на Егнитанъ-современниковъ, замитно напр. въ Прем. Сол. 10, 15-11, 21; 16, 1-2; 18-19. 3 Мак. 2, 6-7; 4, 1 и др. ногли извлекать изъ услугь правительству, заставляли ихъ твсиће примкнуть къ сему послёднему. И изъ исторіи мы видимъ, что Гудеи дъйствительно являлись защитниками правительства во время народныхъ возстаній. Такъ напр. было во время возстанія Александрійцевъ противъ Птоломея Филометора (около 156 г. до Р. Х.) <sup>19</sup>). Правда, послёдніе цари изъ династіи Птоломеевъ не всегда благосклонно относились къ Гудеямъ, нёкоторые изъ нихъ даже воздвигали гоненія противъ нихъ, какъ напр. Филопаторъ (222-205) <sup>11</sup>), Фисконъ (145-116) <sup>19</sup>) и др.; но это не мёшало общему развитію благосостоянія Гудеевъ.

Благодаря такому положению своему вообще и въ частности по отношению въ правительству, Гуден не замедлили перенести на почву Егепта какъ все національно-священное, принятоє изъ глубокой древности: вёрованія, обряды и пр., такъ и развитыя и также освященныя памятью мужей великой синагоги послёплённыя традиціи. Такъ у нихъ является по времени свой храмъ, построённый близъ Иліополя <sup>13</sup>), съ священствомъ и обрадностію по образцу іерусалимскаго храма 14), являются, далёе, синагоги, которыя во мнежестий были разсённы по Египту, особенно же ихъ иного было въ Александрія <sup>15</sup>), является, затёмъ, синедріонъ или, какъ называеть его Филонъ 16), герусія, состоявшій изъ законнаго числа 70 членовъ. Наконецъ, самоуправление Іудеевъ, какъ народа еще болбе обезпечевается учрежденіень должности этнарха, вёдавшаго дёла гражданскія, между тёмъ какъ, синедріонъ, позднёе учрежденный (при Августв) 17), виблъ въ своемъ завёдыванія прениущественно дела религіозныя. Въ этомъ отношении они находились въ далеко болье благопріятныхъ условіяхъ, нежели нуъ сродники въ Палестинъ, которымъ приходилось испытывать больше бъдствій, нежели благоденствія. Унаслёдованную при переселеніи въ Египеть нравственную связь съ родною Палестиною египетскіе Іуден не прерывали и по переселения. Кром'я торговыхъ сношений, эта связь поддерживалась и другими способами. Несмотря на то, что въ Египте былъ построенъ особый хранъ, только іврусалнискій хранъ считали вгипетскіе Іуден

- 10) Ios. C. Ap. II, 5.
- 11) Dro rozenie onechinerca D5 8 Man. swerts.
- <sup>15</sup>) Ios C. Ap. II, 5.
- 13) Ios. Ant. XIII, 3, 1-3.

<sup>14</sup>) Срав. Ios. Ant. XIII, 3, 3; De bello Ind. VII, 10, 8. Содержание священниковъ и все нужное для богослужения обезпечивалось доходами съ земля, водаревной Птотохомеемъ Филометоренъ. Си. цитован, мъсте изъ De bello Iud.

- 15) Phil De legat. ad Cajum, p. 782. Cf. Ios Ant. lib XIII, 8, 1.
- 19) Phil. in Flac. p. 761.
- 17) Phil. ibid.; De legat.ad Cajum p. 801.

Digitized by Google

собственнымъ мѣстомъ обитанія Іеговы, и выражали сознаніе этого твиъ, что вносили въ этотъ послёдній ежегодную священную дань 18), посылали въ Іерусалимъ родословныя записи лицъ, вибющихъ право на священство <sup>19</sup>), и участвовали въ важнѣйшихъ празднествахъ ieрусалинскихъ <sup>10</sup>). Этому, равно какъ и другимъ способамъ снощеній Іудеевъ александрійскихъ съ палестинскими не препятствовали и не благопріятныя отношенія, существовавшія между греческими правителями Палестины и Египта; мало того, благодаря безтавтности палестинскихъ правителей, въ Іерусалимъ была цълая партія, благопріятно расположенная къ египетскимъ правителямъ, желавшимъ владъть и Палестиною. Эта партія имъла прямыя сношенія съ египетскими Іудеями. Члены ся, когда имъ угрожала опасность въ Палестинѣ, спасались и бъгствомъ большею частію въ Египетъ. Таковымъ мы видимъ первосвященника Онію, основателя храма Иліопольскаго <sup>21</sup>). Позднѣе въ Египетъ же удалились раввины Іозуя бенъ Перахіа и Симонъ бенъ Шетахъ. Особенно же выдающимся и важнымъ для нашей собственно цёли фактическимъ доказательствоиъ связи іудейства палестинскаго съ египетскимъ служить греческій переводъ Библін, извёстный подъ именемъ 70 толковниковъ, существенныя черты обстоятельствъ происхожденія котораго не могуть быть исторически отрицаемы съ достаточнымъ основаниемъ \*\*). Насколько несомизния въ нешъ извъстнан, хотя бы то и посредственная, доля участія палестинскихъ книжниковъ, настолько же извёстно въ свою очередь распространение его (около времени Христа), вромѣ Египта, и въ Палестинѣ <sup>93</sup>). Въ то же время Іуден египетскіе не остаются чуждыми в образованности греческой. Этого отъ нихъ требоваю уже одно положение, ихъ въ отношения къ правительству. Чтобы, подьзуясь равноправностію одинавово съ Греками, пріобрѣсть болѣе значения въ глазахъ правительства и силы при послёднемъ, египетскимъ Іудеямъ (разумъемъ вонечно лучшую и важнъйшую часть ихъ) очевидно нельза было ограничиваться однимъ традиціонымъ образованіемъ палестинскимъ, а нужно было владъть и греческимъ образованіемъ. Знаніе Іудеями греческаго языка предполятается съ необходимостію уже самыми отношеніями ихъ въ Грекамъ, каковыя

<sup>20</sup>) Это доказывается уже однимъ тамъ, что новозаватная цитація изъ В. Завата севершается большею частію по переводу LXX.



<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Conf. Phil. in Flac. pag. 752; De leg. ad Cajum, p., 801. 785; Ies. Ant. XIV, 7, 2.

<sup>19)</sup> Ios. Contra Ap. I, 7.

<sup>9)</sup> Phil. in. Flac. p. 752; cpas. rasme Jian. 2, 5. 10.

<sup>21)</sup> Ios. Ant. XIII, 8, 1 m gas.; De bello Iud. I, 1, 1 m gp.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Срав. объ этонъ сказанное при обозрвній истечниковъ для сужденія объ іудейскомъ толковація.

отношенія были чрезвичайно разнобразни. Еще болёе пренодагаеть это знаніе вышеупомянутый переводъ LXX, начатый уже ири Птоломев Филадельфв (285-247 г. до Р. Х.). Но им въ раннее же время видних среди Іудеевъ людей и прямо значительно образованныхъ гречески. Таковъ былъ напр. Аристовулъ, учитель Птолонея Филометора (180-145), посвятившій послёднему свое толкованіе на Патовнижіе, Ісзевінль (жившій во 2-из или даже 3 в. до Р. Х.), авторъ драны ссачечуй, позднве-знаценетый своими сочинениями Филонъ и др. Въ связи съ этикъ, помико общихъ прениуществъ, которыне пользовались Туден въ Египтв, ивкоторые изъ нихъ (вакъ напр. упонянутый Аристовулъ, также Онія и др.) достигають больнаго значенія въ управленія Египтонъ. Объ Онін и Доснеев (ве 2 в. до Р. Хр.) Флавій даже говорить, что имъ ввёрено было все царство <sup>94</sup>). Такое положение и значение пришельцевъ-Іудеевъ въ странь егинетской конечно не могло быть пріятнымъ не только тузенцанъ, но и саминъ Греканъ. Неблагопріятныя отношенія поддерживала, раздивется, также и значительная разность въ религіозныхъ и національно-историческихъ возарбніяхъ Іудеевъ и остальнаго населенія Егнита. Іуден, сознавая невзибриное величіє своего Вега, Бога Изранлева, предъ нячтожными идолами язычниковъ, воспоминая полное чудеснаго, Божественнаго участія прошедшее своей исторін, съ презрѣніенъ скотрѣли на язычество. Язычниканъ это консчно, также не могло быть пріятнымъ, и вотъ ближайнимъ сяйдетвіень этихъ отношеній съ саныхь же первыхъ временъ Птолонеевъ являотся столкновенія между ними <sup>38</sup>). Это въ нассё. Въ болёе развитыхъ сферахъ борьба обнаруживается другинъ путенъ, путенъ устной и письменной полемики. Здёсь-то лучше всего, въ свою очередь, познакомедось и язычество съ сокровнщениет дувовнаге бегазотва Іудеовъ, особенно благодаря переводу ихъ священныхъ инигъ на греческій языкь. Язычество воочію увиділо теперь то, чінь такь надивно гордилось іудейство, какъ исключительнымъ своимъ національнымъ достояніемъ в изъ за чего презирало язычниковъ. Въ силу неблагопріятныхъ своихъ отношеній въ Іудеянъ, язычники при этонъконечно желали видёть, а при недостаточномъ виниании иъ содернів Св. Писанія в видёли только то, что, по ихъ инёнію, было недостойно того высокаго уважения, котораго требовали въ нему Іуден.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Севіта Ар. II, 5. Конечно этимъ сказано уже слишкомъ много, по это и не басня. Доказательствомъ тому служитъ то, что даже и синовья Онів Хелкія и Аналія, благодаря его протекція, въ послёдствія нолучили важныя должности. При Клеоматрі 1-й (116—81 до Р. Х.) ихъ вліяніе при дворё било такъ сильно, что они, угрозою перасноложенія егинетскихъ Іудеевъ ко двору, отклонным ее отъ наміренія завоевать Палестину. Сн. Тоз. Ant. 10, 4; 18, 1—2.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Ios. C. Ap. II, 18. 7; VII, 11. 1.

Главныть критеріейъ для нихъ въ этомъ отношеніи служили философскія возарёнія и общія логическія требованія. Госпедствующими философскими возарёніями того времени въ Алевсандрія служили везарёнія философіи Платона, Аристотеля, стоиковъ и инеагорейцевъ. Въ симслё этихъ философскихъ возарёній объясняема была въ те время к мнеологія—содержаніе языческой религів <sup>96</sup>), представляющая собою (у поэтовъ—Гомера, Гезіеда и др.) большею частію самыя грубыя понятія о богахъ, ихъ происхожденіи и отношеніяхъ, какъ между собою, такъ и въ людямъ. До насъ остались значительно сбъемистие труди стоиковъ по этой части, каковы: схолів на Иліаду Есомафія., Паутаржа "О жизни нозвін Гомера" и особенно Герахлида Донтийскано "Гомеровы алегоріи" <sup>97</sup>) и др. Девизонъ для всёхъ

<sup>56</sup>) Еще у Платона ин встричаень указаніе на сущеотвование въ его время аллегорическое объясненіе мнеовъ. Такъ въ одномъ мѣстѣ своей "Республики" онъ говорить: "объ узахъ Геры со стороны сина, о низверженіяхъ отцемъ (т. е. Зевсомъ) Гефестя, намиревавшагося защитить мать отъ побоевъ (отца), о сраженикъ боголь, онисаннихъ Гомеронъ, не должно сообщать въ горедъ (--разумъется предърный горедъ, предотавляений Плагопомъ), ин съ алагорическить объясненіять, ни безъ таковаго объясненія". Lib II рад. 74. Ed. Lipsiae, 1829.

. . . .

\*7) Си. Изданіе толкователей Гомера, собраннос Ц. Матраньою и озаглавленное такь: Anecdota graeca" voll. 2. Romae, 1850. Такъ напр. у Гераклида мн читаемъ сивдующее въ началь его "Гомеровихъ алегорій": "у Гомера повиствуется о сильной и таккой война со неби, воскикией изъ за предсбрежения из божеству; онъ варля биль би начествение, если би не говоряль при этонь въ салегорическовь смысли". Залёнъ, приведши ибсколько стиховъ изъ Иліали и Одиссен въ донавательство того, что у Гомера рядонъ съ грубыми, человъкообразными представлеилями о богахъ, являются мысли и возвышенныя (ісропрепос те Эсолоуттас), Гераклидъ добавляеть: "теперь вы сами-свидателя благочестиваго намфренія Гомера; потому ию онь в сань--- болественный (Экос). Боле же ивкоторие негыжны не хотять anart, l'enquese allerapia, se caveratore es rardanty ere spearaperts (device), se сизшать произности безнаказанный судь объ истина и, не вная философии. (редоσόφως) выраженнаго, пріурочивають это къ простому баснословію, тв пусть лучше замолчать. Мы же, очествеши умъ священнымъ кропленіемъ, будемъ слёднть за скриварщерся подъ поэтическими образани истинор". (t. 1, pag 296. 297-298). Далве у него и сладуеть алегорическое разълснение гомерическихъ инсовъ. Такъ Анол-1085, воторый въ первой ще разсоди Иліады (см. ваць. ст. 9 к дальн., особенно 43 в дальв.) является дъйствующимъ въ качества мотителя за оскорбленнаго "Авамемнономъ жреца своего-Хризеса, поражающимъ загерь Ахейцевъ своими смертоносными стрелами (язвою), объясняется Геракяндомъ какъ солние (о бі че 'Апо')λων ήλως, pag. 801). Въ этомъ смысий стрвиы Аполлона являются у Геракинда дунаны солана, движение ево съ небя на землю-движениемъ седина, загражение, что Аколлонь, сопелии съ небя, "сёль вдали оть нарабной и пустых страну" (Ил. 1, 48) объясняется о солных, какъ блажайшей причнах моровой язвала лагерѣ Ахейскомъ и нод. (308 и предшеств.). Зевсъ, не этому объяснению, является сямволокь огненной стяхія (сода пріурочиваются завитеты; молнівносный, громовержець и под.), а Гера-воздуха (отсюда будто би виражение: линийскос-билорукая, указывающее на бѣлизву, прозрачность вездужа и под. рад. 810) и др.

нть служнию нарочение Перанлида! "Гомерь быль бы самымь нечестивных, если бы не говориях аллеюрически" чт). Человёкообразныя представления о Вогъ и Его отношенияхъ въ міру и человёку, неръдко встречающіяся въ Священновъ Писаніи Евреевъ, главнымъ образоиъ и послужели теперь иншенью для нападеній язычниковъ александрійскихъ на јудейство. Къ этому они не стыдились присое. дняять и ходившія въ народъ неръдво месьма нелъпия басни о богопочтени Евроовъ, с происхождения въъ, какъ народа и пр. 19) Дол. гонъ образованныхъ іздеевъ было защитить національную релятію н священные наматилие отъ нанадокъ язычества. Но какое средство избрали они для доказательства неосновательности этихъ нападокъ. этихь упрековь? Конечно нельныя басни о бегопочтения Гудеевъ, объ нать національномъ происхожденія и под. были опровергаемы простинъ раскрытіень действительности, исторіч народа Изранльскаго, какъ ето ны и видинъ уже въ книгъ Премудрости Солонона 34), въ книгань Макиавейскихь #), из сочийении I. Флавіл 22) "Противъ Алівна" и др. 38). На и из этонь отношенім многіе изъ Іудеевъ, въ свою очередь, тоже доходнии до крайности, преувеличивая значение народа Изранаьскаго въ его исторій и разскавывая о древнихъ судьбакъ этого народа то, что не содержалось и въ саной Виблін, да не ногло быть подтверждено и никакным историческими данными, принадлежать области гаггады. Такъ напр. о Монсей разсказывалось, что, вогда онь въ Егните произнось имя Божіе, то предъ нимъ палъ ниць самь дарь стинстскій, а насивхавшійся надь никь жрець умерь въ судороганъ на главаять циря, о Лаванъ, что онъ былъ монархомъ Спрів 16) и под. Въ связи съ этимъ вознивло у Тудеевъ стремленіе

\*) Въ начали питованнаго сочинения его.

<sup>30</sup>) Такь напр. Монссонь, стипетскій жрець и историкь времень Птолонеевь, Херемень, Ланимсков, учение алевсиндрійскіе вослёднего ника предь Р. Хр., и другіе утрерждали, что народь іудейскій пропремель изъ инемени, сибиляшагеся съ прокаженными, изгданными изъ Египта. См. *Олавія* "Противь Аніона" 1. 26—27 и дальн. Аніонь, александрійскій грамматикь перваго вѣка по Р. Хр., говорить, что въ Іерусалинскомъ хранѣ у Іудеевь пользовалась особеннымъ почтеніемъ ослиная голова, что день субботній установлень у нихъ для отдиха во время болѣвни, названіе которой на египетскомъ явикѣ созвучно было со словомъ, "суббота" и под. Флавія тимъ же 11, 8. 10.

\*) Taks Haup. cpas. 10, 15-11, 21; 16, 1-2; 18-19.

31) 3 Mar. 2, 2-10; 4 Mar. 13. 16 m gp.

<sup>32</sup>) Іосифа Флазія, въ этонъ отношенія, ми считаемъ за прямаго виразителя козэрійнії Гудеевъ египетскихъ. Да и вообще его зависимость отъ іудео александринизма мельзя сиривать. Срав. для этого данныя въ цит. соч. Зинфрида, стр. 278—281.

<sup>33</sup>) Cm. manp. y Eccesis Recapificaaro su ero commenia "Praepar. evang". l. IX. ed. Lipsiae, 1842-1848.

34) См. въ цит. книгѣ *Escesiesa* "Praepar. evang<sup>2</sup>. гл. 29. 22 и др. по цит. изданию Геймихена въ Лейпцигѣ, 1843, т. 2, стр. 42—44 и стр. 29.

Digitized by Google

1 ...

даже самыя греческія философскія иден, равно какъ и отрасли другихъ наукъ и искусствъ возводить къ іудейскому источнику, производить ихъ изъ бибдейской основы. Такъ напр. Еноха они считаютъ изобрётателенъ астрономіи въ томъ ся видё, какъ она является у Евполема <sup>85</sup>), а Авраамъ представляется даже учителенъ астрономіи въ самомъ Егицтв: онъ учитъ фараона и треновъ сгинетскихъ <sup>86</sup>) и под. Въ объясцение возможности ваимствованія Гренами научнихъ и философскихъ идей своихъ у Евреевъ, Аристовулъ высказалъ даже предположение, что переводъ священныхъ кингъ еврейскихъ на греческій языкъ существовалъ уже издавна и имъ недьзовались Орфей, Музей, Пиеагеръ, Платонъ и друг. <sup>87</sup>).

Но болёе важень и самь по себё и въ отношения въ пашему главному вопросу путь, воторый вабрало ученое нудейство египетское для защиты высокаго достоинства библейскаго содоржания. Мысль о немъ стояла въ тесной связи съ тоглашиемъ общимъ образованіемъ іудейства (о которомъ щи говорние уже выше). Познакомнешись чрезь это обрезование съ содержаниемъ религиялической уже не по одному тольво народному поняманию ся, а н но изложению этой религи въ памятникахъ дзической литературы, іудейство прежде всего пришло из истреннему уб'ядению въ несравнимой высоть своей религи предъ религіею ланческою даше и въ этой ся форма, а не только въ грубой народной за). Но такъ кажь съ одной стороны и язичество иредставляло не одно тольво худое въ своей религия, особенно по изложению ся въ сочиненияхъ пертовъ в философовъ, а съ другой стороны нельзя же было скрывать и тоге, что въ самонъ священнонъ водевсё іудейсной религін дёйствительно иного было человёвсообразныхъ представленій о Богё и Его отношеніяхъ къ міру и человѣку, слишкомъ чувственныхъ изображеній способовъ отношения человъка къ Богу (обрядовая стерона религи) н под., то, кромё пряме отрицательнаге направленія, вышеуненянутая защита получиля у Тудеевъ существенно важныя черты и положительнаго свойства. Съ одной стороны, проникаясь все болёе н болёе, -- в при томъ часто невольно, --- духомъ языческаго образованія

<sup>35</sup>) Срав. гаггадическія свёдёнія по астрономія, сообщаемыя отъ 1848 Евоха въ княгё съ его именемъ, напр. 18, 14 и дал. и др. (по Дильманову изданію). См. цит. княгу Евсевіева "Praepar. evang". гл. 17, стр. 20—21, цит. изд.

<sup>26</sup>) См. цитовавное сейчасъ мёсто изъ Евсевіева "Praepar. evang".

<sup>37</sup>) См. отрывки наз сочиненія Аристовуда, собравние *Кахлорном*а въ его "Bibliothek der biblischen Literatur" B. 5. S. 289 ff. Такого же инзнія о запиствованів держался и Филонъ, какъ напр. это видно наъ его "Quis rerum div. haer. p. 398 sq.; De mundi incorrupt. p. 728 sq.; De vita Mosis, lib. II, p. 509.

<sup>38</sup>) Такимъ убѣжденіемъ провикнута напр. книга Премудрости Соломона, обѣ іудейскія книги Сивиллъ (8-я и 5-я) и др.

н такимъ образомъ уже выходя изъ прежнихъ узкихъ границъ напіональнаго партнкуляризма, а съ другой — ища средствъ приинрать вышеозначенные кажущиеся недостатки библейскаго содержанія съ своимъ высокимъ понятіемъ о немъ, большею частію въ духѣ того же образованія, египетскіе Іуден постепенно все болѣе н болёе (при томъ повторяемъ, большею частію невольно) стали присоединать въ библейскому содержанию элементы этого образования, а въ объяснения его (содержания) упрочиваться на пути, которымъ шло и язычество тогдашнее въ объяснении своихъ инеовъ, т. е., на пути аллегоріи. Въ первокъ отношенін іудейство дошло цочти до отождествления языческихъ болёе высокихъ понятій редиги и правственности съ библейскими, во второмъ же оно, особенно въ лицъ Филона, превзошло даже самихъ язычниковъ. И то другое ны расвроемъ на основанія памятниковъ іудео-александрійской письменности. Подъ элементами, которые іудейство египетское присоединало въ библейскому содержанию, им ближе всего и главнымъ образомъ разунбень иден философскія, а частію в представленія изъ поэтической теогонін. Потому что изъ всего, что усвонди Іудея въ языческомъ (главнымъ образомъ греческомъ) своемъ образованін, многія философскія представленія, особенно же на высшей степени развитія · ихъ у Платона, Аристотеля, стонковъ, пнеагорейцевъ и др. <sup>89</sup>) они не могли не считать возвышенными, достойными стать на ряду съ библейскими. Мало того, сами но будучи въ состоянии оторваться отъ нихъ, какъ элемента уже не чуждаго себъ, а нъкоторымъ образомъ роднаго, они считали ихъ и въ язычествъ какъ бы за искру божественную, сообщенную чрезъ богодухновенныхъ мужей-Монсея и пророковъ язычникамъ. Такъ вольно или невольно, въ большей или меньшей мъръ, съ большею или меньшею разборчивостію, Іуден египетскіе ділаются эллинизарованными въ своихъ убіжденіяхъ, отражая это въ своей письменности. Въ этомъ отношении изъ ветхозавѣтной неванонической и апокрифической инсьменности іудео-александрійскагопроисхожденія особенно замѣчательны книга Премудрости Соломоновой и 4 книга Маккавейская. Уже самый изысканный греческій стель, риторическое изложение въ объехъ этихъ книгахъ обнаруживаетъ снльное вліяніе греческаго образованія на ихъ происхожденіе. Если же ны взойдень вь глубь ихъ содержанія, то увидень пряные слёды вліянія

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Восточная философія, по разнымъ причинанъ, а главнимъ обравомъ благодаря самымъ условіямъ образованія тогдалинихъ египетскихъ Іудеевъ и положенію, въ какое оби били поставлени и поставили себя въ отношеніи къ Грекамъ и тузеицамъ, за исключеніемъ общихъ семитическихъ основъ, не могла бить важнимъ эленентомъ образованія ихъ.



.

на него со стороны собственно даже философскаго греческаго образованія. Это постоянное предпочтеніе мудрости, философскаго обсужденія предметовъ въры и нравственности, исторіи и закона, не ръдко (а особенно въ 4 Маккав.) прямое изложение мыслей господствовавшей тогда философіи или изъявленіе притязанія на философскій способъ обсуждения предметовъ (4 Мак. 1, 1) суть несомнённые свидѣтели вышесказаннаго. Въ самомъ дѣлѣ, вто прочитавши 8 главу книги Премудрости Соломоновой (особенно со стиха 4) не вынесеть непосредственнаго впечатлёнія о выраженномъ здёсь философскомъ образѣ мыслей. Здѣсь видимъ мы в философское дѣленіе добродѣ. тели на 4 главныхъ вида: итломудрие, разсудительность, справедливость и мужество 40) (ст. 7) и учение о переселении душъ (ст. 19-20) 41) и др. Самое (основное) понятіе премудрости (софія) избрано, вакъ лучшее средство для той же цёли, т. е., для удобнёйшаго внесенія философическихъ элементовъ въ библейское содержаніе, такъ какъ это понятіе, будучи библейскимъ (Прит. 7-8 гл.), въ то же время и философствующему сознанию не было чуждо. Но въ этой внигѣ всетави же преобладающимъ элементомъ содержанія является ученіе, выработанное глубокимъ изучениемъ Библии и національно-іудейской традиціи. Она, по своему содержанію, скорбе примыкаеть къ подлиннымъ Соломоновымъ писаніямъ, помѣщеннымъ въ библейскомъ ванонь, а по характеру изложения, по отношению къ каноническимъ писаніямъ вообще, стонтъ наряду съ другими неканоническими кныгами, произшедшими на іудео-александрійской почві. Далеко не то им видних въ 4-й Маккавейской книгв. Здёсь прямо и безъ обиняковъ высказывается притязание на философский образъ мыслей. Она даже начинается такими словами автора: "имбя намбреніе предлагать наиважнёйшее разсуждение (лочос) изъ области философии, о владычествѣ благочестиваго разсудка надъ страстями, я считалъ бы нужнымъ предложить вамъ (читателямъ) благосклонно внимать философін" (1, 1). Въ дальнъйшемъ своемъ изложение эта книга, "описывая исторію мучениковъ, пострадавшихъ во времена Маккавейскія, такъ ведетъ свой разсказъ, что онъ скоръе можетъ считатся трактатомъ изъ правственнаго учения стоической философіи, чвиъ истори-

40) Σωφροσύνη, φρόνησις, διχαιοσύνη χαι ανδρεία, cpas. Πιατοποδο γτοπίο οδη στοπη ΒΣ Μετορίπ φπιοεοφίπ Εσγορα, ctp. 73-74. C.-Π6. 1866.

<sup>41</sup>) "Я быль отрокь даровитий", говорить авторь книги оть лица Солонова, "и душу волучиль добрую; притомь, будучи добрымь, я вошель и въ твло чистое". Срав. учение о переселении душь въ писагорейской и частию Платоновой философін по Бауэру цит. соч. стр. 14. 70. Срав. напр. также учение о твлѣ, какъ препятствующемь духовно-правственному совершенству началѣ въ Прем. Солом. 9, 15 и дал. и др.

ческинь источникамь для виакомства съ берьбою Макказойской (4). Крень того, что забсь также предлагается нотверочастное діленіе абродётоли или мудрести въ смыслё Платоновой философіи (1, 18 срав. ст. 6) 43), съ вредновчениемъ разсудительности (ст. 19) въ скислъ стонческой финссофія, во ней даже истеринских лица и событія ваер. ставится въ праняна побади разоглачраьности надъ олидоотраслыми номенениями (2, 2). "Ибе будуми моладь и жиходжен нь возраств. силониеля къ удовлениерение сладостраниныхъ помолений", роворнгь о немь писатель кенги, "онь слиже же укретние покочь страстей разсудновъ" (ст. 3). "Монсей, разгиввавшись на Дазана и Авирона, инчего не одблаль съ жили въ удовлетворение тибва, и инарник гнавъ разсулкомъй (2, 17). Елеазаръ-извъстный страда-JOZE 38 385085. OTOTOCTBORRENT IS RECEIPTER MARKABOORD TREE INDOPENS нучателю своему по 4-й ня. Меклавайсной: «ти сийсрыся надъ на-HED (T. C. IV, C. IV, C. IV, C. C. IN AND SHARE HO C.F. дуя здравону разсудну. А ножду тунь она научаеть нись чиломидрию (соорособлях), наобы господохновёть надъ всёми восважденіями в полотёніями, в мноюссинку (вудовлач) научають нь добровольному подъятію всякаго труди, воспитиваеть давже справодливосны (спинсоуну. чтобы во встах случаяхь провствонных действой постунать OZERAKOBO SAKOTHO, H GASJONADIMA METESOTA, MISAL JOÈTEGENMO WINTE одного вотнинате Вога" 44). И на заключение свеей рини восклица-ATS: HO OGNARY TOGE, SAROHR, MAR HEETENHERS, NO OTDERVER OTS тебя, любазное воздержание (бухрасна), не посранию тебя, любящий NYADOCRE DESYNT, HE OTDONNES OTE TOGE, SECTION CREMENCEDO DESERTIS законоподожения" и ир. 45). Накононъ все собити мученической вончины Елеазара и семи братьевъ съ ихъ матерью авторъ образно представляеть въ видё борьбы (какъ это бывало на древнихъ аденахъ съ адлетани) искупасной въ теривији добродвтели съ злодвлијемъ и жестокостію, причемъ поб'йда остается на сторонѣ добродѣтели; борцами являются, съ одной стороны, Елеазаръ и семь братьевъ съ матерью, а съ другой-тиранъ Антјохъ, зрителями-міръ и жизнь чоловёческая, награда-нотлёніе вь жизни рочной, награждающойблагочестве 44). Дальнайное поступание во внесений философическихъ

<sup>42</sup>) Си. циторанную раньше статью: "Египетеніе Іуден" на Хр. Чт. за 1870 г. ч. 8, стр. 403-404, а также сказаеное объ этой книга пре обозрания источниковъ для сужденія объ іудейсковъ толкованія.

43) Φρόνησις και δικαιοσύνη και ανδρεία και πιστροσώνα. Ωραπ. er. 6., ελά μπομπ-наются только три послёднія добродатели. • . • .

- 44) 4 Mar. 5, 21-28.
- 4) 4 Mar. 5, 21-28. And a provide the second state of the
- 46) Cm. pg. 17, 11-15.

11 6 2 1

H TELEBRINGCHELS. DIENERTORS BS (DEPERTOR COLEBRANCE INDERCHELSEють другія: пропосоденія іздес-александрійской инсьменности. Уже въ книга Пудея. назваящего себн языческить именемъ Аристен, пра передачь седержанія разговоря іудоо-палестинскаго перьосващенника Елеванов съ последникани Птоленен Филалельфа, высказываются отв лина отого нервосвищенники многія мисли тякого роза, что закоях іудейскій, подь векронокъ буквы прединській, седержнув из себя иравная философской правстренности 47). Точно также Аристовула въ библейское учение о киротворения, о див субботнения и пр. снокойно ввелять писаговейское тненіе о селинчномь числё н изреченія поэтовъ о тонь ще #). Въ дрань Іудея Ісекция "Мачий"; кроить того, что встричаются указание на язичесное представление о бауктос-божестей спорти 49), о Тамань Голосов (50) и др., прано BHERSERBRONCH MIGHE, TO BE RYDUN' MORCOD CHART LOROCE (82) H 976 твиъ важние, что тавая инсль проводнися въ рими самого Вога. By RHHPARS CHERLIT, COOCERNO NO 3-1 MI BRANYS ONE CORE MADOкое внесене элонентовъ (преямущественно/поэтическихъ) языческихъ въ библийство содоржание. Лучие сказать, они даже преротавлаютъ пранов: подражание гроческихъ поэтическихъ произведениять по форий н наколению. 34), не селержанию кося въ себя асние слёды іудейской анокалителия, которая но была чужда и ночей огнистской. Tart, marra sustaicese norfernoranie (Enr. 11, 1-9) e nocroeнів потенками. Ноя ророда в бавни въ долий Сеникарь съ бго послудетень --- сиблениет ланковь и резсилноть строненияхь по всей зений (8 ин. Снижны ст. 97-109), 3-я инита Снинли и вы непосредственней связи съ этинъ ставить языческую инеелогию о Кренссв и Титань, пронидахь и титалидахь съ второстеленными божествами

47) On. p. megriqueanin Van-Dale "Super Aristea de LXX interpretibus" cop. 274—284. Amstelacdami, 1705. Cpas. Zeller's "Die Philosophie der Griechen" etc. III: 2. S. 227 f. Leipzig, 1868.

<sup>43</sup>) См. отрывки ого сочиваній, комбщенные въ 5 томі. Ейхгорновой, "Бабліотеки" стр. 290—297. Оніз здісь прамо говорить, что Гомерь и Гезіодь; заниствонанни соперианіе своины такреній жи спрейскихі книга, асно призийни субботу (седной день) священного и даніе приводить ятихи нат. Газіода и Гомера. Ви дальизйшень ходів нашего изслідованія напь придется встрітиться даже съ нікоторним видержками язь сочинскій какь Аристовула, такь и Аристея.

49) Ст. 187 (по подащії Делича), й ручи саного Вога, но отношению ка Исх. 12, 28. 87.

50) Cr. 217, 85 phun Anrena. Cpas. sans o Cavaroc, rans no Fessioch 85 Labker's Real-lexicon d. chesischen Alterthums, S. 999. 425 f. Leipz. 1874.

51) Cr. 99. Co. Iyemunts 1 Anos. § 68-68 MHT: HSE.

\_\_\_\_\_

<sup>20</sup>) Они даже наявсани тэкъ гекзаметронъ, какимъ назисани Иліада, Одиссел и др. Въ вихъ въ кандонъ почти стихъ вотръчаются неотическія выраженія Иліади, Одиссен и др. нужскими и женскими (ст. 110-158), ев отношениемъ тиренидовъ въ женанъ человѣческить въ синслё палестичскаго апоналнитическаго толкованія Быт. 6, 2 и дал. (си ст. 136-188). Заубиъ, изобразивъ въ яркнаъ, неръдко чисто библейскихъ (срав. особенно напр. ст. 722-744), чертахъ грядущія мессіанскія времена, р. заключеніе этого изображения (ст. 808 и до конца), авторъ вниги деластъ наненее признание, что все это изображение, равно какъ и другие ановалиптические элементы содержания его творения, приналлежать не кону другому, какъ Сивиллъ – языческой преринетельницъ, дочери Пирцен и Гноста. Но общириће всего внесение финесофскиха и теогоническихъ элементовъ въ библейское содержание является въ сочиненіяхъ Филона. Всъ сочиненія его, за исключеніемъ весьма немногихъ трактатевъ, суть ни больше, ни меньше, какъ философическій комментарій на Монсеево Пятокнижіе. Въ настоящемъ нашемъ насладования нать возможности, да и нужды выставлять всь философскія воззрѣнія и представленія, которыя Филонъ еклектически вносить въ библейское содержание, подставляя ихъ подъ покровъ буквы Инсанія. Въ настоящемъ случав им удовольствуемся однимъ краткниъ изложениемъ его учения о Логосъ, канъ болъе всего связивае: монъ съ новозавётнымъ ученіемъ о Словя Божіемъ (Іоан. 1, 1 и дал. 1 Іоан. 1, 1) со стороны аккомподатистовъ направленія Гфрероря Теологуса и друг.

Прежде всего мы укаженъ основоположенія Филонова ученія о Догосі, а затімъ раскроенъ и самое ученіе его о немь. Какъ вел вообще іудео-алемсандрійская, такъ въ частности и Филонова филосефія или, в'вриве, теософія иміла двойной образовательный элементъ для себя, для своего содержанія: религіозно-библейскій и язычески-философскій. Что вообще касательно философіи, токе въ частности и касательно ученія о Догосі. Одниъ ворень этого ученія заключался въ библейскомъ ученіи о Слость Божіємо <sup>32</sup>), въ связи съ ученіенъ о Премудрости Божієй <sup>34</sup>), а другой—въ ученіи Гераклита и стоиковъ о Логосі и Платона объ идеяхъ <sup>35</sup>).

<sup>35</sup>) Св. цавр. Позл. 82, 6, относащися из Быт. 1, 8. 6. 14; срав. также Исал. 118, 89, причемь из обенкь слупанки у LXX-для эмрейскаго жение λόγος; срав. также между прочими и поэтическое ПСК из Исал. 11, 7; 17, 81; 118, 88. 50. 108, причема у LXX поставлено. λόγιω).

<sup>44</sup>) Своевнай, соріа, см. особенно въ Прит. 3, 19; срав. 8, 22 и дад. Какъ Слово Бохів, такъ и Премудрость Бохія, въ библейскомъ симсий, лизиются какъ творъзеков, зикдительное почало (орав. Вит. 1, 3 и даг. Полл. 82, 6 и др.):--вослёдная какъ очутроннос, а норвая канъ очиминее. Срав. Aboth, 5, 1, яда гопорияси, что міръ создать досятью пареченіями ("и сказаль Господъ: да будеть" и ир.).

<sup>18</sup>) Санъ Филонъ прано сонваятся на Геранлита и на неснологія Платовеку, какъ оправдательный авторитоть для своихъ веснологитосникъ вороріній, трана свазаннихъ у мего съ ученіемъ о Логосъ. См. напр. его трактати: "Quis resum divinarum Но новсюду заквяно у Филона предпочтение и большее тиготвню собственно въ последнему корию. Первый же является больё поводомъ въ изложению учения философія, покровомъ скрывавнимъ для Филона подъ собою послёднее. Сообразно этому учение Филона о Логосъ, вавъ ни разбросано оно, какъ ни многоразличны зпаченія, соединяемыя у Филона съ этихъ выраженіемъ, въ существенномъ есть слёдующее . Самое главное, основное и болёе общее понати Филона о Логосв есть то, что последний у Филона явлается, викъ "божественная идел идей, міръ уысленный, идеальный (ходнос чолос) \*). Наь того основоположения, что Логосъ есть инсль божественная, нечену онь и называется именно Лочос веб, веюс Абуос, вытекають всё черты, опредвляющія его собственный характерь, какъ лочос судияетос-слово сокровенное. Но подобно инсли человѣка, онъ не остается только таковымъ, а также есть и только познается, какъ хо́уос профорскос (слово произносниос) 38). Это составляеть переходъ къ другому основоположению, вытекающему изъ пер-Baro, WIO ONS, LAND HOPBAN GOMOCTBOHHAN MACAS - Idea llewy, ects «мірь мыслепный» ная «безтілесный, по образцу котораго создань ирь чувственный» »). Нев этого втораго основоположения вытека-DTS BCB VACAMMA ROMATIA QUICHA OGS OTHOMONIH AOTOCA ES MIDY NAR. syune, hips as Acrocy. A set of a dama for a later of the

новгов зіс<sup>4</sup> ради 368 кол. и. , Qued инибни віт вполитирт: р. 784. "Идон Платовасудь дійстанкодіция, холя, и болгіловина субстаница и надвиданих мін рахъ и созерцаемия только очани ума; не подверженныя перемінамъ или сийненію они всегда тождественны, всегда равны самних себі, оні—первообразы всего земнаго<sup>4</sup>. Баузръ Исторія философія стр 65 цит. изд. Ученіе Гераклита о постоянной борьбі, т. с. вичномъ происхождевія вещей изъ противоположностей, на что сонлавтся из половинами мість трантать "Quits refutin divinarium haeres sit" Филонъ въ оприваданія двоого ученіе с дочуд, размис см. у Баудра на стр. 21.—22. Ученія стояковь о Богі, какъ ніровоць разуні см. у того те Баудра на стр. 187.—138.

in the star water is a start of a start

<sup>86</sup>) Главникъ сочиноніенъ Филона, разсуждающихъ о Логосъ, безъ сомития, нужно признать трактать его "Dé mundi opificie". Этоть трактать, какъ по всему замътно, болъ́е всъхъ другихъ и виработанъ у Филона, такъ какъ онъ ниветь въ инду нажнъйный догмать јудео-влеконаррійской теосефія—учетіе с пронехожденія міра. О филоновонъ Лотосъ срав. мажду прочинъ изслъдованіе Гроескими "De logo Philonis," Lipsiae, 2829 Зинфриба цит. сочинские стр. 219 и дальн. и др.

7) De mundi opif. pag. 4 ed. cit. Срав. также зиращения Филона о Логоск кака серка; лиуй. De grofugis, pag. 362, кака сник пропудростя натери ево. Ibidem, pag. 364 и нод.

<sup>30</sup>)-Ва тіта Молія Шь. Пі., рад. 520. Въ этонъ отнець нежду прочинъ Филони областнотъ Иск. 25, 32: тамо (т. с. надъ кринков кончета завёта) и буду 1000рипъ съ тобето,--о Договъ. Ве расбид, рад. 868 в таринъ образовъ нёскольке съ приказавтия съ 17200-тазбатинскить учетісях о Шаниять.

• · · · · · · · · · ·

Въ силу нерваго основоположения и въ болбе или неибе близконъ отношении ко второму, Логосъ у Филона называется а) "образонъ Божіниъ" 60), "отобрезонъ" (апексо́ующа) котораго является весь видиный мірь 61), подобно тому, какъ мысль архитектора, предполагающаго создать вакой-либо городъ, есть незримый образъ (гіхшу) санаго будущаго города, который такимъ образомъ уже есть отображеніе (апеклочизия) того образа 63), б) также а) проточово вей 63), какъ первая имсль Вожественная, идея идей, который есть "превыше всего міра, и стар'яйшій и есть какъ бы самое главное родовое понатіе для всего, что произошло» \*\*), --\$)---«первообразная печать первоначальный образвцъ. 68) всего міроваго бытія въ его родахъ в видахъ 66). Но в) будучи «перворожденнымъ Божіниъ», какъ слово сокровенное (дочос вудіаветос), Филоновъ Логосъ, вакъ слово произносниое (лочос профорихос), есть вивств съ твиъ и то орудіе (оруачоч, гоуальто»), чрезъ воторое Богъ невидений устроиль виденый піръ 67). А такъ какъ, затёмъ, Самъ Вогъ есть существо сокровенное, невидниде 68), --- о́ уодто; все́с, 69), то божественный Логосъ, какъ слово произносниое, есть, въ свази съ тънъ, н г) «коричій и управитель" всего» <sup>70</sup>). Въ свою очередь д) видимый, чувственный міръ, о адобутоς хо́σμος, какъ απειχόνισμα, отображение міра мысленнаго (хо́σμος уопто́с), т. е., Логоса, невидимаго (dopáts) 71), во всёхъ частяхъ своихъ носить на себь следы своей первообразной печати (аруето-

60) Ελκών του Θεου. De mundi opif. pag. 5. Conf. De monarchia, lib II, pag. 636. Cpas. Koz. 1, 15; 2 Kop. 4, 4; Αποκ. 3, 14.

<sup>61</sup>) De mundi opif. p. 3. Conf. Quis rerum divinarum haeres sit, p. 400.

<sup>63</sup>) De mundi opif. pag. 3. 4.

4) De somniis, pag. 463. Cpas. πρωτότοχος πάσης χτίσεως 83 Koz. 1, 15.

4) Fanxaitatog tan oga gigove Legis allegor. lib. II. pag. 71, conf. p. 67.

65) 'Αρχέτυπος σφραγίς, αρχέτυπον παράδειγμα, De mundi opif. pag. 4.

66) Ibid. p. 3., conf. De confusione linguarum, pag. 258.

67) Различая, въ отношения къ мірозданію, τὸ ὑφ' οῦ, τὸ ἐξ οῦ, τὸ ἐῦ οῦ π τὸ δῦ δ п признавал въ первомъ (τὸ αἴτιον—виновника) Бога, во второмъ (ή ῦλη,—матеріаль) чотыре стихін міра, въ четвертомъ (ή ἀιτία, вина, причина)—благость творца, въ третьемъ (τὸ ἐργαλεῖον, ὄργανον) Филонъ признаетъ божественний Догосъ, чрезъ который (δι' οῦ) устроенъ мірь. "De cherubim," pag. 100, conf. p. 99. Срав. Ioan. 1, 3. 10 и др. Кол. 1, 16.

68) De confus. linguar. p. 266.

<sup>69</sup>) De cherubim, pag. 96. Въ этомъ одна изъ точекъ соприкосновения јудеоалександрійскаго міровозарѣнія съ јудео-палестинскимъ, изъ которой вытекало общее имъ стремленіе къ устраненію антропоморфизмовъ и антропопатіи въ Св. Писаніи.

70) Πηδαλιούχος και κυβερνήτης του παυτός, De cherub. pag. 88. Cpas. τακже относительно Логоса, какъ άρματος ήνιοχος въ De somaiis, lib. 1, pag. 457. Сн. De profugis, pag. 368.

`

71) De mundi opif. pag. 3. 4.

пос сфранис), т. е., Логоса. «Ибо», употребные Филеновъ способъ доказательства, «если Монсей сказаль (Быт. 1, 27), что Богь сотвориль человъка по образу (хат' есхоча) Своему», -- который, по сказанному выше, есть Логосъ, -- , то сказанное о части, должно быть принято и въ отношении къ цѣлому, т. е. въ отношения ко всему этому чувственому міру" 78). И вотъ, въ силу этого признанія, Филонь во всемь, что встричается ему въ Библін относящагося до міра чувственнаго, находить слёды Логоса, подобно тому, какъ платоннки во всёмъ земнымъ вещамъ стремиднеь находить подходящія нден въ мірё сверхчувственномъ 78). Было бы слишкомъ угомительно, да и излишие, перечислять всѣ частные случаи обнаруженія Логоса въ міръ чувственномъ, въ его стихіяхъ, явленіяхъ и проч. по Филону. Мы для примёра возьмень одннь лишь случай, представляющій собою и съ другой стороны интересъ для рѣщенія нашего главнаго вопроса, это толкование Филономъ манные о Логоса 74). «Манна», говоритъ Филонъ, "значитъ: что это? т. е. самое высшее родовое понятіе сущаго. И Логосъ Божій есть премірное существо, старбишее всего н самое вношее родовое для всего, что произошло. Этого Логоса не познали праотцы, не праотцы, достойно носнышие это имя, а носъдвешіе въ латахъ праотцы, которые говорные: ноберень себв вождя и обратимся въ егицетскимъ поровамъ. Богъ возвѣщлетъ душѣ, что не запьбома однима жиез будета человтка, по образу Божію созданный, но всякимъ словомъ (ру́цаті), исходящимъ изъ усть Божіихъ (Второз. 8, 3 сн. Мө. 4, 4 и Лук. 4, 4) т. е. будетъ питаться посредствомъ всего Логоса и посредствоиъ части его; потому что уста - символъ Логоса, а слово (рида)-часть его. Душа совершеннъйшихъ питается цёлымъ Логосомъ.... Вотъ кто, какъ извёстно, питался божественнымъ Логосомъ: Іаковъ, приникавшій къ Логосу, говорить, что его питаетъ Самъ Богъ. Говоритъ же такъ: Бою, Которому блающодими отцы мои, Авравмъ и Исванъ, Богъ, питающій меня отъ юности моей даже до дня сего, ангель, избавляющий меня оть встхъ золь, да бланословить отроковь сихъ (Быт. 48, 15. 16). Прекрасный образъ рѣчи: считаетъ питателемъ Бога, а не Логоса; ангела же, который есть Логосъ, считаеть какъ бы цёлителенъ отъ золъ. и т. д. 75).

Итакъ Логосъ, по Филонову ученію, не есть мичное, божескос существо, а есть высшая послѣ Бога космическая сила, какъ отвлеченное понятіе, идея идей, проникающая всѣ части мірозданія и проявляющаяся въ мірѣ, какъ мысль, умъ, премудрость Божія въ міро-

<sup>73)</sup> Legis allegor. lib. 2, pag 71 f. conf. 70.



<sup>78)</sup> Ibid. pag. 4.

<sup>73)</sup> Сран. Бауэра, Исторія философія стр. 65 и дал

<sup>71)</sup> Cpas. *Гфререра*, Philo etc. 1, 183.

творении и міроуправлении. По Филону Богъ есть только селинъ на небеси горв и на земли низу и нътъ другаго Бога квомъ Еге» <sup>16</sup>). По этому-то, въ отношение въ Богу, Логосъ, есть тольво "твнь Бога" 77), Даже и въ отношени въ міру, въ строгомъ смыслів. Богъ же Самъ есть и «Творецъ всего» <sup>78</sup>). По тому же Филонъ нигдѣ не называеть своего Логоса Богомъ. Правда, вногде Филонъ, изображая черты этого Логоса, доходить до олицетворенія его въ видь ангела и нод. Но все-таки же это есть олицетворение, а не признание особаго личнаго Божескаго существа, -личнаго Бога, какимъ представляется Богъ-Слово (Ле́уос) у Ев. Іоанна Богослова, говорящаго: Въ началь бъ Слово, и Слово бъ къ Белу и Болъ бъ Слове (1, 1). Это всего видиже открывается въ вышеприведенномъ толкованія имъ манны. Онъ дёлаетъ очевидное различіе здёсь между буща и дочос. вакъ нежду частію и цёлымъ, сводя ихъ все-таки въ одному источнику-Богу 79). Поэтому-то въ другихъ случаяхъ Филонъ тоже самое утверждаеть и о рина, что о Лочос, вменно напр. что «слово (рина) Божіе есть то орудіе, чрезъ которое создань весь міръ» 40). Короче сказать, на сколько основаніемъ къ ученію о Логосъ для Филона было библейское учение о творческомъ Словѣ Божиемъ (Псал. 32, 6) и о творческой премудрости Божіей (Прит. 3, 19), настолько же для выясненія представленія о Логось послужило исихологическое ревличеніе между мыслію, какъ словомъ сокровеннымъ (до́уос судіадетос) н словомъ произносимымъ (дочос проформос), ---инслію, обнаруживаемою во вив <sup>81</sup>). Это различение съ человъка неренесено на Бога <sup>84</sup>), мыслы вотораго, совровенною и потомъ обнаруживающенся и является Аогосъ, въ этомъ же смыслё называемый у Филона даже и именемъ. оюс-сыль Божій 83).

Нереходниъ теперь въ другой сторонѣ дѣла, ---къ раскрытю того

76) Ibidem, pag. 58. conf. p. 61.

77) "Умий Эсей де об Абуюс автой ести," говорить Филонь, объясняя имя Веселения. какь ей охий об Эсос. Ibid. р. 60.

78) Той жантос бициориос, Ibid. Между тёмъ какъ срав. Іоанново ученіе о Словѣ Божіемъ, Которое есть Бою (1, 1), чрезъ Котораго все произошло.

79) 'Рина ... Эгой, Лочос Эгой или Эгох, см. въ цит. where Legis allegor.

80) 'Ρήμα Βεοῦ δι' οδ καὶ ό σύμπας κόσμος ἐδημιουργεῖτο. De sacrif. Abelis et Caini, pag. 102.

81) De vita Mosis lib. III, pag. 520.

88) Ibidem.

<sup>83</sup>) De somniis, pag. 463; De nomin. mutat. pag. 824. Это не Единородный Сынъ, сый ез лоню Отчи (Іоан. 1, 18), бывшій у Бога (1, 1) и затімъ ставшій плотію (ст. 14). Могъ зи допустить это Филонъ по одному своему возврівню на матерію, какъ противоположное сущности Логоса, не говоря уже о томъ, что онъ и не могъ представнуь себі тайны воплощенія?

18\*

нути, по которому шло александрійское іудейство въ объясненія библейскаго содержавія въ видахъ примиренія важущихся (по мив. нію язычниковъ) недостатковъ его съ своямъ высокимъ понятіемъ о немъ. Мы выше назвали этотъ путь аллеюриею. Первою ступению ся въ іудео-алевсандрійсковъ экзегесъ является устраненіе антропоморбизновъ и антропопатіи въ Писаніи. Стрепленіе въ таковому устраненію антропоморфизма и антропопатіи является уже у LXX. Такъ напр. въ Быт. С. 6. 7, по еврейскому подлиннику, Богъ представляется раскаявающимся, что создаль человвка, посль того какъ увидѣлъ великое развращеніе людей на землѣ. Переводчику показалось неприличныхь и несогласнымь съ понятіемь о Богь, какъ неизибняеновь, приписывать Ему раскаяніе. Поэтому онъ замёняеть выражение «раскаялся» выражениемъ: «и помыслилъ... и разсимслилъ Вогъ. 84). Въ Быт. 18, 30 Авраамъ, уже раньше предложнить Богу ивсколько вопросовъ, выражается такъ: «да не прогнивается Госполь. что я буду говорить» (т. с. еще предложить вопросъ, который затемъ и следуетъ). Переводчику повазалось неприличнымъ приписывать Богу гиввъ, и вотъ онъ, вийсто этого выраженія употребляеть другое: «да не будеть что либо, Господи, если я буду говорить» 33). Далбе: переводчикъ представлялъ собъ, что видъть Бога въ Его собственномъ, непостижимомъ существѣ никто паъ людей не ножеть,-- и воть, встрётивши въ Исх. 24, 10. 11 подлинныха такое свёдёніе о Монсеё, Ааронё, Надавё, Авіуда и 70 старёйшинахъ, будто, взотедши на гору, они видеми Бога Изранлева, онъ разъясняеть, что они видёли не Самаго Бога, а только жисто, ил стояль Бонь Израиловь 🍽). Равнымъ образомъ библейскія выраженія объ обитанін (schachan) Іеговы среди народа (въ скинін) въ Исх. 25, 8; 29, 45. 46, Ісвек. 43, 7 н др. казались переводчиванъ слишкомъ грубыми въ отношении къ болве чистому понятию о Богв, и вотъ виъсто означеннаго выраженія у LXX являются выраженія: «буду являться среди васъ, буду именоваться у васъ» 67), и цод. Въ Исх. 15, 3 Іегова представляется по подливнику мужемъ браны. Такое человѣкообразное представленіе о Богѣ LXX устраняють переводомъ: «Господь сокрушающій враговъ» 88). По Исх. 17, 6 под-



<sup>84) &#</sup>x27;Енединуду, сиединудун... бынойду. Срав. Онкелоса на то же масто. Онъ также спарается устранять здась антропоморфизиь, только инимь способомь. Онъ добавляеть: "и раскаялся Ierosa сь словы Своемъ, что создаль человака" ж пр.

<sup>88)</sup> Μήτι, χύριε, έαν λαλήσω.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Каі είδον τον τοπου ού είστήχει ο Αεός τοῦ Ίσραήλ, срав. *Филона* "De somniis" lib. l. pag. 447, а въ De somniis lib. II, pag. 880 онъ даже разъясняеть, что это стояліе Бога означаеть Его вензивняемость.

<sup>87) &#</sup>x27;Οφ Ανσομαι έν ύμιν, έπιχλη Αγσομαι.

<sup>»)</sup> Кириос винтрі Зан поде́ноис, срав. Онкелоси на тоже насто.

линника Госнодь говорить Монсею: вони, Я стану предъ тобою маль на скаль в Хориев. Представить тавое пространственное отношение Бога къ человъку дъйствительнымъ переводчикъ затрудняется; онъ готовъ представить себѣ скорѣе отношение вреиени, нежели пространства,- и воть, вивсто того выражения поллинника, у него оказывается такое: «воть я стану тамъ прежде тебя» \*\*). Въ той же главѣ ст. 16-й, содержащей въ себѣ слова Монсея, съ вврейскаго читаемъ такъ: рука на престоле Господа: брат у Господа противь Амалика изъ рода съ родь. Переводчикъ, не устраная совершение этого, такъ часто и въ другихъ ивстахъ Виблія встричающагося в уже сдилавшагося вакь бы общензийстныиъ, человѣвообразнаго представленія о рукѣ Господа \*\*), тѣнъ не ненве смягчаеть его, употребнев такія выраженія вивсто означенныхь: "рукою тайною (су усой хоофаіа) ратуеть Господь противь Аналика нев рода въ родъ". И нного другнать случаевъ нодоблаго POLL REAR YEASATE BE CTHOMPSHIR REDEBOGA LXX, RE HOLLEBERY 91). Подебно LXX и Гудей Ісвокіяль въ своей дрань Качшуй старается устранить антроновофизмы подленных замёнов из более соотвётствующимя философскому понятію о Борь выраженіями. Такъ, передавая въ ст. 118-119 (по Деличу) Исх. 4, 16: и будета 1000рыть онь (Авропъ) емпсто тебя къ народу. И такъ онъ будеть теоими устани; а то будение слу вмисто Вога, --- Lesevius такъ толкусть эти слова подлинника, поставляя лицемъ говорящимъ такжа какъ и въ кн. Исходъ Бога: "И онъ (т. с. Ааронъ) будетъ говорить иредъ царенъ (египетскинъ). Ты предъ нани (ръчь Бога въ Монсею) \*\*), онъ же принявши отъ тебя" т. е. будетъ говорить. Равениъ образонъ въ ст. 159 драны, гдё очевидно инвется въ виду повёствованіе Исх. 4, 24 98), что Госводь встратни Монсея на почлета и хотвлъ умертвить его (за необрёзание сына), Іслекияль, вийсто того, чтоби принисывать и явление и самое дайствие Вогу, вводить являющинся в действующних "грознаго ангела" 94).

<sup>89</sup>) Про тої се кодекси AEIX (по изд. Штира и Тейле) нийоть еще въ этому добавленіе: *і*λЭєї, что изопло и въ славянскій переводъ Библін: Аль же стану тамо прежде пришествія твоего. Срав. Филона, Legis Alleg. lib 1. р. 43 съ De sacrific. Ab. et Caini p. 109; De confus. lingu. p. 254. De migrat. Abrah. p. 825 и др.

• Срав. напр. Псал. 8, 4. 7; 9, 83. 35; 16; 14 н нн. др.

<sup>91</sup>) Cm. περετωσμείε max y *Φρακκελά* въ ero Vorstudien zur LXX pag. 178 f.; Ueber d. Einfl. d palästinisch. Exegese auf die alexandrinische Hermenetuik, §§ 7. 17. 25. 32. 37; y *Μυχαρλικα* въ ero Syntagma commentat. p. 2. № 13; y Γφρεpepa Urchristenthum 1 B. 2 Abth. S. 8. ff., m gp.

92) Прос прий, срав. у LXX на Исх. 4, 16 год прос тох Эгох.

<sup>93</sup>) Это вытекаеть изъ контекста стиха драмы. Срав. дальн. стихи. Также Франиеля Ueber d. Einfl. S. 117.

94) DELVOS ayyelos, CPABE. UCX. 12, 23. 29.



Дальнайшій шагь къ устранонію митровоморфизиорь съ прямою уже налю объяснить ихъ путекъ филосефической аллегорія пред+ ставляють намь отрывка наь толкования Аристовула на Пятокнижіс. цосвященнаго имъ Царю Птоломею Филометору. Обращая рачь нь Царю, Арыстовуль говорить здёсь можду прочимъ слёдующее: "кроиф достолочно сказаннаго на предложенные вопросы, ты, Царь, желасть знать и то, для чего въ закона нашенъ прилисываются божественному существу и руви, и мышца, и лицо, и ноги и хождение. Это все сказано надлежащимъ образомъ и несколько не противоръчить прежде сказавному нами. Но я желаю предупредить тебя, чтобы ты принималь это за приспособление въ обывновенному образу виражения и держался соотвётствующаго понятия о Вогё и не относнать въ баснословию и обыкновенному человическому состоянию. Ибо завонолатель нашъ Монсей часто, предполагая говорять о ченъ лябо, переноснях рёчь на другія предметы, -- говорю о предметана по обноружению наз;-повёствуеть о сстественных расположенияхь в усвреения великаль вещей. Тв, кеторые способны хореню понажать дёло, удивлаются мудрости его, и божественному духу, вольдствю чего онь и называется проровонь. Ко числу таковинь принадловоть прежде понненованные философи и многіє другіє, n boyrli, mignos sanuctrobabilis ort hero, beligetbie vero ena и приходять въ удивление. Для триз же, которымъ недостаеть сным и понимания, которые, --- наобороть, --- приникають лишь къ буквально написанному, онъ (Монсов) не представляется высказываюшимъ что либо великое. Игакъ начну выяснять значение веждато нев вищеизложеничкъ изречений 98) но одиначкъ, насколько буду въ силахь; если же а не достигну истины, и не буду убваителень, то ты приписывай недоразумёніе не законодателю, а мий, не могущему расврыть подразумѣваемое въ нихъ. Руки, нанъ кавѣстно и въ нанень обыденновь словоупотреблени инвоть, кропь простего и нереносное значение. Ибо когда напр. ты будучи Царенъ, желая ччо либо совершить (великое), высылаешь войска, то ны говоримъ: Царь имветь длинную руку, относя это къ силв, которою ты обладаешь. На подобное же указываеть и Монсей въ законѣ нашемъ, говоря: рукою крыпкою вывель тебя Бонь изъ Египта (Исх. 13, 16). И опять: простру, говорить Богь, руку мою, и поражу Египтянь (3, 20). И относительно мора на скотъ говоритъ Монсей Фараону: соно рука Господня будеть (простерти) на скоть твой, и на все, что въ поляхъ, будеть велиній морь (срав. Исх. Э, З); такъ что такимъ образомъ руки означають силу Божію. Даже и вся крипость людей и дий-

95) Т. е. руки, мышца, лицо и пр.

Digitized by Google

ствія ихъ обыкновенно разумѣются подъ именемъ рукъ. Поэтому преврасно законодатель сделаль, что перенесь это выражение на велькость, называя руками Божінми совершившееся 96). Стояніе же Божіе, соотвётственно величію Бога, хорошо примёнимо къ обозначенію устройства міра. Ибо Богъ выше всего, и все Ему подчинено, и принсывается Ему стояніе, съ тою цёлію чтобы люди понимали что все существующее неподважно (эхічита); 97) я разужею здёсь то, что ни земля не была когда либо небоиъ, ни небо-вемлею, ни солнце свътященся луною, ни дуна-солнцемъ, ни ръви-порями, ни моря---рёками. Тоже самое должно сказать и о животинхъ: нбо и человѣкъ не будетъ звѣремъ, и звѣрь-человѣкомъ. И о растеніяхъ должно сказать тоже самое, и объ остальномъ: все это неизибидемо. ниветь одниъ и тоть же образъ жизни и смерти. Это-то и означаеть стояние Божие, такъ какъ все подчинено Богу. О схождения же Божиежь на гору повёствуется въ законё, въ извёстное время, для того чтобы всё созерцали действіе Бога; ибо о самонъ схожденія ясно говорится. Такъ и пусть толкусть это каждый желеющій сохранить вврное учение о Богв. Ибо очевидно иной смысль должень быть въ повёствование о томъ, что юри сначно занорнансь, какъ говорнить законодатель (Исх. 19, 16. 18-19), вслёдствіе того, что на нее сонель Богь, и что непрестанно сышались звуки трубь, и огнь горящій видёнь быль, и что весь народь собрался вокругь горы вь числё не ненье миллона, за исключениемъ несовершеннолътнихъ, и стояль около нея въ течени періода времени, не менже пяти дней, и по всему видемому протяжению горы для всёхь ихъ видимъ быль егнь горящій. Такних образонх схожденіе (Божіе) не было пространственнымъ; нбо Богъ-вездъ. Силу огна, во всемъ достойную удивленія вслёдотвіе уничтоженія всего, онъ (Монсей) представляеть непрестанно обнаруживающеюся въ горънів, и однако же ничего не уначтожающею, такъ какъ ей присуща была сила божественная: все, что росло на горъ, сильно горъло отъ огна, и однако же ничто не уничтожалось; всё растенія остались неповрежденными. Подобнымъ образонь, если, вийсти съ уподоблявшинся нолни блескомъ огна, слышалась сильные звуки трубъ, независимо отъ какихъ-либо инструментовъ или отъ трубившаго кого-либо, то стало быть это все было божественнымъ устроеніемъ; дабы чрезъ это было ясно, что то было Божіе схожденіе, чтобы всё видевщіе отчетливо восприняли каждое изъ этихъ явленій, именно, что ни огня не было сожигающаго, какъ

96) Разумъется очевидно вышеприведенное мъсто Исх. 9, 3.

97) Выражение акиуита напоминаеть Аристотелево учение о движении и неподвижномь.

выше было сказано, ни действительнаго, происходащаго отъ действія человівческаго или оть инструментовъ, звука трубъ, а что Вогъ безо всего показываетъ во всемъ свое величіе" 98). Подобнымъ же образомъ разсуждаетъ и скрывающійся подъ языческимъ именемъ Аристея Іудей – авторъ пресловутаго письма въ Филократу 99), только еще съ большею опредълительностію дъйствуя въ духв іудеоалександринизма. Передавая въ этомъ насьмѣ между прочимъ разговоръ свой съ первосвященникомъ Елеазаромъ по дёлу о переводё св. внигъ съ еврейскаго на греческий языкъ, Аристей сообщаетъ, что на вопросъ его и другихъ послайниковъ Птоломен, почену въ законъ Моиссевонъ одно считается чистымъ для вкушенія и привосновенія, а другое-нѣтъ, когда все создано однимъ Творцемъ, Елеазаръ отвѣчалъ нижеслёдующее. "Ты видашь, говорилъ онъ, какія послёдствія происходять оть сообществь и бесёдь. Вслёдствіе сообщества съ злыми, люди развращаются и бывають несчастны на всю жизнь. Если же обращаются съ мудрыма и благоразунными людьми, то достигають хорошаго направления, бывим сначала невёдущими. Тавъ первый законодатель нашть заповёдаль то, что относится до благочестія и справедливести, и научиль каждону изъ сихъ не только посредствожъ запрещений, но и ноложительно, ясно повазывая также и вредъ и наказание Бежие согрёмающимъ. Ибо прежде онъ показалъ, что Вогъ есть только одинъ, и что могущество Его простирается на все, все наполнено выъ (могуществовъ) и ничто не ножеть скрыться оть Него на землё изъ всего, что люди дёлаютъ тайно; но все совершаеное и даже будущее отврыто предъ Нимъ. .. Такъ во всемъ законѣ Монсей проповѣдуетъ величіе и могущество Божіе. Сділавши такое начало, даже онъ (Елеазаръ) высказалъ, что всѣ другіе люди, кроиѣ Іудеевъ, неразумно почитаютъ иногихъ боговъ, будучи сами могуществениве ихъ.... И притомъ всв они только и заняты, что вищею, питьемъ и одеждою. Между твиъ какъ Іуден, считая все это за ничтожное, постоянно ванаты лишь созерцаніемъ величія и всемогущества Вожін" 100). Тавниъ образовъ, дабы ны не осквернялись общеніемъ съ нечестивыми и не развращались въ обществѣ злыхъ, онъ (законодатель) и оградилъ насъ отовсюду

<sup>96</sup>) CM. TEECTS ЭТОГО ОТРИВКА ВЪ "Aligemeine Bibliothek der biblischen Literatur von I. G. Eichhorn B. V. S. 283-287. Leipzig, 1793.

<sup>99</sup>) Полный тексть этого письма помёщень въ вышецитованномъ изслѣцованім Van-Dale на стр. 281-333.

100) Мы нарочно принени выдержки изъ всего приступа объяснительной ричи Елеазара, что въ немъ въ то же время замътно общее философическое направленіе тогдашняго александрійскаго іудейства. Срав. приступъ въ трактату "De mundi opificio" у Филона и вступленіе въ Археологію у *І. Флан*я. законами о святости и чистотъ относительно пащи и питья, привосновенія, слуха в зрівнія. Ибо вообще все, что онъ освятиль для насъ, имветъ естественное основание, подчиненное тому же божескому всемогуществу, и во всемъ, что намъ запрещено или дозволено, вроется глубовое основание. Изъ всего этого я тебѣ объясню, для примъра, линь одно или два, дабы ты не имълъ болѣе худыхъ ныслей о нашенъ законодателъ, когда слышищь напр., что онъ говореть въ своихъ законахъ о нышахъ, ласточкахъ и под., но чтобы, наобороть, ты видёль, что все установлено имъ свято, для наставленія въ справедливости, для исправленія правовъ и для наученія чистому познанию. Ибо изъ всёхъ птицъ тё, которыя дозволены намъ из употреблению, суть вроткия и отличаются чистотою, питаются же вшеницею в бобани (или вообще щелушными плодами соприас), таковы: голуби, горлицы, рябчяки, куропатки, гуси и другія подобнаго реда пунен. Которыя же изъ птицъ запрещени намъ, тёхъ ты найдошь дикими, плотоядными, хищными, нападающими даже на упомянутыкъ протинхъ нтичъ съ прию сделать ихъ добичею своей алчности; но и не только ихъ похищають они, а и ягнять и оленей, даже и людямъ, живымъ и мертвымъ они приносятъ вредъ. Такъ въ СЕЛУ ТОГО, ЧТО НА НИХЪ ПОЛОЖЕНА ТАКАН ПЕЧАТЬ, ОНЪ И НАЗВАЛЪ НХЪ печнетыми, паучая чрезъ это тому, чтобы каждый, къ кому относилось законодательство, и въ душе свеей наблюдалъ справедливость, не обнаруживаль шеланія преобладать надъ другими, надівясь на свою снлу, и не отникать ни у кого чего-либо, но всю жизнь направляль по справедлявости, уподобляясь вышепониснованнымъ кроткимъ птицамъ, которые питаются растущими на землё щелушными вледами и нивакимъ усили не употребляють для уничтоженія другнаъ животныть своего рода. Итакъ чрезъ такевее постановление законодатель наябрень быль обозначить иля понинающехъ, чтобы ени стренились быть справедливыми и ничего не дёлать съ насиліенъ, н въ надеждъ на свое могущество преобладать надъ другими. Ибо, вогда не дозволяеть касаться вишеновиенованныхъ животныхъ по причнев свойствъ каждаго изъ нихъ, то твиъ самынъ предостерегаетъ, чтобы ны своини правани и жизнію не сообразовались съ ихъ природою. Такимъ образомъ, дёлая постановленія касательно птицъ или скота, онъ сниволически устанавливаеть правила нравственности. Ибо напр. когда онъ далъ заповёдь относительно животныхъ, чтобы они были съ раздвоенными копытами, то твиъ самымъ указалъ, чтобы ны тщательно разснатривали свои дёйствія съ цёлію видёть, что въ нихь хорошо и что ивть. Когда же всю силу твлесную онъ позагаеть въ плечахъ и голенахъ, то такъ санинъ побуждаеть въ тому, чтобы ны съ разборчивостию совершали все относящееся къ справедливости, отдёляя себя оть другихъ людей, язъ которыхъ ино-

гіе оскверняють себя сонтіонъ, совершая большое зло; наэкниъ кавёстны нёлые города и стравы. Ибо не только кёлають совтіе съ мущинами, но и оскверняють матерей и дочерей своихъ. Ото всёхъ таковыхъ ин удаляенся. Въ томъ же санонъ иботв, въ которонъ онъ дулаеть наставление въ отделению собя оть нечестивневь, онь образно указываеть и на памятованіе. Ибо вогда говорить, что животныя, кромв того, что должны нивть раздвоецныя коныча, должны быть еще жвачными, то тёмъ самымъ и указываетъ на памятование, TARS RARD OTDHERRA EBETRH OCTS HE TTO HNOE, REED BOCHONNERNIC O жизни и состояніи; поеднау и самая. жизнь поддерживается питаніень. Поэтоку и пракою заповёдію внушаеть это, говоря: тердо немятуй в Господъ, сотвериниемъ съ тобою великос и дивное (срав. Второв. 5, 15 и пр.). Нодъ веливанъ же и славнымъ очевидно разумвется прежде всеро саный составъ тёлесный, устроеніе питанія и разница. нежду каждымъ органомъ тёла, еще же болёс- расположение органовъ мувствъ, онла уни и невидиная дбячельность (духовина), снособность въ действованию, изсбретение искусствъ, - вообще все безпредёльное разнообразіе. Поэтому то онъ и увёщаваеть въ памятованию, чтобы им, съ Вожіею понещію, сохраняли же это въ токъ видѣ, вань все устроено. Ибо онъ всянее насто в время назначниъ нъ тону, чтобы всюду намятерать о Богв, всянь управляющень и все сохраняющенъ. Такъ заповёдуеть онь это правило приступающины къ вищё и питью; подобнымъ же обраномь онъ даль намъ знанежіе HANATOBANIA N HA CAOMAM, HAMMI, TANS TORNO NANS MOBERŠAS HAME H надъ двернин и неротаки прибидать инсынена; съ изложениемъ нероченій, съ цілію пажитованія с Бегі. Даже и на рукахь онъ повелёль носить знаменіе (того же), ясно показивая, чтобы всякое дёйствіє ны совержели съ свраведливостію, ванятуя о составѣ нашень, но чтобы болье всего нивля страхъ Божій. Онь запов'ядуеть нань, чтобы мы в три засычения и вставания размынляли о божественномъ VCTDOBCTE BCETO, HO CROBORD TORDERO, & H CORNAHIENE VEROTEXE BL COзерцанія дёль Вокінкь, обнержанванщихся и вь самой смёнё усно-BOOMIS H HOOGVERSENIE" 1911. ....

Еще шагь, --- н можно было нрійти въ отриданію всякаго вначенія буньальнаго н историческаго смысла въ В. Завётё, практических слёдствівнь чего было би отрицаніе необходиности исполнать все, буквально предансанное въ законъ встхозавётномо, напр. разнечные обриды и вр. Къ такей крайнести дёйствительно в пришла часть стинетскихь Іудеевъ-аллегористоръ. Но эта часть, какъ само собор понятно, не могна составлять собор большинства уже какъ очеридная для всёкъ по свотить практическимъ послёдствіянъ край-

. .

.

101) Cu. y Von-Dale 15 ant. cov. crp. 277-284.

· • •

,

ность, а также и потому, что въ сильновъ противодъйствии этой партія являлась партія буквалистовъ, - строгихъ послёдователей іудеопалестинской традиців съ ся буввальнымъ толкованіемъ Писанія, практически выражавшихъ свои убъждения въ строгомъ исполнения закона Монсеева, для всёхъ равно священнаго. Эта послёдняя партія, въ свою очередь, могла имёть в дёйствительно пиёла вліяніе на массу. Но въ томъ лишь и было ся значение. При вышензложенвыхъ условіяхъ развитія іудео-александрійскаго толкованія, она не ногла не только быть главною руководствующею нартіею въ Егнитв, но и составлять большинства. Она была партією отсталыхъ людей. Большинство составляли собов тё Іуден-прогрессисты, которые держались въ среднив между этихи прайными партіями, которые "нользовались аллегоризмомъ вакъ лучшимъ средствомъ примирить, объединнть унасябдованныя отъ отцеръ вброванія съ эллинскою премудроотію, развивали искусство польвоваться имъ, канъ способомъ толкованія Писанія в передавали его потоиству" тех). Поливишнить виразвтелень, лучаних представателень и яснайникъ истолкователенъ убъядения этого большинства является Филонъ, не даромъ ставший, въ свою очередь, образножь для дальнёймаго іудейскаго н даже христіанскаго объясненія Писанія 100). "Филоновъ аллегоризиъ, какъ общирный бассейнъ, принялъ въ себя всё налёйшіе ручейки александрійскаго толкованія Писанія. чтобы затёкь свои воды онать во иножестей потововь и каналовъ излить въ поздиййшее іудейское и христіанское изъясненіе Виблін<sup>е 104</sup>). Филопъ же самъ ясно свидётельствуеть и о токъ, что а) били между египетспения Тудеячи приверженцы всёхъ трехъ вышеуказанныхъ партій толкователей Писанія, и что б) нартія большинства, нашедшая себв главное убъжнще въ обществъ серапевтовъ, въ которынъ примыкали, какъ заивчено было нами раньше, и палестинские ессен, около его времени, въ развити аллегоризма, накъ искусства толкования Писанія, достигла такого совершенства, что руководилась въ этомъ тол. кованій уже не случайными совпаденіями, а,-по прим'йру язычес. вихъ аллогористовъ-толкователей инсовъ. -- овредёленными правилами, законами (xavóveç, οι νόμοι τῆς αλληγορίας).

Именно, Филонъ свидѣтельствуетъ, что среди египетскихъ Іудеевъ были такіе, которые были недовольны философически-аллегорическихъ способомъ толкованія Шисанія, господствовавшимъ между ними, видя въ немъ нарушеніе подлично іудейскаго отношенія къ Писанію, —инспроверженіе основъ религіи, которую они полагали въ

<sup>103)</sup> Зинфридь въ цит. соч. стр. 26.

<sup>106)</sup> Таково напр. било толковательное направление въ александрийской катехетической школй, представителями которой служили Климентъ, Ориленъ и др.

<sup>104)</sup> Зинфрида цит. соч стр. 27.

одной вившией обрядности. Они, наобороть, требовали буквальнаго пониманія Писанія и таковаго же исполненія заключающихся въ немъ предписаній. Это были, по словамъ Филона, "софістаї тус рутус прауцатеіас, є́рипусіас<sup>4 105</sup>). Они были представителями іудео-палестинсваго способа отношения въ Писанию в преимущественно галахичесваго, а частію и гаггадическаго, господствовавшаго въ Палестинъ въ нослёнлённую эпоху. Понятно, что такое отношение въ Инсанию не могло нравиться болье развитой части іудео александрійскаго общества, основавшей свою жизнь совершенно на иныхъ началахъ. Отсюда такіе неблагопріятные в доже бдвіе отзывы о приверженцахъ этой партіи, встрѣчающіеся у Филона 106). Какихъ либо прямыхъ памятниковъ толковательнаго отношенія въ Писанію оть представителей этой партіи намъ не осталось, не судя по аналогін съ іудео-палестинскимъ толкованісиъ, а ракно также по образцамъ Филонова буквальнаго толкованія и нёкоторынь другнив даннымь, можно дуцать, что оно существение не отличалось оть іудео-налестинскаго буквальнаго телкованія, нерешенщаго въ буквализиъ, хоти само собою разумиется, этоть букваднямь 107) не могь на почни Егнита, по самымъ уже выложеннымъ выше свойстванъ этой ночвы н, такъ сказать, условіянъ ся проявводительности, возрасти и развиться до тёхъ предёдовъ, до которыхъ, онъ дощелъ въ Палестинѣ. Какъ принары подобного рода толкованія, ножно представить ивкоторые случан изъ неканоническихъ и апокрифическихъ вичгъ Ветхаго Завъта. Таковы напр. приведенные въ отдъла объ јудео-палестинскомъ толкование случан цитация и толкования изъ панятичковъ этого рода литературы, произшеднихъ на іудео-александрійской почев. Таковы, далбе, тё случан отношенія къ исторіи Ветхаго Завёта, какіе встрёчаемъ мы въ вниге Премудрости Соломона гл. 10-12. 16 - 18, въ. 3 Маккав. 2, 3 - 14, частію и въ 4 Мак. 2, 17 и дал. 3, 6 и дал. и др. Для сравнения съ примърами подобщаго же рода въ іудео-палестинскомъ отношенія въ Шисанію см. напр. 1 Езд. 9, 7-15; Неви. 1, 5-11; 9, 6-37, Тов. 4, 12; Есе. 4, 17 (греч. прибавл.) и др. Таковъ же наконецъ, въ общамъ, греческій нереводъ LXX,

198) De somniis, pag. 451.

106) Cn. saup. De cherubim, pag. 88 et alibi.

<sup>107</sup>) Уже самое Филоново выраженіе: "софисты буквальныго толкованія" унявиваеть на пікоторое сродство буквалнама іудео-влександрійскаго съ іудео-налестинскимъ. Еще боліе дока: нвають это сродство выраженія нь трактаті "De cherubim, о буквалистахі, что ови одержимы неизлічниою болізнію, — τύγφ ρиμάτων хай όνоμάτων γλιτχρότητι, — отуманены словами и привизчивы къ буквальному выраженію (loco cit.), а дальнійшее выраженіе: "морочать обридовыми постановленіями," указываеть на гидахическое направленіе этого экзерсса въ практическомь отношенія.

представляющій собою то же. что аранейскіе таргуны на іудеевалестинской почвѣ. Но этимъ им не говоримъ того, чтобы книга Прем. Сол. или 3 Макк. и др. изъ поцитованныхъ сойчасъ источниковъ произощии изъ подъ пера представителей разсиатриваемой нарти. Вольшимъ сочувствіемъ на почвъ Египта, какъ было замбчено выше и какъ свилательствуеть объ этенъ тотъ же Филонъ. пользовался аллегоризнь и именно философическій, который, въ послёдовательномъ развитіи и практическомъ прилеженіи своемъ у нёкоторыхъ нзъ егицетскихъ Іудеевъ переходитъ уже въ крайность. Въ санонъ ділі, — такъ казалось представителямъ этой крайности, — если въ ветхозавѣтномъ Писаніи подъ покровомъ букви скрываются высшія ФИЛОСОФСКИЯ ИСТИНЫ, ТАКЪ ЧТО ВСЕ ОНО ПРЕДСТАВЛЯЕТСИ КАКЪ БЫ ВОдексонъ философическихъ 1033рвній, если такимъ образомъ буква Инсанія говорить на самонь делё не то, чего нужно было бы ожидать по прямому смыслу ся, то стало быть значение са самой въ себѣ совершенно ничтожно, а стало быть также то, что она представляеть собою какъ заповёдь, можеть быть не исполняемо, какъ не подлинно содержащееся въ Писаніи, а только скрывающее педъ собою какія либо высшія истяны. Такинъ образонъ это были также • софисты» (софистаі), вавъ ихъ и называеть Филонъ 106), но только другаго врайнаго, противоположнаго вышеупомянутому софистическибуквалистическому, направленія. Какъ крайности, оба эти направленія, какъ видно изъ приведеннаго свидітельства Филона, не могли удовлетворять лучшихъ представителей върующаго огинетскаго іудейства. Эти послёдніе избрали средній путь, ---и это было, согласно вышесказавному, большинство егенетсьнаъ Іудеевъ -- толкователей Писанія и притокъ еще задолго до Филона избравшее этотъ цуть. Это направление въ толкования не чуждалось совсѣмъ и буквальнаго толкованія іудео-палестинской школы и притомъ какъ галахическаго, такъ и гаггадаческаго, съ предпочтеніемъ впрочемъ послѣдняго первому, но въ то же время, не будучи въ состояния, какъ замъчено

108) De migrat. Abrah. pag. 312; conf. 314. "Есть," говорить въ послёднень маста Филонь. "такіе люди, которие, считая писовний законь заключающимь въ себё символи мисленныхъ предметовъ, слишкомъ много придають значенія этому символическому смислу законовъ, а въ буква закона относятся небрежно. Я не сочувствую такимъ людямъ: ябо должно заботиться и о томъ и о другомъ вмаста: и не оставлять законовъ безъ символическаго объяснения и оставлять неврикосневеннымъ буквальный смислъ ихъ. Между тъмъ они, живя уединенно, какъ би въ пустина, нли будучи подобны безталеснымъ душамъ и не зная на города, ни деревни, ни жилища, ни общества людей, не удостонная винианіемъ общепринатыя мизнія и убъжденія, изслазиють одну только чистую (собственно-голую) истину. Но Сващенное Писаніе учитъ и объ этомъ посладнень заботиться и въ то же время не разрушать постановленій, которыя опредалены мужами богодухновенными и высимия, нежели ми".

было выше, оторваться отъ упореннышихся уже въ совнание началь языческаго образованія, не когло остановиться на этомъ пути, а стремнлось внести въ библейское содержание и элементы этого образованія, конечно только помощію аллегорія примирая эти элементы съ элементами библейского содержанія, начала языческаго образованія съ унаслёдованными отъ продковъ и дорогими вёрованіями и убъяденіями. Такь пёчте подобное мы видимь уже въ вингё Премусрость Солемоновой. Средя множества случаевъ здраваго разъдевенія буквальнаго симсла собитій, ликъ в предметовъ ветхозавіт. пой Исторія (гл. 10-12. 16-18) встрічаются и такіе случан, котовые ясно неказивають на собъ уже слёды аллегоризма, начнимашаго входить въ силу при толкования Писания можду египетскими Іудеями. Таково напр. толкованіе манны; (16, 20-29) 109) въ смыслѣ вынензложевнаго толкованія ся Филономъ; таково же толкованіе н нервооващенническихъ одеждъ 110) въ смыслё Филонова же толкованія 111). Мёдный змёй, повёшенный на доревё въ пустынё (Числ. 21. 6 и дал.), по толкованию автора вниги Премудрости, былъ символома спасенія 119). Въ 4-й книги Маккавейской мы видимъ подобное же отношение въ Писанию, только еще съ большимъ воздействиемъ на него началъ философскихъ. Въ 14, 7-8 семь мучениковъ времень мангавейскихь сравниваются съ сомью днями творения, каковое сбянжение уже далеко отъ буквальнаго метода толкования и скорбе наволить на мисль о писагорейской символикъ чисель. Еще больс: въ 18,8 зиви представляется соблазнителенъ двенческой невинести, что очевилно еще делёс, отъ подлиннаго смысла Быт. 3, 1 и дал. и болье напоминаеть Филоново толкование этого животнаго 113). Срав. также цёль цитаціи 2, 5 и дал. 19-20 и др.

110). См. 18, 24: на подиръ сто (первосвященника) быль цёлый мірь (блос о́ хобщос).

<sup>111</sup>) Срав. Онлоново толкованіе нервосвященнических одеждь и въ частности подпра въ трактатя " De vita Mosis" lib. III. рад. 518 sqq.

143) Σύμβολον σωτηρίας, Прем. Сол. 16, 6. Вираженіе σύμβολον есть одно пев технических обозначеній іудео-александрійскаго алегорическаго толкованія, для чего срав. *Филона* "De somniis" рад. 450. 451. De cherubim, рад. 86. De Abrahamo, рад. 280 п мног. др. Срав. близкое къ этому толкованіе зибя Филономъ въ трактаки De agricultura, рад. 157.

113) Си. напр. его трактать "De agricultura, pag. 157; также "Legis allegor". liber III, pag. 852; и ръ носл'ядненъ мъстъ Филонъ праню говорить, что Монсей подъ иненемь зибл. спинолически обезначнат. удовольствие (ήδονή, ήν συμβολικώς όφιν ωνόμασε).

<sup>109)</sup> См. особенно ст. 26: Даби сини Твон, которихъ Ти, Гослоди, возлюбилъ, иознали, что не роди плодовъ питаютъ человъка, но слово (ррас). Твое сохраняетъ върующихъ въ Тебя. Ст. 20 срав. съ јудео-налестнискимъ пониманіемъ манни въ Іоан. 6, 31.

Въ отнонения въ Арнстею, Арнстонулу, Ісзепішло и др. мы на настоящій разь удовольствуемся вышеприведенными выдержками нать нихъ, изъ которыкъ пользя не видёть поступательнаго движенія въ развити философическаго аллегоризия при толкование Писания нли вообще отношении къ нему, тёмъ белёе, что полное выражение этого направленія ны увединь еще у Филона. Такъ постепенно все болёе и болёе усиливалось между спиротскими Тудении это философвчески-аллегорическое направление въ солковании Шисания. По вреневи выработались даже, какъ замбчено быле выше, правила иди законы аллегорического толвованія. Филонъ не рідко указываеть на преднественниковъ своихъ въ философическонъ аллегоризкъ, хотя и не упоменаеть лиць, равно вазь и на самыя эти правила, или завоны. Такъ напр. онъ скотно ссылается на другихъ толкователей при объяснении липъ Авреана и Сарри слёдующинь образовъ: «санналь я также оть венытателей природы. Заслужнаяршихъ внижано CBOHN'S GAACIOPHINCCHIMA MOAROGAMICAA, KOTOPHIO, BS CHNBOARNECKON'S сийслё, называють этого мужа тщательно наслёдующние умонь. навлекая это духовщее значение изъ смысла имени. Жену же его называють добродѣтелью; имя сл. по халдейсаю Сарра, по гречески означаеть начальствующая, такъ какъ вичего нёть главнёе и выше добродѣтели» 114). Равнымъ образонъ, предложивши четвероявое аллегорическое значение обрезания, Филекъ геворитъ: "это дошло до моего слуха отъ прежде бывшихъ богодухловенныхъ мужей, воторые тщательно истолковали написанное Менссенъ<sup>4 118</sup>). Въ травтатѣ "De somniis" онъ выражается слёдующимъ образомъ: "говоримъ же ин надлежащее объ этонъ, слёдуя законанъ аллегорін (впоцечо, ток аддауоріас убиліс) т. е. что одежда есть символь Логоса" 118). Подобнымъ же образонъ, выясняя аллегорическое значение жертвенныка и его иринадлежностей, Филонъ соворить: "буввально сказанное объ этокъ символически изображаеть мысленное, для истичного уразумёния чего нужно обратить визманіе на правила аллегоріи (тоіс тёс аддачеріас ии́уосиу е́пискепте́оу)" 117). Не задолго до Рождества Христова, приблизительно во 2-мъ и въ 1-мъ въкъ иежду египетскими Јуденщи яв-

114) De Abrahamo, pag. 285.

<sup>113</sup>) De circumcisione, pag 625—626. cf. item De somaiis lib. 1. pag. 453. Другія цитаты єм. у Цсалера въ Исторіи греч. фидософія. З части, 2 отд. стр. 225 примбч. 1. Leipz. 1868.

<sup>116</sup>) De somniis, lib. 1. pag. 451.

<sup>117</sup>) De victimas offerentibus, pag. 659. Срав. также De Abrahamo, pag. 282. Quis rerum divinarum haeres sit, pag. 393. 392 и др. Но при этомъ Филонъ обяквовенно сливаетъ свое собственное тодвование съ указываемою имъ адмероріею предшественниковъ на столько, что недьва уделить, въ чемъ имедно, сестояли до вего выработанныя правила аллегорів.

ластся прлое общество ревнителей закона Монссева, которее въ пониманів и толкованія Библів слёдовало мотоду аллегористическому. Мы разунбень общество серадовтовь, къ которынь, въ этонь отношени, на палестинской почев примыкали ессен, общество которыхъ также возникло не ранбе 2-го вбка предъ Р. Христовынъ 118). Какъ ть такъ и другіе и въ образъ жизни и въ ученіи своемъ обнаружевають ясние слёды сторонняго философическаго (пнеагорейскаго) вліянія <sup>119</sup>) и весьма близво сходствують и даже обнаруживають сродство нежду собою, съ тою только незначительною и при томъ восьча обънсникою изъ прежде наложенныхъ нсторическихъ условій развидер, что ессен более правтическаго, деятельнаго, а сераневты болёв теоретическаго, созерцательнаго направленія. Но вообще можно витств съ Целлероно признавать ихъ лишь двумя развътвленіями одного нанравленія 199). Объ ессенать ны находнить болёе важныя свидѣтельства у Іосифа Флазія 191) и у Филона, 198) а о сераневтахъ только у послёдняго 123). При тонъ въ отношении въ главному нашему вопросу болёв важныя свидётельства мы находамь у Филова. Поэтому мы ими и воспользуемся для характеристики отношенія ессеевъ и серапевтовъ къ Св. Писанію В. Завѣта.

Объ есселхъ именно Филонъ говорить, что они хотя "н въ другое врема поучаются въ Писаніяхъ, но особенно и предпочтительно – по субботамъ, – ибо день седмой у нихъ считается священнымъ, въ который они воздерживаются отъ совершенія другихъ дѣлъ. Собираясь въ эти дни въ священныхъ иѣстахъ, называемыхъ синагогами, разсаживаются здѣсь по порядку возраста, иладшіе ниже старшихъ, съ приличествующимъ винианіемъ приготовляясь въ слушанію. Затѣмъ одинъ, взявши Бяблію, читаетъ, а другой изъ опытиѣйшихъ, приступивши, объясняетъ непонятное. Большею частію они объясняютъ иѣста Писанія аллегорически (дід соцводо» = di о́почою́», żw сддаторія и под. по Филоновой териниелогіи, какъ это им увидниъ дальше), по обычаю предшественниковъ нхъ въ философін" 194). Изъ

119) Срав. объ этомъ Целлера цит. соч. сгр. 276-292.

<sup>129</sup>) См. цит. соч. *Целлера* стр. 290. Срав. также изслёдованіе "объ Ессеяхъ въ отноменія въ христіанству" стр. 21 и дал. Москва, 1868.

<sup>131</sup>) Cm. Antiquit. lib. XIII, 9 pag. 442;—lib. XVIII, 2 p. 617, особенно же "De bello judaico" lib. 11, c. 7, pag. 785—788.

<sup>112</sup>) "Quod omnis probus liber" pag. 678 squ. "De vita contemplativa," pag. 688. Свідінія, сообщаємыя другами древними писателями объ этихь сектахь и незначительни но объему и не важны для характеристики ихъ. См. цитаты изь этихъ инсателей у Целлеров въ цит. соч. стр. 284 прим.

122) Bs rpazrark "De vita contemplativa".

134) Quod omnis probus liber, pag. 679.

- 208 -



<sup>118)</sup> Cm. Los. Antiquit. lib. XIII, cap. 9 pag. 442: xata di ton xpómon toŭton xil. t. e. Be BEOXY MARKABECEDE.

этого свидётельства насколько видно то, что ессен, при объяснения ' Писанія. употребляли аллегорическій способъ, настолько же ясно и то, что они имёли себё въ этомъ отношения предшественниковъ.

Еще болве употребителень быль этоть способь толкования Шисанія въ обществъ еерапевтовъ. Посвящая утреннее в вечернее вреия каждаго дня молитвъ, цълый день они, по словамъ Филона, предаются созерцанию. "Ибо", говорить онъ, "внимательно читая Священное Писаніе, они путемъ философскимъ обсуждають глубокое содержание его, такъ какъ полагаютъ, что подъ буквальнымъ смысломъ его сврываются тайны природы, открываемыя посредствомъ аллегорін (су опочоїацу). У нихъ есть даже и писанія древнихъ мужей, которые, будучи основателями ихъ секты, оставили много памятниковъ аллегорическаго толкования Писания. Этими-то паматиивами пользуясь, какъ образцами, сераневты подражають въ способъ толкованія основателямъ секты" 125). Къ сожалёнію, до нась не дошли этц многочисленные памятники аллегорическаго толкования нерапевтовъ. "По субботамъ же", продолжаетъ затъмъ Филонъ свое свидётельство о еерапевтахъ, "они собираются всё на общее собраніе и весьма благообразно усаживаются по порядку возрастовъ. При этомъ старъящій и искуснайшій въ ученія, пришедши, начинаетъ вести бесёду, съ серьезностію во взглядё, умёренно-твердымъ голосомъ, съ разсудительностію и благоразуміемъ, не словами только будучи силенъ подобно ораторамъ или теперешнимъ софистамъ, но съ разборчивостію въ сужденіяхъ и съ тщательностію въ разъясненіахъ, что не поверхностно лишь васается слуха, а прониваеть въ самую глубь души" 126). Такимъ образомъ еерапевты, подобно ессениъ, наблюдали почтение въ субботнему дню, посвящая его душеспасительнымъ собесѣдованіямъ 127) въ общемъ собранія и слѣдовательно не пренебрегая совершенно буквою закона. Впрочемъ все-таки же на первомъ планъ у нихъ былъ аллегоризмъ. "Толкование Священнаго Писанія у нихъ совершается по аллегорическому способу (ді эпочокої, èv оддугоріацу). Ибо весь законъ, по ихъ мивнію, уподобляется живому существу, въ которомъ тело составляетъ буквально предписанное (блтас діата сесс), а душу-скрывающійся подъ буквальнымъ издоженіемъ духовный смыслъ (асраточ ийи), въ которомъ разумная душа начинаетъ ясно созерцать саму себя посредствомъ буквы, какъ бы по-

<sup>125)</sup> De vita contemplativa, pag. 691.

<sup>196)</sup> Ibidem.

<sup>197)</sup> Что едёсь Филона имбеть ва виду тё собесёдованія, которыя вообще били у Іудеевь по субботама ва синагогаха, и которыя состояли ва чтеніи и соединеннома са назиданіема разъясненія Писапія, это видно пать дальнайшаго изображенія обичаевь, которые били наблюдаемы серапевтами ва иха общихь собраніяха, стр. 696 и дал. и гдё прямо говорится о толкованія при этомь Шисанія.

средствомъ зеркала, усматривая предносящіяся ей красоты мыслей, развивая и раскрывая символы и выводя на свёть открытыя мысли для тёхъ, которые въ состоянія, при незначительномъ намекъ, созерцать посредствомъ видимаго невидимое" <sup>128</sup>).

Если изъ аллегорическихъ писаній осрапевтовъ до насъ не дошло ничего, то, взамѣнъ этого, очень много дошло до насъ изъ аллегорическихъ писаний самаго свидбтеля о нихъ Филона. Если остается не яснымъ, въ чемъ состояли правила аллегоріи, которымъ слёдовали предшественники Филона, то хорошо извёстны они изъ его сочиненій. Это для насъ тымъ важние, что, судя и по благопріятному отзыву Филона о еерапевтахъ и по частымъ ссылкамъ его вообще на другихъ аллегористовъ въ подтверждение свояхъ толкованій, можно думать, что въ самыхъ толковательныхъ трудахъ Филона мы имбемъ достаточную замбну этой утраты и довольно полное выражение ихъ аллегористики. Въ Филоновыхъ же сочиненыяхъ полно выразился и общій духь іудео-александрійскаго отношенія къ Священному Писанію Ветхаю Завьта. Въ Филонь же и завершилось направление індео-александринизма въ этомъ отношении, т. е. философически аллеюрическое. Краткимъ, сравнительно съ обширностію толковательныхъ сочиненій Филона, изображеніемъ его иногоразличнато отношения въ Писанию, съ преимущественнымъ обращениемъ вняманія на методъ толкованія. мы и заключимъ изложеніе данныхъ для характеристики іудео-александрійскаго толкованія его многочисленныхъ послёдователей на іудейской и христіанской почвё, за исключеніемъ развѣ Іосифа Флавія, котораго, какъ толкователя Цисанія, мы видёли, можно сказать, еще только съ одной стороны.

<sup>24</sup> Всё почти многочисленныя сочиненія Филона составляють собою обстоятельньйшій, хотя в не строго послёдовательный, комментарій на Пятокнижіе Моисеево. Чтобы съ достаточною основательностію в правильностію охарактеризовать ихъ именно какъ комментарій, необходимо сперва изложить тё историческія основоположенія, на которыхъ онъ опирается, а затими уже изслёдовать и самый методъ толкованія въ немъ. Послёднее безъ перваго было бы непонятно.

1) Историческія основоположенія, на которыхъ опирается Филоново толкованіе или, иначе сказать, то, что является въ основаніи этого толкованія, то, почему такъ или иначе что-либо толкуетъ Филонъ въ Писаніи, заключается съ одной стороны, какъ само собою понятно изъ вышеизложеннаго, въ греческомъ образованія толкователя, а съ другой — въ іудейскомъ воспитанія его. Предпочтитель-

ка состорно и создания толина. . ца **1983: "Микаръ**р**град и 697.** с. .

44.5 11

LINKS CHILL M. B. M. P. 191

. 1

Digitized by Google

нымъ однако же вниманіемъ толкователя пользуются первыя основоположенія.

Достаточно раскрыть любой трактать изъ сочинений Филена, чтобы видёть, какъ сильно отразились на инхъ слёды греческаго образованія его. Мы уже не будень говорить о языкв этихь сочиненій, который, представляя собою тогданный сибшанный (хогуй) діалекть, по суду знатоковь, въ чистоть и правильности ферих, въ богатствв и изяществв выражений нисколько не уступаеть языку нушихъ тогдашнихъ греческихъ писателей, болёе всего приближансь къ языку сочинений Плутарха 139). Это слинкомъ, и при токъ безъ. особенной нужды, разширило бы объекъ нашего изслёдованія 130). Мы обратимся лишь въ литературному вругу воззрѣвій, составляв. шихъ объемъ греческаго образованія Филона и болёв всего вліявшихъ на его толкование. Филонъ хорошо былъ знаконъ съ писаниями греческихъ поэтовъ и философовъ. Кромв того, что на каждый почти страницѣ его сочиненій мы встрѣчаемся съ инѣніями поэтевъ. и особенно философовъ, такъ или иначе выраженными, у него встрвчается множество и нрямыхъ цетатъ и завиствованій изъ греческихъ писателей и притоиъ большею частію съ толковательною цёлію. Такъ напр. имъ прямо цитуется изъ Гомеровой Одиссен XI рансод. ст. 315 - 316: "Οσσαν 'επ' Ουλύμπω μέμασαν θέμεν, αυτάρ έπ' Όσση Πήλιον είνοσιφυλλον, ίν' ούρανός αμβατός έιη 131), - съ цѣлію объясленія библейскаго сказания о построении потомками Ноя башии, которая бы досягала до небесъ (Быт. 11, 3--4 и дал.) 184). Развынъ образомъ въ пользу и объяснение важности значения седмеричнаго числа — числа дней творенія міра, равно и въ пользу другихъ своихъ. екзегетическихъ положения въ трактатъ «i)e mundi opificio» Филонъ, подобно Аристовулу, приводить стихи изъ поэтовъ и мизнія философовъ, напр. двустишія Солона, мивнія Гиппократа, Филоная, Шиеагорейдевъ <sup>133</sup>). Онъ сочуственно отзывается о греческомъ образованія вообще и философскомъ въ особенности. Мудрецъ (софо́с) у него по истинѣ «первый человѣвъ среди другихъ людей, подобно вориче-

199) Срав. Зинфрида цит. соч. стр. 88.

130) Желающіе могуть найти обстолтельное изслёдованіе объ этомъ въ цитов. сочиненіи Зинфрида, стр. 81—137.

<sup>181</sup>) "Оссу на древній Олимиъ взгромовдить, Пеліонъ многолѣсный Ввбросить на Оссу они (т. е. синовья Посейдона: Отъ и Ефіалтъ) покушались,

чтобъ приступомъ небо

Взять." Перев. Жуковсказо, стран. 307 томъ У сочин. Сиб. 1869.

132) De confusione linguarum, pag. 251.

183) Рад. 18. 17. Особенно общлень такими питатами трактать "Quod mundus sit incorruptibilis". Другія цитати си. у Зинфрида цит. соч. стр. 187—139. Но чаще венго у Филова безь обезначенія имени цитуемаго автора или его мизнія приводятся мли, лучше, вводятся въ толкованіе эти мизнія.

14\*

ну на ворабив, начальнику въ городв, вождю на войнв, подобно душѣ въ тѣлѣ и уму въ душѣ, 186). «Дивлюсь я», говоритъ онъ въ другомъ мѣстѣ, «любителю мудрости за его старанія о пріобрѣтенін одного в того же научнаго знанія, какъ онъ иногое и весьма разлячное изъ различныхъ источнивовъ сводитъ въ одному и стремится связать въ одно цёлое. Ибо, получивши въ дётствё изъ грамматическаго наставления перене два плода: - унёнье читать и писать, а въ болѣе совершенномъ возрасть – свъдънія изъ поэтовъ и исторіи. наъ арионетическаго научения и геометрів - несомивнность въ аналогіяхь в умозаключеніяхь, изъ музыкальнаго искусства --- риомъ и пѣлесообразный метръ гармоническій, хроматическій и діатоническій, сплоченный въ одно цёлое и раздёляющійся на части, изъ риторикиотыскание темы, рачь, порядовъ, расположение, напоминание, произношеніе, изъ философін же- не достающее въ исчисленныхъ наукахъ и все остальное, изъ чого составляется жизнь человека, --- все это гармонически соединяеть онь въ одно плодотворное дѣло--иного - ученость» 185). И онъ очень высоко отзывается о греческихъ классическихъ писателяхъ 139). Но еще более, самъ онъ, въ отношения въ греческой философіи во всёхъ са тогдашнихъ направленіяхъ, не только просто быль знакомъ съ нею, а и настолько изучилъ се, что на основанія этого изученія, на библейскомъ, такъ сказать, фундаментв пестрониз зданіе собственной философіи, если только можно назвать въ полномъ смыслё его собственными разбросанныя тамъ н самъ по его писаніямъ, въ большей или меньшей полнотѣ, ясности и опредъленности выраженныя философскія воззранія и иден. Вся его философія есть эклектическое изложение различныхъ тогдашнихъ философскихъ воззрѣній на основанія Пятокнижія, съ пѣлію показать, что законодатель сврейскаго народа Моисей былъ своего рода философъ, соединившій въ своемъ Пятокнижін все лучшее, что заключалось у изыческихъ поэтовъ и философовъ. Такъ проводниую Филономъ въ сочиненіяхъ его «дуалистическую противоположность между Богонъ и міромъ, нежду безконечнымъ и конечнымъ мы встрѣчаемъ и въ неописагореизмъ. Въ учении о Богъ, какъ единой дъйствующей причина, въ учения о разлитомъ во всемъ міра божественножь разумь, о силахь, исходящихъ отъ Бога и проникающихъ вселенную, нельзя не видъть вліянія стоическаго ученія Въ ученія о Логосѣ оказываются соединенными разнородные элементы греческой

- 134) De Abrahamo, pag. 303. H Hp. nog.
- 125) De somniis, pag. 462-463.

<sup>136</sup>) См. напр. отзнать его о Гераклить эк трактать "Quis reram divinarum haeres sit, pag. 398 и др. См. у Заперенда сур. 189 цит. соч.

философіи. Это ученіе настолько же соприкасается съ Платоновымъ

Digitized by Google

учениемъ объ идеяхъ, на сколько и съ стояческимъ учениемъ о усмхытатся и неопповгорейскимъ учениемъ о первообразѣ, по которому созданъ міръ, между тёмъ какъ въ ученін о Ло́уос тоµео́с замётно вліяніе Гераклитова ученія о враждё, какъ двежущемъ началь. Филоново учение о материя, какъ мертвой, безформенной, не существующей, въ существенномъ, согласно и съ Платоновымъ и съ стонческимъ. Его понятіе творенія почти то же, что и у Платона, онъ слёдуеть Платонову "Тимею" въ изложении безначальности міра, а твиъ самымъ онъ исключаетъ творческую дѣятельность, какъ самый творческій акть изъ предідовъ времени, такъ какъ онъ приводить Платоново основание, что время началось только съ начадомъ міра. Вліяніе писагоризма обнаруживается въ общирно-развитой у Филона символикв чисель. Аристотелева противоположность между боуацы и сутеλέγεια (Metaphys. III, 73) раскрывается у Филона въ трактатъ Legis allegor. 1, 64. Въ Психологіи онъ пользуется то стоическимъ дѣденісять души на 8 силь, то Платоновымь тройственнымь деленісмь на разумъ, духъ и желаніе, то Аристотелевымъ дёленіемъ души на питательную, чувствующую и разумную; учение о тёлё, какъ источникъ всякаго зда, совершенно совпадаетъ съ ученіемъ неописагорейцевъ, сущность души опредѣляется у него, подобно Платонову час (унь). вакъ истечение божественной сущности. Наконецъ его этика имѣеть много общаго съ стоическою» 137). На сколько ясно Филоновъ альегоризмъ носить на себѣ слѣды вліянія стоическаго аллегоризма. нёсколько охарактеризованнаго выше, это будетъ видно изъ послідующаго наложенія основоположеній аллегорическаго толкованія Филона и самой системы аллегоріи его.

Не оставалось безъ вліянія на толкованіе Филона и іудейское воспитаніе его <sup>138</sup>). Будучи хорошо образованнымъ въ языческой премудрости, онъ не былъ и не желалъ быть чуждымъ и національно-іудейскому элементу въ своемъ образованіи. Сколько возможно было по тогдашнему времени и при тогдашнихъ условіяхъ его воспитанія, онъ ревностно стремился быть ближе къ нему, мало того, - облагородить, возвысить его въ глазахъ современныхъ язычниковъ. Сочиненія его обнаруживаютъ и попытку войти въ тайны священнаго языка и знакомство съ іудейскою традиціею въ ся галахическомъ (меньше) и гаггадическомъ (несравненно больше) направленіи и наконецъ — знакомство съ іудейскимъ способомъ толкованія Писанія.

.#

<sup>137)</sup> Зинфридь, цит. соч. стр. 139—140.См. изложение Филоновой этики у Целлера въ цит. соч. и тожи стр. 352 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>) Лишь весьма слабые слёды вліянія восточной философін на кругь возврёній Филона можно находять въ его сочиненіяхь, да и то эти слёды можно объяснить легко и изъ вліянія со стороны іудео-палестинской традиціи. См. укаваніе этихъ слёдовъ у Зинфрида на стр. 140—141.

- 214 -

Что Филонъ не зналъ хорошо еврейскаго языка, это кажется, теиерь уже признано за несомивнное 189). Это доказывають, съ одной стороны, многія его филологическія ошнбки при объясненіи значенія различныхъ еврейскихъ именъ и словъ, а съ другой – исключительное пользование текстомъ перевода LXX при толковании. Но въ тоже вреия было бы историческою несправедливостію отрицать въ немъ всякое знаніе еврейскаго языва. Какъ разговорный, языкъ еврейскій нли лучше арамейскій быль въ употребленів и между египетскими Іудеями и невозножно представить себѣ, чтобы Филонъ совершенно не зналъ и не понималъ его. Наоборотъ, самыя вышеупомянутыя федологическія попытки его уже доказывають извёстную долю знакоиства съ нимъ. Слъдуя примъру библейскихъ священныхъ писателей и особенно-Пятокнижія 140), Филонъ, въ своемъ телковании послёдняго, нерёдко прибёгаеть въ помощи филологіи (на ся первыхъ конечно ступецихъ) для выясненія дальнъйшаго смысла, который заключають въ себв историческія лица или предметы по свонить названіянь или, -- какъ это чаще бываеть у Филона, -- который онь самъ, по своимъ толковательнымъ цёлямъ, желалъ бы видёть въ нихъ. Такъ имя Адама онъ толкустъ слёдующимъ образомъ: «Богъ назвальего землею (үүх). Ибо такь толкуется (срипуецетая) имя Адамь» 141). Имя Евы: «каждый изъ насъ есть сынъ этой чувственной жизни, политая се и изумляясь предъ интательницею и кормилицею смертнаго рода чувственностію, которую земной умъ, по имени Адамъ, увидъвши произведенною, --- смерть свою, --- назвалъ жизнію. Ибо назваль, говорится, Адамь имя жень своей жизнь, потому что онамать всюха живущиха, по истини умершихъ для жизни души · 142). Иня Канна Филонъ толкустъ, согласно библейскому толкованию, -«пріобрётеніе (хтя́сіс), такъ какъ ему (т. е Адаму) казалось, что онъ все пріобрѣлъ» 143). Согласно тому же толкованію изъясняются имена Ноя 144), Авраама 145), Исаака 140) Іакова 147) и др. Да и не за-

- 141) Legis allegoriarum lib. 1 pag. 43.
- 142) Quis rerum divinarum baeres sit, pag. 381. CH. EHT. 3, 20.
- 143) De sacrificiis Abelis et Caini, pag. 101.
- 144) Legis allegor. lib. II, pag. 57.
- 145) De Abrahamo, pag. 283.
- 146) Quod deterius potiori insidiari soleat, pag. 138. Cf. De Abrahamo, pag. 295.
- <sup>147</sup>) De migrat. Abrah. pag. 327; De nominum mutatione, pag. 818 et alibi.

<sup>138)</sup> См. объ этомъ нежду прочинъ Зинфрида, стр. 142 в дал. Здъ́сь же у автора палагаются в критикуючся и различныя мизнія о томъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>) Такъ мы уже въ первой книгъ Патокинжія встръчаемъ этимологическія разъясненія именъ, лицъ или предметовъ въ отношенін къ ихъ свойствамъ или дъйствіямъ и под. Напр. Бит. 3, 20: "И нарекъ Адамъ имя жень своей Ева (—жизнь), ибо она стала матерім всихъ жиеущихъ";—4, 1: Ева родила Каина и сказаля: пріобрила я человика отъ Господа. Срав. также 3, 19; 4, 25; 5, 29; 11, 9; 17, 5. 15. 17-19; 27, 36 и др.

висимыя отъ библейскаго толкованія этимологическія разъясненія именъ у Филона не лишены правильности 148), хотя съ другой стороны иногда встрѣчаются у него разъясненія именъ, основанныя и на греческомъ словопроизводствѣ ихъ 149). Это послѣднее обстоятель-СТВО НАСКОЛЬКО ДОКАЗЫВАЕТЬ СПРАВЕДЛИВОСТЬ ВЫСКАЗАННОЙ НАМИ МЫСЛИ о степени знакомства Филона съ подлиннымъ языкомъ Библіи, настолько же свидётельствуетъ и объ его убъждения въ тожестве священнаго значенія греческаго перевода LXX съ значеніемъ подлинника. О самыхъ греческихъ переводчикахъ Св. Писанія Филонъ говоритъ, что они суть не только «толковники» (έрилуеїс), но и «священно-таянники и пророки (ієрофантаς кай профитас) 150). Ту же недостаточность основательнаго, грамматическаго знакомства Филона съ языкомъ подленника Библін доказываетъ и то, что онъ смѣшиваетъ его съ арамейскимъ или халдейскимъ наръчіемъ 181), чего іудео-палестинские толковники никогда не допускали, несмотря на то, что арамейскій діалекть быль употребительнымь вь разговорь около времени Христа и несмотря на то, что халдейскія таргуны того же времени для народа даже были болье употребительными, нежели подлинникъ. Палестинские книжники скорбе арамейский языкъ называли еврейскима (прол. въ кн. Прем. І. С. Сирахова), но не на оборотъ.

Сообразно тому, что въ Египтѣ вообще и въ толковании Филона въ особенности главное значение придается аллегорическому толкованию, и даже самая вышеупомянутая филология отдается обыкновенно въ

ие) Такъ напр. имя Анны (евр. Channa 1 Цар. 1, 2. 5 и др.) онъ совершенно правильно толкуеть:--милость, благодать, благодарность (харс, евр. chen) въ травилать "De eo, quod Deus sit immutabilis," рад. 229; раннымъ обравонъ ими Ефрона (Бит. 23, 8. 10. 13 и дал. евр. ПОДУ) не безъ оспования онь производить отъ ПОУ прахъ, пиль, персть и въ этомъ синслѣ толкуетъ самое имя Ефрона въ тракт. "De confusione linguarum", рад. 259. Другіе примъры си. у Занфрида цит. соч. стр. 144.

150) "De vita Mosis" lib. II, pag. 510.

151) См. напр. въ томъ же трактатѣ и на той же страница више, также, "De Abrahamo" pag. 276. 277. 280. 285 и мн. др. жертву аллегоризму, галаха вообщо и въ частности галахическое толкованіе іудео-палестинцевъ у Филона является далеко на второмъ планъ въ сравнении съ гаггадою. У него и неръдко встръчаются положенія галахическаго характера, напр. о субботь 152), о чистоть 183), о почтени къ родителямъ 154) и под., но обыкновенно всё эти положенія возводятся въ высшему смыслу, въ философинескому пониманію религіи в нравственности. Чтобы увѣриться въ этомъ, достаточно прочесть его трактаты: "De decalogo", "de specialibus legibus" и под. Такъ напр. вотъ образчикъ галахическаго изложения, истолкования десятословія Филономъ въ концѣ трактата "De decalogo". "Нужно знать", говорить онъ, "что изъ всёхъ написанныхъ Монсеемъ законовъ главнъйшими представляются десять заповъдей. Первая заповёдь о единоначалін. Она учить, что одинь только есть виновникь бытія міра, одинь вождь и царь, спасительно сохраняющій все и управляющій всёмь и олигархією и демократією, и государственными совѣтниками, водимыми людьми дурными, вслёдствіе своей слабости и корыстолюбія. Вторая главная заповѣдь относится ко всему рукотворенному, статуямъ, изваяніямъ и вообще ко всёмъ изображеніямъ живописнымъ или пластическимъ, поставляемымъ въ канищахъ, что все дёдать запрещается тою заповёдію, а равно также запрещается питать почтение и ко всему, повёствуемому въ мнеахъ, - къ супружествамъ и рождению боговъ, а равно и судьбъ, управдяющей твиъ и другных. Третьею заповѣдуется не клясться, а также указывается, о чемъ должно клясться, когда и гдѣ, кому, и въ какомъ расположенін души и твла, и что будеть съ твии, которые во благо клянутся или,--на оборотъ,- во зло. Четвертая касательно седмаго дня устанавливаеть главный законъ о праздникахъ и о томъ, что учреждено на каждый изъ нихъ: о надлежащихъ окропленияхъ, винмательныхъ мелитвахъ и о жертвахъ совершенныхъ, соответственно богослужению. Геворю же: седнаго, такъ какъ онъ и вибств съ 6-ю уподобляется и безъ 6-ти приближается къ нечетной единицъ; каждое изъ этихъ чиселъ кладетъ свою печать на праздникахъ: единица-на священновъ новонъсячін, знаменуемомъ звуками трубъ, на постѣ( день очищенія), въ который предписывается воздержаніе отъ цищи и нитья, и на праздинка, который Евреи на своемъ отечественномъ языка називають насхов, въ который каждый изъ нихъ, гдъ бы онъ ни былъ, сейь приносить жертву, не дожидаясь священника и, по дозволению

- <sup>138</sup>) De decalogo, pag. 585. 591; De vita Mosis, lib. III, pag. 529-530. 527 H gp.
- 188) Quod deterius potiori insidiari soleat, pag. 144; De nominum mutatione, pag. 887 # xp.
  - 134) De specialibus legibus, pag. 597; De decalogo, pag. 586, 591 и дал. и др.

вакона, на этоть одинъ день въ году являясь семъ священнодайствующимъ при жертвоприношения; далёе, на томъ, въ котерый совершается благодарственное цриношеніе оть плодоносія вемля въ сий-ЛИХЪ БОЛОСЬЯХЪ;--- И НА ВЯТЬДЕСИТОНЪ ОТЪ ЭТОГО НО СЧЕТУ ДНВ, ЧРСЗЪ семь сединцъ, въ который полагается приносить хлъбы, называемые начатками отъ произведеній и плодовъ, назначенныхъ Богомъ человбяу въ пищу. Сверхъ того на седмину назначены еще величайшіе и многодневные, равное число дней совершаемые праздники, весенній, и осенній, на каждый изъ которыхъ положено но семи дней, одинъ весною послё посёва, а другой - осенью по себранія всёхъ плодовъ, приносимыхъ деревьями. Семь же дней назначены на каждый праздникъ соотвётственно семи мёсяцамъ, протекающимъ между каждымъ равноденствіенъ, дабы каждый ивсяцъ получалъ свою особенную почесть успокосність оть діль и радостію въ одинь священный день. Есть и другіе прекрасно составленные законы, побуждающіе въ кротости, общительности, къ сиромности и сознанію равенства всёхъ. Изъ нихъ одни сасаются такъ навываемаго субботнаго года, въ который заповёдуется некей для рсей зерля, чтобы въ этотъ годъ ни пахать ни свить, ин очищать деревья, ни рубить ихъ, ни совершать чего либо другаго изъ отнесящагося въ земледелию. Въ этомъ очевидна недосягаемая мудрость законодателя, освобождающаго зонлю отъ истощения нослё шести лътъ воздълывания см. Другіе же (законы) касаются 50-го года, въ который не только повелъвается дълать то же, что и въ сейчасъ уножавутый седьмой годъ но и возстановлаются первобытныя семейныя етношенія, полимя человёколюбія и справедливости. Пятая заповёдь, о нечитании родителей даеть подразунввать въ себв иногіе и необходниме завоны, относящіеся пъ старцанъ в юношамъ, начальствующимъ в полчиненнымъ, къ благодетелянъ и облагодётельствованнымъ, къ рабанъ и владыканъ. Родители лишь нервыхи укоминаются въ томъ высшемъ соний, къ воторону цринадлежать старцы, благодётели, господа; дёти же--- въ томъ низшемъ, къ которому относятся младшіе возрастомъ, нодчиненные, облагод'втельстваванные, рабы. Многее же и другое повелёвается, какъ напр. чтобы младшіе вридниели наставленіе отъ старшихъ, а старине заботилесь о иладнихъ;- чтобы подчинению повиновались начальствующимъ, а начальствующіе служили для пользы подчивен. нихъ;-чтобы облагодътельствованные были благодарны въ благодётелань, но чтобы, ролучания благоділнів, не считали послёднихъ обязанными дёлать тоже и въ другой разъ, въ видё каной либо дани; -- чтобы находящівся въ услужения вірно и съ любовью исполняли свои обязанности въ отношения къ господамъ, но чтобы наоборотъ и господа были человѣколюбивы и кротки въ обхождение съ ними, тѣмъ са-

мымъ показывая, какъ неравное двластся равнымъ. И такъ первая

ноловина досятословія заключается въ этихъ цяти краткихъ заповѣдяхъ, которыя однако же, но виданъ заключающихся въ нихъ законовъ, представляютъ собою не малое число. Во второй же половинѣ десятословія на первомъ планѣ стоитъ заповѣдь относительно прелюбодбевъ, въ которой включаются многія запрещенія касательно разврата, противоестественной любви къ мальчикамъ, сладострастной жизни, сладострастныхъ отношеній и незаконнаго сожитія. Все это исчислено законодателемъ не для того, чтобы изобразить виды сладострастія, а чтобы живущимъ развратно какъ можно яснѣе показать ихъ позоръ, доводя до ихъ внимавія порицаніе того, чёмъ они безунствують. Вторая главная заповёдь второй половины десятословія представляеть собою запрещение человѣкоубійства, подъ которою подходятъ столько же необходимые сколько и общеполезные закомы касательно насидій. оскорбленія, побоевъ, ранъ, изуродованія. Третья главная заповъдь -не воровать, къ которой относятся и обманъ въ отношения къ завмодавцанъ, удержание залога, грабежъ, разбой и вообще все, что относится до жадности въ пріобрётснію, явно или тайно выражаемой. Четвертаяне лжесвидётельствовать, въ чень включается многое, какъ напр. не обнанывать, не клеветать, не содействовать злодеямь, не скрывать недовърія подъ видоить довърчивости; на все это положены надлежащіе законы. Патая заповідь запрещаеть самый источникь дурныхъ дійствій-покотвніе, изъ котораго вытекають беззаконнайшія дайствія, частныя и общественныя, малыя и веливія, относящіяся до священнаго или не свищенного, твлесныя или душевныя, и такъ называемыя визнина. Ибо, вакъ сказано, ничто не можеть избъжать похотения; по, провиная все, оне все истребляеть и портить подобно тому, какъ плана-вещество. Многое изъ подложащаго относится къ этой запован, служащего къ исправлению внималельныхъ и къ наказанию непсиравникиха, всю жизнь свою отдавшихъ страсти" 185). Въ этомъ прииврь галахическаго толгованія, вромь ивкоторыхъ лишнихъ, противъ подлянника, соображений изъ области символики чисель, соображений разсудочнаго свейства о грёхахъ, заключающихся въ той или другой зановёди, о цёломъ десятословін, кроий эллинистической формы изложенія тольованія, кропі своеобразнаго расположенія саныхъ заповідей въ порядкі наъ слідованія одной за другою и под., мы не встричаемъ ничего особениаго, что было би характеристичнымъ дли іудео-александрійскаго толкованія. Подобное же изложеніе десятословія, только ва своесобразной, свойственной карактеру семитическихъ языковъ формб, мы встръчаемъ й въ іудео-палестинской Мехилтв 156). На ве дарокъ въ санокъ началв трактата самъ же Филонъ

188) De decalogo, pag. 590-592.

194) Cpas. Mexiste sucta 74 6.-82 a цит. 183.



626.2

говорить, что въ изложения десятословія онъ «не опустить ничего, что окажется въ немъ аллегорическаго» (el tic опофануюно тропос аддауоріас) 187). За этими словани у него и дийствительно слидуеть общее философическое введение, въ которомъ трактустся о значении законовъ въ государствъ (стр. 574-576), за введеніемъ слъдуетъ дъленіе десятословія на двѣ половины, при чемъ не упускается ноъ виду, согласно цѣли толвованія, в символическое значеніе, по писагорейскому ученію, числа двухъ (стр. 576-577), философическое выяснение того, почену десятословіе собственно произнось Самъ Богъ, собственными устами (577-578), почену въ обществъ нъсколькихъ тысячъ народа Изранльскаго изречены нныя заповёди, относящіяся не ко всёмъ людямъ, какъ напр. не прелюбодівіствуй, не убивай, не воруй и др. (578-579). "Далев", какъ самъ Филонъ говорить, "рёчь будеть итте о самыхъ завовёдяхъ (579), приченъ говоритъ, тто нервая половина десятословія важяве второй, иотому что въ первой вачалонъ является зановёдь о Богё - Творцъ всого ніра в конценъ-заповідь о родителяхі, уподобляющихся Ему произведениеть части этого міра-человіка --слідовательно заповідн высшаго, теоретическаго характера, во второй же лишь правственныя постановления (стр. 579-586). По новоду первей и второй заповёди о боговознания и боговочитания онъ вводить цвлое философсво-историческое разсуждение о различныхъ, существующних въ родъ человъческожь, видахь богопочитания (стр. 580--583). То же самое и по поводу остальныхъ заповёдей первой (584 - 587) и эторой ноловины десятословія (587-590). Прям'вроиз галахическаго толкованія у Филона можеть служить также его телествение закона о наслёдствё (Числ. 27, 8 и дал.) въ транчатѣ "De vita Mosis" 354).

Несравненно болё нибеть ибсто въ Филоновонъ толкованіи гаггада и въ осебенности историческай. Въ началь трактата "De vita Mesis" <sup>159</sup>) самъ Филонъ говоритъ, что свои свёдёнія о жизни знаменитаго пророка и законодателя еврейскаго народа онъ почерпнулъ сколько изъ "Священнаго Писанія", столько же и изъ преданія «ивкоторыхъ изъ старцевъ народа» <sup>160</sup>) (сврейскаго). И действительно въ свёдёніяхъ Филона о жизни Монсея, какъ и о жизни другихъ патріарховъ (напр. Авраама, Іосяфа и др.) им видниъ весьма ясные слёды вліянія гаггады іудео-палестинской. Такъ напр. свёдёніе о томъ, что упоминаемый въ Библіг (Быт. 15, 2-3) Елісзеръ былъ сынъ Авраама отъ рабыни Мазекъ <sup>161</sup>), им находниъ въ палестин-



<sup>137)</sup> De decalogo, pag. 574.

<sup>138)</sup> Lib. III, pag. 588.

<sup>159)</sup> Pag. 468 ed. cit.

<sup>169)</sup> Ibidem.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Quis rerum divinarum haeres sit, pag. 380 cf. 381.

скопъ преданія <sup>162</sup>). Равнымъ образомъ нёкоторыя нодребности собнтій времени пребыванія Авраама въ Египтъ (Быт. 12, 11-20), передаваемыя Филономъ <sup>163</sup>), живо напоминаютъ гаггаду іудео-пале стинскую <sup>164</sup>). Срав. также Филоново показаніе, что являвшійся Моясею въ купинѣ горѣвшей и не сгоравшей, былъ никто иной, какъ ангелъ <sup>165</sup>) съ іудео-палестинскою гаггадою о томъ же, вводящею сюда также ангела Михаила или Гавріила <sup>166</sup>); другія подробности изъ жизни Моиссея въ Египтѣ также обличають слѣды вліянія гаггады.

Но для нашей ближайшей цёли важнёе было бы усмотрёть въ сочиненіяхъ Филона, слёды вліянія іудейскаго его воснитанія собственно въ толковательномъ отношения, въ отношения къ методу толкованія. Внимательно вематриваясь въ толкованіе Филоново по его началамъ, ходу д цёли, им приходниъ къ убъждению, что въ сущности только изкоторые следы буквальнаго толкованія имёють ивсто въ этомъ вліянія, да и то лишь вакъ средство для цёли совершенно иной. Что же васлется до вліянія на толкованіе Филоново со стороны такъ называемаго налестинскаго «алленорическано» индрашь 167), то, въ виду выщестазаннаго объ іудео-палестинскомъ толкованін и объ условіяхъ іудео-александрійскаго экзогеса, мы совершенно не признасиъ таковаго вліднія, какъ не доказаннаго фактами. Въ оправданіе этой своей мысян мы скаженъ слъдующее: а) Ин одниъ ная проводящнах инсль объ этомъ вліянія чрезъ сближение случаевъ Филонова толкованія съ іудео-палестинскимъ ученыхъ занада не представных въ пользу этого ни одного случая јудео-налестниского толвования наъ дровнихъ памятниковъ Тудейской письменности; всё же доказательства ихъ сводятоя лишь на нитатанъ наъ позднёйшихъ. ольшею частар въ начтоящень ихъ вида липь въ средно въка поавныцихся наматичковъ этой инсьменности 148), когда могло быть и дъйствительно быле 169) обратное вліяніе Филона на развинское

184) Cu. Midrasch-in Genes. 2 ', 3, по тольскацію Раши. Стр. 224 - 225 пит. изд.

163) De Abrahamo, pag. 284.

<sup>164</sup>) См. Bereschith rabba с. 40. Стр. 162 н дал. цит. изд. Срав. также Кн. Юбил. стр. 10 изд. *Рёмша* 

163) De vita Mosis, pag. 475.

166) Cn. Schemoth rabba c. 2. pag. 18 col. 2 ed. cit.

167) Си. напр. Зинфрида цит. соч. стр. 147-153.

168) Такови Ialkut Rubeni, Sohar. и др., о поздизйтемъ происхождения которыхъ, кромъ сказавнаго въ отдълъ объ источникихъ для суждения объ издейскомъ толкования см. Толюково разсуждение "De vi quam graeca philosophia in theologiam tum muhammedanorum tum Iudaeorum exercuerit. Particula II. De ortu Cabbalae. Pag. 9. 11. Hamburgi, 1837.

169) Санъ Зинфридъ простравно доказываеть это на стр. 283-299 своего сочинеція. Срав. также Гфререра, Philo evc. Th. II. pag. 280 ff.

Digitized by Google

толкованіе. б) Если однако же выставить на видъ и то общее, совершенно вѣрное правило, которые мы и сами высказывали, именно, что многое, заключающееся въ іудейскихъ памятникахъ первыхъ пяти и даже позднѣйшихъ вѣковъ христіанской эры, представляетъ собою продуктъ мисли дохристіанскаго періода, то мы 1) относимъ это правило *только из преданию*, какъ галахическому, такъ и гаггадическому и 2) допускаемъ силу его въ отношение собственно къ толкованию и толковательному методу только въ томъ его объемѣ

толкованию и толковательному методу только въ томъ его объемъ и характеръ, какой им представили раньше 179). Ибо им убъждены и уже высказывали это убъждение, что болёе или менёе совершенныя формы буквалистическаго толкованія іудео-палестинскаго (а въ нихъ и находятъ обыкновенно вышеозначенное сближение), встрёчающіяся въ мидрашоть и каббаль выработамись поздине Филона, в иныя и далеко поздиње. в) Если у Филона въ его аллегорическомъ толкования встричается вногда и вкоторое динствительное сходство съ толкованиемъ мидрашотъ и каббалы, то случан этого сходства со стороны Филона 1) имбютъ свое основание частию въ общихъ условіяхъ семитизма, которымъ естественно исторически подлежалъ онъ, какъ Іудей, воспитавшійся въ іудействе, хоти и эллинизированномъ, и любившій іудейство, частію же и главнымъ образомъ-въ томъ же уномянутомъ выше галахическомъ и особенно гаггалическомъ преданін, 2) относится болёв къ теософическому воззрѣнію его, нежели въ экзегесу и 3) обыкновенно вытекаютъ совершенно изъ иныхъ побужденій и приводять совершенно къ инымъ разультатамъ, нежели у раввиновъ индрашистовъ и каббалистовъ: эти побуждения и выводы у Филона имѣютъ характеръ философическаго аллегоризма, чего доказательства мы увидимъ ниже 171). Такимъ образомъ только филологическій или лучше этимологическій мидрашь имбль несомибно свое влінніе на Филоново буквальное толкованіе, какъ слёдъ его іудейскаго воспатанія. Но уже мы и раньше, когда приводили примвры такого толкованія въ доказательство некотораго знакомства Филона съ еврейскимъ языкомъ, высказывали, и теперь повторяемъ мысль, что и это толкование у Филона, обыкновенно, не само на себъ, вакъ у палестинскихъ буквалистовъ, сосредоточиваетъ внимание тол-

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup>) Не даромъ тоть же Зинфридъ на стр. 147 говорить, что "въ нѣкоторихъ случаяхъ аллегорическаго мидраша трудно рѣшить, раньше ли они появились, чѣмъ Филонъ, и можеть быть наобороть въ гаггаду они перешли изъ Филонова уже толкованія " Не забудемъ, что это сказано въ началѣ изслѣдованія о мнимомъ вліяній аллегорическаго мидраша на Филоново толкованіе и уже чрезъ это признаніе ослабляется сила доказательства въ пользу этого вліянія.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>) Впрочемъ частію это ведно уже и изъ сказаннаго нами о степени знакомства Филона съ Еврейскимъ языкомъ.

кователя, а линь служить ему средствому для цилей философического аллегоризма. Это ны увидних сейчась изъ принкровъ. Такъ имя уноминаемаго въ Библін исполина Нимрода (Быт. 10, 8 и дал.) Филонъ. согласно іудео-палестинскому изъяснению 172), толкусть какъ дотоцоллок т. е. перебъжчикъ изъ общенія съ Богомъ въ лагерь, враждебный Ему, въ область грёха <sup>173</sup>). Но такъ какъ онъ указываетъ на Нимрода, какъ на представителя гигантовъ или исполиновъ, упоминаемыхъ въ Библін (Быт. 6, 4), то значение этого толкования имени Намрода у Филона выяснится лучше, если мы выставниъ на вых понятіе Филона объ этихъ исполинахъ. Онъ говорить: «исмолны же были на земли въ ни дни. Кто либо пожалуй подунають, что законодатель здёсь ведеть рёчь о тёхъ гигантахъ, о которыхъ баснословять поэты. Нёть, нежду тёмь и другимъ-безиёрная разность: такъ-басня, а здёсь - слёды сакой истины. Законодатель хочеть научить, что есть люди земли, есть люди неба и есть люди Божін. Люди зекли суть подлинно тв, которые охотятся за удоволь. ствіями плоти 174), заботась о пользованія ния и изыскивая ихъ всюду. Люди неба-тв, которые любознательны и занимаются искусствани и наукани. Что въ насъ есть небеснаго, такъ это-умъ, который и разсматриваетъ движенія неба и упражняетъ себя въ другихъ свободныхъ искусствахъ, въ разумёнія ихъ полагая верхъ своего развитія. Люди же Божін суть сващенники и пророки, особенное достовнство которыхъ заключается въ токъ, что они и не имъютъ притязанія на власть государственную и однако же суть граждане міра. Будучи выше всего чувственнаго, они переселяются въ міръ инсленный (еіс тоу хобцоу уолтоу), гда визють свое жилище, будучи приписаны къ царству идей безтелесныхъ и нетленныхъ" 175). Къ числу людей неба, по Филону, принадлежалъ Аврамъ до перемъны своего имени на Авраамъ, послё чего онъ сталъ уже принадлежать къ числу людей Божінхъ: "Ибо Аврамъ значитъ: отецъ возвышенный» 176), а Авраамъ- избранный отецъ звука, т. е. разумъ добро-

178) De gigantibus, pag. 228.

<sup>175</sup>) De gigantib. pag. 227.

176) Ibidem. Conf. "De nominum mutatione", pag. 816; De Abrahamo, pag.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup>) Въ таргумѣ напр. Псевдо-Іонаюана на Быт. 10, 8 и дал. читаемъ: «Хушъ родилъ Нимрода; сей началъ бить силенъ въ грѣхѣ и въ возстанию противъ Бога на землѣ. Овъ былъ могущественный илтежникъ передъ Богомъ, почему и говорится: съ того дия, какъ сотворенъ былъ міръ, не было подобнаго Нимрону, могущественному въ звѣроловстиѣ и въ возстания передъ Богомъ." Срав. также iерусалнискую таргуму на тоже мѣсто. Си. также цитати изъ Ialkut с. 47 et 72 у Зинфриди на стр. 153.

<sup>174)</sup> Ої Эпрентаї тої общатос йдоної, --- очевидний намекь на характерний родъ діятельности Нипрода (Бит. 10, 9), о чень даліе говорить и самь Филонь.

- 223 -

афтельнаго мужа (о тё опидаиз лоующос) 177). "Дфти же или люди зомли, которые", добавниъ къ вышеизложенному словами самаго же Филона, «переставши действовать разумомъ и обратившись къ бездушному п неподвижному естеству плоти, ---ибо будуть двое---одна плоть, какъ говоритъ законодатель (Быт. 2, 24), осввернили лучшій образъ, оставили жилище и лучшій порядокъ и перебъгли (потоцолясау) въ худшему и противоположному, начало чему положилъ Нимродъ. Ибо законодатель говорить, что онъ началъ быть исполиномъ на землѣ» (Быт. 10, 8) 178). Не очевидно ли, что здѣсь этимологический мидрашъ послужилъ для Филона лишь средствонъ для выраженія его философическихъ представленій, для его философическаго аллегоризма, <sup>179</sup>), что особенно видно въ раздѣленіи людей на три разряда, которое будто бы имблъ въ виду законодатель, упоминая объ исполинахъ пли гигантахъ? Еще примъръ этимологическаго индраща имени жены Авраамой Сарры, называвшейся прежде Сарою, имѣющаго свое основание въ самой Библи (Быт. 17, 15). Филонъ, совершенно согласно съ іудео-палестинскимъ изъясненіемъ имени Сарры 180). толкуеть: "Сара значить: начальство, власть моя (άργή με, соотвѣтеврейскому ייבי), а Сарра-начальствующая, владычиственно ца» 181) (евр. הקנא). Но если мы обратиять внимание на это толко-

283. Въ послѣднемъ мѣстѣ Филонъ разъясияетъ это выражение: "возвышенный" (истѓоорос). Это значитъ, что опъ до перемѣны своего имени занимался лишь халдейскою астрологиею и метеорологиею.

<sup>177</sup>) De gigantibus, pag. 228. Conf. De поилиши шитаtione, pag. 816. Срав. также основное понятіе λογισμός въ 4 Маккая, по отношенію къ лицию ветховавѣтной исторін. Въ трактатѣ "De Abrabamo" находниъ дальцѣйшее разъясневіе этого значенія:—избранный отецъ звука. На сколько, скажемъ въ мыслѣ Филона, имя Аврамъ означало въ праотцѣ мужа, свѣдущаго въ халдейской астрологіи на столько же имя Авраамъ означало въ праотцѣ мужа, свѣдущаго въ халдейской астрологіи на столько же имя Авраамъ означалетъ "мудраго" (σορόν). Ибо посредствомъ выраженія: звукъ обозвачается слово произвосниое (λόγος προφοριχός). а посредствомъ выражен нія: отецъ – вождь умъ (ήγεμούν νοῦς), слово сокровенное (ἐνδιά λετος), рад. 283.

178) De gigantibus, pag. 228.

179) Въ трактатъ "De nominum mutatione", рад. 816 онъ даже прямо говоритъ, что, толкун въ означенномъ смысят ими Авраама, онъ толкуетъ именно "аллегорически" («λλυγορούντες).

180) Ом. цитату изъ Ialkut, с. 82 у Эмефрида рад. 158. Срав. согласное съ библейскимъ изложеніемъ Бит. 17, 15 толкованіе таргумъ Ощиедоса и Перидо-Іонавана.

181) "De nominum mutatione", рад. 817. Конечно нужно отнести къ числу доказательствъ вышесказаннаго о степени знакомства Филона съ еврейскимъ языкомъ двукратлое (см. кромв 817 и 816 стр.) указаніе его на то, что измѣневіе такого значения внени Сарры произонно отъ вичтожной, новидимому, причния, отъ удвоенія буквы μ (греческой), въ каковомъ отношенія онъ, само собою разумѣется, имѣлъ въ виду греческій переводъ LXX, а никакъ не подлинникъ, гдв о такомъ удвоеніи и помину нѣтъ. вание въ связи рѣчи, то увидимъ то же самое, что и въ отношении въ имени Нимрода, съ тою только разницею, что здёсь еще наглядите выступаетъ на видъ доказываемое нами. Вслѣдъ за приведенными сейчасъ словами относительно значенія имени Сары и Сарры, Филонъ говоритъ: «первое имя есть символъ видовой (είδιχής), a второе-родовой (усихус) добродѣтели. И насколько родъ отличается превосходствомъ отъ вида, настолько же и второе имя отъ перваго. Ибо видъ и незначителенъ и тлененъ, родъ же великъ и нетлёненъ. Богъ хочетъ, витсто малаго и тленнаго, даровать великое и безсмертное:-дёло, весьма приличествующее Ему. Ибо благоразуміе (фротулы) въ добродътельномъ есть начальство (друй) Его одного. И не погрѣшить виѣющій благоразуніе, если скажеть: начальство ное (doyń µв) есть благоразуміе, которое во мнѣ. Родовое же благоразуміе (γενιχή φρόνησις), служащее образцонъ для этого (ταύτην τυπώσασσ), не имветь уже надъ собою начальства, а само есть начальство. Первое (видовое) уничтожается вийсти съ ими вощимъ его. Оставившее же на ней свою печать родовое свободно отъ всего смертнаго и нетленно пребываеть во вёкъ. Такъ и въ наукахъ и въ искусствахъ видовыя погибають съ овладившими ими -- геометрами, грамматиками, нувывантани, редевия же инкогда не погибають. Онь (законедатель) показываеть этимъ также и то, что всякая добродётель есть царица и владычица (арусова) надъ всвии жизненными предметами. 188). Нечего кажется и говорить, что въ этомъ толкования главный элементь содержания составляеть собою философический аллегоризмъ. Много и другихъ принёровъ водобнаго же рода ножно было бы указать. Для этого достаточно прочитать одинъ трактать • De nominum mutatione», гдв язъясняются съ подобною же целію имена: Авраама, Іакова, Исаака, Іосифа и др. Итакъ изъ разсмотрения историческихъ основоположеній, на которыхъ опирается Филонове толиованіе Пятоквижія и которыя коренятся въ греческомъ и іудейскомъ воспитанія в образованія Филона, ин должны сдёлать тоть выводъ, воторый им уже предуказали раньше, т е. что первое отразилось болёе ръзвими чертами на его толкованіи, нежели послъднее. Для окончательнаго подтверждения этого вывода им разсмотрииъ теперь съ возножною обстоятельностію саное толкованіе Филона, начавъ разсно трвие съ герменевтическихъ основопележений и правилъ, по которымъ совершается это толкование.

Высоко цёня свое греческое образованіе, но въ тоже время будучи вёрующних Іудеенъ, Филонъ нашелъ удобнёйшинъ— существующую между элементами того образованія в вёры своей разницу устра-

189) De nominum mutatione, pag. 817.

нить приведениемъ ихъ въ возможному отождествлению. Средствоиъ къ устранению этой разницы собственно между источниками элементовъ того и другой послужило для него уже и предшественниками его (Аристовулонъ и др.) высказывавшееся признание за несомнюмную истину той мысли, что языческие поэты и философы свое ученіе заимствовали изъ болье древняго ив точника, — ветхозавівтнаго Св. Писанія, что и вообще философское ученіе есть продукть ветховатотнаю. «Греки говорять», воть напр. его слова, «будто великій и славный, по ихъ мивнію, Гераклитъ есть изобрётатель того философскаго ученія, которое сдѣлалось основоположеніемъ ученія его школы; не Гераклитово изобрътение есть оно, а древнее изобрътение Монсея, не высказывавшаго только тёхъ противорѣчій, какія допустиль Гераклить» 183). Вибстё съ тёмъ у него Гераклитово учение конечно излагается, какъ ученіе Монсея. И вообще Филонъ излагаетъ продукты своего образованія, какъ данныя библейскаго содержанія въ томъ убѣжденіи что Св. Писаніе есть источникъ не только религіозной, но и всякой истины. Монсея онъ прямо ставить въ ряду философовъ древности, называя его предпочтительно (µа́люта) предъ другими па́изофос 184). Но чтобы провести, осуществить на дълъ мысль объ этомъ тожествъ философскаго ученія, элементовъ своего образованія съ ученіемъ библейскимъ, не ръдко весьма различныхъ одно отъ другаго, для него представлялось удобнымъ только одно средство, — аллегорія. Съ другой стороны, не все же въ Библін было таково, что дёлало бы неизбёжнымъ употребленіе этого средства. Таковы напр. нёкоторыя событія историческія, законоположения и под. Гдё можно было обойтись и безъ этого средства, Филонъ не прочь былъ признать настоящее значение и за буквальнымъ смысломъ. Этотъ послёдній онъ обозначаетъ выраженіями: ή φητή διήγησις <sup>185</sup>), ή φητή απόδοσις <sup>186</sup>), ή φητή έρμηνεία <sup>187</sup>), αι φηταί διατάξεις 188), το βήμα της γραφής 189), ή βητή υπόθεσις 100), ή βητή γραой 191), й элти хаг фячера оповеси 192) и под. Въ этомъ смысла онъ и двиствительно принимаеть многія событія Св. Исторіи Ветхаго Завѣта и нѣкоторыя законоположенія Пятокнижія. Такъ онъ принимаетъ

ι.

- 183) Quis rerum divinarum haeres sit, pag. 398.
- 184) De Abrahamo, pag. 275.
- 185) De Iosepho, pag. 414.
- 186) Legis allegoriarum lib. III, pag. 843.
- 187) De vita contemplativa, pag. 691.
- 188) Ibidem, pag. 697.
- 189) De Abrahamo, pag. 282.
- 190) Ibidem, pag. 287.
- <sup>191</sup>) Ibidem, pag. 288.
- 199) Ibidem, pág. 295.

15 Digitized by Google

напр. нёкоторыя событія изъ жизни патріарховъ-Авраана, Іосифа, Монсея <sup>193</sup>) и др., повѣствованіе о потопѣ въ трактать "De vita Mosis" lib. II, pag. 512 и др. Относительно законоположеній мы уже вндвли примбръ въ толкованіи имъ десятословія. Въ трактатъ "De migratione Abrahami" онъ даже прямо признаетъ необходимымъ, чтобы постановленія закона Монсесва были исполняемы съ буквальною точностію 194). Но философски образованный умъ Филона не могъ .остановиться на одномъ буквальномъ понимании закона и истории В. Завъта. Останавливаться на этомъ онъ считалъ дёломъ ума слабъй-**ШИХЪ** (νωθεοτέρων) <sup>195</sup>), а не признавать, кромѣ буквальнаго, другаго, высшаго, аллегорическаго смысла даже — дѣломъ неразумнаго ослѣпленія приверженцевъ этого смысла, — буквалистовъ. Поэтому отъ буквальнаго смысла, котораго изложенію онь посвящаеть лишь весьна немного изъ всего написаннаго имъ, онъ постоянно восходить н вибсть съ темъ возводить читателей своихъ къ смыслу высшему, скрывающемуся, по его пониманию, подъ буквою Писанія. Читая заглавіе даже такихъ трактатовъ его, какъ "De vita Mosis", "De Josepho", "De Abrahamo" и под. не нужно представлять себѣ, что главный элементь содержанія ихъ есть историческій; ифть, это философпческие трактаты въ духѣ стоической этики и пр. Буква Писанія, по понятію и убѣжденію Филона, кромѣ того, что она выражаетъ собою по непосредственному, прямому значению своему, непреминно вибстѣ съ тѣмъ и даже независимо отъ сего говорить и нѣчто иное (dllo dyopever=dligyopsi). Онъ прямо утверждаетъ, что "въ законъ Моисеевомъ почти все или сямая большая часть имбетъ смыслъ иносказательный, аллегорическій "196) и кромѣ того именно утверждаетъ, что то или другое, придаваемое имъ буквъ Писанія, аллегорическое значение, есть вовсе не его измышление, а учение Монсея 197). Та-

<sup>193</sup>) См. напр. о событіяхъ явленія Аврааму Бога въ видѣ трехъ странниковъ въ трактатѣ "De Abrahamo" pag. 238 sq., принесенія Исаака въ жертву, ibid. pag. 92 sq., De somniis, pag. 461 н др.;--неъ жизни Іосифа-объ отношеніяхъ въ нему братьевъ его до продажи въ Есинетъ и о самой продажѣ въ трактатѣ "De Iosepho", pag. 411. 412. 413; о событіяхъ съ нимъ въ Египтѣ и возвышеніи его тамъ, ibidem, pag. 413. 415 и др.;--о большей части событій изъ жизни Монсея до вступленія его въ должность вождя народа Изранльскаго и за тѣмъ по вступленіи въ эту должность въ кн. 1-й трактата "De vita Mosis", особенно же въ началѣ книги (стр. 468 и дальн.).

191) Pag. 319 sq.

193) Conf. "Quod Deus sit immutabilis", pag. 236. "De somniis", pag. 465-466 Въ последнемъ месте ясно различаются два состояния: несовершенныхъ, слабыхъ, воспитываемыхъ, для которыхъ законъ имбетъ значение по своей букве и-совертенныхъ, для которыхъ онъ имбетъ высшее значение, философическое.

196) Σχεδόν γάρ τὰ πάντα ή τὰ πλείστα τῆς νομο Ξεσίας ἀλληγορείται. De Iosevho, pag. 414.

197) De mundi opificio, pag. 4: Μωσέως γαρέστι το δόγμα τουτο, ου'α έμόν, говорить

кних образонъ Филонъ признаетъ *деойственность* симсла Писанія В. Завёта. Согласно этому, капр котонъ, будучи, въ Филоновскомъ толкованія, несомиённымъ историческимъ событіемъ <sup>198</sup>), по своему буквальному смыслу, имѣетъ и аллегорическій смыслъ. Въ этомъ послёднемъ симслё открытіе небесныхъ окопъ (Быт. 7, 11) овначаетъ отирытіе оконъ ума, — открытіе источникевъ бездим (тамъ же) — открытіе оконъ чувствъ <sup>199</sup>) и пр. Рувмиъ, старшій брать Іосифа, сельсе но буквальному смыслу исторіи о немъ, изображаемый болёе магнимъ по харавтеру, межели другіе братья, что енъ выразнаъ своимъ предложеніемъ — бресить Іосифа въ ровъ вийсто того, чтобы убить, цакъ предлагали другіе братья, т е. друда, такъ какъ Іаковъ, отенъ его, означаетъ трудъ <sup>201</sup>). И такъ далѣе <sup>202</sup>).

Самыя обозначенія алясторическаго смысла н толкованія у Филона различны; таковы: аддуоріа 202), ή δі ύπανοιών аπόδασις 204), ή δια συμβόλων έξηγησις 205), ή δι ύπονοιών έξηγησις 209), ύπόνοια 207), аддууерёк 208), аддурорстован 209), ή èν аддуоріа вешріа 210), аццволіхає 211), тропіхає 213) и под. Но исть эти обозначенія выражають одно, писино, что предметь толкованія разсматривается въ иносказательномъ и обыкновенно философическомъ смысль. Этоть симоль доступенть только посвященнымъ (щостан) 213), какъ болёв соверпесиями (табиссеря), но не большинству, которое довольствуется линь буквальнымъ смысломъ.

Наконецъ у Филона это аллегорическое толкование совершается, какъ онъ самъ говорить, по опредёленнымъ правиламъ или законемъ

Филовъ, толкуя міротвореніе въ смисл'я идеологін Платоновой. Срав. также. "De cherubim", рад. 89, гдё онъ говоритъ, что отъ Монсея, друга Божія, онъ научился великимъ тайнамъ, имъ открываемымъ.

- <sup>198</sup>) De vita Mosis, lib. II, pag. 512; conf. "De proemiis et poenis, pag. 707.
  <sup>199</sup>) De profugis, pag. 373.
- m) "De Iosepho", pag. 412.
- 201) De sacrificiis Abelis et Caini, pag. 117. Cf. De nominum mutatione, pag 820.
- 902) См. другіе образчики у Зинфрида стр. 164.
- 905) De mundi opif. pag. 27; De Abrahamo, pag. 282 al.
- 904) lbidem, pag. 27. 28.
- 205) Quod omnis probus liber, pag. 679 al.
- 906) De vita contemplativa, pag. 697 al.
- 207) Ibidem, pag. 691; De Iosepho, pag, 414 al.
- 208) Legis allegoriarum, lib. III, pag. 842; De somniis, pag. 447 all.
- 209) De cherubim, pag. 86; De Iosepho, pag. 414 al.
- <sup>910</sup>) De Abrahamo, pag. 288.
- <sup>211</sup>) De confusione linguarum, pag. 265; De Abrahamo, pag. 285. 290 al.

· . :.. 15\*

Digitized by Google

- <sup>212</sup>) De cherubim, pag. 88.
- <sup>913</sup>) Ibidem, pag. 88. 89.

(сі убиог, ха́уоусс тῆс а̀λληγορίας) <sup>214</sup>). Эти законы или правила, какъ очевидно изъ его же упоминанія, уже существовали до него <sup>215</sup>), но собственно говоря мы только изъ его сочиненій получаемъ понятіе о инхъ. Эти правила частію представляють собою слабый отголосокъ палестинскихъ миддотъ, главнымъ же образомъ они имѣють въ основаніи своемъ вышеуномянутыя герменевтическія основоположенія стоиковъ. Всё эти правила у Филона можно, вмѣстѣ съ Зигфридомъ, раздѣлить на двѣ главным группы: 1) на правила, по которымъ буквальный смыслъ положительно исключается, признается невозможтимъ, неудобонріемлемымъ, и 2) на правила или законы аллегоріи, не исключающіе и буквальнаго смысла толкуемаго и утверждающіе такямъ обравомъ двойственность смысла.

1) Сообразно первой группѣ правиль или законовъ аллегоріи буквальный синсль признается невозможнымь, неудобопрісиденнымь въ слёдующихъ трехъ случаяхъ: а) когда въ Писаніи что-либо говоратся не достойное Бога или не соотвътствующее чиствишему понятію, философическому представлению о Неить. Это правило въ основанія своемъ, насколько служить отголоскомъ общеїудейскаго понятія объ антропонорфизнахъ въ Библін, настолько же инбеть въ виду то главное положение "Гомеревыхъ аллегорий" Геравлида, что Генерь "внолив быль бы нечестивымь, если бы ничего не говориль въ аллегорическомъ смыслѣ" <sup>\$16</sup>). Такъ напр. если объ Адамѣ геворится, что онъ сврылся отъ Бога (Быт. 3, 8), то допустить это въ буквальномъ симслё невозножно, такъ какъ Богъ, какъ вездёсущій, все Собою наполнаеть 217). Ссетветственно этому невозможно допустить буквальное понимание и въ техъ случанхъ, когда о Боге говорится, что Онъ что либо спрашиваетъ, такъ какъ Онъ, всевѣдущій, и безъ спративанія все знаеть 218). Равнымъ образомъ нельвя принимать въ буквальномъ смыслё и тъ случав, въ которыхъ выражаются другія человѣкеобразныя представленія о Богѣ <sup>219</sup>), какъ напр. что Онъ имъетъ тело съ его членами, отправленіями и ощущеніями <sup>920</sup>) и под.; б) когда буквальный смысль представляеть со-

<sup>914</sup>) De Abrahamo, pag. 282; De somniis, pag. 448. 451. De victimas offerentibus, pag. 659.

<sup>215</sup>) Срав. особенно "De somniis", цит. м'есто; равно также вышензложенное объ этомъ.

216) Πάντη γάρ ησέβησεν εί μηδέν ηλληγόρησεν pag. 296, par. 1 edit. cit.

217) Legis allegor. lib. III. pag. 842 sq.; lib. II, pag 53, sq. al.

<sup>218</sup>) Quod deterius potiori insidiari soleat, pag 128 sq. 130 sq'; De somniis, pag. 450 alibi.

<sup>219</sup>) Quod Deus sit immutabilis, pag. 280; De somniis, pag. 465; De sacrificiis Abelis et Caini, pag. 113-114 alibi.

230) Срав. сейчась цит. міста.

Digitized by Google

бою затрудненія къ пониманію Писанія, — недосказанное, недостатокъ разумнаго смысла (какъ бы безсмыслицу), противорѣчія или вообще нѣчто не достойное Св. Писанія, какъ произведенія ума высочайшаго, божественнаго.

Это правило имѣетъ въ основанія своемъ также раціоналистическую аллегористику александрійскихъ ученыхъ Грековъ.

Такъ напр. безъ аллегорическаго пониманін не нивло бы, по Филону, никакого смысла изречение Быт. 4, 15, что убийцѣ Канна "отистится всемеро", такъ какъ не понятно, въ чемъ будетъ состоять это седнеричное отищение и въ какой формв оно совершинтся \*\*). Непонятно для Филона также, какъ это Іаковъ, нивешій такъ иного рабовъ, послалъ къ сыновьямъ своимъ справнться объ нъъ благосостоянія издоровьё сына же, да и при томъ возлюбленнаго-Лосифа (Быт. 37, 13-14) 939),-какъ это Монсей запрещаеть (во Втор. 17, 15-16) увеличение числа конницы для будущихъ израйльскихъ царей, когда она такъ необходима на случай войны 298),---какъ это во Быт. 4, 17, Каннъ стронтъ городъ, когда и все человечество, а уже не говоря о семьё Канка, состояло лишь изъ ийсколькихъ человвиз 224);---какъ это начальникъ твлохранителей Фараона, Цетифаръ (Быт. 39, 1) изображается имѣвшимъ жену (ст. 7), когда онъ былъ евнухъ <sup>295</sup>);- какъ говорится (Быт. 4, 17) о женъ Канна, когда была только одна женщина-Ева 226). Логическою несообразностью для Филона вазалось также содержащееся въ ст. 6-иъ 11 главы кв. Бытія повѣствованіе о томъ, что поточки Ноя "начали строить городъ и башно", нежду твиз какъ въ ст. 5 говорится, что они уже ностроили городъ и башню <sup>227</sup>);- что по 1 Цар. 2, 5 Анна, жена Елкана, принсываетъ себъ семь сыновей, нежду тънъ какъ имъла въ дъйствительности только одного выпрошеннаго у Господа-Самунла 228); что по Быт. 28, 13 Авраамъ называется отцемъ Іакова, тогда какъ въ дъёствительности онъ былъ дъдъ его 239);- что въ Лев. 13, 11 н дал. человёкъ съ нёкоторыми признаками проказы признается нечистыкъ, тогда какъ тутъ же совершенно прокаженинё считается чистыкъ <sup>\$30</sup>); что по Лев. 14, 35-36 демъ объявляется не-

- 991) Quod deter. pot. insid. soleat, pag. 144
- 9998) Ibidem, pag. 120 sq. 122 sq.
- \*\*\*) De agricultura, pag. 154, conf. 153.
- 994) De confusione linguarum, pag. 264 sq.
- 925) De Iosepho, pag. 418.
- 236) De confusione linguarum, pag. 264 sq. cf. De posterit. Caini, pag. 282.
- 927) De confus. linguar. pag. 250 cf. 260.
- 298) Quod Deus sit immutabilis, pag. 230.
- 919) De somniis, pag. 458 cf. 457.
- 220) Quod Deus sit immutabilis, pag. 242 sq.

честыкъ, осли въ него вощелъ священанкъ, кежду тъкъ нужно было бы ожидать обратнаго,-т. е. что дожь чрезъ это сдёлается чистыжь ээ). Равнымъ образомъ невозможно представить себв, чтобы къ дъйствительному Іерусалиму относились слова Псал. 45, 5, такъ кавъ онъ удаленъ былъ на значительное разстояние отъ морей и ръкъ 232), или.--чтобы о действительной реке шла речь въ Исал. 64, 10. Точно также нельзя принимать въ буквальномъ смыслё вопросовъ Ангела въ Агари: откуда ты пришла и куда идешь? (Быт. 16, 5), тавъ кекъ онъ, Ангелъ, долженъ былъ знать эте, если онъ зналъ напр., что ена беременна 223). Необъяснимо было бы въ буквальномъ смыслё и то, почему преклятіе ниспосылается на Хакаана, между тёмъ какъ согрѣнилъ отецъ его — Хамъ (Быт. 9, 25 сн. 22) <sup>234</sup>). Не достойно было бы Писанія, какъ Священнаго, если бы въ немъ говорилось иного только объ одномъ веська незначительномъ, напр. о копанін колодцевъ, о виноградникахъ (Ртор. 20, 6 и др.) и под., а не разунвансь подъ этипъ какія либо выснія нравственныя истины <sup>235</sup>). Невозножно также предположить, чтобы ніръ дѣйствительно сотворенъ быль въ шесть дней, какъ о тонъ повёствуется въ 1-й главъ книти Вытія \*\*\*), или чтобы жена въ дъйствительности сотворена была изъ ребра Аданова (Быт. 2, 22), когда чрезъ это нарушалась бы симметрія въ строеніи твла мущины 227). Все это и подобное, по Филону, ведеть къ необходимости видёть здёсь аллогорическій симсль. Къ топу же ведеть в) и само Священное Писаніе, которое иногда прямо вводить вноскавание или указываеть на него такъ или иначе. Такъ напримъръ, если въ Св. Писаніи (Быт. 2, 17) говорится о древъ познанія добра и зла, котораго въ дъяствительности нътъ, то очевидно, что такъ говорится о нейъ не въ собствениенъ, буквальномъ смысяв, а въ аллегорическовъ 238). Точно также если во Втор. 10, 9 Самъ Господь называеть Себя удёломъ левитовъ, то очевидво, это должно быть вринимаемо лишь въ несобственномъ, аллегорическомъ симслё, такъ какъ въ действительности накто не можетъ владъть Богомъ, какъ удвломъ своимъ 239). Течно то же делжно сказыть и е говорящемъ зній (Быт. 3, 1 н дал.) 140) и под.

- <sup>231</sup>) Ibidem, pag. 243 sq.
- 239) De somniis, lib. II, pag. 882.
- 222) De profugis, pag. 374.
- 224) De his verbis, resipuit Noë (De sebrietate Noë), pag. 217 sq.
- 235) De agricultura, pag. 162. sqq.
- 136) Legis allegor. lib. I, pag. 31 sq.
- 237) Legis allegor. lib. II, pag. 72 sq.
- 238) Legis allegor. lib. I, pag. 45.
- 239) De plantatione Noë, pag. 174.
- 240) De mundi opificio. pag. 28; conf. De agricultura, pag. 157. 158.

Digitized by Google

2) Въ признаніи двойственности смысла Пиванія Филонъ руководствуется слѣдующими правилами:

а) Писаніе указываеть на эту двойственность повтореніемь какого-либо выраженія. Такъ напримъръ повтореніе выраженія: а́удрюпос а́удрюпос въ Лев. 18, 6 указываеть, по Филону, на то, что здѣсь разумѣется не обыкновенный только человѣкъ, а еще и добродѣтельный человѣкъ <sup>241</sup>).

6) То же самое нужно предполагать и въ томъ случай, когда Священное Писаніе усиливаетъ значеніе какого-либо выраженія другимъ однозначущимъ или подобозначущимъ, какъ напр дача́тю дачати́эдо (Исх. 12, 15; срав. Быт. 2, 17) <sup>942</sup>), бро́се: фа́үд (Быт. 2, 16) <sup>948</sup>), εὐλογῶν εὐλογήσω (Быт. 22, 16) <sup>944</sup>) и под., или даже употребленіемъ частицъ одного корня съ тѣмъ выраженіемъ, какъ напр. ἐζηγαγεν αὐτόν ἐξω (Быт. 15, 5) <sup>948</sup>) и вообще болѣе или менѣе излитними въ отношеніи къ требованіямъ чистаго греческаго языка добавками, напр. οὐ φυτεύσεις σε αυ τῷ άλσος (Втор. 16, 21) <sup>946</sup>), ποίησον σε αυ τῷ (Числ. 21, 8) <sup>947</sup>) и под.

Къ признанію того же ведеть Св. Шисаніе в), повторяя повъствованіе о предметахъ, раньше разсказанныхъ<sup>948</sup>). Такъ напр. въ Быт, 16, 3 Сара называется женою Авраама, а между твиъ это извъстно уже изъ прежняго сообщенія (Быт. 11, 29; 12, 5 и др.)<sup>948</sup>) и

 г) видоизмѣняя выраженіе. Такъ напр. Іосифъ (Быт. 42, 15.
 16) произноситъ одну и ту же клятву жизнію Фараона въ двоякой фориѣ: νὴ τὴν ύγείαν Φαραώ (ст. 15) и оὐ τὴν ύγείαν Φαραώ (ст. 16) <sup>250</sup>).

д) Особеннаго же вниманія заслуживаеть въ томъ же отйошенія употребленіе въ Св. Писанія выраженій синонимическихъ<sup>281</sup>). Таковы напр. выраженія; ίππεύς (Быт. 49, 17) и άναβάτης (Исх. 15, 1)всадникъ<sup>283</sup>), έργάζειν την γην (Быт. 4, 12)-- обработывать землю и

- 948) Legis allegor. lib. I, pag. 43. 44.
- 214) Legis allegor. lib. II, pag. 75. 76.

945) Quis rerum divinarum haeres sit, pag. 384; conf. 383. cf. item Legis allegor. lib. II, pag. 52.

946) Legis allegor. lib. I, pag. 37.

947) Legis allegor. lib. III, pag. 852.

<sup>948</sup>) См. De congr. quaer. erud. gratia, pag. 340; conf. 832. 854. 389, гдё Фнлонъ самъ выражаетъ это основоподожевіс, подтверждая его примёрами.

249) Ibidem.

🗯) De migratione Abrahami, pag. 323; cf. De Iosepho, pag. 429 sq.

<sup>351</sup>) См. De agricultura, pag. 146, гдѣ самъ Филонъ виставляетъ на видъ это основоположение.

252) De agricultura, pag. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>911</sup>) De gigantibus, pag. 224.

<sup>242)</sup> De profugis, pag. 358; Legis allegor lib. I, pag. 43 sq.

үзюрудс үйс (-9, 20) - земледилець 253), - стехаунос и доти (Быт. 3, 16)--скорбь и печаль 254) и мн. под.

е) Не безъ алдегорическаго значенія употребляются въ Св. Писанін тё или другія частицы рёчи, составныя части слова, различныя формы частей рѣчи, каковы: время, число, родъ и пр. Такъ напр. въ Быт. 2, 19 частица ёті (еще) употребленная при повъствованія о творенія животныхъ, въ отношения къ повъствованию 1, 24 о творения же животныхъ, показываетъ, что твореніе въ 1, 24 разумѣлось идеальное, а въ 2, 19 дъйствительное 255). Частица убу въ Быт. 2, 23 показываеть, что чувственность по самой природѣ своей обнимаеть настоящее время 356) и под. Равнымъ образомъ не безъ цёли въ Быт. 31, 10 употреблено составное слово діалеохос. Частица дія въ составъ словъ означаетъ усиление, подобно тому, какъ напр. бийолос, бийолцос и под. Такимъ образомъ Писаніе употребленіемъ этого слова хотёло выразить тотъ сямслъ, что первые плоды пріемлющей святое сёмя мудрости души-блестяще бёлы 287). Частица со въ составѣ слова содоууст – благословлю (Быт. 12, 2), и вообще имъющая значение благопріятнаго чего-либо, добраго, въ настоящемъ случат придаеть такой смыслъ слову: «Я дарую тебѣ преславный Логосъ» 258) и под. Точно также употребленное въ Быт. 1, 26 во множ. числѣ слово полосины (сотворимъ) указываетъ на соучастниковъ Богу въ творенін Имъ человёка. Это и необходимо было, по Филону, такъ какъ Богъ Самъ не могъ же сотворить ту составную часть человъка, которая имветь прямое отношение къ грёху, т. е. тело 259). Подобно этому в соуде́ще» (сибшаемъ) въ Быт. 11, 7 указываетъ на соучастіе въ этомъ дёлё ангеловъ, такъ какъ Богъ Самъ не могъ имёть прямаго отношения въ злому \*\*\*). Наоборотъ, употребленное въ Быт. 17, 16 въ единственнома числё слово технон указываетъ на то, что что препрасное не въ иножествѣ, но въ силѣ» 961), Равнымъ образомъ въ Быт. 18, 3 слово хоре, въ единственномъ числѣ употребленное, когда рёчь однако же идеть о трехъ странникахъ, показываетъ, что при этоиъ «было лишь тройственное явление силою одного Существа» 362).

- 258) Quod det. pot. insid. soleat, pag. 135; conf. De agricultura. pag. 146 sq.
- <sup>231</sup>) Legis allegor. lib. II, pag. 81 sq. Conf. Leg. alleg. lib. III, pag. 842.
- 255) Legis allegor. lib. III, pag. 842 sq.
- <sup>156</sup>) Ibidem, pag. 846 sq.
- 257) De somniis, pag. 462.

- 259) De mundi opif. pag. 12.
- 969) De confus. linguarum, pag. 269 sq.
- 261) De nominum mutatione, pag. 824 conf. sq.
- <sup>369</sup>) De Abrahamo, pag. 288.

<sup>238)</sup> De migratione Abrahami, pag. 304 sq. Составъ слова є длочіє и и лічо, отъ котораго происходить и дочос.

Въ Быт. 12, 1 слово δείξω (-- покажу) употреблено въ формѣ будущаго времени съ тою цѣлію, чтобы указать на вѣру, которую окажетъ Авраамъ<sup>163</sup>). Въ Быт. 3, 15 аύто́ς (онъ) употреблено вмѣсто аὺто́ (оно, т. е. сѣмя) съ тою цѣлію, чтобы дать такой смыслъ мѣсту: «умъ (о̀ νũς, слѣдов. муж. рода) сохранитъ главное и руководащее ученіе» <sup>264</sup>) и др.

ж) Большое значение въ аллегори Филона имбеть симеелика чисель, симеелика вещей и симеелика имень.

Символика чисель встрёчается частію н въ Св. Книгахъ В. Завёта <sup>165</sup>), равно также и въ міровоззрёніи древнихъ народовъ. Филенова собственно символика чисель примыкаетъ главнымъ образомъ къ пиеагорейской. Въ основныхъ чертахъ своихъ она представляетъ слёдующее:

Единица (µоуас) есть число божественное (Вогъ-единъ), могущее существовать независимо отъ другихъ чиселъ 266).

Два есть число раздёленія, вражды <sup>267</sup>) и тёлеснаго <sup>268</sup>).

Три есть число тёла <sup>269</sup>); оно обозначаетъ у Филона также и Божественное Существо съ двумя основными силами Его <sup>270</sup>).

Четыре означаеть собою въ возможности то, что десять представляеть въ дъйствительности, т. е совершенство <sup>171</sup>).

Иать, соотвётственно цати чувствамъ, есть число чувственности \*72).

Шесть, какъ произведение изъ мужскаго и женскаго числа 3×2, равное въ своихъ слагаемыхъ (3+3), представилетъ собою движение органическаго существа <sup>973</sup>).

Семь Филонъ не знаетъ даже какъ почтить, но во всяконъ случат предлагаетъ имъть въ виду, что это число состоитъ изъ семи единицъ или изъ единицы главной ( $\alpha \rho \gamma \gamma$ ) н 2+2+2 или 3+3 <sup>174</sup>).

Девять, на основанія Быт. 14, 1 и дал., есть число спора борьбы <sup>275</sup>).

964) Legis allegor. lib. II, pag. 72. 78.

245) Cpas. gas store Bähr's, Symbolik des mosaischen Cultus. B. I. S. 128-209.

266) Legis allegor. lit. III, pap. 841. Conf. De mundi opif. pag. 7 sq. alibi.

967) De mundi opif. pag. 2. 6. Conf. Legis alleg. lib. I, pag. 82.

988) Legis allegor. lib. I, pag. 81. Это значение Филриь основивають на томъ, что все твлесное разрушается.

<sup>269</sup>) Legis allegor. lib. I, pag. 31. Conf. De mundi opif. pag. 2. Это значение Филонъ основнадеть на томъ, что тило есть изчто твердее; а все твердое нитеть три измърения.

970) De sacrificiis Abelis et Caini, pag. 108.

<sup>271</sup>) De mundi opificio, pag. 7 conf. 8.

979) De mundi opif. pag. 10 alibi.

273) Conf. De mundi opif. pag. 2. sq. Legis allegor. lib. I. pag. 21.

274) De mundi opif. pag. 15 sq. Legis allegor. lib. I, pag. 31 sq. alibi.

278) De congr. quaer. erud. gratia, pag. 342.



t

<sup>962)</sup> De migr. Abrah. pag. 304 sq.

Десять есть число и совершенства и свободнаго отъ врайностей (µє́олу) воспитанія <sup>276</sup>).

Двѣнадцать есть также число совершенное <sup>977</sup>) и т. д.

По ваконамъ символики вещей — животныя вообще, какъ существа неразумныя, служатъ символами страстей, представляющихъ собою также неразумную сторону (а́лоүоч) въ человѣкѣ, — а также символами чувствъ (dioð ήσεις) <sup>\$78</sup>). Если же ихъ представлять, какъ руководимыхъ пастухомъ, то они будутъ обозначать тѣлесныя движенія, управляемыя умомъ <sup>\$79</sup>) или также управляемыя имъ страсти <sup>\$89</sup>).

*Итици*, канъ летающія и неудобоуловимыя, суть символы слова <sup>\$31</sup>); канъ высоконарящія, суть символы мудрости <sup>\$35</sup>); какъ невольно спускающіяся на земь, онё суть символы душъ, оставляющихъ эеиръ, чтобы вселиться въ тёло <sup>\$62</sup>); а какъ хищныя онё суть символъ страсти <sup>\$84</sup>).

Животныя пресмыкающіяся, наськомыя, череи, водныя животныя вообщо суть сниволы людой, предающихся ненасытнымъ тёлоснымъ наслажденіямъ <sup>265</sup>).

Растенія корошія и полезныя служать символами добродітелей <sup>886</sup>), но безполезныя и даже вредныя, какъ напр. волчцы и терніе (Выт. 3, 18), суть символы возбуждающихся въ душі неразумнаго человіка страстей <sup>1867</sup>).

Изъ минеральнаго царства скала есть символъ непреклонной и и несокрушимой премудрости Божіей <sup>288</sup>), золото есть символъ безхитростнаго, чистаго, какъ бы искушениаго чрезъ огонь благоразумія феоудок <sup>289</sup>), а въ свизи съ этимъ – божественной премудроств (софіас),

<sup>276)</sup> Ibidem. De decalogo, pag. 576 sq. alibi.

<sup>&</sup>lt;sup>977</sup>) De profugis, pag. 372. Къ этому числу у Филона вріурочиваются 12 знаковъ зодіака, 12 мѣсяцевъ года, 12 часовъ два и ночи, 12 колёнъ Израилевихъ, 12 хлѣбовъ предложенія и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup>) Legis: alleg. Hb. III, pag. 842-844. Conf. item De sacrif. Abelis et Caini. pag. 106.

<sup>279)</sup> Ibidem, et pag sq. De agricultura, pag. 149.

 <sup>&</sup>lt;sup>336</sup>) 1bidem, pag. 152. 153. Conf. De sacrif. Abelis et Caini, pag. 115 alibi.
 <sup>381</sup>) De nominum mutatione, pag. 818.

<sup>983)</sup> Въ этомъ именно симелъ напр. Филонъ объясняетъ имя жены Монсея Сенфори, канъ срибноч. См. De cherabim, pag. 88. cf. Quis rer. divin. haeres sit, pag. 889.

<sup>223)</sup> Quis rerum divinarum haeres sit, pag. 401.

<sup>284)</sup> Legis allegor. lib. III, pag. 845.

<sup>285)</sup> De migratione Abrahami, pag. 311.

<sup>286)</sup> Legis allegoriarum, lib. I, pag. 28; De plantatione Noe, pag. 170 sqq.

<sup>987)</sup> Legis allegor. lib. II, pag. 81 sq. .

<sup>288)</sup> Quod deter. potiori insidiari seleat, pag. 137.

<sup>289)</sup> Legis allegor. lib. I. pag, 41.

насколько первое приныкаеть къ послёдней <sup>200</sup>), мосъ-символъ чувственнаго (адоблто́и) <sup>201</sup>) и т. д.

Небо, какъ мѣстопребиваніе мысленныхъ (voŋtŵ) существъ, есть символъ ума (věc)<sup>292</sup>); сомще — символъ 1) самого Бога, какъ источникъ свѣта и какъ управляющее днемъ свѣтнло<sup>293</sup>). 2)---человѣческаго ума<sup>294</sup>), 3) сходящаго на землю бозмественнаго Логоса<sup>395</sup>) и 4)--чувствъ, какъ доставляющихъ уму впечатлѣнія отъ чувственнаго<sup>200</sup>); земая въ противоположность небу, есть свяволъ чувства, какъ представляющаго собов нѣчто тѣловидное и земное<sup>207</sup>).

Источникъ есть символь 1) ума, оживляющаго чувство, равно какъ и самаго чувства <sup>298</sup>), 2) разумнаго состояния и воспитания <sup>299</sup>), 3)--дурнаго расположения <sup>200</sup>), 4)--добраго расположения <sup>201</sup>, 5) Самаго Творца всего и Отца, какъ источника жизни <sup>201</sup>), 5) божественной мудрости <sup>203</sup>) и 7) божественнаго Логоса <sup>204</sup>); рики суть символи 1) добродѣтелей <sup>205</sup>) и 2) слова, какъ истекающаго изъ усть и несущагося съ быстротою потока <sup>204</sup>).

Скинія есть символъ 1) божественной премудрости по ндей ся устройства <sup>307</sup>), 2) вообще добродітели и въ частности человіческой

<sup>239</sup>) Ibidem. Именно Филонъ, раскривая (по своёму конечно) зваченіе райской рэки Фисонъ, окружающей землю Евилать, выраженіе: "тамъ есть золото" (Бит. 2, 11 во LXX и Слав.) объясняеть тамъ: "тамъ" т. е. въ "премудрости Божіей есть золото, т. е. благоразуміе".

<sup>331</sup>) De vita Mosis, lib. III, pag. 516. Тавое вначеніе міди Филопонъ усволятся по сравненію съ золотомъ (—умомъ) при объдсненія устройства сканія.

992) Legis allegoriarum, lib. I, pag. 31.

see) De somniis, lib. I, pag. 448-449. Conf. De mundi opif. pag. 9.

294) De somniis, lib. I, pag. 448—449. Это значеніе Филономъ усволется солнцу ближайшимъ образомъ на основанія имени города Иліополя (Исх. 1, 11 LXX), по объясняемаго Филономъ, какъ "умъ животнихъ" (стр. 449).

995) Ibidem, pag. 449.

996) Ibidem.

297) Legis allegoriarum, hb. I, pag. S1.

<sup>298</sup>) Ibidem, pag. 34. De profugis, pag. 378. Значеніе чувства усволется въ нослёднемъ мастё Филономъ источнику по связи съ значеніемъ мущини, какъ ума и женщини (истеченіе кровей ся), какъ чувства.

909) De profugis, pag. 873. 874.

300) Ibidem.

>>> Ibidem.

and) Ibidem, pag. 874.

<sup>303</sup>) Ibidem, pag. 373; conf. Qued. det. pot. insid. soleat, pag. 137.

504) De profugis, pag. 374. De migratione Abrahami, pag. 312.

305) Legis allegoriaram, lib. 1, pag. 39. Именно здёзь четыре райскія рёки представляются символами четырехъ главныхъ добродётелей:—благоразумія, цёломудрія или воздержанія, мужества и справедливости.

sos) De somaiis, lib. II, pag. 881.

307) Quis rerum divinarum haeres sit, pag. 388.

добродѣтели, какъ отображения божественной добродѣтели \*\*\*). По внѣшнему своему устройству она есть символъ міра 309). Ковчего есть символъ твла, какъ вмёстилица души <sup>316</sup>). Мече есть символъ пламеньющаго Логоса, побуждающаго въ добру и отвлевающаго отъ ала <sup>\$11</sup>). Одежды суть символы твлесности, но также и слова (λο'γος), какъ орудія самозащиты человѣка 318). Пестрая одежда первосвященника есть символъ разущныхъ и чувственныхъ силъ въ ихъ взаимномъ соединения \$1\$), простая же льняная одежда его (інатиоч) есть символъ Логоса <sup>314</sup>), исподнее платье его есть символъ воздуха, а цвёты на немъ служатъ символомъ земли, изъ которой все произрастветь, висточки----самволь воды, колокольцы указывають на гармонію и взаимодъйствіє земли и воды при міротвореніи, нарамникъ означаетъ небо, а два смарагда на плечахъ служатъ символами солица и луны или двухъ полушарій, шость именъ на нихъ указываютъ нашесть созв'ядий, а 12 кашией суть символы 12-ти созв'яздий зодіака, раздѣленные на 4 ряда въ соотвѣтствіе 4-мъ временамъ года. Двойной нагрудникь оэначаеть Логось и самъ въ себв и въ человвкв открывающійся какъ Лотос судаватос и Лотос профоріхос 315). Изъ священныхъ дъйствій жертвоприношение означаеть принесеніе Богу въ жертву чистоты души 316), очищение также означаеть чистоту души 317). Руки означають 1) могущество и 2) действіе 318), плечи-бремя, трудъ 319), и т. д., а голова въ твлё тоже, что умъ въ душе зао).

Въ символикъ именъ Филонъ основываетси, какъ уже видно было наъ предшествующаго, какъ на Библіи, такъ и на іудео-палестинскомъ мидрашъ, имъющемъ основаніе свое также въ Библіи. Какое значеніе онъ придавалъ этому способу извлеченія аллегорическаго

- 388) De temulentia, pag. 202. Quod det. pet. insid. soleat, pag. 148.
- 309) De vita Mosis, lib. III. pag. 515 sqq.
- <sup>310</sup>) De plantatione Noe, pag. 172.

<sup>311</sup>) De cherubim, pag. 86. Срав. здъсь же пламенный мечъ и въ значении солнца но бистротъ дъйствія.

<sup>319</sup>) Legis allegor. lib. II, pag. 80; De somniis, lib. 1, pag. 451.

<sup>\$18</sup>) De migratione Abrahami, pag. 816,

<sup>314</sup>) De somniis, lib. I, pag. 451. Conf. De vita Mosis, lib. III, pag. 518 sqq. De migr. Abr. pag. 316.

\$15) De vita Mosis, pag. 518 sqq.

<sup>\$16</sup>) De agricultura, pag. 159-160. Conf. De victimas offerentibus, pag. 656 sq.

317) De victimas offerentibus, page 656 sqq.

<sup>318</sup>) De somniis, lib. II, pag. 877-878; Legis allegoriarum lib. II, pag. 52.

<sup>319</sup>) Срав. вышеприведенное объяснение Аристовула относятельно приписиваемыхъ въ Саящ. Писаний Бегу рукъ. De nominum mutatione, pag. 882. Quod. det.

pot. insid. soleat, pag. 121. 339) De somniis, lib. II, pag. 878: χεφαλήν μέν αλληγοροῦντες φαμέν είναι ψυχής τον ήγεμόνα νοῦν. смысла наъ буквы Писанія, это видно изъ его собственныхъ словъ въ трактатѣ "De cherubim": "у Моисси самыя имена суть яснѣйшіе указатели дѣйствій, такъ что самое дѣйствіе съ необходимостію вытекаетъ изъ имени и сообразно тому дается самое имя" <sup>881</sup>).

Мы изъ вышеприведенныхъ примёровъ уже видёли, въ какихъ случанхъ символики именъ Филонъ основывается на библейскомъ изъясненіи ихъ. Къ этому можно еще прибавить имя *Гафета*, на основаніи Быт. 9, 27 изъясняемое какъ широта <sup>353</sup>), и *Моава* (на основаніи Быт. 19, 37), изъясняемое какъ имя рожденнаго дочерію отъ отца <sup>353</sup>). Изъ мидраша заимствованныя толкованія именъ мы частію также имёли уже случай выше привести. Неупомянутыя тамъ имена Лота, Хетуры, Евфрата и Исава изъясняются у Филона слёдующимъ образомъ: Лотъ означаетъ у него уклоненіе, наклоненіе внизъ (*а*то́хаюс) <sup>324</sup>), *Хетура* — гитвливан (водибоз) <sup>325</sup>), *Евфрать* — плодоносіе <sup>336</sup>), *Исаю* — твореніе, дёло (πсіция) <sup>327</sup>): Но частію въ своей символикъ именъ Филонъ имѣлъ въ виду и Платоновскую, а частію стоическую символику именъ <sup>328</sup>). Отъ того-то онъ нерѣдко допускаетъ и греческое словопройзводство еврейскихъ именъ.

Значеніе другихъ именъ, кромѣ вышеупомянутыхъ, Филонъ извлекаетъ частію изъ еврейскаго ихъ корня, частію на основаніи созвучія ихъ съ греческими словами изъ греческихъ корней, частію же, наконецъ, изъ собственныхъ соображеній о свойствахъ предметовъ, носящихъ тѣ или другія имена. Такъ:

Аарон» (отъ евр. har – гора) – горный, вообще служитъ сниволомъ слова (Λόγος), потому что оно, какъ гора, поднимается къ небу. Въ частности имя это означаетъ: 1) человъческую способность слова (Λόγος προφητικός) <sup>389</sup>), 2) слово возвышающееся къ небу и совершающееся

- 329) De his verbis: resipuit Noe, pag. 219-220.
- <sup>333</sup>) Legis allegoriarum, lib. II, pag. 78. Но не нужно думать, чтобы это было буквальное толкованіе. Филову это этимологическое значеніе вмени нужно было для цізлей той же аллегорін. "Моавъ чначить оть отща", толкусть онъ. "А отецъ нашь есть умъ" и т. д.
  - 324) De migratione Abrahami, pag. 321 conf. sq.
  - <sup>393</sup>) De sacrificiis Abelis et Caini, pag. 105.
  - 396) Legis allegoriarum, lib. I, pag. 41.
  - <sup>327</sup>) De congres. quaer erad. gratia, pag. 338.

328) Такъ напр. въ объяснения названия жены Монсея — Евіоплянки — хатахорду учщил Legis allegor lib. III, рад. 850 Филонь въроятно имъетъ въ виду Платоновъ хатахорду vojg. Срав. Запфрида, цит. соч. стр. 195. Самое различение видовъ вллегорическаго изъяснения именъ, какъ объяснения дЗиходу и фолуход имъетъ въ виду стоическое различение того же самаго. Срав. *Рилатски*, De vita et poesi Homeri, рад. 1182 и др.

339) De migratione Abrahami, pag. 813. 114.

<sup>321)</sup> Pag. 90. Conf. De agricultura, pag. 146.

въ свѣтѣ <sup>330</sup>);—3) выспрь стремящуюся мысль <sup>331</sup>) я 4) на основанія Лев. 9, 14, въ противоположность Можсею, —совершенному, —прелагающаго себѣ путь впередъ (προχοπτων) <sup>332</sup>).

Аларь (отъ gur—переселяться)—переселеніе, означаеть у Филона: 1) предуготовительную науку, при изученіи которой учащійся находится въ переходномъ состояніи (пярсіхві в хатоклеї) <sup>323</sup>) и 2) раскаяніе (иста́уола), такъ какъ она, по повельнію Ангела, возвратилась въ домъ Авраама (Быт. 16, 9 и дал.) <sup>844</sup>).

Египеть (безъ всякой этинологін) есть символь 1) тёла <sup>335</sup>) и 2) чувственности и страстей <sup>336</sup>).

Іафетъ-широта, означаетъ 1) въ хорошенъ сиыслѣ, --дозволенное наслаждение всёми благами тѣла и души <sup>337</sup>), 2) въ дурнонъ сиыслѣ, --ненасытныя пожеланія <sup>338</sup>).

Іосифъ-(съ евр.) приложеніе, добанленіе, собираніе означаеть 1) собирающаго тёлесныя блага <sup>339</sup>), 2)-умъ, пискодящій отъ номышленій о божественномъ въ помысламъ о человёческомъ и тёлесномъ <sup>340</sup>), 3)-политика <sup>341</sup>), 4) посредника между тёломъ (Египтомъ) и душою (братьями его, пришедшими въ Египеть) <sup>342</sup>), 5) преданнаго заботамъ о тёлё и тщетной славё <sup>343</sup>) и наконецъ 6), соотвётственно Быт. 39, 13,-аскета, убъгающаго отъ наслажденія (ήдоут) <sup>244</sup>).

Маріамъ (безъ всякой этимологія) означаетъ: 1) безстыдное (а̀vаiсуютос) и дерзкое чувство, сообразно Числ. 12, 14 <sup>845</sup>), 2) очнщенное чувство, потому что она воси́ввала Бога Исх. 15, 20. 21 <sup>316</sup>) и 3) по Исх. 2, 5—надежду <sup>847</sup>).

- 381) Quod. det. pot. insid. soleat, pag. 126 alibi
- 332) Legis allegor. lib. II, pag. 66.

333) De cherubim, pag. 83-84. Conf. De sacrificiis Abelis et Caini, pag. 105.

- <sup>384</sup>) De profugis, pag. 374. 375.
- \$35) De cherubim, pag. 125. De migratione Abrahami, pag. \$18.

336) De migratione Abrahami, pag. 305. 306. 318 alibi.

\$37) De his verbis: resipuit Noe, pag. 219 sq.

338) Quaestion. in Genes. pag. 315.

339) De nominum mutatione, pag. 819. Это въ отношевия въ дъйствиянь Іосифа на службѣ Фараону.

340) Quod Deus sit immutabilis, pag. 242. De agricultura. pag. 152.

341) De Iosepho, pag. 411 sqq. De migratione Abrahami, pag. 322 sq. Ilpm этомъ также имвется въ виду Іосифово управление Египтомъ.

342) Ibidem.

- 344) lbidem; conf. Legis allegor. lib. II, pag. 80.
- 345) Legis allegor. lib. III, pag. 850.
- 346) De agricultura, pag. 155.
- 347) De somniis, lib. II, pag. 871.



<sup>330)</sup> Ibidem, pag. \$24.

<sup>843)</sup> De agricultura, pag. 152.

Моисей является: 1) какъ признающий Бога мудрецъ <sup>348</sup>), 2) какъ очищенный отъ всёхъ страстей умъ совершенный <sup>349</sup>), 3) какъ кабъгающій страстей аскеть <sup>350</sup>) и 4) какъ аскеть побёждающій ихъ <sup>331</sup>).

Авель означаеть: 1) все приносящаго къ Богу и потому также---любобожественное ученіе (фіовком добума) <sup>359</sup>) в 2) (по смыслу имени) скорбящаго о смертномъ и находящаго счастіе въ безсмертномъ <sup>352</sup>).

Исаев, какъ самъ Филонъ говоритъ, «иногда означаетъ твореніе Божіе (поидиа вей), иногда же дубъ» <sup>354</sup>). Слово «твореніе» здѣсь прилагается у Филона къ Исаву, въ противоложность Іакову, какъ апдастос, – не созданному, не сдѣланному руками и стало быть въ отношеніи къ Исаву означаетъ какъ бы рукотворенность его, какъ символъ неразумной жизни. Значеніе же дуба въ отношеніи къ Исаву указываетъ на его неразумное упорство.

Суббота значить успокоение <sup>355</sup>), а также указываеть на оедмичное число <sup>356</sup>).

Символику важнёйшихъ именъ, въ которыхъ словопроизводство еврейское стоитъ рядомъ съ греческимъ, мы могли видёть на вышепоказанныхъ примёрахъ, Къ исчисленнымъ случаямъ можно еще причислить слёдующіе: имя жены Монсея — Евіоплямки (Числ. 12, 1) — Аідиопіста Филонъ производитъ отъ айди – сожигаю и переводитъ «сожженная» (пепорицем) <sup>357</sup>), символическое зпаченіе соединая съ этимъ именемъ такое: ацета́ддато; кай хатахора; ующа — неизиѣичное и обильное знаніемъ миёніе (ibidem).

Имя земли (райской) Евилать производить и съ еврейскаго въ значеніц: скорблю, печалюсь, плачу, мучусь и нотому придаеть ей символическое значеніе ума благоразумныхъ и неразумныхъ, какъ бы находящагося въ постоянныхъ мукахъ рожденія и у первыхъ раждающаго (мысли), а у послёднихъ никогда, и отъ греческихъ норней єї и йсюх для обозначенія тихаго расположенія души <sup>358</sup>).

850) Legis allegoriarum, lib. II, pag. 51-52, conf. 48.

<sup>351</sup>) Ibidem.

822) Quod det. pot. insidiari soleat, pag. 125.

353) De migratione Abrahami, pag. 312.

334) De congr. quaer. erud. gratia, pag. 338.

353) De Abrahamo, pag. 277. De migr. Abr. pag. 315. De profugis, pag. 371 alibi.

<sup>335</sup>) De decalogo, pag. 591. conf. Philonea inedita, Tischendorfi <sub>π</sub>περί νηςείας", pag. 62.

357) Legis allegoriarum, lib. III, pag. 850.

358) Legis allegoriarum, lib. I, pag. 41 conf. p. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>848</sup>) Legis allegor. lib. II, pag. 48.

<sup>349)</sup> De nominum mutatione, pag. 884. Conf. De vita Mosis, lib. I, pag. 471; De migr. Abrahami, pag. 313 въ отношения въ Аарону брату Монсея, канъ слову, говорнишему за послѣдняго.

- 240 -

Ина жены Іакова Лін, производя отъ еврейскаго въ значенін восклоняющейся, уставшей отъ труда и символически толкул объ утомляющей и чрезъ то удаляющей отъ себи многихъ добродѣтели <sup>359</sup>), онъ въ то же время производитъ и отъ греческаго λείος—гладкій, ровный, тихій, кроткій и толкуетъ поэтому имя въ смыслѣ кротости, какъ үύµνωσις ψυχική (нагота душевная, собственное, какъ бы не покрычое состояніе души) <sup>500</sup>).

Въ заключение разскотрвния Филонова толкования мы считаемъ нужнымъ представить образчикъ собственной аллегорически-толковательной аргументація Филона, хотя по частямъ эти образчики мы уже ногли видеть изъ вышензложеннаго. Въ видахъ общей характеристики и сравнения Филонова толкования съ іудео-палестинскимъ и предшествовавшимъ Филону јудео-александрійскимъ, ми возьмемъ такниъ образчикомъ толкование исторіи міротворенія. «Изъ всёхъ другихъ законодателей», такъ начинаетъ Филонъ, «одни безъ всякихъ прикрасъ предписываютъ опредбленныя правила суда, а другіе въ видахъ сообщения больтихъ свёдёний народу, затемняють ястину иногоразличными баснословіями. Моисей же, оставлян въ сторонѣ и то и другое, первое, какъ не дающее видъть высоту ученія, не доставлящее труда мысли и недостойное философа, -- а второе какъ полное лжи и невёроятнаго, сдёлаль прекраснёйшее и достойнёйшее начало свонхъ завоновъ, не тотчасъ же внушая то, что должно и чего не должно дёлать, и не присоединая басни и измышленія другихъ, прежде нежели окрѣпли умы воспрининающихъ эти законы; но, что достойно удивления, это начало обнимаеть собою міротвореніе, для того чтобы и міръ съ закономъ и законъ съ міромъ шли въ согласти и чтобы подзаконный человёкъ былъ достойнымъ гражданиновъ віра, направляя свои дъйствія согласно воль природы, управляющей всёмъ міромъ. Превосходство мыслей Монсевой исторіи міротворенія никакой поэть или писатель не въ состояніи оцёнить по достоинству. Ибо они превышають всикое человѣческое разумѣніе н слухъ. Однако же ради любви въ Богу, хотя это и не посильно, мы рѣшаемся излагать эту исторію, вивсто многаго предлагая немногое и ничего своего, руководясь одною любовію къ мудрости... Моисей, наученный и философіею и чрезвычайными отвровеніями свыще, позналь, что два необходнимыхъ элемента заключаются во всемъ существующемъ, - причина дъйствующая и подлежащее дъйствію этой причины страдательное, --- равно также, что эта причина дёйствующая есть всеобщій разумъ (о тох длох убс), чиствишій и высочайшій, лучшій добродѣтели познанія, самаго добраго и прекрас-

<sup>339)</sup> De migratione Abrahami, pag. 321; De nominum mutatione, pag. 839.

<sup>360)</sup> Legis allegor. lib III, pag. 849.

снаго. Страдательное же, само но себя бездушно и неподвижно, будучи движных и образуемо и одущевляемо разумомъ, составляя вибств. съ умощь прекраснейтнее творение. Тв, которые утверждають, что мірь не сотворень, не замічають промышленія, полезнійшаго и необходниващего для благочестия. Ибо ревунь (дочес) учить, ито Отень и Творець заботится о сотверенномь. Ибо и отень о датяхъ и художникъ о своемъ произведении заботялся, итобы эти ихъ цроизведенія продолжали свое существованіе, удаляя отъ нихъ все вредное и стремнеь доставить все полезное вхъ существовацир. А не творившену ничего нёть и никаворо дёла до того, чего онь не производель. Не заслуживаеть оправдения, и безполезно данже инжніе, представляющее и въ нірь такое же безначаліе, какое бываеть въ городі, не вибющень сфора или распорядителя публичными прами нии судія, отъ нохорыхъ исходнао би все управленіе горедонъ. Но велный Монсей, зная, что нерожденность совершение не свойственна видимому, что все чувственное, находясь въ постоянныхъ намъ, неніять въ періодъ своего ситія, никогда не биваеть однимь и вемь же, невидимому и инсленному, вань родственныхъ между собою, приписаль вёчность, чувотвенному же придаль ныя происходящаго, какъ скисе нациежащее. Итакъ, если этотъ міръ есть видимый и чувственный, то необходино делжень: быть н сотвореннымъ, Поэтому не бозъ цёли онъ принесаль: ему сотворенность, возвышенно богословетвуя. А это онъ говорить о местидневномъ именно творения, такъ это не потому, чисты творець нуждался въ извёстномъ продолжение времень для творенія міра, потому что Богъ могъ бы сотворить не только чрезъ повелёніе, а и даже только помысливши о сотворенія. Но это потому нужно было, что сотворенное требуетъ порядка, а норядку свойственно число, по законамъ же существа чиселъ самое главное число есть шесть, такъ накъ оно послъ единицы есть первое совершенное число, равное въ своихъ частяхъ и слагаемое наъ нихъ. Инън число три въ каждой изъ половинъ, своихъ и-два въ каждой нат трехъ частей и наконець въ важдой щестой части своей единицу. оно, такъ сказать, обладаетъ свойствами и мужскими и женскими и слагается изъ двухъ этихъ послъднихъ. Ибо мужескій полъ въ существующемъ есть нечесное, а четное составляетъ женскій поль. Началомъ нечетныхъ чиселъ служитъ число трв, а началомъ четныхъ--два, а составляющееся изъ обоихъ ихъ число и есть шесть. Ибо и надлежало міру, совершеннѣйшему изъ сотвореннаго, быть сотвореннымъ по числу также совершенному т. е. шести. И поелику въ составъ его надлежало быть и мужскому и женскому элементу, то онъ долженъ быль быть образованнымъ (τυπωθήναι) по смѣшанному числу, первому четному и вивств нечетному, заключающему въ себъ идею и мужекаго оплодотворяющаго и женскаго принимаю-

16

щаго свин. И на каждий изъ нести дней онъ назначиль особую часть творенія, за исключеніемъ нерваго, который онъ назваль не первыкъ, дабы онъ не причислялся въ другимъ, а сожнымъ (Быт 1, 5), искусно воспользовавшись этимъ выраженіемъ, чтобы обозначить инъ самую природу единицы. Разберенъ это, насколько то возножно, такъ вакъ всего нельзя передать. Есть мысленный міръ превосходнівний, о которомъ и будеть сейчась изъяснено. Ибо Богъ, провирая, вакъ Богъ, что подражание (циппил, копія) не ножеть бить прекраснымъ безъ прекраснаго образца (параданущатос) и что чувственное не можеть быть корошних, если оно не сдёлано по первообразу н по заключающейся въ унь идев, вознамвривнись сотворить этотъ видяный ніръ, предъизобразиль нысленный ніръ, чтобы пользулсь этихь беэтьлеснымь и боговедитащимь образцомь, сотворять твлесный, младшій отобразь того старвйшаго, столько же содержаній родовъ чувственняго, сколько въ томъ мысленнаго». Далье у "Филона следуеть сравнение Бога въ этокъ случат съ архитекторонь, намъревающимся строкть городь по опредъленному плану его. Эатънъ продолжаетъ онъ: «если же вто хочетъ более прамыхъ выраженій, то этотъ мыслевный міръ есть не что вное какъ слово (лочос) Бога, Творца міра, подобно тому какъ и планъ архитектора есть ни больше ни меньше какъ мысль (доующос) его. И это не мое ученіе, а Монсея. Ибо, изображая въ дальнвишемъ нровсхождение человёка, онъ ясно говорать, что онъ созданъ но обраву Божно (хат' виоча вся, 1, 26. 27). Если же часть есть образь образа, то очевидно и целое, т. е. весь этотъ чувственный мірь, который въ большенъ объемъ есть также копія съ образа божественнаро. Настолько же очевидно, что и нервообразная печать, которую им назвали инсленнымъ міромъ, есть самый первовачальный образецъ, идея идей, Божій Логосъ. Говорить же, что въ начамь сотвориль Бонь небо и земмо (ст. 1), начало разумбя не по времени, какъ дунають нёвоторые. Ибо времени не было прежде міра, но опо ноявилось или визств съ ніронъ или после его. Ибо если время есть опредъление движения небеснаго, а движение не могло быть ранъе денжникаго, но необходимо представлять его или послё него или вивств съ никъ, то подобнымъ же образомъ должно думать и о времени, т. е. что оно появилось или вмёстё съ міромъ или послё его. Неразумно же было бы представлять его появившимся ранъе ира. Если же такимъ образомъ выражение: «въ началѣ» нельзя относеть ко времени, то значить его нужно относить въ числу, такъ что поэтому выражение: «въ началѣ сотворилъ» (ст. 1) будетъ равносильно выражению: «первымъ (по счету) сотверилъ небо». Да н согласные съ законами существующаго было бы, чтобъ оно первымъ пришло въ бытію, какъ лучшее изъ сотвореннаго и обладающее чи-

ствищею природою: ноэтому оно и предназначене быле служить жилищемъ боговъ, какъ невидимыхъ, такъ и чувствани воспринимаемыхъ. Ибо если бы Творецъ все сотворилъ заразъ, то менее было бы порядка въ прекрасно сотворенномъ, такъ какъ ничего нътъ прекраснаго въ безпорядев. Порядокъ же есть послёдовательность и связь предшествующаго съ послёдующемъ, есля не по самой дёйствительности, то, по крайней ибрё, по инсли совидающихъ, которые чрезъ это хотвли взбёжать ошибокъ и путаницы. Итакъ прежде всего наз міра мысленнаго Творець творить безтівлесное небо и невидними землю и идею воздуха и пустоты. Воздухъ Монсей назвалъ мракомъ (ст. 2). Такъ какъ онъ и по самой природѣ своей черенъ, пустоту же-бездною. Ибо глубока очень пустота и зіяеть подобно бездив. Потомъ онъ вознамёрнися представить созданною безтелесную сущность воды и вётра, и подъ всёмъ-седной по счету свёть, который точно также быль безтвлесныхь, и разно также мысленный образецъ солнца и всёхъ свётящихъ на небё звёздъ, удостоявши преимуществомъ воздухъ и свъта (ст. 2 и 3). Ибо нервый онъ назвалъ Божіима (ст. 2), всявдствіе того, что воздухъ живетворить все, а виновникъ жизни есть Вогъ. Свёть же, послику онъ по прениуществу прекрасенъ; настолько же, насколько мысленное свътлъе в блестящве видимато, солице-тьмы, день-ночи, умъ, вожаь всей луши---органовъ чувствъ и глава---твла; невиденый же. и инсленный Логось божественный и Логось Вожій (веточ Асуеч ха! вей Асусу), называеть образомъ Божінить (sixóva léyet вей), а инсленнымъ образомъ этого образа онъ и навываеть тотъ свёть, ноторый быль образомь божественнаге Логоса, извленанаго происвожgenie choe' (diepunveooavros tr'v yeveor aute) 341), a cans octs наднебесное свётнло, источныхъ чувственныхъ звёзаъ, который ны не ошибенся, если назовенъ всемірнымъ світонъ, отъ котораго получають чистый и несмёніанный саёть и солнае, и луна и другія планеты и неподвижных звёзды, насколько каждому свётнау нежно н нужно. Ибо чистаго въ чувственномъ ничего пъть. Позтому хороще сказано, что тыма надо бездною (ст. 2). Ибо вездукъ невоторымъ образовъ находится надъ бездною, поелику онь со всёхъ сторенъ окружая наполняеть все зіяющее, необитаемое и пустое пространство, которое расположено между землею нашею и луною. Между тёмъ, послё того какъ возсіялъ мысленный свёть, явившійся прежде солнца, превращается повсюдная тыка, такъ какъ Богъ отделниъ ихъ другъ отъ пруга (срав. ст. 4), хорошо зная противоноложныя свойства ихъ и

могущую проявойти отъ сего борьбу нежду ними, чтобы ени не одержимы были постоянною склонностію въ возмущеніямъ и чтобы не получала перевёса надъ миромъ война, установивши порядовъ вмёсто безпорядка; и не только свёть отдёлнль Онъ отъ тычы, но и предёлы положиль между обоные, что и означають выраженія: и быль есчерь и было утро (ст. 5). Изъ нихъ утро предвищаетъ нибющее возсіять солнце, замётно разгоняя пракъ, а вечеръ слёдуеть за заходящимъ селиценъ, тихо принимая въ себё наступающій мравъ. И это также, т. е. утро и вечеръ, должно причислить къ разряду безтвлеснаго и инслениаго. Ибо подлинно въ нихъ нать ничего чувственнаго, но все только идеи, киры, образы (токо) и печати безтвлесныя для произведенія другикъ тёль. Когда же явился свёть, а тьма отдёлнлась и уделилась, когда установились даже предёлы нежду ними, вечеръ и утро, - необходниая мфра времени, тотчасъ же появилось и то, что творець назваль днемь (ст. 5) и днемъ не первымъ, а единамо (ст. 5), названнымъ такъ по причний единства (изущаяу) міра мысленнаго, вивющаго единичное (цоуадіхлу) естество. Этимь положень предъль образованию міра безтьлоснаго, водруженнаго на божественном Логось. Нувственный же мірь сотворень по образцу отого міра. И первою неъ частей сего послёднаго (т. е. чувственнаго міра), которая при токъ есть и самая лучшая, Творецъ создаль небо, которое не дарень назваль твердно (ст. 6), какъ вивющее твлесность, тёложе по вриродё своей тверде, ниёя три изибренія. Именно съ имелію о твердонъ и телесномъ и соединается представленіе изивренія со всёхъ сторонъ. Цертому, противоположивши мысленному и безтвлесному небу чурственное. и талоридное, правильно назваль это послёдное твердію. Назваль же его неболь (врачо́с) или потому, что оно служить пределень (орос) всего нач же потому, что оно явилось первымъ взв всего видикаго (братору). Называетъ также и день послё сотворения небя вторымь, относя въ небу все протяжение в всю ибру дия. Истёдствіе важности и достоянства его между чувственными предметами. Послё же этого, когда рся вода излилась на землю, напочвии всё части ся на подобіє губи, такъ что, по соединения, об' стихи слиянсь вы одно безформенное естество, Богъ повелёваеть водё, сколько было ея лишняго въ землё за количествомъ необходямымъ для произрастания кустарниковъ и деревьевъ, собраться въ опредёленныя мёста нас отверстій всей земли п явиться суще (ст. 9). Оставшаяся же въ землё влага послужила какъ бы связью между обоние разделенныме стихіями, При томъ, если бы ея не было, то земля, высохши, не могла бы быть плодородною. Между твиъ, будучи напоена влагою, она, подобно матери, сообщаетъ свониъ произведениянъ не только пнацу, но и интье. Раки же и неточняки уподобляются наполненнымъ кровью венать, этатающимъ въ

- 245 -

свою очередь тело т. е. вению, къ ся плодоносію. Сдёлавши такинъ образомъ, Творецъ далъ новымъ твореніямъ и имена, сущу назвавши а выдёленную воду-моремъ (ст. 10), Затёмъ начинаетъ Semien, украшать землю. Ибо повелёваеть ей произрастить траву и колосья и вообще всё растенія, такъ чтобы луга зеленізм и явилось ца ней все, необходниое для питанія канъ животныхъ, такъ и людей (ст. 11). Сверхъ того земий повелино было произвести и всй виды деревьевъ. накъ плодовняъ табъ и строевыяъ (ст. 11). Къ тому же при первомъ происхождения все сразу же покрылось плодани, съ большою разницею отъ нынвшиято времени, когда это принесение плодовъ совершается только съ постевенностію и чревъ значительный процежутовъ времени носяв свянія свиянь, въ каковый промежутовъ свия, при своемъ развити, претеривъветъ многоразличныя немънения. При первомъ же происхождение растоній необходимо было низ быть поконтыми сразу плодами потому, что вскора же должны были произойте существа, которынъ эти пледы делжны были служать пащею. И земля, вакъ бы при очень трудныхъ родахъ, исполняетъ велёніе Творца, --- произращаеть всв виды травь, деревьевь и плодовъ (ст. 12). Но плоды не только служиле пищею живымъ существанъ, но и надвлены были способностір къ произведению себв подобныхъ, заключая въ себѣ сѣнена, въ воторыхъ тайныя в неизвѣствыя причины соверныють действіе оплодотворенія, обнаруживаемаго впослёдствін. Ибо Богъ вознандрилоя продлить быте природы, делая безсмертныне роды и сообщивь имъ въчность. Ради этого-то Онъ и начало. приводять въ кожду и конона преклоняеть въ началу: плодъ есть. конець растенія, заключающій въ себь уже и начало новаго растенія. Въ четвертый день, послё украшенія земля, Бегь украсных и небо, не съ тою кълю, чтобы уназить послёднее, воставивши его укращение нослё увраненія земли, но съ тою цёлію, чтобы тёмъ ясиёс явить всемогущество Свое. Ибо Онъ напередъ зналъ, каковы будутъ мнѣнія еще несуществовавших ва то врещя людей, зналь, что эти послёдніе будуть слёдовать вёроятному и заслуживающему довёрія, въ ченъ венечно много и херонаго, но много и не заключающаго въ собъ чистой истаны,- что они будуть върить более являющенуся, нежели Вогу, удивляясь софистикъ виссто мудрости, иногіе будуть обожать сонце или луну за ихъ благодътельныя силы и пр. Зная все эте, Онъ и произвелъ напередъ растения, а потомъ-небесныя CPETRIA, TTOÓH HETONY COTEOPOHTONY HO IDHIHOMBALACH HODBAS, BHHA всего. Ибо для Бога все возможно. Вотъ причина почему Богъ прежде упрасных землю, а потомъ небо. Но небо Окъ украсных въ четвертый день, число севершенное". Далбе у Филона слёдуеть длинное разсуждение о символическомъ значении числа четырекъ въ самомъ себѣ и въ\_отношении из другимъ числемъ въ смыслѣ выше приве-

деннаго разсужденія по поводу числа нести и единицы. "Такимъ-то образомъ", продолжаетъ онъ затенъ, "Творенъ удостовлъ украсить небо, въ четверичное число, превосходнъйшинъ и боговиднайщинъ міромъ, - свётоносными звіздами. Зная также, что самое дучшее изъ всего существующаго есть свёть, Онъ сдёлаль его органовь важнъйшаго изъ чувствъ, --- зрънія. Ибо что умъ въ душь, то и глазъ въ твлв. И тоть и другой созерцаеть, -- первый -- нысленное, а послёдній — чувственное. И какъ умъ нуждается въ познанів, чтобы познавать безтелесное, такъ и глаза- въ свётё, чтобы воспринимать впечатлёнія оть предметовь тёлесныхь. Эте и въ отношенія многаго другато весьма важно для людей, особенно же въ отношени важнвишаго, -- философія. Ибо направляеное свётокь въ вышань, зръніе, созерцан природу зв'яздь и гармоническое движеніе нав, чрекрасно устроенныя орбиты лязноть и неподвижныхъ звёздъ, изъ воторыхъ первыя нестояние одинаково вращаются, а послёднія не одинаково и протиположиниъ образенъ, инвиръ двойное періодическое лвижение, созерная въ нихъ подобие полныхъ мелодін хоровъ, у строенныхъ въ совершенствъ по законанъ музыкальности, доставляеть душѣ неизреченное удовольствіе и наслажденіе. Ибо душа, въ свою очередь, питается всечатябніями чувства зрбнія. Богь создаль чувственныя звёзды съ божественных и превосходнёйшихь ихъ блесконъ, нивя въ виду ядею мысленнаго свъта, существовевшую въ общенъ иланъ безтълеснато міра, и украсиль ний небо на подобіе чиствишаго храма видимаго, съ многоразличными делями: одно для того, чтобы святить, другов, чтобы быть въ знамение времени и временъ года, дней, ивсяцевъ и лють, что должно было послужить мврою времени и дать начало природв чисель (ст. 14-19). Какую же пользу и какое употребление можно извлевать изъ той и другой ивры времени, это ясно изъ самаго дела. Но подробно объ этомъ говорнть неумёстно здёсь. Раздёлявши же все время на двё части, день и ночь, власть надъ днемъ Вогъ передаль солнцу, какъ великому царю; власть же надъ почью, луна и иножеству звъздъ. Сладн за восходомъ солнца и ваходомъ, за поднолуніемъ, ущербанъ и вращенісить луны, люди опредбляють совершающееса, --- плодородіе или без-ПЛОДНОСТЬ, ХОРОШІЙ ПРИЛЛОДЪ ЖИВОТИБХЪ ИЛИ ПАЛОЖЪ ИХЪ, АСНУЮ БЛИ туманную погоду, спокойное состояние воздуха или сальные вёхры, половодье и засуху, тишниу на моръ нли бурю, смъну временъ года своевременную или ие своевременную, холодъ во время лёта и тенло зимою, признаки осенией ногоды весною или - весенией погеды осенью. Нёкоторые по движеніянь небесныхь тёль предъузнають даже землетрисетія, и вообще говоря иногоразличиващими виаменіями служать небесния свётная: Послё того, какъ такить образонъ украшены были зенля и небе, перван-въ трети, а другое-въ четвертий день, въ

нятый день Богь творить животныхъ смертнаго рода, начавши твереніе съ водныхъ, зная, что ничто такъ не сродно одно другону, какъ число пать-животнымъ. Ибо извёстно, что имёющія душу твари ничвиъ инымъ не отличаются отъ бездушныхъ, вакъ чувствани, а деление чувствъ пятеричное: на зрение, слухъ, вкусъ, обоняние и осязаніе. И каждому изъ этихъ чувствъ Творецъ опредёлилъ извёстную область воспріятія, равно какъ в способность различенія подлежащихъ области чувства предметовъ: зрению – цвета, слуху-звуки, чувству внуса- соотвётствующія ощущенія, обонянію-завахъ, осязанію-нягвость и твердость, тепло и холодъ, гладность и шероховатость. И такъ Онъ повелёваеть (ст. 20 и дал.) явиться въ навёстныхъ нёстахъ различнымъ родамъ рыбъ и витовъ, различающихся величиною и свойствани и притомъ разние въ различныхъ морахъ. Ибо не вездъ все находится; да и мудро тавъ сдёлано, такъ какъ нёкоторыя жизотныя любять болотестыя ивста в не глубекія моря, некоторыя живуть въ норахъ и при берегахъ моря, такъ какъ они не въ состояни ни но землѣ ползать, ни быть далеко отъ земли въ норё, с накоторыя живуть в на среднив и въ глубнив моря и лишь ниогда приближаются въ пристаняна, въ островань или въ скаланъ; в один наслаждаются тишиной и ясностію погоды, а другія наобореть-бурею и волнами. Унражняемыя постоянными ударами волиь в усвленною борьбой съ непогодою, эти послёднія постепенно дёлаются сами крёнче и жириве. Въ то же время Ботъ творить и роды штицъ, какъ бы обянжая наъ съ живущени въ водахъ: ибо и тв и другія способны плавать, и ни одного изъ видовъ летающихъ по воздуху не унустиль Творецъ изъ виду. И едва только вода и воздухъ приняли въ себя, какъ бы удёлъ какой, соотвётствующіе себе ролы животныхъ, какъ Творецъ опять повелёваетъ землё (ст. 24 и дал.) произвести остальное недостававшее, т. е. сухопутныхъ животныхъ. И сказалъ: да произведеть замля скотовь и запрей и пресмыкающихся по роду ихь (ст. 24). Исполняя велёніе Творца, земля производить этихь животных (ст. 25), различающихся одно отъ другаго устройствоиъ и силою, а разно приносящнии вредъ или пользу способностяни. Послё же всего тверить человика. Какъ Онъ сотвориль его, и объ этонъ скажу ненного спустя, нанородъ выяснивши, вакая удивительная послёдователь. ность сопровождала порядовъ творенія животныхъ. Самаго низшаго но достониству разряда душа принадлежнуть рибанъ, висшато же самаго-человёку, средняго же между тёмъ и другимъ---животнымъ сухопутнымъ и плицамъ. Душа этихъ послёднихъ болёе чувствительна, пежели душа рыбъ, однавоже менье разберчива, чемъ душа человъка. Поэтому изъ имъющихъ душу Богъ прежде всего сотворилъ рыбъ, причастныхъ болёе тёлесному, нежели душевному остеству, же-KOTOPHINE OSPASONE ENBOTHINE H BE TORE BOOMS HE ENBOTHINE, IBH-

AVIRHAGE GERAVELHERTS, OGJAGEDMENTS AVMERNON CHOCOGOHOCTID JEWS EG. сопранению своего тёла; подобно тому вавъ соль владотся въ мясо, чтобы оно не портилось, такъ съ тою же цёлію и въ томъ же объемѣ и въ чихъ вложена эта способность. Посла же рыбъ творитъ животныхъ сухопулныхъ и скотъ. Эти уже болёе чувствительны, обнаруживая и въ самомъ устройствъ своемъ болъе существенныхъ свойствъ душевности. Послё же всего, какъ сказано, сотверилъ человёка (ст. 26-27); воторому дароваль превосходнайтию часть души, -умъ, вакъ бы душу самой души, подобно зрачку въ глазу. Сонворима, говорить (ст. 27), человька по образу (Нашему) и по подобно. Ибо ничто изв зекнороднаго не подобно Богу бозбе, чбиъ человбкъ. Но да не подунають ато находниь это нодобіе въ твлв. Ибо и Богь не имветь человъчесвато вида («удрано́рерчос) и человъческое тъле не богоподобно (всоядес). Образь же этоть насается владычествующего въ душь уна (vec). Исо унь въ человене есть отображение того всеобщаго Уна или Логоса, который какъ первообразъ, санъ отображается во всёнь частяхь міра. Какь отобразь Логоса, унь человіческій также новидимъ, но самъ все видитъ, имъстъ не нознаваемое существо, поэтаная однако же врироду другихъ существъ, и снабженный знаніяин владбя искусствани, пролагаеть себъ кути всюду и на вемдъ и на морѣ, неслёдуя врвроду той и другаго. Затёмъ, поднимаясь подобно птида въ вышниу, и соверцая переманы и движевне воздуха, нереносится выше, из зенру, и созерцаеть круговращение небесныхъ тіль, меріады вланеть в неподвижныхь звіздь по совершеннымь занонамъ музыки, увленаемый любовію въ мудрости и такимъ образомъ: возвишаясь надъ встит чувственнымъ, возвишается въ инсленному. И сравнивая видимое здёсь на землё чувственное съ образцаит и насами міра сверичувственнаго, созерпан вревосходство послёднихъ вредъ первыми, онъ приходить въ энтузіязиъ, оцёненение, представляя себя какъ бы приближающимся къ самому великому Царю. Когда же онь не отрывается отъ этого соверцения, а лучи божественного свёта нежду тёмъ изливаются въ обиліи потова, то даже омранается, подобно тому какъ глазъ отъ сильнаго свёта. Но поелику не всякій образь соотвётствуеть своему первообразу, наобороть многіе даже не нокожи на него, то онъ прибавилъ говоря: по образи и по подобно. Но ножелуй жго либо возревить, почему де при сотворении одного только человёка Богъ язляются дёйствующимъ какъ бы не одниъ, а съ соучастанками. Ибо Монсей вводить Отца всяческихъ такъ говорящимъ: сотворить человика по образу Вашему и по подобно (ст. 26). Неужели въ комъ либо нуждался бы при этомъ, скажу я, Тотъ, Котороиу все подчинено? Неужели Тоть, Который сотвориль небо и землю и море, не нуждаясь нри этокъ въ какомъ либо соучастникъ, не былъ

бы въ состояние одинъ, безъ чужой помощи, сотворить незначитель-

--- 949 ---

ное въ ряду прочихъ существо, -- человбие? Истиниую «причниу эчого конечно знасть одинь Богь. Но ариблизительную и въроятную причану, важется, можно видёть. Она состоить въ слёдующомъ: изъ сотворенныхъ существъ одни не имѣютъ ни добродѣтели ни порова, какъ напр. растенія в неразумныя животива, -- нервыя послику бездушны, и управляются собственною неразунною природою, в другія, поелеку лишены ума и разсудка (λόγος), между тёмъ только ума в разсудокъ, какъ естественно, спесобны въ пороку или добродѣте. ля. Накоторыя же существа причастии одной лишь дебродателя в, наоборотъ, не причаствы нивавому злу, кавъ навр. звъзды. Ибо вхъ нарывають живыми существами, и притомъ высленными. Лучни сказать, важдая изъ нихъ есть отдёльный унъ, цёлый, во всемъ добрый и не причастный нивакому зау. Есть же наконерь существа ситивнной природы, какь напр. человёкь, который снособени въ самочу sportsononomeony, -- as disropasymin a nepasymin, as ableny goin a развращенности, из нужеству и трусости, из справедливости и неиравде, крачко сказать, -- въ доброму и влону, въ преврасному и постиднену, къ добредътели и нореку. И какъ остоствение, что Оконъ всяческихъ Вогъ только едно доброе сотновиль Санъ чревь Себя, какъ сродное Ему. Беврезличное также метле: быть Инъ сотворено, какъ не заключенощее ръ себѣ злаго, враждобнаго Бегу. Сивнанное же частию ногло быть Инъ сочворено, какъ заключающее въ себе идею и добраго, частия же не ногло, кака заключающее ръ себя вийств еъ добрымъ и дурное. Поэтему то о происхождение одноро чрловёна CERSENC: COMCODUME VELOCIME, UTO VERSUBRETE IS UPERATIO DE VERCIÓ ноя творение этомъ другихъ линъ 344), такъ чтобы безунречныя наибренія в действія человска ствоскись къ Богу, каре раноричку, к вротевоположныя въ другимъ, подчивенныть Ему существанъ. Ибо не надлежало Отну быть виневанкенъ зле въ дътяхъ. А вло и есть порегь и дурныя двёствія" 148), Затень, по новоду нереченія Писанія (BHT. 2, 2), 410 es cedmos dens Bois nouns oms ecuas duns Ceouxs, Филонъ вдается въ подробитичее, съ присовонувлението инчий поотовь и философовь, разсуждение о значении седновнунато числя въ сныслё изоагорейской семволени чисель:

Мы представные образчень подлинато толковамія. Писанія со стороны лучнаго представителя будео-алоссадриннама, — Филона, и въ этопъ образчива ин виднув линь денайнос и нагладиванос под-

,

1. 1

363) "De mundi opificio", pagg. 1-12.

<sup>299)</sup> Филовъ не говоритъ прамо, кто были эти соучастники, но очевидно, что при этокъ ему не чужда било господствонавшее въ јудео-палестинской гагкада предотавление именно объ ангелахъ, какъ участникахъ творенія. См. таргуму Псеедо-Іонанана на это мисто.

твержденіе представленникь нами уже выше черть іудео-александрійскаго вообще, и въ частности Филонова толкованія. Короче свазать, это вменне, какъ им выражались нерёдко,—аллеюрически-филесофическое толкованіе.

Въ этокъ и подобноиъ толковани било иного увлекательнаго,--съ этних нельза не согласиться, -- особенно для тогдашией степени развитія. Оно вводнло въ простое библейское содержаніе много, очень MHOFO COBEDIMOHHO HOBAFO, BEGZUZAHHAFO MJH, JYANE CEASATL, OHO въ простое библейсное содержание введнло въ совершение новую для іудейскаго кругозора и при токъ заманчивую обдасть, къ току же, повиденому, безобидно было и для религозиато чувства. такъ какъ оно утверждало, что эта область не только не чужда библейскому содержанию, но и сходна съ нимы, витекаеть наъ ного, -- посредонения аллеюрів; — что причонъ все вирсиное въ библейское содержаніе есть рвиь Санаго Бева или Его пророка Монсел в нед. Не удивительно но этоку, что вречески образочиние Туден и христівне первыхъ в'явонь увлеклись Филономы, считал вго толкование лучшины средствоны кы примирению вёвы съ разумения, проснаго откровелнаго учения съ философическные требованіями мисли. Въ христіанствь накоторие мужи апостольские и апологети первикъ ръковъ и дажо цваза двовная alekcanthischal insola (Kabuchts, Ophfees), os es motorectenting вослёдователями на востокё павалах, находялись ного сильнымъ вліяніємъ Филона въ полнованів Писанія. Но не въ нашихъ видахъ PASCHATTHERATE OTDONICHO MET (ES. QHATORY 164); MM OTDAH HUMACE DASспотреніско- слёдово вліянія Филона лишь на іудейское же толкованіє в. оставляла во сторень пованьйшее індейское толвованіе, уважень янение назнавало современные Филенова, - Іосифа Флавія.

Іоснфъ Флавій зналь Финока за неловіка во всіхъ отношеніяхъ званенитара и философа... И свіствул: сбъ навістномъ неудачномъ посольстві Іудоскъ сранстскихъ ль виператору Каю Калигулі (около 40-го года но Р. Хр. л. въ запинту сйоикъ правъ отъ нападеній Грековъ - лимпинаевь, руповодичеленъ: коториять быль Апіонъ, Флавій говоритъ, что "во славі: аразо посольства быль Филонъ, брать алаварха <sup>365</sup>) Александра, мужъ во всіхъ отношеніять знамениций (йодаса) и не везнакомий съ финософією (хай солосора: за атекроз) <sup>366</sup>). Флавій быль: одинъ ваз хороно образованныхъ по гречески Іудеевъ; не можатъ быть цоэтему, итобы онъ произность это мий-

<sup>364)</sup> См. объ этонъ нежду прочинъ Знафрида, цит. сочинение стр. 330-399.

<sup>&</sup>lt;sup>845</sup>) Дляжооть адаварха была, въроятно, однов и то же съ вышеуцовлянутов должностия этнарха. Сн. объ этонъ нежду прочинъ Знифрида, цит. 2004. стр. 5. примъч. 5-е.

<sup>265)</sup> Antiquitt. lib. XVIII, cap. 10. pag. 639.

ніе о Филонъ, не читарши самъ сочиненій посладиято. Онъ несонивние читарь ихъ, и даже съ увлечениемъ. Въ своенъ вступленін (прозіцкоу), предваряющенъ изложение самыхъ Древностей іудейскихь, онь говорить, воскваляя, подобщо Филону, законодателя Монсея: "все въ законодательстве изложено согласно общему норядку природы: одно, какъ и слёдуетъ, изложено законедателенъ толь-RO B'S BHA'S MANCROB'S (aivittoneve) Ha Saridyandiyoca b's HEX'S HOTEну, другов возвышение аллегорически (аддиусрёнтос) и наконець третье, что онъ считалъ возможнымъ прано высказать, изложено буквально (фитос ёкоранісонтос) 307). Если же ато желають донскиваться и причинъ такого или иного изложения, тотъ найдеть въ 8аконодательстве возвышенное и философское соверцание (вещена, лач философос т. с. Монсей) 208). Но и объ этонъ теперь не буду говорять, а осля Богъ дасть время, внослёдствие сдёлаю опыть нанисать объ этомъ. Теперь же я буду издалать такъ, какъ я HARRON'S HARRONNERS BL CB. RHHFARL, HAVADDIN CL OUNCAHHAFO MONссемь инротворения" 349). Къ сожальнир, Іоснфъ не оставилъ намъ объщаннаго виз труда по фелософически алегорическому изложению Мовсеева Патокнижія. Но если, ве смотря на то, что Флавій по порвоначальнему восприанию своему быль истый налостриень, при токъ быль священных, что онъ въ своихъ Древностихъ объщался опустить это философически-вллегорическое изложение и даже наобороть-скадовать въ своень изложения буквально нацясанному въ Священныхъ Книгахъ, въ действительности въ его Древностяхъ ин находнив довольна инрго случаевь такого аллегорическаго изложения H ENCHAO BE OTHOMOHIE NE COLODERABID DETORNERIE, TO LES HAOE PTO служить лучшинь доказательствонь того, какъ снаьно было сторонное (именно Филоново) влідніе на него въ эхомъ отношенія. Онъ не ногъ преодолёть сили этого вліянія при всемъ своемъ жоланін. Изъ сличенія Флавіева толкованія съ Филоновинъ мы увидних сродство их толкованія. Прежде всего съ приведеннымъ уже выше введеніенъ въ Филоново толкование истории мідотворония сличних Флавієво ивревающихся читать ное сочинение это (т. с. Древнести) прошу направлять имсль свою из Богу и такъ думать о нашенъ законодажень, что онь, если совершаль, когда то нужно было, природу

<sup>&</sup>lt;sup>867</sup>) Срав. эминеприведенные термины для буквальнаго и аллегорическаго свособа толкованія у Филона.

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup>) Срав. подобныя же выражевія о Мойсей у Филона въ начали трактата его "De mundi opificio".

<sup>500)</sup> CM. Procemium Cashi as ero Antiquitatum judaicarum libri, -s canons acont, erp. 3-4 цат. изд. Кёльнскаго.

нач описываль всогда достойныя добродвчели двла, то свое изложеніе объ этомъ соблюдаль чистымь отъ всяваго встречающагося у другихъ неябнаго баспословія; и что кассется до хронологіи и исторической древности, то онъ можетъ служичь въ этомъ върнимъ свидетелень Ибо родился онь две тысячи леть тому навадь, когда еще и не существовало поэтовъ, воторые могля бы врображать происхожденіє боговъ или діязнія людей или же законы. Но предупредивъ всёхъ ихъ своимъ тщательнымъ и стройнымъ изложеніемъ этого, тёмъ санынь уже указываеть из то, что было бы излишие что-либо прибавлять въ его законодательству или убавлять отъ него. И такъ вакъ у насъ все будетъ заимствовано отъ мудрости законодателя Монсея, то ны считаемъ необходинымъ налередъ сказать хотя кратко о немъ сапонъ, дабы кто-либо не учревнулъ насъ въ тожь, что ны, наий. DEBARCE INCATE HETODIO, BROANNE BE HEE NOTHOGRAMCOCH RE COTOCTROзнанию. Нужно знать, что этоть мужь считаль необходимымь, чтобы всякій, нанфревающійся и жизнь свою хорошо устроить и давать законы другимъ, прежде всего направлялъ мысль свою къ познанию существа Божія в, соверцая дёла Его, сколько то возможно, подражаль Ему, какъ образцу. И на оборотъ, безъ такеваго созерциния ни самъ законодатель не пріобрётеть себё добраго разуна, на нисонія его не будуть вести чителощихъ ихъ вы дебродътели, именно, если онъ прежде всего не убъдится, что Вогъ, будучи отвемъ и владивою BCEFU (DEVIEW WATHO TO REL DEORDETIC) H BOO BREE, TOABLO TEMS даруеть счастливую жизнь, которые следують Ену, а удаляющихся оть дебродётели Онъ подвергаеть большинь песчаснымь. Вовнамбрившись научить этому своихъ гражданъ онъ началь свой завонь не съ дороворовъ и взаниныхъ облевтельства, подобно другинъ законодателянь, но приведние имсян ихь вь Богу и въ сотворению Инъ ніра, убъдявши, что на земля пов вовхъ теореній Вожінкъ превосходибинов ость челового и чакных образомъ сделавши ихъ виннательными въ благочести, потемъ легко уже перещелъ въ учены и о другихъ преднотахъ. Дручіе законодатели, следуя прожнимъ баснословіянь, постыдныя дъла человвческія переносили въ своихъ писаціяхъ на боговъ, в таквыт образонъ людань дуржинь давали больпой поводъ къ норокамъ. Нящъ же законодатель, уча, что Вогъ наветь чнетую добродатель, полагаеть, что къ ней должно стреняться ради ся самой, чтобы можно было достигнуть ся хотя въ какойлибо части ея; а тёхъ, которые не думаютъ объ этомъ и не вёрятъ этому, онь строго наказываеть. Этоть-то существенный пункть его ученія я и предлагаю вниманію читателя. Для смотрящихъ такъ на дѣло ничто не покажется неразумнымъ вли не соотвѣтствующимъ величію Бога и человъколюбію Его. Ибо все изложено согласно обще-

ну перадку приреды" в пр. <sup>270</sup>). И общій вегляда на законодательство Монсея в на санаго Монсея кака философа в сравнение этого законодательства съ другими законодачельствами обличаетъ на себъ слёды вліянія не іудео-палестийскикь, возсрёдій, а именно Филоневой теорія 371). Въ сащихъ Древностихъ, не смотря на объщаніе быть возножно ближе възбукве Писанія, но изложенію ихъ, повторасиъ, Флавій не удержался отъ некущенія---ввести аллегорію в именно въ духв аллегорін Филоновой, а но налестинской. Ужа то, что въ семень же началь наюжения исторія міротверскія Флавій, указывають Ha ocodoe shauenie Bhpanenia: ofwas dens, a) He Hephul H Bb To ae время добавляеть повторительно, что анутреннія причины этого онь, согласно объщанию, намбронъ предложить въ особой книга \*79), свъ-АВТЕЛЬСТВУЕТЬ, ЧТО ВЪЛЖВЕ ВСЕГО ОНК ПОН ЭТОНЪ ИМВЕТЬ ВВ ВИДУ ВНУТреннія причины нан, лучше сказать, тожовеніе Филоново; котерое ин уже знаень. Яснке же всего это видно изъ толковения Флавісиъ скинів съ ся приладлежностами и первосвященняческими одежать. Въ третьей вниги своихъ Древностей, сказавни объ устройстви скими, онъ добавляеть: "разделение скини на три части соответствуеть прерод'в встхъ вещей. Ибо третья часть ся, заключения между четырьия столбами, не доступных даже для священниковъ, представляетъ собою какъ бы небо,--- для Вега, а престранство въ двадцеть локтей, доступное одиниъ священивсиъ, подобно моры и суще, доступнымъ для люден" <sup>273</sup>) Столь ван траневу для хлабовъ предложения въ святнянщё онъ уподобляеть дельфійскамь 274). Полное устройство сединсвёщенка въ его частихъ, но инбино Фланія, соотвётствуетъ устройству солнца в планеть 375). Саное: седнерилное число свётильниховъ соотвётсявенно, по Флавію, числулланота 376). Двёнацать хлёбовъ предложения, по Флавию, означаютъ годъ, раздёленный на 12 ивсяцевъ 373). "Покровы, облокавшіе. скинію, высконные изъ четырехъ цвитовъ", говоритъ: далбе Флавій, "означаютъ свойство элементовъ природы. Ибо виссечъ камется означаеть землю, нав которой родится эроть нида льна, пурпуровый женцийта-поре, кака.бы спра-· . . .

370) Procemium. pag. 2-3.

371) Срав. съ этимъ, кромѣ введенія въ Филоново толкованіе исторіи міротворенія, его же трактаты "De vita Mosis", а равно и другія миста, какъ напр. Quod det. potiori msidiari soleat, pag. 126, "lie sacrifipis Abelis et Caini,"pag. 102 m gp.

1

10 12 D

,

1.11.11

379) Точно то же объщание даеть онь и ответительно объяснения субботи. Ant. III, 7, pag. 83.

373) Antiquit. lib. III, c. 5, pag. 81. Conf. cap. 8, pag. 86.

<sup>374</sup>) Ibidem, cap. 7, pag. 83.

- 375) Ibidem; conf. cap. 8, pag. 87.
- 376) Ibidem.
- 377) Cap. 8, pag. 86.

Digitized by Google

,, <u>,</u>,

шенное вревію пурнуревой улитки; воздухъ представляеть собою, важотся, гіацинтовый цейть, разно какъ огодь — багряный цейть. И льнаный хатоть порвосващеннава означаеть также землю, гіациять же-небесную ось. Гранатовние абловани законодатель изобравнях нолийо, а звономъ колокольцовъ гройъ, верхнымъ платьемъ, вытканныхъ изъ четырекцейтной катерін, также указываеть на природу вселенной, присоединениемъ же въ нимъ золота, но ноему инвнио, указиваеть на присущій всёмь вещать блескь. Нагрудникь же среди этой одежды указывають на положение земли въ среднив міра. Полсь, которынь ополсывается нервосващенных, представляеть собою подобіє окевна, екружнющаго вселенную. Два сарденнеса на одеждё его, служащіе вийсто пряжекъ, нивють значеніе солица н луни. Авбиалиать же камней можно относать иле въ 12 мбсяцамъ, ные га равному низ числу знаковъ зедіака,--ошибки не будеть. Навонець голевной уборь (кидарь), сдёланный изъ гіацинтовой матерін означаеть небо, все не для чего бы иначе в возлагать на него имя Божіе; въ этнхъ же ціляхъ онъ украниенъ и короною золотою, въ ознаненование блеска, который такъ свойственъ Божеству. Я потому собственно", заключаетъ свое толкование Флавий, "н предложнать это объяснение, чтобы не казаться упускающимь наь внимания мудрость завонодателя" \*78). Боли сравнать съ этимъ толкованиемъ вышензложенную самволену вещей у Фелона, то кежду твиъ и другимъ толвованиень окажется довольно инего весьма сходнаго, иное же тожественно и навочець все инветь взаниное сродство по началань толкованія виа). Но во всявоих случай, частію нотому, что Флавій въ предисновін въ своимъ Antiquitates об'ящаль опускать аллегорическое объяснение, части же потоку, что онъ вообще быль палествнецъ, езъ священямческаго рода, знавшій еврейскій языкъ (начало его De bello Iudaico), хотя и выдёлавшійся нез других книжниковь іудеопалестинскихъ своимъ значительнымъ греческимъ образованіемъ, въ ero counteniant boofme a by vacraocre by Antiquitates an ne naxoдния иного алюгорія, лучше сказать, даже са находнив сравнительно очень мало, хотя и не можемъ опять не указать на общій у него сь іудео-александринизмомъ философическій принципъ изслёдованій, такъ ясно высказанный имъ въ предисловіи. Тёмъ болёе конечно мы не можемъ находить въ его сочиненіяхъ того философически-аллегорическаго толкованія, которое является господствующимъ у Филона. У него, наоборотъ, больше кожно найти декавательствъ въ пользу бук-

1.1

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup>) Antquitt. lib. III, cap. 8, pag. 87.

<sup>579)</sup> Можно било би еще указать на сходство из толкованія иногихъ библейскихъ ниенъ, названій священныхъ предметовъ и под., о чемъ см. между прочинъ Зинфрида цит. соч. стр 280.

вальнаго толкованія, прим'йръ котораго им уже в видіян въ его толкованін исторіи міротворенія. Этимъ им заканчиваемъ представленіе данныхъ для характеристики іудео александрійскаго толкованія. Изъ всего представлевнаго, по нашему мийлію, до очевидности ясны слідующіе результаты:

1) Въ силу племеннаго сродства и непрерывавшейся исторяческой связи съ іудействоиъ палестинскипъ, іудейство александрійское или египетское, въ своемъ отношение къ Ветхому Завѣту, особенно по началу, сохранняо много общаго съ первынъ, не чумедалось бунсального толкованъя. Приверженцы этого толкованія между египетсияин Іудеями, котя и не нь очень большомъ числѣ, продолжали свое существованіе даже де христіанской энехи.

2) Но вообще, въ силу историческить условій живни Іудеень ръ Египтів, бухвальное толкованіе не мало здись имить удебной для своего развитія почвы, остановившись такимъ образонъ на зачаточной степени этого развитія и не принесши сколько-либудь значительныхъ плодовъ, въ сравнение съ іудео-налествискимъ, дошеднимъ до буквализма.

3) Между твиъ всё историческія условія пребыванія Іудеевъ въ Египтё соединнансь для того, чтобы способствовать в дать возножно болёе широкое развитіе другому направленію въ толкованів Шисанія — философически салеверическому, постепение досквишему того облика, въ накомъ оно является вонь въ сочиненияхъ Филена. Выродявшись изъ стремленія дать удовлетверительнос, — въ смыслё севременныхъ толкователянъ требованій, - объяспение въ Библія тому, что казалось въ ней страннымъ или не соотвётотвующимъ достоянству ся, какъ Священнаго Шисанія, эте направленіе въ Филоповыхъ сочиненіяхъ обратидо все седержаніе Библін въ одну спложную авлегорію, смысла которой нужно было искать въ философсияхъ понятіяхъ времени Филона.

Изъ этихъ результатовъ, добытыхъ разсиотрёніенъ іудео-александрійскаго толкованія, въ свою очоредь, виднёются черты сходства и различія его съ толкованіенъ іудео-шалестинскимъ.

1) Будучн схадными въ отношенія въ буквальному талкованию на первой степени своего развитія, іудео-александрійское и іудеопалестинское далеко расходятся на слёдующахъ ступенихъ этого развитія, и между тёмъ какъ послёднее мало во малу всё итоти своего историческаго развитія сводитъ къ буквализму, нервое постепенно приходитъ въ философическому алосюризму, какъ высшей ступени своего развитія.

2) И то и другое толкование начинаетъ переходъ отъ перной къ дальнъйшимъ ступенямъ развития стремдениемъ енести въ библейское содержание лишние, сторонние элементы, но издео-налестинское тол-

- 255 -

кованіе останавливается главникъ образонъ на элементахъ залахи н заззади, а іудес-александрійское прениущественно — на элементахъ билософія (эклевтически).

3) Въ соуществлении укомянутаго сейчась стремления вли, что тоже, на дальнъйшихъ ступеняхъ своего развитія в іудео-палестинское и іудео-александрійсное толкованіе плутъ, повидемому, рува объ руку кежду собою. И то в другое наченаеть интациею, навлечениеть мысть изъ Св. Писанія по мамоку (гошел), своего рода жи-NOACHWYCCXNAS TOLKOBAHISNE, HO BCKODE ZE HUHXOLHTE BE NOUCHAHIO множественности смыслов въ Писанін, въ аллегорін (darasch), вавъ лучшену средству для удебивенного внесения сказанных элементовъ и обоснованія пхъ Писанісиъ. Между твиъ и на этой ступени то и другос, при всемъ слодстве, представляетъ также и не незначительвую разницу: уже въ цитація некалоническихъ и акокрифическихъ книгъ іудео-палестинскаго и іудео-александрійскаго (срав. особенно 4 Маккав.) происхождения обнаруживаются задатие черть общаго дальнёйшаго характера того и другаго - буквалистическаго въ первомъ и философическаго во второмъ. Еще болбе въ тиникв. Между твив какъ первое, едва ступивши на путь исторической типики, потомъ эскоръ же изуродовало настоящій образь си въ своемъ деруша, послёдное, довольно рано (срав. Прем. Сол. 16, 6; 18, 24) избрав-ШИ ПУТЬ СИЛЕОЛИНИ И ОСНОВАННОЙ НА НЕЙ сотоственной типики 380), на дальнъвшей стунени, -- въ саметорчи только разширило этотъ путь, не измённыши его въ нвиравлении. Въ самомъ признании множественности смысловь въ Писанін, --- въ аллегоріи, между тёмъ и другимъ толкованість является существенная разница. Тогда какь іудео-палестинский деругаз вводить множественность самысловь въ букву Писанія, не имбя никакого основавія, лимь би прикрацить въ ней вышеуножанутые сторонные элементы и руководась одникь ложнымъ убъжденіемъ въ inspiratio litteralis, вслёдствіе чего и саный этотъ дорушь можно охарактеризовать только како произвольный налахимести-лагидический, индво-александрийская алекория, основываясь на началахъ естественной тникки (хотя тоже неръдко безъ особечной разборчивости) и эклектически ввода въ содержание Библии элементы философін, является преимущественно натурь-философическою, Наконень нослёдняя стунень въ развити и удео-палестинсваго толкованія, выспій видь того же деруша, -- каббалистическое толюваніе, будучи необходимымъ дополненіемъ въ послёдному на почвё Цалестины, во iydeo-александрійскомь толковани, по причинать, веська по-

<sup>380)</sup> Относительно естественной типики срав. сказанное нами въ раньше цитованномъ взслёдованія нашемъ О новозавётномъ толкованія В. З. стр. 890 Чтеній въ общ. любят. дух. проси. за 1879-й г. Ноябрь.

нятнымъ изъ всего сказаннаго объ условіямъ и харавтері развитія этого толиованія, въ его іудео-палестинскомъ обликт, не могло импть маста. Задатин его здівсь ограничиваются однимъ этимологическимъ лидрашемъ <sup>385</sup>), но и то импьющимъ свою ближайшую и посятднюю ито въ философическомъ аллегоризмъ.

4) Сходство и различие между пудео-палестинскимъ и пудео-алевсандрійскимъ толкованіемъ отражается и на свойствахь и качествахь того и другаго. Обладая почти одинаковыми достоинствами на первой ступени своего развитія, — въ буквальноми изъяснения В. Завята, н то и другое толкование обладаеть почти одинаковыми недостатками на дальныйшихъ ступеняхъ этою развитія. а) И то и другов толкование, пре всёхъ несомнённыхъ достоннствахъ буквальнаго изъясненія, уже на этой нервой ступени своей обнаруживаеть и вкоторую тендениюзность: и въ аранейскихъ таргунахъ и въ переводъ LXX им нерёдко встрёчаенся съ нескриваенымъ стреиленіемъ составителей ихъ-устранить изъ Библін человикообразныя предстивления о Бона; и въ панятникахъ іудео-палестинской письменности и въ произведениять іудейскихъ, произшедшихъ на почвѣ Египта им видинь почти всюду желаніе возвысить значение индейства во сравнении съ язычествомъ вообще и особенно въ глазахъ послыднято и под. Но на сволько тенденціозность іудео-палестинскаго буквальнаго толкованія условливалась своебразно (партикуляристически) развившинися ионятіями о Богѣ и Его отношеніи въ міру и въ частности - въ народу сврейскому, на столько же тенденціозность іудео-александрійскаго буквальнаго толкованія, при тёхъ же общихъ основаніяхъ. условливалась, кроив того, болве шировным (философическими) побужденіями и именно съ тёхъ поръ, когда началась выработка спеціальнаго характера этого толкованія — философическаго. Эта тенденціозность съ возрастающею силою обнаруживается въ дальнъйшемъ ходѣ развитія того и другаго толкованія, и притомъ съ возрастающею же силою отпечатлъвая характерныя черты того и другаго, -- галахически-гаггадическія—перваго и философическія—другаго. б) На дальнъйшей стадіи своего развитія и іудео-палестинское и іудео-александрійское толкованіе одинаково принимають ложное направление въ

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup>) Это даже у Филона, слёдовательно на высшей степени развитія іудеоалександрійскаго толкованія. Иногда у *Филона* и нвляются попитки, нёсколько напоминающія іудео-палестинскую каббалистику, какъ напр. при разъясненіи касательно прибавленія буквы *а* въ имени Авраама (Аврама) или *р* въ имени жени послёдняго Сарри (Сари) (Си. De nominum mutatione, рад. 816 сопf. 817 айіві) и вод. Но а) это только слабое подражаніе іудео-палестинской каббалистики и зачаточное лишь обнаруженіе ся и б) у Филона даже эти попытки имѣють конечную ціль свою все также въ Философической аллегоріи, служать средствоиъ для нея. Срав. для этого цитов. мѣста язъ Филонова трактата "De nominum mutatione" въ ихъ бонтекств.

отношении къ собственному смыслу Св. Писанія В. Завъта и именно потому, что какъ то, такъ и другое (хотя и не въ одинаковой мърь) унускають изъ виду важныйшую сторону содержанія ею-пророчественнию, средоточиема которой, какъ сказано ранъше, является мессіанская идея Будучи действительнымь, историческимь элементомь этого солержания, мессіанская ился, въ ся дъйствительномъ, библейскомъ смыслё, могла бы служить лучшимъ руководительнымъ началонъ для историческаго же или лучше типологичессато јудейскаго толвованія, рядомъ съ буввальнымъ. А между тёмъ съ тёхъ поръ, вакъ въ іудействѣ, виѣстѣ съ пророкомъ Малахіев, угасъ духъ пророческій и духовная д'ялельность Іудеевъ обратилась на законъ, улущено было изъ виду это руководительное начало. Съ техъ поръ мессіанская идея уже не проявляла свою мощь въ широтѣ возэрѣнія на исторію прошедшаго, настоящаго и грядущаго, и умъ толкователей за разъяснениемъ содержания Библин, "написанной кровию Христа" 389), обратился въ области собственныхъ соображений, воззрѣній и свѣдѣній, имѣвшихъ опредѣленный, историческій источникъ для себя въ послёплённомъ состояния іудейства. Отсюда-частныя характеристическія черты іудео-александрійскаго и іудео-палестинскаго толкованія на этой стадіи развитія: ая) и то и другое страдаеть односторонностию и при томъ каждое въ своеобразной формь; первое-въ галахически-гаггадической, а послёднее -въ философической; бб) и то и другое страдаеть ивкотораго рода рационамистическимь субъективизмомь, отсутствівмъ здравой объективности, составлающей существенное достоинство толкованія; вв) и то и другое, въ отношении въ подлинному, собственному смыслу Писанія, страдаетъ произволомо Толкователь стремется извлечь изъ буквы Писанія чаще всего не то, что она даетъ сама по себъ, а то, что ему желательно въ извёстныхъ цёляхъ (галаха съ гаггадою съ одной, и философія, -- съ другой стороны). Но такъ какъ въ одно время и одному толкователю желательно было одного, а въ другое и другомудругаго, то произволъ этотъ и выражается вообще въ аласторизмю, въ признании иножественности смысловъ въ Писании, при своеобразномъ характеръ того (дерашъ) и другаго (философическій аллегоризмъ). Наконецъ гг) какъ то такъ и другое толкованіе носить на себѣ неотразимую печать человъческаго во всемъ объемѣ своего послёплёпнаго развитія, во всемъ тонё и характерѣ своего направленія при этомъ развитія. Оно представляеть собою плодъ усилій ума человическаго — съ помощію собственных средство, изо продуктово человтческого же духа пополнить содержание Библии соотвътствую.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup>) R. Stier. Andeutungen für glaubiges Schriftverständniss. 1 Sammlung Königsborg. 1824. S. XXVII, Einleitung.

*щими требованіямь времени элементами*, — галахически-гаггадическими на іудео-палестинской и фолософическими на іудео-александрійской почвѣ.

Такинъ образомъ, если въ буквальномъ толкованіи іудейство представляетъ намъ много еще хорошаго, то на дальнѣйшей стадіи развитія этого толкованія оно ез общемъ представляетъ одну громадную ошибку <sup>383</sup>), повторивъ на себѣ судьбу многихъ подобныхъ попытокъ человѣческаго ума въ отношеніи къ богооткровенному ученію, согласно неложному изреченію: humanum est errare!

388) Мы говорны: "въ общенъ". Въ частностяхъ могли быть (---и действительно были) также и исключения. Иначе сказать, между книжниками іудейскими, равно какъ и между Гудеями вообще были несомитино, даже въ эпоху явленія христіанства, такie, съ очей которыхъ нужно было только снять Morceeso покрывало (2. Кор. 3, 15), чтобы они узрѣли и оцвинам вышеупомянутое руководительное начало толкованія въ груд'в наростовъ общаго јудейскаго толкованія. Такъ, когда одниъ книжникъ времени Христа, занятый разрешениемъ вопроса времени для тогдашнихъ книжниковъ о томъ, какая запонёдь закона должна быть признаваема важитёщею, на свой вопросъ объ этомъ услышалъ отъ Господа Інсуса Христа отвётъ, что таковою заповѣдью должна быть признаваема заповѣдь о вѣрѣ въ единаго Бога и любви къ Нему и ближнимъ (Втор. 6, 4. 5 и Лев. 19, 18) и что она выше всесожжений и жертвъ, вполнѣ и искренно согласился съ этинъ. И рече книжникъ: добръ. Учителю, воистину реклъ еси, яко единъ есть Богь, и нъсть инъ развь Его. И еже любити Его всемя сердиемь, и всею душею, и всею крепостію: и еже любити ближняго, яко себя, боле есть всках всесожжений и жертвь. Гисусь же видьеь, добавляеть Евангелисть, яко смысленно отвыща, рече ему: не далече еси оть царствія Божія (Мар. 12, 32-34). Этого мало. Книжникамъ не совсёмъ чужда была идея пониманія пророчественной стороны содержанія Библін и независимо отъ подобнаго раскрытія. Прим'яры этого мы видимъ въ объясненіи ими пророчества Михея 5, 1 о мёстё рожденія Спасителя (Мо. 2, 6 въ конт.), пророчествъ о происхожденін Его изъ племени Давидова (Мо. 22, 42 вь конт.) и ивк. др. Вообще мессіанскія ожиданія, какъ мы видъли выше, ко времени Христа били въ сильномъ напряжения. И все-таки же это не говорить въ польву того, чтобы этому же соотвѣтствовало общее состояніе іздейскаго толкованія во всемъ его развитіи. Кроиз того мы видели, каково было и самое понимание мессіанской иден въ іудействе. Такому именно пониманию дайствительно соотвётствовало общее состояние означеннаго толкованія, имѣвшаго одною изъ характерическихъ чертъ своихъ--партикуляризиъ въ возарвній на отношенія Бога къ міру и человъку вообще и въ частности къ Изранию и тесно связанную съ этемъ плотяность въ представление о Месси. 

-

## важнъйшия опечатки.

Напечатано:

Должно читать:

1

| Стран.   | 7          | Строка          | 2   | свизу:      | іудейства                | іудейство           |
|----------|------------|-----------------|-----|-------------|--------------------------|---------------------|
| -<br>7)  | 9          | -<br>*          | 16  | ົ້          | BO                       | <b>D</b> O          |
| יי<br>ת  | 10         |                 | 19  | сверху:     | der                      | den                 |
| ,,<br>ກ  | <b>24</b>  | "<br>"          |     | СН.         | олялоефическаго          | философическаго     |
| ,,<br>D  | <b>26</b>  | <br>¥           | 16  | C <b>B.</b> | a)                       | A)                  |
| <br>70   |            | -<br>7          | 17  | 7           | Á)                       | a)                  |
| <br>ה    | 28         |                 | 22  | <br>ກ       | RLL                      | дыя                 |
| ,,<br>7  | 32         | ,.<br>7         | 6   | св.         | c)                       | <b>b</b> )          |
| "<br>"   | 36         | ກ               | 3   | n           | ëthiopischen             | äthiopischen        |
| <br>n    | 37         | "<br>r          | 9   | "<br>7      | Apokaliptik              | Apokalyptik         |
| "        | <b>4</b> 0 | ,<br>זו         | 19  |             | изслѣдованія             | изслѣдованія же     |
| ,,<br>n  | 45         | ,,<br>ກ         | 23  |             | 1864                     | 1854                |
|          | _          | <i>"</i>        | 18  |             | етатьѣ                   | статьъ              |
| "<br>"   | 47         | 7<br>73         | 3   |             | 7                        | f                   |
| ,,<br>,, | 49         | 2               | 13  | "<br>7      | примъчаній               | примъчавія          |
| ກ        | 50         | 7               |     | CB.         | барбаризнами             | барбаризмами        |
| יי<br>ת  | 54         | "<br>"          | 14  | 77          | Сифра торатъ ко-         |                     |
| "        | -          | <i>5</i> .      |     | п           | анимъ                    | којанимъ            |
| "        | 59         | · 7             | 19  | ,<br>7      | 3)                       | 3)                  |
| <i>"</i> | 61         | ີ <i>ກ</i>      |     | CH.         | Real. Encyklopädie       |                     |
| "<br>"   | 67         | "<br>"          | 24  | <b>n</b>    | Nidda                    | Niddah              |
| יי<br>ת  |            | יי<br>ז         | 8   | ה<br>ה      | A.                       | et                  |
| יי<br>א  | 68         | n<br>n          | 17  |             | изсладование             | изслёдованія        |
| "<br>"   | 87         | //<br>70        | 3   |             | sancti ·                 | sanctis             |
| <i>n</i> | 94         | "               | 21  | "           | мѣсто; Рим.              | мѣсто               |
| "<br>"   |            | "<br>"          | 20  |             | мѣсто; 1 <sup>2</sup> ,2 | мъсто; Рим. 11,2    |
| "<br>"   | 117        | "<br>"          | 5   | "           | выдъть                   | видѣть              |
| יי<br>ה  | 121        | ້<br>ກ          | 2   |             | Хотя                     | XOTA                |
| "<br>ກ   |            | ת<br>ה          |     | сн.         | Richm                    | Riehm               |
|          |            | <i>77</i><br>70 | 9   | ະ<br>ກ      | KOUTOK.                  | контеб.             |
| רת<br>א  | 122        |                 |     | CB.         | описанію                 | Писанію             |
|          | 136        | 7               | -   | CH.         | cth                      | eth                 |
| n<br>    | 138        | ກ<br>ກ          | -   | CB.         | Цар.                     | Пар.                |
| מ        | 144        |                 | 16  |             | татакое                  | Takoe               |
| רד<br>מ  | 145        | ກ<br>ສ          | 13  |             | признаяме                | иризнаные           |
| "        |            | ~               | _ • | *           |                          | Digitized by Google |

## Напечатано:

Должно читать:

| Стран.   | 146         | Строка  | 21 | CB.   | мвсяцеръ                  | мъсяцевъ              |
|----------|-------------|---------|----|-------|---------------------------|-----------------------|
|          | 153         | - 20    | 2  | CH.   | Soder                     | Seder                 |
| <br>77   | 157         | "<br>"  | 11 | n     | оправдываются             | оправдаются           |
|          | 160         |         | 2  |       |                           | <b>n</b> <sup>-</sup> |
|          | 164         |         | 21 | 7     | Бладъ                     | веладъ                |
|          | 170         | 70      | 8  | CB.   | вечестія                  | нечестія              |
| 7        |             |         | 20 |       | <b>1</b> 030 <b>рит</b> г | <b>1080pum</b> 3      |
|          | 173         | *       | 3  | CH.   | Шавроза                   | Шаврова               |
| <br>7    | 180         | <br>79  | 14 | CB.   | образовалось              | образовалась          |
| 7        |             | <br>*   | 11 | CH.   | считаеть                  | насчитываетъ          |
| 39       | 185         | *       | 16 | 7     | uslisehtime               | изгезнении            |
| <b>n</b> | 186         |         | 19 | <br>ກ | B                         | ¥                     |
|          | 187         | 7       | 18 | CB.   | И то другое               | И то и другое         |
| 7        | 202         | <br>10  | 11 | -12   | <b>помя</b> туй           | памятуй               |
| 2        |             | ,,<br>" | 12 | CB.   | BEMIKOC                   | BCANNOG               |
| "        | <b>2</b> 07 | ,       | 8  | CH.   | Цсллера                   | Пеллера               |
| 2        | <b>20</b> 8 |         | 12 | *     | xil                       | <b>X</b> TÀ.          |
|          | 213         |         | 12 | CB.   | пноягоризжя               | <b>пи</b> еагореязма  |
| 2        | 218         | n       | 12 | 77    | которою                   | которую               |

•

11



.

.

Digitized by Google





Digitized by Google

•

.

