

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

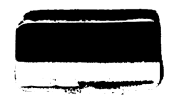
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Anichkov, E. V.

Vernal ceremonial sange unthe West

and among the Slavonians

Е. В. Аничковъ.

# ВЕСЕННЯЯ ОБРЯДОВАЯ ПЪСНЯ

на западъ и у славянъ.

часть і.

ОТЪ ОБРЯДА КЪ ПЪСНЪ.



САНКТПЕТЕРБУРГЪ.
ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ.
Вас. Остр., 9 лян., 35 12.
1903.

Напечатано по распоряженію Императорской Академіи Наукъ. Апрёль, 1903 года. Непрем'єнный Секретарь, Академикъ *Н. Дубровинъ*.

Отдёльный оттискъ изъ Сборника Отдёленія русскаго языка и словесности Императорской Академіи Наукъ, т. LXXIV.

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

90784 DEC 4 1905 BU AN5

#### **IIOCBAILLAETCA**

академику Александру Николаевичу

Веселовскому.

## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Изученіе древнійших историко-литературных явленій въ тісной связи съ явленіями народнаго быта и обряда подъ вліяніемъ, многочисленных ученых трудовъ и лекцій Александра Николаевича Веселовскаго въ среді русских нео-филологовъ всегда казалось обязательнымъ и необходимымъ. Поэтому, когда, рецензируя книгу пр. Жанруа о происхожденіи средневіковой лирической поэзіи, Г. Парисъ высказаль мнініе, что въ основі искусственной средневіковой поэзіи лежить весенняя обрядовая пісня, намъ русскимъ нео-филологамъ подобная точка зрівнія показалась особенно близкой и интересной. Это вскользь брошенное мнініе Г. Париса я и постарался разработать боліє подробно. Вполні естественное для русскаго знаніе славяно-русской весенней обрядовой пісни помогло мні поставить этоть вопросъ нісколько шире.

Почти одновременно съ установленіемъ этого важнаго значенія весенней обрядовой піссни для историко - литературныхъ разысканій на весеннюю обрядность обратили особое вниманіе еще и минологи и историки религій. Она стоитъ въ самомъ центрів минологическихъ построеній обоихъ крупныхъ послівдователей Маннгардта, Фрезера и Рошера. Этогъ интересъ въ ученой литературів къ весенней обрядности естественно поддерживаль во мий желаніе проникнуть въ самую глубь на-

роднаго обрядового сознанія и отдать себі и въ свою очередь, отчеть о томъ, какое місто занимаеть народная обрядность вообще и весенняя въ частности въ общей системі эволюціи религіознаго сознанія.

По мфрф того какъ для настоящей работы собирались факты интересъ такимъ образомъ раздванвался и факты классифицировались по двумъ направленіямъ. Передо мной одновременно возникло двъ задачи: во 1-ыхъ, къ какимъ выводамъ можетъ привести изученіе народной весенней обрядности историка религій и во 2-ыхъ, что даетъ связанная съ весенией обрядностью пісня для исторіи литературы и вообще для науки о прекрасномь? При такой двойственности интересовъ работа моя естественно затянулась. Если-бы не помощь целаго ряда ученыхъ, не отказывавшихъ мет въ советахъ и указаніяхъ, можетъ быть, многихъ трудностей и вовсе не удалось бы преодольть. Я считаю для себя поэтому пріятнымъ долгомъ высказать признательность прежде всего Гастону Парису, члену Французской Академіи, профессору Максиму Максимовичу Ковалевскому и покойному Марилье, бывшему редактору Revue de l'histoire des réligions. Мнѣ необходимо также поблагодарить профессоровъ Университета св. Владиміра И. В. Лучицкаго, Т. Д. Флоринскаго, Н. П. Дашкевича и Р. И. Сонни, помогавшихъ мет въ моихъ разнообразныхъ библіографическихъ поискахъ, и указаніями, и предоставленіемъ мет своихъ частныхъ библіотекъ. Одновременно я приношу благодарность академикамъ А. Н. Веселовскому и В. И. Ламанскому, при содействій которых в настоящая работа вышла въ светъ.

Двойственность тёхъ задачъ, которыя поставила себё настоящая работа, разрёшилась однако ихъ объединеніемъ. Изученіе весенней обрядовой пёсни на всемъ протяженіи европейскаго фольклора дало мий въ концій концовъ право формулировать нёсколько гипотезъ о происхожденіи поэзіи, а отсюда и о выдівленіи эстетическаго сознанія. Въ основій своей это послібднее показалось мий тёсно связаннымъ съ сознаніемъ религіознымъ. Синкретическая первобытная пъсня-пляска, составляющая неотъемлимую принадлежность обряда, оказалась на полъ-пути между зачаточной формой религіознаго сознанія и первымъ проблескомъ сознанія эстетическаго. Оттого и настоящее изслъдованіе распалось на двё части. Первую часть я назваль отго обряда ка пъсню, а вторую ота пъсни ка поэзіи.

### ОГЛАВЛЕНІЕ.

Библіографія и сокращенія. . . . . . . . . . . стр. XV — XXIX.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

І. Народная пісня на германо-романскомъ Западів и на славяно-русскомъ Востоків. Фольклористическая литература на Западів и у славянь, 3—7. Историко литературное значеніе изученія народныхъ пісень на Западів, 7—9. Пісни XV, XVI и XVII вв. и средневівковая лирика, 9—16. Происхожденіе поэзій трубадуровь, труверовъ и миннезингеровъ, 17—19. Западно-европейская обрядовая пісня въ средніе візка, 19—22. Историко-литературное значеніе обрядовыхъ пісень востока Европы, 29. Піссенный символизмъ и пісенные сюжеты, 24—26.

П. Объ изученіи народной обрядности. Что такое народные обряды? 27—28. Теорія Гримма, Шварца и Куна, 29—32. Значеніе Маннгардта для изученія обрядового обихода европейскаго крестьянства, 33—37. Отношеніе современнаго обряда къдревнему язычеству, 37—40. Олицетвореніе праздниковъ въ народной обрядности, 41—42.

ПІ. Весенняя обрядность и народный календарь. Дѣленіе народнаго календаря согласно теоріямъ Гримма, Шварца и Аванасьева, 48—47. Четыре цикла народныхъ праздниковъ, 48—51. Какіе праздники считать весенними? 52—56. О пріуроченіи народныхъ обрядовъ къ христіанскимъ праздникамъ, 56—59. Психологія весенней обрядности, 59—61.

IV. Весенняя обрядность и натуральное хозяйство. Хозяйственное значеніе народнаго календаря, 61 — 64. Весеннія надежды и заботы европейскаго крестьянства въ его пословицахъ, 64—72. Красота весенняго пейзажа и эстетическое сознаніе перво1000

1 .....

163

бытнаго человъка, 73—77. Общая характеристика весенняго настроенія, 77—79. Сравнительный методъ въ фольклористическихъ изслъдованіяхъ, 80—81. Весенніе праздники у китайцевъ и у семитовъ и праздники начала дождливаго времени года у современныхъ дикарей, 81—85. Рыбачья обрядовая пъсня-пляска изъ Новой Гвинеи, 85—86.

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

# Встрыча и чествованіе весны . . . . . . . . . . . . . стр. 87—257.

І. Общее весеннее заклинаніе. «Закликать» или «гукать» весну, 88—92. Обрядъ «вясноўки», 92. Весеннія птицы въ пъснъ и обрядъ, 93—95. Сербскія «на ранило», 96—99. Схожіе обряды у болгаръ, поляковъ и чеховъ, 99—100. Чешское «chodit па Кира́пі» и польскій «Kulig», 101. Отрывочныя извъстія о соблюденіи подобныхъ же обрядовъ въ Германіи, Швеціи, Италіи (chiamar l'erba) и Англіи (Cukoo Song), 102—103. Пъсенное олицетвореніе весны и весеннія моленія, 104—106. Вотскіе праздники, чуждоръ и бузшуръ шушмонь латонь озксъ Мордвы, агга-паремъ Черемисовъ и рамонъ-бонъ Осетинъ, 107—108. Общее весеннее жертвоприношеніе въ древнихъ Аеннахъ и римское празднество въ честь Dea Dia, 109. Богиня весны г. Фаминцына и пъсни о дочкъ весны, о Купалочкъ, Маряночкъ и проч., 110—117. Культъ чли обрядъ? 117—119. Заклиманіе и молитва, 119—120.

II. Внесеніе весенняго деревца и цв вточный праздникъ. Два цикла весеннихъ праздниковъ, 120-122. Средневъковая форма внесенія «Мая», 123—126. Майское дерево во Франціи н въ Италіи, 126-129. Англійскіе «to go a-maying» и «may-poles», нъмецкие «Grünes holen», «Maibaum» или «Maistange» и схожие обряды у Шведовъ и Датчанъ, 129-138. Различныя значенія слова «Маі», 138—139. Майское деревцо у чеховъ, у поляковъ и въ Россін, 140-142. Русскіе Тронцкіе и Духоводенскіе обряды, 143-147. Сербское «за биљачки», греческія Русалін и обряды весенняго убранства на Западъ, 147-154. Священная вътка въ обрядахъ Гиндукуша и бенгальскихъ Ораоновъ, «манычъ чекант» Абазинъ и «Осталті кувд» Осетинъ, 154-157. Культъ дерева у Европейскихъ народовъ, 158 — 163. Разобранный обрядъ = внесение священной вътки, 163-165. Цвъточный праздникъ въ современномъ фольклоръ, ринскія Флоралін и «dies Rosae» = заклинаніе цента хлюбных растеній, 166-168.

III. Весенняя поздравительная пѣсня на Западѣ. «Тrimousettes», 168—172. «La reine de mai», «la mariée», «sposa di Mag», «maio e maia», 172—174. Пѣсенное привѣтствіе съ «маемъ» въ рукахъ у романскихъ народовъ, 175—177. Схожій обрядъ въ ранній циклъ весеннихъ праздниковъ въ Италіи и Франціи, 178—179. Датскій «Маідгаf» и англійскіе «Мауег'я songs», 179—181. «Lord and lady of Mai», 181—182. Тѣ же обряды въ Германіи на

Digitized by Google

Laetare, 182—185. Другой типъ схожихъ пѣсень, 185—187. «Маіbraut, Pfingst-brud», 187—188. Новая разновидность весенняго привѣтствія: «Pfingstl» и «Maieröslein», 189—191. «Wasservogel» и весеннее заклинаніе дождя, 192—194.

IV. Весенняя поздравительная пъсня у Западныхъ سراها Славянъ. Чешскіе поздравительные обходы, 194-195. Сербскія и Болгарскія «Лазарице», 196 — 200. Сербскія «Кралице», 200 — 202. Тотъ же обрядъ и схожія пѣсни у словенцовъ, чеховъ, моравовъ и поляковъ, 202-203. Отраженіе западно европейской формы обряда у дужицкихъ сербовъ, чеховъ и поляковъ, 204 — 205. Румынскій «Лазарь», 205-207. «Зеленый Юрій», южно-русская «Тополя» или «Кустъ» и сибирская «Гостейка», 207-210. Заклинаніе дождя въ весенней обрядности славяно-русскаго Востока: «ро dyngusie» поляковъ, обливаніе водой «гостейки» и «Зеленаго Юрья», сербская «Додола», болгарская «Пеперуга», сербо-хорватская «Ргрогоšа» и румынская «Рарация» или «Calianu», 211-214. Переходъ этого же обряда на льто, 215-217. Замъна свъжихъ вътокъ и цвъ-од дада. товъ въ весениемъ привътствіи фигурой весенией птицы: древнегреческая «Пѣсня о Ласточкѣ» и ся современные перспѣвы, 217-220. Польскій «Kogutek» и біло-русская «Ластоўка», 221-222.

V. Бълорусскія волочобныя пъсни и объясненіе об- 🖰 ряда весенняго пъсеннаго привътствія. Общая карактеристика пъсень волочобниковъ, 222 – 224. Первый эпиводъ пъсни: шествіе къ богатому дому, 224—225. Втерой эпизодь: вызовъ хо- ч зянна, 225 — 227. Третій эпизодь: постщеніе двора хозянна святыми «празденчками» и мотивъ пвра, 227—231. Основной смыслъ этого последняго мотива, 232. Четвертый эпизодо: образное пере- 🗸 численіе святыхъ «праздничковъ», 233 — 235. Послыдній эпизодь: благодътельная работа святыхъ въ полъ, приводящая къ изобилю, 236-238. Болье полный варіанть волочобной пъсни изъ «Виленскаго Въстника», 238 — 239. Напивание удачи въ селбскомъ хозяй-и ствы — основная тема весенняго привытствія, 240—243. Весенняя поздравительная пъсня, какъ отдъльный эпизодь внесенія священной *оътки*, 243 — 244. Ея связь съ заклинаніемъ дождя и различные ∨ формы этого обрядового действія, 245 — 246. Внесеніе въ домъ счастья — довольства и религіозное значеніе домашняго очага, 249-251. Непримънимость къ весенией обрядности ростительной минологіи Маннгардта, 252. Весеннее прив'ьтствіе — заклинаніе весенних хозяйственных выюдь, 253. Сходство весенней обрядности съ зимней, 253-257.

#### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Хозяйственно-религіозный весенній ритуаль. . . стр. 258—392.

І. Общее весеннее очищеніе. Основной гигіеническій смысять очищенія, 259—260. Раннее и позднее весеннее очищеніе, 261—262. Очищеніе водой: омоденіе «омахом», «lustratio ad flumen»,

Mer,

майское купаніе и «Brunnen-Eier», 262 — 265. Очищеніе огнемъ, 265-266. Очистительные обходы, 267-268. Качели, 268-269. Изгнаніе нечисти: изгнаніе шайтана у нашихъ инородцевъ, «гръметъ съ пушки», «Schwellenvogel», сербскій Іереміннъ день и изгнаніе коровьей смерти, 269-274. Чешское, польское и восточно нъмецкое «вынесеніе смерти», какъ очистительный обрядь, 275—278. По- 🕟 хороны Костроны и изгнаніе русалки, 279 — 280. «Вынесеніе смерти» въ системахъ Гримма, Маннгардта и Каллаша, 281-284. Древне-греческая Харила и римское свержение въ Тибръ Аргеевъ, 285. Пъсня Арваловъ въ интерпретаціи Бирта, 286. Почему вменно весною боялись заразы и очищались отъ «смерти»? 286-288. Календарныя изнанія: Мамурій-Ветурій, «le bon homme Sylvestre», «Befana», «Marzo e Aprile», похороны Карнавала, Фашинга, Масляницы, «бабы Коризмы», похороны весны, 288—291. Споръ зимы и льта, 291—293. Эскимосская игра дътей зимы и дътей льта, какъ гаданіе, 294-295.

П. Весенній культъ предковъ. Навій день, Оомино воскресенье, Радуница и Задушница, 295—297. Поминаніе предковъ у Мордвы и замаливаніе этих «хранителей интересов потомства» передь началом сельских работь, 298. Второе болье позднее поминаніе покойниковъ, 299—300. Русалья, «Росуάλια», «Rosaria» и «Parentalia», 301—303. Наши русалки, 303—304. Скоморошій и поминальный характеръ нашихъ Русалій: «ut omnia bene deflorescant», 305—306.

III. Весенняя обрядность и скотоводство. Празднество перваго приплода: яйца весною, сербскій и болгарскій Курбанъ, 307—310. Жертва Пергрубію на Юрьевъ день и русская пъснямолитва, 310—311. «Was ist Ushing?» 312—314. «Въ ночное» у латышей и Усиль, Авсень = «св. Георгій Святлохрабрый», 315—316. Жертвы св. Георгію на Кавказъ и въ Малой Азіи, 317—318. Жертвоприношеніе и пиршество первыма приплодома, 318—319. «На Юрьеву росу», Неппії и праздникъ пастуховъ, 319—322. Очищеніе стада обходомъ и пропускомъ черезъ тунель или между кострами, 322—326. Удара въткой = очищеніе, 327—328. Его типично пастушеское значеніе, 328—330.

IV. Весенняя обрядность и хавбопашество. Праздникъ первой борозды, «Plough Monday» и праздникъ пауга, 330—338. «Blind days», 338. Жертвенные обряды при запашкв и засвяв, 334—387. Съвецъ-носитель своего благополучія, 337—338. Заклинаніе дождя при посвяв, 339. «Кострубонько», «Зафиръ» новогрековъ, засыпающій женихъ, «Калаянъ» и Адонисъ, 340—344. «О "Абωνις ό στιος σπειρόμενος», 345. Адоніи—заклинаніе съмени, сады Адониса—растила, 346—347. Очищеніе поля весною, 348—349. Обходы полей, «Крестоноше», «Flurumritt», «Molkentönerschen brennen», 350—353. Царинныя пъсни Карпатскихъ Лемковъ, схожія пъсни Сербовъ, Ambarvalia, «ведеtев lustrantur» Menologii rustici, «адгит lustrare» Катона, 354—358. Фаллическая процессія въ «Ахарнян-

кахъ» Аристофана, 358. Христіанское соблюденіе языческихъ Робигалій, 358—359. «Колосокъ идетъ», 359—360.

V. Отъ обряда къ пъснъ. Аналитическій методъвсего болбе полходиль къ задачамъ настоящаго изследованія, 361—362. Разобранные до сихъ норъ обряды, какъ заклинанія и очищенія, и теорія Фрезера о первобытной магін, 362-864. Детерминивиъ и сверхъестественный порядокъ явленій въ міросозерцаніи современнаго образованнаго человъка и дикаря, 365. Что называютъ дикари «открывать врата разстоянія»? 365-366. Эгоцентрическій взілядь на природу первобытнаю человька, 367-368. Метафизическій смысль первобытнаго врачеванія, 369—370. Психологія заклинанія, 370—374. Его отношеніе къ религіи, 375—376. «Нють ⊌ религіи, нють бога безь желанія», 377. Почему напъ было важно изучить такъ подробно весение обряды? 378-379. Отъ обряда къ пъснъ: обрядовая пъсня-закаинание есть самостоятельно возникший 🔊 и первоначальный видь народной повзіи, 380-383. Шиллеровская и Спенсеровская теорія искусства-игры и предложенная мною гипотеза о происхожденім позвім, 383-386. Теорія Бюхера, что «энергическія ритмическія тёлесныя движенія привеликъ возникновенію поэзінь и первобытная пысня-паяска, какь способь возбужденія мус- ~ кульной и мозювой энергіи, 386 — 390. Вз религіи и вз искусствы осуществляется сознаміс, 390—391. Оть п'есни къ поэзін, 391—392.

# БИБЛІОГРАФІЯ И СОКРАЩЕНІЯ.

Аничновъ, Е. В. Микола Угодинкъ и св. Николай. СПБ, 1892. Записки Неофилологическаго Общества.

Афанасьевъ, 64 русскія народныя пъсни. СПБ. 1866.

- Русскія п'всни перел. съ акк. фортепіано, 7 вып. Москва. 1876.

Аванасьевь, А. Поэтическія Возэрвнія славянъ на природу. Москва. 1865 -1869. З т.

Балакиревъ, Сборникъ русск. народныхъ пъсень. СПБ. 1866.

Барсовъ, Е. В. Юрьевъ день. Труды Этнограф. Отдъла, т. 3. И. И. О. Л. Е. Ā. и Э. т. XIII, 1874.

Безсоновъ, П. Бълорусскія Пъсни. Москва. 1871.

- Колъки Перехожіе. M. 1861—63. Березинъ, Хорвотія, Славонія, Далиація и Военная Граница, т. I и II. СПБ.

**Бомеряновъ**, Какъ праздновалъ и празднуетъ народъ русскій Рождество Христово, Новый Годъ, Крещеніе и Масляницу. СПБ. 1895.

Братство, издао Друштво Светога Саве

у Београду. № 1 (1887) — Булгановскій, Пинчуки. СПБ. 1890. З. И. Р. Г. О., т. XIII.

Буслаевъ, О. Историческая Христоматія церковно-славянскаго и древне-русскаго явыковъ. 1861.

- Русская Христоматія. 3-ье изд. Москва. 1881.

Варенцовъ, Сборникъ пъсень Самарскаго Края. СПБ. 1862.

Васнецовъ, А. Песни северо-восточной Poccin. Mockba. 1894.

Верещагинъ, Вотяки Сосновскаго Края. CIIB. 1886. 3. H. P. F. O., XIV, 2.

- Вотяки Сарапульскаго увзда Вятской губерніи. З. И. Р. Г. О., т. XIV,

Верновичь, Народныя пъсме Македон. Бугора. Бълградъ. 1860.

- Веда Словена, Български народни песни. Бѣаградъ. 1874.

- Описаніе быта Болгаръ, населяющихъ Македонію. И. И. О., Л. Е. А. и 9., т. XIII, Труды Этнограф. кн. 3, в. І.

- Веда Словена, Обрядни песни отъ явыческо вржия. СПБ. 1881.

Веселовскій, А. Н. Разысканія въ области духовнаго стиха.

Отчетъ о Тр. Этн. Эксп. Чубинскаго. Приложеніе къ XXXVII т. Записокъ Импер. Академін Наукъ. СПБ. 1885.

- Вилла Альберта. Москва. 1870. Подр. см. Указатель къ научнымъ трудамъ А. Н. В. 1859 — 1895, 2-ое изд. СПБ. 1896.

Вильбоа, 100 русск. пъсень, зап. съ народнаго напава. СПБ. 1860.

Владиміровъ, П. В. Введеніе въ Исторію Русской Литературы. Кіевъ. 1896.

Де Волланъ, Углорусскія пѣсни. СПБ. 1885. З. И. Р. Г. О. XIII, 1. Вольтерь, Матеріалы для этнографіи

латышскаго племени. СПБ. 1890, и 3. И. Р. Г. О. т. XV.

Гально, Народни пісні и обряды зъ околицъ надъ Збручемъ, 2 части. Львовъ.

Галлеръ, Рай д'втей. СПБ. 1886 г.

Галлеръ, Сборникъ русскихъ народныхъ пъсень СПБ. губерніи. СПБ. 1889.

Головаций, Народныя пъсни Галицкой и Угорской Руси. Москва. 1878.

Гондатти, Савды язычества у инородцевъсъверо-западной Сибири. Москва. 1888. (Изъ VII книги Трудовъ Этнографическаго Отдъла).

Гринченко, Б. Д. См. Этногр. Мат.

 Суланъ Артемовскій, Народни Украінскі пісні зъ голосом. Киів. 1868.

**Даль, В.** Пословицы русскаго народа. Москва. 1862.

Дашковъ, В. А. См. Сборн. антр. и этн. ст. Дембовеций, Опытъ описанія Могилевской губ. 3 книги. Могилевъ на Днъпръ. 1882.

Добровольскій, В. Н. Смоленскій этнографическій сборникъ, 2 ч. СПБ. 1891—1894. З. И. Р. Г. О. т. ХХ.

Дубровинъ, Исторія войны и владычества русскихъ на Кавказъ. СПБ. 1871.

Духовный Регламенть, 1722. Полное Собр. Законовъ, № 4022.

Кедровъ, Д. Р. въ связи съ преобразовательной дѣятельностью Петра В. Москва. 1886.

**Ермаковъ, Н. Я.** Пословицы русскаго народа. СПБ. 1894.

Етнографичний Збирнии видае наукове товариство імени Шевченко. 1895 и слёд.

**Ефименно, П. С.** О Ярилѣ, языческомъ божествѣ Русскихъ Славянъ. З. И. Р. Г. О. II (1869) 77—115.

— Матеріалы по этнографіи русскаго населенія Архавгельской губ. т. І и П. Тр. Э. О. И. О. Л. Е. А. и Э. кн. V. 2 вып. (1878).

— Малорусскія заклинанія (Сборникъ м. з.). Москва. 1874.

Живая Старина. СПБ. 1889 и слѣд. Журналъ Министерства Народнаго Пр

Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія.

3. И. Р. Г. О. Записки Императорскаго Русскаго Географическаго Общества, 1-ыйт. 1867.

Извъстія Имп. Общества любителей естеств., антропол. и этнографіи, Труды Этнограф. Отдъла. Москва. 1-ый т. 1866.

Илиовъ, И. Т. Сборникъ от народни умотворения, обичаи и др., к. І. Софія. 1889. 8°.

**Истоминъ**, Пѣсни русскаго народа. СПБ. 1894.

Калинскій, Церковно народино м'єсяцесловъ. З. И. Р. Г. Общ. VII, 1877, и отд. изд. СПБ. 1877.

Караџић, (В. Ст.) Српске народне пјесме скупио и на свијет издао (Државно издање). Биоградъ. 8°. I, II, III, IV. 1891—96.

— Српске народне пословицы и т. д. издао ихъ В. С. К. У Бечу. 1849.

— Живот и Обичаји народа српскога. У Бечу. 1867. 80.

**Каравеловъ,** Памятники народнаго Быта Болгаръ. Москва. 1861. Книга 1-ая.

Качановскій, Памятники болг. нар. творчества, вып. 1-ый. Сборникъ западно болгарскихъ пѣсень. СПБ. 1882.

Кирпичниновъ, А. И. Св. Георгій и Егорій Храбрый. Ж. М. Н. Пр. 1879 (ХП) и 1880 (І и ІІ), тоже СПБ. 1879.

Киртевскій, П. В. Пѣсни собранныя ІІ. В. К. изданы Обществомъ любителей россійской словесности. Москва. 1861— 1874. 10 выпусковъ.

Ковалевскій, М. Первобытное Право. Москва. 1886. 2 выпуска.

— Современный обычай и древній Законъ. 1886.

— Законъ и обычай на Кавказъ. Москва. 1890. 2 тома.

Tableau des origines et de l'évolution de la famille et de la propriété. 1890. Stokholm, (rubl. d. la fond. Lorén).

Modern Customs and Ancient Laws of Russia (Ilchester Lectures). London. 1891.

**Красић, Вл.** Српске народне пјесме. Пинчевъ. 1880, т. I.

Крачковскій, Быть западно-русскаго селявина. Москва. 1874.

Лаговскій, Народныя пѣсни Костромской, Вологодской, Новгородской, Нижегородской и Ярославльской губ. Череповецъ. 1877.

Лапатинъ Пронутинъ, Сборникъ русскихъ народныхъ лирическихъ пѣсень. Москва. 1889. 2 ч.

Львовъ, Н. А. Русскія народныя пѣсни (напѣвы записалъ и гармонировалъ Ил. Проид.) СПЕ 1976

Йв. Прачъ). СПБ. 1876. Магнятскій, В. Пъсни крестьянъ села Бъловолжскаго, Чебоксарскаго уъзда, Казанской губ. Казань. 1877.

Магниций, Матеріалы къ объясненію старой чувашской въры. Казань. 1881. Изданіе Коммиссіи Миссіонерскаго противомусульманскаго Сборника при Казанской Духовной Академіи.

- Маисимовичь, Украинскія народныя пѣсни. Г. Москва. 1834, въ 8°.
   Дни и мѣсяцы, въ Собр. соч.
- **Милићевић, М. Б.** Живот. срба сельяка. 2 изд. Београдъ. 1894. *Српски Этн.* Зборник, к. І.
- Миллеръ, Всев. и Фертунатовъ, И. Ф. Литовскія народныя пѣсни собранныя М. и Ф. Москва. 1873.
- **Миллеръ, Вс.** Осетинскіе этюды. Москва. 1887.
- Русская Масляница и западноевропейскій Карнавалъ. Москва. 1884 г.
- Милодановци, Балгарски народни пѣсни собрани одъ братья М. 1-ое изд. Загребъ. 1861. 2-ое изд. София. 1893.
- Милојевић, М. С. Песме и Обичан Укупног народа Србског. 2 кн. У Београду. 1869.
- Минхъ, А. П. Народные обычаи, обряды, извъстія и предразсудки Самарской губ. 1861—1888. З. И. Р. Г. О. т. XIX, вып. И. СПБ. 1889.
- Мириовић, П. Српске народне пјесме изъ Босне. Панчево. 1886.
- Миропольскій, Крещеные вотяки Казанскаго увзда. Казань. 1876. Отд. Оттискъ «Православнаю Собъседника». Цекабрь.
- Николић, Гр. Српске народне песме. Скупио их у Срему и за штампу удесло. Новый Садъ. 1888, in 8.
- Новиций, Гр. Краткое описаніе о народѣ Остяпкомъ (1715 г.), издано Л. Н. Майковымъ. СПБ. 1884. 40.
- Образцы мордавской народной словесности. Казань. 1882.
- Овсямниковъ, В. Русскія народныя п'всни, записанныя въ г. Казани. Этнографическіе матеріалы. Казань. 1886.
- Орловъ, В. Крестьянскія пѣсни, записанныя въ Тамбовской губерніи. СПБ. 1890.
- Пальчиновъ. П. Крестьянскія пѣсни, записанныя въ с. Николаевкѣ, Мензенскаго уѣзда, Уфимской губ. СПБ. 1888.
- Первухинъ, Эскизы преданій и быта инородцевъ Глазовскаго увзда. Вятка. 1888.
- Петрушевичъ, Обще русскій дневникъ. 1866. Львовъ.
- Поповъ, В. Народныя пѣсни, собранныя въ Чердынскомъ увадѣ, Пермской губ. Москва. 1880.
- Потебия, Объясненіе малорусскихъ и сродныхъ пъсень Варшава. 1883-87.

- Потебия, О купальских огнях и сродных съ ними представленіях в. Москва, 1867.
  - О мисическомъ значенім нѣкоторыхъ обрядовь и повѣрій. Москва. 1865.
  - Рецензія на Головацкаго, Народныя пізсни и галицкой, и угорской Руси. СПБ. 1880. (Куб. 1880 — 1209). Отл. оттискъ изъ «Записокъ Имп. Ак. Наукъ», Н. XXXVII, II, 108 — 152. (Отчетьо присужденіи наградъГрафа Уварова).
  - Малорусская народная пъсня по списку XVI въка. Текстъ и примъчанія. Воронежъ. 1877. Отд. отт. изъ «Филолопических» Записокъ».
- Пронунинъ, Русскія народныя пѣсни. Москва. 1877—1881.
- Пыпинъ, А. Н. Исторія Русской Литературы. СПБ. 1898.
- Радловъ, Нарвчія свверных в тюркских в племенъ. Отд. І. Образцы народной литературы. СПБ. 1866—96.
- Радченно, Гомельскія народныя п'всни. СПБ. 1888 (подъ ред. Истомина). З. И. Р. Г. О. т. XIII.
- Римскій-Корсановъ, Сборникъ русскихъ народныхъ пъсень. 2 к. СПБ. 1877.
- Роговъ, Матеріалы для описанія быта Пермяковъ. *Пермскій Сборника*, кн. 2. Москва. 1860. Отд. 2-й, стр. 1—128.
- Романовъ, Бълорусскій Сборникъ, т. I, выпуски 1-ый и 2-ой. Кіевъ. 1885.
- Савельевъ, Сб. Донскихъ пѣсень. СПБ. 1886.
- Сахаровъ, Сказанія русскаго народа, изд. Суворина. СПБ. 1883.
- Пѣсни русскаго народа. СПБ. 1838—39, въ 18<sup>0</sup>, ч. I—V.
- Сборникъ антропологическихъ и этнографическихъ статей, изд. В. А. Дашковымъ. Москва. 1868—78. 2 тома.
  - за народни умотворения, наука и книжнина. София. 1891—
- Смириовъ, А. Пѣсни крестьянъ Владимирской и Костромской губ. Собраны А. С. Москва. 1847.
- Смирновъ, И. П. Пермяки. Казань. 1891. —— Вотяки. Изв. Каз. Общ. арх. ист. и Этногр. т. VIII. 1890. Казань.
- Смирновъ, Н. Мордва, истор. этногр. очеркъ. *Изе. Каз. Общ. Арх., Ист.* и Этногр. 1892—95 г. Казань.
- Черемисы. Казань. 1889. Тамъ же. Снегиревъ, И. Русскіе простонародные праздники, в. I — IV. Москва. 1837 —

Снегиревъ, И. Русскіе въ своихъ пословицахъ. Москва. 1834. 4 книжки.

Соболевскій, А. И. Великорусскія народныя пъсни, т. I-VII. СПБ. 1895 -1902.

Спрогисъ, И. Я. Памятники датышскаго народнаго творчества. Вильна. 1868.

Срезневскій, И. Святилища и обряды языческого богослуженія древнихъ славянъ. СПБ. 1846.

Српски етнографски Зборник. 1894-

Стајадиновић, Бл. Српске народне песме. У Београду. 1869.

«Стоглавъ». СПБ. 1862. Лондонъ. 1862. Стоиловъ, Сборникъ отъ български народни умотворения. Вып. 1, битови писни. София. 1894.

Студитскій, О. Народныя пісни Вологдодской и Олонецкой губ. СПБ 1841. - Народныя пъсни собранныя въ

Новгородской губерніи. СПБ. 1874. Сумцовъ, О свадебныхъ обрядахъ преимущественно русскихъ. Харьковъ. 1881. I—266. 8°.

- Культурныя переживанья. Кіевъ. 1890, изъ Кіевской Старины.

- Разборъ этнографическихъ труповъ Романова. СПБ, 1894.

Терещенко, Бытъ русскаго народа. Ч. І-VII. CIIG. 1848.

Третьяковъ, Туруханскій Край, его природа и жители. СПБ. 1871.

«Труды Этнографическаго Отдѣла» см. Изв. Имп. Общ. Естеств. Арх. и Этн. при Имп. Моск. У. т.

Фаминцынъ, Божества древнихъ славянъ. СПБ. 1884.

Фенютинъ, Увеселенія г. Мологи въ 1820—1832 гг. Труды Яросл. Стат. Комитета, вып. 1. 1866. Ярославль, стр. 1-153.

Худяновъ, Верхоянскій сборникъ. Иркутскъ. 1890. Записки Восточно-Сибирскаго Отдила Имп. Р. Геогр. Общества. По Отдълу Этнографіи, т. I, вып. 3.

Чолановъ, В. Българскый народенъ Сборвикь, събр. отъ В. Ч. ч. І. Болградъ.

Чубинскій, Труды Этнографическо-статистической экспедиціи въ Западно Русскій Край снаряженной Имп. Русск. Геогр. Общ. Юго-Западный Отдель, т. I—V. СПБ. 1871-

Чулновъ, Собраніе разныхъ пъсень. 2-ое нзд. Москва. 1788. 16°. 4 части.

Шадринъ, Лътнія и зимпія гулянія Шенкурскаго народа и окологородныхъ деревень. Труды Архангельск. Стат. Ком. за 1865, стр. 66-115.

Шапкаревъ, Сборникъ отъ български народни умотворения. Прил. къ 1-ой части.] (Бълг. обичаи, обряды и пр.). София. 1891—94.

 Руссаллии, древенъ и твърди интересенъ бълг. обичай занисенъ и до днесь въ южна Македония. Софія. Пловдинъ. 1884. 80.

Шейковскій, Бытъ Подолянъ. Кіевъ.

Шейнъ, Русскія народныя пъсни. Москва.

- Ш. Бълорусскія народныя пъсни. 1870.

- **Ш. М**атеріалы для изученія быт**а** и языка русскаго населенія съверо-западнаго края. СПБ. 1887.

- Ш. Великоросъ въ своихъ пѣсняхъ, обрядахъ, обычаяхъ, върованіяхъ, сказкахъ, дегендахъ и т. п. (Изд. Имп. Акад. Наукъ). СПБ. 1898, томъ І, вып. первый,

Шишковъ, С. П. Радопски старини или Сборникъ отъ обичаи, суевърия, пъсни и пр. на радопскить жители. Кн. 1. Пловдинъ. 1887 г. т. II. Обичаи въ Аха-Челебийската кааза. 1888.

Шишонко, Отрывки народнаго творчества Пермской губерніи. Пермь. 1882. Этнографическіе матеріалы собр. въ Черниговской и сосъднихъ съ ней губерніяхъ. Томъ III, пъсни под. ред. Б. Д. Гринченка. Черниговъ. 1899. Прим. къ № XI и XII «Земскаю Сборника» 1898 года.

Этнографическій Сборнякъ. СПБ. 1860-Этнографическое Обозрѣніе, изданіе Этнографическаго Отдъла Имп. Общ. Любит. Естеств. и Этнографіи состоящаго при Моск. Универс. Москва. 1889-

Юшкевичь, Литовскія пісни съ переводомъ на русскій яз. Зап. Имп. Акад. Наукъ, т. XII, кн. 1, прил. № 1.

Янушнинъ, П. Народныя русскія пъсни изъ собр. П. Я. СПБ. 1865.

Ястребовъ, Обычаи и песни турецкихъ

сербовъ. СПБ. 1887.

Матеріалы по этнографіи Новороссійскаго края собр. въ Елизав. м Алекс. увздахъ, Херс. губ. Одесса. 1894 г.

- Achelis, Moderne Volkerkunde, deren Entwickelung und Aufgaben. Stuttgart. 1896.
- Adan le Bossu, Le Jen de Robin et de Marion p. p. E. Langlois, Paris. 1896.
- Alemannia, Zeitschrift für Volkskunde. Bonn. 1870-1896.
- Almanach ou pronostication des laboureurs par A. Maginus, dit l'ermite solitaire. Troyes. 1663. [Biblioth. Nationale Reserve V—2757].
- Amaiff, Tradizioni et Usi nella penisala Sorrentina. 1890. C. p. tr.
- Am Urquell. I Bd. 1889-
- D'Ancona, A. La poesia popolare italiana. Livorno. 1878.
  - —— Origini del teatro italiano. 2 v. Firenze. 1889.
  - Andree, R. Ethnographische Parallelen und Vergleiche. 2 Folger. Leipzig. 1889.
    - Braunschweiger Volkskunde. Braunschweig. 1896.
  - Andrian, Fr. v. Ueber Wetterzanberei, Mittheilungen d. Antropologischen Gesellschaft in Wien, XXIV Bd. 1894, N. 1.
  - Appel, C. Provenzalische Chrestomathie. Lpz. 1895.
    - Provenzalische Inedita aus Pariser Handschriften. Lpz. 1890.
  - Arbaud, D. Chants populaires de la Provence. Aix. 1862, 2 v. in 12.
  - Archiv für Slavische Philologie, издаваемый Ягичемъ. Wien. 1880—
  - Aubrey John, R. S. S. Remaines of Gentilisme and Judaisme. 1686—87, ed. by J. Britten. London. 1881. F. L. S.
  - A. p. l. st. d. tr. p. Archivio per lo studio delle tradizini populari. Palermo. 1881 (v. I)— Ballesteros Josè Perez, Cancionero popular Gallego. Madrid. 1886, BB Biblioteca de las tradiciones pop. esp.
  - Bartoš, Fr. Naše děti. v. Berně. 1888.
  - Nové národní pisně morovske, v. Brně. 1882. 8<sup>o</sup>.
  - --- Narodne písně morovské v nove nasbironě, v. Brně. 1888-89.
  - Moravsky lid. Sebrané rozpravy z oborn moravske lidovědy, v. Telei. 1892.
  - Lid. a narod. ve Velkein Mezižiči. 1885 u 1891.
  - Barisch, K. Verz. cm. Grundriss zur Geschichte der Provenzalischen Literatur. Elberfeld. 1872.

  - —— Sagen Märchen und Gebräuche aus Meklenburg, 2 B. Wien. 1879. 80.

- Bastlan, A. Der Mensch in der Geschichte, 3 Bd. Leipzig. 1860.
- Beiträge zur vergleichenden Psychologie. Die Seele und ihre Erscheinungs weisen in der Ethnographic. Berlin. 1868.
- Allerlei aus Volkskunde. Berlin, u. 82 v. 1888.
- Allgemeine Grundzüge der Ethnographie. Berlin. 1884, in 8.
- --- Der Buddismus. Berlin. 1893.
- Controversen in der Ethnographic. 3 v. Berlin, 1893—94. 80.
- Die Kulturländer der Alten America. Berlin. 80.
- Der Fetisch in der Küste Gvineas. Berlin. 1884, u. 80.
- Ideale Welten. Berlin. 1892. 3 v.
- Indonesien oder die Inseln des malagische. Archipel. 4 v. 1884—89. Berlin.
  - Inselgruppen Oceanien. Berl. 1883. — Die Lapua. Berlin. 1885.
- Religions philosophische Probleme
  auf dem Forschungsfelde buddistichen
  Perebologie und der Vergleichenden
- Psychologie und der Vergleichenden Mythologie. Berl. 1894.

  — Ueber Psychologische Beobachtungen bei Naturvölker. Leipzig. 1890.
- Zur Kenntniss Howoi's. B. 1883.
   Ethnographische Forschungen. Jene.
   1894.
- Baudissim, Studien zur semitischen Religionsgeschichte. Leipzig. 1878.
- Baumeister, A. Hymni homerici accedentibus epigrammatis et batrachomyomachia Homero vulgo attributis, éx. rec. A. B. Lipsiae. 1877. (Bibl. scr. gr. et rom. teubneriana).
- Beauquier, Ch. Chansons populaires recueillies en Franche - Compté. Paris. 1894.
- De Beaurepaire, Etude sur la poésie populaire en Normandie. Paris. 1856.
- Bédier, De Nicolao Museto. Paris. 1893.
  Beiträge zur deutsch-böhmischen Volkskunde geleitet v. prof. A. Haffen. Prag. 1896.
- **Bérard**, L'origine des cultes Arcadiens. Paris. 1894.
- Bergk-Hiller, Anthologia Lyrica sive lyricorum graecorum veterum praeter Pindarum reliquiae potiores. Post Th. Bergkium quatrum edidit, Ed. Hiller. Lipsiae. 1897. (Bibl. script. graec. et rom. teubneriana).

Bergreihen ein Liederbuch des XVI Jahrh. ed. John Meier. Halle. 1892. (Nachdrucken deutscher Litteratur).

Bertran de Born, cm. A. Thomas.

Bertrand, A. Nos Origines. La Religion der Gaulois. Les Druides et le Druidisme. Paris. 1897, pp. IX, 436.

Bielschovsky, Geschichte der höfischen Dorfpoesie. Berlin. 1890.

Birlinger, A. Volksthümliches aus Schwaben. Freib. in Breisgau. 1862. 8º. I. Sagen, II. Gebräuche.

Aus Schwaben. Wiesbaden. 1873.

Bladé, I. F. Poésies populaires en langue française, recueillies dans l'Armagnac et l'Agenois. Paris. 1879.

— Poésies pop. de la Gascogne, cu. Lludtin.

Lipaun.

Blagajić, K. Hrvatske narodne pjesme i pripoviedke iz Bosne. U Zagrebn. 1886, in 8.

Boas, The Central Eskimos. VI-th. Annual Repport of the Bureau of Ethnology. (Smithsomian Institute.) 40. Washington. 1888.

Böckel, Hessische Volkslieder Marburg. 1885.

Böcler-Kreutzwald, Der Ehsten abergläubische Gebräuche. S.-Petersbourg. 1854.
 Böttlicher, Der Baumenltus der Hellenen.
 Berlin. 1856. in 80.

Boissier, La réligion romaine d'Auguste aux Antonius, Paris, 1874, 2 v. 80.

Boissonade, Les Fêtes de villages en Poitou et en Augoumois au XVIII s. Ligugé. 1897. 15 p.

Bewer, H. M. The Elavation & Procession of the Ceri at Gubbio. L. 1897. F. L. S. Braga, Concioneiro e romanceiro general

Parto e Lisbonne. 1867. 5 v.

Cancioneiro portuguez da Vaticana.

Lisbonne. 1878. 40.

— O povo portugnez nos seus costumes, crenças e tradiçes. 2 v. Lisbon. 1885.

Brakelmann, J. Les plus anciens chansonniers français. Paris. 1870—91 et Marburg. 1896. (Ausgaben und Abhandlungen aus dem Gebiete der romanischen Philologie, XCIX).

Brand-Ellis, Brand, Observations on the popular antiquities chifly illustrating the origin of our vulgar & provinciale customs, ceremonies & superstitions. 1-st edition. 1813. 2 v. 4°, by Sir H. Ellis 2 etit. 1841, in 3 vol. «Bohn's Antiquarian Library». London. 1890.

Brugsch, Religion und Mythologie des alten Aegypter. Leipzig. 1884.

Blicher, K. Arbeit und Rythmus. Leipzig. 1896. 130 s. (pycck. uep. CHE. 1889).

Bugeaud, J. Chants et chansons populaires dei provinces de l'Ouest. Niort. 1865. 2 v. in 80.

Bulletin de foikiere wallon. Bruxelles.

Du Cange, Glossarium mediae et infimae latinitatis conditum a Carolo Dufresne domino d. C. auctum a monachis ord.
S. Benedicticum supplementis integris D. P. Carpenterii ed. Henschel. Paris. 1840-50. 40. 7 v. Id Niort. 1885.

Canti e racconti del popolo italiano publ. da D. Comparetti e A. d'Acona. Torino e Firenze. 1870 sq.

«Carmina Burana» her. gg. v. I. A. Schmeller. 2. Ausg. Breslau. 1883.

Časopis macicy serbskeje red. M. Hórnik. Bantzen. 80 нумеровъ прекр. 1889 г.

Caspari, Kirchenhistorische Anecdota Christiania. 1883.

— edit *Martin evèque de Brocara*. De correctione rusticorum Christian. 1883 in 8<sup>0</sup>.

Castren, Vorlesungen über die Finnische Mythologie übers v. Schiefner. S. Petersb. 1853. 8°.

Čelakovsky, Fr. L. Narodní písně slovanske. V. Praze. 1822—1827, 3 Dil.

Cénac-Moncaut, Litterature populaire de la Gascogne. Paris. 1868, in 12.

Centralblatt f. Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte. Æ 1. 1896—

Černy, A. Třeča zběrka lužiskoserbskich pěsni. Budyšin. 1893. Časopis Mačicy serbskeje.

Cesareo, La poesia siciliana sotto gli Suevi. Catania. (N. Giannotta), in 16. 1894.

—— Sue le «poesie volgari» del Petrarca. Rona S. Casciano. 1898. 8º.

— La origini della poesia lirica in Italia. Catania. (N. Giannotta). 1899, in 160.

Cesaresco-Martinengo, Essays in the Study of Folk Longs. London. 1886.

Ceský lid. Sbornik věnovaný studiu lidu Českého v Čechach na Morove ve Hezsku a na Slovensku, подъ ред. L. Niederle.

Champieury et Weckerlin, Chants populaires des provinces de France. Paris. 1860, in 40.

Champier, Les Anciens Almanachs et calendrier illustrés. Paris. 1886.

Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Religionsgeschichte. Lpz. und Freib. i Breisgau. 2 Bd. 1897. 2. Ausg. (pycck. | переводъ. СПБ. 1901 г.).

Chastel Etienne, Hist. de la destruction du paganisme dans l'empire d'Orient. Pa-

Child, The english and skottish popular ballads. Baston. 1898. 40, VIII vol.

Chrestien de Troy, Ivain ed. Foerster. Halle, 1887.

Colin Muset, cm. Bédier.

C. I. L. Corpus inscriptionum latinarum ed. Mommsen. I, 2-nda ed. Berlin. 1892.

Corney et Nicolaides, Traditions populaires de l'Asie Mineur. Paris. 1893. Lpdtln.

Cortet, Essai sur les fêtes religienses. Paris. 1867.

Crocke, An Introduction to the Popular Religion od F. L. of Northern. India.

- The popular religion of India. London. 1896. 89, (Bb N. B. ctp.).

Crusius. O. Herondae Mimiambi accedunt Phoenicis coronistae Mattii mimiamborum Fragmenta ed. O. Cr. Lipsiae. 1892. (Bibl. script. graecorum et romanorum teubneriana).

C. p. tr. Curiosita popoluri tradizionali ed. da Pitré. Palermo. 1885. 19 v.

Daremberg et Saglio, Dictionnaire de l'Antiquité. Paris. 1889-

Decombe, L. Chansons populaires recueillies dans le departement d'Ille et Vilaines. Rennes. 1884.

Diez, Fr. Die Poesie der Troubadours, 2. Ausg. v. K. Bartsch. Lpz. 1883.

Di Glovanni, Usi, credenze e Pregiudizi del Canavese. 1889. C. p. tr.

Debšinský, P. Prostonárodne obyčaje, povery a hry slovenské. Turč. sv. Martin. 1880.

Domas Hinard, Romancero español. Paris. 1844. 2 v. in 12.

Ditchfield, P. H. Old English Customs extant at the Present Time. L. 1897.

Dyer, British Popular Customs. L. 1878 & 1891.

English Folk Lore. L. 1878.

·Old English Social life as told by Parish Registers. L. 1898. 80, pp. VI,

Ellis, W. Polynesian Researches in two volumes. London. 1829.

Engellen, A. und Jahn, Der Volksmund in der Mark Brondenburg. Berlin. 1868.

Erben, Prostonárodní cěské pisně, v. Praze.

Písně národni v Čechach, v. Praze. 1843-45, in 12. Sw. 1-3.

Erben, Česká nár. poladka, v. Praze. 1855. Prostonarodni česke pisne a řicalda, v. Praze. 1882.

Erk. Böhme, D. Lh. Erk. L. Deutsches Liederhort her. v. Böhme. Berlin. 1870-93. 3 Bd. in 40.

Ewald, Die Alterthamer des Volkes Israel. 2. Ausg. Göttingen. 1854.

Farnell, The cults of the Greek States. 3 v. Clar. Press. 1896-98.

Fath (F.). Die Lieder des Castellans, v. Coucy. Heidelberg. 1883.

Federowsky, Lud okolic Zarek, siewierza i Pilicy, jego zwyczaje, sposób zycia, obrzędy et d. 2 tom. Warszawa. 1888. (Bibljoteka Wisły, t. I u. II). Ferrari, Biblioteka di litteratura popolare.

Firenze. 1882.

Ferraro, G. Canti popolari monferrini (Canti racconti). Torino. 1870 sq.

Superstizioni, usi e proverbi Monferrini. Palermo. 1886.

Canti popolari del basso Monferrato. Palermo, 1888.

Canti popolari in dialetto logodarese (Canti racconti). 1891.

Finamore, Usi e costumi abruzzesi. 1890. C. p. tr.

Flamenca publié par P. Meyer. Paris. 1860. 2 ed. Paris. 1901.

Fleury, J. Litterature arabe de la Basse-Normandie. Paris. 1883. Llpdtln.

F. L. изданія Folk-Lore Soilty. London (Nutt).

Folk-lore, A quaterly review for the F. L. Society. L. 1890-

Folk Lore Record, v. I (1878) — V (1882). Folk Lore Journal. London. 1885 - 89.

Fränkel, Studien zur römische Geschichte. Breslau, 1884.

Frazer, Golden Bough. London. 1890. 2 v. 2-nd ed. 1901. 3 v.

Gagnon, Chants populaires du Canada. Quebec. 1865, in 80.

Galdoz, Le Dieu Gaulois du soleil et le symbolisme da la roue. Paris. 1886.

Un vieu rite médicale. Paris. 1892, pp. 84, in 80.

Gasté, Noels et vaudevirs du Ms. de Jehan Poree. Caen. 1883.

Chansons normandes du XV s. Le Gost-Clérisse. 1866, in 12.

Georgi, Merkwürdigkeiten der abischen Ostjaken, Sambjeden, dourischen Tun-gusen etc. Leipzig. 1777.

Bemerkungen einer Reise im russischen Reiche. 1772-1774. St.-PetersGeorgi, Russland. Beschreibung aller Nationen des russ. Reiches, ihrer Lehensart, Religion, Gebräuch, Wohnungen, Kleidungen u. übrigen Merkwürdigkeiten. Lpz. 1783, in 4°.

- Описавіе всѣхъ обитающихъ въ Русскомъ государствъ народовъ, ихъ житейскихъ обрядовъ и пр. СПБ. 1799, in 40.

Giacobbe, Il Canavese, coluso cronistoricocorografico. Torino. 1884.

Gilbert, Geschichte u. Topographie d. Stadt Rom. im Altert. Lpzg. 1883.

G. di Giovanni, Usi, credenze e prediudizi del Canavese. Palermo. 1889, p. 168. Usi e cost. v. VI.

Glusti, Raccolta di proverbi toscani. Firenze. 1853. 16<sup>0</sup>.

Glastnik Zemaljskog Muzeja u. Bosni i Hercegovini. Sarajevo. 1887-1901.

Gloger, Z. à Noskowski, Z. Piesni ludu. W Krakowie. 1892.

Godefroy, Fr. Dictionnaire de l'ancienne langue française. Paris. 1881-

Goedecke Tittmom, Liederbuch du XVI Jahr. Leipzig. 1867.

Goehler, De matris magnae apud Romanos cultu. Lipsiae. 1886.

Golembiovski, Gry i zabawy różnych stanów w kraju catym lub niektórych tylko prowincyach. Warszawie. 1831.

Lud Polski jego zwyczaje i zabawy. W Warszawie. 1830. 80.

- Domy i dwory. Warszawa. 1830. Gopćević Spiridon, Makedonien und Alt. Serbien. Wien. 1889, (p. nep. CIIE. 1899 г. пер. Петровичъ).

Gotti, Aggiunta ai proverbi toscani di Giusti. Firenze. 1855, in 160

Grabinscki, S. Die Sagen des Aberglaubes und aberglaubische Sitten in Schlesien. Schveidnitz. 1887.

Gregor, Rew. W. Notes on the Folk-Lore of the North East of Scotland. London.

Grimm, J. Deutsche Mythologie (1-ое изд. 1835) 4-ое изд. Е. Н. Меуег'а, 1878. 4. B,

D. M. ahra. nep. Teutonik Mythology by J. Grimm translated from the 4 ed. with notes and Appendix by James Steven Stallybrass. London, 1882-1888. 4 vls.

Groeber, Grundriss der romanischen Philologie. Strassburg. 1886-1902.

Groos, K. Die Spiele der Menschen. Jena. 1899.

Groot, Les fêtes annuelment célébrées à Emoni (Amoy), étude concernant la religion populaire des chinois. Paris. 1886, dans les Annales du Musée Guimet, XI et XII.

Grosse, Die Anfänge der Kunst. Leipzig. 1894.

Guechat, Les fêtes populaires de l'ancienne France. Paris, in 24. 1886. Petite Bibliotheque populaire.

Guillaume de Dôle, cm. Servois.

Haas, Als. Volkstümliches aus Vögisheim in badische Markgräflerland. Bonn. 1897.

Habermann, Aus der Volksleben der Egerlandes. Eger. 1886.

Haller, Altspanische Sprichwörter. Lpz. 1883, gr. 80.

Halm. H. Skizzen aus dem Frankenlad. Schwäbisch-Hall, 1884. 5 theile.

Hanuš, Bájesbovny Kalendár slovansky. Praže. 1860.

Hariland, F. S. County Folk-Lore ed by E. S. H. London. 1892.

Hartmann, Der Römische Kalender. Leipzig. 1882.

Hasse, Kirchengeshichte. Leipzig. 1890. Haupt, M. Neidhart von Reuenthal. he-

rausg. v. M. H. Leipzig. 1858. Französische Volsklieder. Leipzig. 1877, in 12.

- u. **Schmaler v.** Smolerz.

Hauttecoeur, Le f. l. de l'ile de Kythnos. Bruxelles, 1898.

v. Hefele, C. I. Konziliengeschichte. Freiburg in Br. 1877.

Heikel, A. Die Gebraüche der Ceremissen, Mordwinen, Esten und Finnen. Helsingfors. 1888.

Heinrich, G. A. Agrarische Sitten und Gebräuche unter der Sachsen Siebenbürgens. Hermanstadt. 1880.

Henderson, W. Notes on the Folk-Lore of the Northern Counties of England & the Borders. London. 1879, new edition. 1879. F. L. S.

Hoeffer. Volksmedicin und Aberglaube in Oberhayern. München. 1888. (Ernst Stahl).

Hoff, B. Lud Cieszyński. Warszawa. 1888. Ilič, Narodni slavon obič. Zagreb. 1846. Izvestja Muzejskega driistva za Kranjsko, v.

Ljubljani. 1890-

Jahn, U. Die deutsche Opfergebrauche bei Ackerban und Viehzucht. Breslau. 1884

Jakobowski, L. Die Anfänge der Poesie. Dresden. 1891.

Jan, Św. Lud nadrabski od Gdowa po Bochnię. Krakow. 1893.

Jaufre Rudel, v. Stimming.

Jeanroy, A. Chansons et Ditz artesiens du XIII s. p. par A. J. et H. Guy. Bordeaux. 1898.

en France au moyen agen. Paris. 1889.

Junod, H. Les chants et les contes des Ba Ronga de la bais de Delagoa Sousanne (Bridel) 4 b. 1898.

Kaindi, Das Fest kalender der Rusnaken und Huzulen. Czernowitz. 1891. (Am d. Mitth der K. K. Geograph. Gesellschaft).

Kehrein, Volkssprache und Volkssitte im Herzogthum Nassau. 2 Bd. Weilburg. 1860-1862. 80 gr.

Klaić Vjenoslav, Hrvatska pjesmarica. Zagreb. 1893. Izdala Matica Hrvatska.

Klemm, Allgemeine Culturgeschichte. Leipzig. 1843.

Köhler, C. und Meier John, Volkslieder von der Mosel und Saar Halle. 1896.

Köhler, R. Aufsätze über Märchen und Vollkslieder herausg. v. E. Schmidt. Berlin. 1894.

Kollar, Narodnie zpiewanky. V. Budině. 1834-35. 2 v.

Kolbe, Hessische Volks Sitten und Gebräuche. Marburg. 1888. 8º. M. 5780. 2. Aufl.

--- Heidnische Abterthumer in Oberfessen. Marburg. 1881.

Kolberg, Lud. Jego zwyczaje sposób życia, mowa, podania, przysłowia, obrzedy gusła zabawy, pieśui, musyka i tańce, I—XIII. Warszawa. 1857—1897.

Kollár, Narodnie zpiewanky. V. Budine. 1834-35. 2 t.

Krauss, Sitten und Brauch der Südslawen. Wien. 1885.

— Volksglaube und Religiöns Brauch der Sudslaven. Wien. 1890.

Kre', Einleitung in die slavische Lit. Graz. 1887, in 80.

Kriegk, Deutsches Bürgerthum im Mittelalter. Frankf. a M. 1868.

Kuba Ludvik, Slovanstvo ve svých zpěvech. 1884 —

Kuhač, Južno-slovjenske narodne popjevke 4 t. Zagrebu. 1878—1881.

Kuhn, A. Märkische Sagen u. Märchen. Berlin. 1843.

Sagen Gebräuche und Märchen aus Westfalen und einigen andern, besonders den angrenzenden Gegenden Nord deutschlands. Theil I Sagen. Theil II Gäbraische und Märchen. Leipzig. 1859.

Kuhn, A. Herabkunft des Feuers und des Göttertranks. Berlin. 1859.

Kuhn, A. und Schwartz, Narddeutsche Sagen, Märchen und Gebräuche aus Mecklenburg, Pommern der Mark, Sachsen Thüringen, Braunschweig, Hannover, Oldenberg und Westphalen. Leipzig. 1848.

Kulda, Moravské narodní pohadky, pověsti obyčeje a pověry. V. Praze. 1874. 2 sv.

Lachmann, K. und Haupt, Der Minnesangs Frühling, 4. Ausg. Leipzig. 1888.

Lang (Andrew), Myth., ritual and Religion. London, 2 v. 1887.

The Making of Religion. London. 1898.

---- Modern Mythology, London, 1897, ---- Magic and Religion, London, 1901,

Lang, K. Abriss der Sitten und Bräuche aller Nazionen. Nuremberg. 1810.

Langlois, E. Robin et Marion, v. Adam le Bossu.

Lechner, Mittelalterliche Kirchenfeste und Kalendarien in Baiern. Freiburg in Breisg. 1891.

Lecoy de la Marche, Les Manuscrits et les Miniatures. Paris. 1884.

Legrand, E. Recueil de chansons populaires grecques. Paris. 1874.

Lemke, Volkstümliches in Ostpreussen. Mohrungen. 1884. 1 Theil.

Leoprechting, Aus dem Lechrain. Münschen. 1855.

Lespy, Dictons et proverbes de Bearne. 2 ed. Paris. 1892.

etopis Matice Slovenske.

Levstik, Fr. Vadnikove Pesni izdala i založila *Matica Slovenska*. 1869. Ljubljani. Liebrecht, F. Zur Volkskunde Heilbron 1879 (Heninger) gr. 80.

Lillencron, R. F. Deutsches Leben im Volksliede um 1530. Berlin u. Stuttgardt.

Lippert, Christantum. Berlin. 1882.

Allgemeine geschichte des Priesterthums. Berlin. 1883. 2 B.

VII, 221 s. t. 3.

— Kulturgeschichte der Menschheit. Stuttgart. 1887.

— Deutsche Sittengeschichte, 2 Theile, 1889. № 68 и 69, изд. «Das Wissen der Gegenwart». Praga, Leipzig.

Lipdin. Les litterature populaires de toutes les nations.

V, VI et VII. Bladé, Poesies populaires de la Gascogne. 3 v. 1883.

XI. Fleury, Litterature orale de la Basse Normandie. 1883.

XV. Vinson, Folk Lore du pays basque. Paris. 1883.

XVII et XVIII. Weckerlin, Chansons populaires de l'Alzace. 2 v. Paris. 1883.

XXII. Sebillot, Contumes populaires de la hantes Bretagne. Paris. 1886.

XXVIII. Caspoy et Nicolaidès, Traditions populaires de l'Asie Mineure. 1888.

XXIX. Sauvé, Le Folk Lore des Hautes Vosges. 1889.

XXXI. Georgeakis et Pineau, Le Folk Lore de Lesbos. 1894.

XXXIII. Orain, Folk Lore de Ville et Vilaine. 1897.

XXXV. Sébillot, Littérature orale d'Anvergou. 1898.

Latz, Questiones de hist. Sabbati. Leipzig (Diss.) 1882. 108 p.

Lud. Lwów. 1895--

Luzel et le Braz, Somion Breiz Izel, chansons populaires de la Basse Bretagne recueillies et traduites. Paris. 1890. 2 v.

Lyncker, Deutsche Sagen und Sitten in hessischen Gauen gesammelt. Cassel. 1854.

Machado y Alvarez, Biblioteca de las tradiciones populares españoles ed. da M. y A.

Máchal, Nákres Slovanskieho Bajeslovi. 1891. Praga.

Macroaldi, Canti popolari inediti. 1855. Maetzner, Altfranzösische Lieder. Berli

Maetzner, Altfranzösische Lieder. Berlin. 1853. 2 v.

Mahn, C. A. F. Gedichte der Troubadours.

4 Bd. Berlin. 1856 – 73.

Werke der Troubadours. 4 Bd. Ber-

lin. 1846—57. Malinowskij, L. Zarysy zycia ladowego na

Szląsku. Warszawa. 1877. Mannhardt, Beitrag zur germanische Sitten-

kunde. Berlin. 1868. (Dümler).

— Wald und Feldkulte. 2 Th. Berlin.

---- Wald und Feldkulte. 2 Th. Berlin.

— Mythologische Farschungen (Quell. u. Forsch.) Strasbourg. 1884.

Manni, J. Maggio Firenze 1816, nelle αVeglie piacevoli», v. VIII.

Marcellus, Conte de M. Chants populaires de la Grèce moderne. Paris. 1860.

Marin, Cantos populares españoles Sevilla 1882—83. I—V.

Martinov, J. Annus Ecclesiasticus Graecoslavicus etc. Bruxellis. 1863.

Marty-Laveanx, cm. Rabelais, Ocuvres publ. p. M. L.

Materiały antropolegiczno - archeologiczne i etnograficzne, продолж. «Zbiora wiadomosti».

Mažuranic Sijepan, Hrvatske narodne Pjesme. Svezak 1,2, Lenju. 1880 u. 160.

Meirac, Traditions, coutumes, légendes et contes des Ardennes. Charleville. 1890.

Mélueine, Recueil de mythol. litt. pop., trad. et usages. Paris. 1878 (I) —

Meyer, E. H. Germanische Mythologie. Berlin. 1891. Lehrbücher der Germanischen Philologie, I.

Meyer Gustaw, Essays und Studien zur Sprachgeschichte und Volkskunde. Berlin. 1885.

Meyer, J. Volkslied und Kunstlied in Deutschland. Münschen. 1898.

Meyer Paul, Recueil d'anciens textes baslatins, provençaux et français. Paris. 1877.

--- v. Flamenca.

Mikloschitsch, Ueber die Rusalien. Wien. 1864. Sitsungsberichte d. K. W. Ak. d. Wiss. phil. hist. kl. Cl. XLVI.

Mogk, Mythologie, v. Paul's Grundriss, I, p. 982-1138.

Mommen, Feste der Stadt Athen. Lpz. 1898.

Monaci, E. Crestomazia italiana. Citta di Castello. 1889.

Monier, Traditions populaires comparées. Paris. 1854.

Monnier et Vingtrinier, Traditions populaires comaprées. Paris. 1854.

Montanus, Die Vorzeit, 2 Bd. herausgg. v. Waldbruhl. Elberfest. 1870-71.

— Die Deutschen Volksfeste, Volksbräuche und deutscher Volksglaube. Iselorn. 1854—58. 2 Bändchen.

Mucke, J. R. Horde und Familie in ihrer urgeschichtlichen Entwickelung. Stuttgart. 1895.

Mülleneisen, De Cornelii Labeonis fragmentis, studiis, adservationibus. Marburg. 1889. Diss.

Müllenhoff, Sagen Märchen und Lieder der Herz. Schlesian, Holstein und Lanenburg. Kiel. 1845.

Müller, Max. Essays. Leipzig. 1881.

Müller, W. Beiträge zur Volkskunde der Deutschen in Mähren. Wien (Gräses). 1893, s. 144. 80.

Nanf, Das Jahr im Volkslied und Volksbrauch der Deutsch böhmen. Mittheilungen des deutschen Böhmerwuldbundes, Budweis XXII, s. 250—264; XXIII, s. 182; XXV, s. 380—398; XXVII, s. 344—349.

Národopiený Sbornik česko-slovanský, v Praze. 1897—

Naredne Pjesme, izdala Matica Dalmatinska u. Zadru, 1865.

Nauk, J. Aus dem Böhmerwalde. Leipzig. 1848 u. 1851.

Neidhart v. Reuenthal, v. Haupt.

Nigra, c. Canti del Piemonte. Firenze. 1889.

A. de Nore, Coutumes, mythes et traditions des provinces de France. Paris. 1846.

Novati, Fr. Malmaritats, canzone a ballo lombarda del secolo XV. Ad Al. d'Ancona che da trent'anni dottamente insegna nell'Ateneo Pisano offrano Fr. Novati e A. Nerri. XXX Giugno MDCCCXC. Genova Tip. Sardo Muti (въ продажу не поступало).

Nowosielski, Lud ukraiński (jego piesni bajki, podania, klechdy). Wilno. 1857.

Pahst, E. Die Volksfeste des Maigrafen. Berlin. 1865. 40.

— Der Maigraf und seine Feste. Rewal. 1864.

Pajek, J. Črtice iz duševnega žitka štajerskih Slovencev (Matica Slovenska). V Ljubljani. 1884.

Panzer, Beitrag zur deutschen Mythologie. München. 2 Bd. 1848-55.

Paris, G. Chansons du XV-ème siècle. (Société des Anciens Textes français). Paris. 1875.

Les origines de la poésie lyríque en France au moyen âge. Paris. 1892, in 4º. Extrait du Journal des sangate

Passow, Carmina popularia graeca. Lpz. 1860, in 80.

Paul, H. Die Gedichte Walters v. d. Vogelweide herausg. v. H. P. Halle. 1892.

— Grundriss der Germanischen Philologie. Strassburg. 3 Bd. 1. Aufl. 1891—1893.

Pauli, Ž. Piésni ludu polskiego w Galicyi. Lwów. 1838, in 8°.

— Pieśni ludu ruskiego w Galicyi. I, II. Lwów. 1839—40, in 80.

Peck, Ed. Valašské národní písně a říkadla. 1884.

Peschel, Völkerkunde. 6. Ausg. Berlin. 1885.

Peter, I. Charakter und Sittenbilder aus dem deutschen Böhmerwalde. Graz. 1886.

Pfannenschmid, Germanische Erntefeste im heidnischen und christlichen Kultus mit besonderer Beziehung auf Niedersachsen. Hannover. 1878.

— Weinachts-Neujahrs und Drei Königslieder aus dem Ober Elsass. Colmar. 1884. 80.

Plazza, Studio critico intorno al Pervigilium Veneris. Trani. 1889. 80.

Piper, Karls des Grossen Kalendarium. Berlin. 1858.

Pires Thomaz, Calendario rural. Elvos. in 180. 1893.

Pltré, Bibliografia delle tradizioni popolari d'Italia, Palermo, 1894, in 80 gr.

d'Italia. Palermo. 1894, in 80 gr.

— Proverbi siciliani, 2 v. Palermo.
1880. «Biblioteca di tradizioni popolari siciliani».

— Usi e costumi siciliani. 4 v. 1887 — 1889. Ibid.

—— Spettacoli e feste popolari siciliani. Palermo. 1881. Ibid.

Studi di poesia popolare. Palermo. 1872.

Le Premier Mai en Italie. La Tradition. N 33, 34, 35 (1889-90).

Poésies populaires de la France. Paris. Mss.
Bibl. Nat. Nouvelles Acquisitions.

18 3338—43. 6 vol. in folio.

Poestion, Die alten nordischen Frühlingsfeste, составя. по Troels Lund, Danmarks og Norges Historie i Seutningen af den XVI Aarhudrede I Kjobenhavn. 1885. Z. f. V. III (1891) ss. 268 — 271, 310—311, 349—350, 387—389, 425—432, 464—475.

Pokucia, Obraz etnograficzny skreślil, Or. Kolberg. Krakow. 1882.

Prelier, Römische Mythologie. Berlin. 1865.

Pröhle, Harzbilder. Leipzig. 1855.

Proverbes et dictons Agricoles de la France. Paris. 1872.

De Puymaigre, Chants populaires recueillis dans le Pays Messin. 2 ed. Paris. 1881. 2 v.

—— Folk-Lore. Paris. 1885.

Rabelais, Les oeuvres de Maistre Fr. R. etc. par Marty-Laveaux, v. I—IV. Paris, 1878—89.

Radioff, Die Sprachen der türkischen Stämme Süd-Sibiriens und der dzungarischen Steppe I Abt. Proben der Volkslitteratur. 1866.

Rameay, Scotland and Scotsmen in the XVIII c. from the Mss. of John R. ed. by A. Allardyce, London, 1888.

Rank, J. Aus dem Böhmenwalde. Leipzig. 1843.

Raynaud, G. Bibliographie des chansonniers français des XIII et XIV siecles etc. Paris. 1884. 2 v.

— et Lavoix H. Recueil de motets français des XIII et XIV siècles. 2 v. Paris. 1884.

Reifferscheid, A. Westfalische Volkslieder in Wort und Weise etc. Heilbronn. 1879.

Reinsberg-Düringsfeld, Festkalender aus Böhmen. Prag. 1893.

Das festliche Jahr. Leipzig. 1863.
 Traditions et légendes de la Belgique. Bruxelles. 1870.

Calendrier belge. Bruxelles. 1862.

Renault, Esquisses historiques sur les feux et les chants de la Saint Jean Coutances. 1856.

Réville Albert, Les Religions des peuples non-civilisés. Paris. 2 v. 1883.

—— Jean. La Religion à Rome sous les

Sevères. Paris. 1886. R. d. I. r. Revue des langues romanes. Mon-

R. d. I. r. Kevue des langues romanes. Monpellier-Paris. 3-ème serie.

Revue des traditions populaires. Paris. 1885—

Rezasco, G. Maggio Genova. 1886. (Nuovo articolo del Diziorario italiano storico ed administrativo, estratto da Giornale Ligustico di Archeologia Storia e Letteratura anno XIII, pp. 81-159, Fascicoli II, III, IV, pp. 1-83.

Riehi, Bavaria Landes u. Volkskunde des könightums Baiern. 1860—67. 4 B.

Robertson-Smith, Lectures on the religion of the Simites. Edinburgh. 1889.

Rochholz, Drei Gauggöttinnen: Walburg, Verena und Gertrud als deutsche kirchenheilige. Sittenbilder. Lpz. 1870.

— Deutscher Glaube und Brauch im Spiegel der heidnischen Vorzeit. 2 B. Berlin. 1862.

Rodd. The customs and Lore of modern Greece. London. 1892.

Rolland, E. Recueil de chansons populaires tomes I—V. Paris. 1883—1887, in 80.

Romania, Recueil trimestriel pp. M. M. G. Paris et P. Meyer. Paris. 1872—

Roscher, Ausführliches Lexicon der Griechischen und Römischen Mythologie. Leipzig. 1894—

Studien z. Griechischen Mythologie vom vergl. Standpunkt. Lpzg. 1890.

Rossi-Telss, Miscellanea Nuziale R.-T. Bergamo. 1897.

Le Roux de Lincy, Livre de proverbes français. Paris. 1859.

Rozière, Recherches sur la poésie contemporaine. Paris. 1896.

Rzehorz F. Kalendářik z narodního života Lemkův. Praga. 1897. (Čas. Musea Kr. Českeho).

Sachs Hans, herausgegeben von A. v. Keller. Tübingen. 1870—1891. Bibliothek des Litterarischen Vereins in Stuttgart.
 Salomone-Marino, Costumi e usanze dei

contadini di Sicilia. Palermo. 1897. De Santa-Anna Nery, Folk Lore Brésilien.

Paris. 1889.

Saxo Grammaticus, Historia Danica ed. Holder. Strassburg. 1886.

Sbornik musealnej slovenskej společnosti. I. 1896—

Sborník slovenských národnich plesni, povesti i t. p. vydava *Matica Slovenská*. 1870.

Schade Oscar, Klapfan, ein Beitrag zur Geschichte der Neujahrsfeier. Hannover. 1855.

Scheible, Das Kloster-Weltlich und Geistlich. Stuttgart. 1845—1847. 6. Bd. Die gute alte Zeit etc. 7. Bd. Festkalender, Sitten und Gebr. herausg. g. v. Nork.

Scheinigg, Narodne Pesni koroškich Slovencev. Ljbljana. 1889.

Scheffler, Die französische Volksdichtung und Sage. 2. Bd. Leipzig. 1884-85.

Scheler, A. Trouvères belges du XII au XIV siècle. 2 series. Bruxelles. 1878 — 1879.

Scherer (W). Poetik. Berlin. 1888.

Schlegel, L'Uranographie Chinoise. Haye. 1875.

Schleicher, Volksthümliches aus Sonnenberg in Meiningen. Oberlande. Weimar. 1854.

Schlossar, Cultur und Sittenbilder aus Steiermark. Graz. 1885.

— Deutsche Volkslieder aus Steiermark. Innsbruck. 1881.

Schmitz, Sitten und Bräuche des Eifler Volkes. Trier. 1856. 2 Bd.

Schönbach, Die Anfänge des deutschen Minnesang. Graz. 1898.

v. Schulenberg, W. Wendische Volkssagen und Gebräuche aus dem Spreewald. Lpzg. 1880.

Schultze, Fr. Psychologie der Naturvölker. Leipzig. 1900. 8°.

Schultze, Vict. Geschichte des Untergangs des griechisch-römischen Heidentums. Jena. 1887.

- Schurtz Heinrich, Katechiemus der Völkerkunde. Lpzg. 1893.
- Schwartz, W. Indogermanischer Volksglaube. Berlin. 1885, in 80.
  - Prähistorisch-anthropologische Studien. Berlin. 1884.
- Der heutige Volksglaube und das Heidenthum. 1. Ausg. 1850. 2. Ausg. 1862
- Die Poetischen Naturanschauungen der Griechen, Römer und Deutschen in ihrer Beziehung zur Mythologie. Berlin. I B. (1874), III B. (1879).
- Seeman, B. Hannoversche Sitten und Gebräuche (Hannover). Leipzig. 1862.
- Selfart, Sagen, Märchen, Schwänke und Gebräuche aus Stadt und Stift. 2. Aufl. Hildesheim. 1889.
- Servois, Guillaume de Dôle publié par S. Paris. 1894. (Société des anciens textes français).
- Settegast, Ueber Joi in der Sprache der Troubadours neben Bemerkungen über jai, joia, und gaug. Berichte über die Verhandlungen der Königlichen Süchsischen Gesellschaft der Wissenschaften su Leipsig. (Philol. historische Classe). I. 1889, s. 99—154.
- Simrock, Handbuch der Germanischen Mythologie. Bonn. 1887.
- Smolerja, Pjesnički hornych a dolnych Łuźiskich Serbow wodate wot Leop. Howpta a I. E. Smolerja. Grymi. 1841—1843.40.2 č.
- Sobotka, Rostlinstvo v národním podání slovanském. Praze. 1879. Novočeska Bibliotheka, číslo XXII.
- Sommer, E. Sagen Märchen und Gebräuche aus Sachsen und Thüringen. Halle. 1846.
- Spee, Volksthümliches von Niederrhein. Köln. 1875. 2 Hefte.
- Spiess, Aberglauben und Gebräuche im Ober-Erzgebürge. H. 2. 1862.
- Spencer, H. Descriptive Sociology or groups of sociological facts. by H. Spencer compiled by D. Duncan, R. Scheppig & I. Collier. London. 1873—1878, in folio.
  - The Data of sociology, р. пер. Основанія Соціологін. СПБ. 1876.
- Šaffařjka, J. Blahoslaw, Jan. Pisně swětské lidu slowenského w Uhřjch. W Pessti. 1828—27. 120.
- Steenstrup, Etudes sur les chansone danoises au moyen âge. Copenhague. 1891. (Extrait du Bulletin d. l'Academie Roy-

- ale Dan. des Sciences et des Lettres pour l'année 1891).
- Stimming, Der troubadour Jaufre Rudel. Kiel. 1873.
- Stojanovič, Slike iz domaćega života Slavonskog naroda i iz prirode, s dodatkom i Slavonske pučne igre. U Zemunu. 1857.
- Stöber, A. Elsässisches Volksbuchlein. Strassburg. 1842.
- Strekelj, K. Slovenske narodne pesmi izdala in zalożila Slovenska Matica. V Ljubljani. 1895-97, I-III.
- Strutt, Sports and pastimes of the peeple of England. L. 1834.
- Strzygowski, Die Calenderbilder des Chronographen vom Jahre 354. Berlin. 1888.
- Sušil, Moravské národní písně. V. Brně. 1862. 2 vyd. 1853—1859. 8 svaz.
- Szuic, Mythologija sławiańska. Poznań. 1880.
- Tarbé, P. Romancero de Champagne. Reims. 1863 – 64. 5 vol. 8°.
- --- Les chansonniers de Champagne aux XII° et XIII° siècles. Reims. 1850. --- Chansons de Tiebaut IV, compte
- de Champagne et de Brie. Reims. 1851.

  Teodorescu, G. Dem. Poesii populare române. Bucuresci. 1885, in 40.
- Themas, A. Poésies complètes de Bestran de Born p. p. A. Th. Toulouse. 1888. (Bibliothèque Medidionale 1-ère serie, tome I).
- Tiersot, i. Histoire de la Chanson Populaire en France. Paris. 1889.
- Tigri, Canti popolari toscani. Firenze. 1860.
- Tille, A. Yule & Christmas their place in the Germanic year. London. 1899. Nutt. Tobler, L. Schweizerische Volkslieder. Bibliothek älterer Schriftwerke der deutschen Schweis her. v. I. Baechtold und F. Vetter. Bd. 4 und 5. 1884.
- La Tradition, revue générale des Contes, Legendes, Chants, Usages etc. 1886— Tréburcq, La chanson populaire de la
- Vendée. Paris. 1896. Trojel-Lund, v. Poestion.
- Trombatore, Folklore Catanese. Torino (Clousen). 1896.
- Tylor, Early History of Mankind. London. 1865.
- ---- Researches in the early history of mankind. 2 v. 1865.
- —— Primitive Culture. 2 v. London. 1873 & new edition 1893.
- Urban, As da Haimat. Eine Sammlung deutscher Volkslieder aus dem ostfränkischen Sprachgebiete. Falkenau. 1894.

Usener, Religionsgeschichtliche Untersuchungen II Christlicher Festbrauch Bonn. 1889. (Das Weinachtfest).

Váciavek, M. Moravské Valašsko Na Vsetíně. 1894.

Veckenstedt, Edm. Wendische Sagen, Märchen und abergläubische Gebräuche. Graz. 1880.

Venusgärtlein, Ein Liederbuch des XVII Jahrh. herausgeg. v. Waldberg, (Nachdrücke zur deutsch. Litteratur).

Vernaleken, Alpensagen Volksüberlieferungen aus Schweiz, Vorarlberg, Kärnten, Steiermark und Oesterreich. Wein. 1858.

— Mythen & Gebräuche des Volks in Oesterreich, Wien. 1859. I.

Volkov, Th. Rites et usages nuptieux en Ukraine. Anthropologie, t. II, pp. 160—180, 408—487, 537—587; t. III, p. 541—588.

Vraz Stanko, Pěsni ilirske koji se pěvaju po štajerskoj, kranjskoi, koruškoi i zapadnoj strani ugarske. U Zagrebu. 1839.

Wackernagel, Das deutsche Kirchenlied bis zu Anfang des XVII Jahrb. Leipzig. 1864—1877.

Waitz, Th. Anthropologie der Naturvölker. 6 Bd. Lpz. 1860-72, fortgesetzt v. G. Gerland.

Walsh, W. S. Curiosities of Popular Custums & of Rites, Ceremonies, Observences & Misc. Antiquities III. (Gibbings), p. 10. 1898.

Waiter v. d. Vogelveide, cm. Paul.

Weckerlin, J. B. L'ancienne chanson populaire en France (16° et 17° s.) avec préface et notices par J. B. W. Paris. 1887.

Fètes et chansons pop. du primtemps et de l'été. Opuscules sur la ch. pop. et sur la musique. Mémoires de la Société des Antiquaires. VI, 1874, p. 144.

Welnhold, Deutsche Jahrtheilung. Kiel. 1862.

— Deutsche Monatsnamen. Halle. 1869.

— Die deutschen Frauen im Mittelalter. Wien. 1882. 2. Aufl.

Weiss, Volkssitten und religiöse Gebräuche. Brenen. 1893.

Westermark, History of human marriage. London. 1893.

Wetzer und Weite, Kirchenlexikon oder Encyklopädie der Katolischen Theologie und ihrer Hulfswissenschaften. 2. Aufl. herausg., v. Dr. Fr. Kaulen. Freib. in Breisg. 1885—1897.

Wiedemann, Aus dem inneren und äusseren Leben der Ehsten. S.-Petersbourg. 1876. Willmanns, Walter von der Vogelweide. 1886.

Wilson, H. H. Essays and Lectures chiefly on the Religion of Hindus. 2 v. ed. by Reinhold Rost. London. 1862.

Wisła, miesięcznik geografraczno-etnograficzny pod kierunkiem literackim Jana Karłowicza. Warzzawa. I (1887) —

Witzschel, Sitten und Gebräuche aus der Umgegend von Eisenach, 1866. «Jahresbericht über der Karl-Friedrichs-Gymnasium zu Eisenach von Ostern 1865 bei Ostern 1866».

— Kleine Beiträge zur deutschen Mythologie, Sitten u. Heimatskunde aus Turingen. Wien. 1-er Th. 1866. 2 Th. 1878. Sagen Sitten und Gebräuche aus Thuringen gesammelt v. A. W. u. herausg. v. Dr. G. L. Schmidt [сокр. Wintzschel Schmidt].

Whislocki, Sitte und Brauch der Siebenburgen Sachsen. Hamburg. 1888.

— Volksglaube und religiöser Brauch der Zigeuner. Müuster. 1891.

—— Aus dem inneren Leben der Zigeuner. Berlin. 1892.

— Volksglaube und religiöser Brauch der Magyaren. Münster. 1893.

— Volksglaube und Volksbrauch der Siebenbürgen Sachsen. Berlin. 1893.

Waeste, J. Volksüberlieferungen. Iserlohn.
1848.

Wojnicki, Zarysy domove. 1842.

Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube der Gegenwart. 1869.

Z. d. V. f. V. Zeitschrift der Vereins fur Volkskunde. Продолженіе Z. f. V. 1890—

Z. f. d. A. Zeitschrift für deutsches Alterthum. Berlin. Neuefolge. 1868—

Z. f. d. Ph. Zeitschrift für deutsche Philologie. Halle. 1868—

Zeitschrift für österreichische Volkskunde. Wien. I. 1895-

Z. f. r. Ph. Zeitschrift für romanische Philologie. Halle. 1868—

Z. f. V. Zeltschrift fur Volkskunde. Leipzig. 1884—1890.

Zbior wiadomości do antropologii krajowej, wydawany, staraniem komisyi antropologeznéj Akademii umiejętności w Krakowie. 1877—1895.

Zborník za narodní život i običaje Južnich Slovena, Na svijet izdaje Jugoslavenska Akademija znanosti i umjetnosti. Svezak I—IV. U Zagrebu. 1896Zibrt, Č. Seznam pověr a zvyklostí po-hanských z. VIII věku. Praga. 1894. ve. Praze. 1891. (Č. L.) Rospravy české akademije, r. III, t. I, – Staročeské výroční obyčeje, pověry, slavnosti a zabavy prostonárodní pokud o nich vypravují pisemné památky až po náš věk. v. Praze. 1889. (Č. L.) Myslivecké pověry a čary za star. čas. v. Č. Pisku. 1889. (Č. L.)

ve. Praze. 1891. (C. L.)

—— Skřitek v lidovem podání staro č. v. Praze. 1891. (Č. L.) – Chozeni s klibucu v době vánoční a masupustní, v. Praze. 1893. (Č. L.)

— Vynošení «smrti» a jeho vyklady, v.

Praze. 1893. (Č. L.) Jizda «králů» o letnicích v zemích česko-slovenských. 1892. (Č. L.)

## ГЛАВА ПЕРВАЯ.

## Введеніе.

Изученіе всякаго художественно-литературнаго произведенія вызываеть цёлый рядъ вопросовъ, на первый взглядъ какъ будто мало связанныхъ другь съ другомъ. Когда пель изследованія составляеть создание поэта, естественно спросить себя, чымъ художественнымъ исканіямъ оно отвътило, естественно постараться. открыть въ немъ отражение личности автора, вліяние среды, въ которой оно возникло, литературнаго направленія, воспитавшаго художественные пріемы его творца. Все это вопросы историколитературные. Съ ними связаны и вопросы эстетические. Художественный замысель, образность выраженій, сама форма, въ которую облечено произведение, могуть быть обследованы и вне генетической связи, съточки зрвнія общихъ теорій поэтическаго творчества. Но помимо этого памятники художественной литературы служать еще и средствомъ культурно-историческаго разысканія. Въ нихъ всегда содержится богатый подборъ данныхъ для изученія той среды, той эпохи и той народности, къ которымъ они принадлежатъ. При ихъ внимательномъ изучении, въ нихъ вновь оживаетъ весь укладъ върованій, понятій, потребностей и идеаловъ создавшаго ихъ общества.

Только разсмотрѣвши литературное явленіе со всѣхъ этихъ сторонъ, его и можно понять и оцѣнить. Только вдумавшись въ

произведение искусства со всёхъ этихъ точекъ зрёнія, можно сжиться съ нимъ и глубоко прочувствовать его художественную прелесть и философское значеніе.

Когда дело идеть о народной песне, работа изследователя осложняется тімъ, что на місті одной, вполні опреділенной, личности автора стоить загадочная коллективная личность народа. Возникнувъ какимъ то таинственнымъ процессомъ общенароднаго творчества, пъсня не связана въ большинствъ случаевъ ни съ какимъ опредъленнымъ моментомъ исторіи человъчества. Въ основъ своей она чаще всего отвъчаетъ такому поэтическому спросу, который уже давнымъ давно сталъ чуждъ современному человьку; но неустойчивый, часто колеблющійся тексть ея постоянно обновляется заново и воспринимаеть мысли и образы, всецело принадлежащие новымъ условіямъ народной жизни. Подъ целымъ рядомъ последовательныхъ наслоеній, совершенно чуждыхъ первоначальному смыслу пъсни, въ ней теплится такимъ образомъ слабый лучь какого то древняго, завътнаго міровозэрьнія. Чтобы понять ее болье или менье отчетливо, надо поэтому съ одной стороны постараться возстановить ея исторію, а съ другой — вдуматься въ тѣ культурно-историческія условія, въ которыхъ она сложилась. Художественный замысель народной пъсни надо не только «прочувствовать тымъ простымъ чувствомъ, какимъ чувствуетъ народъ», не только продумать съ точки зрѣнія народнаго бытованія, современной жизненной тяготы; чтобы подойти къ его пониманію, надо еще возсоздать то давно минувшее первобытное міровозэрініе народа, которое глубоко залегло въ основаніи его художественнаго творчества.

При изученіи народной пісни историко-литературное изслідованіе постоянно сплетается поэтому съ изслідованіемъ фольклористическимъ и на первомъ місті стоитъ сравнительный методъ, не позволяющій замкнуться въ данныхъ народной словесности одного какого нибудь племени, одной какой нибудь народности. Приходится тщательно собирать отрывочныя извістія о крестьянскомъ житьй-бытьй по всему лицу европейскаго материка, при-

ходится на каждомъ шагу прибъгать къ тъмъ «сближеніямъ» и «сопоставленіямъ», которыя многимъ кажутся такими произвольными и не научными. При тщательной провъркъ болъе устойчивымъ историческимъ и историко-литературнымъ матеріаломъ эти сопоставленія и сближенія могутъ несомнѣнно открыть цѣлый міръ новыхъ фактовъ, уяснить цѣлое множество загадочныхъ явленій народной жизни и народной поэзіи.

T.

Всякій, кто вдумывался въ условія культурнаго общенія германо-романскаго Запада съ славяно-русскимъ Востокомъ и маломальски следиль за изученіемь этого общенія, не могь не заметить, какъ быстро за эти последнія, три, четыре десятилетія накопляются въ наукт относящіеся сюда факты. Эти два міра, такъ долго отдъленные другь отъ друга событіями политической и церковной исторіи, испытавшія такія различныя вліянія, такія совсёмъ не схожія судьбы, теперь какъ будто сблизились. Оказалось, что искони взаимодействие между Востокомъ и Запаломъ Европы было гораздо сильнее, что несравненно живее были ихъ сношенія другь съ другомъ. Многіе образы въ литературахъ славянь, считавшіеся когда то самобытными, породнились съ поэтическими представленіями Запада. Не мало отдільных в черть политическаго и соціальнаго строя Запада нашло себ' аналогіи и совпаденія въ жизненныхъ условіяхъ славянскихъ народовъ. По мфрф того, какъ иы болбе знакомимся съпрошлымъ славянорусскаго Востока, онъ представляется намъ такимъ образомъ все менъе замкнутымъ и обособленнымъ.

Параллельное изученіе культурно-историческихъ памятниковъ Запада и Востока Европы однако все еще сосредоточивается почти исключительно въ рукахъ славянскихъ ученыхъ и направлено поэтому главнымъ образомъ на опредёленіе вліяній умственной жизни передового Запада на едва поспѣвающемъ за нимъ славяно-русскомъ Востокѣ. Изслѣдуются вліянія западныхъ литературныхъ формъ и поэтическихъ образовъ, отраженія возникшихъ на Западѣ идей и представленій, устанавливаются мало по малу тѣ пути, по которымъ сказались эти вліянія, опредѣляются и обстоятельства, способствовавшія имъ или напротивъ ихъ тормозившія. Съ другой стороны преимущественно, что касается, такъ называемыхъ, бродячихъ сказаній, шедшихъ съ Востока на Западъ черезъ Византію, литературное наслѣдіе славяно-русской старины пріобрѣло значеніе и для научной работы надъ источниками самой западно-европейской письменности. Вътомъ и другомъ случаѣ дѣло сводится такимъ образомъ къ изслѣдованію «заимствованій» одной культурно-исторической среды у другой.

Нѣсколько иныя цѣли преслѣдуетъ параллельное изученіе данныхъ греко-славяно-русскаго и германо-романскаго фольклора. Туть ужъ не всегда будеть идти речь о «заимствованіяхъ» и вліяніяхъ. Независимо отъ случаевъ усвоенія народнымъ сознаніемъ восточной Европы представленій, свойственныхъ фольклору Запада, остается еще огромная область обычаевъ, повърій, предразсудковъ, обрядовъ и сказаній, схожихъ въ объихъ половинахъ Европы. Болье богатый славяно-русскій фольклорь уже привлекаль къ себъ Гримма и въ особенности Маннгардта тъмъ, что здёсь можно было найти болёе арханческія и полнёе сохранившіяся формы такихъ явленій, которыя на Западё отмёчены лишь въ отдаленныхъ и не полныхъ пережиткахъ 1). Знакомство съ Востокомъ Европы ведетъ естественно къ расширенію поля сближеній, къ пользованію болье богатымъ матеріаломъ, могущимъ не только поспособствовать разрѣшенію пѣлаго ряда вопросовъ, но даже и поставить ихъ совершенно заново. Если примъру Маннгардта не послъдовалъ почти никто изъ западныхъ



<sup>1)</sup> О занятіяхъ Маннгардта славяно-русскимъ фольклоромъ см. статью о немъ Шейна въ Эти. Обозр. VII, 150.

этнографовъ и данныя славяно-русскаго фольклора до сихъ поръ принимаются въ соображение только австрійцами, этого нельзя поэтому не пожальть. Уходя въ поискахъ за новымъ матеріаломъ далеко за предълы Европы къ индусамъ, къ американскимъ краснокожимъ, къ китайцамъ и т. д., западные фольклористы и соціологи какъ будто забывають, что бокъ о бокъ съ ними въ болье или менье уже разработанномъ видь находится такой богатьйшій подборь данныхъ. М. М. Ковалевскій на первой изъ своихъ оксфордскихъ лекцій о современномъ обыча в и древнемъ законъ въ Россія 1) указалъ на то, что напр. «Основанія соціологів» Спенсера совершенно игнорирують прошлое арійскихъ народовъ, между темъ какъ славяно-русскіе историческіе и этнографические памятники въ значительной мъръ помогли бы восполнить этотъ пробълъ». Этотъ особенно яркій примъръ игнорированія западной наукой восточно-европейскаго культурно-историческаго матеріала, конечно, далеко не одинокъ. Достаточно заглянуть напр. въ Зибртовское издание известнаго «Indiculus superstitionum et paganiorum» 2), чтобы убѣдиться воочію въ 60гатствь и разнообразів славяно-русскаго фольклора. А много ли фактовъ, собранныхъ Зибртомъ, вошло въ обращение въ западной наукъ?

Передъ славянскими фольклористами, владѣющими этнографическимъ матеріаломъ обоихъ концовъ Европейскаго материка, естественно ставится такимъ образомъ задача освѣщенія данныхъ западнаго фольклора тѣми фактами, которые имѣются у нихъ однихъ. Они стоятъ въ этомъ отношеніи въ болѣе благопріятныхъ условіяхъ, чѣмъ ихъ западные собратья; они могли бы давать изслѣдованія, несравненно болѣе богатыя подборомъ фактовъ. Однако, къ сожалѣнію, кромѣ двухъ-трехъ ученыхъ, среди которыхъ первое мѣсто принадлежитъ, конечно, А. Н. Весе-



<sup>1)</sup> Mod. Cust. and Anc. Law of Russia p. 31.

<sup>2)</sup> Zibrt. Seznam pověr a zvyklostí pohanských въ III том'є трудовъ чешской академія.

ловскому, мало кто изъ нихъ знакомится съ западнымъ фольклоромъ по первоисточникамъ, и очень немногіе стремятся къ полноть собранных данныхъ. Вошло какъ то въ обычай слишкомъ часто довольствоваться кое-какими указаніями, взятыми изъ вторыхъ рукъ, почерпнутыми только изъ общихъ сочиненій. Отчасти это объясняется, конечно, чисто внёшними обстоятельствами: въ обширной фольклорической литературъ запада, на первомъ мѣстѣ стоятъ провинціальныя изданія начала и середины въка, большинство которыхъ трудно раздобыть. Большого труда требуетъ и собираніе этнографическаго матеріала въ историческихъ цамятникахъ. Современныя же болъе доступныя изданія по фольклору при быстромъ вымираніи всякихъ пережитковъ стараго, традиціоннаго міровоззрінія сравнительно бідны фактами, и сообщенія ихъ блідны и сбивчивы. Именно указанія старыхъ провинціальныхъ сборниковъ на ряду съ изв'єстіями литературныхъ и историческихъ памятниковъ среднихъ въковъ дали бы возможность использовать по отношенію къ Западу все богатство славяно-русскаго фольклора. Тщательно подбирая, то тамъ, то сямъ кое-какія данныя, которыя западный фольклористь иногда обойдеть, не обративъ на нихъ вниманія, и обставивши ихъ показаніями славяно-русской этнографіи, можно открыть цілый забытый міръ. Понятное дёло, что именно среднев вковое крестьянство ближе по общему строю своихъ возэрѣній и интересовъ къ наиболе отсталымъ медвежьимъ угламъ восточной Европы.

Особенно выдающееся значеніе имѣютъ данныя славяно-русскаго фольклора для изученія народной пѣсни. Они пріобрѣтаютъ тутъ огромную важность и съ историко-литературной точки зрѣнія. Безъ знакомства съ славянскими и русскими памятниками народной словесности изученіе народной пѣсни Запада мнѣ представляется даже совершенно невозможнымъ. Существенно важная и зачастую совершенно необходимая помощь, какую можетъ оказать въ изученіи западно-европейской пѣсни, знакомство съ пѣснями русскаго и южно-славянскаго крестьянства, выступитъ

ярко, если только вспомнить, въ какомъ видъ дошло до насъ пъсенное достояние Западной Европы.

Оно распадается на три основные отдёла: первое мёсто занимають, конечно, пёсни либо записанныя изъ усть народа, собирателями XVIII и XIX столётій, либо случайно попавшія въ печать; рядомъ съ ними стоять старыя пёсни, находящіяся въ рукописяхъ, печатанныхъ пёсенникахъ и летучихъ листкахъ XV, XVI и XVII 1) вёковъ. Третій отдёлъ составляють тё анонимныя пьесы, сохранившіяся то тамъ, то здёсь въ средневёковыхъ рукописяхъ, которыя историки литературы считаютъ народными пёснями. Народный—не книжный—характеръ нёкоторыхъ изъ нихъ совершенно ясенъ уже по тому виду, въ какомъ опё до насъ дошли; относительно другихъ, напротивъ, еще можно спорить, признавая ихъ также сочиненными средневёковыми поэтами, какъ и остальныя пьесы сохранившихъ ихъ сборниковъ 2).

На первый взглядъ мы имѣемъ такимъ образомъ какъ будто бы гораздо болѣе данныхъ о пѣсняхъ Запада, чѣмъ о русскихъ и юго-славянскихъ. Кромѣ записанныхъ въ наше время изъ устъ народа здѣсь есть еще и старыя пѣсни. Это даетъ, повидимому, возможность прослѣдить пѣсню и исторически. Извѣстно, какое важное значеніе имѣло для изученія русской народной словесности открытіе нѣсколькихъ ея образцовъ въ рукописяхъ XVII в) вѣка и какъ выдвигается теперь и важность пѣсенни-

<sup>1)</sup> Библіографію нар. пѣсни германскихъ нар. см. въ Grundriss'ь Paul'a II s. 752—776 и у Erk-Böhme. Deutscher Liederhort, I, Quellen-Verzeichniss s. XVII—LX; французской у Weckerlin. L'anc. ch. pop. р. XV—XXXIX и у Jeanroy. L'origine de la p. l. en France au m. âge. р. I—VI; итальянской у Pitrè. Bibliografia delle trad. pop. d'Italia.

<sup>2)</sup> Эти старинныя народныя пёсеньки стали подбирать особенно тщательно для цёлей ученой полемики, возникшей среди историковъ средневёковой литературы послё выхода въ свётъ книгъ Вильманса о Вальтерё фонъ-деръфогельфейде и Жанруа о происхождении средневёковой лирической поэзіи; о томъ и о другомъ см. ниже.

<sup>3)</sup> Въ этомъ отношеніи на первомъ мѣстѣ стоитъ, конечно, «Малорусская народная пѣсня по списку XVI в.», изданная проф. Потебней въ *Филологическихъ Запискахъ* 1877.

ковъ XVIII въка. Относительно западной пъсни историческія данныя однако настолько сбивчивы, настолько поддаются даже противоръчащимъ другъ другу толкованіямъ, что, пользуясь ими одними, нельзя сдълать ни шагу впередъ.

Одинъ изъ наиболѣе важныхъ вопросовъ, который ставится при изученіи западно-европейской народной пѣсни, есть вопросъ объ отношеніи ея къ искусственной средневѣковой поэзіи. Близость не только старой пѣсни XV и XVI вѣковъ, но даже и пѣсни, которая поется до сихъ поръ во Франціи, Германіи и Италіи, къ лирикѣ трубадуровъ, труверовъ и миннезингеровъ несомиѣнна.

Собранія старыхъ пісенъ, наприм. французскій сборникъ Гастона Париса и нъмецкій Голеке-Титмана пестрятъ такими хорошо извъстными всякому медіевисту видами искусственной средневъковой поэзіи, какъ «chansons à personnages» и «раstourelles» 1). На каждомъ шагу въ нихъ попадаются также эти условныя фигуры: la mal mariée, le jaloux, les envieux, le faux jaloux, le vilain 3) нѣмецкіе: Schmähen, Neider, Merner 3). Множество итсенъ начинается и условнымъ уже, въ средніе втка начавшимъ надобдать особеннымъ запбвомъ, говорящимъ о «весенней радости», о томъ, что весна есть время любви, что пока все ликуеть, весною грустень только одинь влюбленный, не добившійся любви своей милой, и т. д. 4). Въ отношеніи къ этимъ мотивамъ пъсенники XV и XVI вв. совершенно схожи и съ лирикой тогдащиихъ поэтовъ: съ Charles d'Orléan, съ Christine de Pisan, съ современниками Маро и съ нъмецкой «галантной лирикой» XVII в. Насколько были распространены въ

<sup>1)</sup> G. Paris. La ch. du XV s. Ж. I—III, VI, VII, IX, XII, XXIX, L н др.

<sup>2)</sup> lbid. №№ V, XV, XX, XXXI, XXXII, XLI, XLV, XLVI, LXIX, LXXVI, CIX, CXIX, CXX, CXXX.

<sup>3)</sup> Goedeke-Tittman. Liederb. des XVI Jahrh. №№ 80, 87, 88, 90, 149, 150, 153 и др.; Waldberg. Die galante Lyrik s. 53; ср. А. Н. Веселовскій. Три главы изъ истор. поэтики Жури. Мин. Нар. Просе., 1898, стр. 102, отд. оттиска.

<sup>4)</sup> G. Paris l. c. №№ VIII, XVII, XLII, XLVI, XLVII. LIII, LXX, LXXX, CXV; Erk-Bohme. DLh. II №№ 378-386, 389-3936, 394.

старыхъ пъсенникахъ до самаго исхода XVII въка эти общія мъста рыцарской лирики, видно хотя бы изъ того, что Векерлэнъ, въ предисловіи къ своему сборнику прямо указавшій на условность множества пъсенныхъ мотивовъ въ сборникъ, изданномъ Гастономъ Парисомъ, и пообъщавшій подобрать въ печатныхъ пъсенникахъ XVI и XVII вв. пъсни болъе народнаго склада, былъ всетаки вынужденъ пополнить и свой собственный сборникъ пъснями, носящими тотъ же самый характеръ 1).

Подобное сходство между пѣсней XV, XVI и XVII вв. и средневѣковой поэзіей толковали различно. Съ одной стороны оно объяснялось, какъ простое наслѣдіе средневѣковья, какъ переживаніе возникшихъ тогда поэтическихъ образовъ и идей 2), съ другой стороны даже и тѣ, кто, какъ Гастонъ Парисъ, не могли не видѣть въ этихъ пѣсенникахъ чертъ подражанія куртуазной поэзіи, всетаки считали заключающіяся въ нихъ пѣсни народными и на основаніи сближенія съ ними старались даже выдѣлить народные элементы въ поэзіи трубадуровъ, труверовъ и миннезингеровъ 3). Оцѣнка этихъ сборниковъ оказывается такимъ образомъ двойственной. Совершенно естественно ставится поэтому вопросъ, какъ выдѣлить изъ пѣсенниковъ XV и XVI вѣковъ то, что народно и то, что подражательно, какъ отличить въ нихъ литературное наслѣдіе оть народно-поэтической традиціи?

Понятное діло, что для успівшнаго разрівшенія этихъ вопросовъ надо расширить поле сравненій; надо ввести еще новый матеріаль, матеріаль независимый, взятый со стороны; при помощи его необходимо постараться установить критерій для сужденія о томъ, каковы тіз черты, на основаній которыхъ слідуеть



<sup>1)</sup> Weckerlin L'anc. ch. pop. pp. III—V и 55—57, 154, 247, 485 (вес. запѣвы), 10, 81, 137, 140, 141, 157, 197, 250, 314, 343, 421 (la mal mariée) 53, 87, 248, 256, 317, 417 (pastourelles), 19, 38, 104, 114—117, 138, 163, 165, 204, 208, 247, 251, 254, 262, 306, 361, 472 (chansons à personnages) в мн. др.

<sup>2)</sup> Tiersot. Histoire de la ch. pop. en France, p. 78—83; Waldberg. Die galante Lyrik s. 48; Willemotte въ Bull. du F. L. Wallon, 1891, p. 28—29.

<sup>3)</sup> G. Paris I. c., p. X; Uhland. Schriften III, s. 4—5; Liliencron. Deutsches Leben, s. XIII; Groeber. Grundriss, II,1 s. 666.

признать какую-нибудь пѣсенную тему, какой-нибудь пѣсенный сюжеть принадлежащимъ народному творчеству. Безъ этого привлеченнаго со стороны матеріала можно до безконечности сближать, сличать и сравнивать пѣсни, народно-традиціонное происхожденіе которыхъ заподозрѣно; подобныя попытки никогда не дадутъ никакой возможности придти къ мало-мальски положительному результату 1).

Такія же сомнінія возникають и относительно современной пѣсни. Постепенно мѣняя свое внѣшнее обличье, проходя черезъ ть же этапы развитія, что и самое слово, изъ котораго она сложена, пъсня можетъ дожить до нашихъ дней отъ самой глубокой древности: дучшимъ примъромъ такой устойчивости народной памяти служить знаменитая песенка о ласточке, которую греки поють по веснъ воть уже тысячу льть, измънивъ въ ней только весьма немногое 2). Современная пѣсня, записанная изъ усть народа въ долинъ Рейна или на склонъ Пиренеевъ, или на берегахъ Средиземнаго моря, можетъ также поведать о самой глубокой старинь. Въ принципь отридать возможности такого сохраненія пъсни, конечно, нельзя. Но рядомъ съ такой стариной среди современныхъ народныхъ пъсенъ завъдомо есть и такія, которыя только недавно сочинили поэты, иногда даже вовсе и не подлаживавшіеся подъ народный тонъ. Собиратели, записывая пъсни, не разъ замъчали, что народъ поётъ иногда просто стихотвореніе, или романсь, или шансонетку. Такъ вошло въ обиходъ нёмецкой народной пъсни стихотвореніе Уланда «Der gute Kamerad» 8). Чаще всего пѣсенка, перешедшая изъ искусственной поэзіи въ народную, подвергается въ новой средѣ некоторымъ измененіямъ; она мало по малу пріобретаетъ



<sup>1)</sup> См. указанную ниже литературу, возникшую подъ вліяніемъ книги Jeanroy. Les origines de la p. l. en Fr. an m. age и въ ней самой pp. 127-238.

<sup>2)</sup> Gustav Meyer. Essays und Studien. I, s. 810; countess E. Martinengo-Cesaresco Essays in the study of f. Songs, p. 250—252.

<sup>3)</sup> См. статью Steinthal'a Z. f. Vps XI, s. 28 и ff.; ср. тоже статью Flaischlen'a въ Z. d. V. f. Vk. III, (1898), ss. 79—81.

внъшнее обличье народной пъсни, сливается со всъмъ комплексомъ народнаго пъсеннаго творчества и какъ бы утопаеть въ немъ 1). Сколько среди народныхъ пъсенъ такихъ опростившихся созданій поэтовъ, конечно, рёшить въ высшей степени трудно. Когда въ народъ попадаетъ стихотворение какого-нибудь извъстнаго поэта, его, конечно, не трудно узнать, какъ бы не былъ искаженъ его текстъ: оно слишкомъ хорошо извъстно и памятно всякому; но сколько рядомъ съ произведеніями поэтовъ бродитъ въ устной традиціи стиховъ, сочиненныхъ неизвъстными, можетъ быть, никогда не печатавшимися стихотворцами изъ среды самаго народа? Эти последнія, новыя или даже современныя песни надо было бы какъ нибудь выдёлить; но чтобы ихъ узнать, надо найти какой-нибудь критерій. Самый простой способъ будеть, конечно, прежде всего сближение съ пъснею XV и XVI вв. Тъ пъсни, которыя найдутся въ старыхъ пъсенникахъ, уже завъдомо не принадлежать къ этому последнему и поверхностному налету на народную поэзію. Пісни XV и XVI вв. иміноть первенствующее значеніе и не только этимъ. XV и XVI въка считаются золотымъ въкомъ пъсеннаго творчества. «Именно эта эпоха, писалъ Г. Парисъ въ предисловіи къ своему изданію пѣсенъ XV вѣка, не только во Франціи, но и въ нѣсколькихъ другихъ странахъ Европы, наиболье обогатила сокровищницу народной поэзіи... она остается основной базой народной поэзіи и доставила образцы для всей последующей народной песни вплоть до самаго последняго времени» 2). Важность XV и XVI в ковъ для эволюціи современной народной пъсни опредъляется еще особенно тъмъ, что самые сюжеты современныхъ песенъ связаны съ событіями, дъйствительно имъвшими мъсто въ то время в). Вотъ почему пъсенники XV и XVI въковъ занимаютъ, такъ сказать, центральное положение въ истории народной пъсни.

<sup>1)</sup> Wackerness. Das. d. Volksl. S. 4-5.

<sup>2)</sup> G. Paris. Ch. du XV s., p. IX.

<sup>3)</sup> См. его-же статью о Пьемонтскихъ пѣсняхъ, изданныхъ графомъ Нигра въ Journal des Savants 1889, pp. 620—621.

Нечего и говорить, что на современную пѣсню при этой близости съ пѣснею XV и XVI вѣковъ перешли и пѣкоторыя характерныя ея особенности. Современная пѣсня носитъ, такъ сказать, печать родства съ пѣсенниками временъ Людовика XI и
Генриха IV. Въ ней сохранились не только сюжеты и мотивы,
но даже образы и выраженія того отдаленнаго времени. При
консервативности народно-поэтической традиціи это совершенно
естественно. Если, какъ мы видѣли, характерную черту пѣсни
того времени составляетъ галантность или куртуазность, которая
унаслѣдована ею отъ среднихъ вѣковъ и нѣсколько передѣлана
на свой собственный ладъ, въ современныхъ французскихъ пѣсняхъ именно черезъ передачу пѣсенниковъ XV вѣка сохранились такія выраженія, какъ:

.... le doux rossignol y vint Qui me disoit en son latin, 1)

отъ которыхъ отдаетъ какимъ-то затхлымъ запахомъ вътоши; черезъ эту же передачу въ ней до сихъ поръ еще разсказываются сценки, набившія оскомину еще у труверовъ и миннезингеровъ:

Ich ging einmal im Garten, hoho! den Kohl den wolt ich warten; hoho! da standen zwei Liebelein, heho! unter einem Bäumelein heho! 2)

Взаимодъйствіе между средневъковой пъсенной традиціей и современной народной пъснью, установившееся именно черезъ посредство полународныхъ пъсенниковъ XV и XVI въковъ, осо-



<sup>1)</sup> Rolland. Recueil de ch. pop. I p. 45 и слъд. эта пъсня взята изъ пъсенника XVIII в. Ballad'a Rondes 1754; ея современный варіантъ см. въ рукоп. сборн. Poésies pop. VI, 422 (Rolland l. c. p. 46); выраженіе «disoit en son latin» въ другой современной пъснъ, схожей съ только что приведенной, стало уже: «m'a dit trois mots de latin» въ томъ же рук. сб. Poésies pop. IV, fol. 368.

<sup>2)</sup> Reifferscheid. Westf. Volksl. S. 165; cp. Erk-Böhme DLh B. II, 511, 517, 522, 538.

бенно наглядно можно проследить на примере упомянутых уже мною chansons à personnages и pastourelles, этих шансонетокъ среднихъ вековъ, разсказывающихъ отъ перваго лица любовное приключеніе съ знатной дамой, пастушкой или крестьянской дёвушкой 1). Эта тема въ средніе века была въ большомъ ходу. Самый старый примеръ подобнаго сюжета принадлежитъ еще древнейшему изъ трубадуровъ Прованса, Вильгельму, графу Пуату 2). Отъ XIII века такихъ песенокъ сохранилось уже цёлое множество 3). Когда черезъ одинъ или два века рыцарь или трубадуръ были заменены бариномъ, охотникомъ, а то и просто удалымъ парнемъ, эволюція этой песенной темы закончилась и почва для современной шансонетки была подготовлена 4). Что въ основе своей эта тема принадлежить всецело оригинальному

<sup>1)</sup> Объ этихъ пьесахъ см.: Groeber. Romanzen und Pasturellen Zurich 1872; Jeanroy. Les origines de la p. l. pp. 1—45; G. Paris въ рецензін на книгу Жанруа Journal des Savants 1891, p. 785 и слѣд.; см. также мою статью: Очеркъ литер. исторіи Арраса Журналь Мин. Народи. Просв., 1900, Февраль, стр. 266—279.

<sup>2)</sup> Bartsch. Verz 183, 12.

<sup>3)</sup> Старо-Франц. пьесы этого рода всё собраны въ сборникѣ Bartsch'a. Romanzen und Pasturellen; пров. указаны Оскаромъ Шульцомъ въ Zs. f. r. Ph., 1884, s. 106; надо еще только прибавить къ этому изданіе Kleinart'a. Vier ungedruckte Pastorellen des Severi von Genova. Halle. 1890.

<sup>4)</sup> При ихъ многочисленности перечислить всё пёсни подобнаго склада едва ин необходимо; я укажу только немногія: Rolland Rec. I p. 34-44, 180, 207-208, 235-237, II p. 22 et 45; Bladé P. p. de la Gascogne Lpdtln VI pp. 171, 176, 180, 184, 193, 200, 214, 235; Fleury Litt. orale de la Basse Normandie, Lpdlin XI pp. 282, 284, 285-287; Nigra C. del Piemonte MM 90, 105, 106; Braga C. Pop. II p. 152; Erk-Böhme DLH. MM 41, 42, 134, 511, 517, 522, 538, 1485-1496. Съ точки арвнія перехода среднев вковой pastourelle въ современную шансонетку особенно поучительны родственные мотивы пъсень: «Marguerite au bord du bois» и L'occasion manqué. Эта тема восходить къ одной пьесъ Барческаго сборника Bartsch R и Р II,25 въ XVI она встречается въ испанскомъ романсъ, сообщ. Реннертомъ въ Zs.f.r. Ph. XVII; французские варіанты: Haupt Fr. vl. p. 142; Rolland l. c. II p. 27 et 32; Gasté Ch. norm. Ne XLIII; Tarbé R. de Ch. II p. 137-189; Bugeaud Ch. et ch. pop. des prov. de l'Ouest I p. 255; Arbaud Ch. pop. de la Provence, II,00; Gagnon Ch. pop. du Canada p. 90-92; Bladé l. c. p. 115, 181, 184, 209 Tréburg Ch. de V. p. 197; нтальянскіе варіанты у Nigra l. с. ЖМ 70-74. Это мивніе о происхожденіи шансонетки высказаль и Jeanroy въ Grande Encyclopédie см. Chanson.

творчеству среднев ковых поэтовъ, едва ли можетъ подлежать сомнънію. Г. Парисъ напрасно считаль ее свободно возникшей изъ народной пъсни 1). Напрасно также проф. Жанруа полагалъ, что такія русскія п'єсни, какъ «Вечоръ поздно изъ л'єсочку», показывають, что тема эта присуща народной поэзіи, и не подвергшейся вліянію трубадуровъ и труверовъ 2). Разбираемый пісенный мотивъ напротивъ несомнънно совершенно чуждъ народной словесности Востока Европы, и тѣ двѣ, три пѣсни, гдѣ онъ встречается. — ничто иное, какъ переделки западныхъ мотивовъ 8), которыми изобиловали и наши старые пъсенники XVIII в., подражавшіе самымъ рабскимъ образомъ французскимъ и нізмецкимъ пъсенникамъ XVI и XVII въковъ 4). Историческая филіація между современной народной пісней и пісенными темами, наполнявшими пъсенники отъ XIV до XVII въка, на примъръ этой темы можеть быть такимъ образомъ проведена даже дальше современной народной пъсни Запада. Пъсенники XVII и XVIII вв.

<sup>1)</sup> Journal des Savants, 1891, р.740; въ этомъ отношеніи заключенія Жанруа совершенно правильны l. c. р. 23 и слёд.; онъ напрасно поэтому отказался отъ нихъ см. Petit de Julle ville. Hist. de l. et de la litt. br. I р. 356 и 363.

<sup>2)</sup> Les origines de la p. l. entrance au m. âge p. 454.

<sup>3)</sup> За это мивніе стоить прежде всего рідкость въ русских півсняхь півснясь півсня «Вечорь поздно изъ лівсочку» эта тема встрівтилась мив только разъ у Студитскаго Нар. Півсни Новгор. губ., стр. 45—48 № XVII. Передъ русскимъ читателемъ на этомъ едва ли и нужно настанвать. Півсня «Вечорь поздно изъ лівсочку» (Кирівевскій, вып. 9-й, стр. 51—65) по свидівтельству Безсонова (ibid стр. 48—49) традиція связываеть съ судьбой Параши Кузнецовой, или Горбуновой, или Ковалевой, крівпостной актрисы Шереметева, впослідствій (съ 1801 года) графини Парасковьи Ивановны Шереметевой, «рожденной отъ фамилія польскихъ шляхтичей Ковалевскихъ». Она впервые появилась въ «Глазуновскомъ» півсенникі 1819 года, гді пом'єщена среди пастушескихъ подъ № 282. Быть можеть, она дійствительно была сочинена кімъ либо изъ дворовыхъ Шереметевыхъ.

<sup>4)</sup> Я разумко такіе пісенники, какъ: Новое и полное собр. россійскихъ пісенъ, содержащее въ себі пісни любовныя, пастушескія и т. д. Москва, у Н. Новикова, 1780 года; Новый росс. пісенникъ или собраніе любови., хороводныхъ, пастушьихъ и т. д. 2-е изд. Спб., 1791; Весельчакъ на досугі или собраніе новійшихъ пісенъ... пастушьихъ и пр., собранный изъ разныхъ старинныхъ пісенниковъ и новійшихъ книгъ. Москва. 1797 и др.

новліяли и за предёлами Западной Европы; они возбудили и у насъ интересъ къ народной пёснё, но въ то же время дали образцы для модныхъ, салонныхъ, настушескихъ пёсенекъ, которымъ предстояло въ будущемъ также превратиться въ народныя пёсни. Этимъ еще возбуждается интересъ къ передаточной роли, которую, несомнённо, сыграли пёсенники Возрожденія; эти пёсенники должны были бы останавливать вниманіе не только однихъ западныхъ историковъ литературы. Ихъ вліяніе въ русской литературѣ XVIII в. составляетъ любопытную страничку нашей литературной исторіи, которая, къ сожалёнію, еще не написана.

Что современная пѣсня дѣйствительно особенно тѣсно связана съ пъсенниками XV и XVI в., на это косвенно наводятъ еще наблюденія надъ взаимнымъ отношеніемъ ея варіантовъ. Всякаго, привыкшаго сличать варіанты нашихъ пъсенъ, при ознакомленіи съ монографіями по отдёльнымъ темамъ западно-европейскихъ народныхъ пъсенъ несомнънно поражаетъ необыкновенная близость между отдъльными варіантами, даже записанными въ далекихъ другъ отъ друга провинціяхъ. Въ сущности здісь всюду одинъ и тотъ же варіанть, только сказанный наизусть, такъ что вполнъ естественно то или иное слово замънилось въ немъ другимъ, а иногда и сбились строфы. Я разумѣю главнымъ образомъ пъсни, изученныя монографіями гг. Жильерона и Донсіё на страницахъ «Романіи» 1). Особенно поучительна работа Жильерона. Онъ самъ сознается, что, несмотря на множество собранныхъ имъ варіантовъ, ему не удалось объяснить ни одной трудности, которыя представляеть тексть изучаемой имъ пъсни: оказалось, что во всёхъ варіантахъ почти одно и тоже. Еслибы г. Донсьё ограничился французскими варіантами пѣсни о королѣ Рено, его работа была бы столь же безплодна, что и работа Жильерона. Только введя чужіе не французскіе варіанты,



<sup>1)</sup> Romania XII (1883) «La claire fontaine» pp. 307—331 u XXIX (1900) «La chanson du Roi Rénaud» pp. 219—257.

узналь г. Донсьё тё эпизоды пёсни, которые пропустили всё французскіе варіанты и при помощи которыхъ и получилась возможность изучить эту пісенную тему и дать ей соотвітствующее названіе. Тексты французскихъ піссень о королів Рено, какъ это видно изъ работы г. Донсьё, настолько близки другъ къ другу, что ему удалось даже возстановить одинь общій критическій текстъ. Едва ли что либо подобное было бы возможно сдълать съ русской пъсней. Варіанты нашихъ пъсенъ слишкомъ разнообразны и далеки другь отъ друга. Близость другь къ другу варіантовъ французскихъ пѣсенъ можно объяснить только однимъ предположениемъ, что мы не имбемъ здъсь вовсе дъла съ нъсколькими варіантами, а всего на всего съ однимъ и тѣмъ же текстомъ, вытеснившимъ все остальные. Этотъ единственный. сохранившійся варіантъ пісни, очевидно, попаль въ одинь изъ распространевныхъ пъсенниковъ XVI, XVII или даже XVIII вв. и сталь циркулировать уже въ этой песенной форме, форме застывшей и м. б. закръпленной мелодіей и пр. Облетьвши провинція Франціи, варіанть этоть уже потомъ заново чисто искусственно вновь сталъ народной пъсней и въ свою очередь разложился на варіанты. Понятное діло, что эти вторичные, болье новые варіанты могуть разниться другь отъ друга лишь въ коекакихъ словцахъ, кое-какихъ выраженіяхъ.

Въ составъ современной народной пѣсни, записанной изъ устъ народа, входятъ такимъ образомъ прежде всего пѣсни, попавшія въ пѣсенники XVI и XVII вв. Это, такъ сказать, ея главный субстратъ, но рядомъ съ нимъ въ народной памяти сохранились до нашихъ дней и пѣсни болѣе древнія, почему либо ни разу не попавшія въ старые пѣсенники; кромѣ того теперь, очевидно, поются также и совсѣмъ новыя пѣсни. Какъ разобраться во всемъ этомъ?

Относительно современных в народных в песенть совершенно такъже, какъ и относительно техъ, которыя наполняють модные старинные песенники XV, XVI и XVII вековъ, возникаетъ вопросъ, какъ выдёлить въ нихъ народно-традиціонные элементы изъ элементовъ, либо взятыхъ изъ искусственной поэзіи, либо

унаследованных черезъ посредство старых в песенниковъ отъ средних вековъ.

Если въ песие XV и XVI в. сохранился целый рядъ мотивовъ. сюжетовъ, выраженій и образовъ искусственной поэзіи среднихъ въковъ, и это наследіе рыцарской лирики черезъ посредство модныхъ пъсенниковъ перешло и въ современную народную песню, то своимъ общимъ складомъ, западная народная пъсня представляется скорье литературной, не чисто народной, прошедшей черезъ перемолъ искусственной поэзіи. Въ последнее время этотъ характеръ ея подчеркивается особенно упорно. Исторію народной п'есни стали разсматривать въ связи съ явленіями исторін искусственной поэзін. Такъ какъ первенство франпузской лирики въ средніе віжа и вліяніе ся на всі литературы Запада уже давнымъ давно засвидетельствованы самымъ категорическимъ образомъ 1), то стали высказываться предположенія, что только подражая французамъ, научились остальные народы слагать лирическія пісни. Такую мысль высказаль впервые Вильмансъ въ своей книгь о Вальтерь фонъ-деръ-Фогельвейде. По его митию, у германскихъ народовъ любовная лирическая пъсня вплоть до самаго миннезанга, возникшаго исключительно подъ романскимъ вліяніемъ, находилась лишь въ самомъ зачаточномъ состояніи 2). Это сужденіе Вильманса пріобрівло въ лиців Вальтера и Шонбаха адептовъ 3), но изъ среды большинства германистовъ вызвало цёлый рядъ возраже-Существование народной любовной лирики и національное происхождение миннезанга въ Австріи отстанвали противъ Вильманса: Бурдахъ, Котель, Р. Мейеръ, Бергеръ

<sup>1)</sup> Paul Meyer. De l'influence des troubadours sur la poésie des peuples romans. Romania V, p. 287.

<sup>2)</sup> Wilmanns. Leben und Dichten W. v. d. V. S. 16-18.

<sup>8)</sup> Walter. Ueber den Ursprung des hößschen Minnesanges und sein Verhältniss zur Volksdichtung. *Germania XXXIV*, s. 1—74 m 141—156. Schönbach. Die Anfänge des deutschen Minnesanges.

и др. 1) Самыя важныя и убъдительныя опроверженія Вильмансу были представлены Котелемъ въ его исторіи древнъйшаго періода нъмецкой литературы. Котель указаль на изгнаніе статутами Бонифація «puellarum cantica» и «choros secularium» изъ церквей и на воспрещеніе по капитуляріямъ Карла Великаго монахинямъ распъвать «uinileode» 2). Это послъднее слово обыкновенно толкуется, какъ женская любовная пъсня. Въ пьесахъ Нидгарта фонъ-Рюенталь, австрійскаго миннезингера конца XII и начала XIII вв., оно обозначаеть однако пъсни, которыя пълись во время танцевъ и игръ. Uinileode такимъ образомъ тоже самое, что и «choros secularium» 3).

Мите Вильманса, расширивши его уже на вст литературы Западной Европы, повторилъ черезъ десять лтт правда въ нтсколько смягченномъ видт Жанруа въ своей книгт «О происхождении французской средневтвовой лирики». И по его митеню указания на то первенствующее значение, какое имта искусственная лирика Франции для развития лирической поэзи встать состеднихъ народовъ, даетъ почему то право предпологать, что совершенно такое же значение имта и французская народная птсня 1). Это митение звучить однако, тты страните, что ни въ одномъ мтстт своей книги Жанруа ни разу не отрицаетъ существования исконной народной птсни повсемтстно въ Европт и независимо отъ французскаго влияния 5). Онъ говоритъ, что вполить раздъляетъ митене, по которому даже à priori

<sup>1)</sup> Burdach. Das volkstümliche deutsche Liebeslied. Zs. f. d. A. XXVII, s. 343-367; Kögel Ahd. und and. Lit. Paul's Grundriss II s. 166-172; R. Meyer Alte deutsche Volksliedchen Zs. f. d. A. XXIX, s. 121-236; Berger. Die volkstümlichen Grundlagen des Minnesanges Zs. f. d. Ph. XIX, s. 440-486.

<sup>2)</sup> Paul's Grundriss II, s. 170.

<sup>3)</sup> См. у Вальтера въ его стать въ Germania XXXIV, s. 3; Niedh. ed. Haupt 62,32 и 96,4.

<sup>4)</sup> Les origines de la poésie lyr. en Fr. au m. âge pp. XIII, XVI, 230—231 и 441; говоря «Французская пѣсня», я разумѣю одновременно и провансальскую и сѣверно-Французскую, оставляя въ сторонѣ вопросъ о ихъ взаимномъ отношеніи; его я коснусь въ другомъ мѣстѣ в по другому поводу.

См. особенно стр. XVII, 231, 242 и 454 его книги.

надо признать, что ни одинъ народъ не можетъ не имѣть лирической пѣсни<sup>1</sup>). Это послѣднее заявленіе явно стоитъ въ противорѣчіи съ основной системой его книги, но Жанруа выходитъ изъ затрудненія предположеніемъ, что національная лирика остальныхъ народовъ Европы была по формѣ совершенно иная, чѣмъ французская, и что отъ нея почти ничего не дошло до насъ. То же, что отъ нея сохранилось, носитъ также печать французскаго генія<sup>2</sup>).

Мивніе Жанруа постарались опровергнуть уже романисты: Чезарео и Лангъ недавно наглядно показали, что и вкоторые пъсенные сюжеты, которые Жанруа считалъ перешедшими изъ Франціи, въ болъе примитивномъ видъ засвидътельствованы въстарыхъ пъсняхъ Италіи и Португаліи 3).

Главныя возраженія противъ книги Жанруа, возраженія, которыя онъ и самъ впоследствій не могь не принять, исходили однако оть лица его собственнаго учителя, Гастона Париса. Маститый романисть въ своей знаменитой рецензіи на книгу Жанруа вопроса о томъ, существовала ли повсем'встно въ Европ'в въ эпоху, предшествовавшую трубадурамъ, труверамъ и миниизенгерамъ народная лирическая п'єсня, не коснулся собственно вовсе, но онъ указалъ за то на единственно в'єрный путь, по которому можно добраться до возстановленія забытой и утерянной народной п'єсни среднихъ в'єковъ.

Парисъ впервые высказаль предположеніе, что искусственная лирическая поэзія среднихъ вѣковъ развивалась подъ вліяніемъ народной весенней хороводной пѣсни (reverdie), и много чертъ ея прямо восприняты изъ этой послѣдней. Такая точка эрѣнія позволяеть, конечно, признать цѣлый рядъ сюжетовъ, образовъ и особенностей поэтическаго выраженія искусственной

<sup>1)</sup> Ibid. p. 441-442.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 448-444.

<sup>3)</sup> Cesareo. Le origini della poesia lyrica p. 77-79; Lang. Das Liederbuch des k. Denis s. LXIII u CIII.

<sup>4)</sup> Journal des Savants, 1891, novembre et décembre, 1892 mars et juillet.

ноэзін за черты свойственныя и утраченной народной п'всии 1). Мы такимъ образомъ получаемъ возможность все-таки составить себ'є о ней н'єкоторое понятіе, кое-какъ возстановить себ'є ея общую схему.

Совершенно независимо отъ Париса тоже самое предположеніе высказаль почти одновременно съ нимъ Бьельшовскій. Изучая пѣсни уже названнаго мною миннезенгера Нитгарта фонъ-Рюенталь, Бьельшовскій постарался представить его такъ называемыя весеннія пѣсни, какъ пѣсни, связанныя съ весеннимъ культомъ и весенней обрядностью древнихъ германцевъ<sup>2</sup>). Онъ считаль эти пѣсни даже носящими отпечатокъ сакральной священной пѣсни, отвѣчающей потребностямъ языческаго культа. Что тутъ, конечно, онъ впалъ въ нѣкоторое преувеличеніе, на это указаль ему уже Шонбахъ въ рецензіи на его книгу в). Но если забыть о культѣ древнихъ германцевъ, соображенія Бьельшовскаго въ основѣ своей, конечно, справедливы: пѣсни Нитгарта самымъ тѣснымъ образомъ соприкасаются съ весенней обрядностью и ихъ народные элементы поэтому вполнѣ возможно выдѣлить.

Обѣ указанныя работы, и Г. Париса, и Бьельшовскаго выдвигають такимъ образомъ существенную важность изученія обрядовой пѣсни и дѣлаютъ попытку возстановленія этой послѣдней въ ея самомъ древнѣйшемъ видѣ. Такая точка зрѣнія въ высшей степени важна; она кажется мнѣ эдаже единственно продуктивной. Обрядовая и бытовая пѣсни именно и представляютъ собою тотъ видъ народной лирики, существованіе кото-

<sup>1)</sup> Journal des Savants, 1892, р. 155; это мийніе Париса приводилось множество разъ въ отдёльныхъ монографіяхъ и исторіяхъ литературы см. Gorra Delle origini della poesia lir. del m. evo. Torino. 1895. р. 28—31; Petit de Julleville Histoire de la langue et de la littérature franç. I р. 363—366; Groeber въ Grundriss' & П,1 s. 663.

<sup>2)</sup> Bielschowsky Gesch. der deutschen Dorfpoesie s. 1—22 см. особенно стр. 18.

<sup>3)</sup> D. L. Z. 1891, s. 1455-1456.

раго у всёхъ народовъ можно признать à priori. Именно стоя на твердой почет быта и обрядности, можно найти критерій, чтобы ръшить, какую пъсню считать народной и какую напротивъ отвъчающей характеру чисто-литературнаго творчества. Плодотворность подобнаго метода изследованія народной песни въ средніе въка подтверждается въ особенности еще тъмъ, что ть немногія песни, носящія отпечатокъ народнаго творчества, которыя дошли до насъ отъ того времени, вст совершенно очевидно входять въ разрядъ бытовыхъ и обрядовыхъ пъсенъ: таковы: «chansons d'istoires» или «chansons de toile» 1). такова англо-нормандская колядка XII в. а), таковы застольныя песни парижскихъ студентовъ, сохранившіяся въ рукописи университетской библіотеки Монцелье, в) таковы и старо-німецкія заплачки и свадебныя пъсни, свъдънія о которыхъ собраль Когель 4). Въ ту же рубрику входять, и плясовыя старо-французскія пѣсни изъ романа Guillaume de Dôle b) и изъ паступеской драмы Адама де-ла-Галь 6), и такія же итальянскія изъ Декамерона Боккаччіо 7). Къ этой последней группе примыкають знаменитая пьеса «A l'entrada del temps clar» 8) витестт съ близкимъ

<sup>1)</sup> Bartsch. Rom. и Past. I, 1, 2, 3, 5, 11—18; объ этихъ пѣсняхъ у Jeanroy. Les origines etc. почему то говоритъ только вскользъ р. 216—225; см. о нихъ въ предисловіи Гастона Париса къ изданію Servois pomana Guillaume de Dôle р. XCII—XCIV, см. также мой Очеркъ лит. ист. Арраса Журн. Мин. Нар. Просв., 1900, февраль, стр. 257—259.

<sup>2)</sup> Напр. у Р. Меуег'а. Recueil d'anc. textes p. 382; ср. также подобную же пьесу Адама де-ла-Галь. Oeuvres compl. d'A. d. l. H. p.p. de Coussemacker. Paris. 1872 p. 235 и Romania VI, 271.

<sup>3)</sup> Recueil de motets pp. Raynaud p.p. 214-215, 255-256, 264-265 u 216-218.

<sup>4)</sup> Paul's Grundriss II, s. 168-169.

<sup>5)</sup> Ed. Servois p. 16—17; о пъсни объ Аалисъ см. статью Г. Париса въ Mélanges Wahlund, p. 1 etc.

<sup>6)</sup> Robin et Marion p.p. Langlois Paris, 1896, pp. 34-36, 44-46, 132 и др.

<sup>7)</sup> Canzonette antiche pp. 128 etc.; Giornale Storico IV, 440.

<sup>8)</sup> Bartsch. Verz. 461,12; напечатана во всёхъ провансальскихъ христожатіяхъ: у Appel'a, s. 86, № 48 у Crescini, p. 43; motets ed. *Raynaud CXXXV*, p. 151.

ей старо-французскимъ motet и нёмецкія пьесы изъ латинскаго сборника «Carmina Burana» 1). Внё всякой связи съ обрядностью стоять только итальянскія пёсни XIII в., сохранившіяся въ одномъ нотаріальномъ актё того времени 2).

При выдёленіи изъ пісеннаго достоянія среднихъ вісновъ обрядовыхъ пісенъ воспользоваться показаніями современной пісени будетъ ужъ вполнів логично. Обрядъ придаетъ пісени особую устойчивость, подъ его прикрытіемъ можетъ сохраниться пісеня многія столістія. Рядомъ съ перечисленными мною пісенками XII и XIII вв. вполнів законно займутъ місто: trimouzettes, aguilaneus и проч. Къ сожаліснію, современный текстъ большинства изъ нихъ уже совершенно об'єдність содержаніемъ, онів зачастую уже превратились въ простыя присказки, иногда просто шуточныя и лишенныя всякаго поэтическаго выраженія; иногда въ нихъ проникло и завібдомо книжное вліяніе.

Но вотъ тутъ-то и пригодятся намъ пѣсни изъ сборниковъ XVI и XVII вв. При ознакоиленіи съ этими сборниками, въ нихъ случается нерѣдко наткнуться на болѣе полные варіанты современныхъ обрядныхъ пѣсенъ, еще не вполнѣ обнищавшіе содержаніемъ.

Изъ всего пъсеннаго достоянія Западной Европы такимъ образомъ можно выдълить цълый отдъль пъсенъ, несомнънно народныхъ: это пъсни обрядовыя. Таковъ первый этапъ въ научномъ изученіи пъсенной литературы. Онъ сразу покажетъ настоящій путь и наведеть на цълый рядъ дальнъйшихъ разсужденій и сближеній.

На томъ, что среди нихъ первое мѣсто займутъ аналогіи къ западной пѣснѣ въ пѣснѣ славяно-русскаго Востока, на этомъ, мнѣ кажется, и не надо настаивать передъ русскимъ и славянскимъ читателемъ. Богатая содержаніемъ и еще полная



<sup>1)</sup> Одна изъ нихъ указана Willmans'омъ L. u D. V. v. d. V., s. 17.

<sup>2)</sup> Memoriale dell'Archivio notariale di Bologna подъ 1282-иъ годомъ; нап. y Carducci Int. ad alcune rime dei sec. XIII е XIV; 12 пьесъ изъ нахъ напечатаны у Monaci Crist. ital., pp. 289—297.

мстинной поэзіи обрядовая пісня славянь, сама заставить вспомнить о себі; она не только доставить множество поучительныхь аналогій, цілый рядь такихь фактовь, которые приблизять къ пониманію самаго смысла обряда и самаго назначенія пісни, она сділаєть больше: при сопоставленіи западно-европейской обрядной пісни съ славяно-русской центрь интереса перенесется съ Запада на Востокь, и общую схему доставить именно обрядовый обиходь Восточной Европы. Западныя пісни только войдуть въ эту схему, занявь то тамь, то здісь укромное місто и намекая этимь на то, что когда-то и на Западі пілись подобныя же нісни въ подобномь же приміненіи.

Но слёдя за колебаніемъ мысли и настроенія въ обрядовой нёснё русскихъ и славянь, зачастую будешь тщетно искать аналогій въ обрядовомъ обиходё современнаго западнаго крестьянства; чтобы найти искомыя аналогіи надо обратиться къ средневёковой старинё; въ литературныхъ памятникахъ Франціи и Германіи, въ которыхъ ученые путемъ разныхъ догадокъ уже выискали отраженіе недошедшей до насъ народной поэзіи, коекогда удастся напасть на чисто-обрядовое явленіе, совершенно ясно объясняемое изъ аналогіи съ схожимъ явленіемъ славянорусской обрядности. Такое явленіе, мнё кажется, можно будетъ съ увёренностью поставить на счетъ народной традиціи, признать присущимъ тому народно-поэтическому субстрату, который искони одинаково присущъ народной поэзіи всёхъ европейскихъ народовъ 1).

Славяно-русская обрядовая пъсня имъетъ такимъ образомъ важное историко-литературное значение. Упускать изъ виду об-



<sup>1)</sup> Настанвая на подобномъ значени славяно-русской пѣсни, я далекъ отъ того, чтобы отрицать возможность существованія и заимствованій пѣснью славяно-русскаго востока изъ пѣсенъ запада. Среди мотивовъ лирико-эпическихъ пѣсенъ напр. несомнѣнно найдутся такія, которыя прямо взяты у сосѣднихъ народовъ. Подобный примѣръ представляеть собою сербо-лужицкая рѣсня изъ сборника Напрt'а и Smolerj'a № CXLV, str. 168; ср. съ ней нѣмецкія пѣсни Воскеl Hess. Vl. s. 71, № 87, Tobler Schw. Vl, s. 150, № 54 и Z. f. Ostr. Vk. III (1897), s. 8.

рядовый характеръ нашей п'єсни было бы поэтому въ высшей степени жаль. Надо, напротивъ того, тщательно обследовать его, надо подходить къ изученію народныхъ п'єсенъ именно съ точки зр'єнія обряда.

И менте всего можно противополагать подобному изследованію работу надъ сюжетами или мотивами лирической птесни 1). Въ нтесколькихъ местахъ этой книги мите предстоитъ показать, что изъ того же обряда объясняется смыслъ и нтесколькихъ распространенныхъ птесенныхъ темъ; обрядъ помогаетъ возстановить ихъ начальный остовъ, после чего уже не трудно понять путемъ какихъ изменений возникъ тотъ или иной варіантъ данной темы.

Смыслъ очень многихъ песенъ зиждется на особомъ песенномъ символизмъ. Раскрыть его вногда бываетъ не такъ легко. Особенно, когда пъсня уже порвала всякую связь съ обрядомъ, и ея символические образы начинають пониматься буквально, въ пъсню постепенно входять уже новые эпизоды, имъющіе пълью либо сдълать пъсню болье понятной, либо оживить ея слишкомъ простое, незанимательное содержаніе. Лирическая пъсня тогда обыкновенно переходить въ лирико-эпическую, въ балладу. Чтобы добраться до основного, первоначальнаго ея вида, надо прежде всего постараться проследить, къ какому обряду она относится и какое примѣненіе она имѣла въ самомъ обрядовомъ дъйствіи. Вернувши пъсню въ обиходъ обряда, изъ котораго она вышла, и сопоставивши ее съ другими пъсенными темами, связанными съ тъмъ же самымъ обрядомъ, будетъ уже легко открыть основной смыслъ ея символизма и освободить ее оть навязанныхъ ей прикрасъ и приростовъ.

Символизмъ народныхъ пъсенъ въ высшей степени устойчивъ; одинъ и тотъ же символическій образъ употребляется обы-



<sup>1)</sup> См. рецензію пр. Соболевскаго на Великороса Шейна въ Эмм. Обозр., 1900; ср. мивніе Потебни Объ малор. и ср. пісснъ І, стр. 41—42 прим. и Истомина въ Журн. Мин. Нар. Просе., 1886, май, стр. 160 и слід.

кновенно въ томъ же самомъ смыслѣ въ пѣсенной литературѣ всѣхъ народовъ Европы. Всякое настроеніе: и сердечная тоска, и горе, и радость выражаются въ народной пѣсни посредствомъ схожихъ символовъ. Вотъ почему символизмъ въ особомъ традиціонномъ употребленіи и составляетъ тотъ искомый признакъ который даетъ намъ возможность судить, либо о народномъ происхожденіи разбираемаго поэтическаго произведенія, либо только о народномъ субстратѣ, легшемъ въ его основаніи.

Именно черезъ посредство тѣсно связаннаго съ обрядомъ пѣсеннаго символизма мнѣ удастся, я надѣюсь, подойти къ отмѣченнымъ спорнымъ вопросамъ, возникающимъ при изученіи средневѣковой лирики и народной пѣсни Запада.

Если вдуматься въ нѣкоторыя пѣсенныя темы именно съ точки эрьнія ихъ символизма, если не принимать разсказываемыя ими событія въ прямомъ смысль, то и многія лирико-эпическія пъсни придется считать обрядовыми, только потерявшими съ обрядомъ всякую связь. Отколовшійся отъ обряда пісенный мотивъ, мнів кажется, лежить напр. въ основѣ тьхъ французскихъ пъсенъ. которыя со времени Уланда приводились какъ одинъ изъ возможныхъ источниковъ Шиллеровскаго «Кубка». Я разумъю: «Le jeune marinier» и L'anneau perdu» 1). Онъ давно порвали всякую связь съ обрядностью и, можеть быть, именно въ пъсенникахъ XVI в. получили новую отделку, придавшую имъ характеръ баллады. Какъ мы увидимъ, приделанный къ нимъ, но по существу имъ совершенно чуждый трагическій конецъ иміть цыью возбудить къ ихъ содержанію болье живой интересъ, послѣ того какъ символизмъ пересталъ уже быть понятенъ. Истинный смысль этихъ пъсенъ можетъ быть однако лучше всего понять въ связи съ целымъ рядомъ обрядовыхъ песенъ, гдь основной образь, на которомъ вертится ихъ содержаніе, имбеть уже заведомо символическое значение.



<sup>1)</sup> OGE STONE CM.: Scheffler. Die franz. Volksdicht. und Sage II, s. 138—145; Mélusine II, crp. 228; Tiersot. Hist. de la ch. pop. p. 20—21.

Если эти построенія относительно происхожденія данной пісни окажутся правдоподобными, мы будемъ имість такимъ образомъ возможность воочію просліднть тоть процессь выділенія пісенныхъ сюжетовъ изъ обряда, на которое указываеть А. Н. Веселовскій въ одной изъ уже обнародованныхъ главъ своей «Поэтики» 1).

При изучении пъсенъ «L'anneau perdu» и «Le jeune marinier» ть, схожія съ ихъ основнымъ содержаніемъ обрядовыя пъсни доставляетъ именно славяно-русская народная словесность; символизмъ этихъ пъсенъ, отчетливо сохранился у насъ, а на Западъ онъ прозябаеть въ жалкихъ перезвукахъ. Равнымъ образомъ именно изъ сличенія съ сходными русскими и польскими пъснями совершенно иначе, чъмъ это сдълалъ Г. Парисъ, придется истолковать и эту модную въ средніе в ка тему о плохо вышедней замужъ женщинь (la mal mariée), распространившуюся и за предълы Франціи<sup>2</sup>). Въ русскихъ и польскихъ хороводныхъ песняхъ она явилась въ связи съ родственными съ нею пъсенными темами, стоящими ближе къ обрядовому обиходу, и черезъ посредство ихъ легко будетъ понять ея основной смыслъ. Также въ связи съ темами русскихъ и славянскихъ весеннихъ пъсенъ объяснится болье полно и еще нъсколько распространенныхъ на Западъ пъсенныхъ мотивовъ. Таковъ прежде всего споръ матери и дочери о томъ, идти-ли въ хороводъ, который любилъ изображать старый нёмецкій миннезенгеръ Нитгартъ фонъ-Рюенталь 8).

Народная поэзія Востока Европы такимъ образомъ совершенно необходима для объясненія западной пѣсни.



<sup>1)</sup> Жури. Мин. Нар. Просс., 1899. Три главы изъ истор. поэтики.

<sup>2)</sup> Jeanroy. Les origines d. l..p. l. en Fr. au m. âge pp. 84—102; А. Н. Веселовскій. Три главы, стр. 29 отд. оттиска.

<sup>3)</sup> Jeanroy l. c. p. 165—166, 198—199, 203—207; ср. также у Біельшовскаго Gesch. d. d. Dorfpoesie, s. 109—112; спеціальной монографіи эта тема не вызвала; смежный сюжеть изучиль Renier. Il dialogo fra la madre e la filuola въ сборникѣ Rossi-Toiss (per nozze).

## II.

Важное значеніе, какое имѣетъ съ историко-литературной точки зрѣнія сравнительное изученіе обрядовыхъ пѣсенъ, заставляетъ, конечно, приглядываться возможно пристальнѣе къ тому, что такое народный обрядъ. Только понявши основное назначеніе обряда, съ которымъ связана пѣсня, можно отдать себѣ отчетъ въ томъ, какую мысль или какой образъ она лелѣетъ.

При изученіи народной пѣсни еще менѣе возможно удержаться на почвѣ чисто художественныхъ интересовъ, чѣмъ при всякомъ другомъ историко-литературномъ изслѣдованіи. Если замыслъ всякаго литературнаго произведенія отвѣчаєть не только эстетическимъ запросамъ, то народная пѣсня, стала вообще отвѣчать имъ только очень поздно. Въ основѣ своей она есть не болѣе, какъ одна изъ составныхъ частей обряда.

Народные обряды представляются намъ совершенно иррепіональными дъйствіями, но они устойчиво совершаются простонародьемъ по нъскольку разъ въ годъ при вполнъ опредъленныхъ обстоятельствахъ. Зачъмъ нужно прибъгать къ обрядамъ, чаще всего уже забыто, и тъмъ не менъе имъ придается въ высшей степени важное значеніе; къ нимъ обращаются во время бъдствій, затрачивая при этомъ нъкоторыя средства и готовясь даже понести отвътственность за его соблюденіе. Каждый разъ, какъ во время послъдней холеры или вообще при падежахъ скота крестьяне опахивали свои селенія, они ждали отъ этого извъстнаго реальнаго блага 1). Когда въ Ямпольскомъ уъздъ они бросили въ воду священника въ полномъ облаченіи во время служенія молебствія о ниспосланіи дождя, они не могли не чувство-



<sup>1)</sup> Холера въ Люблине въ 1892 году и меры борьбы съ нею. Наблюденія и впечатленія люблинскаго обывателя. Спб. 1693, стр. 27; прив. въ Эти. Обозр. XIX (1893), стр. 287; объ обряде опахиванія вообще см. Zibrt Zeznam pover. str. 125 etc.; о его весеннемъ примененія см. няже, Глава Третья I.

вать, что совершили поступокъ съ точки зрѣнія современнаго законодательства довольно рискованный <sup>1</sup>).

Очевидно, въ тайникахъ народнаго сознанія еще живутъ такія мысли, такія представленія, которыя совершенно чужды нашимъ взглядамъ на вещи. Какъ объяснить ихъ? Что представляють они собою? На это отвёчали различно. Нёть ни одной области человъческой самодъятельности, изучение которой приводило бы къ такимъ различнымъ и даже противорфчивымъ толкованіямъ. За эти полвіка съ небольшимъ, что существуеть фольклоръ, въ немъ сменилось несколько школъ, выставившихъ цёлый рядъ совсёмъ отличныхъ другъ отъ друга, оригинальныхъ системъ или теорій. Общую имъ всемъ черту составляеть только полная ихъ апріорность. Даже когда не устанавливалось никакого pronunziamento, которое было бы точно формулировано, какъ въ самомъ подборъ фактовъ, такъ и въ ихъ освъщени, всегда чувствовалось, что самыя данныя нанизываются по заранъе задуманному плану, укладываются въ заранъе установленную схему.

Подробное разсмотрѣніе всѣхъ этихъ системъ или теорій послѣ Исторіи Русской Этнографіи А. Н. Пыпина <sup>2</sup>) было бы едва ли нужно. Онъ достаточно уже охарактеризовалъ и разобралъ ихъ. Нѣкоторыя изъ нихъ даже безвозвратно сданы въ архивъ. Однако отдѣльныя отрывочныя мысли, выхваченныя изъ цѣлаго, еще продолжаютъ повторяться и до нашихъ дней и вошли даже въ предметь преподаванія, какъ нѣчто, навсегда принятое въ наукѣ.

Въ капитальномъ трудъ Гримма, стоящемъ во главъ всъхъ изслъдованій подобнаго рода, изученіе обряда занимаетъ еще



<sup>1)</sup> Изъ Одесскаю Листка сообщ. Муркомъ въ А. f. sl. Ph. 1890, s. 640; ср. сообщение проф. Кирпичникова изъ Новороссийскаю Телеграфа 1899, 16 июня въ Этн. Обозр., 1894, № 4-й, стр. 3; о весеннемъ примѣнени заклинания дождя см. ниже, Глава Вторая II и III.

<sup>2)</sup> См. главнымъ образомъ статьи объ Асанасьевѣ въ I томѣ и о Костомаровѣ въ III.

сравнительно небольшое мъсто. Обрядъ остался внъ общей системы Германскаго Олемпа. Весенняя обрядность представлена здёсь напр., какъ воспроизведение стоящаго совершенно въ сторонъ мисологическаго представленія о смѣнѣ зимы и лѣта 1). Гриммъ нъсколько, преувеличилъ его значение. Это загадочное исключительно германское представление мнв кажется отраженіемъ скорте бъглой мысли; большинство разобранныхъ Гриммомъ весеннихъ обрядовъ, какъ я постараюсь показать, съ нимъ, върнъе всего, ничего общаго не имъютъ; однако въ принципъ объясняя имъ весеннюю обрядность, творецъ германской миоологін стояль на точкі зрінія вполні возможной и законной. Я назову ее точкой эрвнія чисто обрядовой. Она не даеть еще повода къ тъмъ совстмъ произвольнымъ разсужденіямъ, на которыя были такъ падки последователи Гримма. Можно спорить о томъ, дъйствительно ли следуетъ назвать представление о споре зимы и лъта миоомъ, но попытки объяснить путемъ его общій укладъ весенией обрядности не представляють ничего нелѣпаго съ методологической точки эрвнія. Это двиство вив всякаго сомибнія принадлежить весенней обрядности, и спрашивается только. дъйствительно-ли оно занимаетъ въ ней то центральное положеніе, которое приписывается ему со времени Гримма<sup>2</sup>).

Другое д'єло теоріи Шварца и Куна. Он'є основаны на томъ положеніи, что всякій обрядъ изображаеть собою мисъ, и воть отсюда начались поиски за соотв'єтствующими мисическими



<sup>1)</sup> Deutsche Mythologie англ. пер. съ 3-го изданія, ст. 754 и слёд. и добавленія къ нимъ, стр. 1524 и слёд. Въ предисловів ко второму изданію своей Миеологів Гриммъ писалъ: «Я постарался показать, какъ зажиганіе путемъ тренія, пасхальные огни, цёлебные источники, вызыванія дождя, священныя животныя, споръ зимы и лёта, вынесеніе смерти и все множество предразсудковъ, особенно относительно перекрестковъ и вылёчиванія болёзни, могутъ быть несомнённо возведены къ языческому источнику. Относительно многаго объясменіе однако требуетъ подробнаго изслёдованія посвященнаго всей жизни народа во всё времена года и во всёхъ возрастахъ его жизни». Стр. XVI третьяго тома англійскаго изданія.

<sup>2)</sup> А. Н. Веселовскій. Три главы истор. поэтики Жури. Мин. Нар. Просв., 1899, стр. 19 и слёд. отдёльнаго оттиска.

разсказами въ поэзін грековъ, римлянъ, древнихъ недъйцевъ и германцевъ, открывшія самый широкій просторъ научной фантазік. Онъ еще расширился, этимъ страннымъ, но долго и упорно державшимся убъжденіемъ, будто первобытный человъкъ смотрить на природу поэтически, будто его больше всего интересують атмосферическія явленія, такъ что большинство обрядовъ ничто иное, какъ подражавіе небеснымъ явленіямъ, понятымъ аналогично съ схожими земными явленіями. При такой точкъ зрѣнія стало возможно знаменитое, предложенное Куномъ, объясненіе обычая выгонять скоть въ первый разъ на пастбище ударомъ свъжей вътки или освященной вербы 1). Съ этимъ обрядомъ, засвидътельствованнымъ въ Съверной Германіи, у французовъ и у славянъ, Кунъ сопоставилъ и следующій обрядъ, о которомъ говорится въ Yajur veda (Vâya ra neyi-Samhita и Taittirîga-Samhita): здъсь сообщается, какъ передъ новой луной, чтобы достать необходимое для жертвоприношенія молоко, жрець срываеть вътку palaça или çami и отдъляеть ею телять оть коровъ. При этомъ жрецъ приговаривалъ: «Да поведеть васъ божественный Савиторъ къ прекраснъйшему дълу; отдълите вы коровы ту часть, которая следуеть Индре; пусть никакой разбойникъ и никакой злой человькъ не воспользуется вами, обильными телятами и не тронутыми никакими бользнями» 2). Сдылавши это сопоставленіе, Кунъ вполив справедливо замівчаеть, что «у индійцевь, также какъ и у Германцевъ, существовалъ обычай ударять скотъ при выгонъ его въ первый разъ на пастбище въткой священнаго дерева для того, чтобы сдълать его сильнымъ и молочнымъ» 3). Это вполнъ логично и, миъ кажется, не можеть вызвать никакого воз-

<sup>1)</sup> Я останавливаюсь на толкованіи этого обряда, потому что оно было принято, какъ одно изъ главиъйшихъ пріобрътеній теоріи поэтическаго воззрънія на природу, и Шварцъ ссылается на него въ предисловіи къ І тому своихъ Poetischen Naturanschaungen (s. VIII), какъ на одниъ изъ основныхъ пунктовъ, на которыхъ зиждется его pronunziamento.

<sup>2)</sup> Mythologische Studien ss. 160 и 162—167 2-го изд.

<sup>3)</sup> Ibid. s. 167.

раженія, если только самое соотв'єтствующее м'єсто Веды понято Куномъ вполн'є правильно.

Вполнъ кстати приводитъ Кунъ и стихъ изъ Ригъ Веды (IV, 27, ст. 4), гдв разсказывается о томъ, какъ птица, несшая на землю божественный вота, уронила перо, и перо это, упавши на землю, стало, по объясненію брамановъ, деревомъ palâca или cami 1). Этотъ разсказъ подтверждаетъ священность дерева cami и темъ самымъ помогаетъ понять смыслъ обрядоваго удара его въткой. Но Кунъ на этомъ не остановился; его влекло гораздо дальше: самое объяснение обряда удара выткой было интересно ему только постолько, посколько оно вводило въ дальнъйшія разсужденія совершенно иного порядка. Птица, несшая somå, несла собственно огонь; воть почему миоъ о птицѣ, который по его собственному признанію довольно темень 2), Кунъ сопоставляеть съ неимъющими съ нимъ ничего общаго минами о Прометев и Agni-soma<sup>в</sup>). Птица оказывается принесла на землю огонь, похитивъ его съ неба; упавшее на землю перо ея, хотя и превратилось въ дерево, было поэтому также огнемъ и потому, когда ударяють скоть въткой, — въ сущности быють его огнемъ, главнымъ божествомъ индо-европейскихъ народовъ, т. е. живительной силой солнца 4). Кромъ того, при совершении этого обряда, по мивнію Куна, думали вовсе не о реальных коровахъ: выгоняемое на пастбище стадо изображало стадо небесное облако. Такимъ образомъ, весь обрядъ есть ничто иное, какъ воспроизведение изгнанія весною огнемъ, т. е. модніей облачнаго стада на пастбища, т. е. на сводъ небесный. Скромный весенній обрядъ оказался такимъ образомъ религіозно-поэтическимъ воспроизведеніемъ первой грозы 5).

<sup>1)</sup> Ibid. s. 125-126 и 159.

<sup>2)</sup> Ibid. s. 110.

<sup>3)</sup> Ibid. s. 117 и f.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Ibid.; эту точку зрвнія, какъ известно, приняль, говоря о тождественномъ славяно-русскомъ обряде, и Асанасьевъ. Поэт. воззр., II, стр. 389 и прим.; см. также и у Барсова, Юрьевъ день, Изс. И. О. Л. Е. А. Э., т. XIII (1874), Тр. Эти. отд. III, кн. I, стр. 113.

Я остановился на этомъ необыкновенно красивомъ и мастерски проведенномъ толкованіи одного изъ весеннихъ обрядовъ, потому что туть всего ярче выразилась система изученія обрядовъ съ минологической точки зрвнія. Мнв придется нівсколько разъ въ этой работъ показывать, насколько подобныя толкованія произвольны и какія натяжки необходимы, чтобы ихъ провести. Действительно, что въ глазахъ индо-европейскихъ народовъ реальный скоть изображаеть собою небесное стадо облаковь, что вътки священнаго дерева — небесный, солнечный огонь, и наконецъ, что таинственная птица, о которой разсказывается въ Ригъ Ведъ, какъ она похитила съ неба огонь, изображаетъ сверканіе молніи въ первую весеннюю грозу, все это, разумъется, основано только на совершенно апріорномъ и ничамъ не доказанномъ убъждении, будто первобытный человькъ воспринимаетъ природу поэтически, будто онъ живеть въ какой-то фантасмагорін образныхъ представленій, изъ которыхъ впоследствін создались мины, будто онъ относится къ природъ, какъ вдохновенный артисть, а не какъ напуганный и хищный struggler for life, у котораго на первомъ мъсть стоить борьба за собственное пропитаніе, дающееся не легко и требующее самаго близкаго знакомства съ чисто утилитарными явленіями природы.

Теоріи поэтическаго воззрѣнія на природу, запутавшія и направившія по совершенно не научному пути изученіе германскаго и славянскаго фольклора, были еще въ полной силѣ, когда начали выходить работы Тайлора и Лаббока, построенныя по совсѣмъ другой системѣ¹). Обычаи и обряды разсмотрѣны здѣсь уже внѣ всякой связи съ минеологіей. На нихъ стали смотрѣть, какъ на явленія жизненныя, основанныя на данныхъ быта, имѣвшія когда-то реальный, практическій смыслъ. Изслѣдовались эти обычаи и обряды уже не у индо-европейскихъ народовъ, а у со-



<sup>1)</sup> Я разумью вышедшія въ серединь шестидесятых в годовъ Early history of mankind и Researches in the early history of mankind Tylor'a и Prehistoric times Lubbock'a.

временныхъ дикарей. Такимъ образомъ одновременно расширялось поле сближеній и пошатывалась лингвистическая точка зрівнія, доведенная Максомъ Миллеромъ до крайнихъ преділовъ преувеличенія <sup>1</sup>).

Возэрвнія Тайлора и Лаббока отразились въ особенности на сочиненіяхъ Маннгардта, перваго поставившаго изученіе народнаго обрядоваго обихода на высоту научнаго изследованія. На книгу Манигардта мив придется ссылаться на каждомъ шагу, пользоваться ею придется, какъ съточки зрвнія самыхъ собранныхъ въ ней данныхъ, такъ и съ точки эрвнія предложенныхъ въ ней толкованій. Но, следуя во многомъ за разсужденіями этого столна современнаго немецкаго фольклора, мне придется остановиться на полъ-пути. Къ сожалению, Маннгардтъ никогда не могъ отделаться отъ мисологическихъ увлеченій юныхъ летъ. Какъ онъ самъ сознается въ одномъ изъ своихъ предисловій, онъ подходилъ къ изученію фольклора еще въ романтическомъ увлеченіи живописностью стадой старины, съ страстнымъ желаніемъ возсоздать утраченную языческую религію германцевъ <sup>2</sup>). И на Маннгардть еще чувствуется отражение знаменитаго положения Крейцера, что «главный трудъ, лежавшій на миоологь, заключается... въ воспріятін (Apperception), которому нельзя научиться или добиться трудомъ, но которое обусловливается духовной организаціей вродь той, какая дълаеть поэта» 3). Этимъ увлеченіемъ миоологіей должна объясниться основная натяжка, лежавшая въ основъ замысла капитальныхъ изследованій Маннгардта о льсныхъ и полевыхъ культахъ: онъ напрасно разсматривалъ народные обряды черезъ призму поверій о лесныхъ духахъ, о лешихъ, о Holundermutter, Eschenfrau, Holzund, Moosfräulein, Wildleute, Elben, о дріадахъ, кентаврахъ, о Фавнѣ и Панѣ 4).

<sup>1)</sup> См. особенно Essay II стр. 60 нъмецкаго перевода.

<sup>2)</sup> Wald- und Feldkulte II, s. VII—IX и XXVII.

<sup>3)</sup> Symbolik und Mythologie der alten Völker, besonders der Griechen 1-е mag. 1810—12; приведено у Пыпина Ист. русской этн. III, стр. 177 прим.

<sup>4)</sup> Wald- und Feldkulte I s. 12, 72-154, 603-608; I s. 32-159.

Вѣдь въ народной обрядности эти сверхъестественныя существа не играютъ ни малѣйшей роли, ни у германцевъ, ни у славянъ, ни даже у древнихъ 1). Объяснять поэтому обрядъ черезъ посредство представленій объ этихъ миоическихъ образахъ, значитъ уже оставить твердую почву фактовъ и, пустившись въ область ничѣмъ не оправданныхъ сближеній, дать полный просторъ воображенію. Слѣдуя за Маннгардтомъ надо поэтому каждый разъ останавливаться тамъ, гдѣ онъ переходилъ отъ данныхъ обряда къ совершенно уже постороннимъ имъ представленіямъ.

Эта миоологическая сторона системы Маннгардта, эта попытка возсоздать целую миоологію духа или бога растительности имъла, къ сожальнію, гораздо большій успыхъ, чымь его дыйствительно капитальный трудъ надъ обрядностью. Последователи его, число которыхъ увеличилось особенно за последнее время, развивають всего чаще именно эту сторону Маннгардтовской теорін. Я им'єю въ виду не Соботку 3), тотчасъ же по выход'є въ свъть книгь Маннгардта продълавшаго, рабски подражая ему, ту же работу надъ славянскимъ фольклоромъ, но книгу Фрезера прогремѣвшую особенно въ Англіп в), я минологическій словарь Рошера 4), гдв ссылки на Маннгардта попадаются на каждомъ шагу и выводы его принимаются, какъ нѣчто безусловно установленное. Фрезеръ съ ревностью неофита даже еще развиль растительную миоологическую систему. У него Духъ Растительности признается лежащимъ въосновъ чуть-ли не всъхъ извъстныхъ намъ миоическихъ обликовъ. Когда онъ иронизуетъ надъ словами Масперо, что «Озирисъ, какъ всѣ боги, есть солнце» 5),

<sup>1)</sup> По мивнію Маннгардта, одбтыя въ сввжія листья и ввтки фигуры тожественны съ перечисленными лесными духами (W. u. Fk. I s. 311—341, 406—421, 422—424, 492—496; П в. 159—208, 264—273); но доказательствъ этому положенію Маннгардтомъ не представлено.

<sup>2)</sup> Sobotka. Rostlinstvo v národnim podání.

<sup>3)</sup> Golden Bough; вліяніе Frazer'а сказалось въ свою очередь на недавнихъ книгахъ Сгооке'а The pop. religion and F. L. of northern India и Bower The Elevation & Procession of the Ceri въ изданіяхъ FLS., см. особенно стр. 74.

<sup>4)</sup> Ausf. Lex. der gr. und r. Mythologie, см. особенно статью о Марсв и Майв.

<sup>5)</sup> Golden Bough. I p. 311-317.

онъ не замѣчаетъ, что онъ самъ постоянно впадаетъ въ совершенно такое же преувеличение, что и у него оказывается, будто всѣ боги, и въ томъ числѣ тотъ же Озирисъ,—духи растительности.

Мисологическая система, придуманная Маннгардтомъ и развитая Соботкой и Фрезеромъ, мало въроятна особенно тъмъ, что въ основъ ея лежитъ слишкомъ отвлеченное представленіе. Первобытный умъ еще плохо умѣетъ обобщать, языку его не знакомы общія понятія. Если онъ уже умѣетъ назвать однимъ и тѣмъ же словомъ хорошо ему знакомыя различныя породы деревьевъ, противоположеніе растительнаго царства царству животному едвали ему вполнъ доступно 1). Самъ же Маннгардтъ собралъ множество свидѣтельствъ о томъ, что первобытные люди приписываютъ дереву такія свойства и проявленія, на которыя способно только животное. Предполагается, напр., что у дерева есть кровь, что оно можетъ страдать и даже говорить 2).

Еще менте свойственно дикарю пониманіе вообще акта произрастанія, общей дъйствительной или жизненной силы. Вст процессы, которые происходять въдеревт, первобытной человть считаеть вовсе не вызванными посторонней силой, т. е. какимъ-нибудь естественнымъ закономъ или какимъ-нибудь однимъ общимъ двигателемъ, они, по его митню, ничто иное, какъ актъ чисто волевой. Дерево приноситъ плодъ, потому что оно такъ хочетъ, и приноситъ оно плоды для человтка изъ любви къ человтку, подъ вліяніемъ присущей ему заботливости о человткъ. Потому-то де-

<sup>1)</sup> Lubbock. Les origines de la civilisation pp. 427.

<sup>2)</sup> W. u. Fk. I, s. 9—10 и др.; Спенсеръ, правда, не допускаеть, чтобы человъкъ, даже на самой нившей ступени развитія, могь незнать различія между одушевленнымъ и неодушевленнымъ, потому что разница между тъмъ и другимъ извъстна уже животнымъ (Осн. Соціол. I, стр. 140—142) и върованія въ «одушевленное» дерево не считаетъ «первичнымъ» (ibid. стр. 145), но онъ вполнъ допускаетъ «что при первыхъ усиліяхъ къ истолкованію себъ явленій окружающаго міра, онъ строитъ представленія, несогласныя съ этимъ предустановленнымъ различіемъ между одушевленнымъ и неодушевленнымъ», «вслъдствін того, что какой-нибудь поразительный опытъ вводить его въ заблужденіе, т. е. вноситъ зерно ошибки, которое развивается потомъ въ цълый ошибочный рядъ объясненій» (тамъ же).

рево можно благодарить и умилостивлять, къ нему можно обращаться съ угрозой или просьбой. Цёлый рядъ до сихъ поръ справляемыхъ европейскимъ простонародьемъ обрядовъ по преимуществу на новый годъ указываетъ на подобный взглядъ на растительность <sup>1</sup>).

Что касается духа дерева, т. е. духа, поселившагося въ деревъ, то это всегда одинъ опредъленный духъ, вовсе не мъшающій существованію множества другихъ. Ему покланяются, обращаясь къ одному опредъленному дереву или къ цълой породъ деревьевъ. Объ одномъ единомъ духъ, живущемъ во всъхъ растеніяхъ, первобытный человъкъ даже не способенъ подумать. На такое отвлеченное представленіе у него вовсе не можетъ хватить умственной энергіи.

Едва-ли имѣютъ также что-либо общее съ производительностью растительности лѣсные духи, населяющіе пустынныя мѣста. Они бродятъ въ нихъ и ведутъ за владычество ими постоянную борьбу съ человѣкомъ, но чтобы отъ нихъ зависѣли процессы, происходящіе въ самихъ деревьяхъ, объ этомъ не говоритъ ни одна сказка, ни одно античное сказаніе о дріадахъ, фавнахъ и проч.

Несомнѣнной заслугой Маннгардта надо однако признать то, что онъ выдвинулъ самостоятельное изученіе обряда, какъ такового, что онъ всетаки нѣсколько высвободилъ его изъ миеологіи. Онъ совершенно справедливо пришелъ также къ заключенію, что нельзя смотрѣть на обрядъ, какъ на переживаніе культа того или иного языческаго бога, какъ это думали, напр., въ Германіи Янъ, а у насъ Ефименко <sup>9</sup>). Къ цѣлому ряду обрядовъ, съ которыми намъ придется вѣдаться, Маннгардтъ относился, какъ къ дѣйствіямъ преслѣдующимъ чисто практическія цѣли и



<sup>1)</sup> Объ этихъ обрядахъ Маннгардтъ говоритъ мало, см. W. u. Fk. I, s. 9; ср. Kuhn Westf. S. II, p. 109; Habermann Aus d. Vl. des Egerl. s. 75; Ястребовъ. Об. и п. тур. сербовъ, стр. 32—40.

<sup>2)</sup> Jahn Germ. Opferbr. ss. 73, 83 и др.; Ефименко. О Яриль въ З. И. Р. Г. О. II (1869) стр. 77—115.

въ этомъ именно смыслѣ считавшимся когда-то вполнѣ раціональными.

Маннгардтъ ускорилъ так. обр. появленіе той точки зрѣнія, но которой большинство обрядовъ можетъ служить предметомъ самостоятельнаго изученія внѣ всякой связи съ попытками возсоздать какую-нибудь древнюю языческую вѣру. Изучить обрядъ значитъ прежде всего высвободить его изъ всего случайнаго и наноснаго, изъ всего того, что извратило его основной смыслъ и доискаться до этого смысла, пристально присматриваясь къ бытовому примѣненію обряда. Его минологическое значеніе отходить при этомъ въ сторону. Обрядъ разсматривается, какъ одинъ изъ элементовъ, создавшихъ какую-либо вѣру 1). Онъ есть скорѣе одна изъ ячеекъ религіознаго сознанія, чѣмъ воспроизведеніе вполнѣ сложившихся минологическихъ представленій. Эти послѣдніе чаще всего моложе его и возникли при его посредствѣ.

Подобный взглядъ на народные обряды пріобрыть въ послынее время довольно широкое распространеніе. «Во всёхъ разновидностяхъ христіанской церкви, пишетъ Робертсонъ-Смитъ, въ своихъ лекціяхъ о религіи древнихъ евреевъ, признано, что ритуалъ имбеть значене только въ связи съ догматомъ. Такимъ образомъ среди христіанъ изученіе религіи стало обозначать изученіе христіанскихъ в'врованій. Во всёхъ античныхъ религіяхъ м'єсто догматики заняла минологія... но віра въ извістную серію мивовъ вовсе не была обязательной частью настоящей религіи, въра не признавалась также религіозной заслугой или средствомъ для пріобретенія милости боговъ. Обязательнымъ и заслуживающимъ похвалу считалось только соблюдение извъстныхъ сакральныхъ актовъ, освященныхъ традиціей. А если это такъ, то миоологіи вовсе не следуеть отводить то первенствующее место, какое ей часто приписывають въ научномъ изучении древнихъ върованій» 3). Дополняя эту мысль, молодой французскій ученый



<sup>1)</sup> Frazer. Golden Bough. I, p. VIII—IX. См. въ особенности 2-е изд. этой иниги I отдълъ: Primitif Magic pp. XVI, 62 и 70.

<sup>2)</sup> Robertson-Smith. Lectures on the Religion of the Semites, p. 17-19.

Бераръ въ своей книгѣ объ аркадійскихъ культахъ разсказываеть, что когда Павзаній пріѣзжалъ въ какой-нибудь храмъ Теген или Фигаліи, онъ находилъ здѣсь множество обрядовъ, богослужебныхъ знаковъ, священныхъ предметовъ и проч., соблюденіе которыхъ жрецы считали необходимымъ, объясняя ихъ однако каждый по своему. Павзаній позволилъ себѣ поэтому многіе мивы о богахъ назвать нелѣпыми («εὐηθείας ἔνεμον πλέον» [VIII, 8,3]). Бераръ справедливо приходитъ отсюда къ заключенію, что «не мисъ составляетъ религію, онъ ничто иное, какъ ея облаченіе и прикраса» 1). Схожее мнѣніе высказалъ недавно и Ахелисъ 2).

Народная обрядность или, какъ еще принято говорить, народный календарь ускользаетъ такимъ образомъ изъ рукъ миоологовъ, совершенно также, какъ навсегда отняты у нихъ народный эпосъ и народная сказка.

Также какъ въ эпосъ и сказкъ, преимущественно подъ вліяніемъ Андрью Ланга теперь обыкновенно видять поэтическое выраженіе бытовыхъ устоевъ первобытнаго человъчества, такъ же точно и еще въ большей степени слъдуетъ понимать и народные обряды <sup>3</sup>). Эти дъйствія, совершенно ирраціональныя, съ нашей точки эрѣнія, когда-то казались разумными, считались необходимыми и неизбъжными. Они принадлежатъ даже не къ народной религіи, а върнъе къ тому болъе древнему субстрату върованій и представленій, изъ котораго постепенно выдълилась религія въ томъ особомъ смыслъ, какъ мы понимаемъ ее теперь, когда она занимаеть самостоятельное мъсто, совершенно отдъльное отъ философій, права, искусства и научнаго знанія. Когда идетъ ръчь о самыхъ раннихъ стадіяхъ религіознаго сознанія, необхо-



<sup>1)</sup> Bérard. C. Arcadiens, p. 34.

<sup>2)</sup> Achelis. Moderne Völkerkunde, s. 387; cp. Lippert. Kulturgeschichte I, s. 98-99.

<sup>3)</sup> Какъ на примъръ подобнаго толковаго эпическаго сказанія укажу на статьи Сгоо ké'a. The Wooing of Penelope. FL. IX (1898), p. 97 etc. A. H. Весселовскій. О Добрынъ и Алешъ. Ж. М. Н. Пр. 1898 г.

димо поэтому зам'внять слово религія словомъ міровоззр'вніе. Оно обнимаєть собою и философію и религію и совершенно точно обозначаєть тоть комплексь комбинируемыхъ совершенно иначе, чімъ у насъ, представленій, познаній и уб'єжденій, которыми живсть первобытный челов'єкъ и которыя вызывають его на тоть или иной поступокъ, опреділяють у него тоть или иной порядокъ разсужденій 1).

Вообще то, что мы называемъ фольклоромъ, есть именно пережитокъ болье первобытнаго мировозэрьнія. И въ этомъ смысль Фольклоръ, какъ наука, изучаетъ такой типъ представленій, который можно противопоставить не только нашему нын вшнему научному или религіозному міровоззрѣнію, но и религіозному возэрьнію древнихъ. Въ древнеримской религіи, мы можемъ, напримъръ, очень легко выдълить религію оффиціальную, жреческую и болбе старую религію народную. Древніе римляне строго различали народную пъсню (oprobria rustica) отъ поэзіи, они прекрасно знали также различіе между сказкой и достойной поэтическаго воспроизведенія легендой. Не умітя объединить все это однимъ словомъ, и древніе сознавали такимъ образомъ существованіе фольклора. Выдёленіе этого языческаго фольклора и попытка его возсозданія именно и составляють самую крупную заслугу Манигардта<sup>2</sup>). На все это по различнымъ частнымъ поводамъ мнъ придется часто указывать, предостерегая отъ сказывающагося подъ часъ и теперь желанія разсматривать явленія фольклора, какъ пережитокъ жреческой, вфроисповфдной формы религіознаго сознанія.

Если бы мы знали германскую религію Одина и славянскую Перуна также подробно, какъ намъ знакомы религіи Зевса и Юпитера, эти свёдёнія не прибавили бы такимъ образомъ намъ многаго относительно народной обрядности.



<sup>1)</sup> Schultze. Psych. der Naturvölker, s. 213—214; ту же мысль высказаль давнымъ давно и Маннгардтъ. W. und Fk. II, s. XXVII—XXVIII.

<sup>2)</sup> W. u. Fk. II, s. XXXVII.

При подобной точкѣ зрѣнія само собою разумѣется, что германскій и славянскій Олимпъ не играють никакой роли въ изслѣдованіи народной обрядности. Не говоря уже о богинѣ Весны, о разныхъ Леляхъ, Ладахъ, Живахъ и пр., которыя прямо были измышлены и никогда не существовали, даже, такое божество, какъ Ярило, въ существованіи котораго, повидимому, нельзя усомниться, не должны вовсе останавливать на себѣ наше вниманіе.

Если мы встръчаемъ обращение къ Марсу въ пъснъ Арваловъ 1) или въ очистительномъ заклинаніи поля, о которомъ говорится у Катона<sup>2</sup>), либо призыванія Кылдысина, Квазя и иныхъ боговъ въ песняхъ — молитвахъ нашихъ инородцевъ - язычниковъ 8), то развъ боги эти не вспомнились здъсь ревнителямъ обряда совершенно также, какъ вспоминаются св. Никола, Юрій, Богородица въ великодныхъ пъсняхъ бълорусовъ? И христіанскіе святые, и языческие боги упоминаются либо, съ цълью усилить религіозное значеніе обряда тогда, когда вера въ него самого уже пошатнулась, либо, потому что тотъ или иной божественный обликъ по самому своему характеру близокъ къ представленіямъ. обусловившимъ собою и появление обряда. Но чаще всего моленіе какому-нибудь божественному существу проникаеть въ обрядъ по причинамъ чисто-календарнымъ; если обрядъ справляется въ такую пору, которая совпадаеть съ чествованіемъ какого-либо божества, обрядъ сосуществуетъ съ привычкой молиться ему, и тогда оба различныхъ въ началъ религіозныхъ акта сливаются во едино, и имя божества проникаетъ въ слова, сопутствующія обряду; при таких обстоятельствах в в конце-кондовъ обрядъ можетъ легко стать даже однимъ изъ священныхъ дъйствій культа.

Христіанскіе святые поминаются въ весеннихъ обрядовыхъ пъсняхъ и еще въ другомъ смыслъ, они поминаются, какъ

<sup>1)</sup> CIL. I,1, p. 9, № 28 u Birt Bb Arch. f. l Lexicol. XI (1898), s. 160.

<sup>2)</sup> Cato. De agric. CXLI ed. Keil Lpz. 1884, v. I, pp. 87-88.

<sup>3)</sup> См. напр. пъсню — молитву у Первухина. Эскизы пр. и б. инор. Глазовскаго уъзда. Эск. III, стр. 7—9.

«празднички», т. е. какъ олицетворенія того времени, когда совершается обрядь. Обрядовая пѣсня любить олицетворенія; большинство этихъ загадочныхъ названій которыя попадаются въ нихъ на каждомъ шагу: Марена, Купало или Купалочка, Кострома, Кострубонько, Усень, Додолъ, Перперуга, Кальянъ, Pfingstl, Maierösslein, trimouzette и др., суть ничто иное, какъ названія либо самаго обряда, либо того праздника, когда онъ совершается, ставшія въ концѣ-концовъ даже олицетвореніями обряда.

Къ сожальнію этимологія большинства этихъ словъ еще не установлена, и это, конечно, въ высшей степени затрудняеть изученіе самыхъ обрядовъ. Помочь этому предложеніемъ собственныхъ этимологій я однако и не пытался. Залогомъ успѣшности подобнаго изслѣдованія долженъ быть богатый подборъ формъ, взятыхъ изъ хорошо обработанныхъ текстовъ, изъ фонетически точно записанныхъ произведеній народной словесности. Около нихъ слѣдовало бы собрать слова имъ близкія, подыскать ихъ примѣры въ древней письменности и т. д. Словомъ тутъ нужно особое филологическое изслѣдованіе, матеріалъ для котораго можетъ только случайно попасть подъ руку историку языка. Я предоставляю ее поэтому кому-нибудь изъ славистовъ, филологовъ. Но можетъ быть данныя о значеніи самого обряда, собранныя въ предлагаемомъ трудѣ до нѣкоторой степени облегчатъ эти этимологическія изысканія.

Если я сказаль, что большинство словь, о которыхь идеть рѣчь, ничто иное какъ названіе праздника или какого-нибудь характернаго дѣйствія, входящаго въ составъ относящагося къ нему обряда, я позволиль себѣ это предположеніе потому, что таковы именно тѣ названія, этимологія которыхъ либо уже установлена, либо сама собою очевидна; сюда относятся: съ одной стороны Купало 1), каляды, colindele, calendas mayas 3)

<sup>1) =</sup> Креститель: Сумцовъ. Култ. переж., стр. 140.

<sup>2)</sup> А. Н. Веселовскій. Раз. въ обл. дух. ст. VII, стр. 104.

и родственныя имъ этимологически aghinaldo, aguilaneuf, guillonée 1) и съ другой стороны волочобныя пѣсни 2), пѣсни царинныя 3), русальныя, русалки 4) и т. д. Этимологія этихъ словъ указываеть, мнѣ кажется, лучше всего, гдѣ искать объясненія и другихъ менѣе понятныхъ и еще не изслѣдованныхъ словъ, попадающихся въ описаніяхъ народныхъ обрядовъ. Можетъ быть, въ лексикѣ старыхъ европейскихъ говоровъ всѣхъ трехъ основныхъ языковыхъ группъ еще найдутся когда-нибудь выраженія также просто объясняющія и загадочныхъ Кострубонько, Морену, trimazos, Авсень, Додолъ и др., но для успѣшности работы надъ ихъ этимологіей надо, конечно, прежде всего выяснить основную форму и главный смыслъ тѣхъ обрядовъ, къ которымъ они относятся.

При томъ пониманіи фольклора, которому я нам'вренъ сл'єдовать въ предлагаемомъ труд'є, объясненіе народныхъ обрядовъ
будеть въ немъ главнымъ образомъ, какъ выражался Потебня,
«раціоналистическимъ» в). Мн'є кажется прежде всего необходимо
установить, какой смыслъ предавалъ каждому обряду его первобытный приверженецъ. Лежитъ-ли или н'єтъ въ основ'є обряда,
какое-либо иносказаніе, его непосредственное назначеніе съ точки
зр'єнія первобытнаго міровоззр'єнія, разум'єтся нельзя игнорировать. Равнымъ образомъ при толкованіи обряда необходимо им'єть
прежде всего въ виду т'є п'єсни, смыслъ которыхъ особенно
прозраченъ и особенно т'єсно связанъ съ самымъ обрядомъ. Я

<sup>1)</sup> Такъ же отъ «calendae» Schuchart въ Romania IV, р. 253; ср. Melusine 1898, col. 90.

<sup>2)</sup> Отъ волочиться (сл. волокита, вольчага, волочуга, волочай) А. Н. Веселовскій, ibid. стр. 212.

<sup>8)</sup> Отъ рум. tară (< terra), цара = поле.

<sup>4)</sup> Происхожденіе того и другого отъ dies гозае, гозагіа теперь уже считаєтся установленнымъ (А. Н. Веселовскій. Розыск. въ обл. дух., ст. VII, стр. 204—206 и XIV, 261—271; ср. Пыпинъ, Ист. русск. лит. III, стр. 89); названіе русальскихъ пісенъ и самой русалки происходитъ т. обр. у насъ отъ названія праздника, а въ греко-римскомъ мірів, откуда оно перешло къ намъ, оно пошло отъ одного изъ главныхъ признаковъ совершаемаго обряда.

<sup>5)</sup> Потебия. Объяси. мал. и ср. пѣсень I, стр. 93.

не думаю, чтобы можно было сомневаться въ томъ, что только, восходя отъ мене сложнаго къ боле сложному, удастся придти къ выводамъ до некоторой степени объективнымъ. Какъ мы увидимъ, обрядовая песня либо констатируетъ то, что производится во время самого обрядоваго действія, либо заставляетъ олицетвореніе праздника совершать обрядъ, либо наконецъ описываетъ обрядъ въ боле или мене иносказательной форме. Боле сложной интерпретаціи требуютъ, конечно, те изъ обрядовыхъ песенъ, въ которыхъ содержится сюжеть или песенный мотивъ, на первый взглядъ ничего общаго съ обрядомъ не имеющій. Для объясненія смысла подобныхъ именно песенъ на первомъ месть будетъ стоять уже бытовая обстановка обряда, и только знакомство съ нею позволить открыть смыслъ самого сюжета, чаще всего представляющаго собою ничто иное, какъ традиціонное иносказаніе или символь.

## III.

Поставивши себѣ задачей изучить въ настоящей работѣ народныя пѣсни, связанныя съ весенними обрядами, я постараюсь прослѣдить по нимъ выраженіе тѣхъ цѣлей, которыя преслѣдують эти обряды т. е. выраженіе тѣхъ надеждъ, заботъ и опасеній, которыя заставляють къ нимъ прибѣгнуть; но прежде всего надо, конечно, установить, что разумѣть подъ весенними обрядами.

Съ тъхъ поръ для изслъдованія религіозно-обрядоваго сознанія европейскихъ народовъ обращается все большее вниманіе на данныя современнаго фольклора, народные праздники обыкновенно представляются группирующимися около четырехъ моментовъ солнечнаго года. Зимніе праздники совпадають съ Рождественскими святками, лѣтніе пріурочиваются къ Иванову дню, а весенніе и осенніе распредъляются сообразно началу и концу полевыхъ работъ; такимъ образомъ 2 солнце-стоянія и 2 равноденствія составляють какъ бы четыре центральныхъ момента народнаго календаря.

Гриммъ высказывается по этому поводу довольно неопредѣленно: съодной стороны онъ говоритъ, что у германцевъ, какъ это естественно для сѣвернаго народа, годъ распадается только на два времени, на зиму и лѣто, разъ въ годъ вступающихъ другъ съ другомъ въ борьбу, а съ другой онъ приводитъ свидѣтельство сѣверныхъ сагъ въ доказательство существованія у германцевъ трехъ торжественныхъ ежегодныхъ жертвоприношеній. Это послѣднее извѣстіе согласно съ показаніемъ Тацита, что германцы не знали слова осень 1).

Еще болье сбивчиво стали относиться къ народному календарю посль Гримма. Ясное пониманіе возможности правильной группировки народныхъ праздниковъ и обычаевъ сообразно временамъ года было на долго запутано пользовавшимися такимъ незаслуженнымъ успѣхомъ миеологическими построеніями Куна и Шварца. Согласно ихъ теоріи, какъ мы видёли, народныя поэзія и обрядность, по своему воспроизводять атмосферическія явленія, и на почві этой чисто-художественной діятельности первобытнаго человъка создается только гораздо Современный народный обрядъ поздиве ученіе о богахъ. старше древней миоологіи, и поэтому онъ не долженъ быть вовсе понять, какъ переживанье праздничнаго ритуала старой религіи, а какъ остатокъ еще болье древняго поэтическаго возэрьнія на природу. «Первобытный человыкь, писаль Шварць въ предисловіи къ своему сочиненію о поэтическомъ воззрѣніи грековъ, римлянъ и германцевъ на природу, воспринимаеть тъ элементы природы, въкоторыхъ онъ впоследствіи находить своихъ боговъ, прежде всего, какъ нъчто объективное, возникшее



<sup>1)</sup> Grimm. Deutsche Myth. англ. пер. съ 8-го изд. pp. 42,738 и особенно 1526 (доп. къ 758-й); это мивніе недавно старался защитить Tille Yule & Christmas, their place in the germanic year. London, 1899. Ср. однако рецензію Мод k'a въ Litteraturblatt für germanische und romanische Philologie. 1900, December.

внь его, какъ чудесный міръ, существующій самъ по себь и отражающійся на окружающей его природь только по кое-какимъ признакамъ. Этотъ небесный міръ онъ представляетъ себ'в по аналогін съ тыть окружавшимь его міромь, который быль ему близокъ и явленія котораго онъ, какъ умёль, старался осмыслить и уяснить себъ. Только множащіяся и возвышающіяся изъ покольнія въ покольніе наблюденія надъ явленіями природы, распорядокъ и правильность которыхъ все отчетливъе и отчетливъе отлагались въ сознаніи, и которые становились основнымъ субстратомъ поэтическаго воззрѣнія, привели мало по малу къ признанію небесных существь за небесныя силы, которымь человъкъ долженъ молиться и которыхъ ему необходимо уважать. Такимъ же точно образомъ и большинство обрядовъ и обычаевъ были въ началъ только подражаніями аналогично понятымъ небеснымъ явленіямъ, причемъ къ этимъ последнимъ въ то же время приравнивались по возможности и земныя условія... Когда ранней весной въ первую грозу воображение заставляло видёть выгонъ облачнаго стада, възигзагахъ молній усматривали вътку, которую тащить за собой одно изъ животныхъ. И такое представленіе не только отразилось въ Гредін въ извъстномъ разсказъ о похищения Гермесомъ воловъ, но воспроизводится до сихъ поръ въ первомъ весеннемъ выгонъ скота въ съверной Германіи, какъ объ эгомъ свидетельствуеть сохранившійся целыя тысячельтія народный обрядъ» 1). Само собою разумьется, что при подобномъ взглядь на народные обряды не можеть быть ръчи ни о какихъ циклахъ. Также безостановочно, какъ совершаются атмосферическія явленія, производятся и соотв'єтствующіе имъ обряды; каждый шагъ, который дёлаеть природа, либо на пути къ увяданію, либо на пути къ разцетту отмітается особо въ обрядовомъ обиходъ. Такъ же какъ внезапно не наступаеть ни весна, ни зима, ни осень, также постепенно отъ зимы къ весит движатся и обрядовыя дъйствія.

<sup>1)</sup> Schwartz. Die Poetischen Naturanschauungen I Bd. s. VIII.

Следуя въ последнихъ своихъ томахъ, то за Шварцомъ и Куномъ, то за Гримиомъ, Аванасьевъ усвоилъ себъ объ указанныя точки эрьнія. Съ одной стороны, онъ представиль народный праздничный годъ славянъ «распадающимся на двѣ половины» зиму и лето 1), такъ что весна по мивнію Аванасьева, считается народомъ только «предверіемъ льта», осень — «первой порой зимы» 2), съ другой въ своихъ дальнейшихъ разсужденіяхъ онъ какъ будго отступился отъ этого мевнія и распредвлиль народные праздники совершенно иначе, основываясь на этотъ разъ уже не на гриммовскомъ представлении о споръ зимы и лъта. Такъ какъ извъстій о языческихъ культахъ славянъ у Аоанасьева почти вовсе не было въ распоряжени, то распредъленіе праздничнаго года приходилось ділать исключительно на основаніи современныхъ народныхъ обрядовъ и ихъ болье древнихъ упоминаніяхъ въ старыхъ памятникахъ. И вотъ для илюстраціи своихъ взглядовъ Аванасьевъ совершенно произвольно раздёлилъ народные обряды на обще-народные и простонародные. Къ первымъ онъ отнесъ игры и пляски, въ которыхъ хозяйственная бытовая основа менфе запечатльна, и которую по этому можно было болбе произвольно толковать согласно минодогическому методу<sup>3</sup>), а во вторую группу попали неоспоримо хозяйственные обряды; о нихъ Аванасьевъ говорить только вскользъ и совершенно отдельно 4). Вотъ почему обряды осенніе: дожинки, обжинки или толоки, какъ обряды чисто-хозяйственные и упоминаются только среди простонародныхъ праздниковъ въ концѣ главы 5), вслъдствіе чего отъ «Ивана Купала» или лътняго



<sup>1)</sup> Аванасьевъ. Поэт. воззр. т. III, стр. 659. Въ этомъ отношени овъ следовалъ всецело за Гриммомъ, полагавшимъ, что вообще у всехъ северныхъ народовъ можетъ быть только два времени года. D. M. a. n., s. 758.

<sup>2)</sup> Поэт. возар., т. III, стр. 660.

<sup>3)</sup> Ibid. стр. 683—760.

<sup>4)</sup> Ibid. стр. 763—775; того же мижнія держится и проф. II. В. Владиміровъ. (Введеніе въ Исторію Русск. Слов. стр. 71); у него я и заимствую выраженіе: «простонародный праздникъ».

<sup>5)</sup> Поэт. воззр., т. III, стр. 767 и слъд.

солнце-ворота, когда по мибнію Аванасьева начинался «поворотъ солнца на зиму» и ожиданіе «грядущей смѣны льта зимою» до самыхъ «Колядъ» или до Рождества не оказалось уже вовсе никакихъ обрядовъ, никакихъ праздниковъ 1). Только на Рождествъ, когда «свътило поворачиваеть на лъто» приходить новый циклъ. Изъ пропуска осенней обрядности получилась такимъ образомъ довольно сбивчивая и не логичная группировка. Оказалось, во-первыхъ, что весеннее возрождение природы, народъ празднуеть какъ бы два раза въ годъ: оно начинается заклинаніемъ весны въ марть в) и кромь того гораздо раньше колядами въ декабръ в); во-вторыхъ, оказалось также, что собственно то разделеніе года, на лето и зиму, которое Аванасьевъ установиль въ началь главы о народныхъ праздникахъ, собственно совершенно не соотвътствуетъ имъ же изображенной ихъ системъ. Приходится скорбе, какъ въ сущности на дълб и допускалъ А ванасьевъ, подраздълить годъ на праздники возрожденія природы отъ зимняго солидестоянія до лѣтияго и праздинки ея постепеннаго замиранія отъ л'єтняго поворота солнца до зимняго 1). Съ точки эрвнія приведеннаго выше взгляда Шварца это вполив последовательно и логично. Если въ основе обряда лежитъ миоъ, образно воспроизводящій явленія природы, каждый отдёльный моменть ея жизни должень отлагаться въ обрядъ самостоятельно. И тогда ни о какихъ циклахъ народныхъ праздниковъ не можетъ быть и рвчи.

Но, дъйствительно ли, народные обряды воспроизводять мины? Дъйствительно ли минъ есть ничто иное, какъ поэтическое изображение атмосферическихъ явлений? То и другое еще требуетъ доказательствъ. Въ томъ и другомъ современная наука уже давно усумнилась. Она пошла на поиски за совершенно другой интерпретацией народной обрядности.

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 728-729.

<sup>2)</sup> Ibid., стр. 683, 689 и слъд.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 751-752.

<sup>4)</sup> Ibid., crp. 683.

При первоначальномъ и непредвзятомъ ознакомленіи съ народной обрядностью на всемъ протяженіи европейскаго фольклора, въ ней вполнѣ ясно выступають именно четыре момента, четыре типа праздниковъ, до тождественности схожихъ у всѣхъ индо-европейскихъ народовъ. Какъ бы ни объяснилось это сходство, исходнымъ пунктомъ всякаго изслѣдованія въ этой области должно быть прежде всего его опознаніе (констатированіе), а отсюда естественно и признаніе существованія этихъ четырехъ типовъ или цикловъ народныхъ праздниковъ.

Лътній солнцевороть, совпадающій съ христіанскимъ Ивановымъ днемъ (24 іюня), какъ народный праздникъ, справляемый особой присущей ему обрядностью, отмъченъ еще въ проповъди Элигія въ VII в. 1). Онъ извъстенъ у всехъ европейскихъ народовъ, и всюду справляемыя вънемъ игры и забавы носять тѣже сходныя черты: зажиганіе огней, гетерическіе обряды, обычан кумовства или побратимства, похороны или топленіе особой куклы (Марены, Костромы, Кострубонька) или разукрашеннаго дерева<sup>2</sup>). Гиллебрандтъ привелъ указанія на аналогичный праздникъ въ древней Индіп в); А. Н. Веселовскій вмёстё съ другими изследователями сблизиль его съ античнымъ, пришедшимъ съ востока праздникомъ Адониса 4), а Бертранъ еще и съ римскими палиліями и праздникомъ ирландскаго Бельтенея 5). Сохранившееся до нашихъ дней празднование лътняго солнцеворота съ особыми, присущими ему обрядовыми и даже миоологическими представленіями заходить, стало быть, далеко за предёлы хри-

<sup>1)</sup> Migne. Patrol. lat. t. 87 p. 528; cp. ibid. t. 40, p. 1172.

<sup>2)</sup> Потебня. О купальских огнях и сродных в съ ними предст.; Gaidoz. Le Dieu du soleil et le symbolisme de la roux. А. Н. Веселовскій. Гетеризмъ, побратимство и кумовство въ купальской обрядности Ж. М. Н. Пр. 1894, февраль; А. Bertrand. La Religion des Gaulois, les Druides et le Druidisme, р. 96—139. Сумцовъ. Культури. Переж. глава 57-я.

<sup>3)</sup> Hillebrandt. Die Sonnwendfeste in Alt-Indien. s. 300-304.

<sup>4) 1.</sup> с. 290—291 и др. ср. 3. И. Р. Г. Общ. II, стр. 88 и 113 (Ефименко и О. Миллеръ).

<sup>5)</sup> l. c. p. 99-101 и 105.

стіанства и представляется съ вполнѣ опредѣленной и законченной физіономіей.

Столь же широко распространены и обряды дожинокъ, обжиновъ или талаки, итмецкаго Erntefest, французской «dernière gerbe», англійскаго «Harvest home», обряды Ильина дня, праздника св. Мартына и пр. 1). Этого типа праздникъ отмъченъ совершенно достовърно у древнихъ германцевъ и у славянъ. Можеть быть, такой же точно смысль имело у полабскихъ славянъ описанное Саксономъ Грамматикомъ жертвоприношеніе идолу, носившему имя св. Вита 2). Такое же народное празднество существовало и у древнихъ в). Въ современномъ фольклоръ мы находимъ повсемъстно, тоже торжественное внесение въ село или усадьбу последняго снопа, убраннаго лентами, платьемъ или цветами. При этой радостной процессіи поются особыя песни, совершаются особые обычаи. За этимъ основнымъ актомъ обрядовой игры идуть и другія развлеченія, пляски и пиршества, шумно справляющія наступленіе давно ожидаемаго изобилія плодовъ земныхъ. Этотъ типъ народныхъ праздничныхъ отправленій, правда, не можеть быть такъ точно пріурочень къ опредіденному моменту солнечнаго года, и въдревней Италіи онъ даже совпадаль, какъ думають некоторые изследователи, съ только что упомянутымъ солнцеворотомъ 4). Однако по своему хозяйственному значенію онъ всетаки должень быть названь праздникомъ осеннимъ, занимающимъ промежуточное мъсто между обоими солицеворотами. Вотъ почему осеннее равноденствіе всетаки можеть быть признано особенно для центральной и восточ-

<sup>1)</sup> О векъ см.: Pfannenschmidt. Germ. Erntefeste etc. A. H. Веселовскій, Р. въ Обл. Дух. Стиха VI—X, стр. 443—446.

<sup>2)</sup> Historia Danica ed. Holder p. 444, прив. впервые у Срезневскаго. Сват. н обряды яз. бог. др. славянъ, стр. 97—98; ср. у Máchal'a Nákres slov. Bejeslovi стр. 26—29.

<sup>3)</sup> Boissier. La rel. rom. d'Auguste aux Antonins I, p. 365 Mannhardt. Wald. und Feldk. II, s. 214—258.

<sup>4)</sup> Frankel. Studien zur röm. Geschichte, s. 126-127.

ной Европы, твиъ идеальнымъ пунктомъ, около котораго группируются обряды этого типа.

Одинаковая общераспространенность и аналогичность замівчается и въ обрядахъ, на Рождественскіе святки, совпадающіе съ зимнимъ солицеворотомъ ) и съ Julfest'омъ древней Скандинавіи 2). Коляды, Плугъ, Colindele, Aguillaneuf, Aguinaldo, Drei Könige, три короля и пр. также не только приведены въ связь съ Сатурналіями 3), но схожіе съ ними обряды найдены еще въ современной и древней Индіи 4). И здісь мы повсюду видимъ совершенно аналогичные обряды. Повсюду поются переходящими изъ дома въ домъ півцами особыя поздравительныя півсни, за которыя домохозяева должны отблагодарить подарками. Повсемістно въ это время молодежь рядится въ различные костюмы, иногда въ этихъ нарядахъ совершая и свои поздравительные обходы.

На томъ, что и весенняя обрядность, центральнымъ пунктомъ которой можно признать весеннее равноденствіе, заключаеть въ себ'є черты общія въ фольклор'є не только Европы, но и вс'єхъ индоевропейскихъ народовъ, я покам'єсть настаивать не буду, такъ какъ этому посвящено все настоящее изсл'єдованіе.

На возможность распредъленія народныхъ праздниковъ сообразно временамъ года, а следовательно и на самостоятельное обрядовое значеніе весенняго цикла указывали давно. Такъ думаль еще Снегиревъ, когда распредълить, сообразно съ этимъ, свою книгу о русскихъ простонародныхъ праздникахъ 5). Такое же мнёніе высказаль категорически и Монтанусъ относительно

<sup>1)</sup> А. Н. Веселовскій. Румынскія, славянскія и греческія коляды въ его Разысканіяхъ въ Обл. Дух. Ст. VII вып. Tille. Die Gesch. der deutschen Weinacht и особенно англійское изданіе Yule & Christmas, their place in the germ. year; для Франціи см. Gasté. Noels et vaudevirs du Ms. de Jehan Porée.

<sup>2)</sup> Mork b l. c. s. 1125-1126.

<sup>8)</sup> Веселовскій, І. с. стр. 109-111.

<sup>4)</sup> H. H. Wilson. The Religions Festivals of the Hindus Βτ ero Essays and Lectures v. II p. 151-155.

<sup>5)</sup> Ср. особенно Русск. Прост. пр. вып. І, стр. 45-46.

нъменкихъ празднековъ. «Религія и обычан, а съ ними и праздники, писаль онъ, устанавливались сообразно видимой природъ. Моменты обонкъ солнцеворотовъ и обонкъ равноденствій опрелелии, какъ повсеместно въ древности, такъ и у германцевъ, главные праздники. Въ Ивановъдень въ серединъ лъта (24 іюня). когда солнце стоить всего выше, и въ день евангелиста Іоанна (27 дек.), когда оно всего ниже, и равнымъ образомъ въ весеннемъ равноденствін въ концѣ марта и въ день св. Михаила осенью приходились четыре главныхъ праздника, четыре великихъ поры (Hoch-Zeiten)» 1). Въ настоящее время деленіе праздничнаго года на четыре части или на четыре цикла можно повидимому считать общепринятымъ. Большинство современныхъ мисологовъ и фольклористовъ признаеть вполнъ установленнымъ то положение, что каждое время года им'то издревле свой особый, присущій ему типъ или циклъ праздниковъ, справляемыхъ болъе или менъе одинаково во всёхъ концахъ Европы <sup>2</sup>). При этомъ солицевороты и солнцестоянія надо, разум'вется, считать только идеальными моментами, удобными для изследователя, какъ точки отправленія. Какъ совершенно справедиво замечаеть Могкъ, за этими Ивановымъ днемъ, Рождествомъ, днемъ св. Михаила и пр. современными христіанскими пріуроченіями не надо видеть определенныхъ дней, въ которые якобы когда то справлялись какіе-нибудь языческія празднества у славянь или германцевь: мы должны имъть въ виду скоръе «опредъленные періоды времени», чъмъ опредъленные дни, скоръе циклы и типы праздниковъ, чъмъ законченные и точно установленные ихъ ритуалы».

Такое признаніе законности разд'іленія народнаго календаря на четыре части однако мало еще помогаеть изсл'ідователю ка-

<sup>1)</sup> Die Deutschen Volksfeste s. 10.

<sup>2)</sup> A. H. Meier. Lehrb. der germ. Myth. § 263; Mogk. Germ. Myth. § 84; Weinhold въ статъъ: ZdVfVk. 1V (1894), s. 100; Bertrand. La Rel. des Gaulois p. 104—105; старое Grimm'овское раздъление на три части германскаго года отстанваетъ теперь одинъ Tille Yule & Christmas; ср. однако отзывъ Модк'а въ LfrgPh. 1900, S. 401.

кого-нибудь одного изъ четырехъ цикловъ. Остается еще р'вшить, какъ выд'влить этотъ цикль изъ всего годового круговорота? Какіе праздники должны войти въ каждую изъ четырехъ категорій?

Какъ бы въ стороне отъ этихъ четырехъ моментовъ, около которыхъ группируются народные праздники, остается напримёръ, наша Масляница, Карнавалъ романскихъ народовъ, немецкая Fastnacht. Занимая промежуточное место между зимнимъ
и весеннимъ циклами, этотъ праздникъ какъ будто нарушаетъ
стройность деленія народнаго календаря сообразно временамъ
года. И здёсь мы какъ будто имемъ дело не съ христіанскимъ
праздникомъ; изследователи часто видятъ въ немъ прямое переживаніе боле древняго языческаго празднества: прототипъ Карнавала указывался и въ римскихъ Луперкаліяхъ 1) и въ древней
Индіи наряду съ прототипомъ зимняго солицеворота 2). Однако
характера самостоятельнаго обрядоваго цикла за этимъ праздникомъ обыкновенно не признается, и его представляютъ то дальнейшимъ распространеніемъ Рождественскихъ святокъ 3), то напротивъ праздникомъ, открывающимъ собою весеный циклъ 4).

Одинаковая трудность возникаеть и относительно другой группы праздниковъ, примыкающихъ къ весеннимъ, группы передвижныхъ христіанскихъ праздниковъ Троицы и Духова дня, сохранившихъ у славянъ и ново-грековъ древнее названіе Русальной недёли. Эти праздники также занимають промежуточное положеніе между двуми циклами, на этотъ разъ между лётнимъ и весеннимъ. Въ нихъ совершаются часто тё же самыя обрядовыя дёйствія, тё же игры и забавы, что и въ купальской обрядности. Передвигаясь вмёстё съ Пасхой впередъ, они попадаютъ иногда даже на средніе числа іюня. Какъ быть съ этими неустой-

<sup>1)</sup> Hase. Kirchengeschichte I, s. 459.

<sup>2)</sup> Wilson l. c. p. 222-243.

<sup>8)</sup> А. Н. Веселовскій. Раз. въ обл. дух. ст. VII, стр. 438 и Ж. М. Н. Пр. 1884, августь, стр. 433; Потебия. О мис. зн., стр. 14.

<sup>4)</sup> Simrock. Handb. der d. Myth. s. 574; Вс. Миллеръ. Рус. Масл., стр. 19.

чивыми и не типичными праздниками? Куда отнести ихъ? Сахаровъ начиналь съ нихъ разсмотрение летнихъ праздниковъ 1). Наряду съ этими последними ставитъ ихъ А. Н. Пыпинъ 2). Махаль отводитъ имъ въ своей славянской минологии отдельный параграфъ 8). Ефименко и А. Н. Веселовский говорятъ о смешении весеннихъ и летнихъ обрядовыхъ представлений 4).

Естественно ставится такимъ образомъ вопросъ, относить-ли къ весеннему циклу масляничную и троицкую обрядность. Рѣ-шить это нужно заранѣе, а priori. Необходимо уже а priori установить себѣ извѣстный критерій для сужденія о томъ, что собственно должно входить въ кругъ настоящей работы. Надо поставить извѣстные предѣлы изслѣдованію, заключить свои наблюденія въ какъ можно болѣе опредѣленныя рамки.

Казалось бы самое простое было бы обратиться для этого къ календарю въ его историческомъ развитіи. Календари искони отмѣчали начало и конецъ весны. Раздѣленіе на времена года знаеть и народный календарь. Календарь Юлія Цезаря весною считаль промежутокъ времени отъ 7-го или 10-го февраля до 7-го или 10-го мая. Такое мнѣніе высказываеть и Овидій въ своихъ Фастахъ 5). Въ календаряхъ начала христіанской эры, какъ это показалъ Томашекъ въ своей извѣстной статьѣ о Русаліяхъ, 22 марта называлось Dies violationis и dies violaris, а на дни отъ 10 до 20 мая назначался Dies Rosationis, dies rosae, Rosaria, rosa sumat 6), и эти праздники первой фіалки и первой

<sup>1)</sup> Сказ. II, стр. 183.

<sup>2)</sup> Исторія русской литературы III, стр. 155.

<sup>3)</sup> Nákres slov. Bajeslovi, str. 196-200.

<sup>4)</sup> См. статью Ефименки О Ярилё З. И. Р. Г. О. П и А. Н. Веселовскаго Гетеризмъ, кумовство и побратимство въ купальской обрядности Ж. М. Н. Пр., февраль, стр. 310—314.

<sup>5)</sup> Roscher's Ausf. Lex. II,2, s. 2403, 55-60; Peter Ovidii fast. libri sex. Einl. s. 22 u. ff; cm. Fasti II, 150.

<sup>6)</sup> Tomaschek Ueber Brumalien und Rosalien Sitsb. der Wiener Ak. LX (1868), ss. 375—378. 23 Mas «rosa sumat» въ календарѣ 354 годъ при Констанціи II, Fasti Philoc. Mommsen CIL I ed. 2nda (1893), p. 264.

розы Томашекъ призналъ предъльными: «Dies violationis, пишеть онъ, есть день, съ котораго вступаеть весна совершенно такъ же, какъ dies rosationis вступаеть лето» 1). Однако въ Fasti Silvii отметка initium aestatis находится лишь противъ 27-го іюня 3). Въ календаре Карла Великаго: отметка verus огіtur попала на 23-е февраля, а aestas oritur на 24-е мая 3). Эти последнія числа можно считать предельными и съ точки зренія современнаго народнаго календаря. Календарь Карла Великаго принадлежить скоре къ нашей эре, ко времени, когда переделка римскаго календаря въ календарь христіанскій уже вполне закончилась. И у насъ искони начало весны считается съ Благовещенія 4) либо съ Вербной субботы 5).

Приблизительно относя весну, разумѣется, къ тому же времени, перечисленные мною календари всетаки противорѣчатъ другъ другу. Противорѣчіе это можно, конечно, примирить по чисто географическимъ соображеніямъ. Показателями наступленія весны повсюду служатъ обыкновенно тѣ же самыя явленія природы. Овидій въ своихъ Фастахъ первыми признаками весны называетъ таяніе льда и появленіе первой зелени 6), малорусская веснянка основнымъ весеннимъ признакомъ считаетъ разливъ рѣкъ 7); равнымъ образомъ и вотяки видятъ начало весны въ проходѣ льда, и тогда дзэкъ попъ произноситъ общую весеннюю молитву на берегу рѣки во время ледохода 8). Первые при-

<sup>1)</sup> Tomaschek l. c. s. 378.

<sup>2)</sup> CIL I<sup>2</sup> (1893) p. 267 (Polemius Silvius p. Chr. 448/449).

<sup>3)</sup> Piper Karls des Grossen Kalendarium, s. 20-31.

<sup>4)</sup> Порфирьевъ, Аллег. изобр. временъ года. *Православный Собестдникъ* I (1860), стр. 443; Калинскій, Церк. нар. Мъсяц. З. И. Р. Г. О. VII (1877), стр. 378; Чубинскій, Труды III, етр. 9—10; Этн. Обозр. 1891, № 4, стр. 144—148 и 187—189; *Прав. Въсти.* 1895, мартъ.

<sup>5)</sup> Статья о. Бермана въ 3. Й. Р. Г. О. V, стр. 9; Этн. Обозр. 1894, № 1, стр. 128; Kolberg Pocucia str. 145; ср. еще Петрушевичъ Общер. кал. стр. 30—33.

<sup>6)</sup> Fasti II, 150 et 853-855 III, 235-237.

<sup>7)</sup> Чубинскій. Труды III, стр. 142, № 48.

<sup>8)</sup> Первухинъ. Эскизы пред. и быта инор. Глаз. увзда III, стр. 9.

знаки весны представляются такимъ образомъ въ Италіи совершенно такъ же, какъ и на сѣверо-востокѣ Европы и совпадать въ календарномъ отношеніи они, разумѣется, не могутъ. Въ Италіи, гдѣ возникъ римскій календарь, наступленіе весны должно праздноваться раньше, чѣмъ въ средней Европѣ, куда онъ былъ занесенъ сначала римскимъ владычествомъ, а послѣ христіанствомъ. Въ защиту такой точки зрѣнія можно было бы напомнить и то, что въ Грузіи весна считается уже наступившей на Масляницу 1).

Распредъление празднования весны въ различные праздники сообразно климатическимъ условіямъ, признавалъ и Гримиъ, а за нимъ и Монтанусъ<sup>9</sup>). Последній полагаль даже, что такое различіе можно проследить даже не выходя за пределы Германін: «Въ южной Германін, писаль Монтанусь, главный весенній праздникъ справлялся 22-го февраля, 1-го марта или на Масляницу; въ Пфальцъ и Швабін 21-го марта или на средопостное воскресеніе, дал'є на Пасху или на 1-е апр'єля; с'ввернъе. а именно въ странъ древнихъ Саксовъ, онъ попалъ на 1-е мая или на Духовъ день, а въ Швеціи только на Ивановъ день» 8). Заявленіе это однако совершенно голословно и самымъ очевиднымъ образомъ противоръчитъ фактамъ. Въ противность мивнію Гримма надо, напр., признать, что празднованіе майскихъ календъ присуще главнымъ образомъ романскимъ народамъ. У нъщевъ оно позванется нъсколько ръже и на мъсто его становится зачастую Духовъ день.

Присмотръвшись поближе, нельзя не замътить, что особенно на время празднованія весны климатическія условія вовсе не имъють ръшающаго вліянія. Дъло въ томъ, что празднуется весна всего болье торжественно вовсе не въ первый же моменть своего появленія: весна есть время переходное, прольтье, глав-

<sup>1)</sup> Изъ «Квали» 1893, № 5; прив. въ Этн. Обовр. 1893, № 1, стр. 192.

<sup>2)</sup> Grimm D. M. a. n. crp. 776-780 u Montainus D. Volksf. S. 20-21.

<sup>3)</sup> Ibid, s. 20.

ный ея признакъ есть постепенное длительное оживленіе природы, и чёмъ ближе къ лёту, тёмъ нагляднёе и важнёе въ хозяйственномъ отношеніи тё явленія, которыя приковывають къ себѣ вниманіе человёка, живущаго близко къ природё. Самый расцвёть весны ему поэтому гораздо важнёе и интереснёе ея первыхъ признаковъ. Онъ всего болёе склоненъ чествовать, такъ сказать, кульминаціонный пунктъ весенняго возрожденія, т. е. именно самое пролётье, самый конецъ весны.

Опредѣлить этотъ моментъ, конечно, также не легко, и онъ въ свою очередь является моментомъ чисто-условнымъ. Доискиваться опредѣленія его мнѣ кажется и не надо. Вопросъ о томъ, что считать спеціально весенней обрядностью наблюденіями надъ народнымъ календаремъ вовсе и не можетъ быть рѣшенъ. Къ рѣшенію его можетъ повести одно только наблюденіе надъ самими обрядами, надъ самими играми и забавами.

Придавать особое значеніе самому пріуроченію обрядовъ было бы вообще ошибкой. Обряды свободно привязываются, то къ тому, то къ другому празднику. А. Н. Веселовскій уже давно замѣтиль, что «одни и тѣ же обряды одинаково связаны съ празднованіемъ весны у народовъ славянскаго и германскаго племени, а спеціальное пріуроченіе ихъ къ 23 апрѣлю является лишь на одной сторонѣ». Къ этому можно добавить, что и у одного и того же народа тѣ же самые обряды падають на разные праздники; напр., въ Германіи 1-е мая и Духовъ день справляются совершенно одинаково въ разныхъ мѣстностяхъ. И чѣмъ дальше въ глубь вѣковъ, тѣмъ большая свобода въ пріуроченіи. Въ одной, не то сербской, не то болгарской книжкѣ начала этого вѣка закланіе курбана, повсемѣстно совершаемое на Юрьевъ день, отнесено напр., нѣсколько позже на день св. Аеанасія (2-го мая) 1). Нѣмецкій календарь XVI в. называеть день св. Георгія временемъ

<sup>1)</sup> Книга сім зовомам Огледало описасм.... Ігуменомъ Краль Марковаго Монастырм и́же.... Тетоець Пейчиновићь. Въ Будинъ градъ 1816. Сообщено Новаковичемъ въ Arch. f. sl. Ph. XII, s. 303—7.

хороводовъ, хотя такое пріуроченіе существуєть только у южныхъ славянъ, и Юрьевъ день вообще въ настоящее время въ Германін вовсе не празднуется 1). Еще любопытнъе свидътельство одного французскаго судебнаго акта 1367 года, въ которомъ какая-то девушка жалуется на молодого человека за то, что онъ прибиль на Николинъ день къ ея двери вътку бузины<sup>2</sup>). Этотъ обычай на всемъ протяжени европейскаго фольклора соблюдается на 1-е мая: молодые люди украшають окна и двери своихъ возлюбленныхъ цвётами, а девушекъ дурного поведенія позорять, заміняя цвіты прутьями или бузиной. Незаслуженному приміненію къ ней этого позорнаго вида весенняго убранства и обидьлась подательница этой любопытной жалобы. Сообщая этотъ фактъ, Маннгардтъ заключилъ отсюда, что самый обычай такого украшенія домовъ дівушень свіжими вітками, равно какъ и опозориваніе ихъ сухими сучьями или зловредными растеніями оторвался отъ календарнаго пріуроченія и сталъ возможенъ даже зимою на Николинъ день (6-го декабря). Маннгардтъ, повидимому не зналъ о существованіи другого Николина дня 9-го мая, темъ более, что въ акте число не проставлено; къ этому весеннему Николь однако и надо, конечно, отнести упоминаемый имъ случай в). Подобныхъ примъровъ совершенно неожиданнаго прі-

<sup>1)</sup> Приведено у Liliencron'a Deutsches Leben, s. 136.

<sup>2)</sup> Godefroy Dict. de l'anc. l. française III p. 489 (изъ Дюканжа) прив. и у Маннгардта W. u Fk. ss. 163—164.

<sup>3)</sup> Въ настоящее время этотъ праздникъ совершенно забытъ въ римскокатолическихъ и еще болъе въ протестантскихъ странахъ; такъ, Болландисты
9-е мая праздникомъ не счятаютъ (см. Мег Guérin. Les petits bollandistes V
р. 406). Установленный впервые папой Урбаномъ II (Martinov. Annus ecclesiasticus. Bruxelles. 1863, р. 125), въ старину весений Николинъ день однако
обыкновенно отмъчался въ римско-католическихъ календаряхъ. Я встрътилъ
его, напр., въ рукописномъ Missele XIII в. (Парижск. нац. библ. Fonds latins)
№ 16824), въ иллюстрированномъ календаръ XIV в., выставленномъ въ музеъ
Клюни въ Парижъ (salle III, № 1885). Онъ довольно распространенъ и въ календаряхъ XVII в. Almanach prognostic et historial. Paris. 1683. [В. N. Reserve
V 2, 693]; Almanach pour l'an 1655 par. Questier, id. par. Commelet, id. par
Noel; id. par Tilleur, id. par Faguemant [Bibl. Nat. Reserve V 2, 679—682
et 685]. Здъсь всюду 9 Mai Translation de st Nicolas. Въ XIX въкъ онъ встрътился мнъ въ Аlmanach des bons laboureurs 1837—1849 par Maginus.

уроченія широко распространенныхъ обрядовъ можно было бы собрать еще нъсколько. Я привель только самые яркіе.

Обрядовой обиходъ европейскихъ народовъ занялъ собою главнымъ образомъ самые старые христіанскіе праздники: Пасху 1), Луховъ день 2), день св. Георгія 3), и рядомъ съ ними какимъ-то чудомъ сохранился и совсемъ светскій праздникъ майскихъ календъ. Можетъ быть довольно долго просуществовали еще и другіе народные, языческіе праздники, но о нихъ мы не имбемъ никакихъ извъстій. Во всякомъ случаб, по мъръ увеличенія числа христіанскихъ праздниковъ, эти новые праздники очень рано замѣнили еще сохранившіеся языческія, и народные обряды получили довольно разнообразное пріуроченіе. Такъ идетъ дъло въ теченіи всёхъ среднихъ вёковъ. Но за эти последнія пять, шесть вековъ замечается обратное движение: количество праздниковъ начинаетъ сокращаться. Причина этому лежитъ и въ протестантизмъ, и въ чисто-экономическихъ причинахъ. Понятное д'вло, что при уменьшеніи числа справляемыхъ праздниковъ тъ изъ нихъ, которые были менъе закръплены традиціей и считались не такими важными, забываются, и обрядность концентрируется цѣликомъ, во всемъ своемъ разнообразіи, во всей пестрот' преследуемых ею целей на нескольких удержавшихся еще праздничныхъ дняхъ. Такъ изъ болъе позднихъ весеннихъ праздниковъ Георгіевъ день, Тронца и Русальная недъля привлекаетъ къ себъ все обрядовое дъйство цъликомъ на Восток'в Европы, а на Запад'в все более одиноко начинають стоять 1-е мая, и Духовъ день, стянувши въ себя все то, что



<sup>1)</sup> Пасха была оффиціально установлена имп. Өеодосіемъ, Codex Theod. II, 8, 2.

<sup>2)</sup> Въ одномъ церковномъ предписаніи, дошедшимъ до насъ подъ именемъ св. Бонифація (VIII в.), еще оказалось нужнымъ уб'єждать народъ, что Духовъ день—такой же праздникъ, какъ и Пасха. V. Hefele Konciliengeschichte III, в. 586.

<sup>3)</sup> Πομάνεμα βα καμεμμαρά Καρμα Βεμμκατο Piper l. c. s. 20—31 μ βα Calendarium Albani (Μηνολόγιον τῶν εὐαγγελίων) Morcelli Kal. Constantinop. Roma 1778, I, p. 17.

было живучаго либо забавнаго въ весенней обрядности. Подобнымъ процессомъ объясняется то, что можно было бы назвать синкретизмомъ современной народной обрядности: нъсколько обрядовъ, вовсе не связанныхъ первоначально вмъстъ, не только начинаютъ справляться одновременно, но даже почти сливаются воедино. Разсматривать обряды надо поэтому прежде всего порознь, не придавая слишкомъ большаго значенія ихъ пріуроченіямъ и ихъ связи между собою.

Однако если народную обрядность надо изучать, какъ таковую, то сейчась же возникаеть вопрось о томъ, что собственно характерно для весенией обрядности? Какіе обряды можно признать специфически весенними? Невольно возникаетъ сомнѣніе въ томъ, достаточно за опредъленно выступають собственно весеннія черты въ обрядности этого времени года. А. Н. Веседовскій въ своемъ изследованіи о св. Георгіи, указавъ на несколько примеровъ сходства въ действіяхъ такихъ отдаленныхъ другъ отъ друга обрядовыхъ цикловъ, какъ осенній и весенній 1), зам'таеть: «Я склоняюсь къ уб'тжденію, что при изучени народнаго повърья и обряда следуеть выделить въ томъ и другомъ то, что я назваль бы общими местами культа, жертвоприношенія и т. п., повторяющимися въ сходныхъ чертахъ, при разнаго рода праздникахъ и виб связи съ мъстомъ. занимаемымъ ими въ земледѣльческомъ годѣ» 2). Въ этихъ словахъ высказано вполнъ основательно предостережение противъ слишкомъ поспътныхъ обобщеній. При изученіи народной обрядности одного какого нибудь времени года, надо, конечно, быть осмотрительнымъ и оттенять въ ней только то, что действительно характерно, что съ достовърностью можеть быть признано типичнымъ для данной поры. И при внимательномъ отношенін къ ділу это характерное, особенное и можеть быть вполнъ удовлетворительно установлено. Если оставить въ сто-

<sup>1)</sup> Разысканія въ обл. дух. стиха ІІ, стр. 6-9, 62-66, 151-157.

<sup>2)</sup> Ibid crp. 157.

ронь произвольныя построенія мисологовь всёхь школь и оттънковъ и признать, что періоды времени, когда справляются народные праздинки, совершаются извёстныя обрядовыя действія и поются соотв'єтственныя п'єсни, зависять, какъ выражается Могкъ, «не отъ того или иного положенія солица, а отъ того или иного вліянія, какое оно оказываеть на землю» 1), искомыя характерныя черты могуть несомивнно быть найдены. Всв весенніе обряды, игры и забавы отвічають одному и тому состоянію сознанія. При гораздо меньшемъ, чёмъ въ наше время, выдъленіи личности, при исконной привычкъ первобытнаго человъка жить и чувствовать совмъстно съ себъ подобными и вовсе не стремиться уйти въ себя и какъ нибудь обособиться въ своемъ собственномъ духовномъ мірѣ, одно и тоже настроеніе чаще, чёмъ въ наше время, охватывало всёхъ членовъ общины. Подобное коллективное настроеніе и находило исходъ въ извъстныхъ обрядовыхъ действіяхъ.

И нужды неть, если одни и теже обрядовыя действія встречаются въ разныхъ примененіяхъ въ различныя времена года. Какъ мы увидимъ, дъйствительно очень немногіе изъ тъхъ обрядовъ, о которыхъ пойдетъ ръчь въ предлагаемомъ изслъдованіи, производятся только разъ въ годъ. Ттакіе типы обрядовъ, какъ очищенія, поздравительные обходы, проводы, чествованія предковъ, заклинанія дождя или урожая и пр. совершаются чуть ли не по поводу каждаго важнаго событія, неизмінно повторяются въ обиходъкаждаго обрядоваго цикла. Къ изученію каждаго изъ нихъ можно было бы поэтому приступить и отдёльно, разсматривая его внъ связи съ народнымъ календаремъ. Подобное изслъдование было бы даже въ высшей степени желательно, оно установило бы общую схему, общій складъ народнаго обрядоваго обихода. Я скажу болье: только подобныя изследованія и могуть ответить на вопросъ о томъ, что такое народная обрядность и установить ея отношенія къ народной религіи. Если бы подобная работа была

<sup>1)</sup> Mogk. Mythologie, Paul's Grundriss I, s. 1125.

уже саблана, она, конечно, възначетельной степени облегчила бы н нзученіе отдільных цикловь годового обрядоваго круговорота. Тогда оставалось бы только выяснить, почему въ такое то время года народъ находить нужнымъ прибъгать къ такимъ то именно дъйствіямъ. Если бы истинное значеніе этихъ основныхъ типовъ обрядовъ и ихъ различныя формы и разновидности были бы уже установлены, самое совершение ихъ въ то или иное время года повело бы къ характеристикъ основного настроенія въ эту пору религіозно-хозяйственной общины, ревнительницы обряда. Въ настоящемъ изследовании мив придется проделать объ намъченныя работы: мнъ придется съ одной стороны каждый разъ выяснять общій смысль тёхь или иныхъ обрядовъ. встречающихся весною, установить, къ какому типу относится каждый данный обрядь, и въ то же время мий придется постараться выяснить ихъ чисто весеннее применене, т. е. угадать. каково то чисто весеннее настроеніе, которому отвідаеть тоть или иной обрядъ или группа обрядовъ.

Каково это общее всёмъ членамъ религіозно-хозяйственной общины зав'єтное весеннее настроеніе, на это отв'єтить, конечно, все предлагаемое изсл'єдованіе. Я закончу однако это введеніе попыткой заран'є нам'єтить его общую схему и а ргіогі н'єсколькими фактами охарактеризовать то состояніе сознанія, въ какое приводить челов'єка, близкаго къ природ'є, наступленіе весенняго возрожденія природы.

## IV.

Основной, существенный смыслъ четырехъ указанныхъ цикловъ праздничной обрядности опредъляется прежде всего реальными условіями близкой къ природѣ жизни, находящейся въ такой тѣсной зависимости отъ условій погоды. Въ сознаніи человѣка, живущаго натуральнымъ хозяйствомъ, каждый моментъ годового рабочаго круговорота отлагается соотвѣтственными усиліями, надеждами и опасеніями. Явленія природы въ народной

психикъ понимаются прежде всего въ ихъ чисто-утилитарномъ значенів. Находясь въ постоянной зависимости отъ нихъ, первобытный человькъ зорко присматривается къ ихъ особенностямъ, привыкаеть сообразоваться съ ними, угадывать по нимъ то, что его ожидаеть въ будущемъ; онъ не теряеть случая воспользоваться благопріятными для него явленіями и принимать всевозможныя меры для борьбы съ неблагопріятными. Исходнымъ пунктомъ всякаго изследованія обрядоваго обихода должны служить поэтому прежде всего реальныя условія быта т. е. насущныя потребности первобытнаго человька въ каждый данный моментъ его хозяйственнаго года. Какъ въ отношенів ко всякому другому культурно - историческому изследованію, такъ и относительно народныхъ праздичныхъ обрядовъ и связанныхъ съ ними пъсень, условія быта дають единственно върную точку отправленія. Пониманіе четырехъ моментовъ обрядоваго года должно пріобръсти поэтому особую достовърность путемъ введенія въ кругъ фольклористическихъ сближеній и сопоставленій еще и наблюденій наль хозяйственнымь бытованьемь сельскаго люда.

На этой простой, но, къ сожальнію, слишкомъ часто забываемой истинь, особенно настаиваль Липпертъ. «Праздники и праздничныя пріуроченія предшествующаго христіанству времени, пишеть онъ, мы можемъ гораздо лучше опредылить себь изъ самыхъ условій жизни и хозяйственныхъ отношеній, насколько мы можемъ себь ихъ представить, чёмъ изъ скудныхъ и сбивчивыхъ историческихъ указаній» 1). Изучать обрядовый обиходъ и связанныя съ нимъ игры, забавы и пёсни надо несомненно, исходя изъ хозяйственныхъ отношеній. Бытовой укладъ крестьянства нужно постоянно имёть въ виду и на всемъ протяженіи подобнаго изслёдованія. Къ нему придется постоянно возвращаться, вёдаться съ нимъ придется на каждомъ шагу, по поводу каждой подробности. Даже въ сюжетахъ пёсни, уже нё-

<sup>1)</sup> Christenthum. s. 580.

сколько оторвавшейся отъ обряда, многое ждетъ объясненія именно съ этой точки эрвнія. Подобной постановки вопроса. правда, не надо преувеличивать, не надо забывать, что отъ когда то сложившейся подъ реальными условіями хозяйственныхъ отношеній первой ячейки современнаго обряда прошло много вековъ, легло на сознание народа много разнообразныхъ наслоеній. Каждый новый моменть исторіи оставляють свой осадокъ, вносить новую черту въ народныя понятія, верованія, художественныя представленія. Это сказывается и въ новыхъ пріуроченіях в народных праздниковь, и въ новых элементах в его обрядности, вытёснившихъ и измёнившихъ старыя, и въ новыхъ сюжетахъ, проникшихъ въ его пъсни. Только открывши эти новшества путемъ тщательнаго изученія, можно дойти наконець до познанія основного остова, до первоначальной схемы обряда. Было бы ошибкой, такимъ образомъ, заключать сразу оть даннаго современнымъ фольклоромъ пріуроченія къ существованію его хозяйственнаго древняго прототица. Въ подобную ошибку несомивно впаль напр. Липпертъ, когда пытался опредвлить хозяйственный смыслъ всёхъ четырехъ указанныхъ цикловъ праздничной обрядности. Исходя изъ условій быта кочевника, весенніе праздники онъобъясниль исканіемъ свъжихъ пастбищъ, выборомъ проводника, перекочевкой съ зимней стоянки на летнія, а осенніе-заготовкой продовольствія на всю зиму, и, след., изобиліемъ пищи 1). Труднее оказалось, однако, истолковать хозяйственный смысль обоихъ цикловъ солнцестояній, т. е. середину зимы и середину лъта. Когда Липпертъ говоритъ, что въ срединъ зимы должны были происходить новыя закалыванія скота, обновление провіанта, и съ этимъ связаны праздничныя забавы<sup>2</sup>), онъ ужъ, конечно, впадаетъ въ натяжку, въ заведомое подыскиваніе аргументовъ для объясненія возникновенія такихъ праздниковъ, распространенность которыхъ гораздо лучше выяс-

<sup>1)</sup> Christenthum, s. 584.

<sup>2)</sup> Ibid. s. 588.

няется соображеніями совершенно другого порядка. Обрядность, группирующуюся около двухъ солнцестояній, едва ли можно объяснить непосредственно изъ ховяйственныхъ отношеній; здісь, несомитьно, многое осложнилось историческими наслоеніями.

Съ точки зрънія хозяйственныхъ отношеній вполнъ отчетливо и ясно представляются однако весенній и осенній циклы праздниковъ. Въ какихъ бы климатическихъ условіяхъ ни находился народъ, разъ онъ живеть натуральнымъ хозяйствомъ, въ его матеріальной жизни, разумбется, всегда будуть играть роль эти два главнъйшіе момента: начало весеннихъ работъ, т. е. запашка, засъвъ или разсадка съ одной стороны, и удовольствіе при видь результата затраченнаго труда при уборкь продуктовь съдругой. Хозяйственно-бытовая основа обоихъ этихъ цикловъ выступаетъ до очевидности наглядно. Обряды, входящіе въ эти два цикла, нибють поэтому вполнв опредвленную физіономію. Ихъ психологія можеть быть вполив отчетливо охарактеризована данными быта. Она зиждется на извёстномъ комплексё заботъ и радостей, опасеній и надеждъ. Стоить только вдуматься въ условія натуральнаго хозяйства, стоитъ только приглядъться къ крестьянскому житью-бытью, чтобы отдать себь отчеть, каковы ты душевныя движенія, которыми живеть крестьянинь въ эти времена года.

Съ хозяйственно-бытовой точки зрѣнія весенняя обрядность не только мыслится, какъ нѣчто законченное въ себѣ, но даже а priori можно представить себѣ, какого именно типа обрядовыя дѣйствія въ нее входятъ. Имѣя дѣло съ какимъ нибудь обрядомъ, такъ или иначе соприкасающимся съ весеннимъ цикломъ народнаго календаря, вполнѣ возможно, вдумавшись въ его психологію, рѣшить, дѣйствительно ли онъ сюда относится по существу или его занесло въ этотъ циклъ какое нибудь болѣе или менѣе случайное спѣпленіе обстоятельствъ.

Исходя изъ чисто матеріальных потребностей человіка, живущаго натуральным в хозяйством я и постараюсь представить основныя черты хозяйственно-бытовой психологіи этой поры года.

Согласно основному, чисто-утилитарному воззрѣнію первобытнаго человѣка на природу, весна представляется ему извѣстной комбинаціей затраты силь для будущаго и наслажденія выгодами въ настоящемъ. Въ этомъ послѣднемъ отношеніи она получаетъ для него различное значеніе сообразно тому, въ какой степени его благоденствіе зависить отъ скотоводства.

Для кочевника, какъ это справедливо замѣтилъ Липпертъ, весной сразу наступаетъ время изобилія 1). Относительное изобиліе наступаетъ и для всего сельскаго люда, жизнь котораго зависить въ той или иной степени отъ скотоводства. Весною скотъ приноситъ приплодъ и неразрывно съ этимъ прибываетъ и молоко.

A Sent — Miqueu,

La lèyt de baque puye au cèu;

En abriu,

Que baxe coumuarriu.

(«На святого Миханла коровье молоко подымается къ небу, въ апрълъ оно течетъ ръкой»), говорится въ Беарнъ ). Свъжія весеннія пастбища сразу оживляя и обновляя производительность стада, приносять вмъстъ съ тъмъ и облегченіе въ хозяйствъ. Еще за долго до наступленія весны, крестьянинъ съ нетерпъніемъ ждетъ того дня, когда скотъ можетъ пойти на подножный кормъ. Чъмъ раньше наступитъ выгонъ скота въ поле, тъмъ менъе онъ рискуеть, что настанетъ безкормица, что истощится лътняя заготовка корма. «Кто мае кормъ, у того весна поздняя, кто не мае — у того ранняя» ), иронизируетъ бълорусская пословица, называя раннимъ наступленіемъ весны выгонъ скота на едва зазеленъвшія пастбища. Когда-нибудь однако да придетъ лътняя пастьба скота, и забота о его прокормъ на время прекратится. По мнънію русскихъ крестьянъ, это случится

<sup>1)</sup> Christenthum, s. 584.

<sup>2)</sup> Lespy, Dict. et prov. de Bearne, p. 166.

<sup>3)</sup> От. Берманъ, Календарь по нар. пред. въ Воложанскомъ приходѣ. З. И. Р. Г. О. V, стр. 36.

между вешнимъ Егоріемъ и Николинымъ днемъ. «Егорій съ льтомъ, а Никола съ кормомъ» 1), или «Егорій везетъ корму въ торокахъ, а Никола возомъ» 2), говорять они, и потому хотя скотъ и выгонятъ на Егорья, по пословицѣ: «гони животину на Юрьеву росу» 3), надо, чтобы корма хватило до Николы. Оттого и говорится: «сѣна у дурня до Юрья, у разумнаго до Николы» 4).

На Николинъ день выгонъ долженъ непремѣнно установиться, и русскій крестьянинъ выгоняеть въ этотъ день и лошадей: «Никола вешній коней выгоняеть, Никола зимній загоняеть», или «св. Юрій коровъ запасаеть, Никола коней» <sup>5</sup>). Ужъ очень плоха весна, когда, какъ говорится въ Польшѣ:

Przyydzie May, przecie bydłu dai 6).

Если, съ точки зрѣнія скотоводства, съ весной приходить, такимъ образомъ, пора сравнительнаго изобилія, съ точки зрѣнія продуктовъ хлѣбопашества, это, напротивъ, самое тяжелое время. Запасы хлѣба приходятъ къ концу, и крестьянинъ, живущій своимъ хлѣбомъ, начинаетъ напрягать всѣ старанія, чтобы дотянуть до нови. Такъ и въ пѣснѣ поется:

Охъ, весна красна Все повытрясла, Изъ закромовъ Все повыскребла; Новымъ вѣничкомъ Все повымела 7)

Вотъ почему въ пословицахъ европейскаго простонародья весна изображается періодомъ голодовки. Время идетъ медленно

<sup>1)</sup> Даль, Пословицы, стр. 979.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>8)</sup> Ibid crp. 980.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Ibid crp. 979.

<sup>6)</sup> Снегиревъ, Русскіе въ св. посл., IV, стр. 29: «Придетъ май, а скотивъ подавай корму».

<sup>7)</sup> Шейнъ, Великороссъ, стр. 338, № 1180; ср. его же Мюзкр. I, стр. 126, №№ 123 в. и 88 и № 170, стр. 165.

и тоскливо «Loung coum la hami de may» («дологъ, какъ голодъ въ маѣ») говорится на югѣ Франціи і). Въ это время, когда дѣла такъ много, когда надо боронить, пахать, сѣять, а то и вывозить навозъ, когда, наконецъ, близится и сѣнокосъ, деревенскому люду приходится перебиваться почти впроголодь.

Entre la daio et lou voulam Lou païsan mor de fam²).

(«Между косой и серпомъ крестьянинъ мретъ съ голоду»). И въ этомъ смысле въ Россіи говорять, что весной «солому секутъ—пироги пекутъ, сеномъ подмазываютъ» в).

На съверъ Франціи поэтому весенніе праздники и изображаются самыми дорогими. Говорять, напримъръ:

C'est, dit - on, à la Penthecouste, Que qui trop mange cher luy couste 4).

(«Говорять: кто много всть на Духовь день, тому это стоить дорого»). Дороговизна Духова дня, вошедшая въ пословицу, создала даже стереотипное опредвление этого праздника, какъ самаго недоступнаго. Въ старо-французскихъ романахъ, въ которыхъ двйствие начинается часто на самый Духовъ день, этотъ праздникъ называется обыкновенно «icele feste qui tant coste» 5). Это опредвление, сохранившееся и у Раблэ 6), повело даже къ шуточному предположению, что въ Духовъ день и должно происходить заседание общества обжоръ, находившихся подъ покровительствомъ святого Уазона (каплуна), потому что жирный каплунъ въ это время стоитъ всего дороже. Такое шуточное замечание мы находимъ въ одной старо-французской сатирической пьесъ XIII в.

5\*

<sup>1)</sup> Lespy, Dict. et pr., p. 180.

<sup>2)</sup> Ibid (pr. provençal).

<sup>3)</sup> Подольскія Губери. Видомоєти 1895, № 26-й.

<sup>4)</sup> Le Roux de Lincy, Livre de prov. tr., p. 115.

<sup>5)</sup> Yvain, ed. Foerster (Halle. 1887) v. 5 и прим. къ нему стр. 273.

<sup>6) «</sup>Mais ce que faict la quaresme si hault, par sainct Fiacre de Brye ce n'est pour aultre chose que la Penthecoste ne vient foys qu'elle ne me couste». Pantagruel ch. XI ed Marty Laveaux. I, p. 271.

Li sieges saint Oison est devant Pentecouste Car çou est li saisons c'uns cras oisons plus couste 1)

У насъ, въроятно, по такимъ же соображеніямъ зовутъ иногда весенній праздникъ Георгія Побъдоносца (23 апр.) голоднымъ Егоріемъ <sup>2</sup>) и говорять: «На Руси два Егорія: одинъ колодный, а другой голодный» <sup>3</sup>). Въ такомъ же смыслъ говоритъ и сербскій крестьянинъ «Није глада до Бурћева дана» <sup>4</sup>). Въ Россіи въ такомъ же смыслъ характеризуется день Маріи Египетской (22 апр.): «пришли, говорятъ, на Марью пустыя щи» <sup>5</sup>).

Если полакомиться весной оказывается, стало быть, мало чёмъ, за то работы крестьянину вдоволь, и онъ только и думаеть, какъ бы управиться со всёмъ тёмъ, что ему предстоитъ сдёлать. «Выховай отъ колядъ три пяцъ (3 × 5 = 15 недёль), говорять Бёлоруссы, то людзи въ поле лётяць, а удова то и въ 12 недзёль хозяйство править» 6). И дёйствительно, съ самой весны начинается страда. Предстоитъ весь тяжелый и разнообразный циклъ сельскихъ работъ. Много нужно затратить усилій и преодолёть затрудненій, чтобы имёть право сказать себё:

## labor omnia vicit

improbus et duris urgens in rebus egestas.

(Virg. Georg. I, 145-146).

Для земледъльца по столько, по сколько онъ зависить отъ своей запашки, весна—скоръе время напряженныхъ усилій и заботь о будущемъ. Чтобы насладиться болъе обильной растительной пищей, чтобы увидъть результаты своего труда, хлъбопашцу надо, разумъется, подождать еще нъсколько мъсяцевъ. Ему весна больше объщаетъ, чъмъ даетъ. Съ сельско-хозяйственной точки

<sup>1)</sup> Chansons et dits artésiens, p.p. Jeanro y (Toulouse 1898), p. 66, v. 59-60.

<sup>2)</sup> Калинскій, Місяцесловь З. И. Р. Г. О. VII, стр.

<sup>3)</sup> Даль, Пословицы, стр. 1000 и Безсоновъ, Бѣлор. пѣсни № 36.

<sup>4)</sup> В. Караџић, Српске нар. посл., стр. 214.

<sup>5)</sup> Нижеюр. Губ. Въдомости, 1895, № 22.

<sup>6) 3.</sup> И. Р. Г. О., V, стр. 36; ср. пословицу: «На благовъстнымъ тыждни удовинъ плугъ оре». Степь, 1885, № 41.

зрѣнія это—самое важное время года, и не безъ основанія испанцы называють апрѣль и май ключемъ всего года: «la llave de todo el аño» 1), а французы думають что,

«Avril et mai de l'année Font tous seuls la destinée» <sup>2</sup>).

(«Апръль и май одни опредъляють судьбу всего года»). Такое ръщающее значение весеннихъ мъсяцевъ происходить потому, что: «en may blé et vin naist» в) или, какъ пояснено въ испанской поговоркъ: «entre Abril e Mayo haz harina para todo el аñо» 4): («въ апрълъ и маъ готовится мука на весь годъ»).

Такого рода пословицы указывають, конечно, на то важное значеніе, какое им'єєть именно весна для урожая не только яровыхь, но и озимыхъ хлібовъ. Оно вполніс отчетливо выражено въ одной сицилійской пословиціс, говорящей отъ имени озимыхъ всходовъ:

- Marzu mi rifazzu
- Aprili, ti vegnu a vidiri
- Maju, s'un t'attalentu

Curri a la casa e accatta lu frumentu <sup>5</sup>)

(«Я отхожу въ марть, въ апрыт я могу на тебь взглянуть; если въ мав я тебя не обрадую, быт домой и покупай хлыбъ»). Рышающее значение весение мысяцы имыють, главнымь образомь, въ южныхъ странахъ, гды хлыбъ поспываеть гораздо раньше, такъ что въ южной Франціи даже говорять:

> «Que ba mau ta la roumendade Si may non la lexe cabelhade» 6),

(«Плохо пшеницъ, если май ее не оставить выколосившейся»),

<sup>1) «</sup>Апръль и май ключъ всего года». Haller. Altspanische Sprichw. № 415, ср. Gotti. Aggiunta ai prov. tosc. di Giusti, p. 42.

<sup>2)</sup> Le Roux de Lincy, Livre de prov. fr., p. 92.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 108.

<sup>· 4)</sup> Haller, l. c., s. 501, Gotti, l. c., p. 42.

<sup>5)</sup> Pitrè, Prov. Sic. I, p. 29.

<sup>6)</sup> Lespy, Dict. et prov., p. 181.

что было бы совершенно неподходящимъ замѣчаніемъ въ центральной и сѣверной Европѣ. У насъ поэтому пословицы отмѣчають не весну, а лѣто, какъ время, отъ котораго зависитъ всего болѣе благополучіе крестьянина. Говорять, напр., «день лѣтній годъ кормитъ», или «лѣто — припасиха, а зима — подбериха» 1).

И чемъ первобытите хозяйство, темъ менте можетъ хитопашецъ надъяться на свои собственныя силы, тъмъ болъе непреодолимыми и роковыми ему кажутся явленія природы. Первобытный человікь, разумівется, не иміветь понятія о существованіи той средней и бол'є или мен'є постоянной урожайности, которой въ состояніи добиться современный сельскій хозяинъ. Производительность его поля постоянно колеблется; всякое неблагопріятное состояніе погоды вліяеть на него самымъ неисправимымъ образомъ. Онъ даже не втритъ въ возможность правильнымъ веденіемъ сельскихъ работъ обезпечить себя отъ неблагопріятныхъ дѣйствій погоды: «"Етоς фє́рєї ойу і йрэчра....»  $^{2}$ ) думали древніе греки; ту же мысль повторяють до сихъ поръ въ Испаніи: «Mas produce el año que el campo bien labrado» 3). («Больше производить годъ, чёмъ хорошо обработанное поле»). Въ томъ же сиысле говорить и русскій мужикъ, что «лето родитъ, а не поле» или, «что Богъ не дастъ и земля не родитъ» 4).

Воть почему земледёлець знаеть и множество вынесенныхь изъ долголётнихъ наблюденій примёть, по которымъ онъ судить о будущемъ урожаё. Примёты эти, конечно, мёняются по мёстностямъ и поэтому часто другъ другу противорёчать. Три нёмецкія пословицы, относящіяся къ распредёленію влаги, ясно показывають это естественное несогласіе. По одной изъ нихъ говорится:

«Am April regen Ist viel gelegen»

<sup>1)</sup> Даль. Посл., стр. 1018.

<sup>2)</sup> Theophrastus. De plantis VIII.

<sup>3)</sup> Haller, Altsp. Sprichw., s. 500.

<sup>4)</sup> Объ у Даля, стр. 1008 и 1009.

(«въ апрът дождь полезенъ»), а но другой напротивъ:

Drüge April Ist Landmann's Will

(«сухового апръля хочетъ хозяннъ»). Совершенно иначе считаетъ необходимымъ распредъленіе влаги третья нъмецкая пословица:

«April warm, Mai kühl, Iuni nass Fullt dem Bauer Scheuer und Fass¹).

(«Теплый апрёль, прохладный май и мокрый іюнь наполняють крестьянину закрома и погребъ»). По шотландской пословицё надо, чтобы мокрымъ былъ май:

«A misty May an a drappy June Macks the crap come in soon 2).

(«Влажный май и сухой іюнь помогають скоро убраться съ поля»). Напротивъ, въ Италіи хозяева предпочитають, чтобы влаги было побольше въ апрёлё; они говорять:

Aprile piovoso, Maggio veneroso, Anno fruttoso<sup>3</sup>).

(«Дождливый апръль и знойный май, воть и урожайный годъ»). или «val piu un'aqua tra Aprile e Maggio que i buoi con il carro» •) («апръльскія и майскія дожди сдълають больше, чъмъ волы и плугъ»). Ту же мысль высказываль и старый календарь земледъльцевъ во Франціи:

> «En May rosée, en Mars gresil, Pluye abondante au mois d'Avril, Le laboureur est contant plus, Que ne feront cinq cens escus» <sup>5</sup>).

То же повторяють и поговорки: «Pluie d'Avril vaut fumier ou

<sup>1)</sup> Приведены у Haller'a, i. c., s. 500.

<sup>2)</sup> R. W. Gregor, The Folk-Lore of the North-East of Scotland, p. 151.

<sup>3)</sup> Giusti. Racc. di prov. toscani., p. 181.

<sup>4)</sup> Gotti, Aggiunta ai prov. tosc. p. 43, l'itrè, Prov. sic. III, p. 61,

<sup>5)</sup> Almanach etc. par A. Maginus, подъ маемъ мъсяцемъ, изд. 1663 года.

purin de brebis» 1) и «La pluie d'Avril remplit les greniers» 3) («Апръльскій дождикъ лучше навоза или овечьяго помета» и «апръльскій дождь наполняеть чердаки»). Въ Россіи, напротивъ, предпочитають дождь въ мат, потому что въ апрълт еще только что начинають стять. «Какъ въ мат дождь, будеть рожь», или «марть сухой, да мокрый май, будеть каша и каравай», замтчаеть нашъ мужикъ. Соответственно этому и въ одной галицкой колядкт поется:

А дождикъ каже: «Нема надъ мене: Якъ же я поду три разы въ маю, Розвеселю жь я горы й долины, Горы й долины, поля, дубровы, Жита пшеници, всяки пашници. 3).

Того же мибнія держатся и чехи; они также любять дождливый май:

Suchy Březen, mokry Maj, bude humno jako raj.

(Erben P. a ř. str. 48).

говорять они.

Рядомъ съ этими общими наблюденіями дѣлаются и болѣе частныя, относящіяся къ подробностямъ, къ отдѣльнымъ отраслямъ хозяйства. Въ сѣверной Франціи, напримѣръ, замѣтили, что

«Quind i pleut l'nuit d'mai Gn'y a point d'chérises» 4).

(«Когда идеть дождь въ ночь на 1-е мая, не бываеть вишень»), а въ южной — то же явленіе, т. е. дождь на 1-е мая им'веть, по мивнію простонародья, совершенно другой результать. Здісь говорять:

<sup>1)</sup> Prov. et dictons agricoles, p. 53.

<sup>2)</sup> Le Roux de Lincy, L. de prov. fr., p. 93; въ Эльзасѣ тоже говорится о Маѣ R. de tr., p. IX, p. 313.

<sup>3)</sup> Обѣ у Даля Посл., стр. 982 и 1011, пѣсня у Головацкаго, Нар. п. Г. и У. Руси, часть III, отд. 2, стр. 3, ч. II, стр. 19.

<sup>4)</sup> Prov. et dictons agric., p. 61.

«Sé plaou aou prumé dé may Lou buou qué gagno et lou porc qué perd» 1),

т. е. что будуть хороши пастбища, но мало желудей.

Пользуясь тёмъ матеріаломъ для характеристики взгляда простолюдина на весну, какой доставляють намъ пословицы европейскихъ народовъ, мы уже пришли, миё кажется, къ нёкоторому пониманію ея чисто-хозяйственнаго утилитарнаго значенія. Весна съ сельско-хозяйственной точки зрёнія есть, стало быть, время сравнительнаго облегченія и изобилія но отношенію къ скотоводству и пора усиленной и напряженной работы, начало страды, въ отношеніи къ полевому хозяйству. Въ это трудовое и въ высшей степени важное время для хлёбопашца онъ живеть, перебиваясь кое-какими остатками, и всё интересы и надежды его направлены на будущее, т. е. на лётнюю и осеннюю уборку сёна, хлёба, овощей, фруктовъ и проч.

Къ этому наиболее существенному для сельскаго люда значеню весны присоединяется еще и понимание ея эстетической прелести. Природа какъ бы улыбается въ это время человеку въ своемъ самомъ пестромъ и яркомъ убранстве. Только нежно ласкающее и еще не грозное, не палящее солнце играеть на яркой зелени, усыпанной цветами. Множество водяныхъ осадковъ блестить повсюду. Воздухъ легокъ и свежъ, дышится вольно и радостно, всюду чувствуется обновление, надежда, нескрываемая радость. Весна обоятельна опьяняющимъ порывомъ своей молодости.

Красота осенняго или зимняго пейзажа мало, если не сказать вовсе непонятна первобытному человѣку. Человѣкъ, живущій близко къ природѣ, ведущій съ ней постоянную и почти что непосильную борьбу, слишкомъ страдаетъ отъ холода и ненастья, чтобы ему пришло въ голову наслаждаться грустной, наводящей томную тоску осенью. Ни въ какомъ отношеніи не примѣнимо болѣе, чѣмъ въ этомъ, шиллеровское выраженіе,

<sup>1)</sup> Ibid., p. 60.

наивный взглядъ на природу. Къ тому же первобытный человѣкъ, какъ ребенокъ, любитъ яркіе цвѣта, дѣйствующіе
сильно на его зрѣніе. Какъ извѣстно, дикарь, удовлетворяющій
свое эстетическое чувство прежде всего украшеніемъ себя различными предметами, любитъ и убранство цвѣтами не менѣе,
чѣмъ люди на болѣе высокой степени развитія 1). Красота цвѣтовъ, можетъ быть, есть единственная несомиѣнная и общеобязательная красота. Въ признаніи эстетической прелести цвѣтовъ
сходится, можно сказать, все доступное наблюденіямъ человѣчество, и въ самой тѣсной связи съ нею общераспространенной и
общеобязательной можетъ считаться и эстетика весны, одинъ
изъ характерныхъ признаковъ которой есть обиліе цвѣтовъ.

Правда, въ народной поэзін почти совсёмъ не отразилось эстетическое воспріятіе весенняго ландшафта; описанія природы ей чужды, какъ чужды они вообще первобытной поэзіи. Пониманіе красоты природы есть одно изъ самыхъ позднихъ, долго и упорно завоевываемых в достояній нашего сознанія. Бизе 2), пересмотрівшій заново вопрось о чувстві природы у древнихь, пришель къ заключенію, что и у нихъ этой отрасли эстетическихъ воспріятій не было почти вовсе. Она стала сказываться только поздиће, со временъ Еврипида, ее можно отметить въ Александрійскую эпоху, у греческихъ элегиковъ и ихъ позднихъ римскихъ подражателей, у Виргилія и у Овидія. И полнаго распетта поэтическое описание природы, проникнутое тымъ внутреннимъ восторгомъ передъ ея красотой, который твердо укореннися со временъ Гёте, античная поэзія достигла только въ самые последніе века своей жизни, въ своихъ предсмертныхъ усиліяхъ. Въ нашемъ смыслѣ воспроизводять природу и сознательно любуются ею только Авзоній и Фортунать. Равнымъ об-



<sup>1)</sup> Объ этомъ см. статью  $\Gamma$ ратъ Аллена: Aesthetic evolution in Man Mind V, (1880).

<sup>2)</sup> A. Biese. Die Entwickelung des Natur gefühls bei den Griechen und Römern 2 theile. Kiel. 1882—1884.

разомъ въ ту пору, когда раздались новые звуки пришедшей на смѣну древнимъ, поэзіи варварскаго міра, въ ней также не было мѣста подобнымъ описаніямъ. Средневѣковой поэтъ, такъ любовно описывавшій, какъ сверкаютъ на солнцѣ боевые доспѣхи, какъ плешутъ въ воздухѣ разноцвѣтныя знамена, никогда не вглядывался испытующимъ и ищущимъ взоромъ художника въ окружавшій его пейзажъ. Вѣдь нельзя же назвать описаніемъ природы, такъ называемые, весенніе запѣвы (Natureingänge, débuts printanniers) трубадуровъ, труверовъ и миннезингеровъ, гдѣ на скорую руку, какъ затверженный урокъ, упоминаются основные признаки весны. Еще Дицъ замѣтилъ, что у трубадуровъ «зелень луговъ и деревьевъ, запахъ цвѣтовъ, ясность солнца и пѣніе птицъ исчерпываютъ содержаніе весеннихъ запѣвовъ и они, пестро нагроможденные другъ на друга, просто на просто перечисляются» 1).

Кое-какія пісенки, изображающія весеннее пробужденіе природы, правда всетаки встрічаются въ сборникахъ. Такъ даже въ одной вотской веснянкі, переведенной Первухинымъ, поется:

Осень миновала,
Подошла весна!
Въ ръчькъ разломала иго льда волна.
Льдины внизъ уплыли
Ръчька разлилась,
И на сучьяхъ ивы зелень развилась<sup>2</sup>).

Болье подробно говорить тирольская пъсенька:

In da Sumeseit is's liabli, Und d'Wies'n wearn grean Kemman d'Schwalbaln scho z'ruck Und da Früaling mit eahn!

<sup>1)</sup> Poesie der troubadours. ed. Bartsch, s. 108.

<sup>2)</sup> Эскизы инор. Глазовскаго увзда, эск. ІІІ, стр. 51.

Dös g'spüarn alli Vogain So guat als wia d'Leut'; Wenn's aus is mit'n Winta, Aft singan's vor Freud'

\* \* \*

Und's Bachal, wia's plodert! Wie's lustig abirinnt — 's macht pruzlati Wellaln Und spielt wia a kind.

\* \* \*

Und siehst es: die Blüamain Sein a schon meahr da! 's is heraussten viel scheana, I glab's Euk halt ja 1).

(«Такъ прелестно лѣтомъ; луга зеленѣютъ, ласточки возвращаются ужъ назадъ и съ ними приходитъ весна».

\* \* \*

«Щебечуть всё птицы не хуже пенія людей. Когда проходить зима, оне часто радостно поють».

\* \*

«И какъ болтливо журчить ручей, какъ весело онъ стекаеть; онъ бъжитъ закругленными волнами и играетъ, какъ дитя».

\* \*

«Посмотри-ка: ужъ стало больше цвътовъ, гораздо красивъе въ полъ, я думаю и вамъ такъ кажется»).

Обѣ эти пѣсни взяты изъ сборниковъ, казалось бы, дающихъ образцы истинно-народнаго творчества. Книжное происхожденіе вотской народной поэзіи можетъ показаться мало вѣроятнымъ. Тирольская пѣсня написана на иѣстномъ нарѣчіи. Ихъ литературный складъ однако бросается въ глаза.

<sup>1)</sup> Изъ сборника Greinz und Kapferer'a, s. 10—12; ср. подобныя пъснъ у Erk-Böhme. D. Lh. II, ss. 190—196, №№ 878—382.

Чтобы подслушать въ народной песне отзвукъ того эстетическаго воспріятія весны, которое нельзя обойти молчаніемъ при общей оптыкъ взгляда на нее простого человъка, надо искать не описаній весеннихъ прелестей, не художественнаго ихъ воспроизведенія. Народная пісня относится къ природів по своему 1). Она зорко следеть за ея явленіями, знасть ихъ близко и подробно, но говорить она объ нихъ только мимоходомъ. Оне вспоминаются ей, когда они идуть навстрёчу извёстному настроенію, когда ихъ образы отвъчають извъстнымъ движеніямъ души и этимъ подсказывають символь, дають средства къ иносказанію. Тогда создается тоть «психологическій параллелизмъ», общій поэзін всёхъ странъ и народовъ 2), которому примёры находятся, и въ Пѣсни Пѣсней в), и въ поэтическомъ посланіи изъ старо-нѣмецкаго, написаннаго еще по латыни, романа о Руотлибь 4). И въ символикъ этого параллелизма основные весение признаки всегда означають радостное веселое настроеніе, желательное, пріятное событіе. Зап'явы среднев'яковыхъ п'явновъ, «идушіе, по выраженію А. Н. Веселовскаго, навстрічу народно-піссенному параллелизму» 5), именно этой чертой своего замысла отражали въроятнъе всего живой укладъ народной пъсни, присущій тымъ веснянкамъ (reverdies), изъ которыхъ они вышли.

Еще болье опредыленю, чыть эти бытлые намеки на эстетическое воспріятіе весны, лельеть народная пысня ты же весенніе признаки и еще иначе. Не изображая ихъ вовсе, какъ источникъ радостей и веселья, она заставляеть съ ними сжиться.

<sup>1)</sup> См. объ этомъ м. пр. очеркъ графини Мартиненго-Чезареско. Nature in Folk-Songs въ ея Essays in the study of Folk-Songs, p. 30—53.

<sup>2)</sup> Психологическій параллелизмъ всего подробнѣе разобранъ Бокелемъ въ предисловіи къ его Hessische Volkslieder, s. LXXXII и f. и А. Н. Веселовскимъ въ статьѣ Психологическій параллелизмъ и его формы въ отраженіяхъ поэт. стиля Ж. М. Н. Пр., мартъ, 1898.

<sup>3)</sup> Fa. II, et. 1-3.

<sup>4)</sup> Fragm. XVI, 10-14.

<sup>5)</sup> Исихологич. паралл., стр. 40, отдёльнаго оттиска.

Это представиль наглядно одинь неизвістный білорусскій на-родный поэть:

Ой вяница, вясна! Да якажъ ты красна!

поется въ одной смахивающей на виршу веснянкъ Слонимскаго уъзда, Гродненской губ.

Мы для цябе спяваямо,
Цябе мило спотыкаямо.
Спяваймо же, братки,
Кажды коля свои хатки.
Жаворонокъ на небо лятая,
Вясни пъсянку спявая.
Дзятки наши гурбою
Вясяляцца вясною,
Поплескиваюць ручками,
Подригиваюць ножками:
Пожанямо волики,
Будзямъ пасьвиць коники,
Будзямъ квятки збираци,
Будзямъ ў вяночки вплятаци. 1)

Играть на свёжей муравё луга въ хороводныя игры подъ веселый или унылый напёвъ пёсни, щипать цвёты и вить изъ нихъ вёнки, все это любо деревенской молодежи и для этого ждеть она наступленія весны независимо отъ матеріальныхъ хозяйственныхъ соображеній. Весенніе признаки имёють въ глазахъ народа свою особенную прелесть; онъ вёдается съ ними въ особомъ примёненіи. Онъ любить цвёты и любуется ими не въ пассивномъ созерцаніи ихъ прелести; они дороги ему, какъ предметь забавы, какъ пестрое убранство. И къ современному крестьянству примёнимы эти слова Грантъ-Аллена: «Наши дёти



<sup>1)</sup> Шейнъ. Мат. для из. русск. нас. съв.-зап. края, томъ I, ч. 1-я, стр. 127—128. № 128.

и современные дикари, говорить онъ въ статът, на которую я уже сослался выше, сравнительно мало интересуются цвттами вообще, цвттами въ томъ видт, какъ они растутъ на кустахъ или въ полт: но они начинаютъ любоваться ими, когда наберутъ ихъ цтлыми охабками, и еще болте, когда они сплетены въ втнки, собраны въ букетъ, или всунуты въ волосы» 1).

Вѣнки, сплетенные изъ весеннихъ цвѣтовъ, какъ мы увидимъ, имѣютъ еще и чисто обрядовое значение въ связи съ ихъ особеннымъ символизмомъ; цвѣты собираются весной съ практическими цѣлями; но рядомъ съ этимъ они отвѣчаютъ и извѣстному чисто-эстетическому спросу, нравятся просто, какъ красивая вещь, какъ естественно напрашивающееся средство украшенія.

Эстетику весенняго обновленія природы необходимо им'єть въ виду для пониманія настроенія въ эту пору года первобытнаго человіка. Рядомъ съ боліє существеннымъ, чисто-хозяйственнымъ обрядовымъ обиходомъ, весной есть місто, и забавамъ, и обычаямъ, какъ бы нісколько оторвавшимся отъ своей утилитарной основы и отвітающимъ потребностямъ боліє отвлеченнымъ.

Весна у крестьянина, главнаго носителя той завѣтной старины, изученіе которой охватывается фольклоромъ, вызываетъ так. обр., хотя и сложное, но довольно онредѣленное настроеніе. Что это настроеніе не надо вовсе считать исключительно простонароднымъ и что оно когда-то было обще всему народу, потому, что и жизнь высшихъ классовъ была нѣкогда по своимъ интересамъ вполиѣ тождественна съ интересами современнаго крестьянина, на этомъ едва-ли надо долго настаивать.

Вотъ почему весенніе праздники съ типичной для этого времени года обрядностью отмічены почти во всіхъ религіозныхъ системахъ міра. У народовъ, живущихъ въ климатическихъ и бытовыхъ условіяхъ, схожихъ съ европейскими, они представ-

<sup>1)</sup> Mind V (1880), p. 452.

ляють даже не мало общихъ черть и аналогій сь европейской обрядностью. Совпаденія эти придется не разъ указывать. Ими придется пользоваться особенно въ тёхъ случаяхъ, когда они помогутъ показать, что данная обрядовая черта основана на представленін или върованін, присущемь извъстной степени культурнаго развитія, черезъ которую неминуемо проходять всь человъческія рассы и народности. Вообще же если Бастьянъ и Тайлоръ 1) и пролили много свъта путемъ широкихъ сближеній и сопоставленій между обычаями и вірованіями различных народовъ, надо всетаки признать, что вполне позволительно съченть кругь наблюденій, чтобы избіжать иной разь болье заманчиваго, чемъ поучительнаго отождествленія. Когда Максъ Миллеръ въ рецензіи на очерки Тайлора 2) указаль на то, что къ совпаденіямъ между обрядами народовъ родственныхъ между собою по языку должно относиться несколько иначе чемъ къ такимъ, которые вынесены изъ сравнительнаго изученія совершенно постороннихъ другъ другу народовъ в), онъ внесъ существенную поправку въ методологію антропологическихъ изследованій. Надо прибавить только, что лингвистическая бливость туть не играеть можеть быть такой рышающей роли: когда пріемственность культуры можеть быть точно и достовърно обоснована историческими данными, она должна быть принята еще больше во вниманіе. Вотъ почему извістіями быта русскихъ инородцевъ я буду пользоваться иногда на ряду съ данными быта русскаго крестьянства. Живя бокъ о бокъ съ нашимъ простонародьемъ, инородецъ справляетъ праздники, близко подходящіе къ нашимъ и по обрядовому содержанію, и по календарному пріуроченію. В'трите всего, что инородческіе весенніе праздники

<sup>1)</sup> Я разумью первыя книжки Бастіана: Der Mensch in der Geschichte. Lpzg, 1860 u Beiträge z. vergl. Psychologie, Berlin, 1868 и Тайлора Researches in early history of mankind 2 v. London, 1865.

<sup>2) «</sup>Un rites and customs», нап. въ его Essays (нѣм. переводъ, изд. 1881, II Bd ).

<sup>3)</sup> Passim s. 260.

эти — Ишемъ Байрамы, Мункуны, Кереметъ-Тасадосы Чувашей, Елбола Вогуловъ, Кого-Неча и агга-паремъ Черемисовъ, Будзиналъ, тулымъ-гэры и буз-шуръ Вотяковъ, Шушмонь-латонь-озксъ и Ливтеме-совавтома-озксъ Мордвы восходятъ къ глубокой древности и не образовались исключительно подъ русскимъ вліяніемъ, но связь ихъ съ нашей обрядностью слишкомъ тёсна и очевидна, чтобы можно было обособить ихъ и выдёлить совершенно изъ круга славяно-русской обрядности. Рядомъ съ русскимъ обычаемъ, обычай инородческій всегда будетъ интересенъ съ точки зрёнія провёрки или дополненія. Инородецъ более наивно сохраняетъ обрядъ, уже не твердо держащійся въ нашемъ простонародіи. Его представленія менёе осложнены и какъ бы болёе прозрачны. Черезъ нихъ можно такимъ образомъ увидёть многое, что только чуть вырисовывается въ нашей обрядности.

Я приведу, здёсь так. обр., нёсколько данных о весенних праздниках у таких только народов, которые не состоять ни въ культурной, ни въ племенной связи съ европейцами. Этимъ лишній разъ оттёниться та общечеловёческая ихъ основа, въ пониманіе которой ввели насъ пословицы.

Начнемъ съ китайцевъ. У нихъ всего отчетливъе и разнообразнъе обозначались весенніе праздники, поразительное подчасъ сходство которыхъ съ нашими указываютъ иногда и сами синологи 1). По лунному календарю китайцевъ годъ начинается, какъ въ древнемъ Римъ, весной. Такимъ образомъ, праздникъ фонарей, справляемый въ первое полнолуніе въ году, есть уже праздникъ весенній 2). Это такъ же, какъ и остальные китайскіе праздникъ подвижной, имъющій мъсто между 21 января и 19 февраля. Весенній же характеръ носить и праздникъ Матери земли: «Ті-К°і» или «Неоц Т°оц», происходящій 10-го числа 1-го мъсяца 3). Рядомъ съ этими праздниками есть и еще одинъ празд-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Schlegel. L'Uranographie Chinoise, p. 139-145.

<sup>2)</sup> Groot. Les fêtes ann. cel. à Enoy, p. 132.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 148-150.

никъ торжественной встрачи весны — 5-го февраля. Это торжество называется «ngiånotchoon» 1). Оно восходить къ глубокой древности, и упоминание о немъ встричается еще въ «Книги обычаевъ» 2). Оно напоминаетъ живо весеннія забавы Европы, съ которыми мы познакомимся дальше: «Отъ дома высшаго чиновника города вы взжаеть длинная процессія. Военныя и гражданскія власти направляются за городъ на востокъ, одетые въ зимнее меховое платье и въ сопровождени своихъ ближайшихъ помощниковъ. За ними идеть толпа людей, несущихъ на плечахъ быка или буйвола изъ разноцветной бумаги. Это-«Быкъ весны» и онъ символизируетъ земледеліе, работы котораго должны начаться. Его росписное облачение обозначаетъ цибты, въ которые уберется природа. По выіздів изъ города въ поле, шествіе направляется къ жертвеннику, построенному въ честь духовъ поля и хлебовъ или покровителя земледелія. Все склоняются передъ жертвенникомъ, возжигають фиміамъ и потомъ, когда весенній быкъ сожженъ или разорванъ въ клочки, участники церемоніи возвращаются въ свои Яманы. По возвращеніи домой они снимають зимнее платье и надавають латнее» в). Въ этоть день дома убираются зеленью и цветами, что, вероятно, также принадлежить къ одному изъ старинивишихъ обычаевъ, потому что его воспѣвають древніе поэты 4).

Еще одинъ также весений праздникъ описалъ недавно Шлегель въ интернаціональномъ архивѣ по этнографія 5). Онъ сохранился только среди простонародія и даже запрещенъ властями. Онъ празднуется 3-го числа третьяго мѣсяца (въ апрѣлѣ), т. е. гораздо поэже только что описанной встрѣчи весны. Самый обрядъ состоитъ главнымъ образомъ въ перебѣганіи босикомъ по раскаленнымъ углямъ и полученіи писанныхъ талисмановъ,

<sup>1)</sup> Ibid., p. 90.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 93.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 92-93.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 289 u 245.

<sup>5)</sup> La fête de fouler le feu tah-ho I. A. f. E. IX (1896), s. 193 etc.

им'ьющихъ, по мн'внію в'врующихъ, значеніе для будущаго урожая.

У народовъ, живущихъ ближе къ экватору, обрядность, имѣющую аналогію съ нашей весенней, придется искать въ соверmenho другое время года, и иногда она повторится даже дважды нли трижды сообразно каждому новому оживленію природы и подготовив къ каждому урожаю. При этомъ и порядокъ обрядовыхъ отправленій оказывается иногда совершенно инымъ и весенніе праздники носять нередко такія черты, которыхъ въ Европ'в нельзя встретить. У семитовъ, наприм'връ, у которыхъ современная Пасха, впоследствіи ставшая празднованіемъ исхода евреевъ изъ Египта, иткогда была чисто весениимъ хозяйственнымъ праздникомъ 1), она однако совпадала съ одной изъ уборокъ хлаба, и мы находимъ въ ней по свидательству книги Левить (гл. 23,15) рядомъ съ принесеніемъ въжертву перваго приплода и приношеніе перваго снопа. Этотъ последній видъ жертвы. конечно, заставляеть насъ сблизить Пасху скорбе съ европейскими праздниками уборки (Erntefest). Наряду съ этимъ и въ древнемъ Египть, гдь праздникъ Озириса съ его символическимъ веденіемъ плуга носиль несомивню характерь весенній, онъ происходиль, однако, въ ноябръ, когда вода въ Нилъ начинала спадать и населеніе готовило почву къ зимнему урожаю <sup>2</sup>).

У современныхъ дикарей аналогіи съ нашими весенними праздниками нужно также искать въ другое время года, обыкновенно передъ началомъ періода дождей, когда дѣлаются приготовленія къ полевымъ или инымъ работамъ. Такого рода праздничные обряды однако записываются чрезвычайно рѣдко. Если праздники осенняго изобилія послѣ сбора риса, пшеницы или другихъ хлѣбныхъ растеній зачастую отмѣчаются этнографами, праздники начала работъ прослѣдить оказывается труднѣе, и они

<sup>1)</sup> Robertson-Smith, Lectures on the religion of the Simites, p. 387; cp. range Kittel Gesch. der Hebräer I, s. 104.

<sup>2)</sup> Brugsch, Religion und Myth. der alten Aegypter, s. 618 und 617.

часто ускользають оть наблюденія европейца. Праздникь уборки всегда сопровождаєтся пиршествами и оргіями и его характерь прость и понятень. Его шумное веселье бросается въ глаза и какъ бы само заявляєть о себѣ. Воть почему такого рода праздники отмѣчены въ Африкѣ 1), у Полинезійцевъ 3), на Молукскихъ островахъ 3), на Суматрѣ 4), у индѣйскихъ Гондовъ 5), у американскихъ Ирокезовъ 6).

Изъ весеннихъ праздниковъ у Австралійцевъ и Малайцевъ отивчается часто торжественное празднованіе обрѣзанія молодежи 7). Сельско-хозяйственные весенніе праздники съ умилостивленіемъ боговъ передъ предстоящимъ посѣвомъ справляются въ западной Африкъ 8) у Ирокезовъ 9) и у Гондовъ центральной Индіи 10). На островахъ Тонга въ Океаніи при посадкъ сельско-хозяйственныхъ растеній также приносятся просительныя жертвы богу Футтафайхе 11). На Фиджи и Миль-Микронезіи такія же просительныя жертвы производятся въ праздникъ Тамба-Налауга 13). Въ Новозеландіи призываютъ передъ началомъ полевыхъ работъ богиню Кумара 13).

<sup>1)</sup> У Зумусовъ (Gardiner, Narr. of a Journey to the Zooln Conn try, p. 96 прив. въ Spencer Descr. Soc. № 4, p. 14) у Бегуановъ (Meckensie, Ten years north of the Orange River p. 385, у Frazer'a Golden Bongh I, p. 69) у Матебеле Schneider, Die Rel. der afrik. Naturvölker, s. 77.

<sup>2)</sup> Ellis, Polinesian Researches II, p. 217.

<sup>3)</sup> Bastian, Indonesien I. Die Molucken, s. 14.

<sup>4)</sup> Ibid II. Die Sumatra und Nachbarschaft, s. 8 und 23.

<sup>5)</sup> Hislop, Aboriginal tribes of the Central provinces, p. 17 въ Spencer. Descr. Soc. № 5, p. 18.

<sup>6)</sup> Morgan, League of Iroquois, p. 183 въ Spencer. Descr. Soc. № 6, p. 17.

<sup>7)</sup> Spencer. Descr. Soc. No. 3, p. 20. Cp. c. Schellong. Das Barlum Fest der gegend Finschhafens (Kaiserwilhelmsland) I. A. f. E. II (1889), s. 145 u. f., baron v. Hoevel. Een Bezwerings fest (mapasaoe) te Mooeton. Ibid. V (1892), s. 69 u. f.

<sup>8)</sup> Allen & Thomson. Narrative of Exp. to the River Niger II, p. 398.

<sup>9)</sup> Morgan, League of Iroquois, p. 183 y Spencer'a Descr. Soc. M. 6, p. 17.

<sup>10)</sup> Hislop Abor. tribes of the Central Prov., p. 17 y Spencer's Descr. Soc. N. 5, p. 18.

<sup>11)</sup> Bastian. Inselgrupp. in Oceanien, s. 37.

<sup>12)</sup> Ibid., s. 63.

<sup>13)</sup> Ibid., s. 199.

Весеннее хозяйственное жертвоприношеніе отм'вчено также и у с'вверо-американских дикарей, живущих около Оризона. Оно происходить въ день весенняго равноденствія (Пулю люконти) и состоить главным образом въ особой игръ солнца — зм'вн').

Во всёхъ этихъ праздникахъ сказывается выжидательное настроеніе, приготовленіе къ предстоящему труду, радость наступленія весенняго обновленія природы, надежда на предстоящее изобиліе; особенно выпукло и наглядно выразилось все это въ одной новогвинейской мимической пляскъ ). Когда, приблизительно въ ноябрѣ мѣсяцѣ, подходить періодъ дождей, и выжженная палящимъ солнцемъ растительность снова оживаеть, когда море тихо и прозрачно, когда слышатся первые раскаты грома, предвѣстники животворящей влаги, дикарь надѣваеть юбку изъ листьевъ, свой праздничный и плясовой костюмъ, покрывается ужасной, огромной шапкой, изображающей голову рыбы, придѣлываеть себѣ рыбій хвость и, раньше чѣмъ приступить къ настоящей рыбной ловлѣ, мимически изображаеть ее въ пляскѣ. Слова его пѣсни не замысловаты. Онъ поетъ:

- «Я вижу свое изображеніе въ прозрачномъ горномъ ручьѣ. «Нарѣжьте мнѣ листья для моей плясовой юбки.
- «Прощай мертвая листва кокосовой пальмы. Да, вотъ и моднія.
- «Рыба приближается, время намъ строить на встръчу ей запруды».

«Эта церемонія, замічаєть записавшій ее Гэддонь, должна была отпраздновать наступленіе дождливаго времени года, когда растительность оживляєтся послі літней засухи, когда стада рыбъ



<sup>1)</sup> Fewkes. Provisional list of annual ceremonies at Walpi I. A. f. E. VIII (1895), р. 219. Болье подробно тоть же праздникь разсказань тыть же авторонь вь Americian Folk Lore 1893, Oct. & Dec.

<sup>2)</sup> Haddon, The secular and ceremonial dances of Torres Straits I. A. f. E. VI (1893), s. 146 etc.

приближаются къ берегамъ, иными словами она прославляетъ начало періода обновленія и изобилія, время веселья и пляски» 1).

Эта коротенькая и непосредственная новогвинейская п'єсенька можеть служить лучшимъ введеніемъ и въ европейскую весеннюю обрядовую п'єсню. Выжидательное и полное радостныхъ надеждъ настроеніе, такъ прозрачно и наивно въ ней выраженное, есть самая основная и существенная черта вс'єхъ т'єхъ п'єсенъ, игръ и обрядовъ, которые намъ предстоить изсл'єдовать у европейскаго простонародья.

<sup>1)</sup> Haddon, l. c., p. 148

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Встрѣча и чествованіе весны.

Когда давно и съ трепетомъ ожидаемые, начинають проявляться первые признаки пробужденія природы отъ зимняго застоя, естественно сказывается потребность какъ-нибудь запечатить это желанное событіе, естественно хочется обставить его какимъ-нибудь торжественнымъ и знаменательнымъ обряднымъ дъйствіемъ.

Но особенно позднее, после того, какъ весна уже настала и растительность снова ожила, целый рядь новыхъ гораздо боле сложныхъ обрядовыхъ действій необходимъ, чтобы вмёсто благополучія и веселія не случилось какого-нибудь бедствія. Наивному сознанію первобытнаго человека, кажется возможнымъ поспособствовать наиболе благодетельному для его жизненныхъ спросовъ приходу весеннихъ радостей. Ему представляется совершенно необходимымъ какъ-нибудь закрепить за собой блага, приносимыя весной. Онъ прибегаетъ къ целому ряду религіозно-хозяйственныхъ обрядовъ, чтобы какъ-нибудь не лишиться техъ выгодъ, которыя онъ для себя ждеть въ эту пору. Обрядъ старается своими средствами какъ-нибудь связать съ судьбой человека весь тоть наплывъ животворящей силы, въ которомъ природа ликуетъ передъ его глазами. И при этомъ онъ принимаетъ различныя формы, сообразно тому,

пріобщается ли къ весеннему благу пѣлая религіозная организація, пѣлая религіозно-хозяйственная община или отдѣльная семья. Составляющіе общину отдѣльные очаги, считаются самостоятельными религіозно-хозяйственными единицами. Они занимають поэтому свое собственное мѣсто въ обрядности, становятся сами въ непосредственныя сношенія съ совершающимся вокругь нихъ возрожденіемъ природы. Раздѣляя общую судьбу всей той общины, въ которую они входять, отдѣльныя хозяйства зависять еще и отъ своей собственной судьбы.

I.

Великорусскія и білорусскія пісни до сихъ поръ сохранили характерное выраженіе «закликать» или «гукать» весну. Въ относящихся сюда пісняхъ вполні отчетливо представлено то ожидательное, полное надеждъ настроеніе, которое проходить красной нитью черезъ всю весеннюю обрядность. Такъ, въ одной пісні поется:

Дзякуй тобѣ, Боже,
Што зиму скончали,
Што вясны дождали!
Помажи намъ, Боже,
У добрый часъ начаци
Вясну выкликаци!
Придзи, придзи, весна
Придзи, придзи, красна,
Къ намъ у таночекъ
Приняси намъ здожжа,
Приняси намъ звиць вяночикъ!
Тэдиць весна, ѣздиць,
На золотомъ кони,

Въ зяленомъ саяни,
На сосъ съдзючи,
Сыру землю аручи,
Правой рукой съючи,
А смыкомъ скародзючи.
Вязець, вязець весна,
Вязець, вязець красна,
Ясные дзянечки,
Чистые дождочки,
Зяленыя травы,
Красные цвяточки
Намъ на вяночки 1).

Другая, также б'ыорусская п'ёсня н'ёсколько бол'ёе оттыняеть серьезное хозяйственное значение весны:

Да поможи, Божа, вясну закликати На тихоя л'єто, на ядряно жито, Жито и пшаницу, Усякаю пашницу.

У поли копами, на гумнѣ стогами, На току́ умолотомъ, у пру́дя намоломъ, У дяжи подхо́домъ, а ў печи́ ро́стомъ, На столѣ́ кро́емъ, людямъ на здоро́вья 2).

Самый обрядъ закликанія сохранился въ Бѣлоруссіи и нѣкоторыхъ мѣстахъ Великороссіи. На Евдокію (1-го марта), на Сорокъ мучениковъ (9-го марта) или на Благовѣщеніе (25-го марта) молодежь собирается на пригоркахъ, крышахъ амбаровъ и вообще на возвышенныхъ мѣстахъ и тутъ распѣваетъ особыя пѣсни. Кое-гдѣ этотъ обрядъ тянется весь великій постъ и хоры разныхъ деревень перекликаются такъ, чтобы пѣніе ихъ не

<sup>1)</sup> Hodoseck. Ty6. Bnd. 1895, № 26.

<sup>2)</sup> Безсоновъ, Бп. стр. 166, № 181; варіанты: Шейнъ, М. для изсл. быта и яз. ср. кр. І, ч. 1-я, стр. 126, №№ 124 и 123 а. и б.; Шейнъ, Бп. стр. 404, № 171.

умолкало и гдё-нибудь, хоть вдалекв, да слышалась пёсня 1). Въ буйскомъ увздв, костромской губерніи, по словамъ Снегирева, дівушки совершали свое закликаніе, стоя по поясъ въ воді, или, если еще не растаяль ледъ, то вокругь проруби. Обрядъ этотъ производится иногда рано утромъ еще до восхода солнца 2).

Пѣсни, которыя при этомъ поются, сохранились на всемъ протяженіи русскаго населенія отъ самаго сѣвернаго края Великороссіи вплоть до Галиціи. Только здѣсь онѣ вошли въ число «Гайлокъ», т. е. хороводныхъ, какъ бы оторвавшись отъ уже забытаго обряда. Содержаніе этихъ пѣсенъ сводится къ двумътремъ мотивамъ, передаваемымъ повсюду почти въ тѣхъ же самыхъ выраженіяхъ. Чаще всего пѣсня обращается къ олицетворенной веснѣ съ вопросомъ, какія радости она принесла съ собою. Въ с. Тростянцѣ, бѣльскаго уѣзда, гродненской губерніи, гдѣ подобную пѣсню теперь поютъ гораздо позднѣе, уже послѣ Пасхи, она звучитъ такъ:

Ой вэсна красна, .
Штожъ ты намъ принэсла?
Ой рано, рано,
Штожъ ты намъ принэсла?
Малымъ дитонькамъ
По крашанумъ яечку.
А старимъ бабамъ
По дубовумъ кіечку.
Молодымъ молодицямъ
По вышитумъ чіепочку,

<sup>1)</sup> Сахаровъ, Сказанія II, стр. 34 и 39; Снегиревъ, Русск. прост. праздники. III, стр. 12—15; Аванасьевъ, Поэт. возэр. III, стр. 678, 690 и 703; Шейнъ, М. с. з. кр. I, ч. 1-я, стр. 125. Сахаровъ указываетъ тотъ же обрядъ въ тульской губ. на красную горку. Сказ. II, стр. 185.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Р. пр. пр. III, стр. 13. Можетъ быть этотъ же обрядъ разумветъ 25-й вопросъ Стоглава: «А о Велицъ Дни окличка». Буслаевъ, Русская Христоматія, стр. 242.

## А дёвченятамъ По рутьяномъ виночку <sup>1</sup>).

Болѣе описательно ту же мысль высказываеть старая великорусская пѣсня изъ сборника Сахарова:

Весна красна!
На чемъ пришла?
На чемъ пріёхала?
На сошечкѣ,
На бороночкѣ... ²)

Или, какъ выражается варіанть той же пѣсни, уже забывшій образъ весны, ѣдущей на сохѣ:

> На жердочкѣ, На бороздочкѣ, На овсяномъ колосочкѣ, На пшеничномъ пирожечкѣ в).

Образъ весны, прі вжающей на сохв, образъ остоявшійся, распространенный, вытекающій изъ самой сущности взгляда крестьянина на эту пору года. Весна — время пахоты, крестьянину пора наладить соху и борону, и онъ вдетъ въ поле. Надо разборонить взоранное съ осени ржище подъ посввъ ярового и успъть потроить паренину, чтобы приготовить ее къ осеннему посвву. Поэтому въ пъсняхъ, нъсколько другого склада, и Богородица, открывающая на Благовъщеніе (25-го марта) ве-

<sup>1)</sup> Гродисискія Губ. Въд. 1891, № 33 (часть неофф.); ср. Галько, Нар. зв. и обр. ч. 1-я, стр. 96 (гаёвка); Головацкій, Нар. п. У. и Г. Россіи ІІ, стр. 177, 178 и 677 (ганаки); Чубинскій, Тр. ІІІ, стр. 109, № 1 и 160, № 74; Романовъ Бсб. т. І, вып. 1-й и 2-й, стр. 264, № 5 и 268, № 21 (адёсь указано еще три бёлор. варіанта); Шейнъ, М. с. з. кр. І, ч. 1-я, стр. 126, №№ 1236 и 125; Шейнъ, Великоросъ, стр. 337, №№ 1176 и 1178; Булгаковскій, Пинчуки З. И. Р. Г. О. ХІІІ, в. 8-й, стр. 52, № 1; Гринченко Этн. Мат. № 89.

<sup>2)</sup> Сахаровъ, Пѣсни р. н. IV, стр. 874—375, № 1 (запѣвъ пѣсни хороводной); та же пѣсни у Спегирева, Р. пр. пр. III, стр. 14—15 (С. говоритъ, что ее въ томъ же видѣ пѣли при обрядѣ закликанья).

<sup>8)</sup> Шейнъ, В. стр. 387, № 1175.

сенній циклъ праздниковъ, также изображается ѣдущей «на похацѣ» <sup>1</sup>).

Торжественное шествіе весны или весенняго «праздничка» на сохт и на боронт символизируется даже въ особомъ обрядь, сохранившемся «за уніяцкихь часовь» въ борисовскомъ убздь. «Подъ вечеръ въ одинъ изъ праздничныхъ дней молодежь обоего пола собиралась на полъ, предназначенномъ подъ яровые поствы. Раскладывались костры, приглашали музыку, большею частью дударя, и приступали къ выбору изъ дѣвушекъ «вясноўки». Въ выборъ принимали участие и парни, и дъвушки. Требовалось. чтобы избранная была красива и работяща. Ее украшали вънкомъ изъ весеннихъ травъ и цветовъ и сажали на «смыкъ», засланный сверху плавуномъ; въ борону впрягались молодые люди и возили по полю вясноўку вокругъ огней, причемъ дівушки пѣли подъ аккомпанементь дударя» 2). Какія пѣсни пѣлись при этомъ, авторъ заметки, къ сожаленію, не говорить, такъ же, какъ онъ не сообщаетъ и того, когда собственно, въ началъ или въ концѣ весны, справлялся этотъ обрядъ. Если принять въ соображеніе, что «вясноўку» на борон' возили по яровому, раскладывая при этомъ еще костры, можно съ уверенностью сказать, что это дълалось ужъ никакъ не послъ того, какъ засъется овесъ, т. е. еще ранней весной, приблизительно къ тому времени, когда производятся и «закликанія» или «гуканья» весны.

Въ тимскомъ убядб, курской губерніи, пфсню о приходб весны поють дёти, причемъ приносять съ собой на огороды печеныхъ изъ теста куликовъ. Этихъ куликовъ привязываютъ нитками къ шестамъ, которые втыкаютъ въ одонки. Кулики качаются отъ вётра и какъ бы летять; дёти поютъ при этомъ



<sup>1)</sup> Шейнъ, Бп. стр. 367, № 141; въ другихъ пёсняхъ Богородица ѣдетъ «на возику», а то даже и въ каретё въ сопровождени всёхъ святыхъ; ср. Шейнъ, Бп. № 147, стр. 382; Безсоновъ, Бп. № 3, стр. 4; Ш. Мсзкр. I, ч. 1-я, № 143 и Романовъ, Бсб. I, ч. 1 и 2, № 10, стр. 456. Дембовецкій, Опытъ описанія могил. губ., ч. III, стр. 533, № 3.

<sup>2)</sup> Подольскія Губ. Впд. 1895, № 26, стр. 198.

пъсню; послъ приведенныхъ уже выше словъ, обращающихся къ олицетворенной веснъ, здъсь говорится еще:

А мы вясну ждали, Клочки допрядали. Летёлъ куликъ Изъ-за морья. Принесъ куликъ Девять замковъ. «Куликъ, куликъ! Замыкай зиму, 2 Отпирай вясну — Теплое лёто 1).

Нѣчто подобное творилось еще въ 60-хъ годахъ, въ саратовской губерніи. Здѣсь, какъ это дѣлается до сихъ поръ, въ большинствѣ мѣстностей Россіи, 9-го марта пекли жаворонковъ. Съ ними мальчики и дѣвочки взбирались на крыши избъ и кричали отсюда:

> Жаворонки, жавороночки! Прилетите къ намъ,

<sup>1)</sup> Ш. В. стр. 337, № 1175; ср. Ш. Мсэкр. І, ч. 1-я, стр. 126, № 124 (безъ упоминанія о куликахъ). Образъ отмыканья ключемъ земли, воды и пр. мы встрѣтимъ еще не разъ и въ пѣсняхъ другого рода. Обыкновенно это производить св. Юрій. Ш.В. стр. 338, № 1181; Р. Бсб., стр. 263, № 1 и 267, № 17; Ш. Мсзкр. І, ч. 1-я, стр. 127, № 127 и №№ 123, 137 и 148; Ш. Б. п. стр. 373; № 142 и стр. 379, № 146; Б. Би. ст. 22—23, №№ 32—34; Чуб. Тр. III, стр. 30—31; тоже въ сербскихъ пъсняхъ: Карапић Срп. н. п. П, стр. 2; въ болгарскихъ: Сб. за н. ум. 1889. Нар. умотв. стр. 13, № 6; въ моравскихъ и чешскихъ: Kulda, Mor. n. poh. II, str. 295; Bartoš Lid a narod. Dil 2, str. 33; Sušil Mor. nar. p. str. 768-773; Erben Pr. č. p. a ř. ř. I, str. 57; Václavek Mor. Val. Dil. I, str. 78; объ этомъ песенномъ представления см. еще у Асанасьева, Поэт. воззр. II, стр. 399-415. Обрядъ съ нуминами былъ также уже извъстенъ Аванасьеву, Поэт. возвр. III, стр. 690. Мотивъ ключа встречается и въ одной нъмецкой весенией пъснъ, но здъсь съ ключами появляется ап. Петръ, см. Erk-Böhme Lh. № 1206, В. III, s. 125. Объ этомъ см. также у А. Н. Веседовскаго, Раз. въ обл. дух. ст. II, стр. 97-99 и Потебия, Объяси. мал. и ср. песеть I, стр. 123-127.

Принесите намъ
Лъто теплое,
Унесите отъ насъ
Зиму холодную;
Намъ холодная зима
Надоскучила,
Руки, ноги отморозила! 1)

Въ лицѣ весенней птицы закликають весну и на Украйнѣ. Только относящейся сюда пѣсни не сохранилось, а говорится нѣчто вродѣ заговора или присказки: «Ой вылынь, вылынь, гоголю! вынеси лѣто зъ собою, вынеси лѣто, лѣтечко и зеленее житечко, хрещатенькій борвиночокъ и запашненькій василёчокъ!» Э Въ Бѣлоруссіи, гдѣ виѣсто жаворонковъ пекутъ аистовъ: «бусля», мальчики приговариваютъ, присутствуя при ихъ приготовленіи: «Бусля, бусля на табѣ галіопу (пирогъ на подобіе аиста), а мнѣ дай жита копу» В. Такое обращеніе, какъ и въ Тимскомъ уѣздѣ, Курской губерніи, здѣсь называетъ то ласточку, то галочку. Сизая галочка выносить ключи, какъ великорусскій куликъ:

Благослови, Боже,
Вясну кликаць,
Зиму провожаць,
Лѣта дожидаць.
Вылеци сизая галочка,
Вынеси золоты ключи,
Замкни холодную зимоньку, 4)
Отомкни цеплое лѣцечко.

<sup>1)</sup> Минкъ, Нар. об. и пр. Сарат. губ. 3. И. Р. Г. О. XIX в. 2-й, стр. 100, ср. Терещенко, Б. р. н. VI, стр. 20.

<sup>2)</sup> Ефименко, Сб. малор. закл., стр. 66, № 208.

<sup>8)</sup> Крачковскій, Б. зап. р. сел., стр. 102. Въ Рязани эти печеныя итицы называются еще «чувилки» Этн. Об., кн. XXIX—XXX (1896), стр. 198—199, №№ 2—8.

<sup>4)</sup> III. Мсзир. I, ч. 1-я, стр. 126, № 124 (изъ памятной ин. Смоденси. губ., 1859 г., стр. 189); ср. пъсню о дасточит Б. Бп. № 179 и 180, стр. 165—166.

Птицы играють вообще большую роль въ весенней обрядности и съ ихъ прилетомъ связано много примътъ и повърій. Полагають, напримъръ, что 1-го марта прилетають грачи, почему этотъ день и называется Грачевники 1). На Сороки (сорокъ мучениковъ, 9 марта) говорятъ: «прилетълъ куликъ изъ-за моря, принесъ воду изъ неволья» 3). Весною птица — существо священное. Въ Москвъ въ Охотномъ ряду изстари заведено огульное выпусканіе птицъ на свободу: съ утра народъ закупаетъ птицъ и своими руками пускаетъ ихъ. Это дълается нъсколько позже, на Благовъщеніе 3). Богомольное отношеніе къ весеннимъ птицамъ отразилось особенно въ повърьяхъ, связанныхъ съ ласточкой: если она совьетъ гнъздо на домъ, это означаетъ счастье 4).

По словамъ польскаго лѣтописца Прокоша, поляки вѣрили, что высшій владыка вселенной превращается весной въ кукушку и предвѣщаетъ каждому въ ея пѣніи число оставшихся лѣтъ жизни. Кукушка вообще и до сихъ поръ считается почти повсемѣстно въ Европѣ имѣющей таинственное вліяніе на судьбу человѣка; что по ея крику можно узнать, сколько лѣтъ осталось жить, думаютъ крестьяне и въ Англіи 5). Прилетъ аиста наблюдаютъ съ благоговѣніемъ и Турки въ Малой Азіи. Они думаютъ, что онъ (Hadji-Baba) каждый годъ отлетаетъ въ Мекку и вьетъ гнѣздо только на мечетяхъ и домахъ правовѣрныхъ, избѣгая постройки христіанъ 6).

<sup>1)</sup> Сахаровъ, Сказ. II, стр. 35.

<sup>2)</sup> Петрушевичъ, Общер. дн., стр. 32 и Сахаровъ, l. с., стр. 38.

<sup>3)</sup> Ibid., crp. 40.

<sup>4)</sup> См. статью Зобнина въ Живой Старинь 1894, вып. І, стр. 40.

<sup>5)</sup> Procosz Chr. Slav, 112 прив. у Фаминцына, Божества др. сл., вып. І, стр. 19; ср. *F. L. Record*, II, р. 86—89. Потому въ весеннихъ пъсняхъ жалующаяся на свою судьбу молодицы часто обращается къ «зозюлъ». Головацкій ІІ, стр. 179, 183, 680; III. Мюзкр. І, стр. 131, № 133; III. Бп. №№ 178 и 179; Чубинскій Тр. № 67, 87—18, стр. 157—168 и стр. 188, № 4; Радченко Гом. п. № 21, стр. 8—9.

<sup>6)</sup> Cornoy et Nicolaides Tr. p. de d'Asie Mineure Lpdtla XXVIII, p. 298.

Обрядъ закликанія весны сохранился на Руси такимъ образомъ въ двухъ типахъ. Въ одномъ изъ нихъ пѣсня обращается къ олицетворенной веснѣ, проситъ ее привезти съ собой свои обычные дары, изображаеть ее ѣдущей на сохѣ, всячески зазываетъ ее. Другой типъ магическимъ провозвѣстникомъ весеннихъ радостей считаетъ прилетающихъ съ юга птицъ, пумно заявляющихъ о своемъ прибытіи веселымъ пѣньемъ и чириканьемъ.

Нъсколько иначе справляется схожій обрядъ у сербовъ, гдъ онъ носить типичное название «на ранило». Наканунѣ сорока мучениковъ и Благовъщенія дъвушки накупають сухихъ дровь и кладуть ихъ гдё-нибудь на сборное мёсто посреди села. Около полуночи онъ складывають костерь и зажигають его. Тогда начинается півніе півсней около костра, и живо собирается сюда молодежь со всего села. Такъ описываеть этоть обрядъ Милиhеви h 1). Болбе сходно съ русскимъ обрядомъ справляютъ «на ранило» турецкіе сербы. «Наканунѣ этихъ праздниковъ (т. е. сорока мучениковъ и Благовъщенія), разсказываеть Ястребовъ, по селамъ всъ дъвушки собираются въ двухъ-трехъ домахъ. Хозяинъ дома, къ которому пожаловали девушки, приготовляеть, насколько возможно, самый лучшій ужинь. Посл'ь ужина девушки устраивають хороводь и поють песни, до первыхъ петуховъ. При крике последнихъ все оне выбегають изъ избы на дворъ и стараются вскарабкаться на крышу избы и другія постройки» <sup>2</sup>). Сидя на кровляхъ, дівушки поють пісни.

Тексты пѣсень, приведенныхъ Ястребовымъ <sup>8</sup>) при этомъ описаніи, однако не проливають свѣта на самый смыслъ обряда. Они носятъ скорѣе шуточный характеръ. Только припѣвъ

«рано, најрано»

указываеть на ихъ тёсную связь съ обрядомъ. Самый сюжеть



<sup>1)</sup> Живот срба сељака, стр. 95.

<sup>2)</sup> Об. и пъсни тур. сербовъ. Стр. 91 (села Моравы).

<sup>3)</sup> Ibid и др. пѣсви, ibid стр. 91—95 и 48, гдѣ тотъ же обрядъ указывается на Рождество. Нѣкоторыя пѣсни обращаются шуточно къ опоздавшей или проспавшей дѣвушкѣ, другія говорять о самомъ внѣшнемъ складѣ обряда.

ихъ, правда, также подходить къ случаю, но никакого отношенія къ существенному хозяйственному значенію весны онъ не имѣетъ. Въ одной пѣснѣ напр., какъ будто, обращаются къ попу, будятъ его, говорятъ, что его попадья проспада и не разбудила во время, что въ это время дѣвушки украли ключи, вошли въ церковь, прочли всѣ книги и только не успѣли дочитатъ Евангелія. Встать пораньше надо священнику, потому что

Све се овце изјагњите
Рано, најрано!
Свака овца по јагњета,
Рано, најрано!
Преоткина два јагњета
Рано, најрано!
Свака овца по карлицу
Рано, најрано!
Преоткина две карлице.

Это типичное для весенних пѣсень заявленіе о благополучіи приплода еще не разъ встрѣтится намъ въ весеннихъ пѣсняхъ различнаго склада и примѣненія 1). Болѣе къ мѣсту, въ обращеніи къ пастуху, тоже самое говорится и въ одной пѣсенькѣ Призрѣнскаго Подгора, поющейся также «на ранило»:

Ој јубава ми девојко! Чије ведро рано звни? — Најрано је девојкино! Рано тиће, рано лети, Те ми паде на појате, Те ми вика млад'овчара:

<sup>1)</sup> Оно встръчается, какъ обозначенія весенняго благополучія въ колядкахъ, волочобныхъ пѣсняхъ и др.; въ колядкахъ: Карацић, Српске нар. пј. П, стр. 119, № 189; Головацкій, П. Г. и У. Р. П, стр. 14—16, №№ 20—22, ПІ стр. 14, № 17; Булгаковскій, Пинчуки З. И. Р. Г. О. ХІП в. 3-й, стр. 31 и 46 №№ 1—2 (въ щедрицкихъ); Lud V, № 48, str. 237; Б. Бп. №№ 7, 10.

Дизај ми се млад'овчаре! Овце ти се изјагњиле: Свака овца по јагњенце, Првоскина два јагњета 1).

Изъ относящихся къ обряду «на ранило» сербскихъ пѣсенъ есть собственно только одна, которая, какъ будто указываетъ на основной забытый смыслъ этого дѣйства, вѣроятно, близкій по значенію нашему закликанію весны. Эта пѣсня напечатана у Милићевић'а:

Подранила девојка, подранила
Рано, ранано!

Јутром рано у горе, јутром рано,
Рано, ранано!

Да претекне месеца, да претекне,
Рано, ранано!

Да пробуди ораче, да пробуди
Рано, ранано!

Те да иду да ору, те да иду
Рано, ранано

Да си хране дечицу, да си хране.
Рано, ранано!

(Смыслъ этой пѣсни такой: настала рабочая пора, пусть встанеть рано дѣвушка и разбудить пахаря, ему нужно теперь ѣхать въ поле орать, отъ этого зависить благополучіе семьи, особенно его малыхъ дѣтокъ).

Остальныя пѣсни только вслѣдствіи внѣшней близости содержанія вошли въ обиходъ этого обряда. Если это не просто пѣсни шуточныя, то онѣ прямо или иносказаніемъ говорять о сватовствѣ и суженомъ в); къ нимъ мы вернемся поэтому позже,

<sup>1)</sup> Ястребовъ, l. с., стр. 41—42, ср. стр. 93.

<sup>2)</sup> Жив. срба сељ., стр. 96.

<sup>3)</sup> Таковы — изъ пъсенъ Милићевића третья на стр. 95, и у Милојевића П. и об. укупной н. срб. I, стр. 119—120.

когда будеть идти рёчь о поздравительныхъ и хороводныхъ пъсняхъ, отвёчающихъ именно этой стороне быта.

Обрядъ «на ранило» такъ же, какъ и закликание весны въ Россия, производится въ Сербіи и при водѣ. Такъ совершается онъ на Вербное воскресенье. Дѣвушки водятъколо, играютъ и поютъ около рѣчекъ или источниковъ 1). Къ этой разновидности обрядоваго дѣйства приспособляются и соотвѣтственныя пѣсни. Въ нихъ говорится о томъ, какъ замутилась вода, о томъ, зачѣмъ вода нужна дѣвушкамъ и этимъ способомъ также приходятъ къ суженому и къ сватовству 3).

Представленіе о перелетной птицѣ, какъ о ближнемъ провозвѣстникѣ весеннихъ радостей въ сербскихъ пѣсняхъ «на ранило» не встрѣчается вовсе. Нѣчто подобное поется только въ одной хороводной пѣсенкѣ. Тутъ роль птицы играетъ пчелка. Она приносить отъ Бога «празднички» съ ихъ типичными аттрибутами:

Долете челка од Бога, Казује лето богато: Великдан шарен, прешарен, Ђурђевдан травком и шумом. Петровдан белим јечменом <sup>8</sup>).

У прочихъ славянскихъ народностей такъже, какъ и въ фольклорѣ Запада, лишь кое-гдѣ сохранились отрывочные намеки на изображенный только что обрядъ. Онъ переживаеть здѣсь въ отдаленныхъ примѣненіяхъ, уже подвергшихся постороннимъ наслоеніямъ, и только пристально приглядѣвшись къ нимъ, можно

<sup>1)</sup> Ястребовъ, І. с., стр. 93-94; Караджичъ Ж. и Об., стр. 26.

<sup>2)</sup> Таковы кромѣ пѣсенъ Милојевић'а (указанныхъ выше) пѣсни у Караджича Ж. и Об. стр. 26 и его же Срб. н. пј. І стр. 126, № 200, та же и у Милићевић'а стр. 95; ср. еще пѣсню объ оленѣ, замутившемъ воду, Караджичъ Ж. и Об. стр. 26, Срп. нар. пј. І, стр. 126, № 199, Милићевић І. с., стр. 95. Эта тема принадлежитъ пѣсенному достоянію всей Европы; см. у Јеапгоу, Les or. de la p. l. р. 162; объ отношеніи оленя къ браку см. Потебня Объясн. малор. и ср. п. ІІ, глава ХХ-я.

<sup>3)</sup> Ястребовъ, 1. с., стр. 119; ср. русскую пѣсню ШВ стр. 388, № 1181.

открыть въ нихъ основную мысль, близкую разобраннымъ мною русскимъ и сербскимъ обрядамъ. Таковъ обрядъ, сообщенный Кольбергомъ: въ Полыпѣ, на великій четвергъ, дѣвушки собираются передъ разсвѣтомъ на берегахъ рѣкъ и прудовъ и тамъ ожидаютъ восхода солнца. Какъ только солнце выйдетъ изъ-за горизонта, онѣ раздѣваются, скачутъ въ воду, распускають волосы и приговаривають:

Wodane! na tobi rusu kosu daj mini diwoczu krasu, daj krasu denyci bij'm buła borzo mołodyci (a)1).

Здёсь основной смыслъ развить еще, какъ впрочемъ и въ большинстве сербскихъ песенъ «на ранило», чисто девичьими заботами о браке. У чеховъ выходять передъ восходомъ солнца въ поле на великую пятницу, становятся на колени и говорять:

Ráno, ráno, raníčko,
Dřív než víšlo slunečko,
Židé pana Ježíše jali.
On se třás, oni se ho ptali:
Pane máš-li zimici?
«Nemám, onež miti bude,
Kdo na mou smrt pamatovat bude»<sup>2</sup>).

(«Рано, рано, раненько, до восхода солнца, взяли жиды господина Інсуса. Онъ дрожалъ, а они его спрашивали: «Господинъ, нѣтъ-ли у тебя лихорадки?» — Нѣтъ, и у того не будетъ, кто станетъ помятовать мою смерть»). Въ этой странной пѣснѣ сохранился все-таки напѣвъ, соотвѣтствующій нашему «рано ой рано» и сербскому «рано најрано».

Возможно, что въ какомъ-нибудь отношении къ обряду «на ранило», справляемому при водъ, стоитъ и чешскій пасхальный

<sup>1)</sup> Kolberg, Pokucia str. 146.

<sup>2)</sup> Erben, Pr. č. p. a. ř. I, str. 60.

обычай «chodit na Kupání», на который указываль Hanuš. Онъ приводить также два варіанта пасхальной п'єсенки, близкой нашимъ закличкамъ весны; въ нихъ поется:

Velkonočko, Velkonočko, kdes tak dlouho bývala? U studánky, u studánky ruce nohy myvala. нлн. какъ въ другомъ варіантъ:

> Lito, lito, lito, kdes tak dlouho býlo? U vody u vody ruce nohy mylo? 1)

Обращение къ олицетворенной Пасхѣ или веснѣ, конечно, вполнѣ соотвѣтствуетъ нашему призыву весны.

Можетъ быть далекое переживаніе даннаго обрядоваго типа лежить и въ основѣ краковскаго «Kuliga», этого сложнаго маскараднаго дѣйства, которое справляють, наряжаясь старостомъ и старостихой, жидомъ арендаторомъ и кабатчикомъ, цыганомъ и пр. и въ подобныхъ костюмахъ, какъ будто невзначай, наѣзжая къ кому-нибудь въ гости. Въ этой по преимуществу шляхетской забавѣ, конечно, много святочнаго; но откуда его названіе? Что оно взялось не спроста и что въ немъ можно заподозрѣть черты типично весеннія, какое-то смутное отраженіе празднованія весенняго прилета птицъ, можетъ быть позволительно усматрѣть изъ словъ старосты; когда онъ представляеть свой маскарадный кортежъ хозяину того дома, гдѣ будетъ происходить пиршество, онъ между прочимъ говоритъ:

Z szezękiem, brzękiem Kulig jedzie, Kulig, kulig - ptaszek szary; przez lato pilnuje pola, by się nie dał pożyć biedzie 2).

(«Съ лязгомъ и бряцаньемъ ѣдетъ куликъ, куликъ сѣрая птичка стережетъ лѣтомъ поле, чтобы не случилось бѣды»).



<sup>1)</sup> Hanuš, Báj. kal. slov. str. 126-127; cp. Erben, P. a. ř. str. 58.

<sup>2)</sup> Kolberg, Lud. s. V св. 1<sup>a</sup> str. 255—256; описаніе самаго обряда 252—260. Ср. Петрушевичъ, Общер. каж., стр. 30.

Въ Германіи сохранились кое-какіе остатки чествованія первыхъ прилетівшихъ птицъ и первой фіалки 1). Во Франкфуртів еще въ XVIII в. сторожъ на городской башні извіщаль трубнымъ звукомъ о прилеті перваго аиста и получаль за это изъ общественныхъ суммъ вознагражденіе. Подобная уплата была произведена еще 1-го марта 1704 года 2). Намекъ на самое «закликаніе» можно видіть и въ словахъ одного Пфальцскаго варіанта тіхъ многочисленныхъ «споровъ зимы и літа», описаніемъ которыхъ обыкновенно начинають обзоръ німецкихъ весеннихъ обрядовъ 3). Эта игра изгнанія зимы и введенія літа, какъ извістно, всего чаще, имітеть місто въ воскресенье на четвертой неділів великаго поста (Laetare), когда по старому римскому календарю зима встрічалась съ літомъ. Въ Пфальців въ середині прошлаго віжа при этомъ между прочимъ піли:

Wir woll'n hinaus in den Garten, Den sommer zu erwarten, Wir wollen hinter die Hecken, Den sommer zu erwecken u s. w. 4).

(«Мы хотимъ пойти въ садъ дожидаться лета, мы хотимъ пойти за ограду лето разбудить»).

Въ Швеціи сельскій людъ троекратнымъ возгласомъ встрѣчаетъ прилетъ первой ласточки 5), а въ Стокгольмѣ въ началѣ великаго поста происходило даже нѣчто совершенно близко напоминающее наше «закликаніе». Городскіе жители выходятъ съ ве-



<sup>1)</sup> Grimm, D. M. a. n. III, p. 762-763.

<sup>2)</sup> Journal von und für Deutschland 1784 Bd. I s. 423 приведено у Wintzschel-Schmidt'a Kleine Beitr. z. d. M. 2er th., s. 302.

<sup>3)</sup> Объ этомъ кромъ 24-й главы Мисологіи Гримма (съ приложеніями) см. Uhland, Schriften III, s. 18 u f.; Jahn, Opferbräuche, s. 89—94; Hönig въ Z. d. V. f. V. III, s. 226—227; Usener, Italische Mythen Rheim. Museum XXX, р. 191 etc.; Frazer, Golden Bough, I, pp. 257—268; Máhal, Nákres slav. bajesl., str. 192; А. Н. Веселовскій. Три главы изъ ист. поэтики Ж. М. Н. Пр. 1898, апрёль—май, стр. 19—25 отд. оттиска.

<sup>4)</sup> Montanus, Deutsche Volksf., s. 24.

<sup>5)</sup> Grimm, D. M. a. n. p. 763 (v. III).

чера за городъ, располагаются подъ едва зеленѣющими деревьями и ждуть здѣсь восхода солнца, которое они привѣтствують иѣснями. Тексть этихъ пѣсней, авторъ, сообщившій этоть обридъ, къ сожалѣнію, однако, не приводить. Послѣ этого подъ звуки уже другихъ пѣсенъ всѣ возвращаются обратно домой 1).

Можетъ быть нечто подобное представляетъ собою и сообщенное вкратце графиней Мартиненго итальянское обыкновение «chiamar l'erba». Оно производилось въ марте месяце на озере Poschiavo <sup>2</sup>).

Извѣстный старо-англійскій Cuckoo Song, восходящій, быть можеть, къ серединѣ XIII вѣка всего вѣроятнѣе, также отвѣчаль какому нибудь обрядовому представленію. Отголоскомъ его въ современномъ быту представляется отмѣченный въ началѣ этого вѣка въ Шропширѣ обычай не работать въ тотъ день, когда въ первый разъ услышана кукушка в). Далеко не исключительно подъ вліяніемъ своего классическаго образца воспѣлъ кукушку и неизвѣстный латинскій поэтъ VIII—IX в., въ такъ наз. Carmen de Cuculo 4).

Сущность всёхъ этихъ, не особенно распространенныхъ, но все же интересныхъ обрядовъ состоитъ въ молитвенномъ обращени къ веснё. Они производятся рано утромъ на зарё, такъ что солнце представляется въ моментъ отправленія обряда какъ будто восходящимъ впервые, возвёщающимъ весеннее возрожденіе природы, приносящимъ съ собою наступившую наконецъ новую пору (ver novum). Обращаются относящіяся сюда пёсни однако не къ солнцу, а либо къ перелетной птицё, носительницё

<sup>1)</sup> Breslauer Zeitung 1889, фельетонъ 29-го сент.; приведено у Bielschowskiego, Gesch. d. deutsch. Dorfpoesie, s. 12, прим. 3-е къ стр. 11.

<sup>2)</sup> Count. E. Martinengo-Cesaresco, Essays in the st. of folk-songs, p. 254.

<sup>3)</sup> Ten-Brink, Early english. Lit. London. 1887, p. 305; Brand, Pop. Antiqu. ed Ellis II, p. 197; о кукушкъ въ англ. литер. см. James Hardy, Popular History of the cuckoo. Fol-Lore Rec. II, pp. 47—91.

<sup>4)</sup> Duemler Poetae Latini Aevi Carolini, p. 269. Mon. Germaniae t. I; Ebert, Allg. Geschichte der Lit. des Mittelalters Band II, s. 68. A. H. Веселовскій, Три главы изъ ист. поэтики, стр. 21, отд. отт. Ж. М. Н. Пр. 1898, апръль.

весеннихъ благъ, либо къ самой олицетворенной весить, либо къ Богу, для каждаго върующаго представляющемуся естественно источникомъ всякой благодати.

Къ олицетворенной веснъ кромъ приведенныхъ выше пъсенъ уже прямо молитвенно взываетъ одна великорусская пъсенка изъ сборника Сахарова:

Весна, весна красная, Приди весна съ радостью, Съ радостью, съ радостью, Съ великою милостью: Со льномъ высокіимъ Съ корнемъ глубокіимъ Съ хлѣбами обильными 1).

Я уже привель веснянку изъ сѣверной части Подольской губерній, начинающуюся благочестивымъ христіанскимъ запѣвомъ; въ другой пѣсенкѣ изъ той же мѣстности схожій мотивъ развивается подробнѣе:

Благослови, Боже, Зимы замыкаци Весну выкликаци. Дай же намъ, Боже, Жита и пшаницы, Зяленой травицы. Дай же намъ, Боже, На хлѣбъ-жито родъ, А на статокъ плодъ, На людзей здоро(у)е <sup>2</sup>)

Тоже напъваеть и совершенно независимая отъ обряда закликанія весны великорусская пъсня:

<sup>1)</sup> Сахаровъ, П. р. н. IV, стр. 375.

<sup>2)</sup> Подольскія Губ. Вид. 1895, № 26.

Охъ и дай, Боже, добрые годы! Годы добрые, хлѣбородные. Зароди, Боже, жито густое, Жито густое, колосистое, Колосистое, ядренистое, Чтобы было съ чего пиво варити, Пиво варити, робять женити, Робять женити, дѣвокъ отдавати 1).

Рядомъ съ этими двумя - тремя русскими молитвенными пѣснями можно поставить еще одну болгарскую, записанную въ Кремиковцахъ на Софійскомъ полѣ. Она относится только къ нѣсколько болѣе позднему времени и призываетъ Святую Троицу:

Кирле ресле — Господи помилуй. Света Тройца слезни оз-горе, Та си влезни въ село, Та искарай кмете, кметице! Куни да носимъ, Бога да молимъ: «Я дай ми Боже ситна росица — По горѣ руйно, по поли ситно, Трѣва да расте, паунъ да пасе, Паунъ да пасе, перья да рони, Перья да рони, моми да бератъ, Моми да бератъ, китки да віятъ, Китки да віятъ, китки да віятъ,

(«Куріе елейсонъ — Господи помилуй. Святая Троица сойди съ неба, войди въ село и прикажи кметамъ и кметицамъ. Пусть носимъ мы вътви и молимъ Бога»: «Дай миъ, Боже, частую росу на горъ обильно, по полю мелко, да ростетъ трава, да пасется павлинъ, да пасется павлинъ, да роняетъ онъ перья; дъвушки

<sup>1)</sup> Ш. В. стр. 338, № 1179.

<sup>2)</sup> Качановскій, Пам. б. нар. творчества, № 40, стр. 109; ср. схожую лаварскую пѣсню Илиевъ Сб. отъ нар. умотв. І,1 стр. 238, № 189.

пусть ихъ берутъ и вьютъ вѣнки, вьютъ вѣнки, парни пусть ихъ будутъ сватать»). Начавши молитвеннымъ запѣвомъ, пѣсня сопла на образъ такой же типично весенній, какъ и въ сербскихъ
на ранило. Это ронянье перьевъ птицы упоминается не спроста,
это одинъ изъ иносказательныхъ способовъ заговорить о суженомъ, который широко распространенъ и въ колядкахъ, и въ весеннихъ пѣсняхъ различнаго склада и примѣненія 1).

Обрядъ закликанія весны привель насъ, такимъ образомъ, къ молитвѣ, къ культу.

О существованіи весенняго культа боговъ у славянъ и германцевъ мы никакихъ положительныхъ свѣдѣній не имѣемъ, но вѣроятнѣе всего нѣчто подобное у нихъ существовало. То молитвенное настроеніе, которое сказывается въ приведенныхъ мною веснянкахъ, разумѣется, вполнѣ естественно, и въ до-христіанскую пору оно должно было вылиться въ формѣ моленія богамъ и того или иного вида жертвоприношенія <sup>2</sup>).

Косвеннымъ подтвержденіемъ существованія у славянъ весенняго культа могуть служить еще и кое-какія аналогіи. У нашихъ инородцевъ-язычниковъ, рядомъ съ обрядами вполнѣ схожими съ тѣми, которыми наше простонародье начинаетъ весной каждый новый шагъ въ своей дѣятельности, справляются въ весенніе праздники и общія жертвоприношенія, предназначенныя иногда для цѣлой волости. Во время нихъ и при ихъ посредствѣ инородцы молятся объ общемъ благополучіи, сразу охватывая

<sup>1)</sup> Потебня, Объясн. Мал. и ср. п. II, главы XLIV и XLV.

<sup>2)</sup> Можетъ быть тутъ умѣстно привести свидѣтельство Менеція (XVI в.) о Пруссахъ, Литвѣ и Жмуди, сообщенное Фаминцынымъ (Бож. др. славянъ, стр. 115): «Въ день св. Георгія, разсказываетъ Менецій, они имѣютъ обыкновеніе приносить жертву Пергрубіосу, котораго признаютъ богомъ цвѣтовъ и растеній. Жертвоприношеніе происходитъ слѣд. обр.: жрецъ, называемый вуршкайтъ, держитъ въ правой рукѣ чашу, наполненную пивомъ, и, призывая имя бога, пьетъ хвалу его: «ты, возглашаетъ онъ, — прогоняешь зиму, ты возвращаешь прелесть весны, ты зеленишь поля и сады, покрываешь листвою рощи и лѣса!» Пропѣвши эти слова, онъ схватываетъ зубами чашу и, не прикасаясь до нея руками, выпиваетъ пиво, пустую же чашу бросаетъ назадъ черезъ голову». Мепесіив, De sacrif. 890.

религіозной мыслью всё свои запросы, всё тё хозяйственныя предпріятія, которыя каждое порознь всетаки обставятся еще и отдёльнымъ обрядовымъ актомъ.

У вотяковъ, напримъръ, на слъдующій день послъ запашки (гырны-потонъ) справляется торжественный праздникъ Гуждоръ. на который сходится все окрестное населеніе. Оно состоить изъ особой моляны, для которой дёвушки той деревни, гдё она имбеть мъсто, выбираютъ попа: на пригоркъ подъ елью разстилается скатерть; на нее кладуть особыя лепешки, блины и проч., и жрецъ произносить молитвы, держа въ рукахъ вътку пихты. Во время богослуженія дівушки угощають присутствующих кумышкой и взимають за это особую плату. После молитвы праздникъ заканчивается, разумѣется, гуляньемъ 1). Подобный характеръ носить вотскій же праздникь буэ-шурь или буэ-дюкь<sup>2</sup>). Такое же торжественное жертвоприношеніе совершаеть Мордва на праздникъ Шушмонь латонь озксъ в) и совершали прежде подъ названіемъ агга-паремъ 4) заволжскіе черемисы. Осетинскій праздникъ Рамонъ-бонъ (въ концѣ пятой недѣли великаго поста), во время котораго приносится жертва и призываются святые Николай, Георгій и Илья, можно отнести въ ту же категорію. Во время богослуженія жрець нісколько разь спрашиваеть присутствующихъ: «Чего вы хотите?», и получаеть все тоть же отвъть: «Хоръ-хоръ (хльба, урожая)» в).

Первухинъ приводить одну довольно длинную вотскую весеннюю молитву, произносимую дзэкъ попомъ на проталинкахъ:

<sup>1)</sup> Верещагиеъ. Вотяки Сосновскаго края 3. И. Р. Г. О. XIV вып. 2 (I) стр. 39—42.

<sup>2)</sup> Тезяковъ, Праздвики и жертв. пр. у вотяковъ язычниковъ. *Новое* Слово 1896, январь, стр. б.

<sup>3)</sup> Смирновъ, Мордва. Изв. Общ. Арх. Ист. и Этн. при Казанскомъ Университетъ XII (1894), стр. 313.

<sup>4)</sup> Знаменскій, Горные черемисы. Висти. Евр. 1867, декабрь, стр. 65.

<sup>. 5)</sup> Дубровинъ, Истор. войны и влад. русск. на Кавкавъ I в. 1-й, стр. 802—303.

«Помилуйте насъ Инмаръ, Кылдысинъ!

Хорошія: весну, л'єто и осень ниспошлите намъ!

- Семью кружками сосъдей однообразно и единодушно встаемъ и садимся,
- Съ добрыми сосъдями: съ воршуномъ Петра (имя рекъ: перечисление) встаемъ и садимся.
- Съ воршуномъ Пурга, Бигра, Ворця и Какся мы встаемъ и садимся.
- О творецъ и хранитель хлѣба! Весною во время нашего выхода на общую работу, во время пашни, бороньбы, во время разбрасыванія — разсѣиванія зерна, дай намъ легкости и силы!
- Въ Герберъ, когда мы выйдемъ работать трудиться во время кошенія»....

и такъ далѣе, перечисляется весь кругъ работъ вплоть до осени, причемъ жрецъ старается ничего не пропустить, назвать все, что предстоитъ сдѣлать. Кончается эта молитва слѣдующимъ пожеланіемъ:

- «Въ то время, когда мы поволочемъ потянемъ зерна съ овина, въ амбары, когда мы будемъ наполнять, насыпать сусъки зерномъ, пусть людямъ будетъ весело, какъ поющему лебедю!
- Когда мы зерно возьмемъ ложкою, да не будетъ замѣтно слъда.

Когда мы возьмемъ ковшомъ, да не останется следа, Когда мы возьмемъ ночевкой, да не останется следа, Когда мы возьмемъ корзиной, да не останется следа,

- О творецъ и хранитель хлеба, Кылдысине!
- О податель и стражъ домашнихъ животныхъ, Инмаре!

О распорядитель и повелитель пчелъ, Квазе-э Будьте здоровы!!» <sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Первухинъ. Эскизы пр. и б. инородцевъ Глаз. увзда, эскизъ III-й, стр. 7—9.

Эта пространная молитва относится, очевидно, уже не къ отдъльной разновидности весенней обрядности. Она захватываеть шире, ставится вровень съ общимъ весениямъ культомъ.

Въ древнихъ Аоннахъ во время городскихъ Діонизій 9-го Элафеболія (мартъ — апрѣль) происходило въ театрѣ общее служеніе двѣнадцати богамъ и хоръ пѣлъ: «аλλοις τε δεοῖς καὶ τοῖς δώδεκα», при чемъ каждый жрецъ представляль особое божество. Моммзенъ полагаеть, что общій характеръ этого торжества оно не пріобрѣло при введеніи вакхизма, а, напротивъ, имѣло искони. «Само время года, прибавляеть онъ, наводило на это. Въ мартѣ и апрѣлѣ вѣють нѣжные вѣтры (зефиръ), флора еще не поражена лѣтнимъ зноемъ, деревья покрываются листвой, послѣ тихой зимы вновь слышится пѣніе прилетѣвшихъ птицъ; все прекрасное возвращается къ человѣку. Кого ему возблагодарить за это? Конечно, небесныхъ гостей; они опять вернулись и принесли съ собою все прекрасное» 1). Равнымъ образомъ и Виргилій совѣтоваль земледѣльцу:

In primis venerare deos, atque annua magnae Sacra refer Cereri laetis operatus in herbis Extremae sub casum hiemis, jam vere sereno.

(Georg. I, 338-341).

Можеть быть, позволительно параллельно съ этимъ весеннимъ богослужениемъ поставить и старое римское празднество въ честь Dea Dia, происходившее въ ея священной рощѣ на via Campana на разстояніи пяти тысячъ шаговъ отъ Рима вверхъ по теченію Тибра. Это передвижное торжество, въ эпоху императоровъ назначенное, правда, гораздо позже, на послѣднія числа мая, имѣло, такъ сказать, общее весеннее значеніе. Братья Арвалы, которые совершали жертвоприношеніе Deae Diae (и еще какимъ-то другимъ богинямъ?), въ своей старинной пѣснѣ, при императорахъ уже переставшей быть непонятной, призывали ларовъ,

<sup>1)</sup> Feste der St. Athen. ss. 437 u. 446-447.

Марса (весенняго сельско - хозяйственнаго бога по пренмуществу въ древнемъ Римѣ) и semones 1).

Какъ переживаніе какой-то формы культа, обыкновенно и толкуется обрядъ «закликанія» весны; относящіяся же сюда пісни нонимаются именно, какъ молитвы в. Въ подтвержденіе этого мийнія зачастую приводится еще одинъ, какъ будто подходящій сюда, великорусскій обрядъ, разсказанный нікогда Сахаровымъ и теперь не такъ давно записанный снова въ Саранскомъ убядъ, Пензенской губерніи. Какъ только станетъ сходить снібгъ, бабы начинаютъ раскладывать свои точи. На нихъ оні кладутъ кусочекъ пирога или что-нибудь другое, оставляють эти кусочки на всю ночь и приговариваютъ: «вотъ тебіть, весна — матушка» в. Къ молитвенной пісній присоединяется такимъ образомъ и самое жертвоприношеніе.

Однако заключать отъ современнаго обряда къ существованію языческаго культа всегда опасно, и когда приходится склониться къ этому, необходимо оговориться, въ какомъ объемѣ и въ какомъ значеніи это дѣлается. Культъ предполагаетъ религіозное дѣйствіе, сложившееся въ особыхъ условіяхъ жреческаго, вѣронсповѣднаго состоянія религіозныхъ формъ. Онъ стоитъ скорѣе въ концѣ обрядовой эволюціи, и въ извѣстномъ смыслѣ завершаетъ, доканчиваетъ эту эволюцію. «Когда простѣйшее анимистическое міросозерцаніе, говоритъ А. Н. Веселовскій, вышло къ болѣе опредѣленнымъ представленіямъ божества и образамъ миеа, обрядъ принялъ болѣе устойчивыя

<sup>1)</sup> Roscher's Ausf. Lex. der gr. ur. Myth. I отд. 1-й, 88. 965,8—50; 969,10—60, 974—975,60—80. Въ пониманіи пъсни братьевъ Арваловъ я слъдую главнымъ образомъ за Биртомъ. Das Arvallied Archiv fur lateinische Lexicografie (1898) XI, 8. 149—195; см. особенно страницы: 155, 159, 163, 169—172 и др. Въ указанныхъ мъстахъ Биртъ старался подчеркнуть обще-весенній религіозный смыслъ пъсни Арваловъ. См. также Pauly-Wissowa Realenciclopedie, 88. 1475—1486.

<sup>2)</sup> Аван., Поэт. воззр. I, стр. 228—230; Фаминцынъ, Божества др. сл., вып. 1-й, стр. 296.

<sup>8)</sup> Сказ. р. н. II, стр. 50; Аеан., Поэт. возар. II 690; Этн. Обозр. 1891, № 4, стр. 187.

формы культа» 1). Так. обр. чтобы получить право усматривать въ современномъ обрядѣ пережитокъ культа, надо прежде всего удостовъриться въ томъ, что разсматриваемое религіозное дѣйствіе обращается или дѣйствительно нѣкогда обращалось къ божескому образу, и затѣмъ открыть еще и миоъ, ложащійся въ основу ученія объ этомъ божествѣ.

Въ отношени къ обряду «закликания» весны первое, повидимому, уже на лицо. Олицетворенная весна, къ которой обращаются пъсни, понимается обыкновенно, какъ богиня весны. Разъ «языческіе боги вообще возникли изъ различныхъ олицетвореній» 3), то встрычая олидетвореніе въ обряды, пысны вли сказкъ, мы вправъ принять его за «аллегорическую ступень въ образованіи миоа» 3). Олицетвореніе будеть какимъ-то эмбріономъ божескаго образа, богомъ недоразвившимся, застывшимъ на ранней стадін своего минологическаго развитія. Поэтому если веснь-матушкь приносять жертву, если она представляется вдущей на сохъ, и ея образъ подъ видомъ «вясноўки» даже воспроизводится въ обрядовомъдъйствъ, то весна можетъ также, повидимому, претендовать на особое мёсто въ славянскомъ Олимпе. Ей, правда, нехватаетъ еще миоа, но вотъ недавно на страницахъ Въстника Европы Фаминцынъ постарался прибавить этой богинъ и недостававшій ей миоъ 4). Следуя въ методологическомъ отношеній за Шварцомъ и Куномъ, онъ выходить изъ предположенія, что обрядъ отражаеть мись и что отдільные эпизоды этого мина могуть быть возсозданы изъ сопоставленія разныхъ разбросанныхъ въ обрядь и пьснь подробностей. Къ такому методу достаточно, конечно, приложить немного фантазін, и тогда по старой канвѣ античныхъ разсказовъ о богахъ



<sup>1)</sup> Три главы истор. поэтики  $\mathcal{K}$ . M. H. Hp. 1898, апр $\pm$ ль—май, стр. 18 отд. оттиска.

<sup>2)</sup> Grimm, D. M. a. n., p. 882.

<sup>3)</sup> Uhland, Schriften III, s. 36.

<sup>4)</sup> Богиня Весны въ пъсняхъ и обрядахъ славянъ. Висти. Егр. 1895, іюнь и іюль.

можно развести какіе угодно мисологическіе узоры. Богиня весны ожила подъ перомъ Фаминцына въ стройно установленномъ мисъ, и мисъ этотъ, какъ и следовало ожидать, оказался известнымъ разсказомъ о Деметре и Персефоне. Персефона — весна, и вотъ, когда она исчезаетъ, похищенная въ летній зной подземнымъ богомъ, ей поется песня, до сихъ поръ сохранившаяся въ Белоруссіи:

Весна, весна, весняночка, идт твоя дочка Маряночка?

— Сидить у садочку, шъеть сыну сорочку <sup>1</sup>).

То же поется и въ малорусской веснянкъ:

Ой весна, весна, да весняночка. Де твоя дочка, да паняночка. Десь у садочку шие сорочку; Шовкомъ по біллю да вишиває, Своему милому пересилає: Надівай ії що неділеньки, Споминай же мене що годиноньки. Шовкомъ я шила, а біллю рубила, Жаль мені козака, що я полюбила<sup>9</sup>).

Что образъ весны, о дочери которой спрашиваетъ пѣсня, куда она скрылась, не случайный, а коренной въ пѣсенной литературѣ, показывають его многія параллели. Фаминцынъ привелъ нѣсколько аналогичныхъ пѣсенъ изъ купальскаго цикла:

Купалночка,
Гдѣ твоя дочка?
У городѣ красочки рве,
Красочки рве, вяночки вье,
Дѣво́чкамъ дае,
Сяей — таей по вяночку ³).

<sup>1)</sup> Романовъ, Бсб. I, стр. 263, № 4; бѣл. русск. варіанты: Ibid № 1; Радченко, П. Гом. уѣзда. З. И. Р. Г. О. XIII, в. 2-й, стр. 2, № 2.

<sup>2)</sup> Чубинскій, Тр. ІІІ, стр. 113, № 4.

<sup>3)</sup> Б. Би., стр. 35, № 67; Выст. Евр. 1895, іюнь, стр. 679.

Сюда же относится и одинъ чешскій варіанть; рядомъ съ приведенными выше пъсенными вопросами у весны, куда она дълась, Напиз сообщаеть одинъ моравскій варіанть подобной пъсни, можеть быть сродный съ бълорусской пъсенкой о Маряночкъ:

Ej Maria, ej Maria,
kdes tak dlouho byla?
U studánky u ruděnky (?)
jsem se umývala
šátečkem, šátečkem jsem se utírala,
Zámečkem, zámečkem jsem se zamýkala¹).

(«Эй Марія, эй Марія, Гдё ты такъ долго пребывала»? «У студенца, на лугу, я умывалась и т. д.» 2).

Эти пѣсни Фаминцынъ сближаеть съ одной стороны съ нѣсколькими купальскими пѣснями, гдѣ говорится объ Купалѣ, какъ похитителѣ дѣвушки на сушѣ или на водѣ, а съ другой съ извѣстнымъ также купальскимъ обрядомъ бросанья въ воду или сжиганья или похоронъ кудрявой березки или соломеннаго чучела, изображающаго женщину. Изъ этого сопоставленія, по его миѣнію, оказывается, что, приносимая весною въ село въ видѣ «гостейки» 3), славянская богиня весны исчезаетъ въ пору лѣтняго солнцестоянія, какъ древне-греческая Персефона, похищенная богомъ преисподней. Миеъ о Деметрѣ и Персефонѣ лежитъ такимъ образомъ въ основѣ всей весенней и лѣтней обрядности 4).

На первый взглядъ такое толкованіе можетъ показаться стройнымъ. Оно однако должно сельно поколебаться, если приглядёться къ даннымъ обряда нёсколько блеже.

Прежде всего въдь въ приведенныхъ выше русскихъ весеннихъ пъсняхъ о куда-то запропастившейся дъвушкъ, она названа

<sup>1)</sup> Bájesl, kal. str. 127; Erben, P. a ř. str. 57.

<sup>2)</sup> Переводъ Фаминцына, Высти. Евр. 1895, іюль, стр. 145.

<sup>3)</sup> Относительно «гостейки» см. ниже.

<sup>4)</sup> Впсти. Евр. 1895, іюнь, стр. 683-699.

дочерью весны, такъ что весна оказывается скорве Деметрой, чвиъ Персефоной греческаго миса. Это первое затрудненіе. Его Фаминцынъ обходить, правда, указаніемъ на то, «что и Деметра, и Персефона, представляють собою только раздвоеніе иден одной и той же богини плодородія, на мать и дочь, весною обусловливающихъ оживленіе природы и потому радостныхъ и блаженныхъ, а къ осени совершенно міняющихъ свой характеръ, дівлающихся мрачными, гнівными, подземными богинями» 1). Это, можеть быть и такъ, но въ Купальской пісни дівушка названа уже дочерью того же самаго Купалы, который ее и похищаеть. Нужно ли и туть предположить «раздвоеніе»? Фаминцынъ этого не говоритъ, и эту трудность обходитъ уже молчаніемъ.

Еще большія затрудненія возникають при толкованіи самой купальской обрядности. Топится, сжигается или хоронится здёсь не только дівушка (Марена, Кострома, Русалка)<sup>2</sup>), но какой-то мужской образь (Купало, Кострубонько)<sup>8</sup>). А. Н. Веселовскій, изучавшій купальскую обрядность совсёмы сы другой точки зрівнія, даже предполагаеть, что именно мужское существо и должно было первоначально изображаться вы обрядів <sup>4</sup>). Даліве женская фигура сама называется именемы своего похитителя (Дзівкой Купалой, Купалочкой) <sup>5</sup>). Конечно, и эти колебанія обряда можно объяснять «самозабвеніемы», но какы тогда установить границу между «самозабвеніемы» и «переживаніемы»?

Минологическія толкованія народныхъ обрядовъ всегда неминуемо ведутъ къ слишкомъ произвольному ихъ пониманію,

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 680.

<sup>2)</sup> Аванасьевъ, Поэт. Возэр. III, стр. 721; Чубинскій, Тр. III, стр. 193—195; Kolberg, Lud I str. 202; Сахаровъ, Сказ. II, стр. 207—216; Терещенко, Б. р. н. VI, стр. 191—195; ШВ., стр. 367 и слъд.; Зап. Общ. Арх. Ист. и Этн. при Каз. Унив. X (1892), стр. 119—121.

<sup>3)</sup> Чубинскій, Тр. III, стр. 77; Головацкій, Пар. п. Уг. и Г. Р. II, стр. 185; Ž. Pauli, Р. L. Rusk. I, стр. 21—22.

<sup>4)</sup> Жури. Мин. Нар. Просв. 1894, № 2, стр. 313 и раньше Розыск. въ Обл. дух. ст. II, стр. 99—100.

<sup>5)</sup> Чубинскій Тр. III, стр. 195; Аванасьевъ, Поэт. Возяр. III, стр. 728.

всегда навязывають имъ такія особенности, которыхъ въ нихъ вовсе нътъ. И это вполнъ понятно. Всякій мионческій разсказъ всегда содержить въ себъ цълый рядъ подробностей, безъ которыхъ теряется его главный смыслъ. Въ миоб о Леметръ и Персефонъ, напр., похититель непремънно долженъ быть Плутономъ, богомъ преисподней. На этой черть миса зиждется все природное, основное его значеніе. Безъ него мись терлеть весь свой смыслъ. Яспое дъло поэтому, что для теоріи Фаминцына совершенно необходимо, чтобы и нашъ Купало, играющій роль Плутона, оказался богомъ подземнаго міра. Но что же заставляеть насъ думать, что это такъ? Доказательства этому, содержащіяся въ стать в Фаминцына, едва ин могутъ кого-нибудь убедить. «Подобно Плутону, говорить онъ, съ благодътельной, благопріятной для человъка стороны его природы, онъ является подателемъ урожая, представителемъ богатства и изобилія. Купало также въ старинныхъ памятникахъ именуется богомъ обилія и плодова земных». Купалу, по словамъ густинской лътописи, «безумніи за обиліе благодареніе приношаху въ то время, егда вмяще настати жатва»... «Идолъ Купало, пишетъ Гизель, его же бога плодовъ земных быти иняху и ему прелестью бесовскою омрачени благодареніе и жертву вз началь жинез приношаху». Какъ представитель палящаго зпоя и пёкла (подземнаго огня, по представленію жгущаго «гравы и муравы» и древесные «подземные коренья»), Купало является въ купальскихъ пѣсняхъ подобно Плутопу похитителем и губителем упомянутой выше паняночки» 1). На основанін такихъ общихъ доводовъ, можно бы съ одинаковымъ успёхомъ признать Купало и солярнымъ богомъ, какъ это дълалось до сихъ поръ. Одинаково можно назвать его богомъ или духомъ растительности.

Гораздо правдоподобиће объяснился купальскій обрядовый обиходъ въ стать В А. Н. Веселовскаго 2) изъ сопоставленія

<sup>1)</sup> Висти. Евр. 1895, йонь, стр. 682-683.

<sup>2)</sup> Гетериямъ, Побратимство и Кумовство въ Кушальской обрядности, Журм. Мин. Нар. Просв., 1894, февраль, стр. 288—318.

его съ Адоніями. Туть мы не покидаемъ чисто обрядовой почвы и все время остаемся въ области тъхъ же календарныхъ пріуроченій. Толкованію подвергаются также не отдъльные эпизоды обряда и пъсни, а весь купальскій циклъ со встии его особенностями, съ его гетеризмомъ и кумовствомъ, съ его христіанскими наслоеніями и широкой распространенностью по лицу всего европейскаго фольклора.

Вернемся однако къ пъснъ о Маряночкъ, дочкъ весны.

Схожія съ нею пісни купальскія представляють скоріве аналогію пісеннаго замысла, чімъ являются ея варіантами. Купалочка, Аграфена купальница (23 іюня), и дочка ея такое же усугубленіе образа, какъ весна и ея дочь, паняночка. Купалочкина дочка въ саду вьеть вінки, и назначеніе ихъ вполні сточно опреділяется Купалочкой въ разговорії съ Иваничкой (24 іюня):

— «На што тебѣ красочки, Купалочка»? Вянки вити, Иваничка, Вяжисьскимъ дъўкамъ, Иваничка: Яны замужь пойдуть, Иваничька 1).

Это вполнѣ въ пѣсенномъ стилѣ: праздникъ всегда совершаетъ въ пѣснѣ то, что въ это время дѣлаютъ люди или, что происходитъ въ природѣ; такъ и въ одной изъ весеннихъ варіантовъ разбираемаго типа поется:

Весна Дуньку кличе: Дай, Дунька, ключи Одомкнуць зямлицу, (bis) Выпустить травицу На раннее лёто, На буйное жито <sup>2</sup>).

Mařena, Mařena, Kdes ty kluče poděla?

<sup>1)</sup> Б. Бп., стр. 30, № 51; ср. Сумцовъ, Культ. Пережив., стр. 145.

<sup>2)</sup> III. М.с. вкр. I, в. 1-й, стр. 127, № 127; схоже съ приведенной выше чешской аналогичной пъсней и моравской; Марену спрашивають:

Эта Дунька, конечно, — та же дочка весны. Въ весеннихъ пъсняхъ — вопросахъ смыслъ менъе ясенъ, но и тамъ дочка сидитъ въ саду, какъ и подобаетъ весной. Она шьетъ рубашку милому, что, конечно, только пъсенный предлогъ заговорить о суженомъ, отвоевавшемъ себъ, какъ мы это увидимъ, не маловажное мъсто въ весеннихъ пъсняхъ. Въ другихъ варіантахъ чтеніе испорчено: у дочки весняночки оказываются и у самой дъти.

Пѣсни о дочкѣ весны такимъ образомъ просто составляютъ небольшой и небогатый обрядовымъ содержаніемъ циклъ обращеній къ олицетворенной веснѣ, не имѣющій прямого отношенія къ самому закликанію, но близкій ему по общему поэтическому замыслу. Никакихъ свѣдѣній о миоѣ весенней богини въ нихъ не содержится. Олицетвореніе не поднялось въ немъ до высоты божескаго образа.

Посль неудавшейся попытки доискаться весенняго миса приходится поэтому только признать, что несмотря на усилія Фаминцына, богиня весны остается всетаки безъ миса, а отсюда естественно должно нѣсколько поколебаться и представленіе о ея культь. Оно пошатнется еще болье, если отбросить ту теорію, по которой всякое поэтическое одидетвореніе содержить въ себъ зародышъ божескаго образа. Если въ чемъ-нибудь можно упрекнуть маститаго создателя германской мноологін, то именно въ преувеличеніяхъ, вытекающихъ изъ подобнаго взгляда. Еще Маннгардть въ предисловін ко второму тому своихъ Wald- und Feldkulte замётиль, что Гриммъ слишкомъ произвольно возводиль въ боги олицетворенія, на которыя онъ натыкался въ поэзіи и обряд'в (s. XI). Этимологія ни одного имени языческаго бога не открыла вънемъ подобной основы. Въ большинствъ случаевъ происхождение боговъ затянуто непроницаемой тайной, и только последующія наслоенія въ ихъ культе де-

прив. у Václavek'a, Moravské Valašsko, d. I, str. 78; въ другой, также моравской, пъснъ Марену просять отдать ключи св. Юрью. Kulda, M. n. p. II, str. 295, Erben, l. c., № 57.

лають изъ нихъ представителей той или иной силы природы. Когда человѣкъ приписываетъ явленіямъ внѣшней природы свойства чисто человѣческія, и этимъ создается то своеобразное міровозэрѣніе, которое теперь называютъ анимистическимъ, онъ дѣлаетъ это скорѣе въ отношеніи къ конкретнымъ предметамъ, чѣмъ къ общимъ отвлеченнымъ понятіямъ. Ихъ первобытный умъ научается называть только гораздо позже. На пути обозрѣнія весенней обрядности мы не разъ встрѣтимся съ олицетвореніемъ временъ года, праздниковъ, даже мѣсяцевъ. Они особенно распространены въ народныхъ играхъ, — но большинство изъ нихъ носитъ воочію характеръ поздняго, почти современнаго образованія.

Напротивъ, символизмъ перелетной птицы, представление о ней, какъ о магическомъ провозвъстникъ весны, какъ о носителъ весеннихъ радостей и счастья вообще, даже судя по тъмъ даннымъ, которыя собраны мною до сихъ поръ, отражаютъ старинное, укоренившееся религіозное представленіе. Обращеніе въ молитвенной пъснъ къ прилетъвшимъ только что птицамъ можно признать поэтому болье устойчивымъ, чъмъ обращеніе къ олицетворенному времени года. Всякій разъ, какъ мы встрътимъ подобное обращеніе и въ другого рода пъсняхъ, оно будетъ также и хронологически и по типу примъненія, носить печать глубокой древности. Мы уже видъли, что птица — существо священное, почти обоготворяемое.

Рядомъ съ призывомъ весны и перелетныхъ птицъ въ разбираемой группъ пъсенъ стоятъ еще чисто христіанскія обращенія. Разсмотръніемъ ихъ я и закончу этотъ обзоръ. Они лучше всего наведутъ на пониманіе того, въ какомъ смыслъ молитвенныя пъсни могутъ быть признаны отраженіемъ древняго весенняго культа.

Дёло въ томъ, что вполнё отчетливо молитвенное настреніе сказалось вовсе не въ пёсняхъ, прямо пріуроченныхъ къ обряду «закликанія». Оно выразилось здёсь только въ запёвахъ, обращенныхъ къ христіанскому Богу. Цёликомъ, все содержаніе

итьсни оно заняло лишь въ веснянкахъ, совершенно независимыхъ отъ «закликанія», и опять-таки проникнутыхъ христіанскимъ міровозэртніемъ. Приподнять это церковное наслоеніе и загляпуть въ далекое прошлое до-христіанской старины только на основаніи этихъ ничтожныхъ намековъ поэтому нечего и думать. Опи позволяють только подоэртвать существованіе культа, но отнюдь не констатировать его. Какимъ богамъ и въ какомъ смыслт весною молились и «жрали жертвы» наши предки, при такихъ скудныхъ сведтніяхъ объ языческой религіи славянъ, мы, конечно, знать не можемъ и объ этомъ было бы напрасно дтать предположенія и строить догадки. Только въ такомъ общемъ и строго ограниченномъ смыслт и можно говорить о молитвенномъ складт разбираемыхъ птесенъ.

Пізсни, непосредственно связанныя съ самымъ «закликаніемъ» носять, напротивь, характерь не культа, а обряда. Онь указывають на религіозное отправленіе, совершающееся въ самой религіозно-хозяйственной общинь средствами, которыми она располагаеть сама, независимо оть болье широкой религіозной организаціи. Эти средства въ данномъ случат сводятся къ особой разновидности заклинанія или пъсеннаго заговора. Въ народномъ сознаніи заклинаніе и молитва, хотя и сосуществують, но довольно отчетливо различаются. Вспомнимъ, что въ объихъ былорусскихъ молитвенныхъ песняхъ христіанскаго Бога просять допустить до «закликанія» весны, дозволить удачно совершить этотъ особый, им'ьющій самостоятельное значеніе, обрядовый акть. Къ такому пониманію разбираемаго обряда склонялся и Аванасьевъ 1), когда вторично разсматриваль его въ третьемъ том в своего огромнаго и ценнаго труда, не всегда, какъ известно, последовательного и выдержанного на однихъ и техъ же основныхъ принципахъ.

Молитва естественно обращается къ личности подателя благодати; она возможна только при отчетливомъ представле-

<sup>1)</sup> Поэт. Возар. III, 689-690.

ній о подобной личности, при вполит определенномъ представленія о его свойствахъ и способностяхъ. Заклинаніе, напротивъ, выходить изъ условій самой жизни, изъ тёхъ потребностей и пожеланій, которыя испытываются совершающимъ его человъкомъ. Первобытный человекъ, веруя въ симпатическую свлу слова и действа, старается вызвать ими желательное ему явленіе: и поэтому въ формуль заклинанія ему не такъ важно упоминаніе имени и аттрибутовъ самого подателя всякихъ благъ, какъ перечисленіе того, что онъ собственно желаеть. Логическій интересъ лежитъ именно на этомъ последнемъ. Вотъ почему при замънъ одного представленія о богахъ другимъ, при принятіи новаго въроученія, отрицающаго старое, почти безъ изміненія продолжають жить въ обрядовомъ обиходъ старые пріемы заклинанія и заговора. Только самый образъ стараго подателя благодати, конечно, долженъ со временемъ стереться и либо замѣниться новымъ, либо совсѣмъ исчезнуть. Въ пѣсенныхъ весеннихъ заклинаніяхъ, о которыхъ здісь идетъ річь, такъ именно и случилось. Сохранилась старая формула, и въ нее проникло слишкомъ общее безразличное въ религіозномъ отношеніи представленіе о весит. Олицетвореніе есть только поэтическое выраженіе для этого общаго представленія. Равнымъ образомъ, когда бабы кладуть весною на разосланныя красна или точи кусочки жертвеннаго приношенія, онь въ своей присказкь употребляють то же безразличное въ религіозномъ смыслѣ слово «весна-матушка». Если бы какой-нибудь святой въ ихъ мировоззрвнім представлялся имъ покровителемъ ткацкаго ремесла, онв назвали бы его, и тогда эта наивная жертва естественно повысилась бы въ своемъ молитвенномъ значеніи.

П.

Въ приведенныхъ выше пъсенкахъ преобладаетъ элементъ ожиданія. Весна еще не настала во всемъ своемъ блескъ, ее

еще зовуть, заклинають. Правда, уже прилетели птицы, но оне лишь въстники восны, онъ только что принесли ее съ собою. Ключи, которыми отмыкается земля и выпускаются на волю, и живая растительность, и роса, и теплое время, только что еще безшумно повернулись въ замкъ. Принесены жертвы и спъты молитвенныя пъсни, чтобы снискать благоволеніе на самомъ рубежв новой поры, но въ самой природв проявились еще только кое-какіе признаки весенняго обновленія. И люди, и животныя, и хабба трепещуть въ напряженномъ и полномъ надеждъ ожиданін. Томительно тянется это переходное время, хотелось бы дружной, быстрой весны, а она медлить, останавливается на своемъ пути, какъ будто въ раздуньи. Говорять даже, что марть нарочно, разсердившись на зазнавшагося человъка, на зло ему заняль нёсколько дней у апрёля 1). Послё короткаго февраля этоть ивсяць кажется такимь длиннымь. Какъ-то ужь слишкомъ растянулся и великій пость. Но марть, конечно, напрасно храбрится; будь онъ не рядомъ съ благод тельнымъ :апремень; онъ, пожалуй, могъ бы уничтожить весь скотъ и въ конецъ измучить людей: но апрыль уже на дворь. Озими ожили, земля вздохнула, на деревьяхъ появилась листва, на лугу замелькали первые цвъты (фіалки). Быстро вслъдъ за ними станутъ цвъсти и жимолость и боярышникъ, зацвътутъ и береза, и лица. Скоро вся природа пріоденется въ свой приветливый, совсемъ свежій нарядъ. Тогда, наконецъ, скажетъ весна свое последнее слово, какъ пора переходная, подготовительная, какъ пролотове; немудрено поэтому, что этотъ конечный моменть весенняго расцвета природы чествуется особенно торжественно.

Весело, шумно, въ самодовольной радости справятся обряды, относящіеся къ этому второму и главному циклу весеннихъ об-



<sup>1)</sup> Кавказская легенда: Дубровинъ, Ист. войны и влад. русскихъ на Кавказъ I,1, стр. 276. Отраженіе той же легенды можно видъть въ народныхъ ангийскихъ стишкахъ о «borrowing days» или «blind days». W. Henderson, F. 1. of the North. Caunties, p. 94—95.

рядовъ. Тутъ уже нѣтъ конца пѣснямъ, пляскамъ, играмъ. Поэтому даже въ то время, когда человѣкъ совсѣмъ уже осмѣлыся передъ природой и пересталъ больше дорожить дѣловой стороной обрядоваго обихода, этотъ циклъ его онъ будетъ всетаки соблюдать ради него самого, какъ забаву, какъ праздничное развлеченіе. Разгульный характеръ циклъ этотъ имѣлъ и искони, потому что, когда и повеселиться человѣку, какъ не въ это время, наконецъ наставшее послѣ великопостнаго затишья и томленія. Изстари въ высшій моментъ весенняго расцвѣта было мѣсто и простымъ играмъ и забавамъ. Онѣ то сплетались съ основнымъ хозяйственно-религіознымъ обрядовымъ дѣйствіемъ, то раздавались рядомъ съ нимъ, заканчивая его своимъ болѣе свободнымъ и непосредственнымъ весельемъ.

Остановимся покам'єсть только на томъ, что заключается серіознаго, д'єлового въ этомъ цикл'є п'єсенъ и связанныхъ съ ними обрядовъ, въ чемъ проявилось отраженіе той или иной религіозной мысли.

«Лѣть за десять передъ симъ», писаль въ началѣ этого вѣка Успенскій, «многократно случалось и мнѣ въ нѣкоторыхъ великороссійскихъ городахъ и селеніяхъ видѣть, какъ возвращавшіяся изъ лѣсу толпы черни, предводимыя плясунами и плясуньями, имѣвшими въ рукахъ довольной величины зеленыя вѣтви, при странномъ крикѣ пѣсенъ подъ вечеръ, особливо въ день Св. Троицы, входили въ городъ или селеніе» 1). Въ этомъ описаніи мы имѣемъ дѣло съ обычаемъ, широко распространеннымъ нѣкогда въ западно-европейскомъ обрядовомъ обиходѣ. У романскихъ народовъ онъ пріуроченъ къ 1-му мая. Одинъ рыцарскій романъ конца XII в. даетъ его подробное описаніе:

Tuit li citoien s'en issirent Mie nuit por aler au bos.



<sup>1)</sup> Опытъ повъствованія о древностяхъ русскихъ, изд. 1818 года, ч. І, стр. 415, прим. прив. у проф. Владимірова, Введ. въ ист. русск. литер., стр. 103. Ср. Терещенко, Бытъ русск. нар. VI, стр. 141.

La cité en avoit le los
D'estre toz jors mout deduianz.
Au matin, quant li jors fu granz,
Et il aporterent lor mai,
Tuit chargié de flors et de glai
Et de rainsiaus verz et foilluz:
Onc si biaus mais ne fu veüz
De gieus, de flors et de verdure;
Parmi la cité a droiture
Le vont a grant joie portant,
E dui damoisel vont chantant:

'Tout la gieus sor rive mer, Compaignon, or dou chanter. Dames i o'n)t bauz levez: Mout en ai le cuer gai. Compaignon, or dou chanter En l'onor de mai'.

Qant il l'orent bien porchanté, Es soliers amont l'ont porté, Et mis hors parmi les fenestres, Dont ont enbeliz toz les estres: Et getent partot herbe e flor Sur le pavement, por l'onor Du haut jor et doi haut concire. Qui la fu, il pot mout bien dire C'onques, en lieu ou il alast, Ne vist tant richece a gast · Aler, com il a la alé; Les rues de lonc et de lé Sont portendues de cortines: De cendaus, de penes hermines, De baudequins, de ciglatons, Ont toz les pignos des mesons Fet par richece encortiner;

L'en n'i pooit nul lieu trover Nule part se richece non 1).

(«Въ полночь всё жители вышли за городъ въ лёсъ; великое веселіе наступило после этого въ городе; они вернулись утромъ, когда совсёмъ разсвёло, неся съ собой «Май», нагруженные цвётами, душистыми травами и зелеными, густо покрытыми листвой, вётками. Никогда не было «Мая» красивёе этого! столько было цвётовъ и зелени. Радостно несли они его прямо посреди города. Двое молодыхъ людей пёли пёсню:

Тамъ на морскомъ берегу, Друзья, какъ сладко пѣть! Дамы устроили балъ, Радостно сердце мое! Друзья, какъ сладко пѣть Во славу Мая!

Когда они воспёли должнымъ образомъ май, они внесли наверхъ на крыши домовъ майскія вётви и выставили ихъ между окнами. Этимъ они украсили все кругомъ. И стали они повсюду на мостовую бросать траву и цвёты въ честь великаго дня и великой радости. Всякій, кто тутъ присутствовалъ, могъ бы сказать, что нигдё не видёль онъ столько щедрой рукой разбросаннаго богатства. Улицы вдоль и поперекъ были убраны куртинами. Роскошно развёщаны были на щипцахъ домовъ кисейныя ткани, горностаевые мёха, балдахины изъ дорогихъ матерій. Повсюду въ глаза бросалось богатство»).

Подобное же, но только нёсколько болёе скромное описаніе майскаго обряда встрёчается и въ одной лирической старо-французской пёснё XIII в., принадлежащей пикарскому труверу Willaume li Viniers:

Le premier jor de mai dou dous tans cointe et gai,

<sup>1)</sup> Guillaume de Dôle ed. Servois vers 4142-4178, pp. 125-126.

cbevalchai
entre Arras et Douai.
dous touses encontrai:
flors et glai
et mai portent a foison
et chantent un novel son
d'un dous lai
'dorenlot! deus or haes,
j'amerai'.

Lors me deschevauchai
vers eles m'aprochai
sans delai.
errant les saluai,
a eles m'acointai:
enquis ai
coment chascune ot a non.
puis me mis en lor chancon,
si chantai
'dorenlot! deus or haes,
j'amerai'.

Que qu'aliens juant
et joie demenant
et chantant,
vi d'antre part venant
un grant tropiau de gent
flahutant,
de foille et de'mai chargie.
vers nos se sont aprochie
maintenant.
'derenlot des or haes,
je l'aim tant'.

<sup>1)</sup> Raynaud. Bibl., & 87, Bartsch, Rom. u. Past., III, 29.

(«Въ первый день мая, въ эту сладкую пору, тихую и веселую, разсказываеть поэть, я вхаль верхомъ между Аррасомъ и Дуэ. Мив встретились две девушки, оне несли май, цветовъ и душистой травы въ изобиліи и пели новенькую песню, сладостный лэ:

'доренло! съ этой поры

## я полюблю!

Тогда я сл'єзъ съ лошади и сейчасъ же подошель къ нимъ. Я на ходу поклонился, присос'єдился къ нимъ и спросилъ, какъ ихъ звать по имени. Потомъ и я принялъ участіе въ ихъ п'єсп'є и также сталь п'єть:

## доренло! съ этой поры я полюблю!

Пока мы такъ шли, веселясь и рѣзвясь и напѣвая пѣсни, я увидѣлъ большую толпу людей. Они шли съ другой стороны, играя на водынкѣ, покрытые маемъ»)...

Обычай идти 1-го мая спозаранку въ лѣсъ, вырубить май, набрать цвѣтовъ и свѣжихъ вѣтокъ и внести ихъ торжественно съ пѣснями въ село или городъ, упомицается даже въ дѣловыхъ актахъ средневѣковой Франціи. Такъ, въ хартіи, по которой Enguerrand de Coussi въ XIII вѣкѣ уступалъ жителямъ города Фэръ свои сюзеренныя права, опъ разрѣшаетъ имъ между прочимъ рубить май въ своихъ лѣсахъ и приносить его въ городъ 1). Напротивъ, Людовикъ Святой въ хартіи, данной монахамъ одного монастыря, запрещаетъ кому бы то ни было рубить май въ принадлежащихъ монастырю рощахъ 2). Отъ XIV и XV вѣковъ подобныхъ извѣстій сохранилось уже цѣлое множество. Въ одной

<sup>1) «</sup>Si les hommes et femmes de la Paix vont le jour de May, querir le May, dans aucun bois de nostre seignorie: apporter le pourront sans forfait». La Fere par M° Sebastian Roulliard. A Paris, 1627, p. 52. Актъ относится, по мивнію издателя, къ 1207 году. Ibid, p. 7. [Bibl. Nation. L<sup>7</sup> k. 8287].

<sup>2)...«</sup>ne quis nemora praedictorum fratrum intrare praesum at occasione consuetudinis, quae Maium dicitur, quae re vera potius est corruptela». Charta S. Ludovici anu. 1257, Arch. Nation. JJ. Reg. 30 Chartof. reg. ch. 525. Оба извъстія см. у Godefroi, Dict. de l'anc. français подъ словами «mai» и у du Cange'a, Dict. m. et inf. lat. IV, p. 198.

хартія 1478-го года, приведенной у Дю-Канжа, напр., разсказывается: «Слёдуя этому обычаю и обряду... послё ранней обёдни они пошли съ аттрибутами своего ремесла и со знаменемъ, которое опи устраивають при помощи полотенца или головного платка, внести май, какъ требоваль обычай» 1).

Еще въ XVI в. обрядъ внесенія майскаго дерева въ городъ или деревню былъ широко распространенъ во Франціи. Клерки Парижскаго парламента, извъстные своими сценическими представленіями (Basochiens), каждос 1-е мая устраивали торжественную процессію и ставили майское дерево передъ зданіемъ суда <sup>2</sup>). Иллюстрированные календари того времени на виньеткъ, представляющей май мъсяцъ, зачастую изображаютъ подобное внесеніе мая <sup>3</sup>). Такой рисунокъ находится, напримъръ, въ знаменитомъ своими артистическими миніатюрами часословъ Anne de Bretagne, жены Карла VIII, и послъ Людовика XII <sup>4</sup>). На картинкъ другого календаря, также изображающей май, представлена вся процессія, везущая майское дерево: это — огромный столбъ, убранный лентами и другими украшеніями. Онъ установленъ на большой тельгъ, которую тащитъ пъсколько паръ воловъ при веселыхъ крикахъ народа, окружающаго шествіе <sup>5</sup>).

Въ нашемъ вѣкѣ отъ этого стараго праздничнаго обряда, какъ и отъ многихъ другихъ, остались только рѣдкіе и незначительные слѣды. Только въ немногихъ глухихъ углахъ Франціи народъ помнитъ о своихъ старыхъ традиціонныхъ забавахъ. Обрядъ внесенія мая сохрапился, напр., въ нѣсколько своеобразномъ видѣ на среднемъ теченіи Луары. Въ Бозакѣ, въ Ретурнагэ, въ Шамальерѣ и въ Верэ молодежь наканунѣ 1-го мая

<sup>1)</sup> Дю-Канжъ, 1. с., тоже у Mannhardt'a W. u. k. I, s. 161, примъч. 1-е и 2-е.

<sup>2)</sup> Guéchot, Les fêtes populaires, p. 45; Cortet, Essai sur les fêtes relig. p. 158; R. de tr. p. IV, 1889, pp. 262-263.

<sup>3)</sup> Lecoy de la Marche, Les Man. et la Min. p. 221.

<sup>4)</sup> Champier, Les Anc. Alm. et cal. illustrés, p. 80.

<sup>5)</sup> Ibid, p. 28; тоже въ R. de Tr. p. IV (1889), p. 258.

ставить у входа въ деревню сосну и пляшеть вокругъ нея. При этомъ поется и пъсня:

·Maye es venu, maye es tourna A noustre porta s'es posa и т. д. 1)

(«Наступиль май, май вернулся, онъ стоить у нашей двери»). Одинаково сохранился этоть обрядь около Меца, около Бордо и въ Провансъ 2).

Итальянскія майскія празднества изв'єстны съ XIV в. На одномъ изъ нихъ во Флоренцін, по словамъ Боккаччьо, девятилетній Данте Алегіери увидель впервые свою Беатриче, тогда еще семильтнюю дывочку в). Эти праздники также справлялись внесеніемъ въ городъ или деревню майскаго дерева. Въ XVII и XVIII въкахъ подобный обрядъ имълъ мъсто въ Римъ, въ Перуджін, во Флоренцін, въ Болонын и около Падун 4). Только Сицилія не знала этого обычая. Здёсь май заменень цветами. Въ обычной форм'в внесеніе мая справляло одно пришлое населеніе <sup>5</sup>). Если судить по следующему отзыву одного средневековаго акта, такъ же, какъ и во Франціи, обряду внесенія майскаго дерева придавали и въ Италіи значеніе чего то серіознаго. «Prima die maji cuidam emphyteusin ab orphanis Lucensibus habenti id onus incumbit, ut ad eos arborem majalem deferat, non paucis taeniis ornatam annexis tribus frumenti spiciis; si istac abessent emphyteuta a beneficiis possessione statim decideret» 6), читаемъ мы въ одномъ актв.

<sup>1)</sup> Smith Bt Rom. II, p. 65.

<sup>2)</sup> Puymaigre, Le Pays Messin. p. 448; De Nore, Coutumes, mythes et trad. p. 187; Bérenger-Féraud, Superstitions et survivances V, p. 308-309.

<sup>3)</sup> Vita di Dante p. ed Macri-Leone. Firenze 1888. Разсказъ Боккачьо обыкновенно считается вымысломъ (Scartazzini. Dantologia 1894 2da ed. p. 75 и А. Н. Веселовскій, Боккаччіо, его среда, сверстники. Спб., 1894, II, стр. 293), что для моихъ цъдей, конечно, безраздично.

<sup>4)</sup> Rezasco Maggio, pp. 15-16, 18-21, 43-46, 35.

<sup>5)</sup> Pitrè, Spettacoli e feste pop. siciliane, p. 258-255. Rezasco, ibid., p. 28-27.

<sup>6)</sup> Muratori Antiquit. III, p. 187, Grimm Recht alterth. 361 приведено у Маннгардта Wald- und Feldkulte I, S. 171—172.

Нѣсколько болѣе похоже на разсказъ романа Guillaume de Dôle представленъ обрядъ внесенія мая у Полядора Виргилія: «Est consuetudinis, ut juventus promiscui sexus laetabunda Cal. Maji exeat in agros, et cantitans inde virides reportet arborum ramos, eosque ante domorum fores ponat, et denique unusquisque eo die aliquid viridis ramusculi vel herbae ferat; quod ne fecisse poena est, praesertim apud Italos» ¹).

Тотъ же обрядъ на 1-е мая въ Англіи носитъ искони названіе «to go a maying». Самое раннее свидѣтельство о его соблюденіи находится еще въ одномъ изъ Чоусеровскихъ, Кентерберійскихъ разсказовъ: въ «Разсказѣ Рыцаря» Тезей идетъ «а maying» со своей молодой супругой, королевей амазонокъ въ другомъ романѣ уже конца XV в., который однако долго приписывали также Чоусеру, «The Court of Love», изображается королевскій дворъ справляющимъ обрядъ на разсвѣтѣ 1-го мая:

Thus sang they al the service of the feste
And that was done right erly to my dome,
And forth goth al the courte, both most and lest,
To fetche the flouris fresh, and braunch and blome,
And namely hauthorn brought both page and grome,
With fresh garlantis partly blew and white
And than rejoysin in ther grete delite.

Eke ech at othir threwe the flouris bright The Prymrosa, the violete and the gold...\*)

Digitized by Google

<sup>1)</sup> De invent. rerum. 5,2, приведено у Grimm'a D. M. a. п. стр. 781.

<sup>2)</sup> The Knightes Tale ed. Skeat (Clar. press) Oxford 1893, стихи: 188—189, 641, 815—819 ср. Folk-Lore Rec. II (1878), p. 158.

<sup>3)</sup> Объ романѣ Court of Love см. замѣчаніе Скита въ The Student's Chaucer ed. W. W. Skeat, Oxford. 1895 pp. XVII—XVIII. Этоть отрывокъ вообще приводился довольно часто, что естественно происходило изъ желанія опереться, на свидѣтельство автора Кентерберійскихъ Разсказовъ. Ср. напр., у Сторо женка Предшественники Шекспира, Спб., 1872, прим., стр. 2; Walsh Popular Customs р. 684; привожу по изданію John'a Urry. The works of G. Chaucer, London, 1714, fol. p. 571 стихи 1430—1440.

(«Такъ отпѣли они всѣ праздничную службу, и это, я полагаю, было скоро сдѣлано. И (тогда) весь дворъ, и важные и не важные, отправились за свѣжими цвѣтами и зелеными, цвѣтущими вѣтками; и главнымъ образомъ боярошникъ приносили пажи и служители, вмѣстѣ съ бѣлыми и голубыми гирляндами; а послъ этого въ великой радости стали они бросать другъ въдруга цвѣтами, бѣлой буковицей, фіалками и златоцвѣтомъ»).

Отъ XVI и XVII вв. примѣры упоминанія майскаго обряда становятся болѣе частыми <sup>1</sup>). Его описываеть, напримѣръ, Спенсеръ устами пастуха Полидора въмайской эклогѣ своего Пастушескаго календаря:

Youghtes folke now flocken in every where, To gather May bus-kets and smelling brere: And home they hasten the postes to dight, And all the kirke pillours eare day light, With Hawthorne buds, and swete Eglantine, And girlonds of roses, and Sopps in wine. 2)

(«Молодежь сходится теперь повсюду, чтобы идти набрать майскихъ вѣточекъ и пахучаго терновника; и (потомъ) торопится украсить до свѣта межевые столбы и всѣ церковныя коллонады чуть распустившимся боярошникомъ, нѣжнымъ пахучимъ шипочникомъ и вѣнками изъ розъ и гвоздики»).

Англичане были какъ-то особенно привязаны къ исполненію майскаго обряда: Шекспиръ употребляль выраженіе «Заставить проспать утро 1-го мая» для обозначенія чего-то совершенно не-



<sup>1)</sup> Особенно часто расказывается этотъ обрядъ въ пастушескихъ произведеніяхъ XVI и XVII вѣковъ, напр., въ «Аркадіи» Филиппа Сиднея (Complete Poems ed. Grosard 2 v. London, 1873, Strephon and Klaius, 50) въ Britania's Pastorals Брауна II, р. 122, (изд. 1625), у Barnfield'а въ Affectinate Shepherd XXX, 2-nd part (Ruxburne Club edition). См. особенно въ изданіи К. Chambers'a English Pastorals. London, 1895. Другіе примѣры см. у Brand'a Pop. Ant. I, р. 239—244.

<sup>2)</sup> Shepheards Calender, ed. C. H. Herford, London. 1895, p. 35.

лостижимаго 1). 1-е мая считалось въ до кромвелевское время праздникомъ узаконеннымъ, важнымъ: даже учениковъ Итонской школы освобождали въ этотъ день отъ уроковъ и отпускали илти «a maying» 2). Лондонцы всёхъ сословій и состояній отправлялись поутру за городъ. Каждый приходъ ходиль отлёльно, а иногла и нъсколько вмъстъ. Изъ деревни приносили зелень, пвъты и везли торжественно на колесницъ, запряженной шестью парами воловъ. майское дерево или майскій столбъ (may-pole) 8). Цізлый рядь этихъ деревьевъ укращалъ на 1-е мая Стрэндъ 4). Приходы соперинчали другь съ другомъ въ великоленіи своихъ may-poles. Это были раскрашенные въ разные цвъта высокіе столбы, убранные флагами, лентами и гирляндами цвътовъ. Обыкновенно они служили нъсколько лътъ сряду и сохранялись вмъстъ съ церковными предметами. Ихъ изображенія сохранились и на гравюрахъ того времени 5). Пуританинъ Стаббсъ, котораго нелестный и, конечно, несправедливый отзывъ объ обычат «to go a maying» я приведу нтысколько ниже, даеть намъ и описаніе ненавистнаго ему «идола»: «Берется двадцать или сорокъ паръ воловъ съ букетами цвътовъ на рогахъ, и эти волы тащатъ домой майское дерево (или скорве вонючій идоль), весь покрытый цветами и травами, сверху до низу обвязанный кругомъ веревками и иногда раскрашенный различными красками. Двъсти или триста мужчинъ, женщинъ и дътей следуеть за нимъ съ большимъ благоговениемъ» 6).

Конецъ майскимъ деревьямъ пришелъ, когда пуританская проповъдь направила и противъ нихъ свое суровое обличение.

<sup>1)</sup> Henry VIII, V, 3 стихи 11—13; Шекспиръ довольно часто намекаетъ на майскій праздникъ и майскіе обряды; см. объ этомъ у Dyer'a Folk-Lore of Sh., pp. 287—289; см. также мою статью May-festivals in Sh. въ *Transactions of the Anglo-russian lit. society*, 1894, № 6.

<sup>2)</sup> Brand-Ellis Pop. Ant. I, p. 217; Dyer Br. pop. cust. 284.

<sup>3)</sup> Brand-Ellis I. c., p. 215.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 231.

<sup>5)</sup> Подобныя описанія собраны Маннгардтомъ W. u. Fk. I, s. 175—177; жэображенія: Brand-Ellis, l. c. I title-page; Chambers Book of. Days. London. 1864, I, p. 572 & 575—576; Hone Every-day book London, 1864, pp. 297 & 886.

<sup>6)</sup> Brand-Ellis, l. c. p. 234-235.

Пуритане стали даже называть эти невинныя забавы не совсёмъ подходящимъ словомъ: идолопоклонство. «Какъ ведутъ себя, восклицаеть одинь писатель того времени, наши парии и девушки, когда они, вставъ рано утромъ, отправляются плясать на лужекъ! Какихъ только глупыхъ шутокъ у нихъ не насмотришься! Какія только нарушающіе ціломудріе поступки они ни совершають! ...Отъ этихъ плясокъ не одна девушка лишилась невинности; я готовъ ихъ назвать разведеніемъ и складомъ незаконныхъ рожденій. Ну, что производить наша молодежь въ мав! Развъ они не дожидаются темной ночи, чтобы красть молодыя деревца на чужой земль и приносить ихъ домой въ свой приходъ, полъ предводительствомъ наемныхъ музыкантовъ? А когла они **УСТАВЯТЬ ИХЪ. ОНИ ПОКРЫВАЮТЬ ИХЪ ЦВЪТАМИ И ГИРЈЯВДАМИ И ПЈЯ**туть вокругь дерева» 1). Такимъ же негодованіемъ исполнено часто приводимое по поводу обряда 1-го мая зам'вчаніе другого пуританскаго писателя XVI в. Филиппа Стабса 3): «ко времени мая, пишеть онь, жители каждаго прихода или деревни собираются всв вместе, мужчины, женщины, дети, старые и молодые, всь безъ разбора; они идуть всей гурьбой или отдыльными кучками, одни въ лъса и рощи, другіе въ горы и холмы, одни въ одно мъсто, другіе въ другое, проводять всю ночь въ развлеченіяхъ и утромъ возвращаются, неся съ собою березки, и вътви деревьевъ, чтобы украсить ими свои собранія. Я слышаль, какъ мит передавали (viva voce), изъ достовтрнаго источника и отъ дюдей серьезныхъ, заслуживающихъ довърія и съ вполнъ установленной репутаціей, что на сорокъ или шестдесять или сто дѣвушекъ, которыя ходятъ ночью въ лѣсъ, едва ли третья часть возвращается домой, не потерявши невинность». Майскія деревья стали въ глазахъ пуританъ даже символомъ папизма, извращеннаго и порочнаго взгляда на жизнь<sup>8</sup>). Подъ вліяніемъ

<sup>1)</sup> Collier's Northbrooke's Treatise, 1577, p. 176; прив. въ Folk-Lore Record II (1878), p. 199.

<sup>2)</sup> Anatomy of Abuses. 1585, f. 94; np. y Strutt Sports & Past., p. 352-853; Brand-Ellis. Pop. Ant. I, p. 213.

<sup>3)</sup> Ibid., I, p. 236 etc.

такой точки зрѣнія въ 1644 г. они были запрещены Долгимъ Парламентомъ вмѣстѣ съ театральными зрѣлищами. Пуританская проповѣдь заставила ихъ, впрочемъ, почти исчезнуть къ этому времени; еще въ 1634 г. одна анти-пуританская поэма оплакиваетъ ихъ исчезновеніе:

Happy the age, and harmless were the dayes, (For then true love and amity was found)
When every village did a May-pole raise.....

Alas, poore May-poles! what should be the cause That you were almost banish't from the earth? Who never were rebellious to the lowes 1);

(«Счастливо было то время и невинны были дни (потому что тогда были, и настоящая любовь, и настоящая дружба), когда каждое село воздвигало майское дерево... Увы, бѣдныя майскія деревья! изъ-за чего вы почти изгнаны сълица земли, вы, которыя никогда не возставали противъ законовъ!»)

Разгульная и снисходительная къ человѣческимъ слабостямъ реставрація послѣднихъ Стюартовъ однако возстановила и этотъ обычай старой веселой Англіи. Майскія деревья вновь украсили Лондонъ и прочіе города зеленаго острова.

Въ сельскихъ округахъ, рядомъ съ торжественнымъ майскимъ столбомъ сохранилась даже до начала этого въка и болъе примитивная форма этого обряда, напоминающая ту, которую изображаютъ французскій романъ Guillaume de Dôle. Въ Корнвалисъ, напр., слово «Мау» есть существительное собирательное. Оно обозначаетъ, вообще, свъжія вътки терновника и другихъ кустарниковъ, за которыми дъти бъгутъ спозаранку 1-го мая 2). Эти путешествія въ лъса за свъжими вътками и соотвътствуютъ всего лучше старому термину «to go a maying». Иногда они превращаются и въ простые пикники, до которыхъ очень охочи

<sup>1)</sup> Приведено у Brand-Ellis'a, l. c. I, p. 239—240.

<sup>2)</sup> Dyer, l. c., p. 235 n 239-240 (Hertfordshire).

англійскія семьи. Тогда праздникъ сводится просто къ забавамъ по возможности на лонъ природы 1).

Извѣстія о внесеніи майскаго дерева въ Германіи приблизительно также древни, какъ и во Франціи <sup>2</sup>). Въ XVI в. въ городахъ: Франкфуртѣ, Кольнѣ, Зигбурнѣ и др. этотъ обычай былъ въ полной силѣ <sup>2</sup>). Въ Франкфуртѣ разукрашенный май возвышался на Römer platz'ѣ противъ Ратуши <sup>4</sup>). Назывался обычай ходить весной за городъ въ лѣсъ и приносить оттуда зелень — Grünes holen, а самый праздникъ Holzfahrttag; гораздо чаще, однако, самое дерево зовется, какъ и у прочихъ европейскихъ народовъ, Маемъ: Маіваит. Наименованіе это широко распространено несмотря на то, что самъ обрядъ въ Германіи производился не только на 1-е мая. Во множествѣ мѣстностей въ Германіи, какъ мы сейчасъ увидимъ, его искони соблюдали и на Духовъ день <sup>5</sup>).

Со второй половины XVII вѣка, отчасти подъ вліяніемъ протестантской проповѣди, болѣе региво преслѣдовавшей народныя повѣрья и традиціи, чѣмъ католицизмъ, а отчасти изъ вполнѣ понятнаго стремленія оберечь лѣса отъ опустощительныхъ набѣговъ приверженцевъ этого обряда, онъ вызываетъ, какъ и въ Англіи, запрещеніе со стороны властей 6). Власти перестаютъ думать, что, какъ выражается старая народная пѣсня,

> dem rîchen Walde lutzel schadet, ob sich ein man mit holze ladet 7).

<sup>1)</sup> Ibid., pp. 236, 287 etc.

<sup>2)</sup> Mannhardt, W. u. Fk. I, s. 161 прим. и 170 прим. сообщаеть по Kaufmann'y Caesarius v. Heisterbach. Cöln 1862, s. 190, 120 Anm. о майскомъ деревѣ въ Ахенѣ въ 1225 году.

<sup>3)</sup> Mannhardt, l. c., s. 161, npum. 1-oe: Kriegk, Deutsch. Bürgerth s. 451, Hüllman, Deutsches Städtwesen IV, s. 171, Am Urquell V, s. 111.

<sup>4)</sup> Mannhardt, l. c., s. 167 npum.; Kriegk, l. c., s. 452.

<sup>5)</sup> Интересно въ этомъ отношени название Pfingstmaie (Тюрингія) Sommer, s. 151—152.

<sup>6)</sup> Объ этомъ см. Germania V, 281; Uhland, Schriften, III Bd. «Sommer und Winter».

<sup>7)</sup> Uhland, l. c. 59, прим.

(«Мало порчи богатому лёсу, если одинъ человёкъ нагрузить себя зелеными вётвями»).

Въ 1659 г. обрядъ украшенія зеленью запрещается формально въ Швейцарін (въ Винтертурь 1). Въ 1665 г. его стараются прекратить и въ Ревелѣ 2). Въ Швабіи еще въ 1802 г. произносится такое же воспрещеніе в). И повторять его до нашего віка было дійствительно необходимо: майскій обрядь удержался въ Германіи, въ полной силь до сихъ поръ; онъ туть гораздо устойчивъе, чъмъ, напримъръ, во Франціи и Италіи, гдъ следы его такъ ръдки. Маннгардтъ собралъ множество извъстій о соблюденіи этого обряда въ разныхъ концахъ современной Германіи 4). Въ Швабін, Верхней Баварін, Западной Богемін, Ольденбургь, Эйфль, Фойгтландъ и въ Рейнской провинціи на Духовъ день ставится въ каждой общинъ высокій столбъ, на верхушкъ котораго оставдяется иногда немного зелени; этотъ столбъ раскращивается и увъщивается лентами, флагами, гирляндами и цвътами 5). Его везуть въ торжественной процессів изълісу въдеревню. Иногла, чтобы привезти это дерево, надо было несколько телеть и несколько паръ лошадей или воловъ. За деревомъ следовала мувыка и деревенская молодежь въ праздивчномъ платът. То же производится и на Майнъ (Frankenland) около Бромберга 6). Иногда дерево обвъшивается разной снъдью, яйцами, пряниками, даже бутылками съ разными напитками. Около майскаго дерева



<sup>1)</sup> Troll, Gesch. von Winterthur III, 188 y Mannhardt'a l. c., s. 161, upun.

<sup>2)</sup> Pabst, Der Maigraf, s.

<sup>3)</sup> Birlinger, Aus Schwaben, s. 91.

<sup>4)</sup> W. u. F. k. I, s. 168 u np. 171 u 178.

<sup>5)</sup> Meier, Schwäb. Sagen 396,74; Bavaria I (1860), s. 378; Habermann, Aus d. Vl. d. Egerlandes, s. 82. (Здёсь этоть обычай носить названіе «Henkengehn»); Strackerjan Abergl. и Sagen aus Oldenb. II, 47 § 317; Köhler Volksbrauch в. 175,5 u. 177,9 послёднія свид. у Mannh. l. с., s. 168 Anm. Особенно торжественно обрядъ производится въ Budjadinger' в и его окрестностяхъ (Ольденбургъ); Am Urquell IV (1893), s. 287—236.

<sup>6)</sup> Здѣсь только украшается уже находящаяся около деревни липа или осина. Ее окружають помостомъ и украшають лентами, и здѣсь происходять тамцы съ зелеными вѣтками въ рукахъ. На lm, Skizzen aus dem Frankenlande, в. 76.

обыкновенно происходять танцы, съ которыми намъ еще придется познакомиться. Кое-гдѣ этоть особенный видъ майскаго дерева — столба (Maistange) вызываеть и своеобразный родъ развлеченія: парни лазають на него, чтобы достать какую-нибудь цѣнную вещь и какое-нибудь лакомство, повѣшенное на самой верхушкѣ 1).

Рядомъ съ этимъ видомъ майскаго дерева сохранились въ Германіи и болье примитивныя березки, которыми украшаются дома, комнаты, скотные дворы, церкви и пр. Въ восточной Пруссіи до сихъ поръ молодежь ходитъ въ лъсъ запастись спозаранку свъжей зеленью для весенняго убранства. Обрядъ подобнаго внесенія зелени и украшенія ею домовъ отмъченъ на нижнемъ теченіи Рейна, въ Мекленбургъ, въ Бранденбургской Маркъ, въ Шлезвигъ и въ Гольштиніи 2).

Кромѣ 1-го мая и Духова дня подобное внесеніе дерева производится въ Германіи иногда и гораздо раньше на Масляницу или на воскресенье четвертой недѣли великаго поста (Laetare). На Мозелѣ и въ Швабіи бабы имѣли право каждый годъ на Масляницу вырубить дерево въ общественномъ лѣсу, принести въ деревню и продать в). Внесеніе дерева въ Эйзенахѣ связано съ представленіемъ извѣстнаго спора зимы и лѣта; съ самой этой игрой мы еще будемъ имѣть случай ознакомиться; обыкновенно она происходитъ именно на масляницу и въ первую половину великаго поста. Олицетворенная зима въ видѣ соломенной куклы выбрасывается изъ деревни, а, напротивъ, олицетвореніе лѣта, зелень или кудрявое деревцо, торжественно вносится въ нее. Этотъ послѣдній актъ, вообще не всегда соблюдаемый, произво-



<sup>1)</sup> Mannhardt, l. c., s. 171, Anm.

<sup>2)</sup> Lemke, Volkst. in Ostpr. 1-er Th., s. 18; Spee, Volksth. v. Nr. H. 2, s. 30; K. Bartsch, s.s. u Gebr. in Mekl. II, s. 270; Engelien und Jahn, Der Volksm. in der Mark Brandenb. S. 234; Am Urquell, I, s. 88; Grimm D. M. a. n. crp. 777—778.

<sup>3)</sup> Meier Sagen aus Schw. 379,20; Z. f. d. M. I, s. 89; Schmitz, Silten und Gebr. der Eister v. I, s. 13 ff.; всъ три прив. у Mannhardt'a W. u F. k. I, s. 173—174.

дился въ XVIII в. въ Эйзенахѣ. Жители города, изгоняя зиму, выходили за ворота города и здѣсь пріобрѣтали себѣ «лѣто», т. е. деревцо, увѣшанное библейскими картинками, лентами, пряниками и пр.; такое деревцо они приносили съ собой домой 1).

У съверныхъ народовъ – Датчанъ, Шведовъ и Норвежцевъ – на 1-е мая и на Духовъ день известны издавна подобные же обряды 2), «Шан въ лёсъ, пишеть одинъ датскій фольклористь. и всякій ломаль себі цвітущихь вітокъ. Вооруженная ими, съ пъніемъ и веселыми криками при звукахъ рожковъ и барабановъ, • молодежь совершала свой торжественный входъ, такъ что издали слышно было приближение шествия, и казалось, что весь льсь двигается въ городъ. Это возвращение домой составляло центральный пункть всего праздника и отъ него пошло и его названіе. По датски оно называлось обыкновенно «ввозить верхомъ (или просто ввозить) лето въ городъ». По обенмъ сторонамъ Зунда его звали также «вносить въ городъ Май». «Что это датское названіе, продолжаеть тоть же авторь, восходить къ глубокой древности, можно заключить изъ того, что оно встрычается въ одной богатырской песне. Здесь разсказывается, какъ Сивардъ Снаренсвендъ вырваль съ корнями дубъ, къ которому онъ былъ привязанъ и вернулся, неся дерево за поясомъ. --«Воть идеть Сивардь Снаренсвендь и несеть льто въ городъ!» воскликнулъ король, когда со сторожевой башии увидълъ возвращеніе героя» 8).

Это описаніе датскаго майскаго обряда 4) напоминаетъ самую древнюю его форму, ту, которая изображена въ романъ Guil-



<sup>1)</sup> Witzschell, Sitten und Gebr. v. Eisenach, s. 12 u. Z.f. D. M. III, 318 прив. у Mannhardt'a W. u F. k. I, s. 156—157.

<sup>2)</sup> Z. f. Vk. III, (1891), ss. 387, 427-428, 473.

<sup>3)</sup> Die alten nordischen Frühlingsfeste. Nach dem Dänischen des Trojels-Lund, von Poestion, Z. f. Vk. Bd. III (1891), s. 464—465, cp. 427 u 469; cp. Grimm D. M. a. n., crp. 775.

<sup>4)</sup> Къ сожалвнію, г. Тройель не сообщаеть, самъля онъ наблюдаль этотъ обрядъ или взяль изълитер, источника. Гдв производится обрядъ, такъ же не ясно. Изъ контекста можно заключить, что разумвется островъ Борнгольмъ.

laume de Dôle и у Чоусера и бытуетъ, какъ мы видѣли, до сихъ поръ въ цѣломъ рядѣ мѣстностей Англіи и сѣверной Германія.

Рядомъ съ нимъ извъстна и другая форма внесенія мая, т. е. столбъ украшенный лентами, цвътами, свъжими вътками. Авторъ статьи, въ которой я почерпнулъ всъ эти свъдънія, приводить извъстія изъ XVII въка для Småland'a и Шопена и изъ XVI въка для Бергена 1). Характерную особенность соблюденія разбираемаго обряда на съверъ составляеть то, что пріурочивается онъ не только къ 1-му маю или Духову дню, какъ въ Германіи, но и къ Иванову дню. Эту черту отмътилъ еще Маннгардтъ 2). Въ Стокгольмъ 22 іюня продаются свъжія вътки и маленькіе майскіе столбики для дътей 3). Майскій столбъ воздвигался на Ивановъ день около Кольмара 4). Тоже имъетъ мъсто и въ нъкоторыхъ мъстностяхъ Норвегіи 5).

Мы видёли въ разныя эпохи, отъ среднихъ вёковъ до нашего времени, въ главнейшихъ странахъ западной Европы нёсколько, разнящихся другъ отъ друга, но все же схожихъ формъ внесенія весенняго дерева. Отъ кудрявыхъ березокъ и свёжихъ вётвей, до раскрашеннаго и обвёшаннаго флагами и лентами огромнаго майскаго столба, повидимому, цёлая пропасть. Невольно спрашиваешь себя, дёйствительно ли мы имеемъ въ обоихъ случаяхъ дёло съ однимъ и тёмъ же обрядовымъ явленіемъ, только бытующемъ въ разныхъ видахъ. На первый взглядъ, кажется страннымъ, почему вздумалось ревнителямъ майскихъ торжествъ заменить весело зелененощее деревцо неуклюжимъ, грубо разукрашеннымъ бревномъ, сохраняющимся изъ года въ годъ вмёстё съ церковной утварью, и тёмъ самымъ какъ бы совсёмъ уже не отвечающимъ символизму весенняго пробужде-

<sup>1)</sup> Trojel, ibid., s. 465-466, cp. 428.

<sup>2)</sup> W. u. Fk. I, s. 159-160; Trojel, ibid, s. 428.

<sup>3)</sup> Westerdahl, Beskrifning om Svenska allmogens Seder. Stockholm 1774, s. 7; прив. у Mannh. I, l. c., s. 160.

<sup>4)</sup> Trojel, ibid., s. 446.

<sup>5)</sup> Reimann, Deutsche Volksfeste, s. 401; y Mannh., l. cit., s. 160.

нія природы (veris novi). Обыкновенно заміна эта объясняется тъмъ, что пляска около дерева происходила и сколько дней и поэтому стало желательно имъть такое деревно, которое не такъ быстро бы завяло. Какъ бы то ни было, майскій столбъ есть, вить всякаго сомития, поздитиший пережитокъ прежнихъ живыхъ деревьевъ и вътокъ. Въ этомъ по крайней мъръ не сомнъвался Маннгардтъ, внимательно изучившій вибшность весенняго дерева у разныхъ народовъ и въ разное время 1). По старо-фр., какъ явствуетъ изъ обоихъ, приведенныхъ мною выше, отрывковъ, изображающихъ весеннее внесеніе деревца, слово «Маі» имъетъ даже значеніе собирательнаго и означаеть зелень вообще («e mai portent a foison» и «es soliers a mont l'ont porté»). 2) И это значеніе слова «Маі» сохранилось, какъ мы только что видели и въ Англіи. Сначала вносилось въ городъ или деревню, следовательно, даже не одно кудрявое дерево, а вообще зелень, которая и называлась вся вообще маемъ. Въ самыхъ древнихъ свидетельствахъ о майскихъ торжествахъ мы и имбемъ дъло съ внесеніемъ вообще зелени, съ убранствомъ ею домовъ, церквей и цълыхъ улицъ, а вовсе не непремънно съ внесеніемъ причудливо разукрашеннаго майскаго дерева.

Установить это древнъйшее значение слова «май», а слъд. и древнъйшую форму разбираемаго мною обряда было важно потому, что это облегчить намъ переходъ къ его славяно-русской формъ. Ни у насъ, ни у южныхъ славянъ, ни у ново-грековъ неизвъстна позднъйшая болъе торжественная форма даннаго обряда. Въ славянскомъ міръ она встръчается только, да и то

<sup>1)</sup> W. u. Fk. I, s. 175-176.

Еще очевидите тоже значение слова «mai» видно изъ слъд. отрывка старо-фр. пастурели анонимнаго автора:

Si trovai seant en un vergier touse cantant de cuer jai et legier, chapel de mai

faisoit et d'aiglentier Bartsch R. u. P. II 96, 5-9.

Ср. слово «Mai» въ словаръ Godefroy (Dictionn. de l'ancienne langue franç. Paris, 1881, v. V, p. 69

редко, у западныхъ славянъ, поляковъ и чеховъ, бытовой укладъ которыхъ вообще близокъ къ обычаямъ и привычкамъ ихъ ближайшихъ состдей, а часто и единовтрцевъ и соотечественниковъ нъмпевъ. У нихъ можно еще встрътить внесеніе майскаго столба въ городъ или деревню, производимое на 1-е мая или на Духовъ день. Кольбергъ отмечаеть его, напр., въ Познани, где все производится, какъ и въ Германіи: вносять очищенный отъ вѣтокъ столбъ, укращають его всячески, на верхушкъ навъщивають гостинцы, и парни, которые по ловчее, дазають на столбъ 1). По словамъ Голем біевскаго, зеленое дерево устанавливали во время весеннихъ хороводовъ даже въ нынфинемъ Пинскомъ уфадф и въ другихъ мѣстахъ Литвы 3). Тоже производится и у Чеховъ. Моравовъ и Словаковъ. Ербенъ и Соботка подробно разсказывають, какъ до разсвъта чешская молодежь, подобно французской, англійской и немецкой, идеть въ лесь и возвращается утромъ, нагруженная зеленью 4). Весеннее деревцо и называется по чешски «май». Такъ, въ Моравін при внесеніи деревца поютъ:

Noseme májíček
Ut'al ho Ieníček,
Pěkny, pěkný,
U vrchu zeleny,
Pěkně přestrojeny,
Pentlemí zdobeny,
Heló, heló, heló, heló! 5)

Что въ этихъ чешскихъ и польскихъ обрядахъ мы имѣемъ дѣло съ простымъ подражаніемъ нѣмецкимъ майскимъ праздникамъ, едва ли подлежитъ сомнѣнію. На греко-славянскомъ востокъ ни-



<sup>1)</sup> Lud. IX, 2 (X), str. 202-203.

<sup>2)</sup> Gry i zabawy, str. 185.

<sup>3)</sup> Hanuš, Baj. Kal., str. 145—147; Sb. slovensk. nar. pismě. (M. Sb.), s. 197—198 Č. L. II (1892), str. 119; id IV (1894), str. 2 u 510; id VIII (1899), str. 290.

<sup>4)</sup> Erben P. a. ř. str. 70-71; Sobotka, Rostlivstvo, str. 105.

<sup>5)</sup> Kulda, Mor. nar. pohadki II, str. 296; почти тоже поется и въ Познани Lud X, str. 196.

чего подобнаго не отмѣчено. Процессъ торжественнаго внесенія дерева или зелени быль настолько абсолютно, повидимому, чуждъ славянамъ, что невольно хочется заподозрѣть достовѣрность приведеннаго въ самомъ началѣ главы сообщенія Успенскаго. Его однако перепечаталь Терещенко почти безъ измѣненій, сохранивъ даже разсказъ отъ перваго лица 1). Нѣчто подобное внесенію весенняго дерева можно, впрочемъ, видѣть въ нѣкоторыхъ эпизодахъ русскихъ семицкихъ игръ. «Послѣ всѣхъ игръ, — говоритъ Сахаровъ, — всею гурьбою — заламывали березку, объвъшивали ее лентали и лоскутками и съ пѣснями возвращались домой» 2). На шествіе съ зеленью какъ будто указываетъ и слѣдующія строки Чулкова изъ «Стиховъ на Семикъ»:

Беріозка шествуєть въ различныхъ лоскуткахъ, Въ тафті и въ бархаті, и въ шелковыхъ платкахъ. Вина не пьеть она; однако плящеть, И вітвями треся, такъ какъ руками, машетъ. Предъ нею скоморохъ, неправильно кричить, Ногами въ землю онъ, какъ добрый конь, стучить, Танцуєть и пылить, и грязь ногами міссить, Доколі хміль его совсімъ не перевісить в).

Болке определенно выступаеть внесеніе дерева въ одномъ обрядь въ Красноуфимскомъ укздь, Пермской губ. «Нъсколько льть тому назадъ (льть 10—15) съ березкой, съ пьснями, ходили по селу и разряжали березку на мосту черезъ ръчку» 4). Тоже дълается и въ Владимірской губ.: «Часа въ два пополудни собираются дъвицы большими группами и отправляются въ лъсъ, гдъ выбираютъ красненькую березку, срубаютъ ее и цълою толною съ пъснями тащатъ домой и ставять въ саду на самомъ красивомъ мъсть; навъщиваютъ на нее ленты разныхъ цвътовъ и

<sup>1)</sup> Быть р. нар. VI, стр. 141.

<sup>2)</sup> Пъсни р. нар., стр. XXVII

<sup>8)</sup> Венгеровъ, Русская поэзія, Спб., 1897, т. І, стр. 886.

<sup>4)</sup> Шейнъ, Великороссъ, стр. 358.

величины, потомъ становятся въ кружокъ, схватясь рука объ руку около березки и начинаютъ пътъ» 1).

Всь эти три приведенныхъ эпизода Троицкаго обрядоваго дъйства, представляющие накоторое сходство съ западнымъ майскимъ, отличаются отъ него темъ, что они не связаны съ украшеніемъ домовъ зеленью, и совершаются не до разсвіта, какъ на Западъ, а скоръе послъ продолжительныхъ игръ въ рощахъ на исходъ дня. Убранство зеленью домовъ, церквей и проч., существуеть однако повсюду въ славянскихъ земляхъ 2). Оно составляеть неотъемлемый аттрибуть Троицы у насъ, Юрьева дня у Сербовъ, зеленыхъ святокъ у Поляковъ. Только это убранство зеленью, производящееся также либо раннимъ утромъ, либо съ вечера, делается совершенно просто безъ определеннаго ритуала. Обряды начинаются собственно только тогда, когда всё домики въ деревит или городкт уже украшены и обставлены иолодыми березками. Вотъ почему центральный пункть обряда составляеть не входъ съ зеленью, не внесение ея, а напротивъ, выходъ, вынесеніе. Эта черта ярко отмічена въ протоколі засіданія Святъйшаго Правительственнаго Синода 13-го мая 1741 года. «Въ великоторжественный Сошествія Святаго Духа день», читаемъ мы эдёсь между прочимъ,... «оные безчинники въ толь великій и святой день вм'єсто подобающаго благогов'єнія вышепомянутыя березки, износя изъ домовъ своихъ, аки бы нѣкую вещь честную, съ немалымъ людства собраніемъ провождають по подобію елинскихъ пиршествъ: овін въ лѣса, овін же къводамъ...» В). Та же черта ясно выступаеть и въ саратовскомъ семицкомъ обрядь. Здісь послі пирушки въ полдень дівушки выходять на площадь села, гдв стоить живая красивая березка. Одна изъ дввушекъ поднимаеть ее и несеть въ ласъ; за ней сладуеть весь хоръ и



<sup>1)</sup> Ibid, стр. 346; ср. тамъ же, стр. 344.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Р. пр. III, стр. 101—102; III. М. ю. з. кр. І, 1. стр. 185; Чуб. Труды III, стр. 185; Терещенко, Бытъ VI, стр. 178 и 160; Ястребовъ, стр. 143 и 156; Lud V, стр. 293 и IX,1 стр. 140 и т. д.

<sup>3)</sup> Живая Старина I (1890) отд. II, стр. 34.

поетъ пъсни. Послъ этого начинаются развлеченія и хороводныя игры на лонъ природы. Во время шествія поется пъсня, также оттъняющая именно движеніе въ льсъ, а не изъ льсу

Не радуйтесь дубы,
Не радуйтесь зеленые!
Не къ вамъ дѣвушки идуть,
Не къ вамъ красныя;
Не вамъ пироги несутъ
Лепешки, яичницы.
Іо, іо, семикъ, да Троица.
Радуйтесь березы,
Радуйтесь зеленыя!
Къ вамъ дѣвушки идутъ,
Къ вамъ красныя;
Къ вамъ пироги несутъ
Лепешки, яичницы.
Іо, іо, семикъ да Троица 1).

Нъсколько иначе та же пъсня поется въ Чебоксарскомъ уъздъ, Казанской губ., гдъ позабыто значение жертвы, которую несуть березъ:

Не радуйтесь вы дубья, вязья,
Лило! Лило!
Не къ вамъ идемъ
Не вамъ пъсню поемъ,
Лило! Лило!
Радуйся ты, бълая береза,
Лило! Лило!

<sup>1)</sup> Терещенко, Бытъ VI, 164—165; см. варіанты. Снегиревъ, l, с. III, стр. 118, № 3, III. Мюзкр. I, 1. стр. 186, № 180, стр. 188, № 184, стр. 189, № 186; Минкъ, Нар. об. кр. Сам. г. З. И. Р. Г. О. XIX, 2 стр. 104; таже пъсня приведена у Маннгардта W. и Fk. I, стр. 157—158; ср. еще пъсню сътъмъ же припъвомъ Безсоновъ, Кол. Пер. в. 6-й, № 541, III. Мюзкр. I № 193, стр. 192 и III. В. №№ 1203 и 1204, стр. 346.

Мы къ тебѣ идемъ, Тебѣ пѣсню поемъ, Лило! Лило! <sup>1</sup>).

Эта пъсня и особенно ея первый болье распространенный варіантъ передаетъ вполнъ точно совершаемый тутъ обрядъ: подъ березки идутъ дъвушки съ яичницей и пирогами или особымъ караваемъ, украшеннымъ зеленью, и тамъ происходитъ на вольномъ воздухъ пиръ, разумъется, какъ и всъ обрядовые пиры, пережитокъ жертвоприношенія. Это весеннее пиршество отмъчено во всъхъ концахъ Великой, Бълой и Малой Россіи 2).

Рядомъ съ этимъ обрядомъ тут же въ лѣсу дѣвушки играютъ въ разныя игры, плетутъ вѣнки и «завиваютъ березку». Этотъ послѣдній обрядъ производится на Волгѣ, въ Муромскомъ уѣздѣ (Влад. губ.), въ Красноуф. уѣздѣ (Пермской губ.), въ Вяземск. уѣздѣ (Смоленской губ.), и въ разныхъ мѣстностяхъ Бѣлоруссіи и Украйны. «Завивать березку» начинаютъ обыкновенно сейчасъ послѣ пирушки в). Иногда при этомъ ѣдятъ и особыя лепешки «козули», изображающія вѣнокъ. Самое «завиваніе» заключается въ томъ, что вѣтки особенно кудрявой или плакучей березки сплетаются вмѣстѣ такъ, чтобы вышелъ вѣнокъ. Это дѣлается обыкновенно молча, и пѣсни только отражаютъ этотъ обрядъ, упоминаютъ о немъ. На Волгѣ пѣсня поется и при совершеніи обряда. Она обращается къ березкѣ:

Близъ тебя, берюзонька, Красны дѣвушки Въ Семикъ поютъ,

<sup>1)</sup> Магнитскій П. кр. села Бізловолжскаго, стр. 109.

<sup>2)</sup> Снегиревъ Русск. прост. пр. III, стр. 105, 183, 185; Сахаровъ Сказ. II, стр. 200 и 203; Терещенко, Бытъ VI, стр. 152, 194; III. Мюзкр. I, стр. 185; III. В. стр. 363 и пр.

<sup>3)</sup> Снегиревъ, l. с., стр. 104; Ш. В., стр. 344, 347, 352 и 366; Ш. Мюзкр. I, стр. 184 и 190; Жив. Стар. IV (1891), стр. 200; Чубинскій, Тр. Ш., стр. 190 и 192.

Подъ тобой, берюзонька, Красны дѣвушки Вѣнокъ плетутъ <sup>1</sup>).

Остальныя пѣсни, такъ или иначе относящіяся къ завиванью березки, довольно разнообразны и распадаются на нѣсколько совершенно различныхъ типовъ; пѣсня иногда испрашиваетъ у олицетвореннаго праздника поспѣшествованія въ исполненіи обряда; тогда въ ней поется:

Благослови, Троица!

Богородица!

Намъ въ лёсъ пойти,

Намъ вёнки завивать,

Ай Дидо, ай Ладо!

Намъ вёнки завивать

И цвёты сорывать и т. д. 2)

Иногда она какъбы указываеть на серьезное хозяйственное значение обряда; такъ въ бъюрусской пъснъ говорится:

Пойдземъ дзѣвочки
Во луга лужочки
Завиваць вѣночки.
Мы завьемъ вѣночки
На годы добрые,
На житое густое
На ячмень колосистый,
На овесъ рѣсистый,
На гречиху горную,
На капусту бѣлую <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Снегиревъ, l. с., III, стр. 105; Терещенко, l. с., VI, стр. 152; ср. варіантъ сбившійся съ первоначальной темы и сохранившій только запъвъ III. В. **№** 1202, стр. 346.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Р. пр. праздн. III, стр. 117; Сахаровъ, П. р. нар. IV, стр. 876; Терещенко; Бытъ VI, стр. 159 и 180.

<sup>3)</sup> Ш. Мюзкр., стр. 190, № 188 и 190, стр. 185, № 178.

Малорусская пъсенка просто напросто заявляетъ:

Ой завъю вінки да на всі святки, Ой на всі святки, на всі празники, Да рано на всі празники <sup>1</sup>).

Нѣсколько въ сторонѣ отъ другихъ пѣсенъ стоитъ одинокій бѣлорусскій варіантъ пѣсни о плетеніи вѣнковъ, въ которомъ вспоминается и весенняя птица «зозуля» (кукушка). Обыкновенно въ калядкахъ и веснянкахъ зозулю просятъ пѣсни в) не куковать слишкомъ рано. Здѣсь напротивъ, дѣвушки призываютъ кукушку къ ея недолгой и однообразной весенвей пѣсенкѣ:

Ходзиця дзёвачки ў лёсъ гуляци, Зялёныхъ вянкоў завиваци. А мы ўжо вяночки завили И горэлочку пополи. Закукуй, зязюля, закукуй! Нямного табё куковаци, Отъ Вяликодня до Пигра, Ды отъ чистаго чацверга 3).

Во время всёхъ этихъ весеннихъ обычаевъ совершаются еще гаданья о женихахъ, но это мы разсмотримъ особо въ другомъ мёстё. Въ данномъ случаё достаточно указать на то, что самое завиваніе березокъ (на Семикъ и Троицу) и развиваніе ихъ (на Духовъ день) заставляетъ молодежь проводить все время въ лёсу, а не въ селеніи или городё, переносить главное обрядовое дёйство въ чистое поле, а не домой на улицу

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды III, стр. 190, № 9 и 192, № 14; III. Мюзкр. І, стр. 192, № 192.

<sup>2)</sup> Объ этой тем'в см. у Потебни, Объяси. М. Р. п. П, стр. 79—80; въ весеннихъ пъсняхъ она встръчается: Головацкій, Нар. п. Гал. и Угр. Руси II, стр. 179, 183 и 680; Чубинскій, Труды III, стр. 157, № 67, стр. 165, № 87, стр. 168, № 96, стр. 188, № 4; III. Мюзкр. І, стр. 181, № 138; III. Бп. стр. 410, № 179; Радченко Гом. п. стр. 8—9, № 21.

<sup>3)</sup> Ш. Бп. стр. 409, № 178.

или площадь. Весеннее дерево, такимъ образомъ, и здёсь, какъ и на западё, играетъ центральную роль, въ обрядё, оно только остается въ лёсу и часто даже на корню. Подъ деревомъ приносится жертва, на немъ завивается вёнокъ, около него поются пёсни и заигрываются хороводныя игры 1).

Выходъ въ чистое поле за свѣжей зеленью для плетенія вѣнковъ и пр. забавъ уже совершенно безъвсякой процессіи съ березкой извѣстенъ въ Греціи и Сербіи. На островѣ Лесбосѣ дѣвушки изъ одной и той же части города на зарѣ собираются вмѣстѣ, чтобы съ пѣснями идти за городъ собирать цвѣты. Возвратившись домой, онѣ плетутъ вѣнки, развѣшиваютъ ихъ на дверяхъ и окнахъ, и такимъ образомъ, къ утру всѣ дома убраны цвѣтами <sup>2</sup>). Это производится на забредшее сюда, вѣроятно, отъ итальянцевъ 1-е мая.

Тоже собираніе молодежью цвѣтовъ совершается въ Сербіи на Юрьевъ день (23 апр.). Обрядъ называется идти «за билячки». Нѣкоторыя изъ пѣсенъ, которыя при этомъ поются вполнѣ отчетливо, оттѣняютъ основной пунктъ обряда: собираніе цвѣтовъ; такова одна пѣсенка Дибрскаго округа (Турецкой Сербіи).

Кинисале ми, кинесале ми

Двесте девојки,
Двесте девојки, двесте девојки,
Триста невести.

Да ми је одит, да ми је одит
На биље брање.

Двесте девојки, двесте девојви
Биље копаје,
Триста невести, триста невести
Цвеће береје,

<sup>1)</sup> Кром'в приведенныхъ уже ссылокъ см. еще Минхъ, l. c. стр 104; Живая Старина IV (1891), стр. 200; Этн. Сбори. I, стр. 279 и II, стр. 52; Чубинокій, Тр. III, стр. 185—186.

<sup>2)</sup> Pineau et Georgeakis F. l. de L. Litt. p. de t. l. n. XXI p. 301.

Цвеће береје, цвеће береје Венци вијеје Венци вијеје, венци вијеје На мошки деца <sup>1</sup>).

(«Собиралося двёсти дёвушекъ и триста молодокъ, онё пойдутъ нарвать травку; двёсти дёвушекъ копаютъ травки, триста молодокъ собираютъ цвёты; онё собираютъ цвёты и вьютъ вёнки для мальчиковъ»). Своеобразная и не вполнё понятная особенность этого обряда идти «за билячки» заключается въ томъ, что собираются цвёты не только весенніе, но и старые уцёлёвшіе еще съ осени. Существованіе этой черты запечатлёно вполнё ясно въ одной билярской пёснё старой Сербіи, гдё изображается разговоръ юрьевскаго цвётка съ купальскимъ.

Две се цвеће сговаривале Једно бело друго црвено. Бело цвеће ћурђевско, А првено Иван-денско. Беле цвеће говорило, Бело цвеће по ћурђевско Тај ћурђевак и беле ружа: «Блазе тебе рујно цвеће. Што ти цутиш стреде лето, Стреде лето на ћюрћев ден, А ја пула стреде зима, Стреде зима коложига. Мене беру старе жене, Старе жене стари љуђе, А тебека ти јунаци Да ти носу под фесови. Ти јунаци млади храбри... 2).

<sup>1)</sup> Ястребовъ, стр. 147; ср. Stojanović, стр. 50.

<sup>2)</sup> Милојевић, стр. 157—158, № 216; ср. Ястребовъ, стр. 149; ср. болгарск. вар. Илиевъ Сб. отъ нар. умотв. І,1 стр. 279—280, № 242; сх. сюжетъ въ лазарскихъ п. Шапкаревъ Сб. отъ болг. нар. умотв. І,1 стр. 90, № 89 и стр. 96, № 104.

Сравнивая об'є п'єсни можно заключить, что собираніе старыхъ прошлогоднихъ цв'єтовъ производять старухи, можеть быть, также и для приготовленія изъ нихъ всякихъ ц'єдебныхъ снадобій, а молодицы и д'євушки рвуть цв'єты св'єжія и плетуть изъ нихъ, какъ и въ Россіи, в'єнки; при этомъ молодежь носить цв'єты на себ'є и даже старается о сохраненіи ихъ св'єжести. Сами цв'єты говорять въ другой бильярской п'єсн'є:

Како знојет девојките, Да ми идет, да ме берет, Да ми носит по појаси, И по дарпни, и по киски, Весдењ дења по појаси Соноћ ноћа в студна вода... 1)

Туть уже совершенно очевидно, что разумьются цвыты, живые.

Вѣнки изъ нарванныхъ цвѣтовъ, какъ объ этомъ свидѣтельствуютъ нѣкоторыя пѣсни, имѣютъ и то же символическое значеніе, что и русскіе троицкіе и духоводенскіе вѣнки; они также наводятъ на мысли о любви и о бракѣ.

Сербы и эллины въ своемъ весеннемъ обрядѣ стоятъ такимъ образомъ, какъ бы нѣсколько въ сторонѣ отъ остальныхъ народовъ Европы: у нихъ играютъ роль не зеленыя вѣтки и деревья, а цвѣты. Цвѣты украшали молодежь и во время средневѣковыхъ майскихъ праздниковъ, и у насъ на Троицу изъ нихъ конечно, и плетутся вѣнки, но основной интересъ, и у насъ, и на Западѣ сосредоточивается всетаки на березкахъ и на свѣжихъ вѣтвяхъ, которыми убирались дома. Только въ Сициліи на первое мая идутъ не за вѣтками, а за цвѣтами <sup>2</sup>), но эту особенность здѣшняго майскаго обряда, можетъ быть, можно отнести также на

<sup>1)</sup> Ястребовъ, стр. 148—149; схожи также болгарскія пѣсни у Илиева, Сб. отъ народни умотв. обичан и др. І,1, стр. 280, № 243 и у Качановскаго, Пам. нар. тв. вып. 1-й, стр. 101, № 33; ср. также хороводную пѣсню у Караджича, Српске нар. пј. І, стр. 182, № 256.

<sup>2)</sup> Pitrè, Spettacoli e feste p. 253-255.

счеть греческаго вліянія. Въ Греціи весенній праздникъ цвьтовъ повидимому существовалъ искони. Приблизительно одновременно съ нашимъ 1-мъ маемъ, Юрьевымъ днемъ, Троицей, и Духовымъ днемъ Греки и Римляне справляли праздникъ Русалій, отразившійся въ славяно-русской русальской недёли. Томашекъ собраль цёлый рядь свёденій о Оракійскихъ русаліяхъ XII и XIII въковъ 1). Изъ собственно греческихъ источниковъ о русаліяхъ не явствуеть правда, какіе именно обряды съ цвётами происходили во время этого праздника. Удостоверенъ только уходъ изъ города въ деревню на лоно природы. Такъ архіепископъ Димитрій Хоматіанъ (XIII в.) сообщаеть о жите-ΑΝΧΉ «τοῦ θέματος τοῦ Μολισκοῦ», 4ΤΟ «παλαιοῦ ἔθους ἐν τῆ γώρα τούτων χρατούντος, δ δη ρουσάλια όνομάζεται, τη μετά την πεντηχοστην έβδομάδι σύνταγμα γίνεσθαι νεωτέρων και τὰς κατὰ γώραν χώμας αὖτοὺς περιέργεσθαι καὶ παιγνίοις τισὶ καὶ δρχήμασι καὶ βεβαχγευμένοις ἄλμασι καὶ σχηνιχαῖς ἀσχημοσύναις ἐγκαλεῖσθαι δώρα παρά των ένοιχούντων έν χέρδος αύτων» 9). Роддъ отмѣтившій соблюденіе Русалій еще въ недавнее время въ современной Греціи также не упоминаеть о собираніи цвътовъ во время этого праздника 3). Однако само названіе Русалій ήμέρα των ρόδων уже даеть достаточное основание полагать, что цвъты играли тутъ не маловажную роль. Въ римскихъ календаряхъ параллельно съ dies rosae, Rosalia или еще dies Rosationis встрычается и dies violae или Violationis, имъющій мъсто нъсколько раньше, еще въ апрълъ. Очевидно, какъ die violae праздновали первую фіалку (Florum prima ver nuntiantium viola alba, Plinii XXI, II, 38), такъ die rosae или Rosationis должны были окружить какимъ-нибудь обрядомъ, действіемъ свеже-распустившіяся розы 4). Дъйствительно, коментируя выражение «S. Timothei

<sup>1)</sup> Ueber Brumalia und Rosalia. ss. 369-371.

<sup>2)</sup> Сообщено по Мюнженской рук. Миклошичемъ Rusalien s. 388; приведено вкратцъ у Томашека l. c. s. 370.

<sup>3)</sup> The costums and Lore of modern Greece p. 139.

<sup>4)</sup> Томашекъ l. c. ss. 374-379.

роδισμός», приведенное болландистами подъ IX Мая одинъ изъ историковъ римскаго календаря замъчаетъ: «festum translationis S. Timothei quia IX Maii celebratur, quando maxima est rosae ubertas credibile est multam tunc fideles indulsisse jacendis rosis sertisque nectendis» 1). Тотъ же историкъ, говоря о капуанскомъ и неаполитанскомъ праздникахъ l'Ingirlandata, замъчаетъ, что въ дътствъ еще видълъ, какъ въ этотъ день священнику подъ ноги бросали цвъты 3). Такой же характеръ въроятно носилъ и ликійскій праздникъ той 'Россахіюм той ἀγίον Νιχολάου, о которомъ упоминается въ такъ наз. иномъ житіи св. Николая 3).

Что цвёты въ большомъ ходу и въ западно-европейскихъ майскихъ и духоводенскихъ обрядахъ, это мы отчасти уже видёли: цвётами убирались майскія деревья, цвёты несеть въ процессіи молодежь изъ лёсу, гирлянды и вёнки вьются изъ полевыхъ цвётовъ. Объ обрядахъ, справляющихъ именно весенній разцвёть во Франціи и Германіи кое-какія указанія можно найти въ средневёковой лирической поэзіи.

Въ старо-французскихъ pastourelles и chansons à personnage случается, что труверъ, воспѣвая свою поѣздочку молодецкую весной, зачастую изображаетъ себя собирающимъ цвѣты, чтобы свить себѣ вѣнокъ 4), а еще чаще разсказываетъ, какъ засталъ за этимъ занятіемъ даму или пастушку 5). Вѣночекъ вьетъ себѣ и красавица Аэлисъ въ одномъ изъ варіантовъ маленькаго цикла несомнѣнно народныхъ старо-французскихъ пѣсенъ:

Bele Aaliz main leva [Por Dé, traiez vos en la!] Son cors vesti et para;

<sup>1)</sup> Ibid., s. 380; Mazochius, In vetus Marmoreum St. Neapol. eccl. kalendarium Commentarius. Neapoli, 1794. I. p. 54.

Ibid,

См. объ этомъ Е. Аничковъ, Микола Угодникъ и св. Николай, Спб., 1892 и мою же статью st. Nicolas & Artemis Folk-Lore 1894, p. 111—114.

<sup>4)</sup> Bartsch Rom. u. Past. I 38, 53b, 73.

<sup>5)</sup> Ibid I 36; II 10, 18, 29, 52, 63, 74, 96, 99, 120; III 20, 35, 40.

En un vergier s'enentra; Cinc floretes i trova: Un chapelet fait en a De rose florie. [Por Dé, traiez vos en la Vos qui n'amez mie!] 1)

«Прекрасная Аэлисъ встала ранешенько — [Уйдите ради Бога прочь] — Она одълась и нарядилась; — Она вышла въ садъ; — Пять цвъточковъ здъсь она нашла: — Свила въночекъ — Изъ цвътущихъ розъ, — [Ради Бога, идите вы прочь — Вы, невлюбленные вовсе»].

Болье опредъленно на обрядовое значение собирания цвътовъ указываетъ одна также весенняя пъсенка Нидгарта изъ Рюенталя, средне-верхне-нъмецкаго миннезингера, произведения котораго содержатъ въ себъ такъ много данныхъ для нъмецкой обрядности въ средние въка:

> Die nû vor grôzer huote megen, die sulen balde ir bestez vîretacgewant an legen; lâzen sich dar inne ersehen wir suln schouwen vor den ouwen maneger hande bluomen brehen<sup>2</sup>).

«Теперь по причинѣ большой и важной заботы (объ урожаѣ? ср. послѣднюю строфу) они (молодежь «stolzenkint» стихъ 14-й) должны скоро одѣть свое лучшее праздничное платье; пусть онѣ покажутся (намъ) въ немъ. Мы должны увидѣть вблизи воды, какъ многія руки станутъ рвать цвѣты». Гансъ Саксъ въ одной изъ своихъ пьесъ также описываетъ какой то весенній обрядъ,

<sup>1)</sup> Привожу по тексту Гаст. Париса въ Mélanges de philologie romane dédiés à C. Wahlund Paris 1896, р. 10 (эта книга въ продажу не поступала).

<sup>2)</sup> Haupt N. v. R. I s. 5 v. 25—31 cp. тутъ же ss. XIV, XXII, XXIV, XXVII, XXXV; 1, 6,5; 17; 18,18—20; 19,14; 21,14; 24,20—30; 25,20.

связанный съ весенними цвътами, на этотъ разъ фіалками: вокругъ первой фіалки водять хороводъ и поютъ пъсню, начинающуюся словами:

> Der Meie, der Meie Bringt uns der Blumlein viel <sup>1</sup>)

Пѣсня эта однако никакихъ указаній на значеніе обряда не даетъ. Въ нѣмецкомъ миннезангѣ и французской труверской лирикѣ цвѣты нужны, чтобы свить вѣнокъ. Ношеніе вѣнковъ весной было повидимому обязательно. Это прямо заявляетъ въ трехъ пьесахъ Colin Muset, труверъ того времени э). Значеніе вѣнковъ, конечно и здѣсь тоже, что и въ русской и въ сербской обрядности. И здѣсь они символизируютъ любовь. Но этотъ особый символизиъ весеннихъ вѣнковъ на западѣ и на славянскомъ востокѣ объяснятъ намъ другіе обряды и пѣсни; покамѣстъ я остановлюсь только на самомъсбираньи цвѣтовъ и свѣжихъ вѣтокъ, на убранствѣ ими, какъ самого человѣка, такъ и его жилища. Символическое значеніе вѣнковъ составляеть уже послѣдующій этапъ психологіи весенняго обрядоваго обихода и къ нему мы подойдемъ въ одной изъ послѣдующихъ главъ.

Обрядъ весенняго убранства переживаетъ, какъ мы видѣли, въ двухъ типахъ, соотвѣтствующихъ двумъ великимъ культурно-историческимъ группамъ, на которыя распалось населеніе Европы; и при этомъ греко-славяно-русскіе виды его, менѣе опредѣленные и законченные въ своей формѣ, подходятъ ближе къ той разновидности обряда, какая нѣкогда въ далекомъ средневѣковъи бытовала и на Западѣ. Но, въ германо-романскомъ мірѣ при меньшей зависимости отъ церковнаго наставленія, при меньшемъ трепетѣ передъ христіанской аскезой обрядъ пріобрѣлъ бо-



<sup>1)</sup> Erk-Böhme D. Lh. II s. 713; cm. также у Grimm'a D. M. a. n. p. 763.

<sup>2) .....</sup> chapiau de flors porter Ainsi comme el mois de mai

Raynaud Bibl. Ne. 74, 582, 967; Han. y Bédier De Nicolao Musato pp. 98 119 et 124.

лье торжественный и шумный ритуаль. Наканунь Возрожденія и развитія общественности относительная независимость отдъльныхъ мъстныхъ самоуправленій (преимущественно въ городахъ) вдохнула въ него новую жизнь, заставила при широко развитыхъ международныхъ отношеніяхъ свободно циркулировать одну особую болье передовую его форму. Отсюда большая опредъленность известій, большое сходство въ западныхъ видахъ обряда. Только сельское населеніе сохраняло еще первоначальную форму. У насъ напротивъ, обрядовое сознаніе народа укромно ютилось вдали отъ центровъ, робко сохранялось, укрывшись отъ враждебной ему церковной власти. Вотъ почему оно до извъстной степени застыло и объдньло въ своихъ проявленіяхъ. Народное творчество болье живучее, чымъ на Западь, правда отвычало ему болье охотно. Книжная образованность еще не заставила умолкнуть, относящіяся къ нему п'єсни, и он'є-то и дають намъ самыя прочныя свидетельства о смысле обряда.

Первобытная религія по замічанію Тайлора, «настолько последовательна и логична, что при малейшей попытке классификаціи ея данныхъ, она сразу обнаруживаетъ основанія своего образованія и развитія, и эти основанія оказываются въ существъ своемъ раціональными, несмотря на то, что они развиваются въ такихъ умственныхъ условіяхъ, которымъ присуще самое глубокое и закорентое невтжество». Всякій обрядъ, какимъ бы нельпым онъ ни казался современному человьку, какъ бы ни быль сокровень его смысль, какь бы ни быль его исконный характеръ затерть и подавленъ последующими наслоеніями, которыя неминуемо ложатся на него подъ вліяніемъ представленій чуждыхъ, создавшей его культурно-исторической средъ, всякій обрядъ зиждется на данныхъ первобытнаго міровозэрѣнія, отвѣчаетъ извъстнымъ умственнымъ запросамъ, можетъ быть понять и объясненъ въ связи съ извъстнымъ порядкомъ идей и представленій; и въ этомъ смыслів всякій обрядъ есть нівчто раціональное, логически необходимое. Исходя изъ этой точки эрвнія намъ предстоитъ вдуматься въ психологію внесенія весенняго

древа и весенняго убранства, постараться отдать себѣ отчеть, при наличности какихъ воззрѣній, вѣрованій, хозяйственно-религіозныхъ отношеній обрядъ этотъ могъ свободно возникнуть въ воображеніи первобытнаго человѣка и оказаться ему необходимымъ въ его житейской тяготѣ.

На решеніе этого вопроса насъ наведуть некоторые индейскіе обряды, которые уже сопоставляль съ разобраннымъ нами эпизодомъ весенняго действа, англійскій последователь Маннгардта, Фреверъ. Въ Гиндукуше въ начале дождливаго времени, когда происходить посевь, изъ деревни посылають двухъ девушекъ отрубить ветку священнаго дерева Chili (родъ кедра). Придя въ лесъ, девушки обливають деревцо виномъ и масломъ и после этого отламывають онъ него ветку. Ветка Chili приносится въ деревню и кладется на камень на берегу ручья. Тогда начинается принесеніе жертвы передъ священной веткой. Обыкновенно для этого употребляють козла. Вследъ за жертвоприношеніемъ следують пляски и игры 1).

Еще болье подходять къ европейскому внесенію дерева другіе два обряда, справляемые у Ораоновъ въ Бенгаль. У нихъ также весною вносятся вытки священныхъ деревьевъ, карма и сааль. Молодое деревцо карма у Ораоновъ и Мунда молодежь несетъ въ деревню въ торжественномъ шествів при барабанномъ бої; это производится во время высадки риса. Деревцо устанавливають на площади посреди села, гді происходять обыкновенно пляски. Богослуженіе ему состоить въ принесеніи жертвъ, въ украшеній деревца лоскутками разноцвітныхъ матерій, въ пляскахъ и хороводахъ вокругь дерева. За вітвью сааль Ораоны идутъ предводительствуемые деревенскимъ жрецомъ, когда это дерево въ цвіту. Обрядъ открывается так. обр. молебной процессіей Священная роща Сарна, гді ростетъ сааль имієть по мижнію Ораоновъ вліяніе на дождь. Подъ деревьями приносится



<sup>1)</sup> Biddulph Tribes of the Hindu Koosh op. 106 et sq. приведено у Frazer'a, Golden Bough. I p. 71—72.

жертва, состоящая изъ пяти домашнихъ птицъ, при чемъ каждый присутствующій получаетъ кусочекъ мяса. Послѣ этого нагруженные цвѣтущими вѣтками сааль вѣрующіе возвращаются въ село <sup>1</sup>).

Рядомъ съ этими бенгальскими празднествами я приведу еще одно изъ совершенно другой мъстности. Абхазскіе Абазины, которые также поклоняются еще деревьямъ и имъютъ священныя рощи 2), встречають весну почти такимъ же способомъ, какъ и въ Бенгалъ. Только непосредственное отношение этого торжества къ культу деревьевъ у нихъ, какъ христіанъ нѣсколько сгладилось. «Съ наступленіемъ весны жители горной Абхазіи праздновали маныче-чекане, или праздникъ перваго цвътка. Въ этотъ день все народонаселение сосредоточивалось преимущественно въ трехъ аулахъ: Тамъ-агу, Агдера и Рыдца, предпочитаемыхъ всёмъ другимъ ауламъ, потому что они окружены были лучшими заповедными рощами. Въ полночь, накануне праздника, съ пъснями и стръльбою, дъвушки, подъ предводительствомъ старухъ, отправлялись искать пятилиственникъ, а молодые люди разсыпались по окружнымъ курганамъ и искали кладовъ. ....Съ первыми лучами солнца съ музыкою, пѣніемъ и особою церемоніею, всі возвращались въ ауль, сакли котораго убраны были зеленью и цвътами. Впереди всъхъ старый джигить, повитый дубовымъ вънкомъ, ъхалъ верхомъ на оленъ, обреченномъ на жертву Мизитху - богу лесовъ. За нимъ следовала толпа народа, и каждая дъвушка должна была принести съ собою на площадь аула или цветокъ или ветку и сложить ее у подножія камня, на которомъ будеть принесена жертва Мизитку. Достигнувъ камня и сложивъ передъ нимъ свои приношенія, дівушки становились по лівую его сторону, мужчины отходили къ саклямъ, а старый джигить, прося обилія плодовъ и льсу, ловкимъ ударомъ кинжала отделяль голову отъ туловища



<sup>1)</sup> Dalton Ethnology of Bengal p. 259-261; Frazer, l. c. I p. 288 u 85.

<sup>2)</sup> Дубровинъ, Исторія войны и влад. русскихъ на Кавказѣ т. І, вып. 2, стр. 12, 15 и др.

жертвы; если операція бывала удачна, то въ мгновеніе раздавались выстрёлы и крики радости, но если голова не была отдёлена однимъ ударомъ, то народъ считалъ, что жертва непріятна Мизитху. Вслёдъ за выстрёлами появлялись конные джигиты и шесты съ надётыми на нихъ папахами, которые и разставлялись въ разныхъ мёстахъ площади. Выстрёлъ жреца служилъ сигналомъ для начала игръ. Джигитовка и бросанье палокъ составляли главную забаву абазинъ. Ни одинъ праздникъ ни одно торжество въ горахъ не обходилось безъ этихъ забавъ. Каждый удачный выстрёлъ, или ударъ брошенной палки, давалъ право на полученіе цвётка, положеннаго у подножія камин» 1).

Схоже съэтимъ справляется Тронцынъ день (Осталті кувд) у осетинъ. Въто время, какъ молодежь резвится на лугу, старухи одетыя въ белую одежду идуть къ священному дереву (дзуару) аула, произносять здесь молитвы, едять особыя лепешки и плящуть вокругъ дерева. Вечеромъ оне торжественно возвращаются въ аулъ, при входе въ который ихъ ожидають мужчины. Цель кувда испросить урожай 2).

Сходство этихъ обрядовъ съ разобранными славянскими и западно-европейскими очевидно; оно бросается въ глаза каждому. И тутъ и тамъ торжественная процессія въ лѣсъ за свѣжей растительностью и потомъ не менѣе торжественное шествіе обратно. И тутъ и тамъ особыя обрядовыя дѣйства, особыя игры посреди села вокругъ принесенной изъ лѣсу зелени. Отличіе отъ европейскихъ обрядовъ только въ томъ, что Ораоны несутъ вѣтви не изъ простого лѣса, а изъ священной рощи; въ священныя же рощи идутъ за зеленью и абхазцы; нарубленныя вѣтви сами собою представляютъ поэтому предметы религіознаго обожанія.

Эта характерная черта индъйской и кавказской разновидностей обряда внесенія весенняго дерева особенно важна. Близкое отношеніе весенней обрядности разбираемаго типа къ культу

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 19-20.

<sup>2)</sup> В. Миллеръ Осет. Эт. II стр. 276-277.

деревьевъ, указывалось много разъ. Какъ на пережитокъ поклоненія древу, смотрѣлъ на наши семикскія игры еще Карамзинъ 1). Маннгардтъ, а за нимъ его послѣдователи Соботка и Фрезеръ также разсматривали весеннее внесеніе дерева или зелени, какъ одно изъ данныхъ о культѣ деревьевъ 2). Совершенно также толкуетъ религіозный смыслъ майскаго дерева и Гуго Мейеръ 3).

Обоготвореніе дерева и священных рощъ составляеть одну изъ техъ формъ религіознаго сознанія, черезъ которую проходить на извъстной ступени своего развитія все человъчество 4). Мы имбемъ множество сведеній о существованіи его у потагонпевъ, мексиканцевъ, съверо-американскихъ индъйцевъ, на Цейлонь, у кафровь, у негровь Гвинеи, въ Австраліи и въ Полинезін 5). У индо-европейских племень культь деревьевь засвидьтельствованъ еще боле определенно. У грековъ и римлянъ со времени Боттихера существование самостоятельныхъ священныхъ деревьевъ правда не признается, потому что дерево было самымъ древнимъ изображениемъ божества, и всв священныя деревья или рощи искони были у древнихъ связаны съ какимъ-нибудь богомъ или богиней 6). Однако возможно допустить, что «эти деревья, которыя срослись съ минами или съ извеснымъ богослуженіемъ, считались первоначально священными сами по себъ независимо отъ этой послъдующей связко 7). Таковы, мо-

<sup>1)</sup> Истор. Госуд. Росс. I пр. 214; см. также Аванасьевъ, Поэт. возър. II, стр. 321—322.

<sup>2)</sup> W. u. Fk. I s. 180—181; Sobotka Rostlinstvo v národním podání, str. 50 etc.; Frazer, Golden Bough I p. 98.

<sup>3)</sup> Germ. Myth. s. 83 u f. Lippert.

<sup>4)</sup> Lübbock, Les origines de la civil. p. 297; Achelis Moderne Völkerkunde

<sup>5)</sup> Lübbock l. c. p. 278—291; cp. Chantepie de la Saussaye Lehrb. d. Relig. gesch. см. Указатель подъ словомъ «Baumkultus»; ср. также Revue de l'hist. des rel. XXXVII (1898) pp. 370—375.

<sup>6)</sup> Ueber den Baumcultus der Hellenen см. особенно главу II: «Umriss des hellenischen Baumcultus; ср. Farnell, The cults of greck states. I р. 14.

<sup>7)</sup> Chantepie de la Saussaye, l. c. II, s. 232.

жеть быть, оливковое дерево Асины Поліосъ на Акрополів, три дерева на Делосів въ храмів Апполона, священный дубъ Юпитера Феретрія на Капитоліи, роща Dea dia на правомъ берегу Тибра вверхъ по теченію отъ Рима по via Сатрапа и множество другихъ деревьевъ у алгарей боговъ, которымъ приносились жертвы и на вітки которыхъ вішались различные дары 1).

Предположение о томъ, что у древнихъ существоваль когда-то независимо отъ ученія о богахъ отдільный культь деревьевь отчасти находить себь подтверждение и въ устойчивомъ напоминании христіанской проповёди новообращеннымъ оставить среди другихъ предразсудковъ и древопоклонство. Формула отрешенія оть язычества, приписываемая Ефрему Сирину, высказываеть объть не авлать ничего, что происходить обыкновенно «у источниковъ полъ деревьями и на перекресткахъ» 2). Противъ культа деревьевъ пишеть папа Григорій Великій въ восемнадцатомъ письм' VIII кн. посланій в). Въ знаменитой пропов'єди Елигія (VII в.) запрещается между прочемъ, чтобы «nullus christianus... ad arbores... luminaria faciat aut vota reddere praesumat» 4). Эта проповъдь обращается къ романскому населенію и въ эпоху, когда римская традиція и остатки античной религін еще доживали свои последніе дии. У романских же народовъ отличаеть культь деревьевъ Мартинъ Брокара въ своемъ сочинении «De corectione rusticorum» 5), составленномъ имъ послъ спеода 572 года, когда было снова рѣшено, какъ и на предшествующихъ соборахъ въ Арле и Толедо, принять меры противъ язычества <sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Boetticher, l. c. ss. 107—110, 115, 133—135; ср. Farnell, l. c. I р. 292—293 (относительно оливковаго дерева Анины Поліосъ); см. также изображенія свящ. деревьевъ съ висящими на нихъ дарами въ приложенныхъ къмнить Боттихера рисункахъ.

<sup>2)</sup> Schultze, Gesch. d. Unterg. des gr.-röm. Heidenth. I, s. 307.

<sup>8)</sup> Migne, Patrol. lat. t. 77 p. 921.

<sup>4)</sup> Напечатана у Grimm'a D. M. a. п. стр. 1738 и у Migne'a, Patr. lat. t. 87, р. 528.

<sup>5)</sup> Caspari, Kirch. gesch. anecdota p. 204.

<sup>6)</sup> Schultze, Gesch. des Unterg. d. hell. rom. Heidth. I s. 403-404.

Существованіе поклоненія деревьямъ и рощамъ у германцевъ и славянь безь всякаго отношенія къ другимъ религіознымъ представленіямъ не подлежить уже никакому сомнінію. Свидітельствъ объ этомъ множество. Сюда относится прежде всего одна изъ рубрикъ знаменитаго: «Indiculus superstitionum»: «De saeris silvarum, quae nimidas vocanto 1). He mente краснорычно говорять приведенныя Гриммомъ свидътельства Тацитовой Германін («Silva auguriis patrum et prisca formidine sacra», «in insula oceani castum nemus», «antiquae religionis lucus») и житій св. св. Бонифація, Аманда и Барбата, изв'єстія у Адама Бременскаго и т. д. 2). Къ германскому (готскому?) населенію относятся можеть быть и слова славянскаго житія св. Константина Философа о жителяхъ города Фуллъ въ Крыму; у нихъ, говорится въ житін быль, «дубъ велен, съросльсе съ чрішнею и подъ нимъ тръбы дъахоу»; «отъ того, заявляли они, обрътаемъ вся за прошенія наша, дьждь наипаче и инаа многа» 3).

О культь деревьевь и священных рощь у славянь цыли рядь поучительных данных быль собрань еще Срезневскимъ. Таковы извъстія Константина Порфиророднаго объ островь св. Георгія, Устава Владиміра о тыхь «кто молится въ рощеньи», житія Константина Муромскаго о поклоненіи «дуплинамъ древянымъ», таковы же замыти Кирилла Туровскаго, Гостинной и Ипатьевской лытописей и наконець запреть Духовнаго Регламента «передъ дубомъ молитвы пыть». Особенно много указаній имыто о культь деревьевь у Балтійскихъ славянь и чеховъ. Срезневскій приводить относящіяся сюда замычанія Эббо, Сефрида, Титмара, Гельмгольда, Арнольда Любекскаго,

<sup>1)</sup> Изданъ у Grimm'a D. M. <sup>2</sup> въ прилож. «Abergläuber» В. а. п. стр. 1789 и Zibzt'омъ Seznam pověr etc. str. 35 и слъд.

<sup>2)</sup> Grimm, D. M. a. п. стр. 70 и 72—74. Ср. еще извъстіе изъ житія св. Мартина, гдъ разсказывается о его чудъ съ деревомъ, которому покланялись язычники и которое онъ приказалъ срубить. La Légende Dorée ed. Brunet, t. I, p. 347 прив. въ Rev. d. tr. pop. XIV (1899) p. 449.

<sup>3)</sup> Сообщ. проф. Ламанскій въ Жис. Стар., 1893, вып. І, стр. 134-135.

Марескалька Турія и наконецъ Козьмы Пражскаго 1). Зибртъ къ этимъ указаніямъ присоединиль еще нёсколько свёдёній изъ проповълей пражскихъ епископовъ (XII в.) 2). О древопоклонстве южныхъ славянъ еще въ XVII в. въ Босніи интересныя данныя привель въ одномъ изъ выпусковъ «Живой Старины» проф. Ламанскій 3). Это отрывокъ изъ письма, адресованнаго въ Римъ въ 1629 и 1630 годахъ и оплакивающаго упадокъ католицизма въ славянскихъ земляхъ. «Въ провинціи Пожеганской (nella provincia di Possega nel ducato Zerni), читаемъ мы здъсь, въ пустынной мъстности есть дерево: липа; здъсь всякое первое воскресенье девятой луны собирается множество турокъ и христіанъ съ жертвами и со свічами и другими предметами. Ближній приходскій священникъ за милостыню, которую здёсь собираеть служить имъ мессу» 4). Культь дерева продолжается такимъ образомъ и тогда, когда язычество уже давно исчезло. Къ нему примъняется даже христіанское богослуженіе. Подобное же, уже принявшее обличье христіанства, почитаніе древа, на этотъ разъ рябины, сохранилось и на Руси до 1612 г., какъ о томъ свидетельствуетъ житіе св. Адріана Пошехонскаго 5).

Изъ всёхъ этихъ извёстій особенно интересенъ приведенный Срезневскимъ разсказъ Гельигольда <sup>6</sup>). Здёсь описывается цёлая священная роща подобная тёмъ, о которыхъ мы узнаемъ изъ бенгальскихъ обрядовъ внесенія дерева. Даже самое внёшнее описаніе ея подходитъ вполнё къ поміщенной у Крука фотографіи современной индейской священной рощи <sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Свят. и Обряды стр. 31—35; тоже у Аванасьева Поэт. Возар. II, стр. 321—324.

<sup>2)</sup> Seznam pověr, str. 37.

<sup>3) 1893,</sup> вып. І, стр. 133—134.

<sup>4)</sup> Взято наъ «Acta Bosnae potissimum ecclesiastica cum insertis editorum documentorum regestis ab anno 925 usque ad annum 1752». Monumenta spectantia historiam Slavorum meridionalium. t. XXIII Zagrabiae 1892.

<sup>5)</sup> Сообщ. проф. Соболевскимъ въ Жие. Стар., вып. VI (1891), стр. 229.

<sup>6)</sup> Срезневскій, 1. с. стр. 88.

<sup>7)</sup> The popul. rel. and f. l. of Noth. India v. II, p. 82-83.

Не лишнимъ будетъ, можетъ быть, прибавить къ этимъ извъстіямъ о славянскомъ культь деревьевъ и кое-вакія данныя о той же форм' религіознаго сознанія, какъ у нашихъ внородцевъ, такъ и на Кавказъ. Священныя рощи почитали, напр., черкесы; а въ Хевсуретій (на р. Арагві) быль древній дубь, котораго называли Багратіономъ. Если кто-нибудь изъ рода Багратіоновъ обнималь его и говориль при этомъ: «предокъ мой защити своего потомка», народъ считаль себя обязаннымъ прійти ему на помощь 1). Георги разсказываеть, что еще при Петръ Великомъ всего въ 10 верстахъ отъ Петербурга стояла на Рижской дорогь священная липа, которой поклонялись Ижорцы 2). Остатки священныхъ рощъ сохранились и до сихъ поръ у черемисовъ и вотяковъ. Еще такъ недавно газеты сообщали о вооруженномъ сопротивление черемесовъ-язычниковъ Елабужского увзда по поводу вырубки ихъ священныхъ рощь. У вотяковъ эти роши называются «восяськонни-чатча». Это «небольшіе остатки ліса, намібренно невырубленные гдів-нибудь на задворкахъ деревни, на пригоркъ, у подножія или съ боковъ которыхъ протекаетъ ръчка, ручеекъ или просто ключъ». Иногда это просто священныя мъста въ сосъдняхъ лъсахъ, но интересны для нашихъ цёлей именно эти расположенныя неподалеку отъ деревии небольшія рощи на холинкъ у ручейка или колодца в).

Подобные остатки культа деревьевъ не трудно узнать и у коренного русскаго населенія съверной Россіи. Дъйствительно, ничто иное, какъ древнія священныя рощи, представляють собою эти покрытые лъсомъ холинки, которые торчать такъ часто посреди полей, неподалеку отъ деревень въ отдаленныхъ отъ



<sup>1)</sup> Дубровинъ, Ист. войны и влад. русск. на Кавказъ I, в. 1-й, стр. 100— 101 и в. 2-й, стр. 291.

<sup>2)</sup> Опис. всёхъ обит. въ росс. госуд. народовъ изд. 1799, стр. 25, тоже у Лапарей, стр. 12 и у Остяковъ, стр. 75; ср. Castren, Vorl. über Fina. Myth. s. 105

<sup>3)</sup> Первухинъ, Эскизъ второй, стр. 5; ср. *Руссків Видомости* 1901, № 347, корр. изъ Сарапула; преосв. Владиміромъ по этому поводу составлена брошюра, но миѣ не удалось ее достать.

крупныхъ пентровъ мѣстахъ сѣверныхъ губерній. На этихъ холмикахъ зачастую увидишь подъ тѣнью березъ или елей маленькую деревянную часовню, изъ подъ которой бѣжитъ чистая струйка воды. Часовенька не даромъ построена именно въ рощицѣ на горѣ и надъ самымъ ключемъ или ручейкомъ. Крестъ на крышѣ часовни и лики угодниковъ надъ дверью и па иконостасѣ какъ бы заключаютъ здѣсь договоръ міра и согласія съ гостепріимно принявшей ихъ подъ свой покровъ чащей деревьевъ, наслѣдницей угасшей и позабытой святыни.

Въ обрядовомъ обиходѣ, конечно, далеко не одни только весеннія вѣтви и майскія деревца отражаютъ древопоклонство. Маннгардтъ былъ совершенно правъ, когда разсматривалъ майскій обрядъ въ связи съ такими широко и повсюду распространенными обычалми, какъ зелень и разукрашенныя деревца на свадьбахъ (малорусское гільце или смерека), какъ сохраненіе дерева около деревни и вообще у жилья, какъ втыканье зеленой вѣтки въ послѣдній возъ или снопъ во время уборки (Erntemai и Erisione). Въ разной степени и въ различныхъ смыслахъ всѣ эти обряды вполнѣ законно признать фольклористическими доказательствами существованія культа деревьевъ или, какъ принято говорить, его пережитками, бытующими до нашихъ дней 1);

<sup>1)</sup> Mannhardt, Baum. u. Feld. k. особенно томъ I, стр. 9-12, 49-54, 159—160, 190—223; II стр. 212—258; его-же Mythologische Forschungen, стр. 112 и 337; къ собраннымъ здъсь фактамъ, Фрезеръ прибавилъ аналогичныя и изъ быта современныхъ дикарей Golden Bough I, р. 69 и др. О роли деревца на свадьбъ см. у О. Волкова. Rites et usages nuptiaux en Ukraine Anthropologie, II р. 408 и саёд. Рядомъ съ этими обрядовыми переживаньями культа дерева приводятся еще и запъвы народныхъ пъсенъ (преимущественно славянскихъ), гдъ дерево либо сопоставляется, либо противопоставляется человъку см. Sobotka Rostlinstvo v. narodn. podání, str. 8-9, 14 etc. и Илиевъ, Растителното царство въ народната поезия Сб. за Нар. Умотв. VII (1892), стр. 311-412. Собранныя здёсь пёсенныя выраженія едва зи однако отвёчають какой-нибудь религіозной мысли. Вёрнёе всего здёсь «дёло идеть не объ отождествлении человъческой жизни съ природой и не о сравнении, предполагающемъ сознаніе разд'яльности сравниваемыхъ предметовъ, а о сопоставленін по признаку движенія». А. Н. Веселовскій, Психологическій параллелизмъ и его формы въ отраженіяхъ поэтическаго стиля Ж. М. Н. Пр. 1898, мартъ, стр. 1 и след. отд. отт.

только исходять ли всё эти обрядовыя представленія изъ одного общаго основанія, какъ это думаль Маннгардть, отвёчають ли они всё одной и той же религіозной мысли, это еще вопросъ.

Если и индо-европейскимъ народамъ были и вкогда присущи обоготвореніе деревьевъ и культъ священныхъ рощъ, объясненіе обряда внесенія весенняго дерева посредствомъ приведенныхъ бенгальскихъ обрядовъ получаетъ особое значение. Каково бы ни было происхождение культа деревьевъ, надо ли объяснять его, какъ результатъ анимистическаго взгляда на природу 1), или какъ одно изъ видоизмѣненій культа предковъ 2), или какъ результатъ тотемизма 3), или, наконецъ, какъ отражение поклоненія надгробному фетишу 4), разъ подобный культь возникъ, извъстныя обрядовыя представленія должны неминуемо отвъчать ему именно весною. Въ это время года онъ долженъ получить особый смыслъ. Дольтонъ прямо говорить, что въ Бенгаль священныя рощи несуть отвытственность за урожай 5). Не зацвъти священное дерево, засохни оно или опади его цвътъ, это было бы принято, какъ великое горе. Это конечно, значило бы, что весна не обнадеживаеть, а напротивь, предвъщаеть нъчто зловѣшее.

Внести вътви изъ священной рощи въ деревню значить пріобщить ее, какъ религіозно-хозяйственную единицу къ благу знаменующемуся въ священномъ деревъ или даже исходящему изъ него. Первобытный человъкъ всегда считаетъ свою семью, свою деревню, свой кланъ центромъ міра; онъ интересуется внъшней природой только настолько, насколько явленія ея отражаются на судьбъ родной ему общины. И религіозно хозяйственная еди-

<sup>1)</sup> Tylor, Primitive Culture II, p. 221,89 (мад. 1873).

<sup>2)</sup> Спенсеръ, Основ. Соціол. І, стр. 392 (р. перев. 1876 г.).

<sup>3)</sup> Lubbock, Les origines de la civ. (изд. 1873), pp. 272 et 277 относительно тотемизма см. последнія статьи Marillier, La place du totemisme dans l'ev. religieuse *R. de l'histoire des rel.* 1898, pp. 376—376.

<sup>4)</sup> Lippert, Kulturg. der Mensch. II, s. 381.

<sup>5)</sup> Ethnol. of. Bengal. p. 259 npmb. y Frazer'a Golden Bough I, p. 288.

ница, къ которой онъ принадлежить представляется ему носительницей своей собственной судьбы. Далеко не одни только атмосферическія явленія, не только состояніе почвы и неизм'єнный, заведенный по рутинть способъ ея возд'єлыванія опред'єляють въ глазахъ первобытнаго хозянна надежды на урожай. Когда современное русское крестьянское общество р'єшаєть соблюдать впредь день такого-то святого посліт чумной заразы, неурожая, или иного несчастья, и оно также смотрить на себя, какъ на религіозно-хозяйственную единицу, связанную общей судьбой, стремящуюся къ достиженію общаго блага общимъ культомъ и усиліями общей молитвы.

Признавъ такимъ образомъ приведенные мною бенгальскіе обряды основнымъ и наиболье осмысленнымъ въ сакральномъ отношеніи видомъ обряда внесенія въ религіозно-хозяйственную общину весенняго древа, можно будеть яснье установить и тождество его западной и русской формы: на Западъ сохранился самый актъ внесенія вътви или деревца изъ священной рощи, у насъ непозабытымъ оказалось жертвоприношеніе, самый культъ дерева и торжественное шествіе къ нему.

Культъ деревьевъ и священныхъ рощь даетъ намъ, стало быть, возможность вполнѣ удовлетворительно объяснить обряды весенняго внесенія дерева на западѣ и наши Тронцкіе и семикскіе обряды. Однако въ самой тѣсной связи съ ними стоятъ еще собираніе цвѣтовъ, плетеніе гирляндъ и вѣнковъ, обряды убранства цвѣтами и зелеными вѣтками, какъ самаго человѣка, такъ и его жилища. И какъ мы видѣли, эти обычаи представляются какъ бы болѣе древними, болѣе устойчивыми въ народномъ сознаніи. Надо ли и въ нихъ видѣть обрядовое примѣненіе древопоклонства? Если принять въ соображеніе, что тутъ на первомъ планѣ стоятъ не вѣтви деревьевъ, а цвѣты, то на этотъ вопросъ придется отвѣтить отрицательно. Какъ я постараюсь показать, чествованіе цвѣтовъ имѣетъ особый самостоятельный смыслъ. Уясненіе его поможеть намъ дать себѣ отчетъ и въ томъ, почему всѣ разобранные здѣсь обряды падають на самые поздніе

весенніе праздники, почему они пріурочены скор'є къ концу весны, чімь къ ся началу.

Моменть цвѣтенія есть несомивно самый важный моменть въ теченій всего періода постепеннаго возражденія природы. Оть него находится въ самой тѣсной зависимости производительность каждаго растенія, каждаго злака. Этоть моменть можно назвать типично весеннимь. Всѣ тѣ явленія, за которыми зорко слѣдить каждый хозяинь оть самаго перваго дуновенія весны, въ періодъ цвѣтенія находить свое высшее выраженіе. Когда цвѣты стануть блекнуть, когда опадеть цвѣть на фруктовыхъ деревьяхъ и что всего важнѣе, отцвѣтеть хлѣбъ, тогда уже наступить лѣто съ его страдой, и урожай болѣе или менѣе опредѣлится. Пора ожиданія, страховъ и надеждъ, составляющихъ самую характерную черту весенняго настроенія тогда уже пройдеть. Весна важна именно этимъ своимъ конечнымъ моментомъ.

Особенно характерны въ этомъ отношенів римскія Флораліи, такъ близко напоминающія современныя весеннія цвёточныя празднества. Я имёю въ виду особенно старыя Флораліи, тё которыя производились до ихъ оффиціальнаго признанія въ 173 до Р. Хр. 1). Плиній сообщаеть, что онё имёли мёсто, «ut omnia bene deflorescerent» 2). Это замёчаніе мнё представляется особенно важнымъ. Слово: «отпіа» несомиённо обнимаеть и хлёбныя растенія. На отношеніе этого празднества къ урожаю указываеть и сохранившееся до послёдняго времени бросанье въ народъ сёмянъ 3). Обсыпаніе есть заклинаніе обилія. Отсюда можно заключить, что празднество древнихъ Флоралій когда-то преслёдовало цёли заклинанія хлёбныхъ злаковъ.

Фрезеръ во второмъ изданіи своей книги рядомъ съ взятой имъ у Маннгардта системой интерпретаціи обрядовъ, предло-



<sup>1)</sup> О нихъ см. Daremberg et Saglio, Dict. de l'ant. p. 1190.

<sup>2)</sup> Plinii, Natur. Histor. XVIII, 29,28.

<sup>3)</sup>  $\alpha$ ...in ludis Floribus.... omnia semina super populum spargebant» Pers V, 177 Cf. et schol.

жилъ и новую, основанную на признаніи большинства народныхъ обрядовъ магическими пріемами; подъ магіей онъ при этомъ разумбеть чаще всего симпатическое заклинание 1). Согласно этой точки зренія весенній цветочный праздникь Фрезеръ объясняеть, какъ симпатическое заклинание весенияго расцвёта природы; подобно тому, какъ индейцы Британской Колумбін, передъ наступленіемъ времени улова ставять въ воду изображенія рыбъ, думая такимъ способомъ ускорить ихъ появленіе, первобытный человъкъ, говоритъ Фрезеръ, «наряжаясь въ листья и цвёты помогаль обнаженной земли покрыться зеденью» 2). Такое объяснение несомитино очень правдоподобно: мив кажется только, что двло вдеть здесь не о весеннемъ убранствъ природы: объ этомъ поздно думать на 1-е мая, или на Духовъ день, или на «dies Rosae», которое есть «aestatis initium» 8). Цветами въ римскихъ Флораліяхъ заклинали цветъ хлебныхъ растеній, и туже роль играють цвіты и на Духовъ день и на 1-е мая. Въ основъ цвъточнаго праздника лежитъ стремленіе помочь и ускорить цветь хлебовь, украсивши, и себя самаго, и свое жилище цвътами.

И какъ совершенно справедливо замѣчаетъ Фрезеръ въ очеркѣ народной магіи, заклинанія основаны не на томъ состояній сознанія, которое надо назвать религіей, а скорѣе на смутномъ древнемъ мировоззрѣній, изъ котораго только впослѣдствій дифференцировалось религіозное сознаніе 1). Заклинаніе цвѣтенія хлѣбныхъ злаковъ надо такимъ образомъ признать явленіемъ болѣе древнимъ, чѣмъ самое древопоклонство. И можетъ быть именно на почвѣ такихъ пріемовъ заклинанія, уже кристализировавшихся въ повторяемыхъ изъ года въ годъ обрядахъ и создалось мало по малу представленіе о божественности нѣкоторыхъ деревьевъ и породъ деревьевъ. Это особенно легко

<sup>1)</sup> Golden Bough 2-ое изд., I pp. 7-58.

<sup>2)</sup> Ibid. II p. 110; cp. I, p. 23.

<sup>3)</sup> См. выше стр. 53-54.

<sup>4)</sup> Golden Bough 2-ое изд., 1 pp. 62-63, см. также выше стр. 37-39.

могло случиться, если дерево цвёло одновременно съ главнымъ хлёбнымъ растеніемъ. Анимистическій взглядъ на природу и система тотемизма шли только навстрёчу этому процессу образованія культа деревьевъ.

## III.

Обрядъ внесенія въ село или городъ весенняго дерева, какъ мы это видѣли, сравнительно бѣденъ относящимися къ нему пѣснями. Собственно поется во время него не мало. Поютъ и при собираніи зелени въ лѣсу, поютъ и по возвращеніи домой во время устранваемыхъ вокругъ дерева плясокъ; но пѣсни эти мало привязаны къ обряду, онѣ скорѣе входятъ въ отдѣлъ игръ и забавъ, весеннихъ хороводовъ, средневѣковыхъ майскихъ танцевъ или пасхальныхъ игръ.

Я перейду теперь къ обряду близкому внесенію дерева: къ пѣсенному весеннему привѣтствію. Здѣсь пѣсня стоить въ самомъ центрѣ обрядоваго дѣйствія, въ ней заключается главный его смыслъ.

Обрядъ весенняго привътствія совершенно схожъ съ зимней колядой, съ пъсеннымъ поздравленіемъ aguilloneurs. Толпы молодежи парней и дъвушекъ, иногда дътей переходятъ изъ дома въ домъ по селу или въ городъ. Въ особой пъсенкъ они высказываютъ разныя пожеланія хозяевамъ и ждутъ въ награду гостинца или денегъ. На западъ содержаніе ихъ незамысловатыхъ пъсенъ отчасти объднъло, отчасти обновилось заново. Оно, то спускается до простого выманиванія подачки, до грубой и не ловкой любезности, то ищетъ болье художественнаго выраженія. Въ Россіи и у прочихъ славянъ подобная пъсня иногда достигаетъ однако образной идеализаціи настроенія сельскаго люда предъ началомъ весеннихъ работъ. У романскихъ народовъ этотъ обрядъ затемняется теперь и наслоеніемъ мотивовъ чуждыхъ его

первоначальному складу, но чёмъ дальше мы будемъ подвигаться на Востокъ, тёмъ ясибе будутъ вырисовываться въ немъ черты, указывающія на его исконное, основное значеніе. Какъ мы увидимъ обрядъ привітствія широко распространенъ по лицу всей западной и восточной Европы.

У большинства романских в народовь: въ Португаліи, Испаніи, Франціи и Италіи обрядъ весенняго привѣтствія справляется 1-го мая, или въ первое воскресенье въ маѣ. Всего чаще его совершають дѣвушки, иногда нарочно нарядившіяся для этого въ бѣлыя платья. Во Франціи ихъ зовуть trimousettes или trimazos 1). Воть самый старый изъ извѣстныхъ мнѣ текстовъ той пѣсенки, которая поется при этомъ. Онъ пріютился въ одномъ изъ пѣсенниковъ начала XVIII в.

C'est le mai, le joli mai,
C'est le mai, le tri mà ça.
Bonne dame de céans,
Faites du bien pour Dieu le grand,
Et des œufs de vos gelines,
De l'argent de votre bourse:
C'est le mai, le joli mai,
Le joli tri mà ça.

En revenant de voir vos blés, Nous les avons trouvés sarclés, Le doux Jésus en soit béni, De vos vignes et de vos blés Au tri mà ça: l'est le mai, le joli mai Le joli tri ma ça.

<sup>1)</sup> Общую быбліографію см. у Tiersot, Hist. de la chanson pop. en France p. 191—193 и Scheffler, Die Franz. Volksd. I, s. 291—297 (тутъ подробное описаніе обряда).

Quand votre mari reviendra des champs,
Priez le bon Dieu qu'il le renvoye,
Ni plus ni moins content,
Voyant que les blés se portent bien,
Au trois de mai,
C'est le mai, le joli mai 1),
Le joli mois de mai.

(«Вотъ, май, вотъ прекрасный май, вотъ...! Добрая хозяйка, ради великаго Бога сдёлайте доброе дёло, [дайте] янцъ отъ вашихъ куръ, денегъ изъ вашего кошелька. Вотъ, май, вотъ, прекрасный май, вотъ...»

«Возвращаясь съ поля, гдѣ мы видѣли хлѣба, мы ихъ нашли чистыми [выполотыми]; благославенъ милостивый Іисусъ, за ваши виноградники и хлѣба.... Вотъ, май, вотъ прекрасный май, вотъ...»

«Когда вернется изъполя вашъ мужъ, молитесь Богу, чтобы опъ вернулъ его вполиъ довольнымъ видомъ хлъбовъ, которые хороши. ....Вотъ, май, вотъ, прекрасный май, вотъ,...»).

Этотъ текстъ, очевидно извращенный, можно считать однако, основнымъ для большинства французскихъ пѣсней trimouzettes. Устойчивъ особенно припѣвъ, звучащій теперь:

O trimouza! le joli ma de moua! 2)

До сихъ поръ сохранился и второй куплетъ в).

Третья строфа подверглась большимъ измѣненіямъ. Пѣсня забыла, зачѣмъ упомянута прогулка хозяина, и строфа извратилась въ совсѣмъ безсмысленное пожеланіе:

<sup>1)</sup> Hpub. y Weckerlin, L'anc. chanson pop. p. 68.

<sup>2)</sup> Poésies pop. de la France (Ms., Bibl. Nat. Nouv. Acqu. New 33, 38) I f. 346; Puymaigre, I p. 257; Cortet, Essai sur les fètes religieuses, p. 167; Tarbé, Rom. de Champagne II, p. 62; cp. Ibid. p. 60, 64; Puymaigre, I 251, 255 u 257; Tiersot l. c.; Rolland, Recueil de ch. pop. I, p. 59.

<sup>3)</sup> Puymaigre, I p. 251; cp. Ibid., p. 255; Tiersot, l. c., p. 192; Tarbé, Rom. de Champ. II, 59-66; Poesies pop. de la France I f. 346.

Quand vot' mari s'en va dehors Que Dieu lui soit en bon accord, 1)

вивсто того, чтобы сослаться на авторитетъ хозянна о хорошемъ состояніи всходовъ, какъ было въ старой песне.

Особенно разнообразится просительная строфа. Тутъ есть мъсто и шуткъ. На этой части пъсенки, естественно ставшей самой существенной, особенно изощряется народное остроуміе. Въ Бретани напр., поютъ:

> Entre vous, bonnes gens, Qu 'avez de la poulaille Mettez la main au nid. N'apportez pas la paille, Apportez d's œufs dix sept o dix huit, Mais n'apportez pas de pourris <sup>2</sup>).

(«Вы, милые люди, у васъ есть куры, суньте руку въ гнёздо. Не приносите соломы, принесите 17 или 18 яицъ, но не приносите гнилыхъ»).

Если въ дом' в ничего не даютъ, п'вицы удаляются съ бранью, также выраженной обыкновенно въ коротенькомъ куплетъ. Здъсь также есть, конечно, мъсто попыткамъ на остроумие в). Когда обрядъ исполняется парнями, они позволяють себъ и не совсъмъ скромные намеки, вродъ слъдующаго:

Si vous n'ez rien à nous donner Donnez nous la servante; Le portous du panier Est tout prêt la prente,

<sup>1)</sup> Tiersot, l. c.

<sup>2)</sup> Sébillot, Be Les Litt. pop. de toutes les nations XXII, p. 190; Poéaies pop. de la Fr. I, f. 283, 285 u 288; Orain Be Les Litt pop. de t. les n. XXXIII, p. 98; cp. Ibid. p. 97, Poéaies pop. I, f. 346 u ap.; de Beaurepaire, Etude s. l. p. pop. en Normandie p. 11.

<sup>8)</sup> Puymaigre I, p. 257; Tiersot, l. c. p. 198; Orain, l. c. p. 94.

L'n en a pas il la voudrait teni A la sortie du mois d'avri 1).

(«Если вамъ нечего дать дайте намъ служанку, носитель корзинки готовъ ее взять; у него нѣтъ дѣвушки, а онъ хотѣлъ бы ее имѣть на исходѣ Апрѣля, мѣсяца»).

Старая пёсня, удержавшаяся въ современныхъ варіантахъ, замѣнилась кое-гдѣ и совершенно новой, болѣе литературно-сложенной. Такъ въ юго-восточной Франціи (Forez et Velay, между городами Пюи и Ліономъ), гдѣ этотъ обрядъ совершають дѣти, они распѣваютъ пѣсню церковно-школьнаго происхожденія. Въ ней между прочимъ говорится:

Nous prierons le Seigneur, Nous prierons le Seigneur, Que par sa sainte grâce Vous prépare une place Dans son saint paradis; A dieu mes chers amis <sup>2</sup>).

(«Мы будемъ просить Господа, пусть онъ по своей святой милости, приготовить вамъмъсто въ своемъ святомъ раю. Прощайте, мон милые друзья»).

Такого же ненароднаго происхожденія одна п'єсня итальянская (изъ нагорныхъ м'єстностей около Пистойи); зд'єсь только интересъ сосредоточился не на духовно-нравственныхъ разсужденіяхъ, какъ въ приведенной французской п'єсн'є; правда и въ Италіи встр'єчается этотъ наставительный тонъ в), но бол'є распространенъ другой сюжеть: описаніе весеннихъ красотъ ().

<sup>1)</sup> Sébillot, l. c. p. 190; Orain, p. 97; Poésies pop. I, f. 283; ср. и нѣмецкую пѣсню изъ Рейнской области Am Urquell V, s. 17 и другую у того же Sébillot, p. 240.

<sup>2)</sup> Сообщено Smith'owъ Romania II, p. 60.

<sup>3)</sup> Barbi, Maggi della montagna Pistoiese A. p. l. st. di. tr. pp. VII, p. 108—110 e 111—112.

<sup>4)</sup> Barbi, ibid., p. 104-105.

Впослёдствін мы будемъ иміть возможность проследить исторически развитіе этой темы въ весеннихъ пісняхъ. Она иміть свою исторію, отражаеть одинъ совершенно особый родъ средневіковой поэзіи.

Кромѣ мѣхоноши (porteur du panier), о которомъ упоминается въ одномъ изъ приведенныхъ выше отрывковъ пѣсенъ, среди хора поздравляющихъ выводится иногда особое дѣйствующее лицо, la reine de mai или la mariée 1) или «Sposa di Mag», какъ ее зовутъ въ Канавезе (въ Италіи). Тогда пѣсня поется какъ бы отъ имени королевы или невѣсты; въ пользу ея собираются и подарки. Въ Канавезе поютъ при этомъ пѣсню, которую сообщившій ее Джіакоббе считаеть въ высшей степени старинной:

Mi presento nel cortile
D'una amabil, gentil sposa,
D'un bel mattin d'aprile,
Cara e fresca come rosa,
Oro che buon vegna,
Che buon vegna lo mese di mag.

A voi tanto generosa Siamo tutte a supplicare: Fate onor a nostra sposa, Ella va, si ben vestia Col cappel color di rosa; Tutta grazia e leggiadria Nel marciar e nella posa.

> Oro che buon vegna, Che buon vegna lo mese di mag<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> By Forez et Velay cm. Smith, By Romania II, p. 62; Cortet, Essai sur les fêtes rel. p. 60; Romania II p. 62.

<sup>2)</sup> Il Canavese I, p. 59; таже пъсня у G. di Giovanni, Usi, cred. e preg. del Canavese, p. 168.

(«Я вхожу на дворъ прекраснымъ апръльскимъ утромъ, любезной, милой невъстой, прелестной и свъжей какъ роза. Пусть настанеть теперь, пусть настанеть счастливо май мъсяцъ».

«Васъ столь щедрую просимъ ны всѣ: окажите уваженіе нашей невѣстѣ, она идетъ одѣтая такъ хорошо съ вѣнкомъ цвѣта розы; она вся грація и легкость въ походкѣ и позѣ. Пусть настанетъ, пусть настанетъ счастливо май мѣсяцъ»).

Въ Португаліи и Провансѣ водятъ виѣстѣ съ дѣвушкой еще парня, и парочка называется—«maio e maia» 1). Въ Италіи, когда водятъ парочку, она носить названіе жениха и невѣсты. Одна пѣсня поется отъ имени обоихъ:

Viva, viva il nuovo sposo E la sua sposa pulita<sup>2</sup>).

Обрядъ подобнаго характера въ Португаліи оторвался, такъ сказать, отъ формы поздравленія; вийсто того, чтобы водить съ собою дівушку, хоръ укращаєть ее цвітами и устранваєть ей посреди улицы нічто вродії трона, также убраннаго цвітами. Съ проходящихъ при этомъ собираєтся дань 3). Такая разновидность нашего обряда, возникшая, можетъ быть, вслідствій изданнаго въ XIV в. запрещенія ходить по домайъ и піть поздравительныя пітсни 4), отмічена еще въ средніе віка и въ Италіи. Въ Болоньи въ 1268 подобная графиня мая возсідала подъ портикомъ въ містности Сарагоссії 5). Сходная форма обряда существовала и во Франціи 6).

<sup>1)</sup> Braga, Opovo portuguez II, p. 282; Rdtrp. III, p. 250-251.

<sup>2)</sup> Rezasco, Maggio p. 66.

<sup>3)</sup> Braga, ibid.

<sup>4)</sup> Braga, Cancioneiro et romanceiro general I, р. 99, сообщаеть, что въ 1385 Лисабонскій муниципалитеть постановиль: «que daqui em diante nesta cidade e em seu termo não se cantem janeiras nemmajas», т. е. зимнія и весеннія поздравительныя пѣсни.

<sup>5)</sup> De Grifonibus, Mem. hist ann. 1268 y Muratori, Rerum it. Scriptores XIII, d'Ancona, Orig. del teatro it. I, p. 247 говоритъ, что тоже имъло мъсто въ Моденъ и Ферраръ.

<sup>6)</sup> Cortet, Essai sur les f. r. p. 160.

Зачастую поздравители являются въ дома не съ пустыми руками. Молодежь приносить съ собою свъжія, только что распустившіяся вътки или цвъты. Въ Тосканъ хоромъ предводительствуеть парень съ большимъ свъжимъ «маемъ», убраннымъ цвътами, и за нимъ идетъ двое другихъ, съ цълымъ ворохомъ маленькихъ въточекъ для раздачи ихъ въ каждомъ домъ. При хоръ состоитъ, конечно, и сборщикъ подаяній съ корзиной. Болъе разукрашенныя вътки раздаются дъвушкамъ, которыя въ отплату должны наготовить особыя сласти (Zuccherini) 1). Во Франціи цвъты разносятся по домамъ дъвушками. Въ такомъ случать онъ поють:

De bon matin je me sui levée

Ah! la rosée du joli mois de mai que Dieu nous a donnée <sup>2</sup>)!

Dans mon jardin, je suis allée,

Trois jolies fleurs, j'y ai trouvées,

Deux j'en ai pris, une ai laissée;

Si j'en ai pris, c'est pour vousen donner (Forez) <sup>3</sup>).

(«Рано утромъ я встала, я пошла въ садъ, тамъ нашла я три красивыхъ цвѣтка, я взяла два и третій оставила; если я сорвала ихъ, то это для того, чтобы дать ихъ вамъ»).

Здѣсь изображается какъ бы и тотъ первый актъ этого обрядоваго дѣйства который мы видѣли выше; пѣвцы представляютъ себя ходившимися рано поутру въ лѣсъ, какъ въ приведенномъ иною старо-французскомъ романѣ и въ отрывкахъ изъ Чоусера; теперь молодежь возвращается и приноситъ цвѣты. Вѣроятно и въ Италіи происходило тоже самое: нѣкоторые куплеты пѣсней изъ Пистойскихъ горъ сообщаютъ, что

Noi si vien dalle colline Tutti allegri giubilanti 4).

(«Веселые и довольные, мы пришли сюда съ пригорковъ»).

<sup>1)</sup> Barbi, Maggi A. p. l. st. di. tr. it. VII, p. 97-98.

<sup>2)</sup> Припъвъ повторяется послъ каждой строки.

<sup>3)</sup> Romania II, p. 60 (Smith).

<sup>4)</sup> A. p. l. st. di trad. pop. VII, p. 106 и тоже p. 99 въ другомъ варіантъ.

Что при этомъ несутъ цвѣты, это категорически заявляется въ одной пѣснѣ:

> E per meglio assicurarvi Che siam giunti a primavera, Un mazzetto in questa sera, Una rosa vo'donarvi 1).

Къ этому же типу относится и испанскій обрядъ. Здёсь поеть только одно лицо: мальчикъ или дёвочка, спрятанные въ нёчто въ родё передвижного шалаша изъ свёжихъ вётокъ. Толпа сопровождающая его только собираеть подачки. Мальчикъ скрытый зеленью называется «Мауо», дёвочка — «Мауа», они поють:

Esté e'o Mayo que Mahiño é Esté e'o Mayo que anda d'o pé<sup>2</sup>) и т. д.

Въ Португаліи совершають такой же обходъ съ мальчикомъ убраннымъ зеленью в). Такую же фигуру водять съ собой поздравители 1-го мая и во Франціи. Въ Бри ее называють le père Мау, въ Бургони — le fouillé. Извѣстіе это находится однако только у Маннгардта 4), и мнѣ не случалось увидѣть описаніе подобныхъ обрядовъ во французской фольклористической литературѣ. Вродѣ этого производился нашъ обрядъ и въ Италіи. Покрайней мѣрѣ на одной старой вышивкѣ Флорентійскаго Археологическаго музея, изображающей мѣсяцъ Май, представлена слѣдующая картинка: на переднемъ планѣ три дамы, и мальчикъ подаетъ имъ блюдо; онѣ кладутъ на него монеты; за мальчикъ подаетъ имъ блюдо; онѣ кладутъ на него монеты; за мальчикомъ, верхомъ на ослѣ маленькій ребенокъ, съ развѣсистымъ деревомъ въ рукахъ; сзади остальная молодежь съ свѣжими вѣтками. Съ зеленой вѣткой въ рукахъ производиль

<sup>1)</sup> Ibid., p. 107.

<sup>2)</sup> Romania VI, pp. 52 et 67 (сообщ. Milà y Fontanals'омъ); тоже у Ballesteros, Cancionero Gallego II, p. 194—198.

<sup>3)</sup> Braga, O povo post. II, p. 281.

<sup>4)</sup> Wald. u. Feldkulte I, s. 314.

въ XV в. въ Феррар $\dot{\mathbf{b}}$  описываемый обрядъ и Rinaldo d'Este  $^{1}$ ).

Свъжая вътка, только что распустившейся растительности, или человъкъ, съ ногъ до головы покрытый зеленью, или иная эмблема весны, составляють черту, присущую обряду весенняго привътствія почти у всёхъ индо-европейскихъ народовъ. Мы увидимъ нъсколько дальше, что этотъ послъдній типъ нашего обряда слъдуетъ считать самымъ основнымъ, исконнымъ, отражающимъ, то первоначальное значеніе, какое имълъ обрядъ весенняго привътствія, въ глазахъ народа. Онъ наводилъ уже на пониманіе сокравеннаго значенія этого обряда Маннгардта и Фрезера.

Напротивъ, случайнымъ и позднимъ нужно признать тотъ религіозный характеръ нашего обряда, который онъ иногда принимаетъ у романскихъ народовъ. Во Франціи, Португаліи и Италіи дівушки собирають подарки, деньги и яйца, не въ свою пользу, а на украшеніе престола Божіей Матери. Такъ и въ пісні поется:

Ce n'est pour boir'ni pour manger; C'est pour aider avoir un cierge C'est pour lumer la noble vierge <sup>2</sup>).

(«Не для того, чтобы провсть или пропить, а для того, чтобъ поставить свычку, чтобы освытить благородную Дыву»). Эта новая черточка пристала къ обряду весенняго привытствія вы XVIII в., когда католическая церковь посвятила мысяць Май Богородицы в).

12

<sup>1)</sup> d'Ancona, Orig. del teatro it. I, p. 248; Ferraro, Superst., Usi e Proverbi monferrini, p. 37, Rezasco, Maggio, pp. 31-32 u 34.

<sup>2)</sup> Puymaigre, Ch. du pays Messin I, p. 251; Sauvé Hautes Vosges Lpdtln XXIX, p. 133; Cortet, Essay s. l. f. pop. p. 160 разсказываеть даже, что въ XV, съ дъвушками всябдъ за mariée ходилъ и священникъ; см. еще Barbi, въ A. p. l. st. d. tr. p. VII, pp. 108—109.

<sup>3)</sup> См. A. Nicolas, La Vierge Marie vivant dans l'église. Зème partie II, 2nde ed. Paris 1860, p. 287; посвященіе мая Богородицѣ вызвало цѣлую литературу

Кром'в 1-го мая, или одного изъ воскресеній мая м'всяца, весеннее прив'єтствіе производится въ Италіи на Пасху и на страстную субботу. Въ Монферато, рабочіе приходять къ дому хозяина, нап'євая п'єсенку, которая называется сапхопе dell'оvo. Въ ней также высказываются пожеланія благополучія и испрашиваются яйца 1); Во Франціи пзъ праздниковъ, могущихъ быть отнесенными къ весеннему циклу, прив'єтственная п'єсня поется на масляницу и на пасху. Однако изв'єстные мн'є тексты этихъ п'єсенъ, или в'єрн'є куплетовъ, носятъ, то шуточный, то прямо нищенскій характеръ. Весенній прив'єть въ нихъ вовсе отсутствуетъ; кром'є просительной строфы ничего и не уцільло. Въ Арденахъ сажаютъ на осла толстощекаго мальчика, в'єроятно олицетворяющаго сытную масляницу, и водятъ его съ собою отъ дома къ дому; при этомъ поють:

Saint Pançard n'a pas soupé Vous plait-il de lui en donner? Une petite croute de pâté? Taillez haut, taillez bas. Si vous n'avez pas de couteau, Donnez lui tout le morceau <sup>2</sup>).

На Пасху попадаются еще болье безличныя обращенія в). Это ужъ пьсня нищихъ въ родь той, которую пародироваль Риш-

такъ наз. «Моіз de Mai»; такихъ книжечекъ около 100; самая старая въ Нац. Библіотекъ 1816 г.; появленіе ихъ вызвано сочиненіемъ итальянца Lalo mia Il mese di maggio consecrato alle glorie della Madre di Dio etc. Palermo 1753. Еще въ 1787 г. эта книжка была перевена по франц. въ Nancy. Другой переводъ былъ сдъланъ позднъе, уже 1807 г. безъ упоминанія имени Лаломін. Интересна замътка на стр. 5-ой изданія 1816 г.: «Le titre de cet ouvrage pourra surprendre»; очевидно, это еще было въ новъ. Что въ XVII в. этоть обычай еще не существовалъ, несомивню: въ книгъ Mro Louis Abelly, La tradition de l'Eglise touchant la dévotion... envers la Mère de Dieu 2 ed. Paris 1662, 8° [Bibl. N. D. 3976] не говорится о немъ ни слова.

<sup>1)</sup> Ferraro Canti Monf. p. 128.

<sup>2)</sup> Tarbé, Rom. de Ch. II, p. 44; таже пъсня поется и на 1-ое воскресенье великаго поста (Dimanche des Brandons).

<sup>3)</sup> Ibid., p. 49.

пенъ. Безсодержательность пасхальной пѣсни объясняется можетъ быть тѣмъ, что въ старину по этому случаю пѣлись духовные стихи о страстяхъ Господнихъ.

Нѣсколько большій интересъ, представляетъ для нашихъ цѣлей, пѣсенка въ Бри:

Pasque fleurit
En Iesus Crist!
Harangère,
Poissonnièree
Videz vos câques!
C'est aujourd'hni Samedi,
C'est demain Pasque! 1)

Мальчики, распѣвая эту пѣсню, обращаются очевидно къ торговкамъ соленой рыбой; ся сбыту съ наступленіемъ пасхальныхъ розговенъ придетъ на время конецъ.

Привътственная весенняя пъсня пріурочивается такимъ образомъ у романскихъ народовъ вполнъ опредъленно только къ празднику 1-го мая; но въ народномъ быту сохранились лишь самые блъдные пережитки соблюденія того-же обряда въ началъ весны. Подвигаясь ближе къ востоку Европы, мы увидимъ однако, что это болъе раннее пріуроченіе весенняго привътственнаго обхода встръчается все чаще и чаще. Въ Россіи весенняя поздравительная пъсня поется даже исключительно на Пасху.

Покамёсть обратимся однако къ северо-западу.

Въ Даніи, когда Maigraf справляетъ свой торжественный въёздъ въ деревню, начинается хожденіе по домамъ. При этомъ поются особыя пёсни молитвеннаго характера съ припёвомъ «Maye er velkommen!» <sup>3</sup>). Схоже съ этимъ производится этотъ обрядъ на «Valborg Mass Eve» и въ Швеціи <sup>3</sup>). Въ Голлан-

<sup>1)</sup> Poésies pop. de la Fr. (Bibl. Nat. Mss. Nouv. Acqu. M 3341, p. 93 verso).

<sup>2)</sup> I. M. Thiele, Danske Folksagen. Kjöbnhavn 1818, I, s. 145 и слъд., 119 и слъд.

<sup>3)</sup> Du Chaillu, The Land of the Midnight sun v. II, p. 411—414, приведено въ The Folk-Lore Record V, p. 163—164.

дін, какъ и у романскихъ народовъ, ходить и майская парочка 1).

Старая веселая Англія знала привітственную пісню только на 1-ое мая, какъ Франція и Италія. Въ Лондоні обязанность пість ее лежала на молочницахъ. Оні рядились по этому поводу въ самыя яркія цвіста и носили на головахъ вмісто обычныхъ горшковъ молока пирамиду тарелокъ, украшенную лентами и цвістами <sup>2</sup>). Въ Ньюкастлі на Тайні рано утромъ ходила по улиці женщина, несшая свіжіе вінки. Візнки эти продавались желающимъ. Она післа піссенку обращенную къ своимъ подругамъ:

Rise up, maidens! fy for shame! For I've been four lang miles from hame: I've been gathering my garlands gay: Rise up, fair maids, and take in your May» 3).

(«Встаньте, д'ввушки, стыдитесь; я уже была за три длинныя мили отъ дома; я собирала мои веселыя гирлянды. Встаньте красавицы и внесите въ домъ Май»). Въ Суффолк' рабочіе приносили утромъ на ферму 1-го мая вътку цвътущаго терновника и пъли слъдующій коротенькій стишокъ:

This is the day
And here is our May,
The finest ever seen,
It is fit for the queen;
So pray, ma'am, give us a cup of your cream 4).

(«Насталъ день и вотъ нашъ Май, самый красивый какой когда либо видёли, онъ годенъ для королевы. Пожалуйста сударыня дайте намъ чашку сливокъ»). Подобные обряды справляются до

<sup>1)</sup> Mannhardt, W. u. Fk. I, s. 432.

<sup>2)</sup> Brand-Ellis Pop. Ant. I, p. 217.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 219.

<sup>4)</sup> Ibid., p. 229 & Dyer Br. pop. cust. p. 263.

сихъ поръ въ деревенскихъ округахъ Соединеннаго Королевства въ Беркширѣ, Эссексѣ, Герфортширѣ, Гантингтонширѣ, Нортгомптонширѣ и др. мѣстахъ 1). Дайеръ приводитъ два варіанта такъ наз. «Маует's song» 2). Въ этой пѣснѣ заявляется также о принесеніи майской вѣтки:

Remember us poor mayers all,
And thus do we begin
To lead our lives in righteousness,
Or else we die in sin.

We have been rambling all this night,
And almost all this day,
And now returned back again
We have brought you a branch of May 3).

(«Вспомните о насъ бѣдныхъ «mayers», мы начинаемъ вести честную жизнь, иначе мы умремъ въ грѣхѣ. Мы бродили всю эту ночь и почти весь день, и теперь, прійдя назадъ, мы приносимъ вамъ вѣтку Мая»).

Иногда къ мотиву внесенія зеленыхъ вѣтокъ и цвѣтовъ присоединяется и другой мотивъ, знакомый намъ изъ обзора весеннихъ обходовъ у романскихъ народовъ: въ поздравительную процессію вводятся lord and lady of Мау, соотвѣтствующіе королевѣ и королю, графу и графинѣ, невѣстѣ и жениху романской обрядности. Такъ въ серединѣ этого вѣка въ Гедингтонѣ около Оксфорда, дѣти носили по деревнѣ огромную гирлянду на длинныхъ палкахъ, за гирляндой слѣдовали дѣвочки и мальчики, связанные другъ съ другомъ бѣлыми носовыми платками. Это и есть lord and lady of Мау. Маленькая госпожа Мая носитъ съ собою мѣшокъ. Въ каждомъ домѣ поздравители просятъ наполнить его

<sup>1)</sup> Dyer l. c. pp. 233, 237, 240-241, 251, 261 etc.

<sup>2)</sup> Ibid., pp. 283 & 240.

<sup>3)</sup> Ibid., p. 240—241; таже у гр. Мартиненго-Чезареско, Songs tor the Rite of May. p. 255, въ ея Essays in the St. of F. S.

деньгами. Когда монетка дана, господинъ Мая снимаетъ болъ́е или менъ́е граціознымъ движеніемъ шляпу, цълуетъ свою госпожу, и только послъ́ этого монетка попадаетъ въ мъщокъ 1).

Въ Соединенномъ Королевствѣ преобладаетъ такимъ образомъ среди обрядовъ поздняго весенняго привѣтствія именно тотъ типъ, который я назвалъ типомъ основнымъ и исконнымъ. Безъ эмблематическаго внесенія въ домъ свѣжей зелени хоръ поздравителей почти и не рѣшается выпрашивать себѣ подарковъ и угощенія. Въ Германіи къ этой чертѣ внесенія зелени прибавляются иногда еще и другія черты, которыя помогутъ еще лучше оттѣнить жизненное значеніе нашего обряда. Рядомъ съ этимъ здѣсь сохранились въ большей полнотѣ и тѣ привѣтственные пѣсни, знаменующія наступленіе весны, которыя у болѣе западныхъ народовъ почти совершенно выродились. Въ нѣмецкой поздравительной пѣснѣ весенніе мотивы начинаютъ слышаться съ самой масляницы. Они повторяются, и на воскресенье 4-й недѣли великаго поста (Mid Fasten или Laetare), и на Пасху и тянутся до самаго 1-го мая и Духова дня.

Во время первой половины великаго поста по мнѣнію нѣмецкаго народа зима встрѣчается съ лѣтомъ и вступаетъ съ нимъ въ единоборство; происходитъ споръ или состязаніе, причемъ зима терпитъ разумѣется, пораженіе. Это представленіе создало пѣлую пѣсенную литературу и кристаллизовалось въ особомъ обрядѣ <sup>2</sup>); нѣсколько дальше мы подробно ознакомимся съ нимъ <sup>3</sup>). Споръ зимы и лѣта отразился и на весенней поздравительной пѣснѣ, пріуроченной къ воскресенью на 4-й недѣли поста. Въ этотъ день Пфальцѣ молодежь, вооруженная палками, обвязанными разноцвѣтными лентами, переходитъ изъ дома въ



Brand l. c. I, p. 283—234. Иногда является только одна May lady и ее изображаетъ даже кукла см. фотографію въ Folk-Lore 1894, pp. 442—443; ср. Folk-Lore VIII (1897), p. 308.

<sup>2)</sup> Объ этомъ см. А. Н. Веселовскій, Три главы изъ исторической поэтики,  $\mathcal{H}$ . M. H.  $\mathit{Hp}$ . 1898, апръль и май, стр. 19—23 отд. оттиска.

<sup>3)</sup> См. первый параграфъ следующей главы.

домъ и поетъ пѣсенку, сохранившуюся въ цѣломъ рядѣ варіантовъ 1). Какъ это бываетъ обыкновенно въ пѣсенной литературѣ, ни одинъ изъ нихъ не представляетъ собою сколько-нибудь исправнаго текста, но сопоставивши ихъ вмѣстѣ, можно отдать себѣ отчетъ о первоначальномъ складѣ и содержаніи этой иѣсенки. Судя по тексту XVIII в. она состояла изъ коротенькаго куплета въ 2 рифмующія между собой строчки и особого прицѣва, повторяющагося за каждымъ куплетомъ. Припѣвъ этотъ, звучащій въ текстѣ XVIII в.:

Tra - ri - ro
Der sommer der ist do 2)

сохранился почти во всёхъ современныхъ варіантахъ, правда, уже не въ видё припёва: въ одной пёснё онъ составляетъ запёвъ; въ другихъ просто вошелъ въ самый текстъ пёсни <sup>8</sup>). Первый куплетъ могъ звучать, какъ въ пёсни XVIII в.

> Wir wollen hinter die Hecken Und wollen den sommer wecken,

второй куплетъ, быть можетъ, состоялъ изъ 1-го куплета двухъ другихъ варіантовъ:

Die Veilen und die Blumen Die bringen uns den Summer 4),

третій можеть быть, въ первоначальномъ тексть и первый, торжествоваль побъду надъ зимой:

<sup>1)</sup> Erk-Böhme, D. Lh. III, в. 130—131, № 1219 и далье №№ 1219—1223; ср. еще Wintzschel-Schmidt, Kl. Beitr. 2 Th., в. 300 и Grimm, D. М. а. п. р. 765; эта странная особенность разбираемой формы обряда, по которой ходять пъть поздрав. пъсню съ длинными палками въ рукахъ, встръчается еще у чеховъ и лужицкихъ сербовъ см. Kollar, Nar. sp. II, str. 68—69 (на масляницу) и Срезневскій, Зап. Живая Старина в. II (1890), отд. 1-й стр. 55.

<sup>2)</sup> Erk-Böhme l. c. № 1219 (взято изъ Deutsches Museum 1778, s. 362 и f.).

<sup>3)</sup> Ibid., NA 1220, 1221, 1222 etc. u Wintzschel-Schmidt passim.

<sup>4)</sup> Ibid. u Erk. Böhme, l. c. Ne 1221 u 1223.

Der Winter leit gefangen Den schlagen wir mit stangen <sup>1</sup>).

Такое представленіе соотв'єтствовало вполніє самому обряду, т. е. ношенію разукрашенных палокъ. Посліє этого слієдовали вієроятно пожеланія хозяевамъ. Изъ нихъ одно вполніє соотв'єтствуєтъ стихосложенію піссни и встрічаєтся въ другихъ варіантахъ:

Dem Herrn wünschen wir'nen goldnen Tisch Drauf sollen sein gebackne Fisch 2).

На остальныхъ пожеланіяхъ, напр., жениха дочери, полныхъ шкаповъ пряжи хозяйкъ и пр., я уже останавливаться не буду. Равнымъ образомъ я не буду возстановлять и юмористическаго просительнаго куплета, который переживаетъ, конечно, въ громадномъ разнообразіи во всъхъ варіантахъ.

Разобранная мною пфальцская пѣсня восходить внѣ сомнѣнія къ XVI в. Въ одномъ календарѣ 1584 года помѣщена ея литературная обработка. Въ этой передѣлкѣ уже пѣть припѣва, и она состоить изъ 5 куплетовъ въ 4 строчки, рифмующихъ послѣдовательно по двѣ строки<sup>3</sup>). Первый стихъ приведенной пѣсни встрѣчается и въ саксонской пѣсенкѣ, при совершенной тождественности обряда<sup>4</sup>). Близка къ пфальцской и соотвѣтственная пѣсня нѣмецкой Богеміи<sup>5</sup>).

Въ Вестфаліи молодежь обходить дома съ такими же палками, только намековъ на споръ зимы съ лѣтомъ здѣсь уже не дѣлается никакихъ. Производится это въ четвергъ на масляницу: «Lütkenfassel - åvent». Пѣсенки, которыя при этомъ поются, со-

<sup>1)</sup> Ibid., № 1219.

<sup>2)</sup> Ibid., № 1221 u Wintzel-Schmidt 2-er Th. s. 300.

<sup>3)</sup> Erk-Böhme, l. с. № 1218; объ этой песенкѣ см. ниже главу третью собъ изгнании смерти» (среди очистительныхъ обрядовъ).

<sup>4)</sup> Ibid., № 1226.

<sup>5)</sup> Ibid., № 1227.

хранились, въ короткихъ, неполныхъ и въ большинствѣ случаевъ шуточныхъ варіантахъ. Запѣвъ ихъ намѣкаетъ на то, что мы и тутъ имѣемъ дѣло съ первоначально одной и той же пѣснею 1). Они поются отъ имени олицетворенной масляницы:

Fasselåwend häit ik alle schelmstücke wäit ik и т. д. <sup>2</sup>)

Подобный обрядъ совершается и въ Voigtland' в и въ Erzgeburge; но палка стала носить другое назначение: ее приспособили, чтобы прямо изъ окна получать гостинцы <sup>3</sup>).

Такъ же какъ и въ вестфальской группѣ пѣсенокъ, ужъ безъ намековъ на споръ лѣта съ зимой, звучитъ весенняя привѣтственная пѣсня въ Обервальдѣ и Швейцаріи. Она поется, какъ и пфальцская, въ воскресенье на 4-й недѣлѣ:

Hüt ist Mitti-Faste, mer hei kei chorn im chaste Wie der Winter ist so chalt! Die Röseli vor dem gruene Wald 4).

И въ пожеланіи, и въстихосложеніи эта пѣсня близка къ пфальцской, хозянну и здѣсь хоръ напѣваеть золотой столь и по жареной рыбѣ на каждомъ его углу 5). Близость по складу этой пѣсни съ пфальцской выражается еще и въ томъ, что и эта пѣсня всего вѣроятнѣе пѣлась съ припѣвомъ послѣ каждыхъ двухъ рифмующихъ строкъ. Сохранился этотъ припѣвъ, правда, только въ одномъ варіантѣ.

Маслянично-великопостному циклу весенней поздравительной ибсии не чуждъ и тотъ типъ ея, на который я особенно настаи-

<sup>1)</sup> Kuhn, Westf. Sagen II, s. 125 — 127; Erk-Böhme, l. c. III, s. 125, 1207.

<sup>2)</sup> Kuhn, l. c., s. 126.

<sup>3)</sup> Erk-Böhme, l. c. III, Nº 1208, s. 126.

<sup>4)</sup> L. Tobler, Schw. V. II, s. 237; Erk-Böhme, l. c. III, № 1224, s. 134—135. Туть указаны другіе варіанты.

<sup>5)</sup> Строфа 9-я текста Erk-Böhme.

валь, говоря о сродныхъ пъсняхъ романскихъ народовъ. Внесеніе свіже-распустившихся вітвей при совершеніи обряда привътствія, которое въ романскихъ странахъ и въ Англіи совершается въ началь мая, въ Германіи встрычается кое-гдь, и на масляницу, и въ срединъ великаго поста. Проповъдникъ XVII в. Луббертъ въ своей обличительной книжкъ «Fastnachteufel» возмущается темъ, что въ воскресенье на маслянице «дети, вооруженные длинными шестами обвитыми зелеными листьями, расхаживають, заходя въ дома и поють всевозможныя песни». Это происходило вероятно въ городке Болендорфе около Любека, гдв жиль этоть священникь 1). Упоминаемый имъ обрядъ безъ сомненія тоть самый, который мы видели въ Пфальце и Швейцаріи. Только въ версіи Лубберта палки оказались украшенными зеленью. Ужъ прямо зеленыя вѣтки разносить по домамъ хоръ поздравителей въ Меклепбурга; онъ и въ пъсни своей прямо поеть:

> Ich bring zum Fastel-Abend einen grünen Busch Habt ihr niest Eier, gebet uns Wurst<sup>2</sup>).

Въ нѣмецкой Богеміи (около города Трубау) привѣтственный хоръ также ходилъ на 4-ое воскресенье великаго поста съ распустившимся уже деревомъ и пѣлъ при этомъ:

Maia, Maia, Summa grü, die liebn Engel signa schü sie singa all' zu gleicha im grussn Himelreicha и т. д. <sup>8</sup>)

Тексты другихъ весеннихъ поздравительныхъ пѣсенъ, какъ швейцарскія: «Um's wurstli singen» и нѣмецкіе «Eiergänge» не представляютъ слѣдовъ болѣе или менѣе отчетливаго вос-

<sup>1)</sup> Grimm, D. M. a. п. стр. 770 прим.

<sup>2)</sup> Bartsch, S. S. G. aus Mekl. II, s. 254.

<sup>8)</sup> Vernaleken, M. G. der V. aus Oestr. I, s. 298; ср. варіантъ: Erk-Böhme с. III, № 1236, s. 142, который поется въ маѣ.

поминанія о смысл'є обряда. Они сохранили только просительную часть текста, которую иной разъ несообразно развили 1). Такіе же безличные грубо попрошайническіе стихи поются и на Вербное воскресенье и на Пасху 2). На нихъ я останавливаться не буду.

Перейдемъ скорве къ следующему циклу весеннихъ праздниковъ, къ 1-му маю и къ особенно чествуемому нъмецкимъ простонародьемъ Духову дию в). Прежде всего надо конечно и туть выделить те местности, где обрядь стерся, утратиль все черты особенно для него характерныя, а пісня превратилась въ присказку (Spruch), отражающую, разумъется, одинъ только просительный куплеть. Таковы присказки Эльзаса, Пфальца и Граца. Ихъ поютъ, совершая свой приветственный обходъ, мальчики или молодые парни на Духовъ день 1). Последней степенью вырожденія нашего обряда должень быть признань тотъ его видъ, который былъ принять въ 40-хъ годахъ истекшаго въка въ окрестностяхъ Эйзенаха. Здъсь хоръ поздравителей, носящій названіе Huren состоить изъ людей одітыхъ въ рубища и старыя женскія юбки; Huren очевидно изображають нищихъ в). При этомъ весеннія черты обряда, разум'єтся, стушевывались вовсе.

Немѣцкіе поздравительные обходы этого второго болѣе поздняго пріуроченія почти тождественны съ соотвѣтственными обрядами другихъ европейскихъ народовъ. Только здѣсь, какъ

<sup>1)</sup> Библ. см. y Tobler'a, Schw. Vl. I, s. CXLIII—CXLV, а также и нѣсколько текстовъ II, s. 284—247; тоже Spee, Vth. v. Nrh 1<sup>∞</sup> Heft, s. 1—2.

<sup>2)</sup> Erk-Böhme, DLh III, ss. 138—140, №№ 1228—1231.

<sup>8)</sup> Если слова Нитгарта:

mägde ir nemt des meien stiuwer ed. Haupt 18,16 (ср. Bielschowsky Gesch. der hof. dorfr., s. 18) можно понять, какъ намекъ на разбираемый теперь обрядъ, то здёсь мы имёемъ самое древнее его упоминаніе.

<sup>4)</sup> Erk-Böhme, DLh, M 1249, III, s. 148.

<sup>5)</sup> Wintzschel, S. u. Gebr. aus d. Umg. v. Eisenach, s. 13 n 54; Mannh. W. u. Fk. I, s. 440-441.

впрочемъ и въ Англіи и на сѣверѣ, рѣже встрѣчается мотивъ королевы, графини, невѣсты или любовной парочки. Онъ отмѣченъ правда въ Альтмаркѣ и въ Брауншвейгѣ, гдѣ водять невѣсту, называя ее Maibraut¹). Въ Вестфаліи и въ Ольденбургѣ, около Дюсельдорфа вмѣсто Maibraut говорятъ еще Pfingst-brùd потому очевидно, что обрядъ пріурочивается къ Духову дню, а не къ 1-му мая. Около Дюсельдорфа хоръ, сопровождающій невѣсту, поетъ коротенькую пѣсеньку въ прославленіе ея и ея возлюбленнаго²). Около Мюнхена водятъ парочку и обрядъ носитъ названіе Sandrigl³). Нѣчто подобное совершается и въ Саксоніи⁴).

Въ большинствъ мъстностей Германіи переживають разновидности привътственнаго и просительнаго обхода, съ выпукло выступающимъ чисто весеннимъ мотивомъ. Мотивъ этотъ сказывается, и въ подробностяхъ обряда, и въ припъвъ пъсни, и въ кое какихъ намекахъ и замъчаніяхъ, разсъянныхъ въ пожеланіяхъ. Нигдъ весеннее настроеніе не выдержано такъ настойчиво, какъ въ слъдующей пъсенькъ:

Der liebe Maie zieht ein Mit Lied und sonnenschein. Es bringt Blümelein rot und weiss; Wir fegen die Brunnen ihm rein Im Mai, im Mai, Juchhei! Der Mai bringt Vögelein jung und alt, Im grünen, grünen Wald<sup>5</sup>).

Въ этой пъснъ весенній мотивъ отзывается однако книжностью. Онъ болье отчетливъ въ томъ типь весенняго обхода, на которомъ я каждый разъ останавливаюсь съ особымъ вни-

<sup>1)</sup> Mannh. W. u. Fk. I, s. 438; Erk-Böhme, l. c. III, s. 145.

<sup>2)</sup> Z. d. V. f. V. II, s. 82; Erk-Böhme, l. c. III, Ne 1243.

<sup>3)</sup> Panzer, Beitr. II, s. 81, & 124.

<sup>4)</sup> Sommer, S. M. u. G. aus Sachsen und Thuringen, s. 151.

<sup>5)</sup> Montanus, Volksf. s. 31.

маніемъ. Если въ Испаніи поздравительный хоръ водить съ собою мальчика спрятаннаго въ передвижную будку, сплетенную изъ свѣжей зелени, то въ Германіи убирають зеленью съ головы до ногъ молодого человѣка, и онъ долженъ сопровождать хоръ изъ дома въ домъ. Эту фигуру называють: der grüne Mann, Grasskönig, Laub mänchen (въ Тюрингіи) 1), der Fustige Mai (въ Альтмаркѣ) 2), Pfingst mänchen (въ Гессенѣ) 3), Pfingst (въ нижней Баваріи и въ Саксоніи) 4), Lotzmann (въ Швабіи) 5), Pfings käss (въ Брейсгау) 6), Maienrösslein и Pfingst klötzel (въ Эльзасѣ) 7).

Въ Саксоніи передъ самымъ обходомъ Pfingstl'я — хоръ исполняеть и еще одинъ обрядовый актъ, повидимому имѣющій цѣлью показать, откуда взялась эта зеленая фигура. Этотъ 1-ый вступительный актъ обрядовой комедіи называется «den wilden Mann aus dem Busche jagen». Однако содержаніе его, какъ мы сейчасъ увидимъ, этому названію вовсе не соотвѣтствуетъ: одинъ изъ парней заранѣе убѣгаетъ въ лѣсъ и прячется въ кустахъ; толпа будущихъ поздравителей начинаетъ искать его и, разумѣется, скоро находитъ; но парень не поддается и убѣгаетъ. Тогда начинается стрѣльба холостыми зарядами. Парень притворяется убитымъ и падаетъ. Толпа идетъ къ нему, отряжаетъ одного изъ своихъ, чтобы играть роль доктора и вернувши парня къ жизни, торжественно ведетъ его въ деревню в).

Во всёхъ этихъ разновидностяхъ поздравительнаго обхода поются, конечно, всего чаще пёсни безсодержательныя, отражающія одинъ просительный куплетъ. Нёкоторыя пёсни, со-

<sup>1)</sup> Wintzschell, S. S. u. G. aus Thüringen II, 202 ff.

<sup>2)</sup> Kuhn, M. S. 321 H f.; Mannhardt, W. u. Fk. I, s. 324.

<sup>3)</sup> Kolbe, H. Vs. 2 Aufl. s. 60.

<sup>4)</sup> Panzer, Beitr. I, s. 235; Sommer, S. M. u. G. aus Sachten, s. 155.

<sup>5)</sup> Birlinger, Vth. aus. Schwaben I, s. 120 и f.

<sup>6)</sup> Z. d. V. f. Vk. VII (1898), s. 328-329.

<sup>7)</sup> Stober, Els. Vb. s. 56; Mannh. W. u. Fk. I, s. 312.

<sup>8)</sup> Mannh. W. u. Fk. I, s. 333.

хранили однако типичный припѣвъ; онѣ слышатся на Рейнѣ. Самое содержаніе и въ нихъ отражаетъ только просительный куплетъ, но припѣвъ, звучащій въ нѣсколькихъ варіантахъ:

Fierrosen Blumelein

или

Fein Rosenblümelein,

даетъ право предположить, что здісь мы имісмъ діло съ боліє устойчивой піссенной традиціей. Можеть быть, и грубые комплименты одного изъ этихъ варіанговъ отражають дійствительно привітственный мотивъ:

> Dat Huhs, dat steht op Muhre Drenne wonne fette Buhre. De (NN) es en jode Mann, Gitt os wat e gäwe kann n T. A. 1).

(Домъ стоитъ на стѣнахъ, въ немъ живутъ жирные мужики; NN хорошій человѣкъ, дайте намъ, что можете). «Жирные мужики» несомнѣнно прославленіе хозяина и его зажиточности, которое въ русскихъ пѣсняхъ подобнаго рода будетъ занимать центральное мѣсто. Намекъ на подобное прославленіе мы видѣли уже во французскихъ trimouzettes.

Къ обряду даннаго типа примыкаютъ швейцарскія и сѣверно-нѣмецкія пѣсеньки о «Maierrösslein» или «Pfungstblüme» <sup>2</sup>); въ нихъ, повидимому отразилось нѣчто вродѣ танца, исполняемаго фигурой схожей съ «Pfingstl'омъ.

Въ нёмецкомъ варіанте этой песеньки одетой въ зелень фигурке говорять:

Maireesele, kehr di dreimal erum, Loss de beschaie rum un rum! 3)

<sup>1)</sup> Am Urquel V, s 18; cp. Erk-Böhme, l. c. III, s. 150, Ne. 1252 u 1253.

<sup>2)</sup> Samlung von schweizer-Kuehreihen und Volksliedern 8tte Aufl. Bern 1818, s. 56—57; прив. у Tobler'a и Егк-Вöhme l. с. III, ss. 148—144.

<sup>3)</sup> Erk-Böhme, l. c. No 1239, III, s. 143.

Припъвъ «So fahre wir vo Maie in di Rose» повидимому припъвъ старый. Онъ встръчается въ одномъ отрывкъ пъсеньки еще XVI в. 1)

Рядомъ съ указаннымъ только что типомъ весенняго поздравленія оно производится и проще. Вмѣсто зеленой фигуры убранной въ свѣжія вѣтки и цвѣты вносится и просто только что распустившаяся вѣтка. Такъ привѣтствовали съ наступленіемъ весны на 1-ое мая въ Цюрихѣ въ началѣ этого вѣка. Такъ совершается этотъ обрядъ и въ Эйфлѣ. Здѣсь поютъ:

Wir kommen hier gegangen
 Röschen roth
 Ihr wollt uns schön empfangen
 Roschen roth.

Въ концѣ пѣсни напѣваютъ, какъ мы это видѣли и въ англійскихъ майскихъ пѣсняхъ:

Wir stellen euch den Mai 1).

Болъе многозначительно напъваютъ на нижнемъ течении Рейна. Здъсь прямо поютъ на Духовъ день:

Wir bringen euch den Mai in't Hut Und holen uns'nen naten Fut<sup>8</sup>).

Хоръ такимъ образомъ не только поздравляетъ съ наступленіемъ весны, не только высказываеть извъствыя пожеланія, онъ вносить въ домъ къ очагу свъжую эмблему весны, самый наглядный показатель ея наступленія.

Свѣжая молодая растительность, конечно, символизируетъ вполиѣ естественно весеннее оживленіе природы. Но рядомъ съ нею есть другой столь же радостный показатель наступленія

<sup>1)</sup> Erk-Böhme, l. c. III, № 1240, s. 144.

<sup>2)</sup> Ibid., № 1287; Schmitz, S. и G. d. Eifl. V. I, s. 33.

<sup>3)</sup> Mannh. W. u. Fk. I, s. 162; Montanus, D. V., s. 29 и 81; Erk-Böhme, l. c. III, № 1234, s. 141.

весны. Весной природа пробуждается и въ пѣньи птицъ. Соловей, ласточка, кукушка сами какъ бы совершаютъ весеннее привѣтствіе. Около Дюсельдорфа хоръ поздравителей напѣвая хозянну богатство поминаетъ въ своей пѣснѣ весеннихъ птицъ, какъ вещественный признакъ наступленія новаго времеви года:

Vögele geflogen, gestowen wall öwer de Rhîn wo di fette Farke sîn. Farke hewwe statter Köj'hewwe Hönder Jeffers hewwe Tönder Üss der dann genne rîke Mann denn uss brâw watt gewe kann? 1)

(«Прилетели птицы изъ за Рейна, где есть жирныя свиньи. Пусть имется вдоволь свиней, сто коровъ и тысяча овець. Отъ нихъ будешь богатымъ человекомъ, могущимъ намъ свободно дать что нибудь»).

Мы увидимъ дальше, что символизмъ весеннихъ птицъ и за предѣлами Германіи: у славянъ и новогрековъ, зачастую замѣняетъ символизмъ свѣжей растительности. Онъ правда какъ будто менѣе устойчивъ; можетъ быть по пословицѣ: «Одна ласточка весны не дѣлаетъ» весеннимъ птицамъ, какъ показателю весны, люди менѣе довѣрялись, предпочитая удостовѣриться на болѣе дѣйствительныхъ и осязательныхъ данныхъ.

Символизмъ птицы сохранился въ Германіи еще въ связи съ одной своеобразной особенностью весенняго поздравительнаго обхода, съ которой мы еще не встрѣчались. Ознакомившись съ ней на почвѣ нѣмецкаго фольклора, въ дальнѣйшихъ экскурсахъ мы будемъ часто съ ней вѣдаться. Въ нижней Баваріи молодые парни на Духовъ день разъѣзжаютъ по селу верхами, взявъ съ собою Pfingstl'а, покрытаго съ ногъ до головы соломой.

<sup>1)</sup> Z. d. V. f. Vk. II, s. 446.

Когда обходъ конченъ Pfinstl'a, т. е. соломенную куклу бросаютъ въ колодезь 1). Тоже самое дѣлаютъ и въ Мейнингенѣ 2). На нижнемъ теченіи Рейна мальчиковъ, которые носятъ съ собой свѣжія вѣтви и поздравляютъ хозяевъ каждаго дома съ наступленіемъ весны, обливаютъ изъ окна водой 3). На эту обрядовую подробность указываеть и пѣсня изъ нижней Баваріи 4).

Около Эйзенаха (Рула) и въ Нассау (въ Узингенѣ) дѣти, которые ходять съ Pfingstl'емъ или съ Laubmännchen'омъ сами обливають эти куклы водой 5). Въ верхней Баваріи тоть же обрядъ совершается торжественнѣе и здѣсь вмѣсто Pfingstl'а появляется уже птица: въ понедѣльникъ послѣ Духова дня водять по селу всадника, на котораго надѣта огромная шея лебедя. Туловище лебедя дѣлается изъ зелени и болотныхъ цвѣтовъ. Эта фигура называется Wasservogel. Ее старательно обливаютъ водой 6). Въ Баденѣ хоръ поздравителей, который водить съ собой «Wasservogel'а» поетъ:

Pfingst'n is komë das freut de alt.n und jungö, wöln di bauern's pfingstreid.n ve'cbiəən, tät myi di best.n ross nach Friedberg reid').

Въ Баумгартен в этотъ обрядъ, первоначально им в в шій смыслъ заклинанія дождя в), котораго естественно весною ждали съ нетерп вніемъ, выродился въ простую игру. Парни в в шаютъ ведро

<sup>1)</sup> Z. d. V. f. Vk. III, s. 8-9; Panzer, Beitr. I, s. 235-236.

<sup>2)</sup> Mannh. W. u. Fk. I, s. 320; Wintschel, s. 13.

<sup>3)</sup> Montanus, D. V., s. 29.

<sup>4)</sup> Erk-Böhme, l. c. III, № 1245, s. 146, таже п. y Panzer'a, l. c., s. 835.

<sup>5)</sup> Wintschel, S. H Gebr. a. d. U. Eisenach, s. 13; Kehrein, Vsp. H Vs. im H. Nassau, s. 156; ofa HBB. y Mannhardt'a, B. u. Fk. I, s. 320-321.

<sup>6)</sup> Panzer, l. c. I, s. 234.

<sup>7)</sup> Ibid. II, s. 84.

\_8) Grimm, D. M. a. n. p. 583 и 784; Вейнгольдъ напрасно видить въ подобномъ обрядъ изображение человъческой жертвы Zd. V. f. Vk. III, s. 9.

воды на гибкомъ шестъ прикръпленномъ къ столбу. На ведръ находились дощечки, въ которые надо было попасть, проъзжая мимо на рысяхъ. Неловкія обливались, конечно, водой 1).

Знакомство съ весенимъ привътствіемъ въ Германіи дало намъ такимъ образомъ еще двъ новыя его формы, забытыя западнѣе Рейна. Я распредълилъ имѣющіяся у меня подъ рукою данныя объ этомъ обрядѣ въ географическомъ порядкѣ именно для того, чтобы было совершенно ясно, какъ постепенно двигаясь на востокъ, естественно обогащаешь свои свъдѣнія по фольклору. Когда перейдя за границу Германіи въ Россію и къ славянамъ, мы будемъ здѣсь наблюдать разбираемый теперь обрядъ, онъ представится намъ въ еще большемъ разнообразіи въ несравненной большей полнотѣ. Рядомъ съ этимъ перемѣнится и характеръ пѣсни; мы больше не будемъ имѣть дѣло съ кое-какими отрывками, съ ничтожными пережитками, мы уже услышимъ пѣсню полную содержаніемъ, выраженную при помощи всѣхъ поэтическихъ средствъ народнаго творчества.

## IV.

У всёхъ славянскихъ народовъ, у грековъ и у румынъ весенняя привётственная пёсня поется также, какъ и на Западё, начиная съ Великаго Поста до Тройцы и майскаго праздника. У чеховъ поздравительные обходы начинаются на четвертой недёлё великаго поста (Smertná nedèle). Въ пёсенькахъ, которыя здёсь поются наступленіе весны изображается еще нёсколько на книжный ладъ.

<sup>1)</sup> Panzer, l. c. I, s. 262.

Fijala, růže kvísti nemůže, až jí milej pán Bůh s nebe pomůže.

Růžička se horěvá, že listejčků nemá: počkej, počkej, růžičko! až dá pán Bůh teplíčko;

až zahučí hrom, obalí se strom listém zeleným, kvétem červeným<sup>1</sup>).

(«Фіалки и розы не могуть цвѣсти, если имъ Богъ не поможеть съ неба. — Роза гнѣвается, что у нея нѣть еще листьевъ: подожди, подожди, роза! Вогъ дастъ Богъ тепло; — загремитъ громъ, одѣнется дерево зеленымъ листомъ и червоннымъ цвѣтомъ»). При стоящемъ и здѣсь на первомъ планѣ испрашиваніи подарковъ отъ хозяевъ того дома, куда пришли поздравители, они поютъ:

Pěkná paní stojí, v bílé sukne chodí, ona do ní sáhne, bílý groš vytáhne, nam ho daruje<sup>2</sup>).

(«Панна стоить въ бѣломъ платьѣ, она вынесеть бѣлый грошъ и подарить его намъ»). Это вполнѣ напоминаеть и безразличный въ обрядовомъ отношеніи нѣмецкій просительный стишекъ.

<sup>1)</sup> Erben Prost, české písně a říkalda str. 58 Ne 8.

<sup>2)</sup> Ibid. str. 59 № 12.

Въ Болгаріи и Сербіи подобный обрядъ совершается на Лазареву субботу (на 6-й недълъ великаго поста). Въ этотъ день, какъ разсказываетъ Шапкаревъ, девочки двенадцати и тринадцати летъ собираются вместе въ количестве пяти, шести, ходять по домамъ и поють Лазарскія пісни. Оні называются Лазарицами. Войдя въ домъ, Лазарицы становятся полукругомъ, лицомъ къ очагу или къ хозяйки дома; одна изъ нихъ запиваетъ песню. Пропевь одну или две, Лазарицы пелують руку хозяйке и хозяину и получають подарки 1). Такой-же обычай существовалъ и въ Сербіи, но теперь по свидетельству Караджича и Ястребова онъ уже вымираеть, и справлять его решаются только цыганки или совстмъ бъдныя дъвушки<sup>2</sup>). Въ Болгаріи стали также уже стыдиться просительнаго обхода, и потому обрядъ этотъ принялъ нъсколько иную форму. Также какъ испанскія и итальянскія дівушки, болгарки уже болье не ходять по домамъ, а располагаются где нибудь на перекрестие, усаживають одну изъ девушекъ въ виде невесты и поють песни прохожимъ. За это онъ также получають подарки в).

Лазарскія п'всни необыкновенно разнообразны по содержанію. Особыя п'всни поются хозяину, особыя хозяйк'в; п'всня м'вняется и соотв'втственно тому, есть-ли въ дом'в малыя д'вти или д'ввушка на выданьи или молодуха, или неженатые парни; особыя п'всни поются и попу, и магометанину, и портному, и столяру 4). Д'ввушкамъ, парням'в и ихъ родителямъ п'всня обыкновенно въ бол'ве или мен'ве иносказательной форм'в предсказы-

<sup>1)</sup> Шапкаревъ Сб. отъ бълг. нар. умотв. III стр. 167 и слѣд.; ср. Каравеловъ стр. 202 и слѣд.; Чолаковъ Бълг. нар. сб. стр. 341; Качановскій Пам. болг. нар. тв. стр. 12 и слѣд.

<sup>2)</sup> Карапић Жив. и об. стр. 25; Ястребовъ Об. и п. тур. серб. стр. 96—109; Милићевић Жив. срба сел. стр. 98—99. Милојевић П. и об. стр. 103—105.

<sup>3)</sup> Шапкаревъ l. с.

<sup>4)</sup> См. напр. изъ сб. Илиева I № 141, 142, 144, 146, 149, 150, 151 и 181; у Ястребова l. с. стр. 99 и слъд.; у Милојевић'а Песме и об. №№ 151, 152, 164 и др.

ваетъ свадьбу; къ традиціонному символизму этого рода пѣсень я еще буду имѣтъ случай вернуться, когда пойдетъ рѣчь вообще о любовныхъ и брачныхъ мотивахъ въ весеннихъ обрядовыхъ пѣсняхъ. Остановимся пока на хозяйственныхъ темахъ лазарскихъ пѣсень; онѣ проникнуты радужнымъ настроеніемъ, мечтою о лучшемъ житъѣ-бытъѣ, объ достаткѣ, довольствѣ и счастъѣ. Проблески этого напѣванія радости и успѣха въ хозяйствѣ мы уже видѣли въ пѣснѣ французскихъ trimousettes'ъ, извѣщающей объ обильныхъ всходахъ ржи и овса. Въ нѣмецкихъ пѣсняхъ, гдѣ хозяева изображаются въ достаткѣ и довольствѣ, мы имѣемъ далекое переживаніе того же самаго. Лазарскія пѣсни подобную мысль высказываютъ образно и при этомъ не боятся выспренняго преувеличенія. Онѣ называютъ дворъ царственнымъ, хозяина съ хозяйкой царемъ и царицей:

Летале ми летале — Лазаре! Девет рала гулаби.
Коде шчо ми паднале? Паднале ми паднале Во цареви дворови. Шчо чинеше царица? Царица та седеще, Ситен бисер нижеще. Цар во двора седеще На сребрен стол седеще Дробно азно бројеще 1).

Царь и царица сидять такимъ образомъ во дворѣ и пока царица нанизываетъ бисеръ, царь считаетъ свои богатства. Также описываетъ крестьянскую семью и сербская лазарица:

<sup>1)</sup> Илиевъ l. с. стр. 246 № 201; ср. Каравеловъ l. с. стр. 197.

Ова кућа богата
Пуна, равна дуката.
Има дете малено,
Обучем га првено,
Опашем га зелено,
Зелен-коња јахнуло.
Седло му је сребрно.
Узда му је злаћена 1).

(«Эта богатая семья полна гладкихъ денегъ. У нея есть малое дитя, оно одёто въ красное платье и опоясано зеленымъ куша-комъ; оно ёдеть на сёромъ въ яблокахъ конё. Сёдло у него серебрянное, уздечка позлаченая»). Богатство двора происходитъ разумёется отъ успёха въ сельскомъ хозяйствё; это объясняетъ цёлый рядъ болгарскихъ лазарицъ; въ одной изъ нихъ о достаткё хозяина узнаетъ самъ царь и присылаетъ своихъ пословъ спросить, чёмъ онъ нажилъ такъ много добра. На это хозяинъ отвёчаетъ:

Разорах цжрно оранье,
Посеях бела белия
И червената черница
И шестореди ичимик;
Метна година, роди се,
Метна година скапия,
Продадох бела болия
Та не зех бели грошеве
И тия жжлти жжлтици;
От там сам станал болярин<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Милићевић l. с. стр. 99; ср. у Ястребова l. с. стр. 102 въ обращения къ ребенку въ людъкъ.

<sup>2)</sup> Илиевъ l. с. № 195 стр. 242; ср. также у Милојевић'а П. и об. стр. 114 № 166.

Хозяйственные мотивы въ лазарскихъ пъсняхъ встръчаются еще не такъ часто, какъ въ другихъ сродныхъ пъсняхъ, къ которымъ мы перейдемъ нъсколько дальше. Въ своемъ стремленіи подыскать слова, подходящія либо къ семейному положенію либо къ занятію дворовъ, куда входять дазарицы, пъсни какъ-будто стали забывать мотивъ прославленія. Постепенно этоть мотивь сталь уступать место констатированію основныхъ нуждъ и надеждъ домохозяевъ, или даже просто на просто сбиваться на болбе или менбе приспособленныя къ случаю зам'вчанія. Такъ портному говорять напр. о заказів 1), пастуху о томъ, сколько овецъ онъ заколетъ къ свадь $6^{\frac{1}{6}}$ <sup>2</sup>), попу какую либо правственную сентенцію в), магометанину о любы въ глуркъ 4), торговцу скотомъ, о грознышемъ ему разореніи оть гайдука, оказавшагося, однако братомъ снохи и потому отплатившаго за все, что было похищено 5) и т. д. Все это, конечно, случайные и поздніе мотивы, въ обрядовомъ отношеніи не представляющіе особаго значенія.

Просительный стихъ, который поютъ лазарицы сложенъ уже разумъется, въ духъ обычнаго пъсеннаго преувеличенія:

Да дочекашъ и вгодина
И въ година и за многу!
Не мой многу не вжртине;
Міе многу не сакаме
Петъ хиляди и петъ аспри;
Петъ хиляди да се́ твои,
Пет — те аспри да се́ наши;
Да дочекашъ и въ година
И въ година и за многу 6).

<sup>1)</sup> Илиевъ 1. с. № 144 и Ястребовъ стр. 104.

<sup>2)</sup> Илиевъ № 152.

<sup>3)</sup> Ibid. No 131.

<sup>4)</sup> Ibid. Ne 146.

<sup>4) 101</sup>a. **16** 146. 5) Ibid. **16** 142.

<sup>6)</sup> Милодиновци Бжлг. нар. п. 2-ое изд. стр. 488; ср. Шапкаревъ I, 1 стр. 101 № 119.

Т. е. ты дождешься насъ черезъ годъ, дайте намъ не много, мы много не просимъ: пять тысячъ и пять асиръ, пусть пять тысячъ твои, а пять асиръ наши. Ты дождешься насъ черезъ годъ.

У турецкихъ сербовъ обходъ на Лазареву субботу сопровождается еще и некоторымъ действомъ. Одна изъ девушекъ, разсказываеть Ястребовъ, «одъвается въ мужской костюмъ, обвязываеть около фески на головь платокъ или шаль, убираеть себя цвътками, а въ руки беретъ булаву которую держитъ на правомъ плечь. Другая одъвается въ праздничное платье, но на голову набрасываеть дувак (мытокъ изъ прозрачной красной кисеи, надъваемый на невъсту), который спускается до пояса и совершенно закрываеть лицо дівушки, представляющей лазарицу. Она также вся въ цвѣтахъ» 1). Лазарь и лазарица при посъщения домовъ вмъсть танцуютъ подъ звуки поющихся пъсень. Эти фигуры напоминають и немецкую «Maierosslein», испанскихъ «mayo» и «maya», англійскихъ «lord and lady of тау»; дувак, покрывающій лазарицу, даеть основаніе сблизить ее и съ итальянской «sposa», съ французской «mariée», съ нъмецкой «Maibraut» или «Pfingstbrûd».

Еще болье соотвытствуеть всымь этимь фигурамь весенняго привытственнаго обхода на Запады сербская «Кралица», которую водять въ вынкы изъ цвытовъ на Тройцу. Лицо сербской кралицы также какъ и лазарицы закрыто былымь полотенцемъ; ее сопровождаеть краль, съ клубкомъ изъ цвытовъ на головы, знаменосецъ и служанка. Съ этой свитой она входить въ дома и садится на «столицу»; кругомъ нея сопровождающия дывушки водять хороводъ и поютъ 3).

Пѣсни кралицы по общему складу близко напоминаютъ пѣсни лазарскія. Направленіе ихъ одно и тоже. Онѣ совершенно



<sup>1)</sup> Ястребовъ Об. и п. стр. 96 — 97.

<sup>2)</sup> Карапић Жив. и Об. стр. 35—37; Милићевић Ж. срба сел. стр. 126; Милојевић П. и об. стр. 173—183; Березинъ Хорв., Слав., Дали. и т. д. П стр. 551—552.

также разнообразятся соотвётственно занятіямъ и семейному положенію двора, для котораго поется пёсня. Дёвушкамъ, неженатымъ парнямъ и ихъ родителямъ тёмъ-же самымъ иносказаніемъ напёвается близкая свадьба; хозяину поютъ объ его успёхахъ въ хозяйстве. У сербо-хорватовъ пёсня въ русскомъ переводе Березина звучитъ такъ:

Во дворѣ нашего хозяина, ладо. Стоятъ волы быстроногіе — И растутъ цвѣты душистые — И пшеница уже созрѣла — Подари-ка хоть что нибудь 1).

Также льстить хозянну и кралица изъ старой Сербів, говоря, что у него волы, какъ олени, изъ бальзамина можно-бы сдёлать ярмо, василекъ, какъ палка и пшеница, что золото.

У овога дома Добра домаћина Іелени волови, Калопер јармови, Босиљак палице, Жито, као злато<sup>2</sup>).

Кралицы поють еще и pro domo sua, изображая свой обходъ:

Од двора до двора, До парева стола, Где цар вино пије Царица му служи, Из злата кондира<sup>3</sup>).

Царь и царица, пьющіе изъ золотой чаши, къ которымъ направияется кралица, какъ мы это знаемъ изъ болгарскихъ лазар-

<sup>1)</sup> Березинъ l. с. стр. 551 - 552.

<sup>2)</sup> Карадић Ж. и Об. стр. 38 № 2 и Пј. I стр. 101.

<sup>3)</sup> Карапић Пј. I стр. 100.

скихъ пѣсень, разумѣется, ничто иное, какъ хозяннъ и хозяйка двора, гдѣ испрашиваются подарки. О нихъ кралицкія пѣсни упоминають обинякомъ, не выпрашивая, а увѣряя, что хозяева сами съ радостью готовятся осыпать всю процессію самыми дорогими дарами. Такъ хозяйкѣ въ одной пѣсенькѣ поется:

Заспала госпова
Под жутом неранцом,
Господар је буди,
У очи је љуби:
«Устани, госпова!
«Краљице су дошле;
«Дај, да дарујемо;
«Не ћеш млого дати:
«Краљу врана коња,
«А кралице венце,
«Венце и обоце,
«Младом барјактару
«Свилену кошуљу,
«Бурму позлаћену 1).

(«Заснула госпожа подъ желтымъ померанцемъ, ее будитъ мужъ, цѣлуетъ ее въ глаза: Встань, пришли кралицы, давай подаримъ ихъ. Ты не хочешь дать много: королю воронаго коня, королевѣ вѣнецъ и серьги, молодому знаменосцу шелковую рубашку и служанкѣ позолоченное кольцо»).

Весенніе прив'єтствія съ королевой кром'є Сербіи и Болгаріи соблюдаются еще у словенцовъ, у чеховъ, у моравовъ и у поликовъ, но стройныхъ полныхъ содержаніемъ п'єсень зд'єсь



<sup>1)</sup> Ibid. стр. 106 — 107 № 169; Жив. и об. стр. 43 № 11 ср. ibid. № 10 стр. 42 — 43; сходно поютъ зачастую и болгарскія лазарицы: Шапкаревъ I, 1 стр. 94 № 8 и стр. 97 № 106, Илиевъ I № 205 стр. 248 — 249 и Каравеловъ стр. 205.

однако уже не сохранилось 1). Поздравители поють одни полушуточные, поздравительные стишки въ родѣ тѣхъ, какіе мы видѣли уцѣлѣвшими на западѣ. Ихъ довольно много собралъ Эрбенъ 2). Королева изображена въ нихъ усталой и бѣдной. Отъ ея имени поется напр.:

> Královna a služka bosa, chudá kralovna, chudý král, nemaj volů ani krav: prosíme, pomozte naší chudé králce! <sup>8</sup>)

(«Боса королева и боса прислужница, у худой королевы и худого короля нёть ни воловь, ни коровь; мы просимь помочь нашей худой королевы»). Въ полномъ блески и съ торжественной свитой верхомъ на коняхъ, убранныхъ нарядной сбруей, совершаеть въ Чехіи свой объездъ только король, но здесь главное вниманіе обращено не на песенное приветствіе, а скоре на самую процессію. Эта форма обряда стоить поэтому несколько въ стороне и ее мы разсмотримъ въ иной связи и по иному поводу 4).

Обходъ съ королевой вводять насъ и въ другой типъ весенняго привътствія. Мы видъли, что въ Сербіи кралица убирается цвътами; въ Польшт ее представляеть маленькая дъвочка вся закрытая листвой и вънками. Она этимъ еще больше напоминаетъ испанскаго «тауо». Весеннее поздравленіе съ внесеніемъ свъжей вътки, какъ символа весенняго обновленія природы, во всъхъ его разновидностяхъ и во всъхъ примъненіяхъ столько-же



<sup>1)</sup> Stojanovič, Slike iz dom. ž. slav. nar. str. 54 — 55; Bartoš, L. a nar. II str. 34 — 35; Hanus, Bajesl. Kal. str. 152 — 157; Sobotka, Rostlinstvo str. 57; Č. L. IV (1894) str. 32 — 33 a 2; VII (1897) str. 229 — 280; VIII (1899) str. 291; Gloger, Piesni ludu str. 15.

<sup>2)</sup> Prost. p. ař. str. 74-75.

<sup>3)</sup> Ibid. str. 74.

<sup>4)</sup> Полное описаніе обхода короля недавно сділаль Zibrt Jizda «králů» Č. L. II (1892) str. 105 и слід.

распространенъ на славяно-русскомъ востокѣ, какъ и на германо-романскомъ западѣ.

У славянъ центральной Европы: у лужицкихъ сербовъ, у чеховъ и поляковъ весеннее привътствіе этого типа справляется совершенно въ томъ-же видъ, какъ и у нъмцевъ, англичанъ и французовъ. Хоръ обходитъ дворы, неся свъжую вътку иногда разукрашенную лентами. У чеховъ это дълается даже на 1-ое мая 1). Въ Польшъ съ gaikiem или novem latkiem или maiczkiem обходятъ дома еще на Пасху. Пъсень, которыя при этомъ поются, собрано довольно много 2). Большитство изъ нихъ, либо въ запъвъ, либо въ припъвъ сохранили стихи въ родъ слъдующихъ:

Gaiku zielony, pięknie ustrojony, Pięknie sobie chodzi, bo mu się tak godzi. Na naszym gaiku niebieskie wstązeczki, Boć go ustroiły nadobne dzieweczki.

Самый текстъ нѣкоторыхъ пѣсенекъ поразительно близко напоминаетъ французскую пѣсеньку trimouzettes: такъ напр.

> Na podwórzu gołębica, Na polu śliczna pszenica, Zieleni się, kwitnac będzie, Pan gospodarz chodzi wszędzie.

> Niechże chodzi, nieh obchodzi, Patrzy jak pszeniczka wschodzi. Niech weźmie za nią talary, By aż po ziemi taezaly 1).

<sup>1)</sup> Grimm D. M. a. n. p. 772; Живая Старина II (1890) отд. 1-ый стр. 55; Erben l. c. str. 70—71. Č. L. VII (1897) str. 75—77.

<sup>2)</sup> Gloger l. c. str. 14 — 15 №№ 21 — 24; Hoff L. Ciesz. str. 59; Sobotka Rostl. str. 197; cp. y Mannh. W. u. Fk. I ss. 156 и 181; Kolberg Lud X str. 14 и 196—198; Zb. wiad. VIII (1884) str. 67; Wisła IX (1895) str. 84—85. Z. Pauli Pl. p. str. 15—18.

<sup>3)</sup> Wiska (1895) IX str. 84-85; cp. Gloger, Hoff, Kolberg passim.

<sup>4)</sup> Gloger str. 14 № 21.

Польскія поздравительницы также, какъ и французскія trimouzettes, приглашають такимъ образомъ хозяина обойти свое поле и посмотрёть на всходы хлёбовъ. Въ той же самой пёснё выражено и прославленіе, характерное для этого рода пёсень: хозяинъ сидить за столомъ, его жупанъ шить золотомъ, у окошка стоить хозяйка въ дорогомъ головномъ уборё, она побрякиваетъ ключами, готовясь поблагодарить за поздравленіе и внесеніе свёжей вётки:

Siedzi gospodarz w rogu stoła Żupan na nim w złote koła Gospodyni w oknie stoi, W zloli czepiec główkę stroi, Kluczykami pobrzękuje, Dla nas podarek gotuje.

Эти послёднія двё строчки близко напоминають и нёмецкіе просительные стихи. Нікоторыя пісни, подвергшись школьной передёлкі, ввели такое же общее описаніе весенних прелестей съ чисто эстетической точки зрінія, какое мы также виділи въ соотвітственных в німецких в піснях 1).

Об'єдн'євъ окончательно содержаніемъ, подобныя п'єсни ограничиваются и простымъ пожеланіемъ, говоря:

Do tego to domku wstępujemy Szczęscia, zdrowia winszujemy<sup>2</sup>).

На внесеніе свіжихъ вітокъ въ домъ, какъ-будто намекаютъ привітственные обходы на Лазареву субботу, совершаемые у румынъ. Здісь при этомъ поють: «Лазарь. — Вотъ какъ это случилось, что сділаль, то и потеряль. Лазарь. — Всталь рано утромъ, по утру онъ всталь, вымыль черные очи, взяль въ руки топорикъ, чтобы нарубить свіжихъ вітокъ для

<sup>1)</sup> Hoff l. c. str. 58; cp. Gloger l. c. № 24 str. 15.

<sup>2)</sup> Wisła IX (1895) str. 84.

овецъ и ягнятъ. Дерево всколыхнулось и Лазарь укололся, потекла кровь изъ носа и изо рта. — У Лазаря было три сестры и т. д.» 1) Съ этого мѣста начинается уже другой сюжетъ: сестры Лазаря собираются его лѣчитъ; на этомъ обрывается пѣсня. Смыслъ этой пѣсни, которую А. Н. Веселовскій отказался понять 2), дѣйствительно въ высшей степени не ясенъ. Если приведенные у Теодориску варіанты не полны можно было-бы предположитъ, что даже сестрамъ Лазаря не удастся его вылѣчить, и онъ умретъ, послѣ чего Христосъ воскреситъ его; но какой смыслъ первой части пѣсни? зачѣмъ Лазарь идетъ въ лѣсъ? А. Н. Веселовскій сопоставиль ее съ слѣдующимъ бѣглымъ замѣчаніемъ сербской лазарской пѣсни, сообщенной Ястребовымъ 8):

Шчо стоите, синови, шчо гледате? Не л поідиле, синови, в честа гора. Пресечите, синове, до две дрва, Натравите, синови, мос на река А поминетъ, синове, Лазарките 4).

(«Что стоите, сыновья, чего глядите? Пойдите въ лѣсъ, срубите два бревна, устройте мостъ черезъ рѣку, тамъ пройдутъ Лазарки»). Однако Лазарь долженъ въ румынской пѣснѣ нарубить скорѣе мелкихъ, свѣжихъ, только что распустившихся вѣтокъ, чѣмъ цѣлое дерево, годное для моста. Вѣрнѣе всего, что въ сообщенныхъ у Теодореску варіантахъ мы имѣемъ собственно двѣ разныя пѣсни, и потому-то со словъ: «у Лазаря было три сестры» мѣняется и строй пѣсню. Въ основѣ своей общаго другъ съ другомъ онѣ ничего не имѣютъ. Во второй пѣснѣ говорится о болѣзни Лазаря и о заботахъ о немъ сестеръ; въ первой



Теоdorescu Poesii pop. rum. p. 204 пѣсня вторая туть же pp. 204—206 другіе варіанты.

<sup>2)</sup> Ж. М. Н. Пр. 1886 Октябрь стр. 399.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Ястребовъ Об. и п. подр. серб, стр. 110.

Лазарь рубить въ лесу свежие ветви. Эпизодъ укола Лазаря сучкомъ, введенъ, можетъ быть, только для того, чтобы соединить обе песни воедино. Если въ первоначальномъ виде первой песни отсутствовалъ эпизодъ ухаживанія за больнымъ Лазаремъ сестеръ, Лазарь, весьма вероятно, шелъ въ лесъ, чтобы приготовиться къ приветственному обходу по домамъ со свежими ветками. Совершеніе «святымъ праздничкомъ» самаго обряда составляеть одинъ изъ наиболе распространенныхъ песенныхъ пріемовъ. Его примеровъ мы уже видели цельй рядъ, говоря о встрече весны.

При обходѣ съ свѣжими вѣтками вспоминаются у славянъ тѣже святые, къ которымъ обращаются при заклинаніи весны. Такъ у чеховъ поздравители иногда приговариваютъ:

A ty svatá Markyto! dej nam pozor na žito, i na všecko vobilí, co nam nan Bůh nadělí 1).

Обращаясь къ Св. Юрію, его просять, какъ и при заклинаніи весны, отворить ключемъ землю. Такъ поють въ «okolí Žatce»:

Svaty Jiří vstava, zem odmykává, aby trava rostla, travička zelená, růžička červená, fialka modrá?).

Тотъ же святой Юрій появляется въ обряд'є весенняго прив'єтствія и еще иначе. Въ Кроатіи и у словенцевъ, гд'є п'єсенное поздравленіе совершается на Юрьевъ день, хоръ вводить съ собою парня съ ногъ до головы покрытаго зелеными в'єтками совершенно схоже съ испанскими «тауо», съ н'ємецкимъ «Fustige Mai» и съ чешской кралицей. Эту фигуру называють «зеленымъ Юріемъ». При этомъ зд'єсь поють:

<sup>1)</sup> Erben Pr. č. p. a. ř. str. 59 X 9.

<sup>2)</sup> Č. L. V (1895) str. 185-186.

Svetega Jurja vodimo, Za jajca, špeha prosimo, Sveti Juri orožnik, Bodi ti naš pomočnik<sup>1</sup>).

Въ варіантѣ той же пѣсеньки сообщенномъ Ягичемъ на страницахъ его Архива <sup>2</sup>) содержаніе осложнено еще упоминаніемъ вѣстницы весны кукушки. Поздравители послѣ представленія своего зеленаго спутника:

Ovo se klanja zeleni Juraj Zeleni Juraj, zeleno drevce Zeleno drevce zelenoj holi etc.,

поють еще:

Kukuvačica zakukovala U jutro rano v zelenom lugu, V zelenom lugu, na suhom drugu Na suhom drugu na rakitovom etc.

Въ ту же категорію, что кроатскій Зеленый Юрій входить и малораспространенный русскій обычай водить «кусть» или «тополю». Обрядь «тополи» сообщень быль Снегиреву изъ харьковской губерніи проф. Гулакомъ-Артемовскимь; его описаль и Сементковскій въ «Маякъ» 1843 года изъ полтавской губ.: «Дѣвушки, собравшись, выбирають изъ своей среды одну, которая должна изображать «тополю». Она поднявъ руки вверхъ, соединяеть ихъ надъ головою; на руки ей навѣшивають мониста, ленты, платки, такъ что голова вовсе не видна изъ подъ украшеній, грудь и станъ также завѣшивають разноцвѣтными платками; чаще, чтобы избавить «тополю» отъ необходимости постоянно держать руки поднятыми, прикрѣпляють у плечь двѣ

<sup>1)</sup> Pajek Črt. duš. žitka št. slovencev str. 63; ср. Mannh. W. u. Fk. I s. 314 изъ журн. Ausland 1872 s. 471; Аван. Поэт. Возэр. I стр. 706; Máchal Nakres sl. Baj. str. 195.

Arch. f. sl. Ph. XII s. 306—307.

палочки и надъ ея головой связывають ихъ подъ острымъ угломъ. Убравъ такимъ образомъ «тополю», дѣвушки водятъ ее по селу и по полю, причемъ хозяева ихъ угощаютъ, а «тополя» при этомъ низко кланяется». Во время обхода дѣвушки поютъ:

Стояла тополя, въ край чистаго поля, Стій тополенко, стій не развивайся. Войному вітроньку не поддавайся <sup>1</sup>).

Мотивъ привътствія въ обрядъ тополи такимъ образомъ уже почти исчезъ. Онъ сохранился однако въ Пинскомъ уъздъ подъ названіемъ «Кустъ» изображаеть дъвушка съ ногъ до головы, укутанная вътками и листьями. Съ нею на Троицу дъвушки ходятъ по домамъ, поютъ пъсни и испрашиваютъ подарки. Просительные куплеты тутъ сохранились совершенно отчетливо:

Привэлы куста Дай изъ зеленаго клону; Дай намъ, пану, Хоть по золотому, Да выкоть, пане, Три бутылки горылки<sup>2</sup>).

Большинство этихъ кустовыхъ пѣсенокъ полно намековъ на предстоящую свадьбу парня или дѣвушки. По свидѣтельству Безсонова отдѣльныя пѣсни поются парню, отдѣльныя дѣвушкѣ совершенно также, какъ и при обходахъ съ кралицей или лазарицей у южныхъ славянъ в).

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. у проф. Сумцова Культ. Переживанія стр. 146. Здёсь собрана библіографія. П'ёсню см. еще у Чубинскаго Труды Этн. Эксп. ІІІ, стр. 210, № 20; тоже у Снегирева Прост. нар. русск. пр. IV стр. 47. См. еще объ этомъ обряд'в у Владимірова Введ. стр. 104 и 103.

<sup>2)</sup> Б. Бп., стр. 25 и Булгаковскій Пинчуки З. И. Р. Г. О. т. XIII, вып. 3, стр. 55, № 5. *Lud.* стр. 140, § 2.

<sup>3)</sup> Б. Ба., стр. 27.

Въ паралјель съ «тополей» или «кустомъ», можетъ быть, следуетъ поставить и сибирскую «Гостейку». Въ Минусинскомъ округе Енисейской губ. на Семикъ одевають березку въ женское платье и приносять ее въ клеть, где она находится до Троицы. Девушки заходять въ это время спроведать «гостейку» и поютъ передъ ней песни ); какія это песни, къ сожаленію неизвестно; неизвестно также, носили-ли когда нибудь «гостейку» по домамъ. Этотъ одинокій обрядъ повидимому представляеть собою пережитокъ какого-то боле полнаго и сложнаго обряда. Во всякомъ случае опъ несомненно входитъ также въ разрядъ внесеній въ домъ свежей ветки или деревца, эмблемы весенняго пробужденія природы.

При разсмотрѣніи нѣмецкихъ обрядовъ, схожихъ съ только что разобранными славяно-русскими, мы видёли, что убранную зелеными вітвями фигуру (Pfinsttl'a, Wasservogel'a и т. л.) обыкновенно обливають водой. Это, конечно, есть инчто инос. какъ весениее заклинание дождя. У славянъ совершенно такое же заклинаніе дождя входить также въ обиходъ весенней обрядности и связано съ песеннымъ приветствиемъ. Еще одинъ изъ пунктовъ Познанскаго собора 1420 г. запрещалъ обливать водою на пасхальной недёлё э). Обычай этотъ въ Польшъ сохранился и до нашихъ дней. Въ понедъльникъ на Пасхѣ парни ходять толпой по городу или по селу и обливають девушень водой. Въ городахъ вместо воды для этого употребляють духи. Это называется ходить «po dyngusie»; въ нъкоторыхъ мъстахъ обрядъ этотъ носитъ также названіе: «smigust». При этомъ заходять и въ дома и выпрашивають особой пъсней подарки: колбасы, крашанки и проч. пасхальную



<sup>1)</sup> Сахаровъ Сказ. II, стр. 203 — 204; тоже у Снегирева Русск. Прост. Пр. III, стр. 134; у Маппhardt'a прив. въ W. u. Fk, I, стр. 158.

<sup>2)</sup> Сообщ. Брюкнеромъ въ Arch. f. sl. Ph. V, s. 687 — 688, ср. Wisła V (1891), str. 279.

сићдь. Подачка вдетъ какъ-бы въ уплату за совершение обряда <sup>1</sup>).

Изъ пѣсенъ, выпрашивающихъ подачку, наиболѣе распространена, начинающаяся словами:

Przyšli-my tu po dyngusie Zaśpiewamy o Jezusie<sup>2</sup>),

но отношенія къ обряду она не имѣетъ и говорить до самаго конца о страстяхъ Господнихъ. Ближе стоитъ къ обряду другая пѣсенька, варіанты которой также встрѣчаются въ сборникахъ по нѣскольку разъ:

Małe my dziatki Zbierámy kwiatki, Po wzi roznosimy, O dyngys prosimy<sup>3</sup>).

(Мы малыя дѣти мы собираемъ цвѣты, разносимъ ихъ по деревнѣ и просимъ о дынгушѣ). Упоминаніе цвѣтовъ, разносимыхъ по деревнѣ, относитъ насъ прямо къ разобранной выше формѣ весенняго привѣтствія съ эмблемой радостнаго времени года въ рукахъ.

Обливають водою по свидѣтельству Ястребова и Лазарицу <sup>4</sup>). То-же повидимому совершають и надъ Зеленымъ Юрьемъ, потому что въ одномъ варіантѣ пѣсни, относящейся къ этому обряду, говорится:

<sup>1)</sup> Z. Pauli P. L. P. str. 29 — 31; Kolberg Lud. V,1, str. 263 — 268, IX,1, 135—137, X, str. 200—201; Marcinkowsky str. 127; Wisła IV (1890), str. 279—282, 284, 286—287; IX (1895), str. 86.

<sup>2)</sup> Kolberg III,1, str. 216; cp. Zb. wiad. VIII, str. 70, Gloger P. L. str. 11 No. 14.

<sup>3)</sup> Сообщ. Петровымъ въ Zb. wiad. II (1878), str. 18—20; ср. Z. Pauli P. L. P. str. 30—31; Gloger P. L. str. 11, № 12.

<sup>4)</sup> Об. и пъсни тур. Серб. стр. 97, прим. второе (изъ Тетова).

Zelenego Jurja vodimo Zelenego Jurja spramano, naj naše čede pasel bo, Ce né ga w' vodo sunemo 1).

Бросаніе въ воду, конечно, имѣетъ тотъ же смыслъ, что и обливаніе. Вѣроятно въ тѣхъ-же самыхъ цѣляхъ бросали въ воду въ Минусинскѣ и «гостейку» 2).

Схожій съ обливаніемъ водою нѣмецкаго Pfingstl'я обрядъ совершается у славянъ и независимо отъ весеннихъ праздниковъ, во время засухи, обыкновенно среди лета. Одна изъ девушекъ или какой нибудь парень, оденшись въ зеленыя ветки и листья, ходить, въ сопровождении хора по деревив и по полямъ. Передъ каждымъ домомъ его обливаютъ водою. **И**ѣвушка при этомъ еще пляшетъ в). По свидътельству Караджича дъвушка для этого раздъвается до нага и покрыта только своимъ зеленымъ уборомъ 4). У Новогрековъ для совершенія этого обряда обнажають ребенка и украшають его цвытами 5). Въ Сербін и въ Румыній справляють этоть обходь всего чаще цыганки и цыгане 6). Фигура, покрытая листвой, зовется по сербски Додолица, по болгарски Пеперуга, у сербо-хорватовъ Prporoša, у Румынъ Paparuda, Păpăluga или Calianu. Связанныя съ этимъ обрядомъ пѣсни вполнѣ отчетливо выражаютъ его смыслъ. Въ нихъ въ той или иной форм' всегда произносится молитва о дождъ. Дождь необходимъ, конечно, для хозяйства:

<sup>1)</sup> Текстъ прив. у Mannhardt'a W. u. Fk. I, s. 314.

<sup>2)</sup> Сахаровъ Сказ. II, стр. 203-204.

<sup>3)</sup> Карапић Жив. и Об. стр. 61—64; Ястребовъ, стр. 167 и слъд.; Милојевић П. и об. стр. 17—21; Каравеловъ Пам. стр. 226; Илиевъ Сб. отъ нар. бълг. ум. I, стр. 386; Sobotka Rostl. str. 59; Асанасьевъ Поэт. воззр. I, стр. 336, П, 172—179, ПІ, 801; Тео dorescu P. pop. r. p. 208; Zb. s. a. n. ž. I.

<sup>4)</sup> Ж. и Об. passim.

<sup>5)</sup> Аванасьевъ Поэт. Воззр. II, стр. 177.

<sup>6)</sup> Ястребовъ l. с. стр. 168 и Teodorescu l. с. passim.

онъ необходимъ, и для озимой пшеницы, и для «трехъ-перой кукурузы», и для виноградниковъ, чтобы, какъ выражается сербскій варіантъ приведенный Ястребовымъ:

> Од два класа чабар жита Од два гражда чабар вина 1).

Дружное паденіе тревожно ожидаемаго дождя заранѣе описываеть румынская пѣсня: «Какъ теперь текуть слезы, поется въ ней, такъ пусть потечеть и дождь, какъ рѣка... пусть наполнятся канавы, пусть станетъ рости всякая зелень и всякая трава» 3).

Незамысловатое содержаніе этихъ коротенькихъ пѣсенокъ интереспо прослѣдить потому, что здѣсь мы имѣемъ дѣло съ такимъ-же точно колебаніемъ между молитвой и заклинаніемъ, какое мы видѣли выше, когда дѣло шло о закличкѣ весны. Пѣсня либо говоритъ безлично въ формѣ заклинанія, призывая дождь:

Да зароси ситна роса в),

либо завъряеть, что по мъръ того, какъ совершается обрядъ, уже начинають появляться дождевыя тучи, и вотъ вотъ раньше, чъмъ можно было ожидать, польется животворящая влага:

> Мы идемо преко села А облаци преко неба, А ми бржи, облак бржи, Облаци нашъ претекоше Жито, вино поросище 4).

<sup>1)</sup> Ястребовъ 1. с. стр. 167.

<sup>2)</sup> Teodorescu l. c. p. 212.

<sup>3)</sup> Ястребовъ ibid.; Караджичъ Ж. и О. стр. 62 — 63, № 3 и Цјесме I, стр. 117, № 186.

<sup>4)</sup> Карапић Пј. I, стр. 117—118, № 187; тоже Ж. и Об. стр. 63—64, № 5; ср. Милићевић стр. 136, только здёсь пёсня сбилась далёе на молитвенный типъ; такой же смыслъ имбетъ и пеперуга у Каравелова, стр. 226 и особенно приведенная Чолоковымъ Лазарица, стр. 341.

(«Мы идемъ по селу, облака по небу, мы скорѣе, облака скорѣе, облака насъ перегнали, поросили хлѣба и виноградники»). Эта послѣдняя пѣсня составляетъ по своей формѣ самый чистый типъ пѣсеннаго заклинанія, какой мнѣ до сихъ поръ встрѣтился. Здѣсь вполнѣ ясно чувствуется та вѣра въ магическую силу слова, на которой основано всякое заклинаніе.

Другія п'єсни вс'є выражаются уже молитвенно, либо прямо:

Молимо се вишнем Богу Да удари росна киша 1)

либо, говоря отъ имени додолы и пеперуги или кальяна; такъ въ румынской пѣснѣ поется: «Кальянъ, кальянъ, онъ и я, мы вмѣстѣ просимъ, чтобы отверзлись врата, и освободился дождь и пошелъ, какъ рѣчка, съ шумомъ до самой ночи, чтобы росло зерно» 2). Тоже говорится и въ далматинской и болгарской пеперугахъ:

Прпоруше ходиле, Терем Бога молиле, Да нам даде кишицу и т. д. <sup>3</sup>)

или

Пеперуга руга
Пу дворуве ходи
Та са Богу моли:
— Та дай, Боже, та дай
Да ми Фати маглица
Да си росне русица и т. д. 4)

Одна румынская пѣсня обращается и къ самой папарудѣ: «Папаруда отъ тебя пусть потечетъ вино, и пойдетъ дождь, какъ изъ ведра; да будетъ кукуруза, что заборъ, да растутъ

<sup>1)</sup> Карапић, Ж. и Об. № 1.

<sup>2)</sup> Teodorescu, l. c. p. 212.

<sup>3)</sup> Карапић, Ж. и Об. стр. 65.

<sup>4)</sup> Илиевъ, Сб. отъ нар. умотв. І, стр. 386, № 322.

колосья, какъ воробьи, да поспѣетъ зерно, и наполнятся амбары; пусть растворятся тверди небесныя, и пойдетъ дождь, и освободятся нивы отъ всякаго несчастія, и будетъ изгнано пекло изъ полей» 1).

Проф. Сумцовъ сопоставляя приведенные здёсь обряды Балканскихъ народовъ съ малорусской «тополей», какъ будто-бы считаетъ этотъ обрядъ въ основъ своей купальскимъ, перешедшимъ на Духовъ день<sup>2</sup>). Мић кажется наоборотъ, что обрядъ этотъ самымъ кореннымъ образомъ весенній; онъ только повторяется по мъръ надобности и лътомъ. Додолица и пеперуга уже слишкомъ близко стоятъ къ такимъ несомибино весениимъ обрядамъ, какъ Pfingstl, Wasservogel, Лазарица, когда на нихъ также льють воду, къ поливаемому Зеленому Юрью и проч. Да призываніе дождя весною и вполить естественно. Изъ пословиць европейскаго крестьянства мы видъли, какое значение предается весеннимъ дождямъ<sup>8</sup>). Они необходимы для посъвовъ яроваго, оть нихъ зависить и правильный рость озимыхъ хлебовъ. Потому призываніе дождя даже заранье на всякій случай мы встретимъ не разъ при обзоре различныхъ типовъ весенняго обрядоваго обихода.

Что Папаруга и Додолица перешли на лѣто именно изъ весенняго цикла, на это, мнѣ кажется, есть и совершенно очевидныя указанія. Чолоковъ какъ будто бы даже относить пеперугу къ пятой недѣлѣ великаго поста, когда въ это время случится засуха 1. Среди лазарскихъ болгарскихъ пѣсень есть

<sup>1)</sup> Teodorescu l. c. p. 210; припѣвы вродѣ:

Ој додо ле

Мој божеле (Караџић Пј. I, № 86 и Ястребовъ стр. 167.) конечно вовсе не имъютъ характера обращеній; слово «боже» въ звательномъ падежъ надо бы писать большой буквой, такъ какъ здъсь упоминается Богъ христіанскій; ср. Караџић Пј. I, № 184 и 185; Илиевъ, № 322 и др.

<sup>2)</sup> Культ. Пер. стр. 146-147.

<sup>8)</sup> См. выше стр. 70-73.

<sup>4)</sup> Бжаг. нар. сб. стр. 341, № 89.

пѣсни, прямо относящіяся къ заклинанію дождя. Такъ въ сборникѣ Илиева въ одной изъ нихъ поется совершенно схоже съ додолицами и пеперугами:

Лазар се вози
На златни колца,
Нис село ходи,
Богу се моли:
— Я ми дай, Боже,
Ситен ми джждец,
Роса да роси,
Трева да никне и т. д. 1)

Особенно наглядно виденъ этотъ переходъ на лѣто связаннаго съ лазарскими пѣснями обряда на одномъ кавказскомъ пріемѣ вызыванія небесной влаги. Здѣсь не смотря на совершеніе обряда среди лѣта все таки упоминается Лазарь: во время засухи въ Кахетіи дѣвушки совершаютъ такой-же обходъ, какъ и съ додолицей; только обливаютъ при этомъ не самихъ исполнителей, а особыя, налѣпленныя нарочно для этого глиняныя фигурки, называемыя «Лазарэ»; Лазаря не забыла и пѣсня, которую при этомъ поютъ:

Лазарь подошель къ воротамъ И все обводитъ глазами. . . Обошелъ онъ всѣ углы И сдѣлался, какъ луна. . .

Боже избавь отъ засухи<sup>2</sup>) И подай намъ дождя.

Илиевъ Сб. отъ нар. умотв. І, стр. 238, № 189; ср. Каравеловъ, стр. 205.

<sup>2)</sup> Дубровинъ Истор. Войны и влад. русск. на Кавк. I,1, стр. 176 — 177; ср. объ этомъ у А. Н. Веселовскаго Раз. въ обл. дух. стиха VI—X, стр. 812.

Устойчивость упоминанія Лазаря въ заклинаній дождя, помимо календарнаго пріуроченія его праздника, коренится быть можеть, какъ это предположиль А. Н. Веселовскій, и въ евангельскомъ разсказѣ о совсёмъ другомъ Лазарѣ: «имя Лазаря въ грузинской молитвѣ о дождѣ и болгарскій обычай лазаровать также съ молитвой о дождѣ, представляется мнѣ, пишетъ Веселовскій, въ связи съ просьбой богача у Луки (16, 24): Отче Аврааме, умилосердись надо мною и пошли Лазаря, чтобы омочилъ конецъ перста своего въ водѣ и прохладилъ языкъ мой. Сл. Безсоновъ Кал. І, № 22

Омочи-ка, братецъ, безымянный перстъ въ Окіанъ Морѣ Помажь-ка, братецъ, печальныя уста:

здѣсь произошло смѣшеніе: лазарствують въ память одного Лазаря, а въ пѣсню примѣшиваются мотивы пѣсни о другомъ, съ ея моленіями о подаяніи влаги, чему шелъ на встрѣчу, очевидно, до-христіанскій аграрный обрядъ— умоленія дождя» 1). Это, конечно, вполнѣ правдоподобно.

Обзоръ весенняго пъсеннаго привътствія на славяно-русскомъ востокъ мнъ остается теперь закончить еще одной формой поздравленія; до сихъ поръ мы видъли ее только въ Германіи въ связи съ заклинаніемъ дождя; я разумъю замъну свъжихъ вътокъ и цвътовъ, какъ эмблемы весенняго пробужденія природы, фигурой весенней птицы, по преимуществу ласточки, т. е. хожденіе по домамъ съ изображеніемъ птички и съ пъсней о ея желанномъ прилетъ.

Следя за этой формой разбираемых вобрядовъ, намъ прійдется прежде всего заглянуть въ далекое прошлое эдлинскаго народа. Подобная песня упелела еще отъ античной старины. Ее пели въ древней Элладе мальчики; это знаменитая песня о ласточке, когда-то такъ понравившаяся Шатобріану; она начинается словами:

<sup>1)</sup> Журн. Мин. Нар. Просв. 1892, Мартъ, стр. 168.

<sup>3</sup>Ηλθ', ηλθε χελιδών, κάλας ώρας ἄγουσα <sup>1</sup>).

Смыслъ ея слѣдующій: «Идетъ, идетъ ласточка, приносящая съ собой прекрасные часы и прекрасные дни; на животикѣ она бѣлая, на спинкѣ черная. Вынеси-ка мармеладу изъ богатаго дома, и чашу вина, и корзинку сыра. И яйца, и похлебку ласточка не отвергнетъ. Уйдемъ мы или получимъ? Если дашь

1) Bergk-Hiller Anth. lyr. p. 324—325, Carmina popularia № 44; отъ древне-греческой старины до насъ дошло привътственныхъ пъсень такого же склада цълыхъ пять. Кромъ пъсни о дасточкъ см. пьесы: Herondac Mimiambi ed. Crusius Lpz. 1892, p. 70, Homeri hymni rec. Baumeister Lpz. 1874, p. 89 et 90 и Bergk-Hiller Anth. lyr. p. 819. Эта послъдняя пьеса, сохранившаяся въ знаменитой статьъ: Пъсі τῆς εὐρέσεως τῶν βουκολικῶν изъ схолій къ идилліямъ Теокрита (ed. Ahrens II, p. 4 и Fritzsche ed. major I, p. 4) особенно близко напоминаетъ просительные куплеты современныхъ привътственныхъ пъсень: калядокъ, trimouzettes, дазарскихъ пъсень и проч.:

Δέξαι τὰν ἀγαθὰν τύχαν δέξαι τὰν όγιείαν ἃν φερομεν παρὰ τας θεοῦ ἀν ἐκαλέσσατο τήνα.

Упоминаемая здёсь богиня спцилійская Артемида, отъ лица которой и приносили βούχολοι заздравную просвирку (это толкованіе слова ύγιεῖα предложено Крузіусомъ: ὑγι(ί)η = cibus sacratus, Herondae Mimiambi ed. Crusius Lpz. 1894, р. 37 въ пьеса IV стр. 94-ый прим.). Такъ какъ праздникъ Артемиды, быть можеть, падаль въ Сициліи на Артемизій, місяць вессивій, можно счесть эту пъсню также за весеннее привътствие (см. Preller Gr. Myth. index). Мий кажется однако, что это старое понимание приведеннаго стишка, какъ привътственной пъсни опредъленнаго календарнаго пріуроченія (Adert. Theocrite. Genève 1843, p. 7 и Fritzsche Einl. изданіе Токрита Fritzsche-Hiller Lpz. 1881, s. 9), надо оставить послѣ разъясненій Reitzenstein'a. (Epigramm und Skolion. 1893, s. 2). Его характеристика βούχολος Артемиды, исходящая изъ замъчанія Платона (de rep. II, 264, В.), можетъ считаться окончательной; а если это такъ, то и пъсня восходом съ предложениемъ просвирки не имфетъ ничего общаго съ народной обрядностью (ср. однако Crusius въ Liter. Centralbl. 1894, в. 727). Чтобы убъдиться въ этомъ достаточно внимательно отнестись къ самымъ словамъ статьи Περί εύρέσεως των βουχολικών: βούχολος «шелъ въ сосъднія деревни искать пропитаніс; онъ пъль веселыя и шуточныя пысни, которыя заканчиваль приведенной пъсней». Тутъ повидимому идетъ дъло скоръе о какомъ то сакрально-скоморошьемъ ремеслъ.

The second second

что-нибудь: если-же не дашь, мы не уйдемъ. Мы или дверь унесемъ или преддверіе или женщину, которая находится внутри. Она маленькая мы ее легко утащимъ. Если ты вынесешь чтонибудь, вынеси побольше. Открой, открой двери ласточкъ; мы не старики, а дъти». Эта пъсня содержитъ какъ будто какія-то следы драматического воспроизведения. Мальчики, которые пели ее отъ имени ласточки такъ же, какъ теперь итальянскія дівушки поють оть той «sposa», которую онь водять съ собою, начинали свою пъсню очевидно еще раньше, чъмъ войти въ домъ. Можетъ быть, имъ и отвъчали изъ дома, поддразнивая ихъ и отказываясь дать имъ то, что они просятъ. Во всякомъ случать ея шуточный складъ намекаетъ на то, что здъсь мы имбемъ дело съ однимъ просительнымъ куплетомъ или съ шуточной просительной сценкой. Предпоследняя строчка, где мальчики просять отворить двери, намекаеть на то, что этимъ дёло какъ будто не кончится, и войдя въ домъ, спутники ласточки споють еще что-нибудь. Быть можеть только здёсь уже въ дом'в напѣвались хозяевамъ тѣ блага, которыя сулять современныя славянскія лазарицы и кралицы.

Возможно также, что мальчики носили съ собою какое нибудь изображение ласточки; по крайней мѣрѣ въ фольклорѣ современной Греціи деревянная ласточка составляетъ необходимую принадлежность привѣтственнаго обхода. 1-го марта, разсказываетъ Роддъ, толпа мальчишекъ носитъ грубо выдѣланную изъ дерева фигуру ласточки, уставленную на деревянномъ цилиндрѣ, и поетъ пѣсню, объявляющую о прилетѣ ласточки и о всѣхъ благахъ, которыя она приноситъ съ собою. При этомъ они испрашиваютъ какой нибудь подарочекъ за свою добрую вѣсть. Въ пѣсни они, по словамъ Родда, поютъ: «Ласточка моя, о быстрая, откуда ты прилетаешь, изъ какихъ дикихъ странъ? Какой подарокъ ты несешь намъ? Ты приносишь тепло и радость» 1).

<sup>1)</sup> Rodd. The customs and Lore of mod. Greece pp. 136 and 271.

Античная пісня о ласточкі принадлежить Родосу, но віроятно схожія пісни післись и по всему лицу Эллады. Во всякомъ случай теперь ея варіантовъ довольно много. Пассовъ собраль ихъ семь. Также, какъ и въ древней родоской пісенькі, хозяйственнаго содержанія въ нихъ ність, и весна описывается скорбе съ общей точки зрібнія. Пісня начинается словами:

> Χελιδόνι ἔρχεται Θάλασσαν ἀπέρασε, Τὴν φυλιὰ θεμέλιωσε, Κάθησε κ'ἐλάλησε·1)

Въ ней говорится следующее: «Ласточка прилетаеть; она перелетела черезъ море; она свила гнездо, села въ немъ и запела: — Мартъ, снежный мартъ и дождливый февраль. Объявился уже сладкій апрёль, и онъ не далеко. Птицы щебечутъ, деревья зеленеютъ, курицы начинаютъ класться. Стада начинаютъ подыматься на горы. Ягнята скачутъ и обгладываютъ первыя почки. И животныя, и люди, и птицы радуются о прилете ласточки. Прекратились дожди, снетъ и холодный ветеръ. — Мартъ, снежный мартъ и дождливый февраль, вотъ прекрасный апрель. Прочь мартъ, прочь февраль». Въ современномъ быту эллиновъ песня о ласточке повидимому пріурочилась къ Пасхе, по крайней мерт въ некоторыхъ ея варіантахъ упоминается о крашенныхъ пасхальныхъ яйцахъ:

Χελεδόνι μου γοργό Ποὖλθες ἀπ' τὴν ἐρημό, Τί καλὰ μᾶς ἔφερες;



<sup>1)</sup> Passow, Carmina popularia gr. pp. 225 — 229; ср. объ этихъ пёсняхъ G. Mejer, Ess. unt Studien I, s. 310 и Martinengo-Cesaresco, Essays in F. L. pp. 250 — 252. Намекъ на весенній привётственный обходъ можно видёть еще въ XIII в. въ словахъ Димитрія Хоматіана архіеп. Ахриды о Руссаліяхъ см. объ этомъ у Tomaschek'a Ueber Brumalia und Rosalia. Sitzb. d. k. Akad. der Wissensch. phil. hist. Cl. LX, s. 370.

Τὴν ὑγειὰ καὶ τὴν χαρὰ Καὶ τὰ κόκκινα τ' ἀὐγά $^1$ ).

Въ славяно-русскомъ обрядовомъ обиходѣ пѣсенъ весенняго привѣтствія съ намеками на весенній прилеть птицъ мнѣ встрѣтилось очень немного. Подобныя пѣсни болѣе охотно поются при закликаніи весны; встрѣчается этотъ сюжетъ и въ колядкахъ. Весною, если не считать пѣсни, сообщенныя Верковичемъ<sup>3</sup>), свидѣтельству котораго не всегда можно довѣриться, привѣтственныя пѣсни этого склада найдутся только въ Польшѣ и въ Бѣлоруссіи. Польскіе поздравители поютъ на масляницу:

Kukułeczka zakukała, haleluja, Gospodarza przebudziała: Powstan', powstan', gospodarzu, Pochodz', pochodz' po oborze: Bo w oborze Bog dał dobrze Krowisia się omnożyła и т. д. 3)

На пасху въ Польш' в совершается также обходъ по домамъ съ «Kogutkiem». Это — сдъланное изъ пътушьихъ перьевъ изображение птицы. П' всня, поющаяся при этомъ, говоритъ о страстяхъ Господнихъ, но въ конц' въ ней прибавляется:

A my z Kurkiem rano wstali, Pierwszą roskę otrząsali, Nasz Kureczek rano pieje, Wstajcie panny do kądziele, A wy matki jeszcze śpijcie, Bo się przez dzien' narobicie 4).

<sup>1)</sup> Passow, l. c. № CCCVI.

<sup>2)</sup> Веда Словена II, стр. 163-164.

<sup>3)</sup> Kolberg Lud. V.1, str. 237, № 48.

<sup>4)</sup> Gloger P. L. str. 12, № 20.

«Мы рано встали съ пътухомъ, отрясали первую росу. Нашъ пътухъ поетъ рано. Встаньте панны, чтобы взяться за кудель, а вы, матки, еще спите, потому что за день много наработаете». Пътухъ здъсь могъ замънить и другую птицу; на мысль о немъ повидимому навело раннее вставаніе. Впрочемъ въ Бълоруссіи тотъ-же мотивъ связанъ и съ ласточкой:

Чи не ластоўка въ окно бьётся, Чи не господыньку побужаеть: «Устань, устань, пави господынька, Выйди, выйди на короўничекъ: Восимъ короў отялилося, Восимъ тялять народилося <sup>1</sup>).

Эта п'єсня поется при прив'єтственномъ обход'є на Пасху и входить въ разрядь «волочобныхъ» п'єсень, къ которымъ я перейду.

## V.

Къ типу весенней поздравительной п'єсни я отношу и б'єлорусскія великодныя или волочобныя п'єсни з). Он'є поются на Пасху толпой молодежи, носящей названіе волочобниковъ или

<sup>1)</sup> Б. Ба., № 7, стр. 8.

<sup>2)</sup> Безсоновъ, Бѣл. пѣсни №№ 1—28, стр. 1—21, его-же Кол. Пер. вып. 6, стр. 37—39; Шейнъ, Бѣл. п. стр. 359—404, его-же Мат. для из. быта и языка русск. нас. сѣверо-зап. края І,1, стр. 136—165, его-же Русск. нар. пѣсви, стр. 389—394 и Великоросъ, стр. 341—342 (изъ Псковской и Смоленской губ.); Романовъ, Бѣлор. Сб. вып. 1 и 2-ой, стр. 268, № 19 и стр. 448—487; Дембовецкій, Опытъ оп. Могил. губ. кн. ІІІ, стр. 533; Крачковскій, Бытъ Подолянъ стр. 107 и слѣд.; о водочобныхъ п. на Волыни см. Zb. Wiad. XI (1887), str. 163 (пѣсень однако не приведено; можно было бы собрать еще немало варіантовъ изъ мѣстныхъ газетъ; я пользовался напечатанными въ Виленскомъ Въстиикъ, 1891, №№ 86 и 93 и Смоленскомъ Въстиикъ, 1890, № 37). Самое древнее упоминаніе «волочільныхъ» пѣсень восходитъ къ XVI в. въ проп. Іоанна изъ Вишни (Потебня, Об. мал. и ср. п. ІІ, стр. 56).

лалынщиковъ, а иногда и колядовщиковъ и скомороховъ. Свой обходъ волочобники совершаютъ подъ вечеръ на пасхальной неділі. Хоръ останавливается подъ окномъ каждаго дома, становится полукругомъ и запівваеть пісню. Запівваеть починальникъ, аккомпанирующій себі на скрипкі, а хоръ поеть всего чаще только припівь:

## Христосъ воскрёсъ, сынъ Божій!

Пожертвованія складываеть въ свой мішокъ міхоношій.

По свидѣтельству наблюдавшихъ этотъ обрядъ этнографовъ, крестьяне придаютъ важное значеніе обходу волочобниковъ. Они зорко слѣдятъ за тѣмъ, какова погода, во время нахожденія волочобниковъ на дворѣ, и если ихъ застигаетъ непогода, крестьяне боятся, что и для лѣтнихъ работъ не будетъ ведра 1). О серьезномъ отношеніи крестьянства къ этому обряду можно заключить и изъ самаго текста иѣсней. Онъ сохранился довольно исправно и полно. Шуточныхъ пѣсенекъ въ репертуарѣ волочобниковъ можно указать лишь самое незначительное количество 2), очень немногія изъ нихъ представляютъ также собою тотъ просительный куплетъ 3), который на западѣ только одинъ и переживаетъ въ современномъ бытованіи. Вообще великодняя пѣсня отвѣчаетъ возвышенной обрядовой идеализаціи, затрагиваеть существенные, насущные запросы жизпи.

При устной передачь основной процессъ, опредъляющій литературную исторію пьсни, слишкомъ часто оказывается процессомъ вырожденія. Народная память слабьеть; отдъльные эпизоды пьсни исчезають; этимъ нарушается ея логическая стройность; тогда новые эпизоды вторгаются въ текстъ, чтобы замынть пропущенныя и тымъ возстановить плавное развитіе основной мысли. Попробуемъ однако, сопоставляя варіанты, по-

<sup>1)</sup> Шпилевскій, Волоч. въ Вит. губ. *Русскій Диевникъ*, 1859, № 101; воспр. у Шейна Мат. из. с. з. кр. I,1, стр. 573—574.

<sup>2)</sup> Ш. Ба. №№ 145, 155, 167 и Ш. В. № 1193, стр. 342.

<sup>3)</sup> Б. Кп. № 538; Смол. Въсти. 1890, № 37, стр. 2.

лучить по возможности полный пѣсенный укладъ. Такого рода попытка лучше всего наведеть на уясненіе основного бытового смысла не только волочобныхъ пѣсней, но и вообще всей весенней привѣтственной пѣсни, какъ ее понимала создавшая ее народная среда.

Наиболее полныя и исправныя волочобныя песни начинаются особымъ запевомъ, какъ папр.:

Не макъ, рожь расцветанць, — Бълы молойцы наступаюць 1).

или

Изъ подъ лѣсу — лѣсу тёмнаго Ишла тучка Волочобная; А не туча то шла — Волочобники, Волочобники, бѣлы молойцы Бѣлы молойцы, а ўсё Кудинцы. Вобралися братъ за брата, Братъ за брата, Братъ за брата, другъ за друга. И шли яны дорогою, Дорогою широкою, Широкою, торненькою, Траўкой, — мураўкой зялёненькою 2).

Это первый эпизодъ пъсни. Онъ, конечно, можетъ и разнообразиться. Иногда обозначается время, когда ходятъ волочобники: «А на первши день, да на Вяликъ— день» 3). Всего чаще поется просто:

Шли — бряли волочебники <sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Ш. Мюзкр. І,1, № 149, стр. 155; ср. Ш. Рп. № 3, стр. 391.

<sup>2)</sup> Б. Бп., № 2, стр. 3; ср. Б. Бп., № 1; Р. Бсб. № 1, 5, 7; Ш. Мюзкр. І,1, № 136; Ш. Бп., № 139 (посыв привътствія).

<sup>3)</sup> Б. Бп., № 1; Ш. Бп., № 147; ПІ. Мюзкр. №№ 138 и 147.

<sup>4)</sup> Ш. Бп., №№ 138, 140, 141; Ш. В. № 1198; Р. Бсс. № 6 и 7 стр. 458; Ш. Мюзкр. І,1, № 137; Дембовецкій, Оп. оп. М. губ. стр. 533, № 1; Крач-ковскій, Б. под. стр. 108.

Представленіе объ обход'є вызываеть и представленіе объ усталости, о трудностяхъ пройденнаго пути; волочобники стараются разжалобить домохозяевъ, нап'євая о себ'є:

Шли — бряли волочебнички
По цямной ночи да по гразной грази,
Волочилися да й обмочилися,
Шаталися и боўталися
Къ богатому дому пыталися 1).

Съ приходомъ къ «богатому дому» начинается новый эпизодъ: вызовъ хозяина и прославленіе его двора <sup>2</sup>). Въ нѣсколькихъ варіантахъ первый эпизодъ осложненъ еще тѣмъ, что дорогу ко двору волочобники нашли не сразу, а она указана имъ самимъ Богомъ, съ которымъ они встрѣтились по пути <sup>3</sup>); тогда самый мотивъ отысканія двора даетъ поводъ къ любезному прославленію домохозяина. Ему поють:

Почомъ жа значенъ яго дворъ? Воко́ло згоро́ду усе жалѣзны тынъ, А шу́лочки мурованные, Вереюшки усё точе́нные, Вороцики позлачо́ные, Подворотница—бѣла рыббя косьць, А клямочки позлачонные, А замочки серэбранные 4).

15

<sup>1)</sup> III. Бп., № 141; III. Мюзкр. I,1, №№ 137, 143; Б. Кп., № 588; Р. Бсб. I, №№ 4 и 6, стр. 451—453.

<sup>2)</sup> Слѣд. варіанты пропускають этоть эпизодъ: Ш. Бп., №№ 139, 142, 145, 146, 150, 151; Ш. Мюзкр. І,1, № 142; Б. Бп. № 4.

<sup>3)</sup> Б. Бп., №№ 1 и 2; Р. Бсб. № 3 и 4, стр. 450-451.

<sup>4)</sup> III. Мюзкр. І,1, № 136, стр. 137; ср. тамъ же, № 143, стр. 149; III. Бп., №№ 138, 189, 141; Б. Бп., №№ 1 и 2; Р. Бсб. №№ 4 и 5.

Въ двухъ, трехъ варіантахъ этимъ и кончается пѣсия 1), но чаще всего волочобники, заявивши свое появленіе подъ окномъ избы, вызывають хозяина. Хозяина якобы будять и говорятъ ему встать и посмотрѣть, что у него дѣлается на дворѣ, или въ полѣ, или въ хлѣву. Вставая хозяинъ, конечно, производить идеальное облаченіе, соотвѣтствующее и идеализаціи его усадьбы.

Да чи дома, дома слаутый папе?

спрашивають волочебники,

Коли дома, ўстань рано, Ўстань рано, умыйся бёло, Ўмыйся бёло, утрися сухо, Надзёнь боты козловые, Подпиражи поясъ шелковинькій, Завяжи хусточку щиро злотную, Надзёнь шапку бобровую, Надзёнь шубу атласо́вую Одчини окно, поглядзи у гумно, Отчини другое, поглядзи у поле. и т. д. 3).

Этимъ оканчивается второй этапъ пѣсенной логики 8).

Два варіанта сбиваются на этомъ мѣстѣ и нарушають естественное развитіе исконной темы. Въ нихъ поется, что хозяину некогда, что онъ идетъ въ церковь 4). Такое измѣненіе въ текстѣ

<sup>1)</sup> Напр. Б. Бп., № 2, здёсь пёсня далёе только прославляеть среди богатствъ двора хозяйскіе улья; ср. Р. Бсб. І, № 4, стр. 451; Б. Кп., № 539 сбнвается въ сторону вначе; Домбовецкій, Оп. оп. Могилевской губ. № 4, совсёмъ обрывается на этомъ эпизодё.

<sup>2)</sup> III. Мюзкр. I,1, № 138, стр. 143; ср. тамъ же №№ 137, 138, 148, 149; III. Бп., №№ 141, 142, 145, 146, 150; Р. Бсб. I, № 7, стр. 454.

<sup>3)</sup> Ствдующіе варіанты начинаются прямо съ этого эпивода пѣсни, т. е. прямо вызывають хозянна: Ш. Бп. №№ 142, 146, 150, 151; Ш. Мюзкр. І, № 142; Р. Бсб. № 10, стр. 456; пропускъ этого зпизода: Б. Бп. №№ 1 и 2; Ш. Бп., № 138; Ш. Мюзкр. І, № 143; Р. Бсб. І, № 1, стр. 449.

<sup>4)</sup> Ш. Бп., № 147; ср. Ш. Мюзкр. І, № 136.

ведеть пѣсню къ описанію молитвы хозяина о дарованіи плодовъ зеиныхъ. Чтобы вернуться къ обычному содержанію, пришлось сдѣлать перерывъ и начать снова:

> Я потомъ честного мужа, Честного мужа, пана Григорка 1), О чимъ-жа ты ославился?

На этоть вопрось отвёчаеть самъ хозяннъ и восхваляеть свой дворъ въ преувеляченно роскошномъ описаніи, какъ въ приведенныхъ выше варіантахъ это дёлали волочобники. Только этимъ и становится возможнымъ въ данномъ варіантё продолжить пёсню, перейти уже къ третьему эпизоду т. е. къ тому, что видитъ хозяннъ, выглянувъ въ окно. Это зрёлище есть центральный, основной эпизодъ всего пов'єствованія. Понять его значить усвоить себ'є основную обрядовую задачу волочобниковъ.

Варіанты однако всего болье разнообразятся именно по отношенію къ этому основному, третьему эпизоду. Они даютъ намъ нъсколько несходныхъ другъ съ другомъ мотивовъ, правда стремящихся къ одной и той же религіозной мысли, но всетаки совершенно различныхъ по замыслу. До сихъ поръ напротивъ пъсня не знала разнообразія, она только выпускала, забывала то первый, то второй эпизодъ, то оба вмъстъ. Остается даже подъ вопросомъ, считать ли разобранные первые два эпизода, присущими исконному складу или они естественно выросли изъ самыхъ данныхъ обряда. Ихъ непосредственная простота придаетъ имъ карактеръ чего то несущественнаго; основная мысль пъсни въ нихъ стоитъ почти неподвижно. Третій эпизодъ напротивъ полонъ поэтическаго повъствованія. Взглянувъ въ окно хозяинъ видитъ по истинъ чудо:

<sup>1)</sup> Ш. Бп., стр. 388.

Штожь ў поли да синвецца
Да синвецца да чернвицца
Да синвецца да краснвецца?
Пречистая Маць на похацв вдзець,
Восьми конями да ўсё вороными,
Тремя слугами да ўсё вврными,
Свять Ягорья на козлахъ сядзиць,
Свять Илля на запяткахъ стоиць,
А свять Микола посради яе.
Подъвзжаюць яны къ честному мужу,
Къ честному мужу, къ богатому дому 1), и т. д.

Въ другихъ варьянтахъ, болѣе распространенныхъ, тотъ же приходъ святыхъ на дворъ хозяина, которому поется пѣсня, представляется нѣсколько проще. Хозяинъ видитъ дворъ свой въ волшебномъ очарованіи подобномъ тому, какъ его увидѣли въ уже приведенныхъ выше варіантахъ сами волочобники. Посреди двора еще болѣе удивительное видѣніе:

Сяродъ двора шацеръ стоиць новюсиньки, Новюсеньки, яснюсеньки, Златомъ крыты, сребромъ литы, Прибрамочки серебряныи, Защепнички золотыи. Да у тымъ шатрѣ кресло стоиць, Кресло стоиць золотое, Ды у тымъ креслѣ самъ Богъ сядзиць, Самъ Богъ сядзиць, ксёншку дзяржиць. Коло яго пчёлки лятали, Пчелки лятали, мяды збирали. Тые пчелки, ўси святочки



<sup>1)</sup> Ш. Бп., № 141, стр. 367 — 368; ср. тамъ же, № 147; Б. Бп. № 3; Ш. Мюзкр. І, № 143; Р. Бсб. № 10.

Пирадъ Богомъ збиралися, Збиралися, раховалися: Которому святцу перестаци?

или какъ говорятъ другіе варіанты: «напередъ пойци» 1). Далѣе слѣдуетъ перечисленіе праздничковъ въ календарномъ порядкѣ, уходящихъ куда то со двора хозяина, гдѣ они возсѣдали. Остановимся покамѣстъ однако на томъ моментѣ, когда святые не оставили двора хозяина; потомъ мы увидимъ, куда они направятся. Представленіе объ засѣданіи святыхъ среди двора повело и къ изображенію ихъ пирующими:

На его дворѣ да ягонь гориць,
Колѣ того ягня да столы стояць
А на тыхъ столахъ ўсё скацерци,
А на тѣхъ скацеркахъ да ўсё кубочки,
Ўсё кубочки да ўсё полные,
Да ў тыхъ столовъ да усе креслички,
Да на тыхъ кресличкахъ да ўсё празднички
Раховалися, собиралися.
Одного праздничка раховалися,
Якого праздничка? <sup>9</sup>)

Такимъ образомъ путемъ другого образа пѣсня приходитъ къ тому же самому перечисленію праздниковъ. Только, если въ



<sup>1)</sup> III. Бп., № 142, стр. 371 или III. Мюзкр. I, №№ 136, 137, 148, 150; Р. Бсб. № 7, стр. 454; III. Рп., № 2; III. В., № 1192; III. Бп., № 146; Крачковскій, Б. под. стр. 8. Нікоторые пісни начинаются прямо съ этого эпизода: В. Бп., № 3; III. Рп., № 2, стр. 390 и III. В., № 1192; въ ціломъ рядів варіантовъ на двор'я стоить церковь и тамъ на престолахъ сидять святые: III. Бп., №№ 138, 146; это какъ бы дальнійшая христіанизація или религіозный раціональных.

<sup>2)</sup> III. Бп., № 147; Б. Бп., № 1 и Р. Бсб. I, № 1 (тутъ пропускается предшествующій эпизодъ); III. Мюзкр. I, № 139 (начинается съ этого эпизода); Р. Бсб. I, № 5, козяннъ \*Едетъ въ церьковь и тамъ кланяется святымъ, слова: «А кого послать [имя] искать?» поставлены совершенно нелогично послѣ словъ: «А на святого [имя] забывся?»

предшествующемъ типѣ третьяго эпизода, святые должны рѣшить, которому изъ нихъ начать раньше предстоящую имъ дѣятельность, въ послѣднемъ типѣ они напротивъ узнаютъ, какой изъ святыхъ уже занятъ и не присутствуетъ на пирѣ. Мотивъ пира святыхъ, на которомъ одного изъ нихъ нѣтъ, или на которомъ одинъ изъ святыхъ утомленный работой роняетъ свой кубокъ, довольно распространенъ въ сербскомъ духовномъ стихѣ¹). Онъ образно представляетъ благотворную дѣятельность угодниковъ; въ своей наивной идеализаціи онъ ярко отражаетъ тѣ религіозно утилитарныя надежды, которыя, возлагаетъ народная вѣра на своихъ излюбленныхъ «праздничковъ»: Юрья, Николу, Илью и др.

Мотивъ пира на дворѣ хозяина встрѣчается въ нѣсколькихъ варіантахъ волочобной пѣсни; трудно однако рѣшить, вошель ли онъ, какъ дальнѣйшее поэтическое развитіе мотивъ засѣданія на дворѣ, или напротивъ, этотъ послѣдній мотивъ есть ни что иное, какъ упрощеніе, обезличеніе первоначальнаго замысла. Статистическія соображенія, впрочемъ мало убѣдительныя, говорять, скорѣе за первое изъ этихъ двухъ миѣній: на три варіанта, описывающихъ пиръ святыхъ, девять говорять о простомъ засѣданіи или о постепенномъ выходѣ святыхъ на поле для своей благодатной дѣятельности. Второе миѣніе дѣлаетъ болѣе правдоподобнымъ подробность одного варіанта, напоминающаго по складу знаменитую колядку о козленушкѣ°): въ пирѣ учав-



<sup>1)</sup> Б. Ки. вып. 6, № 544; Карадж. Србске н. п. П. № 22; болгарскія: Качановскій, стр. 97; Сб. за нар. ум. 1889, нар. ум. стр. 14 — 15; см. также у Маžиганіс'а, str. 188; объ этомъ сюжетѣ Потебня Об. мал. и ср. П, стр. 147 и слѣд.

<sup>2)</sup> Эта пѣсня (Снегиревъ, Р. Прост. Праздн. І, стр. 108 м ІІ, стр. 68) впервые напечатана Срезневскимъ въ Украинскомъ Вистички 1817 г. Она вообще сильно заподозрѣна: старикъ со своимъ «булатнымъ вожемъ», которымъ онъ собирается зарѣзать козла слишкомъ театраленъ для народной пѣсни; мотивъ горѣнія котловъ однако вполиѣ въ духѣ распр. пѣсенныхъ образовъ; онъ особенно часто встрѣчается въ колядкахъ см. у Потебии Объяси. мал. и ср. пѣсень ІІ, стр. 149 и слѣд. Потебия привелъ также

ствують и волочобники; при этомъ мотивъ пира стоить на томъ мѣстѣ, гдѣ мы видѣли волшебное изображеніе двора хозяина: волочобники, «удалые молойцы», ищуть двора, и самъ Богъ со своими святыми показываетъ имъ дорогу. Найти дворъ помогаетъ то обстоятельство,

Што у яго (хозяина) на дворѣ огни горять, Огни горять усе тихонькія А дымять дымы усё синянькія, А висять котлы усё мядяныя, А варять пиво усё пшеничноя, А гонять горѣлку акавиточку А къ сяму къ тому, къ святому Вя́личку. Іонъ къ собѣ гостей сподяваятца. А якихъ гостей? Волочобничкоў, Волочобничкоў зъ Господомъ Богомъ, Господа Бога съ усими святыми, Съ усими святыми и зъ Прячистою.

Затемъ следуетъ знакомый намъ вопросъ:

Ци ўсѣ святцы позбиралися? 1)

Послѣ этого разсказъ переходитъ къ дѣятельности святыхъ, т. е. уже къ четвертому послѣднему эпизоду волочобной пѣсни. Только въ двухъ варіантахъ волочобники обратили вниманіе исключительно на самое описаніе пира и уставленныхъ брашнами столовъ; это восхваленіе угощенія стало даже не только центральнымъ, но и единственнымъ содержаніемъ пѣсни; такъ

схожую купальскую пѣсню (l. с. стр. 150). Однако онъ напрасно полагалъ, что огонь здѣсь = купальскій костеръ въ приведенной имъ куп. пѣсни (Ш. Бп. 436) какъ будто произошло смѣшеніе обоихъ костровъ, но въ существѣ дѣла этотъ костеръ, какъ это совершено ясно изъ волочобныхъ пѣсень, предназначается для варки пива. Это можно увидѣть въ любомъ селѣ передъ праздникомъ. (О пѣсни о Козленочкѣ: Владиміровъ Введ. въ ист. р. слов. стр. 80—81).

<sup>1)</sup> Б. Бп., № 1.

что за нимъ идутъ одни просительные стихи, и имена святыхъ отсутствуютъ вовсе  $^1$ ).

Участіе на пиру самихъ волочобниковъ заставляеть думать что мотивъ пира есть ни что иное, какъ восхваление пасхальныхъ розговънъ, и его можно считать поэтому скоръе всего крепкимъ великодной песни. Сами волочобники, получающие угощенія съ пасхальнаго стола, собирающіе пасхальныя яйца, вправъ называть себя желанными гостями. Огни -- огни пасхальные. Варка пива у крестьянь обычное предпраздничное занятіе. Пасхальный столь съ освященной пасхой и яйцами, по народно - языческому представленію есть жертва, акть священный, торжественный. Поэтическая идеализація его можеть привести свободно къ представленію, что самъ Богь со святыми пируетъ за нимъ вмъсть съ хозяевами дома. Какъ мы сейчасъ увидимъ, если нътъ на лицо кого нибудь изъ святыхъ, то это лишь потому, что весной, въ моментъ высшаго напряженія провзводительности природы, имъ некогда; они заняты; они трудятся на благо человека, въ данномъ случае на пользу самого хозянна. Только упрощеніе, об'єдн'єніе п'єсни отъ первоначальной образности привело къ сухому представленію, что Богъ и святые пришли во дворъ и стали рѣшать, кому изъ нихъ раньше выйти на работу. Если мит удалось возстановить наиболте втроятнымъ образомъ основной смыслъ эпизода о присутствия святыхъ на дворѣ хозявна, переходнымъ этапомъ между обоими указанными его типами, могутъ служить тв варіанты, которые не упоминая вовсе о перъ, сохранили всетаки соотвътствующую этому типу формулу перечисленія святыхъ. Въ одномъ варіанть, начинающемся прямо съ этого эпизода, поется:

> Да на Вяликъ дзень, на перши дзень, Да ўсё святые собиралися, Собиралися яны, раховалися:

<sup>1)</sup> Ш. Ба., №№ 139 и 140.

Котораго святка на улицѣ нѣту? —Ой нѣту, нѣту святаго Юрья. и т. д. 1)

Разобранный только что эпизодъ кончается такимъ образомъ вопросомъ: «которому святу напередъ пойци?» или «котораго святка на улицѣ (или на пиру) нѣть?» Въ отвѣтъ идетъ въ обоихъ случаяхъ перечисленіе того, что они должны дѣлать или, чѣмъ они въ настоящее время заняты. Въ первомъ случаѣ идетъ чисто календарное сухое перечисленіе христіанскихъ праздниковъ съ коротенькой характеристикой церковнаго и сельскохозяйственнаго значенія каждаго изъ нихъ; перечисленіе начинается, то съ самаго Рождества, то съ праздника сорока мучениковъ; вотъ примѣръ подобной календарной пѣсенной справки:

Святое Рожство напяродъ прышло Святое Василле на Новы рокъ А на Новы рокъ поздраўляецца, Святоя Крещение на Ердань ходзиць, На Ердань ходзиць, воду свенциць, Святые Громницы свѣчи сукаюць, Свѣчи сукаюць, на прыстаў стаўляюць Святы Зборъ ляды разбиваець, Ляды разбиваюць, воду пущаець, Свята Вербница вербу свяцила, Благовъщение лемеши йстрила, Воронымъ конемъ, золотой сохой, Золотой сохой да правой рукой. Свято Величко зъ краснымъ яечкомъ, Старымъ и малымъ яечки качаць, Яечки качаць святцау провожаць, и т. д.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> III. Мюзкр. I, № 139; ср. тамъ же 149; III. Бп., №№ 138, 141 и 150; Б. Бп., № 1 Р. Бсб., № 1 стр.; пѣсня III. Рп., № 2 напр. знаетъ эпизодъ пира безъ посылки за святымъ.

<sup>2)</sup> III. Мюзкр. I, № 136, стр. 198; ср. тамъ же 137, 148 и 150; III. Бп., № 142 и 146; Р. Бсб., I, № 7, стр. 454.

Здёсь мы имбемъ дёло съ такимъ олицетвореніемъ праздниковъ, которое встречается и въ календарныхъ нословицахъ. Интересно замътить, что и въ монфератской canzone del ovo, о которой было упомянуто выше, мы находимъ такое же постепенное перечисление праздниковъ съ коротенькими характеристиками. Сухая, вибшняя характеристика годовыхъ праздниковъ мѣняется однако, начиная съ пасхи; съ этого момента она становится болье сложной, болье образно задуманной. Съ этого момента она также вполнт совпадаеть въ обоихъ типахъ волочобной песни. При обоихъ приведенныхъ только что вопросахъ о святыхъ, начиная съ пасхи, праздники изображаются святыми особаго, често хозяйственнаго характера. Эти святые представлены за работой на пользу сельскаго люда, въ полякъ и на лугахъ, гдв все то, что даетъ весна и лето хлебопащцу производится ихъ усиліями и ихъ заботами. Такъ приведенный только что варіанть продолжаеть:

Святы Юръры по лугу ходзиць
По лугу ходзиць, кони пасецъ,
Кабы были добры да побрыкивали.
Святы Микола по межахъ ходзиць,
По межахъ ходзиць, жито родзиць.
Святая Ушесьця поле выметаець,
Поле выметаець, колосъ высыпаець.
Святая Тройца жито красуець.
Святы Дзевятникъ краску здымаецъ,
Краску здымаець, пяту становиць,
Святы Иванъ да помогаець,—
А святы Илля зажинаець,
Золотымъ серпомъ, правой ручкой и т. д. 1).

<sup>1)</sup> III. Мюзкр. I, стр. 138 — 139, ср. тамъ же стр. 141, 145, 154, 156 — 157, 159; III. Бп., стр. 360, 369 — 370, 376, 379, 383, 389 — 390; Б. Бп., стр. 2; III. В., № 1192; Крачковскій Б. под. стр. 107. Иногда святые только смотрять на поля и сами не работають: III. Бп., № 144 и III. Мюзкр. № 188.

То обстоятельство, что оба типа начинаютъ совпадать, какъ только дёло доходить до весеннихъ праздниковъ послё пасхи, и что упоминание праздниковъ до пасхи носигъ чисто вибшній календарный характеръ, а напротивъ праздники послѣ пасхи изображаются въ более осложненномъ и поэтическомъ образъ, приводить естественно къ заключенію, что присуще нашей пъсни изображение святыхъ, празднуемыхъ только послѣ пасхи, а отнюдь не съ самого Рождества. Можно также въ этихъ соображеніяхъ видіть лишнее доказательство и тому, что представленіе о пирь, на которомъ присутствуєть Богь со святыми угодниками, типъ исконный, крапкій древнайшему складу пасни: упрощенный видъ этого эпизода съ формулой: «шихуютця, рухуютця, которому святому на передъ пойци», соотвётствуетъ гораздо логичные календарному перечисленію праздниковы, завыдомо носящему всв признаки вставки, чемъ образному представленію объ угодникахъ, какъ о помощникахъ простого народа въ его хозяйственныхъ интересахъ и заботахъ.

При вопросѣ: котораго праздничка на улицѣ (или пирѣ) нѣтъ? въ однихъ варіантахъ, просто сообщается, что его нѣтъ потомуто и потомуто, а въ другихъ разыгрывается сценка вродѣ слѣдующей: святые возсѣдаютъ во дворѣ на «кресличкахъ»:

Раховалися, собиралися
Якого праздника? Святого Миколу.
Кого сыскаць по Миколу послаць?
—Петрика сыскаць по Миколу послаць.
Петрикъ имъ отказывае:
«Я коня не маю, Миколу не знаю».
Ну кого сыскать по Миколу послаць?
—Иллю сыскаць, по Миколу послаць.
Илля же имъ отказывае:
«Я коня не маю, Миколу не знаю».
Ославнуся Святый Юрій:
«Я коника маю, Миколу знаю».

Только Юрій коня сёдлае, Коника сёдлае, два раза уёзжае. Со двора съёзжае, Миколу устрёкае. «Гдзё-жа ты Микола позабавиўся?»

- -Я по полю ходзиў, росу росиў,
- -Я по межѣ ходзиў, жито родзиў,
- —Я по бору ходзиў да рон садзиў.— 1).

Варіантъ, изъ котораго я заимствовалъ этотъ эпизодъ, изображаетъ на работъ одного Миколу Угодника. Въ другихъ тотъ же окликъ святыхъ производится нъсколько разъ, и каждый разъ оказывается, что одного изъ нихъ нътъ, пока дъло не доходитъ до св. Ильи или святой Пречисты <sup>2</sup>).

Хозяйственная дѣятельность святыхъ вообще соотвѣтствуетъ тому, какія сельскія работы начинаются въ Бѣлоруссіи, непосредственно послѣ праздника каждаго святого. Наиболѣе полно, котя и вкратцѣ изображаетъ должность «праздничковъ» одна, часто приводимая пѣсенька, пропустившая всѣ предшествующіе эпизоды:

Святая Величко
Зъ чирвоннымъ янчкомъ
Христосъ воскрёсъ
Сынъ Божій.
Святы Юрья
Зъ росицею,
Святый Борисъ
Коній песець,
Святы Микола,
Обойдзець вокола,

Святая Троица
Жито красуець,
Святы Петра
Пятку даець,
Святы Илля
Поспѣванць,
Свята Ганна
Зажинаець;
Святы Борисъ
У копны складанць<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Ш. Бп., стр. 383, № 147.

<sup>2)</sup> Tamb жe № 138; III. Mюзкр., № 149; P. Ecc., № 1.

<sup>3)</sup> Ш. Бп., № 143.

Полной устойчивости въ деятельности святыхъ однако нетъ. Такъ Юрій и Никола въ другомъ варіанте, начинающемъ тоже съ этого эпизода, только «пошли у поле жита глядзеть» 1). Въ большинстве случаевъ св. Юрій называется ключникомъ, и выпускаетъ росу 2). Зачастую онъ пасетъ и скотъ 3). Только редко онъ родить жито 4). Это чаще всего лежить на обязанности св. Николы 5). Св. Никола однако также не редко пасетъ коней, особенно, когда св. Юрій пасетъ коровъ 6). Бываетъ, какъ мы видели, что коней пасетъ и св. Борисъ 7). Въ несколькихъ песняхъ родить жито самъ Богъ 8). Святая Тройца красуетъ жито 9) и, наконецъ, св. Илья почти всегда зажинаетъ 10). Къ вопросу о распределеніи весеннихъ работъ въ пределахъ христіанскаго календаря мы еще будемъ имёть случай вернуться, изучая весенніе сельско-хозяйственные обряды.

Настойчивыя усилія святыхъ «праздничковъ», разумѣется, приводять въ пѣснѣ къ изобилію всѣхъ плодовъ земныхъ. Его пожеланіемъ или вѣрнѣе завѣреніемъ и кончается волочобная пѣсня:

Часты, густы на небѣ звѣзды,

## поють волочобники:

<sup>1)</sup> Тамъ же № 144.

<sup>2)</sup> Тамъ же №№ 142, 143, 146; III. Мюзкр. I, №№ 137, 148; Кочановскій Б. под. стр. 108; Р. Бсб. I, № 7; ср. стр. 93 прим.

<sup>3)</sup> III. Бп., №№ 188 и 141; III. Мюзкр. I, №№ 136, 142, 149; III. Рп., № 2; III. В., № 1192.

<sup>4)</sup> III. Mюзкр. I, № 139.

<sup>5)</sup> Тамъ же №№ 136, 137, 148; Ш. Бп., №№ 138, 142, 143 и 146.

<sup>6)</sup> Ш. Бп., № 141; Ш. Мюзкр. І, № 149.

<sup>7)</sup> Ш. Бп., ЖМ 143 и 146.

<sup>8)</sup> Ш. Мюзкр. І, № 138; Крачковскій Б. под. стр. 107; Р. Бсб., І, № 1.

<sup>9)</sup> Ш. Бп., № 143 и Ш. Мюзкр. І, №№ 136 и 137.

<sup>10)</sup> Р. Бсб. І, № 1 и 7; Ш. Мюзкр. №№ 136, 137; Ш. Бп., № 138, 142, 146; Ш. Рп., № 2; Ш. В., № 1192; случается, что Илья же и родить жито: Б. Бп., № 1, Ш. Бб., № 141.

Часцівй, гусцівй у слаўнаго мужа У слаўнаго мужа да у поли снопы.

Широкъ, высокъ на небѣ мѣсяцъ Ширэй, вышэй у слаўнаго мужа сцеги Святы Покроў ў гумно звозиць и т. д.

## Йли:

Дай Боже, кабъ жита родзило,
На нивъ копами, а ў гумнъ сьциртами,
На току умолотомъ, а ў орудзъ споромъ,
Ў орудзъ споромъ, а у прудзъ намоломъ,
Ў дзяжы подходомъ, а печцъ ростомъ,
А на столикъ сыцьцемъ 1).

Послѣ этого пожеланія остается только просительная строфа, иногда комическаго склада съ остротами насчеть мѣхоноши. На ней я останавливаться не буду. Въ заключеніе приведу только одинъ варіантъ волочобной пѣсни, сообщенной нѣсколько лѣтъ тому назадъ въ Виленскомъ Вѣстникѣ и еще не вошедшій въ сборники. Онъ даетъ понятіе объ общемъ складѣ пѣсни именно того типа, который я постарался представить, какъ наиболѣе близкій ея первоначальному складу. Хоть и въ сокращенномъ видѣ, но этотъ варіантъ упоминаетъ всѣ главнѣйшіе эпизоды волочобной пѣсни:

Черезъ поле широкое, Черезъ межи золоценькіе, Шли тудою волочебники, [чи, Шли ены играючи припѣваю-Яснаго пана да пытаючи, [ра. Якогожъ папа-пана гаспадаДзень, добры-дзень пану-га-[спадару! Кали къ дому-окажися, Къ святому дню прибярися, Къ святому дню къ вялико дню. Холодною водицею умойся,

<sup>1)</sup> III. Мюзкр., I, № 136; ср. тамъ же №№ 138, 142, 149; III. Бп., № 141, 146, 147; III. Рп., № 2 и III. В., № 1192 или III. Мюзкр. I, № 187 ср. тамъ же № 150 и Б. Бп., № 4.

Честымъ полотенцемъ уци-Грайса, Въ сапоги, въ лапци обувайса, Въ бѣлу свитку одзѣвайса! Заметай двора ды павымъ пе-Громъ, Все павымъ перомъ, золотымъ крыломъ. Поставляй столы все цесовые Всь цесовые, написанные, Застилай столы все китайкою, Китайкою, да зеленою, Ставляй кубки срабляные, Наливай кубки зеленымъ ви-Гномъ, Зеленымъ виномъ, чернымъ пивомъ, Чернымъ пивомъ, солодкимъ медкомъ. Зелено вино пану гаспадару Черное пиво для яго жены Солодокъ медокъ — для яго [детокъ. Ла чимъ нашъ панъ ославиўса, Чимъ гаспадарь падарнуся,

Посажу святкоу по застолейſκy, Стали святки величацися, Ены все лигатца да лигатца— Одного святка недолигатца: Того святка — святого Юрья. Треба слати Юрья шукати. Святы Илья сядай на коня Да бёгай ты въ поля, Да шукай тамъ Юрья. Не успъу Илья състь на коня, Якъ Юрай на дворъ, Да кулемъ на столъ, Не дали Юрью разобратися Стали у Юрья пытатися, Гдзё енъ бывау, что енъ чувау. Святы Юрай по полямъ ходзіу Да жито радзіу. Гдѣ гора, тамъ жита копа, Гдѣ лужокъ, тамъ сѣна стожокъ, Гдѣ долинка, тамъ жита скир-

Якъ на небѣ звѣзды часты,

Такъ на поли копы густы 1).

При разборѣ волочобныхъ пѣсень также, какъ и раньше, когда дѣло шло о лазарскихъ и кралицкихъ пѣсняхъ, я остановился только на серіозныхъ хозяйственныхъ мотивахъ. Ихъ я старался подчеркнуть и въ соотвѣтственныхъ западныхъ пѣсняхъ. Весенее привѣтствіе съ намеками на предстоящую свадьбу, съ убранной по праздничному фигурой «невѣсты», которую водитъ

Гда,

<sup>1)</sup> Виленскій Выстникт, 1891, № 93.

съ собою хоръ, мы разсмотримъ отдѣльно. Только отчетливое пониманіе религіозно-хозяйственнаго, дѣлового значенія этого обряда можетъ привести къ болѣе или менѣе объективной его интерпретаціи. Освоившись съ нимъ, намъ будетъ уже легче вдуматься и въ обрядовую психологію, лежащую въ основѣ второго типа поздравительныхъ пѣсень, гдѣ напѣвается уже не счастье въ хозяйствѣ, а удача въ личной семейной жизни.

Съ точки зрѣнія отношенія разбираемыхъ обрядовъ къ крестьянской хозяйственной тяготь волочобныя пъсни послужать намъ, разумъется, главнымъ источникомъ. Въ нихъ выжидательное и полное надеждъ весеннее настроеніе сельскаго люда выражено уже вполит отчетливо и наглядно. Не говоря уже о жалкихъ пережиткахъ привътственной пъсни на западъ, гдъ только изръдка въ кое какихъ словцахъ промелькиетъ мысль о хозяйствъ, даже въ южно-славянскихъ лазарскихъ и кралицкихъ пъсняхъ уловить сельско хозяйственное значение обряда весенняго приветствія можно лишь по несколькимъ варіантамъ. Лазарскія пісни напівають скорье общее благополучіе, одинь только результать успаха въ сельско-хозяйственномъ труда. Волочобныя пъсни напротивъ образно воспроизводять этотъ успёхъ, заставляя самихъ святыхъ угодниковъ работать на хозянна 1). Въ нихъ особенно цѣнны эти — образность и символичность выраженій. Несмотря на христіанизованную форму обряда весенняго приветствія въ Белоруссіи, въ немъ сохранились черты въ высшей степени архаическія. Он'в и наведутъ насъ на пониманіе того, какія религіозно-обрядовыя представленія вызвали его къ жизни, какой потребности первобытнаго человъка онъ отвъчаетъ и какого порядка идей онъ оказывается далекимъ отраженіемъ?



<sup>1)</sup> Среди волочобныхъ пѣсень только одна напѣваетъ благополучіе въ сельско-хозяйственномъ трудѣ, не зависящее отъ благодѣтельной помощи святыхъ «угодничковъ»: Б. Бп., № 4. Эта пѣсня ближе всего подходитъ къ лазарскимъ.

Нѣкоторые мнеологи и этнографы обратили особенное вниманіе на собираніе подарковъ хоромъ поздравителей и этой подробностью хотым объяснить смыслъ всего обряда. Обрядъ оказался въ ихъ толкованіи совершенно безсмысленнымъ и ненужнымъ переживаньемъ древняго сбора пожертвованій для общественнаго пира или жертвоприношенія. На подобную мысль могли навести развѣ только тѣ пирушки, которыя обыкновенно устраиваеть молодежь, набравши янцъ или другихъ лакомствъ во время обхода 1). Но только на западъ, гдъ въ большинствъ случаевъ сохранились отъ первоначальной пісни одни просительные стихи, эта черта разбираемаго обряда выступаеть какъ бы на первый планъ. Разсмотръвши обрядъ во всемъ томъ разнообразіи, какое представляють его различные типы въ фольклор' Европы, нельзя не видъть въ сборъ пожертвованій только подробность почти случайную, естественно чрезм фрно развившуюся въ современномъ бытованы, но вовсе не существенную для его первоначальнаго CMPICTS.

Второстепенной, не основной чертой разбираемаго обряда представляется мит и тесно связанное съ просьбой о подачкъ прославление хозяйки. Исключительно на эту послъднюю черту обратилъ внимание Потебня. «На всъхъ ступеняхъ развития», писалъ онъ, «потребность счастья, блеска, могущества, требуетъ удовлетворения, хоть въ мечтъ. Тъмъ болъе способно на время утолить эту жажду нъчто столь объективное, какъ пъсня. Даже нынъшний человъкъ не могъ бы подавить свътлой улыбки, если бы ему о немъ спъли:

На коня садится, подъ нимъ конь бодрится; Онъ по лугу ъдеть — лугъ зеленъетъ,

(Ефименко, Матер. II, 123).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Срезневскій, Свят. и обр. стр. 99; Kolbe Hessische sitten s. 27 — 28; Am Urquell V, s. 18; ср. еще болье странное объясненіе у Weinhold'a Z. d. V. f. Vk. III (1898) s. 1.

Но несравненно важнѣе значеніе величальной пѣсни для людей прежнихъ. Чѣмъ далѣе въ старину, тѣмъ обычнѣе и крѣпче вѣра въ способность слова однимъ своимъ появленіемъ производить то, что имъ означено. На такой вѣрѣ основаны всѣ поздравленія и проклятія. Они и до нынѣ держатся не одною инерціею, но и самою этой вѣрой; такимъ образомъ не одна память о старинѣ но и живая правда слышится въ томъ, что колядники и волочобники, гости «недакушные» (Ш. Бп. № 78, 93), «нечастые», «калядные», «угодные» (ів. 47), называются любимыми гостьми: «Любиі гости все колядники» (Гол. IV, 2), серб. «добри гости колеђани» (Кар. II, 1, 116), болг. «Добри сме ти гостьи дошли, добри гостье коледжаны. Подоберъ сме гласъ (—вѣсть) донесли» (Качановскій. Сб. зап. болг., п. 75—77)¹).

Объясненіе Потебни, такъ наглядно и ясно представляющее психологію переживанья поздравительной пісни въ современномъ быту, едва ли проливаетъ однако много світа на самое зарожденіе этого обряда. Величанье скоріє послідующій этапъ, чімъ основная задача. Напіванье, наговоръ, пророчество счастья, составляють психологическую основу привітственной пісни, или вірніє психологическую среду, въ которой она должна была лучше всего сохраниться. Ціль прославленія, комплимента, естественно была, такъ сказать, въ силу вещей навязана привітственной пісни, когда забылся ея главный смысль. Преслідуя ее, пісня даже зачастую сбивается въ сторону воспринимаеть совсімъ посторонніе мотивы. Къ таковымъ я отношу напр. волочобную пісеньку объявляющую, что хозяинъ убхаль «у городя суды судить» в или болгарскую лазарскую пісню, гді оказывается, что богатство хозяина составляють его многочисленныя діти в).

Основная, реальная потребность, вызвавшая обрядъ этотъ къ жизни, религіозно-бытовой спросъ, на который онъ явился отвѣ-

<sup>1)</sup> Объяси. мал. и ср. пъсень II, стр. 58-59 и 65.

<sup>2)</sup> Б. Бп., № 6, стр. 8. Объ этомъ см. также у Потебни 1. с. гл. LXX.

<sup>3)</sup> Илиевъ, Сб. за нар. умотв. № 137.

томъ, представляются мнѣ нѣсколько иными, болѣе конкретными и наглядными для первобытнаго ума. То обстоятельство, что обрядъ этотъ пріуроченъ къ опредѣленному времени года, что онъ производится отдѣльно въ каждомъ домѣ, куда непремѣнно долженъ зайти хоръ поздравителей, наконецъ столь распространенное внесеніе въ домъ извѣстнаго символическаго знака, все это остается за предѣлами предложеннаго Потебней объясненія. Между тѣмъ эти черты и составляютъ самую неотъемлимую принадлежность разбираемаго обряда. Пѣсня, которая при этомъ поется такъ сказать придатокъ, подробность; ея содержаніе сложилось на почвѣ извѣстнаго дѣйствія, и потому самое дѣйствіе надо осмыслить раньше.

Принявши только что перечисленныя черты обряда весенняго привътствія за основныя, мы прежде всего естественно прійдемъ къ мысли о сопоставленіи его съ обрядомъ внесенія въ село или городъ свёжей ростительности. Действительно, разница между обоими типами обрядовъ заключается только въ томъ, что майское дерево или майскій столбъ вносятся въ цілое селеніе и въ немъ поэтому принимаетъ участіе цілая община, а въ обряді весенняго привътствія, разумъется, болье мелкій знакъ, не дерево, а вътви вносятся въ каждый отдельный домъ. Оба типа обрядовъ кромѣ того производятся кое гдѣ въ самой тѣсной связи другъ съ другомъ: хожденіе по домамъ въ цёломъ рядё мъстностей производить молодежь немедленно по возвращении изъ своего вочного или утренняго шествія по цветочки или «a maying». Мы сейчасъ увидимъ, что въ индейскихъ обрядахъ поспособствовавшихъ объясненію европейскаго обряда внесенія зеленыхъ вътокъ эта связь еще болъе наглядна.

Какъ одну изъ разновидностей внесенія символа весны, понималь весеннее привътствіе еще Маннгардть 1). При разборъ этого обряда у европейскаго крестьянства я все время, старался

<sup>1)</sup> Mannhardt, Wald. u. Feldk. I, s. 857.

подчеркнуть широкую распространенность по всему лицу европейскаго фолклора, ношенія свіжераспустившихся вітокъ зелени. иногла убранныхъ цветами и лентами, сопровождения особой ФИГУПЫ, ПОКРЫТОЙ ЛИСТВОЙ СЪ НОГЪ ДО ГОЛОВЫ, ВНЕСЕНІЯ ВЪ ДОМЪ изображенія ласточки или анста. Что это не подробность, не разновидность обряда весенняго приветствія, а напротивъ черта основная, опредъляющая его сущность, его основной смысль, особенно наглядно выступаетъ именно въ индейскомъ обычае, приведенномъ Фрезеромъ; о немъ мнѣ уже пришлось упомянуть выше. Когда въ Бенгалъ Ораоны совершають весной свое торжественное внесеніе цвітущихъ вітокъ изъ священной рощи Сарма, жрецъ деревни накладываетъ цветовъ отъ священныхъ деревьевъ въ широко раскрытую корзинку и носитъ ее изъ дома въ домъ. Хозяйки встречаютъ жреца на пороге своихъ домовъ, становятся передъ нимъ на колтна и обмывають ему ноги. Послѣ этого жрецъ совершаеть священную пляску, и прикрыляеть вътку священнаго дерева надъ дверью дома и въ волосахъ хозяйки. Какъ только это сдёлано, женщина выливаетъ на жреца кувшинъ воды. Затъмъ слъдуеть уже пиршествовеселье 1).

Выливанье воды конечно ни что иное, какъ уже знакомое намъ изъ европейскихъ обычаевъ заклинаніе дождя. Эта подробность обряда весенняго привѣтствія, которая сохранилась въ нѣмецкомъ Wasservogel'ѣ, сербской Додолѣ и Лазарицѣ. Для самаго обряда она несущественна. Она встрѣчается какъ мы увидимъ дальше и въ связи съ другими весенними обрядами, преимущественно при запашкѣ и засѣвѣ. Мы видѣли также, что обрядъ привѣтствія подъ вліяніемъ этой черты оторвался отъ весенней обрядности и производится въ лѣтній зной, каждый разъ какъ чувствуется потребность въ заклинаніи дождя. Такъ



<sup>1)</sup> Dalton, Ethn. of Bengal p. 261, прив. y Frazer's Golden Bough. 1-ое изд. I, p. 85.

случнось съ Додолицей и Лазарицей южныхъ славянъ. Обливаніе водой, какъ заклинаніе весенняго дождя, производится и совершенно помимо обхожденія по домамъ. Въ Польшт въ понельдыникъ на святой деревенскіе парни занимаются тымъ, что обливають левущекъ водой 1). Тоже производится въ чистый понедъльникъ, въ карпатахъ въ Буковинъ 2), у Угроруссовъ 3) и у . Лемковъ 4); тоже происходитъ и у насъ въ Саратовской губерніи на Троицу 5). Очевидно тотъ же забытый смыслъ имъло и запрещенное указомъ Прав. Сената 17 Апр. 1721 обливание водой на пасху тёхъ, кто не былъ у заутрени 6). Подъ этимъ предлогомъ обливають на Пасху въ Пошехонскомъ убаде и до сихъ поръ 7). Этотъ же способъ заклинанія дождя практикуется и помимо всякой связи съ вес. обрядностью въ летній зной. У насъ въ Россіи, чтобы вызвать дождь, обливають въдьму. Такъ въ деревнъ Нововладиміровкъ Херсонской губ. 16 Іюня 1899 года во время молебствія о дождь одну бабу приняли за въдьму и облили водой в). За неимѣніемъ выдьмы поливають въ такихъ случаяхъ и могилу ведьмы 9). Въ Ямполе (Подольской губ.) въ 1890 году во время молебствія о дождѣ крестьяне облели водой самаго священника 10). Въ Уфимской губерній всякій проходящій мимо деревни во время засухи рискуеть, что дъвушки выльють на него ведро воды 11). Подобный же способъ вызыванія дождя

<sup>1)</sup> Kolberg, Pokucia str. 150—151; ero me Lud. III,1, str. 215 m IX, str. 135, 138 a 130; Hanuš, Bajesl kal. str. 216; Lud. IV (1898) 3, str. 326.

<sup>2)</sup> Этн. Обоэр. 1891, № 4, стр. 255.

<sup>3)</sup> Ibid., XIX (1893) стр. 221.

<sup>4)</sup> Řehoř, Kal. z. n. ż. Lemkóv. str. 361.

<sup>5)</sup> Эти. Обозр. XIII и XIV (1892) №№ 2 и 8, стр. 240.

<sup>6)</sup> Сахаровъ, Ск. р. н. II, стр. 175 и Сиегиревъ, Прост. р. пр. I, стр. 42; ср. сообщ. Густинской Лътописи П. С. Р. Л. II, 257 у Асан. Поэт. Возар. III, стр. 703; въ Малороссіи ск. у Чубинскаго Тр. III, стр. 24.

Этногр. Сборникъ, II, стр. 52.

<sup>8)</sup> Этн. Обозр. 1894, № 4, стр. 3.

<sup>9)</sup> Ibid., 1891, № 1, стр. 234.

<sup>10)</sup> Archiv f. sl. Ph. 1890, s. 640; тоже Z. d. V. f. V. III (1893) s. 85.

<sup>11)</sup> Уфимск. Губ. Впд. 1890, № 7.

извъстенъ и у современныхъ дикарей. У полинезійцевъ есть даже особый классъ жрецовъ спеціально къ тому предназначенныхъ, чтобы ихъ окатывали водой въ лътній зной 1).

Другой практикуемый способъ вызыванія дождя заключается въ бросаным одетаго человека въ воду; примеры этого способа мы также уже видёли въ связи съ нёмецкой весенней поздравительной пъснью. Если на Рейнъ обливають водою Pfingst'а въ тъхъ домахъ, куда онъ является, а около Эйзенаха и въ Насау и въ верхней Баваріи сами поздравители обливають Laubmann'а и Wasservogel'a 2), въ нижней Баваріи и въ Мейненгень зеленое облаченіе Pfingstl'a бросается въ воду 3). Тѣже дѣйствія совершаются съ весеннимъ деревомъ: въ Россіи обливають троицкую березку 4), а въ Германіи майское дерево бросается въ воду, послѣ того какъ закончится его чествованіе 5). Заклинаніе дождя путемъ бросанія въ воду од таго челов ка или какого-нибудь символического знака совершается также совершенно виб всякой связи съ весенней обрядностью во время засухи. Въ такомъ применени независимомъ отъ народнаго календаря обрядъ этотъ извъстенъ и въ славянскомъ фолклоръ. Въ 1780 году въ Черновиць мужики заставили вськь бабь купаться нераздываясь, причемъ одна баба даже потонула и многія забольли простудой в. Черезъ семнадцать летъ подобный случай произошель и въ Буковинъ. Здъсь крестьяне бросили насильно въ воду съ цълью вызвать дождь двухъ румынокъ, которыхъ признали въдьмами?).

<sup>1)</sup> Turner, Ninet. Years in Polyss. p. 88; npms. Spencer Descript. Soc. III, p. 17.

<sup>2)</sup> Montanus, D. Vf. s. 29; Wintzschel, S. u. Gebr. a. d. U. Eisenach s. 13; Kehrein, Vsp. u. Vs. im Herz. Nossau s. 156; Mannh. W. u. Fk. I, s. 320—321; Panzer, Beitr. z. d. Myth. I, s. 234.

<sup>3)</sup> Ibid., s. 235-236; Z. d. V. f. V. III, s. 8-9. Mannh. l. c. s. 320.

<sup>4)</sup> Терещенко, Быть VI, стр. 163; ср. Чубинскій, Тр. II,1, стр. 379.

<sup>5)</sup> Köhler, Voigtl. s. 176,e; Mannh. l. c. s. 170 прим. Гриммъ, D. Myth. a. n. s. 593, 785 и доп.

<sup>6)</sup> Zs. d. V. f. V. III (1893) s. 85.

<sup>7)</sup> Ibid.

Въ Чечнъ мъсто въдьмы заняла какая то исполинская человъческая кость (бедро), хранящаяся въ церкви Тхабяй-Ерды. Во время засухи одинъ изъ стариковъ соседнихъ ауловъ въ присутствін всего народа носить эту кость къ рікі Асев и погружаеть ее насколько разъ въ воду 1). Соответственно тому, какъ въ Россіи обливають священника во время молебствія о дождѣ, у Дагестанскихъ горцевъ во время молитвеннаго призыванія небесной влаги муллу, произносящаго молитву, бросають въ воду 2). Болье торжественно и уже выв связи съ молитвой заклинаютъ дождь во время засухи въ Абхазін. Здёсь изготовляется для этого изъ соломы кукла ввидъ женіцины. Ее усаживають на пшака и везуть къ реке. Въ воду однако куклу не бросають, а помещають на приготовленный нарочно изъ вътокъ плотикъ и зажигають; кукла горить и плыветь по рекв. Ишака также загоняють въ ръку и заставляють даже переплыть на другой берегъ <sup>8</sup>).

Къ этимъ двумъ основнымъ способамъ заклинанія дождя можно прибавить и еще одинъ основанный въ существѣ дѣла на томъ же принципѣ; его примѣровъ въ европейскомъ фольклорѣ мнѣ не случалось найти; онъ практикуется въ центральной Америкѣ у Чибчей. Жрецы выѣзжають на высокія горы разводять костры и разсѣваютъ пепелъ по воздуху. Они говорятъ, что такимъ способомъ тучи станутъ гуще и пойдеть дождь 4).

Во всёхъ этихъ трехъ способахъ вызыванія дождя мы им'ємъ д'єло съ такъ называемымъ симпатическимъ заклинаніемъ <sup>5</sup>). Совершенно аналогичный процессъ мысли заставляетъ напр. беременныхъ женщинъ развязывать всё узлы, которые могутъ ока-

<sup>1)</sup> Дубровинъ, Истор. войны и влад. р. на Кавказъ, І,1, стр. 387.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 532—533.

<sup>3)</sup> Ibid., I,2, crp. 25-26.

<sup>4)</sup> Spenser, Descriptive Soc. II, p. 24,

<sup>5)</sup> Bastian, Ethnogr. Forschungen, s. 323 и его же Geographische und ethnogr. Bilder, s. 188; ср. Frazer, Golden Bough 2-ое изд. I, pp. 81—95, 99—115.

заться на плать высокій лень 1).

Приведенные примъры позволяють мнъ кажется съ достаточнымъ основаніемъ выдълить изъ приведеннаго мною бенгальскаго обычая самое обливаніе жреца водой. Остается изъ этого обряда внесенье священной вътки въ домъ, и это то и составляеть его основную, существенную черту. Другой индъйскій обрядъ, также уже приведенный мною выше, представляеть собою полную аналогію съ разбираемымъ. Въ Инду-Кушт послт торжественнаго принесенія жертвы священной вътки «чилы», мужчины возвращаются домой, и раньше чтмъ переступить порогъ, вступають въ коротенькій діалогь съ находящейся въ домт женщиной: Женщина спрашиваеть, что принесъ съ собою хозяинъ? Мужчина отвтчаеть, что принесъ съ собою изобиліе хлтба, скота, дътей. Тогда его впускають, и онъ вносить въ домъ вътку священнаго дерева 2).

Связь обоихъ обычаевъ съ внесеніемъ въ деревню священной вѣтки въ высшей степени поучительна. Она вполнѣ ясно указываетъ на то, что поздравительная весенняя пѣсня есть собственно разновидность или вѣрнѣе новое примѣненіе внесенія зелени въ деревню или городъ, основное значеніе котораго было уже мною разсмотрѣно: когда свѣжая растительность вносится въ деревню, имѣется ввиду пріобщеніе къ благамъ приносимымъ весеннимъ возрожденіемъ природы всей деревни, всей сельской общины; при совершеніи привѣтственнаго обхода это давно страстно ожидаемое благо приносится въ каждый домъ, къ каждому частному очагу, для каждой родовой общины, какъ самостоятельной хозяйственно-религіозной единицы. Равнымъ образомъ, если въ цвѣточный праздникъ люди убираютъ самихъ себя



<sup>1)</sup> v. Schulenburg, Wendische Vs. u. Gebr. s. 252; cp. Frazer Golden Bough 2-ое изд. I, p. 35 — 37.

Biddulph, Tribes of the Hindu Koosh p. 106; y Frazer's G. B. 1-oe mag.,
 p. 71-72.

цветами, чтобы ускорить или возбудить цветение хлебныхъ злаковъ, какъ члены одной религіозно-хозяйственной общины, съ той же самой целью они убирають и свои дома и самихъ себя, какъ члены отдъльной родовой общины, живущей около одного и того же домашняго очага. Необходимость принести изобиліе въ самый домъ и важность подобнаго религіозно-обрядового акта показываеть гурійскій обычай, справляемый на новый годъ и близко напоминающій только что приведенный индукушскій обычай. Гурійцы приготовляють особое блюдо, называемое «табла» (свиная голова и кружка вина). На ночь оно ставится въ амбаръ. Утромъ вокругъ «табла» зажигаютъ свъчи и обносять его по всыть хозяйственнымъ постройкамъ. Производитъ это старшій въ дом'є вм'єсть съ младшими членами семьи. Когда носители «табла» подходять къ дому, они находять дверь запертою, и на ихъ стукъ изнутри спрашиваютъ: «что несешь?» Ответь сообщаеть, что идуть съ хлебомъ, виномъ, шелкомъ, счастьемъ и т. д. Тогда двери отворяются и «табла» вносится въ домъ 1). Въ весенній Вотскій праздникъ Гэры-поттонъ послѣ поства по возвращение съ поля почи-попъ также обходить каждую семью и благословляеть трапезу. При этомъ онъ произносить молитву сельско-хозяйственнымъ божествамъ Инмарэ, Кылдысинъ и Квазь. Въ этой молитвъ, какъ въ бълорусской волочобной песие разсказань весь обиходь летнихъ работь и высказываются пожеланія и надежды на обиліе во всёхъ отрасляхъ хозяйства<sup>2</sup>). Въ праздникъ Тау-каронъ на следующій день после Гуждара вотскіе попы также обходять дома вместе съ дъвушками, участвовавшими въ праздникъ. Дъвушки при этомъ угощають кумышкой<sup>8</sup>).

Въ перечисленныхъ только что обрядахъ совершенно ясно выступаетъ религіозное значеніе самаго очага или дома отдёльной

<sup>1)</sup> Этн. Обозр. 1889, кн. ЦІ, стр. 36.

<sup>2)</sup> Первухинъ, Эскизъ третій, стр. 15—16.

<sup>3)</sup> Верещагинъ, Вотяки Сосновск. Края, стр. 42-43.

родовой общины или семьи. Если «сельская община — преемница родовой, не устраняющая собою необходимости дальныйшаго существованія семейной» 1), вполить естественно, что одинъ и тотъ же обрядъ обращается къ объимъ хозяйственнымъ единицамъ. Родовая община группирующаяся около своего священнаго домашняго очага имёла, конечно, свой собственный, отдёльный домашній культь; иначе говоря каждая семья составляла самостоятельный религіозный союзь. Интересамъ этой хозяйственной и религіозной единицы и отвітаеть обрядь весенняго привътствія. Первобытному человъку мало того, чтобы наступила весна для всей общины, для всёхъ людей, ему нужно увериться, что она наступила и для него. Ему надо утвердить за собою, за своимъ собственнымъ хозяйствомъ тѣ блага, которыя приноситъ весна и следующее за нимъ лето. Изучая обряды запашки и заства, мы часто встретимся съ темъ взглядомъ первобытнаго человіка, по которому урожай и прочее изобиліе наступаеть не въ силу общихъ атмосферическихъ и почвенныхъ условій, а сообразно причинамъ находящимся въ самомъ хозяинь: онь самь носитель своей судьбы, своего предопредыленія. Поэтому необходимо, чтобы онъ самъ пріобщился веснь, чтобъ онъ самъ ради своего собственнаго хозяйства совершилъ весеннее заклинаніе. Въ этомъ смыслів должна быть понята, на первый разъ кажущаяся совершенно безсмысленной фраза одной нъмецкой весенией поздравительной пъсни:

> Und schenket sie (хозяйка) uns das Gackei nicht So bringen wir euch den Sommer nicht.

Эти слова въ современномъ бытованіи в рояти в всего вызывають улыбку и у техъ, кто ихъ произносить, и у техъ, къ кому обращена эта угроза, но въ основ ея лежить угасшая в ра въ животворящую силу вносимаго въ домъ священнаго сим-



<sup>1)</sup> М. Ковалевскій, Первобытное право, І, стр. 88.

вола обновленія природы. Успъхъ въ предстоящемъ сельскомъ трудъ представляется въ прямой зависимости отъ соблюденія этого обряда. Такое насущное стремленіе закрѣпить за собой, какъ за самостоятельной хозяйственной единицей, тѣ блага, которыя должна принести съ собою весна и выражено въ бѣлорусской волочобной пісні. Этимъ именно объясняется воображаемое присутствіе всёхъ святыхъ или праздничковъ на дворё хозяина или за его столомъ. Самъ Богъ посъщаеть его; если не всъ святые въ сборъ то только потому, что они работають въ полъ. Весенній священный знакъ, связанный съ культомъ растеній замѣненъ въ волочобной пѣснѣ представленіемъ о святыхъ угодникахъ, върныхъ помощникахъ сельскаго человъка; но самая основная обрядовая идея: внесеніе благополучія въ семью и заклинаніе этого благополучія, сохранилась та же самая. Зеленый Юрій западныхъ славянъ служиль какъ бы переходной ступенью отъ чисто свътскаго весенняго мотива къ христіанскоминологическому. Замъна стараго образа, уже неговорящаго ничего религіозному сознанію, образомъ новымъ, соотвётствующимъ новому мировозэрѣнію, естественно сохранила самый обрядъ и связанную съ нимъ пъсню отъ разложенія. Привътственный обходъ остался важнымъ серіознымъ деломъ. Его связь съ жизненной хозяйственной тяготой не была нарушена. Потому то волочобная пъсня такъ важна для пониманія обряда.

Предлагая эту попытку толкованія обряда весенняго п'єсеннаго прив'єтствія близко соприкасается съ теоріями Маннгардта. Мніє кажется поэтому необходимымъ указать, на какомъ этап'є его разсужденій я перестаю за нимъ слієдовать.

Объясненіе преимущественно німецких формъ весенняго привітствія занимаєть въ книгі Маннгардта, такъ сказать, центральное місто; именно здісь, разсматривая такіе обрядовыя представленія, какъ Pfingstl, Fustige Mai, Зеленый Юрій и пр., Маннгардть постарался найти звіно между обімми частями своей работы: между изученіемъ обрядовъ, отражающихъ культы дерева съ одной стороны и изученіемъ повірій о лісныхъ ду-

хахъ, льтихъ, дреядахъ, Waldleute и проч. съ другой. Мивніе Маннгардта съ свойственной ему ясностью въ выраженіяхъ Фрезеръ формулируетъ такъ: «Существуетъ весьма поучительный рядъ случаевъ, когда духъ дерева представленъ одновременно, то ростительнымъ знакомъ, то въ формѣ человѣка; это дълается, какъ будто, чтобы объяснить одно представление другимъ. Человъческій представитель духъ дерева изображенъ въ этихъ случаяхъ, либо куклой, либо живымъ человекомъ, но въ томъ и въ другомъ видъ онъ стоитъ рядомъ съ деревцомъ или зеленой въткой; такимъ образомъ то и другое, человъкъ или кукла, деревцо или вътка составляють нъчто вродъ надписи на двухъ разныхъ языкахъ, причемъ одна составляетъ текстъ, а другая ея переводъ» 1). Путемъ подобнаго разсужденія деревцо или зеленая вётка черезъ посредство куклы или человёка оказывается представленіемъ тождественнымъ съ лъсными духами. Въ подтверждение этого Маннгардтъ приводить еще и сообщенный мною выше обрядъ: «den Wilden Mann aus dem Busche jagen 2)».

Ни Маннгардту ни его последователямъ не пришло ни разу въ голову спросить себя, почему ни въ одномъ медвежьемъ углу на всемъ протяжени европейскаго фольклора фигура, соответствующая Pfinstl'ю, Füstige Mai, lord and lady of mai, Mai-König и пр. не названа однимъ изъ техъ именъ, которыми европейское крестьянство называетъ лесныхъ духовъ, почему также ни въ одномъ разсказе объ этихъ духахъ не находится ни малейшаго намека на весеннюю обрядность. Даже приведенный Маннгардтомъ обрядъ: «den Wilden Mann aus dem Busche јаден» носитъ все признаки простой игры и въ описаніяхъ схожихъ обрядовъ занимаетъ совсёмъ одинокое мёсто.

Мнѣ кажется, что именно на примѣрѣ весенней поздравительной пѣсни можно понять, какъ далеко зашли Маннгардтъ и



<sup>1)</sup> Frazer, G. B., I, p. 82; Mannh. W. u. Fk. I, s. 315.

<sup>2)</sup> Cm. ctp. 189.

его последователи Соботка и Фрезеръ, въ своихъ попыткахъ найти въ весенней обрядности отражение цёлой минологіи растительности. Что въ зеленой въткъ, первоначально принесенной изъ священной рощи, надо видёть скорее сакральный зпакъ, чемъ образъ божества, покажеть отмеченная мною нъсколько разъ въ нашемъ обрядъ замъна зелени образомъ весенней птицы: ласточки или аиста. Замёна одного знака другимъ ясно показываетъ, что никакой минопогіи въ основѣ разсматриваемаго обряда искать не следуеть. Ведь нельзя же предполагать, что и ласточка греческой пъсни образъ бога растительности? Гораздо правдоподобнее признать, что и то и другое и ласточка и цвътущая вътка появляются въ весенней обрядности, какъ таковыя. При отсутствіи у первобытнаго человіка умёнья различать вполнё сознательно, которое изъ двухъ сосуществующихъ явленій должно быть признано слідствіемъ и которое причиной, ласточка могла оказаться, какъ въ въровании краснокожихъ, дъйствительнымъ подателемъ весны<sup>1</sup>). Такимъ же источникомъ всёхъ весеннихъ выгодъ могла представиться зеленьющая или цвытущая растительность, и еще болые могли видеть подателя весны въ первыхъ распустившихся веткахъ и въ первыхъ цвътахъ люди, благочестиво увъровавшіе по той или иной причинь въ святость деревьевъ. Отказываясь восходить въ толкованіи интересующаго насъ обряда до минологіи растительности, я не могу такимъ образомъ признать нѣмецкаго Pfingstl'a, испанскаго mayo, сербскую кралицу, французскаго рете Мау за божеские лики.

Въ предлагаемой здѣсь попыткѣ объясненія весенняго пѣсеннаго привѣтствія, какъ одной изъ формъ весенняго заклинанія, я старался прежде всего подчеркнуть его чисто весеннее значеніе. На первый взглядъ ему какъ будто противорѣчитъ то обстоятельство, что совершенно схожій обрядъ производится и

<sup>1)</sup> A. Lang, M. Cust. and Rel. p. 89.

на Рождество. Совершенно также, какъ и весною, на Рождество и еще чаще на Новый Годъ ходять по домамъ по всему лицу европейскаго фольклора взрослые или дъти, поютъ пъсни и испрашиваютъ подарки. Пѣсни эти: aguilaneuf или gillaneu, quètes de Noel, aguinaldo, janeiras, klopfan и проч. теперь еще болье объдным содержаниемь, чымь весеннія 1). Въ Нормандіи уже съ XVI в. они перешли отъ взрослыхъ детямъ и въ конце конповъ стали достояніемъ нищихъ и бродягъ 2). Сличеніе съ ними схожихъ весеннихъ пъсенокъ по этому не можетъ привести ни бъ какому результату. И тутъ и тамъ таже просительная, благодарственная или оскорбительная для тёхъ, кто ничего не далъ, строфа. Только очень ръдко среди болъе или менъе общихъ пожеланій промелькнеть въ ней намекъ на хозяйство<sup>8</sup>). Символическій знакъ, который носять съ собою весенніе поздравители какъ булто представляется поэтому просто какой то придачей. добавкой къ обряду, совершающемуся и безъ него въ другое время года. Къ совершенно иному выводу приводить однако сходство весеннихъ поздравительныхъ пъсень на греко-словянорусскомъ востокъ съ калядами, коледами, хадачта:, colindele, щедрівками и плуговыми пѣснями 4).

<sup>1)</sup> Scheffler, D. Fr. Vd. u. S. I, s. 276 — 287; Tiersot, Hist. d. l. ch. p. p. 190 etc.; Beaurepaire Et. sur l. p. p. en N. p. 7—12; Gasté, N. et Vv. 25—26; Erk-Böhme, D. Lh. № 1180 — 1203 u cp. Schade, Klopfan, Hannover 1855, Weckerlin, Ch. d'Alz. I, p. 12 u Wlislocki, V. gl. u. Vbr. des Sieben b. Sachsen s. 54—57; Ferraro, C. p. logudorese p. 43; Braga, O povo port. II, p. 254—258; De Santa Anna Nery, F. L. brasilien, p. 61.

<sup>2)</sup> Gasté, Noels et Vv. p. 26; Одинъ Noel XVII в. говорить объ этомъ:

Ceste nuit allaient jadis
En troupe chanter et dire
Canticques chez leur amis,
Mais par chiche avarice
Les bourgeois de qualité
Ont ce devot exercice
Aux petits enfants quitté.

Bearepaire, Et. s. la p. p. de Norm. p. 7.

<sup>3)</sup> Cenac-Moncaut, Litt. pop. d. la Gascogne, p. 280-283.

<sup>4)</sup> Объ этомъ см. Потебня Объясн. мал. и ср. п. II, стр. 38 — 168; А. Н. Веселовскій, Раз. въ обл. дух. ст. VI—X, стр. 114—128.

Особенно близки къ колядкамъ волочобныя пѣсни. Я разумѣю при этомъ не такія совпаденія между ними, какъ фикція усталости, долгаго пути, пройденнаго поздравителями; наряду съ волочобными пѣснями она встрѣчается, и въ португальской јапеіга, и въ англо-нормандскомъ Noël XII в., и въ современной иѣмецкой пѣсенькѣ на Трехъ Королей¹). Поучительны также не «радости» или величанія, напѣвающія хозяина успѣхъ въ сельскомъ трудѣ³), сытный столъ³) или даже избраніе въ судьи⁴). Это все, конечно, общія мѣста, естественно подсказывающія въ силу внѣшняго уклада совершаемаго обрядоваго дѣйствія. Важнѣе сходство самыхъ поэтическихъ образовъ, самаго замысла пѣсни. Таково: характерное для волочобной пѣсни изображеніе Бога и святыхъ угодниковъ работающими на хозяина. Этотъ образъ на каждомъ шагу попадается въ малороссійскихъ щедрівкахъ, въ ново-греческихъ, чешскихъ, польскихъ и угро-рус-

<sup>1)</sup> Braga, O povo post. II, p. 255 и P. Meyer, Recueil d'anc. textes, p. 382; Z. f. d. M. IV, s. 45.

<sup>2)</sup> III. Мюзкр. I, №№ 42 и 73; Ž. Pauli, P. l. p. str. 8, № 6; Teodorescu, Noțiuni despre colindele romăne p. 24 — 25, прив. у А. Н. Веселовскаго, l. c., стр. 117 и др.

<sup>3)</sup> Въ двухъ и вмецкихъ Weinachtlieder встръчается выражение знакомое намъ изъ рейнской пъсеньки на Духовъ день:

Wir wünschen dem Herrn ein'n vergoldeten Tisch Auf allen vier Ecken einen gebratenen Fisch.

Erk-Bohme, D. Lh. № 1201 и 1185.

<sup>4)</sup> III. Бп., №№ 90 и 91; его же Р. п. стр. 367; Потебня, Объясн. м. и ср. п. II, стр. 710 — 714 приб. въ кол.: Головацкій, Н. п. Гал. и Угр. Р. II, стр. 607, № 45, ст. 33, № 57, Н. № 15 и Чубинскій, Тр. III, 369. Потебня не сдѣлаль попытки объяснить происхожденіе этого величанія; на него однако наводить варіанть у Б. Бп., № 5; здѣсь мужи честные судять «раду волочобную» и выбирають хозяина войтомъ; онъ присуждаеть «самому пану коня вороного»; далѣе этоть одинокій варіанть сбивается: «а женѣ его жоўтыя лисы». Мнѣ кажется смысль этого варіанта тоть, что «рада волочобная» рѣшаеть, кому напѣвать, какую «радость»; такая пѣсня могла пѣться при сборахъ раньше, чѣмъ начать обходъ, какъ поются сербскія кралицкія пѣсни; перейдя въ самый обрядъ, пѣсня сбилась и стала называть войтомъ хозяина; тогда судить суды стало источникомъ дохода; настоящій варіантъ уже носить слѣды этого перехода. Слѣды прежняго смысла я вижу въ варіантахъ Головацкаго и Чубинскаго.

скихъ калядахъ1). Таково же также знакомое намъ, изображеніе пира происходящаго на дворъ хозяина, гдъ возсъдають святые и самъ Богъ<sup>2</sup>). Этотъ мотивъ кромѣ уже указанныхъ сербскихъ духовныхъ стиховъ<sup>8</sup>) встрачается еще въ упомянутомъ уже англо - нормандскомъ среднев ковомъ Noel' to 4). Даже образъ ласточки, прилетъвшей изъ за моря, типично весенній смыслъ котораго бросается въ глаза, и тотъ также попадается въ малорусскихъ колядкахъ. И здёсь совершенно также, какъ и въ волочебной пъсни, ласточка будить хозяина и посылаеть его посмотрёть на счастивый отель коровь. Рядомъ съ ласточкой въ колядкахъ поется еще и о кукушкѣ, и о зозулѣ, и о соловь\$5). Эти последніе мотивы колядокъ показались Потебне имеющими рѣшающее значеніе, и онъ прямо заявиль, что «время дѣйствія въ разсмотр. колядкахъ есть не зима, а начало весны» 6). Иначе говоря привътственныя пъсни на Рождество и Новый годъ носять весенній характерь.

Впоследствии мы еще разъ встретимся съ сходствомъ между зимней и весенней обрядностью и опять невольно спросимъ себя, какъ объяснить это повтореніе въ обрядовомъ обиходѣ. Что обходъ по домамъ съ привѣтственной пѣсней производился весною искони, что совершеніе его несомнѣнно не передвинулось съ зимнихъ мѣсяцевъ или съ зимняго солнцеворота на весеннее равноденствіе, лучшимъ доказательствомъ этому служитъ глубокая древность греческой пѣсни о ласточкѣ. Косвеннымъ подтвержденіемъ этому можно считать и то обстоятельство, что весною совершается, какъ мы видѣли, разбираемое обрядовое

<sup>1)</sup> Потебия, І. с. 105—106; Веселовскій, І. с. стр. 113, 123—125.

<sup>2)</sup> Потебня, l. с. глава XII.

<sup>3)</sup> См. выше стр. 230 прим. <sup>1</sup>).

<sup>4)</sup> Тутъ пѣдось, что Noel

<sup>....</sup>en cest hostel
soleit tenir sa feste anuel
A hicest jur. (P. Meyer, Recueil d'anc. t. p. 382).

<sup>5)</sup> Потебия, l. с. стр. 78-79.

<sup>6)</sup> Ibid., crp. 82.

действіе и въ Индіи. Въ Кормчей 1282 года какъ будто указаны на 1-ое марта и коляды 1). Это наводить на предположеніе, что, можеть быть, самый обрядь совершался нёкогда vere novo въ началё сельскохозяйственнаго года 2). Январскими колядами прив'єтственныя п'єсни стали такимъ образомъ, можеть быть, лишь впосл'єдствіи.

Такое разрѣшеніе вопроса было бы однако голословно: «observare kalendas Januarias ritu paganorum» старался запретить еще вормскій епископъ Бурхардъ († 1025)³); отъ ХП в. до насъ англонорманская поздравительная пѣсня; у насъ о колядинцахъ рядомъ съ лодыгами и турами упоминается еще въпамятникахъ ХП в.⁴), а самый обрядъ въ его современномъ видѣ имѣетъ въ виду знаменитая грамота верхотурскаго воеводы Рафа Всеволожскаго 1649 года т. е. задолго до введенія Петромъ январскаго года ⁵).

Вопросъ о весеннять мотивахъ въ колядкахъ требуеть еще пересмотра. Подойти къ нему ближе поможеть лишь подробное изучение истории юдіанскаго календаря и связанной съ нимъ римской традиців. Это завело бы меня однако слишкомъ далеко и заставило бы уже совершенно выйти за предёлы, поставленные этой работі. Я предпочитаю поэтому закончить річь о весенней поздравительной пісни простымъ констатированіемъ отраженія присущихъ ей образовъ въ привітственныхъ піссняхъ и зимняго пріуроченія.

<sup>1)</sup> Буслаевъ, Истор. Хрест. стр. 382.

<sup>2)</sup> Вс. Миллеръ, Русск. Масляница и зап. евр. Карнавалъ, стр. 19.

<sup>8)</sup> IIpmb. y Bockel'a D. Volksl aus Oberhessen, s. CXXXV.

<sup>4)</sup> Павловъ, Ненад. памятн. русскаго церковнаго права, 1890 г., стр. 26; прив. у Владимірова, Введ. въ ист. русск. слов. стр. 73.

<sup>5)</sup> Пыпинъ, Ист. русск. литер. III, стр. 22-23.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Хозяйственно-религіозный весенній ритуалъ.

Въ разобранныхъ до сихъ поръ обрядахъ и пѣсняхъ я старадся оттѣнить серьезное дѣловое воззрѣніе на весну, память о всемъ томъ важномъ и сложномъ трудѣ, который предстоитъ исполнить въ эту пору года человѣку, живущему натуральнымъ хозяйствомъ. Къ этой главной темѣ въ нихъ прибавляются и другія черты: напѣванье жениха или вообще семейнаго благополучія, различныя забавныя шутки, постороннія чисто обрядовому дѣйству. Ихъ мы подробно разсмотримъ нѣсколько дальше; но уже теперь можно сказать, что все это въ связи съ пестрѣющей красотой цвѣточнаго празднества придаетъ встрѣчѣ и чествованію весны характеръ веселой потѣхи.

Теперь намъ предстоить проследить человека во время самыхъ совершаемыхъ весною работъ и ознакомиться съ обрядами уже не веселаго праздничнаго склада, а напротивъ скоре строго религіозно-хозяйственнаго. Если въ техъ обрядахъ, о которыхъ шла речь до сихъ поръ, преобладаетъ падежда и ожиданіе себе благополучія, приводящія въ радостное, приподнятое настроеніе, теперь, напротивъ, мы увидимъ различныя опасенія, тревоги, заботы о томъ, чтобы не встретилось какихъ нибудь помехъ на пути къ достиженію целей, преследуемыхъ въ это время года.

Въ этой группъ обрядовъ пъсня будетъ ужъ звучать не такъ часто. Мы будемъ имъть дъло главнымъ образомъ съ различнаго рода суевърными дъйствіями. Въ изследованіи весеннихъ пъсней пожалуй можно было бы многія изъ нихъ совершенно оставить въ сторомъ. Я предпочитаю однако включить и ихъ въ кругъ моихъ наблюденій, потому что, если пъсень отъ нихъ сохранилось мало или и искони тутъ не было мъста пънью, то очень многія представленія, основанныя именно на этого рода обрядахъ, всетаки отразились въ пъсняхъ разнаго склада и примъненія, и пъсня зачастую прямо изобразила самое исполненіе подобнаго обряда.

## I.

Когда весна настала, и къ ней пріобщились и община и отдёльное хозяйство, наступаеть потребность удостовёриться, что приносимое ею благо не будеть отравлено какимъ нибудь зловреднымъ явленіемъ. Надо уберечь себя отъ порчи, отъ заразы, отъ вліянія всякой скверны. Средства, какими обладаетъ для этого первобытный человёкъ, совершенно аналогичны съ его обыкновенными медицинскими пріемами. Первобытный умъ понимаетъ явленіе грубо механически: если онъ увёренъ въ возможности изъять всякую болёзнь посредствомъ «сосанья», этого самаго распространеннаго способа лёченія у дикарей 1), то и относительно своего дома, своего поля, своего скота, онъ поступаетъ, исходя изъ подобнаго же воззрёнія и прибёгаеть къ очищенію. Процессъ «очищенія» отличается отъ медицинскихъ пріемовъ только предупредительнымъ значеньемъ принимаемыхъ здёсь мёръ. Въ этомъ смыслё весеннее очищеніе совершенно

<sup>1)</sup> O cocanie cm. y Jaccona Les origines de la civ. p. 24-28.

параллельно очищенію при погребеніи. Какъ при разставаньи съ мертвецомъ «дѣтски задуманныя средства борьбы противъ духовъ», какъ выражается Липпертъ, «группируются около воды, огня и шума» 1), такъ и весеннее очищеніе знаетъ тѣже три основныхъ способа: омовеніе, очищеніе огнемъ и изгнаніе шумомъ. Къ нимъ присоединяются только еще два новыхъ способа: опахиваніе или вообще обходъ и очищеніе воздухомъ (качанье).

Почти у всёхъ народовъ весною назначается такой день или такая недёля, когда производится полная чистка всего хозяйства. Зимой, когда люди боятся холода, ни мести, ни мыть хорошенько въ жильё неудобно. Весной, напротивъ, какъ только отворятся окна, и двери, даже самая первобытная гигіена требуетъ, чтобы накопившуюся за зиму грязь вымыли, вычистили, вытрясли. Это простое мытье, отвёчающее чисто практической цёли, народное воображеніе понимаетъ шире; оно придаетъ ему уже и религіозное значеніе:

Omne nefas omnemque mali purgamina causam, говорить Овидій,

Credebant nostri tollere posse senes. Graecia principium moris fuit....

(Fasti, II, 35-39).

. Такое всеобщее очищеніе миѣ извѣстно въ Шотландіи, у Джеваховъ и въ Кахетіи, у Чувашей, въ Вестъ-Индіи и у Индѣйцевъ, живущихъ на Аризонѣ<sup>9</sup>). Въ различныхъ частныхъ примѣненіяхъ мы увидимъ его на всемъ протяженіи Европейскаго фольклора.

<sup>1)</sup> Kulturgesch. II, s. 241.

<sup>2)</sup> Gregor, Notes on the F. L. of NE of Scotland. p. 176; 9mm. Ocosp. (1889) III, crp. 38 — 39; ibid., 1894, Me 3, crp. 142; Feopru, Onuc. Hap. v. I, crp. 40; Fewkes, Provisional list of annual ceremonies at Walpi. I. A. f. E. VIII (1895) s. 219 m 223; Bastian, Buddism. s. IX.

Овидій относить его къ февралю, т. е. къ самому началу весны 1). Въ современной Европъ цълый рядъ очистительныхъ обрядовъ производится приблизительно около того же времени. У насъ въ Россіи оно пріурочено къ Благовъщенью и совершается еще съ особеннымъ стараніемъ передъ самой Пасхой и въ чистый понедъльникъ. Особенно къ Пасхъ послъ поста хочется пріубрать и очистить себя и свое жилье: во время говънья очистилась душа; тъло должно слъдовать ея примъру. Малороссы говорятъ «къ Великодню сорочка хочь лихенькая, абы бъленка» 2). И вотъ въ это время почти повсемъстно начинается возня: надо вымыть, подмести избу или хату, сходить въ баню, а то и выкупаться. Весь домашній скарбъ также перетряхается и провътривается 8).

Мы видѣли при разборѣ обрядовъ внесенія весенняго благополучія въ семью или общину, что весенніе обряды распадаются на два цикла: ранній и поздній. Къ весеннему очищенію прибѣгаютъ сообразно этому дважды. Къ нему обращаются вторично уже наканунѣ наступленія лѣта, на Юрьевъ день въ Восточной Европѣ, или на 1-е мая въ Западной.

Этоть второй поздній цикль весенняго очищенія изв'єстень также и у древнихь. «Если устраненіе всякой пыли и нечистоты, пишеть Момизень, обнимается витстт съ церемоніальнымь освобожденіемь оть тяготтьющаго надъ душой грта однимь и ттымь же понятіемь очищенія, то мы можемь сказать, что большинство праздниковь Таргелія (май — іюнь) преслідуеть одинаковую ціль», и онь прибавляеть при этомь, что «въ основі государственныхь очищеній Таргелія въ древнихь Авинахь лежить

<sup>1)</sup> Въ приведенномъ мѣстѣ: Fasti II, 35-39.

<sup>2)</sup> Петрушевичъ, Общ. дв. стр. 40.

<sup>8)</sup> Берманъ, Кал. по нар. пред. въ Воложанскомъ приходъ. З. И. Р. Г. О. V (1878) стр. 9—10; Калинскій, Церк. нар. мъсяцесловъ. З. И. Р. Г. О. VII (1877) стр. 379, 449 и 456 — 458; Ярославльск. Губ. Въд. 1891, № 19; Новое Вр. 1894, № 6514.

общераспространенный домашній обычай» 1). Въ древнемъ Римѣ въ связи съ культомъ Марса и Вопа Dea также производилось множество различныхъ очистительныхъ обрядовъ. Среди нихъ первое мѣсто занимаетъ пѣсня братьевъ Арваловъ, о которой я уже имѣлъ случай упомянуть по другому поводу 2). Очистительный смыслъ имѣетъ особенно третья строка въ интерпретаціи Бирта, сопоставляющаго ее съ приведенной у Катона очистительной молитвой, обращенной къ тому же Марсу, что и пѣсня Арваловъ 3). Въ текстѣ Мотмеве за строчка читается:

Satur fu, fere Mars. Limen sali. sta. Berber 4).

Позднее весеннее очищеніе продолжалось и въ христіанскую пору, несмотря на запрещеніе св. Елигія, чтобы «nullus praesumat lustrationes facere» 5). По предположенію Узенера сама римская церковь нашла нужнымъ сохранить этотъ обычай и превратила его въ «Litania maior» 25-го апрыл 6). Литанія была утверждена Орлеанскимъ Соборомъ (511 г.) для Галліи и Львомъ III (въ концѣ VIII вѣка) для Рима 7).

Въ современномъ фольклорѣ очистительные обряды обоихъ цикловъ, не всегда обладая тѣмъ почти церковнымъ смысломъ, какой приняли обряды на чистый понедѣльникъ и на Пасху, удержались не только въ формѣ простого омовенія и вытряханія, а и въ болѣе частныхъ, специфическихъ обрядовыхъ пріемахъ.

Начнемъ съ очищенія водой. Этотъ способъ, конечно, всего проще. Онъ отмічень выпукло у Сербовъ. Здісь на Великую

<sup>1)</sup> Feste der st. Athen, s. 468.

<sup>2)</sup> См. выше стр. 109-110.

<sup>3)</sup> Birt въ A. f. l. L. XI (1898) s. 160.

<sup>4)</sup> C. I. L. I,1, p. 9, Ne 28.

<sup>5)</sup> Grimm, D. M. a. n. p. 1738 u Migne, Patr. lat. t. 87, p. 528.

<sup>6)</sup> Usener, Das Weinachtf. s. 294-295.

<sup>7)</sup> Ibid.

субботу (бијела неделя) обливають водою дома, и думають, что этимъ изгоняются злые духи<sup>1</sup>). Въ Восніи (въ Фочи, въ Сараевь, въ Зениць, въ Вышеграль и др. мьстахъ) на первую пятницу посль Пасхи (Цвијетима, Источни петак) купаются въ источникахъ<sup>2</sup>). Тоже дълають и на Юрьевъ день въ Босніи и у Турецкихъ Сербовъ<sup>8</sup>). Въ этотъ день обыкновенно производятъ омовеніе «омахом», т. е. водою изъ подъ мельничнаго колеса, при чемъ въ воду кладуть еще насхальное яйно, траву «милодуху» или вообще цвъты (). Болье торжественно справляется тоть же обрядь въ Турція на світлую пятницу. Этоть день называется здёсь Балыклея по имени одного источника около Константинополя. Молодежь собирается у горныхъ источниковъ, где служатъ водосвятіе и купаются. После этого водять хороводы и поють песни. Ястребовь приводить три изъ нихъ, но по своему смыслу онъ не отвъчаютъ самому обряду <sup>5</sup>).

Этимъ Сербскимъ обрядамъ конечно вполнѣ соотвѣтствуетъ и древне - римскій обычай, отмѣченный календаремъ на камнѣ Неаполитанскаго музея. Здѣсь подъ майскими календами значится: «lustratio ad flumen» в). Сюда же относится и упомянутый уже мною чешскій обрядъ «chodif na kupani». Мы видѣли, что сербскія, русскія и польскія обряды заклинанія весны также производятся при водѣ, при чемъ считается необходимымъ выкупаться или вымыться до разсвѣта. Чешская пѣсенька, обращающаяся къ олицетворенію Пасхи заставляеть ее самое совершать это весеннее омовеніе:

<sup>1)</sup> Березинъ, Хорв. Слав. Далм. и Военная Гр. П, стр. 546.

<sup>2)</sup> Лимек. въ Гл. З. М. VI (1894) стр. 265-266.

<sup>8)</sup> Ibid., стр. 267; Ястребовъ, Об. и п. тур. серб. стр. 145 и 156; Березинъ, l. с. II, стр. 550.

<sup>4)</sup> Гл. 3. М. VI (1894) стр. 267 и 374; Ястребовъ, 1. с. стр. 145.

<sup>5)</sup> Ibid., crp. 140-142.

<sup>6)</sup> C. I. L. X,1, p. 378, X 3792.

«Smrtonočko! Velkonočko kde's tak dlouho byla»? —U studanky, u studanky, ruce, nohy myla¹).

Весьма в роятно, что это омовение въ основ в своей им вло зна-

Въроятно въ связи съ этимъ очистительнымъ весеннимъ ея значеніемъ сложилось въ Германіи повърье, что вода, молча зачерпнутая изъ ручья внизъ по теченію въ пасхальное Воскресеніе, имъетъ особую врачебную силу <sup>2</sup>). Въ Германіи вообще считается, что для здоровья нужно на Пасху облиться водой, зачерпнутой въ 12 часовъ ночи <sup>3</sup>). Такое же цълебное значеніе приписывали въ XV и XVI въкъ и купанью въ мат мъсяцъ <sup>4</sup>). Старые календари, обыкновенно настойчиво совътуютъ купаться въ мат, ссылаясь на опасныя для здоровья свойства этого мъсяца. Такъ одинъ южно-нъмецкій календарь 1573 г. говорить:

Lassen im Mayen ist nit schad, Purgir dich und suech Wasserbad<sup>5</sup>).

Это майское купанье — иллюстрированный французскій календарь 1439 года изображаеть даже наглядно. На майской виньеткъ представленъ юноша, играющій на гитаръ, а невдалекъ отъ него подъ деревомъ сидить въ ваннъ женщина. Она очевидно принимаеть майскую ванну, которая считалась такой полезной 6).

<sup>1)</sup> Erben, Pr. č. p. a. řic. str. 57, № 2, ср. Hanuš, Baj. kal. str. 126; о сербскихъ «на ранило», всхожихъ русскихъ и польскихъ обр. см. выше стр. 99 — 101.

<sup>2)</sup> Grimm, D. M. a. n. p. 1808.

<sup>3)</sup> Lemke, Volksth. in Ostpr. 1-er Th. s. 14 u 16.

<sup>4)</sup> Kriegk, Deutsches Bürgerth, s. 10 u fl.; Birlinger, Aus Schwaben, II, s. 92-94.

Приведено у Trenkle, Zur älteren sudd. Calenderk. Alemania, 1877,
 244.

<sup>6)</sup> Воспроизведено у Champier, Les anc. almanachs pl. I.

Въ связи съ очистительнымъ значеньемъ весною источниковъ и колодцовъ справляется въ Германіи на 1-е мая ихъ чистка и убиранье цвётами. Производять это дёвушки, которыя бродять изъ дома въ домъ со своими поздравительными пёснями. Объ этомъ онё иногда заявляютъ и въ своей пёсенкё, такъ что собираемыя ими яйца идутъ какъ бы въ уплату за мытье колодцевъ и носять названіе: Brunnen-Eier 1). Такой же обрядъ совершается и на Ивановъ день 2). Его упоминаетъ среди другихъ духоводенскихъ или майскихъ забавъ и одна изъ самыхъ знаменитыхъ пёсенъ XVI вёка.

Spazieren zu den Brunnen Pflegt man in dieser Zeit,

говорится здёсь 8).

Огонь издревле считается очистительным элементом такъ же, какъ и вода 4). «Зажиганье костровъ и прыганье черезъ нихъ, писалъ еще Потебня, имѣетъ цѣлью освобожденіе отъ враждебной силы болѣзни, смерти и связанныхъ съ послѣднею миоическихъ существъ 5). Подобное значеніе огня особенно явствуетъ изъ русскихъ и славянскихъ Благовѣщенскихъ масляничныхъ и пасхальныхъ обрядовъ. Такъ въ разныхъ мѣстностяхъ средней Россіи наканунѣ этихъ праздниковъ сжигаютъ солому постелей, на которыхъ спали всю зиму 6). Сжигаютъ тутъ и всякій соръ; дымомъ отъ этого обкуриваютъ избу и думаютъ, что этимъ обе-

<sup>1)</sup> Am Urquell, IV, s. 240; Erk-Böhme, D. Lh. III, s. 150, № 1254 и слёд.; ср. также Frazer G. B. 2-ое изд. III, pp. 91—98.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Goedeke-Tittman, s. 159, Ne 155 m Erk-Böhme, II, 191.

<sup>4)</sup> Tylor, Prim. Cult. II, p. 429 etc.

<sup>5)</sup> О купальскихъ огняхъ стр. 3. Тоже мивніе высказываеть относительно костровъ на Ивановъ день и Jahn, Deutsche Opferbr. s. 37 — 47; тоже Bertrand, Nos origines, p. 95 etc.; ср. также прыганье черезъ костры на свадьбу. Сумцовъ, Св. обр. стр. 91—92.

<sup>6)</sup> Сахаровъ, Сказанія II, стр. 41.

регутся отъ всякой бользии 1). Тоже дылають и Латыши въ Великій четвергь на страстной недыль. Они зажигають еще муравейникъ и этимъ дымомъ обкуривають избы 2). Въ Турецкой Сербіи на Благовыщенье, на 40 мучениковъ и на св. Оедора Тирана жгутъ передъ домами коровій каль 3). Тоже дылають и мусульмане на Юрьевъ день 4). Эти обряды отивтила еще Кормчая 1282: «Передъ храмины своими или враты домовъ своихъ, говорится здысь, пожаръ запаливше перескакують по древнему инкоему обычаю» 5), а Стоглавъ говорить, что «въ Великій Четвертокъ порану солому палять» 6).

Въроятно первоначально близкій къ этому очистительному значенію смысль имъли и пасхальные нъмецкіе огни, свъдънія о которыхъ собраны еще Гриммомъ и Яномъ 7). На ихъ очистительномъ значеніи я настаивать, однако, не буду, чтобы не входить въ разсмотръніе такъ называемой солярной системы, изъ которой они объясняются всего чаще 8).

Третій изъ названныхъ мною выше способовъ очищенія составляеть такъ называемое опахиванье или обходъ. Извёстный «Indiculus superstitionum et paganiorum» отмічаеть между прочимъ: «De sulcis circa villas» 9). Способъ этотъ знали и древніе римляне: при закладкі города требовалось объйхать місто для него плугомъ, запряженнымъ волами и коровой, при чемъ, и ті,

<sup>1)</sup> Эти. Обозр. 1891, № 4, стр. 188 и XVII (1893) стр. 219.

<sup>2)</sup> Вольтеръ, Мат. для Этн. Лат. пл. стр. 3-4.

<sup>3)</sup> Гл. З. М. VI (1894) стр. 632; Ястребовъ, Об. и п. тур. срб. стр. 90.

<sup>4)</sup> I.a. 3. M. l. c.

<sup>5)</sup> Порфирьевъ, Ист. р. л. І, стр. 36; Буслаевъ, Истор. Христ. 384.

<sup>6)</sup> Буслаевъ, Русск. Христ. стр. 242 (вопр. 26).

<sup>7)</sup> Jahn, D. Opferbr. s. 180 m ff.; W. Schwarz, Volksth. aus Lautersb. Z. f. Ehn. 1896, s. 151; Trojel-Poestion, Die alt. nord. fr. F. Z. f. V. III, s. 310 m 888.

<sup>8)</sup> Frazer G. B. 2-ое изд. III, р. 246—258 объясняеть огни на паску, какъ воспоминание о зажжени новаго огня въ тотъ моментъ, когда весною начинался нъкогда новый годъ. Ср. также Bertrand, Nos origines, р. 102.

<sup>9)</sup> Zibrt, Seznam povêr, s. 125.

и другая должны были быть было цвыта. Тамъ, гдъ предповорота, плугъ приподымали, чтобы, въ случай, если заведется въ будущемъ городъ скверна, она могла бы нзъ него всетаки удалиться 1). Подобный пріемъ магическаго обереженья отъ всякой нечисти, извъстный и у нъмцевъ 3), особенно отчетиво засвидътельствованъ у насъ въ Россіи. Терещенко и Сахаровъ подробно разсказали, какъ женщины въ одньхъ рубахахъ съ распущенными волосами, съ серпами, кочергами и проч. въ рукахъ, идуть процессіей вокругъ села, при чемъ обнаженная вдова, или беременная женщина, или старуха тянетъ соху. Это делается главнымъ образомъ, чтобы изгнать изъ деревни такъ называемую «коровью смерть» в). При этомъ говорятся разныя присказки. Сахаровъ привель длинную молитву, обращающуюся къ какимъ-то старцамъ, въ надеждѣ, что они наложать «на ту-ли на злую смерть», «проклятьице великое» 4). Въ другой присказкъ описывается самый обрядъ:

> Вотъ диво, вотъ чудо, Д'євки пашутъ, Бабы песокъ разс'єваютъ. Когда песокъ взойдетъ, Тогда къ намъ смерть прійдетъ<sup>5</sup>).

Обрядъ опахиванья, какъ большинство заклинаній, производится и съ образомъ въ рукахъ; тогда приговариваютъ:

Выйди вонъ, выйди вонъ Изъ села, изъ села. Мы идемъ, мы идемъ

<sup>1)</sup> Preller, Röm. Myth. II, s. 67-68.

<sup>2)</sup> Wuttke, D. d. Volksabergl. § 420.

<sup>3)</sup> Сахаровъ, Сказ. II, стр. 27—29; Терещенко, Б. р. н. VI, стр. 40—41; Эми. Сб. II (1889) стр. 64 и I, стр. 217.

<sup>4)</sup> Сахаровъ, Сказ. II, стр. 29.

<sup>5) 9</sup>mu. Co. I, ctp. 218.

Девять д'євокъ, три вдовы Со ладономъ, со св'єчами, Съ Божьей Матерью 1).

Kъ этому способу очищенія, издавна таившемуся въ народномъ сознаніи, особенно часто приб'єгали крестьяне во время посл'єднихъ холерныхъ эпидемій  $^{9}$ ).

Въ весениемъ примънении опахиванье совершается 24-го апрыя въ сель Крылатномъ (подъ Москвой) 8). Въ другихъ мыстахъ оно обыкновенно замѣнено простымъ обходомъ; такъ производится напримъръ весеннее очищение на Пасху у Лемковъ (въ Галиціи) 4). Сербскія женщины, по словамъ Ястребова, «верхомъ на палкъ, нагишемъ, или съ мутовкою на плечъ, облетаютъ свои «бачило» (базъ), чтобы никто у нихъ не кралъ молока, и чтобы оно не портилось отъ жары». Это дълается на Юрьевъ день в). Въ Съвскомъ утзат Орловской губ. на Троицу, или на Духовъ день, раньше чемъ водить хороводы, молодежь, держась не за руки, а за платки, гуськомъ обходитъ кругомъ деревни 6). Въ Саратовской губерній на Пасху происходить торжественный обходъ вокругъ всего села съ иконами и хоругвями» для охраны его отъ несчастій и пожара» 7). Въ связи съ очистительной силой огня производять обходь вокругь домовь сербы. Они обносять вокругъ домовъ горящій уголекъ 8).

Такое же очистительное значение имѣютъ и качели, это излюбленное народное развлеченье южно-славянъ, румынъ и нашего

<sup>1)</sup> Снегиревъ, Р. н. пр. III, стр. 75; Zibrt, Seznam povêr, стр. 127.

<sup>2)</sup> Холера въ Люблинъ въ 1892 г. СПБ. 1893, стр. 27 прив. въ Эмм. Обоэр. XIX, 1898, стр. 237 и Zibrt, l. c. str. 125 etc.

<sup>3)</sup> Этн. Обоэр. 1890, II, стр. 224-225.

<sup>4)</sup> Rzehorz, Kal. z. nar. ž. Lemkův. str. 361; Mannhardt, W. u. Fk. I, s. 561.

Б) Ястребовъ, Об. и п. Тур. С. стр. 144.

<sup>6)</sup> Ш. В., стр. 363.

<sup>7)</sup> Минхъ, Нар. об. обр. и т. д. Сар. губ. З. И. Р. Г. О. XIX, 2, стр. 104.

<sup>8)</sup> Березинъ, Хорв. Слав. Дали. и т. д. II, стр. 547.

простонародья. При сербскомъ «љуљање» поются и особыя пѣсни. Лилекъ совершенно правъ, усматривая, что въ основѣ этого развлеченія лежить представленіе серьезное. Качанье ничто иное, какъ purgatio aere. Вотъ почему въ Босніи и Герцоговинѣ и Старой Сербіи говорять, что кто покачается на Лазареву субботу, тотъ будетъ здоровъ весь годъ, а кто не качался, у того будетъ болѣть голова 1).

Перейдемъ къ последнему способу очищенія; на немъ прійдется остановиться подольше. Я разумью очищение отъ погони и нечистой силы путемъ ея изгнанія крикомъ, шумомъ и угрозами. Это особенно торжественно производять наши инородцы: у нихъ этотъ обрядъ называется изгнаніемъ щайтана. Происходить онъ въ весений Канмъ (Лазарева суббота) или въ началь мартовскаго новолунія. «Изгнаніе шайтана, разсказываеть Знаменскій, начинается съ крайней избы, куда собирается нёсколько человёкъ съ рябиновыми палками въ рукахъ. Огонь гасять и начинають съ крикомъ и шумомъ колотить палками по ствиамъ, столамъ, лавкамъ, по полу; къ этому шуму присоединяется еще оглушительная музыка цадра (родъ трещотки); все это дълается, чтобы распугать шайтановъ. Изъ избы эта церемонія переносится на дворъ; здісь стучать по всімь заборамъ, хлъвамъ, амбарамъ. Изъ перваго дома переходять во второй и т. д. Толпа изгнателей все ростеть, потому что къ ней присоединяются и обыватели пройденныхъ и очищенныхъ домовъ. Во всякомъ домѣ берутъ съ собой лепешки и яйца, которыхъ

<sup>1)</sup> Предлагаемая интерпретація сокровеннаго смысла качанья принадлежить Лилеку въ его статьяхъ о весеннемъ очищеніи въ Гл. М. З. съ Босм. и Герц. VI (1894) стр. 281. О качаньи на «бизеле неђеље» или Лазареву субботу см. у Милојевића, Песме и обичаи, стр. 99—101. Пѣсии см. тамъ-же, а также у Ястребова, Об. и п. стр. 151 и слѣд. Болгарскія пѣсии при качаньи на Юрьевъ день см. у Миладиновцевъ, Бълг. нар. п. № 636, стр. 503 и слѣд., тоже у Илиева, Сб. отъ нар. умотв. Отд. 1-ый, кн. 1-ая, № 246, стр. 282 и др. Frazer G. В. 2-ое изд. II, р. 448 собраль иѣсколько извѣстій объ качаніи весною и въ Западной Европъ.

вездё приготовляется вдоволь. Кончивъ свой обходъ всей деревни. толпа идеть съ темъ же шумомъ въ оврагъ въ ближайшемъ лесу. Выбравши здесь самое большое дерево, окружають его, обходять три раза и быоть по немь палками. После этого палки бросаются» 1). Очевидно считается, что теперь шайтаны вошли въ дерево; но палокъ изъ предосторожности все таки въ деревню назадъ не берутъ. Схоже съ этимъ производятъ изгнаніе шайтановъ на страстной неделе и вотяки. «Вооруженные бичами, цепами, липовыми палками и пуками зажженной лучины, которыхъ Шайтанъ особенно бонтся, и съ произительнымъ крикомъ начинають они ударять по всёмъ угламъ избы и двора. после чего выбытають на улицу, захлопнувь за собой ворота н плюють на выгнаннаго шайтана. Точно такимъ же образомъ изгоняють шайтана и изъ другихъ избъ»<sup>2</sup>). Тоже самое ділають и Чуваши<sup>8</sup>). Въ такихъ же целяхъ въ день перваго весенняго равноденствія въ Дагестанъ, во время прыганья черезъ костеръ, стръляють изъ ружей и производять всяческій шумъ <sup>4</sup>).

У насъ и въ западно европейскомъ фольклорѣ это изгнаніе нечисти путемъ шума, составляющее неотъемлимую приналежность народной свадьбы <sup>5</sup>), въ весеннемъ обрядовомъ обиходѣ не сохранилось такъ отчетливо. При обходахъ деревень бабы правда зачастую производятъ и шумъ; переживаніе этого способа очищенія можно также усмотрѣть и въ кое какихъ другихъ обрядовыхъ дѣйствіяхъ. Отраженіемъ его можно напримѣръ признать отмѣченное еще Страховымъ изгнаніе кики-

<sup>1)</sup> Горные черемисы Казанскаго края Высты. Егр. 1867, Декабрь, стр. 63—64; Сипрновъ, Черемисы, стр. 165—167.

<sup>2)</sup> Бехтеревъ, Вотяки *Въсти*. *Еер.* 1880, Сентябрь, стр. 161 — 162; Верещагинъ, Соси. Край З. И. Р. Г. О. XIV, 2, стр. 62—63.

<sup>8)</sup> Магницкій, Матеріалы, стр. 191; Георги, Опис. народовъ, І, стр. 40.

<sup>4)</sup> Дубровинъ, Истор. войны и вл. р. на Кавказъ, І, стр. 529 и 531.

<sup>5)</sup> Сумцовъ, Свад. Обр. стр. 10.

моры на Грачевники (4 марта) 1). Весьма вёроятно также, что когда въ Бёлоруссіи на святой палять изъ ружей или когда на верховьяхъ Пинеги съ крикомъ и звономъ мальчики встрёчають Оому, они тоже производять такой обрядъ, который когда то былъ тождественъ изгнанію Шайтана или вообще нечести 2). Такой-же смыслъ имбеть и то, когда въ Болгаріи на первое марта «гръмять съ пушкв» 3). Въ Германіи во многихъ м'єстностяхъ: въ Вестфаліи, въ Баден'є, Марк'є и другихъ м'єстахъ на 22 февраля (St. Peters Stulfeyers Tag) мальчики б'єгають по деревни и бьють молоткомъ въ двери. Иногда тоже совершаеть и самъ домохозяннъ. При этомъ приговариваютъ присказки въ род'є сл'єд.:

Ruit, ruit, Suemerfuegel
Sünte Peiter ies kuemen,
Sunte Tigges well kuemen.
Riut, riut, alle Mius
Riut, riut, junge Mius
Alles Unglück ut diesem Hius!

Schwellenvogel или Sonnenvogel обозначаетъ при этомъ змѣй и всякихъ нечистыхъ животныхъ, которыхъ этимъ способомъ прогоняютъ 1. Нѣчто подобное дѣлаютъ и на Духовъ день въ иѣмецкой Богеміи: когда мальчики заходятъ во дворы съ поздравительной пѣсней, двое изъ нихъ метутъ по двору соломенной метлой. При этомъ они оба увѣшаны бубенчиками 5). Такой-же очистительный смыслъ имѣютъ щелканье кнутами на Духовъ день 6) или звяканье коровьими колоколами, съ крикомъ произво-

<sup>1)</sup> CRas. p. H. II, cTp. 35-38; Eaus. Bucmu. 1889, № 69.

<sup>2)</sup> CMOA. BECMH. 1890, N. 89, CTP. 4; EGHMERKO, Mat. CTP. 141.

<sup>3)</sup> Шапкаревъ, Сб. отъ бълг. нар. ум. II, стр. 164-165, 169 и 170-171.

<sup>4)</sup> Jahn D. Opfebr. s. 95; тоже Erk-Böhme. DLh., № 1205, III, s. 124; Bartsch. S. n S. n G. aus Mekl. II, s. 254.

<sup>5)</sup> Habermann, Aus dem Volksl. des Egerlands, s. 82-83.

<sup>6)</sup> Z. f. O. V. II, s. 195, III, s. 112-113; cp. Mélusine, IX (1899) p. 239.

димое тирольской молодежью на 1-е мая либо, когда впервые скотъ уходить въ горы. Этотъ последній обрядъ называють Grassausläuten только потому, что основной смыслъ его уже позабыть 1). Такое же обрядовое представленіе лежить и въ основе беганья съ заженными метлами у лужицкихъ сербовъ 2).

У южныхъ славянъ подобный обрядъ совершается на 1-е мая, въ день пророка Іереміи въ этомъ обрядъ отраженіе легенды о пророкъ Іеремін, разсказанной въ «Сербской Александріи» (ІІІ, гл. 29). Александру докладывають, что въ Александріи невозможно жить отъ змъй, выходящихъ изъ Нила, и онъ велитъ принести кости Іереміи. Средство это оказывается вполнъ пригоднымъ и «отъ толъ и до дьнесь оу Александріи змим чловъка оуханажти не можеть» 4). Дъйствительно во всъхъ сербскихъ и болгарскихъ присказкахъ, относящихся къ этому обряду поминается пророкъ Іеремія. Сербы приговаривають:

О мј мили Рајоле! Іеремија у поље Беж' те змије у море. Ваше море дубоко Наше поље широко Сал' је једна остала Она ј' очи избола На два трна глагола На четири шипова 5).

<sup>1)</sup> Z. f. d. M. Sittk, III, s. 339.

<sup>2)</sup> Veckenstedt, Wend. S. M. u. abergl. Gebr. s. 442, §§ 71, 72, 74; Срезневскій въ Живой Старинь, II (1890) отд. 1-ый, стр. 56.

<sup>8)</sup> Каравеловъ, Пам. нар. б. болгаръ, стр. 221; Милодиновы, Бълг. нар. п. стр. 522 и 524; Чолоковъ, Бълг. нар. сб. стр. 84; Ястребовъ, Об. и п. тур. серб. стр. 164 и 166; Милићевић, Жив. срба сељ. стр. 171 — 173; Милојевић, П. и об. стр. 103—104.

<sup>4)</sup> Изъ романа и повъсти I, стр. 337 и 367.

<sup>5)</sup> Милићевић, Живот. срба сељ. стр. 124; ср. Милојевић, Песме и об. стр. 171—172 и Ястребовъ, стр. 164.

Почти тоже говорится и въ Болгаріи:

Бѣгай, Бѣгай Еремия. И то ти к гай дурия Ке ти мотатъ черева-та Сосъ желѣзни мотовила 1).

А. Н. Веселовскій зам'єтиль, что ни у румынь, ни ново-грековъ этого обычая не встречается и что ничего подобнаго нетъ и въ обрядовомъ обиходъ Запада. Мы видимъ, однако, что это не совсемъ такъ. Какъ ни скудны известія о весеннемъ очищеніи путемъ изгнанія въ современномъ фольклорь, существованіе его все-таки можеть быть установлено. Этоть видъ очищенія, какъ и всв прочіе весенніе обряды, пріурочивается къ обоимъ весеннимъ обрядовымъ цикламъ и бытуютъ въ приблизительно схожихъ формахъ въ разныхъ мъстахъ Европы. Въ циклъ очищеній путемъ изгнанія входить несомнічно и изгнаніе змій у южныхъ славянъ. Если даже не придавать значенія тому, что Чолоковъ отивчаеть такое же изгнаніе въ Болгаріи совершенно независимо отъ Іеремін на Благов'ященье 2), можно все-таки сказать, что основа его дана была въ обрядовомъ сознаніи народа и помимо всякаго вліянія легенды о пророк' Іеремін, какъ изгонитель змый. Насчеть воздействія «Александрів» или иной версіи легенды о Іеремін, какъ властитель надъ змыями, можно поставить только самое пріуроченіе этого обряда именно къ 1-му маю, а не къ другому весениему празднику. Легенда въроятно также съузила объекть изгнанія подставила змёй всякой погани и сквернё вообще. Она такимъ образомъ пошла, такъ сказать, на встръчу обряду и повліяла на него, но отнюдь не создала его целикомъ. Потребность въ очистительномъ обряде того или иного приме-

<sup>1)</sup> Каравеловъ, Пам. нар. б. болгаръ, стр. 221.

<sup>2)</sup> Бълг. нар. сб. стр. 34.

ненія издавна была на лицо совершенно независимо отъ легенды о Іеремін, пророк'в <sup>1</sup>).

Весна именно въ силу своего важнаго хозяйственнаго значенія время, когда по народному представленію пеобходимы всякія предосторожности, всякія средства борьбы съ окружающей человъка опасностью, будь то мнимой, будь то дъйствительной. Я постараюсь изъ этого тревожнаго, боязливаго и въ то же время полнаго надежды на будущее весенняго настроенія, объяснить и еще одинъ циклъ весеннихъ обрядовъ, который обыкновенно понимается совершенно иначе. Опъ слишкомъ близокъ по общему своему складу къ разобраннымъ очистительнымъ пріемамъ, чтобы его нельзя было мыслить въ самой тъсной связи съ ними.

Насъ подведеть къ этому циклу обрядовъ одна изъ разновидностей изгнанія коровьей смерти, которую разсказаль Терещенко: «Женщины и дъвки выносять въ полдепь наземъ за село или за деревню и складывають его въ кучу съ двухъ противоположныхъ селенію концовъ, а потомъ зажигають въ полночь. Къ одной зажженной кучь везуть дъвки соху, въ былыхъ рубахахъ и съ распущенными волосами, а одил дъвка несеть за ними образъ. Къ другой кучт песутъ женщины, въ черныхъ юбкахъ и грязныхъ рубахахъ, чернаго пътуха. Пришедши къ мёсту, опе обносять петуха вокругь кучи три раза. Потомъ одна женщина, схвативъ пътуха, бъжитъ съ нимъ на противоположный конецъ селенія, и въ то время забъгаеть она къ каждому дому; остальныя женщины бъгуть за нею и кричать: а, ай, ату, згинь, пропади, черная немочь! Добъжавши до конца селенія, она бросаеть п'туха въ тл'єющій наземъ. Дівки бросають сухіе листья и хворость; потомъ, схватясь за руки, опъ



<sup>1)</sup> Схожее съ изгнаніемъ шайтана и слав. заклинаніями на прор. Іеремію изгнаніе нечести производили нѣкогда и въ Перу: въ августѣ, когда сѣяли маисъ производили всякій шумъ оружіемъ и думали, что этимъ прогоняется всякая болѣзнь и заразз. Fernandez, Historia del Peru. Sevilla, 1571, f. 129,31 прив. у Spencer'a, Descr. soc. II, p. 26.

скачутъ вокругъ огня, приговаривая: сгинь, сгинь, пропади, черная немочь! По сожжении пътуха впрягаются женщины въ соху, а дъвки, неся передъ ними образъ, опахиваютъ селение три раза» 1).

Какой смыслъ имбеть опахиваніе, мы уже знаемъ; я остановлюсь на значеные сжигаемаго чернаго пѣтуха. Онъ очевидно въ представленіи ревнителей этого обряда поглащаеть всю смерть, живущую въ деревни, и въ немъ смерть изгоняется за ея предѣлы и сжигается. Смерть такимъ образомъ вынесли изъсела въ типично очистительномъ обрядѣ. Исходя изъ него, я и позволю себѣ спросить, не относится ли извѣстное въ весенней обрядности вынесеніе смерти также въ основѣ своей къ представленіямъ близкимъ очищенью?

О вынесеніи «смерти» у западныхъ славянъ цёлый рядъ свёдёній собраль въ спеціально посвященной этому обряду статьё Звбрть <sup>3</sup>). Самыя старыя свидётельства о немъ у чеховъ восходять еще къ XIV в. <sup>3</sup>). За ними слёдують другія XVI в. <sup>4</sup>). Обрядъ во всёхъ нихъ назначенъ на 5-ой недёлё великаго поста (smertná neděle). Онъ состоить въ томъ, что дёти дёлають изъ соломы фигуру женщины, изображающую смерть, выносять ее изъ деревни и топять. Одинъ календарь 1617 года сохраниль намъ и пёсенку, которую поютъ при этомъ; она вполнё отвёчаетъ тёмъ, которыя поются и до сихъ поръ:

Již nesem smrt ze vši, nové léto do vši Vitej, léto libezné, obilíčko zelené! 5).

Бытъ русск. нар. VI, стр. 41—42; ср. съ этимъ обрядомъ сжиганія півтуха и схожій купальскій обрядъ, разсказанный у Mannhardt'a W. u. Fk. I, s. 615.

<sup>2)</sup> Vynošeni «smrti» a jeho vyklady. Č. L. 1893, отд. от. Прага, 1893 ср. также у Máhsl'a, Nákres sl. Вај. стр. 192 и след.

Постановленія Пражскаго Собора прив. у Зибрта 1. с. стр. 4—5 прим.
 11-ос и 12-ос.

<sup>4)</sup> Ibid., стр. 5 и 6, прим. 16-ое и 18-ое.

<sup>5)</sup> Ibid., стр. 7, пр. 20-ое.

Далье следують уже болье частыя упоминанія XVII, XVIII и XIX вековъ.

Въ современныхъ фольклористическихъ сборникахъ этотъ чешскій обычай отміченъ множество разъ, и всегда обрядъ этотъ совершается одинаково. Изъ соломы ділается фигура старухи; ее подымають на шесты, выносять за деревню, топять или разрывають на части, а потомъ иногда возвращаются назадъ, неся свіжую вітку, эмблему весны. Какъ мы виділи, этоть обрядъ примыкаеть и къ весеннему привітствію. При этомъ поется пісня, почти повсемістно звучащая одинаково:

Smrt nesem ze vsi, novy lito do vsi: bud'te, pani, veseli, że vam lito nesemy s červenými mazanci. 1).

или еще

Bud'te, pani, veseli na tu smrtnou neděli: smrt jsme vam odnesly, nové lito přinesly. 3)

Схоже съ чехами производятъ также на воскресенье Laetare вынесение смерти и лужицкие сербы. 3).

Въ Польшѣ и у Моравовъ вмѣсто названія «смерть» встрѣчается другое: Marzana, Marena. Такъ зовется здѣсь эта фигура, которую выносятъ изъ села и бросаютъ въ воду на воскресенье Laetare (5-ой нед. вел. поста) по самому старому извѣстію

<sup>1)</sup> Erben, Pr. č. p. a. ř. № 5, crp. 59; cp. Mannh. W. u Fk. I, s. 156—157; Zibrt, l. c. str. 16—20; Sobotka, Rostl. str. 196—197; Hanuš, B. Kal. str. 180—134. Cm. eme: Č. L. II (1892) str. 104—185 st. V (1895) str. 184—185.

<sup>2)</sup> Ibid.
3) Smolerj и Haupt, Volksl. der Wenden I, s. 20 и II, s. 222; Č. M. S. (1882) I, str. 29, 30; Срезневскій въ Жив. Стар. II (1890) отд. 1-ый, стр. 55—56.

объ этомъ обрядѣ въ Польшѣ (у Длугоша) 1). Топленіе Морены справляется у польскаго простонародья и до сихъ поръ совершенно такъ же, какъ и топленіе смерти у чеховъ; зачастую ее называютъ также смертью 2). Съ самымъ именемъ Морены намъ уже пришлось встрѣтиться въ моравскихъ пѣсенкахъ, схожихъ съ русскими закликаньями весны 3). Тамъ ее какъ будто призывали, спрашивали, куда она дѣвалась, говорили, что либо сама она открываетъ ключами землю, либо она передаетъ ключи св. Юрью, чтобы онъ выпустилъ росу и весеннюю свѣжую растительность. Схоже съ этими пѣснями поютъ, при вынесеніи чучела изъ села, въ Лубтау словаки:

Mamuriena dievka, Kde si prebývala? Na vyšnom konci Za Hrnčiarovci. Čo ti tam davali? Sukňu mi krajali4).

Въ моравской пъснъ напротивъ о Моренъ говорять совершенно такъ же, какъ и о смерти у чеховъ, только въ концъ, возвращаясь къ передачъ ключей св. Юрью:

> Neseme Mařenu Na oleji smaženú, Pěknu, pěknu Hěló, hěló, ma mila Mořeno! Komus dala kliče и т. д. <sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Прив. у Zibrt'a, l. с. стр. 20 и 46.

<sup>2)</sup> Lud. XV, str. 11 a 175; Sbior. wiad. IX, str. 56 — 58; Zaryzy dom. III, str. 277; Galębiowski Lud. polski str. 168—169; Wisia II, str. 439.

См. выше стр. 112 и слъд.

<sup>4)</sup> Sbornik slov. narodn. piesni etc. vyd. Mat. Slov. str. 187.

<sup>5)</sup> Kulda, Mor. nar. poh. II, str. 295; Sušil, Mor. nar. pisně str. 768 — 770; Václavek, Mor. Val. d. I, str. 79—80; см. т. у Фаминцына, Висти. Евр. 1895, Іюнь, стр. 690—697.

Что подобные обряды совершаются и въ Германіи, мы уже видъли при обозрѣніи весенней поздравительной пѣсни. Въ Тюрингіи и Эйфлѣ, обойдя дворы, мальчики собирали солому, дѣлали изъ нея человѣка, привязывали его къ колесу, зажигали и пускали подъ гору 1). Въ Австріи происходять похороны соломенной женщины, при чемъ поютъ пѣсню, совершенно схожую съ приведенной чешской:

Den Tod haben wir ausgetragen, Den Sommer bringen wir wieder, Den Sommer und den Mai, Der Blümlein allerlei<sup>2</sup>).

Эта пѣсенка восходить еще къ XVI в. и сохранилась въ литературно обработанномъ текстѣ того времени; слово «Тод» въ немъ замѣняется словомъ «Winter», которое показалось понятнѣе. Этой пѣсенкѣ пародировалъ Лютеръ в). Въ сторонѣ отъ ея столь схожихъ въ общемъ варіантовъ стоитъ только одна подобная пѣсня изъ Бранденбургской Марки:

Tod aus, Tod aus, Sommer un de Mëe Blumel mancherlëe, Komm se ausgetrieben, getrieben U lieben Sommer breng se wieder. etc. 4).

Разобранные обряды вынесенія смерти или Морены, всѣ производятся въ средней Европѣ и всѣ пріурочены къ одному и тому же времени: къ серединѣ великаго поста. Они относятся

<sup>1)</sup> Wintzel-Schmidt, s. 304; Schmitz, S. в Br. des Eifl. V. s. 25, др. изв. cw. y Jahn'a, D. Opferbr. s. 8 и 91 и у Frazer'a, Golden Bough. I, p. 257—268.

<sup>2)</sup> Vernaleken, M. und Gebr. I, s. 294—296; ср. Erk-Böhme, D. Lh. III, № 1226, 1227 и 1218 А—D; ср. обрядъ у Wlislocki, Sitte und Br. der Siebenb. Sachsen s. 15—16.

<sup>3)</sup> Erk-Böhme, D. Lh. III, Ne 1218, s. 129-130.

<sup>4)</sup> Engeliess, Der Volkm. s. 228-229.

такимъ образомъ исключительно къ первому циклу весеннихъ праздниковъ. Ихъ географическая и календарная близость въ связи съ полной тождественностью дъйства и заставляли неръдко высказывать предположеніе, что мы имъемъ здъсь дъло съ однимъ и тъмъ же обрядомъ, проникшимъ къ сосъдямъ; Чехи говорили о его польскомъ происхожденіи, 1) нъмцы о чешскомъ 2) и т. д. Извъстное взаимодъйствіе, можетъ быть, и нужно предположить между этими обрядами у чеховъ, нъмцевъ, поляковъ и лужицкихъ сербовъ.

Въ другихъ странахъ Европы схожіе обряды совершаются въ другомъ болбе позднемъ циклъ и носять совсъмъ иной характеръ. Въ Россіи фигура, сдъланная по обличью человъка, или изображаемая человькомъ, хоронится, сжигается, или бросается въ воду на Тронцу или на Духовъ день. Она называется уже не смертью, а Костромой. Обрядъ этотъ отмъченъ главнымъ образомъ въ Муромскомъ увадв Владимірской губерній 3). Въ настоящее время онъ совершается повсюду одинаково: выносять изъ избы скамейку, на нее кладуть корыто и начинають дълать въ корыть бабу; на бабу надъвають рубашку, сарафанъ, косынку на голову и проч. Когда баба готова, корыто подынають и несуть къ водь; здысь платье съ Костромы снимають, а самое чучело бросають въ воду . По известію Сахарова, Кострому изображала и дъвушка, которая сейчасъ же по избранік отходила отъ хоровода и стояла насупившись, нока ее не выкупають въ водь 5). Ипогда раньше, чёмъ бросить Кострому. въ воду, происходитъ и борьба между одной партіей, которая охраняеть ее, и другой, нападающей. Все это конечно давнымъ

<sup>1)</sup> Zibrt, Vyn. Smrti, l. c.

<sup>2)</sup> Jahn, D. Opferbr. s. 89.

<sup>- 3)</sup> Сахаровъ, Сказ. русск. нар. II, стр. 207 — 216; Аванасьевъ, Поэт. Возар. III, стр. 724 — 726; III. В., стр. 368 — 371. Этн. сб. I, стр. 56.

<sup>4)</sup> III. B., crp. 369, № 1257.

<sup>5)</sup> Сказ. русск. нар. II, стр. 207.

давно уже выродилось въ игру, и вся забава заключается только въ изображеніи похоронъ, какъ впрочемъ и при польскомъ погребеніи смерти  $^1$ ).

Аналогично съ похоронами Костромы производятся и проводы русалки э). Обыкновенно это дълается гораздо позже, уже среди льта, но Сахаровъ отивчаеть этоть обрядъ на Клесальную субботу<sup>8</sup>). Русалка изображается уже съ болбе типичными подробностями, чемъ Кострома, и смыслъ этого обряда ясиве; мы имбемъ здесь уже несомненно дело съ изгнаніемъ чего-то зловъщаго, сквернаго. Кромъ изображенія русалки въ видъ чучела, ея роль исполняется и девушкой въ одной рубахе, а то и нагишемъ, съ распущенными волосами и большимъ вънкомъ на головъ. Русалка ъдетъ верхомъ на кочергъ и черезъ плечо держитъ помело 4). Въ Саратовской губерніи русалку изображаеть конь, на которомъ сидить молодой парень. Коня топять въ ръкъ 5). Въ другихъ мъстностяхъ русалку обыкновенно не топятъ, а только провожають «до ржей» или «до бору», гдв она и остается нікоторое время, а потомъ задворками возвращается домой. Когда народъ, проводивъ русалку, идетъ весело назадъ, онъ многозначительно приговариваеть: «мы русалку можно будеть вездё сиёло ходить» 6). Очевидно сохранилось глухое сознаніе, что отделались отъ чего то нехорошаго, опаснаго.

Рядомъ съ этими топленьями, изгнаньями, проводами и сжиганьями можно было бы привести и цёлый рядъ другихъ обря-



<sup>1)</sup> Wisła II, str. 439. Здёсь производится даже нёчто вродё шуточнаго судбища, выносящаго смертный приговоръ. Такая же игра производится и въ Германіи (въ Эйфдё) Schmitz, S. u. B. des Eifler V. s. 20.

<sup>2)</sup> Сахаровъ, Сказ. II, стр. 196; Радченко, Гом. нар. п. З. И. Р. Г. О. XIII,2, стр. XXVI; Минхъ, Нар. Об. и пр. Сар. губ. З. И. Р. Г. О. XIX,2, стр. 105; III. В., стр. 367; Нижеюр. Губ. Въдом., чаотъ неоф. № 21.

<sup>3)</sup> Сказ. II, стр. 196-197.

<sup>4)</sup> Радченко, Гом. нар. п. 3. И. Р. Г. О. XIII,2, стр. XXVI; въ видѣ чучела Ш. В., стр. 367.

<sup>5)</sup> Минхъ, Нар. обыч. и пр. 3. И. Р. Г. О. XIX,2, стр. 105.

<sup>6)</sup> III. B., crp. 367, № 1256.

довъ, пріуроченныхъ къ другому времени и совершающихся въ иныхъ формахъ. Нѣсколько дальше я сведу ихъ вмѣстъ. Покамѣстъ остановимся однако на приведенныхъ обрядовыхъ дѣйствіяхъ.

Ихъ толковали разно; въ нихъ видъли переживание самыхъ различныхъ мисологическихъ воззрвній, обрядовыхъ представленій и даже устоевъ быта. Я отм'ту главныйшія взъ нихъ: Гримиъ привелъ обрядъ изгнанія смерти въ главт о спорт Зимы и Лета и считаль, что «Смерть стала на место зимы, потому что замою природа костенбеть и кажется спящей» 1). Морену польскихъ и моравскихъ обрядовъ онъ считалъ богиней Зимы. которая умираеть, давая місто молодой народившейся богинів Весны. Такое толкование особенно подходить къ тому типу разобранных обрядовъ, гдф, изгнавши смерть, молодежь возврашается съ зелеными вътками. Но какъ объяснить тогда топленье Костромы и изгнаніе Русалки? Гримму эти обряды не были знакомы, и ихъ онъ поэтому не касался. Напротивъ Маннгардтъ подробно разобраль также и русскія тронцкія погребенія и топленія Костромы, и они представились ему трудно поддающимися интерпретацін. Топленія Костромы онъ поняль было, какъ заклинаніе дождя, 2) но на этомъ не остановился, подыскивая единообразнаго объясненія для обоихъ параллельныхъ обрядовыхъ типовъ. Первый циклъ, т. е. вынесение смерти, согласно его общей теорін, какъ и следовало ожидать оказался «погребеніемъ изжившагося духа растительности стараго года», и заміной новымъ нарождающимся духомъ растительности, свёжей, весенней в). Но что значить тогда вторичное погребение? Нать ли и туть причины для гибели духа растительности? Отнеся всв обряды погребенія Костромы исключительно къ летнему солнцестоянію и отождествивъ ихъ съ похоронами и Купалы, Манн-

<sup>1)</sup> D. M. a. п. стр. 767 & 773.

<sup>2)</sup> W. u. Fk. I, s. 417 H II, s. 264-265.

<sup>3)</sup> Ibid., s. 359 m 416.

гардтъ достигъ желаемаго результата: вторичное погребеніе или топленіе происходить въ середина лата, въ конца полнаго разцвъта жизненныхъ силъ природы; духъ растительности тутъ естественно представляется умирающимъ, и отражение его смерти въ обрядъ въ этомъ пріуроченів даже гораздо логичные, чымъ ранней весной, когда можно скорбе ждать его поминокъ, чемъ похоронъ. Вопросъ такимъ образомъ перемъстился, и основнымъ моментомъ похоронныхъ обрядовъ оказался не первый, а второй Манигардть говорить: «Погребеніе и потопленіе ихъ циклъ. Костроны имъли повидимому тотъ же снысль, что и укладываніе въ гробъ или опусканіе Смерти; только воспроизведеніе этого явленія совершалось одинь разь въ началь злого, убивающаго жизнь и рость времени года, а другой разъ въ концѣ его, на этотъ разъ въ соединения съ праздникомъ возрождения и оживленія растительности» 1).

Подобнымъ заключениемъ Маннгардтъ достигаетъ, конечно, желательной стройности въ интерпретаціи разобранныхъ мною обрядовъ. Сомнъніе возникаетъ только относительно того, зачымъ надо было народу изображать эту смерть духа растительности и еще изображать ее дважды, какое обрядовое значение имъетъ это убійство? На эти вопросы постарался ответить уже последователь Манигардта — Фрезеръ. Смерть бога, по его мивнію, представленіе, присущее всімъ первобытнымъ религіямъ: сіверо-американскіе индібицы считають, что Великій Духъ, сотворившій міръ, давно умеръ; дикари Филиппинскихъ острововъ показывають гробницу создателя міра; древніе знали гробницы Зевса на Крить, знали, гдь покоились тыла и Діониса и Аполлона. И смерть бога необходима и желательна; нужно чтобы онъ умеръ въ цвътъ силъ; иначе будеть ослаблена его дъеспособность, которая, если онъ умеръ во время, можеть въ разцвъть перейти въ другого бога, замънившаго перваго. Соотвът-

<sup>1)</sup> Ibid., I, cTp. 418-419, cp. II, 365.

ственно этому, говорить Фрезеръ, убивають и царя, и главнаго жреца и проч. Въ тъхъ же цъляхъ необходимо было убить и духъ растительности, чтобы онъ могъ не оскудъть, а возродиться вновь въ полной силъ 1).

Во всехъ этихъ трехъ теоріяхъ, такъ сказать, взаимно дополняющихъ другъ друга, лежитъ въ основъ представление объ обрядъ, какъ отражени миса. Я не буду уже вновь останавливаться на томъ, насколько подобная точка зренія возможна. Я уже инбать случай указать, что она слишкомъ часто ведетъ къ натяжкамъ. Едва ли нужно также вновь возвращаться къ вопросу о томъ, присуще ли дъйствительно народному сознанію представление о духѣ растительности. Въ данномъ случаѣ, мнѣ кажется, достаточно очевидно, что Смерть или Морена, или Кострома, изображаемая соломеннымъ чучеломъ или женщиной, не даеть собственно никакихъ поводовъ къ отождествленію ея съ духомъ растительности, даже въ томъ случать, если предположить, что представление о немъ было действительно когда то присуще религіозному сознанію древнихъ аріевъ. На нѣчто подобное намекаеть, можеть быть, только русская русалка, но и ея мноологическая природа, какъ мы уже видъли, коренится въ области религіозныхъ воззрѣній, не вифющихъ ничего общаго съ растительностью.

Совершенно въ сторонѣ отъ обычныхъ минологическихъ представленій стоитъ теорія, предложенная Каллашемъ на страницахъ Этнографическаго Обозрѣнія. Въ статьѣ «о положеніи неспособныхъ къ труду стариковъ въ первобытномъ обществѣ» онъ постарался показать, что мнимое обрядовое убійство есть отраженіе убійства настоящаго. Когда теперь въ современномъ обрядѣ топится или сжигается изображеніе бабы, народъ въ простомъ символѣ дѣлаетъ то же самое, что когда то онъ производилъ надъ своими собственными родителями 2). Мы имѣемъ

<sup>1)</sup> Frazer, Golden Bough, I, p. 269, cp. p. 218-214, 215-240, 247 u 250.

<sup>2)</sup> Эты. Обозр. II (1889) особенно стр. 160.

здёсь такимъ образомъ дёло съ пережиткомъ реальныхъ устоевъ быта, и никакого календарно-религіознаго значенія наши обряды не имёютъ. Если они пріурочены къ веснё, то только потому, что въ весеннюю голодовку, когда припасы истощены, убіеніе стариковъ оказывается еще болёе ощутительно необходимымъ.

Теоріи, которыя я привель здесь, все обходять такимъ образомъ тотъ очистительный характеръ, который мив хотвлось бы подчеркнуть въ обрядъ вынесенія или топленія смерти или иного образа. На него однако есть немало совершенно опредъденныхъ указаній; обойти его значить не понять той единственной бытовой основы этихъ обрядовъ, которая заставила ихъ сохраниться до нашихъ дней и еще недавно дёлала ихъ въ глазахъ ихъ ревнителей не только цѣлесообразными, но и необходимыми. Нечего и говорить, что со временемъ этотъ смыслъ очищенія такъ же забылся, какъ было забыто очищение вообще, и напр. въ похоронахъ Костромы и въ топленіи Морены современный народъ не видить ничего, кромф простой игры. Чфиъ глубже мы будень однако восходить въ древность, чемъ более мы будемъ приглядываться къ тому, накъ обрядъ этотъ справлялся въ старину, темъ более отчетливо будеть выступать его очистительный характеръ.

Онъ вполнѣ ясно оттѣненъ напримѣръ въ тѣхъ обрядахъ древнихъ грековъ и римлянъ, которые со времени Узенера и Маннгардта приводятся въ параллель къ изгнаніямъ и топленіямъ символическихъ фигуръ въ современномъ обрядѣ 1). Въ древней Греціи схожъ съ обычаями изгнанія дельфійскій обрядъ похоронъ Харилы. Плутархъ разсказываетъ со словъ какого то знатока дельфійскихъ древностей, что «по указанію оракула Дельфійцы исполняли въ честь Харилы «жертвоприношеніе, связанное



<sup>1)</sup> Usener, Italische Mythen Rhein. Mus. XXX, s. 208-204; Mannh. W. u. Fk. II, s. 265-278.

съ очищеніемъ»; этотъ обрядъ они «и теперь соблюдаютъ каждые девять лѣтъ». Онъ состоялъ въ томъ, что царь, торжественно возсѣдая во время празднества, раздавалъ всѣмъ присутствующимъ ячменную крупу и овощи; послѣ этого къ нему подводили куклу, одѣтую молоденькой дѣвушкой; ее называли Харилой; царь ударялъ ее по лицу сандаліей, и послѣ этого старшая изъ Тіадъ уносила ее, обматывала веревкой вокругъ шен и наконецъ хоронила. Узенеръ совершенно вѣрно опредѣляетъ этотъ обрядъ, какъ заканчиванье и погребеніе одного опредѣленнаго періода времени. Харила олицетворяла этотъ періодъ. При этомъ естественно было произвести и очищеніе; всякая скверна, все злое должно было погибнуть вмѣстѣ съ Харилой 1).

Въ древнемъ Римѣ параллель къ разобраннымъ нами европейскимъ обрядамъ указывается обыкновенно въ такъ называемомъ сверженьи въ Тибръ Аргеевъ. Діонисій и Плутархъ разсказываютъ, что въ майскіе иды 24 фигуры людей изъ прутьевъ и соломы бросали весталки въ Тибръ съ Pons sublicius. При этомъ присутствовала и Flaminica Dialis съ грустнымъ лицомъ нечесанная и неумытая э). Плутархъ называетъ этотъ обрядъ тоν μέγιστον τῶν χαθαρμῶν э). Онъ долженъ былъ, стало быть, освободить городъ отъ какой-то уносимой въ Тибръ этими 24 куклами скверны, совершенно такъ же, какъ уносила съ собой что-то недоброе и греческая Харила.

Оба древних обряда, соответствующих разобранным веропейским, преследуют таким образом очистительныя цели. Какъ мы сейчасъ увидимъ, ихъ можно вполне отчетливо увидеть и въ европейских изгнаніяхъ и топленіяхъ. Постановленіе Пражскаго Собора 1366 года прямо указываетъ цель вынесе-

<sup>1)</sup> Usener, l. c., s. 208; Плутархъ, Quest. Graec. XII; Roscher's Ausf, Lex. B. I,1, s. 872-873.

<sup>2)</sup> Roscher, Ausf. Lex. I, s. 496 — 500; Preller-Iordan, R. Myth. II. s. 185—137; Mannh. W. u. Fk. II, s. 265—273.

<sup>3)</sup> Quaest. Rom. LXXXVI.

нія смерти: «quod mors eis ultra nocere non debeat» 1). Это краткое зам'єчаніе въ высшей степени важно. Въ то время, когда оно было высказано, смыслъ обряда безъ всякаго сомн'єнія быль бол'є ясно сознаваемъ, чёмъ теперь. Тоже назначеніе этого обряда указывають и описавшіе его у словаковъ писатели прошлаго стол'єтія; они говорять, что народъ в'єрилъ въ возможность уберечься этимъ способомъ отъ смерти и немочей, а равно и отъ несчастныхъ случаевъ въ хозяйств'є 2). Это посл'єднее пов'єрье сближаеть нашъ обрядъ со второй строкой древней п'єсни Арваловъ:

nevel verve Marmar sins incurrere in pleores 3).

Эту строчку Биртъ въ приведенной уже нѣсколько разъ статъѣ нереводитъ слѣд. образомъ: «ne sinas Mars, quidquid hoc vere natum est in inferos incurrere» 4).

Коренной смыслъ нашего обряда именно таковъ. Онъ вполнѣ подходитъ и къ названію его вынесеніемъ смерти или Морены. Для пониманія его вовсе не надо дѣлать такое совершенно неправдоподобное предположеніе, будто понятіе смерти подставилось понятію духа растительности или богини зимы? Очищеніе посредствомъ вынесенія особыхъ куколъ извѣстно и у дикарей. Въ Океаніи «во время приготовленія къ Очистительному празднеству демоны заключаются въ куклы и потомъ еп bloque выбрасываются въ море». Этотъ пріемъ очищенія есть такимъ образомъ одна изъ формъ сознанія первобытнаго ума 5).

Толкованіе обрядовъ изгнанія, топленія или сжиганія Морены у чеховъ и поляковъ въ очистительномъ смыслѣ было уже

<sup>1)</sup> Прив. у Zibrt'a Vyn. amrti, str. 4, прим. 11-ое, тоже говоритъ и Miroticky, ibid. прим. 6-ое.

<sup>2) «</sup>Lid voril že vynesením smrti bude chráněn před morem a nemočemi» Zibrt, l. c. str. 13 и прим.

<sup>3)</sup> A. f. L. L. XI (1898) s. 193.

<sup>4)</sup> Ibid., s. 170.

<sup>5)</sup> Bastian, Inselgr. Ocean. s. 69.

не такъ давно предложено въ русской фольклористической литературѣ: «Смерть, писалъ г. Фаминцынъ, обозрѣвая чешскія вынесенія Морены, въ нѣкоторыхъ случаяхъ замѣняется близко родственной чумой (mór). Такъ напр. въ Силезіи по вынесеніи и потопленіи Марзаночки поють:

Вынесли мы чуму (mór) изъ села.

Достойно вниманія, что, по представленію русскаго народа, коровья смерть, т. е. чума рогатаго скота, пробіваеть по селамь вы февралі чахлая и заморенная, вы виді старухи вы біломы савані. Вы то же время появляется и Кумаха — олицетвореніе лихорадки, носылающая своихы сестеры-губительницы вы міры людей знобить, грішное тіло мучить. По мийнію русскихы старухы, вообще болізни тощія и заморенныя, просидівы звиу вы спіжныхы горахы, накануню 1-го мая (уже на посліднемы рубежі літа) разбіваются по білому світу и нападаюты на неосторожныхы.

Страшнъе всего для человъка заразныя бользии. Для огражденія себя и скотины отъ губительнаго дъйствія заразы, человъкъ издревле прибъгалъ къ разнымъ обрядовымъ дъйствіямъ и заклинаніямъ. Западные славяне охраняли себя отъ чумы и вообще заразы ежегоднымъ исполненіемъ обрядовъ проводовъ и изгнанія смерти» 1).

Что весна считается въ пародномъ представлени временемъ опаснымъ для здоровья, мы уже видъли, когда ръчь шла объ очищеніяхъ водою. Я указалъ тогда чисто календарный источникъ этого митнія. Подобнымъ взглядомъ на весну объясняется и вопросъ евреевъ Христу и въ чешской пъснъ на ранило: «Рапе, măš-li zimici?» <sup>2</sup>)

При предложенномъ мною объяснении обрядовъ изгнанія вполнѣ понятно и существованіе его двухъ цикловъ, т. е. соб-

<sup>1)</sup> Впсти. Евр. 1895, Іюль, стр. 141—142.

<sup>2)</sup> Erben, Pr. p. a. ř. str. 60; см. выше стр. 100 и 263-265.

ственно повторенія того же дъйствія въ конць весны или въ началь льта. Мы видьли уже, что всь несомньно очистительные обряды производятся также дважды и именно одновременно съ обрядами изгнанія. Существованіе второго цикла я буду имьть случай объяснить ньсколько дальше. Покамьсть я отмьчу только, что въ немъ изгоняется въ Россіи миоическій образь вполнь аналогичный тому значенію, какое я старался придать чешской «Смерти». Мы видьли, что изгоняется русалка, т. е. нечистая и зловредная тайнственная сила.

Нъсколько обособленное мъсто занимаеть топление Костромы. Эту фигуру въ ея современномъ обрядовомъ примъненіи мы ноймемъ яснъе, ознакомившись съ другимъ типомъ обрядовыхъ изгнаній. Въ древнемъ Рим'є на иды марта (15-го числа) носили чучело мужчины и, прогнавъ его розгами черезъ весь городъ, сжигали и хоронили. Эта фигура называлась Mamurius Veturius. По общему признанію, этимологія этого имени указываеть на связь со словами Marmar = Mars (изъ пъсни Арваловъ) и vetus, veter. Мамурій-Ветурій представляль, такимь образомъ, какъ бы стараго Марса въ противоположение новому, только что народившемуся 1). Изъ аналогіи съ Харилой дельфійскаго обряда, мит кажется, вполит ясно видно, что мы имтемъ здёсь дёло съ олицетвореніемъ стараго мартовскаго года. Какъ въ Харилъ изгоняли и хоронили извъстный истекшій календарный срокъ, такъ и изгоняя Мамурія-Ветурія, входили въ новый періодъ времени, новый годъ. Лишь впоследствій смысль обряда быль забыть, и потребовалась такъ же, какъ и для Харилы, этіологическая легенда, чтобы объяснить его.

Изгнаніе Ветурія въ имѣющихся о немъ извѣстіяхъ не выставлено, какъ обрядъ очистительный, и поэтому я не упоминалъ о немъ до сихъ поръ. Это обрядовое представленіе мыслится такимъ образомъ исключительно, какъ изгнаніе извѣстной

<sup>1)</sup> Mannh. W. u. Fk. II, s. 297—298; Usener Bb Rhein. Mus. XXX, s. 213; Roscher's, Ausf. Lex. II,2, s. 2409.

олицетворенной поры времени. Подобныя изгнанія сохранились и по всему лицу современнаго европейскаго фольклора. Извістны напримірь: оплакиваніе и похороны прошлаго года, справляемыя во Франціи и во французской Швейцаріи 31 декабря или 1-го января. Фигура, о которой туточная уже теперь пъсенка поетъ, что она умерла отъ пьянства, называется «le bon homme Sylvestre» 1). Она вић всякаго сомићнія изображаеть собою годъ, истекшій ко дню св. Сильвестра. Такой же смыслъ нивють и проводы старухи, «Befana» или «Befania», отмеченные въ Италін (въ Римъ, въ Тосканъ и въ другихъ мъстахъ)<sup>2</sup>). Интересный обрядъ такого же чисто календарнаго свойства разсказалъ Либрехтъ. Въ Алатри (около Рима) 28 марта особая процессія ходила къ объднъ въ маленькую церковь Богородицы и потомъ отправлялась къ Porta Bellona. Здёсь на стёне находилось рельефное изображение двухъ фигуръ; одна называлась Marzo, а другая Aprile. Фигура Марта избивалась камиями. Подобный же обычай существоваль и въ Геймберге близъ Венскихъ воротъ. Только фигуры назывались туть подъ вліяніемъ столь распространенныхъ въ Германіи споровъ зимы и літа именами этихъ временъ года 3).

Всего чаще въ современномъ фольклорѣ изгнанія имѣютъ не строго календарный смыслъ. Изгоняется обыкновенно олицетвореніе какого нибудь цикла праздниковъ, или поста, или одного изъ временъ года. Изгнанія подобнаго рода уже неоднократно подробно отмѣчались въ минологіяхъ и изслѣдованіяхъ по фольклору. Такъ въ Италіи, Франціи, Германіи, Россіи и Чехіи справляются шумныя, носящія повсемѣстно юмористическій, маскарадный характеръ похороны Карнавала, Фашинга,

<sup>1)</sup> Usener, l. c. s. 195; объ изгнаніи св. Сильвестра см. еще Vernaleken, M. u. Ges. s. 291; Mannhardt, W. u. Fk. I, s. 386.

<sup>2)</sup> Usener, l. c. s. 197-198.

<sup>3)</sup> Liebrecht, Zur Valkskunde, s. 412 — 413; прив. также у Вс. Миллера, Русск. Масл. и Зап.-Евр. Карнавалъ, стр. 34—35.

Масляницы, Мясопуста, «boeuf gras» и проч. За этимъ следуетъ не менъе торжественное и также шуточное сожжение на 5-ой недъль поста бумажнаго изображения «Micarême», что соотвътствуетъ итальянскому «segare la vecchia» или «vecchia da brusar» 1). Равнымъ образомъ изгоняется въ Сербіи великій пость, олицетворяемый подъ названіемъ бабы Коризмы 2). Въ Германіи изгоняютъ и Ostermann'a 3).

Схожимъ обрядовымъ дъйствомъ заканчивается и циклъ весеннихъ праздниковъ. Тутъ сжигается или топится олицетвореніе самой весны. Подобное значеніе именю и имѣютъ въ глазахъ современнаго простонародья похороны Костромы. Обрядъ этотъ называется прямо Проводами весны 4). Пѣсня, которая поется при этомъ, также, какъ французская пѣсенка о «bon homme Sylvestre», изображаетъ Кострому веселой и гульливой дѣвушкой, потому что она представляетъ собою пѣвунью и плясунью весну съ ея хороводами, играми и прочими забавами 5). Русскіе проводы весны въ этомъ отношеніи принадлежатъ къ одной категоріи съ существующимъ кое-гдѣ финаломъ нѣмецкаго майскаго праздника, когда одѣтую въ зеленыя вѣтви фигуру топять, раздирають на части, или когда ей отрубають голову 6). Тотъ же первоначальный смыслъ имѣетъ и отмѣченное Маннгардтомъ въ Австріи и Франціи возстановленіе майскаго

<sup>1)</sup> Вс. Миллеръ, l. с. стр. 33—34 и 36; Mannh. W. u. Fk. I, 410; Frazer, Golden Bough. I, p. 272—275; Usener въ *Rhein. Mus.* XXX, ss. 192—194 и 200; Č. *L.* IV (1894) str. 298; III. В. стр. 338, *Смол. Въсти.* 1896, № 27, стр. 4 и т. д.

<sup>2)</sup> Милићевић, Ж. Срба Сељ. стр. 89, 93, 107 и 546; Березинъ, Хорв. Дали. и т. д. II, стр. 543—544; Карацић, Жив. и Об. стр. 23—24; ср. тоже въ Польшѣ, *Lud.* V, str. 281.

<sup>3)</sup> Panzer, Beitr. z. d. Myth. II, s. 78-79.

<sup>4)</sup> А. Н. Веселовскій, Гетеризмъ в побр. въ купальской обрядности, Ж. М. Н. Пр. 1894, февраль, стр. 314; Этногр. Сб. І, стр. 56; Зап. Общ. Арх. Ист. и Этн. при Казанск. Унив. X (1892) стр. 119 — 121; ср. Сахаровъ, Сказ. II, стр. 214—215.

<sup>5)</sup> Собр. у Ш. В. стр. 367—371.

<sup>6)</sup> Mannh. W. u. Fk. I, s. 347-349 m 321; Sommer, s. 152.

дерева на Ивановъ день, при чемъ оно сжигается въ Купальскомъ кострѣ 1).

Теперь все это конечно забава, игра, последній аккордъ оборвавшагося разгула праздничныхъ развлеченій. О серьезномъ смысле всёхъ этихъ обрядовъ народъ, конечно, позабыль уже давнымъ давно. Однако, если въ основе своей всё эти изгнанія, сожженія и топленія имёли какое-нибудь серьезное религіозно-хозяйственное значеніе, оно не могло не быть въ самой тёсной связи съ очищеніемъ. Когда изгонялось олицетвореніе извёстнаго промежутка уже пережитаго времени, изображавшая его фигура брала на себя все то злое, недоброе, опасное, всю скверну прошлаго, чтобы въ будущемъ ждало одно только полное благополучіе и довольство. Особенно vere novo хотёлось начать жить сначала, войти въ новую пору, избавившись отъ всего гнетущаго и мёшающаго полному счастью.

Въ сторонѣ отъ обрядовъ очищенія и внѣ всякой связи съ ними остается однако третій родъ изгоняемыхъ олицетвореній; онъ разсматривался до сихъ поръ всегда совмѣстно съ только что изложенными обрядовыми дѣйствами. Я разумѣю нѣмецкіе споры отъ временъ Карла Великаго до нашихъ дней²). Эта литературная исторія открывается, какъ извѣстно, латинской эклогой, приписанной рукописями ІХ вѣка знаменитому Алкуину³). Эклога вся построена по образцу Виргиліевыхъ, и только поютъ амобейную пѣсню или споръ не пастухи, а аллегорическія фигуры, изображающія зиму и весну. Народный сюжетъ здѣсь такимъ образомъ лишь воспроизведенъ; поэть имъ восполь-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ibid., s. 177-179 H Z. f. O. V. II, s. 194.

<sup>2)</sup> См. объ этомъ прежде всего у Гримма D. М. главу, озаглавленную Sommer und Winter; см. также Hönig статью въ Z. d. V. f. V. III, s. 226—227; А. Н. Веселовскій, Три Главы изъ Ист. Поэт. стр. 19 и слёд. отд. отт. и Lilienkorn, Deutsch, Leb. s. XLIX и слёд.

<sup>3)</sup> Cm. Mon. Germ. Hist. Poetae Latini Aevi Carolini, Berlin, 1881, 40, t. I, p. 270—272.

зовался, вовсе не имѣя даже ввиду подладиться подъ тонъ народной поэзіи, или воспроизвести болѣе или менѣе близко ея наиболѣе характерныя черты. Однако мысли чисто народныя, несомнѣнно близкія хозяйственнымъ устоямъ сельской жизни, на каждомъ шагу встрѣчаются въ этомъ стихотвореніи и оттѣняютъ общій остовъ той недошедшей до насъ пѣсни, которую пѣли о зимѣ и лѣтѣ Франки VIII и IX вѣковъ. Весна начинаетъ съ пожеланія, чтобы прилетѣла ласточка:

Opto meus veniat cuculus, carissimus ales.

Зима, напротивъ, говоритъ, что прилетъ дасточки вовсе не жедателенъ, и доказываетъ это указаніемъ на весеннюю голодовку,
которую такъ подчеркиваютъ народныя поговорки и пословицы
современнаго простонародья: «Iste (cuculus) famem secum semper
portare suescit», говоритъ Зима 1). Зима указываетъ также на
трудовое значеніе весны, когда она говоритъ, что дасточка
«generat forte labores». Подобныя выраженія дучше всего указываютъ на близость этого школьнаго произведенія къ народной
поэзіи. Нѣсколько дальше зима и весна спорятъ и о томъ, кто
изъ нихъ двухъ господинъ и кто слуга (стихи 35 — 43), совершенно такъ-же, какъ и въ современныхъ народныхъ спорахъ
Зимы и Лѣта. Этотъ мотивъ встрѣчается напримѣръ въ самой
старой пѣснѣ подобнаго рода; ее сохранилъ намъ одинъ летучій
листокъ 1580 года. Здѣсь зима также говоритъ:

So bin ich der Winter ich gib dirs nit recht O liebe Sommer du bist mein knecht<sup>2</sup>).

Въ XVI в. этотъ споръ уже появляется въ отчетливо обозначенной обрядовой связи. Себастьянъ Франкъ въ своей книжкъ, напеча-



<sup>1)</sup> Пословицы подобнаго склада сведены выше на стр. 66-68.

<sup>2)</sup> У Уланда, № 8; у Лиліенкорна Deutsch. L. № 52; тоже Erk-Böhme, D. Lh. № 1066, III, s. 11.

танной въ 1542 году, разсказываеть, что на 5-ой недѣлѣ великаго поста въ Франконіи носять двѣ фигуры, изъ которыхъ одна называется Зимой, а другая Лѣтомъ. Зима и Лѣто вступають въ единоборство; и побѣждаеть, конечно, лѣто 1). Точно пріуроченной къ воскресенью Laetare 2) эту игру назвать однако нельзя: ее справляють, и на Пасху 3), и на Рождество 4). Гансъ Саксъ изобразиль ее на св. Матоея (12/25 февраля) 5).

Пѣсня XVI в. сохранилась до нашего времени въ трехъ различныхъ варіантахъ, и во всѣхъ нихъ мы находимъ то же самое замѣчаніе, что лѣто слуга зимы, которое мы видѣли еще въ «Conflictus veris et hiemis 6)». Остальные извѣстные миѣ шесть варіантовъ 7), такъ сказать, откололись отъ основной пѣсенной традиціи. Однако и среди нихъ многіе сохранили старинный, типичный припѣвъ, иногда нѣсколько измѣняющійся; онъ звучалъ въ XVI вѣкѣ:

Der Sommer (usu der Winter) ist fein 8).

По своему складу теперешніе варіанты принадлежать, какъ мы это видёли, къ поздравительнымъ пёснямъ, и исполняются двумя только пёвцами; согласно этому они относятся кътому, что вазывается амобейнымъ пёніемъ и входять въ довольно

<sup>1)</sup> Weltbuch. 1542. Bl. 1316, прив. и у Уланда, Schriften, III, s. 18.

<sup>2)</sup> Kak'b nbeck: Ditfurt, Frank. Volksl. II, & 378; Erk-Böhme, D. Lh. III, s. 18, & 1071; Vernalcken, M. und gebr. s. 297.

<sup>8)</sup> Erk-Böhme, D. Lh. III, s. 13, № 1067.

<sup>4)</sup> Habermann, Aus d. Vl. des Egerl. s. 78.

<sup>5)</sup> Hans Sachs herausg. von A. v. Keller, Bd. IV, s. 255 — 262: «Ein Gesprech zwischen dem Somer und dem Winter»; ср. польскую пословицу: «Św. Maciej zimę traci lub zbogaci» Петру шевичъ, Обще-русск. дневникъ, стр 27.

<sup>6)</sup> Erk-Böhme, D. Lh. № 1067; Süs. № 53; Schlossar, D. Volksl. aus Steiermark, s. 392, № 354 и Erk-Böhme, l. c. № 1070.

<sup>7)</sup> Erk-Böhme, l. c. N.M. 1068, 1069, 1071; Hruschka-Toischer, D. Vl. aus Böhmen, N.M. 70—72; Vernaleken, M. und Gebr. s. 297—298; Z. d. V. f. V. III, s. 226—226.

<sup>8)</sup> Erk-Böhme, l. c. Ne 1066.

обширную литературу тёхъ пёсенныхъ споровъ, которымъ А. Н. Веселовскій въ обнародованныхъ до сихъ поръ главахъ своей поэтики придалъ такое важное значеніе въ развитіи народнаго поэтическаго стиля 1).

Споръ Зимы и Лета есть обрядовая игра чисто немецкая. Те два примера подобныхъ споровъ, которые записала въ Белоруссіи г-жа Радченко, надо върнъе всего отнести также на счетъ нъмецкаго вліянія <sup>9</sup>), можеть быть черезъ Польшу <sup>8</sup>). Однако нер'єдко дълались попытки подыскать аналогіи къ нъмецкому спору зимы и лъта и далеко за предълами всякаго нъмецкаго вліянія; ихъ находили въ древности и у современныхъ дикарей. Вотъ два обряда, наиболъ близкіе къ разбираемой нъмецкой игръ. Геродотъ разсказываеть, что въ Египтъ у храма Вулкана стояли двъ статуи, носившія названіе зимы и лета. Статуя лета получала приношенія, а статуя зимы предавалась поруганію 4). Это несколько напоминаеть Marzo и Aprile приведеннаго выше итальянскаго обряда. Игра, еще болье схожая съ ньмецкимъ споромъ, разыгрывается у Эскимосовъ<sup>5</sup>). На одинъ изъ осеннихъ праздниковъ молодежь разбивается на два отряда: ть, кто родился зимой, называются дътьми зимы, а тъ, кто родился лътомъ-дътьми лъта. Объ партін берутся за противоположные концы веревки и начинаютъ



<sup>1)</sup> См. его статьи: Объ эпич. повт. Ж. М. Н. Пр. 1897, № 4-ый, стр. 2; Псих. парал. ibid. 1898, № 3-ій, стр. 34—40 и Три главы, стр. 9—10, отд. отт.; кром'в этого см. Böckel, Hess. Vl. ss. XI — XIV; Uhland, Schriften, III, s. 181 и слъд.; Pitrè, Studi di p. pop. pp. 47, 83, 111 — 116 и др.; Nigra, La p. pop. it. p. XV — XXIV; Gust. Meyer Ess. und st. I, s. 406; G. Paris въ Journ. des s. 1892, Novembre, p. 156—161; Wilmotte въ Bull. de F. L. Wallon, 1891, p. 15—18; Mélusine, I, p. 571—578.

<sup>2)</sup> Гом. нар. п. № 1 — 2 (въ отд. веснянокъ) З. И. Р. Г. О. XIII,2 и Асан. Поэт. В. III, стр. 691.

<sup>3)</sup> Споръ зимы и лѣта въ формѣ игры отмѣченъ около Кракова; эта игра введена въ масляничную поздравительную пѣсню, которая называется «chodxić na bachuski»: Kolberg, Lud. V,1, str. 263—264; тоже производится и у словенцевъ, причемъ лѣто называетъ: «zeleni Juri»: Pajek, Črt. str. 65.

<sup>4)</sup> Геродотъ, II, 121; прив. у Liebrecht'a, Zur Volkskunde, s. 418.

<sup>5)</sup> Boas, The Central Eskimos, p. 605.

каждая тянуть въ свою сторону, кто кого перетянеть. Если дёти лета победять, то это значить, что можно еще ждать хорошей погоды.

Оба эти последніе приведенные обряда, мнё кажется, проливають нёкоторый свёть на сокровенный и, конечно, также забытый смысль нёмецкой игры. Сопоставлять ее съ изгнаніемъ
смерти едва ли нужно; вёрнёе всего эти два обрядовыя дёйства,
котя они и могли слиться, когда ихъ смысль уже быль забыть,
въ основе своей ничего общаго другь съ другомъ не имёють.
Зима вовсе не такъ категорически изгоняется, какъ смерть; она
спорить, мёряется съ лётомъ. Это указываеть именно на гаданіе или заклинаніе, какъ въ египетскомъ и эскимосскомъ обрядахъ. Возможно, что въ обряды типа изгнанія споръ зимы и
лёта вошель только гораздо позже, когда очистительное значеніе, лежащее, какъ я старался показать, въ основе всякаго
изгнанія, уже было совершенно забыто и сохранилась только
одна чисто календарная, шуточная забава.

## II.

Во всёхъ славянскихъ земляхъ среди весеннихъ обрядовъ чуть не первенствующее мёсто занимають поминки на кладбищахъ. О нихъ упоминаетъ еще Стоглавъ въ 23-емъ Вопросё: «Въ Троицкую Субботу по селамъ и по погостамъ сходятся мужи и жены на жальникахъ (общихъ могилахъ) и плачутся по гробомъ съ великимъ кричаніемъ. И егда начнутъ играть скоморохи, и гудцы, и пречудники, ониже, отъ плача преставше, начнутъ скакати и плясати, въ долони бити, и пёсни сатанинскія пёти, на тёхъ же жальникахъ, обманщики и мошен-

ники» 1). Почти въ такомъ же видѣ и до сихъ поръ на Родительскую субботу или на Өомино воскресенье т. е. на Радуницу или на Навій день, совершаетъ и городское, и сельское простонародье, обрядъ поминокъ. Народъ сходится на кладбища, приноситъ съ собою, чѣмъ выпить и закусить, и располагается на могилахъ родителей и родственниковъ. Сначала духовенство служить литіи и панихиды, а по отходѣ ихъ начинается пированье, поются пѣсни и выходитъ нѣчто въ родѣ всенародной оргіи 9).

Какъ большинство обрядовъ, и эти ежегодныя поминки совершаются болье торжественно и устойчиво въ Малороссіи и Бълоруссіи. По свидътельству Чубинскаго, въ Дубенскомъ уъздъ общая заупокойная трапеза происходить даже въ притворъ церкви или въ церковной оградъ, и на ней присутствуеть и духовенство. Заупокойная объдня служится также сообща всъмъ селомъ. Въ Переяславльскомъ уъздъ подобный общій объдъ устраивается на кладбищъ. При этомъ каждый отецъ семейства вконцъ частной панихиды на могилъ родителей разбиваетъ крашанку объ крестъ и послъ этого отдаетъ ее нищимъ на споминъ души. На самую могилу бросають еще соль и остатки «свяченаго» кушанья; выливаютъ даже рюмку водки и приговариваютъ, обращаясь къ покойникамъ: «іжте, пийте, виривайте (?) и насъ споминайте» в).

Совершенно также поминають и угощають покойниковь и въ Бѣлоруссіи. Здѣсь этоть обрядь, какъ извѣстно, называется Дзяды 4). Когда могилы поливають виномъ и начинають сами ѣсть и пить, здѣсь приговаривають:



<sup>1)</sup> Буслаевъ, Ист. Хр. стр. 241.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Пр. р. пр. III, стр. 47, 48 и 51; Сахаровъ, Сказ. II, стр. 185 и 188 — 190; Терещенко, Бытъ, VI, стр. 149 — 150; Калинскій, Церк. нар. мѣсяц. З. И. Р. Г. О. VII, стр. 465 и слѣд.; Роговъ, Мат. для оп. быта Пермяковъ, *Пермскій Сборник*, ч. 2-ая, стр. 29.

<sup>3)</sup> Чубинскій, Труды, ІІІ, стр. 27-29.

<sup>4)</sup> Этнографическій Сборникъ, II, стр. 212—214 и III, стр. 153—154; Крачковскій, Бытъ зап. русск. селянина, стр. 121.

Святые радзицели Што одъ насъ поляцѣли, Ходзице къ намъ Будзимъ ясци, что Богъ дау...

нли: «святыи радзицели, ходзице, ходзице къ намъ ѣсци, что Богъ давъ» 1). Тутъ сознаніе, что заупокойная трапеза есть угощеніе или жертвоприношеніе покойникамъ, сохранилось такимъ образомъ въ полной силѣ.

Въ старину въ Великороссіи и въ Сибири эти поминки имѣли мѣсто и не только въ честь родителей или всобще предковъ. Въ Москвъ, въ Устюгъ Великомъ, въ Иркутскъ и въ другихъ мѣстахъ ходили на Семикъ или Пятидесятницу молиться и справлять тризну въ такъ называемые Убогіе дома, Скудельницы, Буйвища или Гноища, гдъ погребались всъ, кому не довелось пріобщиться передъ смертью. Во время традиціонныхъ всеобщихъ поминокъ очевидно считали благочестивымъ дѣломъ вспомнить и объ этихъ погибшихъ душахъ, помолиться за ихъ спасеніе и принести имъ въ тоже время жертву в).

У южныхъ славянъ совершенно схожій обычай въ томъ же календарномъ пріуроченіи миѣ извѣстенъ у Лемковъ и въ Сербіи. Здѣсь также въ сопровожденіи священника ходять на Өомино воскресенье на кладбища и тамъ служатъ панихиды по предкамъ. Обрядъ этотъ носить названіе «Задушница» в).

Поминанія покойниковъ, какъ и очищенія, не составляютъ, разумѣется, обряда исключительно весенняго. Они совершаются, можно сказать, рѣшительно во всѣ знаменательные моменты на-

<sup>1)</sup> Крачковскій, ibid., стр. 114; Смоленскій Выстникъ, 1890, № 39, стр. 3; тоже у Снегирева и Сахарова развіть.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Простон. р. пр. III, стр. 50—51 и 177—210; Терещенко, Бытъ, IV, стр. 150; *Московскія Видомости*, 1894, № 149, стр. 5 (фельетонъ).

<sup>3)</sup> Řehoř, Kal. z. nar. živoła L. ČMkrČ. str. 362; Карацић Ж. и Об. стр. 23; Милићевић, Живот. с. сељака, стр. 107, § 9.

роднаго календаря. Пріуроченіе ихъ къ веснѣ однако не можетъ не имъть спеціальнаго смысла. Если въ это время года считается необходимымъ общаться съ предками, помолиться и имъ и за нихъ, угостить ихъ, т. е. задобрить, умилостивить, это дълается не спроста. Проф. Смирновъ, описывая такое кормленіе предковъ у Мордвы, объясняеть эго обыкновеніе тымь, что «предки первые хранители интересовъ своего потомства» 1); изъ подобнаго представленія весенній культь предковъ объясняется вполнъ ясно: съ точки зрънія всякаго ревнителя культа предковъ необходимо задобрить этихъ «хранителей интересовъ своего потомства» именно весною, въ самый важный моментъ хозяйственнаго года. Весенній культь покойниковъ въ существъ дъла преслъдуетъ тъже цъли, что и очищенія. Первобытному хозянну мало того, что онъ избавится отъ всякой скверны, что онъ очистить свой домъ и свое хозяйство отъ всякой порчи, отъ всякаго посторонняго вліянія; если онъ чтить своихъ предковъ, ему необходимо задобрить, упросить и ихъ: пусть они не только не помъщають ему воспользоваться всёми благами, которыя ему сулить весна, но по возможности пусть они еще помогуть ему своимъ таинственнымъ, въщимъ вліяніемъ на его судьбу, и следовательно на его хозяйство.

При такой, какъ мит кажется, единственно возможной интерпретаціи нашихъ весеннихъ поминальныхъ обрядовъ представляется только страннымъ, почему они оказываются пріуроченными къ самому концу весны, когда прошли вст главныя работы, когда уже постяно поле ярового, а озимое уже скоро начнетъ колоситься? И рядомъ съ этимъ вторымъ цикломъ поминаній родителей дтотвительно существуетъ и гораздо болте раннее ихъ чествованіе, какъ разъ соотвттствующее по времени началу



<sup>1)</sup> См. ниже стр. 300, прим. 1-ое.

сельско-хозяйственных работь. По сообщению проф. Соболевскаго, въ домонгольскую пору жертва «навьямъ», т. е. предкамъ производилась въ четвергъ на страстной недёлё. При этомъ для предковъ тонилась и баня 1). Поминаніе покойниковъ въ Великій четвергъ знаетъ и Стоглавъ 2). Въ Малороссіи до сихъ поръ этотъ день еще называется «Навскій великдень». По народному поверью, мертвецы въ полновь встають изъ гробовъ и идугъ въ церковь подъ предводительствомъ того изъ своей среды, кто при жизни былъ священникомъ. Двери церкви сами отворяются передъ ними, и они служать пасхальную объдню. Къ утру они уже вновь уходять на кладбище. И горе тому, кому удастся подсмотрыть это страшное богослужение 3). Указанія на поминки на пасхальной неділь сохранились изъ Польши отъ XVI, XVII и XVIII вв. Тутъ все происходить совершенно также, какъ и у насъ на Оомино воскресенье: въ полномъ сборъ идутъ семьи на кладбище, ъдятъ на могилахъ «Киlisz» и плящуть «tanec umarlych» 4). Также на Паску устраиваются поминки и у Чеховъ в). Въ Сараев в это происходитъ на «Велики петак» 6).

Къ этимъ свёдёніямъ интересно прибавить и извёстія о соблюденіи того же самаго обряда у нашихъ инородцевъ; онъ пріурочивается у нихъ также къ началу весны и при этомъ совершается въ формахъ въ высшей степени архаичныхъ. Можетъ быть, онъ отражаетъ болъе древній моментъ обрядовой эволюціи, общій инородческому міру съ близко соприкасавшимся съ нимъ міромъ славяно-русскимъ.

<sup>1)</sup> Живая Старина (1891) вып. IV, стр. 229.

<sup>2)</sup> Буслаевъ, Истор. Хр. стр. 242 (вопросъ 26-ой).

<sup>3)</sup> Чубинскій, Труды, ІІІ, стр. 14—15.

<sup>4)</sup> Wisła, IV (1890) str. 278-280.

<sup>5)</sup> Hanuš, Bajeslov. Kal. str. 129.

<sup>6)</sup> Лилек, см. въ Гл. Земельск. Муз. VI (1894) стр. 153.

Наши инородцы не только ходять на могилы и тамъ трапезують, они не только приносять жертвы въ родовыхъ куалахъ, они самымъ реальнымъ образомъ дъйствительно угощають своихъ покойныхъ предковъ, либо оставляя во время пиршества пустыя міста, либо давая накрытому столу ніжоторое время постоять, чтобы мертвецы могли сёсть за него и поёсть всласть, либо наконецъ выставляя кушанья на улицу у порога избы, увъренные, что предки придутъ и отвъдаютъ приготовленныхъ для нихъ яствъ. Кромъ этого совершенно также, какъ въ древне - русскомъ изв'єстій, сообщенномъ проф. Соболевскимъ, они еще топять бани, воображая, что туда придуть помыться ихъ умершіе родичи. У Черемисовъ это производится въ четвергъ на страстной недъль, у Вотяковъ на Будзиналь, у Чувашей на Колымъ-конъ, т. е. на Пасху 1). Черкесы до принятія могометанства ходили на могилы на вербный день, чушках. Осетины угощають своихъ предковъ на Рамонз-бонз и на Лаусзганана (3-ья и 4-ая недёля великаго поста)<sup>2</sup>).

Передъ началомъ весеннихъ работъ призываются духи умершихъ предковъ и въ Индіи у Драовидійскихъ племенъ <sup>8</sup>).

На происхожденіе пріуроченія поминальных обрядов къ недёлё св. Отецъ, т. е. къ недёлё предшествующей Духову дню и Троицѣ, указанія даетъ ея названіе Русалья или Русальная недёля 4). На Руси это названіе вошло въ употребленіе еще съ

<sup>1)</sup> Смирновъ, Мордва, гл. V, Изв. Общ. Арх. Ист. и Этнографіи при Каз. Унив. т. XI (1893) стр. 556 и XII (1894) стр. 813; Знаменскій, Горные Черемисы Казанскаго края, Висти. Евр. 1867, декабрь, стр 64—65; Тезяковъ, Праздники и жертвоприношенія у вотяковъ-язычниковъ, Новое Слово, 1896, январь, стр. 4; Магницкій, Матеріалы къ объяси. старой чувашской въры, 7-ой вып. стр. 104.

Дубровинъ, Истор. войны и влад. р. на Кавказъ, I, стр. 109, 802 и 304.

<sup>3)</sup> Crooke, The pop. rel. of India, II, p. 292.

<sup>4)</sup> Снегиревъ, Простон. р. пр. IV, стр. 14 — 15; Терещенко, Бытъ, VI, стр. 186; Петрушевичъ, Общер. дн. стр. 51 — 52; Калинскій, Церк. нар. Мѣсяц. З. И. Р. Г. О. VII, стр. 469; Чубинскій, Труды, III, стр. 185.

ХІІ вѣка 1). У Болгаръ Духовъ день зовется также Русали и предшествующая ему недѣля Русальницы 2). Также точно зеленыя святки у румынъ—гизаle, гизаli, у албанцевъ гясіаі, гтясіаі, у сербовъ гизаlje, гизаlji, у словинцевъ—гізаle, у словаковъ—гизаdlje, гизаdla, у чеховъ гизаdla, гизаdle; по словински гізаlček стало наименованіемъ и вообще мая мѣсяца 3). Что въ основѣ этой терминологіи лежатъ греко-латинскія Рособіда, Rosalia, Rosaria, dies Rosationis, dies Rosarum, это показали уже давнымъ—давно Миклошичъ и Томашекъ 1). «Старинная праздничная обрядность, говоритъ Томашекъ 1). «Старинная праздничная обрядность, говоритъ Томашекъ, перешла отъ романизованнаго населенія (сѣверной Греціи) на славяно-болгарское» 5). Когда рѣчь шла объ обрядахъ «по цвѣточки», мы уже видѣли основное значеніе празднества розъ 6). Съ нимъ намъ прійдется встрѣтиться и еще по другому поводу. Теперь мнѣ важно отмѣтить отчасти уже указанный Томашекомъ поминальный его характеръ.

Такой характеръ когда-то носили Русаліи во Оракіи 7). Въ этомъ смыслѣ въ высшей степени интересны приведенныя Томашекомъ надписи изъ окрестностей Драмы; изъ нихъ видно, что на совершеніе Розалій надъ покойниками завѣщались даже цѣлыя состоянія 8). Схожія надписи Томашекъ приводитъ и изъ Италіи, при чемъ здѣсь Rosaria носять даже одновременно особенно краснорѣчивое для насъ названіе Parentalia 9).

<sup>1)</sup> Ипатьевская абтопись, см. года 1174, 1177, 1195 и 1262.

<sup>2)</sup> Каравеловъ, Пам. стр. 125; Чолоковъ, Бълг. нар. сб. стр. 39; Качановскій, Пам. болг. нар. тв. стр. 11.

<sup>3)</sup> Miklosich, Christliche terminologie der slav. Sprache. Wien, 1875, s. 25—26. прив. у Веселовскаго, Розыскавія, XIV, стр. 264.

<sup>4)</sup> Miklosich, Die Rusalien Sits. d. Wiener Akad. Phil. hist. classe XLVI (1864) s. 386—405 m Tomaschek, Ueber Brumalien und Rosalia ibid. LX (1869) s. 369 m f.

<sup>5)</sup> Tomaschek, l. c. s. 373.

<sup>6)</sup> См. выше стр. 166-167.

<sup>7)</sup> Rodd, The customs f. Lore of modern Greace, p. 139.

<sup>8)</sup> Томашекъ, l. с. стр. 373-374.

<sup>9)</sup> Ibid. 377-379.

Повидимому черта эта присуща цветочному празднику искони. Поминаніе предковъ, связанное съ украшеніемъ гробницъ цвѣтами, восходигъ и къ классическому періоду античной религін. «Праздинкъ цвѣтовъ (въ мѣсяцѣ Anthesterion), пишетъ Монзенъ, считался неблагопріятнымъ временемъ, отнюдь не годнымъ для какихъ-нибудь дёлъ; въ это время полагали, что можно было видеть души умершихъ» 1). Только государственной важности и полной жреческой торжественности этотъ праздникъ въ классическую пору не достигъ. Онъ ютился скорве въ частной жизни, имълъ значение для средняго обывателя, соблюдался народомъ по традиціи, принадлежаль скорбе къ тому, что можно было бы назвать языческимъ фольклоромъ. Вотъ почему съ уничтожениемъ государственныхъ культовъ въ переходное время между язычествомъ и христіанствомъ онъ получиль нѣкоторое офиціальное признаніе. Онъ какъ разъ принадлежаль къ такимъ безразличнымъ празднествамъ, въ которыхъ могли принимать участіе и христіане. Томашекъ прекрасно охарактеризоваль эту группу праздниковъ: «Это праздники, говоритъ онъ, либо выражающіе обновленіе явленій природы, какъ засвъъ, уборка, выжимка винограда и нашъ летній праздникъ, либо относящіеся къ рожденію и смерти» 9). Въ Италіи Rosaria дъйствительно и упоминаются главнымъ образомъ въ такихъ памятникахъ, какъ Feriale Campanum (387 г. по Рож. Хр.) и Kalendarium Lambecianum (387 — 361 г. по Рож. Xp.), составленныхъ при императорахъ Валентиніанъ II и Констанціи II. Неть ничего удивительного поэтому, что вследь за надписями первыхъ въковъ христіанской эры этотъ праздникъ Русалій встрічается и въ христіанскихъ памятникахъ. Онъ очевидно быль некогда признань церковью и только отнесень насчеть того или иного святого. При этомъ изъ его стараго ритуала

<sup>1)</sup> Feste der st. Athen, s. 390.

<sup>2)</sup> Томашекъ, l. с. стр. 375.

могъ сохраниться на церковной почвё всего легче именно его поминальный характеръ. Я уже указаль выше на «ροδισμος S. Timothei Patriarchae» 1). Такой же смыслъ иметъ и это странное мёсто изъ такъ называемаго «иного житія св. Николая», которое въ греческомъ подлиннике читается такъ: «φθάσαντος δὲ τοῦ χαιροῦ τῶν ροσσαλίων τοῦ προπάτορος ἡμῶν ἀγίου Νιχολάου, χατῆλθεν ἐν Μύροις τῆ μητροπόλει εἰς τὴν σύνοδον ὁ τοῦ θεοῦ δοῦλος Νιχόλαος» 2).

Поминальный характеръ Русалій лежить въ основѣ и вѣрованія въ русалокъ, распространеннаго почти повсем'єстно на Руси <sup>3</sup>). «Анализъ русскихъ суевърій, говорить А. Н. Веселовскій, приводить къ заключенію, что весеннія русалін-главнымъ образомъ поминальный обрядъ; русалки = manes..... Покойниковъ хоронили въ языческую пору на горахъ, въ лъсахъ, на распутьяхъ, спускали въ воду; оттого галицкія мавки-русалки представляются живущими на горныхъ вершинахъ, какъ наши русалки любять качаться на вётвяхь деревьевь. Ихъ преобладающій нынь водный характерь можно было бы объяснить позднъйшимъ обособленіемъ ихъ типа; горныя русалки наконецъ должны были исчезнуть въ мъстности, гдъ горы были ръдки...» 4) Такое воззрѣніе на происхожденіе народныхъ повѣрій о русалкахъ въ настоящее время, если не ошибаюсь, можетъ считаться общепризнаннымъ. На души умершихъ, которыхъ чествовали во время Русалій, перешло названіе праздника, и онъ стали русалками. Остается только невыясненнымъ, почему покойники стали

<sup>1)</sup> Томашекъ, l. c. стр. 380 (Acta ss. Mai tom. II, p. 359).

<sup>2)</sup> Иное житіе св. Николая изд. арх. Леонидъ, О. Л. Др. П. сл. мою работу «Никола угодникъ и св. Николай»; греческій отрывокъ пр. Томашекомъ, l. с. стр. 379.

<sup>3)</sup> О русалкахъ см.: Снегиревъ, Пр. пр. IV, стр. 7—8 и 13—17; Сахаровъ, Ск. II, стр. 185, 196—197; Терещенко, Бытъ, VI, стр. 125—132 и 186—137; III. Мюзкр. I, стр. 196—198; Чубинскій, Труды, III, стр. 186; Аеанасьевъ, Поэт. воззр. III, стр. 124—125 и 243—244 и Фаминцынъ, Бож. др. сл. стр. 212—214.

<sup>4)</sup> Разысканіе, XIV, стр. 270.

представляться исключительно въ женскихъ образахъ, почему ихъ характернымъ признакомъ стала женская красота и длинные распущенные волосы? Но останавливаться на этомъ вопросъ здъсь, конечно, не мъсто.

Если русалки въ основъ своей ничто иное, какъ души умершихъ, естественно возникаетъ вопросъ о томъ, что такое «проводы русалки», которые я занесь въ одинь отдель съ очистительными обрядами. Можеть быть это скорбе проводы чествуемыхъ предковъ? Мив кажется однако, что напротивъ, лишь полная переработка въ народномъ сознаніи этого образа, перелицовка его, дошедшая до совершеннаго забвенія о его первоначальномъ характеръ, сдълала возможнымъ появление обряда проводовъ русалки; изгнаніе русалокъ есть ничто иное, какъ изгнаніе нечести. Русалка проникла въ обрядъ очищенія именно, какъ особый видъ напасти, которой надо особенно остерегаться какъ разъ въ то время, когда сталъ производиться обрядъ. Представленіе о русалкъ, какъ о душъ умершаго предка не имъетъ тутъ вовсе мъста. Дальнъйшее видоизмънение обряда составляеть его сліяніе съ «проводами весны»; онъ приняль тогда болье безразличный въ обрядовомъ отношени характеръ скорве провожанья, чемъ изгнанія.

Если русскія и южно-славянскія Русаліи представляють изъ себя ничто иное, какъ переживаніе занесеннаго вмѣстѣ съ христіанствомъ греко-римскаго праздника розъ, въ греко-римскомъ обрядовомъ обиходѣ и надо искать объясненія тому обстоятельству, что предки чествуются вторично въ концѣ весны совершенно такъ же, какъ когда то они чествовались и вначалѣ ея. Объяснить это поможетъ намъ то странное сліяніе цвѣточнаго праздника съ культомъ покойниковъ, которое мы видѣли въ Оракійскихъ Русаліяхъ. Что въ основѣ цвѣточнаго праздника лежитъ заклинаніе цвѣта хлѣбовъ, было уже достаточно разъяснено. Нѣсколько дальше мы увидимъ, что моментъ цвѣтенія хлѣбныхъ растеній считался у древнихъ въ высшей степени опаснымъ. Цѣлое множество предосторожностей, цѣлый рядъ

предохранительных очищеній быль нужень, чтобы съ цвётомъ не случилось бы какой-нибудь бёды. Среди подобных дёйствій выдающееся мёсто и заняль культь предковь, «хранителей интересовъ своего потомства». Совершенно такъ же, какъ въ началь весны первобытный хозяинъ старался заручиться помощью умершихъ родичей, онъ приносиль имъ вторичную жертву и во время цвётенія хлёбовъ уже въ концё весны.

Мит остается еще, раньше чтмъ покончить съ весенними поминальными обрядами, отмітить ту ихъ черту, на которой особенно настаивало обличение Стоглава. Поминание изображается, какъ обрядъ веселый; во время него вошло въ обыкновеніе «играть скоморохи, и гудцы, и причудники, ониже отъ плача преставше, начнутъ скакати и плясати, въ долони бити, и пъсни сатанинскія пъти». Въ такомъ видъ справлялись и русаліи. А. Н. Веселовскій остановился съ особеннымъ вниманіемъ на томъ значенів, какое приняло это слово у насъ на Руси еще съ XI в. Въ Азбуковникъ прямо переводится: роусалію — игры скоморошескія. Въ начальной летописи (подъ 1067 годомъ) «роусальи» упоминаются рядомъ съ «скомрахы» и «гоусльми»; у Кирилла Туровскаго онъ заканчиваютъ перечисленіе: «бъсовьскъщ песни, пласанье, боубнъ, сопели, гусли, пискове, играныя неподобным»; то же въ одномъ посланіи апостола Павла XIII въка и въ «Прошеніи апостольскомъ о мукахъ и о гресехъ и о покояніи и обретеніи милости Господна»; наконецъ въ Словъ и въ Житін св. Нифонта послъ перечисленія различныхъ атрибутовъ народнаго веселья говорится: «и нарекоша игры тв русалія» 1). Изъ приведенных здысь мысть слыдуеть, что русаліи вслёдствіе ихъ особенно веселаго характера, слёдовавшаго по словамъ Стоглава непосредственно за грустнымъ поминаніемъ, стали даже обозначеніемъ вообще народныхъ

<sup>1)</sup> Веселовскій, Разыскавія, VII, стр. 189 и 204—207 и XIV, стр. 278—279.

игришъ. Что игриша эти носили непременно скоморошій характеръ, предполагать, миъ кажется, едва ли необходимо, «Заповёдь стыхъ шіь ко исповёдающимся сномъ й д'щеремь» сопоставляеть русалія съ колядами, а Стоглавь, относя въ вопросѣ 24-омъ русалін на Ивановъ день, говорить: фоусалін о Іоанновъ дни и навечерни рожьства Христова и Богошвлениы сходыть сы моужие и жены и дъвицы на нощное плещевание и на безчинный говоръ и на бесовские пісни и на плысание и на скаканіе и на богомерские дъла» 1). Это послъднее извъстіе несомивню разумветь именю народное гуляніе: пляски и хороводы. имъющіе мъсто какъ разъ на Рождественскія святки и также Ивановъ день. Можетъ быть, веселый характеръ русалій достаточно объясняется тымь, что помимо собственно поминанія на Троицкой педели интекть место и убиранье березокъ, и гулянье по цветочки, и хороводы. То и другое естественно должно было слиться вибств, темъ болбе что на самихъ поминкахъ, заключавшихся пиршествомъ, дъло, разумъется, не могло и помимо всякого обрядового смысла веселія обходиться безъ пісенъ н плясокъ.

Однако А. Н. Веселовскій путемъ цёлаго ряда въ высшей степени интересныхъ сближеній сдёлалъ болёе, чёмъ правдоподобнымъ, что «Русаліи» была особая спеціальная игра военномаскараднаго склада 2). На особенностяхъ этой игры я здёсь уже останавливаться не буду. Мнё прійдется еще коснуться ея въ особой связи нёсколько дальше, когда пойдетъ рёчь о весеннихъ играхъ и забавахъ.



<sup>1)</sup> Тихонравовъ, Памятники Отреч. лит. II, стр. 320 и Буслаевъ, Христом. 3-ье изд. стр. 242; Веселовскій, Разыск. XIV, стр. 279.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 262-267 u 271-277.

## III.

До сихъ поръ мы видёли общія предосторожности, принимаемыя для отвращенія всякой напасти и обезпеченія благопріятнаго исхода наступающихъ новыхъ заботъ. Каждый отдёльный шагъ въ хозяйственной жизни также обставляется обрядовыми дёйствіями. Англійскаго путешественника начала XIX в., Эллиса, поразила у полинезійцевъ потребность начинать всякое, даже самое простое дёло съ молитвой или жертвоприношеніемъ 1); то же самое онъ могъ бы несомнённо встрётить и на всемъ протяженіи европейскаго фольклора.

Сельско-хозяйственная жизнь открывается весною съ одной стороны облегчениемъ, какое доставляетъ выгонъ стада на пастбища, а съ другой напряженнымъ трудомъ на пашит. Результаты этого последняго скажутся, конечно, не скоро: только въ конца лата, а то и осенью выяснятся его окончательные результаты. Напротивъ отъ скотоводства въ первобытномъ хозяйствъ именно веспою и получается наибольшая прибыдь. Мало того. что не надо уже заботиться о кормѣ для скота, потому что и овцы, и лошади, и рогатый скотъ находять уже себъ съ каждымъ днемъ все больше пищи на выгонахъ, приплодъ въ первобытномъ хозяйствъ получается почти исключительно весною, и льтомъ бываетъ поэтому всего болье молока. Вотъ почему весна въ аллегоризмѣ античнаго искусства и олицетворяется юношей, несущимъ на плечахъ ягненка, т. е. «кріофоромъ», сыгравшимъ въ ранней христіанской символикъ такую важную роль подъ названіемъ «добраго пастыря» 3).

<sup>1)</sup> Ellis, Polynasian Researches. London, 1829, v. II, p. 216.

<sup>2)</sup> Cm. Haup. Фрески могилы Назонія: Le pitture antiche del sep. de Nasonii da P. Santi Bartoli e G. P. Bellori, Roma, MDCLXXX, tabela XXII e pag. 65. O кріофор's вообще см. Veyries, Les fig. cr. dans l'art grec, gréco-romain et l'art chr. Paris, 1884.

## Forda ferens bos est.....

(Fasti IV, 631).

говорить Овидій о весеннихь м'єсяцахь. По отношенію къ скотоводству весенніе праздники поэтому носять характерь Ernte-fest'a. Первый приплодъ приносится въ жертву и отсюда возникаеть, разум'єтся, пиршество. Такое именно значеніе им'єла у древнихь евреевь Пасха съ ея жертвеннымъ агнцемь 1).

Первый приплодъ, имѣющій наиболье устойчивое обрядовое значение въ христіанскомъ фольклоръ, доставляется птицеводствомъ. Пасхальное яйцо, составляющее неизмѣнную принадлежность всёхъ весеннихъ обрядовъ самаго разнообразнаго примененія<sup>2</sup>), представляеть собою именно жертву первымъ приплодомъ; символическое значепіе, какое ему приписывають иногда миоологи 8), втрите всего вовсе и не приходить на умъ огромной масст простого люда, благочестиво припасающаго и съ любовью расписывающаго свои крашенки. Совершенно справедливо замъчаетъ по этому поводу Липпертъ: «Я не могу допустить, чтобы пасхальное яйцо, котораго вовсе не знаеть древне-христіанскій обычай (s. Augusti Arch. II, 239), было обязано своей распространенностью какой-нибудь символикв. Эта распространенность объясняется самымъ положеніемъ вещей: простое хозяйство въ это время года ничего особеннаго и не можетъ предоставить кромѣ яицъ» 4).

Появленіе первыхъ янцъ отмѣчаетъ цѣлый рядъ южно-французскихъ пословицъ, какъ бы оттѣняя его этимъ самымъ, какъ событіе интересное и важное. Судя по этимъ поговоркамъ, класться начинаютъ куры на святую Анну (3 февр.), на св. Агату



<sup>1)</sup> Ewald, Die Alterthümer des Volkes Israel 2-te Ausg. ss. 397 n 400.

<sup>2)</sup> О пасхальныхъ яйцахъ см. Brand-Ellis, Pop. antiqu. I, p. 167—177; Jahn, Gerstsche Opferbr. ss. 78—81, 112, 128, 138, 158 и 271; Калинскій, Нар. Кал. З. И. Р. Г. О. V, стр. 460—462.

<sup>3)</sup> Szulc, Myth. slav. str. 88.

<sup>4)</sup> Lippert, Christenth. p. 602.

(5 февр.) или св. Матвѣя (24 февр.) 1). Въ сѣверной Европѣ въ первобытномъ хозяйствѣ куры несутся, конечно, нѣсколько позже: какъ разъ къ Пасхѣ. На Пасху подарокъ яйцами хору поздравителей, принесшему въ домъ весеннюю радость, поэтому болѣе чѣмъ естественъ. Отсюда яйцо и преимущественно крашенка, какъ излюбленный подарокъ, переходитъ и дальше во второй циклъ весеннихъ праздниковъ.

Чествованіе перваго приплода отъ домашнихъ животныхъ до сихъ поръ сохранилось въ славянскомъ фольклоръ. Въ Сербіи и Болгаріи существуеть обычай, по которому до вешняго Егорья баранины не таять, а на этоть праздникъ непремъню колять ягненка. Ягненокъ этотъ считается священнымъ; на рогахъ у него зажигаются свечи, и его водять, раньше чемъ заръзать, къ церкви, гдъ онъ получаетъ благословение священника. Священникъ получаетъ за это шкурку, а ягненокъ приготовленный особымъ образомъ събдается на торжественной семейной трапезь 2). Благословение кушанья есть явление обычное въ народномъ обиходъ, и очень часто оно вызывается самимъ духовенствомъ; придавать особое значеніе религіозному характеру вкушенія ягненка поэтому, можеть быть, и неслівдовало бы, однако повидимому «колоніе курбана» на Юрьевъ день действительно до сихъ поръ народъ считаетъ делоиъ религіознымъ и вменно жертвоприношеніемг. По сообщенію Каравелова, хозяинъ дома раньше чемъ зарезать ягненка, произносить: «св. Герги на ти ягне!», и при этомъ бабы ходять кругомъ и обмазываютъ медомъ ротъ барашка <sup>8</sup>).

Что описаніе Каравелова не имѣетъ ничего преувеличеннаго, видно изъ одной проповѣди начала этого вѣка, написанной не то по — сербски, не то по — болгарски нѣкіимъ игумномъ Краль-

<sup>1)</sup> Lespy, Dict. et prov. de Bern. p. 172-173.

<sup>2)</sup> Карапић, Жив. и об. стр. 28 и Рјечник см. «ћурђев дан»; Милојевић, П. и Об. стр. 165—170; Чолоковъ, Сб. за нар. умотв. стр. 56.

<sup>3)</sup> Каравеловъ, Пам. стр. 211-212.

Маркового Монастыря Пейчиновичемъ 1). Мы узнаемъ отсюда, что народъ считалъ «колотье курбановъ» дѣломъ прямо входящимъ въ общій ритуалъ православной церкви. Производилось оно у церкви въ присутствіи попа, и народъ приговаривалъ при этомъ: «курбанъ го праћамо Богу». О. Пейчиновичъ поэтому старается объяснить, что подобное дѣяніе языческое, и говоритъ это въ такихъ выраженіяхъ, какъ будто обращается скорѣе къ священникамъ, допускающимъ эти жертвы, чѣмъ къ мірянамъ. Курбанъ по сообщенію Пейчиновича колется не на св. Георгія, а на св. Аванасія (2 мая). Это совершенно необычное пріуроченіе разбираемаго обычая однако не можетъ, конечно, имѣть вліяніе на его толкованіе. Можетъ быть мы имѣемъ дѣло и съ какимъ-нибудь чисто мѣстнымъ колебаніемъ въ соблюденіи обряда.

О жертвоприношеніи на св. Георгія у литовскихъ племенъ любопытное извѣстіе заключается въ соч. Мевеція (XVI в.): «Въ день св. Георгія они (Пруссы, Литва, Жмудь и проч.) имѣютъ обыкновеніе приносить жертву Пергрубіусу, котораго признаютъ богомъ цвѣтовъ и растеній. Жертвоприношеніе происходить слѣдующимъ образомъ: жрецъ (sacrificulus), называемый вуршкайтомъ, держитъ въ правой рукѣ чашу, наполненную пивомъ, и призывая бога поетъ хвалу его: «ты (Пергрубій) — возглашаетъ онъ, прогоняешь зиму, ты возвращаешь прелесть весны, ты зеленишь поля и сады, покрываешь листвою рощи и лѣса» 2). Тотъ же праздникъ описываетъ и Стрыйковскій; по его версіи молитва звучитъ такъ: «О всемогущій боже, нашъ Пергрубій! ты прогоняешь непріятную зиму и размножаешь растенія, цвѣты и травы: мы просимъ тебя, умножай хлѣбъ



<sup>1)</sup> Книга сім зовомам Огледало описасм..... Ігуменомъ Крав Маркового Монастырм иже...... Тетоець Пейчиновићь...... Въ Будинъ градъ и т. д. 1816. Сообщено г. Новаковичемъ въ Arch. f. sl. ph. XII, a. 803—307.

<sup>2)</sup> Фаминцынъ, Бож. древнихъ слав., стр. 115.

нашть насёлиный и который мы еще будемъ сёять, чтобы онъ рось колосисто, а весь куколь вытопчи» 1).

Здёсь о закланіи ягненка или другого молодого животнаго ничего не говорится, но при этомъ чисто весеннее значеніе этого жертвоприношенія или пира выступаєть вполнё выпукло. Что насается молитвы богу Пергрубію, то въ XVI в. она, конечно, представляется скорёе сомнительной; вёрнёе всего, ее надо понимать, какъ пёсню-молитву полухристіанскаго склада; такъ какъ дёло идеть о Юрьевё днё, то и молитва вёроятно обращалась къ этому святому или хотя бы подразумёвала его. Во всякомъ случаё схожая пёсня-молитва христіанскаго склада поется у бёлоруссовъ до сихъ поръ; въ ней заключаются и намеки на жертвоприношеніе, выраженные правда въ нёсколько шуточной формё:

На Святого Юрья Была баба дурнемъ. Напякла нерапість Поўнюсеньку пьечь; Да навыбирала Двои ночовокъ, Часто сито. Родзи Боже жито Чисто ядронисто, На колосъ колосисто, Ядро зъ ведро, Колосокъ зъ пирожокъ; Да зъ колосочка Будзіе зъ поўосьминки. Да судзи, Боже, ихъ поживаци И Юрья ўспоминаци<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 116; Stryikowski, Kron. Pols. I, IV, 148.

<sup>2)</sup> III. Mюзкр. I,1, стр. 171, № 159.

Такой же полухристіанскій характеръ носять и латышскія пѣсни объ Усинѣ, на которыхъ прійдется остановиться подольше. Онѣ поются также на весенній праздникъ св. Георгія. Въ этотъ день латыши посылають первый разъ лошадей въ ночное, и молодежь по этому поводу устраиваеть въ полѣ пирушку, состоящую изъ пива, мяса и яицъ 1). Слова пѣсенъ прямо говорятъ о жертвоприношеніи Усиню:

Я зарѣзалъ Усиню пѣтуха Съ девятью хохлами, Чтобы росла рожь, росъ ячмень, Чтобы круглы были лошадки<sup>2</sup>)

HLH

Сегодня вечеромъ, сегодня вечеромъ Поъдемте, братцы, въ ночное; Принесемте Усиню въ жертву Сотню яицъ 3).

Вольтеръ сообщаетъ, что не такъ давно эту жертву Усиню даже клали отдъльно отъ пирушки на особыхъ пняхъ 4).

Обыкновенно на основаніи существованія жертвы Усиню его представляли себ'є такимъ же древнимъ богомъ, какъ и Пергрубія. Усинь считается богомъ солнца, покровителемъ земледілія и скотоводства. Только въ христіанскую пору слился сънимъ св. Георгій, въ праздникъ котораго его чествуютъ. На такой выводъ наводитъ еще и бросающееся въ глаза сходство слова Усинь съ нашимъ русскимъ зимнимъ Авсенемъ ). Толко-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. Auning, Was ist Uhssing? Magas. der lettliter. Geselsch. su Mitau, XVI, s. 5—42; Фаминцынъ, Бож. др. слав., стр. 248—253; Вольтеръ, Мат. по этн. лат. пл. 3. И. Р. Г. О. XV, стр. 7—16 и 19—42.

<sup>2)</sup> Auning, l. c. № 29; Фаминцынъ, l. c. стр. 251.

<sup>3)</sup> Auning, l. c. № 34; Фаминцынъ, l. c.

<sup>4)</sup> Вольтеръ, І. с. стр. 32.

Фаминцынъ, l. с. стр. 252.

ваніе Усеня, какъ языческаго бога, восходить еще къ XVII в. Іезуиты называли Усиня: «equorum deus» и говорили про пирушки въ честь его: «deo equorum quem vocant Dewing, Usching, offerunt singuli duos solidos et duos panes et frustrum pinguedinis, quod in ignem conjiciunt» 1).

Мет кажется однако, что достаточно внимательно прочесть песни объ Усине, чтобы разъ навсегда оставить подобныя возэрвнія. Мив хотвлось бы подчеркнуть его чисто обрядовое значеніе. Смыслъ Усиня всего лучше выяснится именно по аналогін съ приведеннымъ только что южно - славянскимъ жертвоприношениемъ или пиршествомъ въ честь св. Георгія. Особенно если поставить пъсни о немъ въ параллель съ замъчаніями волочобныхъ пъсенъ о св. Георгів и Николат, нельзя не прійти къ заключенію, что Усинь есть чисто обрядовая фигура и, какъ большинство изъ нихъ, ничто иное, какъ олицетвореніе праздника: дъйствительно. Усинь въ пъсняхъ дълаетъ тоже самое, что каждый «праздничекъ»: онъ либо приносить съ собою извъстное благо и доставляеть хозяину ту идеальную выгоду, которую онъ ждетъ себъ съ наступленіемъ даннаго праздника, либо самъ совершаеть обрядовое дъйствіе, назначенное на этотъ день. Чисто календарное значение имъють напр. такія пъсенки, какъ слѣд.:

Усинь идеть, Усинь идеть Мартинъ идеть, еще лучшій: Усинь приносить лугь полный травы, Мартинь—закромъ полный ржи<sup>2</sup>).

Какъ податель блага, Усинь изображается въ пѣсняхъ, въ которыхъ о немъ поется:

<sup>1)</sup> Прив. у Вольтера, І. с. стр. 22.

<sup>2)</sup> Auning, l. c. № 3; Фам. стр. 249.

Усинь сидитъ у забора, Ожидая, что его позовутъ въ домъ: «Взойди, Усинь, въ домъ, Садись за столъ на первое мѣсто! 1)

или

Прійди, Усинь, прійди, Усинь, Долго тебя ожидали: Кони ждуть зеленой травы, Парни веселыхъ пъсенъ<sup>2</sup>).

Обрядовое дъйствіе, совершаемое въ пъсняхъ Усинемъ, есть, конечно, то самое, которое полагается у латышей на св. Георгія, когда и поется пъсня:

Спѣшите, стремитесь на ночлегь! Юсень уже ѣдеть на ночлегъ, Пять янцъ за пазухой, Въ бутылочкѣ поплескиваетъ, Три стаканчика въ горлѣ, По ложечкѣ въ карманѣ 3).

Все это совершенно въ стилъ волочобныхъ пъсенъ: и тамъ поется о посъщени Богомъ и святыми «праздничками» двора хозяина, объ участи праздниковъ въ его розговънахъ. Какъ въ волочобной пъснъ святые работаютъ въ полъ, такъ поступаетъ и Усинь.

Усинь имбеть двухъ сыновей Съ красными головами: Одного онъ посылаеть въ ночное, Другого съ плугомъ въ поле 4).

<sup>1)</sup> Auning, Ne 1.

<sup>2)</sup> Ibid., N. 15.

<sup>3)</sup> Вольтеръ, стр. 8, № 4; ср. №№ 1, 2 и 12—15, гдъ виъсто Усиня говорится о куликъ, фигуръ обычной въ весенией обрядовой поэзін.

<sup>4)</sup> Auning, Ne 41, cp. 42.

Появленіе сыновей Усиня насъ, конечно, удивить не можеть: это обычное въ пъсенномъ стиль усугубленіе образовъ; пъсни поютъ и о матери св. Георгія, и о дочеряхъ Купалочки и весны.

Дальнѣйшій шагъ въ пониманіи Усиня позволить сдёлать пъсня, изображающая его внъшность. Когда она говорить:

Сюда прибыль броненосець верхомъ На каменнообразномъ конѣ: Принесъ деревьямъ листья, А землицѣ зеленую траву 1),

она сознательно изображаеть его въ томже рыцарскомъ, воинскомъ облаченьи, въ какомъ на иконахъ изображенъ св. Георгій. Въ нѣкоторыхъ пѣсняхъ вмѣсто Усиня даже прямо и называется св. Георгій:

Скор'єй, скор'єй на ночлегъ
На самый край болота!
На ночлегъ къ тому болоту!
Ахъ, заступись за меня святой Юрій!
Пусть святой Юрій пасетъ лошадей
И въ годъ выкормитъ ихъ круглыми 2).

Усинь такимъ образомъ есть латышское названіе для св. Георгія, а вовсе не имя древняго языческаго бога, «атрибуты котораго перешли на св. Георгія». Можетъ быть, когда филологи наконецъ установять болье или менье достовьрную этимологію этого загадочнаго слова, оно окажется притяжательнымъ, могущимъ служить эпитетомъ св. Георгію; на это наводятъ многочисленныя потепа locorum въ Россіи и Литвь, происходящія отъ на-

Трейландъ-Бривземніанъ, Мат. по этн. лат. пл. въ Сборн. антроп. и этн. статей Дашкова. Москва, 1873, кн. II, стр. 52, № 190.

<sup>2)</sup> Вольтеръ, І. с. стр. 17, № 33.

званія Усинь, Ушинь, Юсень 1), и еще болье правдоподобнымъ дълаетъ это предположеніе та связь, въ которой это слово встрычается въ изборникь Святослава: «'Ахатис, акы імсинь іесть» 2). Въ видь опредъленія драгоцыннаго камия это слово не можеть имыть другого значенія, какъ чего то въ роды: свытлый, блестящій, и туть невольно вспоминается эпитеть св. Георгія «свытлохрабрый» и описаніе его, соотвытствующее его изображенію на иконахъ:

По кол'єно ноги въ чистомъ серебр'є, По локоть руки въ красномъ золот'є, Голова его вся жемчужная 3).

Тотъ путь, по которому мнѣ кажется всего правдоподобнѣе искать отвѣта на поставленный Аунингомъ вопросъ: что такое Усинь? вовсе не преграждается и тѣмъ обстоятельствомъ, что Авсень — русская форма для латышскаго Усиня. Авсень еще въ XVII в. упоминается, какъ фигура относящаяся къ зимней обрядности 4), вѣдь мы уже такъ часто видѣли аналогіи между зимнимъ и весеннимъ обрядовыми циклами, мнѣ уже не разъ пришлось указывать на чисто весенніе элементы, распространенные въ зимнія святки. Если Ушинь есть эпитетъ св. Георгія у латышей, у русскихъ Авсень могъ быть наименованіемъ другого такого же свѣтлаго и радостнаго обрядового представленія.

Жертвоприношеніе или пиршество въ честь Пергрубія и Усиня, alias св. Георгія, оба не представляють собой такой типичной жертвы первымъ приплодомъ, какъ сербское и болгарское вкущеніе ягненка. Поставить его рядомъ съ южно-славянскимъ

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 32 и Фаминцынъ, стр. 233.

<sup>2)</sup> Приведено у Фаминцына, стр. 252.

<sup>3)</sup> Изображеніе св. Георгія въ духовныхъ стихахъ см. у Кирпичникова Св. Г. и Егорій Храбрый, стр. 158.

<sup>4)</sup> Потебня, О мие. значеньи, стр. 21.

обычаемъ, а не съ другими жертвами общаго хозяйственнаго значенія, о которыхъ рѣчь впереди, меня заставила необходимость свести вмѣстѣ всѣ извѣстные случаи жертвы, относящейся къ скотоводству. Чтобы вновь встрѣтиться съ нагляднымъ обрядомъ вкушенія перваго приплода, надо обратиться въ другую страну, далеко отстоящую отъ литовско-латышскаго племени.

Закланіе животной жертвы св. Георгію правда не только въ его весенній праздникъ, но также на Пасху и еще гораздо позже, осенью, широко распространено на Кавказъ. «Георгія чествуютъ 23-го апрыля (Мингрельцы, Сванеты и Осетины), въ первый день Пасхи (Абхазы), 14 (въ Ацхури, въ Кахетіи) и 22 августа (въ Карталиніи), 21 октября (въ Мингреліи), 10 ноября у ингилойцевъ, Сванетовъ и Осетинъ», говоритъ А. Н. Веселовскій 1). Разнообразіе въ пріуроченій этихъ кавказскихъ празднествъ происходить отъ того, что здёсь они связаны съ храмовыми праздниками, а Кавказъ весь усъянъ церквами въ честь св. Георгія<sup>2</sup>). Къ этимъ изв'єстіямъ можно прибавить и еще одно, относящееся къ южной части Малой Азіи и свид'ьтельствующее самымъ краснор вчивымъ образомъ о глубокой древности разбираемаго обычая. Въ такъ называемомъ «Иномъ житіи св. Николая», древне-русскій переводъ котораго относится къ XI в., разсказывается между прочимъ, какъ самъ миръ-ликійскій чудотворецъ закалывалъ быковъ на жертвенникахъ св. Георгія 3).

Въ житіи св. Николая къ сожалѣнію ничего не говорится о томъ, когда происходило это жертвоприношеніе. На его весеннемъ значеніи нельзя поэтому настаивать совершенно также, какъ не позволяютъ на этомъ настаивать и извѣстія о кавказскихъ празднествахъ въ честь св. Георгія. А. Н. Веселовскій,



<sup>1)</sup> Раз. въ обл. дух. стиха, II, стр. 66.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 59-65.

<sup>3)</sup> Иное житіе св. Николая изд. г. А. А. Труды Кіевской Дух. Акад. 1869, іюнь, стр. 478; см. также мою работу Микола Угодникъ и св. Николай, стр. 6.

разсматривавшій эти обряды въ совершенно другой связи, исходя изъ легенды о Георгіи, какъ о змѣеборцѣ и спасителѣ пропавшаго скота, поэтому замѣчаетъ вполнѣ справедливо, что «аналогіи грузинскихъ и славяно-греческихъ обрядовъ при различіи ихъ календарнаго пріуроченія заставять отнестись осторожно къ попыткамъ извлечь изъ нихъ народно-минологическое содержаніе, истолковавъ ихъ, какъ обряды весенніе». Въ этихъ обрядахъ, конечно, содержатся «общія мѣста культа, жертвоприношенія и тому подобныя, повторяющіяся въ сходныхъ чертахъ, при разнаго рода празднествахъ» 1).

Мнъ кажется однако, что если жертвоприношение св. Георгію весною въ Греціи, у южныхъ словянъ, у латышей (Пергрубій и Усинь) и на Кавказь (у Сванетовъ, Осетинъ и Абхазцевъ) все - таки засвидътельствовано самымъ категорическимъ образомъ, этой весенней жертвъ можетъ быть придано совершенно самостоятельное значение. Весеннее заклание жертвы и весеннее пиршество въ связи съ скотоводствомъ должно имъть самостоятельный сиыслъ, совершенно независимо отъ того, производится ли нѣчто подобное въ какое-нибудь другое время года, во время праздника какого-нибудь другого типа. И вотъ это то весеннее жертвоприношение св. Георгію на основаніи данныхъ греко-славянской обрядности, мит кажется, вполить законнымъ признать именно вкушеніемъ отъ перваго приплода. Дальше по мірі того, какъ развертывается хозяйственный народный календарь, для принесенія жертвъ и для пиршествъ найдется немало другихъ основаній и поводовъ, но на этотъ разъ, при наступленіи весны и при выходѣ стада впервые на свъжія пастбища, оно производится именно по указанной мною причинъ.

Весеннее празднество вкушенія отъ перваго приплода, зависящее отъ особенностей первобытнаго хозяйства, съ точки зріз-



<sup>1)</sup> Раз. въ обл. дух. стиха, II, стр. 157.

нія психологіи весенней обрядности, какъ уже было указано, стоить все-таки нісколько обособленно среди другихъ весеннихъ обрядовъ. Психологически оно ближе къ Ernte-feste, къ гораздо болье позднему моменту народнаго календаря. Въ немъ ністъ и помину того тревожнаго ожиданія, той надежды, которыми проникнута вся весенняя обрядность. Эту черту мы встрітимъ вновь, когда перейдемъ къ другой группі обрядовъ связанныхъ съ скотоводствомъ и производимыхъ на греко-славянскомъ востокі на тоть же день св. Георгія.

При разборъ пъсенъ объ Усинъ мы уже отчасти подощли къ этому типу весеннихъ обрядовъ. Пѣсни эти относятся къ первой пободкъ въ ночное, т. е. къ первому выгону лошадей на подножный кормъ. На тоть же день св. Георгія справляется торжественный выгонъ скота на пастбище на всемъ греко-славянскомъ востокѣ 1). Скотъ посылается послъ долгаго содержанія на дворъ на «Юрьеву росу». Вслъдъ за Юрьевымъ днемъ такое же значение имъетъ и Николинъ день (9 мая), при чемъ въ Россін этоть последній праздникь посвящается выгону лошадей. Заботливый русскій хозяинь пускаеть на траву лошадей позже, чемъ рогатый скотъ и овецъ. Онъ ожидаетъ, чтобы побольше наросло корму. Силы лошади ему слишкомъ дороги. Съ такимъ постепеннымъ и сложнымъ распределениемъ выпаса связаны и народныя поговорки и пословицы; схоже говорять и пъсенныя сентенців, вошедшія въ большомъ количествъ въ волочобныя пъсни: «Выгоняй скотъ на Юрьеву росу», «Юрьева роса, не треба коніомъ аўса», «какъ Егорьевъ день въ исходѣ, пускай коня на воль: какъ Егорьевъ день въ молоду, держи коня въ поводу», «Егорій съ тепломъ, а Никола съ кормомъ»,



<sup>1)</sup> Сахаровъ, Сказ. II, стр. 52; Снегиревъ, Прост. р. пр. III, стр. 75; Терещевко, Бытъ, VI, стр. 28 в 32; Калинскій, Ц. н. р. кал. З. И. Р. Г. О. VII, стр. 389; И. Мюзкр. І,1, стр. 165 — 171; Гл. З. М. VI, стр. 375; Шапкаревъ, Сб. за нар. умотв. III, стр. 170; Řehoř, Kal. z. nar. ž. str. 363; Рајек, Ст. str. 63.

«догодуй скотину до Юрья, та и вилы закинь», и т. д. 1). Въ волочобныхъ пъсняхъ бълоруссы поютъ:

Юрья, Юрья,
Божа мой,
Подай ключи,
Зямлю одмыкать,
Бычка напасать!
На Юрьеву росу
Бычка напасу:
«Бычокъ третьячокъ,
Ци повенъ бочокъ?»
— Яще ня повенъ,
— Зъ лѣвымъ ня ровенъ<sup>2</sup>).

Св. Юрій здісь и самъ заявляеть о своихъ скотоводческихъ заботахъ; онъ говорить:

> Я короў пасциў и запасаў, Я запасциўши, домой пригоню. Домоў пригоню, ў хліў загоню <sup>3</sup>),

а св. Никола, когда пришелъ его чередъ похвастаться, заявляетъ, что то же, что Егорій сдълаль для коровъ, онъ сдълаетъ для «коній».

На Западъ, начиная съ Чехіи, хотя Юрьевъ день въ своемъ скотоводческомъ значеніи и не забытъ вполить 4), и въ этотъ день кое-гдъ справляются нъкоторыя пастушескія празднества, основнымъ днемъ, когда надо выпустить скотъ въ поле, считается

<sup>1)</sup> Сахаровъ, Сказ. II, стр. 51—52; Кирпичниковъ, св. Георгій и Егорій Храбрый, стр. 141—142.

<sup>2)</sup> Б. Бп., стр. 23, № 34.

<sup>3)</sup> Ш. Вп., стр. 369.

<sup>4)</sup> Cp. напр. Panzer, Bayer. S. II,1, s. 77; Zingerle, S. Br. u. Meinungen d. Tiroler v. 2-te Ausg. s. 144 и Mannh. W. u. Fk. I, s. 404, собр. у Кирпич-инкова, l. c. стр. 141.

либо Духовъ день, либо 1-ое мая. При этомъ центральной личностью естественно оказывается пастухъ; ему даютъ подарки и угощають на мірской счеть 1). Самое старое указаніе на подобный пастушескій праздникь часто видять вь извістномъ разсказі Титмара (1017 г.). По его словамъ, въ окрестностяхъ Мерзебурга пастухъ ходиль изъ дома въ домъ и носиль при себѣ палку, на верху которой была выд'влана рука, держащая жел'взное кольцо. Войдя въ домъ, пастухъ говориль: «vigila, Hennil, vigila!» 2). Названіе Генниль обыкновенно понимается, какъ имя бога, но и г. Фаминцынъ, вполнъ принимающій это мнъніе, всетаки видить, что славянскую этимологію этого страннаго названія надо искать въ словахъ: гнать, чешс. honiti, польск. gonić, сербск. гонити и т. д. 3). Подобная этимологія, мит кажется, указываеть на чисто обрядовое значение этого слова, въроятно далеко не точно переданнаго летописцемъ. Я привожу это знаменитое известие, не придавая ему впрочемъ особаго значения, потому что упоменаемый здёсь обрядь не отнесень ни къ какому моменту народнаго календаря 4).

Если въ этотъ важный для скотоводства день героемъ торжества оказывается пастухъ, то именно на его личность направлены въкоторые обычаи, имъющіе въ виду закръпить за сда-

<sup>1)</sup> Erben, Prost. č. p. a. z. I, str. 72—74; Bartsch S., S. H G. aus Mecklenburg, II, s. 267—278; Birlinger, Aus Schvaben, II, s. 94—98; Prohle, Harzbilder, s. 66; Grimm, D. M. a. n. s. 787; Erk-Böhme, D. Lh. III, s. 145—146; Cortet, Essai sur les fêtes rel. p. 160.

<sup>2)</sup> Тієттаг, Сhron. VII 50, прив. у Кирпичнико ва, св. Георгій, стр. 154— 155 и у Фаминцына, Бож. др. сл. стр. 20 и 190; изв'єстію Куна, Märk. S. 8. 330 я не придаю никакой в'вры: слова Hennil waehe едва ли подслышаны оть народа; это прямое повтореніе Титмара.

<sup>8)</sup> Фаминцынъ, l. с. стр. 190. Другую этимологію предлагаеть Либректъ (Zur Volksk. s. 403); въ «Hennil vigila» онъ видить венгерское «haynal vagyan» (= aurora est); въ такомъ пониманіи изв'єстіе изъ Титмара есть не бол'є какъ утренній возгласъ пастука, выгоняющаго скотъ. Слова «Mars vigila» Serv. Аеп. 8,5, едва ли можно сближать съ даннымъ обрядомъ.

<sup>4)</sup> Проф. Кирпичниковъ указаль въ этомъ отношеніи ошибки Ефименка и Костомарова: см. Св. Г. и Егорій Храбрый, стр. 154, прим. <sup>2</sup>).

ваемымъ на его попеченіе стадомъ извістныя преимущества. Для обилія въ подножномъ кормі необходимо еще боліе влаги, чімъ тепла, и вотъ первобытный хозянть, заклинавшій влагу, какъ мы это уже виділи во время различныхъ весенняхъ праздниковъ, производитъ тоже самое и при первомъ выгоні стада въ поле. Пріемы онъ употребляеть обычные; только лицомъ, которое на этотъ разъ должно быть объектомъ обрядового дійствія, оказывается пастухъ. Водой обливають пастуха у русскихъ, у эстовъ и у латышей 1). Въ настоящее время это обливаніе народъ сталь объяснять иначе; говорять, что этимъ возбуждають вниманіе пастуха, пусть онъ не будеть спать; но это объясненіе только розі factum; оно невольно напросилось, когда смысль обряда быль забыть.

Первое місто среди обрядовых дійствій, которыми обставляется первый выгонъ, занимають однако не эти забавы съ пастухомъ. Оно принадлежить опять-таки очищеніямъ. Кром'в подробно разсмотръннаго нами общаго очищенія хозяйства отъ всякой скверны, посылаемый на пастбище скоть подвергается еще въ свою очередь спеціальному очищенію. При этомъ чаще всего прибъгаютъ къ магическому обходу; этимъ стадо предподагается обезпеченнымъ отъ всякаго тдетворнаго посторонняго вліянія. Самыя подробныя свідінія объ магическомъ обходів относятся къ Бълоруссіи и Литвъ. Въ Ново-Александровскомъ увадв (Ков. губ.) «скоть выпускается предварительно на скотный дворъ, потомъ хозяинъ береть обыкновенную тарелку, покрываеть ее салфеткою или полотенцемъ, прилапляеть къ ся краямъ въ видъ трикирія свъчи, кладеть на тарелку образа, пару янцъ и, держа въ рукахъ все это, отправляется по скотному двору, кругомъ «своей живоцинки». За хозянномъ вследъ шествуеть хозяйка, держа въ одной рукв горшокъ съ горящими угольями, а въ другой передникъ, наполненный свентоянской и



<sup>1) 9</sup>ms. Coopsus, II, crp. 52; Bollstep's, Mat. no 9rs. 1at. ul. 3. H. P. P. O. XV, crp. 5; Wiedemann, Aus d. inn. und aus Leben der Esten, s. 859.

евангельской травой. Ими она окуриваеть весь наличный, туть собранный скоть; за хозяйкою идеть пастухъ со сбереженною отъ вербной недёли вербою, ударяя ею по возможности каждое животное; такимъ образомъ они обходять три раза вокругъ собранной скотины» 1). Подобный обходъ, производимый и въ разныхъ мёстностяхъ Великороссіи, въ настоящемъ быту понимается, какъ чисто пастушеское заклинаніе стада, чтобы оно не разбрелось и держалось вмёстё 2). Такое пониманіе этого обряда видно напр. изъ того, что латышскій пастухъ, обнося кругомъ стада камень, бросаеть его въ середину, какъ бы объединяя этимъ знакомъ всю скотину въ одно цёлое 3). У эстовъ то же самое знаменуется тёмъ, что пастухъ до совершенія обхода втыкаеть свою палку въ землю, надёваеть на нее свою шапку, трижды читаеть: «Отче нашъ», и только потомъ, собравши стадо вокругь палки, онъ трижды обходить его 4).

Эти последніе пріємы однако не должны отвлекать нашего вниманія: въ основе обряда лежить все-таки очищеніе. Оно выступаєть совершенно отчетливо, когда кроме обхода вокругь стада практикуєтся еще обходь и вокругь каждой отдельной скотины<sup>в</sup>). Очищеніе имеють также въ виду вне всякаго сомненія облоруссы, когда обхожденіе вокругь всего стада у нихъ заканчиваєтся следующей дополнительной сценой: обойдя три раза кругомъ стада, «останавливаются на томъ месте, изъ котораго вышли». «Стадникъ», смотря на стадо, говорить: «спаси, Господзи, наша старда и ўсякую стачинику отъ усякыга гада бёгу-

21\*

<sup>1)</sup> III. Мюзкр. І,1, стр. 166; ср. стр. 169; тоже въ Лужскомъ увадъ З. И. Р. Г. О. IV, стр. 275 и въ Смоденск. губ. Эти. Сб. І, стр. 167; эти два послъднихъ извъстія прив. у проф. Кирпичникова, Св. Георгій и Егорій Храбрый, стр. 184.

<sup>2)</sup> См. статью Барсова въ *Тр. Этн. Общ.* III, кн. 1, стр. 113 и тоже въ *Смоленскомъ Въстиникъ*, 1896, № 97, стр. 3.

<sup>3)</sup> Вольтеръ, М. по Этн. лат. пл. 3. Н. Р. Г. О. XV, стр. 5.

<sup>4)</sup> Wiedemann, Aus dem inn. und auss. Leben der Esten, s. 358.

<sup>5)</sup> Вольтеръ, Мат. Этн. мат. пл. З. И. Р. Г. О. XV, стр. 23 и 24; Фаминцынъ, Бож. др. сл., стр. 248; Смол. Въсти. 1896, № 97, статья Селезнева.

чаго и отъ звёря лихо́го»! Затёмъ «стадникъ» и всё пастухи оборачваются затыкомъ къ стаду, а лицомъ въ открытое поле, и «стадникъ», доканчивая свою рёчь, говоритъ: «а-ту яго!» Всё пастухи кричатъ: «а-ту яго!» Шедшій впереди пастушекъ съ кнутомъ звонко хлопаетъ имъ въ воздухё. Стадникъ продолжаетъ: «соль жну въ вочи!» и пастушекъ бросаетъ изъ горсти соль въ открытое поле. «Гылывня жну у зубы!» и пастушекъ бросаетъ въ ту же сторону горящую головню. Послё этого всё пастухи опускаются на землю и обёдаютъ 1). Тутъ ясно видно, что обходъ долженъ образовать магическій кругъ, отъ котораго отгоняется всякая напасть.

Совершеню тождественную цёль преслёдуеть и практикующійся въ Великороссіи обходъ самой ухожей. При этомъ по сообщенію Сахарова поется и пёсенка, гдё впрочемь вмёсто мистической скверны говорится о болёе реальномъ врагё: волкё или вообще «звёрё лукавомъ» <sup>2</sup>).

Очищенія обходомъ имѣють по преимуществу характеръ предосторожности: ими хозяева хотять достигнуть того, чтобы къ скотинѣ не пристала никакая скверна; но надо еще удостовѣриться въ томъ, что сама скотина уже не испорчена, надо очистить ее самое отъ всякой заразы. Для этого мало еще обхода; у первобытнаго человѣка для этого есть другія средства. Самое простое изъ нихъ состоитъ въ томъ, чтобы перегнать стадо черезъ такой предметъ, который этой предполагаемой скверны не пропуститъ. При этомъ возможно одно изъ двухъ: либо предметъ этотъ настолько святъ, что скверна на немъ остановится и не будетъ имѣть возможности слѣдовать далѣе за скотомъ, либо самъ данный предметъ можетъ принять въ себя всю пакость и стадо изъ соприкосновенія съ нимъ выйдеть совершенно чистымъ и непорочнымъ.



<sup>1)</sup> Ш. Бп., стр. 408.

<sup>2)</sup> Терещенко, Быть, IV, стр. 31—38; Сахаровъ, Сказ. II, стр. 58; Асанасьевъ, Поэт. Возар. I, стр. 706; ср. еще пѣсню Безсоновъ, Кал. Пер. вып. 6-ой, № 548.

Ко второму типу очищеній относятся латышскій и литовскій обряды обнесенія пітуха 1). Мы уже виділи, что черный пітуха по народному представленію способень принять въ себя изгоняемое зло, и это посліднее выносится изъ села въ тілі пітуха. Въ приміненіи этого способа къ очищенію скота съ пітухомъ поступають въ Білоруссіи совершенно также, какъ и при общемъ очищеніи всего хозяйства или всего села.

Стремленіе отділаться отъ предполагаемаго зла, заставивъ его войти въ какое-нибудь постороннее тіло, видно еще боліве наглядно изъ другого обряда, практикуємаго при выгоні скота. То тамъ то сямъ отъ Великобританіи до нашихъ инородцевъ этотъ способъ бытуетъ до сихъ поръ в), а самое старое упоминаніе его, относящееся къ югу Франціи, восходить еще къ знаменитой проповіди св. Елигія в). Заключается онъ въ томъ, что скотъ прогоняется сквозь спеціально построенныя для этого земляныя ворота вроді тунели. Стадо такимъ образомъ какъ бы проходить сквозь землю, и земля должна принять все, что есть въ скоті порчи и заразы.

Изъ способовъ очищенія, имѣющихъ въ виду воспользоваться такой силой, передъ которой не можеть устоять никакое зло, первое мѣсто принадлежить огню. Когда рѣчь шла объ общемъ очищеніи, мы уже видѣли, какое значеніе придаеть ему народнообрядовое сознаніе. Мордвины, устраивая тунель, черезъ которую прогоняется стадо, разводять еще въ ней костеръ, такъ что скотина идеть въ облакахъ дыма 4). Въ Череповецкомъ уѣздѣ

<sup>1)</sup> Вольтеръ, М. Этн. дат. пл. З. И. Р. Г. О. XV, стр. 28 и 24; ср. Фажинцынъ, Бож. др. сл. стр. 248; г. Фаминцынъ напрасно считаетъ этого пътуха жертвеннымъ.

<sup>2)</sup> Барсовъ, Юрьевъ день, *Т. Э. О.* III, кн. 1, стр. 114; Смирновъ, Мордва, *Н. О. А. И.* и Эми. при Каз. Ун. XII, стр. 316 и Кайюнъ-Наспровъ, Пов. и оф. каз. татаръ, *З. И. Р. Г. О.* VI, стр. 294; въ Англіи обрядъ сохранился въ переживаніи: животныя просто должны проползать въ ухожую подъбарьеромъ: Dyer, P. cust. p. 254—255.

<sup>3)</sup> Такъ я понимаю: «terra forata», Grimm, D. M. a. п. р. 1738 и Migne, Patr. l. t. 87, p. 528.

<sup>4)</sup> Смирновъ, l. c. стр. 316.

(Новгор. губ.), у Гупуловъ въ Польшѣ, въ Арденнахъ и цѣломъ рядѣ мѣстностей въ Германіи скотъ прогоняется между двухъ костровъ. Въ XVIII в. то же дѣлалось въ Ирландіи и Шотландіи 1). Этотъ способъ очищенія восходить еще къ древнему Риму 2), а за предѣлами европейскаго фольклора онъ практикуется у нашихъ Вотяковъ 3) и у Готтентотовъ въ Африкѣ 4).

Чисто цълебное, гигіеническое значеніе этого обряда совершенно отчетливо живеть въ народномъ сознанін, и этотъ пропускъ скотины черезъ огонь практикуется и во время эпидемическихъ болъзней. Овидій, описывая Палиліи (21 апр.), объясняеть происходившее въ это время прыганье черезъ костры именно очищеніемъ:

Moxque per ardentes stipulae crepitantis acervos
Trajicias celeri strenua membra pede.
Expositus mos est: moris mihi restat origo.
Turba facit dubium, coepta que nostra tenet.
Omnia purgat edax ignis, vitiumque metallis
Excoquit: idcirco cum duce purgat oves.

(Fasti, IV, 790-796).

Такую же очистительную силу приписывають кое-гдё и пасхальному яйцу; и оно можеть остановить скверну, не давъ ей выйти со скотиной въ поле. Поэтому въ Гродненскомъ убадъ, когда выгоняють первый разъ стадо изъ хлѣва на Юрьевъ день, передъ порогомъ стелять шубу шерстью вверхъ и туда кладутъ

<sup>1) 9</sup>mm. Ocosp. 1894, & 1, crp. 124; Lud. V (1899) str. 217; Meirae, Trad. cont. etc. des Ardennes, p. 68; cp. Frazer, G. B<sup>3</sup>. III, p. 239; Jahn D. Opferbr. s. 29—30; Brand-Ellis, Pop. ant. I, p. 227; Scotland and Scotsmen in the XVIII, c. from. the Mss. of John Ramsay, 1888, II, p. 445; cp. Frazer, G. B<sup>3</sup>. III, p. 262.

<sup>2)</sup> Preller-Jordan, R. M<sup>3</sup>, I, s. 417.

<sup>3)</sup> Носос Слосо, 1896, январь, стр. 3-4, статья Тезякова.

<sup>4)</sup> Kolben, Present state of the Cape of Good Hope, I, p. 129; HPER. y CRERCEPA, Descript. Soc. 4, p. 14.

яйца 1). То же ділается и въ Германіи; въ Бранденбургской Маркі скоть также переступаеть черезъ зарытое подъ порогомъ яйцо, а въ Эрці пастухъ просто бросаеть яйца подъ ноги коровамъ, чтобы оні раздавили ихъ 2).

Къ обрядамъ очистительнымъ следуетъ отнести и известный обычай удара по спине каждаго выгоняемаго на выпасъ животнаго веткой рябины, вербы или просто березины. Какое фантастическое объяснение было дано этому скромному обряду Куномъ 3), помнитъ всякій, кто мало-мальски следилъ за развитиемъ ивмецкаго фольклора. Кунъ привлекъ тогда весь арсеналъ мифологической мудрости и разсыпалъ всю роскошь догадокъ, сближеній, отождествленій и проч. Вышла увлекательная книга и очень красивая мифологическая система, которой недостаетъ только ревнителей. Разбираться теперь въ ея построеніяхъ было бы неумъстно и излишне. Я напомню поэтому только самые обрядовые факты, прибавивши къ нёмецкимъ даннымъ и соответствующіе славянскія обряды.

Почти повсемъстно въ Германіи «до сихъ поръ имъстъ мъсто обычай на 1-е мая ударять каждую отдъльную скотину въткой рябины или (при церковномъ наслоеніи на обрядъ) вербой» 4). То же дълають на Юрьевъ день въ Босніи и Герцоговинъ 5); то же и въ Галиціи 6). Въ Великороссіи скотъ погоняють преимущественно освященной вербой 7), а въ Бълоруссіи

<sup>1)</sup> Ш. Мюзкр. І,1, стр. 167, ср. 168.

<sup>2)</sup> Jahn, Deutsche Opferbr. s. 302.

<sup>3)</sup> Ad. Kuhn, Die Herabk. des Feuers 2-te Aufl. Объ этомъ обычав см. стр. 159—166.

<sup>4)</sup> Jahn, Deutsche Opferbr. s. 299; Peter, Volksth. II, s. 252, 282; Grohmann, Abergl. a. Böhmen, s. 137, 1001; J. Rank, Aus d. Böhmerwald s. 127; Kehrein, Volksprache u. Volkss. II, ss. 258 u 154; Wuttke, § 89 u § 682; Kuhn, Westf. Sagen, II, № 433 u 434; Proehle, Unterh. Sagen, № 310; Birlinger, Aus Schwaben, I, s. 887.

<sup>5)</sup> Гл. 3. М. VI (1894) стр. 375, статья Лилек'а.

<sup>6)</sup> Řehoř, Kal. z. nar. ž. str. 363.

<sup>7)</sup> Терещенко, Быть VI, стр. 84—85; III. Мюзкр. І,1, стр. 166—169; Калинскій, Нар. кал. З. И. Р. Г. О. VII, стр. 389.

кое-гдѣ даже нарочно на вербное воскресеніе выгоняють стадо изъ хлѣва, чтобы примѣнить къ своему козяйству только что полученный въ церкви священный пруть 1). Въ Баваріи и Пфальцѣ вѣтка иного происхожденія: она сохранена еще съ прошлой осени, когда на день св. Мартына пастухъ приносить особую разукрашенную вѣтку, чтобы ее приберегли во все время, пока скотъ будетъ стоять въ хлѣвѣ 2).

Это несложное и скромное обыкновеніе нісколько осложняется въ Вестфаліи и Мекленбургі, гді ударъ приміняется главнымъ образомъ къ нетелямъ, получающимъ впервые названіе. При этомъ приговариваются и стишки, констатирующіе обрядовое дійствіе и внушающіе нетелямъ, что когда оні станутъ коровами, пусть оні будутъ молочны в). Совершенно тождественный обрядъ съ практикуемымъ въ Вестфаліи и Мекленбургі отміченъ и въ самомъ центрі Франціи: въ безплодной равнині Солонь 4).

Кунъ съ этими европейскими обрядами сближаетъ и одно любопытное извъстіе изъ Яйуръ-веды: чтобы получить молоко, необходимое для жертвоприношенія на новолуніе, жрецъ собираєть не менье шести коровъ съ неотнятыми еще телятами и въткой паласа или сами впервые отгоняетъ телять отъ матерей. Посль этого коровъ доють и получають первое молоко для жертвы <sup>5</sup>).

Во всёхъ этихъ обрядахъ, въ какой бы форме они ни справлялись, ине кажется сливается и совпадаеть два различныхъ обрядовыхъ представленія. Съ одной стороны мы имеемъ эдесь дело съ типичнымъ обрядомъ выгона. Простой актъ выгона тутъ

<sup>1)</sup> Іоаннъ Берманъ, Календарь по нар. пр. 3. И. Р. Г. О. V (1878) стр. 9; Эти. Обозр. 1894, № 1, стр. 129.

<sup>2)</sup> Jahn, l. c. s. 298-299.

<sup>3)</sup> Kuhn, Westf. Sagen, II, Ne 445; ero me Herabkunft der Feuers 2, s. 161—162.

<sup>4)</sup> Legier, Tradition et usages de la Solognes Memoire de l'Akad. celtique, t. II, p. 205-217.

<sup>5)</sup> Herabkunft des Feuers 2, s. 159-160.

совершается болье торжественно; и во время него естественно воспользоваться какимъ-нибудь болье иногозначительнымъ знакомъ: освященная верба либо, та священная вътка, которая была принесена изъ лъсу въ особой процессіи, либо еще совсьмъ особая, нарочно для этого заготовленная вътка,—все это совершенно естественно напрашивается въ руки. При первомъ вынасъ, конечно, вполнъ своевременно дать и имена нетелямъ; онъ идуть въ первый разъ виъстъ съ остальнымъ стадомъ и скоро огоняются. Когда этихъ нетелей ударяють въткой при дарованіи имъ имени, мнъ кажется, имъется въ виду главнымъ образомъ символъ подчиненія и покорности воль хозянна.

Рядомъ съ этимъ прямымъ значеніемъ удара въткой онъ имъетъ однако и болъе сокровенный смыслъ. Ударъ какимъ-нибудь знакомъ практикуется и въ самостоятельномъ применени: это выдь также одинь изъ способовь очищенія 1). Къ такому заключенію меня приводить та тёсная связь съ типичными очищеніями, въ какой встрічается обрядовой ударъ. Въ Білоруссіи напр. пастухъ хлещеть въткой каждое животное какъ разъ въ то время, когда хозяннъ и хозяйка совершають свой очистительный обходъ 3). У Босняковъ человекъ, которому поручено произвести это обрядовое избіеніе, становится въ дверяхъ хліва и не даетъ пройти ни одной скотинъ, чтобы не хлестнуть ее 3). Здъсь ударъ какъ бы замъняетъ собою огонь или яйцо подъ порогомъ н пр. Очистительный характеръ имбють и слова, которыя произносять, назначая имя коровь; въ Солоньи напр. приговаривають: «я запрещаю волку тебя съёсть», и присутствующіе отвічають: «волкъ ее не събстъ» 4). Особенно интересны слова индейскаго жреца, обращенныя во время жертвоприношенія къ той в'тк'ь, которую онъ еще держить въ рукахъ; воть какъ передаеть эти

<sup>1)</sup> Такое-же толкованіе даеть этому обряду в Frazer во 2-омъ взд. G. B. I, р. 301 и III, pp. 127, 216.

<sup>2)</sup> III. Mюзкр. I, стр. 166.

<sup>3)</sup> Статья Лиляк'а въ Гл. 3. М. VI (1894) стр. 375.

<sup>4)</sup> Mem. de l'Academie celtique, t. II, p. 205-217.

слова Кунъ: «о, вътка паласа!.... предохрани приносящій жертву скоть, который будеть бродить въ лёсу, отъ страха вора, дикихъ звърей и всякой напасти; коровы предохраненныя въткой безошибочно прійдуть домой» 1). Ударъ прутомъ и въткой встръчается въ обрядахъ очищенія в совершенно несвязанныхъ со скотоводствомъ: напр., когда болгарскія дівушки качаются на св. Юрья, совершая purgatio aere, парни постегивають ихъ прутьями; когда качаются парни, то же самое производять дъвушки<sup>2</sup>). Еще наглядите видно очистительное значение удара въткой изъ следующаго разсказа, приведеннаго еще Панцеромъ: «Однажды одинъ конюхъ изъ Швабія заметиль, что лошади стали биться въ стойлахъ и на хвостахъ у нихъ появилась чесотка. Ему посовътовали ударить каждую лошадь три раза тремя вербами и при этомъ произнести три высокихъ имени. Когда онъ вошель въ конюшню, онъ услышаль пріятную музыку; на него прыгнула кошка» 3). Бользнь такимъ образомъ выскочила подъ вліяніемъ ударовъ вербой, принявши видъ кошки.

## IV.

Полевыя работы открываются весною запашкой и засѣвомъ. Отъ ихъ успѣшности зависитъ благосостояніе человѣка, живущаго натуральнымъ хозяйствомъ въ теченіе цѣлаго года. Понятное дѣло, что то и другое совершается торжественно, что сътѣмъ и другимъ связаны молитвы, жертвы, заклинанія и наконецъ очищенія.

<sup>1)</sup> Kuhn, Herabkunft des Feuers, s. 166.

<sup>2)</sup> Каравеловъ, Пам. стр. 218.

<sup>3)</sup> Panzer, Beitr. II, s. 189, § 820.

У Черемисовъ, Башкиръ, Чувашей, Вотяковъ, дагестанскихъ Казикухумцевъ и Койсубулинцевъ день перваго весенияго выйзда въ поле считается днемъ праздничнымъ (Ага-дуй, Анга Соаревъ, Сабаншуй и пр.). При проведении первой борозды присутствуетъ вся религіозная община подъ предводительствомъ муллы или жреца 1). Въ Бенгалъ даже выборъ самаго дня возлагается на деревенскаго жреца. Равнымъ образомъ религіозными соображеніями опредъляется тамъ и то, въ какомъ направленіи провести первую борозду 2). Въ Дагестанъ первую борозду ведеть старикъ одътый въ шубу навыворотъ, и въ него бросаютъ камнями и снъжками 3).

Въ современномъ быту европейскихъ народовъ сохранились также кое-гав празднованія перваго выёзда въ поле. Твердаго пріуроченія оно, конечно, не вибеть и зависить оть того, когда можно начать орку по клематическемъ условіямъ. Такъ напримъръ англійскій Plough Monday падаль на первый понедъльникъ послъ Крещенія 4). British Apollo объясняеть названіе этого праздника следующимъ образомъ: «Понедельникъ Плуга есть народное выражение и употребляется только крестьянами. потому что они обыкновенно проводять время въ этоть день гденибудь по сосъдству за чаркой эля, чтобы поздравить и пожедать другь другу обильнаго урожая большого посьяннаго хльба (такъ называють они озимую пшеницу и рожь), а равно и Божьяго споспешествованія въ орке, какъ только они возьмутся за плугъ, чтобы приготовить землю подъ посвиъ ярового» 5). Въ Дербиширъ и въ другихъ мъстахъ молодежь, надъвъ рубахи сверхъ верхняго платья, убранные лентами, водять съ собой

<sup>1)</sup> Георги, Опис. Народовъ, ч. 1-ая, стр. 34 и 108; Бехтеревъ, Вотяки Висин. Евр. 1880, сентябрь, стр. 160 и слёд.; Первухинъ, Эскизъ III-ій, стр. 10—14; Дубровниъ, Ист. войн. и вл. русск. на Кавказъ, I,1, стр. 529—531; Магницкій, стр. 19—21 и т. д.

<sup>2)</sup> Crooke, F. L. of north. India, II, p. 287-289.

<sup>8)</sup> Дубровинъ, l. с.

<sup>4)</sup> Dyer, Brit. pop. customs, p. 36 u caka.

<sup>5)</sup> Изд. 1710 года, II, р. 92, приведено у Dyer'a, l. c. p. 88-39.

наугъ также причудливо разукрашенный. Этотъ плугъ называется Fool's plough. Съ ними идетъ еще комическая фигура старухи, которая носитъ названіе Bessy 1). Въ другихъ мъстностяхъ, гдё извъстенъ этотъ праздникъ, въ Кембриджширъ, Гантингенширъ, Лейстерширъ, Линкольнширъ, Норфолькъ, Нортгамбтонширъ и др. мъстахъ обрядъ веденія плуга обыкновенно давно уже исчезъ 2).

Въ Германіи въ Гессенъ быль обычай устанавливать 10 марта на крышь дома, преимущественно крытаго соломой, деревянное изображеніе плуга, запряженнаго пятью лошадьми и сопровождаемаго куклой пахаря. Эта грубо сдёланная фигура оставалась на крышь дней 40 в). Въ мъстности Ронь (въ Миннерштадть) также въ мартъ выдълывали мальчики маленькій плужокъ, ставили его на доску и водили изъ дома въ домъ. Для этого они одъвались въ разноцвътное платье. Выходило нътго въ родъ повдравительнаго обхода. Являясь въ избу, они приговаривали:

Da Kommen die armen Pfingstbuben mit Pflug und schar und wollen hinaus in den Acker fahr.

Около Нейштадта (въ нижней Франконіи) водили въ февраль плугъ, запряженный молодыми дъвушками <sup>4</sup>).

Приведеннымъ обрядамъ веденія плуга, обрядовой смыслъ которыхъ вполнѣ прость и не нуждается ни въ какомъ мисологическомъ комментаріи, вполнѣ соотвѣтствуеть и пылающій масленичный плугь, упомянутый Себастьяномъ Франкомъ весеннихъ и зимнихъ



<sup>1)</sup> Dyer, l. c. p. 37 u 39.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 39-43.

<sup>8)</sup> Kolbe, Hessische S. und Gebr. s. 52-53.

<sup>4)</sup> Panzer, Beitr. z. d. Myth. I, № 265, s. 289 — 240, то же приведено и у Erk-Böhme, D. Lh. № 1249, III, s. 148; Mannhardt, W. u. Fk. I, s. 556.

<sup>5)</sup> Weltb. (ed. 1567) I, f. 50, upns. y Jahn'a, D. Opferbr. s. 91; Grimm, D. M. a. n. I, s. 263—264; Mannhardt, W. u. Fk. I, s. 553.

обрядовых цикловъ, на которое я имълъ уже случай указать по поводу весенних поздравительных пъсенъ, объясняется и появление плуга въ зимней обрядности малороссовъ, южныхъ славянъ и румынъ 1). Искать источниковъ его символики въ славяно-русской мисологіи или объяснять его изъ основного смысла древнихъ сатурналій едва ли представляется логически необхолимымъ.

Въ связи съ торжественнымъ починомъ весенней орки стоитъ и странный предразсудокъ, отм'вченный у разныхъ индо-европейскихъ народовъ, по которому весной есть такіе дни, когда опасно браться за плугъ и соху. «Въ съверной Индіи, разсказываеть Крукъ, по извъстнымъ днямъ запрещается пахать, таковъ Haarnahamb (Nagpancham) или праздникъ змън, падающій на пятое число легкой половины Саавана и на пятнадцатое мъсяца Каарттика. Выворачивание земли по этимъ диямъ безпокомтъ Сещанаагу, великую міровую вибю и Мать Землю. Мать Земля спить еще шесть дней въ каждомъ мёсяцё 5-го, 7-го, 9-го, 11-го, 21-го и 24-го или, канъ говорять другіе, 1-го, 2-го, 5-го, 7-го, 10-го, 21-го в 24-го. По такимъ диямъ, если только возможно, то лучше не пахать вовсе» 3). Въроятно на какомънибудь представленів, схожемъ съ этимъ индейскимъ поверіемъ, основаны и англійскіе «blind days» (первые три дня марта), когда также нельзя пахать 8). Равнымъ образомъ Сербы и Болгары не пашуть во всв четверги оть Пасхи до Троицы и называють эти дни «Зелени Четвртци» 4). Насколько повже подобный запреть орки соблюдается у Чувашей; это такъ называемый Сыны; онъ тянется около 12 дней во время цвётенія ржи 5).

<sup>1)</sup> А. Н. Веселовскій, Раз. въ обл. дух. стиха, VII, стр. 112 — 120; Потебня, Объясн. мал. кал. и ср. п. II, стр. 40, 45, 99—104 и пр.

<sup>2)</sup> Crooke, F. L. of north. India, II, p. 298.

<sup>8)</sup> Brand, Pop. ant. I, p. 316.

<sup>4)</sup> Милићевић, Жив. срба сељ, стр. 112, § 17; Шапкаревъ, Сб. отъ бълг. нар. умотв. ч. 8-ья, отд. I и II, кн. VII, стр. 171; то же у Лужицкихъ сербовъ, Veckenstedt, Wend. Sagen M. und abergl. Gebr. s. 442, §§ 70, 75 и 76.

<sup>5)</sup> Магинцкій, Матеріалы къ объясн. ст. чув. вёры, стр. 34-37.

Съ выёздомъ въ поле на пахать, туда обращаются всё надежды и туть, конечно, своевременно произнести и молитву о плодородіи. У насъ для этого обыкновенно на Юрьевъ день служать въ полё молебны. Съ такой же молитвенной цёлью поютъ въ Малороссіи бабы, какъ только соберутся виёстё:

> Ой випиймо, родино, Щобъ намъ жито родило; И житечко, и овесъ, Щобъ зібрався рідъ увесь; И пшаница, и ячмінь, Щобъ намъ жити смачній 1).

Схожія застольныя, молитвенныя п'єсни сообщаєть и Милојевий у сербовь. Зд'єсь посл'є длиннаго призыва т'єхь же святыхь, къ которымъ обращалась и наша волочобная п'єсня, возносится моленіе объ урожат хліба и счастливой уборки с'єна <sup>3</sup>). Сюда же можеть быть отнесена и та весенняя вотская молитвенная п'єсня, которую я привель выше, когда шла р'єчь объ общемъ весеннемъ моленіи. Ей вполн'є соотв'єтствуєть молитва, произносимая и вотякомъ хозяиномъ, во время пос'єва: «Весеннее время наступило, говорить вотякъ. Помилуйте (насъ) Инмаръ, Кылдысинъ, Квозь, воршудъ Дурга. Счастье довольства и удачи дайте».

«Въ житъй-бытъй счастье пошлите».

«Вотъ мы выёхали въ поле, 3 раза проёхали сохой по полосе и 3 зерна посёяли, тысяча тысячь да будеть».

«Да разрастутся корни ихъ — да будеть подобна тростинку солома ихъ, да будуть подобны еловымъ шишкамъ, пуговицамъ

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды, III, стр. 32; ср. III. Мюзкр. I, стр. 171, № 159 сюда же можно отнести и приведенную Стрыйковскимъ молитву на св. Георгія въ древней Польшъ, Кгоп. Роіз. І; іv, 148, сообщ. у Фаминцына, Бож. др. Слав. стр. 116; то же совершается и у ново-грековъ Schmidt, Volksleben s. 87, le comte de Marcellus, Chants pop. de la Gr. mod. p. 221.

<sup>2)</sup> Милојевић, Песме и об. ук. нар. србск. стр. 166—167, № 223 и 225.

верна ихъ. Да будетъ хлѣбъ этотъ умолотенъ» 1). Въ такомъ же духѣ долго еще тянется эта молитва-пѣсня, старающаяся, какъ вообще всѣ первобытныя молитвы, чего-нибудь да не забыть, упомянуть рѣшительно всѣ условія, могущія привести къ благо-получію. Въ этой молитвѣ сказывается также и та особая потребность выражаться въ преувеличенныхъ, завѣдомо хватающихъ черезъ край чисто эпическихъ краскахъ, которыя знакомы намъ по бѣлорусской вологодной пѣснѣ. Можетъ быть подобная именно молитва произносилась и у полабскихъ славянъ въ тотъ весенній праздникъ, о которомъ говорить Эбонъ 2).

Пережиткомъ жертвенныхъ обрядовъ при запашкѣ и засѣвѣ слѣдуетъ считать то, когда крестьянинъ ѣдетъ, какъ выражается волочобная пѣсня:

У чистоя поле заарываць,

Зъ соллю, съ хлібомъ, зъ білымъ яйцомъ,

Зъ былымъ яйцомъ, зъ боскимъ слоуцомъ в).

Хлёбъ и яйца то кладутся въ борозду, то разбрасываются по полю. Въ Германіи, когда впервые вытажають въ поле, при проводё первой борозды перебажають даже черезъ цёлую крынку молока съ хлёбомъ и яйцомъ. Иногда перебажають просто черезъ кусочекъ хлёба или яйцо 4). Въ Вестфаліи при этомъ плугъ тянетъ не лошадь, а старуха. Перерёзавъ плугомъ жертвенный хлёбъ, она отдаетъ его кусочки рабочимъ 5). Это очевидно остатокъ той жертвенной пирушки, которая до сихъ поръ еще справляется при запашкё въ Шотландіи и Италіи 6).

<sup>1)</sup> Первухинъ, Эск. нр. и б. инор. Глаз. увзда, эск. III-й, стр. 10 — 13; см. выше стр. 104—105 и 107—110.

<sup>2)</sup> Приведено у Котляревскаго, Сказ. объ Отт. стр. 60-61.

<sup>3)</sup> Ш. Бп., № 142, стр. 372.

<sup>4)</sup> Wuttke, Der d. Volksabergl. § 428; Jahn, D. Opferbr. s. 74 — 75; Mannh. W. u. Fk, I, s. 158.

<sup>5)</sup> Kuhn, Westf. S. II, № 832.

<sup>6)</sup> Gregor, Notes on th. F. L. of NE of Scotland, p. 181; Salomone-Marino, Cost. e us. dei cont. di Sic. p.

Любопытная форма жертвы хлёбомъ, сохранившаяся въ Германіи, состоитъ въ томъ, что вмёсто колеса въ плугъ вставляется спеціально испеченный по размёру круглый хлёбъ 1). Жертвы яйцомъ производятся при посёвё и обсёмененіи и въ Малороссіи и у Сербовъ въ Босніи и Герцоговинё 2). Яйца или скорлупу суютъ въ Германіи и у насъ въ лукошко сёвца. Обыкновенно для этого употребляются яйца пасхальныя, съ которыми связанъ цёлый рядъ предразсудковъ 3). Въ цёляхъ жертвы перебрасываетъ сёвецъ горстъ сёмени назадъ черезъ плечо и тогда даже закрываетъ глаза, чтобы не видёть, куда летитъ сёмя. Въ настоящее время подобная жертва зерномъ считается въ Германіи обращенной къ птицамъ, чтобы онё не клевали остальныхъ сёмянъ 4).

Жертва при обстменени имтетъ мтето и у современныхъ дикарей, напр. на Суматрт ). Наши инородцы также производятъ при поствт действия совершенно аналогичныя съ только что указанными. Здте жертвоприношение сохранилось уже вполнт отчетливо и сознательно. Въ сороковыхъ годахъ Саратовскому архиерею доносили напр. изъ Телятниковой деревни Хвалынскаго утада, что весною передъ поствомъ ярового хлтба, запасши на домахъ лучший обте и взявши съ собой вина и браги, мордва вытелно своему моляна и потомъ, отртвывая по горбушкт отъ хлтба, складываютъ въ нее по кусочку отъ каждаго яства. Эти горбушки зарываются въ землю. Послт этого, попировавши принесенными съ собою запасами, приступаютъ къ поству о). То же дълють и вотяки. Они вытажають въ поле всей деревней въ

<sup>1)</sup> Gr. D. M. a. n. p. 1289.

<sup>2)</sup> Чубинскій, Труды, III, стр. 30—81; Лилек въ Гл. З. М. VI (1894) стр. 681.

<sup>3)</sup> Kuhn, Westf. S. II, M. 420; Engelien und Jahn der Volksm. s. 272; Jahn, D. Opferbr. s. 79.

<sup>4)</sup> Jahn, l. c. s. 71-73.

<sup>5)</sup> Marsden, History of Sumatra, upus. y Cuencepa, Descr. Soc. III, p. 19.

<sup>6)</sup> Сообщено въ Эти. Обозр. 1892, № 4, стр. 120.

праздничных одеждахъ, и каждая семья вспахиваетъ нёсколько саженъ земли. На вспаханное мёсто разстилается скатерть. На нее кладутъ яйца, хлёбъ и пр. кушанъя. Старшій изъ семьи, взявъ въ руки яйца и хлёбъ, произноситъ молитву въ род'є приведенной выше. За этою молитвою слёдуетъ первый зас'євъ, при чемъ вмёстё съ зерномъ разбрасываются и яйца. Одно изъ этихъ янцъ запахивается, а другія собирають и съёдаютъ 1). Такое же раскидыванье по полю янцъ считаютъ необходимымъ при первомъ зас'єв и чуващи. У нихъ при этомъ присутствуетъ и мулла и раздаетъ каждому по яйцу. После зас'єва устраивается тутъ же въ поле пиръ 2).

Главную роль во всёхъ этихъ обрядахъ играетъ самъ сёвецъ. Его личность окружаютъ особыми обрядами. Залогъ счастья, т. е. урожая долженъ находиться въ немъ самомъ. Вотъ почему у чуващей стараются дознаться, кто въ семъё «телейласььно», т. е. счастливый человёкъ, и ему поручаютъ вынести сёмя въ поле до разсвёта в). У вотяковъ сёвецъ, обыкновенно самъ хозяинъ, до сёва торжественно садится за столъ, ёстъ особыя лепешки, молится и пьетъ подносимую ему женою рюмку кумышки ф). У русскаго простонародья въ цёляхъ стать носителемъ будущаго благополучія сёвецъ съёдаетъ передъ тёмъ, чтобы пойти въ поле, благовёщенскую просфору в). Въ Самарской губерніи «наканунё сёва вечеромъ хозяинъ запирался въ своей избё, зажигалъ восковую свёчу и клалъ передъ образами горсть зеренъ изъ предназначенныхъ для сёва; затёмъ онъ начиналъ усердно молиться о ниспосланіи удачнаго сёва и урожая. Пред-

<sup>1)</sup> Тезяковъ, Праздн. и жертвоприн. у вотяковъ - язычниковъ. *Ноесе Саосо*, 1896, январь, стр. 4; Верещагинъ, В. С. кр. стр. 35—87 и *Вяток. Губ. Въд.* 1895, № 45.

<sup>2)</sup> Магницкій, Мат. къ объясн. ст. чувашской віры, стр. 19-21.

<sup>8)</sup> Ibid., стр. 23; Верещагинъ, l. c. стр. 35—37; Вятск. Губ. Вид. 1895, № 38.

<sup>4)</sup> Верещагинъ, 1. с.

<sup>5)</sup> Этн. Обозр. 1891, № 4, стр. 189 и 1895, стр. 22; Терещенко, Б. русск. нар. VI, стр. 22.

варительно въ избъ затыкались всю щелки, всю отверстія. трубы въ печи съ тою цълью, чтобы нисшедшая отъ молитвы на зерна благодить Божія не могла уйти изг избы» 1). По сходпому съ этимъ представленію въ Новозеландіи рабочіе, которымъ предстоить вспахать поле, передъ этимъ должны соблюдать постъ и совершать омовенія <sup>2</sup>). Нашему обычаю иласть въ сусъкъ, гдъ лежетъ съмена, или въ лукошко, изъ котораго сьють, благовыщенскую просвирку, иногда растертую въ порошокъ в), соответствують также некоторые обряды современныхъ дикарей. Въ Индіи напр. держатъ семена надъ огнемъ отъ священнаго дерева Chili 4). На Санъ Сальвадор в (въ Южной Америкъ) съмена должны простоять нъкоторое время передъ идоломъ въ особыхъ сосудахъ. Надъ ними ставится еще жаровня съ куреніемъ, и жрецы совершають молитву, при чемъ мажуть идола своей собственной кровью 5). Туть, очевидно, разсчитывають на то, что носителемъ счастья будеть не только съвецъ, но и сами разбрасываемыя съмена исполнятся особой благодати.

Любопытный обрядъ при вытадт въ поле соблюдаютъ въ среду на 5-й недтът великаго поста словинцы. Этотъ день зовется у нихъ «Verkovnica», «Varkonca» или «Verkolca». Это название происходитъ отъ слова «verklo» (одна изъ частей плуга: въ разныхъ мъстностяхъ различная), потому что рабочие въ этотъ день бросаютъ на полъ «verklo» противъ солнца и на томъ мъсть, гдъ оно упадетъ, зарываютъ его въ землю. Если «verklo» пе заржавъетъ, это предвъщаетъ урожай. Вынутое изъ земли «verklo» обвиваютъ плющемъ и вставляютъ въ плугъ. На слъ-



<sup>1) 9</sup>mm. Oбозр. 1895, ctp. 22.

<sup>2)</sup> Bastian, Inselgr. in Oceanien, s. 199.

<sup>3)</sup> Аеан. Поэт. Воззр. III, стр. 764.

<sup>4)</sup> Biddulph, Tribes of the Hindoo Kosch, p. 103; прив. y Frazer'a Golden Bough. I. p. 70.

<sup>5)</sup> Palicio, Jan Salvador and Honduras (1576) p. 65 (Spier's Collection of Rare and Original Documents and Relations concerning the discovery and Conquest of America, N. Jork, 1860).

дующее утро, когда ѣдуть орать, въ томъ мѣстѣ гдѣ было зарыто «verklo» втыкается освященная верба 1).

Для успатности произрастанія посаянных вровых хлабовъ прежде всего нужно, конечно, извастное количество влаги. Дождя ждугь поэтому весною съ нетерпаніемъ и просять о немъ Богородицу, приговаривая:

> Мать Божія, подавай дождя На нашъ, на барскій хлёбъ в).

Въ Болгаріи по свид'єтельству Верковича ноють на Юрьевъ день сл'єдующую п'єсню:

Прироси, Боже, зароси,
Пусни си, Боже, облаците,
Облаците и магли-те
Фъ наше града на поле-ту
На поле-ту на ниви-те
Да са роди бела пшеница; в) и т. д.

Въ Германіи въ ціломъ ряді містностей, въ тіхъ же ціляхъ вызыванія дождя, когда пахари возвращаются въ первый разъ изъ поля домой, ихъ обливають изъ оконъ водой 4).

Къ обрядамъ, имѣющимъ въ виду обезпечить урожай, мнѣ хотѣлось бы отнести и еще одинъ типъ народной игры или обрядового дѣйства, который обыкповенно толкуется совершенно вначе. Я разумѣю наши похороны Кострубоньки 5) и сродныя съ

<sup>1)</sup> Pajek, Črt. iz duš. ž. št. slov. crp. 222, cp. Salomone-Marino, Cort. e uz. dei cont. di Sic. p. 221.

<sup>2)</sup> Терещенко, Бытъ р. нар. V, стр. 18.

<sup>3)</sup> Веда Словена, II, стр. 279, № 3.

<sup>4)</sup> Kuhn, Westf. Sagen II, s. 153—154; Rochholtz, Gaugött. s. 62; Kolbe, Hessioche Sitten 2-te Afl. s. 51; Wiedemann, Aus inn. und aus. Leben der Esten, s. 856.

<sup>5)</sup> Ž. Pauli P. Ludu Russk. I, str. 21—22; Головацкій Н. П. Гал. и Угр. P. II, стр. 185, № 9; Шейковскій, Бытъ Под. ч. 1-ая, стр. 28—27; Чубинскій, Труды, III, № 16, стр. 77; Ястребовъ, Матер по этн. Нов. Края, стр. 38—35.

нимъ игры у другихъ народовъ. Игра въ Кострубонько заключается обыкновенно въ томъ, что водять хороводъ, посрединъ котораго ходитъ дъвушка и спрашиваетъ въ цъснъ:

Ци не видѣли сте Мого Кострубонько?

Кострубонька оказывается нёть; онъ поёхаль то орать въ поле, то звать на свадьбу, то жениться. При этомъ извёстіи хоръ или сама дёвушка поеть:

> Що жъ я, бѣдна учинила. Кострубонько не злюбыла Пріѣдь, пріѣдь, Кострубоньку, Стану рано до шлюбоньку, А въ недѣлю пораненьку, На томъ бѣломъ камененьку 1).

Въ концѣ концовъ оказывается, что Кострубонько умеръ. Тогда дѣвушка начинаетъ еще сильнѣе его оплакивать, а иногда, напротивъ, изображая изъ себя недовольную мужемъ жену, она радуется его смерти. Такова эта игра, какъ она записана у малороссовъ. Объясненіе въ словахъ дѣвушки веселаго конца есть, разумѣется, поздній варіантъ, возникшій подъ вліяніемъ другой хороводной игры «мужъ и жена», гдѣ изображается, какъ молодка убѣжала въ хороводъ отъ стараго мужа. Игрѣ въ Кострубонько присуще напротивъ оплакиванье его смерти, такъ что до этого момента она совершенно схожа съ упомянутыми выше похоронами Костромы, съ которыми она зачастую и сливается. Чтобы участники этой игры развеселились, Кострубонько долженъ еще вскочить и начать ловить дѣвушекъ; тогда хоръ весело запоетъ:

Оживъ, оживъ нашъ Кострубонько, Оживъ, оживъ нашъ голубонько<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Головацкій, І. с. стр. 185, № 9.

<sup>2)</sup> А в ан. Поэт. Возэр. III, стр. 763; ср. такъ же великорусскую игру въ Кострому, III. В., стр. 49—50, № 280.

А. Н. Веселовскій недавно сопоставиль съ этой изв'єстной русской игрой и сходную съ ней игру въ Зафира изъ Эпирской Загорін. Зафира изображаєть мальчикь или девочка: онь ложится на доски и притворяется мертвымъ, его обсыпаютъ цвътами, надъ нимъ произносять заплачки и пр., но только что пъсня объявила, что Зафиръ умеръ, какъ онъ вскакиваетъ и начинаетъ довить техь, кто составляль собою хорь. После этого поють другія весеннія пісня 1). А. Н. Веселовскій полагаеть, что тоть же первоначально смыслъ имъла и чисто христіанская игра въ воскресење Лазаря у ново-грековъ, на Кипрѣ и въ Ливанѣ 3). Къ этимъ новогреческимъ варіантамъ можно прибавить и еще три: чешскій, молдавскій и французскій. Въ окрестностяхъ Уйлека на 1-ое мая после обхода съ королемъ, его кладутъ на носилки и несуть въ кабакъ; здёсь кругомъ него водять хороводъ, плящуть и поють. Одинь изъ хора при этомъ все время спращиваеть, не ожиль ли король, и узнаеть, что онь умерь. Наконець, король однако встаеть, и тогда начинается пеніе уже веселыхъ песенъ в). Схожій французскій обрядъ изъ окрестностей Бріансона (деп. Hautes Alpes) разсказалъ Маннгардтъ со словъ одного французскаго пленнаго во время войны 70-го года; перваго мая парии беруть молодого человека, возлюбленная котораго его покинула и вышла за другого, од вають съ ногъ до головы въ зеленыя вътки и ведуть въ лъсъ; здъсь онъ лежить и притворяется умершимъ, пока не прійдеть любящая его дівушка и не поцілуеть его. Тогда всё идуть въ кабакъ и новая парочка танцуеть съ разноцвътнымъ флагомъ въ рукахъ 1). Введеніе невъсты и фиктивная причина смерти парня, конечно, не болье, какъ поздняя прикраса къ обряду, смыслъ котораго пересталь быть по-

<sup>1)</sup> Τρά главы изъ истор. поэт. Ж. М. Н. Пр. 1898, апрёдь, май, стр. 24 отд. отт., изъ статьи: Σάρρος Λείφανα τῆς λατρείας τοῦ Λίνου καὶ ᾿Αδόνιδος ἐν Ἡπείρω. Βъ Δελτίον τῆς ἰστ. καὶ ἐθνολ. ἐταιρίας τῆς Ἐλλάδος V, τεῦχ. 18, стр. 347 и стёл.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ešner, Máje z okoli uhlířsko – janovického, Č. L. IV (1894) str. 1 a 502.

<sup>4)</sup> Mannh. W. u. Fk. I, s. 434-435.

нятенъ. Въ существъ дъла эта игра совершенно схожа съ чешской, а черезъ нее и съ игрой въ Зафира и Кострубонько. Въроятно, то же самое представляетъ собою и молдавскій обрядъ съ идоломъ-куклой Калаяномъ или Траяномъ. За недълю до дня св. Георгія (23 апр.) дъвочки лъпятъ фигурку крестьянина изъ глины и одъваютъ ее въ платье. Фигурка укладывается въ гробъ. Черезъ недълю, въ пятницу, до дня св. Георгія онъ опять собираются вмъстъ, зажигаютъ около Калаяна свъчи и оплакиваютъ его смерть. Послъ этого онъ хоронятъ его гдъ нибудь на задворкахъ и просятъ ниспослать дождь. Фигура Калаяна была доставлена священникомъ изъ села Ерденъ-Бурно Измаильскаго уъзда въ музей Кіевской духовной Академіи. Призываніе дождя связано, конечно, съ самымъ именемъ Калаянъ, но, можетъ быть, фигурку просили нъкогда и о плодородіи, воспъвая его воскресеніе 1).

Приведенные до сихъ поръ обряды изследователи неоднократно сближали съ ритуаломъ древне-греческаго праздника въ честь Адониса<sup>2</sup>). Я имею въ виду особенно самую старую форму культа Адониса, какъ онъ справлялся въ Библосе. Женщины плакали, пели особыя песни (Άδωνιασμοί), ударяли себя въ грудь при звукахъ флейты надъ куклой, изображавшей умершаго Адониса. Черезъ день однако оне говорили, что Адонисъ ожилъ и радовались этому воскресенью<sup>8</sup>). Празднество состояло такимъ образомъ изъ двухъ главныхъ актовъ: одного грустваго погребальнаго, а другого, напротивъ, радостнаго. Въ этомъ и заключался его основной смыслъ. Боле торжественно справлялся потомъ этотъ обрядъ въ Александріи и здёсь рядомъ съ Адонисомъ

<sup>1)</sup> Странник, 1886, іюнь — іюль, стр. 469, прив. А. Н. Веселовскимъ, Ж. М. Н. Пр. 1886, октябрь, стр. 400.

<sup>2)</sup> Ефименко, О Ярилъ, З. И. Р. Г. О. II, стр. 88 и 112 — 114; Веселовскій, Гетер. побр. и кум. въ Купальской обр. Ж. М. Н. Пр. 1894, февраль, стр. 289—291 и слъд.; Mannh. W. u. Fk. I, s. 274 и др.

<sup>3)</sup> Mannh. W. u. Fk. s. 281; Roscher, Ausf. Lex. I, s. 78,50-74,10. Daremberg et Saglio, Dictionn. des antiquités, I, p. 72-74; Frazer, Golden Bough. I, p. 280.

покондась еще Афродита. Адонисъ изображался ея возлюбленнымъ, и смерть его оплакивала сама богиня. Присутствовавшіе молили о возвращеніи Адониса на слѣдующій годъ 1). При соблюденіи обряда особую роль играли еще и такъ называемые сады Адониса (хῆποι ᾿Αδώνιδος). Ихъ бросали во время дѣйства въ воду. Это были небольшіе горшки цвѣтовъ, хлѣбныхъ растеній, салата и пр. 2).

Я не буду входить въ разсмотрение самого мина объ Адонись, едва ли отражающаго истинное значение разбираемаго обряда; равнымъ образомъ я не буду следить и за сходствомъ Адониса съ Тамузомъ, Аттисомъ, Діонисомъ съ одной стороны и съ Линомъ, Бормомъ, Гилосомъ, Литіррзомъ съ другой в). Мит важенъ въ данномъ случат самый обрядъ, какъ онъ соблюдался въ Библось, колыбели этого культа. Библосская форма дъйства особенно близко подходить къ приведеннымъ выше обрядамъ современнаго европейскаго и малоазіатскаго крестьянства; она также наиболте проста и прозрачна, и, что важнъе, не подверглась, какъ Александрійская, вліянію поэзін и мионческихъ разсказовъ. Следуя и здесь принятой мною системе интерпретаціи народной обрядности, я постараюсь прежде всего уяснить себъ смысль этого обряда, какъ такового, выяснить, какую чисто практическую хозяйственную цель онъ преследоваль, какого блага могли ждать для себя его простонародные ревнители.

Значеніе Адоній толковали обыкновенно, какъ оплакиваніе смерти природы въ літній зной или осенью и ликованіе о разцебть ея весною. Наиболье ясно формулироваль это общепринятое толкованіе Фрезеръ. «Подъ именами Озириса, Адониса, Томуза, Аттиса и Діониса, говорить онъ, египтяне, сирійцы, ва-



<sup>1)</sup> Roscher's, Ausf. Lex. I, s. 74,15-40.

<sup>2)</sup> Ibid., s. 74,45—55; cp. Ersilia Caetani-Lovatelli, I. Giardini di Adone, Nuova Antologia, XL (1892) p. 262—265.

<sup>3)</sup> Frazer, Golden Bough. I, p. 278—279; А. Н. Веселовскій, Три главы изъ ист. поэтики, Ж. М. Н. Пр. 1898, апрёль, май, стр. 23 отд. отт.

вилоняне, фригійцы и греки представляли умираніе и возрожденіе растительности путемъ ритуала, который быль, какъ признавали сами древніе, повсюду приблизительно одинаковъ, и паралдели котораго находятся въ весеннихъ и купальскихъ обрядахъ современнаго европейскаго крестьянства» 1). Подобное толкованіе Адоній всегда исходить изъ признанія спора зимы и літа, борьбы эимней и весенней богинь, смерти и оживленія духа растительности представленіемъ, лежащимъ въ основ'я всей весенней обрядности индоевропейскихъ народовъ. «Въ нъмецкомъ «преніи», въ народныхъ обрядахъ выноса, изгнанія «смерти-зимы» и кликанія весны, писаль недавно А. Н. Веселовскій, зима и весна представляются раздельными, враждебными другь другу существами, въ чередованіи поб'єды и пораженія. Когда эта д'ыствительность сольется въ представление чего то одного, то обмерающаго, то возникающаго къ новой жизни, религіозное сознаніе подвинется на пути развитія: борьба жизни и смерти примкнется къ мину одного существа, бога, выразится въ соответствующихъ обрядахъ календарнаго характера» 2). Въ Адоніяхъ слелись такимъ образомъ въ одно два действа, соответствующія двумъ разнымъ моментамъ годового круговорота; вмёсто того чтобы оплакивать Адониса въ летній зной или осенью и ликовать о его возрождении весною, одновременно совершали то и другое, и печальную, и веселую часть обряда.

Въ такомъ пониманіи всё дёйства объ Адонисё, о нашемъ Кострубонько, объ умирающемъ королё чешскаго обряда оказываются простымъ изображеніемъ извёстнаго миенческаго представленія, религіозной игрой безъ непосредственнаго практическаго примёненія. Такой характеръ Адоніи и имёли, вёроятно, въ Александріи, когда они уже прошли черезъ передёлку при-



<sup>1)</sup> Golden Bough. I, p. 278 — 279; Mannh. W. u. Fk. II, p. 281, 286 — 287; Daremberg et Saglio, Dictionn. des ant. I, p. 72 u gp.; Roscher Be R's Ausf. Lex. I, s. 75—76.

<sup>2)</sup> Три главы изъ ист. поэт. Ж. М. Н. Пр. 1898, апр. и май, стр. 22 — 28 отд. оттиска.

дворнаго жречества, стремившагося къ торжественности и пышности ритуала. Но понимали ли ихъ такъ въ Библосъ? Можетъ быть можно найти и такое объяснение Адоній, которое поведеть насъ къ пониманію того, какія надежды возлагали люди на этотъ обрядъ, почему онъ былъ необходимъ, считался деломъ важнымъ и интереснымъ для каждаго? Мић кажется, надо также постараться подыскать и такое объясненіе, по которому сліяніе обоихъ актовъ действа, скорбнаго и веселаго, не было бы лишь результатомъ санкретизма, а напротивъ было бы необходимо и неизбъжно. На такое понеманіе Адоній наведеть насъ одно замізчаніе сходіаста къ третьей Идиллін Теокрита: «ό Άδωνις, ήγουν ό σίτος ό σπειρόμενος, εξ μήνας εν τη γη ποιεί ἀπό της σποράς και εξ μήνας έχει αὐτὸν ἡ Αφροδίτη, τουτέστιν ἡ εὐχρασία τοῦ ἀέρος. καὶ ἐτότε λαμβάνουσιν αυτόν οι άνθρωποι» 1). Замівчаніе о шести мівсяцахь, во время которыхъ Адонисъ пребываетъ подъ землей, схоліасть повториль, какъ нъчто общензвъстное, но почему онъ назваль Адониса «ό σίτος σπειρόμενος»? Съмя вовсе не лежить въ земль 6 мьсяцевъ безъ движенія. Мив особенно важно, что схоліасть прибавляеть: «хай ετότε λαμβάνουσιν αυτόν οι άνθρωποι». Онъ, очевидно, ибчто подслушаль объ Адонись изъ народныхъ устъ, а народъ зналъ, что Адонисъ есть съмя и съ минномъ Персефоны ничего общаго не имфетъ.

И тоже самое говорить и Іеронимъ: «Eadem gentilitas hujus modi fabulas poetarum, quae habent turpitudinem, interpretatur subtiliter interfectionem et resurrectionem Adonidis planctu et gaudio prosequens: quorum alterum in seminibus, quae moriuntur in terra, alterum in segetibus quibus mortua semina renascuntur, ostendi putat» <sup>2</sup>). Онъ также въ своемъ объяснени такимъ образомъ ссылается на народное пониманіе Адониса, какъ сёмени, и эта ссылка въ высшей степени важна. Она прямо показываеть

<sup>1)</sup> Schol. ad. Teocriti Idyll. III, 48. Sch. et Gl. ed. Ahrens, Bucolicorum Graecorum Reliquiae, Lpz. 1856, II, p. 151.

<sup>2)</sup> S. Hieronymi, Commentarius in Ezechielem Lib. III, cap. VIII, 89—90 y Migne'a, Patr. Lat. t. 25-ый, стр. 83 A.

намъ основное значеніе Адоній. Въ словахъ теокритовскаго схоліастта, равно какъ и христіанскаго пропов'єдника мы в'єдь им'ємь вовсе не толкованіе миоа, вовсе не теорію, объясняющую его происхожденіе и основное религіозное значеніе, намъ дается зд'єсь прямое указаніе на то, какъ смотр'єли простые люди въ древности на праздникъ Адоній, и отсюда чего они ждали отъ соблюденія его ритула. Адоніи были въ основ'є своей заклинаніемз сюмени, такимъ обрядомъ, который долженъ былъ способствовать скор'єйшему и усп'єшн'єйшему выходу ростка полезныхъ растеній, посл'є того какъ драгоц'єнное с'ємя брошено въ землю и погибло въ ея страшной неизв'єданной глубин'є. Только при такомъ понимаціи этого обряда сліяніе грустнаго и веселаго актовъ, представленіе о смерти и о быстромъ, скоро наступающемъ возрожденіи вполн'є понятны и логичны.

Понятны стануть при этомъ и «сады Адониса». Что бросаніе ихъ въ воду есть ничто иное, какъ заклинаніе дождя, это допускали и Манигардть, и Фрезеръ, и Рошеръ 1), но что собственно они такое, это до сихъ поръ не было выяснено. М. т. при признаніи Адоній заклинаніемъ съмени, смысль этихъ горшковъ съ быстро выходящей зеленью становиться до очевидности ясенъ. Всякій, знающій, какъ приготовляется крестьянинъ къ посвву, видьль такъ называемыя «ростила», т. е. завязанную въ мокрую тряпку землю съ съменами. Если быстро и изъ многихъ съмянъ покажутся ростки, это значить, что съмя припасено хорошее, всхожее. Когда поле уже засьяно и хльбъ, какъ выражаются крестьяне на стверт Россіи, вышель, «что щеть», тогда, конечно, эти ростила болбе ненужны. При заклинаніи свиени ихъ поэтому вполнъ логично выбросить вонъ и если они могутъ повадобиться для заклинанія дождя, то, конечно, тімь лучше. Ростила играютъ роль при заклинаніи стмени и у ніжоторыхъ ди-



<sup>1)</sup> Mannh. W. u. Fk. II, s. 28; Frazer, Golden Bough. I, p. 286; Рошеръ въ Roscher's, Ausf. Lex. I,1, s. 76,53.

карей. На Санъ Сальвадорѣ клали сѣмена въ маленькіе сосуды изъ калабата и ставили ихъ передъ идоломъ; затѣмъ рыли канаву и въ ней садили сѣмена; надъ ними ставилась жаровня съ куревомъ. Священное курево должно было, очевидно, притянуть къ себѣ поскорѣе ростокъ, который долженъ показаться изъ сѣмени 1).

Праздникъ Адониса въ Асинахъ, Александріи и почти повсемѣстно въ Греціи происходилъ въ серединѣ лѣта <sup>2</sup>). Это пріуроченіе соотвѣтствовало связи Адониса съ Афродитой и въ особенности тому мису о немъ, по которому онъ изображаетъ растительность, замирающую отъ лѣтняго солицестоянія до самой весны, и представляетъ собою нѣчто вродѣ мужского образа Персефоны <sup>3</sup>). Однако, въ Библосѣ, гдѣ Адоніи производились наиболѣе полно, хотя и менѣе пышно, они имѣли мѣсто именно ранней весной — въ мартѣ или къ концѣ февраля <sup>4</sup>) — т. е. какъ разъ во время ярового посѣва, когда естественно возникала въ немъ потребность.

Если только обрядъ этоть въ самой своей сущности былъ заклинаніемъ сѣмени, онъ, однако, не могъ имѣть первоначально вполиѣ опредѣленнаго пріуроченія и въ разныхъ мѣстностяхъ, вѣрнѣе всего производился въ разное время сообразно раннему и позднему посѣву ярового или озимого хлѣба. Естественно поэтому, что, когда смыслъ обряда былъ забыть, никакая традиція не мѣшала отнести его на какое нибудь число болѣе или менѣе случайно, можетъ быть, въ связи съ тѣмъ его толкованіемъ, какое было ему дано въ жреческой средѣ, интересовавшейся скорѣе красивымъ миеомъ Адониса, чѣмъ его старымъ основнымъ значеньемъ въ глазахъ сельскаго населенья. Подобнымъ сообра-

<sup>1)</sup> Palicio, San Salv. D. Honduras 1576, p. 65 etc. (Spier's Collections of Rare and Original Docum. & Relations concerning the discov. of Amer. New York, 1860) прив. y Spenser'a, Descript, Sociol. II, p. 23.

<sup>2)</sup> Daremberg et Saglio, Dict. des ant. I, p. 72.

<sup>3)</sup> Ibid. O muet Agonuca cm. Roscher, Ausf. Lex. 69-70.

<sup>4)</sup> Baudissim, Studien zur semitischen Religionsgeschichte, Lpz. 1876, I, s. 298.

женьемъ можно объяснить и неустойчивость въ пріуроченіи нашей игры въ Кострубонько: въ Купальскій циклъ его легко могъ перетащить са собой схожій съ первымъ его актомъ обрядъ проводовъ весны или похоронъ Костромы.

До сихъ поръ мы разсмотрели только те обряды, которые касаются поства яровых житбовъ. Озимые всходы, а равно и уже посъянныя зелени ярового, судьба которыхъ зависить также отъ дружной или медленной, сухой или влажной весны. также заботливо обставляется поэтому разнаго рода обрядовыми дъйствіями. Они открываются еще на Вознесеніе или на Іоанна Лествичника, когда во многихъ местностяхъ Россім пекуть изъ тёста такъ называемыя лёстинцы, или просто пироги, которые Украшають поперечными перекладинами изъ тъста 1); эти лъстницы въроятнъе всего преследують цели заклинанія: лестница символизируеть рость соломы, которая должна, такъ сказать, подняться по лестнице, вырости и чемъ выше, темъ лучше. Отношеніе къ полеводству видно изъ того, что въ сель Кольнь Аткарскаго уёзда Саратовской губерній бабы ходили со своими лёсеньками въ поле, валялись по озими и бросали вверхъ яйца. Г. Минхъ, разсказавшій этогь обычай, совершенно върно замьчаетъ, что это бросанье вверхъ яицъ имъетъ значеніе заклинанія роста ржи: «какъ высоко взвилось яйцо, такъ должна была вырости рожь» 2). Послѣ этихъ забавъ принесенные припасы събдались туть же въ поле въ общемъ пиршестве, какъ извъстно, всегда заканчивающемъ всякое жертвенное дъйствіе теперь, какъ и въ старину.

Этотъ обычай лѣсенокъ есть собственно только прелюдія болье торжественных хозяйственных обрядовъ. Они начинаются повсемѣстно собственно только на пасхальной недѣли или на



<sup>1)</sup> Терещенко, Бытъ русск. нар. VI, стр. 20; Петрушевичъ, Общер. нар. дневникъ, стр. 85; Калинскій, Церк. нар. мъс. 3. И. Р. Г. О. VII (1877) стр. 881; Жизая Старина, IV (1891) стр. 200; Минхъ, Обыч. и обр. кр. Сарат. губ. 3. И. Р. Г. О. XIX,2, стр. 103.

<sup>2)</sup> Минхъ, l. с.

Юрьевъ день, когда въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ Россіи служатъ молебны на озимыхъ поляхъ или вообще молятся о плодородіи 1); то же дѣлають и словинцы на Юрьевъ день 3). Въ Португаліи священники также служатъ въ маѣ молебствія о сохраненіи озимыхъ и яровыхъ хлѣбовъ 3). Въ Верхней Баваріи около Моосбурга на пасху «идетъ каждый крестьянинъ со своими работниками къ своему полю и на каждомъ углу его ставитъ крестъ изъ свѣжихъ вѣтокъ (Palmkreuze, Feldkreuze); тутъ же онъ кладетъ скорлупы отъ пасхальныхъ янцъ». Кромѣ этого въ серединѣ поля такъ же зарывается яйцо 4). Въ Австріи на Пасху частъ посвященной пищи: яицъ, мяса и пр. закапывается въ нѣсколькихъ мѣстахъ поля 5). Во Фландріи на Вербное Воскресенье на углахъ поля втыкаются вѣтви вербы и при этомъ приговаривають:

Ik zegene hier myn kooren, tegen den bliksen en den oormen, tegen den meisens en tegens de Knechten, op dat ze myn Korn niet ommevechten en tegen dat diuvels zwynsges dat zoo kwaed om pekken is» <sup>6</sup>).

То же делается и въ Австріи около Земмеринга?).

Подобные обряды соблюдаются и въ сѣверной Индіи. «Когда сахарный тростникъ пускаетъ первые ростки, козяинъ поля, разсказываетъ Крукъ, совершаетъ жертвоприношеніе на слѣ-

<sup>1)</sup> Калинскій, Церк. нар. мѣсяц. З. И. Р. Г. О. VII (1877) стр. 390; От. Берманъ, Кал. по нар. преданьямъ въ Воложанскомъ прих. З. И. Р. Г. О. V (1873) стр. 21. Этн. Сб. I, стр. 328—324; Смол. Въсти. 1890, № 37.

<sup>2)</sup> Stojanovič, Slike iz domac. živata slov. nar. str. 51.

<sup>3)</sup> Braga, O povo port. II, p. 281.

<sup>4)</sup> Panzer, Beitr. z. Deutsch. Myth. II, s. 212.

<sup>5)</sup> Jahn, Deutsch. Opferbr. s. 78-79.

<sup>6)</sup> Lausens въ Wolf's Zeitschr. III, s. 164 и ff. прив. у Jahn'a, D. Opferbr. s. 82, ср. Mannh. W. u. Fk. I, s. 897 прим.

<sup>7)</sup> Z. f. O. V. II (1896) s. 194.

дующую субботу утромъ. .... Въ мѣсяцѣ Каарттикъ (ноябрь, октябрь) онъ беретъ изъ дому масло, пироги, сласти, пять или шесть кусковъ тѣста, испеченныхъ въ видѣ груши, и немного чистой воды и идетъ въ поле; здѣсь онъ разводитъ огонь и приноситъ нѣсколько пирожковъ духу поля. Послѣ этого онъ закапываетъ имѣющія форму груши куски тѣста, на каждомъ углу своего поля и, съѣвши остальныя явства, идетъ домой въ радости» 1). Нѣчто подобное дѣлается и у вотяковъ. Послѣ засѣва яровыхъ хлѣбовъ вотякъ совершаетъ жертвоприношеніе у оржаного поля и произноситъ молитву, гдѣ говорится слѣдующее:

«Посъянный хлюбъ въ полъ да зеленветъ подобно зеленому дерну».

«Отъ комаровъ, мошекъ и червей избавьте».

«Отъ всякихъ несчастій, и тѣхъ и этихъ, отъ повѣтрій и града сохраните».

«Подобно земляник и клубник , чтобы налилось посъянное съия и т. д.»  $^{2}$ ).

Ужъ изъ приведенныхъ обычаевъ видно, что заботы о всходахъ имъли по преимуществу ввиду оградить ихъ отъ бъды, спасти ихъ отъ всевозможныхъ опасностей. Такого рода забота въ умъ первобытнаго хозяина вызываетъ естественно представленіе объ очищеніи. Вкапываніе яйца и его скорлупъ и втыканіе креста изъ вътвей по угламъ поля и должны окружить молодые всходы заколдованнымъ кругомъ, чтобы туда не проникала никакая скверна. Приведенная мною фламандская пъсня прямо высказываетъ надежду, что поле будетъ ограждено отъ напасти.

Очищение полей весною есть одинъ изъ самыхъ устойчивыхъ и широко распространенныхъ весеннихъ сельско-хозяйственныхъ



<sup>1)</sup> F. L. of North. India, II, p. 301.

<sup>2)</sup> Первухинъ, Эскизы пред. и быта инор. Глазовскаго увзда. Эскивъ III-й, стр. 18.

обрядовъ. Совершается онъ повсемъстно путемъ торжественнаго обхода по межамъ или кругомъ всего поля. У насъ въ Россіи это дълается на Юрьевъ день. Въ Бълоруссіи поля обходять съ пирогомъ, водкой и селедкой. Женщины при этомъ обтыкаютъ поле косточками, сбереженными ими отъ пасхальнаго стола 1). Въ Муромскомъ убадъ такой же обходъ совершается съ образами и зажженными свъчами въ рукахъ. То же дълають по словамъ Ефименка и въ Архангельской губерніи<sup>9</sup>). Въ Пошехонскомъ убздв Ярославской губ. этотъ обрядъ производять дввушки на Вознесенье, причемъ онъ несуть янчищу. Парнямъ не позволяется при этомъ присутствовать. Янчницу събдають туть же въ полѣ послѣ объдни в). Болье торжественно такой очистительный обходъ совершають сербы и болгары. Онъ называется у нихъ «Крестноше» или «Заветина». Вокругъ полей идетъ длинная процессія подъ предводительствомъ духовенства съ крестомъ и хоругвями. Шествіе останавливается на наждомъ углу поля, и здёсь священникъ читаеть евангеліе; въ это время дёвушки водять хороводы, а молодицы, вышедшія замужь вь этомъ году, подносять каждому по крашенкв. Пария съ своей стороны производять симпатическое заклинаніе, бросая комки и подскакивая, какъ можно, выше, очевидно, чтобы хлібов рось такъ же высоко, какъ ихъ прыжки. Обнесеніе креста совершается въ Сербін отъ Пасхи до Петрова дня 1). Очистительный смыслъ по-

<sup>1)</sup> От. Берманъ, Календ. по нар. пред. въ Воложанск. приходъ, З. И. Р. Г. О. V (1873) стр. 21; Калинскій, Церковно-нар. мъсяцесловъ, З. И. Р. Г. О. VII (1877) стр. 390; Крачковскій, Бытъ Под. стр. 117—118; Барсовъ въ Тр. Этн. Отд. И. Общ. Л. Е. А. Э. III, кн. 1-ая, стр. 113.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Русск. прост. пр. III, стр. 75 и Терещенко, Бытъ русск. нар. VI, стр. 31. Матер. по этн. Арх. губ. *Тр. Этн. Отд. И. Общ.. Л. Е. А.* 9. V (1878) 141.

<sup>3)</sup> Ежеди. прибавл. къ Яросл. Губ. Видом. 1893, № 95 (къ № 35) стр. 3.

<sup>4)</sup> Карацић, Жив. и Об. стр. 29—30; Милићевић, Жив. срба сељ. стр. 127, § 76—82; Ястребовъ, Обр. и п. тур. с. стр. 120—122; Милојевић, Песме и об. стр. 129; Чолоковъ, Бълг. нар. сб. ч. І, стр. 104; Ивановъ, Новое село (Видинск. окр.) Этн. Обозр. 1891, № 4, стр. 261; относительно прыганья, чтобы вызвать ростъ хлёба см. также у Frazer'a G. В². І, рр. 35—37.

добнаго обхода сохранился въ сознанів сербскаго народа совершенно ясно. Это видно изъ того, что пока идетъ крестный ходъ, больные ложатся поперекъ дороги, чтобы черезъ нихъ переступили участники процессіи 1). Болізнь этимъ способомъ будетъ изгнана изъ ихъ тіла совершенно также, какъ всякая скверна изъ поля. Подобные обходы въ XV вікі отмічены у вендовъ въ окрестностяхъ Мекленбурга 2).

Известие объ очистительномъ обходе въ Германии восходить въ книгъ XVI въка Себастьяна Франка, на которую я уже нивлъ случай ссылаться. «Въ этотъ день (Духовъ день) разсказываеть этоть писатель, во многихь мёстахь идуть съ палками вокругъ поля, т. е. кругомъ хлебовъ: священникъ также влетъ верхомъ и везеть съ собой святые дары въ мёшочке, надетомъ на шею; на опредъленныхъ мъстахъ онъ слезаетъ съ лошади и тогда надъ всходами читается евангеліе и происходить пеніе; это дълается, пока не будеть обойдено все поле. Процессію замыкають разодетыя девушки. Оне поють и веселятся. При этомъ происходить множество шутокъ, бъганья, болтовии, пѣнія, желаніе и себя показать, и на людей посмотрѣть» 8). Въ XVI веке нашъ обрядъ происходиль такимъ образомъ въ Германіи совершенно также, какъ и въ современной Сербіи. Сходно съ этимъ онъ производится и теперь подъ названіемъ Flurumritt'a. Манигардтъ собралъ о немъ целый рядъ известій изъ разныхъ частей Германіи и німецкой Австріи 1). Flurumritt совершается теперь на Пасху, на Духовъ день и на 1-ое мая. Объ-**ТЗДЪ НАЧИН**АЕТСЯ Обыкновенно еще до восхода солнца. **ТЗДЯТЪ** молодые парни верхами на коняхъ. Всадники называются Usterreiter или Saatreiter. Кони ихъ покрыты дентами и всевозможнымъ убранствомъ. Въ южной Германіи среди католическаго на-

<sup>1)</sup> Ястребовъ, Об. и п. тур. серб. стр. 121; Милићевић, Жив. срба сељ. стр. 128, § 79.

<sup>2)</sup> Mannh. W. u. Fk. I, s. 401.

<sup>3)</sup> Weltbuch. (1534) f. 131, прив. у Mannh. l. c. s. 400.

<sup>4)</sup> Mannh. l. c. s. 397-402.

селенія въ исполненіи этого обряда принимаєть до сихъ поръ участіє и священникь, такъ что обходъ получаєть характеръ крестнаго хода. Священникь долженъ также также такть верхомъ на лошади. По угламъ поля процессія останавливаєтся, какъ и въ Сербіи, для прочтенія евангелія. Вмёсто священника предводительствуєть иногда объйздомъ и кто нибудь изъ сельскихъ властей 1). Въ Австрійской Силезіи телеть напримёръ сельскій судья 2). На Рюгект очищеніе обходомъ усиливаєтся еще и огнемъ: при обходт несуть пылающіе факелы и этоть обрядъ называєтся поэтому Molkentönerschen brennen 2). Съ факелами въ рукахъ обходять свои заствы крестьяне, и въ Бельгіи, и во Франціи. При этомъ они говорять, что спасають поля оть плохого стателя 4).

У Русскихъ и Сербовъ съ этимъ обрядомъ связаны и особыя пѣсни. Судя по тому, что говорить Себастьянъ Франкъ, вѣроятно и въ Германіи нѣкогда при обходѣ пѣлись особыя, спеціальныя пѣсни, но въ настоящее время въ нѣмецкихъ пѣсенныхъ сборникахъ нельзя найти ни одной пѣсни, которая хотя бы даже вскользь упомянула о Flurumritt'ѣ. Собственно у насъ въ Россіи подобныя пѣсни также почти совершенно забыты. Снегиревъ приводитъ только коротенькое четверостишіе съ испорченнымъ припѣвомъ, «хύριε ἐλέησον»:

Воскликнемъ-те, братцы, Святую куралесу: Дажь, Боже, намъ Ячмень усатый, Пшеничку колосисту<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Panzer, Beitr. z. D. Myth. II, s. 90, № 137, 212.

<sup>2)</sup> Vernalecken, Myth. und Gebr. des Volkes in Oestr. I, s. 806, Ne 28.

<sup>3)</sup> Mullenhoff, S. u. L. aus Schl. № 288; Jahn, Opferbr. s. 122; ср. Асан. Поэт. воззр. I, стр. 706.

<sup>4)</sup> Reinsberg-Düringsfeld, Calendrier belge, I, p. 141 — 148; Monseur F. L. Wallon, p. 124 etc.; de Nore, Cont. p. 283 etc.; Laisnel de la Salle, Croyances et legendes, I, p. 35 etc.

<sup>5)</sup> Снегиревъ, Р. простон. пр. III, стр. 75.

Въ Вѣлоруссіи поется пѣсня о св. Юріи, испрашивающая весной влаги <sup>1</sup>). Отраженіе этого обряда можно видѣть еще и въ одной Семикской пѣснѣ:

Ходитъ колосъ по яри, Что по бълой по пшеницъ.

Изъ зерна-то коврига;
Изъ полу-зерна пирогъ.
Гдѣ дѣвушки шли,
Тутъ рожь густа;
Гдѣ бабы шли,
Тамъ вымокла;
Гдѣ мущины шли,
Тамъ повыросла;
Гдѣ ребята шли,
Тамъ повылегло 2).

Здёсь несомнённо идеть рёчь именно объ обрядё обхода полей и его сельско-хозяйственномъ значения.

Гораздо богаче содержаніемъ и обрядовымъ примѣненіемъ пѣсни Лемковъ Карпатскихъ горъ. Здѣсь подобныя пѣсни называются «царинными» и поются на Зеленыя Свята, т. е. на Русальной недѣлѣ в). Одинаково разнообразны и сербскія пѣсни, которыя поются крестоношами і). Логически присущими и поэтому основными надо признать, конечно, тѣ изъ поющихся здѣсь пѣсней, которыя констатирують и самый обрядъ и прямо указывають на его назначеніе. Такъ, въ одной угро-русской пѣснѣ говорится:



<sup>1)</sup> От. Берманъ, Кал. по нар. пр. въ Волож. приходѣ, З. И. Р. Г. О. V (1873) стр. 21; Калинскій, Церк. нар. мѣсяц. З. И. Р. Г. О. VII (1877) стр. 390.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Прост. праздн. III, стр. 119, № 4; Терещевко, Бытърусск. нар. VI, стр. 163; Магнитскій, П. кр. села Бѣловолжскаго, стр. 110, № 2 (неполная); ср. Ястребовъ, Об. и п. тур. сербовъ, стр. 322.

<sup>3)</sup> Головациій, Нар. п. Гал. и Уг. Руси, II, стр. 241—246, ср. III, стр. 7.

<sup>4)</sup> Ястребовъ, Об. и п. тур. серб. стр. 123; Милојевић, П. и об. стр. 142—143.

Сборомъ идеме, полонъ несеме! Мольме ся Богу и всё посполу, Жебы насъ тучи не заходили, Злыи вётрове не пановали; Оборонь, Боже, горы, долины, Горы, долины, наши царины. Прійми, Божейку, трудъ дорожейку, Же ме обойшли горы, долины, Горы, долины, наши царины! 1).

Схоже поется и у Сербовъ: пѣсня прямо заявляеть, что несуть крестъ и что дѣлается это въ надеждѣ на то, что Богъ пошлетъ успѣхъ, т. е. урожай:

Чесне кресте ми понесемо, Господи помилуј, Господи помилуј, Амин!

Чесно кресте милог Бога, Милог Бога Рујевита Рујевита сильног Бога. Што нам бије душманине, Душманине Тартарине. Што нам даје берићета Берићета изобиља<sup>2</sup>).

Изъ обряда обхода полей вышло такъ же довольно распространенное въ волочобныхъ и иныхъ обрядовыхъ пъсняхъ представленіе о томъ, что св. Юрій или св. Никола обходитъ поле. Святой тутъ самъ изображается производящимъ необходимое по понятіямъ народа очищеніе засъва. Такъ, въ болгарскихъ пъсняхъ поется:

<sup>1)</sup> Головацкій, Нар. п. Гал. и Уг. Р. II, стр. 246, № 8; ср. ibid. стр. 241, № 1 и стр. 246, № 10.

<sup>2)</sup> Милојевић, П. и об. №№ 192—198, стр. 142, ср. Ястребовъ, Об. и п. турецкихъ сербовъ, стр. 123 первую изъ прив. здёсь пёсень.
23\*

Свети Гірги коня кове
Серебро плочи, злато клинци,
Да си иде да обиде
Да обиде синорето,
Синорето по полето.
Есенини не класили
Пролетнини не никнали.
Весел ойде, сардит дойде.

Послѣ этого онъ возвращается домой и разсказываеть о своемъ открытіи матери; мать утѣшаеть его, говоря:

Да ште Госпот ситна роса От Гергювден до Спасовден, Ша да класят есенини Ша да никнат пролетнини<sup>1</sup>).

Въ этой пѣснѣ, какъ и въ другихъ схожихъ русскихъ и болгарскихъ пѣсняхъ смыслъ обряда уже забытъ и обходу Юрія или Николы дано другое объясненіе: святой пошелъ «глядѣтъ жито» и

> Дробнымъ дожджикомъ промочиванць Цихимъ вътрыкомъ просушиванць,

какъ выражается одна бѣлорусская волочобная пѣсня<sup>2</sup>).

Очищеніе посъвовъ считали необходимымъ производить и древніе римляне. Совершалось это у нихъ приблизительно около того же времени. По митнію тогдашней сельско-хозяйственной науки особенно опаснымъ для полеводства считалось время цвътенія озимыхъ хлюбовъ: «venti nocent frumento, говорить Плиній, et hordeo in flore aut protinus eum defluere vel maturescere incipientibus» 8). Поэтому именно около этого времени отъ конца

<sup>1)</sup> А. Илиевъ, Сб. отъ нар. умотв. и об. Отд. I, книга 1-ая, № 268, стр. 827 — 328; Качановскій, Пак. Болг. нар. творч. №№ 34 — 87, стр. 101 — 105 (въ последней песне эпизодъ обхода уже забыть); Безсоновъ, Кал. Перех. вып. 6-ой, № 544; III. Вп. №№ 138, 142, 148, 146; III. Мюзкр. I, s. 136, 137, 148; ср. такъ же Потебню, Объ. мал. и сродныхъ коляда, II, стр. 142—148.

<sup>2)</sup> III. Mюзкр. I, № 148, стр. 154.

<sup>8)</sup> Historia naturalis lib. XVIII cap. 17, 151.

апръля до середины мая и назначались обходныя процессів Ambarvalia и Robigalia. Этоть последній праздникь падаль на 25 апръля (а. d. VI kal. Mai) и должень быль предостеречь клеба оть ржавчины. Когда производились Ambarvalia, точно неизв'єстно, и в'єрн'єе всего это быль праздникь передвижной, им'євшій м'єсто въ с'єверной Италіи 29 мая, а въ южной 1-го 1). Что очищеніе происходило въ ма'є, на это намъ даеть самое категорическое указаніе Menologium rusticum, где подъ маемъ безъ обозначенія числа отм'єчено: «segetes lustrantur» 2).

Самый обрядъ обхода производился приблизительно такъ же какъ и въ современномъ фольклорѣ; Виргилій говорить:

Terque novas circum felix eat hostia fruges
Omnis quam cherus et socii commitentur ovantes
(Georg. I, 845—366).

Bo главѣ этого шествія шли, конечно, жрецы и вели съ собою жертвенныхъ животныхъ; ихъ бывало нѣсколько или только одно, смотря по достатку и цѣлямъ производимаго очищенія время обхода произносились и молитвы, въ которыхъ совершенно отчетливо выразился очистительный смыслъ обряда: «Mars pater, te precor quaesoque uti sies volens propitius mihi domo familiaeque nostrae, quoius rei ergo agrum terram fundumque meum suovitaurilia circumagi jussi, uti tu morbos visos invisosque, viduertatem vastitudinemque, calamitates intemperiasque prohibessis defendas averruncesque; utique tu fruges, frumenta, vineta virgultaque grandire beneque evenire siris, pastores pecuaque salva servassis duisque bonam salutem valetudinemque mihi domo familiaeque nostrae: harumce rerum ergo, fundi terrae agrique mei lustrandi lustrique faciendi ergo, sicuti dixi macte hisce suovetaurilibus lactantibus immolatis esto:

<sup>1)</sup> Hartmann, Der Röm. Kalender, s. 135; Roscher's Ausf. Lex. II,s, ss. 2403 m 2414; Preller-Jordan, Röm. Myth. I, s. 420-425.

<sup>2)</sup> C. I. L. I, p. 358-359, Menologia rustica: A, B.

<sup>3)</sup> Preller-Jordan, Röm. Myth. I, s. 420-421.

Mars pater, ejusdem rei ergo macte hisce suovetaurilibus lactantibus esto etc. 1)». Такой же очистительный смыслъ имбетъ и приведенная Фестомъ молитва, произносимая «cum fundus lustratur»: «Avertas morbum, mortem, labem, nebulam, impetiginem 2)».

Древне-греческую аналогію къ современному обходу полей вилять обыкновенно въ фаллической процессіи, изображенной Аристофаномъ въ Ахариянкахъ<sup>8</sup>). Впереди идетъ дочь Дикэоподя. несущая корзину и горшокъ съ кашей, за ней следуеть рабъ Ксантій съ поднятымъ вверхъ фаллосомъ; самъ хозяннъ замыкаетъ шествіе, нап'ввая п'єснь въ честь фаллоса и Діониса. Въ тексть комедін не видно, однако, чтобы шествіе это действительно обходило поле, кром' того, едва ле надо также отнести его къ веснъ. Сельскія діонизін, какъ называеть свое торжество самъ Дикиэполь, праздновались въ совершенно другое время года 4). Сознаніе необхидимости очищенія хатьбовъ путемъ обхода продержалось, повидимому, весьма долго и пережило замѣну античной религін христіанствомъ. Мы уже видели, что Robigalia переродились въ чисто христіанскій обрядъ. Параллельно съ этимъ и очищение поля, повидимому, совершалось въ ІХ въкъ на монастырской земль. Такъ, аббатисса Марксвида, основательница Шильдейскаго монастыря (около Бильфельда), цостановила, чтобы: cannuatim secunda feria pentecostes, spiritu sancto cooperante, eundem patronum (мощи св. Іоанна) parochiis vestris longo ambitu circumferentes et domos vestras lustrantes pro gentilico ambarvali, in lacrimis et varia devotione vos ipsos mactetis et ad refectionem pauperum elemosynam comportetis et in hac curti pernoctantes super reliquias vigiliis et canticis spiritualibus solennisetis,

<sup>1)</sup> M. P. Catonis de agricultura CXLL, ed. Keil, Lpz. 1884, v. I, pp. 87-88.

<sup>2)</sup> Festi de verb. signific. ed. Müller, Lipsiae, 1880, p. 210.

<sup>3) «</sup>Ахариянки», переводъ Георгіевскаго (Ж. М. Н. Пр. 1885, ноябрь, декабрь) стр. 14—15 отд. отт. стихи 225—260.

<sup>4)</sup> Mommsen, Feste der Stadt Athen, s. 22 - 28, 357, 887.

ut predicto mane determinatum a vobis ambitum pia lustratione complentes, ad monasterium cum honore debito reportetis. Confido autem de patroni hujus misericordia, quod sic ab eo girate terre semina uberius provenient, et varie aeris inclementie cessent 1)». Христіанскіе пріємы культа: мощи, милостыня и проч. приспособились здёсь къ зав'єдомо языческому обряду и, проникнувъ въ него, ничего въ сущности не изм'єнили въ его значеніи и религіозно-хозяйственномъ прим'єненіи.

Очищеніемъ поля заканчиваются собственно всё заботы крестьянина о хлёбныхъ всходахъ. Ихъ можно признать послёднимъ актомъ всего весенняго обрядового дёйства. Теперь остается только ждать, чтобы рожь созрёла. Тогда наступитъ ужъ совсёмъ другая пора, и другія работы; настанетъ торопливая уборка хлёба и съ нею вмёстё придетъ и наслажденіе долго ожидаемымъ изобиліемъ плодовъ земныхъ.

Когда подходить время колоситься ржи, крестьяне прибъгають въ Великороссіи также къ особой игрѣ, описаніемъ которой я и закончу рѣчь о весеннихъ хозяйственныхъ обрядахъ. Игра эта называется «Колосокъ» и производится на Троицу. Дѣвушки и молодицы становятся попарно лицомъ другъ къ другу и берутся за руки крестъ на крестъ, такъ чтобы изъ рукъ образовался плотный четырехъ-угольникъ. Такимъ, образомъ между двумя рядами играющихъ образуется мостъ изъ рукъ. По этому мосту и идетъ «Колосокъ», изображаемый дѣвочкой лѣтъ двѣнадцати въ нарядномъ сарафанѣ. По мѣрѣ того, какъ «Колосокъ» движется впередъ по рукамъ дѣвушекъ, оставшіяся позади пары перебѣгаютъ впередъ и дѣвочка можетъ идти все дальше и дальше. Шествіе направляется къ озимому полю. При этомъ поется и коротенькая пѣсенка:



<sup>1)</sup> Fundatio Monasterii Schildecensis. Monumenta Germaniae ed. fol<sup>0</sup>. Scriptorum, t. XV,2, p. 1050—1051. То же приведено у Grimm'a, D. M. a. п. р. и у Mannhardt'a, W. u. Fk. I, s. 401—402.

Пошолъ колосъ на ниву, На бълую пшеницу. Уродися на лъто Рожь съ овсомъ, со дикушей, Со пшеницею.

Когда подойдуть къ самому полю, тогда дѣвочка отрываетъ горсть ржи и несеть ее къ церкви, гдѣ и бросаеть ее ¹). Что игра въ «Колосокъ» есть заклинаніе колоса это само собою очевидно.

Подобными способами старается первобытный хозяинъ обезпечить себѣ урожай. Послѣ всего этого ему остается только терпѣливо ждать, когда наступить время жатвы. Тогда сама рожь или пшеница позоветь его. Этотъ желанный моментъ заранѣе призываетъ одна бѣлорусская троицкая пѣсенка:

> У поли пшаница ярая стояла, Ярая стояла, колосомъ махала, Колосомъ махала, говоромъ говорила: «Ти меня сожнице, ти скотъ ўпусьице, «Ня могу стояци, колоса сдзержаци<sup>2</sup>).

Кончается эта хороводная песня словами:

Завью вінокъ изъ борвинка Або жъ мені кукню крайте Або жъ мене заміжъ найте.

Або жъ мене заміжъ дайте. (Чубинскій, Труды, III, стр. 50-52).

<sup>1)</sup> Ш. В. стр. 858—359, № 1285; схожую съ «колоскомъ» игру составляетъ малорусская хороводная игра «Шумъ»; дввушки, взявшись за руки, пробъгають подъ руками последнихъ двухъ подругъ остающихся на мёстё; тажимъ образомъ составляется плетень изъ рукъ крестъ на крестъ между двуми рядами играющихъ; тогда по рукамъ заставляютъ обгать ребенка лётъ шести; это и есть «шумъ», о немъ поютъ:

<sup>«</sup>Шумъ ходить по дуброві»:

Шумъ, въроятно, обозначаетъ только что распустившуюся листву: съ нею въ лъсъ «приходитъ» шумъ или шелестъ листьевъ; вънокъ и нечты о замужествъ присущи весенией пъсни (см. наже во 2-ой части этой работы); иначе понялъ эту игру А. Н. Веселовскій, Три главы, стр. 31 отд. оттиска.

<sup>2)</sup> Ш. Мюзкр. І, № 197, стр. 194; ср. № 196, стр. 198—194.

V.

Приступая къ изученю народныхъ весенияхъ обрядовъ, я высказалъ соображенія, заставившія меня изслѣдовать ихъ, какъ явленія совершенно самостоятельныя. Обрядовой обиходъ европейскихъ народовъ не представляетъ собою отраженія системы миновъ, онъ не есть выраженіе поэтическаго взгляда на природу. Въ основѣ его лежитъ извѣстный комплексъ вѣрованій и идей, свойственныхъ первобытному человѣку. Опредѣлить, какія вѣрованія и идей вызвали къ жизни тотъ или иной изъ справляемыхъ по весиѣ обрядовъ и поставило себѣ ближайшей задачей настоящее изслѣдованіе.

Сообразно этому методъ, на которомъ оно построено строго аналитическій. Каждое обрядовое дійствіе было разсмотріно отдъльно даже въ томъ случать, если въ народной жизни оно тёсно связано съ цёлымъ рядомъ другихъ обрядовыхъ действій. Цвіточный праздникъ происходить одновременно съ первымъ выгономъ скота въ поде, съ вторичнымъ чествованіемъ предковъ и наконецъ съ обрядовымъ плетеніемъ вънковъ, имъющимъ особое символическое значеніе; туть же водять хороводы и поють песни. Чешское, польское и восточно-немецкое изгнание смерти связано съ внесеніемъ въ село или городъ свіжей зелени. Мы видёли, что за мысль лежить въ основаніи каждаго изъ этихъ обрядовъ. Мы видъли также, почему именно весною они справляются. Только установивши то и другое, было возможно подойти и къ разсмотренію вопроса о томъ, почему несколько различныхъ обрядовъ оказались связанными другъ съ другомъ въ народномъ бытованьи. Оказалось, что цветочный праздникъ, представляющій собою заклинаніе цвёта хлебныхъ растеній, совпаль сь первымь выгономь стада на подножный кормъ до извістной степени случайно, вслідствіи простого календарнаго совпаденія. Напротивъ вторичное чествованіе предковъ представилось въ силу самыхъ сокровенныхъ върованій

первобытнаго человъка необходимымъ какъ разъ въ то время, когда необходимымъ считалось и заклинаніе цвъта хлъбовъ.

Большинство разобранных до сих поръ обрядовъ входять въ двё большія категоріи заклинаній и очищеній. На подобной интерпретаціи, какъ мий уже приходилось указывать ийсколько разъ, особенно настанваеть Фрезеръ во второмъ, дополненномъ на цёлый томъ изданіи своего Golden Bough 1). Онъ даже создаль на основаніи ея особую теорію первобытной магіи. Эта теорія правда какъ то неожиданно все еще мирится у него съ системой Маннгардта, которой Фрезеръ по мёткому замёчанію Андрью Ланга, быль когда то пророкомъ 2), но критика обратила вниманіе только на теорію магіи. И она имёла значительный успёхъ въ мірё антропологовъ и фольклористовъ. Одинъ изъ рецензентовъ даже пишетъ, что вліяніе книги Фрезера не имѣетъ себё подобнаго съ самаго появленія «Первобытной культуры Тайлора 3)».

До сихъ поръ тѣ факты, которые Фрезеръ объединяетъ подъ названіемъ первобытной магіи т. е. факты знахарства, колдовства, заклинанія и очищенія изучались лишь вскользь, при чемъ въ нихъ видѣли отраженіе такъ называемаго анимизма фрезеръ. Онъминуетъ всѣ построенія, по которымъ первобытный умъ находится во власти, великой метафизической проблеммы о смерти, и нарушающихъ правильное теченіе мыслей сновидѣній. Онъразсматриваетъ первобытную магію вполнѣ отдѣльно и самостоятельно.

И отмежевавше систему магіи отъ анимистическихъ представленій Фрезеръ былъ несомивно правъ. Спенсеръ упоминая



<sup>1)</sup> Cm. raaby Magie Religion.

<sup>2)</sup> Modern Mythology by Andrew Lang, p. 43.

<sup>3)</sup> Alfred Nutt Bb F. L. XII (1901) p. 237.

<sup>4)</sup> Tylor, Primitive culture v. II, ch. XIV; Спенсеръ, Основ. Соціологін, I, см. особенно гл. XVIII; Reville, Les Religions des peuples Non-Civilisés, I, pp. 95—95, 234, 296 etc.

способы первобытнаго леченія путемь шума, сквернаго запаха, огня или ударовъ, напрасно приходить къ убъждению, что мы имбемъ здесь дело съ изгнаниемъ духовъ вселившихся въ больhoro<sup>1</sup>). Лаже если таково мибніе самихъ дикарей, то и это ничего не доказываеть: разъ появилась въра въ духовь, ею естественно стали объяснять и старыя, издавнія способы ліченія, возникшія совершенно помимо этой вёры. Нёсколько выше въ главь о Первобытныхъ Идеяхъ Спенсеръ говорить: «вначаль сложные объекты и отношенія понимаются въ терминахъ простыхъ объектовъ и отношеній, съ которыми они им'вють сходство 3) ». Развѣ не даеть это положеніе совершенно достаточное объясненіе первобытнымъ пріемамъ врачеванія? Бользвь мыслится, какъ посторонній предметь проникшій въ тіло. Заклинатель долженъ извлечь его. Онъ и прибъгаеть ко всевозможнымъ способамъ изгнанія и извлеченія. Что заклинатель изблекаеть и самую бользнь, а не только духа особенно наглядно видно при льчени путемъ сосанія, когда бользнь изображается падающей изъ тела заклинателя ввиде зерень, после того какъ онъ упорно и долго сосаль то м'есто въ теле своего паціента, где чувствовалась боль 8).

Совершенно также обстоить дёло и относительно тёхъ способовъ сельско-хозяйственнаго заклинанія или сельско-хозяйственной магіи, которые разобраны мною въ настоящемъ изслёдованіи. Человёкъ убираеть себя и свое жилище цвётами, чтобы зацвёли посёянныя имъ хлёбныя растенія; онъ радуется приходу къ нему въ домъ пёвцовъ, напёвающихъ ему изобиліе; онъ изгоняеть изъ своего хозяйства, жилья, скотины, поля всякую порчу болёзнь и невзгоду путемъ огня, шума, предварительнаго опахиванія или обхода; наконецъ въ лётній зной или ранёе весною онъ обливаеть вётки деревьевъ или самого себя водою, чтобы политы

<sup>1)</sup> Основаніе соціологіи, І, стр. 257.

<sup>2)</sup> Тамъ же стр. 111.

<sup>3)</sup> Lübbock, Les origines de la civ. p. 24 - 28.

были дождемъ его луга и его посъвы. Все это вовсе не предполагаетъ непремъно въры въ духовъ. Все это коренится въ представленіи «сложныхъ объектовъ и отношеній въ терминахъ простыхъ объектовъ и отношеній». Исходя изъ этого представленія первобытный человъкъ, какъ выражается Фрезеръ «схожими дъйствіями вызываетъ схожія явленія 1)». Всего ясите это видно изъ магическихъ словъ сербской додолицы:

> Мы идемо преко села А облаци преко неба<sup>2</sup>).

Фрезеръ поэтому даже противополагаетъ систему магіи религіозному сознанію и сближаеть ее съ наукой в). Магія по его митьнію основана «на особой грубой философіи», содержащей въ себъ «зародышъ современныхъ понятій объ естественномъ законть в). Она оказывается такимъ образомъ результатомъ чисто интеллектуальнаго процесса. И при этомъ совершенно безразлично, существуетъ ли та втра въ духовъ, которая считается первой стадіей религіознаго сознанія. Какъ справедливо замъчаетъ фрезеръ: «магія относится къ духамъ совершенно также, какъ и къ неодушевленнымъ факторамъ — она понуждаетъ или насилуетъ ихъ вмтесто того, чтобы ихъ примирить или умилостивить, какъ это сдълала бы религія в)».

Если система Фрезера вполнѣ удовлетворительно объясняетъ логическія построенія лежащія въ основѣ первобытной магіи, то она вовсе не касается однако ея сущности. Первобытная магія т. е. заклинанія и очищенія составляють попытку воздѣйствія на природу путемъ ирраціональныхъ съ нашей точки зрѣнія пріемовъ. Увѣнчаться успѣхомъ они могутъ лишь сверхъестественнымъ, а отнюдь не естественнымъ путемъ. Что же побудило

<sup>1)</sup> Golden Bough 2, I, p. 9.

<sup>2)</sup> См. выше стр. 218.

<sup>3)</sup> Golden Bough 2, I, pp. 60 - 64.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 9.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 63 - 64.

человѣка обратиться къ сверхъестественному воздѣйствію? Согласно раціоналистическому взгляду на происхожденіе религій, господствующему въ современной антропологіи этоть вопрось обыкновенно обходять простымъ предположеніемъ, будто первобытный человѣкъ «не имѣлъ въ своемъ распоряженіи для подраздѣленія феноменовъ этихъ двухъ отдѣловъ: детерминизмъ и сверхъестественный порядокъ явленій 1)». Этимъ замѣчаніемъ довольствуется и фрезеръ 2). Дѣло сводится такимъ образомъ къ простой опивбкъ. Первобытному человѣку вслѣдствіи его невѣжества казались совершенно естественными и раціональными такіе способы воздѣйствія на природу, которые намъ кажутся ирраціональными и сверхъестественными.

Но такъ ли это? Дѣйствительно ли въ этомъ отношеніи такъ разнятся воззрѣнія современнаго человѣка отъ воззрѣнія дикаря?

Какъ это показалъ Андрью Лангъ, надо прежде всего имѣтъ ввиду, что распредѣленіе «этихъ двухъ отдѣловъ: научный детерминизмъ и сверхъестественный порядокъ явленій» такъ недавно еще было поколеблено въ наукѣ новыми наблюденіями надъ неизвѣстной еще областью внушеній, галлюцинацій, вліяній на разстояніи, угадываній и проч. В; а между тѣмъ эти неизвѣданныя явленія, по словамъ А. Ланга, давнымъ давно знакомы дикарямъ и знакомы гораздо полнѣе и лучше, чѣмъ образованнымъ европейцемъ. Дикарь давнымъ давно привыкъ прибѣгать къ этимъ явленіямъ. Онъ вполнѣ съ ними сжился. Онъ разумѣется не въ состояніи опредѣлить ихъ терминами научной номенкла-

<sup>1)</sup> Guyau, Irréligion de l'arvenir p. 60.

<sup>2)</sup> G. B. 2, I, p. 9.

<sup>3)</sup> Вврховъ недавно замѣтилъ: «то что мы называемъ законами природы должно разнообразиться сообразно нашимъ новымъ научнымъ пріобрѣтеніямъ» преведено у Moll'a Hypnotism, p. 357; ср. Richet, S'homme et l'intelligence, Paris, 1884, p. 257 — 260.

<sup>4)</sup> The Making of Religion, p. 7, pp. 72—112; относящіеся сюда факты собраны Бастіаномъ, Ueber psychische Beobachtungen bei Naturvölkern, Lpz. 1890.

туры, но прибѣгая къ нимъ, онъ вполнѣ отдаетъ себѣ отчетъ въ томъ, что онъ дѣлаетъ. Если зулусъ, разсказываетъ Каллауэ, «потеряетъ какой либо цѣный предметъ, онъ сейчасъ же принимается искать его, но не найдя то, что потерялъ, онъ прибѣгаетъ къ внутреннему откровенію, при чемъ онъ старается почувствовать, гдѣ находится потерянный предметъ¹)». Тайлоръ недовѣрялъ искренности зулусовъ, когда они обращаются къ подобному способу отгадыванія. Возникновеніе его онъ объяснялъ также вѣрой въ духовъ предковъ²). Но съ точки зрѣнія современныхъ знаній о дикихъ народахъ едвали можно удовлетвориться такимъ объясненіемъ. Тутъ чувствуется нѣчто иное. Этотъ спеціальный актъ воли необходимый, когда исчерпаны всѣ обычные способы поисковъ, хорошо знаютъ почти всѣ дикіе народы. Они называютъ это: «открыть врата разстоянія вр.».

Приведенный примеръ ясно показываеть, что въ область сверхъестественнаго дикаря толкаеть вовсе не неумение отличить сверхъестественное отъ естественнаго; онъ вовсе не смещиваеть простое искание съ «открытиемъ врать разстояния», онъ сознательно прибегаеть къ этому особому акту психической деятельности. И мало этого. Совершая акть, казавшийся Тайлору ирраціональнымъ дикарь поступаеть напротивъ вполие раціонально. Ничего сверхъестественнаго въ его приеме искания въ сущности иеть. Въ основе «открытия врать разстояния» лежитъ то упорное сосредоточие мысли, которое психологи зовуть «ограничениемъ поля сознания» и результатомъ котораго является внушаемость 1. Она способствуетъ «безсознательной мозговой деятельности», такъ часто творящей пёлыя чудеса 5). Внутреннее

<sup>1)</sup> Callaway, Religion of the Amazulu, p. 358; прив. у А. Lang'a, l. c. p. 77; тоже вскользь приведено и у Туlor'a, Prim. Cult. II, p. 120.

<sup>2)</sup> Prim Cult. II, pp. 117 - 121.

<sup>3) «</sup>Opening the gates of distance», cm. y A. Lang'a, l. c. p. 72 etc.

<sup>4)</sup> Б. Сидисъ, Психологія внушенія, р. пер. СПБ. 1902, стр. 50 — 51.

Примѣръ подобной дѣятельности современнаго человѣка см. у Сидиса тамъ же стр. 121 и слѣд.

провиденіе, указывающее зулусу, гдѣ находится потерянный предметь, есть ничто иное, какъ «безсознательная мозговая дѣятельность, граничащая съ вдохновеніемъ». Мы не знаемъ еще ея законовъ, но мы принуждены уже теперь ввести эти законы въ область научнаго детерминизма.

Эти соображенія помогуть намъ вдуматься въ психологію и заклинанів, но раньше этого мы должны отдать себё отчеть, въ чемъ заключается коренное отличіе въ міросозерцанів дикаря и современнаго человёка.

Основную черту всёхъ разсмотрённыхъ мною обрядовыхъ действій, черту, которую я тщательно старался подчеркивать каждый разъ, какъ къ тому представлялась возможность, составляеть вера въ одинаковость судьбы самаго хозянна и его поля. Заклинанія, къ которымъ прибегаеть первобытный земледелець должны непременно указать самымъ нагляднымъ образомъ, что заклинаемое явленіе необходимо именю такому-то опредёленному дому, такому-то определенному хозяйству. Первобытный хозяинъ всегда считаетъ себя носителемъ своей собственной судьбы; его предопредъленіе, хотя бы оно и зависьло отъ явленій, лежащихъ вив его, онъ считаеть присущимъ лично ему или той религіозно-хозяйственной общинь, къ которой онъ принадлежить. Эта особенность всякаго заклинанія указываеть совершенно отчетливо на то, что взглядъ первобытнаго человъка на природу строго эгоцентрическій. Въ этомъ заключается самая основная и характерная особенность его міровозэрінія.

Изъ строго эгоцентрическаго взгляда на природу вытекаетъ непоколебимая увъренность въ пълесообразности ея явленій. Съ этой точки зрънія смотритъ на природу, и дикарь, и современный крестьянинъ. Ихъ обоихъ интересуютъ въ природъ не законы, руководящіе ею, а лишь полезныя или вредныя проявленія этихъ законовъ. Они знаютъ достовърнъйшимъ образомъ самыя неуловимыя свойства множества растеній, животныхъ, почвъ, источниковъ и пр. Ихъ свъдънія по прикладной метеорологіи поражаютъ непривычнаго человъка. Сумма ихъ знаній о явленіяхъ

природы настолько значительна, что любой средній образованный человікть кажется въ сравненіи съ ними невіждой. И эти то знанія, составляющія результать долгого, вікового опыта руководять человікомъ, стоящимъ близко къ природії, и на охотії, и на рыбной ловли, и при пастьбії скота, и въ сельскохозяйственномъ трудії. Представляя себії самымъ фантастическимъ образомъ законы природы, первобытный человікть умітеть артистически пользоваться ея явленіями 1). Природа кажется ему поэтому созданной лично для него.

Эгопентрическій взглядь на природу бываеть однако покодебленъ въ техъ случаяхъ, когда какое либо явленіе природы оказывается не на пользу, а на вредъ человъка. И это случается, разумъется, на каждомъ шагу. На каждомъ шагу обнаруживается и то, что въковой опыть недостаточень, что онь ведеть къ ошибкъ, не можетъ помочь человъку. Тогда міръ перестаетъ казаться целесообразнымъ. Современный человекъ теперь давно уже примирился съ подобнымъ выводомъ; онъ считаеть себя ничтожной песчинкой въ общей системъ мірозданія. Засухи и слишкомъ обильные дожди, неблагопріятныя состоянія почвы, эпидеміи и отдёльныя заболіванія современный человікъ принимаеть безь ропота. Онъ борется со всёмь этимъ и борется все болье и болье успышно, но при этомъ онъ спокойно сознасть, какая огромная область такъ называемыхъ бъдствій остается внъ сферы его воздействія. И онъ сомневается въ цели мірозданія, въ смыслѣ жизни<sup>2</sup>). Иначе относится ко всему этому первобытный человекъ. Тутъ сказывается категоричность его эгоцентрическаго міровозэрьнія. Почти совершенно безпомощный въ борьбъ съ неблагопріятными для него явленіями природы, дикарь въ силу своего эгоцентрическаго міросозерцанія не можетъ оставить безъ борьбы ни одно изъ этихъ явленій. Онъ считаетъ



<sup>1)</sup> Объ этомъ см. статью Эли Реклю въ Русском Болатство, 1893 г.

Guyau, Irréligion, de l'avenir p. 327, справедливо говорить, что сущность современнаго міровозэр'єнія есть сомнаніс.

нать направленными противъ себя. Только мысль о возможности воздёйствія можеть привести въ равновёсіе эгоцентрическую метафизику первобытнаго человёка. Воть почему онъ не можеть самымъ упорнымъ образомъ не изыскивать хоть какихъ-нибудь способовъ воздёйствія на природу. Съ нашей точки зрёнія это воздёйствіе, оказывающееся заклинаніемъ или очищеніемъ, представляется сверхъестественнымъ. Но если не столь сверхъестественнымъ оказалось зулусское «открываніе вратъ разстоянія», не столь сверхъестественнымъ окажутся, можетъ быть, и заклинаніе, и очищенія?

Забольваеть дикарь, его надо льчить. Знахарь производить, конечно, самый фантастическій и грубый діагнозъ. Но онъ всетаки начинаеть съ діагноза, принимается лічнить и своими травами. И туть сразу обнаруживается основная ошибка его взгляда на природу: «сложныя объекты и отношенія представияются знахарю въ терминахъ простыхъ объектовъ и отношеній». Сообразно этому въ леченіи на первомъ месть стоить рвотное. Болезнь представляется, чемъ-то конкретнымъ, впившимся въ тело, и ее знахарь старается удалить посредствомъ рвотнаго 1). Если въ наиболе распространенныхъ описаніяхъ быта дикарей отмъчается исключительно другой способъ лъченія, тотъ, который такъ схожъ съ пріемами очищенія и заклинанія, то это объясняется лишь тымь, что этогь иной способъ болье бросается въ глаза. Онъ пригодился также и какъ лишнее свидътельство въ пользу распространенности анимистическихъ представленій <sup>2</sup>).

Что первобытный человекъ прибегаетъ къ лечению сверхъестественнымъ способомъ лишь вследствии неумения, неспособности лечить иначе, надо твердо помнить. Не надо упускать изъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Réville, Les religions des peuples non-civilisés, I, p. 236; Waitz-Gerland, Antropologie der Naturv. VI, s. 398 — 399.

<sup>2)</sup> Tylor, Primitive Culture, II, pp. 117—119; Спенсеръ, Основанія Соціомогін, II, l. c. Réville, l. c. pp. 95, 235, 296; Waitz-Gerland, l. c. II, s. 412 и VI, s. 397.

виду, что знахарское врачеваніе выходить изъ употребленія по мѣрѣ усовершенствованія прикладныхъ научныхъ знаній. Первобытная магія отжила свой вѣкъ вовсе не потому, что опыть показаль ея несостоятельность, какъ это думаеть Фрезерь 1). Ее вытѣсниль другой съ нашей точки эрѣнія болѣе раціональный способъ воздѣйствія на природу, зародышъ котораго существоваль искони. Эмбріонъ современнаго детерминизма — не магія, а практическое и пытливое наблюденіе надъ явленіями природы.

Мы уже видъли, что самые пріемы сверхъестественнаго способа леченія основаны все на томъ же ошибочномъ представленіи о «сложных» явленіях» и отношеніях» въ терминахъ простыхъ явленій и отношеній». Это достаточно разъяснено Фрезеромъ. Но насъ интересують теперь не пріемы сверхъестественнаго леченія, а его психологія. Намъ важно дознаться, какимъ психическимъ процессомъ въ своихъ поискахъ о воздъйствій на неподдающіяся его слабымъ силамъ явленія природы дошелъ человъкъ именно до заклинанія и очищенія. На это насъ наведеть наблюдение надъ тымъ, что происходить въ психикъ шамана тюркскихъ племенъ, баксы киргизовъ, негрскаго иніанга или нгангга, жреца — бодо дикихъ Цейлонскихъ Веддовъ, кудесника американскихъ краснокожихъ, анжекока эскимосовъ<sup>9</sup>) въ моментъ ихъ страннаго врачеванія? Равнымъ образомъ намъ важно вдуматься и въ душевное состояніе, какъ самихъ ихъ паціентовъ, такъ и присутствующихъ при врачеваніи родичей и односельчанъ?

Киргизскій баксы, пока онъ «играетъ» надъ больнымъ, призываетъ подъ аккомпониментъ своего кобыза длинный рядъ духовъ, но онъ призываетъ ихъ лишь на помощь; онъ самъ, какъ это видно изъ описанія г. Диваева, считаетъ себя совершающимъ



<sup>1)</sup> Golden Bough 2, I, pp. 75-76.

<sup>2)</sup> Tylor, Prim. Cult. II, pp. 115 — 117; Waitz-Gerland, Antropologie, II, ss. 412—413, VI, ss. 397—398; A. Réville, Les religions des peuples non-civilisés, I, pp. 98—95, 284—235, 296, II, pp. 132—134.

трудную работу 1). Онъ находится въ экстазѣ 2), этомъ особомъ душевномъ состояній, которое по мнѣнію психологовъ есть результатъ «сосредоточенія умственной энергій на одномъ и томъ же направленій мыслей и чувствъ и постояннаго поддерживанія себя въ этомъ сосредоточеній 2)». Баксы приводить себя въ экстазъ упорнымъ внутреннимъ стремленіемъ вылѣчить больного. Оттого въ его призывной пѣсни, обращенной къ духамъ, вырывается возгласъ:

Если я не вылѣчу больного Развѣ миѣ не будеть стыдно? 4)

Иногда баксы также подзадариваеть себя, не давая вниманію ни на минуту разсёяться:

Что съ тобой, мой голосъ, Что не подпѣваешь моему кобызу <sup>в</sup>).

Приведенію въ экстазъ служать и внёшніе пріемы. Среди нихъ первое мёсто занимало когда-то круженіе. Современный баксы уже болёе не кружится, но въ текстё его пёсни еще сохранились слова: «я кружусь, я кружусь» в). Точно также и однообразная музыка кобыза или бубна, и самые звуки пёсни, и изступленные крики и тёлодвиженія, все это составляетъ также общераспространенные пріемы приведенія себя въ экстазъ, или состояніе «внушаемости». Этому служатъ и наркотическіе напитки, и предварительный пость и пр. 7). Эти способы само-

<sup>1)</sup> А. А. Диваевъ, Изъ области киргизскихъ върованій, Изв. Общ. Арх. Ист. и Эти. XV,з (1899).

<sup>2)</sup> А. А. Диваевъ, Этнографическіе Матеріалы, вып. V, Ташкентъ, 1896, стр. 34; см. также картинку: баксы въ экстазв, въ статьв: «Изъ области киргизскихъ върованій».

<sup>3)</sup> Maudsley, Natural causes and supernatural seemings, London, 1887, p. 280 u 315; Murisier, Le sentiment réligieux dans l'extase. Revue Philosophique, XLVI (1898) p. 615.

<sup>4)</sup> Диваевъ, Изъ обл. кирг. вър. стр. 14 отд. отт.

<sup>5)</sup> Ibid. crp. 15.

<sup>6)</sup> Ibid. стр. 8 и 9 прим. 1).

<sup>7)</sup> Н. Ө. Катановъ, Отчеть о поездке въ Минусинскій Округь, Ученыя Записки Каз. Универс. 1897, стр. 24—26.

внушенія, замѣняющіе пристальное смотрѣніе на кристаллъ, на воду или огонь, отмѣчены въ Остиндіи, у американскихъ индѣйцевъ, у гренландцевъ, у камчадаловъ, у якутовъ, у негровъ и у полинезійцевъ; они извѣстны были и древнимъ 1). Все это приводитъ къ «крайней умственной повышенности при условіи сосредоточеніи на одной идеѣ 2)». Заклинатель заботится о томъ, чтобы его «нравственныя силы какъ бы удесятерились и онъ чувствовалъ себя способнымъ все совершить и все предпринять», какъ характеризуетъ Рише бодрый періодъ опьяненія 2). И заклинатель дѣйствительно чувствуетъ себя въ силахъ напряженіемъ своей воли произвести желаемое явленіе. Онъ не можетъ не вѣрить въ себя. Теперь ни одинъ изслѣдователь не станетъ уже считать знахаря дикихъ или полу-дикихъ племенъ простымъ обманщикомъ 4).

Сверхъестественное врачеваніе объясняется такимъ образомъ совершенно аналогично съ зулусскимъ способомъ исканія потерянныхъ вещей. И оно также должно быть включено скорѣе въ категорію естественныхъ, чѣмъ сверхъестественныхъ пріемовъ воздѣйствія человѣка на природу (въ данномъ случаѣ на природу самого человѣка). До извѣстной степени уже обслѣдованные теперь факты внушенія даютъ намъ поводъ предполагать, что шаманы, вѣря въ свое искусство, не вполнѣ заблуждались. Приведя себя въ экстазъ и заразивши этимъ экстазомъ и всѣхъ присутствующихъ и самого паціента, шаманъ стремится внушить ему здоровье. Возможность подобнаго внушенія допускаетъ при особыхъ условіяхъ и медицина 5). Поэтому даже



<sup>1)</sup> E. Parish, Ueber Trugwahrnehmung, s. 33, Schriften der Gesellschaft über Psychologische Forschung, 6 Heft. Lpz. 1893.

<sup>2)</sup> Ribot, De l'attention, p. 141.

<sup>3)</sup> Ch. Richet, L'homme et l'intelligence, Paris, 1884, p. 93.

<sup>4)</sup> A. Réville, Les réligions des peuples non-civilisés, II, p. 238 — 239; Guyau, Irréligion de l'avenir p. 63—65.

<sup>5)</sup> Это мивніє было давнымъ давно высказано въ Traité complet du magnétisme animal par M. le baron du Potet, 3-ème ed. Paris, 1856, pp. 283—291; Binet et Féré, Animal Magnetism. 1887, p. 355; прив. у А. Lang'a, Making of réligion, p. 21.

различные фокусы производимыя шаманомъ при врачеваніи, фокусы, которыя онъ можеть совершить только въ состояніи нравственнаго изступленія: выдыханіе огня, прыганье по раскаленному желізу и по острымъ лезвіямъ шашекъ, разсіканіе однимъ взиахомъ руки стінь юрты 1), все это поступки также раціональные. Они иміють цілью внушить віру въ шамана, віру въ его силу т. е. передать его собственную віру другимъ.

Легшій въ основу нашихъ разсужденій разсказъ г. Диваева о киргизскомъ врачеваніи входить въ разрядъ отрицательныхъ заклинаній т. е. очищеній. Изгоняется ли злой духъ вселившійся въ тёло или просто болёзнь, во всякомъ случаё дёло идеть объ изгнаніи. Это явствуеть и изъ нёсколькихъ подробностей. Баксы кладеть рядомъ съ больнымъ пётуха, или черепъ верблюда, или особыя куклы<sup>2</sup>). Мы уже знаемъ, къ чему все это служить. Дёло очевидно идеть о перегонкё изъ тёла больного его болёзни въ какой-нибудь предметъ.

Типичный примъръ положительнаго заклинанія содержится въ описаніи шаманскаго дъйства изъ Минусинскаго округа Енисейской губ., очевидцемъ котораго былъ Н. О. Катановъ. Шаманъ, Улканъ Алактаевъ, «камнилъ», наговаривая хозяину юрты всякое благополучіе в). Самое «дъйство» мало чъмъ отличается отъразсказа г. Диваева: то же приведеніе себя въ экстазъ шаманомъ, то же вниманіе со стороны присутствующихъ, та же длящаяся нъсколько часовъ однообразная пъсня. Только вмъсто кобыза шаманъ аккомпонироваль себъ на типичномъ для шаманскаго искусства бубнъ. Тождественна, разумъется, и психологія обонхъ дъйствъ: и тутъ и тамъ одинаковая въра въ свои силы



<sup>1)</sup> Диваевъ, Изъ области киргизскихъ върованій, стр. 16, 19 и 21; анадогичные фокусы при лъченіи у краснокожихъ Канады приведены у А. Lang'a, The Making of réligion, pp. 23—24.

<sup>2)</sup> Диваевъ, l. с. стр. 9.

<sup>3)</sup> Н. Ө. Катановъ, Отчеть о поъздкъ въ Минусинскій Округъ, Ученыя Записки Казанскаю Университета, 1897, стр. 22 и слъд.

**тамана и** вѣра въ его могущество со стороны присутствующихъ.

Различіе между обонии примірами однако огромное. Наговариваніе счастья уже отнюдь не можеть съ нашей точки зрівнія считаться раціональнымъ поступкомъ. Никакіе изв'єстные намъ законы природы уже не могуть оправдать его. Туть уже можно усмотрѣть коренную ошибку первобытнаго міровоззрѣнія: смѣшеніе раціональнаго съ ирраціональнымъ, естественнаго съ сверхъестественнымъ, играющую по интнію антропологовъ такую важную роль въ первобытномъ міропониманіи. Туть первобытный человъкъ, увлеченный своимъ эгоцентрическимъ міровозэрьніемъ стремится вліять на то, что съ нашей точки эрьнія ни въ какомъ случат не подчинено волт человтка. Но эта ошибка намъ уже не представится болье такой коренной и въ тоже время чисто случайной, какъ въ теоріяхъ антропологовъ. Она есть неизбъжное следствие эгоцентрического міросозерцанія. Страстное желаніе дикаря, его воля, представляется ему волей мірозданія. И въ продуктивности, въ могуществъ своей воли, напряженной на одной какой-нибудь мысли онъ убъждается «открывая врата разстоянія» и изл'ячвая бользии шаманскимъ способомъ. Ошибка первобытнаго человъка лишь въ степени, а отнюдь не въ сущности вещей. Она психологически необходима.

Мы подошли такимъ образомъ къ пониманію того состоянія сознанія, въ которомъ коренятся и разобранныя на страницахъ этой книги сельско-хозяйственные заклинанія и очищенія. Теперь намъ вполнѣ уже ясна искомая психологія народной обрядности. Ставши на точку зрѣнія строгаго эгоцентризма мы естественно проникаемъ въ тайну появленія всѣхъ тѣхъ странныхъ и на нашъ взглядъ нельпыхъ дѣйствій, изъ которыхъ она состоить. Первобытный человѣкъ не можеть не вѣрить, что своимъ экстазомъ, помогающимъ ему «открывать врата разстоянія» и врачевать болѣзни, онъ сможеть вызвать дождь во время засухи, ускорить или обезпечить цвѣтъ полезныхъ растеній, обез-

печить себ' усп' жъ на охот , на рыбной ловл , при пос' в , при пастьб скота и изгнать всякую скверну изъ своего жилища, стада или поля.

Вдумавшись въ психологію народной обрядности, мы будемъ также въ состояніи внести одну серьезную поправку въ Фрезеровскую теорію первобытной магіи. И эта поправка можеть быть наведеть насъ на такой путь развитія религіознаго сознанія, который минуетъ обыкновенно ангропологическая школа.

Мы видели, что Фрезеръ противополагаетъ первобытную магію т. е. народную обрядность религіи и сближаеть ее съ зачатками науки. Религія, по мибнію Фрезера, есть «согласованіе, превышающихъ человъческія силы высшихъ силь, которыя считаются управляющими и контролирующими природу и человъческую жизнь»; поэтому «она находится въ основномъ противорѣчін, и съ магіей, и съ наукой, сообразно которымъ порядокъ явленій природы опред'іляется механически д'ійствующими, неизменными законами 1)». Но мы видели, что народная обрядность основана какъ разъ наоборотъ, не на признаніи неизмінности законовъ природы, а на въръ въ возможность поспособствовать ихъ нарушенію. Пріемы свои народная обрядность черпаеть изъ такого пониманія явленій природы, которыя можно дійствительно сблизить съ научнымъ, но самая психологія ея коренится въ глубоко не научномъ міросозерцаній, вполнѣ подходящимъ подъ Фрезеровское опредъление религии. Дъйствительно, эгоцентризмъ, въ которомъ зиждется народная обрядность есть одинъ изъ способовъ «согласованія высшихъ силъ» т. е. опреділенія пълесообразности міра, установленія взаимныхъ отношеній между воспринимающимъ я и воспринимаемымъ не я<sup>2</sup>).



<sup>1)</sup> Golden Bough <sup>2</sup>, I, p. 63; Фрезеръ спирается еще на Jevons'a, Introduction to the History of Religion, L. 1896 и Oldenberg, Die Religion der Veda, Berlin, 1894, также противополагающихъ магію религіи.

<sup>2)</sup> Cm. опред. религін Caird'a, The evolution of religion. Glasgow. 1893, v. I, p. 67—68.

И мало этого. Народная обрядность не только возникаетъ изъ міровозэрвнія, которое нельзя не назвать религіознымъ. она въ значительной степени основана на представленіи о божествъ. Въря въ свою власть надъ природой, служащей только ему одному и въ этомъ смыслъ только и цълесообразной, первобытный человъкъ самаго себя какъ бы мнитъ богомъ. Еще опредъленнъе создается представление о божествъ, когда совершителемъ обрядовъ является кудесникъ, жрецъ, шаманъ. И киргизскій баксы, и тюркскій шаманъ считають себя несомивню богами. Въ разсказъ г. Катанова шаманъ называетъ себя родственникомъ призываемыхъ имъ духовъ. Въ своемъ экстазъ онъ изображаетъ себя совершающимъ долгую и трудную дорогу черезъ хребты горъ въ жилища духовъ. Пройдя этотъ путь, онъ и становится способнымъ дать благо хозяину<sup>1</sup>). Баксы и шаманъ оттого только призывають на помощь духовь, что они сами стали богами. И представление о человъкъ — богъ распространено у всёхъ дикихъ народовъ. Фрезеръ собраль объ людяхъ — богахъ огромное количество фактовъ<sup>9</sup>). Если въ народной обрядности современнаго европейскаго крестьянства отъ нихъ не осталось и следа, то это объясняется вполне естественно. Христіанство не только остановило эволюцію языческаго религіознаго сознанія, оно заставило его спуститься на низшую степень развитія. Обрядовой эгоцентризмъ оказался такимъ образомъ вновь на самой зачаточной сталіп.

Людей — боговъ Фрезеръ считаетъ населенными духами в). Его объяснение ихъ божественности основано такимъ образомъ на теоріи анимизма. Иначе представится дѣло съ точки зрѣнія предложенной здѣсь системы интерпретаціи народной обрядности. Божественность жреца-заклинателя основана на неудержимой потребности привести въ равновѣсіе пошатывающуюся



<sup>1)</sup> Отчетъ о поъздкъ въ Мин. Окр. Учен. Зап. Казанск. Унив. 1897, стр. 26.

<sup>2)</sup> Golden Bough 2, I, pp. 128-166.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 180.

всевозможными бѣдствіями эгоцентрическую цѣлесообразность міра. Она вытекаеть изъ того же психическаго процесса, что и самое заклинаніе. Жрець-заклинатель есть тоть члень первобытной общины, который болѣе склоненъ приходить въ состояніе экстаза подъ давленіемъ своихъ желаній. Вѣра въ него даеть ему силу, а вѣра эта коренится въ его способности сосредоточиться на одномъ желаніи. Божественность заклинателя также точно, какъ и вѣра въ самое заклинаніе объясняется тѣмъ представленіемъ о зарожденіи религіознаго сознанія, которое изложено въ лекціяхъ о сущности религіи Фейербаха. «То чего желаеть человѣкъ—и не можеть не желать съ той точки зрѣнія на которую всталь— тому онъ вѣрить, говорить Фейербахъ. Желаніе есть требованіе того, чего нѣть; воображеніе, вѣра представляеть это человѣку какъ-бы существующимъ на самомъ дѣлѣ¹)». «Нѣтъ религіи, нѣть бога безъ желанія²)».

Пусть религіозное сознаніе возникло изъ попытки разрѣшить великій вопросъ объ отношеніи нашего я къ не я или, какъ выражается Гюйо, изъ «непреоборимаго стремленія, заставляющаго человѣка и даже животное отдать себѣ отчеть обо всемъ, что онъ видить и разъяснить себѣ все это сообразно своему пониманію явленій міра в». Но гдѣ стимуль къ разрѣшенію всѣхъ этихъ вопросовъ? Гдѣ коренится тотъ импульсъ, который заставляеть человѣка сосредоточиться на вѣчной метафизической проблемиѣ? Мнѣ кажется, что искать его нужно вмѣстѣ съ Фейербахомъ именно въ желаніяхъ, въ потребностяхъ, въ чисто жизненныхъ, а вовсе не познавательныхъ стремленіяхъ первобытнаго человѣка. Теорія непосредственнаго возникновенія религіознаго сознанія исключительно изъ ошибочныхъ отвѣтовъ на вопросы о

<sup>1)</sup> L. Feuerbach, Vorlesungen über das Wesen der Religion, Lpz. 1851, s. 317.

<sup>2)</sup> Ibid. s. 322; Подобный же выглядъ на сущность религіознаго сознанія предложиль недавно и Lesbaseilles, Lesbases psychologiques de la réligion. Revue Philosophique, XXI (1886) pp. 367—385, 473—494; ср. особенно стр. 379—384; указаніемъ на эту статью я обязанъ И. И. Лапшину.

<sup>3)</sup> Irréligion de l'avenir, p. 52.

сущности физическихъ явленій, о жизни и смерти, о появленіи и исчезновеніи нашего сознанія мит представляется такой же фантастической и произвольной, какъ и теорія поэтическаго воззрѣнія на природу. Напротивъ постолько, посколько оть отношенія я къ не я зависятъ реальныя потребности человѣка, постолько разрѣшеніе этого вопроса не только настоятельно необходимо, но и неминуемо должно быть осуществлено и какъ бы приведено въ исполненіе.

И теперь стало понятно, почему мив было важно такъ подробно разсмотръть обрядовой обиходъ одного какого-нибудь опредъленнаго момента въ хозяйственной жизни человъка. Потребности и пожеланія человъка выступають такимъ образомъ болье ярко, а эти потребности и пожеланія и составляють ту психологическую среду, въ которой возникло религіозное сознаніе. До сихъ поръ мы видели, что возникшія изъ потребностей человъка, живущаго натуральнымъ хозяйствомъ обряды заклинанія и очищенія основаны на представленіи о божественности жрецазаклинателя, царя или бога дождя, солнца и пр. Лишь существованіе подобныхъ божественныхъ личностей вносило гармонію въ эгоцентрическую целесообразность мірозданія. На почве тъхъ-же обрядовъ т. е. тъхъ-же пожеланій и опасеній, какъ мы видъли, могла возникнуть и еще одна ступень религіознаго сознанія: въра въ священные деревья, поддерживаемая системой тотемизма 1). Еще дальше поведуть насъ древне-греческія Алонін и параллели къ нимъ въ современномъ фольклоръ 2). Адонисъ — семя, нарождение котораго заклинается вследъ за посевомъ, былъ не только предметомъ, но одновременно и способомъ обрядового внушенія. Наркотическій напитокъ, играющій важную роль при заклинаніи, приготовляется відь изъ того-же сімени. Отсюда не только полезность, но и божественность съмени; отсюда далье и представление объ особомъ божествь, кор-

<sup>1)</sup> См. выше стр. 164-168.

<sup>2)</sup> Cm. ctp. 344-346.

мильцѣ и благодѣтелѣ человѣчества, источникѣ божественнаго экстаза. Если анимстическія представленія возникли тѣмъ процессомъ духовнаго творчества, какой изобразили Спенсеръ и Тайлоръ, то этотъ богъ-кормилецъ получитъ совершенно естественно уже духовную сущность. Такимъ образомъ обрядовое дѣйствіе можетъ быть положено и въ основу болѣе совершенныхъ формъ религіознаго сознанія 1). И мало этого. Оно же объяснитъ намъ и дуализмъ добра и зла, любви и страха въ представленіи о божествѣ: если въ положительномъ заклинаніи совершается процессъ нарожденія бога-благодѣтеля, то въ отрицательномъ заклинаніи, въ очищеніи, нужно искать источника злого, вреднаго, опаснаго духа, суроваго бога - человѣконенавистника.

Следить далее за эволюціей первобытной религіи значило бы уже выйти за предёлы настоящей работы. Намъ важно было лишь отдать себё отчеть въ томъ, что представляють собою народные обряды и какое м'ёсто занимають они въ исторіи духовной д'єятельности челов'єка. Народная обрядность намъ нужна была не сама по себе. Ея обследованіе есть лишь этапъ въ общей ц'єпи нашихъ разсужденій. И теперь мы можемъ сд'єлать шагъ впередъ. Мы можемъ подойти и къ главному предмету настоящаго изследованія. Теперь передъ нами открылся уже путь отго обряда ка пъськи.

Намъ поможеть и въ этомъ отношени все тотъ же разсказъ г. Катанова о шаманъ, Улканъ Алактаевъ.

Напѣвая благополучіе хозянну той юрты, гдѣ онъ «камнилъ», Улканъ Алактаевъ говорилъ ему: «Да будешь ты долголѣтенъ и да возвысится твой родъ! Живи (въ счастіи) до тѣхъ поръ

<sup>1)</sup> Я не хочу предвосхитить здёсь возможности подобнаго объясненія нарожденія божествъ греко - римскаго, германскаго и славянскаго Олимповъ. Наши свёдёнія о богахъ древняго явычества слишкомъ отрывочны, чтобы попытка подобнаго изслёдованія могла оказаться удачной. Залогъ смутной возможности такой попытки я вижу однако въ предложенной Фариелемъ интерпретація Зевса, какъ бога дождя. Farnell, The Cults of Greek States, v. I, pp. 44—46.

пока не пожелтьють твои былые зубы: живи (въ счастіи) до тахъ поръ, пока не побъльють твои черные волосы? Пусть жилище твое наполнится твоимъ потомствомъ, а дворы твои пусть наполнятся скотомъ! Стопы твои (по пути жизни) да будутъ тверды, какъ древесная накипь, отраженія твои (враговъ) да будуть кренки, какъ железо!» 1) Разве этотъ отрывокъ не напоминаетъ замысла поздравительной пъсни, занимающей центральное положение въ весенией обрядности? При толкование ея назначенія уже было указано, что въ основъ своей она есть ничто иное, какъ заклинание счастья — довольства 2). И не однъ только поздравительныя пъсни: trimouzettes, aguilaneuf, janeiras, aghiraldo, klopfan, пъсни Pfingstbuben, дазарицы, кралицы, волочобныя пъсни, колядки и пр. представляють собою заклинанія. Тоть же смысль лежить въ основів и закликаній весны, и додолицъ, и пъсень о Кострубонькъ, и царинныхъ пъсень <sup>8</sup>).

Теперь, послё того какъ мы вдумались въ психологію заклинанія подобное толкованіе разобранныхъ въ этомъ изслёдованіи
пёсень получаеть, мий кажется, особое значеніе. Если вначаліє
было сказано, что изученіе народной пёсни въ связи съ обрядомъ
необходимо, чтобы понять подчасъ запутанный замыслъ пёсни 4),
то теперь изученіе обрядовой пёсни окажется интереснымъ и съ
точки зрівнія самаго зарожденія пісни. Связь пісни и обряда—
связь органическая. Переходя отъ обряда къ пісни иы переходимъ только къ другой стороні одного и того же явленія. Оттого изученіе и тіскъ обрядовъ, которымъ посвящена эта глава
и во время совершенія которыхъ поется сравнительно мало піссень, было намъ необходимо. Дійствительно. Мы виділи, что
психологическую сущность заклинанія составляетъ сосредоточеніе сознанія на одномъ опреділенномъ желаніи, приводящее

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 29.

<sup>2)</sup> См. выше стр. 250-251.

<sup>3)</sup> См. выше стр. 119, 214, 346.

<sup>4)</sup> См. выше стр. 20-26.

въ состояніе крайней возбужденности т. е. въ состояніе экстаза. Мы виділи также, что самое «дійство» всякого заклинанія заключается въ пісни-пляски подъ аккомпонименть тамбурина. И эта пісня исполняеть совершенно опреділенное назначеніе. Она съ одной стороны способствуеть наряду съ другими пріемами появленію экстаза, а съ другой стороны выражаеть словомъ самое пожеланіе 1). Ритмическая ея форма такимъ образомъ тісно связана съ содержаніемъ. То и другое неразрывно и необходимо. Ритмически выраженное пожеланіе лежить въ основів заклинанія; оно отвітаеть той живой потребности, которая создала это заклинаніе.

Если стало быть пёсня-заклинаніе самымъ тёснымъ образомъ связана съ заклинаніемъ-обрядомъ то естественно возникаетъ вопросъ: народилась-ли и сама пёсня вмёстё съ заклинанія, какъ чёмъ то уже извёстнымъ, даннымъ. Отвётъ на этотъ вопросъ представляетъ собою, конечно, огромный интересъ. Вёдь если мы признаемъ, что пёсня народилась въ тёсной связи съ обрядомъ, то тёмъ самымъ мы прійдемъ къ признанію, что извёстный по крайней мёрт родъ поэзіи возникъ совмёстно съ религіознымъ сознаніемъ изъ того же самаго обрядового эго-центризма. Тогда нельзя ужъ будетъ сказать вмёстё съ А. Н. Веселовскимъ, что «календарный обрядъ... овладёлъ хорическою пёсней-игрой» 3).



<sup>1)</sup> Значеніе внушевія, гипноза и отсюда экстаза въ эстетическомъ воспріятіи посл'єднее время все бол'є притягиваеть къ себ'є вниманіе изсл'єдователей, см. книгу Souriau, La suggestion dans les beaux arts. Paris. 1893 и Lechalas, Etudes Esthétiques. Paris. 1902, глава IV. Теорія «опьяненія» Ницше способствуєть распространенію подобныхъ взглядовъ и интересовъ Объ роли въ этомъ отношенія ритма см. Groos, Spiele der Menschen, s. 29—31. Онъ напоминаеть при этомъ изв'єстное изр'єченіе Шопенгауера въ 1-омъ том'є «Міръ, какъ воля и представленіе», § 51.

<sup>2)</sup> Три главы изъ истор, поэтики. Журн. Мин. Нар. Пр. 1898, апръль, стр. 13, отд. отт.; см. однако выше стр. 10, гдв А. Н. хотя и говорить что «катарансь игры пристраивается къ реальнымъ требованіямъ жизни», замѣчаеть тъмъ не менъе, что «подражательный элементь дъйства стоить въ тъсной связи съ желаніями и надеждами первобытнаго человъка».

Внесеніе пісни въ обрядь, какъ актъ сознательнаго или безсознательнаго примітненія чисто эстетической діятельности къ діятельности религіозной мит кажется едвали правдоподобнымъ: відь если отділить пісню-пляску отъ обряда характера заклинаній и очищеній, то самое исполненіе обряда окажется психологически невозможнымъ. А рядомъ съ этимъ невозможнымъ окажется и вообще психологическое объясненіе происхожденія обряда.

Такимъ образомъ возникнеть ужъ новая гипотеза о происхожденіи поэзіи. Эту новую гипотезу я и позволю себѣ высказать. Обрядовая пъсня-заклинаніе есть самостоятельно возникшій и первоначальный видъ народной поэзіи.

Однако неужели можно признать столь первобытными всъ эти: закликанія весны, trimouzettes, mayos, пъсеньки Pfingstbuben и проч.? Въдь все это носить явные признаки вырожденія, «обрядового самозабвенія». Все это мы подсмотрым у культурныхъ народовъ, стоящихъ на высокой ступени цивилизаціи. Неужели можно такъ слепо довериться теоріи переживаній? Отъ всёхъ этихъ вопросовъ я старался уже отчасти оградить себя, каждый разъ когда это было возможно, возводя современную песеньку къ ея более древнему праобразу, пыталсь установить хоть приблизительно ея незамысловатую литературную исторію. Мы виділи также, что рядомъ съ современной европейской поздравительной пъснью мы имъемъ древне-греческую песню о ласточке, что среди современных заклинаній дождя находятся такія явно первобытныя его формы, какъ греко-славянская додолица и пеперуга. Но возвести къ глубокой древности не удалось напр. закликанія весны и эти коротенькія русскія и чешскія пъсни остались болье или менье загадочными. Не такъ просто стоитъ дело и относительно белорусскихъ волочобныхъ пъсень: они слишкомъ сложны и образны, чтобъ по нимъ можно было судить о первобытной поэзіи.

Всѣ эти затрудненія однако вовсе не столь важны. Западноевропейскія коротенькія пѣсеньки даже въ томъ старинномъ видѣ, который намъ удалось прослѣдить, конечно, въ значитель-

ной мере представляють собою результать вымиранія об'едненія, а не прямого переживанія. Но что такое вымираніе? Вымираніе не можеть быть признано творческимъ процессомъ. Это есть не болье, какъ шагъ назадъ. Если самый обрядъ при переходъ къ болъе высшей степени религіознаго сознанія, сохранившись въ рукахъ лишь наиболбе низкихъ въ культурноисторическомъ значены слоевъ общества, спускается обратно на низшую степень своей эволюців, то тоже самое случается и съ пъсней. Средствами современнаго, хотя и простонароднаго, языка, средствами современнаго, хотя и простейшаго, стихосложенія современныя пъсни выражають представленія, стародавнія, схожія съ первобытными. Пользуясь ими, можно поэтому заключать и о древнъйшей пъсни. Другое дъло наши волочобныя, царинныя и др. песни. Христіанство туть не вытеснило древнейшій обрядь, оно обогатило его новымь содержаніемь, дало ему новые образы, новую идеализацію. Этимъ оно спасло піссью отъ перехода къ простой шуткъ, сохранило серіозность ея тона, но отъ стараго склада не осталось и помину. Вотъ почему психологію п'єсни и объяснили намъ скорбе именно эти посл'єднія пъсни востока Европы, между тъмъ какъ внъшній складъ, отвъчающій этой психологіи, самые образы и пріємы вызванные ею къ жизни, какъ это ни странно, мы нашли на западъ среди народа, торопящагося впередъ въ погонъ за новыми формами жизни.

Гипотезѣ происхожденія поэзін, къ которой меня привели наблюденія надъ весенней обрядовой пѣсней не прійдется стоять совершенно въ сторонѣ отъ ужъ высказанныхъ относительно этого другихъ гипотезъ.

Съ тёхъ поръ какъ Шиллеръ, стараясь развить въ приложени къ художественному творчеству Кантовское положение о безцёльной (т. е. безполезной) цёлесообразности эстетическаго наслажденія, положилъ въ основаніе искусства игру 1) и эту



<sup>1) «</sup>Письма объ эстетическомъ воспитаніи человѣка». Письмо 14-ое, 15-ое, 23-ье и 26-ое.

мысль въ свою очередь высказаль и Гербертъ Спенсеръ 1), древнъйшая пъсня-пляска считается, какъ выразился А. Н. Веселовскій, «отвъчающей потребности дать выходъ, облегченіе, выраженіе накопившейся физической и психической энергіи путемъ ритмически упорядочныхъ звуковъ и движеній 2)». Равнымъ образомъ и В. Шереръ опредълялъ поэзію, исходя изъ извъстнаго стиха Вольтера-фонъ-деръ Фогельфейде:

wir suln sîn gemeit, tanzen lachen unde zingen.

(Ed. Paul 25,10-12).

Поэзія отвічаеть поэтому прежде всего потребности къ удовольствію «путемъ представленія о будущемъ удовольствія» причемъ ее «сопровождають выраженія настоящаго удовольствія: прыганье, радость, пляска, пініе» и съ этимъ «тісно связанъ и сміхъ в)».

Однако мало по малу въ самое последнее время подобный взглядъ сталъ изменяться. Ведь и Шереръ теорію: искусство-игра считалъ лишь «zum Theil zutreffend )». Гроссе, изследуя первобытное искусство, отождествляетъ правда позывъ къ искусству съ позывомъ къ игре «т. е. къ внешней, безцельной и отсюда эстетической деятельности )», и этотъ позывъ къ игре онъ считаетъ «далеко боле древнимъ, чемъ самое человечество )», такъ что позывъ этотъ вовсе не вызванъ какими либо культурными отношеніями, а лишь только развитъ особеннымъ образомъ въ особыхъ культурныхъ условіяхъ. Но несколькими страницами ниже Гроссе однако заявляеть, что «если бы энергія посвящаемая эстетическому творчеству и эстетическому воспріятію, была бы совершенно потеряна для самыхъ первыхъ и насущныхъ задачъ жизни, если бы искусство действительно было бы лишь ненуж-

<sup>1)</sup> Основанія Психологін, т. IV, стр. 331—339, р. пер. 1876.

<sup>2)</sup> Три главы изъ ист. поэт. стр. 2.

<sup>3)</sup> Poetic, s. 81, cp. ss. 84, 85, 86 n 92.

<sup>4)</sup> Ibid. s. 93.

<sup>5)</sup> Die Anfänge der Kunst, s. 294.

<sup>6)</sup> Ibid. s. 295.

ной игрой, то подъ вліяніемъ естественнаго подбора безъ сомивнія народы болье практически одаренные вытьснили бы ты народы, которые тратять силы такимъ непроизводительнымъ образомъ 1)». И у Гроссе эта двойственная точка зрыня проходить черезъ опредыленіе всыхъ искусствъ, и орнаментики, и живописи, и музыки, и поэзіи. Орнаменть служить изображенію тотемистическихъ знаковъ; живопись воспроизводить религіозные символы; пляска-пысня возбуждаеть мужество, внушаеть солидарность соплеменниковъ, и только рядомъ съ этими практическими назначеніями всы эти искусства отвычають эстетической потребности въ кантовскомъ смыслы 3).

И мало этого. Самое изучение игры, получившей такое важное значеніе для изследованія эстетической деятельности человрка вр свою олебете привето кр човочено неожичаннетир безультатамъ. Лазарусъ показалъ, что игра не есть только разръшеніе накопившихся силь просящихся наружу, но и отдохновеніе <sup>в</sup>). Ужъ этимъ игра получила такимъ образомъ значеніе практически пелесообразное. Она даеть возможность человеку съэкономить силы, необходимыя въ борьбъ за существование. Еще гораздо дальше изучение игръ человъка повело Грооса; онъ старался представить игру, и какъ упражнение т. е. ужъ какъ совершенно необходимую для чисто практическихъ цёлей дёятельность человека. Подобный взглядь правда не заставиль Грооса отръшиться отъ теоріи искусства-игры, въ шиллеровскомъ смыслъ, но сообразно съ измънившимся взглядомъ на самую игру и искусство оказалось ужъ не исключительно наслажденіемъ, какъ въ теоріи Шерера. Если Гюйо говорилъ. что «великое искусство не можеть и не должно подходить подъ теорію игры 4)», то Гроосъ счель вполить законнымъ подобное

<sup>1)</sup> Ibid. s. 298.

<sup>2)</sup> На совершенно схожей точки зрвнія стоить всявдь за Гроссе и Ribot, Psychologie des Sentiments, Paris, 1897, pp. 336—446.

<sup>3)</sup> Lazarus, Die Reize des Spiels, Berlin, 1882.

<sup>4)</sup> Guyau, Problèmes d'esthétique, p. 5-6.

возражение при «выходящемъ изъ теоріи разряженія силь одностороннемъ взглядъ на игру, какъ на лишнее занятіе (Luxus-Beschäftigung)». Только «убъдившись въ великомъ біологическомъ и соціологическомъ значеніи игры» можно по его мибнію согласиться съ теоріей искусства-игры 1). Да и то. Пляска напр. есть вовсе не простая забава; она есть особенно важное и интенсивное упражнение, доводящее нравственныя и физическія силы до последней степени напряженія. И рядомъ съ этимъ не надо забывать приведенное уже мибніе Гроссе: воспитывая чувство солидарности, пляска имбеть и важное соціологическое значеніе 2). Воть почему, когда Гроосъ хочеть показать отношеніе къ игрѣ первобытной пляски-пѣсни, онъ вновь напоминаеть, что «первобытный плясовой праздникь, соединяющій съ пляской музыку и поэзію, не им'єющимъ равнаго могучимъ образомъ дъйствуетъ на публику», и считаетъ, что лишь «для самыхъ исполнителей ихъ деятельность всетаки имееть характеръ игры<sup>8</sup>)».

Еще болье отдалился отъ теоріи искусства-игры Бюхеръ. Изсльдуя рабочія пісни, онъ пришель къ заключенію что ритмъ въ нихъ «данъ самою работой», что пісни эти «соединены матеріально съ работой и съ сопровождающими ее условіями ()». Не только «работа, музыка и поэзія, по мивнію Бюхера, на первоначальной ступени развитія были слиты въ одно цілое, но основной элементь этой тройственности составляла работа». И отсюда выводъ: «Энергическія ритмическія тілесныя движенія привели къ возникновенію поэзіи; въ особенности же тіз движенія, которыя мы называемъ работой ()». Бюхеръ не отрицаеть при этомъ и значенія пляски въ происхожденіи поэзіи, но указываеть при этомъ на то, что пляски «не что иное, какъ

<sup>1)</sup> Groos, Die Spiele der Menschen, s. 503.

<sup>2)</sup> Ibid. s. 455 n 476.

<sup>3)</sup> Ibid. s. 510.

<sup>4)</sup> Работа и ритмъ, стр. 68.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 70.

подражанія извістнымъ рабочимъ процессамъ (постройки лодокъ, охоты, войны, жатвы) 1)». Въ окончательномъ своемъ выводъ Бюхеръ правда нъсколько обобщиль свое заключение. замѣнивъ, какъ мы видѣли, слово работа словами энергическія пъсенныя движенія. Такимъ образомъ и онъ какъ булто склоненъ свою гипотезу примирить съ теоріей игры. Однако въ существъ дъла такое примирение ужъ невозможно: исходя изъ теорін Бюхера, надо не только признать что «хоровая пѣсня за утомительной работой нормируеть своимъ темпомъ очередное напряженіе мускуловъ», что «съ виду безпыльная игра отвычаетъ безсознательному позыву упрожнить и упорядочить мускульную в мозговую энергію з)»; этого мало, Бюхеръ витсть съ Ницше видить въ ритит понуждение, напряжение энергии, способное довести до внушаемости, до опьяненія, до экстаза 8). Съ теоріей аристотелевскаго катарсиса, мив кажется, поэтому трудно согласовать это воззрѣніе Бюхера на происхожденіе поззін 1). Пісня не есть утішеніе въ работі; она помогаеть ея интенсивности; всякій, кто знакомъ съ техникой народныхъ наясокъ, прекрасно знаетъ, что въ пляскъ музыка доводетъ до крайняго возбужденія мускульную энергію, побуждаеть къ самымъ эластическимъ, прямо неосуществимымъ безъ нея тълеснымъ усиліямъ; также точно и въ работв: пъсня способствуеть ея производительности постолько, посколько производи-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 69; ср. А. Н. Веселовскій, Три главы, стр. 12.

<sup>2)</sup> А. Н. Веселовскій, Три главы, стр. 2.

<sup>3)</sup> Работа и ритиъ, стр. 86.

<sup>4)</sup> См. А. Н. Веселовскій, Три главы, стр. 2; къ вопросу объ аристотелевскомъ катарсисъ мив еще прійдется вернуться въ концѣ 2-ой части этого изслѣдованія; покамѣсть замѣчу только, что современнымъ эстетикамъ едвали необходимо придавать особое значеніе этому вскользь брошенному и едвали глубоко продуманному выраженію Аристотеля; А v. Berger, (въ Aristoteles' Poetik, uebers. v. Ih. Gomperz, Lpz. 1897, s. 97) справедливо говорить, что «напрасно было бы во всей Поэтикъ искать эстетическаго постулата основаннаго на катарсисъ.... Аристотель видъль въ катарсисъ политическое оправданіе того, что государство допускаеть трагедіи». Ср. и миѣніе В. Шерера, Poetik, s. 110:

тельность зависить отъ напряженности, и, этимъ она преслъдуеть чисто практическую цъль. Смутное сознаніе возрастающей при пъснъ мускульной продуктивности и вызвало къ жизни рабочія пъсни.

Выводы Бюхера о зарожденін позвін намъ особенно важны. Предложенная мною здёсь теорія зарожденія п'єсни наъ пріемовъ также преследующаго чисто практическія цели заклинанія не только не противоречить теоріи Бюхера, но является ея дальнъйшимъ развитіемъ. На возможность подобнаго развитія именно и указаль самъ Бюхеръ, когда въ конечной формулировкъ своей теорін онъ заміниль слово работа словами: «энергическія ритмическія телесныя движенія». Къ теоріи игры это замечаніе не вернеть, но оно позволить намъ вилючить въ систему Бюхера. и военныя, и любовныя, и даже сатирическія пѣсии. Въ основѣ происхожденія всёхъ этихъ родовъ песень лежить тоть же самый психологическій процессь, что и въ основ'в рабочей п'есни. Пъсня служитъ и тутъ возбужденію, напряженію психическихъ импульсовъ и мускульной энергіи. Военная пляска-п'єсня у дикихъ имъетъ цълью «довести бойцевъ до высшей степени остервъненія 1)»; равнымъ образомъ «первобытные охотники, присутствуя при военной пляскъ, часто приходять въ такое возбуждение, что нри этомъ возникаютъ настоящія побоища з)». Если справедливо мнѣніе Гроссе, что любовныя пѣсни рѣдко поются у современныхъ дикарей, что «любовь въ нашемъ смыслѣ есть такой цвѣтокъ, который не можеть распуститься на тощей и жесткой почет охотничьей жизни<sup>8</sup>)», то въ моменты чисто физіологическаго общаго полового возбужденія грубыя любовныя эмоців находять себъ поэтическое выражение. Такова именно эта австралійская п'єсня-пляска во время праздинка Кааро: вокругь ямы окруженной кустаринкомъ плящутъ мужчины вооруженные палками и прицевають:

<sup>1)</sup> А. Н. Веселовскій, Три главы, стр. 10.

<sup>2)</sup> Groos, Spiele der Menschen, s. 314.

<sup>3)</sup> Grosse, Die Anfänge der Kunst, s. 233.

Pulli nira! Pulli nira Pulli nira, wataka! 1)

Это не есть, конечно, просто подражательная игра. Ея назначеніе еще усилить ужъ и такъ возникшую потребность. Что сатирическія пісни и юмористическія пляски, къ которымъ въ высшей степени склонны современные дикари, вийють также цілью возбудить сміхъ, это само собою понятно.

Бюхера затрудниль вопросъ о развитіи объективной, повіствовательной пісни. Основной процессь этого развитія онь видить въ выділеніи эпоса изъ лирики в). Но можно ли ділать подобное предположеніе? Если видіть начало повіствовательной поэзів въ наивной випровизаціи, въ которой дикарь поеть о своей охоті, о только что видінномь имъ событіи, даже о самой простой и вовсе не важной встрічті в, то и этоть родъ пісни можно объяснить, совершенно не выходя за преділы предлагаемой мной гипотезы. И туть все тоже возбужденіе, все тоже самовнущеніе; только стремленія человіка не заходять здісь дальше его внутренняго я. Пісни подобнаго рода служать пособникомъ для внутренняго сосредоточенія вниманія. Остановиться мыслью есть ужъ усиліе, и этому то усилію и способствуеть ритмическій разсказь объ интересномъ событіи.

Мы видёли такимъ образомъ, что аналогично съ происхожденіемъ рабочей пёсни объясняется зарожденіе и цёлаго ряда пёсень другого характера. Первобытный человёкъ пёлъ много и часто. «Австралійцу, разсказываетъ Грей, пёсня тоже, что понюхъ табаку матросу. Разсердить его что либо, онъ поетъ, счастливъ онъ, онъ поетъ, голоденъ поетъ, пьянъ — конечно въ

Смыслъ этого приводящій эту п'ясню Schultze р'яшился передать лишь по латыни:

Non fossa, Non fossa, Non fossa, sed cumus

Ps. d. N. s. 161; ср. А. Н. Веселовскій, Три Главы, стр. 13.

<sup>2)</sup> Работа и ритиъ, стр. 83.

<sup>3)</sup> Cp. Grosse, Die Anfänge der Kunst, s. 226 m A. H. Becezoschiß, Tpurasu, crp. 6.

случав, если онъ не пьянъ, какъ стелька — онъ поетъ еще веселве, чемъ когда либо 1)». Однако основными типами должны всетаки быть признаны рабочія и обрядовыя песни. Въ эти две категоріи въ сущности входить почти все песенное богатство первобытнаго человека. Если дикарь поетъ поминутно, то за то, какъ разсказываетъ Эллись о полинезійцахъ, даже самаго простого дела онъ не начинаетъ безъ молитвы и жертвоприношенія<sup>2</sup>). Военныя охотничьи и любовныя песни даже прямо можно отнести къ обрядовымъ. Въ следующей части этой книги мы увидимъ, что они даже календарно могутъ быть пріурочены.

Съ психологической точки зрѣнія на первой стадіи можно было бы поставить такимъ образомъ скорѣе всего импровизированныя пѣсни наивнаго эпическаго замысла, еще только помогающія остановить вниманіе; но происхожденіе ритма надо отнести на счетъ работы или занятія, и отсюда — вся гамма пѣсень разнаго примѣненія. Взявши точкой отправленія работу, мы получили довольно стройную систему нарожденія первобытной синкретической поэзіи.

Простымъ изнуряющимъ трудомъ осуществляетъ человѣкъ свою личную сущность въ природѣ. Его увлекаетъ желаніе, напряженіе воли. Во имя своего я и его потребностей онъ стремится побѣдить все то, что позднѣе онъ назоветь общимъ терминомъ «не я». И сила его ростеть въ процессѣ работы. Онъ усвоиваетъ себѣ ея ритмъ и на немъ воспитываетъ свое самосознаніе. Ритмъ становится въ его рукахъ властнымъ орудіемъ борьбы и первымъ залогомъ побѣды. Имъ управляетъ человѣкъ и своей колеблющейся, неустойчивой духовной дѣятельностью. Вотъ почему, когда напряженіе должно возрости съ возростаніемъ препятствій, ритмическое внушеніе не только не будетъ забыто, но въ немъ человѣкъ увидитъ и всю свою надежду. Внушеніе ритмической пѣсней, вотъ основной способъ примиренія



<sup>1)</sup> Grey, Journal of the expedition in N. W. Australia, npms. y Grosse, Anfange der Kunst, s. 226.

<sup>2)</sup> Ellis, Polinesian Res. London. 1829, II, p. 216.

этихъ двухъ параллельныхъ міровъ я и не я, вотъ то средство, коимъ постарается человѣкъ возстановить пѣлесообразность, такъ часто кажущагося безпорядочнымъ мірозданія. Каждый разъ, какъ его давитъ спутникъ его жизни природа, пѣсня выражаетъ отчетливо его сознательное желаніе. Ритиически расположенными мыслями и словами напряженное, властное желаніе человѣка ведетъ къ осмысленной цѣли это загадочное и не всегда поддатливое «не я». Міровой процессъ стремится къ сознанію, къ жизни духа. Но безъ желанія нѣтъ сознанія, и чѣмъ полнѣе, напряженнѣе желаніе, тѣмъ богаче сознаніе, тѣмъ шире и глубже оно захватываетъ жизнь. Въ религіи и въ искусствѣ осуществляется сознаніе. Только гораздо позже отъ нихъ отдѣлится еще наука. И тогда въ новые моменты сомнѣнія она будеть даже преобладать, казаться конечной формой духовной дѣятельности человѣчества...

Теперь мий кажется понятнымъ и то, почему мий было необходимо такъ подробно остановиться на отношение обряда къ религии. Культурно-историческое значение обряда объясняется именно тимъ, что онъ входить въ составъ религіознаго сознанія. Но писнизаклинанія, еще не вылупившіяся изъ обряда, намъ были важны лишь потому, что они должны повести насъ далие къ болбе сложному искусству, къ поэвіи. Теперь нами ужъ пройденъ путь от обряда къ пъсни. Въ следующей части этой книги намъ предстоитъ новый длинный путь разсужденій. Я назову его — от пъсни къ поэвіи.

Переходомъ къ этой второй части настоящаго изследованія намъ послужать такія черты разобранныхъ обрядовъ, которыхъ я коснулся здёсь только вскользь. Всё разобранные обрядовыя дёйствія сопровождаются на первый взглядъ какъ будто независимымъ отъ нихъ весельемъ пёсень и плясокъ. Во всё тё праздники, на которые падаютъ разобранные мною обряды-заклинанія молодежь гуляетъ, пируетъ, водитъ хороводы и тёшится играми. Мнё прійдется на нихъ остановиться подробно въ спеціально посвященной имъ второй части этой работы. Но ужъ теперь

можно сказать, что и эти пляски и пиршества не составляють случайный чисто праздничный придатокь, а входять въ обрядовое дъйствіе его существенной и неотъемлемой принадлежностью. Ихъ назначеніе вполнё понятно: они также служать къ тому, чтобы возбудить свое желаніе и этимъ способствовать успёшности заклинанія. И тогда, когда самое заклинаніе поручается особому лицу, въ немъ всетаки должны въ силу именпо эгоцентрическаго міровоззрёнія участвовать и всё члены религіозно-хозяйственной общины. Плясками и пёснями они помогають напряженію религіознаго сознанія. Нёкогда и эти пёснипляски, можеть быть, носили характеръ сельско-хозяйственный, схожій съ тёми играми, которыя описаны у Ксенофонта. Но и безъ этого непосредственнаго отношенія къ предмету заклинанія они также священны.

Добавочныя вгры - пёсни, какъ бы окружающія основной обрядъ своимъ шумнымъ ритмическимъ темпомъ, дополняють и самое содержаніе обрядового дёйства. Въ нихъ встрѣтятся уже новые мотивы. Вся разнообразная человѣческая жизнь со всёми ея уже чисто-бытовыми жизненными запросами, какъ мы увидимъ, отражается въ хороводномъ весельи. Тутъ призывы любви и грозная удаль молодечества станутъ рядомъ съ хозяйственными заботами и надеждами. Въ обрядовую пёсню нахлынетъ бурная волна молодыхъ страстей и увлеченій. Оттого-то эти иныя болѣе разнообразныя пёсни и приблизятъ насъ къ поэзіи въ болѣе современномъ смыслѣ. Виѣстѣ съ болѣе широкимъ кругомъ идей явится и большее богатство образовъ, виѣстѣ съ разнообразіемъ душевныхъ волненій обогатится и самая поэтическая форма.

Консцъ 1-ой части.

89095715777