法苑珠林卷第八 唐上都西明寺沙門釋道世玄惲撰 八十五

業因篇第七十八之餘

道集因緣故則生人天又是上十善業道與智慧觀 菩薩行十不善業道集因緣故則墮三惡行十善業 若依十善分别者如毗雲說於彼地獄趣中唯有意 切皆具十義文顯可知如彌勒菩薩所問經論云是 地三善業道然但成就而不現行 十善部 北方亦同自餘

和合修行其心俠劣心狀三界遠離大悲從他聞聲

能作 業即 具足故成菩薩乗問曰云何名業道義答曰身自七 道不從他聞自正覺故不具大悲而通達深因緣法 者何故餘三非是業道答曰如彼七業此三能作 無量為諸衆生起悲愍故修行一切種智令清淨 辟支佛乗又是 切美味飲酒食肉捧手摑打 通達故聞聲意解成聲聞乗又是上十善清淨業 道 自體相名為業道餘三者意相應心又 本故以相應故不能如彼業故不名業道問 名為業道問曰若即業名道皆能趣 上上十善業道清淨具足其心廣 切戲笑如是等惡 即彼

道 心皆名業道 七業非身口業是故非業道若作與心相應亦是業 門門 問曰若即彼業能作道名爲業道者即 小記 爾以是 說無量 切禮拜供養恭敬遠離飲酒等如是等善行 日遠離殺生者云何殺生等相應說答 重故 以為業道答曰遠離飲酒等唯是心業能起 故心二他三定不定衆生相四疑心 故但說十名為業道不說餘者名為業 佢 又七業 諸惡行及善行中 故但說十種業道不說無量業道 向極重意三亦輕亦重飲酒 - 業道重餘非重 切法於

支那

Land Walley

17.

者答曰定衆生相者如有百千人 心等故是自殺不得殺罪問曰何名定不定衆生 漢 雜漢自害其身斷已命故而彼無罪何 生罪以自殺者無可殺境故自斷 實不然以是義故 身業身口意業名為殺生問曰何故名故心者答 捨命方便六作七不 答曰非自命故若有他人是可殺者能殺 斷世間因有不 故 心成殺生罪者則阿羅漢不 作心而殺眾生亦應還生 作相八無作相是等名為殺 故心殺不得罪報問 作心於中定殺其 命 得涅槃以 不得惡報又 世間 FP 中

信者修行七種功德行住聯需等日夜常生功德增 以捨慈悲心故得殺罪問曰何故名起 者答曰疑心殺生亦得殺罪以彼是衆 起雖作業滅而善無記法相續不斷如修多羅說有 相者答曰作者所作事不作者所名作事彼作事共 心作殺方便是 答曰若殺者於 是得殺罪若殺餘人不得殺罪不定者以捨 德若離身口業更無無作云何異心法而得增 名為起問 彼事中起不善心必 目何故名作不 欲斷 捨命方便者 曰何故名疑 亦得殺罪 作相無作 命非慈悲 切

離偷盜者答 業若無無作此云何成若無無作法離波羅提木叉 長是故當知離身口業有無作法又自不 應無無作戒是故當知有無作法問 知不隨五 九無作相是等名為偷盗身業問目 欲奪六知他物起我心七作 日偷盗有九種一他護一 一彼想三 曰云何名遠 相 使他 一疑心

心者答曰若心有疑為是我物為是他物而彼

曰何名知不隨他者答曰知他物

我物則不得罪名為彼想問

日何

名疑

自想不言是

明取

他護物問

日何名彼想者答曰若

何

物並須識之問

作 若生疑心為自女為他女為父母護為不護等 想三疑心四道非 心他隨我想問 作相是等名為那姓身業問目何名護女 母等所護女想非不護想問日何名疑心者答 謂父母等護問 名知他物起 遠離 取若取 作 相無作 邪婬 餘物若取他物若取自物想問 我心者答曰若不思見若闇 者答曰邪婬有八 相者答曰此三如前殺生 曰何名欲奪者答曰起損害心 道五不護六非道非時 巨何名彼想者答目若 種 護女 中 知彼 訪問 地 E 何 問 取 彼 名

非道者謂非道問曰何名彼不護女非道非時者答 此三如殺生中說然此中不作相者於邪婬中無如 語口業問曰何名見等事者答曰謂見聞覺知問 日此亦名邪婬問日何名作不作相無作相者答曰 非顛倒者謂如彼事問目何名疑心者答曰若生疑 何名顛倒非顛倒事者答曰顛倒事者如聞如彼事 一皆成邪婬問曰何名道非道者答曰道者所有道 一安語有七種一見等事二顛倒非顛倒事三疑心 起覆藏想五作六不作相七無作相是等名為安 不作法以要自作成問目云何名遠離安語者答

說他五作六不作相七無作相 爲如是不如是爲 作 山有七種一 雅綺語者答用綺語有七種 兩舌口業和 覆藏想者答曰覆藏實事異想事中住異相說 四惡法相應五作六不 和合意五作 依不善意二 如殺生中說問 煩釋之問目 一向如是為 起不善意 六不作 起 亂 乍 二實處安三破壞心 何遠離惡口答曰惡 相七無作相是等名 曰云何遠離兩舌者 一向不如是問 心三依亂心四言 相七無作相問 善意二無義 之問曰云何 月 P

支棚

去记未未去人口

ME

2

涼之法何等為十一施與一切衆生無畏二安住 慈念中三斷諸煩惱過患習氣 時說於大衆中為自在人說亦 問經中如來說言龍王離殺獲 法相應者答曰謂 名非時者答曰語雖有義而非時說亦成綺語又 名為綺語問日何名無義者答一 何名依不善意者答曰依欲界修道煩惱心相應說 說此下會 相應者皆是綺語作不 食 煩解釋之上文論云 切戲語非 午 成為語問 法 得十種離煩惱熱清 無作相者如前殺生 四取無病果五增長 日雜實義故問日何 如娄伽羅龍王 歌舞等一切與 曰何名惡 所

壽種子六諸非人等常所守護七輕寤安隱八不見 事如是龍王十善業道亦復如是莊嚴成就大利益 耨菩提者彼人得菩提時心得 生不可破壞得長壽命行菩薩 如龍王菩薩離殺生故能起布 惡夢離怨恨心九不畏一 種雜煩惱熱清涼之法龍王 切外 若 自在是故壽命無量 道十退生天中是 行過諸世間所惱惡 施則得成就大富資 不殺善根迴向 名 回

引證部

支那 如雜寶藏經云替佛在世時波 斯匿王有其一女名

將出去婦問夫言有父母不夫答婦言我父母先 隨其行處伏藏自出即以珍寶 坦宅毀壞遂有空地夫婦相將往至故舍問歷案 假我者從今可驗女個答言我有業力即共窮 聞順念而語之言今當試汝有自業力即遣左右覚 因我力舉宮愛敬女答父言我自有業不因父王王 舍衞城中第一長者父母居家都已死盡無所 **日善**完聰明端正父母憐愍舉宮愛敬父語女言汝 最下貧窮乞人以女付之王語女言汝自有業子 以窮乞婦復問言汝今頗知故宅處不答言知 雇人造宅未盈 F

我女善允云何生活有人答王善允女郎宫室錢財 **谷夫人者**今善

光是後

於過去

迎葉佛

時復以

餚

善 身有光明紫磨金色尊樂豪貴莫隨三惡八難之 以天冠中如意實珠著塔擋頭因發願言使 起七寶塔王大夫 見其家内宮宅莊嚴歎未曾有王往問佛此女先出 九十一幼毗婆尸佛入涅槃後有槃頭王以佛舍利 作何福業得生王家身有光明佛答王言乃往過去 不減於王王女即日遣其夫主請王到舍王即受請 **八見即便以天冠拂飾著像頂上** 女奴婢僕使不可稱計王卒憶念

支那

去在朱木夫へ上て

答言我自依業不依王也圧聞可彼依王活者而欲 眠中聞二内官共諍道理一人說言我依王活 未曾違失又雜寶藏經云佛在世時波斯匿王時於 財物尋即遣彼依王活者持所飲酒送與夫人此 賞之即遣直人語夫人言我今當使 無其婦時後還貧賤以是因緣善惡之業逐身受報 出戶鼻中血出不得前進尋即倩彼依業者送夫 大還聽婦爾時婦者今善光是爾時夫者今日夫是 供養佛僧而夫遮斷婦即勸請我今已請使得克足 由谷遮婦恒常貧賤以還聽故要因其婦得大富貴

獲人 王之所 樹生子皆數千萬斛食之香甘其味如蜜甘果熟落 大樹名尼俱類樹高 經云迦維羅衛國舍衛國佛在世時一國之間有 口 與彼依王活者而問之言我使汝去云何不去彼即 見已重賜錢財衣服 人民食之衆病皆愈眼目精明佛在樹下時諸比丘 王具白情事王聞歎言佛語具實自作其業還 於與要須自 、遠招佛果若違聖教具受前苦又輪轉五道 可奪也由是觀善惡報應自業所引非天 二十里枝布方圓覆六十里其 作自得起於正見信業果報近 瓔珞來到王前王見深怪即 É

壯姝長從持戒中來為人端正顏色潔白輝容第 財物無限從布施中來為人長壽無有疾病身體强 歎三寶中來爲人潔淨無有疾痛從慈心中來 見無不喜從忍辱中來為人精進樂於福事從 取果食之佛告阿難天下萬物各有個緣阿難 解深法從智慧中 口佛云何為慈佛言 限夫人豪貴國王 等個綠佛言夫人作福譬喻此樹稍稍漸大次了 來為人安詳言行審諦從禪定中 來為人音聲清徹聞者樂聽從歌 一長者從禮三尊中來為 一慈衆生如母愛子一 來為人士 悲世間 白 精進 明達 阿

中者調戲忿怒人故身生惡瘡癩夷難差醫藥所 治苦痛難言者前身喜鞭 慢 犯是 福悔惜心故生在暈鹿麂中者喜驚怖人故生在龍 生馬蹄國者著及躡佛前故生 醜黑遮佛允 為人專愚不 令解脫三 八故爲人 名慈心佛言為人姝長恭敬人 一解脫道意心常歡喜四為能 明故 魏 医喜瞋 志故為 教 人故為人瘖症訪毀 為人生在裸 奴婢負債不償不禮三尊故 打眾生故人見歡喜者前 穿爾人國者布施 國者輕衣入精 生無所 故為人 八故為 切 舍 爲 問

身見人 物者後生奴婢牛馬中為人喜安語傳人 後生爲水 餓鬼中出生為人貧窮飢餓不 **瞻**耳 喜遭縣官問在牢獄杻械其身者前身喜籠繫衆 法心不聽採於中兩舌亂 不從意故為人 好食獨陷惡食施人者後墮 狗中為人 八歡喜故人見不歡喜者前身見人 物者後墮羊中生被剝皮 一作蜉蝣之蟲朝生暮死為人喜偷盗人 八層缺者前身鉤魚口缺故為人 慳貪不恕已好獨食者死入 人聽受者後生作長耳 猪肫蜣蜋之中為 葢形食不 為 人喜殺生者 八不歡悅 惡者死 供口為 聞 獄墮

凝故無所知為 喜姓他婦女者死入地獄男抱銅柱女臥鐵牀後 地獄烊銅灌口拔出其舌以牛 遣者後墮鳩鴿中為人喜食人 地獄墮沸屎泥犂中後生墮 婬色鵝鴨鳥中 州縣官長禀食官禄合公道 輸送告訴無地杻械繫錄不得寬縱者此人 八聞其鳴莫不驚怖皆言 地獄神更萬痛數千萬 為人 八喜飲酒醉犯三十六失者死 娃 變怪咒令其死為 者無罪或私侵於民 力者後墮象中佛言 劫罪畢乃出後墮水 犂之後墮白鳩鴝 順 、數共關諍更相 獸中後生為 愚

支册

大を大木を入上に

牛中穿領缺鼻牽船挽車 足却住一面叉手白佛欲有所問願為解說佛語須 者從獼族中來為人尤惡合毒心者從蝮虵中來為 摩提恣所欲問今當為說令汝歡喜須摩提問佛言 日郁迎有女名須摩提厥年八歲歷世奉敬過去無 好於美食恐害眾生無有善者前身從豺狼狸貓 潔淨者從猪中來為人慳貪不恕已者從狗中 來文佛說須摩提女經云爾時羅閱城有長者號 百千諸佛積累功德不可稱計行 、很戾自用者從羊中來為人不安庠不能忍事 大杖打撲償其宿罪為 対佛所頭面

菩薩云何所生處 問如是是時佛語須摩提如汝所問如來義者善哉 壽終時佛在前立為說 常得化生千葉蓮藥 多財實云何不為他 世尊願樂欲聞佛言菩薩有四事法人 福所作善行無能壞者 侵嫉者云何所說聞者 大快乃如是乎汝若欲聞吾當解說時女即言甚善 可計億刹土去到彼間 見 中立法王前云何得神足從不 三云何魔 經法即令 之常歡喜云何得大富有常 信從踊躍受行云何得無央 得禮諸佛云何得無讎怨無 所别離云何不在母人腹中 能得其便云何臨 不墮苦痛之處所 八見皆歡喜何

治外野村オバーコ

向於 擣紅青黃白蓮華合此 事法得化生千葉蓮華中立法王前何等為四 巴倍悅三與後了 復有四事法得大富有何等為四一布施以時一 持是供養世尊若塔及舍利一 彼此二導愚癡者使入 小絕四勸勉諸人 一切三常行求索無上要法四作佛形像菩薩 小為他人 瞋恚不起視怨家如善知識二常有慈心 所別雜 八教使 四 求佛令堅不動菩薩復有四 佛道王若有毀敗正法護使 既與不求其報菩薩復有四 四種末之如塵使滿輕妙華 何等爲四 一不令他人起瞋恚意 不傳應說關亂 與與

非四若見他人請令說法不求其短菩薩復有四事 亦無異二於善知識常有至誠三聞人說法不生是 語言聞者信從踊躍受行 見菩薩諸所作 爲四一見人作功 三作佛形像使坐蓮藥 法得無讎怨無侵嫉者何等為四一於善知識無諛 止三常然燈 薩復有四事法得神足 於塔寺中四求三昧菩薩復有四 が徳不行 行誹謗菩薩復有四事法其所 從 物三見人布施助其歡喜四 上四得最正覺便歡喜住菩 一斷絕二見人說法而 何等爲四 佛國復至一佛國何等 一口之所說心

說四十事我當奉行令 諸不足念欲足之三見人雜施若有短少便神助之 法臨壽終時佛在前立為說經法令其不墮苦痛之 所念常至於善二常持戒三昧智慧三初發菩薩意 法得無央福所作善行疾得淨住何等為四一心意 處何等爲四一爲 復有四事法魔不能得其便何者爲四一常念於佛 便起一切智多所度脫四常有大慈愍於一切菩薩 四常念供養於三寶爾時須摩提白佛言唯世尊所 二常精進三常念經法四常立功德菩薩復有四事 切人 不缺減悉使具足不違 故具滿諸顏二若人布

潔身心常安為人所譽不被誹謗復何因緣得生為 怖復何因緣所生之處常與佛會聞法奉衆初不差 緣生奴婢中為人所便復何因緣生庶民中口氣香 生畜生中復何因緣常生學貴中衆人所敬復何因 願慈愍有何因緣得生天上復何因緣來生人中復 長者子來詣佛所爲佛作禮义手白言欲有所問 又辯意長者子經云爾時世學與無央數大衆會圍 **速說法時舍衞城中有大長者子名曰辯意從五** 何因緣生地獄中復何因緣常生餓鬼中復何因緣 入常被誹訪為人所憎形體醜惡身意不安常懷恐 白

支那

五色朱木六八十五

杜

達遭遇知識逮得好心若作沙門當得所願所問 是唯願世學分別解說令使眾會得聞正教願使 得生人中何謂爲五一布施恩潤貧窮二持戒不 無貪濟諸窮乏三貞潔不紀外色男女護戒奉 心不殺悉養物命令聚得安二賢良不盗他物布施 為汝解說妙要有五事行得住天上何謂為五 切得濟彼安佛告長者手諦聽諦聽善思念之吾當 -惡三忍辱不亂眾患四精進勸化無有懈怠五 四誠信不欺於人護口四過無得貪欺五不飲酒 經過口行此五事乃得生天佛告辯意復有五事

物不肯衣食五不給父母兄弟妻子奴婢是為五事 頁高輕慢誹誨師是爲五事死人 從五當來有欲為道已得為道 布施二盗竊不孝二親三愚闇無有慈心四積聚財 殃罪無敬順意四反逆無有上下君臣父子不相順 心奉孝盡忠是為五事得生人中大富長壽端 有出期復有五事隨餓鬼中何謂為五 輕毀聖道二破壞佛寺尊廟三四輩轉相誹謗 德得為人主一切敬侍佛告辯意復有五事死 順師教誨 慳貪不 而自 語 計

是為五事常生甲賤奴婢之中復有五事得生人 放逸不禮三尊四盜輪以為生業五負債逃避了 俗為緣是為五事生畜生中復有五事得為尊貴衆 墮餓鬼中復有五事作畜生行墮畜生中何謂為 事得為尊貴眾人所敬復有五事常生甲賤為 婢何謂爲五一憍慢不敬二親二剛强無恪心 犯戒私竊偷盜二負債抵而不償三殺生以身償 一敬何謂爲五一施惠普廣二禮敬三寶及衆長 一忍辱無有瞋恚四屎和無下五博聞經戒是為 不喜聽受經法五常以因緣艱難齋戒施會以

安常懷恐怖復有五事所生之處常與佛法衆會初 事若在人中常被誹謗為人所憎飛體醜惡身心 五事若在人中常被誹謗為人所憎形體醜惡心意 人中口氣香潔身心常安為人 不安常懷恐怖何謂為五一常無至誠欺詐於人 大會之中有說法者而誹謗之三見諸同學而輕試 口氣香潔身心常安為人所譽不被誹謗何謂為 四教人遠惡就善五不求人長短是為五事生 至誠不欺於人二誦經無有彼此三護戒不該聖 四不見他事而爲作過五關亂兩舌彼此是 、所譽不被誹訪復

潔三常奉佛教不犯所受四普慈一切與尊正等如 謂爲五一身奉三寶勸人令事二作佛形像當使鮮 不差違見佛聞法便得好心若作沙門即得所願

愛赤子五所愛經法晝夜諷誦是為五事所生之

常與佛法衆會初不差違見佛聞法便得好心若作

沙門即得所願於是長堵子辯意聞佛說是五十 要法之義欣然歡喜逮得法忍五百長者子皆得法

眼淨又諸會者各得所志頌曰

心境相乗 因 業結牽纒

三界受報

六趣遷延 七識起發

自非慈聖 觸處拘連 機悟玄津 豈盆我神 五陰勞倦

九個遭速

含情普洽

隨事起業

受報篇第七十九之

卷則收恩

述意部

夫善惡之業用是三報之徵祥衙形影之相須譬六

羣徒潜淪於幽壑神陟輪飄而不改身酸歷代之 恩孤投禽王之全命交受五兀之切酷斯為現報也 明驗其三報者以悦天后之耳目翻九色之深

法タガルオノーコ

亹不晓王子之丧目斯生報也外道縱禍於非想迷 一者現我今身作極善思其即一者生我今身竟是是不明報一者生我今身竟是是我明報一者生我次後身受 為後報也玄鑑三代溺喪之流深記來變坏形之累 我等業是此無報業復有四種一時定報不 法永惑於始終為著翅之暴狸飛沈受困而難計斯 如優婆塞戒經云佛言善男子衆生造業有其四種 使悟四諦三明之室令出三報五苦之闇也 引證部 業有二報**定時不定**政然時 定

定不三時報俱定由業定故四時報俱不定由業 定當得報復有作已亦具是者時報俱定復有作品 若先不念直造作者各作不具足復有作不具足者 不定也眾生作業有具不具若先念後作名作具 復有作已不具足者三時生悔復有作已亦具足者 不具足者持戒正見復有作巴亦具足者毀戒邪見 三時不悔如惡既爾善亦如是 受胎部 作業已果報不定復有作已亦具足者謂作業已

支脈

はたとくとしてよ

如善見律云女人將欲受胎月華水出華水者此是

此

即 以男精還復其處然後成胎故血盡已男精得住 血名欲懷胎時於兒胞處生 有胎又 婦出家欲 出若血出不斷者男精了 内根即便懷胎問何謂下精受胎答如 月 見 一愛不止各相發問欲精污衣 而飲遂便懷胎生鹿子道士問 有七事受 時喜樂男子若男子以 六聞聲七奥香問 懷胎問何謂取衣受 船 个住即共流出若盡出 一血聚七日自破從 相 何 觸 胎答如優陁 謂相 以身觸其身 一取衣二 觸受胎答 口 調手

復 為夫婦旣悉出家爲道不 含經云爾時世尊告諸比丘有三因緣識來處受 **香受胎答如秦牛母但嗅犢氣而亦懷子又** 如是 母有欲有父母共集 便 即懷胎雞 即 得男子 到春 生联子問何謂見色受胎答有 如睒菩薩父母俱盲帝釋遙知下來其所 節 懷胎問何謂開聲受胎答如白鷺鳥悉 亦有聞雄雞聲亦得懷胎問 合欲情極盛唯視男子如宮女人 時陽氣始布雷鳴初發雌鷺 一處然外識未應來趣便 合陰陽以手摩臍 女人 何謂嗅 增 下即 E 阿

支那

自

ナダジャネノー

受胎若識來趣父母不集則不成胎一 多母無此患則非成胎復有王種 欲父欲意盛母不大殷勤則非成胎三若父母共集 若母有風病父有冷病則非成胎三若父 若父母共集 有三種一若復有時識神趣胎父行不在則非成 相無子則不成胎三若父母俱相無子則非成胎復 一若有時父母應集 處 相有子母相無子則不成胎二若母相有子 母欲嚴盛公 一處父有風病母有冷病則非成胎 大 一處然母遠行不在則不 殷勤則非 成胎復有三種 一若父 一若復母人 介外水 八母共集

受胎一 羅藍若表裏如酪未至肉位名過部曇若已成肉仍 極柔輭名閉戶者已堅厚稍堪摩觸名為鍵南即此 肉團增長支分相現名鉢羅縣佉從此以後髮毛爪 除法位髮毛爪位根位形位若巴結凝箭内稀名揭 等為八謂揭羅藍位過部曇位閉尸位鍵南位鉢 見則成有胎又瑜伽論云復次此胎藏八位差别 母應來集一處然父身遇重患有時識神來趣則 三父母俱集不行此則受胎復有三種 病則非成胎若父母無患識神來趣然父母俱相 一若母身得重患則非成胎三若父母身俱 一若有特 何 得 有 非

技術

云道朱木夫八十三

胎藏極白色生又由其母多啗熱食令彼胎藏極赤 色生皮變異生者謂由個業因如前說及由其母多 緣故今彼胎藏黑顆色生又母習近極寒室等令 後彼所依處分明顯現名為形位又於胎藏中或 現即名此位從此以後眼等根生名為根位從此 生者謂由先業因如前說及由其母習近煙熱現在 習灰鹽等味若飲若食令此胎藏髮毛希勘色變異 生者謂由先世所作能感此惡不善業及由其母多 此胎藏或髮或色或皮及餘支分變異而生髮變異 先業力故或由母不避不平等力所生隨 順風故

諸根支分缺減而生又彼胎藏若當為女於母左 支分變異生者謂由先業因如前說及由其母多習 習婬欲現在緣故令彼胎藏或癬疥癩等惡皮而生 倚脊向腹而住若當為男於母右脇倚腹向脊而 馳走跳躑威儀及不避不平等現在緣故令彼胎藏 所謂眼觸乃至意觸 足便向上胎衣纒褁而趣產門其正出時胎衣遂 分之兩腋出產門時名正生位生後漸次觸生分觸 此胎藏極成滿時其母不堪持此重胎内風 大苦惱又此胎藏業報所發生分風起 今頭向

产釋 校為 法苑珠林卷第八十五

**第十四紙** 無行侍本

耽同戶與豚合切毛徒渾

切

典 名為

即胡計懇

田平 當切理描理呂文 竹也抹與煤

**原京山妙徳庵識** 十五老 吳江山

法嘉難

法苑珠林卷第八 唐上都西明寺沙門釋道世玄惲撰

受報篇第七十九七二

中陰部

滅道若天若 如正法念經云有十 加害何等十 入念此道者終不畏於閻羅使者之 一中陰有耶第一若人中死生於天 一七種中陰有法汝當繼念行寂

物和合細觸即生天上以善業故現得天樂含笑恰 林華池聞諸歌舞戲笑次聞諸香一切受樂無量種 則見樂相中陰循如白氎坐欲隨細輕白淨復見園

悦顏色清淨親族兄弟悲啼哭泣以善相故不聞 親族臨終悲哭甚為障礙者不妨礙生鬱單越中 成見天勝處即生愛境故受天身是則名曰初生 來吹除其鬱盛令心直樂以心緣故三 陰有也第二中陰有者若閻浮提 見心亦不念於臨終時初生樂處天身相似如印 則見細輕赤氎可愛之色即生貪心以手捉持奉手 聲若其集動其心亦動聞其悲聲吹生異處是故 人冬寒之時暖風來吹除其寒苦若暑熱時凉 如攬虚空親族謂之兩手模空復有風吹若 命終生鬱單 不聞哀泣悲

瞿耶尼則有相現若臨終時見有屋宅盡作黃色後 越第二中陰有也第三中陰有者若閻浮提中死 族兄弟說言病人兩手攬空是人 於父母欲染和合因於不淨以顛倒見見其父 如金色倫覆如雲見虚空中有其氎相舉手攬之 第有善相出見青蓮華池鵝鴨鴛鴦充滿池中 生愛若女人生於父生愛於母生凝是名生鬱單 種 鵝母為雌鹅者男子生自見其身作雄鵝身 生自見其身作雌鵝身若男子生於父生礙 、中遊戲欲入母胎從率池出行 八爾時善有將盡見 於陸地見 身

身如牛見諸牛群如夢所見若男子受生見其父母 和合而行不淨自見人身多有宅舍見其父相循如 會愛染和合若男子生作如是念我當與此騲馬和 陰循如馬形自見其父循如駁馬母如騲馬父母 虚空恐青氎墮以手遮之親族說言遮空命終見中 特牛除去其父 四中陰有者若閻浮提人命終生於弗婆提界則 相現見青氍相 念已受女人身是名生瞿耶尼第三中陰有也第 作如是 相與母和合若女人生自見其身份 念何故特牛與彼和合不與我對如 一切皆再偏覆處空見其屋宅悉如

終時見上 **<u>率池甚可爱樂</u>**衆蜂莊嚴 馬何故不與我合作是念已卽受女身是名生弗婆 於須爾見天世界率果莊嚴我當遊行是名鬱單越 貪今見此樹我當异之作是念已即上大樹乃是昇 提第四中陰有也第五中陰有者若鬱單越人臨命 中所見 下品受生第五中陰有也第六中陰有者若鬱單 以中業故臨命終時欲生天上則有相現見蓮 好率上妙之香第一妙色香氣在手見率 人生自見已身如騲馬形作如是念如是駁 一行相若大業心自在生天以手攬空如夢 切皆香昇此蓮華須東

文冊

去也朱木家人上、

乗空而飛銜如夢中生於天上作如是念我今當至 昇勝堂生此殿中以為天子是名鬱單越 法堂等臨命終時見勝妙堂莊嚴殊妙其人 第七中陰有者鬱單越 勝蓮率池是名鬱單越人 上受 宮殿見諸天衆遊空而行銜如夢中三十三天勝妙 八臨命終時則有相現見於園林遊戲之處香潔 聞之 上品生第七中陰有也第八 切五欲皆悉具足從鬱單越死生此天中是 悦樂不多苦惱其心不濁以清淨心即昇 八中品受生第六中陰有此 以業勝故生三 中陰有者若鬱單 T 八生於天 三天善 即

有者若弗婆提人 受天快樂夢中陰即滅是各第九中 名鬱單越人生此天處熏習遊戲乃死時相第八 ----浮至彼岸既至彼岸見諸天女第一端正種種莊嚴 戲笑歌舞其人 臨命終時則有相現以善業故坐捨命時氣不咽濁 種業何等為二一者餘業二者生業生於天上其 陰有也第九中陰有者若瞿耶尼人命終生天有二 不斷壞諸根清淨見大池水其水調適洋洋而流 中下業同 見已欲心親近前抱女人 八臨命終時見於死相見於自業或 **陰有也**程耶尼 即時生

技那

医吃床木长八七、

No.

名第十中陰有也第十一中陰有者諸餓鬼等惡業 念皆滅一切惡業皆悉不近雖見飲食唯以目視如 見他業或見殿堂妹勝莊嚴心生歡喜欲近受生於 生天上是各第十一中陰有也第十二 渴焼身常貪飲食常念類水飲命終時不復起念本 天中則有相現若餓鬼中死欲生天上於餓鬼中 殿堂外見衆妹女與諸丈夫歌頌娛樂於中陰有 旣盡受餘善業本於餘道所作善業獨如父母欲生 、夢中見食不飲見天可愛即走往趣至於彼處 念欲得同戲即入戲衆獨如睡覺即生天上是 一中陰有者以

愚癡故受畜生身無量種類受百千億生死之身墮 鄉置鑊中衙如水沫滅已不生若以棒打隨打即死 如夢所見走往趣之即生天上是名第十二 見允明現以餘善業癡心薄必或見樂處即走往種 生中死生二天處或生四天正天或生三十三天於 餘善因緣如業成熟是地微人以業盡故將欲得脫 也第十三中陰有者地獄衆生希有難得生於天上 畜生惡道苦報欲盡將得脫身則有相現臨命終時 從此地獄臨命終時則有相現命欲終時若諸獄卒 於地獄餓鬼畜生輪轉世間不可窮盡以餘善業畜

技那

長色表示表へし、

人

黄山

時見如是相見大石山物如影相在其身上爾時 若諸鐵鳥食已不生若諸惡獸陷已不生是地獄 則無燈業地獄中除有相不現忽於虚空中見有 惡業既盡命終之後不復見於閻羅弑卒如油炷盡 不復更生若置鐵函置已即死不復更生若置灰 一三天或生四天王天是名第十三中陰有也第 已消融不復更生若鐵棒打隨打即死滅已 歌舞戲笑香風觸身受第一樂欲近生有或生三 陰有者若人中死還生人中則有相現於臨 如是念此山或當墮我身上是故動手欲遊 1

於勝天岩四天處命終之後生三十三天可愛勝相 母交會謂父姑礙若女人生自見其身與父交會謂 母妨疑當於爾 山親里見之謂爲觸於虚空既見此已又見此山衡 白氈即昇此氎乃見赤氎次第臨終復見光明見 八母愛欲和合而起顛倒若男子生自見其身與 成是名人中命終還生人中第 五中陰有者天中命終還生天上則無苦惱如 命終之時愛別離苦墮於地獄餓鬼畜生 失已身莊嚴之具亦無餘天坐其本處 時中陰即壞生陰次起如印所印印 四中陰有也

左左夫休良て上六

ログミネグノーブ

續者若 中受中陰身近於生陰見受生法亦如前說或見 是名第 屈於此窟中有赤電光下坐如旛或赤或白其人 相續道也第十七中陰有道相續者若弗婆提人生 如既 同生 以手攬捉現陰即滅以手接旛次第綠旛 尼有何等相瞿随尼人生弗婆提復有何相 一天二種陰有二種相生是名第十六中陰 見 從上天還生下天見衆蓮華園林流池皆亦 下人彼此五生皆以一相臨命終時見黑闇 十五中陰有相續道也第十六中陰有道相 此色飢渴苦惱渴仰欲得即往彼生如是

牛或見二馬受染交會即生欲心既生欲心即受生 陰是各第十七中陰有也 現報部

無相七者行無願其有衆 佛說行七行現報經云爾時世尊告諸比丘有七種 人其行與須陁洹乃至佛等其事不同雖供養須陁 其果報阿難 慈二者行悲三 合阿羅漢辟支佛乃說此七事乎世尊告曰行慈 可敬是世間無上福田云何上 白佛言何故不說須吃洹斯吃合阿 一者行喜四者行護 生行此七法於現法中 五者行空六者 者行

支那

明日本大大人一下

新婆沙論云答有屠販牛人驅牛涉路人 錢贖牛作群放 難當勤勇猛成辦七法又雜寶藏經云谷乾吃衛國 洹等不現得報然供養此人者於現世得報是故! 信敬心夫以率報所感如此況其果報豈可量也 撰述 去未曾通白今何故爾王時即與問其所以答王言 日向見屠見將五百頭小 到王家遣人 因緣身體得具故不敢入 一屠兒將五百頭小牛盡欲形捷時有内官以金 ロ気球木巻ノーマ 去以是因緣現身即得男根具足 白某甲在外王言是我家 王聞喜愕深於佛法生 而欲形建臣即贖放 八多糧盡飢 八自恣而 F

渴熱乏息而議曰此等羣牛終非已物宜割取舌 用 如涅槃經云善男子 澡漱俱嚼楊枝揩齒既了擘以刮舌惡業力故諸 舌根銜 飢虚即時以鹽塗諸牛口牛食鹹味出舌舐之 生報部 一時截取以火煨炙而共食之食已相與臨 如爛果一 時俱落此皆見 如人捨命受大苦時宗親圍繞 即

兵中大大大人一、

善惡報相如日坐没山陵堆阜影現東移理無西逝

號哭懊惱其人惶怖莫知依救雖有五情無所知覺

肢節戰動不能自持身體虚冷暖氣欲盡見先所

修

故得惡覺觀父母交會判合之時隨業因緣向受生 各與是故我說中陰五陰非肉眼天眼所見是中陰 為中陰五陰中陰五陰亦非自生不 衆生業果亦復如是此陰滅時彼陰續生 一而是 燈滅闇生善男子如蠟印印泥印與泥合印滅文 生中陰陰如印印泥印壞文成各雖無差而時 有三種食一者思食一者觸食三者意食中陰一 而生是文現在陰滅中陰陰生 一善業果一惡業果因盖業故得善覺觀因惡業 蠟印不變在泥文非泥出不餘處來以印 現在陰終不 從餘來因現陰 F

道 悦而生歡喜以是三種煩惱因緣中陰陰壞生後五 處於母生愛於父生瞋父精出時謂是已有見已心 色則生於貪生於貪故則名爲愛狂故生貪是名無 陰如印印泥印壞文成生時諸根有具不具具者見 便别應來生者精神便起設是男子不與女人 一强亦無腐敗亦不亦黑不為風寒界毒雜錯與 食愛無明二 無邪念則為柔輕堪任受子其精不清不濁中適 地經云人行不純或善或惡當至人道父母合會 一大時子 來應生其母胎通無所拘礙心懷歡喜 一因緣故所見境界皆愁顛倒又修行 八共俱

精合既在胞胎倍用數躍是為色陰歡喜之 於喜謂是吾許爾時即失中止五陰便 生 樂陰念於精時是為想陰因本罪福稼得 合者五欲與通男子敬念欲向女人 時即 日其堅如坏至九七日變爲五應兩肘兩門 酥至六七日變如息肉至七七日轉如段肉 陰神處胎中則為識陰如是和命名曰五陰岩 四七日精凝如縣路至五七日胎精遂變 得二根意根身根也至七日住中而不增減 七日其胎稍轉譬如溝路至三七日似如 人父時精下其神 施胎公 胎是為 至八 母

就至 生其頭至十 頸從中出也至十七日復有五腦一 骸節 眼耳鼻口此從中出至上 起此二處至上 其胛腎至 七骨著頸兩骨著髀兩骨著肘四骨著臂十二 十三七日則現腹相至十四七日則生肝肺 筋連至二十七日生陰齊乳順頭形相至二 日體骨各分隨其所應兩骨甚頭三十一 七七日月 一七日續生 五十 F 日則生 則 胛 處 至 生解及輝腸骨手掌足趺 七日是諸應相轉 -四臆五手指五足指及 八腸至土 七日生藏熙藏 工人七日則生 一門著 漸成

至二 著肖十八骨著背兩骨著腹四骨著膝四十骨著足 **育胃肠骨肩骨頂骨頤骨陽腕手足諸骨等各自轉** 連級足骨著足膝骨著膝如是轉骨髀骨腹骨脊骨 杂輕如初生瓠至十一十二七日其骨稍堅如未熟瓠 復有微骨總有一百八典體骨肉合具十八骨著在 相連著如是聚骨衝如幻化隨風所由牽引舉動至 兩脇二骨著肩如是身骨凡有三百而相連結其骨 十四七日生一 十三七日其骨轉堅譬如胡桃此三百骨各相 尚未具成至二十六七日諸脉悉徹具足成 百筋連著其身至二十五七日生

排述

就如蓮根孔至二十七七日有三百六十三筋皆成 至三十七日纔有皮像至三十 生風寒熱大小便通至三十八七日在母腹中隨其 體顏色或白赤黑有好有醜皆由個行在 膝節成至三十 三十二七日皮革轉成至三十三七日耳鼻唇指諸 口或有風起染其髮毛或端正或醜陋又 至三 至 一十八七日其肌始生至二十九七日肌肉稍厚 **丁五七**目毛孔具成至三十六 七七日其母腹中若工 四七日生九十九萬毛髮 七日皮轉厚堅至 目耳

本行自然風起宿行善者便有香風可其身意柔輕 嗅風令身不安不 無瑕正其骨節令其端正莫不愛敬本行惡者則起 男兒肯外而面向内在其左脇也若是女子 也其小兒在母 日其見自 不能男人 處在右脇也居苦痛臭處汙露不淨 體骨節則成為 母也自餘爪齒骨節 分從母身諸髮 八所不喜是為三 一可心意吹其骨節令 腹中處生藏之下煎藏之 其 類眼 見體而 月

間剱戟之中愁憂不樂善惡之報不同若此其小墮投於坼岸溝坑溷中或如地獄羅纲棘上曠野 生既墮地外風所吹女人手觸暖水洗之逼迫毒 如墮高牀華香之處也其無福者自發念言吾從 到四日時母腹 其行惡者謂在泥犂世間之獄至三日中卽愁不 衙有善行初日後日發心念言吾在園觀亦在天 逼迮依因屎尿旋溺瑕穢若斯其於九月此餘四 頭向產門其有福者時心念言我投浴池水中遊 一得申住在革囊腹網纏裹藏血塗染所 風起或上或下轉其 見身而令倒懸 戲 E

支那

古む朱木云へして

慣不 烏鵄鵬狼各來爭之諸邪妖鬼欲得 亦復如是若個行善德邪不 中死屍所觸疊道頭鬼各同犯之如四交道 各重蝭兩種在耳 名舌蝭二名重鳀三種柱頭各日堅固傷損毀害 身適得穀氣其體即生 如瘡病也以是苦惱恐畏死亾便有癡惑是故迷 在脳兩種 識來去生在地血惡露臭處鬼魅來焼癎邪所 名甲 在腦表一名蜡蛛二名耗擾三名情 下二名朽腐兩種在眼 一名識味二名現味兩種在耳 不得其便見已長 種蟲兩種在髮 見便周 一名蝭 市庫 團浦

在口 凶暴三種在齒根名曰喘息休止捽滅 一名月行二名月貌 種在手 名赤二名復赤兩種在鼻一名肥二名復肥 甘美一 一種在胭名為嗽喉兩種在瞳子 圍繞兩種柱脇 一名搖二名動搖兩種在齒中一名惡弊二名 在心名為班駮 在肩 種在舌根各目柔輭一 ·名爲問旋兩種在肾一名 各堡二名復堡一種在赞名為住 一種在乳名日 一種在背骨間名為安豐 各爲月二各 種 月面兩種在春 **種現一種在臍** 額坑二名曠普 在上腭名 一名生二名 一種在舌名

支那

心夫木なくこと

性

宗姓二名惡族三名臥寤四名而寤 編髮兩種在屍一名流下二名重流 道名為重身三種狂糞中一名筋一 種在骨一名為甚毒一名智毒三名 五種在隨一名殺害二名無殺三名破壞四名雜骸 在皮裹名為虎爪兩種在肉一名消膚二名燒粉 各白骨兩種在腸一名蜣蟆一 **髀名爲檛枝一** 上藏名曰枝牧一種在熊藏名為 名兒子二名復子一種在肝名為銀柴一 種在膝名為現傷 一名蜣蜋劈兩種在 細骨四名雜毒 五種在泡 名目結二名目 五名護汁 太息一種在穀 種在時各為 種

是為小 大 瑜伽論云又於胎中經三十八七日此之胎藏 焼之乃到東門皆令灰燼生老病 夭壽貴賤同迷至死不知譬如 體 與反 虚安可近 種在足指名為焼然 以為益之誑惑凡愚安起 **一種蟲處**在 一種寒熱共合各有百 危 之譬如陶器終有 生人還自燒然病亦如是如 身中蟲擾動不安三十六 一身晝夜食體其人身中因 一種狂 爱 念共相 足 **凡合計之** 壞此身處偽 物假 百

肢分皆悉具足從此以後復經四日方乃出生此說 满若經七月六月不名圓滿或復缺減故法華經傷 極满足者或經九月或復過此若唯經八月此名圓 云 邏稠漸堅乃至肉團衆生由此溝漏從小至大皆受 故三昧經云說身内火界漸增水界漸微是故迦羅 其苦又禪祕要經云人身三分務為中原頭為殿堂 額為天門又處胎經云人受胎時初七日有四大二 受胎之微形 泉苦所逼迫 世世常增長 薄德少福人

論云人身地界碎之為塵一斛二升又增一 味所以不飲乳也此之解升是古小升 弱者為女風火相控為男地水相控為女又解脫道 產門又譬喻經云風堂水水堂地地堂火强者為男 人身中骨有三 七日展轉風吹向脇乃至三十八七日風名藥 百身蟲有八 一百八十斛乳除其胎中食血分東 一百斛乳西拘邪尼人飲一萬 七日成身初生之日置陌路首行人 一百二十毛孔有九萬九千 戶又五道受生經云見生三歲凡 八百斛乳北鬱 弗干逮人飲 筋脉各有 經云 令向

支那

生に大休天人上と

概述

1 334

後報部

智中譬如嬰兒如阿婆檀那經中佛在祇道住輔 說又智度論云舍利弗雖復聰明然非 住佛經行過之影覆鴿上鴿身安隱怖畏即除不 經行舍利弗從佛經行是時有鷹逐鴿鴿飛來佛 過七生已次第受之無有得脫善惡 牛 生不墮惡道然此人七生已來所 論云有 往來此由七生己前曾施辟 屠見七生已來常居不落三塗然 俱 支 阿此是人 作屠罪之 食福力故 切智於佛 如大道 恒

作聲後舍利弗影到鴿便作聲戰怖 佛言佛及我身俱無三毒以何因緣佛 時當脫舍利弗即入三昧觀見乃至八 知佛言汝若不能盡知過去世試觀未 佛言是鴿八萬大劫中常作鴿身過是 常作鴿身過是 舍利弗汝觀此鴿宿世因緣幾世作 汝三毒習氣未盡以是故汝影覆時 無聲不復恐怖我影覆上鶬便作聲 宿命智三味觀 巴往 見 不能復見舍利 此鴿從鴿中 恐 萬大劫亦未 初舍利弗白 來世此鴿 從 至 慄如故佛言 影覆鴿鴿 舍利弗即 Street, Street 不除佛語 一味起 萬大 台月

支删

未休えていい

味

慧如是者爲佛智慧故寧入阿鼻地獄受無量劫 得為人 僧祇衆 告舍利弗此為除諸聲聞辟支佛所 免鴿身過是已往不復能知不 報池 河沙等大劫中 無量衆 後於三阿僧祇 優婆塞從比 八經五 生已 生然後 一鳥尚不能知其本末何況諸結我 而入涅槃是 百世中乃得利根 常作鴿身罪訖得出輪 劫行六波羅蜜干地其 聞讀佛功德於是初 無餘涅 特合利弗 省是 火向 鴿 足 齊 四 限復於 時當脫 懺悔 度 五道中 自 無量 作五 17 p 智 恒

小以為難

神各賣華香伎樂追從於上 諸菩薩明旦持鉢 耗减是不可得又 <del>柄</del>痩法 無脫者何等為五 佛說義足經云佛告梵志言世有五事不 定報部 四當老朽法五當死去 佛說四 合衙 一當耗減 時 口 法 徐 法二當心棄法三當 佛道眼覩見兄 此之五法欲 經云佛與比 四輩皆從諸 可得避 使

對來至自知壽盡悉欲避終各

各思議吾等神足

五神通皆號仙

山山

八遠家棄業山處閉居得

求耶 騰自恣在所至到無所呈嚴今 于彼 萬里下不至底上不至表處 危失身命當造方便免斯患難不可就也於是 院脫藏在空中者便自墮地銜 頭在空中而自藏形無常之 市中人 合非常之對安和吾處於時 **茂已禽獸所啗在大海中** 人何必求吾一 人則計竊至大山 方之處廣大無量甘 人則退 對安知吾處 中避命無常之 反當為非常所得便 者則時天命魚鼈所 果煎洛其在山中 其中無常之對 人各各避命 大海三百二 處擘山兩解 日

耄頭白齒洛面皺皮緩體重柱 佛告諸比丘世有四事不 達無極之慧古今以 斯謂此四人 幼顏色煒燁髮黑齒白形貌光澤氣力堅强行步舉 出入自遊上車乗馬衆 八市中 是故精進學 而欲自翳形 雖欲藏在空 者在于衆人而自終沒於是世尊覩之 、暗昧不達欲捨個對三毒不除不至三 以來誰脫 善處大 無身乃 欲求不 可護致 八雕戴莫子 海中 此 杖短氣呻吟欲使常 患佛則項日 寧 何等為四 未曾可獲定 假使入諸 不愛敬 旦忽

支冊

三天大大人一下

AL

計吾我無有衰耗疾病卒至伏之 **執兵杖有所危害不省曲直罵詈衝口謂為豪强自** 步無雙飲食自恣莊飾頭首謂為無比張弓捻矢把 少不至老者終不可得二謂身體强健骨髓實盛行 意殺盗婬亂兩舌惡口安言綺語貪嫉邪見不孝父 露自出身队其上眾患難喻假使欲免常安無病終 痛如榜耳鼻口 母不順師友輕自尊長反逆無道烯望豪富謂可 短懷萬歲慮壽少憂多不察非常五欲自恣放心逸 可得三謂欲求長壽在世無極得手病死命既甚 目不聞聲香美味細滑坐起須人 著林不能動搖身

眷屬從使之聚意可常得個對卒至如湯消雪心 庸罵獸類畜生出入自在無有期 僕使麵行綺視顧影而步輕蔑眾人 俸祿騎乗遊觀妻妾子息以自嬌恣飲食快意兒完 忽然終不得自在欲使不爾終不 **F**天地謂是吾許非常對至如風 地表裏所由不别四大因緣合成 今所與之世不受唱導不知生 談該聖道以邪無雙嘘天獨步慕于世榮不識天 室家親族朋友知識恩愛榮 所從來死之 吹雲冀念長生 樂財物富貴官爵 度不察前後謂其 可得也四謂父 **循如幻師不了** 計已無雙奴客 )所歸

支册

去包珠水然八十六

九

1783 P. P.

告比 懷懼請求濟患安得如願呼喻命 惡業口行惡業意行惡業是人命終而生天 財物 分别如佛分别業經中說佛告阿難有人身行善業 口行善業意行善業是人命終而墮地獄有 第妻子親族朋友 僕從 住毗婆沙論云善知不定法者諸法未生未可 苦佛與于世 定部 古今以來天地成立無免此苦四難之患以 各散馳乔 知識恩愛眷 如星欲求不 屬皆自獨語官爵 斷魂神獨近父毋 死終不可得也佛 身行 阿

白佛言何故如是佛言是人先世罪福因緣已熟 寶無所乏短是謂此人先苦後樂 後樂或有人先樂而後苦或 世罪福因縁未熟或臨命終正見 得富貴之家不作施德恒值貪賤 悔改往所作所有遺餘與人等分 · 殿家衣食不 先樂而後樂云何有人 今有四人 心其力大 八出現於世云何為 、充然無邪見以 、故又增一阿合經云爾時世尊告諸 有 何等人 無有衣食便向 谷日施德之報感 先苦而後苦或有 若生人中多財 後樂或有一人 邪見善惡心起歷 四或有人先苦而 先樂而後

支那

去也未太多八十八

年

苦或有人 邊見共相應後生地獄中若得作人在貧窮家無有 有先樂後亦樂若人壽百歲正可十十耳或百歲之 有眾生先苦後樂或有先樂後苦或先苦後亦苦或 饒財寶是謂此人先樂而後樂爾時佛告比丘曰或 財饒寶敬重三尊恒行惠施後生 衣食是謂此· 先生貧賤家衣食不充然懷邪 生地獄若生人中極為貧賤衣 後苦何等人 八生豪族家衣食充足然彼人 人先樂後苦何等人 、先樂而後樂或 有 見與邊見共相 食不充是謂先苦 先苦而後苦或有 先生富貴家多 天恒受富貴多 人恒懷邪見與

飲食臥且醫藥無所之短但不免三惡道苦是謂身 後生 樂身不樂或有人身心俱樂或有人身心俱不樂何 中作諸功德或百歲之中造諸惡業彼於異時或 出現於世云何為四或有人 少時受罪長時受樂或長時作罪復長作 ~福長時受罪若復少時作罪長時作福 《樂夏受苦或少時作福長時作罪後生 身樂心不樂是作福凡夫人於四事 時先苦後亦苦若復少時作福長復 時先樂後亦樂爾時世尊告諸比 身樂心不樂或有人 丘有 作福彼 後生 供養衣被 罪彼 四

支那

去包朱木於八十六

匠

所謂現在受果未來受果復有三種果即此二 說布施有一種果所謂受用果受用果復有一 如彌勒菩薩所問經論云問云何布施果報答曰 作 心樂身不樂何等人身心俱不樂所謂凡夫之人 德於四事供養之中不能自辦但免三惡道苦是 樂心不樂何等人 供養無所之短復免三惡道苦是謂身心 善報部 不樂何等人身心俱樂所謂作功德 功德不得四事供養復不免三恶道苦是謂身心 八心樂身不樂所謂阿羅漢不作功 阿 俱樂 羅漢四事 一種復 一種果 略

加般若復有四種果何謂四種 得果三有果亦有用者謂至心施不輕心 受用而自無果又如轉輪聖王四兵雖得 無量種種珍寶而不能受用二有用而無 伽諸長者等四無果亦無用者謂布施已 無果如天子物 不施見他行施起隨喜心以是義故雖得 無用者謂不至心施不自手施輕心布 得無量種種果報而不能受用如含衛 而無果三有果亦有用四無果亦無用 一切沙門婆羅門等雖得 有果而無用二 彼 受 施如樹提 果者謂自 衣食而 天主雖得 初有果而 因即滅盡 食及 用而 如是 自

技师

上山北木大人工人

或爲出世聖道障故循如遠離煩惱聖 三實不斷絕因以是義故施菩薩者得勝果報此 報又諸菩薩悉能攝取利益衆生起慈悲 等皆亦如是復有五種勝果所謂施與父 果謂得命色力樂辯等因食得命是故施 命以是 病人者得勝果報又說法者能生法身增長法身永 勝果報又病 導善惡平正非平正顛倒非顛倒是故施者得勝果 師菩薩得勝果報 因綠後得長命如是施色施力施 人者孤獨可愍以是義故起慈悲心施 父母因養生長身命是 母病 故施者得 樂施辯才 復有五種 食即得施 以攝 發苦 取

動請轉法輸是謂四種受梵之福比人 和合聖衆第四若多薩阿竭初轉法輪 德與瞿耶尼 同餘福其心狹劣也 如鬱單越 有功德正與 丘今當說四梵之福云何爲四 之福竟為多少世尊告目間浮里地 八未曾起偷婆處於中能起第一 福故不如彼弗干逮一人之福其 一人功德等其間浮里地 之福其四天下人 然不又增一阿含經云世尊告諸比 輪王功德等閻浮 一岩有信善男子善 一補 其中衆生所 白世尊日梵 時諸天世 治故寺第三 及一輪王之 如四天王之 及瞿耶尼二 三方人福子

技無

也朱木宏八十六

福乃至四天

福及六欲天福不

梵天王之

THE THE SECTION AND ADDRESS OF THE PERSON ADDRESS OF THE PERSON AND ADDRESS OF THE PERSON AND ADDRESS OF THE PERSON AND ADDRESS OF THE PERSON ADDRESS OF THE P

去危朱木

音釋

内如

法

自

卷其如此

比

任

明覺對

危音是音啼

時哲地竹用達直庚

法苑珠林卷第

六

從生至天上

定知如燈滅

得

至於無為

切由行得

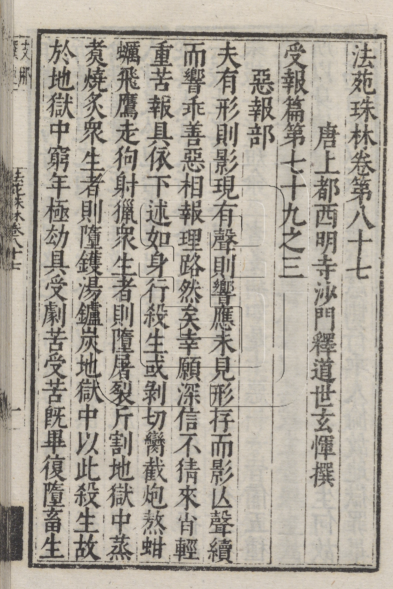
求天何

所為

阿含經云爾時世衛告諸比丘若能受 得生帝釋處即說偈言 福若有善男子 實藏經偈云 供養於父 福業如果態 善女人求其福者此是 母 調伏怪恡心 及家之尊長 不以神祀得 一七法者 桑 乗持戒車 持七種法者 其量也又 修真實語 和恭遜辭 食作是言 中

支那

去も朱木まくとい



出為畜生以殺生無有慈惻行乖人倫故地獄罪畢 作諸牛馬猪羊驢騾駱駝鷄狗魚鳥車螯蛤蜊禽 **留獸無量生死若無微善永無免期脫有片福劣復** 身或於胞胎墮落出生喪以或十二十未有所 殺螺蜆之類不得壽終還以身肉供充看俎在此 以身壞命終地獄衆苦皆來切已二者殺生 生之罪能今眾生墮三惡道若生 人真人所於念當知短命皆緣殺生又地持經 者殺生何故受地獄苦以其殺生苦衆生 者短命二者多病如是十惡 入中得一

受畜生身三者殺生何故復為餓鬼以其殺生必緣 常如塊肉無有手腳眼耳鼻等恒為蟲鳥所食罪苦 常兩肩有眼智有口鼻常無有頭何因緣故目連答 兼得多病以殺生違適眾患競集故得多病當知殺 **率報地獄苦果方在後也復有一鬼白目連言我身** 慳心貪著滋味復為餓鬼四者殺生何故生人而得 心以絕著髻挽之以是因緣故受如此罪此是惡气 言汝前世時恒作點膾第子若殺人時汝常有歡喜 生如是苦也又雜寶藏經一云時有一思白目連言我 短壽以其殺生殘害物命故得短壽五者殺生何故

去也未次文十二

養三實反取三實光明以用自照死即當墮黑耳黑 當知此苦皆緣偷盜今身隱蔽人光明不以光明供 受諸苦悩受苦既畢墮畜生中身常負重驅處極打 緣其殺生貪害滋多以滋多故便無義讓而行劫盗 難堪何因緣故爾答言汝前世時常與他藥墮他兒 不得自在償債未畢不得聞法緣此受苦輪迴無窮 以本因緣若遇微善劣復人身恒為僕隷驅策走使 無有餘息所食之味难以水草處此之中無量生 胎是故受如此罪此是華報地獄苦果方在後身又 今身偷盗不與而取死即當墮鐵窟地獄於遐劫中

其個債何故復墮餓鬼緣以慳貪便行劫盗是以畜 身死即入寒冰地獄備受諸苦劫盜何故出為畜生 善劣復人身形容監黑垢膩不净臭處穢惡人所 絕黑暗地獄於遐幼中受諸苦惱受苦旣畢墮蟣蝨 遠雙眼盲瞎不親天地當知隱蔽光明亦緣 中不耐光明在此之中無量生死以本因緣若過 故地持經云劫盜之罪亦令衆生墮三惡道若生 以其不行人道故受畜生報身常負重以肉供人 **吃於地狀以其幼盜剝奪偷竊** 一者貧窮二者共財不得自在劫

支州

佐花株水水 いた

連言常有二熱鐵輪在我兩腋下轉身體燋爛何因 若有財則為五家所共不得自在當知劫盗二大苦 乏所以貧窮何故共財不得自在緣其幼盜偷奪設 生罪果復為餓鬼何故為人貧窮緣其効奪使物空 綠故爾目連答言汝前世時與衆僧作餅盗取二番 此若目連答言汝前世時作聚落主自恃家責飲酒 如甕咽喉手足甚細如針不得飲食何因緣故受 也又雜藏經說時有一思自目連言人德我腹極大 從橫輕欺餘人奪其飲食飢困聚生由是因緣受 罪此是率報地獄若果方在後也復有一鬼白目

挾兩腋底是故受如此罪此是華報後方受地獄苦 生墮三惡道若生人中得二種果報一者婦不貞潔 當知危苦皆緣邪姓故地持論云邪姓之罪亦令聚 鳥雀犬豕飛蛾如是無量生死於遇劫中受諸苦惱 妻妾不貞若有寵愛為人所奪常懷恐怖多危少安 受苦既畢以本因緣若遇微善劣復人身閨門婬亂 果又緣以盜故心不貞正恣情婬泆今身婬泆現世 銅柱徐児然火以燒其身地獄罪里當受畜生鷄鴨 加形首足分離乃至失命死入地獄臥之鐵牀或抱 凶危常自驚恐或為失主邊人所知臨時得殃刀

支那

记长木法八十五

Miel

堪忍何因緣故爾答言汝前世時姓化外色常畏人 我以物自蒙籠頭亦常畏人來殺我心常怖懼不可 常不貞正何故秤好不得隨意眷屬以其邪姓奪人 出為畜生以其邪婬不順人理所以出獄受畜生身 干犯非分侵物為苦所以命終受地獄苦何故邪婬 復為餓鬼何故邪婬婦不貞潔緣犯他妻故所得婦 二者得不隨意眷屬邪婬何故墮於地獄以其邪婬 所龍故其眷屬不得隨意所以復為 姪決三大苦也又雜寶藏經說答存一鬼白目連言 何故邪婬復為餓鬼以其姓決皆因慳愛慳愛罪故 人之所奪當知

緣其安語不實使人虚倒生苦是以身死受地獄苦 語之罪亦令衆生墮三惡道若生人中得二種果報 苦毒人不愛念當知此苦皆緣安語故地持論云安 微善劣復人身多諸疾病匹羸虚弱頓乏楚痛自嬰 見或畏其夫主捉縛打殺或畏官法勠之都市常懷 既畢墮餓鬼中在此苦惱無量生死以本因緣若遇 地獄苦果又緣其邪婬故發言皆安今身若安苦惱 恐怖恐怖相續故受如此罪此是惡行藥報後方受 者多被誹謗二者為人所証何故矣語墮於地獄 生死則當墮啼哭地獄於退劫中受諸苦惱受苦

出とたたべい

受畜生報何故安語復為餓鬼緣其安語皆自貪欺 謇遊齒不齊白滋歷跡少脫有善言人 知安語四大苦也又緣其安語便致兩舌今身言無 誠實故何故妄語為人所誑以其安語欺誘人故當 慳欺罪故復為餓鬼何故人多被誹謗以其矣語不 糞穢如鵜胡鳥無有舌根在此之中無量生死以本 地獄於遐劫中受諸苦惱受苦既畢墮畜生中咱食 慈愛讒謫毀辱惡口離亂死即當墮拔舌烊銅犂耕 因緣若遇微善劣復人身舌根不具口氣臭惡瘖症 何故安語出爲畜生以其欺安乖人 八誠信所以出獄 不信用當知

者得不和眷屬何故兩舌檀於地獄緣其兩舌離 讒亂皆綠兩舌故地持論云兩舌之罪亦令衆生墮 惡口故鬭亂残害更相侵伐殺諸衆生死即當墮 舌得不和眷屬緣以兩舌離人親好使不和合故當 知兩舌五大苦也又緣其兩舌言輒麤惡人身緣以 兩舌關亂事同野干受畜生身何故兩舌復為餓鬼 親愛愛離苦故受地獄苦何故兩舌出爲畜生緣 得弊惡眷屬緣以兩舌使人朋儔皆生惡故何故兩 三惡道若生人中得二種果報一者得弊惡眷屬 以其兩舌亦綠慳嫉罪故復為餓鬼何故兩舌為

支那

法吃朱木袋八十二

音二者所可言說恒有諍訟何故惡口墮於地獄 兵地獄於遐幼中受諸吉悩受苦既畢墮畜生中拔 其惡口皆欲害人人聞為苦所以命終受地獄苦 衆生墮三惡道若生人中得二種果報一者常聞惡 支不具間則割則形骸殘毀鬼神不衛人所輕棄當 此之中無量生死以本因緣若遇微善劣復人身四 腳賣膀輸胜受牌於遐劫中受諸苦惱受苦既畢在 图油 故惡口出為畜生以其惡口罵人 知残害衆生皆緣惡口故地持論云惡口之罪亦令 V

罵所以畜生苦單復為餓鬼何故惡口為人常聞惡 不節故地持論云無義語罪亦令衆生墮三惡道若 劣復人身生在邊地不知思孝仁義不見三實若在 音以其發言麗鄙所聞常惡何故惡口所可言說恒 中國然陋短矮人所凌蔑當知憍慢皆緣無義調 劫中受諸苦惱受苦既畢墮畜生中唯念水草不識 無義益故今身則生僑慢或即當墮束縛地微於遐 知惡口六大苦也又緣其惡口言輒浮綺都無義益 父母恩養在此之中無量生死以其因緣若遇微善 有諍訟以其惡口違遊聚德有所說言常致諍訟當

支那

日日本木夫ノーコ

\*

能明了語既無義皆緣暗昧暗昧報故不能明了 義事成損彼所以命終受地獄苦何故無義語出為 欲無狀今身慳貪不布施死即當墮沸屎地獄於跟 信受綠語無義非可承受何故無義語有所言說 復為餓鬼何故無義語罪出生為人 故無義語復為餓鬼語無義故慳感所障因慳惑故 畜生綠語無義人倫理非所以出地獄受畜生身何 知無義語七大苦也又緣無義語故不能廉讓使會 有所言說不能明了何故無義語墮於地獄語既非 生人中得二種果報一者所有言語人不信受一 有所言語人

畜生何故貪欲復爲餓鬼緣此貪欲得必貪惜貪惜 資仰於人所啗糞穢不與不得在此之中無量生死 欲之罪亦今衆生墮三惡道若生人 質欲作動身口而苦於物所以身死受地獄 質欲出為畜生緣此貪欲動乖人倫是故出獄即為 心身感命當知此不布施皆緣貪欲故地持論三个 以本因緣若遇微善的復人身態寒裸露困乏常無 者多欲二者無有狀足何故貪欲墮於地 既不與求亦不得縱有繼毫輒遇剥奪守苦無方 中受諸苦惱受苦既畢墮畜生餓鬼中無有衣食 争得一 **\| 苦何故** 一種果報

左在朱木夫八十二

撰述 罪故復為餓鬼何故貪欲而復多欲緣此貪欲所欲 志之罪亦今衆生墮三惡道若生人中得一 貪欲八大苦也又緣貪欲不適意故則有憤怒而起 彌多何故貪欲無有狀足緣此貪欲貪求無狀當知 實亦眼不喜見當知必恚皆緣瞋惱故地持論云瞋 順志今身若多瞋恚者死即當墮泥犂地獄於歷幼 中具受衆苦受苦既畢墮畜生中作毒地玩蝮虎豹 人身復多瞋恚面貌醜惡人所憎恶非唯不與親友 者常為一 切求其長短二者常為眾人之所惱害 一種果報

常為泉 當知瞋惱九大苦也又緣其瞋惱而懷邪僻不信正 受畜生身何故瞋惱復為餓鬼緣此瞋惱從慳心起 道今身邪見遮人聽法誦經自不餐采死即當墮聾 三寶四諦之聲不知是善殺害鞭打之聲不知是惡 緣此順惱不能含谷故為一切求其長短何故順 慳心罪故復為餓鬼何故瞋惱常為一切求其長短 何故嗔惱墮於地獄緣此瞋惱恚害苦物受地獄苦 何故瞋惱出爲畜生緣此瞋惱不能仁恕所以出獄 地獄於退幼中受諸若個受苦既畢墮畜生中聞 人之所腦害緣此填惱惱害於人

當知阻礙聽法皆緣邪見故地持論云邪見之罪亦 在此之中無量生死以本因緣若遇微善劣復人身 見家二者其心谄曲何故邪見墮於地微緣以邪見 令衆生墮三惡道若生人中得二種果報一者生邪 生在人中聾瞽不聞石壁不思美言善學絕不覺知 撰述 復為畜生緣以邪見不識正理所以出獄受畜生報 唯向邪道及以神俗詞佛法僧不崇三寶既不崇信 何故邪見復為餓鬼緣此邪見慳心堅著乖僻不 拾慳著復為餓鬼何故邪見生邪見家緣此 人正路致令遭苦所以命終 人阿鼻獄何故邪見

如此不敢復殺是吾一師佛於是說偈言 剝裂死輒更刃寬神展轉更相殘害吾見殺者其罪 皆更求死不得罪竟乃出或為餓鬼當為畜生屠割 爲善即是我師又八師經云佛為姓志說八師之 僻習纒心所以為人生邪見家何故邪見其心諂曲 王法所見誅治滅及門族死入地獄焼煮拷掠萬毒 佛言一謂凶暴殘害物命或為怨家所見刑勠或為 地獄備受諸若非可筭數而知且略言耳若能反惡 十大苦也如是一一微細衆惡罪業無量無邊皆 此邪見不中正故所以爲人心常諂曲當知邪見

支那

古老木大大八一二

是吾二師佛於是說偈言 門族灰滅死入地獄以手捧火炸銅灌口求死不 以肉供人償其宿債吾見盜者其罪如此不敢復盗 物化為炭身常有重聚悩目隨或為畜生死輒更刃 罪竟乃出當為餓鬼意欲飲水水化為膿所飲 或為王法妆聚著弑拷掠榜答五声皆至戮之都市 一謂盗竊强劫人財或為財主刀杖加刑應時瓦解 結積累効怨 吾用畏是故 凶者心不仁 受罪短命死 慈心伏 强弱相傷殘 魔官 驚但遭暴患 殺生當過生

微鬼然火以焼其身地獄罪**卑當受畜生若後為** 吾見是故不敢復婬是吾三師佛於是說偈言 閨門姓亂遠佛違法不親賢衆常懷恐怖多危少安 刀杖加形首足分離禍及門族或為王法牧捕著獄 酷毒掠治身自當辜死入地獄臥之鐵狀或抱銅柱 三謂邪姓犯人 婬為不淨行 吾用畏是故 忿恚愁毒惱 盗者不與取 人婦女或為夫主邊人所知臨時得殃 迷惑失正道 **莱國施財**寶 死受六畜形 劫竊人財寶 形消鬼魄驚 償其個債負 丛者無多少

支那

出む米木スへーこ

犂之烊銅灌口求死不得罪畢乃出當為畜生常食 不敢惡口是吾四師佛於是說偈言 之聲臥輒惡夢有口不得食佛經之至味吾見是故 草棘若後為人言不見信口中恒臭多被誹謗罵詈 極杖亦致滅門死入地獄獄中鬼神拔出其舌以牛 四謂兩舌惡口矣言綺語諧人無罪誘毀三尊招致 傷命而早夭 吾用畏是故 **蹇吃口臭腥** 欺者有四過 讒伎傷賢良 棄家樂山藪 受罪頑凝荒 顯狂不能言 死復墮惡道 受身凝聾盲 死墮拔舌图

說偈言 道三十有六百見是故絕酒不飲是吾五師佛於是 婦奢婬九族諍財產耗亾國危身無不由之酒之亂 五謂嗜酒酒為毒氣主成諸惡王道毀仁澤滅臣慢 上不忠敬於父禮以母失慈子凶悖孝道敗夫失信 亂德敗淑貞 醉者爲不孝 五修四淨口 自致八音聲 故吾不飲酒 怨禍從内生 迷惑清高士

六謂年老夫老之爲苦頭白齒落目視臭冥耳聽不

淨慧度八難

自致覺道圓

慈心濟羣氓

手足不任氣力虚竭坐起須人口燥唇燋筋斷鼻坼 聰威去衰至皮緩面皺百節痛疼行步苦極坐起呻 目不見色耳不聞音不淨流出身臥其上心懷苦惱 七謂病瘦肉盡骨立直節皆痛銜被杖楚四大進退 師佛於是說傷言 第五見無常失變如此故行求道不欲更之是五二八 **吟憂悲心惱識神轉滅便旋即总命日促盡言之流** 吾用畏是故 吾念世無常 形枯而白首 憂老百病生 人生要當老 盛去日表羸 坐起愁痛惱

身中有蟲還食其肉筋脉爛盡骨節解散髑髏胜丽 言輒悲哀今觀世人年盛力壯率色煒曄福盡罪至 無所復知句日之間肉壞血流胖脹爛臭無一可取 風去息絕火滅身冷風先火次寬靈去矣身體挺直 佛於是說偈言 無常百變吾覩此患故行求道不欲更之是吾上師 謂人死四百四病同時俱作四大欲散蒐神不安 吾用畏是故 刀風解其形 念人衰老時 求道願不生 百病同時生 骨體筋脉離 水消而火起 大命要當傾

支冊

医巴夫大米八十二

治女野木老

爽大怒傷陰大喜敗陽麗色伐性之斧美味腐身之 各自異處飛鳥產獸競來食之天龍思神帝主 故書云五色令人目盲五音令人耳聾五味令人 梵志於是心即開解遂得道跡長跪受戒爲清信十 是吾八師佛於是說偈言 不殺不盗不姓不欺奉孝不醉歡喜為佛作禮而去 貧富貴賤無免此患吾見斯變故行求道不欲更之 惟念老病死 吾用畏是故 棄之於黃泉 三界之大患 學道求泥洹 身爛還歸土 **魂魄** 隨因緣 福盡而命終

毒能悟此旨斯為大師 淨居天樂入涅槃故識不樂住無想衆生以無心故 不可說為識住自餘第四禪其亦不定或求無色或 立謂彼四惡趣中苦逼迫故識不樂住第四禪中有 云若識於彼樂住者則立識住樂住非分者是則了 及第四禪并及非想不立識住法者此還如論中釋 上之二界各前三地則為七也論言何故四種惡趣 如毗曇說云於欲界之中唯取人天善趣為一及取 七識住處第 住處部

たも大大大い

受 問日九衆生居云何差别答曰如毗曇中說謂於前 彼苦受惱壞識故所以不 求淨居或求無想故識亦不樂住也第一有中以 識住略分别如是 滅盡三昧害識心故是以此三處悉皆不立識住七 若彼有壞識法者是則不立識住謂彼四惡趣中 闇昧不捷疾故識不樂住以如斯義是故不立又 七識住上 及無想天斷壞識故 生居住處第二 加無想天及與非想即是九衆生居答言 一一亦不立非想地中有彼 立第四禪中以有無想

禪如前所說是故不立聚生居矣 前釋若彼衆生愛樂住者立衆生居樂住非分者是 則不立謂彼四惡趣中多苦惱衆生不樂住於彼第 惡趣及餘第四禪何故不立衆生居者此是如論 二十五有住處第二 四禪中五淨居天疾樂涅槃故亦不樂住自餘第四

支州

作に大大大人

論故有二十五欲界十四者謂四惡越即以爲四又

入復以爲四帖前爲八叉取六欲諸天以

說欲界之中具十四有色界有七無色有四三界合

問曰二十五有一百何分別答目如舍利弗阿毗曇論

此

有是故彼論偈云 無想天即為其七將七帖前十四即為一 無色界中四者謂四無色定以四帖前即為一 四又於初禪之中取大梵天第四禪中取五淨居弁 六帖前便為十四有也色界七者所謂四禪即以

四空及四禪 四洲四惡趣 楚王六欲天 無想五淨居

中别取無想天并五淨居立為三有别於初四禪者 有何義耶答日有以謂彼初禪大梵天者外道人等 知以何義故於初禪中别取梵王於第四禪

說之意義顯斯也問曰未知於彼六趣之中四種惡 本歸之則得解脫為破此見是故如來別標說有别 首羅天王處外道人等亦復計彼天王能為造 是故别標說為有也第三五净居者於中有彼摩醯 是故樂修無想之定求生彼處如來為欲破彼情見 無心之報外道人等於此不達而復計為真實涅槃 解脫又彼梵王亦復自計已身能為造化之主是 有也第二無想天者謂彼天中悉得定壽五百大劫 是常是真解脫如來為欲破彼情見是故別標說為 恒計以爲能生萬物之本違之則受生死順之則得

ころをあるようして

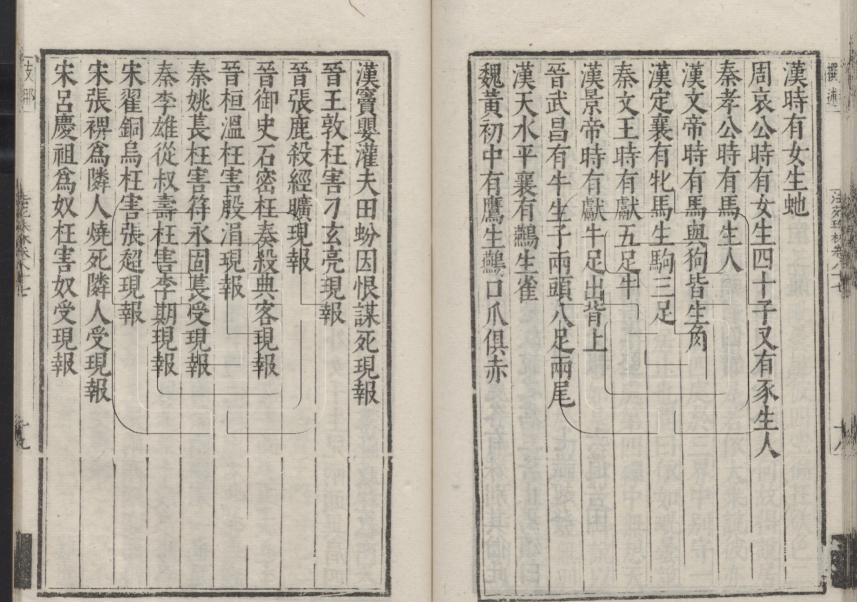
中有四三界合論有四十二居止處其欲界二十者 辩如是 謂於欲界之中有二十居止色界中有十八無色界 問日未知四十二居止云何分别答曰如樓炭經說 情最為股上是故隨處說處說為十七二十五有略 四十二居止住處第四 耶答曰有以所謂於彼四惡趣中苦惱多故衆生 題各立一有人中立四天中乃立十七有者何義然 樂住情微是故就趣各立一有人趣次勝衆生樂 心已般著是故隨方說之爲四天越最勝樂住之

謂彼八大地獄及畜生餓鬼即為十也又取四天下 定别多居正處是故就趣各立其一脩羅趣攝人 不立謂彼地獄定有八處人有四處天定有其二 名爲安止住處有定處者隨處則立無定處者是則 **越之中地獄人天三越之中各各立多居止處鬼畜** 界中四空定處合為四十二居止也問目何故於六 八處是故於此三趣各各立多居止思畜二趣無有 二趣各唯立 一條羅一 趣全不立者何耶答曰居止 人及六欲天復為十也總為二十居止處色界中 者謂彼四禪之中有十八天即為十八居止無色

道是故不論問曰若依毗曇說彼四空徧在欲色 者與彼廣果同階亦無别處若如是者何故得說以 界之中亦無定別又彼無形則無栖託何故得說居 爲二居止耶答日有以謂彼梵王於初禪中雖無别 彼梵王與彼梵輔天同無別住處第四禪中無想天 接述 天而於第二梵輔天中别有層臺高廣嚴博大梵天 王於上而住不與楚輔天同以其君勝上臣下别故 微細色形各有宮殿別有四處於三界中別守 處耶答曰依如小乗實當如是若依大乗說彼亦 雜餘二是故說為四居止也問曰依如毗曇說

間州縣相似以如斯别是故說之爲二居止焉項曰 無想天者雖與廣果天同其住處各有殊別其彼此 周烈王時有女産二龍 漢新蔡縣胡氏產二女相向腹心合 漢時有女生見兩頭兩頸 洛陽有女生見兩頭肩四赞 自非斷矣 色心相染 八識受產 脇 業障交纏 三界受報 七識起發 六道苦困

北北大大人



唐杜通莲枉害衆僧受現報

唐貞觀年內有邢文宗枉害衆僧受現報

相向四劈共智俱前向尻上有目長一 元始元年六月有長安女子生見兩頭兩 **睽孤見承頁塗厥妖人生兩頭兩頭不一也足** 十故京房易 頭面

而能言好處也 於下泄瀆也生非其類淫亂也生而大速成也生 那也是必不勝任下體生於下 一不敬也上體

臂共曾面俱相向自是之後朝廷霧亂政在私門 漢元和二年洛陽上西門外女子生兒兩頭果肩

周之漢元以來禍莫大焉 頭之像也後董卓殺太后被以不孝之名廢天子又

其年十月二十二日新蔡縣吏任僑妻胡氏年二十 五産二女相向腹心合自骨以上臍以下分此蓋天 漢建與四年西都傾覆元皇帝始為晉王四海宅心

勝喜躍謹畫圖上時有識者哂之君子曰智之難也 下未壹之妖也時内史呂會上言案瑞應圖云具根 為瑞今二人同心天坐靈家故易云一人同心其利 同體調之 金休顯見生於陳東之國斯葢四海同心之瑞不 連理與動同類謂之嘉禾草木之屬循的

文那

佐花来林安人かと

年

以臧文仲之才衙祀爰居焉布在方冊千載不心故 周京公之八 林及武長大有海内俊名母死將葵未定賓客聚集 漢定襄太守賓奉妻生子武并生一地奉送地之干 周烈王之六年林碧陽君之御人 士不可以不學古人有言木無支謂之應人不學謂 二十人死其九年晉有豕生人能言吳亦烏七年有 有大地從林草中出徑來相下委地俯仰以頭擊棺 海血流若至 瞽當其所 蔽蓋關如也可不勉平 年鄭有人一生四十千其二十人為人 人産二龍

漢綏和二年定襄有牝馬生駒三足隨羣飲食五行 漢文帝十二年吳地有馬生為在耳上向右為長三 秦孝公二十一季有馬生人昭王二十季牝馬生 而死劉向以爲馬禍也故京房易傳曰方伯分滅厥 有狗生角劉向以為馬不當生角獨下不當舉兵向 寸左角長二寸皆大二寸後五季六月密應城門外 北馬生子上無天子諸疾相伐厥妖馬生人也 馬生角兹謂賢士不足 一也吳將反之變云京房易傳曰臣易上政不順厥 生三子

支那

生色朱木灰ノトー

漢級和二年三月天水平襄有鸛生雀哺食至大俱 志曰以爲馬國之武用象也 秦文王五季游于朐衍有獻五足牛者時秦世喪用 活其三年後苑中有牛生一足三尾生而外也 足兩尾共一腹不能自生干餘人以絕引之子死母 晉大興元年三月武昌太守王諒有牛生子兩頭八 年臨沅縣有牛生雞兩頭四足 劉向以為牛禍思心霧亂之各也至漢靈帝延熹五 漢景帝中六季梁承王田北山有獻牛足出背上者 民力京房易傳曰與繇役奪民時厥妖牛生五足

為陵雪闕始構有鵲巢其上帝以問高堂隆對曰詩 魏黃初中有鷹生鵝巢中口爪俱赤至青龍中明帝 非其類子不嗣也 飛去京房易傳曰賊臣在國厥各些生雄雀又曰生 云惟鵲有巢惟鳩居之此宮室未成身不得居之象 搜神典記 一颗 出

支那

生色味味またした

乎孝景帝王皇后異父同母弟田蚡爲丞相親幸縱

不得志與太僕灌夫相引薦交結其歡恨相知之

侯為丞相後乃免相及實皇后崩嬰益踈薄無勢點

漢竇嬰字王孫漢孝文帝竇皇后從兄子也封魏其

吏卒來仰頭順目乃人攝錄敦敦

天下而噬之旣還姑敦遇病白日

見刀乗軺車道

大怖逃不得脫死

横使人就嬰求城南田數項嬰不與曰老僕雖棄不 詔召宗室而灌夫罵坐不敬并奏其在鄉里豪橫處 遂怒曰此吾驕灌夫之罪也乃縛灌夫謂長史日有 灌夫行酒至蚧蚧曰不能滿觞灌夫因言辭不遜 生乃上事具陳灌夫醉飽事不足誅帝召見之嬰與 蚡互相言短長帝問朝臣兩人誰是朝臣多言嬰是 相雖貴寧可以勢相奪乎灌夫亦助怒之蚡皆恨之 棄市實嬰還謂其妻日終不令權夫獨死而嬰獨 酒先當以醉忤蚡不肯賀之實嬰強與俱去酒酣 蚡娶妻王太后詔列矣宗室皆往賀蚡灌夫為

身盡痛若有打擊之者但號呼叩 馬曰若死無知則已有知要不獨 死後月餘粉病 後當魚肉之中及出勁復為嬰造作惡語用以聞上 王太后聞怒而不食曰我在人皆凌籍吾弟我百歲 鬼者瞻之見實嬰灌夫共午笛蚡 見嬰而謝之 天子亦以蚡為不直特為太后故論嬰及市嬰臨 **音大將軍王敦枉害刀玄亮及敦入石頭夢白大自** 蚡遂死天子亦夢 頭謝罪天子使祝

見さ 晉大司馬桓溫功業殊處負其十九久懷篡逆廢晉 河間 客白日見點來殺客遂死 晉山陰縣令石落先經為御史枉 刀來擬其面遂不得去母具告官 母何夕夢曠自說為鹿所殺投 五日共升鍾嶺坐于山椒鹿酗酒 國兵張鹿經曠二人相與諧善晉太元十四年五 如所言鹿知事露欲規叛逸 時必難可得當今種飛起 失色拔刀斬曠曠 奏殺典客令萬點 鹿以伏辜 澗中脫種覆腹幸 示處也 **輒見曠手執雙** 明晨追捕 F

體莫衣語溫云家國不造委任失 **僣逼愈甚後謁簡文高平陵方欲伏見帝在墳前舉** 委政於溫依諸葛亮王遵舊事溫 族甚强所以並致極法簡文幹崩 帝爲海西公而立會稽王是爲簡文帝太宰武陵 殷涓太宰長史庾清等謀反類請殺之詔特赦晞父 縣及子綜官又逼新蔡王晃使列<sup>縣</sup>綜及前著作即 **晞性尚武事好犬馬遊獵溫常忌之故加罪状奏免** 子乃徙新安殺涓交浩先為溫所 。指溫而與晞遊溫乃疑之庾乃 大怨望以為失權 所温答臣不敢臣 而皇太子立遺詔 請坐有才望且宗 廢涓頗有氣尚遂

遂奔西州邀聚士卒而自樹置永固頗為慕容沖所 後隨永固子叡計慕容泓為泓所敗叡獨死之長遣 長史記水固謝罪永固怒既甚即数其使長益恐懼 諸軍事永固謂之日朕谷以龍驤建業此號未曾假 長隨其兄襄與符承固戰於三原軍敗襄死長乃降 永固即受禄位累加爵邑及轉龍 秦姚萇字景茂赤亭羌也父弋仲事石勒石氏既滅 溫云向亦見在帝側十餘日便病因此憂懑而死 不敢既登車為左右說之又問般涓形狀答以肥短 一个持山南委卿故特以相授其蒙龍任優隆如此 職將軍督深盆州

裳薦之以棘掘坎埋之及養過疾即夢水固將天官 敗沖轉侵逼永固又見妖怪屢起遂走五將山萇即 矛刃出血石餘忽然驚寤即患陰腫今醫刺之流血 長遂殺之遂稱帝後又相永固屍鞭撻無數裸剝衣 之以求傳國軍及今禪讓水固不從數以叛逆之罪 遣驍騎將軍吳中圍永固中執永固以送萇即日囚 賜枉後三日萇死 如夢又狂言曰殺陛下者臣兄襄耳非臣長罪願 使者及鬼兵數百突入營中甚甚惊愕走入後帳宮 人逆來刺鬼候中長陰思即相謂曰正著死所拔去

支州

法花味水大人と

秦李雄旣王於蜀其第四子期從叔壽襲期而廢爲 為方與令忽為人所殺成疑是超 宋高平金鄉張超與同縣翟願不和願以朱元嘉中 射而為崇嘔血而死 汝叔枉見殘害今已上訴故來相報引刀刺之吐血 體就山肌之斟酌已畢銅馬日明所營害民叔無緣 解官還家入山批林翟兄子銅烏朝弓持矢并賷酒 蔡射等以正直忤旨遂誅之無幾壽病恒見李期蔡 **邛都公幸復殺之而壽自立壽性素凶狠猜忌僕射** 同戴天日引弓射之即死銅烏其夜見超云我不殺 超金鄉後除縣職

事獲申雪却後數日令君知之隣人得病尋亦殂殁 接袂曰君恃貴縱惡酷暴之甚枉見殺害我已上 就借同兇黨便捉邦頭以手中桃杖刺之 **宿嘔血而死** 那死之日隣人又見 辨排門直入 色隣人求娉為妾稱以舊門之後耻而不許隣人念 宋下邳張稱者家世冠族末葉衰微有孫女姝好美 之後經一年 情狀而畏隣人之勢义貪其財而不 乃焚其屋稱遂焼死其息那先行不枉後還亦知 邦夢見們田汝為見子逆天不孝棄親 言與之嫁女與 一邦因病兩 八張目

言畢而滅無期早旦以告其父母潜視奴所住壁果 當許當痛治奴奴遂以斧斫我背將帽塞口因得翻 時諸從行人亦在其中奴今欲叛我已釘其頭著歷 還至三更見慶 奴三指悉皆破碎便取刀刺我頭曳著後門初見殺 咒曰君茶酷如此乃云是我寬而有靈使知其至既 先大舉慶祖錢成謂為害無期賣羊酒哺至枢所而 宋世永康人呂慶祖家甚溫富當使一奴名教子 視墅舍以元嘉中便往案行忽為人所殺族第無期 把髮以竹釘之又看其指並見破傷錄奴詰驗 祖來云近履行見殺子畦疇不理許

臨終之際蝇遂飛出還入妻鼻其妻得病處餘復奉 唐河間那文宗家接幽燕禀性麤險貞觀年中忽遭 失道精神沮惑未幾之間便遇惡疾不經一年而死 衆僧向北通達見僧經箱謂言其中總是絲絹乃與 唐齊州高遼縣 飛入其算久 妻共計擊僧殺之 臣伏又問汝既反逆何以不叛奴云頭如被繫欲逃 不得諸同見者事事相符即焚教子并其二息時出 第 三思 問不出通達眼鼻遽喎眉鬢即落迷惑 人杜通達真觀年中縣丞命令送一 僧未死間誦咒三兩句遂有

惡疾旬日之間眉鬚落盡於後就寺歸懺自云近者

殺此人云將向房山欲買經紙終不得免少間屬

使向幽州路逢一客將絹十餘疋逈澤無人因即幼

音釋 校為 冥報拾遺 老僧復欲南出遇支宗懼事發覺揮刀擬僧僧叩頭 視之嚴如生日宗因下馬以策築僧之口口出一蠅 法苑珠林卷第八十七 二十餘日行還過僧死處時當暑月疑皆爛壞試往 日乞存性命誓願終身不言文宗殺之棄之草間經 第十四紙當作各疑 切養殖長虎 徹直入宗鼻久悶不出因得大患歲餘而死 唐京山<u>晚</u>背前,原生发 生日 惟也 月切 十違 庆也 西 解怒也 彭國複刻一明覺對 民

上江北大大

たたえい!!

114

ACC. SOL

