

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

# SÂMAVEDA-ÂRANYAKA-SAMHITÂ

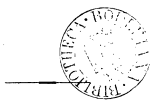
ИЗСЛЪДОВАНІЕ

ФИЛИППА ФОРТУНАТОВА.

## въ приложении:

НЪСКОЛЬКО СТРАНИЦЪ ИЗЪ СРАВНИТЕЛЬНОЙ ГРАММАТИКИ

ИНДОЕВРОПЕЙСКИХЪ ЯЗЫКОВЪ.



#### Москва, 1875 г.

Тинографія И. И. Родзевича. Тверской бул., д. Лазарика.



## ВВЕДЕНІЕ.

Гимны и священныя изреченія Ведъ переданы въ четырехъ сборникахъ, которые носятъ слѣдующія названія: rgveda, 1) Sâmaveda, Yaqurveda (въ двухъ текстахъ) и Atharvaveda (иначе Brahmaveda). Къ каждому изъ этихъ названій прибавляется слово samhita "собраніе", для того чтобы отличить основную часть Ведъ, мантры (ед. ч. mantra), т. е. стихи и священныя изреченія, отъ позднъйшей богословско-спекулятивной и ритуальной литературы (ед. ч. brahmana), основанной на мантрахъ и соединяющейся вмѣстѣ съ санhuтами подъ общимъ названіемъ Veda (собств. "знаніе, вѣдѣніе"). Каждая изъ четырехъ названныхъ выше Ведъ имфетъ свои bråhтала, которыя должны быть, однако, строго отдёляемы отъ санhиты, какъ созданія двухъ совершенно различныхъ эпохъ. Когда мы говоримъ о Ведахъ вообще или о Ригведѣ, Самаведѣ и т. д. въ частности, то разумѣемъ обыкновенно именно санһиты Ведъ, а не ту ученую или ритуальную литературу, которая примыкаеть къ нимъ какъ обширный комментарій, ---канонизированный впослёдствія, ---къ самому тексту<sup>2</sup>). Третью ступень въ развитіи ведійской литературы составляють сутры (ед. ч. sûtra), основывающіяся главнымь образомъ на brâhmana и передающія въ сжатомъ стилѣ (въ противоположность съ растянутымъ способомъ изложенія въ brâhmana) все, что имѣетъ отношеніе въ ритуалу, построенному на Ведахъ, или къ правиламъ благочестивой жизни и т. д.

Atharvaveda, или Brahmaveda, есть самая молодая изъ четырехъ Ведъ и никогда не пользовалась въ Индіи тёмъ значеніемъ, какое имъютъ три другія Веды. Главное содержаніе Атhapвaведы состав-

По отсутствію необходимаго шрифта, я долженъ употреблять иногда малыя буквы вмёсто большихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мантры и браћманы носить названіе «çruti», собств. «слушаніе», т. е. то, что слушаемо бываеть. Такимъ образомъ cruti совпадало съ божественнымъ откровеніемъ (но самое слово не обозначало этого) и противополагалось sm?ti «памятованію» (т. е. тому, что сохраняется по преданію), куда принадлежать, нанр., законы Ману.

ляють заклинанія и заговоры (brahman и bheshaga), откуда объясняется и самое названіе ея: Brahmaveda, хотя позднѣе это слово толковалось иначе и приводилось въ связь съ brahman, названіемъ того жреца, который долженъ наблюдать за правильнымъ совершеніемъ жертвоприношенія. Другое, болѣе распространенное названіе этой Веды: Atharvaveda приводитъ ее, для приданія большаго авторитета, въ близкое отношеніе къ священному роду Атhapвaновъ, рядомъ съ которымъ назывались также и Ангирасы, вслѣдствіе чего мантры Атhapвaведы носили, между прочимъ, имя: Atharvângirasas.

Атhарваведа состоить не только изъ метрическихъ частей, но также и изъ прозаическихъ; 3) послѣднія, очевидно, болѣе новаго происхожденія, сравнительно съ первыми, и по характеру языка своего приближаются къ brâhmana. Что касается стиховъ Athapваведы, то нѣкоторые изъ нихъ встрѣчаются также и въ другихъ Ведахъ, преимущественно въ десятой книгѣ Ригведы (прибавленной позднѣе къ первымъ девяти), но въ такомъ случаѣ они не рѣдко являются въ Атhapвaведѣ въ формѣ подновленной или даже искаженной. какъ и вообще текстъ этой Веды переданъ намъ со множествомъ ошибокъ, <sup>4</sup>) что было слъдствіемъ сравнительно поздняго составленія сборника или, по крайней мѣрѣ, поздняго его канонизированія. Мы не должны думать, однако, чтобы всѣ мантры Athapваведы уступали по времени своего происхожденія старымъ гимнамъ Ригведы. Нёкоторые изъ заговоровъ, помёщенныхъ въ Атнарваведѣ, могуть быть очень древними, но, составляя принадлежность домашнаго обихода и не имъя прямаго отношенія къ богопочитанію, эти заклинанія долѣе оставались не собранными и давали, слѣдовательно, все большій и большій просторъ искаженіямъ и подновленіямъ языка, которыя, понятно, должны были явиться потомъ и въ текстъ записанномъ.

Что касается трехъ первыхъ Ведъ, соединяемыхъ часто подъ общимъ названіемъ trayî vidyâ ("тройное знаніе"), то наименьшую древность должны мы признать за Яджурведой, хотя индійская традиція, перечисляя Веды, называетъ обыкновенно Яджурведу непосредственно за Ригведою. Мнѣніе о болѣе позднемъ происхожденіи Яджурведы, сравнительно съ Самаведою, можетъ опираться, <sup>5</sup>) напр.,



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Атhарваведа дёлится на 20 книгъ. См. Atharvaveda—sanhita, herausgegeben von R. Roth und W. D. Whitney. Berlin. 1856.

<sup>4)</sup> Срав. разсуждение Рота Ueber den Atharva-Veda. Tübingen. 1856.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cpab. Whitney'a Oriental and linguistic Studies, crp. 16.

на слѣдующій стихъ изъ этой послѣдней (I, 4, 2, 3, 10): rcan sâma yacâmahe yâbhyâm karmâni krnvate, vi te sadasi râgato yagnam deveshu vakshatah, т. е. "мы почитаемъ стихъ rc и стихъ sâman, пособіемъ которыхъ совершаются жертвоприношения: оба

3 -

sâman, пособіемъ которыхъ совершаются жертвоприношенія; оба они властвуютъ у алтаря, оба да ведутъ къ богамъ жертву, "6) Мы видимъ, что yaýus (жертвенная формула, жертвенное изреченіе) sâman являются уже принадлежностью жертвоприношенія. Ригведа часто говорить о пёснопёніяхь sâman (рядомь сь rc напр. въ ст. 5, 44, 14), а слово уаýus въ значеніи жертвенной формулы встрѣчается здѣсь лишь въ позднемъ гимнѣ 10, 90. Но болѣе новое происхождение Яджурведы указывается, помимо того, самымъ содержаніемъ этого сборника. Яджурведа получила названіе отъ. жертвенныхъ формулъ (vaqus), воторыя обязаны своимъ существованіемъ сильному развитію религіозной обрядности. Происхожденіе этихъ формулъ относится не къ эпохѣ созданія древнихъ гимновъ, но къ болѣе позднему времени, когда ритуалъ сталъ получать все большее и большее значение въ богопочитании и когда сословие жрецовъ (уже выдѣлившееся) поставило себѣ задачею регулировать религіозную обрядность и развить ее до мелочей. Такимъ образомъ назначение Яджурведы исключительно литургическое; отдёльныя жертвенныя изреченія часто не имбють внутренней связи между собою, и эта связь можетъ быть понята лишь по отношению къ ритуалу, съ которымъ мы знакомимся изъ комментарія къ тексту, а равно изъ браћманъ и сутръ. Яджурведа, отличающанся обиліемъ школь, 7) передана въ двухъ текстахъ, которые разнятся одинъ оть другаго главнымъ образомъ не содержаніемъ, но расположеніемъ матеріала. Одинъ изъ этихъ текстовъ пазывается Бѣлою Яджурводою, а другой Черною; санhита перваго носить имя: Vågasaneyisamhitâ, <sup>8</sup>) a саннита втораго: Taittirîya-samhitâ. <sup>9</sup>) Что касается

<sup>6)</sup> Срав. въ Атhapваведъ 7, 54, 1, гдъ, между прочимъ, вмъсто vakshata, читается yacchata, т. е. «оба они доставляютъ (изъявит. накл.) въ богамъ жертву». Въ стихъ, который слъдуетъ за этимъ, упоминается и уа gus.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Это обстоятельство вполнѣ понятно, такъ какъ жертвенный ритуалъ въ его подробностяхъ было не вездѣ одинъ и тотъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Cm. The Vágasaneyi-sanhitâ, edited by A. Weber. Berlin. 1852.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См. Indische Studien, томы XI и XII, (1871 и 1872: гг.): Die Taittirîya—samhitâ, herausgegeben von A. Weber. Текстъ изданъ эдёсь въ транскрищин. Часть этой санниты, виъстъ съ комментариемъ, была издана уже прежде въ Калькуттъ въ Bibliotheca Indica (деванагарский шрифтъ).

словъ våýasaneyin (или våýasaneya) и taittiriya, то въ нихъ должно видѣть patronymica, обозначающія извѣстныя школы; названія же "Бѣлая" и "Черная" объясняются Веберомъ <sup>10</sup>) изъ расположенія матеріала: Бѣлая Яджурведа строго отдѣляеть самыя изреченія и стихи отъ объясненія, приложеннаго къ нимъ, между тѣмъ какъ въ Черной жертвенныя формулы по большей части непосредственно сопровождаются догматическими объясненіями, указаніями на ритуалъ и т. д.

Жертвенныя формулы, или уау́из въ собственномъ смыслѣ, составляють половину содержанія Яджурведы (т. е. ея санһить) и имѣють форму прозаическую, которую, впрочемъ, можно назвать иногда ритмическою прозою. Кромѣ этихъ прозаическихъ уа́gus Яджурведа заключаеть въ себѣ также много стиховь, rc, наибольшую часть которыхъ мы находимъ въ Ригведѣ; но въ Яджурведѣ каждый стихъ получаетъ значеніе жертвенной формулы и связывается съ тою или другою частью жертвеннаго обряда. Стихи, общіе Яджурведѣ съ Ригведою, представляють не рёдко варіанты, число которыхъ, впрочемъ, не столь значительно, какъ при сравнении Самаведы съ Ригведою, да и при томъ по своему второстепенному характеру они не имѣють для насъ того интереса, какъ эти послѣдніе. Относительно прозаическихъ уафия я думаю, что однѣ изъ этихъ жертвенныхъ формулъ создавались вновь по мёрё развитія обрядоваго культа, другія же представляли въ основѣ своей обломки старыхъ стиховъ (rc), пріуроченные въ той или другой части жертвеннаго обряда. Подобнымъ же образомъ объясняю я ниже составъ Стобны (Stobha), примыкающей къ Самаведъ.

Совершенно своеобразную теорію касательно уау́из и ихъ отношенія къ гимнамъ высказалъ Гаугъ (Haug) въ Введеніи къ своему изданію одной изъ браһманъ Ригведы, именно Aitareya—Brâhmana.<sup>11</sup>) По мнѣнію Гауга, жертвенныя формулы—yaýus и тѣ краткія обращенія къ богамъ, которыя мы встрѣчаемъ въ браһманахъ и сутрахъ иодъ именемъ nivid, предшествовали по времени своего созданія гимнамъ и отличаются, слѣдовательно, особенно глубокою древностью. Изъ гимновъ Гаугъ считаетъ наиболѣе древними тѣ, которые связаны съ жертвоприношеніемъ, между тѣмъ какъ другіе,

<sup>10)</sup> Akademische Vorlesungen über indische Literaturgesch-ichte (Berlin. 1852), crp. 83 u 99.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Aitareya—Brâhmanam of the Rig-Veda. Edited, translated and explained by Martin Haug. Bombay. 1863. Сж. основательные разборы этого издания въ Indische Studien, т. IX, стр. 177—380. Срав. также Макса Миллера Essays, т. I, стр. 94—105.

выражающіе просто поэтическое міровоззрѣніе или прославленіе боговъ, онъ относитъ ко временамъ болѣе позднимъ. Я не могу входить здѣсь въ подробный разборъ этой теоріи, противорѣчащей общепринятому въ наукѣ мнѣнію, но долженъ замѣтить, что какихъ-нибудь убѣдительныхъ доказательствъ Гаугъ не представилъ въ пользу своего взгляда. Противъ него говоритъ уже прозаическая форма yaýus и nivid (хотя бы мъстами эта проза и была ритмическою), между тёмъ какъ у народовъ индо-европейскихъ поэтическія произведенія всегда предшествовали прозаическимъ, что и бюло замѣчено противъ Гауга Максомъ Мюллеромъ. Относительно краткихъ обращеній къ богамъ, извѣстныхъ подъ именемъ nivid, должно быть принято во вниманіе и то, что сама традиція не придавала имъ особенно священнаго значенія, вслѣдствіе чего мы не имѣемъ даже отдѣльнаго текста, въ которомъ онѣ были бы собраны. Естественно предположить поэтому, что и nivid произошли, по крайней мёрё, отчасти, изъ обломковъ старыхъ гимновъ, подобно уа́сия. Само собою разумѣется, что нѣкоторыя краткія обращенія къ богамъ съ мольбою принять участіе въ жертвѣ могли быть созданы въ очень древнее время, и слово uktha въ Ригведѣ я понимаю именно въ значении жертвеннаго изречения, <sup>12</sup>) но отсюда далеко еще до той теоріи, выставляемой Гаугомъ, по которой исходнымъ пунктомъ всей устной литературы служитъ жертва и связанныя съ нею краткія изреченія, или формулы. Съ такою теорією я не согласенъ въ принципѣ: не обрядъ и не жертва были первою ступенью въ развитіи богослуженія, но словесное богопочитаніе, гимнъ. Гимны, какъ прославленія боговъ и мольбы въ нимъ, произошли въ свою очередь изъ тѣхъ лирическихъ произведеній, которыя выражали воззрѣніе человѣка на окружавшій міръ, его удивленіе и страхъ передъ силами и явленіями природы, облекавшимися въ тотъ или другой осязательный образъ, и мольбы обращенныя къ этой видимой природъ, а не къ богамъ, которые еще не существовали. Такимъ образомъ жертвенные гимны и жертвенныя формулы должны были имёть передъ собою длинный рядъ гимновъ совершенно инаго характера, и самая жертва, у народовъ индо-европейскихъ, по крайней мѣрѣ, <sup>18</sup>) явилась послѣ славословія

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Мы не знаемъ, однако, на сколько совпадали эти uktha съ поздифищими уаýиз. Срав. объ uktha сказанное мною ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Я намъренно ограничиваю свое положеніе индоевропейскими народами, такъ какъ не могу входить здъсь въ подробное разсмотръніе этого вопроса по. отношенію къ другимъ народностямъ.

и молитвы. Въ подтверждение этого мы имбемъ факты, представляемые языкомъ. Въ эпоху совмѣстной жизни индо-европейское племя, вѣроятно, не знало еще жертвы, <sup>14</sup>) хотя устная поэзія, несомнённо, существовала (какъ это доказывается сравнительной мисологіей), и вотъ поздние, когда отдильные индо-европейскіе народы иолучили надобность въ новомъ словѣ для выраженія новаго понятія, они обратились или къ словамъ, выражавшимъ "дъйствіе" (жертвоприношеніе какъ священное дъйствіе, или дъйствіе хατ' έξοχήν), или къ темъ, первоначальное значение которыхъ было "закалыванье", "возліяніе" и т. д. (смотря по роду жертвы), или же къ другимъ, уже употреблявшимся въ значении богопочитания, и при томъ именно словеснаго, такъ какъ лишь этотъ видъ богослуженія быль до тёхь порь извёстень. Однимь изь убёдительныхъ примъровъ можетъ служить ссвр уа gna, обыкновенное впослёдствіи слово для выраженія жертвоприношенія. Въ этомъ же значении употребляется уау́иа и въ Ведахъ, но, кромѣ того, оно значить тамъ также "славословіе, гимнъ". Нельзя думать, конечно, что значение "славословие, произошло изъ значения "жертвоприношеніе", ибо въ такомъ случаѣ было бы непонятно, почему позднѣйшій языкъ удержалъ лишь послѣднее изъ этихъ значеній и совершенно утратилъ первое. Корень, лежащій въ уау́na, есть уад "чтить", откуда сскр. глаголъ уау́ и греческ. «Хоµаи, «Уиос. Можно предположить поэтому, что уау́ а сохраняетъ въ Ведахъ общее значение: "богопочитание", точно такъ же какъ и глаголъ уа́д, позднѣе "приносить жертву", здѣсь значитъ еще вообще "чтить боговъ" какъ гимнами, такъ и жертвою. Совершенно то же находнмъ мы и въ языкѣ Авесты, гдѣ yaz (=сскр. yaģ) выражаетъ "чтить боговъ" славословіемъ или жертвою, а уаспа (откуда и названіе одной изъ частей Авесты), подобно уау́та въ Ведахъ, удерживаетъ оба значенія: "славословіе" и "жертвоприношеніе". Итакъ, несомнѣнно, что жертвоприношеніе было извѣстно уже въ ту эпоху, когда племена индійскія составляли одно цёлое съ племенами эранскими, но, вмёстё съ тёмъ, ясно видно, что какъ въ этомъ періодѣ, такъ и позднѣе, по раздѣленіи индо-эранскаго народа, въ значении "приносить жертву", "жертва" употреблялись слова, прим'ынявшіяся также въ гимнамъ, или славословіямъ. Очевидно, что этоть факть, добытый изъ языка, никакъ не можетъ служить осно-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) По крайней мъръ, не сохранилось никакихъ свидътельствъ объ этомъ. Срав. Фика Die ehemalige Spracheinheit der Indogermanen Europas, стр. 276.

ваніемъ для теоріи Гауга. Гораздо скорѣе можемъ мы согласовать его съ нашимъ взглядомъ, по которому жертва явилась 1103380 молитвословія. Коль скоро извѣстное слово употребляется въ двухъ значеніяхъ, изъ которыхъ одно все больше н больше уступаетъ другому и, накопецъ, исчезаетъ совсѣмъ, мы, руководясь общимъ правиломъ, судимъ такъ, что это исчезнувшее значеніе было болѣе древнимъ, сравнительно съ тѣмъ, которое его вытѣснило. Такимъ образомъ надо полагать, что и слова уа*ģ*, уа*ģn* а (др. бактрійск. уаг, уаспа) выражали сначала богопочитание, проявлявшееся въ произнесеніи гимновъ, а затѣмъ, удерживая этотъ смыслъ, онѣ стали примѣняться и въ тому религіозному дѣйствію, которое соединялось съ славословіемъ и молитвой; наконецъ, съ теченіемъ времени, это религіозное д'айствіе, т. е. жертвоприношеніе, пріобр'яло такую важность, что гимны и молитвы представлялись лишь сопровождавшими его и, слъдовательно, второстепенными въ томъ, для обозначенія чего существовали слова уаў и уаўпа.

Другой примёръ, показывающій развитіе жертвы изъ гимна, или славословія, я беру изъ языковъ дитовско-славянскихъ. Въ настоящее время вопросъ о степеняхъ родства между отдѣльными индоевропейскими языками представляется особенно запутаннымъ, по вполнѣ вѣрнымъ можно считать такое же близкое отношеніе другъ въ другу язывовъ литовско-славянскихъ, вакъ и арійскихъ (т. е. индо-эранскихъ). Я не сомнѣваюсь въ томъ, что старославянск. жрьти (или жъртти, жртти), т. т. общеславянск. жірти (и выражаетъ звукъ долгій), получило свое значеніе уже по отдѣленіи славянскихъ языковъ отъ литовскихъ, ибо литовск. girti (прусск. girtwei) значить "славить", "хвалить"; корень этихъ словъ есть gar "звучать" <sup>15</sup>) (срав. греч. үйрос, ст. слав. *маюль* и т. д.), и сюда же принадлежать сскр. и др. бавтр. gar "славить" (по санскритски gar, grnâti, значить также "звать"). Такимъ образомъ, этимологія слова жрыти, давно уже выставленная, 16) служить новымъ подтвержденіемъ нашей теоріи объ отношеніи жертвы къ славословію и молитвѣ.

Подобно Яджурведѣ, Самаведа имѣетъ также исключительно литургическое назначеніе, и въ этомъ отношеніи Яджурведа и Самаведа должны быть противопоставлены Ригведѣ.



<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Переходъ а въ *i*, черезъ посредство *e*, произошелъ въ g i r – въ литовско-славянскую эпоху.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Срав. Миклошича Lexicon, подъ словомъ жрюти.

Ригведа, <sup>17</sup>) самая общирная изъ всѣхъ Ведъ (1028 гимновъ, болѣе десяти съ половиною тысячъ стиховъ) и наиболѣе интересная для насъ, можетъ быть названа Ведой по преимуществу. Сборникъ Ригведы самъ въ себѣ заключалъ свою цѣль: составители его руководились желаніемъ предохранить гимны отъ порчи или забвенія и вовсе не имѣли въ виду цѣлей литургическихъ; на это указываетъ какъ объемъ сборника, такъ и разнообразный характеръ его гимновъ, изъ которыхъ иные не имѣютъ отношенія къ богопочитанію. Въ позднѣйшей практикѣ произнесеніе священныхъ гимновъ Ригведы было также соединено съ отправленіемъ обрядовъ жертвоприношенія (какъ и произнесеніе уа́шь и зâman) и лежало на обязанности жреца hотара <sup>18</sup>) но не въ этомъ состояло первоначальное назначеніе сборника.

Ригведа (rgveda), получившая свое название отъ rc "стихъ", преимущественно "хвалебный", (собственно "восхваленіе, прославленіе"), дёлится на десять книгъ, называемыхъ mandala (собств. "вругъ", "циклъ"). <sup>19</sup>) Гимны, входящіе сюда, принадлежать по времени составленія разнымъ эпохамъ и представляютъ ноэтому различія какъ въ характеръ, такъ и въ языкъ. Понятно, что составители сборника Ригведы не могли руководиться при расположеніи гимновъ большею или меньшею ихъ древностью, ибо такого рода критерій быль невозможень въ эпоху, отдаленную въками отъ времени появленія этихъ гимновъ. Мы видимъ, что, за исключеніемъ первой, девятой, десятой и частію восьмой книгь, гимны Ригведы расположены такимъ образомъ, что каждая мандала содержить въ себѣ исключительно или преимущественно стихи, приприсываемые либо одному автору, т. е. извѣстному вдохновенному мудрецу-rshi, либо членамъ одного и того же рода. Такъ, вторая мандала имбеть почти исключительно гимны Гритсамады (Grtsamada), третья—гимны Вишвамитры (Vicvâmitra) и его потомковъ,

<sup>17</sup>) Впервые быль издань отрывокь изъ Ригведы Розеномь въ 1830 году (Rig-Vedae Specimen), а восемь лѣть спустя явилась въ его же изданіи вся первая аштака Ригведы съ латинск. переводомъ и примѣчаніями (Rigveda-Sanhita, liber primus, sanskrite et latine. London. 1838). Съ 1849 года начато Максомъ Мюллеромъ роскошное изданіе Ригведы и комментарія къ ней Саяны (Лондонъ), но, кромѣ того, мы имѣемъ текстъ всей Ригведы въ транскринціи въ изданіи Ауфрехта (Indische Studien, томы VI и VII).

<sup>18</sup>) Жертвенныя формулы уа́уиз произносить жрецъ adhvaryu; это спово часто встрёчается еще въ Ригведё.

<sup>19</sup>) По другому, чисто ви в шнему д'вленію Ригведа им веть восемь аштакъ (ashţaka), т. е. восемь восьмыхъ частей.

Digitized by Google

четвертая—гимны Вамадевы (Vâmadeva), пятая—гимны Атри (Atri) и его потомковъ, шестая-гимны Бhapaдваджи (Bharadvâýa) и потомковъ, седьмая-гимны Васиштны (Vasishtha) и потомковъ. Восьмая мандала заключаеть въ себѣ много гимновъ, принадлежащихъ потомкамъ Канвы (Kanva), но рядомъ съ ними стоятъ также гимпы и другихъ лицъ. Само собою разумфется, что подъ этими именами мы не обязаны разумѣть дѣйствительныхъ авторовъ гимновъ; позднъйшая традиція могла связать извъстные стихи, для приданія имъ большаго авторитета, съ именемъ того или другаго изъ древнихъ rshi, а иногда авторами стиховъ называются даже прямо боги (особенно часто въ десятой мандалѣ)<sup>20</sup>). Нельзя упускать изъ виду и того, что списокъ авторовъ не переданъ въ самомъ сборникѣ гимновъ, но извѣстенъ намъ изъоглавленія (Anukramanikâ), составленнаго позднѣе и примыкающаго къ литературѣ Ригведы. Въ большинствѣ случаевъ указаніе на того или другаго rshi или его родичей должно быть понимаемо, конечно, такъ, что извъстные гимны сохранялись въ памяти такого-то рода; <sup>21</sup>) можетъ быть даже, первоначально каждый изъ этихъ родовъ имѣлъ свое собраніе гимновъ, которое и вошло потомъ, какъ составная часть, въ сборникъ Ригведы. Что касается книгъ первой, девятой, десятой и частію восьмой, то онѣ содержатъ въ себѣ гимны, приписываемые разнымъ авторамъ (членамъ разныхъ родовъ). Относительно десятой книги мы не можемъ сомнѣваться въ томъ, что она прибавлена позднѣе, ибо на это указываетъ характеръ значительной части гимновъ, входящихъ сюда<sup>22</sup>); многіе изъ нихъ, какъ замѣчено выше, являются также и въ Атhapваведѣ. Первая книга Ригведы, хотя и разнится отъ слѣдующихъ шести въ томъ, что соединяетъ въ себѣ стихи, приписываемые лицамъ различныхъ родовъ, имбетъ, однако, тотъ же планъ расположенія гимновъ (за исключеніемъ послѣднихъ, припи-

13

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) По повднѣйшему богословскому возврѣнію, ведійскіе гимны воспринимались вдохновенными риши какъ откровеніе. Это воспріятіе божественнаго откровенія выражалось технически глаголомъ «видѣть» (darç). А между тѣмъ въ самыхъ гимнахъ авторъ говоритъ иногда, что опъ сдѣлалъ или смастерилъ (taksh) такой-то стихъ, какъ плотникъ дѣлаетъ колесницу (RV. 1, 130, 6; 5, 2, 11), или какъ дѣлаютъ прекрасную одежду (5, 29, 15) и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Любопытно, что въ числѣ авторовъ гимновъ называется иѣсколько женщинъ, откуда можно заключать о болѣе высокомъ положеніи женщины въ эту эпоху сравпительно съ тѣмъ, какое выпало на ея долю съ установленіемъ браћманскаго строя жизни.

<sup>22)</sup> Сюда принадлежатъ, напр., гимны спекулятивнаго содержанія: о происхожденіи міра, о божествѣ, представляемомъ абстрактно, и т. д.

сываемыхъ Агастьѣ, Agastya), по которому въ каждой группѣ, принадлежащей извъстному rshi или роду, начальные гимны обращены къ Агни, слъдующіе къ Индрь, а затемъ уже идутъ стихи, посвященные другимъ божествамъ. Это обстоятельство позволяетъ намъ видѣть въ семи первыхъ книгахъ Ригведы одну и ту же редакцію, но трудно сказать, принадлежали ли въ первоначальному собранію также и двѣ слѣдующія книги. Вопросъ не въ томъ, конечно, когда были созданы гимны, помъщенные въ этихъ двухъ книгахъ, но лишь въ томъ, были ли они включены въ первоначальную редакцію Ригведы. Что касается девятой мандалы, то она содержить въ себѣ исключительно гимны, посвященные Сомѣ свѣтло текущему (Pavamâna Soma), почему и носить название Pâvamânyas (т. е. rcas). Понятно, что здѣсь не могъ быть принятъ тотъ порядокъ расположенія гимновъ, который мы видимъ въ семи первыхъ книгахъ, но это-то обстоятельство и позволяетъ намъ сомнѣваться въ первоначальной принадлежности девятой книги къ сборнику Ригведы. Стихи, посвященные Сомъ свътло текущему (или процъживающемуся), по самому существу своему принадлежать къ стихамъ жертвеннымъ, и это соединение въ одной книгѣ гимновъ, однородныхъ по сюжету, и при томъ жертвенныхъ, противоръчитъ общему плану Ригведы, принятому во всёхъ остальныхъ книгахъ, включая сюда и десятую Почти половина стиховъ, составляющихъ девятую мандалу, является также и въ томъ литургическомъ сборникѣ, который носитъ названіе Самаведы, но здѣсь эти стихи стоять въ другомъ порядкѣ и связаны не единствомъ содержанія, но отношениемъ къ ритуалу. Изъ числа остальныхъ стиховъ Самаведы, встрѣчающихся въ сборникѣ Ригведы, почти двѣ трети мы находимъ въ восьмой книгъ этого послъдняго. Такимъ образомъ девятая и восьмая мандалы Ригведы имѣютъ для насъ особенное значеніе по связи съ Самаведою и представляются вмѣстѣ съ тѣмъ почти одинаково неясными по отношенію къ первымъ семи мандаламъ. Гимны восьмой мандалы не имѣютъ, правда, того единства сюжета, какъ гимны девятой, и посвящены различнымъ божествамъ, но мы не видимъ здёсь того плана расположенія стиховъ, какой извъстенъ намъ изъ семи первыхъ мандалъ. При этомъ должно замътить, что какъ девятая книга имъетъ свое спеціальное названie, Pâvamânyas, такъ и восьмая носить имя: Pragâthâs (множ. ч.)<sup>23</sup>),

Digitized by Google

ż.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Pragatha (ед. ч.) есть название извъстнаго рода строфъ; по корию это слово указываетъ, конечно, на gâ «пътъ».

между тёмъ какъ для остальныхъ книгъ не существуетъ особыхъ названій. Итакъ, очень возможно, что восьмая и девятая мандалы не одновременны по редакціи съ первыми семью, хотя при настоящемъ положеніи вопроса нельзя еще утверждать этого положительно. Что касается отношенія этихъ мандалъ къ Самаведѣ, то когда бы ни послѣдовало ихъ прпсоединеніе къ семи первымъ книгамъ Ригведы, самые гимны, заключающіеся здѣсь, были извѣстны задолго до составленія сборника Самаведы.

Я сказаль выше, что назначение Самаведы исключительно литургическое: она содержить въ себѣ стихи, которые пѣлись при жертвоприношении Сомы. Что касается культа Сомы, то начала его восходять къ эпохѣ индо-эранской, какъ это видно изъ сравненія сскр. soma съ др. бактр. haoma, но болфе полное развите этотъ культъ получилъ по раздёлении арійскаго (т. е. индо-эранскаго) племени, и при томъ преимущественно въ Индіи. Слово soma, собственно "экстрактъ" (отъ su "выжимать сокъ"), обозначаетъ сокъ изъ растенія Asclepias acida (или изъ другаго, близкаго въ нему), который при брожении получаеть нѣсколько наркотическія свойства; др. бактр. haoma было перенесено на самое растеніе, изъ котораго добывался такой совъ. Происхождение культа Сомы объясняется такимъ образомъ, что человъкъ, замътивъ опъяняющее дъйствіе этого сока, приписалъ ему божественную силу, вслѣдствіе чего Сома обратился въ бога, а добывание его стало священнымъ дъйствіемъ. Сома служить пріятною жертвою для боговъ, преимущественно для Индры, который, вдохновившись этимъ напиткомъ, совершаетъ свои подвиги: убиваетъ змѣя и освобождаетъ небесныя воды. Кромѣ девятой мандалы, исключительно посвященной Сомѣ, другія книги Ригведы также содержать въ себѣ гимны въ честь Сомы, а указанія на этотъ культъ встрѣчаются очень часто во всёхъ мандалахъ. Такимъ образомъ несомнённо, что жертвоприношеніе Сомы было извѣстно уже въ эпоху составленія старыхъ гимновъ, и древностью этого обряда должно объяснять то обстоятельство, что цёлая книга Ригведы посвящена исключительно Сомё. Но эти гимны вовсе не предполагають сильнаго развитія обрядности, между тъть какъ сборникъ Самаведы обязанъ своимъ происхождениемъ той эпохѣ, когда ритуалъ жертвоприношенія Сомы былъ регулированъ, и когда стихи, употреблявшіеся при этомъ священнодѣйствіи, получили новый, символическій характеръ, по связи съ тою или другою частью обряда.

Понятно, что Самаведа, состоящая почти исключительно изъ

стиховъ Ригведы, расположенныхъ только въ иномъ порядкѣ, очень часто безъ внутрепней связи, не можеть представлять для насъ самостоятельнаго интереса и важна именно по отношенію къ Ригведѣ. Число всѣхъ стиховъ Самаведы, извѣстныхъ намъ въ настоящее время, простирается въ нашей редакціи до 1874<sup>24</sup>). Если мы исключимъ изъ этого числа тѣ стихи, которые повторяются въ Самаведѣ, то получимъ 1602 стиха, и изъ нихъ только 92 не встрѣчаются въ Ригведѣ. Я говорилъ уже о томъ, что преимущественно девятая и восьмая мандалы Ригведы содержать въ себъ стихи, находимые нами въ Самаведѣ, но, кромѣ того, мы имѣемъ здѣсь также извлеченія и изъ другихъ книгъ Ригведы. Что касается стиховъ, принадлежащихъ исключительно Самаведъ, то они по большей части ничёмъ не отличаются отъ остальныхъ; отсутствіе ихъ въ Ригведѣ можетъ быть объясняемо или неполнотою этой послѣдней, какъ сборника всѣхъ гимновъ, или же неполнотою той редакціи ея, которая намъ извѣстна <sup>25</sup>).

Изъ сравненія текстовъ обѣихъ Ведъ оказывается, что стихи Ригведы являются въ Самаведѣ по большей части съ варіантами, которые нерѣдко представляють здѣсь чтеніе болѣе древнее, чѣмъ въ Ригведѣ; въ этомъ заключается чрезвычайно важное значеніе Самаведы для критики ведійскихъ текстовъ, и потому весьма желательно было бы имѣть тщательный разборъ всѣхъ этихъ варіантовъ. Но что должны мы думать, на основании этого обстоятельства, о взаимномъ отношеніи редакцій Ригведы и Самаведы? Бенфей въ Введении въ своему изданию Самаведы высказалъ по этому поводу слѣдующее предположение: <sup>26</sup>) Es scheint mir ganz im Geiste solcher heiligen Schriften und der Art ihrer Entstehung zu liegen, dass, wenn einmal der SV. aus einer älteren Recension des RV. in der uns vorliegenden Gestalt fixirt war, nichts weiter daran geändert wurde, während es sehr gut geschehen konnte, dass an die Stelle der ältern RV.-Rec. durch Hinzutritt neuer Hülfsmittel eine neue Rec. trat, deren Charakter im Einzelnen alsdann völlig ohne Einfluss auf den SV. blieb. Нужно зам'втить при этомъ, что текстъ Ригведы былъ фиксированъ 27) очень давно, и что въ самыхъ древнихъ произве-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Я не касаюсь здѣсь труднаго вопроса, какимъ образомъ была установлена редакція Ведъ, при помощи ли письма, или посредствомъ устной передачи. Максъ Мюл-



<sup>24)</sup> Я считаю здѣсь какъ отдѣлъ Áraņyaka, такъ и стихи Mahânâmnyas.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Мы имѣемъ Ригведу въ редакцін школы Çakalakâs, но встрѣчаемъ нѣкоторыя указанія и на школу Bâshkalâs, съ текстомт которой мы не знакомы.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Die Hymnen des Sâma-Veda, Einleituug, XXVIII.

деніяхъ, гдѣ только приводятся изъ нея цитаты, онѣ являются всегда въ той формѣ, какую имѣютъ и теперь въ Ригведѣ; такимъ образомъ установленіе текста Самаведы должно было произойти во времена еще болѣе отдаленныя. Очевидно, однако, что взаимное отношеніе редакцій Ригведы и Самаведы можеть быть понимаемо иначе: сборникъ Самаведы могъ быть составленъ тогда, когда еще не было предпринято собрание гимновъ "rgveda—samhita", и въ доказательство этого можно было бы сослаться на большую древность чтеній, представляемыхъ Самаведою. Нътъ сомнѣнія, что на основании имѣющихся данныхъ вопросъ о взаимномъ отношении по времени происхожденія редакцій Ригведы и Самаведы не можетъ быть окончательно выясненъ; но во всякомъ случаѣ было бы произвольно предполагать вмѣстѣ съ Бенфеемъ, что въ основу Самаведы легла извъстная редакція Ригведы, хотя бы и болье древняя, чымъ та, какую мы знаемъ. Я думаю, что когда бы ни произошло составленіе сборника Самаведы, раньше или позже Ригведы, оно не имѣло отношенія къ редакціи этой послѣдней. Стихъ sâman по звуковой своей сторонѣ (не музыкальной) быль тождественъ первоначально съ стихомъ rc, но задолго до составленія сборниковъ Ведъ были извѣстны уже эти два вида словеснаго богопочитанія: стихъ и пѣснопѣніе; срав. RV. 8, 27, 5 (rc...gir) 28), 8, 81, 19 (gir.... arka), 1, 7,1 (gâthinas.... arkinas), 1, 10, 1 (gâyanti.... arcanti), 6, 45, 4 (arcata pra ca gâyata) и т. д. Что касается пѣснопѣній sâman, которыя отличались отъ gâyatra (RV. 8, 16, 9) и издревле сопровождали жервоприношение Сомы, то онъ не ръдко упоминаются въ Ригведѣ (напр.: 1, 62, 2; 1, 173, 1; 1, 107, 2; 2, 43, 1 и 2; 5, 44, 14; 8, 16, 9 и т. д.), гдѣ приводятся даже спеціальныя названія нѣкоторыхъ изъ sâman: rathamtara (1, 164, 25, 29) а также въ позднѣе прибавленной десятой книгѣ 181, 1) и, можетъ быть, brhat (8, 55, 1; 8, 78, 1)=sâma brhat (8, 87, 1). Потребность въ сборникѣ Самаведы явилась тогда, когда ритуалъ уже значительно

леръ (History of ancient Sanskrit Literature) думаетъ, что даже браћмавы составлены безъ пособія письма, но срав. возръженія Whitney'a (Oriental and Linguistic Studies: Müller's History of Vedic Literature) и его гипотезу, которая кажется миѣ очень правдоподобною.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Gir значить собственно «прославленіе» (оть gar «славить»), но обыкновенно это слово можеть быть переводимо «хвалебная пёснь». Тамъ, гдё gir отличается оть rс или arka, такой переводъ мнё кажется несомнённымъ. Первоначально rс и gir выражали, конечно, одно и то же.

<sup>29)</sup> Этотъ гимнъ, безъ сомнѣнія, принадлежить къ числу позднихъ.

усложнился, и когда число sâman на столько возрасло, что явилась надобность регулировать ихъ употребление. Но понятно, не было никакой необходимости обращаться при этомъ къ санhитъ Ригведы, еслибъ даже она и существовала; стихи sâman вошли въ Самаведу вь той звуковой формѣ, какую имѣли они, а не сотвѣтствующіе имъ стихи rc. Первоначально, какъ я уже сказалъ, тѣ и другіе были тождественны въ этомъ отношении, но издревле существовавшее употребление извъстныхъ стиховъ въ качествъ saman (при жертвоприношении Сомы) должно было вызвать то явление, что одинъ и тотъ стихъ могъ являться съ теченіемъ времени въ разныхъ видахъ (я говорю только о звуковой сторонѣ), смотря по тому, былъ ли онъ sâman, или же нътъ. Легко предположить также, что стихи sâman вслёдствіе своего литургическаго назначенія, подчинявшагося всегда извъстному контролю, были болъе предохранены отъ звуковыхъ измѣненій, чѣмъ тѣ же самые стихи въ формѣ гс, какъ составныя части извёстнаго гимна, бывшаго въ живомъ употребленіи. Такимъ образомъ я думаю, что на основаніи текстовъ Ригведы и Самаведы нельзя ничего сказать о томъ, который изъ этихъ сборниковъ былъ составленъ прежде, такъ какъ оба они проъзошли независимо другъ отъ друга <sup>30</sup>); еслибъ было даже доказано, что редакція Ригведы, въ той самой формѣ, какъ мы ее знаемъ, предшествовала редакціи Самаведы, то и тогда архаизмы послёдней не показались бы намъ удивительными, въ виду только что сказаннаго мною о различной судьбѣ одного и того же стиха. Во избѣжаніе недоразумёній, считаю нужнымъ повторить, что здёсь рёчь идетъ о редакціи этихъ сборниковъ, а не о времени происхожденія мантръ Ригведы и Самаведы. Въ послѣднемъ отношеніи Самаведа, безъ всякаго сомнѣнія, восходить къ Ригведѣ, ибо стихи sâman произошли, какъ мы видёли, вслёдствіе литургическаго примёненія извёстныхъ rc въ жертвоприношенію Сомы. Я долженъ замётить также, что, говоря объ отношении Самаведы къ Ригведѣ, я разумѣю тотъ текстъ первой изъ нихъ, въ которомъ sâman освобождены отъ измѣненій, какимъ они подвергаются при нѣніи (см. ниже), или, другими словами, я разумѣю libretto пѣснопѣній sâman.

Мантры Самаведы переданы въ формѣ стиховъ и изреченій и въ музыкальной формѣ пѣснопѣній. Собственно говоря, подъ Самаведою должно разумѣть лишь этотъ послѣдній видъ мантръ, такъ какъ словомъ sâman обозначается стихъ или изреченіе въ той

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) На возможность такого объясненія указываеть и Бенфей, ibid.



формъ, какъ ихъ должно пѣть: "gîtirûpâh mantrâh sâmâni". <sup>31</sup>) Жрець, на обязанности котораго лежить пение мантрь Самавелы ири жертвоприношеніяхъ, называется udgâtar "пѣвецъ", и уже въ Ригведѣ (2, 43, 2) мы читаемъ: udgâteva.... sâma gâyasi, "будто udgâtar, ты поешь стихъ sâman"; другое названіе для пѣвца стиховъ sâman, sâmagâ, употреблено въ томъ же гимнѣ, въ первомъ стихѣ. Но если значеніе слова sâman совершенно ясно, то этимологія его была загадочна уже для индійскихъ ведистовъ, и на ихъ попытки объяснить происхождение этого слова <sup>32</sup>) мы не можемъ смотрѣть серьезно. Я думаю, что корень sâman лежитъ въ san, и sâman образовано отсюда точно такъ же, какъ, напр., vâma "милый, прекрасный", изъ \* vanma, отъ корня van (см. Словарь Бётлингка и Рота поль словомь vâma) или vâma "лѣвый", изъ \* vanma, съ котор. срав. др. саксонск. и др. верхнен вмецк. win-istar "лѣвый". При глаголѣ san существовала болѣе краткая форма sâ (какъ tâ изъ tan и т. п.), отъ которой мы и могли бы выводить слово'sâman; но необходимости въ этомъ нѣтъ, и я предпочитаю объясненіе sâman изъ полной формы san. Первоначальное значение san было "чтить" (срав. др. бактр. han "быть достойнымъ", ст. слав. санг), 33) затѣмъ "дарить" (это же значеніе имѣетъ и др. бактр. han) и, наконецъ, "получать въ даръ" (собственно въ медіумѣ, но также и въ д'виствительн. залогф). Такимъ образомъ sâman можетъ значить или "почитание", или "приношение"; первое могло бы казаться болѣе вѣроятнымъ, по аналогіи съ уа́у́ла, но Петербургскій Словарь не даетъ значенія "чтить" ведійск. глаголу san, и я думаю поэтому, что sâman значило собственно "приношеніе", откуда развилось дальн вишее употребление этого слова въ смысл в литургической пѣсни, какъ приношенія богамъ. Срав. RV. 1, 27, 4, гдѣ gâyatra, пѣснь, называется приношеніемъ, sani.

Текстъ Самаведы, въ которомъ мантры сохраняютъ первоначальную форму стиха (безъ музыкальныхъ измѣненій) называется Ârcika, отъ rc "стихъ". Этотъ текстъ былъ уже дважды изданъ, Стевенсономъ (Stevenson) и Бенфеемъ <sup>34</sup>), а въ настоящее время онъ

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) См. цитату, приведенную Саяной (Sâyana) въ Введеніи къ комментарію Самаведы, стр. 9 по Калькуттск. изданію.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) См. Бенфея Die Hymnen des Sâma-Veda, Glossar, подъ словомъ sâman.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Отсюда же, вѣроятно, происходитъ сскр. sana «старый« (собств. «почтенный»), литовск. senas, латинск. senex и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Особеннаго вниманія заслуживаетъ изданіе Бенфея (Die Hymnen des Sâma-Veda, herausgegeben, übersetzt und mit Glossar versehen von Theodor Benfey. Leipzig. 1848),

вновь издается въ Индіи, вмѣстѣ съ комментаріемъ Саяны (Sâyana) и съ текстомъ Gâna (отъ gâ "пѣть"), въ которомъ sâman имѣютъ музыкальную форму <sup>35</sup>). Та часть Самаведы, которую я сообщаю ниже, принадлежитъ также къ Árcika, но она не вошла въ издапія Стевенсона и Бенфея, а Калькуттское изданіе пока еще не доведено до Áraņyaka.

Arcika Самаведы дёлится или на двѣ, или на три части: Chandas и Uttarâ <sup>86</sup>), или же Chandas, 'Âranyaka (=Âranî) и Uttarâ. Саяна держится перваго дѣленія: sâmagânâm rkpâthâya dv $\hat{a}$ u granthâu vidyete, "chandah" "uttará" ceti ("у самаведистовъ для чтенія sâman какъ стиховъ существуютъ два текста: "Chandas" и "Uttar $\hat{a}$ ", стр. 22) и присоединяеть отдёль Aranyaka (какъ дополненіе) къ Chandas: kândatrayâmako 'yam chandonâmakah samhitâgranthah 37) so 'yam áranyakenádhyáyena shatsañkhyápúrakena saha shadbhir adhyáyáir upetah ("этотъ текстъ санhиты, называемый "Chandas", состоитъ изъ трехъ отдѣловъ-kanda; онъ, вмѣстѣ съ чтеніемъ Aranyaka, имѣющимъ шесть частей, заключаетъ въ себѣ шесть чтеній" стр. 91). Подобнымъ же образомъ оглавленіе къ Ârcika по редакціи школы Nåigey âs 38) номѣщаетъ отдѣлъ Âranyaka какъ седьмую (послѣднюю) "прапатhaky" первой части и, повидимому, даже не даеть этой нрапатhакъ особаго названія. Но обыкновенно Aranyaka отдъляется отъ Chandas и приводится какъ совершенно особая часть текста Arcika; поэтому въ рукописяхъ мы встрѣчаемъ Aranyaka или от-

оказавшее большую пользу изученію Ведъ въ Европф. Изданіе Стевенсона съ переводомъ, сдфланнымъ на основаніи комментарія Саяны, вышло въ свфтъ въ 1842 г.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Bibliotheca Indica, New Series, NM 218, 224, 235 и др. (Calcutta. 1871 и слъд.): Sâma-Veda-Sanhitâ with the Commentary of Sâyana Acârya, edited by Satyavrata Sâmaçramî.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) У Бенфея: Pûrvârcika и Uttarârcika.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Саяна, какъ кажется, нигдѣ не употребляетъ слова Arcika и имѣетъ вмѣсто того sanhitá. Но ârcika слово древнее, и уже Панини (Pânini) учитъ объ образовании его (IV, 3, 72); по формѣ это прилаѓат., при которомъ должно подразумѣвать, конечно, сущ. grantha (текстъ), ибо ârcika употребляется обыкновенно въ мужеск. родѣ, а не въ среднемъ, какъ у Венфея. Я не знаю, на чемъ основывался Веберъ (Indische Studien, I, стр. 29), называя первую часть Самаведы (т. е. Chandas) Arcika, а вторую (т. е. Uttarà) Stâubhika. Это ошибочное дѣленіе вошло также и въ сочиненія Макса Мюллера (History of ancient Sanskrit Literature), Whitney'a (Oriental and Linguistic Studies) и др., равно какъ и въ Петербургскій Словарь, гдѣ оно позднѣе, впрочемъ, было исправлено. Подъ Stâubhika должно разумѣть, конечно, Stobha, о котор. см. ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) См. объ этой рукописи у Бенфея Die Hymn. d. SV., Einleitung, VII, а также Nachträge und Verbesserungen.

дёльно отъ Chandas, или, если рукопись заключаеть въ себѣ полный тексть Arcika, то отдёль Ar., 89) слёдуя за Ch., получаеть все таки особое названіе. Satyavrata Samacrami, издающій въ настоящее время Самаведу, вмёстё съ комментаріемъ Саяны, на стр. 22, въ примёчани въ м'Есту, приведенному мною выше, говорить, что тотъ Маghaba (Mádhava), который еще прежде написалъ комментарій ("vivarana") въ Самаведъ, дълить Arcika на три части (Ch., Ar. и Utt.), и что такимъ же образомъ поступаютъ ведисты 40). Личность Мадhaвы очень загадочна по отношению къ Саянъ. и Burnell въ Введеніи къ своему изданію Ваншабраһманы (Vancabrahmana)<sup>41</sup>) старался доказать, что оба эти имени принадлежать одному и тому же лицу, и что Sáyana есть "the bhoganátha or mortal body of Madhava, the soul identified with Vishnu". Къ сожалѣнію, я не имѣю этого изслёдованія и знакомъ съ нимъ лишь по краткимъ рецензіямъ Вебера (Literarisches Centralblatt 1873 г., 8-го ноября) и Макса Мюллера (The Academy 1874 г., 31-го января). Оба рецензента находять, что вопросъ все таки не выясненъ, и указывають на обстоятельства, которыя не позволяють пока отождествлять Саяну съ Мадhавой. Сюда же должно отнести, конечно, существованіе двухъ комментаріовъ къ Самаведѣ, одного съ именемъ Мадhaвы (Sâmavedasya Vivarana), другаго съ именемъ Саяны (Sâmavedárthaprakáça); оба они разнятся не только въ объясненіяхъ,какъ это можно видъть изъ Калькуттскаго изданія Самаведы, гдъ приводятся въ выноскахъ цитаты изъ Vivarana,---но и въ дъленіи текста Arcika. Я не знаю, простирается ли комментарій Мадһавы также и на Uttar $\hat{a}$ , но изъ словъ Бенфея <sup>42</sup>) я вижу, что онъ пользовался для Chandas комментаріемъ Мадhaвы, а для Utt. комментаріемъ Саяны, хотя оба они соединены въ одной рукописи, сообщающей, впрочемъ, имена авторовъ. Разница между обоими комментаріями въ способѣ объясненія показалась Бенфею настолько существенною, что вызвала его замѣчаніе: "Die beiden Theile des Commentars haben einen so ganz verchiedenartigen Charakter, dass man sie kaum für Werke eines und desselben Verfassers halten

2

<sup>39)</sup> Сокращения: Ar., Ch. и Utt. обозначаютъ Aranyaka, Chandas и Uttará.

<sup>40)</sup> Yo hi mâdhavah sâmavedasya vivaranakârah pûrvatanah, tasya naye vâidikavyavahâre ca âranikas (sic) trtîyah; eshâm trayânâm eva sâdhâranam abhidhânam ârcika iti.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) The Vançabrâhmana (being the eihgt Brâhmana) of the Sâmaveda, edited together with the Commentary of Sâyana, a preface and index of words. Mangalore. 1873.

<sup>42)</sup> Die Hymn. d. SV. стр. X и XI.

kann." Я считаю это зам'вчаніе совершенно в'врнымъ, такъ какъ обѣ части того комментарія, которымъ пользовался Бенфей, принадлежать, действительно, разнымъ составителямъ; съ комментаріемъ Саяны въ Chandas (извёстнымъ намъ изъ Калькуттсваго изданія) Бенфей, следовательно, не быль знакомь. Что касается комментарія Мадhaвы, Samavedasya Vivarana (или Samavedavivarana?), то онъ долженъ стоять въ самомъ близкомъ отношении къ комментарию Бhapatacвамина (Bháratasvámin), подъ названіемъ: Sámavedavivaгана. Этотъ комментарій находится въ коллекціи рукописей Вигnell'а въ лондонской библіотекѣ при India Office 48), но, не будучи знакомъ съ самымъ текстомъ его, я не могу, конечно, точнѣе опредёлить связь его съ тёмъ комментаріемъ, который приписывается Мадhaвѣ. Не скрою, однако, что мнѣ представляется почти несомнъннымъ полное тождество обоихъ комментаріевъ; а въ такомъ случаѣ надо будетъ признать, что подъ именемъ Мадhaвы можетъ скрываться не только Саяна, но и Бhаратасваминъ, о которомъ мы знаемъ, что онъ жилъ раньше Саяны, такъ какъ послѣдній дѣлаетъ на него ссылки 44) Въ лондонской рукописи комментарій Bhapatacbamuna простирается только на Chandas и на Ar., вмёстё съ стихами Mahanamnyas 45); Ar. отдёляется здёсь вакъ отъ предшествующихъ стиховъ, такъ и отъ послёдующихъ (т. e Mahanamnyas), и комментарій къ 5той части обозначенъ въ концѣ такъ: iti áranyakasámavivaranam (л. 76).

Мы видимъ такимъ образомъ, что År. считается особымъ отдѣломъ текста Ârcika, хотя по своему объему этотъ отдѣлъ весьма незначителенъ сравнительно съ Ch. и Utt. Но есть, дѣйствительно, основаніе присоединять År. къ Ch. и отдѣлять обѣ эти части отъ Utt.; это основаніе дается расположеніемъ стиховъ въ Ch. и År., съ одной стороны, и въ Utt., съ другой. Въ двухъ первыхъ отдѣлахъ стихи, не имѣя часто внутренней связи между собою, расположены по декадамъ, daçati<sup>40</sup>) (имѣющимъ нногда болѣе, иногда менѣе десяти

<sup>43</sup>) Cm. Catalogue of a Collection of Sanskrit Manuscripts. By Burnell. Part I: Vedic Manuscripts (London. 1869. Trübner), Nº 127.

44) Cu. Bedepa Akadem. Vorlesungen über indische Literaturgeschichte, crp. 42.

<sup>45</sup>) Должно ли объяснять это неполнотою рукописи, или тёмъ, что комментарій Внаратасванина, дёйствительно, оканчивается здёсь? Въ рукописи, которою пользовался Бенфей, комментарій Маднавы также не простирается па Uttarâ.

<sup>46</sup>) См. о формѣ этого слова у Бенфен, Глоссарій къ Самаведѣ; иначе объясняетъ daçati Веберъ (Indische Studien I, 29), который видитъ здѣсь мѣстный падежъ отъ daçat. Комментарій Мадhавы имѣетъ, вмѣсто daçati, daçatyâ, а Саяна въ томъ же значенім употребляетъ kha%da, «отдѣлъ»; см. Калькуттск. изданіе Самаведы, стр. 110-

стиховъ), нежду тѣмъ какъ Utt. состоитъ изъ краткикъ гимновъ (sûkta), преимущественно въ три стиха, т. е. въ соединении trca, или же въ два, а иногда въ одинъ стихъ (очень ръдко), или въ четыре, пять и т. д., по не болёе какъ въ двёнадцать. Стихи, помъщенные въ Ch., неръдко повторяются въ Utt., и при томъ по большей части въ качествѣ начальныхъ стиховъ гимна. Саяна обобщаеть это явленіе и потому даеть слёдующее, опредёленіе текстамъ Ch. и Utt.: chandonamake granthe nanavidhanam samnam yonibhûtá eva rcah pathitáh; uttarágranthe trcátmakáni sûktáni pathitâni, ekasmimstree chandogatâ yonyrk prathamâ, itare dve uttare 47) r. e. "въ текстъ, называемомъ Chandas, читаются стихи rc, составляющие основу (yoni) разнообразныхъ saman; въ текстъ Uttarâ читаются гимны въ строфахъ trca: въ trca первый стихъ есть основа, находящанся въ Chandas, а два другихъ стоятъ сверхъ того" (стр. 22). Такимъ образомъ здѣсь предполагается, во первыхъ, что всѣ стихи въ Utt. состоять изъ строфъ trca, между тѣмъ какъ въ самомъ текств мы находимъ гимны изъ одного, двухъ, четырехъ стиховъ и т. д., которые не могуть быть приведены въ формѣ trca. (Что касается гимновъ изъ шести, девяти и двѣнадцати стиховъ, то понятно, ихъ можно разсматривать какъ соединение двухъ, трехъ или четырехъ строфъ trca). Во вторыхъ, первымъ стихомъ въ строфѣ trca Саяна называеть одинь изь стиховь, находящихся въ Ch., между тёмъ какъ въ дёйствительности это явленіе наблюдается хотя и часто, но далеко не всегда. Даже самое названіе Uttara Саяна объясняетъ изъ того, что въ строфахъ trca за стихомъосновою (т. е. основою для saman) слёдують сверхъ того два стиха: trcátmakeshu súkteshu yá prathamá yonibhútá tannámná chandogranthasya "yonigranthah" <sup>48</sup>) iti adhyapak $\hat{a}$ n $\hat{a}m$  sam $\hat{a}$ khy $\hat{a}$ , itarasya tu trcasangharûpasya granthasyoparitanayor rcor namadheyena "uttará" iti samákhyá (стр. 23-24). Съ этимъ толкованіемъ можно, кажется, не соглашаться, и название Uttara проще объяснять въ значеніи Uttará samhitá, санһита слѣдующая, или дальнѣйшая (вторая), т. е. по отношению къ Chandas; вмъсть съ тъмъ это же названіе (Uttard, а не Uttamd) показываеть, что отдёль Âr. или вовсе не считался при этомъ, или же присоединялся въ Ch. Что ка-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Саяна цитируетъ здѣсь, какъ и въ другихъ мѣстахъ, произведеніе: Nyâyavistara, но, по слованъ Satyavrata-Sâmaçramî (стр. 4, примѣч. 3), авторомъ его былъ тотъ же Саяна.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Такимъ образомъ мы узнаемъ отсюда, что отдѣлъ Сh. носитъ также названіе: yonigrantha, т. е. «текстъ основъ.»

сается отношенія Âr къ Utt., то и эти два отдѣла имѣютъ нѣкоторые общіе стихи; число ихъ, правда, незначительно, но во всякомъ случаѣ это взаимное отношеніе Âr и Utt. аналогично съ тѣмъ, какое существуетъ между Ch. и Utt. Наконецъ, однородность Âr. съ Ch. (въ отличіе отъ Utt.) доказывается тѣми Ганами (т. е. сборниками пѣснопѣній sâman), которые основываются на этихъ двухъ отдѣлахъ, и о которыхъ я скажу ниже.

Теперь я долженъ обратить внимание на существенную разницу, касающуюся расположенія матеріала въ Ch., съ одной стороны, и въ Âr., съ другой. Chandas, точно такъ же какъ и Uttarâ, дѣлится на "чтенія", prapâthaka, которыхъ насчитывается въ Ch. 6, а въ Utt. 9; эти чтенія въ свою очередь подраздѣляется на половины (въ Ch. и въ пяти первыхъ прапатhакахъ въ Utt.) или на трети (въ остальныхъ прапатнакахъ въ Utt.), которыя въ Utt. дёлятся далѣе на отдѣлы khanda, состоящіе изъ нѣсколькихъ гимновъ. Все это дѣленіе есть чисто внѣшнее (какъ дѣленіе Ригведы на аштнаки), не имѣющее какого либо внутренняго основанія и составленное, вѣроятно, съ цѣлью помогать при изученіи Самаведы. Такого же рода и другое дѣленіе Ch. и Utt. на adhyaya, "чтенія", или "штудін", извѣстное намъ изъ комментарія Саяны; этихъ adhyaya насчитывается въ Ch. пять 49), а въ Utt. 21 50). Саяна, присоединяющій, какъ мы видёли, отдёль Ar. въ первой части Arcika, называеть его поэтому шестымь adhyaya въ Ch. (см. приведенную выше цитату), а оглавление въ Arcika, принадлежащее школѣ Nåigeyas, помѣщаеть Ar. какъ седьмую прапатнаку въ Ch.; противъ этого послѣдняго обозначенія можно, однако, замѣтить, что оно вовсе не согласуется съ объемомъ прапатнакъ въ первой части Arcika и уже поэтому не могло быть общепринятымъ. Но, кромѣ указаннаго мною дѣленія, Chandas представляеть еще другое, на отдѣлы kanda или parvan, которыхъ считается три: Agneya (1, 1, 1-2, 1, 2) <sup>51</sup>), Âindra (2, 1, 3-5, 2, 3) и Pâvamâna, или Sâumya (5, 2, 4 до вонца); срав. у Саяны: ágneyam áindram pávamánam iti kandatravatmako vo 'yam chandonamakah granthah (стр. 91) и см. также Бенфея Die Hymnen des SV., Einleitung, стр. XVIII. Это дѣленіе основано на содержанія, ибо, хотя отдѣльные стихи въ Ch. по большей части не имѣютъ внутренней связи между собою, тѣмъ

<sup>49)</sup> См. Калькуттск. изд. Самаведы, стр. 91.

<sup>50)</sup> Cu. Behdea Die Hymn. d SV., crp. XVIII.

<sup>51)</sup> Цнфры указывають на прапатhаки, половины (ardha) и декады.

не менће они сгруппированы здћељ по тремъ божествамъ: Агни, Индръ и Сомъ, откуда произошли и самыя названія трехъ отдѣловъ, упоминаемыя уже, напр., въ Атhарваведѣ (11, 7, 6) и въ Sâmavidhána-Brahana (I, 4) 52). Относительно третьяго отдѣла, Pavamana (или Saumya), должо замѣтить, что всѣ стихи, входящіе сюда, извѣстны намъ изъ девятой мандалы Ригведы (Pavamanyas), между тѣмъ какъ въ двухъ первыхъ отдѣлахъ мы находимъ стихи изъ разныхъ книгъ этого сборника, преимущественно изъ восьмой, а наименье всего изъ девятой. Отдълъ Âindra, второй по порядку, . не имбетъ того единства, какъ два другихъ отдѣла, и, кромѣ стиховъ къ Индрѣ, составляющихъ его главное содержаніе, онъ заключаеть въ себѣ также обращенія къ Агни и другимъ божествамъ. Въ нѣкоторыхъ рукописяхъ Chandas дѣлится поэтому не на три части, но на восемь, при чемъ Ágneva и Pávamána остаются въ томъ же объемѣ, какъ и выше, а отдѣлъ Âindra сокращается, образуя передъ собою еще пять подраздѣленій; см. Бенфея ibid, стр. XVII. Это послѣднее дѣленіе не имѣетъ, однако, того единства принципа, какъ изложенное выше на три части, и рядомъ съ названіями Ágneya, Aindra, Pávamána оно употребляеть такія, какъ Brhati, Trishtubh, Anushthubh, T. e. названія метровъ. Uttarâ не представляетъ ничего подобнаго дѣленію Сh. на три части, хотя отдѣльные стихи и соединяются здѣсь въ небольшія группы, или гимны. Точно такъ же и Aranyaka, по крайней мъръ въ первыхъ четырехъ декадахъ, содержитъ въ себѣ обращенія къ различнымъ богамъ, безъ всякой видимой системы въ порядкѣ ихъ расиоложенія и, слёдовательно, существеннымъ образомъ отличается въ этомъ отношении отъ Ch.; пятая же декада, за исключениемъ перваго стиха, посвящена Солнцу (Sûrya).

Названіе Áranyaka указываеть на пустыню, лёсь (aranya) и объясняется тёмъ, что этоть отдёль Самаведы быль предназначень для пустынниковь. По своему объему Ár. соотвётствуеть половинё пранатнаки въ Ch. и состоить изъ пяти декадъ, къ которымъ, въ

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) «Ágneyam âindram pâvamânam ity etena kalpena catvâri varshâni prayungânah çatasamvatsaram avâpnoti.» Я пользовался для Sâmavidhâna-Brâhmana рукописью Парижской національной библіотеки, № 177 Dev. Въ недавнее время Burnell издаль эту бранману вибстё съ комментаріемъ Саяны (London. 1873.), но я знакомъ съ этимъ изданіемъ лишь по рецензін Вебера въ Literarisches Centralblatt (1874 года, 23-го марта). Изъ числа поправокъ въ текстё, предлагаемыхъ Веберомъ, слёдующія совершенно согласны съ чтеніемъ парижской рукописи: prâktûleshûdaktûleshu vâ; parusham uktvâ nyagrodhaçungân (çaramûlam ca).

видѣ дополненія, присоединяются стихи Mahânâmnyas, или, иначе, отдѣлъ Mahánâmnì. Саяна присоединяетъ Mahánâmnî, какъ шестую декаду, въ Aranyaka (см. въ приведенной выше цитать: aranyakenádhyáyena shatsankhyápúrak na), a Náigeyánám ársha (часть оглавленія къ Arcika, по редакціи школы Nâigeyâs) ставить цифру 5 иослё стиховъ Mahânâmnyas, т. е. соединяетъ ихъ въ одно цёлое съ иятою декадой. И то, и другое, однако, не точно: стихи Mahânâmnyas представляють собою appendix въ Aranyaka, и потому въ рукописяхъ название Ar. простирается обыкновенно только на нять декадь, за которыми слѣдуеть далѣе отдѣлъ Mahânâmnî (не называемый декадою) подъ особымъ обозначениемъ; правда, въ рук. А (см. ниже), принятой мною въ основу при изданіи текста, слова: "iti âraņipadah samāptah" поставлены посль стиховь Mahânâmnyas, но эти стихи помѣщены здѣсь все таки какъ прибавка, а не въ качествѣ шестой декады, и потому послѣ нихъ нѣтъ цифры. Совершенно въ такомъ же отношении находятся стихи Mahânâmnyas, переложенные въ музыкальную форму, и въ тексту Aranya-Gâna; здѣсь они также представляють собою appendix и не включаются въ шесть прапатнакъ, изъ которыхъ состоить этотъ сборникъ пѣснопѣній. Доказательство въ пользу самостоятельности стиховъ Mahânâmnyas дается какъ ихъ характеромъ, такъ и тъмъ, что этотъ отдёлъ носитъ особое названіе, извѣстное даже изъ санhuтъ Бѣлой Яджурведы (23, 35) и Атhарваведы (11, 7, 6), равно какъ изъ многихъ браhманъ и сутръ 53). Mahânâmnî состоитъ изъ девя стиховь и уже самымъ метровъ отличается отъ предшествующихъ декадъ. Всѣ девять стиховъ этого отдѣла посвящены Индрѣ и представляютъ такимъ образомъ извѣстное единство въ содержаніи. Въ ритуаль эти стихи (въ ихъ музыкальной формь) предназначались для какого-то обряда (см. вартику, vârtika, къ Панини V, 1, 94) 54), который вслёдствіе этого назывался mahânâmm<sup>3 55</sup>) (именит. mahânâmnîs) или mahânâmnîvrata. Стихи Маhâmnyas носять также название çakvaryas (т. е. rcas), "могучіе"

- <sup>53</sup>) Но инѣнію Петербургскаго словаря, нужно подразумѣвать при mahânâmnî существит. ?с, но инѣ кажется страннымъ унотребленіе единствен. числа. Срав. Uttarâ и Агалî.
- 54) Си. Словарь Бётлингка и Рота подъ словоиъ mahânâman. Къчислу ссылокъ на браћизны должно прибавить также указаніе на Sâmavidhâna-Brâhma?a.
  - 55) По изданію Бётлингка II, стр. 205.
- 56) У Вебера, въ цитатъ изъ Mahâbhâshya (Ind. Stud. XIII, 449), стоитъ mâhânâmnî, и это, повидимому, правильнъе.

(такъ какъ они даютъ мощь Индрѣ; срав. Nir. 1, 8), и съ этимъ именемъ мы встрѣчаемся уже въ Ригведѣ (7, 33, 4; 10, 71, 11). То обстоятельство, что Mahânâmn*i* соединяется съ  $\hat{A}$ г. указываетъ, конечно, на литургическую связь этихъ стиховъ, но тѣмъ не менѣе мы делжны считать Mahânâmn*i* не составною частью  $\hat{A}$ г., а лишь дополненіемъ, подобно тому какъ и Бhаратасваминъ, предшественникъ Саяны, комментируетъ стихи Mahânâmnyas отдѣльно отъ стиховъ Ar.

Въ пяти декадахъ, составляющихъ Âranyaka, заключается по нашей редакціи 55 стиховъ (по другой 56): въ первой декадѣ 9 (по другой 10), во второй 7, въ третьей 13, въ четвертой 12 и въ пятой 14. Очень многіе изъ этихъ стиховъ извѣстны изъ Ригведы (нѣкоторые изъ Атhарваведы), но въ Âr. они представляютъ какъ и вообще въ Самаведѣ, обыкновенно варіанты, которые, имѣютъ нерѣдко чтеніе болѣе древнее, сравнительно съ чтеніемъ Ригведы. Вопросъ о томъ, когда составленъ былъ отдѣлъ Ar., въ одно ли время съ Ch. и Utt., или вѣтъ, не можетъ быть рѣшенъ пока, какъ мнѣ кажется. Правда, нѣкоторое указаніе на болѣе позднее происхожденіе Âr. можно было бы видѣть въ томъ, сюда входять стихи изъ гимна Ригведы 10, 90, завёдомо что поздняго, между тъмъ какъ Ch. и Utt. не имъютъ подобнаго рода стиховъ 57). Къ такому же выводу можно придти, если судить объ Aranyakarcika по аналогіи съ тёми араньявами, воторыя составляють дополнение из brâhmana и своимъ содержаниемъ указываютъ на болѣе новое происхожденіе, сравнительно съ браһман# чи въ собственномъ смыслѣ. Очевидно, однако, что это заключение было бы произвольно, и самое большее, что мы можемъ допустить, это то, что окончательная редакція, въ которой дошель до нась Aranyaka, действительно уступаеть по времени двумъ другимъ отдёламъ. Я замѣтилъ уже выше, что Âr. по отсутствію гимновъ и по дёленію на декады сходится съ Ch., въ отличіе отъ Utt. Признави, общіе отдѣламъ Ch. и Ar., очень важны (сравн. также далѣе Gråmageya-Gâna и Áranya-Gâna), и не трудно предположить поэтому, что первоначально объ эти части составляли одно цълое, и что лишь впослёдствія, съ развитіемъ браһманскаго канона, произошло выдѣленіе Ar. изъ Ch.. Но вопросъ о времени выдѣленія Ar. не тождествененъ, конечно, съ вопросомъ о томъ, къ какому времени относится редавція тёхъ стиховъ, которые составляють этоть от-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Cpas. Becepa Akademische Vorlesung. über indische Literaturgeschichte, crp. 63.

дѣлъ. Какъ бы то ни было, на основаніи самыхъ памятниковъ едва ли можно будетъ придти къ удовлетворительному рѣшенію этихъ вопросовъ. Всѣ стихи, составляющіе Âranyakârcika, входятъ также, въ музыкальной формѣ, въ сборникъ пѣснопѣній Âranya-Gâna, a цитаты изъ этого послѣдняго мы встрѣчаемъ уже въ браһманахъ (по крайней мѣрѣ, въ Sâmavidhâna-Brâhmana, не отличающейся большой древностью), точно такъ же какъ и оглавленіе къ нему (вмѣстѣ съ оглавленіемъ къ Grâmageya-Gâna) составлено было очень давно, вслѣдствіе чего оно само носитъ названіе браһманы (именно Ârsheya-Brâhmana или rshi-Brâhmana).

Я говорилъ выше о томъ, что отдёлъ Ar. не былъ напечатанъ въ изданіяхъ Стевенсона и Бенфея. Причины, по которымъ онъ не вошелъ сюда, совершенно случайныя и объясняются, конечно, тъмъ, что Ar., уступая по своему значению въ литургикъ двумъ другимъ отдѣламъ (т. е. Ch. и Utt.), рѣже встрѣчается въ рукописяхъ, чѣмъ эти послѣдніе. Бенфей зналъ, однако, о существованіи стиховъ, составляющихъ Aranvaka (хотя это названіе ему и не было извѣстно), но, на основании имѣвшихся у него данныхъ, онъ считаль эти стихи принадлежностью школы Nâigeyâs, а не той, которую мы знаемъ по изданному имъ тексту Самаведы. Заключенія Бенфея основывались на томъ, что единственное указаніе на наши стихи онъ встретилъ върукописи, заключающей въ себе оглавленіе къ Árcika по редакціи школы Nâigeyâs (Nâigeyânâm ârsha 58) и dâivata); здёсь приводятся начальныя слова стиховь и сообщаются имена тёхъ боговъ, воторымъ стихи посвящены (по традиція), равно какъ и имена "риши", ихъ авторовъ. Въ этой-то рукописи помѣщено оглавленіе и къ стихамъ Ar., которые, какъ замѣчено выше, не составляють здѣсь особаго отдѣла, но отнесены въ качествѣ седьмой прапатнаки къ отдѣлу Сн. Извлеченіе изъ этой рукописи, касающееся нашихъ стиховъ, Бенфей напечаталъ въ своемъ изданіи Самаведы, въ Nachträge und Verbesserungen, стр. 268 и слѣд., и по начальному слову каждаго стиха онъ старался возстановить его вполнѣ, если находилъ соотвѣтствующее мѣсто въ Ригведѣ, при чемъ, конечно, должно было оставаться не переданнымъ то, что имъетъ для насъ особенную цёну, т. е. варіанты, представляемые этими стихами, сравнительно съ Ригведою. Само собою разумѣется, что нѣкоторые стихи не могли быть вовсе возстановлены; сюда принадлежать какъ тѣ, которые не встрѣ-

<sup>58)</sup> Бенфей читаетъ ârshaka, но см. у него же стр. IX.

чаются въ Ригведѣ, 59) такъ и другіе, по началу которыхъ нельзя еще судить, какой именно стихъ Ригведы долженъ быть сравниваемъ въ данномъ случай, ибо однимъ и тъмъ же словомъ начинается иногда нёсколько стиховъ. Итакъ, Бенфей, на **OCHO**ваніи тёхъ данныхъ, которыми располагалъ, долженъ былъ считать пять декадъ отдѣла Ar. вмѣстѣ съ стихами Mahanamnyas принадлежностью школы Naigeyas, и этоть взглядь перешель потомъ въ сочиненія другихъ европейскихъ ведистовъ 60). Въ настоящее время нѣть, конечно, никакой необходимости останавливаться на опровержени этого взгляда, ибо безспорно, что отдёль Ar. не составляетъ принадлежности одной какой нибудь школы. Если бы Бенфею извѣстно было, что эти стихи называются Aranyaka (по крайней мёрё, въ нашей редакціи), въ такомъ случаё онъ не замедлилъ бы, конечно, сопоставить ихъ съ Aranya-Gana, a присутствіе всёхъ ихъ въ этомъ сборникѣ пѣснопѣній не позволило бы ему видёть въ нашихъ стихахъ особенность школы Naigeyas, ибо какъ Áranya-Gána не принадлежить исключительно одной школѣ, такъ и та часть текста Arcika, которая, жежду прочимъ, даетъ основу этому сборнику, не можетъ быть достояніемъ одной школы Naigeyas. И дъйствительно, рукописи, заключающія въ себь Aranyakarcika, нигдѣ не называють этой школы, и если содержатъ въ себѣ также отдѣлы Ch. или Utt., то приводять ихъ въ той самой редавціи, какая извёстна намъ изъ изданія Бенфея. Наконецъ, комментаріи Баратасвамина и Саяны окончательно убъждають нась въ томъ, какъ должно смотръть на стихи, составляющіе отдълъ Aranyaka.

Коснувшись вопроса о школахъ Самаведы, я считаю не лишнимъ остановиться на немъ. Наши свъдънія о школахъ Ведъ вообще очень ничтожны, такъ какъ, за исключеніемъ Яджурведы, каждая изъ остальныхъ трехъ Ведъ извъстна намъ въ текстѣ лишь по одной редакціи. Изъ индійскихъ сочиненій мы знаемъ, что число школъ было очень значительно; каждая школа (çdkhd, coбствен. "вѣтвь"), состоя изъ подраздъленій, имѣла свой textus receptus, который назывался по ея имени, но съ теченіемъ времени большая часть школъ погибла, а отъ иныхъ до насъ дошли только одни имена. Что касается извѣстныхъ намъ çdkhd Яджурведы, то онѣ представляютъ отличія какъ въ чтеніи, такъ и въ расположеніи

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Тексть Атhарваведы быль вь то время мало извѣстенъ.

<sup>60)</sup> Поэтому въ Петербургск. Словаръ (въ послъднихъ выпускахъ) цитаты изъ Ar. приводятся подъ обозначеніемъ: SV. Naig.

матеріала, но отсюда мы не должны заключать еще, чтобы разница между отдѣльными школами была всегда существенна, ибо противъ этого говорить огромное количество ихъ, принисываемое нѣкоторымъ Ведамъ. Такъ, грамматическое произведение Mahabhashya<sup>61</sup>) насчитываеть 101 школу для Яджурведы, 1000 "путей" (vartman) для Самаведы, 21 подраздѣленіе для Ригведы и 9 для Атһарваведы 62). Въ другомъ, довольно новомъ сочиненіи, посвященномъ спеціально школамъ Ведъ и называющемся Caranavyûha 63), Яджурведа получаетъ 86 школъ, Ригведа 5, а для Самаведы и Атhapваведы приводятся тѣ же числа, что и въ Mahábháshya, при чемъ, однако, зам'вчается, что изъ 1000 подразделений Самаведы почти всё погибли, и сохранились лишь остатки, которые далёе перечисляются. Максъ Мюллеръ<sup>64</sup>) предполагаетъ, что нѣкоторыя изъ ведійскихъ школь, наиболье древнія, дъйствительно разнились въ текстѣ санһитъ, но что другія представляли отличія лишь въ текстѣ браһманъ или даже въ текстѣ сутръ и имѣли санһиту совершенно такую же. Наконецъ, можно думать, что разница между нѣкоторыми школами опредѣлялась лишь традиціоннымъ толкованіемъ мантръ, различіемъ въ именахъ авторовъ, которымъ эти мантры приписывались, или въ именахъ тёхъ боговъ, которымъ онё считались посвященными, и т. д. Что касается школь Самаведы, то цифра 1000 слишкомъ громадна даже по сравнению съ другими цифрами, приведенными выше. Мы не обязаны, конечно, понимать здёсь тысячу въ буквальномъ значеніи, точно такъ же какъ и въ словахъ Шаварасвамина (Cavarasvâmin), цитуемыхъ Саянор (стр. 11): "sâmavede sahasram gîtyupáváh" (r. e. "въ Сама́ведѣ существуетъ тысяча средствъ для пѣнія"), слово "тысяча" употреблено, безъ сомнѣнія, для выраженія неопредѣленно большаго количества; позднѣе тысяча vartman. Самаведы могли быть приняты въ буквальномъ смыслѣ, какъ это и слѣлано было въ Caranavvûha и. можетъ быть, даже въ Mahabhashya. Во всякомъ случав, однако, число школъ Самаведы должно было значительно превышать количество ихъ въ каждой изъ остальныхъ Ведъ, и это объясняется тёмъ,

64) History of ancient Sanskrit Literature.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Это произведеніе (авторъ котораго Patari ýali), составленное во второмъ или въ первомъ въкъ до Р. Х. (или же въ первомъ въкъ по Р. Х.?), было издано въ Бенаресъ въ 1872 г. Я знакомъ съ нимъ по подробному анализу, сдъланному Веберомъ въ Indische Studien, XIII, стр. 293—496.

<sup>62)</sup> Ind. Stud. XIII, 430.

<sup>63)</sup> Cm. Ind. Stud. III, 247-283.

что ко всёмъ другимъ различіямъ, какія могли существовать между школами, въ Самаведѣ присоединяются еще новыя, вносимыя разнообразіемъ способовъ пѣнія. Мы увиднмъ ниже, что въ сборникахъ ивснопеній, Ганахь, одинь и тоть же стихь можеть являться въ формѣ многихъ sâman, отличающихся другъ отъ друга не словами, но музыкальнымъ видомъ; понятно, что между отдѣльными школами эта разница могла еще болѣе увеличиваться, и опредѣлить для нея границы, дъйствительно, трудно. Авторъ произведенія Caranavyuha, хотя и говорить о тысячё школахъ въ Самаведе, можетъ назвать изъ нихъ только нѣкоторые остатки, сохранявшіеся въ его время, и перечисляеть далье семь подразделений школы Ranavanivas и семь подраздѣленій школы Kauthumas, а въ числѣ этихъ послѣднихъ онъ называетъ и тёхъ Naigeyas, отъ которыхъ дошло до насъ упомянутое выше оглавление къ Агсіка. Большая часть именъ, переданныхъ здѣсь, встрѣчается также и въ Mahabhashya 65), но всѣ эти имена, взятыя сами по себѣ, мало интересны, такъ какъ объ отношении другъ къ другу отдѣльныхъ школъ мы все таки не узнаемъ ничего. Что касается современнаго положенія школъ Самаведы, то воть что сообщаеть Burnell <sup>66</sup>), который могь изучить этоть вопрось на самомъ мѣстѣ: "Only three çákhás (т. е. Самаведы) are now known in India, viz. the Ranayaniya, Kauthuma and ģâiminiya (cfr. Bâbu Ráģendralâla, Chândogya-Upan., p. 4). The two first are common; they only differ a little in the way of chanting; in every other respect they are letter for letter the same. The  $\dot{g}a$  iminitya-text appears to agree with the others, except in a few details; the notation is totally different, and, I am informed, is very little like the others as far as the tune goes. I have heard the chants of the first two schools, but not the last".

Это свидѣтельство любопытно, во первыхъ, тѣмъ, что подтверждаетъ сказанное выше касательно того огромнаго значенія, какое долженъ былъ имѣть способъ пѣнія для школъ Самаведы. Во вторыхъ, Burnell удостовѣряетъ насъ, что школы Raņayaniyas и Kauthumas, за небольшимъ различіемъ въ способѣ пѣнія, во всѣхъ другихъ отношеніяхъ тождественны. О Naigeyas Burnell не упоминаетъ, и надо думать, что эта школа или дѣйствительно исчезла, или осталась ему не извѣстною 67). Я говорилъ выше, что Сага-

<sup>65)</sup> Cm. Ind. Stud. XIII, 447-448.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Catalogue of a Collection of Sanskrit Manuskripts, Part. J, crp. 45.

<sup>67)</sup> Burnell не упоминаеть также о Talavakārās, хотя срав. Кольбрука Miscellaneous

navyûha называеть Nâigeyâs подраздѣленіемъ школы Kâuthumâs, но Burnell не могъ включить ихъ сюда, ибо иначе онъ не назвалъ бы текстъ Kauthumas тождественнымъ "letter for letter" съ текстомъ школы Ranayaniyas 68). Съ редакціей школы Naigeyas мы знакомы лишь по тому оглавлению, о которомъ я говорилъ выше, и на основании котораго мы не можемъ, слѣдовательно, судить, на сколько отличался ся тексть отъ извъстнаго намъ, т. е. отъ текста Ránáyaníyás (?). Есть, однако, одно мѣсто, разница въ которомъ между Rân. и Nâig. на столько существенна, что явствуетъ дзже изъ оглавленія; я разумѣю то обстоятельсто, что отдѣлъ Aranyaka въ извъстной намъ редакціи имъетъ въ первой декадъ 9 стиховъ, между тѣмъ какъ Ndig. Arsha указываетъ на 10 и даже, можеть быть, на 11 стиховъ. Школа Naig. сохраняетъ въ данномъ случаѣ то, что утрачено другою шволою, ибо этотъ недостающій стихъ является въ Áranya-Gána нашей редакціи. Отсутствіе его въ Aranyakarcika темъ более странно, что, за исключеніемъ этого стиха, равно какъ и слѣдующаго за нимъ непосредственно, всѣ остальные saman, помѣщенные въ Ar.-Gana, извѣстны намъ въ ихъ первоначальной формѣ или изъ Chandas, или изъ Aranyaka, или, наконецъ, изъ Stobha (о котор. см. ниже), между тѣмъ какъ данные стихи не стоять ни въ одномъ изъ этихъ трехъ текстовъ нашей редакціи. Излагая содержаніе того сборника пѣснопѣній, который называется Aranya-Gana, я сообщаю далѣе оба эти стиха, недостающіе въ Aranykarcika; первый изъ нихъ начинается словами: "åkrandaya kuru ghosham mahantam", а второй: "pra yac cakram" (År.-Gåna II, I, 23-27). Начало десятаго стиха, сообщенное Бенфеемъ изъ Náig. Ársha: "ákrandavat sarvo" Rudro vágnir vá<sup>69</sup>) не согласуется, повидимому, съ нашимъ, но нѣтъ сомнѣнія, что это одинъ и тотъ же стихъ, и кажущаяся разница происходить вслёдствіе того, что Бенфей ошибочно включилъ въ начало стиха слово "sarvo", которое принадлежитъ объясненію, а не самому стиху. Все это мѣсто въ Nâig. Arsha должно быть читаемо такъ: "åkrandaya <sup>70</sup>) çarvo rudro vágnir vá", т. е.

Essays I, 18 и 88. Вибсто Talavakâra, въ рукописяхъ комментарія Саяны къ Самаведѣ читается также Tavalkâra (стр. 12—13 по калькуттск. вяданію).

<sup>68)</sup> Должно замѣтить, впрочемъ, что Caranavyûha называетъ двѣ школы Kâuthumâs: одну какъ подраздѣленіе школы Rânâyanîyâs, другую—самостоятельную. Здѣсь должна быть, однако, ошибка.

<sup>69)</sup> Die Hymn. d. SV., Nachträge und Verbesserungen, crp. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Поправка âkrandayatsa-- въ âkrandayaça-- не нуждается въ поясненіяхъ, такъ

"авторъ стиха "*a*krandaya" или Шарва, или Рудра, или Агни". Срав. изъ Arsheya-Brahmana оглавление въ тъмъ пяти saman, которые основываются на нашихъ двухъ стихахъ: pańća pavimanti mahásámáni: çarvasya prathamottame, rudrasya trini. Такимъ образомъ здѣсь называются тѣ же имена Шарвы и Рудры которыя мы находимъ и въ Náig. Ârsha. Въ Náig. Dáivata соотвѣтствующее мъсто должно читаться такъ: akrandayaindryau, т. e., akrandaya" âindryâu, между тѣмъ какъ Бенфей прочель: "akranday" âindryâu (прибавивъ впрочемъ: "schwerlich richtig") 71), и смыслъ этого мѣста слѣдующій: "âkrandaya" и т. д. два стиха посвященные Индрѣ". Теперь вопросъ въ томъ, какъ должно понимать здѣсь двойствен. число. Первый стихъ второй декады также посвященъ Индрѣ, и такъ какъ Nâig. Dâivata не объясняетъ его отдѣльно, то подъ âindryâu можно было бы разумѣть стихи I, 10 и II, 1. Но слово âindryâu останавливаетъ насъ уже потому, что въ началъ седьмой прапатнаки Nåig Dåivata замѣчаетъ слѣдующее: rahasyasvykshu devatâ anuktâs tâ âindryah, т. е. "тѣ стихи rahasya, въ которыхъ божества не указаны, посвящены Индръ". Дъйствительно, стихи, посвященные Индръ, остаются здъсь не обозначенными, и наше мѣсто составляетъ исключеніе. Это исключеніе объясняется, можетъ быть, тѣмъ, что два данныхъ стиха не причислялись къ rahasvas, и очевидно, что вторымъ изъ этихъ стиховъ мы не обязаны считать II, 1. Можетъ быть, этотъ второй стихъ есть "pra yac cakram", который въ År. Gâna слъдуетъ непосредственно за "åkrandaya" и отсутствуетъ въ текстъ Arcika нашей редакціи; въ такомъ случаѣ школа Nåigeyâs имѣла бы въ первой декадѣ 11 стиховъ, и, сообразно съ этимъ, мы должны были бы предположить, что въ Nâig. Arsha пропущено слово "dve" (т. е. "два стиха") послѣ "âkrandava". Итакъ, редакція школы Nâig, представляетъ въ первой декадѣ Ar. существенное отличіе отъ редакціи Rân., которая имѣеть здѣсь девять стиховъ; это число я нахожу не только въ тёхъ трехъ рукописяхъ, которыми пользовался при изданіи текста, но и въ рук. № 126 (по печатному каталогу) коллекціи Burnell'a 72).

какъ начертанія tsa и са иногда очень похожи въ рукописяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>) Въ связи съ предшествующимъ это ийсто читается въ рукописи, конечно, такъ «aham» âtmadevatyâkrandayâindryâu, откуда видно, что мое дѣленіе вѣрно.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Это же число является, конечно, и въ рук. Же 123 и 124 той же коллекци, ибо иначе Burnell указалъ бы на особенность этихъ рукописей.

Другая особенность редакціи Nåig., касающаяся текста Âгалуака, состоить въ томъ, что начало 8-го стиха третьей декады читается здѣсь (по крайней мѣрѣ, въ оглавленіи): prkshasya, между тѣмъ какъ Rân. и въ Ârcika и въ Gâna нредставляетъ чтеніе: prakshasya. Въ этомъ случаѣ наша редакція имѣетъ преимущество передъ Nåig. и сохраняетъ чтеніе болѣе древнее; что же касается измѣненія prakshasya въ prkshasya, то оно произошло, вѣроятно, подъ вліяніемъ Ригведы, которая въ соотвѣтствующемъ стихѣ имѣетъ, дѣйствительно, въ этомъ словѣ r вмѣсто га <sup>78</sup>). Наконецъ, третью особенность редакціи Nåig. мы должны видѣть въ томъ, что она не употребляетъ названія Âгалуака (или Âгаni) и считаетъ эти стихи седьмою прапатнакою въ Chandas.

- Вопросъ о томъ, имѣемъ ли мы теперь полный тексть Arcika, или нѣтъ, можетъ быть разрѣшенъ только при болѣе удовлетворительномъ знакомствѣ съ школами Самаведы; относительно напр. gaiminivas Burnell говорить, какъ мы видели, что тексть ея разнится отъ текста двухъ другихъ школъ "in a few details", но мы не знаемъ, что должно разумѣть подъ этими частностямя. Съ доугой стороны, примъръ первой декады въ Ar., утратившей два стика, остающиеся до сихъ поръ въ Aranya-Gâna, позволяетъ предполагать, что и въ другихъ Ганахъ сохранились, быть можеть, стихи, не извѣстные изъ текста Arcika. Во всякомъ случаѣ, мы не можемъ ожидать цёлаго отдёла, такъ какъ иначе комментаторы Самаведы упомянули бы объ немъ. Бенфей 74) сообщаетъ, что одна рукопись въ коллекции Mackenzie (Wilson, Catal. I, p. 9, N XL) дѣлить Chandas на 11 частей и за восемью первыми 75) приводить три слёдующихъ: Arana, Sukriva и Mahânâmnî. Само собою разуивется, что Arana есть Áranvaka (а не Áranva-Gâna, какъ думалъ Бенфей), присоединенный здёсь въ Сh., но любопытно то, что межау этимъ отабломъ и стихами Mahânâmnvas включенъ отаблъ Sukriya (1. е. Sukriyâ?). Есть ли это неизвёстный намъ вомпленсь стиховъ? Или, можетъ быть, отдёлъ Агапуака раздёляется въ этой рукописи на двѣ части, изъ которыхъ вторая носитъ названіе

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Девятый стихъ первой декады начинается словами: aham asmi, но у Бенфея въ Náig Ársha стоитъ ошибочно: aham âtmâ, между тънъ какъ âtmâ должно иринадлежать не стиху, а объяснению (âtmâ viçokaħ); срав. въ Nâig. Dâivata: «aham» âtmadevatyâ. Начало третьяго стихъ первой декады читается въ рукоп. ошибочно: yasodam, виъсто: vasvedam.

<sup>74)</sup> Die Hymn. d. SV., crp. XVIII.

<sup>75)</sup> Я говориять выше о деление Chandas на воссиь частей.

Sukriya? Въ послѣднемъ случаѣ было бы понятно, почему стихи Mahânâmnyas, соединяющіеся всегда съ Âr., слѣдуютъ здѣсь послѣ Sukriya. Подъ названіями vâlakhilyaka, suparnya (suparna) и гаhasya, упоминаемыми въ Caranavyûha <sup>76</sup>), разумѣются, вѣроятно, стихи извѣстные намъ, хотя и трудно сказать, какіе именно. Въ Nâig. Dâivata названіе rahasya употребляетса о стихахъ въ Âranyaka и въ Uttarâ.

Мы знаемъ уже, что подъ Самаведою въ собственномъ смыслѣ должно разумѣть тотъ текстъ ся, въ которомъ мантры имѣютъ музыкальную форму, предназначенную для пѣнія, и являются дѣйствительными sâman. Этотъ тексть состоитъ изъ четырехъ сборниковъ, которые носять слѣдующія названія: Geya-Gâna (ошибочно назыв-Veva-Gâna), Áranya-Gâna (или Aranya-Gâna, a также Áranyaka-Gâna), ûha-gâna u ûhya-gâna. Cóophugu Geya-Gâna u ûha-gâna считаются главными: основу перваго изъ нихъ составляютъ стихи, являющіеся въ формѣ rc въ Chandas, a основу втораго строфы изъ Uttara. Для Geya-Gâna существуеть также название Vedanâma-Gana 77) или же Yoni-Gana 78), подобно тому какъ и Ch. незчивается иначе Yoni-Grantha (см. выше). Названіе Geva-Gána, очевилно, есть сокращенное, и, дёйствительно, въ полномъ видё мы находимь его или въ Gráma-Geyagána, или же въ Sáma-Geyagána (онибочно называем. Sama-Veyagana). Первое изъ этихъ названій противощоставляеть нашь сборникь тому, который называется Aranya-Gana; стихи saman. заключающіеся въ Grama-Geyagana, поются въ ceденіяхь (grama), между тымь какь Aranya-Gana предназначается для нустыни (aranya). Что касается сборника Grama-Gevagana, то мы внавомимся съ нимъ изъ Калькуттскаго изданія Самарены, глъ будутъ, въроятно, помъщены и остальные Ганы. Бенфей 79) сообщаетъ, что Geya-Gána состоитъ изъ 17 книгъ (prapáthaka), которыя дёлятся въ свою очередь на половины (ardha); отдёлъ Chandas входить сюда цёлисомъ, и при томъ стихи слёдують вь томъ самомъ порядкъ, въ вакомъ они стоятъ въ текстъ Агсіка, дотя одинъ и тотъ же стихъ (какъ и въ другихъ Ганахъ) повторяется иногда нёсколько разъ, но въ различной музыкальной транскрипціи. Составъ сборника Агалуа-Gana изложенъ мною ниже, а заъсь

79) Die Hymn. d. SV. crp. VI.

- 31 -



<sup>76)</sup> Си. также навлечение жаз Везїрагайа, пенізщеннее Вебероні радонь съ текстопь Сагайачуйна (Ind. Stud. III).

<sup>77)</sup> См. Комментарій Саяны, стр. 18.

<sup>78)</sup> Ibid. стр. 14.

я замёчу только, что  $\hat{A}r.-G\hat{a}na$  дёлится на шесть prap $\hat{a}t$ haka (каждая prap $\hat{a}t$ haka—на половины), къ которымъ, въ видё дополненія, присоединяются стихи Mah $\hat{a}n\hat{a}$ mnyas, въ музыкальной формě. Тё sâman этого сборника, основа которыхъ заключается въ  $\hat{A}$ rcika, взяты не только изъ  $\hat{A}$ ranyaka (этотъ отдёлъ входитъ сюда весь), но также и изъ  $\hat{A}$ ranyaka (этотъ отдёлъ входитъ сюда весь), но также и изъ Chandas; отсюда видно близкое отношеніе  $\hat{A}r.-G\hat{a}na$ къ Geya-G $\hat{a}na$ , въ отличіе отъ остальныхъ двухъ сборниковъ. Что касается ûha-gana, то этотъ сборникъ, состоящій изъ 23 книгъ, примыкаетъ къ Uttar $\hat{a}$ , но располагаетъ матеріалъ 0чень часто не въ томъ порядкѣ, какой извѣстенъ намъ изъ текста  $\hat{A}$ rcika <sup>80</sup>). Въ связи съ Uttar $\hat{a}$  стоитъ и четвертый изъ сборниковъ, ûhyagana, заключающій въ себѣ 6 книгъ <sup>81</sup>); онъ долженъ быть раз-

сматриваемъ, въроятно, какъ дополненіе предшествующаго, но, впрочемъ, взаимное отношеніе ûha-gána и ûhya-gána для меня не ясно, такъ какъ тексты этихъ сборниковъ пока еще не изданы. Въ Çatapatha-Bráhmana (принадлежащей къ Бѣлой Яджурведѣ)

число sáman опредѣляется въ 4000<sup>82</sup>), a Caranavyûha<sup>83</sup>) и Váyu-Purana 84) насчитывають ихъ до 8014. Должно замѣтить, что эти числа, взятыя сами по себѣ, не кажутся большими, въ виду того, что многіе saman тождественны по звуковой сторонѣ и отличаются лишь музыкальною формою, при чемь каждый sâman получаеть спеціальное названіе, напр. angirasa, barhaspatya, sarpasaman и т. д. Эти названія даются часто по имени автора, которому sáman приписывается, или бога, которому онъ посвященъ, или по тому слову, которое вставляется при пѣніи (см. ниже), и т. д., но въ нѣвоторыхъ случаяхъ также происхождение этихъ названий остается для насъ загадочнымъ. Я не могу входить здѣсь въ разсмотрѣніе того, на сколько согласуются приведенныя выше цифры съ числомъ стиховъ saman, оказывающимся въ настоящее время въ Ганахъ, такъ какъ это послѣднее число не извѣстно мнѣ, но на основаніи имѣющихся данныхъ<sup>85</sup>) я думаю, что оно гораздо ближе къ 4000, чёмъ въ 8014. Трудно рёшить, какъ должно объяснять разницу

80) Cm. Bendes ibid. crp. VII.

- 82) Cm. Becepa B5 Indische Studien I: Ueber die Literatur des Såmaveda.
- 83) Indische Studien III: Caranavyûha, § 34.
- 84) Die Hymn. d. SV. crp. XX.

<sup>85</sup>) Cpas. Indische Studien III: Index zu den Harmonieen und Discrepanzen in Th. Benfey's Ausgabe des Sâmaveda.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Ibid. crp. VIII.

нежду этими двумя цифрами. Если въ теченіе того времени, которое лежить нежду Шатанатрабравнаной и Ваюнураной, число, sâman возросло вдвое, то это можно было бы, конечно, нонимать такъ, что новыя варіація въ способ' п'внія того или другаго saman унеличили, навонець, общее число стиховь до 8014. Но противь этого говорить уже то, что въ текстахъ Ганъ, существующихъ въ настоящее время, число sâman, какъ я замѣтилъ, должно быть ближо къ 4000, т. е. къ цифръ, приводимой въ Шатапатhaбраhжанъ, а не въ 8014. Наконецъ, для двукъ Ганъ, именно для Geya-Gâna и для Áranya-Gâna, у насъ есть средство опредѣлить составь этихъ сборниковь въ эпоху болёв древнюю, чёмъ та, къ которой относится составление Vâyu-Purâna или Сагалаууйha. Я разумыю оглавденіе въ Geva-Gâna и Ár.-Gâna, пом'єщенное въ Ársheva-Brahmana (иначе: rshi-Bråhmana) Все произведение состоять лишь изъ этого оглавленія, отвуда видно, что въ собственномъ смыслѣ это не есть браћиана; однако то, что это оглавление причисляется въ браћианамъ <sup>86</sup>), указываетъ на древность его составленія. Такимъ образомъ, допуская, что Arsheya-Brahmama уступаетъ по времени происхожденія Шатапатhабраhманѣ, мы все таки должны отнести ее къ древнѣйшему періоду индійской литературы, между тёмъ какъ Vâyu-Purâna и Caranavyûha отдёляются отъ насъ лишь нёсколькими въками. Изъ оглавления, помъщеннаго въ Arsh.-Brahm., ны видимъ, что число sâman, извёстное намъ изъ текстовъ Geva-Gâna и Aranya-Gâna, почти то же, какое было и въ періодъ составленія этой браhманы. Я говорю "почти", такъ какъ изъ сравненія Ar.-Gâna съ этимъ оглавленіемъ (см. ниже) оказывается, что Arsheya-Brâhmana знала въ нашемъ сборникѣ нѣсколько такихъ sâman, которыхъ мы теперь не находимъ въ немъ <sup>87</sup>); напр. въ оглавлении мы читаемъ: vyshake dve, т. е. два стиха "vyshaka", между тимъ какъ въ соотвётствующемъ м'есте текста (III, 1, 20) стоить лишь одинъ стилъ, называющійся vyshaka 88). Такимъ образонъ сравненіе Arsheva-Brahmana съ текстами Ганъ доказываеть не увеличеніе числа sâman, но нѣкоторое уменьшеніе. Чтобы объяснить себѣ

<sup>86</sup>) Между твиъ какъ, напр., оглавление къ Ригведѣ не называется бранианою.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Я говорю лишь объ отношенія текста Ar.-Gána къ Arsheya-Bråhma?a, такъ какъ не прослёднаъ въ подробностяхъ отношенія, существующаго между этипъ оглавленіемъ и текстомъ Geya-Gâna; но и вдёсь разница, если только она есть, можетъ касаться лишь нёсколькихъ стиховъ.

<sup>88)</sup> Оба стиха «vyshaka» были тождественны, конечно, по звуковой форм'я и отличались лишь со стороны музыкальной.

происхожденіе цифры 8014, не сл'ядуеть ли предположить, что въ это число входили варіанты одного и шого же sâman, существовавшіе въ различных школахъ Самаведы?

получаеть форму стиха-sâman. Саяна, коснувшись этого вопроса, указываеть прежде всего на семь музыкальныхъ тоноръ, svara. воторые называются въ слёдующемъ порядкъ: "krushta" (собетв. "ВСКВИКНУТЫЙ"), "ПЕРВЫЙ", "ВТОРОЙ" И Т. Д. ДО ШОСТАГО ВКЛЮЧИтельно 89). Эти тоны допускають въ свою очередь множество промежуточныхъ подраздёленій 90) и, само собою разумёются, вносать въ sâman то, что составляетъ его существенный заравторъ, т. е. музывальность. Поэтому въ Chândogya-Upanishad (1, 8) на вопросъ: "ОТЕУДА ИДОИСХОДИТЬ САВАНАП?" СЛЕДУСТЬ ОТВЕТЬ: "ИЗЬ МУЗЫВАЛЬнаго тона" (kā sāmno gatir iti, svara iti hovāca) 91). Обращаясь затёмъ въ измёненію звуковой стороны, сопровождающему переходъ то въ sâman, Саяна начинаеть цитатою неъ Шаварасрамина (Cavarasvâmin): sâmavede sahasram gîtyupâyâh, T. e. "BE Camabegh существуеть тысяча средствь для пёнія". Изь числа этихъ средствь Шаварасванны называеть слёдующія: перемёну звуковь, aksharavikâra, pastarie, viclesha, pacrazenie, vikarshama, nosropenie, abhyâsa, паузу, virâma, и "стобну", stobha (о котор. см. далве) 92). Сюда же Саяна присоединяеть отпадение звука (или буквы), varwalopa, какъ нанр. слово girâ обращается иногда въ irâ, откуда (съ усиленіемъ і въ аі и съ разъятіемъ аі въ a-i=ayi) ayira (стр. 14).

Чтобы сдёлать болёе наглядным переходь ус въ sâman, а привожу здёсь нэъ Geya-Gâna три стиха—sâman, соотвётствующіе одному первому стиху—ус въ Chandas; замёчу при этомъ, что ударенія, которыя разнатся въ Ганахъ отъ ударевій въ Árcika, не вереданы мною здёсь ради тинографскихъ удобствъ.

Ch. 1, 1, 1 (BB TERCTÉ "samhita"): agna à yâhi vîtaye grmâno havyadâtaye, ni hotâ satsî barhishi.

- <sup>89</sup>) Sâmaçabdavâcyasya gânasya svarûpam rgakshareshu krushfâdibhih saptabhih svarâih aksharavikârâdibhiçca nishpâdyate, krushfah prathamo dvitîyas trtîyaç caturthah paricamah shashfhaçcety ete saptasvarâh (crp. 10—11).
  - 90) Jbid. crp. 11: té câvântarabhedâir bahudhâ bhinnâh.
- <sup>91</sup>) Далбе: «Откуда происходить музыкальный тонь?»—Изъ дыханія.—«Откуда происходить дыханіе?«—Оть пищи и т. д.
- 93) Tat-(r. e. gîti-) sampâdanârtho 'yam ?gaksharavikâro viçlesho vikarsha¾am abhyâso virâma¼ stobha ity evamâdaya¼ sarve sâmavede samâmnâyante (crp. 12).

Geya-Gána:

I: ogná-i, dyáhl 3 voitoyá 2 i <sup>98</sup>), toyá 2 i, grnánoha, vyadátoya 2 i, toyá 2 i, ná-ihotásá 23, tsá 2 i, vá <sup>94</sup>) 234 áuhová, hí 234 shí.

II: agna dydhivi, tayd-i, grndnohavyaddtd, 23 yd-i, nihotdsatsivarhd 23 ishi, varhd 2 ishd 234 duhovd, varhi 3 shi 2345.

III: agna dydhi, vá 5 itayd-i, grnáno havyadá 1 tá 3 ye, nihotá 234 sá, tsá 234 ivá 3, há 234  $^{95}$ ) isho 6 hd-i  $^{96}$ ).

Въ числѣ средствъ, употребляемыхъ для пѣнія стиховъ, Шаварасваннить называеть, какъ мы видёли, "стобну", stobha. Саяна даеть следующее определение стобы: adhikatve sati rgvilakshanavarnah stobhah (стр. 13), т. е. "стобна состонтъ изъ буквъ (звуковъ), не входящихъ въ тс и составляющихъ излишекъ." Слова "adhikatve sati" (собств. "при существованів излишка") необходниы для точнаго опредбленія стобны, такъ какъ напр. въ ogna-i (см. I saman изъ Geya-Gana), вибсто agne, звукъ о также не входить въ тс, но онъ не составляеть излищка, а замбияеть а, и эта замвна служить, слъдовательно, однимъ изъ примъровъ для aksharavikára, о вотор. упомянуто выше. Въ стихахъ sáman, приведенныхъ мною изъ Geya-Gana, стобною мы должны назвать поэтому аггрегать звуковь: auhova, a также ha-i (=hayi), подобно тому какъ Саяна приводить ниже (стр. 40) подъ именемъ стобны другой аггрегать: duhchdyi. Назначение стобны онъ видить въ наполнении мъры времени, потребнаго для прина (gitikalaparichedakatva, crp. 41), въ связи съ чёмъ стоить также позднёйшее употребление этого слова "въ свѣтѣ", или въ свѣтской рѣчи (въ противоположность Ведамъ), въ значении аггрегата словъ, не имѣющаго опредѣленнаго значенія и произносимаго въ собраніи (т. е. театрф) обманщивомъ (т. е. фокусникомъ), единственно съ цълью занять чъмъ нибудь spens (,loke 'pi sabhdyám vipralambhakenocyamánam prakrtárthánanvitam kálakshepamátrahetum çabdarácim stobha ity ácakshate", стр. 14). Не следуеть, однако, думать, чтобы стобна въ Самаведе состояла всогда изъ звуковъ-восклицаній; подъ этимъ именомъ

93) B5 Kalbryttck. Hsganin ouevatka: vîitoya 2 i.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Т. е. bå, такъ какъ b н v часто сившиваются въ руконисяхъ. Согласная г передъ другою согласною не рёдко пропадаетъ въ Ганахъ, какъ напр. здёсь barhish обратилось въ bâ--(или vâ-) hishi.

э5) Въ Калькуттск. изданін стоитъ здёсь 2334, но это, вонечно, опечатва.

<sup>•6)</sup> Asheya - Brâhmana называеть эти три стиха sâman такъ: gotamasys parkāv abhitah, kaçyapasya barhishyam, т. е. «съ объихъ сторонъ по стиху «parka» Готамы, въ среднић стихъ «barhishya» Кашьяцы.»

мы встрёчаемъ также слова и цёлыя изреченія, вставляемыя въ тоть или другой стихъ, а иногда даже образующія сами но себь отдѣльный sâman. Можетъ казаться страннымъ то, что Саяна не останавливается на стобнахъ этого рода, но во всякомъ случаѣ onpeghnenie, gabaemoe www. adhikatve saty rgvilakshamavarmah stobhah простирается, по моему мнёнію, на всё виды стобны. Ученый издатель Самаведы. Satyavrata Samacrami, замбчаеть по поводу приведеннаго мѣста, что это опредѣленіе нодходить лишь къ стобнѣ звуковой или буквенной (varnastobha) и не простирается на 9 стобиъ-изреченій (vakyastobha) и на 15 етобиъ-словъ (раdastobha) 97); но подъ звуками отличающимися отъ rc, т. е. не входящими въ rc, можно разумъть, мнъ кажется, всъ виды стобны, тёмъ болёе что сложное слово rgvilakshanavarna не должно быть понимаемо здёсь въ смыслё существительнаго, такъ какъ иначе Саяна не назваль бы стобною, въ единств. числь, аггрегать звуковъ: auhohayi (стр. 40). Мы увидимъ, однако, далбе, что дбиствительно есть основание думать, что Саяна имѣлъ въ виду лишь нъкоторыя стобны, но для меня непонятно, что выражаеть у Satvavrata Sámacramî repanet varnastobha (rakt kakt, haup., ha есть не varnastobha, но padastobha), и во всякомъ случав я не могу съ нимъ согласиться, когда онъ на основании приведеннаго выше опредѣленія видитъ стобhy въ tsåyi=tså-i (см. выше I стихъ въ Geya-Gâna), изъ tsi 98) (въ соотвётствующемъ мёстё въ Chandas); изъ словъ Саяны на стр. 39 следуетъ, что подобные случаи должны объясняться не стобною, но усилениемъ (vrddhi) гласной i въ дифтонгъ di, изъ котораго черезъ "разъятie" (viçlesha) получается *à-î* (ибо въ дифт. *âi* "звукъ *â* первая часть, звукъ *î* вторая часть, åkårah pårvo bhågah, íkårah uttarabhågah) 99) или, прибавимъ, *â-i* (что вѣрнѣе и со стороны теоретической), такъ какъ въ Ганахъ гласная і часто бываеть злёсь краткою.

Изъ примѣчанія, дѣлаемаго ивдателемъ Самаведы, Satyavrata Sámaçramí, (стр. 13) мы узнаемъ, что стобѣъ—словъ считается 15,

<sup>99)</sup> Саяна: ikáiaÅ sâmaprasiddhayâ prakriyayâ (въ изданіи опечатка: praktiyayâ) vrddhaÅ sann âikâro bhavati, tasya sandhyaksharatvât «âkâraÅ pûrvo bhâgaÅ, îkâraÅ uttarabhágaÅ», táv ubhâu viçleshena gîyamânâu â-îbhâvam pratipadyete (стр. 39).



<sup>97)</sup> Tad etallakshaņam, говорить Satyavr. Sâmaçr., varnastobhamâtrasyábhipretam, ena âçâstyâdinavavidhavâkyastobhe hâ-akârâdipancadaçapadastobheshu ca nâvyâptiņ (стр. 13, примъч.).

<sup>98) «</sup>tsi»—iti mûlakah «tså 2 yi» ityamçah stobhah (стр. 12, приявч.).

а стобиъ-изречений 9. Эти послъднія носять слъдующія названія: âcâsti, stuti, samkhyâna, pralaya, paridevana, prâisha, anveshana, srshti, akhvana. Въ этомъ же порядкъ Satyavr. Samacr. приводить ихъ далёе по ихъ начальнымъ словамъ или же цёликомъ и замёчаеть, что эти 9 стобнъ-изреченій и 15 стобнъ-словъ встрѣчаются. въ Ганахъ въ стихахъ sâman. Но что касается, по крайней мѣрѣ, Aranva-Gâna, то къ этому сборнику не можетъ быть примѣняемо дѣленіе стобhъ-изреченій, изложенное v Satvavr. Sâmacr. Мы встрѣчаемъ здѣсь очень много слоговъ (безъ опредѣленнаго значенія). словъ и изреченій, не принадлежащихъ къ стихамъ гс, а составляющимъ часть того произведенія, которое называется Stobha (въ ед. ч.) Съ этимъ произведеніемъ я знакомъ по двумъ рукописямъ лондонской библіотеки при India Office (New 280 и 665) 100), гдѣ "pada", и при томъ въ № 280 Stobha приводится въ текстѣ съ обозначениемъ ударений. Stobha состоитъ изъ двухъ книгъprap**â**thaka. которыя подраздѣляются на половины и главы, или параграфы; первая prapâthaka имъетъ 14 главъ (половина послъ восьмой главы), а вторая-11 (половина послѣ пятой главы). Изъ сравненія этого произведенія съ Ar.-Gâna оказывается, что начиная съ 4-й главы первой книги и оканчивая 10-ою главою второй, Stobha входпть въ нашъ сборникъ пѣснопѣній, при чемъ отдѣльныя изреченія, а также слова, приводятся въ Ar.-Gâna въ томъ же порядкѣ, въ какомъ они стоятъ въ Стобһѣ. Этотъ порядокъ вовсе не согласуется съ тъмъ, въ которомъ называетъ Satyavr. Sâmaçr. девять vâkystobha, точно такъ же какъ нътъ здъсь ни этого дъленія на 9 частей, ни названій для каждой части. Что касается стобнъ слоговыхъ и стобнъ словъ, то, за исключеніемъ нѣкоторыхъ, повторяющихся въ Ar-Gâna очень часто, почти въ каждомъ sâman (напр. âuhovâ, idâ и т. п.), общій порядокъ остается и здѣсь тотъ же, что въ самомъ текстъ Stobha. Такого же рода отношение должно существовать между этимъ текстомъ и сборникомъ Geya-Gâna; главная разница лишь въ томъ, что Stobha входитъ 101) въ этотъ сборнивъ въ гораздо меньшемъ объемъ, чъмъ въ Ar.-Gana, такъ какъ на долю Geya-Gâna приходятся, повидимому, только три главы первой прапатнаки въ Стобнѣ. На сколько я могу су-

- 100) Срав. также въ Каталогѣ Burnell'a № 153.
- <sup>101</sup>) Употребляя это выражение, я вовсе не хочу сказать, что Ганы предполагають существование Стобны; напротивъ, я думаю, что текстъ Stobha былъ извлеченъ изъ Ганъ и освобожденъ при этомъ отъ музыкальной формы.



дить о сборникѣ Geya-Gâna по той части его, которая напечатана въ первыхъ выпускахъ Калькуттскаго изданія Самаведы, порядокъ Стобны и здѣсь сохраняется въ общемъ, опять таки за исключеніемъ нѣкоторыхъ слоговъ и словъ, повторяющихся особенно часто; впрочемъ, такихъ исключеній здѣсь, можетъ быть, больше <sup>102</sup>), чѣмъ въ Âr.-Gâna.

Всѣ эти слоги, слова и изреченія, составляющіе Стобһу, являются въ Ганахъ въ музыкальной формѣ и переплетаются обыкновенно съ словами стиха с, но иногда они образують и самостоятельные sâman. Отсюда мы видимъ, что опредъленіе Саяны: "gitikalaparichedakatva" (см. выше) не можеть быть распространено на Стобну во всемъ ся объемъ и касастся собственно лишь тъхъ словъ и слоговъ (подъ послѣдними я разумѣю аггрегаты звуковъ безъ опредѣленнаго значенія), которые повторяются особенно часто въ sâman, не образуя самостоятельныхъ стиховъ. Подъ 15 padastobha мы должны, въроятно, разумъть именно эти слова и слоги съ музыкальнымъ назначеніемъ; но въ текстѣ Stobha они составляютъ лишь самое незначительное меньшинство и при томъ ничёмъ не остальнаго его содержанія. По моему мнѣнію, отличаются отъ Stobha соединяетъ въ себѣ всѣ тѣ слоги-восклицанія, а также слова и цѣлыя изреченія, которыя употреблялись въ качествѣ формуль при жертвоприношении Сомы. Съ течениемъ времени нѣкоторые изъ этихъ слоговъ и словъ стали употребляться особенно часто при пеніи и такимъ образомъ получили новое назначеніе: поддерживать мелодію; но это второстепенное назначеніе вовсе не исключаетъ перваго или, по крайней муру, не исключало первоначально и принадлежить къ тому же лишь самой незначительной части въ Стобћѣ. По этимологіи слово stobha указываеть, я думаю, на корень stubh "славить", "хвалить" и означаеть "славословіе", а по характеру мы можемъ сравнивать Стобну съ уа́дия въ Яджурведѣ и съ nivid въ браһманахъ 108) и сутрахъ. Такимъ образомъ оказывается, что Самаведа точно такъ же состоитъ изъ сти-

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Срав., напр., тѣ формулы, изъ которыхъ *исключительно* состоитъ первая книга въ Tândya-Brâhmana. Эта браћмана, принадлежащая къ Самаведѣ, издается въ Калькуттѣ въ Bibliotheca Indica (New Series, № 170 и друг.). На одной изъ первыхъ страницъ (первая книга, пятая глава) здѣсь встрѣчается опечатка, искажающая смыслъ; вмѣсто «pitâ no 'si bhagavan» напечатано: «pitâ no 'si mamatan». Чтенie bhagavan явствуетъ изъ комментарія Саяны и изъ берлинск. рук.



<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>) Такъ, напр., въ стихѣ sâman II, 36 (стр. 200) я нахожу слово ?tân, котораго нѣтъ въ соотвѣтствующемъ мѣстѣ текста Стобны.

ховъ и формулъ, какъ и Яджурведа; правда, оба эти элемента соединяются въ Самаведѣ иначе, чѣмъ въ Яджурведѣ, и въ первой изъ нихъ жертвенныя формулы не имъютъ того значенія, какъ въ послёдней, но общій составъ двухъ этихъ Ведъ остается все таки однороднымъ. Дальнѣйшее различіе между формулами Самаведы и Яджурведы состоить въ томъ, что первыя лишены нерѣдко всякаго опредѣленнаго смысла и состоятъ на половину изъ слоговъ (т. е. или же отдѣльныхъ, не связанныхъ между собою восклицаній) словъ, и даже самыя изреченія здѣсь часто неудобопонимаемы, или вслѣдствіе своей отрывочности, или вслѣдствіе порчи звуковой формы. Но въ формулѣ имѣетъ важность не буквальное значеніе ея, а то символическое, которое дается традиціоннымъ употребленіемъ извѣстныхъ словъ (или восклицаній) въ связи съ тѣмъ или дъйствіемъ; въ этомъ отошеніи stobha другимъ представляетъ намъ, слѣдовательно, формулу болѣе развитою, сравнительно съ уау́ия. Понятно вмѣстѣ съ тѣмъ, какимъ образомъ слово stobha получило впослёдствіи въ "свётской" рёчи то значеніе, о которомъ упоминаетъ Саяна (см. выше).

Сказанное мною о Стобн' распространяется также и на вставки въ стихахъ Mahânâmnyas, т. е. на purîsha или purîshapada (см. ниже, въ Комментаріи). Эти вставки также иринадлежатъ къ жертвеннымъ формуламъ и однородны по характеру съ Стобною; замѣчательно то, что онѣ внесены въ текстъ Arcika, рядомъ съ самыми стихами, между тѣмъ какъ мы ожидали бы встрѣтить ихъ въ текстѣ Stobha.

Тождественнымъ по значенію съ stobha, какъ жертвеннымъ изреченіемъ въ Самаведѣ, является uktha. Уже въ Ригведѣ можемъ мы понимать это слово въ смыслѣ изреченія, въ отличіе отъ стиха и пѣсни; срав. RV. 3, 5, 2 (stoma, gir, uktha); 6, 5, 5 (uktha, arka); 6, 34, 1 (ukthârka); 6, 24, 7 (stoma, uktha); 3, 15, 4 (gir, uktha); 6, 38, 4 (id); 7, 26, 2 (uktha, nîtha) и т. д. Прилагательное ukthin, "сопровождаемый изреченіями", въ соединеніи съ soma (RV. 8, 65, 8; срав. 3, 52, 1, гдѣ существит. подразумѣвается), указываетъ на употребленіе изреченій при жертвоприношеніи Сомы, а въ ukthacushmå giras (6, 36, 3) <sup>104</sup>) можно видѣть такого же

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Петерб. Словарь переводить ukthaçushma: «mit rauschenden oder brausenden Sprüchen versehen»; Словарь Грассмана: «durch Sprüchen Kraft verleihend». По моему мибнію: «сильный изреченіями», при чемь въ примёненіи къ пёсни остается не выраженнымь: имёющая ли силу отъ изреченій, или дарующая силу изреченіями (которыя соединены съ пёснью).



рода сочетание стиховъ и жертвенныхъ формулъ, какое является въ Ганахъ. Въ литературѣ браһманъ и сутръ слово uktha vnoтребляется о жертвенныхъ формулахъ въ Самаведъ (срав. напр. Çatap. Brâhm. 12, 8, 3, 27<sup>105</sup>): kvâitasya sâmna uktham, kâ pratishthâ) и составляеть особый видъ изреченій, отличающійся отъ yaýus въ Яджурведѣ и отъ brahman въ Атhapваведѣ (Chândogya-Upan. 1, 7, 5: sâivark tatsâma taduktham tadvaýus tadbrahma)<sup>106</sup>). Въ Mahâbhâshya uktha толкуется черезъ sâman ("kâni punar ukthâni? sâmâni"; см. Ind. Stud XIII, 447), и это надо понимать такъ, что ukthâni принадлежатъ къ числу sâmâni, именно sâman, состоящій изъ жертвенной формулы, есть uktha. Изъ Бенфеевскаго Указателя въ стихамъ sâman (Ind. Stud. III: Index zu den Harmo nieen und Discrepanzen) можно видѣть, что названіе uktha не дается, какъ спеціальное, sâman; другими словами, это-названіе родовое, и потому его нельзя сопоставлять съ rathamtara, vâirûpa и т. д., какъ это дѣлаетъ Бенфей въ Введеніи къ своему изданію Самаведы, стр. XIV. Отъ uktha происходитъ âukthika, "тотъ, кто изучаетъ или знаетъ уктын", и объ образовании этого слова учитъ уже Панини (IV, 2, 60), которому извъстно также и слово âukthikya (IV, 3, 129). Подъ этимъ послѣднимъ названіемъ, упоминаемымъ и въ Mahâbhâshya, разумѣется трактатъ объ уктhахъ, принадле-. жащій въ Sâmalakshana ("Харавтеристика sâman"), какъ это сообщаетъ Кайята (Káiyata, комментаторъ къ Mahábháshya), по словамъ котораго Sâmalakshana есть prátiçâkhya çâstra, или pârshada <sup>107</sup>) (о Пратишавлыяхъ, или Паршадахъ, другихъ Ведъ см. ниже). Веберъ замѣчаетъ по поводу этого названія: "ein dgl. war bisher nicht bekannt", и дъйствительно, о Пратишавньъ Самаведы мы до сихъ поръ ничего не слыхали, но Веберъ, какъ кажется, не знаетъ, что съ частью этого произведенія (хотя названіе pratiçakhya не было извѣстно) онъ самъ давно уже знакомъ, именно съ Sâmatantra 108).

<sup>105)</sup> Эта цитата, равно какъ и слѣдующая, взята мною изъ Петерб. Словаря; см. подъ словомъ uktha, гдѣ, однако, uktha опредѣляется иначе, чѣмъ у меня.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>) Въ Ind. Stud. I, 29 Веберъ говоритъ по поводу uktha, что въ Çatap.-Brâhm. 10, 5, 4, 20 это слово употреблено въ звачении тс (радомъ съ уау́из и saman). Я не имѣю подъ руками текста Шатапатhабраhманы, но сомнѣваюсь въ томъ, чтобы это толкованіе было вѣрно; uktha имѣетъ, вѣроятно, и здѣсь значеніе жертвенной формулы въ Самаведѣ.

<sup>107)</sup> Cm. Ind. Stud. XIII, 447.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>) Cu. Akadem. Vorlesungen über indische Literaturgeschichte, crp. 80. Cpab. также Макса Мюдлера History of ancient Sanskrit Literature.

На основании свидфтельства, заключающагося въ Caranavyûha, § 33. можно видѣть, что Sâmalakshana состоить изъ трехъ произведеній: rktantra, Sámatantra и Âukthikya; это дѣленіе находится въ связи съ тройнымъ составомъ Самаведы (песнопенie saman, стихъ rc, жертвенное изречение uktha=stobha) и важно для насъ въ томъ отношении, что подтверждаетъ сказанное мною выше о жертвенныхъ формулахъ кавъ необходимомъ элементъ этой Веды. Параграфъ изъ Caranavyûha, относящійся сюда, долженъ читаться такъ: tatra kimcit punar aukthikyam <sup>109</sup>) rktantram somatantram ca tatsamgnadhatulakshanam 110) iti vidhiyante. На основанія этого мѣста нельзя бы было еще заключать о грамматическомъ содержании Samalakshana, но срав. сказанное Веберомъ о Sâmatantra, равно какъ и то обстоятельство, что комментаторъ называетъ Sámatantra: vyákarana ("грамматика"); это же название соединяется и съ rktantra, какъ можно видѣть изъ Каталога санскритск. рукоп. оксфордской библіотеви, гдѣ rktantra vyakarana приводится въ числѣ pariçishta Самаведы 111). Въ той же библіотекъ существуетъ, повидимому, и третья часть Sâmalakshana, т. е. Aukthikya, но только подъ названіемъ Ukthaçástra <sup>112</sup>) (въ числѣ pariçishta), "Ученіе объ уктhахъ". Въ значения aukthikya употребляется также ukthartha<sup>118</sup>) и даже просто uktha; cpab. въ Mahâbhâshya: ukthârtham uktham и у Кайяты: ukthaçabdena <sup>114</sup>) g*aunya* vrtty*a* s*a*malakshanam *a*ukthikyam ucyate, т. е. словомъ uktha въ переносномъ употреблении обозначается

3\*

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>) Веберъ иншетъ auchidyam, но замъчаетъ при этомъ: «aus den Lesarten von C. D. conjicire ich aukthikyam.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Веберъ совершенно не понялъ этого мѣста и читаетъ: tatsaniģnâ dhâtulakshaņam. Здѣсь lakshaņa употреблено въ смыслѣ Sâmalakshaņa («lakshaņa, cocroящая изъ (трехъ) частей нодъ этими названіями»).

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Cm. Catalogi Codicum Mscp. Bibliothecae Bodleianae Pars Octava codices sanscriticos complectens (Confecit Th. Aufrecht), crp. 378.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup>) Ibid. стр. 383 b, № 466. Въ томъ же Каталогѣ называется и Sâmatantra (стр. 386).

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup>) Кайита (Ind. Stud. XIII, 447): ukthârtham iti sâmalakshanam prâtiçâkhyan çâstram, откуда не слѣдуетъ, однако, заключать, что названія ukthârtha и sâmalakshana покрываютъ одно другое; ukthârtha только принадлежитъ къ sâmalakshana.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup>) Веберъ напрасно прибавляетъ: «d. i. durch den Plural ukthâni»; Кайята вовсе не имъетъ въ виду формы ukthâni, употребленной въ Mahâbhâshya, или иначе пришлось бы предноложить, что онъ не понимаетъ того мъста, которое комментируетъ, такъ какъ Patań gali говоритъ въ дапномъ случат объ ukthâni въ смыслт sâmâni и противопоставляетъ имъ далте aukthikya, трактатъ объ уктнахъ.

sâmalakshana âukthikya (т. е. часть sâmalakshana, именно âukthikya). То же говорится и въ Siddhântakâumudî (къ Панини IV, 2, 60) <sup>115</sup>): uktham sâmaviçeshah, tallakshanaparo granthaviçesho lakshanayoktham, т. е. "uktha есть видъ пѣснопѣній sâman; извѣстный текстъ, занимающійся характеристикою уктhъ, есть uktha въ переносномъ смыслѣ".

Ни одинъ изъ сборниковъ Ганъ, повидимому, не содержитъ въ себѣ Стобhy въ такомъ объемѣ, какъ Aranya-Gâna, и на основании этого обстоятельства, можно было бы относить редакцию Aranva-Gâna къ эпохѣ болѣе поздней, сравнительно съ Geya-Gâna и др.; но пова намъ не будетъ извъстенъ въ точности составъ остальныхъ сборниковъ, мы должны остерегаться отъ подобныхъ выводовъ, по ихъ преждевременности. Во всякомъ случаѣ мы знаемъ, что стобha музыкальная входить во всѣ Ганы и составляеть вообще одну изъ существенныхъ частей стиха sâman. Въ Sâmavidhâna-Brahmana (I, 1) отношение стобны въ другимъ элементамъ въ sâman опредѣляется при помощи сравненія такимъ образомъ: tasya ha vá etasya sámna rg evásthíni, svaro mánsáni, stobhá lománi, r. e. "ВЪ ЭТОМЪ-ТО Sâman стихъ rc есть кости, музыкальный тонъ-твло, стобны-волосы". Какъ бы то ни было, присутствіе въ Ганахъ стобнъ, т. е. жертвенныхъ формулъ, даетъ нѣкоторыя указанія относительно времени редакціи этихъ сборниковъ пѣснопѣній. Я говорю здѣсь о Ганахъ въ той формѣ, какъ они извѣстны намъ, а не о стихахъ sáman вообще. Мантры Самаведы издревле предназначались : для пвнія, и текстъ Arcika съ самаго начала имблъ назначеніе libretto, но отсюда не слъдуетъ, чтобы Ганы, которые мы знаемъ, были одновременны съ нимъ по редакціи. Для Uttarâ эта неодновременность доказывается уже тёмъ, что въ томъ сборникѣ пѣснопѣній, который основывается на этомъ отдѣлѣ, т. е. въ ûha-gâna, очень многіе гимны (въ музыкальн. формѣ) являются, по свидѣтельству Бенфея, совершенно въ другомъ порядкѣ, чѣмъ въ текстѣ Arcika. Подобнымъ же образомъ должно объяснять несоотвѣтствіе отдѣла Áranyaka съ Áranya-Gâna; порядокъ стиховъ остается здѣсь, правда, тотъ же (за однимъ исключеніемъ въ нашей редакціи), но за то стихи изъ Aranyaka составляють лишь незначительную часть сборника Aranya-Gana, который, кромѣ того, содержить въ себѣ много стиховъ изъ Chandas, равно какъ и Стобћу, въ очень значительномъ объемѣ. Нѣтъ ничего удивительнаго въ томъ, что

<sup>115</sup>) См. Pânini въ изданіи Бетлингка, т. II, стр. 179.

тексть Arcika могъ быть установленъ ранѣе текста Ганъ, ибо пѣніе вносило въ sâman элементь подвижной, видоизмѣнявшійся съ теченіемъ времени и представлявшій трудности для фиксированія. Такимъ образомъ извѣстная намъ редакція Ганъ можеть отдѣляться отъ редакціи текста А́гсіка болѣе или менѣе ллиннымъ промежуткомъ времени, въ продолжение котораго ритуалъ развивался, конечно, все больше и больше, а въ связи съ развитіемъ ритуала усиливалось и употребление жертвенныхъ формулъ. Что касается тёхъ частей Стобы, которыя состоять изъ слоговъ-восклицаній или изъ отдѣльныхъ словъ, то понятно, нѣтъ никакой возможности опредѣлить, когда произошло присоединеніе ихъ къ тс въ стихахъ sáman. Существованіе формулъ предполагаеть собою ритуаль, но ритуаль, какъ мы знаемъ, вызваль и появленіе Самаведы; слѣдовательно, нѣкоторыя части Стобны могли принадлежать уже древнѣйшимъ sâman <sup>116</sup>). Но Стобha имѣетъ также пұтыя изреченія, содержаніе которыхъ позволяеть иногда дёлать заключенія о времени ихъ происхожденія. Само собою разумвется, что со стороны теоретической ничто не препятствуетъ намъ допустить существование подобныхъ изречений уже въ древнѣйшихъ sâman, и, какъ мы видѣли, слово uktha даже въ Ригведѣ можетъ быть понимаемо въ смыслѣ жертвенной формулы. Не отвергая этого въ принципѣ, я долженъ, однако, признать, что тѣ изреченія, которыя извъстны намъ изъ Ганъ и изъ текста Стобны, въ большинствъ случаевъ обличаютъ своимъ характеромъ сравнительно позднее происхождение: это или обломки старыхъ стиховъ, или же новыя компиляціи. Что касается первыхъ, то ихъ можно узнать по безсвязности содержанія и остаткамъ ритма, а также и по звуковой порчѣ. Для примѣра указываю на слѣдующее мѣсто (Stobha II, 3): agnih cicukvah (sic), cukrah cicukvah,-tegah-cakrasya cakvam,-tegahsapråh samîcîh (sic),—teýo—usho na ýârah. Очевидно, что первоначальною основою для этой формулы послужилъ стихъ, соотвѣтствую-

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) Однимъ изъ древнихъ жертвенныхъ восклицаній было has, которое часто явлиется въГанахъ. Отъ этого has происходятъ слова haskyti и haskartar, извъстныя уже изъ Ригведы, при чемъ первое изъ нихъ мы можемъ переводить: жертвенное восклицаніе (собств. «произнесеніе восклицанія has»), а второе: жрецъ (собств. «произносящій has»). См. RV. 8, 78, 6 (==SV. Utt. 6, 2, 19, 1): tat te уаýno aýâyata tad arka uta haskytih, «тогда явилась (собств. произошла) для тебя (= Индры) жертва, тогда явились-гимнъ и жертвенное восклицаніе»; viçveshâm adhvarânâm haskartâram (=-agnim), «жреца всъхъ жертвъ». Съ этими словами должно быть родственно и haskâra (не отъ has смъяться) въ RV. 1, 23, 12, но объяснить его трудно.

щій въ Ригведѣ стиху 1, 69, 1: çukrah çuçukvân usho na garah paprâ samîcî divo naýyotih. Звуковая порча, очень значительная, какъ мы видимъ, показываетъ, что на буквальный смыслъ этихъ формулъ издавна не обращалось вниманія 117). Что касается новыхъ компиляцій въ Стобћѣ, то онѣ могутъ быть съ увѣренностью признаны такими только по содержанію; слёдовательно, во многихъ случаяхъ, гдѣсодержаніе безразлично въ этомъ отношеніи, мы не можемъ дълать никакихъ заключений касательно большей или меньшей древности частей Стобны. Примёромъ несомнённо новой компиляціи можно привести слъдующее изречение о четырехъ мостахъ, по имени котораго называется и тотъ стихъ saman, куда оно входитъ, setusaman (или setusha man), т. е. saman мостовъ (Ar.-Gana II, 1, 34). Вотъ это мѣсто (Stobha I, 9): setúns tara dustarán: dánenádánam, akrodhena krodham, craddhayácraddhám, satvenánrtam; eshá gatir, etad amrtam; svar <sup>118</sup>) gaccha, *ý*yotir gaccha, setún tírtvá caturah, т. е.: "Перейди мосты, трудно проходимые: даяніемъ (милостынею)не-даяніе, безгитвіемъ-гитвъ, втрою-невтріе, правдою-неправду; вотъ путь, вотъ безсмертіе! Ступай на небо, ступай въ область свѣта (собств. "въ свѣтъ"), перейдя четыре моста". Воззрѣнія, выраженныя здёсь, никакъ не могутъ быть названы ведійскими въ собствен. смыслѣ и относять насъ въ кругу идей, извѣстному изъ литературы браhманъ и сутръ.

Въ заключеніе я позволю себѣ указать на одинъ новый индійскій терминъ, значеніе котораго можетъ быть понято изъ тройнаго состава Самаведы. Я разумѣю слово trip*āţ*hin, употребляемое въ рукописяхъ Самаведы какъ титулъ переписчиковъ <sup>119</sup>). Слово это новаго происхожденія, и потому неудивительно, что оно является обыкновенно въ испорченной формѣ trip*āţhî* (собств. именит. пад., принятый здѣсь за основу) или же въ пракритизированной trip*ā* din <sup>120</sup>),

118) Въ Ár. Gâna svar обыкновенно измѣняется въ suvar.

<sup>119</sup>) См. Вебера Verzeichniss der Sanskrit-Handschriften (Berlin. 1853), стр. 67 (ЖМ 279 и 283), 71 (М 297), 81 (М 330) и др,

<sup>120</sup>) Ibid. ctp. 79 (36 321).

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup>) Въ числѣ формулъ, помѣщенныхъ въ Та́я́dya-Brâhmaña, есть цѣльные стихи. Таково, напр., слѣдующее мѣсто (I, 2; VI, 6 и друг.): pra çukrâitu devî manîshâ asmad rathaĥ sutashío na vấgî; viduĥ prthivyâ divo ǵanitrâ ch?ñvantv (т. е. çrnvantu) âpo 'dhaĥ ksharantîĥ. Въ промежутокъ между этими двумя стихами вставляется воззваніе: âyushe me pavasva, varcase me pavasva. Срав. въ Ригведѣ 7, 34, 1 и 2, гдѣ, однако, оказываются варіанты.

triv*âd*in <sup>121</sup>) (и даже travâdin) <sup>122</sup>). Веберъ <sup>123</sup>) замѣчаеть по поводу tripâțhin: "identisch wohl mit dem sonstigen Titel "trivedi", "dvivedi" etc." (T. e. trivedin, dvivedin), но что понимаеть онъ подъ этимъ тождествомъ, я не знаю. Если по его мнёнію tripathin, подобно trivedin (=triveda), означаетъ человъка знакомаго съ тремя Ведами, то согласиться съ этимъ нельзя уже потому, что pâtha "чтеніе" инкогда не употребляется въ значеніи цѣлой Велы. Словарь Бётлингка и Рота предполагаеть, что подъ тремя ра́tha въ словѣ tripâthin ("mit den 3 Pâtha vertraut") разумѣются samhitâ-pâtha, pada-pâțha и krama-pâțha, т. е. три способа чтенія Ведъ, о которыхъ см. ниже. Тотъ же Словарь, въ Дополненияхъ, приводить, однако, tripâțhin въ значении: "die drei Veda studirend. kennend" и указываеть на обозначение одного схоліаста къ произведенію "Våsavadattå": tripåthi-civaråma. Послъднее объясненіе опровергаетъ, конечно, первое, но, какъ я замътилъ уже выше, я не вижу никакихъ основаній, по которымъ можно было бы принимать tripathin въ смыслѣ "знающаго три Веды" 124). Нельзя объяснять простой случайностью то, что словомъ tripâthin обозначаются переписчики именно Самаведы, а не другой какой либо изъ Ведъ. Это обстоятельство на столько важно, что оно само по себѣ опровергаетъ оба толкованія нашего слова, упомянутыя выше. Еслибъ tripâthin означало человѣка изучившаго три Веды, то оно употреблялось бы, конечно, и въ рукописяхъ другихъ Ведъ, а еслибъ мы должны были разумёть подъ tripâthin человёка знакомаго съ тремя. способами чтенія Ведь, то именно въ рукописяхъ Самаведы трудно было бы ожидать встрётить это слово, ибо намъ ничего неизвёстно о существовании въ Самаведѣ третьяго способа чтенія, т. е. kramapâtha; во всякомъ случав, ограничение одной Самаведой было бы и здъсь непонятно. Итакъ, мит кажется несомитнымъ, что tripâthin должно быть понимаемо въ связи съ составомъ Самаведы, а не по отношенію ко всёмъ (или тремъ) Ведамъ. Достаточно пересмотрёть Каталогъ Вебера, чтобы убёдиться въ этомъ, такъ какъ, напр., слёдующая помётка на рукописи одной изъ сутръ Яджур-

- 121) ibid. стр. 69 (Ж 287).
- <sup>122</sup>) ibid. стр. 69 (Ж 286) и др.
- 123) ibid. стр. 69, примѣч.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>) Бенфей (Die Hymn. d. S. V. стр. VIII) также относить tripâțhin къ тремъ Ведамъ и при этомъ ошибочно толкуетъ слово svaritam въ выражении: tripâţhîçivaçañkarena svaritam; срав. Вебера Verzeichniss, стр. 67, № 283.



веды ничего не доказываеть противъ нашего заключенія; мы читаемъ здѣсь 125): somanâthena likhitam kâçyâm tripâțiçriganeçapathanârtham и т. д. Слово tripațt (sic), т. e. tripațhî, tripâțhin, употреблено здёсь не для обозначенія самого писца, а какъ титуль какого-то Ганеши, которому переписчикъ посвящалъ свой трудъ ("писано въ Каши, для чтенія благословенному "трипатинну" Ганешть"); очевидно, что этотъ Ганеша могъ быть точно такъ же самаведистомъ, какъ и тотъ схоліастъ Шиварама, о которомъ упомянуто въ Словарѣ Бётлингка и Рота. Понятно вмѣстѣ съ тѣмъ. что название tripathin можетъ встрѣчаться иногда и на рукописяхъ не ведійскихъ, какъ это мы дёйствительно видимъ изъ Каталога Вебера, равно какъ и на такихъ, содержаніе которыхъ важно по отношенію ко всѣмъ Ведамъ; срав., напр., № 72 у Вебера, гдѣ trapâthi (sic) стоитъ на рукописи, заключающей Nirukti. Наконецъ, не было бы удивительнымъ встрётить это слово въ видё исключенія и на рукописяхъ другихъ Ведъ, такъ какъ человѣкъ, посвятившій себя спеціально Самаведъ, могъ, однако, обращаться и въ другимъ Ведамъ, хотя въ такомъ случаѣ естественнѣе ожидать dvivedin (dviveda), trivedin (triveda), caturvedin (caturveda). Въ дополнение въ тъмъ свидѣтельствамъ касательно слова tripâthin, которыя можно извлечь изъ Каталога Вебера, привожу еще слёдующее мёсто изъ одной рукописи парижской Національной библіотеки (№ 151 Dev.) Эта рукопись заключаетъ въ себѣ Sarvatomukha-prayoga <sup>126</sup>), "Чинъ священнодъйствія Сарватомука" и приводить стихи sâman сперва въ музыкальной формѣ, а потомъ, въ видѣ приложенія, въ текстѣ Arcika (изъ Uttarå) 127). Здёсь, въ концѣ произведенія (но передъ текстомъ Arcika), стоитъ слѣдующая помѣтка: iti..... tripāthisúraģitanúýa-tripäthideveçvaråtmaýa-tripäthisadåråmena krtah sarvatomukhapravogah samåptah (л. 27 б). Такимъ образомъ названіе tripåthin дается здёсь не писцу, но самому составителю служебника и простирается также на его отца и на дъда; другими словами, всѣ они были самаведистами и потому получали титуль "трипатрина".--Что же можеть быть понимаемо подъ тремя "чтеніями" въ Самаведъ? Я думаю, что здъсь разумъются тексты Arcika, Stobha

<sup>125)</sup> Cu. Becepa Verzeichniss der Sanskr. Handschr. crp. 49, Ne 220.

<sup>128)</sup> Такъ называется этоть служебникъ въ концё, передъ текстонъ Arcika. Въ началё рукониси им читаемъ: atha trivytstomasya sarvatomukhasya udgátytva-prayogah; aupasadanantaram apastambena sarvatomukha uktah и т. д.

<sup>127)</sup> Вотъ начало: Utt. 1, 1, 1; 5, 2, 20; 1, 1, 3 и т. д.

(или Stâubhika) и Gâna, ибо изъ этихъ трехъ частей состоятъ, какъ мы видѣли, мантры Самаведы.

Тексть Aranyaka-Samhitâ изданъ мною по тремъ рукописямъ, изъ которыхъ одна принадлежить парижской Bibliothèque Nationale, № 176 Dev., а двѣ-лондонской библіотекѣ при India Office, №№ 665 и 280; въ этомъ же порядкѣ я обозначаю ихъ черезъ А. В. С. Въ основу положена мною рукоп. А, писанная очень исправно, между тёмъ какъ обѣ другія полны ошибокъ. Для повёрки текста служили миѣ также рукописи, заключающія въ себь Aranya-Gâna, о которыхъ см. ниже. Название Aranyaka-Samhitâ 128), употребленное мною для заглавія этой части Самаведы, стоить въ рукописяхъ коллекцін Burnell'a (№№ 126, 123, 124), которыми я, къ сожалѣнію, не могъ воспользоваться, по незнакомству съ письменами grantha. Подобнымъ же образомъ и въ комментаріяхъ Бhaparaceaмина и Саяны нашъ отдълъ называется Aranyaka; Саяна присоединяеть въ этому еще существит. adhyâya, называя Aranyaka шестымъ чтеніемъ, или шестою штудіею въ Chandas (см. выше), и нѣтъ сомнѣнія, что въ этомъ же самомъ значеніи употреблено названіе âranyako 'dhyâyah въ Mahâbhâshya <sup>129</sup>). Въ рук. А нашъ отдѣлъ называется Áranî, въ рук. С. — Áranyâ, а въ В. — Áranâ. Послѣднее чтеніе, конечно, ошибочно и произошло изъ âranî, которое представляеть собою женск. родъ прилагат. агануа, т. е. âranî въ A=âranyâ въ С. При Áranî и Áranyâ должно подразумѣвать samhitå? Срав. названіе Uttarâ.

Кромѣ тѣхъ трехъ рукописей, съ которыми я знакомъ непосредственно, во всѣхъ случанхъ, казавшихся мнѣ сомнительными, я обращался также къ рукописи тюбингенской библіотеки (см. Каталогъ Рота, стр. 18, № 67) и считаю долгомъ выразить мою благодарность В. Ө. Миллеру, который принялъ на себя трудъ сличить съ этою рукописью мѣста, требовавшія на мой взглядъ подтвер-

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>) О значенія зд'ёсь слова samhitâ см. въ началѣ этого Введенія.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup>) Ind. Stud. XIII, 453. Такимъ образомъ заключение Beбера: «Der åranyako'dhyåyah (4, 2, 129) tritt in der That doch wohl für die Existenz von âranyaka-Texten ein» теряетъ свою емлу, если только Веберъ разумѣетъ здѣсь подъ араньяками дополненія къ brâhmana.

жденія. Въ тюбингенской рукописи нашъ отдёль называется ani т. е. áraní; здѣсь, какъ и въ парижской рукописи, стихи mahánámпуаз не носять особаго названія, но послё нихъ не стоить также и цифры 6. Самостоятельность этихъ стиховъ доказывается тёмъ, что послѣ пятой декады (т. е. передъ стихами mahanamnyas) рукопись имветъ обозначение: ardhaprapathaka; я говорилъ уже выше, что цять декадъ отдѣла Агалуака соотвѣтствуютъ по объему половинѣ прапатнаки въ Chandas. Текстъ, заключающійся въ тюбингенской рукописи, принадлежить къ нашей же редакціи, какъ это доказывается не только названіемъ Aranî, но также и тѣмъ, что первая декада имбеть только девять стиховь; следовательно, Роть ошибается, видя здѣсь редакцію школы Naigevas 180). — Наконець, для нѣсколькихъ стиховъ я могъ пользоваться еще одною рукописью парижской Націон. библіотеки (№ 45 Dev.), гдѣ помѣщены отрывки изъ всѣхъ санһитъ Ведъ (со множествомъ ошибокъ). Нашъ отдёль стоить здёсь особо оть Chandas и оть Uttara, подъ названіемъ anisamhitá, т. е. áranîsamhitá; за началомъ четвертаго стиха первой декады непосредственно слёдуеть здёсь второй стихъ изъ Mahanamni, но этого названія нътъ, и въ концъ стоитъ цифра 6. (срав. Саяну).

Въ рук. А и С отдѣлъ Âгалуака приведенъ въ текстѣ "pada", а въ В—въ текстѣ "samhitå" (какъ и въ тюбингенск. рук.); я сообщаю здѣсь первый изъ этихъ текстовъ, не только потому, что его имѣетъ А, но и по другимъ причинамъ. Извѣстно, что санhиты Ведъ переданы въ двухъ текстахъ, или въ двухъ способахъ чтенія, изъ которыхъ одинъ называется samhitâpâtha, чтеніемъ связаннымъ по законамъ sandhi, а другой—padapâtha, гдѣ каждое слово (pada) приводится въ его первоначальной формѣ, свободнымъ отъ тѣхъ измѣненій, какимъ оно подвергается въ связной рѣчи въ своихъ начальныхъ и конечныхъ звукахъ вслѣдствіе законовъ sandhi <sup>131</sup>). Собственно говоря, правильное чтеніе Ведъ невозможно ци въ одномъ изъ этихъ двухъ текстовъ, такъ какъ samhitâ-pâtha вноситъ въ ведійскій языкъ позднѣйшіе законы фонетики и соединяетъ часто то, что должно быть здѣсь раздѣляемо, а раdа-pâtha, выставляя первоначальную форму словъ, не удовлетворяетъ связной

<sup>130)</sup> Cm. Wörterbuch, Fünfter Theil, стр. 1669, подъ словомъ mahânâman.

<sup>131)</sup> Третій способъ чтенія Ведъ, kramapâtha, представляетъ собою видоизмѣненіе padapâtha и приводитъ слова не отдѣльно, но группами, или рядами (krama). Этотъ способъ чтенія не имѣетъ поэтому того самостоятельнаго значенія, какъ два первыхъ.

рвчи и разделяеть то, что должно быть соединяемо. Но если выбирать изъ двухъ текстовъ, то тексту "pada" должно быть отдано преимущество, такъ какъ онъ ближе подходитъ къ правильному метрическому чтению стиховъ и имбетъ уже то достоинство, что не вносить въ Веды элементовъ позднѣйшаго языка. Оба текста, въ томъ видѣ, какъ мы ихъ знаемъ, были составлены, въроятно, въ одну и ту же эпоху <sup>132</sup>), хотя тексть "pada" во всякомъ случав предполагаетъ существование текста "samhitá", какъ ЭТО можно видѣть, напр., изъ того, что стихи, встрѣчающіеся нѣсколько разъ въ текстъ "samhita", приводятся въ "pada" только одинъ разъ и далве уже не повторяются. Считаю не лишнимъ замътить, что этоть взглядь, по которому "samhitá" имћеть первенство передъ "pada", принадлежить не только европейской наукѣ, но былъ извѣстенъ и въ Индіи, хотя изъ словъ Рота 183), повторенныхъ недавно Веберомъ <sup>134</sup>), можно было бы завлючать, что индійская традиція выводила всегда тексть "samhitá" изъ "pada". Древнѣйшее воззрѣніе на взаимное отношеніе двухъ этихъ текстовъ передано въ Prátiçákhya къ Ригведѣ 135), гдѣ мы читаемъ: samhitá padaprakrtih (II, 1) <sup>136</sup>). Необывновенная сжатость языка сутрь (къ области которыхъ можно относить Пратишакныи) вызвана была практическими цѣлями и должна была способствовать удобству запоминанія, но въ связи съ этимъ стояли, конечно, и важныя неудобства для правильнаго пониманія этого сжатаго, темнаго языка. Такъ, напр., выражение: samhitâ padaprakrtih, взятое само по себѣ, можетъ допускать два противоположныхъ толкованія: "текстъ "samhita" имбеть основаніемъ тексть "pada" или "тексть "samhita" есть основание текста "pada". Максъ Мюллеръ переводить: "Die sanhitá setzt die Padas voraus" 187), и этотъ переводъ, безъ всяваго сомнѣнія, вѣренъ, такъ какъ Пратишакһьи исходятъ,

133) Zur Literatur und Geschichte des Weda, crp. 56; 82.

<sup>134</sup>) Ind. Stud. XIII, crp. 2.

<sup>135</sup>) Яджурведа и Атһарваведа имъютъ также каждая свою Пратишакһью. Грамматическія сочиненія, называемыя Пратишакһьями (prâtiçâkhya вначитъ «относящійся ко всёмъ шакһамъ, или школамъ»), занимаются фонетикою и метрикою Ведъ. — Относительно Пратишакһьи къ Самаведъ срав. сказанное выше.

<sup>136</sup>) Въ изданія. Макса Мюллера (Leipzig. 1856—1869) стр. XXXII.

<sup>137</sup>) Такимъ же образовъ объясняетъ эте Regnier въ своемъ издания Пратишакhья къ Ригведъ, стр. 97.

4

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) Cp. Maxca Mmonepa Rig-Veda-Sanhita translated and explained. Vol. I. Preface, crp. XXVI.

дъйствительно, изъ тевста "pada" и указывають на тъ перемъны (vikára), которымъ подвергаются начальные и конечные звуки словь въ тексть "samhita" (см. Пратишакныю къ Ригведъ II, 5). Мић кажется, однако, что на основании приведеннаго мъста нельза еще заключать, что тексть "pada", по воззрѣнію Пратишакhьи къ Ригведѣ, предшествовалъ тексту samhitá; здѣсь говорится объ отношении этихъ двухъ текстовъ въ грамматическомъ отношеніи (какъ понимаеть и Максъ Мюллеръ), а не о первенствѣ происхожденія того или другаго изъ нихъ. Такимъ образомъ взглядъ Пратишакные оказывается совершенно върнымъ. Другое древнее свидѣтельство касательно текстовъ samhitá и pada мы находимъ у Яски (Yáska), который говорить объ этомъ такъ: parah samnikarshah samhitá <sup>138</sup>), padaprakrtih samhitá, padaprakrtíni sarvacaraņânâm párshadâni (Nirukta 1, 17), т. е. "samhitâ есть чрезвычайное стяженіе, samhitâ есть "padaprakrti"; грамматическія изслідованія, общія всёмъ школамъ (т. е. извѣстной Веды) <sup>139</sup>), имѣють основаніемъ тексть "pada". Здѣсь опять вопросъ въ томъ, кавъ должно понимать выраженіе: padaprakrtih samhitá. ибо, какъ замѣчено выше, оно допускаетъ два противоположныхъ толкованія. Изъ словъ комментатора въ Нируктѣ, Дурги (Durga), мы видимъ, что это выраженіе понималось въ Индіи, дъйствительно, двоявимъ образомъ. Ротъ въ своихъ Erläuterungen zum Nirukta, стр. 13, пом'єстилъ только отрывокъ изъ комментарія Дурги въ этому мъсту, именно его объяснение слова pårshadani, но индійскій издатель Самаведы, Satyavrata Samaçrami, въ одномъ изъ своихъ примѣчаній (стр. 91-92) сообщаетъ теперь цѣликомъ толкованіе Дурги <sup>140</sup>) къ приведеннымъ выше словамъ

<sup>138</sup>) Это же повторяется и у Панини: I, 4, 109. Срав. въ Mahâbhâshya опредъление текста «samhitâ» черезъ paramasaminikarsha (Ind. Stud. XIII, 451).

139) Т. е. Пратишакнья.

<sup>140</sup>) Satyavrata Sâmaçramî не называетъ комментатора по имени (онъ говоритъ) только: atra bhâshyam, «вотъ комментарій»), но изъ сличенія съ твиъ отрывкомъ, который напечатанъ у Рота, видно, что это комментарій Дурги; при томъ же, мы ничего не знаемъ о существованім какого нибудь другаго комментарія къ Нируктѣ. Комментарій Дурги въ тѣхъ рукописихъ, которыми пользовался Ротъ, называется: Niruktabhâshya, Niruktavyâkhyâ, Niruktațâkâ (см. Рота Erläuterungen, стр. 235, примѣч.), а въ Парижской (рук. Національной библіот. № 136 Dev.) онъ носитъ имя: Niruktavytti. Подъ этимъ послѣднимъ заглавіемъ уноминается тотъ же самый комментарій, конечно, и въ каталогѣ санскритск. рукописей, находящихся въ индійскихъ библіотекахъ (Калькутта. 1838. См. Indische Studien I, 464), но любопитно, что авторомъ его называется здѣсь Ugrâcarya. Это имя попало поэтому и въ Петербургскій Яски. Комментаторъ говорить по поводу "padaprakytih samhita," что одни объясняють это въ смысль: padanam va prakrtih, sevam padaprakrtih samhit $\hat{a}$  и принимають, сл $\hat{b}$ довательно, тексть "samhitâ, за нервоначальную форму, или основаніе (samhitâiva prakrtih), "pada" за измѣненіе (vikárah padáni); другіе же. тевстъ a напротивъ, толкуютъ это выражение такъ: padáni prakrtir yasyá, seyam padaprakrtih (T. e. samhitâ) и считають тексть "pada" первоначальною формою относительно текста samhitá". Самъ причинамъ комментаторъ по многимъ отдаетъ **р**ѣшительное предпочтение первому мнѣнію (samhitđiva prakrtir, na padânîti расу*â*máh) и думаеть, слѣдова тельно, такъ же, какъ европейская наука.

Кромѣ того преимущества для насъ текста "pada", на которое я указалъ выше, должны быть приняты во внималіе еще два обстоятельства: во первыхъ, текстъ "pada" удобнѣе для пониманія Ведъ, сравнительно съ "samhitá" (гдѣ отдѣльныя слова подвергаются измѣненіямъ вслѣдствіе законовъ sandhi), а во вторыхъ, онъ любопытенъ какъ ученый трудъ, представляющій собою первый опытъ критическаго и эксегетическаго изученія Ведъ. Въ текстѣ "pada" каждое слово не только приводится въ его нервоначальной формѣ, но и дѣлится на составныя части, если это слово сложное (или, по крайней мѣрѣ, считалось сложнымъ) или если составители этого текста желали выдѣлить нѣкоторые суффиксы. Очень естественно, что Веды отличаются одна отъ другой въ подробностяхъ того нринципа, по которому выработанъ текстъ "pada" для каждой изъ нихъ, и тщательное сопоставленіе этихъ различій можно видѣть въ статьѣ Вебера "Ueber den padapátha der Táittiríya-Sam-

Словарь, хотя не можеть быть никакого сомнѣнія въ томъ, что Ugrâcarya есть одно н то же лице съ Дургою, при чемъ âcarya составляеть не часть имени, но титуль («учитель»). Чреввычайно страннымъ показалось мнѣ встрѣтить ту же ошибку въ рукописномъ каталогѣ санскритск. манускриптовъ парижской Національной библіот. (составилъ Мункъ въ 1844 году), гдѣ подъ Niruktavrtti замѣчено слѣдующее: Commentaire sur le Nirukta par Ugra-âcarya (?) (вопросительн. знакъ стоить въ каталогѣ). Между тѣмъ въ самой рукописи я не нашелъ этого имени, но вездѣ встрѣчалъ Urga (sic), съ эпитетами âcarya и bhagavant («благословенный»); такъ, напр., на л. 74 6 мы читаемъ: rývarthâyân niruktavrttâu ýambumârganivâsinah âcaryabhagavadurgasya krtâu saptamo 'dhyâyah samâptah. Начертанія d d и и du, вообще говоря, очень похожи въ рукописяхъ, но здѣсь ясно можно видѣть d u (bhagavadurgasya); во всякомъ случаѣ, изъ сходства этихъ начертаній должно объяснять происхожденіе имени Urga, нскаженнаго въ Ugra.

hita" (Indische Studien, томъ XIII). Я не буду касаться здѣсь особенностей текста "pada" въ Самаведѣ, такъ какъ мнѣ пришлось бы повторять то, что сказано Бенфеемъ въ его Введеніи (стр. LVII и слёд.); замёчу только, что, издавая Aranvaka въ этомъ текстё 141). я находиль по большей части излишнимь указывать на тё пункты. гдѣ мы не можемъ согласиться съ "pada" въ дѣленіи извѣстнаго слова на составныя части. Сюда принадлежать часто такіе случаи. въ которыхъ текстъ "pada, не могъ представить върнаго деления, вслёдствіе того, что этимологія извёстнаго слова не могла быть добыта изъ одного древне-индійскаго языка. Такъ, напр., нарѣчіе avis, "явно", дѣлится здѣсь на a-vis; a есть префиксъ "къ" и т. д., a vis сближается, можетъ быть, съ vid "знать". По врайней мъръ, Петербургский Словарь объясняеть avis изъ avid 142), хотя противъ такого производства достаточно говоритъ конечное в въ ávis. Это слово принадлежить именно къ числу тѣхъ, этимологія которыхъ можетъ бытъ понята лишь изъ сравненія съ родственными языками.

Я считаю совершенно вѣрнымъ сближеніе <sup>143</sup>) dvія съ старославянск. явю, мѣстн. цад., (русск. на яву, явъ, сербск. на јави и т. д.) и стариннымъ литовск. оvіје (мѣстн. цад.) <sup>144</sup>) "на яву"; суффиксы здѣсь не тождественны, но, помимо одного и того же значенія, мы находимъ коренную гласную долгою во всѣхъ трехъ языкахъ. Сскр. dvія я принимаю за существительное средн. рода (именит. винит. пад.), образованное при помощи суф.—із <sup>145</sup>), подобно напр. arcis, çocis, havis и др.; должно замѣтить, что и удареніе стоитъ въ dvія, согласно съ общимъ правиломъ касательно первообразныхъ словъ на із <sup>146</sup>), на послѣднемъ слогѣ. Индо-европейскій корень аv имѣлъ, вѣроятно, гласную кратѣую (сскр. dvія: av=çocis: çuc=havis: hu и т. д.), но во всякомъ случаѣ я отношу сюда же греческ.  $dt\omega$  (послѣ  $\alpha$  дигамма), равно какъ и

<sup>141</sup>) Текстъ «sanihitâ» легко возстановить на основания законовъ sandhi, а что касается тѣхъ сдучаевъ, гдѣ «sanihitâ» удлинняетъ гдасную, то они указаны мною въ примѣчаніяхъ, на сколько это можно было видѣть по рук. В.

142) Такъ же и Веберъ; см. ero Indische Streifen I, 19.

Į.

<sup>143</sup>) Срав. Миклошича Lexicon подъ словомъ *явю*. Йначе объясняетъ сскр. âvis Воппъ (Vgl. Gram., Zweite Ausgabe, III, 492), но съ нимъ я не могу согласиться.

144) Эту форму приводить г. Микуцкій изъ книги XVI вѣка; см. Отчеты о филологическомъ путешествіи по западнымъ краямъ Россіи, І. Литовск. ovitis «показаться во снѣ» (см. Словарь Нессельмана), вѣроятно, заимствовано.

145) Воппъ возводить этоть суф. къ суф. —as; см. Vgl. Gram., 2-te Ausg., Ш, 409.
146) См. Бенфея Vollständige Grammatik der Sanskritsprache, стр. 155.

латинск. audio, изъ \* avidio (срав. основу avi- въ греческ. atw) 147); первоначальное значение корня было "замёчать", откуда могли спеціализироваться дальнѣйшія значенія, по отношенію ли къ органу зрѣнія, или по отношенію въ органу слуха. Къ тому же ворню принадлежать: греч. ούς, латинск. auris (изъ ausis), литовск. ausis, ст. славянск. ухо, готск. auso (основа ausan) 148). Эти слова, для которыхъ въ арійскихъ языкахъ нѣтъ соотвѣтствующихъ, любопытны въ томъ отношении, что указываютъ, повидимому, на норень и, между тёмъ какъ я съ увёренностью отношу ихъ къ корню av и принимаю, слёдовательно, очень древнее выпаденіе гласной въ основь \* avas, отвуда aus-(греческ. ойс-айс, датинск. aus- въ ausculto, ст. слав. ух- и т. д.); тождество конечныхъ суффиксовъ въ латинсв. auris, изъ ausis, и въ литовск. ausis=ст.-сл. ушь- (въ дв. ч. уши, ушио, ушима), можеть быть, случайно. Сильнымъ подтвержденіемъ въ пользу выставленной этимологіи этихъ основъ служить греч. основа сат, изъ оFat 149), отвуда черезъ удлинненіе гласной подъ вліяніемъ дигаммы дорич. ώατ, гомер. очат 150), а черезъ стяжение гласныхъ фт. Эта основа предполагаетъ первоначальн. avat, при которой въ качествъ параллельной формы существовала упомянутая выше: avas; смёна суф. at и as извёстна изъ многихъ примъровъ и была даже объясняема первоначальнымъ тождествомъ ихъ 151), но этого вопроса мы можемъ не касаться здёсь, такъ какъ онъ завелъ бы насъ слишкомъ далоко.

<sup>148</sup>) Cpas. Kypuiyca Grundzüge ibid. n Duxa Vergleichendes Wörterbuch der indogermanisch. Sprachen, crp. 345-346.

149) Cpab. Jakonck. έξωβάδια· ένώτια (Γεзихій).

150) Обыкновенно объясняють Одат изъ \* ООБат-, Салат- (напр., Курціусь ibid., стр. 405), но это объясненіе ошибочно, какъ видно уже изъ сравненія одатсъ дорич. Фат-.

151) См. главнымъ образомъ статью Куна въ Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung, томъ I, стр. 368 и слёд.

4\*

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Курціусь (Grundzüge der griechisch. Etymologie, Vierte Auflage, стр. 389) сравниваеть греч. αίω, дат. audio, съ сскр. av «beachte, begünstige», но я считаю это соноставленіе невёрнымъ, такъ какъ значеніе «beachte», принимаемое для av въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Петербургскимъ Словаремъ, не есть первоначальное, и, напр., Грассманъ въ своемъ Словарѣ къ Ригведѣ вовсе обходитоя безъ этого значенія. Сскр. av «споспѣществовать, помогать; любить, желать; наслаждаться» и т. д. должно быть сравниваемо съ латинск. avere (см. Петерб. Словарь). Впрочемъ, Курціусъ хочетъ какимъ-то образомъ примирить это послѣднее сопоставленіе съ тѣмъ, которое сдѣдано имъ выше.

Возвращаясь въ нашему тексту, я долженъ сказать теперь какъ о тёхъ правилахъ, которыми руководился при его изданіи, такъ и объ моемъ переводѣ. Моеко обязанностью было, конечно, издать тексть безь тёхъ случайныхъ ошибокъ, которыя вкрались въ рукописи, и на сколько удалось мнѣ это, должно показать будущее, вогда отдёль Агапуака появится въ Калькуттскомъ изданіи, на основании гораздо большаго числа рукописей, чёмъ то, какимъ располагалъ я. Но отъ этихъ ошибовъ, или, върнве, описовъ, должно отличать тъ ошибки, которыя принадлежать самому тексту; ясно, что провести грань между этими двумя родами ошибовъ не всегда легко, хотя положительно необходимо. Ошибки въ текстъ или принадлежать той эпохв, къ которой относится его редакція, или же онъ проникали позднъе, при передачъ этого текста; послёднее, впрочемъ, можетъ быть допущено въ самыхъ незначительныхъ размърахъ, въ виду того, что Самаведа точно такъ же не знаетъ настоящихъ варіантовъ чтенія, какъ и другія Веды, что объясняется священнымъ характеромъ этихъ произведеній. Варіанты оказываются при сравнении одного и того же стиха, переданнаго въ различныхъ Ведахъ, или, по крайней мѣрѣ, при сравнении разныхъ редакцій одной и той же Веды; но, какъ замѣчено выше, съ варіантами послёдняго рода мы почти не знавомы. Въ текстё, изданномъ мною здъсь, есть, можетъ быть, двъ или три ошибки, которыя я удержаль, однако, такъ какъ онѣ засвидѣтельствованы всёми рукописями, какими я могъ воспользоваться. Я не позволиль себѣ въ этихъ случаяхъ вносить мои поправки въ тексть и ограничивался тёмъ, что или предлагалъ поправку въ примёчаніи, или же указываль только на возможность ошибки въ текств. Иначе я не могъ поступать, не только потому, что не считалъ себя компетентнымъ для этого, но и потому, что задача издателя ведійскихъ текстовъ состоитъ въ настоящее время въ передачѣ того текста, который действительно существуеть и существоваль въ древности, •на сколько можемъ мы прослёдить его. Эти же соображенія побуждали извѣстнаго знатока Ведъ, Макса Мюллера, сообщать свои поправки къ тексту Ригведы (въ томъ изданіи, которое снабжено переводомъ) <sup>152</sup>) въ примѣчаніяхъ и отдѣлять ихъ такимъ образомъ отъ самого textus receptus.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>) До сихъ поръ вышелъ только одинъ томъ, въ которомъ переведено 12 гимновъ: Rig-Veda-Sanhita. The sacred Hymns of the Brahmans translated and explained by Max Müller. London. 1869. Гимны изданы здъсь въ транскрипціи, въ текстъ «pada».

Въ настоящее время несомнѣнно то, что мантры Ведъ переданы не вездѣ вѣрно, и задача будущаго состоить въ исправленіи существующаго текста и въ возстановленіи той формы, какую имѣлъ онъ не въ эпоху редакціи, а тогда, когда гимны Ведъ были въ живомъ употребленіи и не могли заключать въ себѣ ошибокъ. Ни одна Веда не изучалась въ Индіи такъ тщательно, какъ Ригведа, относительно текста которой мы можемъ быть даже увърены, что во всемъ существенномъ онъ тотъ же самый, какимъ пользовались составители Пратишаксын, въ V или въ VI въкъ до Р. Х.<sup>153</sup>). Однаво, и въ эту отдаленную эпоху санһита Ригведы заключала. въ себѣ ошибки, изъ которыхъ иныя внесены были текстомъ "pada", т. е. тѣмъ первымъ опытомъ критическаго изученія Ригведы, который относится ко времени ея редакціи. Общеизвъстнымъ примѣромъ 154) служитъ стихъ 1, 70, 4 (въ изданіи Ауфрехта/ 1, 70, 7), въ которомъ "pada" читаетъ: са ratham, хотя и смыслъ и параллельныя мъста требують чтенія: caratham; въ этой поправкъ, предложенной Бенфеемъ <sup>155</sup>), согласны, важется, всѣ ведисты (Ротъ, Боллензенъ, Максъ Мюллеръ). Очевидно, что если въ одномъ мъстъ "pada" обнаруживаетъ непониманіе текста, то это позволяетъ намъ предполагать существованіе и другихъ ошибовъ въ textus receptus. Нѣтъ нивакого сомнѣнія въ томъ, что вритива ведійскихъ текстовъ будетъ получать все больше и больше мѣста при интерпретаціи Ведъ 156), но въ настоящее время она существуетъ лишь въ зародышѣ, что совершенно понятно, такъ какъ лишь тецерь ованчивается первое издание ведійсвихъ санhитъ. Какъ на опыть вритическаго возстановленія текста въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Ригведы можно указать, вромѣ Петербургск. Словаря, на двѣ статьи Боллензена ("Zur Herstellung des Veda" въ Orient und Occident, томъ II, стр. 457-485; "Die Lieder des Parâçara" въ Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, томъ XXII, стр. 569-653) и на упомянутое выше изданіе Ригведы Макса Мюллера, съ переводомъ и примѣчаніями, томъ І.

<sup>153)</sup> См. Макса Мюллера Rig-Veda-Sanhita translat. and explain. Preface, XXX.

<sup>154)</sup> Cm. ibid. crp. LXVIII.

<sup>155)</sup> Cm. Die Hymn. d. SV., Glossar, подъ сдовомъ caratha.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup>) Большое значеніе для критики ведійскихь текстовь должень имѣть метрь, который вмѣстѣ съ тѣмъ открываетъ намъ много любонытнаго относилельно фонетики древнеиндійскаго языка; срав. изслѣдованія Куна «Sprachliche Resultate aus der vedischen Metrik» въ Beiträge zur vergleichenden Sprachforschung, томы Ш и IV,

Обращаясь теперь въ моему переводу изданнаго здъсь отрывка изъ Самаведы, относительно месть особенио трудныхъ замечу, что въ настоящее время, при тёхъ средствахъ, какія даеть наука, я долженъ былъ переводить такъ, а не иначе; въ будущемъ, съ развитіемъ интерпретаціи Ведъ, я могу понять то или другое въ иномъ свётё, но смёю думать, что въ томъ небольшомъ текстё, который початается мною здёсь, это можеть касаться лишь немногихъ мъсть и нъсколькихъ словъ, точное значение которыхъ въ Ведахъ такъ трудно иногда уловить 157). Я старался переводить по возможности близко, и это имъло, конечно, своего рода неудобства, но иначе мой переводъ могъ бы получнть колоритъ чуждый языку Ведь. Если вообще никакой переводъ не въ состояни передать виолив подлинника, то можно ли требовать отъ перевода Ведъ на нашъ современный языкъ особенной близости къ оригиналу? Міровоззрѣніе, отразившееся въ этихъ гимнахъ, такъ далеко отъ насъ, что иногда требуется цёлый комментарій, который позволиль бы понить истинный смысль краткаго ведискаго выраженія. Такимъ образомъ очень естественно, что переводъ Ведъ можеть производить на читателя впечатлёніе совершенно противоположное тому, какое ожидалось бы отъ этихъ древнихъ памятниковъ, и въ этомъ виноватъ не одинъ переводчивъ: самая передача ведійскаго міровозэрізнія на современный намъ языкъ должна заключать въ себѣ много искусствениаго.

Трудности, являющіяся при пониманіи ведійскихъ текстовъ, все болѣе и болѣе сознаются европейскими учеными. Было время, когда Langlois, который вовсе не отличался глубокимъ знаніемъ Ведъ, представилъ, однако, на французскомъ языкѣ переводъ всей Ригведы <sup>158</sup>); а теперь извѣстный ведистъ, Максъ Мюллеръ,

<sup>157</sup>) Примомнимъ, что и для языка Гомера интерпретація отдёльныхъ словъ оставднетъ еще многаго желать.

<sup>156</sup>) Строгая, но справедливая оцёнка этого перевода сдёлана Бётлингкомъ и Ротомъ въ предисловіи къ ихъ Словарю. Считаю не лишнимъ предостеречь читателя и отъ втораго изданія этого перевода, въ первомъ томъ Bibliothèque Orientale (Paris. 1872 г.). Самъ переводчивъ давно уже умеръ и не ръшился бы, конечно, издать свой переводъ вновь, безъ существенныхъ измъненій, которыя стали положительно необходимыми, въ виду того, что сдълано для интерпретаціи Ведъ въ послёднія 20 лътъ. На заглавіи этого втораго изданія мы читаемъ: Deuxième édition, revue, cerrigée et augmentée d' un index analytique par Foucaux, но срав. также слова Foucaux: Je n'ai en aucune manière revu le texte français de la traduction du Rigveda de Langlois (см. Literarisches Centralblatt 1873 года, № 3, стр. 93).

посл'й продолжительныхъ занятій Ригведою, не ръшается все таки предпринять полнаго ея перевода 159). Трудность этой задачи объасняется тёмъ, что при пониманіи Ведъ мы предоставлены своимъ собственнымъ силамъ и лишены той помощи, какую должна была бы оказать истинная традиція ихъ; Индія дала европейской наукъ тексты священныхъ гимновъ и изреченій въ самой тщательной редавціи, она дала вибств съ твиъ и громадную литературу, порожденную этими текстами, но истиннаго значенія, смысла текстовъ она часто не могла передать намъ, такъ какъ для нея самой этотъ смыслъ давно уже быль утраченъ. Прежде думали, что Веды могуть быть поняты при руководстве туземныхъ комментаторовъ, и, исходя изъ этого взгляда, Wilson перевель Ригведу 160) на основаніи общирнаго комментарія къ ней, составленнаго Саяною въ XIV в. по Р. Х. Этотъ переводъ имветъ, конечно, своего рода значеніе, но онъ не даетъ намъ настоящей Ригведы, а знакомитъ лишь съ тъмъ, какъ понималъ ее Саяна. Въ настоящее время мы знаемъ, однако, что не только у Саяны нельзя искать върнаго пониманія Ведъ, но и трудъ Яски (Yâska), его Нирукта или Нирукти, свидътельствуеть о томъ, что истинной традиціи въ объясненіи Ведъ не существовало уже задолго до Р. Х. Последние, слабые отголоски традиціи дошли до насъ въ томъ сборникѣ ведійскихъ синонимовъ и архаизмовъ, который называется Nighantu, Nighantavas (множ. ч.). Nåighantuka. Но и этотъ родъ произведений, извёстный намъ по одному такому сборнику, возникъ уже тогда, когда Веды стали непонятными, и когда браһманскія школы, въ которыхъ преподавались священные тексты, стали нуждаться въ подобномъ руководствѣ. Nåighantuka стоитъ такимъ образомъ во главѣ эксегетическихъ сочиненій, занимающихся толкованіемъ Ведъ, хотя это еще самый простой, самый несовершенный способъ эксегезиса. Сборникъ состоитъ изъ пяти книгъ, изъ которыхъ три первыя объясняють ведійскія слова при помощи дѣленія ихъ на группы симонимовъ, группы весьма общирныя, что свидътельствуетъ уже о томъ, что истинный смыслъ многихъ словъ былъ утраченъ; четвертая книга приводитъ особенно обветшалыя слова и формы, безъ всякаго объясненія, и, наконецъ, пятая есть классификація бо-

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>) Часть перевода была издана еще при жизни Wilson'a, а продолжение этого издания взяль на себя Cowell (Rig-Veda-Sanhita. A Collection of Ancient Hindu Hymns. Translated from the Original Sanskrit).



<sup>159)</sup> Rig-Veda-Sanhita translat. and explain. Preface, XXV.

жествъ, являющихся въ Ведахъ. Къ этому-то сборнику примыкаетъ комментарій Яски, Нирукта. Яска имѣлъ передъ собою длинный рядъ ученыхъ эксегетовъ и грамматиковъ, имена которыхъ онъ приводить въ своемъ комментаріи. Эти предшественники Яски такъ же объясняли Веды, какъ и онъ, не путемъ истинной традиціи, которой тогда уже не существовало, а путемъ грамматическиэтимологическаго анализа, и этоть-то способъ объясненія является затёмъ источникомъ новой традиции, принятие которой, конечно, ни мало не обязательно для насъ. Научной этимологіи не было у Индійцевъ, да и не могло быть, а потому понятно, что труды этихъ эксегетовъ вовсе не приводили въ правильному пониманию Ведъ. Во всякомъ случаѣ, это стремленіе постигнуть истинный смысль Ведъ, стремленіе, которое не могло увѣнчаться успѣхомъ, при слишкомъ недостаточныхъ средствахъ, какими располагали индійскіе ученые, заслуживаеть всякаго уваженія, тёмъ болёе что уже въ эту отдаленную эпоху были люди, которые иначе относились въ священнымъ текстамъ и во всякимъ попытвамъ объяснить ихъ. Толвование Ведъ эти люди считали совершенно безполезнымъ дѣломъ; объясненіе мантръ, говорилъ Каутса, не имѣетъ смысла, потому что сами мантры безсмысленны: онв говорять о вещахъ невозможныхъ, онѣ заключаютъ въ себѣ противорѣчія, наконецъонъ непонятны (Nir. 1, 15). Эти и подобныя возраженія считаеть своимъ долгомъ опровергнуть Яска; "не стоябъ виноватъ въ томъ, что слёпой не видить его", говорить онъ, между прочимъ, "но самъ человѣкъ причина этого" (1, 16). Наука стоитъ для Яски высоко; говоря о мнѣніяхъ своихъ предшественнивовъ и соглашаясь иногда съ ихъ противниками въ томъ, что то или другое объясненіе было ложно, Яска прибавляеть: "но пориданіе падаеть на отдѣльнаго человѣка (т. е. на его мнѣніе), оно не касается науки" (1, 14).

Nåighantuka и Nirukta, служившія главнымъ основаніемъ для позднѣйшихъ индійскихъ комментаторовъ Ведъ, были изданы и объяснены Ротомъ<sup>161</sup>), который по справедливости можетъ считаться въ настоящее время лучшимъ знатокомъ Ведъ. Небольшая книжка, изданная имъ еще въ 1846 году: Zur Literatur und Geschichte des Weda, до сихъ поръ сохраняетъ свое значеніе и является очень полезною для каждаго, кто желаетъ ознакомиться съ древнѣйшимъ



<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) Jâska's Nirukta sammt den Nighaņțavas herausgegeben und erläutert von Rudolph Roth. Göttingen. 1852.

періодомъ индійской литературы 182). Но главнымъ трудомъ Рота съ начала пятидесятыхъ годовъ была обработка Санскритскаго Словаря, издаваемаго имъ въ сообществѣ съ петербургскимъ ученымъ Бётлингкомъ и при содъйствіи другихъ санскритистовъ, на средства русской Академіи Наукъ. Въ этомъ громадномъ словарѣ Роту принадлежить главнымъ образомъ все то, что касается объясненія словъ, извлеченныхъ изъ произведеній ведійской литературы, и никто другой, конечно, не сдѣлалъ въ зтомъ отношеніи больше, чёмъ онъ. Ротъ установилъ впервые правильный взглядъ на неудовлетворительность индійской традиціи въ дѣлѣ толкованія Ведъ 163), и въ настоящее время всѣ ведисты согласны съ этимъ въ принципѣ <sup>164</sup>), хотя въ частностяхъ они и расходятся другъ съ другомъ. Послѣднимъ защитникомъ той теоріи, въ силу которой мы должны учиться пониманию Ведъ у индійскихъ комментаторовь, быль Гольдштюкерь (On the Veda of the Hindus and the Veda of the "German School"), но въ оправдание ему можно сказать то, что самъ онъ, повидимому, никогда не занимался спеціально Ведами; иначе не могъ бы и онъ, наконецъ, не замѣтить, что индійскіе комментаторы вносять въ Веды новыя понятія, выработанныя браһманизмомъ, что въ толкованіи словъ они исходятъ или изъ позднъйшаго употребленія ихъ, или изъ этимологіи, выставленной гадательно и вовсе не научной. Опровержение теоріи Вильсона и Гольдштюкера и блистательную защиту того взгляда на индійскую традицію, который господствуеть теперь въ наукѣ, представилъ въ недавнее время американскій ученый Whitney <sup>165</sup>), извѣстный не только какъ знатокъ Ведъ, но и какъ отличный лингвисть <sup>166</sup>). Но если мы и не можемъ принять индійскихъ эксегетовъ

<sup>162</sup>) Первымъ сочиненіемъ, которое познакомило европейскую науку съ Ведами, былъ трактатъ Кольбрука (Colebrooke) On the Vedas, напечатанный въ 1805 г. въ VIII томѣ Asiatic Researches и перепечатанный впослѣдствіи въ его Miscellaneous Essays.

168) См., жежду прочимъ, его статью: «Ueber gelehrte Tradition im Alterthum, besonders in Indien» въ XXI томъ Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

<sup>164</sup>) Такъ, напр., Максъ Мюллеръ, который самъ издалъ комментарій Саяны къ Ригведъ, говоритъ, что при переводъ мъстъ дъйствительно трудныхъ онъ ръдко находилъ помощь у этого комментатора (Rig-Veda translat. Preface, стр. XV).

<sup>165</sup>) Cw. ero Oriental and Linguistic Studies (New York. 1873.): «The Translation of the Veda.»

166) Популярныя лекціи его по языкознанію: Language and the Study of Language (Third edition. London. 1870.) желательно было бы видёть въ переводё на русскій языкъ.

нашими руководителями при объясненіи Ведъ, тъ́мъ не менъ́е мы не должны, конечно, игнорировать ихъ и обязаны пользоваться ихъ трудами какъ однимъ изъ пособій <sup>167</sup>); за нами остается только право относиться такъ же критически къ этимъ трудамъ, какъ и къ объясненіямъ европейскихъ ученыхъ. Такимъ образомъ исходнымъ пунктомъ при современномъ толкованіи Ведъ служитъ не индійская традиція, но сопоставленіе всъ́хъ нараллельныхъ мъ́стъ и научная этимологія словъ, возможная при тъ́хъ средствахъ, какими обладаетъ теперь языкознаніе.

Главнымъ пособіемъ для меня служилъ Петербургскій Словарь. Въ Комментаріи я останавливаюсь на всёхъ мёстахъ, въ пониманіи которыхъ я отступаю отъ Рота, и привожу при этомъ его толкованіе, несогласное съ моимъ. Другимъ важнымъ пособіемъ былъ для меня Словарь въ Ригведѣ Грассмана, еще не оконченный 168); по методу и по многимъ частностямъ въ опредълении значения словъ этотъ трудъ служитъ продолженіемъ Петербургскаго Словаря Бётлингка и Рота. Многіе изъ стиховъ, пом'єщенныхъ мною здівсь, (съ нівсоторыми варіантами) были переведены Бенфеемъ въ Nachträge und Verbesserungen въ его изданию Самаведы. Мой переводъ часто значительно разнится отъ Бенфеевскаго, но я счелъ излишнимъ перепечатывать въ примѣчаніяхъ этотъ послѣдній, такъ какъ самъ Бенфей перевель бы теперь многое иначе, чёмъ это было сдёлано имъ 27 лѣтъ тому назадъ. Достаточно взять для сравненія переводъ Ригведы того же Бенфея, начатый имъ въ шестидесятыхъ годахъ. но, въ сожалѣнію, такъ скоро прерванный 169), чтобы убфдиться въ неизбъжности многихъ поправокъ, которыя внесъ бы теперь Бенфей въ свой прежній переводъ Самаведы. Припомнимъ, что въ 1848 году, когда вышло въ свътъ Бенфеевское изданіе Самаведы, не только не существовало Петербургскаго Словаря, но и самыя Веды не были еще изданы (за исключеніемъ Самаведы въ изданіи Стевенсона и отрывковъ изъ Ригведы и Бѣлой Яджурведы); глоссарій Бенфея въ Самаведъ долгое время служилъ необходимымъ пособіемъ для каждаго, кто желалъ ознакомиться съ языкомъ Ведъ.

168) Wörterbuch zum Rig-Veda. Я имель три выпуска этого Словаря.

<sup>169)</sup> См. журналъ Orient und Occident, издававшійся подъ редакціей Бенфея.



<sup>167)</sup> Я упомянуль выше, что въ коллекціи рукописей Barnell'а въ библіотев'ь India Office существуетъ комментарій въ Агалуака Бhаратасвамина. Этотъ комментарій могъ бы оказать мнѣ, конечно, пользу, но, въ сожалѣнію, мое кратковременное пребываніе въ Лондонѣ и незнакомство съ письменами grantha не позволили мнѣ воспользоваться имъ.

Транскрипція, употребляемая мною, общеизвѣстна, и я замѣчу здѣсь только, что черезь n я передаю анунасику (anunâsika). Занятая указываеть на метрическое деление стиха 170). Ударения, имъющія часто столь важное значеніе для пониманія извъстнаго мъста, разставлены по рук. А; С также имъетъ ударенія, но ставить ихъ не вездъ върно, а В писана безъ удареній. Система удареній въ Самаведѣ очень сложна, но намъ достаточно, конечно, передавать удатту (udâtta) и самостоятельную свариту (svarita), при чемъ для первой я употребляю знакъ акута, а для второй знакъ грависа (чисто условное обозначеніе). Одну изъ особенностей текста "pada" въ Самаведѣ составляетъ то, что односложныя слова, долженствующія имѣть удатту, часто являются здѣсь безъ ударенія (въ "samhitå" съ удареніемъ). Бенфей указываль уже на эту особенность 171) и замѣтилъ при этомъ, что онъ не могъ открыть правила, по которому ударение то ставится, то не ставится на извёстномъ словё. Для меня это явленіе остается точно такъ же необъяснимымъ, но я не позволилъ себѣ отступать отъ рукописи, и тамъ, гдѣ А не имѣетъ ударенія, я не поставилъ его и въ моемъ издании текста. 172). Очень можеть быть, конечно, что въ томъ или въ другомъ случав отсутствіе ударенія объясняется небрежностью рукописи, но я не имблъ никакихъ данныхъ, которыя позволили бы мнв отличать здесь описку отъ того, что было слёдствіемъ вакого-то правила или обычая. Замёчу, однако, что А вообще не ошибается въ удареніяхъ.

Что касается моихъ указаній на стихи, повторяющіеся въ саннитахъ другихъ Ведъ, то я принялъ за правило, если стихъ встрёчается въ Ригведѣ, ограничиваться одною этою ссылкою <sup>178</sup>); исключеніе сдѣлано только для стиховъ изъ purushasûkta, гдѣ приведены и чтенія Атhарваведы, какъ особенно близкія къ нашимъ <sup>174</sup>). При

<sup>173</sup>) Сопоставление съ другими Ведами легко сдёлать по тёмъ Указателямъ, которые помѣщены въ Indische Studien.

174) Я привожу цитаты въ текств «samshita»; ударение оставляю обыкновенно не обозначеннымъ.

4\*

<sup>170)</sup> Въ текстѣ «pada» это дѣленіе не обозначается въ рукописяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>) Die Hymnen des SV. Einleitung, crp. LXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>) Такимъ образомъ односложныя слова, долженствующія нить удатту, часто совпадають въ моей транскрищій съ атонами; но это представляеть неудобство лишь для тахъ, кто не знакомъ съ языкомъ. Я не рашился ввести новый знакъ, такъ какъ это затрудендо бы печатаніе.

ссылкахъ на Áraņya-Gâna (AG.) я ограничивался обыкновенно указаніемъ на тотъ sâman, въ которомъ извёстный стихъ является въ первый разъ; перечислять же всё повторенія и находилъ тёмъ болёе излишникъ, что составъ этого сборника пёснопёній изложенъ мною въ отдёльной главё.

# ÂRANYAKA-SAMHITÂ.



### ÂRANYAKA-SAMHITÁ.

¢

om, çrîganeçâya namah, çrîsâmavedâya namah, om <sup>1</sup>).

1. indra ýyéshtham nah á bhara óýishtham púpuri çrávah, yat dídhrkshema vaýra-hasta ródasí (íti) å ubhé (íti) su-çipra papråh <sup>2</sup>).

 2. índrah ráģā ģágatah carshanînám ádhi kshamá viçvá-rúpam yát asya, tátah dadāti dāçúshe vásúni codát rádhah úpa-stutam cit arvák <sup>8</sup>),

3. yásya idám å-ráýah yúýah tuýé ýáne vánam svàr (íti), índrasya rántyam brhát<sup>4</sup>).

4. út uttamám varuņa páçam asmát áva adhamám vi madhyamám crathâya, átha â-ditya vraté vayám táva an-âgásah á-ditaye syâma <sup>5</sup>).

5. tváyâ vayám pávamânena soma bháre krtám vi cinuyâma çáçvat, tat nah mi-tráh várunah mâmahantâm á-ditih síndhuh prthiví utá dyâuh <sup>6</sup>).

6. imám výshanam krnuta ékam it mâm 7).

7. sáh nah índraya yáýyave várunaya marúdbhyah, varivah-vít pári srava <sup>8</sup>).

1) A: crîganeçâya namah, crîbhavânîçamkarâbhyâm namah.

2) AG. 1, 1, 24. — RV. 6, 46, 5: indra ģyeshţham na â bharan (τεκсτъ «pada»: bhara) oğishţham papuri çravah, yeneme citra vağrahasta rodasî obhe suçipra práh.
8) AG. 1, 2, 9 μ 10.—RV. 7, 27, 3: indro râģâ ģagataç carshanînâm adhi kshami

vishurûpam yad asti, tato dadâti dâçushe vasûni códad râdha upastutaç cid arvâk.

4) AG. 1, 2, 11. — Ath. V. 6, 33, 1: yasyedam â raģo yuģas tuģe ģanā vanam svaķ u r. g.

<sup>5</sup>) AG. 1, 2, 13. — RV. 1, 24, 15, гдѣ вторая часть стиха читается такъ: athâ vayam âditya vrate tavânagaso aditaye syâma.

## Омъ! Повлоненіе благословенному Ганешѣ! Повлоненіе благословенной Самаведѣ! Омъ!

#### Первая декада.

1. О Индра, принеси намъ наивеличайшую, наисильнѣйшую, обильнѣйшую славу, которую мы желали бы утвердить, о перунодержецъ, въ небѣ и землѣ, обоихъ мірахъ, о прекрасноланитный, щедрый!

2. Индра, царь живаго міра и людей на землѣ, изъ того обилія всякаго рода, какое есть у него, даєть чтущему его блага, быстро принося въ милостивый даръ все, о чемъ его молятъ.

3. Которому (т. е. "этому") Индрѣ, пособнику продолженія рода (собств. "потомства и рода"), принадлежить на небѣ это чудное, великое сіяніе, доходящее до облачнаго пространства.

4. Распусти у насъ, о Варуна, самыя верхнія путы, отвяжи самыя нижнія, развяжи самыя среднія! Тогда, о Адитья, въ служеніи тебѣ да будемъ мы свободными отъ грѣха передъ (богинею) Адити!

5. Твоимъ пособіемъ (собств. "тобов" , черезъ тебя"), о Сома, свѣтло текущій (или "процѣживающійся"), да будемъ мы всегда дѣлить добытое въ битвѣ! Это да даруютъ намъ Митра, Варуна, Адити, Рѣка (—Индъ), Земля и Небо!

6. Этимъ сильнымъ сдёлайте меня одного!

7. Ты (собств. "этотъ"), о благотворный, теки (собств. "теки вругомъ") къ нашему чтимому Индръ, къ Варунъ, къ Марутамъ.

5

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) AG. 2, 1, 7 **H** 8. – RV. 9, 97, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) AG. 2, 1, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) AG. 2, 1, 19. – Utt. 1, 1, 8, 2 = RV. 9, 61, 12.

8. end víçvâni aryáh â dyumndni mánushânâm, síshâsantah vanâmahe <sup>9</sup>).

9. ahám asmi prathama-ýdh rtásya párvam devébhyah a-mítasya náma, yah mâ dádâti sah it evá mâ avat ahám ánnam ánnam adántam admi  $^{10}$ ).—daçati 1.—

1. tvám etát adhárayah krshnásu róhinishu ca, párushnishu rúçat páyah <sup>11</sup>).

2. árárucat ushásah pýçnih agriyáh ukshá mimeti bhúvaneshu vâýayúh, mâyâvínah mamire asya mâyáyâ n<sub>7</sub>-cákshasah pitárah gárbham â dadhuh <sup>12</sup>).

3. índrah it háryoh sácâ sám-miçlah á vacah-yúýâ, índrah vaýrť hiranyáyah <sup>18</sup>).

4. índra v*á*geshu nah aya sahásra-pradhaneshu ca, ugráh ugrábhih.  $\hat{a}$ tíbhih <sup>14</sup>).

5. práthah ca yásya sa-práthah ca náma ánu-stubhasya havíshah havíh yat, dhâtúh dyútânât savitúh ca víshnoh ratham-tarám â *g*abhâra vásishthah <sup>15</sup>)

6. ni-yútvân vâyo d gahi ayám çukráh ayâmi te, gántâ asi sunvatáh grhám <sup>16</sup>).

7. yát  $\dot{g}dyathah$  a-pdrvya mághavan v<sub>r</sub>tra-hátyaya, tat p<sub>r</sub>thivi'm aprathayah tát astabhnah utá u dívam <sup>17</sup>).—daçati 2.—

1. máyi várca, átha u yáça, átha u yaýnásya yat páya, parame-sthť praýd-pati, diví dyam iva drnhatu <sup>18</sup>).

•) AG. 2, 1, 19. – Utt. 1, 1, 8, 3 = RV. 9, 61, 11.

<sup>10</sup>) А.С. 2, 1, 34. — Nirukta XIV, 2, гдв въ одной изъ редакцій оказываются варіанты.

<sup>11</sup>) AG. 2, 2, 20-22. - RV. 8, 82, 13.

<sup>12</sup>) А.С. 3, 1, 9 и 10. — Utt. 2, 2, 16, 3. — RV. 9, 83, 3, гдѣ, виѣсто «mimeti bhuvaneshu», читается: bibharti bhuvanâni.

<sup>13</sup>) AG. 3, 1, 11. — Utt. 2, 1, 8, 2. RV. 1, 7, 2.

<sup>14</sup>) AG. 3, 1, 11. – Utt. 2, 1, 8, 3. RV. 1, 7, 4.

<sup>15</sup>) AG. 3, 2, 5 **k** 6. – RV. 10, 181, 1.

<sup>16</sup>) AG. 3, 2, 7. – RV. 2, 41, 2.

17) AG. 3, 2, 9—13. — Utt. 6, 2, 19, 1. — RV. 8, 78, 5, гдв, вийсто «uto divam», читлется: uta dyám.

18) AG. 4, 1, 7. - Ath. V. 6, 69, 3, rgs, subcro «parameshthi», unraerce: tan mayi.

8. Черезъ него мы благочестивые, желающіе пріобръсти всё человъческія блага, вымаливаемъ (=получаемъ) ихъ.

9. Я—перворожденный отъ священнодъйствія (или "жертвоприношенія"), первое между богами проявленіе безсмертія; вто меня разводить, тоть такимъ образомъ меня да насытить; я— ѣда (=пища) ѣду и ѣдящаго ѣмъ.

#### Вторая декада.

1. Ты держаль въ небесныхъ коровахъ, черныхъ и красныхъ, это блестящее молоко.

2. Заблисталъ пеструнъ, предшествующій утренней зарѣ, мычитъ быкъ среди міровъ (или "созданій") могучій; чудотворную силу имѣющіе (или "чудесные искусники") творили его чудотворною силою, "отцы" (т. е. предки), взирающіе на мужей (—людей), положили зародышъ (дополни: "его чудотворною силою").

3. Индра имѣетъ пару свѣтложелтыхъ коней и колесницу (?), запрягаемую словами стиха (или "молитвы"), Индра, перунодержецъ, золотой.

4. Индра, помогай намъ въ состязаніяхъ и въ войнахъ съ тысячью битвами, ты, сильный (именит. пад.) сильными пособіями!

5. Отъ блистающаго Дhaтapa и отъ Савитapa и Вишну принесъ Васиштha пѣснопѣнie "rathantara", которое есть какъ-бы "havis" жертвы, расчлененной подобно ануштубну, и которому принадлежитъ распространенность и названіе "Пространное".

6. Приди, о Ваю (=Вѣтеръ), со своимъ цугомъ! Этотъ чистый (т. е. Сома) предложенъ тебѣ. Ты ходишь въ домъ выжимающаго Сому.

7. Когда родился ты, о несравненный щедротодатель (т. е. Индра), на убіеніе Вритры, тогда распростерь ты землю и тогда утвердиль ты небо.

#### Третья декада.

1. Праджанати во главъ стоящій да утвердить во мнѣ свъжесть силъ (=,здоровье"), и величіе (или "достоинство"), и силу молитвы, нодобно тому какъ утвердилъ онъ въ небъ небо!

2. sám te páyânsi sam u yantu vd'ydh sam výshnyâni abhimâti= sdhah, â-pydyamânah a-mŕtâya soma diví çrávânsi uttamdni dhishva <sup>19</sup>).

3. tvám im*d*h ósha-dhih soma víçvâh tvam apáh a*ģ*anayah tvám gâh, tvam â atanoh urú antáriksham tvam *ģ*yótishâ vi támah vavartha <sup>20</sup>).

4. agním îde purák-hitam yaýnásya devám rtvíýam, hótaram ratna-dhátamam  $^{21}$ ).

5. té amanvata prathamám náma gónâm trih saptá paramám  $^{22}$ ) náma gânan, táh gânatíh abhí anushata ksháh â-víh bhuvan aruníh yáçasâ gávah  $^{28}$ ).

6. sám an-ydh yánti úpa yanti an-ydh sam-ânám ûrvám nadyàh prnanti, tám u cúcim cúcayah didivdnsam apdm nápâtam úpa yanti dpah<sup>24</sup>).

7. *d* pra **â** agât bhadr*d* yuvatíh áhnah ketűn sam irtsati, ábhút bhadr*d* ni-véçani víçvasya *ý*ágatah r*á*tri <sup>25</sup>).

8. pra-kshásya výshnah arushásya nu máhah pra nah vácah vidátha ýatá-vedase <sup>26</sup>), vaiçva-naráya <sup>27</sup>) matíh návyase çúcih sómah iva pavate cáruh agnáye <sup>28</sup>).

9. víçve deváh máma çrnvantu yaýnám ubhé (íti) ródasi (íti) apám nápät ca mánma, mä vah vácânsi pari-cákshyäni vocam sumnéshu it vah ántamäh madema <sup>29</sup>).

10. yáçah må dyávå prthiví (íti) yáçah må indra-brhaspatí (íti) yáçah bhágasya vindatu yáçah må <sup>30</sup>) práti mucyatâm, yaçasví asyáh sam-sádah ahám pra-vaditá syâm <sup>31</sup>).

11. índrasya nu vîrydni pra vocam ydni cakdra prathamdni vagri', áhan áhim ánu apáh tatarda prá vakshánah abhinat párvatanam <sup>32</sup>).

20) AG. 4, 1, 10. - RV. 1, 91, 22, rgt, subcro «atanoh», unraercs: tatantha.

22) Должно читать: рагата? (Сп., однако, Комментарій.)

<sup>23</sup>) AG. 4, 1, 17. — RV. 4, 1, 16: te manvata prathamam náma dhenos trih sapta mâtuh paramâni vindan, tag' gânatîr abhy anûshata vrâ âvir bhuvad arunir yaçasâ goh.

24) А.G. 4, 2, 3 и 4. — RV. 2, 35, 3, гдъ, виъсто «upa yanty âpah», читается: pari tasthur âpah.

<sup>25</sup>) AG. 4, 2, 6.

<sup>26</sup>) Должно читать: gata-vedasah.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) AG. 4, 1, 9. - RV. 1, 91, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) AG. 4, 1, 13. - RV. 1, 1, 1.

2. Да соединатся съ тобою сила (собств. "соки"), быстрота, мощь побѣждающаго противниковъ! О Сома, выбродившій дла міра безсмертныхъ, теки на небо на самую высь!

3. Ты, о Сома, всё эти растенія произвель, ты-воды, ты-воровь, ты протянуль общирный воздухь, ты отвориль тьму свётомъ.

4. Я славлю Агни, пуроћита (Предпоставленнаго), божествевнаго жреца при жертвоприношении, ћотара наищедрѣйшаго.

5. Они древле открыли мыслію небесныхъ коровъ, трижды семь высшихъ видовъ (коровъ) познали они. Эти (т. е. коровы) ревомъ привѣтствовали знающія ихъ обиталища. Появились въ великолѣпіи красныя небесныя коровы.

6. Одни потоки идутъ вмѣстѣ, другіе подлѣ (т. е. близко), общее вмѣстилище наполняютъ они. Свѣтлыя къ этому свѣтлому, блестящему сыну водъ (т. е. Агни) идутъ воды.

7. Выступила благодётельная юница, она желаетъ завладёть сіяніемъ дня; стала благодётельная Ночь успоконтельницею всего живаго міра.

8. Величіе сильнаго краснаго богатыря (т. е. Агни) нашъ стихъ (собств. "слово") да прославитъ (?), — владычество Джатаведаса (т. е. Агни)! Къ гостю всёхъ людей (т. е. Агни) чистая молитва снова, будто Сома, свётло течеть, пріятная для Агни.

9. Всё боги да услышатъ мое славословіе, Нобо и Земля, оба, и сынъ водъ (т. е. Агни)—мое моленіе! Да не скажу я вамъ словъ, которыя должны бы быть презрёны! Вашею благосклонностью мы, ваши близкіе, да будемъ наслаждаться!

10. Величіе меня, о Небо и Земля, величіе меня, о Индра и Брићаспати, величіе достоинства меня да постигнетъ, величіе да облечется на меня! Полный величія да буду я глашатаемъ этого собранія!

11. Я стану воспѣвать (=провозглашать) подвиги Индры, тѣ, которые древле совершилъ перунодержецъ: онъ убилъ змѣя, открылъ ходъ водамъ, пробилъ утробы горъ (т. е. облаковъ).

28) AG. 4, 2, 7. — RV. 6, 8, 1: prkshasya vrshivo arushasya nû (τεκστ5 «pada»: nu) sahah pra nu vocam vidathâ gâtavodasah, vâiçvânarâya matir navyasî çucih Η Τ. Д.

<sup>29</sup>) А.С. 4, 2, 8. — ûha-gâns 9, 3, 12 (см. Бенфея Die Hymn. d. SV., стр. VIII), гдѣ кажется страннымъ чтеніе: заплевачо antamâ, -- RV. 6, 52, 14, гдѣ, вмѣсто » уа́у́мат», читается: уа́у́міуâ.

<sup>30</sup>) Должно читать: me?

<sup>31</sup>) AG. 4, 2, 12.

<sup>32</sup>) AG. 4, 2, 17. – RV. 1, 32, 1.

5\*

<sup>27)</sup> T. e. vâiçvânarava.

12. agníh asmi ýánmana gåtá-vedah ghrtám me cákshuh a-mŕťam me asán, tri-dhátuh arkáh ráýasah vi-mánah á-ýasram ýyátih havíh asmi sárvam <sup>33</sup>).

13. páti agník vipák ágram padám vek páti yahvák cáranam súryasya, páti nábhů saptá-çîrshûnam agník páti devánám upa-mádam yshvák <sup>24</sup>).----da;cati 3.----

1. bhráýanti <sup>85</sup>) agne sam-idhâna didivak ýihvá carati anták ásáni, sak tvam nak agne páyasâ vasu-vít rayím várcak drçé dák <sup>36</sup>).

2. vasantáh it nu rántyah gríshmáh it nu rántyah, varsháni ánu carádah hemantáh cícirah it nu rántyah <sup>37</sup>).

3. sahásra-çirshâh púrushah sahasra-aksháh sahásra-påt, sah bhúmim sarvátah vrtvá áti atishthat daça-a $\bar{n}$ gulám <sup>38</sup>).

4. tri-pát ûrdhváh ut âit púrushah pádah asya ihá abhavat púnar (íti), táthá ví-svañ <sup>39</sup>) ví akrámat açana-anaçané (íti) abhí <sup>40</sup>).

5. púrushah evá idám sárvam yat bhútam yat ca bhávyam, pádah asya sárva bhútáni tri-pát asya a-mítam diví <sup>41</sup>).

6. távân asya mahimá tátak ýydyan ca púrushak, utá a-mytatvásya s'cának yat ánnena ati-róhati <sup>42</sup>).

7. tátah vi-r*dt* a*ý*âyata vi-r*dý*ah ádhi púrushah, sah ýâtáh áti aricyata paccdt bhúmim átha u puráh <sup>48</sup>).

8. mánye vâm dyâvâ-prthivi (íti) su-bhóýasân yé (íti) áprathethâm á-mitam abhí yóýanam, dyávâ-prthivi (íti) bhávatam syoné (íti) té (íti) nah muncatam ánhasah <sup>44</sup>).

- <sup>33</sup>) AG. 5, 1, 2. — RV. 3, 26, 7, гдѣ вторая половина стиха читается такъ: arkas tridhâtû (текстъ «pada»: tri-dhâtuh) raģaso vimâno 'gasro gharmo havir asmi nâma.

<sup>24</sup>) А.Ө. 5, 1, 3.—RV. 3, 5, 5, гдѣ начало стиха читается такъ: pâti priyam ripe agram и т. д.

<sup>35</sup>) А имѣеть ошибочно bhr*ag*anti.

<sup>36</sup>) AG. 5, 1, 5.

<sup>37</sup>) AG. 5, 1, 9.

<sup>38</sup>) А.С. 5, 1, 13. — RV. 10, 90, 1, гдв, виссто «sarvata<sup>A</sup>», читается: viçvata<sup>A</sup>. Послёднее чтеніе является и въ Ath. V. 19, 6, 1, между тёмъ канъ Váý. Saweh. 31, 1 имбетъ sarvata<sup>A</sup>.

39) Т. е. тіявувай. Мы бы разділяля это слово на тіяви-ай, нежду тіять какъ соотавители текста «pada» сближали его съ глаголовъ втай. .

49) AG. 5, 1, 14. — RV. 10, 90, 4, FR<sup>±</sup>, BM<sup>±</sup>erre «açanânaçane», THTAOTES: sâçanânaçane. Ath. V. 19, 6, 2 HM<sup>±</sup>erre açanânaçane anu.

<sup>41</sup>) AG. 5, 1, 15. --- RV. 10, 90, 2a + 36; βμάστο «bhâvyam» sgảos читается: bhavyam, нο β5 Ath. V. 19, 6, 4: bhâvyam.



12. Я Агни, по природъ (или по "происхожденио") Джатаведасъ. "Гирита" — мой глазъ, "амрита" — мой ротъ, тройной гимиъ, проникающий облачное пространство, — мой непреходящий свътъ: я—вся жертва.

13. Охраняеть Агни верхушку вътки, мъстопребывание птицы, охраняетъ Великій путь солнца; охраняетъ у алтаря Агни стихъ "семиголовый", охраняетъ Высокій предметъ наслажденія (собств. "наслажденіе") боговъ.

### Четвертая декада.

1. Сверкающій твой языкъ, о Агни пламенный, свътлый, движется внутри рта. Ты (собств. "этотъ ты"), о Агни, своею силою, о благодътельный, дай намъ видъть богатство и благоденствіе.

2. Весна прелестна, лёто прелестно, — за дождевой порою осень, зима, — прохладное время года прелестно.

3. Тысячу головъ имъетъ Пуруша, тысячу глазъ, тысячу ногъ. Онъ, обхвативъ (—окруживъ) со всъхъ сторонъ землю, высился на десять пальцевъ.

4. Три шага дѣлающій (=тремя шагами) поднялся вверхъ Цуруша; одна нога его оставалась здѣсь. Такъ раздѣлился онъ на двѣ стороны: ѣденіе и Неѣденіе.

5. Пуруша, по истинъ, есть все это, что произошло и что имъетъ произойти. Нога его—всъ существа. Въ три шага (собств. "въ три ноги", т. е. мърою) его святое жилище на небъ.

6. Такова его (Пуруши) громадность! Но и еще больше Пуруша. И надъ безсмертіемъ властвуетъ онъ, возрастая отъ пищи.

7. Отъ него родилась Вираджъ, отъ Вираджи Человѣкъ. Этотъ, рожденный, одолѣлъ землю (=получилъ господство иадъ землею) и сзади и спереди.

8. Чту васъ, Небо и Земля, прекрасно питающія, васъ, которыя распростерлись на неизмѣримое пространство. О Небо и Земля, будьте милостивы! Вы оба (собств. "эти оба") освободите насъ отъ бѣдствія!

<sup>42</sup>) AG. 5, 1, 16. — RV. 10, 90, 3a + 26; BHBCTO «tâvân» SHBC ЧИТАЕТСЯ: etávân (BB Ath. V. 19, 6, 3: tâvanto asya mahimânas), s BHBCTO «tatah» стоить atah (BB Ath. V. tatah).

48) AG. 5, 1, 17. - RV. 10, 90, 5, гдв, вивсто «tatah», читается: tasmât.

44) AG. 5, 1, 19. — Ath. V. 4, 26, 1a + 26: manve vâm dyâvâp thivî subhoýasâu ye aprathethám amitâ yoýanâni, dyâvâp thivî bhavatam me syone m т. д.

9. hári te indra çmáçrůmi utá u te harítâu hárî (íti), tam tvâ stuvanti kaváyah parushásah vanárgavah  $^{45}$ ).

10. yát várcah híranyasya yat vâ várcah gávám utá satyásya bráhmanah várcah téna má<sup>46</sup>) sám srádmasi <sup>47</sup>).

11. sáhah tat nah indra daddhi óýah i'çe hi asya mahatáh vi= rapçin, krátum na nymyám sthá-viram ca v*á*ýam vytréshu çátrůn su-hánâ <sup>48</sup>) kydhi <sup>49</sup>) nah <sup>50</sup>).

12. sahá-rshabhâh sahá-vatsâh ut-éta víçvâ rûpáni bíbhratlh dvi ùdhníh, urúh prthúh ayám vah astu lokáh imáh ápah su-prapânáh iha sta <sup>51</sup>).—daçati 4.—

1. ágne  $dy\hat{u}n$ shi pavase d suva úrýam ísham ca nah, åré bådhasva ducchúnâm <sup>52</sup>).

2. vi-bhr*át* byhát pibatu somyám mádhu *á*yuh d*á*dhat ya*ģn*á-patâu ávi-hrutam, v*á*ta-*ģû*tah yáh abhi-rákshati tmánâ pra-*ģáh* piparti bahudh*á* vi râ*ģ*ati <sup>58</sup>).

3. citrám devánâm ut agât anikam cákshuh mi-trásya váruņasya agnéh, â aprâh dyávâ prthiví (íti) antáriksham sáryah âtmá gágatah tasthúshah ca. <sup>54</sup>).

4. á ayám gâuh pŕçnih akramît ásadat mâtáram puráh, pitáram ca pra-yán svàr (íti) <sup>55</sup>).

5. antár (íti) carati rocaná asyá pra-ânát <sup>56</sup>) apa-anati', vi akhyat mahisháh dívam <sup>57</sup>).

6. trinçát dhẩma vi râýati vớk patamgớya dhîyate, práti vástoh áha dyúbhih <sup>58</sup>).

49) Текстъ «samhitâ»: krdhî.

- 50) AG. 5, 2, 17.
- <sup>51</sup>) AG. 5, 2, 19.

<sup>52</sup>) А.С. 6, 1, 5. — Utt. 6, 3, 10, 3 = 7, 1, 12, 1 (приведено только начало стихв). RV. 9, 66, 19.

53) А.G. 6, 1, 7. — Utt. 6, 3, 5, 1.— RV. 10, 170, 1, гдъ, виъсто «piparti bahudhâ», читается: puposha purudhâ.

54) AG. 6, 1, 19. - RV. 1, 115, 1.

<sup>55</sup>) AG. 6, 2, 7. – Utt. 6, 1, 11, 1. RV. 10, 189, 1.

<sup>56</sup>) T. e. prâ*ná*t.

<sup>45)</sup> AG. 5, 1, 22.

<sup>46)</sup> Должно читать: imâm?

<sup>47)</sup> AG. 5, 2, 3.

<sup>48)</sup> Должно читать: su-hanân.

9. Свѣтложелтая у тебя борода, Индра, и свѣтложелтые у тебя оба коня "hapu". Таковаго тебя славять мудрые мужи и грубые динари.

10. Тёмъ блескомъ, какой есть въ золотё, или тёмъ блескомъ, какой есть въ небесныхъ коровахъ, и (блестящево) силою дёйствительной (т. е. оказывающей дёйствіе) молитвы да снабдимъ мы меня! (См. Комментарій).

11. Силу эту дай намъ, Индра, мощь, ибо владъешь ею великою, о преисполненный силы! Какъ способность, такъ и мужество, и обильную добычу дай намъ! Въ битвахъ сдълай намъ враговъ легко поражаемыми!

12. Съ быками и съ телятами выйдите (т. е. "покажитесь") вы носящія (т. е. "имѣющія") всякіе образы, о двухъ-выменныя! Широкій и пространный этотъ міръ да будетъ вашъ! Этими водами, прекрасное питье дарующими, будьте здѣсь!

### Пятая декада.

1. О Агни, ты очищаешь жизненную силу: пошли намъ соки и крѣность, прогони прочь несчастие!

2. Великій сладостный сокъ Сомы, дарующій устроителю жертвы долголітіе несокрушимое, да пьеть онъ, блестящій! О н ъ, который, погоняемый вітромъ (или "быстрый какъ вітеръ"?), даетъ собою охрану, питаетъ созданія, властвуетъ подъ многими образами.

3. Взошло свѣтлое лице боговъ, глазъ Митры, Варуны и Агни. Небо, землю и воздухъ наполнило Солнце, душа міра движущагося (т. е. "одушевленнаго") и неподвижнаго.

4. Вотъ выступилъ пестрый быкъ; онъ помѣстился передъ Матерью (т. е. Землею) и близъ (собств. "приближаясь къ") Отца (т. е. Неба) въ свѣтломъ зеирѣ.

5. Въ срединъ движется Свътлая (т. е. Ушасъ, Утренняя Заря), испускающая послъднее дыханіе отъ его дыханія. Освътилъ Могучій небо.

6. Тридцать жилищъ (или "областей") освъщаетъ онъ, стихъ (собств. "слово") къ Крылатому (т. е. Солнцу) обращается, при разсвътъ своими лучами.

4

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) A. G. 6, 2, 8. -- Utt. 6, 1, 11, 2. RV. 10, 189, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) AG. 6, 2, 9. – Utt. 6, 1, 11, 3. RV. 10, 189, 3.

7. ápa tye tâyávah yathâ nákshatrâ yanti aktúbhih, sárâya viçva =cakshase. <sup>59</sup>).

8. ádrçran asya ketávah vi raçmáyah gánân ánu, bhr $\ddot{a}$ gantah agnáyah yathâ  $^{60}$ ).

9. taránih viçvá-darçatah ýyotih-kŕt asi sůrya, víçvam a bhasi rocanám <sup>61</sup>).

10. prati-á $\bar{n}$  devánům víçah prati-á $\bar{n}$  ut eshi mánushůn, prati-á $\bar{n}$  víçvam svàh drcé <sup>62</sup>).

11. yéna pâvaka cákshasâ bhuranyántam gánân ánu, tvam varuna páçyasi <sup>68</sup>).

12. ut dyâm eshi rágah prthú á-hâ mímânah aktúbhih, páçyan gánmâni sárya 64).

13. áyakta saptá çundhyúvak súrah ráthasya naptryah, tábhih yáti svá-yuktibhih <sup>65</sup>).

14. saptá tvů harítah ráthe váhanti deva súrya, cocih-keçam vi= cakshana <sup>66</sup>).—daçati 5.—

## Mahânâmnî<sup>67</sup>).

I <sup>68</sup>). 1. vid*ä*h maghavan vid*ä*h <sup>69</sup>); gåtúm ánu çansishah díçah; çíksha <sup>70</sup>) çacînâm pate, púrvin*ä*m puru-vaso <sup>71</sup>).

2. âbhíh tvam abhíshtibhih, svàh na ançúh; prá-cetana prá cetaya, índra dyumnáya nah ishé.

3. evá <sup>72</sup>) hi çakráh, râyé vdyâya vayrivah, çávishtha vayrin rhýáse, mánhishtha vayrin rhýáse; â yahi píba mátsva.

II. 4. vidáh ráyé su-víryam, bhúvah vájánám pátih váçan ánu; mánhishtha vajrin rhjáse, yah cávishthah cáránám.

60) AG. 6, 2, 12. - BV. 1, 50, 3, 148, Bubero «adreran», unraeres: adreram.

<sup>61</sup>) AG. 6, 2, 13. – RV. 1, 50, 4.

<sup>82</sup>) AG. 6, 2, 14. – RV. 1, 50, 5.

<sup>63</sup>) AG. 6, 2, 14. – RV. 1, 50, 6.

64) AG. 6, 2, 15. - RV. 1, 50, 7, гдв, вивсто «ut», читается: vi.

65) AG. 6, 2, 16. — RV. 1, 50, 9, гдв, вивсто «парtryah, читается: парtyah.

66) AG. 6, 2, 16. – RV. 1, 50, 8.

67) Всѣ стихи, составляющіе Mahánâmnî, являются также и въ AG., какъ приложеніе, но въ музыкальной транскрипціи.

68) Дѣленіе на строфы принадлежить мнѣ; въ рукописяхъ оно не обозначается.

69) Чтобы сдёлать метрическій составь этихь стиховь (см. Комментарій) болёв яснымь, я ставлю запятую послё каждой «пады» (pada), между тёмь какь точка

<sup>59)</sup> AG. 6, 2, 11. - RV. 1, 50, 2.

7. Воть звъзды уходять, будто воры, вмъсть съ ночью отъ всевидящаго Солица

8. Появились его сіяніе и лучи у (т. е. "среди") людей, будто сверкающіе огни.

9. Ты, о Солнце, неустанно движенься (собств. "движущееся"), всёми видимое, свёть производящее. Все небо освёщаеть ты.

10. Обращенное къ жилищамъ (или "къ родамъ") боговъ, обращенное къ людямъ восходишь ты, обращенное ко всему небу, дабы оно видимо было (собств. "для видънія всего неба").

11. Которымъ глазомъ (т. е. "этямъ глазомъ"), о свътлый, на копошащійся людъ ты смотришь, о Варуна.

12. Ты восходищь на небо и на шировое облачное пространство, отмѣривая дни съ ночами и взирая на существа, о Солице.

13. Запрягло себѣ Солнце семь свѣтлыхъ (или "преврасныхъ") дочерей колесницы; съ ними, которыя запрягаются сами собою, идетъ оно.

14. Семь свътложелтыхъ лошадей везутъ тебя въ колесницѣ, о божественный Сурья (=Солице), тебя, пламенно-волосаго, о далеко-видящій.

I. 1. . . . о Щедрый (т. е. Индра), по нашей пѣсни благослови страны свѣта, будь готовъ на помощь, о владѣтель пособій, обильныхъ, о обильныя сокровища имѣющій!

2. Этими пособіями ты, Сома будто свѣтлое небо, о свѣтящій, освѣщай на съ для нашего благоденствія!

3. Ей-ей могучъ онъ (т. е. Индра)! Для владънія кръпостью силъ (?), о перунодержецъ, о наисильнъйшій перунодержецъ, устремись къ намъ, о наищедръйшій перунодержецъ, устремись къ намъ! Приди, пей, наслаждайся (т. е. Сомоко)!

II. 4. Получай во владѣніе богатырскую силу, будь владыкою битвъ (?), согласно съ желаніями! О наищедрѣйшій перунодержецъ, устремись къ намъ, ты (собств. "который"), наисильнѣйшій изъ сильныхъ (или "изъ богатырей")!

- 71) T. e. purûvaso.
- 72) Текстъ «samhitå»: evâ.

съ запятою обозначаетъ здѣсь дѣленіе стиха на полустишія; выше въ томъ же значеніи я употреблядъ запятую.

<sup>70)</sup> Текстъ «samhitâ»: çikshâ.

5. yáh mánhishthah maghónām, ançúh na çocíh; cíkitvah abhí nah naya, índrah vidé tam u stuhi.

6. i'çe hi çakráh, tam útáye havâmahe, jétâram á-parâjitam, sah nah svarshat áti dvíshah; krátuh chándah rtám brhát.

III. 7. índram dhánasya sätáýe havamahe, ýétaram á-paraýitam; sah nah svarshat áti dvíshah, sah nah svarshat áti dvíshah.

8. púrvasya yat te a-drivah, ançúh mádâya; sumné â dhehi nah vaso, púrtíh çavishtha çasyate.

9. vaçî' hi çakráh, nûnâm tam návyam sanyáse, pra-bhó gánasya vrtra-han, sam-aryéshu bravâvahâi; çúrah yah góshu gácchati, sá-khâ su-cévah á-dvayuh.

evá <sup>78</sup>) hi evá, evá hi agne, evá hi indra, evá hi púshan, evá hi devâh, om, evá hi devâh.

<sup>78</sup>) Текстъ «samhità» имветъ здъсь и далъе: eva.



<sup>74)</sup> Рук. А ставить послё этого воззванія цифру 10.

5. Того (—Индру), который есть наищедръйшій изъ щедрыхъ, —пламенный блескъ будто Сома, — о сіяющій, приведи къ намъ! Индра присутствуетъ (?). Его славь!

6. Властвуетъ бо Могучій (т. е. Индра). Его призываемъ мы на помощь, побѣдителя непобѣдимаго. Онъ да проведетъ насъ надъ врагами! Благоговѣніе, хвалебная пѣснь, великое священнодѣйствіе.

III. 7. Индру для дарованія намъ богатства (или "добычи") призываемъ мы, побѣдителя непобѣдимаго. Онъ да проведетъ насъ надъ врагами! Онъ да проведетъ насъ надъ врагами!

8. То, что есть у тебя древняго, о камнедержецъ (т. е. Индра), Сома для наслажденія предлагается, даруй намъ милостиво, о благой! Вознагражденіе тебъ объщается, о пресильный!

9. Властитель бо Могучій (т. е. Индра). Теперь мы оба да обратимъ въ собраніяхъ нашу рѣчь къ тебѣ вѣчно юному, о владыко люда, о убійца Вритры! Онъ-богатырь, который ходитъ къ небеснымъ коровамъ, другъ премилый. прямодушный (собств. "не двойственный").

Ей-ей! Ей-ей, Агни! Ей-ей, Индра! Ей-ей, Пушанъ! Ей-ей, боги! Омъ! Ей-ей, боги!

# КОММЕНТАРІЙ.

«Омъ»—восклицаніе, употребляемое въ началѣ и въ концѣ священныхъ текстовъ. Ганеша, предводитель свиты бога Шивы, удаляетъ всякія препятствія; въ Ведахъ не извѣстенъ.

# Первая декада.

1 ст.—Слово риригі, варіанть при раригі, встрёчается здёсь въ первый разъ; срав. pur-par "наполнять". Нрилагат. рарга "щедрый" также не помъщено въ Петерб. Слов., но значение этого слова въ нашемъ стихѣ ясно; кор. prâ—par "наполнять". Срав. рарті "щедрый", а равно --- prå "наполняющій" въ концѣ сложныхъ словъ: antarikshaprå (наполняющій воздухъ), carshaniprå (наполняющій людей, именно дарами), катарга (исполняющій желаніе) и т. д. Въ соотвётствующемъ месть Ригведы prás есть глагольная форма (съ удареніемъ, такъ какъ стоитъ въ придаточномъ предложении), и вся вторая половина стиха должна быть переводима такъ: "которою (т. е. славою), о свътлый перунодержецъ, ты наполнилъ бы небе и землю, оба міра, о прекрасноланитный." Послѣдняя "пада" (pada, муж. р.) 1) въ стихѣ Ригведы начинается, конечно, съ префикса  $\hat{a}$  (относится къ глаголу pr $\hat{a}$ s), и метръ (brhati) требуетъ читать здѣсь prás какъ praas, но въ Ar. мы должны дёлить стихъ иначе, такъ какъ а здёсь не префиксъ, но предлогъ, который не можетъ быть отдълнемъ отъ предшествующаго rodasi<sup>2</sup>). Отсюда слёдуеть, что rodasi<sup>3</sup> & должно быть чи-

<sup>2)</sup> Предлогъ â въ ведійскихъ стихахъ имъетъ внинтельн. падежъ всегда передъ собою.



<sup>1)</sup> Pâda есть составная часть стиха.

таемо въ три слога, и подобнымъ же образомъ въ четвертой падѣ слово рарга́я произносится какъ трехсложное, т. е. papraas, (срав. ргааз въ Ригведѣ). Послѣднее не требуетъ, особеннаго поясненія, такъ какъ а очень часто произносится въ Ведахъ аа (иногда da или ad). Что же касается чтенія rodasi d въ три слога, то оно можеть быть достигнуто двоякимъ образомъ: или черезъ обращение  $\hat{i}$  въ y, или черезъ синицезу  $\hat{i}$  (которое переходитъ въ i) и a. Противъ перваго можно было бы замътить, что i въ окончаніи двойствен. числа есть "pragyhya", т. е. не подлежитъ законамъ "sandhi"; но исключенія изъ этого правила были извѣстны уже авторамъ древнеиндійскихъ трактатовъ о фонетикъ Ведъ, и мы съ своей стороны имфемъ, конечно, право распространять эти исключенія и на такіе случаи, которые не-указаны въ Пратишакћыяхъ, какъ скоро метръ настоятельно требуетъ того. Поэтому, напр., Кунъ<sup>3</sup>) въ ст. Ригведы 3, 6, 10 измѣняеть pr $\hat{a}$ c $\hat{i}$  въ pr $\hat{a}$ cy (praci adhvareva), и это же можеть быть принято въ ст. Ar. 5, 9=RV. 6, 52, 14 для слова rodasî: ubhe rodasî (=rodasy) apâm napât ca manma. Но въ нашемъ мъстъ противъ обращенія rodasi â въ rodasy а можно замътить, что предпослъдний слогъ пады (а передъ sy) получается въ такомъ случав долгій, между тёмъ какъ метръ требуетъ здѣсь краткаго слога. Правда, наше знакомство съ ведійскою метрикою пока еще такъ недостаточно, что нашлось бы оправдание и для этой неправильности: Кунъ указываетъ на два примѣра, въ которыхъ группа sy не дѣлаетъ позиціи, и подобное же явленіе наблюдаеть онъ для су <sup>4</sup>). Я считаю, однаво, болѣе върнымъ не опираться на эти аналогіи и предпочитаю для нашего стиха то объяснение, къ которому часто прибъгаетъ Максъ Мюллеръ 5), т. е. синицезу. Можетъ быть, Максъ Мюллеръ даетъ уже слишкомъ большое значение синицезѣ въ Ведахъ, но въ нѣкоторыхъ случаяхъ, какъ мнѣ кажется, дѣйствительно, трудно обойтись бесъ нея.

Didhrkshema есть желательное наклоненіе дезидератива отъ darh; въ Петерб. Слов. этой формы нѣтъ.

Rodasî obhe (т. е. *á* ubhe) значить собственно: "до неба и земли, обоихъ міровъ".

- 3) Beiträge IV, 199.
- 4) Beiträge III, 457.
- 5) Rig-Veda-Sanhita translat. and explain. I, Preface.

2 ст. Форму codát я объясняю какъ причастіе настоящ. врем. или, точнѣе, какъ дѣепричастіе. Въ Ведахъ извѣстны и другіе примѣры

- 81 --

подобнаго употребленія причастной формы на —at (срав. Бенфея Vollständige Grammatik der Sanskrit-Sprache стр. 310, примѣч. 5). Въ формѣ codát страннымъ кажется то, что удареніе стоитъ здѣсь на послѣднемъ слогѣ, а не на первомъ, какъ бы слѣдовало ожидать, но подобный же примѣръ представляетъ и ведійск. дѣепричастіе dravát (см. напр. RV. 1, 2, 5; 1, 44, 7 и др.), въ которомъ точно такъ же нельзя видѣть причастія аориста, какъ и въ codát, ибо "гуна" была бы въ такомъ случаѣ не объяснима. Неправильность ударенія въ codát. при основѣ настоящ. времени сóda,— была причиною того, что и въ сложеніи съ отрицаніемъ *а*— въ acodát (см. acodáte въ RV. 5, 44, 2) удареніе осталось на томъ же слогѣ и не было неренесено на *а* privativ., какъ бы слѣдовало ожидать, согласно съ общимъ правиломъ.

Что касается формы códat, употребленной въ соотвётствующемъ мёстё Ригведы, то Грассманъ (Wörterbuch zum Rig-Veda) вилить здёсь сослагательн. наклоненіе; можеть быть, однако, это также причастіе, съ удареніемъ, измёненнымъ по общему правилу т. е. по аналогіи.

Форма ksham  $\dot{a}$  встрѣчалась до сихъ поръ безъ предлога ("на землѣ"), между тѣмъ какъ въ нашемъ стихѣ она стоитъ съ adhi. Обыкновенно объясняютъ ksham $\dot{a}$  какъ творительн. падежъ отъ основы ksham, но значеніе "на землѣ" позволяло бы видѣть здѣсь мѣстный падежъ, не отъ основы ksham (мѣстный падежъ отъ ksham есть kshami; см. соотвѣтствующій стихъ Ригвелы), но отъ ksham $\dot{a}$ ; то обстоятельство, что сущ. ksham $\dot{a}$  "земля" встрѣчается лишь въ новомъ языкѣ, не доказываетъ еще поздняго происхожденія этого слова, и ведійск. kshm $\dot{a}$  во всякомъ случаѣ предполагаетъ существованіе болѣе древняго ksham $\dot{a}$ . Бенфей <sup>6</sup>) указывалъ на то, что имена существит. на —a и на — $\dot{a}$  могутъ имѣть въ Ведахъ въ окончаніи мѣстн. пад. ед. ч.:  $\dot{a}$ ; Боллензенъ <sup>7</sup>) еще болѣе обобщилъ это явленіе и впалъ, конечно, въ ошибку; но Бетлингкъ и Ротъ, а равно Грассманъ, повидимому, не признаютъ такого окончанія

6) Vollständige Grammatik der Sanskrit-Sprache, crp. 301.

7) Zeitschrift der Deutschen Morgenländisch. Gesellschaft, XXII: Die Lieder des Parâçara.

Digitized by Google

мвстнаго пад. въ основахъ на -a и на -a. Это окончание  $\hat{a}$  мы, дъйствительно, встръчаемъ въ Ведахъ въ основахъ на -i, табъ что со стороны теоретической ничто не препятствуеть допустить его существование и въ другихъ именахъ. Я долженъ замѣтить, однако, что для меня этотъ вопросъ не выясненъ, ибо нѣтъ ни одного примѣра, гдѣ было бы положительно необходимо признать въ формѣ на ---а, отъ существительн. на ---а или на ---а, мѣстный падежь, и, напр.,  $guh \hat{a}$ , madhy $\hat{a}$  объяснотся также какъ творительные падежи. Равнымъ образомъ и относительно формы ksham å нельзя утверждать, чтобы это быль местный пад.; по значению, правда, мы легко могли бы признать его здёсь, но срав. форму kshmaya "на земль", "на землю", въ которой во всякомъ случаъ должно видъть творительный (т. е. соціативный). Если и kshama есть также творительн. падежъ, въ такомъ случаѣ должно обратить внимание на соединение его съ предлогомъ adhi; до сихъ поръ намъ извѣстно было употребленіе adhi съ творит. пад. только въ adhi shnuna, adhi shnubhis (отъ snu=sanu "вернина").

Нарвчіе агvâk выражено въ моемъ переводъ префиксомъ "при"—; arvâk есть собственно средній родъ отъ прилагат. arvâ*ńć* "обращенный къ, идущій къ, приближающійся" (противоположно рагâ*'nc*). Ясно, что вторая часть этого слова есть то же а*'nc* ("склонять"), что въ рагâ*'nc*, pratya*'nc*, uda*'nc* и т. д.; первою же частью мы должны признать основу аrva, являющуюся также въ существит. arvâvat "близость". Я потому останавливаюсь здѣсь на \* arva, что происхожденіе этого слова до сихъ поръ, какъ кажется, не объяснено, хотя оно вполнѣ понятно. Прилагательн. \* arva образовано изъ нарѣчія—предлога аг "къ, при"<sup>8</sup>), который не сохранился въ санскритѣ, но извѣстенъ изъ другихъ индоевропейскихъ языковъ; срав. латинск. ar, ar—<sup>9</sup>), кельтск. ar, ar—, air, air и т. д., осетинск. аг., ег— "при—", армянск. ъг, напр. въ аr is

<sup>8</sup>) Относительно суф. — v a срав., напр., ativa «чрезвычайный», изъ ati (+iva) или \* ati (+va); по моему митию, частицы, оканчивающіяся на гласную, могли имть въ индоевропейскомъ языкт эту гласную краткою и долгою. См. объ этомъ ниже.

<sup>9</sup>) Корсенъ (Aussprache, Vocalismus und Betonung der lateinisch. Sprache, второе изданіе, I, 238) объясняеть лат. аг изъ ad, но мнѣ это кажется лишнимъ. въ виду другихъ индоевроп. языковъ. Срав. Потта Etymologische Forschungen, второе изданіе, I, 698 и слѣд.

"мнѣ", латышск. ar "съ", собств. "у, при" (срав. brêc 10) ar galvu "страдаеть головою", нѣмецк. an Kopfschmerzen), подобно тому какъ и гарльск. air значить, между прочимъ, "съ"<sup>11</sup>). Сюда же отношу я вмёстё съ Поттомъ и латышск. ari, ar "также" (ari, кельтск. are: ar=ani: an и т. д.), равно какъ и ir=лит. ir "также, и", гдѣ замѣчается, однако, переходъ а въ і, можетъ быть очень древній (срав. ли, али, или). Въ литовскомъ языкѣ нашъ предлогъ сохранился лишь въ словѣ alvaras дрога, т. е. продольный боусь у повозовъ для связки передней оси съ заднею, =прусск. arwarbs (въ Словарѣ); на основаніи литовсь. per-varas id., а также чешск. rozvora, на которое указываетъ Бурда <sup>12</sup>), легко признать присутствіе префикса и въ alvaras, прусск. arwarbs. Тотъ же предлогъ является, конечно, въ прусск. arglobis "темя" (въ Словарѣ), собственно "наглавіе"; globis происходить, слѣдовательно, отъ glawo (у Грунау galbo) "голова", и переходъ v въ b (можеть быть, не существовавшій въ самомъ языкѣ) подтверждается словомъ kalabian, kalbian "мечъ" = литовск. kalavijas, Этотъ предлогъ ar и отношу къ мѣстоименному корню ar=ra, который сохранился въ суффиксахъ, а также въ частицахъ: греческ. ара, άρα (βά), литовск. ar (вопросительн.); сюда же принадлежить нарѣчіе arti (греческ. а́рті, литовск. arti) "близко", которое относится къ ar, какъ prati къ pra, anti къ an и т. д. Далбе, тотъ же корень мы находимъ въ предлогѣ ra=râ, имѣющемъ значеніе противоположное ar, т. е. "отъ"; срав. латинск. re-d-<sup>13</sup>), re-, осетинск. га- "от-", ст. слав. ра-зъ 14) (срав. западнословинскій предлогь ra-z, напр., въ: raz drêvo pasti "упасть съ дерева") <sup>15</sup>).

<sup>10</sup>) Черевъ с я передаю звукъ, соотвѣтствующій русск. 4; въ латышск. книгахъ употребляется для этого знакъ z (въ моей транскринціи z есть русск. 3).

11) Cm. Потта ibid. crp. 702.

12) Beiträge, VI, Zu Nesselmann's Deutsch-Preussisch. Vocabular.

<sup>13</sup>) Это d ошибочно считають окончаніемь аблатива; достаточно обратить вниманіе на форму redi-vivus, чтобы уб'ядиться въ неосновательности такого миѣнія. Я сравниваю — d въ re-d, se-d, pro-d, anti-d, posti-d съ ст. слав. — дъ, напр., въ ма-дъ, но-дъ и т. д., прусск. — dau, напр. въ pansdau »послѣ, потомъ», древнеиндійск. — dha въ sa-dha «съ» (позднѣйш. saha); въ dha я вижу частицу — энклитику.

<sup>14</sup>) Въ другомъ мѣстѣ я надѣюсь изложить мой взглядъ на — 35 въ славянскихъ предлогахъ. — Миклошичъ (Vgl. Grammatik der slavischen Sprachen, IV Band, 197) объясняетъ з смягченіемъ изъ с, но я не согласенъ съ этимъ.

15) Cm. MHRAOMMHA Vgl. Gram. d. slavisch. Sprachen, IV, 441.

3. ст. — Этотъ стихъ представляетъ значительныя трудности для пониманія, и въ поясненіе моего перевода я долженъ замѣтить слѣдующее. Слово а̂га́уаз я объясняю какъ прилагательн., сложенное по способу "bahuvrîhi", и отношу его въ качествѣ опредѣленія къ vana; относительно ударенія въ ârágas cpas., напр., ведійск. sapráthas "пространный" (но, напр., sámanas, какъ и ámanas, имъетъ удареніе на префиксь). Чтеніе Атhapвaведы â ragas испорчено и произошло изъ âragas, можетъ быть, подъ вліяніемъ текста "pada"; принять это чтеніе за первоначальное нельзя, такъ какъ, во первыхъ, не достаетъ слова, которое соотвътствовало бы руссв. "доходящее" или "достигающее", а во вторыхъ, употребленіе предлога а съ посл'ядующимъ винительн. пад. не встр'ячается въ ведійскихъ стихахъ. Словарь Бетлингка и Рота (см. подъ словомъ â) объясняеть â въ стихѣ Атhapваведы въ значении частицы, усиливающей предшествующее слово; такое употребленіе а засвидътельствовано, правда, многими примърами, но для меня не ясно, какъ понимаетъ Словарь весь этотъ стихъ. Что касается формы уи́дая, то я принимаю ее за родительн. падежъ ед. ч., хотя и сознаю трудность, сопряженную съ такимъ объяснениемъ; естественно было бы ожидать у  $u \dot{g}$ ás. Нельзя сопоставлять форму vúýas съ kshámi, stŕbhis, drúnas <sup>16</sup>) и другими въ Ведахъ, такъ какъ yugás, съ удареніемъ на послѣднемъ слогѣ, нѣсколько разъ встрѣчается въ ведійскихъ текстахъ (напр. RV. 1, 10, 9; 9, 7, 3; Ath. V. 6, 54, 1 и 2 и т. д.). Съ другой стороны, нельзя принимать уú gas въ нашемъ стихъ за искажение формы уu gas, такъ какъ чтеніе уú jas поддерживается Атhapваведою. Я объясняю существование этой формы следующимъ образомъ. Извёстно, что именная основа у u g--- можетъ принимать въ такъ называемыхъ сильныхъ падежахъ носовую согласную передъ g', т. е. рядомъ съ у u ý — здѣсь существуетъ также основа у u 'n ý —. Вторая изъ этихъ основъ употребляется въ Ведахъ гораздо рѣже, чѣмъ первая, но то различіе, какое устанавливается въ грамматикахъ (Панини VII, 1, 71) относительно употребленія у u'g' и у u'n'g', во всякомъ случаbне прим'енимо къ Ведамъ. Носован согласная внесена была въ именную основу уц*ģ*—, вѣроятно, подъ вліяніемъ глагольныхъ

<sup>16</sup>) По общему правилу ударение должно бы было стоять здёсь на послёднемъ слогё. формъ (основа настоящ. врем. yuna  $\dot{g}$ —, yu $\dot{n}\dot{g}$ —) <sup>17</sup>), и отъ большей или меньшей древности этого явленія зависить ръшеніе вопроса, распространялось ли прежде *n* въ именной основѣ vungé de main de maвсѣ падежи, или же ограничивалось съ самаго начала лишь основою сильныхъ падежей, по аналогіи съ prånc- pråc-, avanc- avacи т. д. Извѣстно, что разница, существующая въ нѣкоторыхъ именахъ между основами сильныхъ и слабыхъ падежей, не есть первоначальная, и, напр., въ prânc-, avânc- и т. д. носовая согласная п распространялась прежде на всё падежи, такъ какъ она припадлежить самому корню (ank). Какого бы взгляда мы ни держались относительно, и въ именной основѣ уиng-, для насъ несомнѣнна полная аналогія, существующая въ склоненіи между уи $n \dot{g}$ — и, напр., prâ $\dot{n}$ c—: об $\ddot{b}$  основы сохраняють n лишь въ такъ называемыхъ сильныхъ падежахъ. Но сходство не должно ограничиваться этимъ. Одна изъ особенностей основъ, теряющихъ п въ слабыхъ падежахъ, состоитъ въ томъ, что онъ сохранямтъ даже и здѣсь удареніе на коренномъ слогѣ <sup>18</sup>), хотя бы основа была односложная; поэтому prânc- и въ позднѣйшемъ санскритѣ имѣетъ práca 19), prácas и т. д. (съ удареніемъ на корнѣ). Очевидно, что по аналогіи prácas отъ prânc- мы должны ожидать уúgas отъ уung, и этотъ-то родительн. падежъ я вижу въ нашемъ стихѣ. Я сказалъ уже выше, что, кромѣ основы уu'ng--, гораздо чаще употребляется въ Ведахъ у и ǵ-, а потому понятно, что и родит. или аблативъ у u g ás лучше засвидвтельствованъ текстами, чёмъ у ú g as; вслёдствіе этого обстоятельства родит.--аблат. уúgas могъ даже съ теченіемъ времени совершенно исчезнуть, подъ давленіемъ тождественной и болье распространенной формы уugas. Желательно было бы, конечно, встретить уugas еще гдф-нибудь, кромф нашего мфста, но въ настоящее время я могу прибавить только одинъ примёръ, въ которомъ, впрочемъ, форма уи́дая могла бы быть объясняема грамматически и иначе. Въ RV.

6\*

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Срав. латинск. jung-, гдѣ *n* нервоначально принадлежало лишь основѣ настоящ. времени.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Подъ вліяніемъ бывшей нікогда группы п-согласная. Относительно вліянія этой группы срав. односложную основу кгийс («родъ кулика»), удерживающую удареніе на коренномъ слогі во всіхъ падежахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Въ Ведахъ извъстна и форма prâc*d*, употребляемая въ качествъ наръчія «впереди».

4. 32. 6 MH ЧИТАЕМЪ: bhûyâmo shu tvâvatah sakhâya indra gomatah, vúćo väćava ghrshvave. Здёсь вопросъ въ томъ, куда относить вторую часть стиха: въ tvåvato gomatah, или въ sakhåvah; въ первомъ случав это былъ бы родит. пад. ед. ч. (оть основы у  $u n \dot{g}$ ----), во второмъ-именит. множ. (отъ основы уu g'-). Я отдаю предпочтение первому объяснению и перевожу этоть стихъ такъ: "да будемъ мы во благо намъ, о Индра, друзьями тебъ, имъющему <sup>20</sup>) столько коровъ, владѣющему богатствомъ <sup>21</sup>), нриносящимъ радость!" Что касается сочетанія у u ýo vâ ý à ya, собственно "соединеннаго съ богатствомъ", то срав. sammiçlo vîryâya kam (RV. 8, 50, 18), "соединееный съ силою", т. е. "владъющій силою" 22). Принимая уúgah за именит. пад. множ. ч., мы должны бы были перевести стихъ такъ: "да будемъ мы во благо намъ друзьями тебъ, о Индра, имъющему столько коровъ, снабженными (относится въ "друзьями") богатствомъ, приносящимъ радость". Такимъ образомъ разстановка словъ говорить въ пользу перваго перевода. Желаніе получить самимъ это "богатство приносящее радость" высказывается въ девятомъ стихѣ: abhi två gotamå girånushata, pra dåvane, indra våjåya ghrshvaye, "тебя, о Индра, привътствовали пѣснью потомки Готамы (=, мы" въ шестомъ стихѣ), для дарованія имъ богатства, приносящаго радость".

Слова tuģé ģáne въ нашемъ стихв я привожу въ зависимость отъ yúģas. Что касается формы ģáne, то ее естественно было бы принять за мѣстный падежъ отъ существ. ġana; срав. употребленіе мѣстнаго падежа параллельно съ дательнымъ, напр., въ RV. 1, 10, 6: tam it sakhitva (мѣстн. п.) imahe tam râye (дат. п.) tam suvirye (мѣстн. п.), "ero (=Индру) молимъ мы о дружбѣ, его—о богатствѣ, его—о богатырской силѣ"<sup>23</sup>); въ RV. 1, 31, 7: tvam

<sup>20)</sup> Въ оригиналъ стоитъ здъсь родительн. над.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Въ этомъ значения, конечно, должно понимать здёсь слово Vâga, о которомъ см. ниже. Срав. стихъ, слёдующій за этимъ: tvam hy eka îçisha indra vâgasya gomatah, «ты, вёдь, одинъ, о Индра, распоряжаешься богатствомъ, состоящимъ изъ коровъ.»

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Не должно забывать, что глаголъ «им'ять» (съ этимъ абстрактнымъ значеніемъ) не существовалъ не только въ Ведахъ, но и въ позднѣйшемъ санскритѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Дельбрюкъ (Zeitschrift, XX, 222), мнё кажется, напрасно старается отличить въ переводё дательный падежъ отъ мёстныхъ въ этомъ стихё. Извёстный оттёнокъ въ значени былъ, конечно, но онъ такъ ничтоженъ, что можетъ оставаться не переданнымъ въ переводё. Людвитъ (Der Infinitiv im Veda, § 13) слишкомъ обобщаетъ параллельное употребление мёстнаго и дательн. падежей въ Ведахъ, и съ нимъ я не могу согласиться.

tam agne ametatva uttame (wäctu. n.) martam dadhåsi cravase divedive. tu, Agnis, ad summam immortalitatem hominem (aptum) reddis, gloriae cotidie"<sup>24</sup>). Эти примъры, однако, не вполнъ аналогичны съ нашимъ мѣстомъ, и при томъ я думаю, что tuge gane не должно быть отдёляемо оть tuģé táne въ RV. 5, 41, 9 (tuģe nas tane parvatâh santu, "Горы<sup>25</sup>) да будуть въ помощь распространенію нашего потомства!"), гдѣ táne есть дательн. падежъ отъ существит. tan<sup>26</sup>)=tana; срав. также tucé (=tuģé) tanâya въ RV. 8, 18, 18. Следовательно, уапе можеть быть дательн. падежомъ отъ сущ. gan, которое точно такъ же относятся къ gana, какъ tan къ tana. Существит. tan извъстно намъ въ двухъ падежахъ: tánâ (творит. ед. ч.) и táne (дат. ед. ч.)<sup>27</sup>), но эти же самыя формы, взятыя отдёльно (не въ связной рёчи), могли бы объясняться какъ творительн. (ведійскій) и местн. падежи отъ существит. tána. Понятно поэтому, что и gan, если оно сохранилось въ одножъ или въ двухъ падежахъ, не легко отличить отъ gána 28). Въ словаряхъ существит. gan не помъщено, и можно думать, что оно, дъйствительно, рано вышло изъ употребленія, подъ вліяніемъ тождественнаго по значенію gana.

Чтеніе Атһарваведы gana (вмѣсто gane) представляеть, вѣроятно, ошибку. Еслибъ было доказано, что основы на — а, дѣйствительно, могуть оканчиваться въ Ведахъ въ мѣстномъ пад. ед. ч. на — d, въ такомъ случаѣ форма gana могла бы быть принята за варіантъ gane, и послѣдняя должна была бы объясняться какъ мѣстный пад., а не какъ дательн. Но я говорилъ уже, что существованіе мѣстныхъ падежей на — a отъ основъ на — a пока еще не доказано, и стихъ Атһарваведы едва ли можеть имѣть какое нибудь значеніе въ рѣшеніи этого вопроса, такъ какъ чтеніе a гаgasпоказало уже намъ, что онъ переданъ ошибочно.

- <sup>25</sup>) Т. е. небесныя горы (=облака)?
  - 26) См. Словарь Бетлингка и Рота.

<sup>27</sup>) Удареніе остается здёсь на корнё, какъ и въ нёкоторыхъ другихъ односложныхъ словахъ въ языкё Ведъ.

<sup>28</sup>) Такъ, напр., въ выражени ýапе па сеvа*h* (RV. 1, 69, 4), «будто дорогой для рода» или «въ родъ» (объ Агни), т. е. «будто другъ дорогой для рода» или «въ родъ», форма ýапе можетъ быть объясняема или какъ дат. пад. (отъ ýап), или какъ мъстный (отъ ýапа). Въ первомъ случав срав. RV. 1, 58, 6. mitram



<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) См. Вильгельна De Infinitivi linguarum sanscritae, bactricae, persicae, graecae oscae, umbricae, latinae, goticae forma et usu, crp. 59.

Для vana въ нашемъ стихѣ я принялъ значеніе "сіяніе", такъ какъ. по моему миѣнію, оно требуется здёсь смысломъ: рѣчь идетъ о томъ свѣтломъ небесномъ пространствѣ, которое лежитъ надъ ragas, т. е. надъ облачною сферою, и властителемъ вотораго считается Индра<sup>29</sup>). Обыкновенныя значенія vana въ Ведахъ: "дерево, л'всъ (тавже и въ позднъйшемъ санскритъ), чанъ для Сомы, собств. дерево, или деревянная посудина, облако (метафора)" не удовлетворяютъ въ данномъ случаѣ; правда, небо представлялось въ мнеахъ лѣсомъ, но небо облачное, а не то, которое лежитъ надъ облаками. Vana "ciянie" не имъетъ, конечно, ничего общаго по происхождению съ vana "дерево, лъсъ" и принадлежитъ тому корню van, на который указывають древнесаксонск. wanum, wanom "блестящій", wanamí "блескъ", между тѣмъ какъ vana "дерево, лѣсъ" — др. бктр. vana "дерево" происходитъ отъ корня van "рубить, бить" (сскр. van причинять вредъ (himsåyåm), др. бактр. van бить, литовся: vanoti хлестать, бить <sup>30</sup>), vanta вѣникъ, которымъ парятся, готск. vinnan страдать), подобно тому какъ, напр., сскр. dru, druma "дерево" (греч. δρῦς, δρυμός и т. д.) указывають на кор. dar "колоть". Съ van "сіять" долженъ находиться въ родствѣ и кор. van желать <sup>31</sup>) (сскр. van, ст. сл. унити и т. д.), первоначально, можетъ быть, возбуждать желаніе 32); связь этихъ корней легко видъть на такихъ словахъ, какъ латин. venus, ведійск. vanas (по толкованію Петерб. Словаря: "etwa Verlangen, Anhänglichkeit oder Lieblichkeit"), сскр. váma (изъ \* vanma) прекрасный, собств. блестящій, == др. сакс. wanum, waпот блестящій и прекрасный 83) и т. д. Значеніе "сіяніе" при-

па çevam divyâya *ý*anmane, «будто друга дорогаго для небеснаго рода», т. е. «для небожителей».

<sup>29</sup>) Этотъ Комментарій занимается исключительно явленіями явыка, а что касается ведійской мнеологія, то см. Мыюра (Muit) Original Sanskrit Texts, томы IV (Comparison of the Vedic with the later representation of the principal Indian Deities) и V (Contributions to a Knowledge of Vedic Mythology). Срав. также Рота Die höchsten Götter der arischen Völker, въ Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, томъ VI, стр. 67.

<sup>30</sup>) Это слово приводить г. Микуцкій.

81) См. объ этомъ корнъ у Потта, Wurzel-Wörterbuch der Indogermanischen Sprachen, II, 2, 124.

<sup>32</sup>) Срав. относительно значеній, напр., ruk «св'ятить»—сскр. ruc «св'ятить» и (въ поздн'яйшемъ язык'я) «нравиться».

33) См. Фика Vergleichendes Wörterbuch der Indogermanischen Sprachen, стр. 180.

нято мною для vana согласно съ индійскою традиціею; въ Nåighantuka 1, 5 vana приводится въ числѣ "raçminâmâni", т. е. въ числѣ ведійскихъ названій луча свѣта. Вмѣсто "сіяніе" мы могли бы поставить въ переводъ "свътлое небо", и я думаю, что найдутся въ Ведахъ еще мѣста, въ которымъ примѣнимо то же значеніе. Такъ, напр., сюда долженъ принадлежать слъдующій стихъ изъ Ригведы (1, 24, 7): abudhne râýâ varuņo vanasyordhvam stûpam dadate pûtadakshah, "въ бездонномъ пространствѣ царь Варуна, чистыя мысли имѣющій <sup>34</sup>), охраняеть <sup>35</sup>) высящуюся верхушку (маковку) свътлаго неба". Словарь Бетлингка и Рота переводить это мъсто иначе: "hält oben den Zipfel der Wolke" (подъ словомъ vana) или "fasst die Wolke am Schopfe" (подъ словомъ stûpa); Бенфей: "hoch oben hält Varuna, der reinkräft'ge König, des Glanzes Mass' im Bodenlosen" (Orient und Occident, I, 33). Такимъ образомъ значеніе "сіяніе, блескъ" принято здѣсь для vana и Бенфеемъ, который объясняеть въ примѣчаніи "Glanz" черезъ" "Sonne", съ чѣмъ я не согласенъ, такъ какъ stûpa не означаетъ массы, кучи. Можно думать, что это значение попало въ словари (не въ Петербургский, однако) изъ Нирукты 10, 33, гдѣ Яска, дѣйствительно, толкуетъ stûpa въ смыслѣ samgh $\hat{a}$ ta (arrpeгать, масса), но это объясненіе, конечно, такъ же произвольно, какъ и этимологія слова stûpa, выставленная Яскою, отъ глагола sty a. По крайней мъръ, это значение не можеть подходить въ эпитету Caвитара hiranyastûpa, но поводу котораго Яска объясняеть слово stûpa; hiranyastûpa значить, конечно, "съ золотою (т. е. золотаго цвѣта) маковкою", подобно тому какъ Агни называется arushastupa (RV. 3, 29, 3), "съ огненно-красною маковкою". То же значение слова stûpa ясно и въ слѣдующемъ мѣстѣ Ригведы (7, 2, 1): upa sprca divyam sanu stup *dih*, "коснись (о Агни) небесной вершины своими маковками". <sup>36</sup>) Первоначально, я думаю, stûpa значило "верхушка" или "возвышеніе", отсюда "маковка головы", а также "бугоръ, холмъ"; это послѣднее значеніе приводится въ индійскихъ словаряхъ, и имъ же. можетъ быть, руководствовался Яска при своемъ объясне-

- 34) Варуна носить этоть эпитеть какъ верховный судья, наказывающій за грёхи.
- <sup>35</sup>) Глаголъ dâ въ медіумѣ значитъ: «имѣть у себя (собств. «давать себѣ»), сохранять» и т. д. Срав. Петерб. Словарь.
- <sup>36</sup>) Агни представляется иногда съ нѣсколькими головами; срав. напр. его эпитетъ trim ûrdhan, «трехголовый» (RV. 1, 146 1).-

ніи слова stûpa. Наконецъ, припомнимъ, что у будистовъ stûpa означаетъ надгробный памятникъ надъ мощами. Тотъ же корень, но съ согласною в вмѣсто р, я вижу въ греч. то́ц $\beta_{0\zeta}$  (котор. не имѣетъ, конечно, ничего общаго съ то́со) и въ лат. tûber. Петерб. Словарь объясняетъ stûpa такъ: Schopf, sowohl der Haarbusch, als der obere Theil des Kopfes", но я не знаю примѣровъ, въ которыхъ требовалось бы значеніе "Наагbusch", хотя, конечно, оно можетъ соединяться съ значеніемъ "маковка". Доказательствомъ того, что vana въ RV. 1, 24, 7 означаетъ не "облако", но "сіяніе" или "свѣтлое небо" служитъ продолженіе стиха: пісіялі sthur upari budha eshâm asme antar nihitâj ketavaj syuj, "внизъ обращенные <sup>37</sup>),—вверху ихъ основаніе,—да будутъ лучи свѣта находящимися среди насъ!".

4 ст. — Варуна принадлежить въ числу тёхъ боговъ, которые называются adityas, "сыновья Адити". Aditi значить собственно: "неограниченный, безконечный; неограниченность, безконечность", но дальнъйшая спеціализація значеній дълаеть это слово въ Ведахъ врайне неопредѣленнымъ, такъ что часто трудно бываетъ рѣшить, употреблено ли aditi въ значении нарицательномъ, или какъ собственное имя 38). Такъ, напр., въ концѣ нашего стиха (anâgaso aditaye syâma) Петерб. Словарь понимаеть aditi въ "Ungebundenheit, Freiheit, Sicherheit", и подобнымъ смыслѣ: же образомъ Грассманъ даетъ здѣсь этому слову значеніе: "unvergängliches Wohlsein". Но Бенфей<sup>39</sup>) и Максъ Мюллеръ<sup>40</sup>) видятъ въ aditi богиню Адити, и послъдній переводить окончаніе стиха TAKE: "then, o Aditya, let us be in thy service free of guilt before Aditi". Я отдаю предпочтеніе этому переводу, между прочимъ, въ виду параллельнаго мъста, помъщеннаго у Макса Мюллера: anâgaso aditaye devasya savituh save, viçvâ vâmâni dhîmahi (RV. 5, 82, 6), "May we, guiltless before Aditi, and in the keeping of the god Savitar, obtain all goods!" Отсутстве глагола as въ этомъ стихѣ позволяетъ думать, что и въ нашемъ мѣстѣ дат. пад. adi-

<sup>37</sup>) Собственно: «внизъ обращенные стоятъ» (буквально: стали).



<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) См. объ aditi подробное изслёдованіе Макса Мюллера въ Rig-Veda-Sanhita translat. and explain., стр. 230 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Orient und Occident I, 34: «dann mögen wir in deiner Pflicht, Aditya! von Schuld befreit, der Aditi gehören.» Изъ параллельнаго мёста, указаннаго мною въ текстѣ, видно, что окончаніе стиха переведено здёсь не точно.

<sup>40)</sup> Rig-Veda-Sanhita translat. and explain., crp. 246.

taye не зависить оть syâma, и, слёдовательно, мы не могли бы переводить: "да будемъ пользоваться мы ненреходящимъ благоденствіемъ" или "спокойною жизнью". Бетлингкъ, Роть и Грассманъ удерживають, однако, и въ стихъ 5, 82, 6 то же значеніе для aditi, которое они принимають въ ст. 1, 24, 15; но въ такомъ случаѣ переводъ получается крайне неудовлетворительный: "безгръшные для непреходящаго благоденствія" или "для спокойной жизни".

5 ст. — Сома рачата стъ Сома свътло льющійся тогда, когда его процъживаютъ. Глаголъ рù значитъ "быть свътлымъ" и "дълать свътлымъ"; см. Словарь Грассмана къ Ригведъ.

Слово sindhu ("рѣка", "потокъ") понимаютъ иногда и въ Ведахъ <sup>41</sup>) въ значеніи "море", но въ нашемъ стихѣ я не вижу никакихъ основаній принять это значеніе, котя Петерб. Словарь переводитъ здѣсь sindhu "Meer".

6 ст. — Изъ Nåigeya-Dåivata видно, что этотъ стихъ считается посвященнымъ Индръ; слъдовательно, и самыя слова влагаются въ его же уста, а извъстно, что по индійскому воззрънно молитвы и жертвоприношенія даютъ богамъ силу.

7 ст. — Стихъ обращается въ Сомъ.

8 ст. — "Черезъ него", т. е. черезъ Сому.

9 ст. — Эти слова влагаются въ уста Агни, Огня.

Въ Nåig.-Dâivata божество, которому этотъ стихъ посвященъ, называется âtman ("Душа" или "Самъ"); слѣдовательно, подъ âtman мы должны понимать одну изъ формъ проявленія бога Агни. Стихъ принадлежитъ, безъ всякаго сомнѣнія, къ числу очень позднихъ. Въ концѣ должно обратить вниманіе на аллитерацію, которая вообще часто встрѣчается въ Ведахъ. Уже Nève въ Études sur les Hymnes du Rig-Veda (1842 г.), стр. 43, указывалъ на такіе случан, какъ: devo devebhih, marto amartye, çrudhi çrutkarna, vaýrena vaýrin и т. д. Срав. изъ нашего текста: ugro ugrâbhir útibhih, çucim çucayah, pracetana pracetaya и т. д.

Первое anna (ѣда, пища) употреблено здѣсь въ смыслѣ жертвы, съ которою отождествляется Агни; срав. въ År. 3, 12: havir asmi sarvam "я (Агни)—вся жертва"==RV. 3, 26, 7: havir asmi nâma "я—жертва по имени" (т. е. "мое имя—жертва"). Въ одной изъ формулъ Стобны (срав. År.-Gâna V, 2, 1) мы читаемъ: aham an

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Въ поздиъйшенъ языкъ sindhu имъетъ, нежду прочинъ, значение «мере», но обыкновенно «ръка», «потокъ» или «Индъ».

nam aham annâdah "я—ёда, я—ёдящій ёду". Что же касается выраженія: annam adantam admi, то здёсь подъ anna должно разумёть, вёроятно, жертвенное масло <sup>42</sup>), а "ёдящій" составляетъ обозначеніе животнаго, приносимаго въ жертву.

### Вторая декада.

1 ст. — Стихъ посвященъ Индрѣ; срав. Nåig.-Dåivata. Бенфей переводилъ такъ: "Du hast getragen diese Milch in den schwarzen, den leuchtenden, den Parushni's, die strahlende" 43). Crobo parushnishu, дъйствительно, можетъ затруднять въ этомъ стихъ, хотя я полагаю, мой переводъ въренъ. Parushni есть собственно женск. родъ оть прилагательн. parusha "узловатый; пестрый" и т. д., и это же значеніе удержано для него Ротомъ и Грассманомъ въ нашемъ стихѣ. Послѣдній предполагаеть, что существит. goshu подразумѣвается здѣсь (такъ же думаеть и Роть?) и потому переводить это мѣсто, вѣроятно, такъ: "ты держалъ въ черныхъ и красныхъ коровахъ и въ пестрыхъ это блестящее молоко". Я не могу, однако, принять этого перевода, такъ какъ, во-первыхъ, мнѣ кажется непонятнымъ переносъ эпитета parushnishu во вторую часть стиха, и при томъ безъ соединительнаго союза, хотя выше употреблено ca, а во-вторыхъ, истинное значение здѣсь слова parushnishu вполнѣ опредѣляется изъ одного параллельнаго мѣста. Въ стихѣ RV. 1, 62, 9 мы читаемъ: âmâsu cid dadhishe pakvam antah payah krshnåsu ruçad rohinishu, "и 44) въ коровъ вложилъ ты готовое молоко, въ черныхъ и красныхъ-блестящее." Такимъ образомъ по смыслу этотъ стихъ вполнѣ совпадаетъ съ нашимъ мѣстомъ, и слову parushņishu здёсь соотвётствуеть âmâsu, которое въ этомъ случаѣ не можеть быть переводимо иначе, какъ "въ коровъ" или собственно "въ коровахъ" (глаголъ dhâ имѣетъ при себѣ мѣстный падежъ); срав. Бетлингка и Рота, а также Грассмана. Прилагательн. pakva, которое я передаю словомъ "готовое", значитъ соб-

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Срав. напр. RV. 2, 35, 11: ghrtam annam asya (т. е. бога Агни); 2, 35, 14: âpo naptre (т. е. богу Агни) ghrtam annanı vahantih, и друг.

<sup>48)</sup> Die Hymn. d. SV, Nachträge und Verbesserungen, crp. 269.

<sup>44)</sup> Частица cid, которую я передаю здъсь черезъ «и», усиливаетъ предшествующее слово, т. е. âmâsu.

ственно "вареный", въ противоположность âma "сырой, crudus" 45) (срав. греч. ώμός), и черезъ âmâ же (женск. р. оть âma) обозначается здёсь "корова", такъ что въ моемъ переводѣ остался не переданнымъ тотъ образъ, какой существуетъ въ самомъ текстъ. Бетлингкъ и Ротъ говорять по поводу âma слѣдующее: "Im Veda besonders von der Kuh, welche im Gegensatz zu der gleichsam gekochten Milch, die sie erzeugt, selbst als roh bezeichnet wird." Дѣйствительно, во всѣхъ тѣхъ стихахъ, гдѣ "корова" получаетъ обозначение âmâ, мы находимъ и эпитетъ pakva при payas; слѣдовательно, название "cruda" давалось коровѣ по противоположности съ молокомъ, которое она содержитъ въ себѣ вполнѣ готовымъ въ пищу. Должно замѣтить, что обыкновенно âmâ, о коровѣ, употребляется въ значении прилагательнаго, при которомъ стоить gâus или usriyâ (напр. RV. 3, 30, 14; 1, 180, 3 и др.); отсюда уже произошло употребление этого слова какъ существительнаго въ стихахъ 1, 62, 9 и 8, 78, 7 <sup>46</sup>) Что касается значенія "корова" для слова parushni въ нашемъ стихѣ, то оно образовалось вслёдствіе частаго употребленія parushnî "пестран" какъ эпитета коровы, при чемъ съ теченіемъ времени parush ni, какъ существительное, утратило то значение цвъта, которое ему принадлежало. Полную аналогію съ этимъ представляеть употребленіе руспі "пестрый" (срав. греч. περχνός), не только какъ эпитета коровы ("eine besonders beliebte Farbe bei der Kuh und als liebkosende Bezeichnung derselben gebraucht" BR.), но и въ нарицательномъ ся обозначении; см. RV. 8, 6, 19; 8, 7, 10 и др. Въ двухъ мѣстахъ въ Ригведѣ (5, 52, 9; 4, 22, 2) Петерб. Словарь предполагаетъ для parushnî значеніе "облаво" (срав. также Грассмана), которое, онъ думаетъ, могло развиться изъ первоначальнаго значенія этого слова: "die Knotige, Geballte oder die Bunte". Я полагаю, что и въ этихъ двухъ мѣстахъ parushnî можетъ быть переводимо сло-

<sup>45</sup>) Cpas. âma въ соединени съ kravis (RV. 1, 162, 10) и mâńsa (AV. 4, 17, 4), «μясо».

<sup>46</sup>) Для меня не ясно, какое значеніе имѣетъ âmâsu въ стихѣ RV. 2, 35, 6. Грассманъ переводитъ здѣсь âmâ словомъ «облако», но это вѣрно лишь въ томъ смыслѣ, что рѣчь идетъ, дѣйствительно, объ облакахъ, которыя представляются (какъ и часто въ Ведахъ) въ видѣ крѣностей (pur). Всего естественнѣе было бы иредполагать, что âmâsu въ сочетаніи âmâsu pûrshu составляетъ опредѣленіе къ pûrshu («въ крѣпостяхъ»—«въ облакахъ»), но только трудно сказать, какое именно значеніе принадлежитъ здѣсь слову âma.

вомъ "корова" (=облако), подобно тому какъ и go и prcni употребляются очень часто о небесныхъ коровахъ, т. е. облакахъ. Въ нашемъ стихъ черныя и красныя коровы служатъ также метафорою облаковъ; а что касается ихъ "блестящаго молока", то подъ нимъ можно разумѣть какъ дождь, такъ и небесный огонь. Срав. о связи миоическихъ представленій небеснаго огня и дождя Куна Die Herabkunft des Feuers und des Göttertranks.

2 ст. — Подъ образомъ быка здёсь представляется Сома 47); срав. Nâig.-Dâivata. Эпитеть "предшествующій утренней зарь" указываеть на совершение жертвоприношения Сомы передъ разсвѣтомъ. Выраженіе "мычитъ" (mimeti=mimâti) могло быть употреблено по сравнению съ тъмъ звукомъ, который издаютъ капли Сомы, падающія въ тазъ. Vâgayu я перевожу "могучій", сообразно съ значеніемъ слова vâga, о которомъ см. ниже; Петерб. Словарь объясняетъ våýayu: "wettlaufend, kampflustig, eilig" (a равно: "eifrig, kräftig", но не въ этомъ стихѣ), что этимологически также возможно, хотя въ данномъ случат кажется мнт менте приминимымъ. Слово mâyâvinas Бенфей (Die Hymn. d. SV., Uebersetzung, стр. 250) переводить: "die Geistbegabten" (что, однако, не точно) и видить здѣсь боговъ; въ стихѣ RV. 10, 24, 4 эпитеть mâyâvin дается обоимъ Ашвинамъ. "Отцы", или manes, (срав. русск. "родители") '48) называются въ нашемъ стихъ "взирающими на мужей" (у Бенфея: männerwaltend), т. е. смотрящими изъ заоблачнаго міра на людей живущихъ.

3 ст. — Въ этомъ стихѣ главную трудность представляетъ форма vacoyu $\dot{g}$ â. Мой переводъ основывается на томъ предположении, что vacoyu $\dot{g}$  составляетъ здѣсь эпитетъ колесницы, и при vacoyu $\dot{g}$ â я подразумѣваю rathena, хотя и не могу привести параллельныхъ мѣстъ въ пользу этого предположения. Въ оправдание моего перевода замѣчу слѣдующее. Прилагательн. vacoyu $\dot{g}$  можетъ быть

<sup>47)</sup> См. о мнонческомъ значение Сомы у Куна, Die Herabkunft des Feuers und des Göttertranks.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) По поводу сскр. pitaras, «отцы» manes, считаю не лишнимъ замѣтить, что это слово является обыкновенно въ русскихъ сочиненіяхъ, касающихся сравнительной инфологіи (см. напр. труды Асанасьева), въ крайне странной формѣ: pitris, т. е., по нашей транскрипціи, pitrs. Эта форма не можетъ имѣть у насъ никакихъ правъ на существованіе, и появленіе ея должно объяснять тѣмъ, что она ошибочно перенесена къ намъ изъ новыхъ европейскихъ языковъ, гдѣ къ сскр. краткой отновѣ pitr-- (по другой транскрипціи: pitri--) приставляется окончаніе множ. числа s, принадлежащее этимъ языкажъ.

относимо по своему значению какъ къ конямъ, такъ и колесницѣ. Нетерб. Словарь толкусть это слово только какъ эпитетъ коней Индры и приводить для него три примъра, изъ которыхъ одинъ нашъ стихъ; въ двухъ другихъ (RV. 1, 20, 2; 6, 20, 9) vacoyu $\dot{g}\dot{a}$ (именит. винит. пад. двойств. ч.) употреблено, несомибнно, какъ эпитеть harî, коней Индры, точно такъ же какъ, напр., и въ ст. 8, 45, 39; 8, 87, 9; но въ нашемъ мъстъ нельзи, мнъ кажется, объяснять его такимъ образомъ; ибо sammiçla ("coeдиненный съ") можетъ имѣть при себѣ или творительн., или мѣстный пад., и я не понимаю поэтому, какъ переводитъ этотъ стихъ Петерб. Словарь, видящій здѣсь въ vacovuģá эпитеть къ harì. Саяна нисколько ни разрѣшаеть этого затрудненія, объясняя vacoyu $\dot{g}\dot{a}$  черезъ indrasya vacanamátrena rathe vuývamánavoh ("запрягающихся въ колесницу по одному слову Индры")<sup>49</sup>), такъ какъ vacoyuga по своей формѣ не можетъ быть родит.---мѣстн. пад. Замѣчу, что уже Розенъ въ объяснения нашего стиха 50) спрашивалъ: "Possitne vacoyu $\dot{g}$  a pro instrum. sing. thematis vacoyu $\dot{g}$ haberi, subintellecto rathena?", a Nève внесъ эту гипотезу въ свой переводъ<sup>51</sup>) (sur son char attelé à sa parole). Я думаю, что употребление vacoyug въ качествъ эпитета колесницы Индры находить аналогію въ manoyu  $\dot{q}$ ; это послѣднее прилагательное относится обыкновенно къ конямъ, но въ стихѣ RV. 8, 5, 2 оно составляеть эпитеть колесницы (manoyuga rathena). Буквальный переводъ нашего стиха представляется мнѣ такъ: "Индра съ парою свѣтложелтыхъ (коней) есть и соединенный съ запрягаемою словомъ, Индра, перунодержецъ, золотой." Слово а я принимаю здѣсь въ значеніп союза "и" и слѣдую въ этомъ случаѣ толкованіямъ Рота и Грассмана. Бенфей переводить нашъ стихъ такъ: "Indra mit seinem Falbenpaar-er treibt die wortgeschirrten her-, der goldne der Blitzschleuderer" 52) Здёсь для меня ясно только то, что vacovu $\dot{g}\hat{a}$  Бенфей относить къ harì, а частицу  $\dot{a}$  принимаеть въ значения "сюда"; но я не могу опредѣлительно сказать, какъ поступаеть онъ съ sammiçla, и чему должны соотвѣтство-

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Orient und Occident, I, 15. Cpas. Die Hymnen d. SV. Uebersetzung, 247: Indra mit dem Falbengespann treibet die sanggeschirrten her, Indra, der Donnrer, goldene.



<sup>49)</sup> Объяснение моего перевода слова уасоуи g' см. ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Слѣдуя Саянѣ, онъ переводить стихъ такъ: Indras ille fulvis cum equis omnia contingens, dicto jugatis, Indras teliger, auro falgens.

<sup>51)</sup> Études sur les Hymnes du Rig-Veda, crp. 54.

вать въ оригиналѣ слова: "er treibt". Частицу *â*, дѣйствительно, можно было бы принять за нарѣчіе "сюда" 53), при которомъ глаголь "приходить" въ повелительн. наклонении подразумъвается ("сюда" — "сюда приди", "сюда да придетъ!") <sup>54</sup>), и, сообразно съ этимъ, я допускаю, что нашъ стихъ можеть быть переводимъ такъ: "Индра съ парою свътложелтыхъ да придетъ сюда, имъющій колесницу, запрагаемую словомъ" и т. д. Что васается sammicla, то его во всякомъ случав трудно относить къ haryoh saca, такъ какъ съ sammiçla начинается новая пада. Объяснение Саяною словъ sammiçla á черезъ sarvatah samyagmiçrayitá ("omnia contingens" у Розена) совершенно произвольно и не могло бы помочь, такъ какъ главная трудность, заключающаяся въ vacovu $\acute{q}d$ , осталась бы. Правда, нашъ стихъ представляется варіантомъ слѣдующаго стиха въ Самаведѣ (Ch. 3, 2, 5, 7): yah sammiçlo haryor yo hiranyaya indro vagri hiranyayah (=RV. 8, 33, 4; yah sammiçlo haryor yah sute sacâ vagrî ratho hiranyayah), rgh sammiçlo haryoh значить "соединенный съ парою свётложелтыхъ коней", т. е. "имёющій пару свётложелтыхъ коней", но это не даеть намъ никакого права относить sammiçla въ нашемъ стихѣ къ haryoh saca. Теперь мнѣ остается объяснить, почему я перевожу слово vacovu $\dot{g}$ (куда бы оно ни относилось, къ конямъ, или къ колесницѣ) "запрягаемый словами стиха" или "молитвы". Петерб. Словарь объясняеть vacoyu $\dot{g}$  буквально: "auf's Wort sich schirrend", и я не знаю, какъ именно понимаетъ онъ этотъ эпитетъ. Мы видѣли, что Саяна толкуетъ vacoyuý въ смыслѣ: "запрягающійся по одному слову Индры" (т. е. безъ самаго авта запряганія), и это объясненіе показалось на столько уб'єдительнымъ Бенфею, что онъ зам'янилъ свой прежній переводъ: "sanggeschirrt" новымъ: "wortgeschirrt", т. е., какъ прибавляетъ онъ, "die sich auf blosses Geheiss von selbst anschirren". Я думаю, однако, что Бенфей сдѣлалъ это напрасно. Понятно, что на основании одного vacoyug нельзя было бы еще ръшить, какъ именно должно понимать это слово, такъ какъ всякій согласится, что зд'Есь возможны два перевода 55). Въ подтверждение перевода Саяны можно было бы сослаться на при-

- 53) Это-господствующее значение частицы â (предлогъ «къ», «до» и т. д.).
- 54) Си. примъры въ Словаръ Грассмана.
- 55) Vacas, собств. «слово», обозначаеть также и слово стиха или молитвы. Срав. подобное же употребление v â c.

лагат. manoyuý (эпитеть коней и колесницы), еслибь оно несомнѣнно имѣло то значеніе, которое приводится въ Петерб. Словарѣ: "durch oder nach dem blossen Willen (ohne Handanlegung) sich anspannend oder schirrend". Но въ дъйствительности и manoyugнисколько не помогаеть, такъ какъ manas, собств., "совокупность духовныхъ состояній" ("душа"), обозначаетъ также и молитву, вѣроятно не въ смыслѣ "придуманнаго" (какъ толкустъ Петерб. Словарь), но въ значении "благоговъйнаго настроенія", выражаемаго словами <sup>56</sup>). Вопросъ о томъ, какъ должны быть понимаемы слова vacovu $\dot{q}$  и manovu $\dot{q}$  вполн $\ddot{b}$  р $\ddot{b}$ шается, мн $\ddot{b}$  кажется, совершенно аналогичнымъ словомъ: brahmayug' (эпитетъ коней Индры), которое допускаеть только одинь переводь: "запрягаемый молитвою" или "благоговѣніемъ". На основаніи этого-то слова я перевожу vacoyuģ: "запрягаемый словами стиха" или "молитвы", точно такъ же какъ и manoyu / я принимаю тождественнымъ съ brahmayu q и даю ему значение: "запрягаемый благоговѣйною молитвою". Всѣ эти эпитеты вполнѣ понятны, конечно: молитвы, приводя на землю боговъ, этимъ самымъ запрягаютъ ихъ коней или колесницы.

Прилагательн. hari значить: "свётложелтый" или "огненнаго цвёта"; harî (двойств. ч.) обратилось потомъ какъ-бы въ собственное имя коней Индры.

Слово hiranyaya "золотой", эпитеть Индры, должно понимать въ значении цебта.

4 ст. — Бенфей нереводить этоть стихь такь: "O Indra! Hilf in Kämpfen uns, auch tausend Schätze gewährenden, mit schrecklichen Hülfen, schrecklicher!" <sup>57</sup>) Относительно са я не могу согласиться съ Бенфеемъ, такъ какъ не знаю въ Ведахъ другихъ примъровъ подобнаго употребленія этого союза; при томъ же, и смыслъ получается мало удовлетворительный. Я понимаю здъсь са въ его обыкновенномъ употребленіи <sup>58</sup>) и предполагаю поэтому, что при прилагательн. sahasrapradhaneshu подразумъвается опять существит. vå geshu, употребленное выше. Vå ga означаетъ какъ мирное состязаніе, такъ и битву, войну, и отсюда должна объясняться разница между vå geshu и sahasrapradhaneshu, т. е. vå geshu.

<sup>58)</sup> Иногда са употребляется въ значении «если».



7

<sup>56)</sup> Срав. brahman «благогов'вніе» и потому «молитва».

<sup>57)</sup> Or. und Occ. I, 15.

Что васается прилагат. sahasrapradhana 59), то Бенфей переводить его согласно съ объясненіемъ Саяны, и этотъ переводъ, конечно, возможенъ, такъ какъ pradhana означаетъ не только битву, сраженіе, 60) но и добычу. Одно изъ этихъ значеній есть переносное, но воторое именно, ръшить не легко. Петерб. Словарь принимаеть значеніе "добыча" нервоначальнымъ для слова pradhana, которое онъ сравниваетъ, слѣдовательно, съ dhana (собств. "ставка", поэтому "добыча", но затёмъ вообще "имущество, богатство"). Въ такомъ случав pradhana "битва": pradhana "добыча" == dhana "битва": dhana "добыча". Срав. также mahâdhana "добыча" и "битва". Но уже Розенъ въ объяснении нашего стиха указываль на то, что pradhana можеть быть родственно съ nidhana caedes и принадлежать корню dhan (греч. Эεν- въ θείνω) 61). Впрочемъ, этимологія слова nidhana также не ясна, и Петерб. Словарь предпочитаетъ объяснять его изъ dhå ("класть"), предполагая, что значение "Tod, Vernichtung" образовалось изъ "Schluss, Ende". Я нахожу это весьма въроятнымъ, такъ какъ nidhana, дъйствительно, очень часто означаетъ "конецъ" вообще, вслъдствіе чего это же имя дается и музыкальнымъ финаламъ въ стихахъ sâman. Въ виду трудности ръшить, какое именно значение лежитъ въ sahasrapradhana, какъ эпитетъ войны, я могь бы остаться при объяснении Саяны, еслибъ не руководствовался эпитетомъ sahasramîlha (=sahasramîdha) "тысячу битвъ имѣющій", который употребленъ при существ. â ji "состязаніе, война" въ стихѣ RV. 1, 112, 10.

Слова ugro ugrâbhir útibhih составляють отдёльное цёлое; и мы не должны относить ихъ къ аva, какъ это дёлаетъ Бенфей. Срав. mahán mahábhir útibhih (RV. 4, 32, 1), "великій великими пособіями", mahân mahábhih çac*i*bhih (RV. 8, 16, 7) id. Поэтому ugra стоитъ въ именит. пад. (ugrah), а не въ звательномъ. Значеніе "сильный" есть первоначальное для этого слова  $^{62}$ ), отскода "страшный".

62) Си. Петерб. Словарь.



<sup>59)</sup> Это слово встрёчается только разъ, именно въ нашемъ стихё.

<sup>60)</sup> Срав. Náighantuka 2, 17, въ одной изъ редакцій.

<sup>16)</sup> Ровенъ (какъ и нѣкоторые другіе) относилъ сюда греч. θάνατος, но си. теперь Курціуса Grundzüge, четверт. изд., стр. 534. Въ санскритѣ кор. dhan «бить, убивать» не сохранился въ качествѣ глагола.

5 ст. — Днатаръ есть богъ "творецъ" или "устроитель"; Савитаръ и Вишну суть солнечныя божества. Отсутствіе союза са послё vishnos должно объяснять тёмъ, что Savitar и Vishnu употреблялись въ соединеніи "dvandva", хотя въ текстахъ я не встрёчалъ его. Аналогія Dh*a*tur dyutan*a*t позволяла бы видёть въ одномъ изъ словъ: savitar или vishnu опредѣленіе къ другому, но этотъ стихъ принадлежитъ, конечно, къ числу позднихъ, и потому сомнительно, чтобы savitar или vishnu могли сохранять здѣсь нарицательное значеніе. Срав. N*d*ig.-D*d*ivata: "prathas ca" triye (т. е. въ третьей падѣ) dh*a*t*â* savit*a* vishnuk.

Слово havis, внесенное мною и въ переводъ, означаетъ масло, которое льють на огонь при жертвоприношении; но havis также и "жертва". Бенфей: "welch Opfer ist des liedgefolgten Opfers <sup>63</sup>). Эпитеть anushtubha по отношению въ жертвоприношению показываеть, что оно состоить изъ четырехъ частей, подобно тому какъ метръ anushtubh имъетъ четыре "пады"; см. Петерб. Словарь. Грассманъ, какъ я вижу изъ его Словаря къ Ригведѣ, подъ словомъ nâman, относитъ придаточн. предлож. prathas ca yasya saprathaç ca nâma не къ rathamtaram, но къ havishas. Грамматически это, конечно, возможно, но и мой переводъ не можеть встрѣтить возраженія со стороны грамматики. 64). Смысль, какъ кажется, не рёшаетъ въ этомъ случав, которому изъ двухъ переводовъ должно отдать преимущество; но въ пользу моего перевода я могу привести параллельныя мѣста, гдѣ молитва или стихъ получають название sapratha's (см. ниже), между тёмъ какъ я не знаю другихъ примъровъ, гдъ это слово относилось бы къ жертвѣ. Подъ распространенностью стиха rathamtara можно понимать какъ его музыкальную полноту, такъ и способность оказывать дбиствіе на далекое пространство; срав. brhat sama или просто brhat. Слова: saprathaç са nâma могли бы быть переведены: "и распространенное (т. е. далеко) имя" <sup>65</sup>); срав. RV. 8, 20, 13: yeshâm arno na sapratho nâma, "которыхъ (Марутовъ) существо

68) Die Hymn. d. SV., Nachträge und Verbesserungen, crp. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Бенфей переводить не совсёмъ ясно: «Dess Namen Prathas ist, wie auch Saprathas, welch Opfer ist des liedgefoIgten Opfers—Rathantara hat hergebracht Vasishțha» и т. д.

<sup>65)</sup> Грассманъ объяснястъ въ нашемъ стихъ nâman въ значени Wesen, Eigenthümlichkeit, но съ этимъ едва ли можно согласиться, такъ какъ saprathaç ca nâma было бы въ такомъ случаѣ излишнимъ повтореніемъ словъ: prathaç ca yasya.

далеко распространено, будто море", т. е. которые объемлють общирное пространство, подобно морю <sup>66</sup>). Переводя же saprathaç са п*â*ma: "и названіе "Пространное" (т. е. пѣснопѣніе), мы можемъ указать для аналогіи на слѣдующее мѣсто въ Ригведѣ (1, 129, 3): mitr*â*ya voca*m* varu*nâ*ya sapratha*h* sum*i*l*î*k*â*ya sapratha*h*, "для Митры и для Варуны да произнесу я "Пространное", для очень милостиваго да произнесу я "Пространное". Такимъ образомъ saprathas является здѣсь какъ бы собственнымъ именемъ какого то стиха или пѣснопѣнія. Срав. saprathas какъ эпитетъ молитвы въ sapratho manma (RV. 6, 68, 9), saprathastama*m* vacas (1, 75, 1).

Rathamtara есть спеціальное названіе нікоторыхь изъ sáman<sup>67</sup>). Тексть "pada" совершенно вірно ділить rathamtara на ratham и tara, такъ какъ по этимологіи это слово (образованное жрецами) значить, конечно: "побіждающій чувственную склонность", т. е. побіждающій привязанность къ чувственную склонность", т. е. побіждающій привязанность къ чувственному міру; срав. ratha (оть корня ram) въ manoratha "желаніе" (собств. "склонность души" или "сердца") и въ rathaģit "Zuneigung gewinnend, liebreizend" (BR.), эпитеть Апсарась.

7 ст. — Maghavan (и maghavant) есть постоянный эпитеть Индры; происходить, по толкованію Петерб. Словаря, отъ magha "даръ". По поводу prthivîm aprathayas должно припомнить, что prthivî "земля" значить собственно "широкая", "пространная", и корень этого слова тотъ же, что и въ prathay "простирать".

Vrtra, котораго поражаетъ Индра, есть олицетвореніе темнаго облака (срав. Naighant. 1, 10), задерживающаго небесныя воды и закрывающаго свётъ. Впрочемъ, слово vrtra въ Ведахъ и частію въ позднёйшей литературё употребляется также въ нарицательномъ значеніи "врагъ". Несомнённо, что собств. имя Vrtra произошло изъ этого нарицательнаго значенія, и часто трудно бываетъ сдёлать между ними выборъ, когда рёчь идетъ о врагё Индры, имёющемъ различныя имена; точно такъ же и сложныя слова: vrtrahan, vrtratur, эпитеты Индры, могутъ быть переводимы не только: "убивающій Вритру", "побѣждающій Вритру", но и: "убивающій врага" (или "враговъ"), "побѣждающій врага" (или "вра-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Indische Studien, III: Index zu den Harmonieen und Discrepanzen in Th Benfey's Ausgabe des Sâmaveda.—Срав. цитату, приводимую Саяною: gânaviçesha eva rathamtaraçabdârthah (стр. 10 въ Калькуттскомъ изданіи Самаведы).



<sup>66)</sup> Срав. saprathas какъ эпитетъ Агни, Митры, Вишиу.

говъ") 68). Итакъ, если собственное имя Vrtra образуется на нашихъ глазахъ въ гимнахъ Ведъ, то понятно, нельзя видеть въ демонъ Вритръ общее индоевропейское достояніе, какъ справедливо замѣтилъ Шпигель 69); самый миоъ могъ уже существовать въ эту пору, но противникъ свътлаго бога не носилъ еще имени \* Vartra (отвуда сскр. vrtra) 70). Это собственное имя не существовало даже въ индо-эранскую эпоху, хотя несомивно тождество др. бактр. verethragan, verethraghn-(напр. въ родит. verethragno) "побѣдоносный" (собств. "убивающій врага") — съ ссвр. vrtrahan, a равно verethrataurvant "побъждающій враговъ" или "врага" (по толкованию Юсти: "siegreich überwindend") съ ведійск. vrtratur. Но что касается verethra въ отдѣльномъ употребленіи, то оно встрѣчается въ Авестѣ въ значеніи: "побѣда, побѣдоносность", а также "оружіе для защиты", въ сложномъ ауоverethra ("wit eisernen Trutzwaffen versehen" Юсти), и потому не можеть быть сравниваемо съ сскр. vrtra, съ которымъ, я полагаю, опо не родственно и по корню. Это verethra (cpas. verethravan "побѣдоносный", собств. "имѣющій verethra") происходить, по моему мнёнію, оть корня var "отвращать" (сскр. var, др. бавтр. var, vere и т. д.), и, какъ показываетъ суф. thra= первонач. tra, оно означало первоначально орудіе для защиты (срав. армянск. vahan "щить" др. бактр. verethra въ ayoverethra), защиту, откуда естественнымъ образомъ вытекало дале значение "побѣда", хотя часто трудно рѣшить, которому изъ этихъ значеній должно отдать преимущество. Такимъ образомъ это verethra совпадаеть по своему первоначальному значенію съ ведійск. vartra "Deich, Schutzdamm" (BR., т. е. "средство для защиты, для отвращенія") и должно быть отдёляемо оть того индо-эранскаго vartra "врагъ", которое въ древнебактр. языкъ сохранилось въ сложныхъ словахъ: verethrataurvant, verethragan, verethraghn-, а равно и въ verethraghna "побѣда", "божество по-

- 68) См. Петерб. Словарь.
- 69) Beiträge VI, 391.

70) Попытки видѣть Вритру, даже въ его нарицательн. значенін, въ греческ. Вέλλερος въ Βελλεροφῶν (Потть, Zeitschrift IV, 436 и слѣд.) или въ "Ορθρος (Максъ Мюллерь, Zeitschrift V, 150) я считаю равно неудачными. Противъ перваго объясненія достаточно говоритъ фонетика, а что касается сопоставленія v?tra съ "Оρθρος, то см. возраженія Потта въ Etymolog. Forschungen, второе изд., II, 747 и Wurzel-Wörterbuch II, 1, 561.

бѣды"<sup>71</sup>). Въ послѣднемъ значеніи слово verethraghna тождественно, можетъ быть, съ verethraghn— и отличается отъ него лишь суф. — а: переходъ основъ, оканчивающихся на согласную, въ основы на гласную а засвидѣтельствованъ въ языкѣ Авесты множествомъ примѣровъ (срав., напр., причастія настоящ. вр. дѣйствит. зал.). Само сббою разумѣется, что эпитетъ "убивающій врага", могъ соединяться уже въ индо-эранскую эпоху съ именемъ того свѣтлаго бога, который поражаетъ во время грозы какое-то враждебное существо (обыкновенно змѣя), и потому индійск. vrtrahan можетъ находить аналогію и въ миеическихъ представленіяхъ эранскихъ народовъ <sup>72</sup>).

<sup>71</sup>) Можетъ быть, слово verethra и въ отдѣльномъ употребленіи означаетъ иногда врага, хотя для традиціи это значеніе было скрыто господствующимъ употребленіемъ verethra «защита», «побѣда».

72) Не будучи знакомъ съ армянскимъ языкомъ, я не могу входить въ подробный разборъ брошюры г. Эмина: «Вахагн-Вишалаках' армянской мисологіи есть Индра-Vrtrahan Ригведы» (Спб. 1873). Замёчу, однако, что мнё кажется весьма правдоподобнымъ оспариваеное г. Эминымъ сопоставление Vahagn'a съ др. бактр. verethraghna (Виндишианъ, г. Паткановъ), verethraghn. Согласно съ изложеннымъ иною выше, я объясняль бы только происхождение этого слова нёсколько иначе, чъкъ объясняетъ его г. Паткановъ; со стороны же фонетнии достаточную аналогію представляеть приводимое имъ vahan щить — др. бактр. verethra. Впрочемъ, я не беру на себя окончательнаго рѣшенія объ ариянск. Vahagn, тѣмъ болѣе что для этого слова была представлена еще одна этимологія, о которой почему-то не упоминаеть г. Эминъ. Юсти въ своемъ Словарѣ къ Авестѣ приводить ари. Vahagn при др. бактр. vadhaghna, vadhaghana, «N. propr. eines bösen Herrschers; nach der Tradition Dahâka» и указываетъ также на пеглевійск. vaughan и парс. vad agann; при армянск. Vahagn онъ ссылается на Виндишмана Anâhita, стр. 109 и на Гоше De Ariana linguae gentisque Armeniacae indole prolegomena, стр. 48. Противъ этого сопоставленія говорить, правда, то, что Vadhaghna означаеть въ Авеств злое существо; но этотъ переходъ могъ совершиться уже на почва др. бактр. языка въ связи съ позднѣйшею перемѣною религіозныхъ вѣрованій. По этимологіи первая часть въ vadhaghna pogcтвенна, конечно, съ vadare opyжie для убiенія, vadha yбieнie. Со стороны фонетнии сопоставление арм. Vahagn съ др. бактр. vadhaghna можетъ встрътить, однако, нъкоторыя возраженія. Что же касается объясненія слова vahagn, предложеннаго г. Эминымъ, то оно далеко не убѣдительно. Г. Эминъ говоритъ: «Слово Vah-Agn, какъ слово сложное, означаетъ «богъ Агн или Агни, т. е. Индра-богъ свѣта» (стр. 23). Здѣсь прежде всего останавливаеть ошибочное отождествление Агни съ Индрою, которое несправедливо и по отношению къ Ведамъ (хотя оба бога стоятъ, конечно, близко другъ къ другу, по связи понятій: «свътлое небо» и «огонь», не только земной, но и небесный), а тёмъ менёе можетъ быть допущено для эранскихъ языковъ. Но армянскій языкъ есть прежде всего эранскій, и потому индійск. indra и agni не могутъ доказывать того, что эти боги (съ тѣми же именами) были

Корнемъ слова vrtra Бетлингкъ и Ротъ (срав. также Потта Wurzel-Wörterbuch) считають var (сскр. var), отвращать", но мнѣ эта этимологія кажется сомнительною, въ виду того, что суф. —tra не имѣлъ бы здѣсь того значенія, какое обыкновенно соединяется съ нимъ. При томъ же, мы встрѣтили уже индо-эранск. vartra, отъ var "отвращать", но въ другомъ значеніи, вполнѣ согласномъ съ характеромъ суф. — tra. Итакъ, я думаю, что сскр. vrtra, др. бактр. verethra— въ verethra gan и т. д., должно объясняться иначе и принимаю здѣсь корнемъ vart (суф. -ra), хотя, понятно, это vart не можетъ имѣть ничего общаго съ vart "вертѣть". Корень vart, принимаемый мною для vrtra, повидимому, плохо со-

извѣстны и въ общезранскую эпоху. Слово, соотвѣствующее сскр.indra, существовало и въ общезранск. языкъ, но мы не знаемъ того значенія, какое оно имъдо тамъ (срав. у г. Эмина стр. 11); что же касается agni, то можно думать, что это индоевропейское слово было утрачено еще въ ту эпоху, когда эранские языки составляли одно цѣлое. Правда, г. Эминъ видитъ agni и въ ари. словахъ: arévagn, arégagn «солнце», но и эти этимологія сомнительны; чтобы согласиться съ ними, надо было бы признать, что армянск, языкъ утратилъ престыя слова для обозначенія солнца (это, однако, противоръчитъ фактамъ) и долженъ былъ прибъгнуть къ сложеніямъ, крайне страннымъ при этомъ. Я думаю, что а révagn, a régagn могуть быть объяснены болѣе удовлетворительно, безъ помощи «agni». Что касается в r é v-, то г. Эминъ смѣшиваетъ при объяснени его корни аг и svar (стр. 24-25); одно изъ двухъ: или аге́ v родственно съ др. бактр. h v a r e, т, e. сскр. s v a r, или же оно должно быть сопоставляемо съ сскр. arusha, a следовательно и aruna (светлокрасный, свётложелтый), котор. указывають на основу аги (срав. русск. алый). И то, и другое, однако, ошибочно: сопоставление а г е́ у съ др. бактр. h v a г e, сскр. s v a r, не выдерживаетъ никакой критики со стороны фенетики, а противъ сравненія арм. а r év съ сскр. а r u (значеніе «солнце» для этого слова засвидётельствовано слишкомъ недостаточно) можно указать на несоотвътствіе ари. е́ сскр. u. Правдоподобная этимологія слова а г є́ v (откуда а г є́ v a g n) давно уже представлена, и аге́у сближается съ сскр. гауі «солнце» (см. напр. Патканова Изслівдованіе о составѣ армянскаго языка, стр. 25); появленіе а передъ начальнымъ г засвидътельствовано въ армянск. языкъ многими примърами и находитъ аналогіи въ другихъ языкахъ. Срав., напр., aravot утро, aruciak (arociak) утренняя заря; первое изъ нихъ того же происхожденія, какъ и яге́у, и не можетъ быть сближаемо съ сскр. arvat, какъ это дѣлаетъ г. Эминъ (ибо второе а въ aravot было бы непонятно), а второе принадлежить корню ruk, сскр. и др. бактр. ruc «свётить», и не имветь ничего общаго съсскр. arusha, такъ какъ ари. с никогда не можетъ соотвѣтствовать секр. sh, т. е. первонач. s. Что касается окончанія — agn въ arévagn, то я разлагаю его на два суффикса: — ak (=новоперс. — éh, осетинск. ag) и —n (=новоперс. — ân; срав., напр., арм. dûr-n дверь).—Соотвётствующимъ же образомъ должно объясняться и arég-agn, указывающее, повидимому, на кор. гад или гак (=ark, arg).

хранился вь индоевропейскихъ языкахъ, но за то мы имбемъ его параллельную форму vardh въ готск. fra-vardjan "причинять вредъ", двн. far-vartan, ст. слав. връдъ, връдити. Vartвъ vrtra можеть имъть приблизительно то же значение, хотя надо думать, что первоначально vart, vardh имѣли болѣе наглядный смыслъ и выражали: "рубить, резать, убивать" и т. д. Действительно, въ санскритѣ мы находимъ глаголъ vardh "рѣзать, рубить" (срав. vardhaka, vardhaki, "плотникъ"), воторый былъ уже сближенъ Фикомъ 73) съ готск. fravardjan и ст. сл. връдъ; далѣе, сюда же я отношу и латинск. verber, гдѣ b точно такъ же соотвётствуеть первоначальн. dh, какъ, напр., въ verbum (готск. vaurds, лит. vardas "имя") 74). Существование параллельныхъ корней vart и vardh находить достаточно аналогій въ индоевроиейск. языкахъ, такъ какъ вообще въ корняхъ, оканчивающихся на дей согласныхъ, изъ которыхъ первая есть плавная или носовая, конечная согласная является часто то звучною (иногда придыхательною), то глухою. Срав. vank и vang 75) "колебать, искривлять", skant и skand "прыгать", <sup>76</sup>) skarp и skarbh "звучать", 77) vart и vardh 78) "говорить, бормотать" и т. д.

Корень vart, принимаемый мною для vrtra, можеть быть, будеть открыть со временемъ и въ другихъ индоевроп. языкахъ, но пока я не имбю для него върныхъ данныхъ, за исключеніемъ тѣхъ,

<sup>74</sup>) Курціусь (Grundzüge, 4-е над., стр. 353) оннбочно сопоставляеть verber съ ст. сдав. връба, лит. virbas; съ этими словами я сравниваю дат. verbena и, слѣдовательне, отвергаю ту этимологию, которая была предложена для verbena Корсеномъ (Aussprache, 2-е над., I, 170), отъ vardh «рости».

<sup>76</sup>) Лит. skantu skasti «прыгать», лат. scaturire; сскр. skand «прыгать», лат. scando и т. д.

77) Сн. Словарь Фика.

<sup>78</sup>) Кор. vardh «говорить» извѣстень изь готск. vaurds «слово», лат. verbum, лит. vardas «ния», но сюда же я отношу и лит. vardyti «ворожить» (изъ значенія «бормотать»), русск. во рожить, ст. сл. (?) в ражити (не смотря на же, виѣсто жед). Параллельн. форма этого корня, vart, сохранилась въ чешск. vrtrati ворчать, а также въ прусск. werte mai «мы ворожнить» (въ III катих.; яначеніе слова открывается изъ связи его съ другнии). Относительно нерехода значенія отъ «бормотать» къ «ворожить» срав. лит. burti «ворожить, предсказывать», котор. не своему корню должно быле значны: «бормотать» (срав. лит. burn a ротъ, русск. буркать и т. д.). Бурда (Beiträge VI, 244), увлекшись созвученъ, сближаль чешск. vrtrati, vrtrák съ сскр. v?tra.

<sup>78)</sup> Vergleichendes Wörterbuch, crp. 543.

<sup>75)</sup> См. Словарь Фика.

которыя представляеть санскрить, гдё къ тому же корню принадлежить vartana въ значени "растирание" (=peshana) и, можеть быть, vartaka "копыто лошади". Готск. fra-vairthan "гибнуть" (въ выражении: fravaurthans ahin хатефварие́voç то̀v voῦv), не смотря на кажущуюся близость къ fra-vardjan, не можеть быть, однако, отдѣляемо оть vairthan, нѣм. werden (кор. vart вертѣть); .cpab. cp.b.нѣм. ver-wirde "vergehe, verkomme", cyщ. ent-werden "das Vergehen, zu Nichte Werden", er-wirde "vergehe" (но также "fange an zu werden") и др. <sup>79</sup>) Относительно перехода значеній срав. нвн. verwesen.

### Третья декада.

1 ст.— Praģ*á*pati, собств. "владыка созданій", есть имя одного изъ боговъ, охраняющаго все живое; позднѣе, какъ напр. здѣсь, Праджапати обращался въ бога, стоящаго въ главѣ другихъ. Раramesh*ț*hin, здѣсь эпитетъ Праджапати, является иногда особымъ богомъ.

Varcas въ Ведахъ принадлежитъ къ числу трудно переводимыхъ словъ. Петерб. Словарь опредѣляетъ значеніе его такимъ образомъ: "Lebenskraft, Lebhaftigkeit; Energie, vigor; Wirksamkeit, Regsamkeit, Nachdruck; die leuchtende Kraft im Feuer und in der Sonne, daher in der späteren Sprache Licht, Glanz, Farbe". Но Словарь въ этомъ случав положительно ошибается; эмпирическ. понятіе "блескъ, свѣтъ" не могло развиться изъ абстрактнаго "сила", и нѣтъ никакого сомнѣнія въ томъ, что первоначальное вначеніе слова varcas было , именно "блескъ, свѣтъ". Фактическое доказательство этого представляетъ древнебактр. языкъ, гдѣ прилагат. as-varecanh (as очень--varecanh=cckp. varcas) значитъ "очень блестящій", точно такъ же какъ и vareconhvant "(=cckp. varcasvant) есть "блестящій" и употребляется, между прочимъ, какъ эпитетъ мѣсяца



<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) См. Потта Wurzel-Wörterbuch IV, 211. Поттъ справедянво отдѣляетъ отсюда готск. fra - vardjan, но номѣщаетъ, однако, этотъ глаголъ не на мѣстѣ, въ связи съ vardja — стражъ и т. д. (WWB. II, 1, 592). — Лео Мейеръ (Die Gothische Sprache, стр. 322) ставитъ fravairthan рядомъ съ fravardjan, но съ этнмъ трудно согласиться, такъ какъ fravardjan не можетъ быть отдѣляемо отъ ст. сл. врѣдъ.

и звѣзды Сиріуса (др. бактр. tistrya). Такимъ образомъ несомнѣнно, что уже въ индо-эранск. эпоху сущ. varcas имѣло значеніе "блескъ, свѣтъ"; сскр. глаголъ varc "блистать", приводимый въ Dhâtupâtha (6,1), можетъ быть, никогда не существовалъ и извлеченъ грамматистами изъ varcas, но въ такомъ случаѣ онъ извлеченъ совершенно правильно. Корень слова varcas есть, конечно, vark, съкотор. срав. корень valk "блистать", получаемый изъ лат. Vulcanus u ccsp. ulka (изъ valka) "метеоръ, огненное явление; головня". Въ позднѣйшемъ санскритскомъ языкѣ varcas употребляется исключительно въ значении "блескъ, свътъ" или иногда "цвѣтъ"; въ Ведахъ также мы должны переводить varcas словомъ "блескъ" тамъ, гдѣ говорится объ varcas Огня (напр. RV. 3, 22, 2), Солнца (напр. RV. 10, 112, 3), золота (напр. Ar. 4, 10), подобно тому какъ и прилагат. varcasvant (=др. бактр. vareco*n*hvant) удерживаетъ значеніе "блестящій" тамъ, гдѣ оно стоитъ, напр., при существ. "золото" (Vâg. Samh. 34, 50). Но гораздо чаще varcas въ Ведахъ не можетъ быть переводимо словами "блескъ, свѣтъ", и воть туть-то оказывается трудною точная передача ведійскаго выраженія. Значенія слова varcas, выписанныя мною изъ Петерб. Словаря, довольно вѣрно схватываютъ его общій смыслъ въ Ведахъ (хотя, какъ я замѣтилъ, порядокъ, въ которомъ они выведены, не вѣренъ); я прибавилъ бы также и значеніе "здоровье" (=, свѣжесть силь"), такъ какъ, по моему мнѣнію, varcas въ Ведахъ часто можетъ быть передаваемо этимъ словомъ. Но иногда оказываются недостаточными всѣ эти значенія, и напр. въ Ar. 4, 1 я предпочитаю переводить varcas словомъ "благоденствіе", такъ какъ на это указываетъ употребленіе его при инфинитивѣ drce "видѣть" и рядомъ съ гауі "богатство".-Веберъ высказалъ недавно по поводу ведійск. varcas слѣдующее предположеніе: varcas scheint mir mit varg(vráana, ûrá) und varez, wirken, εργ in Verbindung zu bringen; wir haben zahlreiche Fälle, wo im Auslaut tenuis und sonans in derselben Wurzel variiren, so z. B. arg, arc; pag, paç; pad, pat; marg, marc; cad, cat etc". 80) Надо замѣтить, что въ самомъ стихѣ Атhapваведы, по поводу котораго сдѣлано это предположеніе, Веберъ переводить varcas словомъ "Thatkraft", хотя я бы предпочелъ здѣсь значение "здоровье", такъ какъ оно болѣе подходитъ къ смыслу мѣста: pari dhatta dhatta no varcasemam ģarâmrtyum krņuta dìrgham

<sup>80</sup>) Indische Studien XIII, 173.

, Digitized by Google

ayuh (AV. 2, 13, 2), т. е. "облеките намъ его (юношу), облеките здоровьемъ, создайте (т. е. даруйте) ему смерть отъ старости, долголѣтіе" (Веберъ: Umhüllet ihn, hüllt ihn uns ein mit Thatkraft, Lang Leben schafft ihm, Tod durch Greisenalter). Во всякомъ случат, для нъкоторыхъ мъстъ значение "Thatkraft" (вытекающее изъ значения "свѣжесть силѣ, здоровье") можеть быть допущено, но слѣдуеть ли предполагать, что varcas не имбеть здесь ничего общаго по происхожденію съ varcas блескъ? Веберь не говорить, правда, какъ понимаетъ онъ отношение varcas "Thatkraft" къvarcas "блескъ", но я не лумаю, чтобы онъ былъ согласенъ съ толкованиемъ Петерб. Словаря; я, по врайней мёрё, могъ бы признать Веберовскую этимологію только при томъ предположеніи, что varcas Thatkraft вовсе не родственно съ varcas "блескъ". Тъмъ не менъе, однако, я считаю излишнею этимологію, выставленную Веберомъ, и думаю, что для авторовъ ведійскихъ стиховъ слово varcas, какъ бы мы ни переводили его теперь, всюду удерживало основное значеніе "блескъ, свѣтъ", подобно, напр., dyumna и ýyotis. Dyumna, собств. "свѣтъ" (кр. div-dyu), имѣетъ въ Ведахъ значеніе физическаго свъта сравнительно ръдко и должно быть обыкновенно переводимо словами: "веселость, бодрость, свѣжесть силъ", а также: "богатство", "благоденствіе"; у́уоtis "свѣтъ", удерживающее въ позднѣйшемъ языкѣ почти исключительно это значеніе, часто употребляется въ Ведахъ възначени свѣтлой, т. е. радостной жизни или же въ смыслѣ внутренняго свѣта, т. е. способности понимать, чувствовать. Ошибочно было бы, однаво, считать здѣсь переносъ понятія законченнымъ; еслибъ, напр., наши слова: "здоровье", "сила" и т. д. точно передавали значение varcas въ извъстныхъ стихахъ, въ такомъ случав было бы непонятно, почему позднвишій языкъ утратилъ эти болѣе абстрактныя значенія, удержавши, однако, первоначальное и чисто эмпирическое значение слова varcas: "блескъ". По поводу varcas, dyumna, gyotis и т. д. можно припомнить, напр., употребление слова gavas ("коровы") въ Ведахъ. При переводѣ gâvas я долженъ былъ прибавлять эпитетъ "небесныя", такъ какъ иначе ведійск. выраженіе могло бы быть ложно понято нами, но мы должны имѣть въ виду, что  $g\hat{a}$  vas "коровы" вовсе не составляють миса, по крайней мёрё-вь стихахъ древнёйшихъ; ведійскій способъ выраженія заключалъ въ себѣ задатки къ тому, чтобы со временемъ эти gâvas обратились, дѣйствительно, въмиеъ, но для авторовъ ведійскихъ гимновъ образъ не закрывалъ

Digitized by Google

еще собою того предмета или явленія, къ которому онъ примѣнялся. Такъ, напр., въ Ar. 4, 12 мы читаемъ о двухъ-выменныхъ, т. е. коровахъ. которыя выходятъ съ быками и съ телятами и подъ которыми должно разумъть небесныя воды, или облака; мы могли бы принять это за миеъ, но окончание стиха разубъждаетъ насъ въ этомъ: "этими водами, прекрасное питье дарующими, будьте здёсь!" Наконецъ, какъ при переводѣ varcas, dyumna часто трудно бываетъ сдёлать выборъ между нёсколькими значеніями, такъ и ведійск. g d v as въ образномъ употребленіи не всегда означаеть "облака", но также и "лучи свъта" или "утреннія зори". Когда я говориль въ Введеніи о трудности переводить Веды, то разумѣлъ, между прочимъ, именно эту картинность выраженій, которою изобилуетъ языкъ Ведъ. Нашъ переводъ можетъ быть довольно близовъ лишь тогда, когда извёстный образъ, встрёчаемый нами въ языкѣ Ведъ, совпадаеть съ подобнымъ же образомъ въ нашемъ собственномъ языкѣ; но даже и въ этомъ случаѣ передача ведійскаго выраженія остается блёдною, вслёдствіе нашей привычки отвлекаться при переносномъ употреблении словъ отъ ихъ первоначальнаго значенія.

Слово уаçая въ позднѣйшемъ языкѣ значитъ "слава". Въ Ведахъ уаçая употребляется обыкновенно для обозначенія того, что можетъ возбуждать славу, почеть, удивленіе, и понятно, что при переводѣ этого слова часто трудно бываетъ угадать его точное значеніе въ извѣстномъ случаѣ. По своему происхожденію уаçая принадлежить, конечно, корню уак чтить—уад (сскр. уа́, др. бактр. уаг) и тождественно съ др. бактр. уаçа ǹ почитаніе" или "молитва", которое я вывожу изъ сложнаго слова уаçоbereta<sup>81</sup>) "принесенный съ почитаніемъ (жертвоприношеніемъ)" или "съ молитвою". Отсюда же объясняется и употребленіе уаçая въ Ведахъ въ значеніи: "благосклонность, милость, дружеское расположеніе", т. е. также "почитаніе", въ извѣстной формѣ. Уаçая: предиолаг. \* уас—уа́уая

<sup>81</sup>) Точно такъ же и г. Коссовичъ (Четыре статьи изъ Зендавесты, стр. 125) принимаетъ основу уасайћ (—сскр. уасаз), котя даетъ ей нѣсколько другое значеніе: «блескъ, сила; жертвоприношеніе»; но доказательствъ въ пользу «блескъ, сила» никакихъ нѣтъ, а «жертвоприношеніе»—«богопочитаніе». Юсти извлекаетъ изъ первой части въ уасовегета основу уаса, которая на столько же возможна, какъ и уасайћ; въ пользу послѣдней, однако, говоритъ санскритъ. Объясненіе уасо— изъ уаz не вѣрно, такъ какъ z не могло бы обратиться здѣсь въ с.

Digitized by Google

"почитаніе" (RV. 8, 40, 4; срав. греч.  $\tilde{\alpha}\gamma \circ \zeta$ ), у а  $\dot{g}$  иs: у а  $\dot{g}$ . Корень уак можно видѣть и въ греческ.  $\dot{\alpha}$  хéоµаι и т. д., при чемъ переходъ значеній представляется мнѣ въ слѣдующемъ порядкѣ: "почитать, имѣть попеченіе, холить" (—поправлять, исцѣлять, утолять) <sup>82</sup>). Если это сопоставленіе вѣрно, въ такомъ случаѣ въ глаголѣ  $\dot{\alpha}$  хéоµаι мы находимъ и древнюю основу \* yakas; срав.  $\dot{\alpha}$  хеіоµехос (изъ \* ахеопоµехос) у Гомера, а также будущ. ахéооµаι, аористъ  $\dot{\eta}$  хеоа́µ $\eta$ ν (съ краткою гласною),  $\dot{\alpha}$  хеото́с и т. д. Та же основа является и въ словахъ:  $\ddot{\alpha}$  хеоµа,  $\dot{\alpha}$  хеофорос и т. д. Древнеирландск. (с, (сс (изъ јасса) "исцѣленіе" и другія кельтскія формы указаны у Эбеля и у Фика <sup>83</sup>).

Выраженіе уа́у́пазуа рауаз я перевожу "сила молитвы (=богопочитанія)" <sup>84</sup>). Здёсь высказывается желаніе, чтобы молитва человѣка оказывала дѣйствіе, т. е. чтобы она доставляла ему то, о чемъ онъ молитъ; срав. въ Ar. 4, 10 satyasya brahmano varcas.--Слово рауаз значить собственно "влага, сокъ" и можетъ обозначать поэтому воду, молоко и мужское сѣмя. Въ переносномъ значеніи рауаз употребляется о сокѣ или сокахъ (множ. ч. рау d n si) въ смыслѣ врѣпости или силы; см. Бетлингка и Рота. Я не могу согласиться съ Грассманомъ, который думаеть, что основное значеніе рауаз есть "молоко", и что это же значеніе сохраняется всюду, хотя по большей части въ смыслѣ образа или метафоры. Многія выраженія могли бы быть объяснены при такомъ толкованіи лишь съ большими натяжками, а уаýnasya payas, встречающееся только въ нашемъ стихѣ (=AV. 6, 69, 3), осталось бы, какъ мнѣ кажется, вовсе не разъясненнымъ. Правда, въ язывѣ Авесты ра уа й h означаетъ "молоко", но отсюда не слъдуетъ еще, чтобы это было первоначальное значение слова; мы должны думать только, что уже въ индо-эранскую эпоху рауаз могло примѣняться къ молоку, какъ влагѣ, хотя въ то же время это слово не теряло своего общаго значенія.

2 ст.—Слово стаvаз значить здёсь "теченіе, быстрое движеніе" (ведійск. сти—др. бактр. сти "приходить въ движеніе") и не должно быть смѣшиваемо съ cravas "слава" (отъ сскр. cru, первонач. kru "слышать").

<sup>84</sup>) O значенін уа $\dot{g}\dot{n}$ а см. Введеніе.

<sup>82)</sup> Срав. значенія, соединяющіяся въ латинск. colere.

<sup>83)</sup> См. Фика Die ehemalige Spracheinheit der Indogermanen Europas, стр. 357.

4 ст. Purohita, собств. "предпоставленный", есть название домашняго жреца (здѣсь объ Агни); hotar обратилось впослѣдствіи въ название того жреца, который долженъ произносить гимны Ригведы при общественномъ жертвоприношении, но первоначально это слово значило или "жрецъ" (вообще), или "глашатай". Еще во времена Яски (Nir. 7, 15) были выставлены двѣ этимологіи для hotar: отъ hva "звать" и отъ hu "приносить жертву".-Deva, какъ извѣстно, значило первоначально "свѣтлый", и Саяна не безъ основанія поэтому принимаеть его здісь въ смыслі dyotam ana, "ciяющій, свётящій". Понятія: "божественный, богъ" лишь постепенно развивались изъ основнаго значения слова deva, и само собою разумѣется, намъ очень часто невозможно опредѣлить, какое изъ этихъ понятій преобладаеть въ томъ или другомъ случай. Переводя deva "божественный", мы не должны забывать, что наши слова: "богъ, божественный никоимъ образомъ не могутъ вполнѣ соотвѣтствовать ведійск. deva, въ которомъ всегда болѣе или менѣе сохранялось его первоначальное, эмпирическое значение.

5 ст.—Выраженіе nama gonam (здѣсь nama множ. ч.) въ первой падѣ значить собственно или "виды коровъ" (какъ далѣе), или же "существа коровъ". Слово пâma "имя" употребляется въ Ведахъ очень часто для обозначенія того, что носить извѣстное имя или названіе; поэтому: "видъ, образъ, существо" 85). Виды небесныхъ воровъ указываютъ на различныя формы, подъ которыми онъ представляются; срав. въ Ar. 4, 12 эпитетъ облаковъ-коровъ: viçva rupani bibhratis, "носящія (т. е. имѣющія) всякіе образы".--Число "трижды семь" часто встрвчается въ Ригведв (напр. 1, 72, 6; 1, 19, 12 и 14; 7, 87, 4 и т. д.), точно такъ же какъ и числа "три" и "семь".-Относительно первой пады нашего стиха должно замѣтить, что слова: te prathamam manvata могли бы быть переведены такъ: "они впервые помянули (т. е. въ пъсняхъ)" или "почтили"; но глаголъ man значитъ также и "открывать мыслію", "узнавать", и это значеніе болье согласуется какъ съ ganan во второй падъ, такъ и съ слъдующимъ параллельнымъ мѣстомъ, изъ котораго мы видимъ, между прочимъ, что подъ "они" разумьются "наши предки". Воть это мъсто (RV. 1, 62, 2): pra vo mahe mahi namo bharadhvam *ā*ng*û*shya*m* çavasânâya

<sup>85)</sup> См. Словари Бетлингка-Рота и Грассмана.

sâma, yenâ naḥ pứrve pitaraḥ padaý'nâ arcanto aāgiraso gâ avindan, "вашему великому (т. е. Индрѣ) принесите великое поклоненіе, могучему принесите хвалебное пѣснопѣніе sâman, которымъ прославляя его (Индру), наши древніе предки Ангирасы, знакомые съ мѣстопребываніемъ (или "сь путями") <sup>86</sup>), открыли (=нашли) небесныхъ коровъ". Слово раdaýna допускаетъ двоякій переводъ: "знакомый съ мѣстопребываніемъ" (Петерб. Словарь: "ortskundig, die Heimath kennend") и "знакомый съ путями", собственно "съ слѣдами" (Грассманъ: "die Fusspur kennend, des Weges kundig"). Бенфей переводить padagnas: "gute Spürer" и дълаетъ слѣдующее замѣчаніе: "die Spuren der Kühe (=Regenwolken) wohl kennend, d. h. wissend, dass der Regen nur durch Loblieder auf Indra, der die Wolken rum Regnen bringt, zu erlangen ist". 87) Ho коровы, которыхъ освобождаетъ изъ заключенія Индра (побуждаемый къ этому гимнами), могутъ означать не только небесныя воды, но также и лучи свъта, <sup>88</sup>) хотя оба представленія обыкновенно смѣшивались въ этомъ поэтическомъ сказаніи. Въ нашемъ стихѣ "великолѣпіе красныхъ небесныхъ коровъ" указываетъ, повидимому, на лучи свъта, между тъмъ какъ выражение "привътствовали ревомъ" (если это не миеъ) удобнѣе понимается по отношению въ облакамъ.—Prathamam я перевожу "древле", по аналогіи съ párve "древніе", эпитетомъ предковъ въ приведенномъ мною мѣстѣ изъ Ригведы. Но prathamam можеть значить также и "впервые".

Относительно trih sapta paramam nâma, гдѣ nâma есть множ. число (тождественное по формѣ съ ед. ч.), можно предположить, что paramam представляетъ собою искаженіе формы paramâ (множ. ч.). Правда, Боллензенъ<sup>89</sup>) приводитъ изъ Ригведы нѣсколько примѣровъ подобнаго несогласованія въ средн. родѣ, но изъ нихъ лишь два оказываются аналогичными съ нашимъ мѣстомъ, именно viçvam vana (7, 7, 2) и ddhar divyâni (1, 64, 5), между тѣмъ какъ остальные или могутъ быть объясняемы иначе (напр. въ 7, 61, 2 dìrghaçrut принадлежитъ не къ тавитâni, но къ viprah; въ 7, 62, 1 brhat есть нарѣчіе), или же являются правильными, какъ скоро мы припомнимъ, что конечная гласная въ такихъ фор-

<sup>88)</sup> Zeitschr. d. Deutsch. Morgenländ. Gesellschaft, XXII: Die Lieder des Parâçara.



<sup>85)</sup> Т. е. коровъ.

<sup>86)</sup> Or. und Occ. I, 586.

<sup>87)</sup> Cm., напр., Куна Ueber Entwicklungsstufen der Mythenbildung, стр. 132.

махъ, какъ nâma mâmâ (передъ бывшей нъкогда носовою), nâmâni, часто бываетъ краткою въ Ведахъ. Какъ бы то ни было, я долженъ оставить не ръшеннымъ вопросъ о томъ, на сколько можно предполагать ошибку въ случаяхъ, подобныхъ нашему, и на сколько это явленіе, дъйствительно, допускалось языкомъ. Срав. у Боллензена о несогласованіи подлежащаго съ сказуемымъ въ средн. родѣ.

6 ст.—Здёсь разумёются небесныя воды, изъ которыхъ родился Агни.

7 ст.—Подобнымъ же образомъ въ RV. 1, 35, 1 Ночь называется успокоительницею живаго міра (hvayámi rátrim ýagato niveçaním, "призываю Ночь, успокоительницу живаго міра"), а въ одномъ изъ стиховъ, составляющихъ прибавку (khila) къ гимну RV. 10, 127, ей дается названіе sarvabhûtaniveçanî, "успокоительница всёхъ существъ".

Sam îrtsati есть дезидеративъ отъ sam ardh.

8 ст. Представляю здёсь переводъ соотвётствующаго стиха Ригведы: "Мощь сильнаго краснаго богатыря (т. е. Агни) стану прославлять я теперь,—владычество Джатаведаса. Къ гостю всёхъ людей новая чистая молитва, будто Сома, свётло течетъ, пріятная для Агни".

Vrshan (корень vars, сскр. varsh spargere) обозначаетъ собственно обладающаго мужскою силою, самца, мужчину; отсюда явились значенія: "сильный, могучій, богатырь". См. объ этомъ словѣ у Макса Мюллера, Rig-Veda-Sanhita translated and explained, стр. 121 и слѣд.

Что касается praksha—prksha, то при переводѣ его можно колебаться между двумя значеніями: "сильный, крѣпкій", и "быстрый". Петерб. Словарь замѣчаеть по поводу prksha <sup>90</sup>) слѣдующее: "lobendes Beiwort des Rosses, <sup>91</sup>) etwa hurtig, behend... Die Comm. suchen in dem Worte ganz andere Bedeutungen, gewöhnlich mit Speise versehen." Я думаю, что индійскіе комментаторы были правы въ томъ отношеніи, что слово praksha, prksha стоить, дѣйствительно, въ связи съ prksh, часто втрѣчающимся въ Риг-

<sup>90)</sup> Форма praksha не была извѣстна.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Слово vyshan Бетлингкъ и Ротъ переводять въ нѣкоторыхъ мѣстахъ «Hengst», собств. самецъ. Этотъ переводъ вѣренъ тамъ, гдѣ vyshan составляетъ опредѣленіе при аçva, atya и т. д., т. е. при словахъ, означающихъ коня; но мы не имѣемъ никакихъ данныхъ принимать vyshan въ томъ же значеніи и въ нашемъ стихѣ, такъ какъ слова «конъ» здѣсь нѣтъ.

ведѣ въ значеніи: "Labung, Sättigung, Nahrung, Speise" (BR). Извъстна связь между понятіями "питаніе, пища" и "сила, кръпость"; такъ, напр.,  $\hat{u}r\dot{g}$  соединяетъ въ себѣ оба эти значенія, глаголь ûrgay значить какъ "питать", такъ и "дёлать крёпкимъ, сильнымъ", а литовск. valgyti, несомнѣнно родственное по корню, означаеть лишь "всть" (въ отличіе отъ esti жрать).--Чтеніе Самаведы: prakshasya указываеть на форму praksha, болѣе древнюю сравнительно съ prksha, но нельзя согласиться съ текстомъ "pada" въ дѣленіи этого слова на pra и ksha. Что касается этимологіи существ. prksh, съ которымъ я привожу въ связь praksha=prksha, то Словарь Бетлингка и Рота предполагаетъ возможнымъ родство съ рагс (prc) "наполнять, питать". Я думаю, что это сопоставление в'брно, но, вм'ест' съ т'емъ, я считаю еще болѣе родственными съ нашими словами др. бактр. frakhshan "Vielheit, Uebermass", frakhsti "Vielheit, Wachsthum" (Юсти). Первоначальный видъ корня есть par-pra "наполнять", откуда съ распространениемъ (такъ называем. Wurzeldeterminativ) park =prak и praks <sup>92</sup>). Грассманъ, признавая родство prksha съ prksh, даетъ первому изъ этихъ словъ слѣдующія значенія: "labend, Labung bringend, Nahrung zuführend; das Ross, Lastthier; Labeross (= Agni, Soma и т. д.)". Я не убѣжденъ, однако, въ справедливости этого толкованія и нахожу его искусственнымъ.

Слово ģâtavedas, постоянный эпитеть Агни (позднѣе также собствен. имя одной изъ формъ проявленія этого божества), можеть быть объясняемо или въ значеніи "знающій существа", или же въ значеніи "владѣющій существами". Первая изъ этихъ этимологій заслуживаетъ предпочтенія; срав. Словарь Бетлингка и Рота, а также Грассмана. Въ Ригведъ 6, 15, 13 мы читаемъ: viçvâ veda ģanimâ ģâtavedâh, "знаетъ всъ существа Джатаведасъ".—Vâiçvânara, постоянный эпитетъ Агни, значитъ собственно "принадлежащій всъмъ людямъ" или "имѣющій отношеніе ко всъмъ людямъ". Я перевожу: "гость всѣхъ людей", слѣдуя Бетлингку и Роту и основываясь на томъ, что Агни, напр. въ RV. 4, 1, 20, дѣйствительно называется viçveshâm atithir mânushânâm, "гость всѣхъ людей".

Относительно варіантовъ, представляемыхъ въ этомъ стихѣ Самаведою, я долженъ замѣтить, что вполнѣ непонятнымъ кажется

<sup>92)</sup> См. въ Словарѣ Грассмана глаголъ praksh, prksh «füllen, sättigen».

лишь чтеніе  $\dot{g}$  a tavedase (дат. п.), вибсто  $\dot{g}$  a tavedasas (родит. и.); ошибка вызвана, можетъ быть, существованіемъ дательныхъ падежей: v $\hat{a}$ içv $\hat{a}$ nar $\hat{a}$ ya, agnaye во второй половин $\check{b}$  стиха. Что касается prakshasya, то мы видёли, что эта форма имёеть большую древность сравнительно съ prkshasya. Существование варіантовъ mahas "величіе" и sahas "сила" объясняется, можетъ быть, сходствомъ начертаній та и sa. Navyase употреблено здѣсь въ качествъ наръчія "снова" (срав. RV. 2, 31, 7); можно было бы думать, конечно, что паууаз (собств. сравнительн. степень) составляетъ здёсь эпитетъ Агни, "юный" (срав. navya объ Агни въ RV. 10, 4, 5), но въ пользу перваго объясненія говорить варіанть Ригведы: navyasì, "новая", т. е. молитва.— Vácas есть существительное (поэтому съ удареніемъ), и, слѣдовательно, глаголъ долженъ подразумѣваться при префиксѣ pra. Въ Ведахъ извѣстны и другіе случаи, гдѣ префиксъ pra стоитъ безъ глагола 93), который по большей части можетъ быть дополненъ изъ предшествующаго предложенія; но въ нашемъ стихѣ глаголъ дополняется изъ подлежащаго vacas. Относительно этой формы возможно еще одно предположение, которое, однако, мало вфроятно: vacas могло быть первоначально сослагат. наклон. отъ основы настоящ. времени (срав. желательн. vacyât), т. е. pra vacas значило "прославь", а такъ какъ позднѣе эта форма была вытѣснена сослагательнымъ отъ аориста (vocas), то и въ нашемъ стихѣ vacas было принято за существит. имя и потому получило удареніе. Во всякомъ случаѣ, нельзя, мнѣ кажется, считать vácas искаженіемъ изъ vocas (безъ ударенія).

9 ст.—Начало этого стиха въ Ригведѣ должно быть переведено такъ: "всѣ боги достопочитаемые, Небо и Земля, оба, и сынъ водъ (т. е. Агни) да услышатъ мое моленіе!" При чтеніи Самаведы: уа g'n'ат въ стихѣ возстановляется метръ триштубhъ. Должно замѣтить только, что во второй падѣ i въ rodasi обращается въ y (см. выше), а въ третьей падѣ pari произносится съ синицезою; см. объ этомъ у Макса Мюллера, Rig-Veda-Sanhita translat. and explain., Preface, CL. Четвертая пада начинается, конечно, съ sumneshu, а не съ vocam, какъ предлагалъ дѣлить Кунъ (Beiträge IV, 197).—О словѣ sumna, которое иногда ошибочно

<sup>93)</sup> См. Петерб. Словарь.

сближали съ ύμνος, см. Ауфрехта въ Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung IV, 274 и слёд.

10 ст.—Brhaspati есть богъ молитвы. Слово bhaga я понимаю здѣсь въ значеніи достоинства (собств. "удѣлъ, счастливый удѣлъ"); у Бетлингка и Рота: "treffliche Begabung, Herrlichkeit. срав. Würde". Индійскіе комментаторы и лексикографы объясняють bhaga въ этомъ значении чрезъ âiçvarya, "могущество властителя", или же видять здѣсь соединеніе шести качествъ: могущества властителя, силы, славы, красоты, знанія и безстрастія.-Срав. съ нашимъ мѣстомъ Ath. V. 7, 12, 3: asyâh sarvasyâh samsado mâm indra bhaginam kuru.—Что касается чтенія mâ передъ pari mucyatâm, то оно, вѣроятно, ошибочно, такъ какъ pari здѣсь не предлогъ, но префиксъ: глаголъ muc ("развязывать, распускать, освобождать" и т. д.) лишь въ соединении съ рагі имфетъ значеніе "облекать, одѣвать". Происхожденіе ошибки (mâ вмѣсто me) легко объяснить тёмъ, что форма mâ была уже употреблена два раза.

12 ст.—Ghrta есть топленое масло, употребляемое при жертвоприношении (срав. бухарск. zard "коровье масло"). Amrta, въ средн. родѣ, собственно "безсмертное; безсмертный напитокъ", обозначаетъ какъ сому, такъ и havis, масло, которое льютъ на огонь <sup>93</sup>).

13 ст.—Для слова yahva я удерживаю традиціонное объясненіе (—mahant въ Nâighanț. 3, 3) и понимаю "великій" въ смыслѣ "сильный, могучій"; срав. вед. yahu (—mahant у Саяны)—др. бактр. yazu, а также литовск. jėgti имѣть силу, быть сильнымъ. Словарь Бетлингка и Рота предполагаетъ для yahva значеніе: "in fortwährender Bewegung oder Thätigkeit befindlich, rastlos; continuus, beständig".

Сущ. vip въ Ведахъ, по толкованію Петерб. Словаря, значитъ "прутъ, лоза" и т. д., и я не сомнѣваюсь въ томъ, что это объясненіе вѣрно, хотя оно и не согласно съ традиціею. Корнемъ сущ. vip Словарь считаетъ vip "дрожать" и предполагаетъ поэтому, что vip "прутъ" значило собственно "schwank". Ниже я укажу на возможность другой этимологіи для этого слова, но какъ бы мы ни объясняли его происхожденіе, значеніе "прутъ" и даже "вѣтка" вполнѣ подтверждается прусск. wipis "вѣтка" (въ Эльбингскомъ

<sup>94)</sup> См. Словарь Грассмана, подъ словомъ атута.

Словарѣ), а также ср.в.нѣм. wipfel "розги, прутья" 95).--Выраженіе vipo agra ("верхушка вѣтки") въ нашемъ стихѣ важно тѣмъ, что оно объясняетъ намъ, какъ я думаю, и ripo agra въ соотвётствующемъ мёстё Ригведы. Традиція видить въ гір землю (Nâigh. 1, 1: гіраћ, т. е. род. пад. отъ гір), но отскода не слѣдуетъ еще, чтобы rip, дъйствительно, имѣло это значеніе, подобно тому какъ, напр., ilâ (idâ) вовсе не означаетъ землю, хотя и приводится въ Nâighant. въ числѣ prthivinâmadheyâni. Точно слово vip "вѣтка" не было понято такъ же И традиціею и объяснялось въ значеніи "палецъ". Изъ Словаря Бетлингка и Рота я вижу, что сущ. rip встрѣчается еще въ стихѣ RV. 10, 79, 3 (sasam na pakvam avidac chucantam ririhvânsam ripa upasthe antah), но и тамъ значеніе "вѣтка, стебель" вполнѣ подходить, между тёмъ какъ въст. 3, 5, 5 оно положительно подтверждается и смысломъ, и сопоставленіемъ rip съ vip, употребленнымъ въ Ar. [Срав. эпитеть птицы въ Ригведѣ: drushad "сидящая на деревѣ" (9, 72, 5), drushadvan id. (6, 3, 5)]. При томъ же, слово agra означаеть верхушку, верхній конець (въ противоположность нижнему), и потому нельзя было бы ожидать его въ примѣненіи къ землѣ <sup>96</sup>). Сказанное мною о сущ. гір должно быть распространено и на другое загадочное слово, именно гир, которое вполнѣ соотвѣтствуетъ словамъ vip и rip, какъ это можно видѣть изъ слѣдующаго мѣста Ригведы (4, 5, 8): páti (agnih) priyam rupo agram padam veh. Комментаторъ, основываясь на аналогіи гір, объясняетъ и гир въ значеніи "земля", но это толкованіе еще менѣе авторитетно, чѣмъ то, которое дано было для гір, такъ какъ слово гир вовсе не упоминается въ Naigh. Кромъ указаннаго мъста, мы находимъ сущ. rup еще два раза въ Ригведѣ, именно въ ст. 4, 5, 7 и 10, 13, 3. Въ первомъ изъ этихъ стиховъ (sasasya carmann adhi câru prçner agre rupa ârupitam gabâru) rupas (род. пад.) соединено опять таки съ agra, но общій смыслъ этого места для меня не ясенъ, вслёдствіе загадочности словъ ârupitam (тексть "рада": arupitam!) ýabâru, которыя слѣдуютъ непосредственно за agre rupa 97). Что же васается ст. 10, 13, 3 (panca padâni rupo anv aroham catushpadîm

<sup>97)</sup> Должно обратить вниманіе на созвучіе между гира (т. е. rupas) и ârupitam.



<sup>95)</sup> Что же касается датинск. vepres, о которомъ напоминаетъ Петерб. Словарь, то оно не идетъ сюда ни по своей гласной (первонач. *a*), ни по значению.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Срав. Грассмана, который сознаеть трудность объяснить аджа въ соединении съ rip «земля».

anv emi vratena), то здѣсь трудно опредѣлить значеніе rup, хотя во всякомъ случай я не могу переводить его словомъ "земля". Корнемъ сущ. rup (по крайней мъръ, въ RV. 4, 5, 8 и 4, 5, 7) я считаю гир "подниматься, рости". Этотъ корень сохранился въ индоевропейскихъ языкахъ лишь въ немногихъ образованіяхъ, и потому не удивительно, что до сихъ поръ онъ не былъ открытъ. Въ санскритѣ глаголъ \* rup былъ вытѣсненъ тождественнымъ по значенію ruh (оть корня rudh) "подниматься, рости", и только въ винословной формѣ встрѣчаемъ мы рядомъ съ rohay также и горау. Правда, въ санскритскихъ грамматикахъ гора у объясняется изъ ruh, но лишь потому, что глаголъ rup не сохранился въ санскритѣ. Винословныя образованія съ суф.-рау (или первонач. ----а̂рау?) 98) во многихъ отношеніяхъ представляются еще не ясными, но во всякомъ случав нельзя не видёть, что этотъ суф. появляется, — за однимъ исключеніемъ (см. ниже), — лишь въ тѣхъ глаголахъ которые оканчиваются на гласную; понятно, что формы glapay= glapay, kshmâpay и knopay образованы отъ glâ, kshmâ и knû, а не отъ glâi (т. e. glây), kshmây и knûy, которыя приводятся въ санскритскихъ грамматикахъ въ качествѣ корней, хотя конечный іотъ принадлежитъ здѣсь собственно глагольному образованію. Извъстно далъе, что суф.-рау (или --арау,-арау) является по общему правилу въ винословной форм' тахъ глаголовъ, которые оканчиваются на-â, и такіе рѣдкіе случан, какъ hrepay, repay, vepay (оть hrì, rì, vì), а также knopay (оть knû=knûy) могли бы быть объяснены вліяніемъ аналогіи, если первоначальною формою суф. было -арау или -арау. Но главную трудность представляють здёсь такіе глаголы на —i, какъ gi, smi и т. под., которые въ винословномъ образованіи являются въ формахъ: gapay, smapay и т. д. Какъ бы то ни было, несомнённымъ фактомъ остается то, что суф. -рау мы находимъ лишь въ глаголахъ, оканчивающихся на гласную, и единственное исключение представляетъ аграу "метать; вставлять" и т. д., отъ глагола ar. Это исключеніе, однако, легко объясняется тёмъ, что ar часто обращается въ гласную r, такъ что глаголы съ гласнымъ окончаніемъ естественнымъ образомъ могли оказать вліяніе и на ar. На взглядъ индійскихъ грамматистовъ arpav не было бы даже исключеніемъ изъ изложеннаго мною правила, такъ какъ основою глагола ar они считають r (съ чёмъ мы,

98) См. объ этомъ суффиксъ Бенфея Kurze Sanskrit—Grammatik, § 123.

конечно, не можемъ согласиться). Итакъ, форма аграу не объясняеть еще существованія горау изь ruh, ибо аналогія глаголовь, оканчивающихся на гласную, не могла простираться на rub. Два обстоятельства препятствують мнѣ признать то объясненіе, которое дается обывновенно для горау, т. е. происхождение этой формы изъ ruh: во первыхъ, единичность этого примъра, показывающаго. винословный суф.-рау въ глаголъ, оканчивающемся на согласную (аналогія аграу недостаточна, какъ мы видѣли); во вторыхъ, невозможность въ санскрить сочетанія h p, долженствовавщая представить сильное прелятствіе тому, чтобы именно глаголь ruh, а не какой нибудь другой, подчинился аналогіи тёхъ глаголовъ, которые имёютъ въ винословной формѣ суф.-рау. При томъ же, ны имѣемъ отъ ruh правильное винословное образование: rohay. А между тёмъ, какъ просто объясняется горау, если мы предположимъ утрату глагода гир "подниматься, рости"; это предноложение твить легче сдѣлать, что ворень гир съ указаннымъ значеніемъ во всякомъ случав долженъ быть признанъ, на основании техъ словъ, которыя я привожу далёе. То обстоятельство, что форма горау не встрѣчается въ Ведахъ, не можетъ служить еще доказательствомъ въ пользу поздняго ся происхожденія; есть и другія слова, изв'єстныя изъ позднѣйшаго сансврита и не засвидѣтельствованныя языкомъ ведійскимъ, относительно глубокой древности которыхъ мы не можемъ, однако, сомнѣваться. Нельзя также ссылаться и на то, что рядомъ съ винословною формою горау долженъ бы быть извёстень и простой глаголь гир. Я, дёйствительно, преднолагаю существование этого глагода въ древности, 99) но думаю, что онъ могъ быть потомъ утраченъ (т. е. вытёсненъ глаголомъ ruh), не смотря на то, что винословная форма горау сохранядась до позднъйшаго времени. У насъ есть на это даже върная аналогія, представляемая глаголомъ bhishay. Санскритскія грамматики называють bhishay винословною формою оть bhi "бояться" и приводять ее рядомъ съ bhàyay (въ parasm. pad.) и съ bhâpay (въ âtm. pad.). Нивто, однако, не станетъ сомнъваться въ томъ, что bhishay указываеть на глаголь bhish, такъ какъ sh не можеть принадлежать суффиксу винословн. образования. Простой глаголь bhish точно такъже утраченъ въ санскритѣ, какъ и предпо-

<sup>99)</sup> Къ этому глаголу восходитъ, вёроятно, причастие â-rupita (въ текстѣ «pada» ошибка: arupita?) въ RV. 4, 5, 7.

лагаемый мною rup, но срав.: bhish $\hat{a}$  "изъ страха" (наръче, собств. творит. пад.), bhishma "страшный", откуда легко извлечь кор. bhis, стоящій въ родстві, конечно, съ bhi 100) Что касается корня гир "подниматься, рости", то я нахожу его въ санскрить. вромѣ гора, "горала" сажаніе растеній и т.д., также и въ ги́ра "образъ, форма", при чемъ относительно перехода значеній я могу указать на готск. laudja "образъ, форма", котор. точно такъ же относится въ liudan рости (вор. rudh, ссвр. ruh), какъ rapa къ rup; срав. далъе др. бавтр. raodha, собств. "ростъ" (кор. rudh), но также "видъ, образъ". Наконецъ, къ тому же корно rup я отношу и сскр. roman, откуда loman, "волосъ на тѣлѣ", и объясняю исчезновение р ассимиляцией этой согласной съ т; срав. гота "дыра, нора" отъ корня гир "ломать, рвать". Обра-Шаясь въ другимъ индоевропейсв. языкамъ, мы находимъ кор. гир "подниматься, рости" въ литовск. rupas бугристый, ухабистый, per-rupininkas rop6a45, raupsas прыщъ, сыпь, й т. д.; затёмъ, сюда не должно быть отнесено и латинск. rupes скала. Такимъ образомъ существование корня гир съ указаннымъ мною значениемъ можно считать несомивннымь, и, слёдовательно, ведійск. сущ. гор должно значить собственно "ростокъ, отпрыскъ" и затъмъ уже "вѣтка, прутъ" 101); cpaв. сущ. ruh (отъ корня rudh, сскр. ruh): "произрастание, ростокъ, отпрыскъ".

Теперь я долженъ сказать объ этимологіи словъ vip и rip, которыя мы встрётили выше въ значеніи вётки. Петерб. Словарь, какъ я уже замётилъ, объясняетъ vip "прутъ" изъ vip "дрожать, колебаться". Такое объясненіе было бы правдоподобно, еслибв мы должны были признать, что сущ. vip образовано на почвё санскрита, такъ какъ другаго глагола vip въ этомъ языкё не имёетсн. Но приведенныя мною выше сравпенія заставляють насъ относить происхожденіе сущ. vip къ эпохѣ болѣе древней, а слѣдовательно, мы можемъ предполагать, что здѣсь скрывается какой нибудь другой корень. Противъ объясненія vip "прутъ, вѣтка" изъ vip "дрожать, колебаться" говорить, по моёму мнѣнію, отсутствіе вѣрныхъ аналогій, которыя позволяли бы предполагать, что въ ту древнюю эпоху, къ какой относится происхожденіе сущ. vip, вѣт-

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) Сюда же принадлежать: литовск. baisa страхъ (у Ширвида), baisus возбуждающий страхъ, страшный, ст. сл. бъсъ.

<sup>101)</sup> Возножно, конечно, и значение «кустъ; дерево».

ка или прутъ получали свое названіе отъ колебанія или качанія. Правда, Курціусь 102) объясняеть греч. βαπίς "пруть" въ связи сь βέπω "наклоняюсь" (о чашкъ въсовъ) и т. д., но еслибъ мы даже согласились съ этою этимологіей, то и она не представила бы достаточно вѣрной аналогіи для vip, такъ какъ слово ἑαπίς могло быть образовано въ болёе позднюю эпоху. Я думаю, однако, что βαπίς находится въ родствъ съ βάβδος, лат. verbena, лит. virbas, ст. сл. връба (см. ниже), и не имветъ ничего общаго съ ρέπω. Разсматривая индоевропейскія слова, означающія вътку, пруть, мы видимъ, что они указываютъ обыкновенно на корни: "вить, плести, вязать"; вѣтка получала свое названіе вслѣдствіе того, что она употреблялась для плетенія, свиванія, вязанія, и это вполнѣ понятно, такъ какъ надо думать, что первоначально для этого служили именно вѣтки, прутья. То же коренное значеніе мы находимъ и въ названіяхъ нѣкоторыхъ растеній, которыя преимущественно употреблялись для плетенія или вязанія. Срав.: греч. ίτέα (изъ Fitja) ветла, лит. żil-vytis <sup>103</sup>) (основа-vytia-, vyczia-), двн. widi (ochoba widja-) 104); греч. огойа (изъ гогтиа) родъ ветлы, прусск. witwan ветла, ape-witwo прибрежная ветла, собств. "рѣчная ветла", польск. witwa; латш. vitols и русск. ветла (изъ вьтла) 105). Корень этихъ словъ есть vi, vi "вить" (можетъ быть vit? или же t всюду принадлежить суффиксамъ?), и его же находимъ мы, напр., въ сскр. vira, vetra тростникъ, камышъ, vetasa камышъ, лоза, venu тростникъ, особенно бамбукъ, и т.д. Однимъ изъ общихъ индоевропейскихъ словъ для обозначенія вѣтки было viti-, отъ ворня vi "вить". Значение вътки, и при томъ именно вѣтки ветлы, сохранилось въ литовск. vytis и въ др. бактр. vaêti- (гдѣ дифтонгъ ае̂ изъ долгаго i?), между тѣмъ какъ въ лат. vítis оно было перенесено на виноградную лозу; далье, двн. wid (основа widi-) обозначаетъ уже то, что свито или сплетено изъ прутьевъ, а русск. (и ст. слав.?) вить можетъ значить вообще веревку. Укажу еще на нѣсколько примѣровъ, изъ которыхъ видно родство словъ, означающихъ вътку, съ корнями "вить, плести". Ведійск. vaya (изъ vai-a) "вётка" тождественно съ ст. слав. вѣя



<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>) Grundzüge, 4-е изд., стр. 352.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Лит. zilas значить «сфрый, съдой».

<sup>104)</sup> Си. фика Vergleich. Wörterbuch, стр. 399 и 400.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>) Тотъ же корень является и въ лат. vitex.

и имѣетъ корнемъ vî "вить, плести", который смѣшивается въ санскрить съ vâ "плести, ткать". Ст. слав. русск. вътвь родственно съ прус. witwan ветла, греч. особа и первоначально обозначало, можеть быть, вѣтку ветлы: къ тому же корню (но въ другой основѣ) принадлежить и русск. вѣтка. Ст. сл. русск. розга, откуда рождіе (изъ \* розждіе, какъ ижденж изъ изжденж, раждизати изъ разждизати 106) и т. д.), я объясняю изъ корня rasg "плести, вязать", сохраняющагося въ лит. resgiu "плету, вяжу", resgis латш. reschgis "плетенка" и т. д., а также въ сскр. га $\dot{q}\dot{q}$ и "веревка" (га $\dot{q}\dot{q}$ -:rasg=ma $\dot{q}\dot{q}$ - въ ma $\dot{q}\dot{q}$ an мозгъ : masg- въ др. бактр. mazga, ст. сл. мозгъ, и т. под.)<sup>107</sup>). Ст. сл. прятъ, польсв. prat, pratek, русск. прутъ, латш. sprüta, sprüte, пруть для связыванья, указывають на кор. sprant, который является въ ст. сл. пратати, съ-пратати "сжимать, стягивать" и т. д., первоначально, можетъ быть, "кръпко связывать". Латинск. virga я отношу въодному корню сълит. verzti връпко связывать, сжимать, verzys веревка, ст. сл. — врьзж, — връсти (съпрефиксами: "вязать"), русск. наверзывать и т. д. Подобнымъ же образомъ объясняю я лат. verbena, греч. βάβδος, лит. virbas, ст. сл. връба изъ корня varb "плести, крутить" = varp id., откуда греч. δαπίς. Срав. кор. varb въ англосакс. vearp, двн. warf утокъ, русск. воробы (снарядъ для разматыванья пряжи), лит. virbinis петля, силокъ, греч. ре́иво крутить, а кор. varp въ лит. verpti прясть, греч. раять шить, вышивать 108), основа раф, гдъ Ф представляетъ замѣну первоначальн. р<sup>109</sup>).

Основываясь на этихъ и подобныхъ имъ примѣрахъ, мы въ правѣ и въ словахъ vip (прус. wipis) и rip искать корпей съ значеніемъ "вить, плести и т. д.". Корень vip съ такого рода значеніемъ можно предположить на основаніи готск. veipan "увѣнчивать", съ которымъ срав. vaibjan въ bi-vaibjan "обвивать". Согласная *p*,

108) Срав. относительно значеній греч. νέω, лат. neo и двн. nâan «шить».

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>) Сочетаніе жд (вмѣсто дж) изъ смягченнаго г стоитъ на болѣе древней ступени сравнительно съ ж.

<sup>107)</sup> Къ тому же корню, въ видѣ rag (rasg : rag=bhrasg «блистать»: bhrag, и т. под.), я отношу ст. сл. роговъ, русск. рогожа и т. д., а равно греческ. <br/>>үῆγος (τὸ) коверъ; Курціусъ (Grundzüge, 4-е изд., 185) относить это послѣднее<br/>слово къ корню rag «дѣлать краснымъ, красить», но переходъ значеній не кажется<br/>убѣдительнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>) См. примѣры у Курціуса, Grundzüge, 4-е изд., стр. 500 и слѣд.

какъ извѣстно, часто остается въ готскомъ язнкѣ свободною отъ Lautverschiebung <sup>110</sup>), и потому veipan точно такъ же можетъ относитъся къ vip, какъ, напр., гаupjan "вырыватъ" къ rup (лат. rumpo, сскр. rup, lup, ст. сл. лупити). Далѣе, какъ при veipan мы находимъ въ готск. языкѣ b въ vaibjan, такъ и при raupjan здѣсь существуетъ параллельная форма съ b, именно — raubon, въ bi-raubon "be-rauben". Что же касается корня гip "вить, плести, крутитъ", то я вижу его въ греческ.  $\acute{p}\psi$  "плетенка, циновка" (а также: " $i\mu\alpha\nu\tau\tilde{\omega}\delta\epsilon\zeta$   $\phi ut\acute{o}v$ ") <sup>111</sup>) и въ др. сканд. rifa "шитъ". Предполаган, что согласная *p* могла остаться и здѣсь свободною отъ Lautverschiebung, я отнесу сюда же и готск. — raip "ремень", въ skauda-raip (ремень сандаліи, башмака), двн. reif "ремень, веревка, обручъ"; въ пользу этого объясненія говорятъ латш. ripa, ripe "обручъ, ободъ" <sup>112</sup>), ripisks "кругообразный", которыя трудно считать заимствованными изъ нѣмецкихъ языковъ.

Форма nâbhâ въ нашемъ стихѣ есть мѣстный падежъ ед. ч. отъ nâbhi; см. Бенфен Vollständige Grammatik der Sanskrit-Sprache, стр. 302, примѣч. 3. Сущ. nâbhi означаетъ, между прочимъ, пупъ (нѣм. Nabel), ступицу въ колесѣ (нѣм. Nabe) <sup>118</sup>) и вообще средину, или средоточіе (въ образномъ представленіи); послѣднее значеніе ясно въ соединеніи съ словами, означающими землю, небо, міръ и т. д. <sup>114</sup>). Въ нашемъ стихѣ, какъ и въ нѣкоторыхъ другихъ мѣстахъ (напр. RV. 1, 43, 9; 1, 139, 1 и т. д.), п¢bhi упо-

<sup>113</sup>) Относительно значенія срав. греч. ίτυς (зол. βίτυς) «ободъ», отъ корня vî вить. Ioh. Schmidt находить это же слово и въ дат: vitus (Zeitschrift XXII, 312).

113) Прус. nabis (въ Эльбингск. Словарѣ), подобно ссер. nâbhi, совмѣща́еть въ себѣ оба значенія: «пупъ» и «ступица»; латш. naba означаеть только «нупъ». Объ отношеніи nâbh- къ ambh- въ греч. ὀμφαλός, лат. umbilicus см. въ статьѣ Виндиша въ Zeitschrift, XXI, 406 и слѣд., гдѣ приведены любопытныя параллели.

114) Срав. употребление греч. όμ.φαλός, откуда и у насъ сказание е пупів зейли.

<sup>110)</sup> Срав. Лео Мейера Die Gothische Sprache, стр. 55 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Курціусъ (Grundzüge, 4-е изд., 354), слѣдуя Потту, срввниваетъ  $\acute{\rho}(\psi$  съ лат. scirpus и съ двн. sciluf (Schilf), что, конечно, возможно, но не необходимо, такъ какъ гортанная согласная должна бы удержаться передъ  $\dot{\rho}$ , согласно съ общинъ правиломъ. Поттъ, дѣйствительно, относитъ сюда же греч.  $\gamma \rho i \pi \circ \varsigma$ ,  $\gamma \rho i \phi \circ \varsigma$  (переходъ × въ  $\gamma$  подъ ассимилирующимъ вліяніемъ  $\rho$  понятенъ); я думаю, что это послѣднее сопоставленіе совершенно върно, и нахожу тѣмъ болѣе основаній отдѣлять греч.  $\acute{\rho}(\psi)$  отъ лат. scirpus.

треблено въ смыслѣ святилища, или алтаря, и nâbhâ стоить здісь поэтому вмісто nâbhâ yagnasya (которое мы, дійствительно, находимъ, напр., въ RV. 8, 12, 32; 8, 13, 29) или nåbhå rtasya (срав. rtasya nâbhâu въ RV. 10, 13, 3). Грассманъ объясняеть это употребление слова nâbhi черезъ метафору ("das Heiligthum als Mittelpunkt des Opfers"), но такое объяснение мнѣ кажется сомнительнымъ, и метафора — слишкомъ смѣлою. Я думаю, что аналогія сущ. у опі должна пролить свѣть и на nâbhi, въ смыслѣ святилища. Въ Ведахъ мы находимъ yoni въ слѣдующихъ значеніяхъ: "matrix, vulva; родина, жилище (между прочимъ, "гнѣздо, хлѣвъ"); мѣсто; святилище, или мѣсто, гдѣ разводится священный огонь" (см. Петерб. Словарь). Въ послёднемъ значения voni vпотребляется какъ въ соединени съ rtasva, такъ и отдъльно, съ чёмъ срав. употребление nâbhi. Но аналогия между yoni и nâbhi не ограничивается этимъ и пріобрѣтаетъ для насъ особенную важность тёмъ, что оба эти слова сходятся и въ значеніи "родина". Такимъ образомъ, на основаніи совпаденія у опі и nâbhi въ двухъ значеніяхъ, мы имфемъ право предположить, что n*âbhi r*tasya или nâbhi ya*ģn*'asya, подобно yoni rtasya, означало собственно мёсто рожденія жертвы, т. е. самое святилище; впослѣдствіи yoni и nâbhi стали употребляться въ этомъ значеніи и безъ прибавки опредёленія: уаў́n'asya или rtasya. Замёчу, что и Петерб. Словарь цитируетъ нашъ стихъ среди тъхъ примъровъ, гдѣ nåbhi значитъ "Verwandtschaft, Heimath" и т. д., что, однако, не достаточно точно, ибо нѣть возможности удержать эти значенія въ переводѣ. Касательно отношенія nâbhi родина, родство, родственникъ, къ nâbhi пупъ и т. д. я долженъ сказать, что, хотя въ словаряхъ всё эти значенія сводятся къ одному слову nåbhi, я считаю болье въроятнымъ признавать здъсь два гомонима, такъ какъ иначе трудно было бы прослѣдить связь этихъ значеній <sup>115</sup>). Относительно nåbhi "пупъ" можно колебаться между двумя этимологіями <sup>116</sup>); что же касается nâbhi родина, род-

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup>) Въ иномъ положения находимся вы относительно у о п і, гдѣ легко примирить различныя значенія, хотя порядокъ, въ какомъ они развивались, можетъ быть не вездѣ ясень.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>) Курціусь (Grundzüge. 4-е изд., 295—296) и Грассмань (Wörterb. zum Rig-Veda, подъ словомъ nâbhi) сравнивають nâbhi съ сскр. nabh «лонаться, разрываться» и принимають основнымъ значеніемъ этого слова: «щель, отверстіе, углубленіе»; Виндишъ (Zeitschrift XXI, 422) объясняеть nâbhi изъ корня ambh «пух-

ство, родственникъ, то корень этого слова nabh я считаю варіантомъ корня nap, откуда сскр. napåt, naptar сынъ (вед.), потомокъ, внукъ, др. бактр. napåt, naptar id., naptya семья, лат. nepos, др. лит. nepotis <sup>117</sup>), ст. сл. нетій племянникъ, готск. nithjis двоюродный братъ, родственникъ, греч. ἀνεψιός. Въ параллель съ ведійск. nåbhi родина, родство, родственникъ, мы имѣемъ и др. бактр. náfaňh родъ, náfya родство, между тѣмъ какъ nâfaňh "пупъ" не сохранилось въ текстахъ и засвидѣтельствовано лишь однимъ бактрійско-пеглевійскимъ словаремъ <sup>118</sup>).

Что касается слова saptaçîrshan, то и смысль и параллельныя мѣста показывають, что saptaçírshan составляеть здѣсь опредѣленіе какого-то стиха или пѣснопѣнія. Мы читаемъ о владычествѣ Агни у алтаря, т. е. при жертвоприношеніи, которое состояло изъ стиховъ, или молитвъ, и жертвы вещественной; послѣдняя, т. е. Сома, разумѣется подъ словами devánám upamáda "наслаждение боговъ" (=,предметъ наслаждения боговъ"), и въ saptaçírshan мы должны видёть, слёдовательно, другую составную часть жертвоприношенія, т. е. стихъ, или молитву, какъ это потверждается и параллельными мёстами. Прилагат. saptaçîrshan встрѣчается еще два раза въ Ригведѣ: одинъ разъ въ соединеніи съ arka, "гимнъ" (Valakh. 3, 4), другой-въ соединени съ dhi, "молитва" (10, 67, 1). Этимологическій составь saptaçirshan вполнѣ ясенъ, но вопросъ въ томъ, что должно обозначать названіе стиха: "семиголовый". Петерб. Словарь ничего не говорить объ этомъ, но я думаю, мы не ошибемся, понимая "семиголовый" въ смыслъ "семичленный", т. е. "состоящій изъ семи частей". Въ подтверждение этого привожу слъдующее мъсто изъ Ригведы (4, 5, 6): idam me agne kiyate pâvakâminate gurum bhâram na manma, brhad dadhâtha dhrshatâ gabhîram yahvam

117) См. объ этомъ словѣ кою замѣтку въ Beiträge, VIII, 111 и слѣд.

нуть». Нельзя не замѣтить, что въ пользу этого послѣдняго объясненія говорить аналогія ст. сл. п м п ъ, отъ р а m р «пухнуть» (срав. лит. р а m t i пухнуть) и лит. b a m b a пупъ, отъ b a m b=p a m p (Курціусъ ошибочно относитъ b a m b a къ сскр. n â b h i); срав. также употребленіе греч.  $\partial \mu \phi \alpha \lambda \delta \zeta$  о выпуклости, равно какъ и прилаг.  $\partial \mu \phi \alpha \lambda \delta \varepsilon l \zeta$ . Веберъ, а также Бетлингкъ и Ротъ относятъ n â b h i къ сскр. n a h «связывать, прикрѣцлять», но эта этимологія невозможна: n a h восходитъ или къ n a g h, или къ n a d h.

prshtham prayasâ saptadhâtu, "мнь, о Агни, ничтожному, <sup>119</sup>) о свётлый, не преступающему твоей воли, бремени тяжелаго (собств. "будто бремени тяжелаго), ты мощно 120) устроиль вмёстё съ вещественною жертвою это общирное, глубокое, 121) великое моленіе, состоящее изъ семи частей". Смыслъ стиха будеть ясенъ, если мы припомнимъ, что Агни есть верховный жрецъ, распоряжающійся жертвоприношеніемъ; къ нему же обращается человѣкъ съ просьбою: agnir mahyam pred u vocan manishâm (4, 5, 2), "Агни да скажетъ мнѣ молитву", т. е. да научитъ меня молитвъ. Слово prayas, которое я перевелъ "вещественная жертва", значить собственно "наслажденіе" или "предметь наслажденія" (кор. prî) и соотвѣтствуетъ поэтому вполнѣ слову upamâda въ стихѣ  $\hat{Ar}$ . Что же касается prshtha saptadhâtu, то не трудно замѣтить тождество этого выраженія съ saptaçirshan, эпитетомъ стиха или молитвы. Мић кажется страннымъ только то, что ни Ротъ, ни Грассманъ не поняли слова prshtha въ приведенномъ выше стихѣ. Оба они даютъ здѣсь этому слову значеніе "спина", что, однако, представляется на мой взглядъ положительно невозможнымъ. Ошибка, въ которую впали эти ученые, объясняется тѣмъ, что какъ въ Ведахъ, такъ и въ позднъйшемъ санскритъ, prshtha обыкновенно имѣетъ значеніе: "спина, верхняя часть, верхъ" и т. д., но рядомъ съ этимъ prshtha существуетъ его гомонимъ prshtha, "моленіе", съ которымъ мы встрѣчаемся въ литературѣ браһманъ и сутръ. Бетлингкъ и Ротъ приводятъ, конечно, и это prshtha, но при этомъ они дѣлаютъ, во первыхъ, ту ошибку, что не отдѣляють его оть prshtha "спина", а во вторыхъ, недостаточно опредѣляютъ его словами: "prshtha oder vollständiger prshthastotra eine best. Sâman-Form, welche bei der Mittagsspende Anwendung findet und aus den Sâman: rathamtara, brhat, váirûpa, váirága,

<sup>120</sup>) Слово dh?shatâ обыкновенно употребляется въ Ригведъ какъ наръчіе; собственно это — творит. пад. ед. ч. отъ причастія настоящ. времени (глагодъ dharsh «быть смълымъ и т. д.»); первоначально при dh?shatâ подразумъвалось, конечно, manasâ (духомъ) или другое подобное слово.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) Петерб. Словарь принимаеть это значение kiyant только для позднѣйшаго языка, но, по моему мнѣнию, оно необходимо и въ данномъ случаѣ. Собственно kiyant есть вопросительное мѣстоимение «сколь великий?», «сколь великия (—какия) качества имѣющий?» и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) Gabhîra «глубокій» является эпитетомъ молитвы (brahman) также и въ ст. RV. 5, 85, 1.

cakvara, râivata gebildet wird . . . . . Vgl. prshtha als N. verschiedener Sâman. Что касается позднѣйшаго употребленія prshthaвъ литургикъ, то совершенно върно, что это слово обратилось въ спеціальное названіе извѣстныхъ sâman или ихъ сочетаній; но не менње ясно и то, что prshtha значитъ собственно "прошенie, молитва", откуда и образовалась дальнёйшая спеціализація его значенія. Прим'тры подобной спеціализаціи существують во множеств'я, такъ какъ наибольшая часть терминовъ, употребительныхъ въ литургикѣ, произошла такимъ же образомъ; срав. saman, yagus, uktha и т. д. Наконецъ. совершенно полную аналогію съ prshtha представляеть слово stoma, собств. "восхваленіе", которое въ литургикъ Самаведы примънялось потомъ къ извъстнаго рода saman; срав. параллельное употребление stoma и prshtha, напр., въ слѣдующемъ мѣстѣ въ Aitareya-Brøhmana (4,19): tân sarvâi stomâir avastát paryárshan sarváih prshtháih parastát <sup>122</sup>). Существительное prshtha образовано изъ prach "просить" съ суффикс. - tha (какъ напримъръ uk-tha), и эта несомнънная этимологія давно уже была извѣстна Веберу <sup>123</sup>). Очевидно поэтому, что prshtha, употребляемое въ литургикѣ, должно быть отдѣляемо отъ prshtha "спина", которое объясняють иногда изъ pra-stha (срав. Петерб. Словарь, гдѣ прибавлено, впрочемъ: "vielleicht"), что, однако, не должно быть вѣрно, судя по др. бактр. parsti, персидск. pusht.

Въ стихъ́ RV. 4, 5, 6 prshtha употреблено въ нарицательномъ значеніи "моленіе" (прошеніе"), хотя и трудно сказать, какое именно сочетаніе стиховъ разумѣется подъ prshtha, состоящимъ изъ семи частей. Въ всякомъ случаѣ, вполнѣ аналогичнымъ съ prshtha saptadhâtu представляется эпитетъ saptaçirshan въ RV. 3, 5, 5 (=Ar. 3, 13); 10, 67, 1; Vâlakh. 3, 4. Буквально saptaçirshan значитъ "семиголовый", но какъ опредѣленіе извѣстнаго рода сочетанія стиховъ (въ формѣ ли rc, или въ формѣ sâman) мы можемъ понимать его въ смыслѣ "имѣющій семь началъ", т. е. состоящій изъ семи стиховъ.

## Четвертая декада.

1 ст.—Для varcas я предполагаю здѣсь значеніе "благоденствіе", на основаніи его употребленія при drçe "видѣть" и рядомъ съ гауі

<sup>122)</sup> Эта цитата приведена въ Словаръ Бетлингка и Рота.

<sup>123)</sup> Cm. Akademische Vorlesungen über indische Literaturgeshichte, crp 64.

"богатство". Подъ благоденствіемъ можно понимать какъ здоровье, такъ и спокойную, счастливую жизнь; срав. *g*yotis въ Ведахъ.

2 ст.—Частицы id и nu, усиливающія предшествующее слово, я оставляю не переведенными; "по истинѣ" или "право" было бы, можетъ быть, слишкомъ сильно.

Форма çaradas можеть быть объясняема или какъ множ. ч. въ смыслё единств. ("осень") отъ основы çarad, или же какъ ед. ч. отъ основы çarada, которая, однако, нигдё не встрёчается болёе. Нельзя, я думаю, принимать въ нашемъ стихё çaradas за родит. пад. ед. ч.  $^{124}$ ) (отъ çarad), такъ какъ, во первыхъ, метръ требуетъ цезуры послё anu и отдёляетъ, слёдовательно, этотъ предлогъ отъ çaradas, присоединяя его къ винит. varschâņi, а во вторыхъ, употребленie anu съ послёдующимъ родит. пад. не извёстно изъ языка Ведъ; объ измёненiи anu pûrvyas (RV. 9, 109, 7) въ anupûrvyas см. Словарь Бетлингка и Рота, подъ словомъ anu.

"Прохладное время года", çiçira, есть ранняя весна (съ половины января до половины марта). Временъ года въ ведійскихъ стихахъ считается обыкновенно шесть или пять.

3 ст.— Пуруша здѣсь олицетворяетъ міровую душу, изъ которой образовался макрокосмъ. Гимнъ RV. 10, 90 (являющійся и въ другихъ Ведахъ) принадлежитъ къ числу позднихъ и по характеру приближается къ bråhmana.

4 ст.—Словарь Бетлингка и Рота, равно какъ Бенфей <sup>125</sup>) и Грассманъ даютъ здъсь прилагат. tripad обыкновенное значеніе: "dreifüssig, но мнѣ кажется, что это составляетъ противорѣчіе съ предшествующимъ стихомъ, гдѣ Пуруша называется тысяченогимъ. Веберъ <sup>126</sup>) переводитъ: "mit drei Füssen", но и это не устраняетъ противорѣчія, такъ какъ далѣе говорится, что здѣсь, на землѣ, оставалась лишь одна нога Пуруши. Я понимаю поэтому tripad въ значеніи "дѣлающій три шага", подобно trivikrama, позднѣйшему (не ведійскому) эпитету бога Вишну, о трехъ шагахъ котораго говорятъ уже гимны Ведъ; замѣчу при этомъ, что Вишну назывался иногда tripad (см. Петерб. Словарь), гдѣ это слово не можетъ быть переводимо "треногій", а должно быть понимаемо въ смыслѣ "дѣлающій три шага". Стихъ изъ Нагіча*m*са, цитуемый мною ниже, показы-

<sup>124)</sup> Т. е. «дождевая пора, за осенью зима».

<sup>125)</sup> Die Hymn. d. SV. Nachträge und Verbesserungen, crp. 271.

<sup>126)</sup> Indische Studien IX, 6.

ваетъ, что Вишну (называемый иногда purusha, "міровая душа") могъ совпадать впослёдствіи съ тёмъ самымъ Пурушею, о которомъ говорить нашь гимнъ, и я думаю, что сказаніе о Пурушь, какъ міровой душѣ или прасуществѣ, развилось подъ вліяніемъ того древняго представленія, которое видѣло въ солнцѣ душу всего міра (срав. Ar. 5, 3: "солнце, душа міра движущагося и неподвижнаго"). Три шага Пуруши могуть быть относимы къземлѣ, воздуху и небу, подобно тому какъ въ этомъ же значении объяснялись и три шага бога Вишну, хотя первоначально, въ ту эпоху, когда возникло сказаніе о трехъ шагахъ солнечнаго бога, подъ ними понимались три нага по пебу, т. е. восхождение солнца, пребывание его въ зенитъ и захождение. Въ пользу моего перевода слова tripad и сощлюсь на литературу ведійскихъ сутръ, гдѣ tripad встрѣчается въ значении "считающий три шага" (см. Петерб. Словарь). Можно было бы замѣтить, правда, что раd въ Ведахъ, судя по Петерб. Словарю, означаеть всегда ногу (срав. также dvipad, catushpad и др.); значение "шагъ" приводится здѣсь только изъ Рамаяны. Но это возражение едва ли было бы сильно, въ виду близости понятий: "нога" и "шагъ"; срав. раdа "шагъ", позднѣе также "нога". Принимая tripad въ нашемъ стихѣ възначении "дѣлающій три шага", мы должны переводить сущ. pad въ соотвётствующемъ мёстё Атhарваведы (19, 6, 2) словомъ "шагъ"; tribhih padbhir dyâm arohat, "тремя шагами онъ взошелъ на небо".

Глаголъ bhû въ соединеніи съ punar ("опять, назадъ") можно понимать въ значеніи "оставаться". — V у akrâmat значитъ собственно "разошелся", т. е. распался, раздѣлился; см. Петерб. Словарь, подъ' словомъ kram<sup>127</sup>).—Термины: "ѣденіе и не-ѣденіе" выражаютъ, конечно, міры одушевленный и неодушевленный.

5 ст.— Бетлингкъ-Ротъ, Бенфей и Грассманъ (послѣдній ставитъ, однако, вопросительный знакъ) переводятъ и здѣсь tripad нѣмецкимъ словомъ "dreifüssig"; это вѣрно въ томъ случаѣ, если въ Fuss мы будемъ видѣть мѣру. Слово аmrta, которое оставлено Бенфеемъ не переведеннымъ ("dreifüssig im Himmel sein Amrta"), Грассманъ правильно, я думаю, понимаетъ здѣсь въ значении: "das Unsterbliche als Götterwelt oder Götterreich gedacht"<sup>128</sup>); ср. Бетлингка и Рота, подъ словомъ amrta, 4 с. Если мы примемъ, что Пуруша,

<sup>127)</sup> Иначе Бенфей и Веберъ («schritt zu»).

<sup>128)</sup> Иначе Веберъ: «das Ewige-das nicht zur irdischen Entfaltung gelangende».

о которомъ говорятъ наши стихи, въ основѣ своей есть солнце, въ такомъ случаѣ и три шага его небеснаго жилища объяснятся для насъ подобно тремъ шагамъ Вишну по небу.

6 ст.— Слово tâvân читается здёсь какъ трехсложное. Слогь pû - въ pûrusha (срав. и слёдующій стихъ) представляетъ такъ называемое метрическое удлинненіе (подъ вліяніемъ плавной г): см. Пратишакhью къ Ригведѣ 577, по изданію Макса Мюллера стр. ССІ. Текстъ "рада" Ригведы" имѣетъ поэтому purusha, съ краткимъ pu-.

7 ст.—Бенфей: "Aus ihm entsprosste Viráģ, über Viráģ der Purusha". Носомнѣнно, однако, что, Virâģo adhi значить "отъ Вираджи" (или Вираджа) 129), и въ этомъ убъждаютъ слъдующія далѣе слова: sa gatah, "этотъ рожденный". Такъ понимаютъ virâgo adhi и Веберъ и Грассманъ, но послѣдній видить въ pûrusha опять того же Пурушу, о которомъ говорится выше. Въ такомъ случаѣ для меня не ясно, какъ переводитъ Грассманъ начало этого стиха; какъ бы то ни было, однако, Пуруша, какъ міровая душа или прасущество, не могъ имѣть матери (или отца), и названіе ýâta, "рожденный", не идеть къ нему. Переводя здёсь pûrusha словомъ "Человѣкъ", я руководствуюсь позднѣйшимъ воззрѣніемъ, по которому Вираджъ считался отцомъ 130) Ману, какъ это видно, напр., изъ слѣдующаго стиха въ Harivamça, приведеннаго Бетлингкомъ и Ротомъ подъ словомъ purusha: virágam asrgad vishnuh so 'srýat purusham virât, purusham tam manum viddhi, r. e. "Bumну (заступающій здѣсь мѣсто древняго Пуруши) произвелъ Вираджа, а этотъ Вираджъ произвелъ "Пурушу" (человѣка); знай, что "Пуруша" (человѣкъ) есть Ману". Въ нашемъ мѣстѣ мы не имѣемъ права отождествлять purusha съ Ману, по во всякомъ случаъ purusha (p $\hat{u}$ rusha) не есть здѣсь міровая душа, и переводя его словомъ "Человѣкъ", мы не сдѣлаемъ, конечно, ошибки 131).

8 ст.—А*i*has значить собственно "узость, стѣсненіе", поэтому то, что причиняеть стѣсненіе, давить: "бѣдствіе".

<sup>129)</sup> См. параллельные примёры въ Словарѣ Грассмана, подъ словомъ adhi.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>) Въ болѣе древнихъ произведеніяхъ Virâý является въ женск. родѣ, позже въ мужескомъ (см. Петерб. Словарь). Нашъ гимнъ ничего не рѣшаетъ относительно рода. —

<sup>131)</sup> Въ Indische Studien IX, 6 purusha объясняется такъ: «die Einzelseele sowohl, als deren Gesammtheit». 9

9 ст.—Прилагательн. harit имѣетъ то же значеніе, что и hari; см. выше.

10 ст.-Образное употребленіе слова varcas не вездѣ выражено въ моемъ переводѣ, и brahmano varcas я долженъ былъ передать словами: "сила молитвы". Если мы сравнимъ этотъ стихъ съ Ar. 3, 1, то увидимъ, что первое varcas ("блескъ, какой есть въ золотѣ") остается и тамъ: второе varcas ("блескъ, какой есть въ небесныхъ коровахъ") соотвѣтствуетъ слову уаçаs (срав. yaças o небесныхъ коровахъ въ Ar. 3, 5), т. е. великолѣпіе; наконецъ, brahmano varcas оказывается тождественнымъ съ yagnasya payas. По поводу varcas въ примънении къ молитвъ срав. въ Ath. V. 9, 1, 19 эпитеть рѣчи (vâc): varcasvatì, "блестящая", т. е. сильная.-Подъ "дъйствительною молитвою" должно разумъть такую молитву, которая оказываеть действіе, т. е. доставляеть человѣку все то, о чемъ онъ молить; срав. satyo mantrah (RV. 1,152,2), satyâni ukthâ (6,67,10): — Въ текстѣ нашего стиха я предполагаю ошибку и исправляю mâ (меня) въ im'âm (эту), которое при чтеніи соединяется съ предшествующимъ словомъ tena (т. е. tenemâm), такъ что число слоговъ въ стихѣ остается то же самое. При imâm надо подразумѣвать dikshâm, "религіозную церемонію", и пѣтъ сомнѣнія, что полный гимнъ, изъ котораго вырванъ этотъ стихъ, заключалъ въ себѣ слово dikshâ выше. Срав. въ Ath. V. 14,2,53: varco goshu pravishtam yat tenemâm sam srgamasi ("тёмъ блескомъ, какой находится въ небесныхъ коровахъ, да снабдимъ мы эту!") Слова эти влагаются въ уста "всѣхъ боговъ", viçve devâs, и обращены къ dìkshâ, религіозной церемоніи. Нои нашъ стихъ, судя по Nâig. Dáivata, есть váiçvadevî, т. е., посвященный "всѣмъ богамъ".-Ошибка произошла вслѣдствіе того, что мѣстоименіе im âm, безъ существительнаго, къ которому оно относится, стало съ теченіемъ времени непонятнымъ.

11 ст.—Я рѣшился оставить начало этого стиха въ томъ видѣ, акъ оно передано рукопися ми, и потому долженъ былъ принять *i*çе въ значеніи 2-го лица ед. ч. med. Подобныя формы намъ неизвѣстны, однако, и въ *i*çе мы ожидали бы встрѣтить или 1-е, или 3-е лице ед. ч. Но принять здѣсь 1-е лице не допускаетъ смыслъ стиха, тѣмъ болѣе что рѣчь идетъ объ насъ, а не обо мню. Объясняя *i*çе въ значеніи 3-го лица ед. ч., мы должны были бы исправить зват. пад. virapçin въ именит. virapçi, и слова: "ибо владѣетъ ею великою онъ (т. е. Индра) преисполненный силы"

надо было бы понимать въ смыслѣ предложенія, стоящаго какъ бы въ скобкахъ; очевидно, что такое толкованіе мало удовлетворительно и вовсе не разъясняетъ намъ происхожденія ошибки. Но такъ же трудно предположить здѣсь и ошибочное чтеніе вмѣсто îkshe (2-е лице ед. ч.), такъ какъ оставалась бы непонятною причина, вызвавшая эту значительную ошибку. Со стороны теоретической форма їсе въ значеніи 2-го л. ед. ч. не представляетъ большихъ трудностей, чѣмъ ісе, 1-е или 3-е лице, но разница между ними въ томъ, что послѣднія формы были, дѣйствительно, въ употребленіи, между тѣмъ какъ ісе-2-е л. представляется образованіемъ аномальнымъ. Извѣстно, что -е вмѣсто - те (греч.—µаі) въ первомъ лицѣ ед. ч. медіума явилось еще въ индо-эранскую эпоху, хотя не было никакой фонетической необходимости для такого упрощенія формы. Къ той же эпохѣ относится измѣненіе-te (греч.--тал) въ -е въ 3-мъ лицѣ ед. ч., но лишь въ основѣ прошедш. совершеннаго (подъ вліяніемъ объема формы?). Языкъ Ведъ пошелъ въ этомъ направлении дальше и допускаетъ, рядомъ съ -te, - е также и въ настоящ. времени, между тъть какъ въ позднъйшемъ санскритѣ формы съ е оставались здѣсь неизвѣстными. Въ языкѣ Ведъ окончаніе - t е въ настоящемъ времени преобладаетъ надъ -е, но за то нѣкоторые глаголы (безъ тематическ. гласной) почти исключительно употребляють -e <sup>132</sup>); такъ, напр., отъ î ç 3-е лице ісе встрічается въ Ригведі боліе 25 разь, между тімь какь ishte мы находимъ здёсь лишь одинъ разъ <sup>133</sup>). Сообразно съ этимъ можно было бы думать, что и 2-е лице ісе образовано въ Ведахъ по тому же принципу, какъ и 3-е, но противъ этого говорить уже единичность формы ісе въ значеніи 2-го лица. Я думаю, что разъяснение должна намъ дать здѣсь фонетика. Мы можемъ считать 2-е л. ісе формою аномальною съ точки зрѣнія позднћишаго языка, но мы не знаемъ, на сколько она была аномальна въ болѣе древнюю эпоху, такъ какъ у насъ нѣтъ матеріала для заключенія. Глаголь іс приставляеть флективныя окончанія прямо къ корню, но этотъ корень оканчивается здъсь на непервоначальную согласную с (изъ k), и чтобы судить о большей или меньшей правильности формы 2-го лица îçe (изъ îç+se), надо взять для

Digitized by Google \_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) Срав. Дельбрюка Das altindische Verbum aus den Hymnen des Rigveda seinem Baue nach dargestellt (Halle. 1874.), стр. 67 и 70.

<sup>133)</sup> Срав. Словарь Грассмана къ Ригведѣ, подъ словомъ îç.

сравненія другіе глаголы на с, приставляющіе флективныя окончанія въ корню, а не въ основѣ на -а. Такіе глаголы есть, конечно, хотя и не въбольшомъ числѣ, но трудно найти примѣры именно для 2-го лица. На основании тёхъ данныхъ, однако, какія есть (изъ Ригведы: dadrkshe, 2-е л. ед. ч. медіума въ прош. соверш., отъ darç; nakshi, ведійск. повелит. наклоненіе, 2-е л. ед. ч., отъ naç), можно думать, что отъ глагола іс правильною формою 2-го л. ед. числа мед. наст. вр. должно было быть ikshe. Эта форма, дъйствительно, существуеть въ языкѣ, хотя встрѣчается далеко не такъ часто (въ Ригведѣ только два раза), какъ icishe. Санскритскія грамматики говорять, что с передъ s въ срединѣ словъ должно измѣняться въ k (за исключеніемъ нѣкоторыхъ именъ, гдѣ является t передъ падежнымъ s), но правильнѣе, конечно, объяснять это к остаткомъ той эпохи, когда звукъ с еще не существовалъ; другими словами, въ сочетании ks k не могло измѣняться въ с. Такимъ образомъ форма ikshe можетъ восходить прямо къ первоначальн. ik-sai, точно такъ же какъ, напр., въ мъстномъ падежъмнож. ч. dikshu, оть dic, я вижу въ k не измѣненіе с, но звукъ первоначальный. Очевидно, однако, что такія формы, какъ ikshe, могли съ теченіемъ времени показаться неудовлетворительными; основа глагола была (не въ теоретическомъ только отношеніи, но и для чутья говорившихъ) уже не ik, a iç, и вполнѣ естественны поэтому попытки перенести эту основу и во 2-е л. ед. ч. Но сочетание çs (или csh) оказывалось труднымъ или даже невозможнымъ, и языкъ долженъ былъ выбирать между двумя средствами: нолнымъ уподобленіемъ согласныхъ (т. е. исчезновеніемъ одной изъ нихъ) или же вставкою гласной, не имѣющей никакого этимологическаго значенія. Послѣднее средство употреблено было при образованіи формы içishe, какъ и вообще гласная і съ теченіемъ времени получаетъ въ санскритѣ господство въ качествѣ "соединительной" гласной въ собственномъ смыслѣ этого термина (срав., напр., 2-е лице ед. числа дѣйств. зал. въ прош. соверш.). Понятно, что когда второе изъ упомянутыхъ выше средствъ получило въ языкѣ преобладаніе по какимъ бы то ни было причинамъ, не было уже никакой необходимости обращаться въ данномъ случав къ ассимиляціи согласныхъ. Но не такъ было первоначально, когда языку предстояло еще выбирать между двумя средствами: въ эту эпоху рядомъ съ içishe могла быть образована и форма içe (iç+se), которая тъмъ скоръе вышла изъ употребленія, что ничъмъ не отличалась

оть 1-го лица ед. ч., а также и отъ третьяго въ Ведахъ. Аналогію мы можемъ найти въ глаголахъ на sh, приставляющихъ флективныя окончанія прямо къ корню. Сочетаніе shs было опять таки невозможно, и языкъ обращался въ этомъ случаѣ или къ вставкѣ гласной і между sh и s, или къ измѣненію sh въ k (въ именахъ, передъ падежнымъ s, въ t). Здъсь звукъ k не есть первоначальный (такъ какъ sh=первон. s), и происхождение его для меня не ясно: можеть быть, въ этомъ случав оказали вліяніе глаголы на с? Какъ бы то ни было, кромъ этихъ двухъ средствъ, языкъ могъ пользоваться и полною ассимиляціею согласныхъ sh и s, доказательствомъ чего служить ведійская форма повелит. наклоненія: ýoshi, изъ ýosh-si, отъ глагола ýush. Съ точки зрѣнія позднъйшаго языка эта ассимиляція является совершенно аномальною, точно такъ же какъ и ассимиляція въ ісе, но въ болѣе древнемъ період'в своей жизни, когда еще не установились прочныя аналогіи, языкъ поступалъ въ этомъ отношеніи съ большею свободою. Что касается измѣненія с+в въ с, то форма ісе (2-е лице) не есть единственный примёръ этой ассимиляция; подобнымъ же образомъ объясняется и ведійск. yodr cmin (RV. 5, 44, 8), изъ основы yádrç+smin (мѣстн. пад. ед. ч.); срав. a-smin, ya-smin и т. д. <sup>134</sup>). Итакъ, форма ісе, въ значеніи 2-го лица ед. ч., должна быть, по моему митию, удержана въ тексть. Изъ сказаннаго выше легко понять рѣдкое употребленіе этой формы; припомнимъ, что даже îkshe встрѣчается въ Ригведѣ лишь два раза, устуная обыкновенно мѣсто болѣе новой формѣ: îcishe (20 разъ). Но въ одномъ стихѣ Ригведы мы находимъ, какъ кажется, и ісе въ значеніи 2-го лица ед. ч. Это именно ст. 8, 60, 2: nahi manyuh pâurusheya îçe hi vah priyaģāta, tvam id asi kshapāvān. Я думаю, что vah представляеть здёсь ошибку, вмёсто па h, и перевожу стихъ такимъ образомъ: "нѣтъ неистовства людскаго, ибо ты властвуешь надъ нами, о любящій всть существа 185) (т. е. Агни)! Ты, вѣдь, охранитель земли". Ошибка въ мѣстоименіи могла произойти вслѣд-

<sup>134</sup>) Срав. въ др. бактр. языкѣ подобное же обращеніе ç+s въ ç въ формѣ vîvîçê, отъ глагола vî ç, 2-е лице ед. ч. мед. прошедш. соверш. времени. Если я не ошибаюсь, это единственный нримѣръ, извѣстный намъ изъ текстовъ для этого лица, такъ что на основаніи vîvîçê нельзя еще принимать вмѣстѣ съ Шингелемъ (Grammatik der altbaktrischen Sprache, стр. 251) окончаніемъ этой формы ê, а не sê, shê.

<sup>135</sup>) Петерб. Словарь даеть слову priya $\dot{g}$ âta (встрвчается только разъ) значеніе: «lieb—, erwünscht geboren». Грамматически возможны оба перевода.

ствіе того, что форма iсе не была понята. Во всякомъ случа́ь, нельзя, мнѣ кажется, оставить текстъ въ томъ видѣ, какъ онъ переданъ. Если мы примемъ здѣсь iсе въ значеніи 3-го лица (срав. Грассмана) и удержимъ vah, то зват. пад. priyajâta долженъ быть измѣненъ въ именит. priyajâtah, съ удареніемъ. Поправка, слѣдовательно, была бы никакъ не менѣе значительна (перемѣна формы и удареніе), чѣмъ та, какую вношу я, а между тѣмъ причина, вызвавшая ошибку, оставалась бы для насъ непонятною.

Virapçin, какъ эпитеть Индры, встрѣчается, напр., въ RV. 6, 32, 1; 6, 40, 2; 10, 113, 6 и т. д. Nåighantuka (3, 3) объясняетъ это слово черезъ mahant, но буквальное его значеніе, по Петерб. Словарю, есть: "vollsaftig, strotzend, vollkråftig"; срав. virapça "strotzend" и rapçadûdban (RV. 2, 34, 5) "имѣющій полное вымя". Глаголъ гарç ("быть полнымъ, изобиловать") встрѣчается только съ префиксами рга и vi.

Vâ ga имъетъ въ Ведахъ нъсколько значеній, и я различаю два слова vâýa, которыя восходять къодному и тому же корню vag= ug "рости, увеличиваться"; срав. ugra сильный, о das сила, а также лит. augti рости, лат. augeo, готск. aukan умножать, греч. αυξάνω; др. бактр. vaz укрѣплять (въ санскритѣ vâģav), лат. vegere, vigil, готск. vakan бодрствовать (собств. "быть въ силахъ"). 1) vå /a (др. бактр. våza) "сила, крипость"; "сильный, кринкій", откуда развились значенія "быстрота" (какъ проявленіе силы), "быстрый", при чемъ "быстрый" обратилось въ нарицательное название коня; 2) våga "обиліе, богатство" и потому также "военная добыча". Что касается vâýa "состязаніе, битва", то оно должно быть объясняемо, вѣроятно, изъ втораго v â ý a, черезъ посредство понятія "добыча"; срав. dhana "ставка, добыча" и "состязание, битва". Индійская традиція даеть слову vaga въ Ведахъ значеніе anna, т. е. "пища", и для нёкоторыхъ мёсть это, дёйствительно, можетъ быть принято (срав. Петерб. Словарь), но я уже говориль выше о той связи, какая существуеть между понятіями "сила, крѣпость" и "пища". Въ нашемъ стихъ я понимаю vâga какъ "богатство" или "добычу", но Петерб. Словарь объяснилъ бы его, вѣроятно, иначе, если судить по тому, что слово vâ ga въ соединения съ прилагат. sthavira приводится здёсь только въ значении "скаковая лошадь" (Renner). Ни въ одномъ изъ трехъ примъровъ, указанныхъ тамъ (RV. 6, 1, 11; 6, 37, 5; 7, 93, 2), я не вижу, однако, чтобы смысль, дбиствительно, требовалъ переводить vâga sthavira: "кръпкій

- Digitized by Google

конь"; съ такимъ же правомъ, если не съ бо́льщимъ, vâga могло бы быть понято въ значения "богатство", точно, такъ же какъ и, въ нашемъ, стихѣ это послѣднее значеніе кажется болѣе подходящимъ. Сила, и богатство составляютъ обыкновенные предметы ведійской молитвы. и нётъ никакой причины думать, чтобы изъ всего богатства, какое человъкъ желаетъ получить, здъсь назывался только "крѣпкій конь". Само собою разумѣется, что вмѣсто "богатства" мы можемъ поставить и "добычу", особенно если примемъ во вниманіе окончаніе стиха. Прилагательное sthavira не можеть служить преиятствіемъ къ тому, чтобы у а уа было, понято въ нашемъ стихѣ (а равно и въ тѣхъ трехъ, которые указаны выше) въ значеніи "богатство". Sthavira значить "плотный, крѣпкій, сильный" (собств. "стойкій") и встричается въ Ригведи особенно часто какъ эпитеть Индры (напр. 3, 46, 1; 6, 32, 1; 6, 47, 8; 10, 103, 5 и т. д.). Само собою разумѣстся, что это же прилагательное могло употребляться и о богатствѣ, и невозможность сохранить въ переводѣ значенія "крѣпкій, сильный" ничего еще не доказываеть, такъ какъ при употреблении словъ въ переносномъ значении каждый языкъ идетъ своимъ путемъ. Припомнимъ, что напр. въ Ar. 1, 1 мы встрѣтили oģishtha "наисильнѣйщій" въ качествѣ эпитета ири cravas "слава". Наконецъ, прямое подтверждение того, что sthavira могло употребляться съ словами, означающими "богатство", мы находимъ въ придаг. sthùra (откуда stbùla) "илотный, крилкій" 136). По образованію и по основному значенію sthura есть варіанть sthavira, такъ какъ оба слова образованы отъ кория stu=sta "стоять", съ суф. • га. Это-то прилагат. sthûra ны встрьчаемъ въ соединении съ ratna "сокровище, богатство", напр. въ RV. 6, 19, 10, гдѣ оно должно быть цереводимо, конечно: "обильный"; срав. далье sthuram radhas "обильный дарь" въ RV. 8, 4, 19, а равно и обыкновенное значение sthûla (изъ sthûra): "толстый". Эти анадогіи, я надбюсь, достаточно оправдывають мой переводъ.

Vrtreshu въ нашемъ стихъ и перевожу: "въ битвахъ", хотя собственно vrtra значитъ "врагъ" (см. выше). Въ крайнемъ случав можно было бы удержать это значение и здъсь ("у враговъ сдълай намъ противниковъ легко поражаемыми"), но я не видълъ въ этомъ необходимости, такъ какъ vrtreshu и въ другихъ мъстахъ

136) Петерб. Словарь еще не доведенъ до словъ sthavira, sthûra.

указываеть на то же значение: "въ битвахъ". Такъ, напр., въ RV. 6, 26, 2 и 6, 46, 1 Индра называется vrtreshu satpati, "владыкою въ битвахъ", съ чѣмъ срав. 1, 53, 6: vrtrahatyeshu satpati. Подобнымъ же образомъ въ RV. 1, 7, 5 мы читаемъ: indram ---havâmahe, yuýam vrtreshu vaýrinam, "Индру призываемъ мы, пособника въ битвахъ, перунодержца", съ чѣмъ срав. RV. 1, 129, 4: indram uçmasi ——, vageshu prasaham yugam, "Индру желаемъ мы (т. е. имѣть), пособника въ битвахъ могучаго". Бенфей въ Orient und Occident (I, 15) переводитъ стихъ 1, 7, 5 такъ: "Indra rufen wir —— den die Dämonen zerschmetternden Genoss", но этотъ переводъ нельзя считать върнымъ, такъ какъ vagrin значитъ собственно "имъющій vagra", и потому мъстный падежъ vrtreshu не можеть зависёть отъ него; я отдаю вслёдствіе этого предпочтение прежнему переводу Бенфея: "Indra rufen wir ---den blitzschleudernden Kampfgenoss" 137). Въ томъ же значения употреблено vrtreshu и въ ст. 7, 34, 3: vrtreshu cûrâ mansanta ugrah, "въ битвахъ богатыри да помянутъ сильные!" Должны ли мы, на основаніи этихъ данныхъ, предполагать сущ. vrtra съ значеніемъ "битва"? Я не думаю этого и объясняю vrtreshu "въ битвахъ" черезъ переносъ понятія "у враговъ"; въ пользу такого объясненія говорить то обстоятельство, что, за исключеніемь мѣстн. пад. множ. ч., я не встрЪтилъ другихъ формъ, гдѣ бы значеніе "битва" требовалось для слова vrtra, но за то для мѣстнаго́ пад. множ. ч., т. е. для формы vrtreshu, я не знаю примѣровъ изъ Ригведы, гдѣ бы мы должны были переводить vrtreshu: "у враговъ" (или это мой недосмотръ?).

Форма suhan  $\hat{a}$  (имен. вин. пад. мн. ч. ср.р.) въ нашемъ стихѣ заставляла бы насъ предположить сущ. suhana, средн. р., съ значеніемъ: "легкое пораженіе", т. е. пораженіе, которое легко сдѣлать; я предпочитаю, однако, видѣть въ suhana прилагательное ("легко поражаемый") и думаю, что чтеніе suhana должно быть исправлено въ suhan  $\hat{a}$  п (относится къ catr $\hat{u}$ п). Срав. унотребленіе suhana въ Ригведѣ: 4, 22, 9; 7, 25, 5; 10, 105, 7.

12 ст.—"Двухъ-выменныя", т. е. коровы, подъ образомъ которыхъ представлялись облака.

<sup>137</sup>) Die Hymnen d. SV., Uebersetzung, crp. 219.

Digitized by Google

## Пятая декада.

2 ст.—Naig.-Dâivata и Анукраманика къ Ригведѣ виднтъ здѣсь Сурью, т. е. Солнце, но я думаю, вѣрнѣе будетъ относить этотъ стихъ къ Агни (какъ и предшествующій), ибо эпитетъ vâtaģâta дается преимущественно этому богу (напр. RV. 1, 58, 4; 1, 65, 8; 8, 43, 4 и т. д.) и былъ бы мало понятенъ по отношенію къ солнцу; срав. также vâtacodita, "вогоняемый вѣтромъ", объ Агни <sup>138</sup>) (RV. 1, 58, 5; 1, 141, 7). Выраженіе "властвуетъ подъ многими образами" объясняется изъ того, что Агни имѣлъ различныя формы проявленія.

3 ст.—Словарь Бетлингка и Рота даетъ здѣсь слову an îka значеніе: "Aussehen, Erscheinung, insbesondere glänzende Erscheinung", но это толкованіе кажется мнѣ искусственнымъ, хотя оно и согласно съ объясненіемъ Яски (=khyåna, Nir. 12, 16), Грассманъ понимаетъ здѣсь an îka въ значеніи "Reihe, Zug", но безъ достаточныхъ основаній въ данномъ случаѣ (для нѣкоторыхъ мѣстъ это значеніе можетъ быть принято). Я слѣдую Бенфею, который сохраняетъ обыкновенное значеніе an îka и переводитъ: "Antlitz" (Orient und Occident III, 157)<sup>189</sup>). Такъ же и Максъ Мюллеръ; см. его Essays II, 77.—Срав. RV. 1, 113, 19, гдѣ утренняя заря, Ушасъ, называется лицемъ богини Адити (aditer anîka).

Правильная этимологія слова апіка указана въ недавнее время Бреалемъ <sup>140</sup>), который производить его отъ нарѣчія апі (ср. греч. ἐνί) <sup>141</sup>) и сравниваеть по образованію: pratika лице (prati къ), апùka спинной хребетъ (anu въ зпаченіи "за, сзади"), abhika встрѣча (abhi къ), ар âka отдаленіе (ара отъ), upâka сосѣдство (upa нри, подъ) <sup>142</sup>), хотя, впрочемъ, во взглядѣ на -ka я расхожусь съ Бреалемъ. Французскій ученый слѣдуетъ въ этомъ случаѣ общепри-

138) На основањи vâtacodita я предпочитаю переводить vâtajûta: «погоняемый вѣтромъ», а не «быстрый какъ вѣтеръ».

139) Иначе въ Die Hymn. d. SV., Nachträge und Verbesserungen, стр. 272.

140) Mémoires de la Société de linguistique de Paris, I, 405.

<sup>141</sup>) Индійскіе грамматисты производять апіка оть ап «дуть, дышать». Такая этимологія была бы возможна, конечно, еслибь апіка значило собственно «роть», но подобное значеніе неизвѣстно для этого слова.

<sup>142</sup>) Сюда же принадлежатъ: parâka отдаленіе, samîka враждебная встрѣча, стычка.

9\*

Digitized by Google

нятому мнѣнію и объясняетъ pratika изъ pratvanc "обращенный къ", anûka изъ anvan'c "задній" и т. д., но уже то, что мы не имѣемъ формъ: abhyańc при abhîka, upáńc при upáka (a также anyan'с при anika) д'блаеть, по моему мнѣнію, сомнительнымъ такое объяснение. Главное всзражение я вижу, однако, не въ этомъ, но въ томъ, что, по аналогіи тёхь формъ, гдё pratyańc, anvanc и т. д. являются стянутыми, мы ожидали бы здёсь: pratica, anûca и т. д., и существованіе к вмѣсто с было бы непонятно. Нельзя, конечно, ссылаться на средн. родъ этихъ прилагательныхъ: pratyak, anvak и т. д., такъ какъ на концѣ словъ с не могло появляться въ санскритв, да и самыя основы не стянуты въ этихъ формахъ. Я предночитаю поэтому видёть въ словахъ: anika, pratika, apâka и т. д. суффиксъ - ka и сравниваю по образованію: латинск. anticus, posticus, a также \* recus, \* procus (въ обоихъ случаяхъ кратк. гласн.), которыя Мёнье (Meunier) 143) возстановляетъ на основании reciprocus; сскр. antika "близость"; лит. páskui "за, сзади", paskùi "послъ", съ котор. срав. сскр. расса "задній", гдъ - са изъ первонач. - ka (срав. ucca "высокій" — др. бактрійск. uçka), и т. д. Сюда же принадлежать, между прочимъ: ст. сл. онако, опакы (изъ ара), откуда пакы (съ разницею въ значеніяхъ), =двн. abah, abuh "abgevandt, verkehrt, böse" 144); сербск. преко; русск. поперекъ; прусск. prikan, prikin (въ I катихиз. preiken) "противъ"; ст. сл. ниць (срав. сскр. nîca) и т. д. Нарѣчія, предлоги, союзы и вообще частицы, оканчивающіяся на гласную, могли имъть въ индоевроп. языкъ эту гласную какъ краткою, такъ и долгою; отсюда обънсияется, напр., нараллельное употребленіе сскр. pratîka и antika или сскр. anîka = др. бактр. ainika. Въ санскритѣ конечная гласная предлоговъ является по бо́льшей части краткою (но, напр., par d), хотя въ словахъ производныхъ она можетъ быть и долгою; такъ, напр., prati имветъ долroe i не только въ pratika, но также и въ pratipa "противный", гдѣ я считаю суффиксомъ - ра, съ которымъ сравниваю, напр., лат. - ревъргоре. Кромѣ pratîpa, тотъжесуп. - рамы находимъ въ

<sup>143)</sup> Mémoires de la Société de linguist. de Paris, I, 412.

<sup>144)</sup> Фикъ (Vgl. Wörterbuch, стр. 10) сравниваетъ двн. abah, abuh (при ст. сл. онако онъ ставитъ вопросительный знакъ) съ сскр. ара̂йс, но подобныя сложенія предлоговъ съ глаголомъ апк (сскр. айс) не были, конечно, извѣстны въ индоевропейск. языкъ.

sam î pa "близкій", antar î pa "островъ", соб. "срединный", а равно въ prapa (изъ pra) и parapa (изъ para), хотя точное значение двухъ послёднихъ словъ намъ не извъстно. Бенфей объясняетъ суф. - ра изъ глагольнаго корня ар "прилаживать", но, не говоря о томъ, что я не могу видать въ суффиксахъ индоевропейской эпохи глагольныхъ корней, я нахожу такое объяснение неудовлетворительнымъ и со стороны фонетической. Еще болёе страннымъ кажется то мнёніе, упоминаемое въ Петербургскомъ словарѣ, которое видитъ въ составѣ pratipa, saтіра и т. д. сущ. ар "вода", не смотря на то, что слова pratipa, samipa не имѣютъ ничего общаго съ ар "вода" ни по значенію, ни по звуковой формѣ. Чтобы объяснить себѣ происхожденіе этого мнѣнія, надо приномнить не только antaripa "островъ" (первоначально, по моему мнѣнію, "срединный"), но и anûpa "нахолящійся близъ воды, изобилующій водою; болото" и т. д. Значеніе anûpa не оставляеть сомнѣнія въ томъ, что въ составъ его входить "вода", но я думаю, было бы ошибочно видъть въ anapa образование тождественное съ pratipa, samipa, antaripa (а также, конечно, съ prápa и parápa). По моему мнѣнію, anûpa есть слово сложное, между тѣмъ какъ pratipa, samipa и т. д. я не считаю такими. Нельзя, однако, видёть въ составѣ апúра сущ. ар. ("вода"), такъ какъ аналогіи для подобнаго выпаденія гласной едва ли бы нашлись въ санскритъ. Я думаю, что an û pa сложено изъ anu (въ значения "у, при") и основы \* ир или \* ира "вола". Эта основа, правда, не сохранилась въ санскритѣ въ отдѣльномъ употреблении, по существование ся подтверждается родственными язывами, именно: лит. upe ръка, ручей, латш. upa id., прусск. wupian облано (въ Эльбингск. Словарѣ), русск. Упа (гдѣ у изъ древняго дифтонга). Литовск. upe объясняють обыкновенно изъ ар, но переходъ а въ и въ литовск. языкъ всегда обусловливается группою согласныхъ, изъ которыхъ первая есть плавная или носовая 145); при томъ же, основа ар сохранилась въ прусск. аре рѣка, apus источникъ, латш. apurs яма въ болотѣ, полная воды. Что касается основы up-, то она, въроятно, родственна съ vâp-

- <sup>145</sup>) Кажущееся исключение изъ этого правила представляеть только лит. ugnis «огонь», латш. uguns, и я считаю нужнымъ поэтому объяснять здѣсь и изъ ап, предполатая основу \* angni, въ которой первое n есть отражение втораго.
- Подобнымъ же образомъ латинск. ignis предполагаетъ ingnis, ибо иначе происхождение і изъ а было бы здѣсь непонятно; см. Корсена Aussprache, 2-е изд., II, 275.

(изъ vap -?), откуда сскр. vápî "большой прудъ", ст. сл. вапа "болото, прудъ, озеро".

Возвращаясь въ слову апяка, я долженъ прибавить, что, объясняя его вмёстё съ Бреалемъ изъ нарѣчія ani (=anî) "къ", мы поймемъ, что основное значеніе его есть "перёдъ", откуда "лице", но въ Ведахъ anika утпотребляется также о передней части, т. е. острећ, копья или стрћлы, и нћтъ, конечно, никакой причины считать это значение переноснымъ. Иначе смотрю я на anika въ смыслѣ: "рядъ, толпа", откуда въ позднѣйшемъ языкѣ образовалось значение "войско" (въ словаряхъ также "битва"). Обыкновенно считаютъ это anika однимъ и тъмъ же словомъ съ anika "лице", и Петерб. Словарь пытается объяснить переходъ значеній такимъ образомъ: "Vorderseite von etwas Aufgestelltem, einer Reihe u.s.w.; dann Reihe, Zug selbst (vgl. frons)." Но, во-первыхъ, значение "рядъ, толпа" извѣстно для anika уже въ гимнахъ Ведъ, между тѣмъ какъ въ смыслѣ "Vorderseite von etwas Aufgestelltem" это слово тамъ не встрѣчается 146); во-вторыхъ, я не вижу, какая можетъ быть связь, напр., между marutám anîkam (RV. 1, 168, 9), "толпа Марутовъ", и выражениемъ: agnir vâi devatanam anikam (Çatap. Br. 5, 3, 1, 1), "Агни—глава 147) божествъ", хотя оба примъра отнесены Петерб. Словаремъ къ одной категорія. По моему мнѣнію, an ika "толпа, рядъ" вовсе не родственно съ разсмотрѣннымъ нами выше anika, точно такъже какъ и въ др. бактр. языкѣ я различаю ainika "лице" отъ того ainika, которое извѣстно намъ изъ прилагат. perethuainika, составляющаго энитеть войска (haêna). Юсти переводить это прилагат.: "mit breiter Front", желая примирить его съ ainika "лице", но я думаю, что ainika въ perethuainika тождественно съ ведійск. anika "толпа, рядъ" (позднѣе: "войско"), и потому понимаю это прилагательн. въ смыслѣ: "состоящее изъ обширной толпы" или "изъ общирныхъ рядовъ" (Бюрнуфъ: "aux larges bataillons"). Происхожденіе anîka (др. бактр. ainika) "толпа, рядъ" для меня не ясно.

4 ст.—Подъ образомъ быка здѣсь представляется солице; см. объ этомъ миоическомъ образѣ Шварца Sonne, Mond und Sterne (Register)



<sup>146)</sup> Да и вообще я не знаю примировъ, гди бы это значение требовалось.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Собств. «перёдъ» или «лице», въ такомъ же переносномъ употребленіи, какъ наше «глава».

и Аванасьева Поэтическія воззрѣнія Славянъ на природу (Указатель). Náig.-Dáivata посвящаетъ нашъ стихъ вмѣстѣ съ двумя слѣдующими, между прочимъ, божеству átman, подъ которымъ должно понимать Агни (см. выше). Точно такъ же и комментаторъ къ Яджурведѣ относитъ ауаш къ Агни <sup>148</sup>). По Анукраманикѣ къ Ригведѣ, божество, которому посвященъ гимнъ 10, 189, есть или Sárparáýnî или Sûrya, но Sárparüýnî называется вмѣстѣ съ тѣмъ какъ здѣсь, такъ и въ Náig.-Ârsha, авторомъ этихъ стиховъ.

Небо есть "отецъ", земля—"мать", т. е. всёхъ существъ <sup>149</sup>); здёсь нётъ спеціальнаго отношенія къ быку-солнцу.

5 ст.— "Въ срединѣ", т. е. между небомъ и землею; срав. комментатора къ Самаведѣ: "antaķ" dyáváprthivyor madhye<sup>150</sup>). Форма antar (лат. inter) является въ болѣе иолномъ видѣ въ antariksha "воздухъ", собств. "находящееся въ срединѣ"<sup>151</sup>), а также въ antaripa "островъ", собств. "срединный"; срав. по образованію upari "свыше, надъ". Въ нашемъ стихѣ antar значитъ то же, что antariksha, и мы могли бы перевести его поэтому: "въ срединномъ пространствѣ", т. е. "въ воздухѣ".— "Испускающая послѣднее дыханіе" шисчезающая (при появленіи солнца); срав. Макса Мюллера Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache, II Serie, стр. 335. Въ прилагательн. госап *а* "свѣтлая" здѣсь надө видѣть, конечно, эпитетъ Утренней Зари<sup>152</sup>).— Маhisha я объясняю какъ прилагательное, которое часто встрѣчается въ Ведахъ; Словарь Бетлингка и Рота понимаетъ здѣсь это слово въ значеніи существительн., т. е. "буйволъ".

6 ст.—Срав. RV. 6, 59, 6: арад іуат.... trincat padâ ny akramât, "эта безногая (Утрен. Заря, Ушасъ) на тридцать мѣсть ступила". Эти 30 мѣстъ или 30 жилищъ обозначаютъ, вѣроятно, жилища боговъ; срав. "тридцать три бога" (напр. въ RV. 3, 6, 9). Бенфей видитъ здѣсь указаніе на 30 часовъ, изъ которыхъ состояли у Индійцевъ сутки, но такая метафора была бы мало понятна, тѣмъ болѣе что рѣчь идетъ здѣсь только о разсвѣтѣ.—Раtamga, "летающій, крылатый", употребляется и въ позднѣйшей литературѣ въ

<sup>148)</sup> См. Бенфея Die Hymn. d. SV, Uebersetzung, стр. 272, примъч. 4.

<sup>149)</sup> Срав. русск. «Отецъ-небо» (въ заговорахъ) и «Мать-земля» и т. д.

<sup>150)</sup> См. Бенфея ibid., примъч. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>) См. Вебера въ Indische Studien I, 187; иначе объясняютъ antariksha Бетдингкъ и Ротъ.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>) Бенфей переводнаъ этотъ стихъ иначе и относилъ госапа не къ Утренней Заръ.

значеніи "солнце". Петерб. Словарь это же значеніе даетъ слову раtamga и въ нашемъ мѣстѣ, но я думаю, что въ гимнахъ Ведъ, тамъ, гдѣ солнце называется раtamga (напр. въ RV. 1, 163, 6; 10, 177, 1 и 2), сознавалось еще первоначальное значеніе этого слова: "летающій" или "крылатый" (patam+ga), которое ясно напр. въ RV. 1, 118, 4. Срав. изъ позднѣйшей литературы раtamga "птица, крылатое насѣкомое". Названіе солнца раtamga объясняется представленіемъ этого свѣтила въ образѣ птицы или крылатаго коня <sup>153</sup>).

Выраженіе prati vastos, которое затрудняло Бенфея, въ настоящее время можно считать яснымъ, и Петерб. Словарь, безъ сомнѣнія, вѣрно переводитъ prati vastos: "bei Tagesanbruch". Но относительно конструкціи предложеній я отдаю предпочтеніе переводу Бенфея ("Dreissig Häuser durchleuchtet er-es tönt dem Vogel Lobgesang-vom Morgen an mit seinem Strahl") передъ тѣмъ толкованіемъ, какого держится, повидимому, Петерб. Словарь. Здѣсь нашъ стихъ приводится подъ словомъ div въ такомъ видѣ: vâk patamgâya dhivate, prati vastor aha dyubhih, откуда должно заключать, что слова vâk patamgâva dhîvate Бетлингкъ и Ротъ соединяютъ по смыслу съ послѣднею падою стиха. Форму dyubhih Словарь принимаеть здѣсь въ значеніи: "bei Tage, im Laufe der Tage, lange Zeit" (срав. лат. diu). Въ этомъ значении dyubhis (отъ div=dyu день), какъ извѣстно, часто встрѣчается въ Ведахъ, но, съ другой стороны, не менъе ръдко находимъ мы эту форму въ смыслъ: "сіяніемъ, лучами", и я думаю, что это послѣднее значеніе болѣе подходить къ нашему стиху, при той конструкци предложений, которую я принимаю <sup>154</sup>). Въ пользу же этой конструкции говоритъ, мнѣ кажется, и параллельное мѣсто, приведенное мною выше (RV. 6, 59, 6); подобно тому какъ тамъ Утренняя Заря ступаеть на 30 мъстъ, такъ и здѣсь Солнце, именно при разсвѣтѣ, освѣщаетъ 30 жилищъ; а восходящее солнце и утренняя заря не рѣдко совпадають въ миоическихъ представленіяхъ. Что касается вставочнаго предложенія: vâk patamgâya dhiyate, то срав., напр., слъдующий стихъ Ригведы (1, 10, 7): suvivrtam suniragam indra tvådåtam id yacah, gavåm apa vraýam vrdhi, гдѣ слова: indra tvâdâtam id yacah составляють также

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>) См. объ этихъ образахъ Шварца Sonne, Mond und Sterne и Аванасьева Поэтическ. Воззрѣнія Славянъ на природу.

<sup>154)</sup> По словамъ Венфея, также и схоліастъ относитъ dyubhis къ virâ $\dot{g}$ ati.

вставочное предложеніе, ибо смысль этого мѣста слѣдующій: "хорошо открываемый, хорошо опоражниваемый <sup>155</sup>),—Индра, тебѣ принадлежить (собств. "тобою дано" или "оказано") это славное дѣло, хлѣвъ небесныхъ коровъ отвори!" <sup>156</sup>)

Частицу aha, усиливающую предшествующее слово, я оставилъ въ нашемъ стихѣ не переведенною.

7 ст.—По поводу гимна RV. 1, 50 сравни лингвистическій и миеологическій комментарій Зоние въ Zeitschrift Куна (томы XII—XV).

8 ст.—При префиксъ vi подразумъвается та же глагольная форма adrcran, которая стоитъ въ первой падъ. Мы могли бы поэтому перевести такъ: "появилось его сіяніе (въ текстъ множ. ч.), ясно видны его лучи у людей" и т. д.

9 ст.-Въ позднѣйшемъ языкѣ tarani обратилось въ нарицательное название солнца, но вмѣстѣ съ тѣмъ это слово употреблялось также и въ значении: "судно, челнъ" (собств. "проходящее, движущееся", отъ tar). Бенфей видить это послѣднее значеніе и въ нашемъ стихѣ, который онъ переводитъ такъ: "Ein allbewundrungswerthes Floss bist, Sonne" (Orient und Occident I, 405). Taxoe толкованіе, однако, можетъ казаться сомнительнымъ, и я предпочель, слѣдуя Роту (срав. также Грассмана), удержать здѣсь первоначальное значение tarani, которое нѣсколько разъ встрѣчается въ Ведахъ (о конъ, объ Агни и т. д.). Въ примънении къ солнцу мы находимъ tarani еще два раза въ Ригведѣ (7, 63, 4 и 10, 88, 16), и въ обоихъ случаяхъ можно было бы перевести его даже словомъ "солнце", между тъмъ какъ въ нашемъ стихъ смыслъ не допускаетъ подобнаго перевода. Срав. съ tarani "неустанно илибыстро движущееся" patamga "крылатое" или "летающее", эпитетъ солнца въ Ведахъ, а позднѣе его нарицательное названіе (см. выше).

10 ст.-Слова: viçvam svar относятся какъ къ предшествую-

<sup>155</sup>) Собств. тотъ, изъ котораго хорошо выгоняются, т. е. освобождаются (небесн. коровы).

<sup>156</sup>) Иначе переводить этоть стихь Бенфей (Or. und Occ. I, 18), но неудовлетворительность его перевода, мик кажется, очевидна: «Denn der von dir geschenkte Glanz (--Beute) ist umzudrehn, zu treiben leicht; eröffne du der Rinder Stall.» Замбчу, что вдёсь совершенно произвольно принято для у в с в в значение «Glanz»---«Beute». Самостоятельность словь: indra tvådåtam id уасай доказывается слёдующимъ мёстомъ (RV. 3, 40, 6): girvanah pâhi nah sutam madhor dhârâbhir agyase, indra tvådåtam id yacah.

щему pratyan, такъ и къ послѣдующему drçe. Очевидно, что выраженіе: viçvam svar drçe, собств. "для видѣнія всего неба", можетъ быть понимаемо не только въ страдательномъ значеніи, но также и въ дѣйствительномъ ("чтобы видѣть все небо"). Мой переводъ основывается на параллельныхъ мѣстахъ, гдѣ viçvam svar drçe значитъ, безъ сомнѣнія: "все небо, чтобы оно было видимо"; см. RV. 9, 61, 18 (ýyotir viçvam svar drçe); 10, 136, 1 (keçî viçvam svar drçe, keçidam ýyotir ucyate); Válakh. 1, 8 (yebhir apatyam manushah pariyase yebhir viçvam svar drçe). Срав. въ предшествующемъ стихѣ: "все небо освѣщаешь ты".

11 ст.—Относительно bhuranyantam ganan anu Роть 157) думаеть, что форма ganan въ текстъ "pada" образована по ложной аналогіи изъ ýanân, между тёмъ какъ въ дёйствительности эта послёдняя форма не есть винит. цад. множ. ч., но винит. единств. ч., съ метрическимъ удлиннениемъ гласной и съ неправильнымъ ен назалированіемъ. Подобнымъ же образомъ Ротъ объясняетъ vaçân anu въ текстѣ "pada" изъ vacán anu (текстъ "samhitá")=vacâm anu. Мы увидимъ, однако, ниже, что нътъ никакой надобности принимать vaçân за винит. пад. ед. ч., между тёмъ какъ въ ýanâ*n* anu въ пользу этого предположенія говоритъ, повидимому, единств. ч. формы bhuranyantam. Объясненіе Рота можетъ казаться довольно правдоподобнымъ, такъ какъ носовая согласная, дѣйствительно, удлинняеть иногда предшествующую гласную <sup>158</sup>), а что касается ошибочнаго обращенія - âm или -  $\hat{a}n$  въ -ân (въ тексть "pada"), то можно было бы сравнить devân ýanma (въ "samhitó": devân ýanma) въ RV. 1, 71, 3; 6, 11, 3 и devân ýanmanâ въ RV. 10, 64, 14, гдѣ devân неправильно возстановлено изъ devâm=devâm, родительн. пад. множ. ч., какъ это разъяснилъ Боллензенъ въ своей статъѣ Die Lieder des Paracara 159). Во всякомъ случаѣ,

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>) Zur Literatur und Geschichte des Weda, crp. 82; Jâska's Nirukta, Erläuterungen, crp. 163—164.

<sup>158)</sup> Си. примъры въ статъъ Куна Sprachliche Resultate aus der vedischen Metrik.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup>) Этотъ же родит. пад. мн. ч. devâm Боллензенъ находитъ и въ ст. RV. 6, 51, 2, гдъ текстъ имъетъ, правда, devânâ *m ý* апта, но метръ указываетъ на devâm.—Изъ приведенныхъ примъровъ видно, что родит. devâm сохранился въ Ригведъ только въ соединени съ *ý* аптап. Что же касается стиха RV. 4, 2, 3, гдъ Боллензенъ подобнымъ же образомъ объясняетъ devân viças изъ devâ *m* viças («die Götterstämme»), то я не могу съ нимъ согласиться, такъ какъ цезура заставляетъ отдълять viças отъ devân, н въ этой послѣдней формъ я вижу поэтому винит.

однако, объяснение, представленное Ротомъ, не можетъ считаться вполнѣ вѣрнымъ какъ вслѣдствіе единичности примѣра (ибо vacâ n anu не принадлежитъ сюда), такъ и вслѣдствіе того, что ошибка, принадлежащая составителямъ текста "pada", повторяется въ Самаведѣ, не смотря на то, что редакція Самаведы произошла независимо отъ редакціи Ригведы. Никто не станетъ сомнѣваться въ томъ, что сочетаніе bhuranyantam ganâ i anu представляетъ собою явленіе аномальное; но аномалія заключается, можеть быть, лишь въ неправильномъ согласованіи опредѣлительнаго съ опредѣляемымъ. Мы видѣли выше, что нѣкоторые примѣры заставляютъ предполагать существование подобной неправильности согласования въ именахъ средн. рода, хотя я и не считаю этотъ вопросъ выясненнымъ. Но если такое явленіе, д'вйствительно, существовало, то не было никакой причины, по которой оно должно было бы ограничиваться однимъ среднимъ родомъ. При томъ же, въ примъръ: bhuranyantam ýanân anu извиняющимъ обстоятельствомъ служить то, что множ. ч. ganan (винит. пад.) употреблено здѣсь въ коллективномъ значении, и въ этомъ же смыслѣ могло бы стоять и единств. ч. ýanam. Cpaв. trishv à rocane divah (RV. 1, 105, 5; 8, 58, 3), "въ трехъ свѣтлыхъ областяхъ неба", гдѣ Дельбрювъ 160) объясняетъ неправильность согласования такимъ образомъ: "die drei Himmel bilden, so zu sagen, eine Dreieinigkeit und stehen darum im Singular".

12 ст.—Ротъ и Бенфей <sup>161</sup>) видитъ въ этомъ стихѣ "Nachsatz" къ предшествующему, но и не считаю необходимымъ связывать ихъ такимъ образомъ и объясняю "которымъ глазомъ" (въ предшествующемъ стихѣ) въ значеніи "этимъ глазомъ".—Что касается глагола m $\hat{a}$ , то Петерб. Словарь даетъ ему здѣсь значеніе: "zurichten, zubereiten, bilden, verfertigen". Относительно нѣкоторыхъ

<sup>160</sup>) Zeitschrift, XX, 225.

<sup>161</sup>) См. Рота Zur Literatur und Geschichte des Weda, стр. 82; Jâska's Nirukta, Erläuterungen, стр. 163; Бенфея Die Hymn. d. SV., Nachträge und Verbesserungen, стр. 272.

10

пад. За то martán въ томъ же стихъ едва ли можетъ быть объяснено иначе, какъ въ смыслѣ родит. пад. мн. ч. (martâm, martâm). Вотъ самый стихъ: antar îyase arushâ yugâno yushmân; ca devân viça â ca martân, т. е.: «запрягши огневнокрасную пару, ты (о Агни) носишься между вами, богами, и родами людей». Дельбрюкъ (Zeitschrift, XX, 219), соглашающійся здѣсь съ Боллензеномъ, въ стихѣ RV. 4, 2, 11 принимаетъ самъ martân (т. е. martâm) за родит. пад. мн. ч. («und vielleicht 1, 141, 6», прибавляетъ онъ, но въ указанномъ мѣстѣ текстъ имѣстъ martam).

мѣстъ это несомнѣнно, но въ данномъ случаѣ, мнѣ кажется, можно. удержать основное значеніе этого слова.

13 ст.— Прилагат. çundhyu значить собственно "чистый, свётлый" (срав. çudh, çundh "очищать" и см. Nir. 4, 16), отсюда "прекрасный", такъ какъ понятія блеска, свёта и красоты обыкновенно тёсно связаны въ языкахъ. Значеніе "прекрасный" çundhyu можетъ имёть, напр., въ RV. 10, 39, 7, гдё оно составляетъ опредёленіе слова yoshana, "молодая женщина". Петерб. Словарь переводить çundhyu: "schmuck".

Чтепіе naptryas (въ Ригведѣ naptyas) замѣчательно въ томъ отношеніи, что это единственный примѣръ изъ ведійской литературы, гдѣ мы находимъ слово naptr*i*, вмѣсто обычнаго napt*i*. Ясно, что naptr*i* точно такъ же образовано отъ основы naptar-, какъ napt*i* отъ napat-, сскр. napât-. Съ сскр. naptr*i* ближе всего по формѣ древнечешск. neter-, именительный падежъ neti; что касается выпаденія р, то срав. ст. сл. нетій "племянникъ", изъ naptja (срав. далѣе: сути изъ \* супти, тети изъ \* тепти и т. д.)

По поводу rathasya naptyah (въ År. naptryah) Бенфей <sup>162</sup>) замѣчаетъ слѣдующее: "Die Rosse werden als mit dem Wagen innigst zusammengehörige, gleichsam als zu dessen gotra, Stamm, gehörend vorgestellt".

14 ст.—Прилагат. harit имѣетъ то же значеніе, что и hari. Во множ. ч. haritas обозначаютъ часто коней Солнца, подобно тому какъ двойств. ч. hari или множ. harayas употребляется для обозначенія коней Индры. Сравненіе ведійск. haritas съ греческ. Ха́рітєς, выставленное Максомъ Мюллеромъ <sup>163</sup>), не можетъ считаться вѣрнымъ (см. возраженія Курціуса въ Grundzüge, 4-е изд., стр. 120), хотя я и не отвергаю того, что χαίρω, χάρις, Χάριτες и т. д. и сскр. hari, harit происходятъ отъ одного и того же корня; это родство по корню ничего не доказываетъ, однако, относительно тождества Ха́рітєς (которыхъ нельзя отдѣлять отъ χа́ріс) съ ведійск. harit, множ. ч. haritas.—

Стихи 13 и 14 являются здѣсь въ порядкѣ обратномъ тому, какой мы находимъ въ Ригведѣ, ст. 8 и 9.

~~~~~~~

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup>) Orient und Occident I, 405.

<sup>163)</sup> Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache, II serie, 350 и слѣд.; Essays II, 119 и 325.

Отдѣлъ Mahanâmni замѣчателенъ по своему метрическому составу, для определения котораго индійскій комментарій могь бы оказать, вѣроятно, большую пользу, но, къ сожалѣнію, я не имѣю этого пособія и долженъ основываться лишь на самомъ текстѣ да на тѣхъ немногихъ данныхъ, которыя указаны Веберомъ въ его сочинении Ueber die Metrik der Inder (Indische Studien, VIII томъ), стр. 68 и 69.— Arcika дѣлитъ отдѣлъ Mahânâmnî на 9 стиховъ, при чемъ рукописи, заключающія въ себѣ текстъ "samhitá", разсматриваютъ каждый стихъ какъ особое цёлое и потому дёлять его на полустишія (у меня ";"), а нѣкоторыя, по крайней мѣрѣ-тюбингенская рукопись, присоединяють къ этому даже дѣленіе на пады (у меня ","). Не трудно замѣтить, однако, что эти девять стиховъ образують три строфы (по три стиха въ каждой), и это послѣднее дѣленіе ясно также изъ текста Gâna, т. е. изъ приложенія къ Aranya-Gana, гдѣ стихи Mahanamnyas являются въ музыкальной формѣ: каждая строфа здѣсь заканчивается извѣстнаго рода музыкальнымъ финаломъ. Но то, что мы называемъ строфою, можетъ быть разсматриваемо также какъ стихъ и будетъ дѣлиться на полустишія (т. е. полустрофы) и на пады. Первая и вторая строфы имѣютъ одно и то же число падъ, именно 13, между тѣмъ какъ третья заключаетъ въ себѣ 14 падъ; что же касается дѣленія этихъ строфъ на полустрофы, то какъ я заключаю на основании текста Gana 164) и другихъ данныхъ, которыя будутъ указаны мною ниже, въ каждой строфѣ первая полустрофа состоитъ изъ двухъ стиховъ, а вторая изъ одного, т. е., напр., первая строфа (=ст. 1, 2 и 3) дѣлится на нолустрофы послѣ втораго стиха.-Относительно строенія падъ въ стихахъ Mahanamnyas легко замѣтить, что здѣсь господствують пады въ 8 слоговъ 165), но къ нимъ присоединяются также пады въ 12 (т. е. 8  $+\frac{8}{2}$ ) <sup>166</sup>) и въ 5 слоговъ. Эти пятислоговыя пады двухъ родовъ: однѣ изъ нихъ являются послѣ первой пады вторыхъ стиховъ (т. е. въ ст. 2, 5, 8), именно: svar nânçuh <sup>167</sup>), ançur na çocih, ançur madáya; другія мы находимъ

- <sup>164</sup>) Мы видимъ здъсь, что послъдняя пада первой полустрофы повторяется при пъни.
- <sup>165</sup>) Я останавливаюсь ниже на тъ́хъ падахъ, гдъ кажущіеся 7 или 9 слоговъ должны быть обращаемы при правильномъ чтеніи въ 8 слоговъ.
- <sup>166</sup>) Двѣнадцатислоговыя пады являются въ стихахъ 4 (вторая пада) и 7 (первая пада).
  - <sup>167</sup>) Читается: suar na ancuh.

въ началѣ третьихъ стиховъ (т. е. въ ст. 3, 6, 9), именно:  $ev\hat{a}$  hi çakrah, îçe hi çakrah, vaçî hi çakrah. Каждая такан пада не связывается по смыслу съ остальными падами стиха, и что касается, по крайней мёрё, словъ: svar nânçuh, ançur na cocih, ançur madâya то въ нихъ должно видъть, конечно, вставки, не принадлежащія въ стихамъ; труднѣе рѣшить это относительно словъ: evahi cakrah, ise hi cakrah, vaci hi cakrah, ибо они стоятъ въ началѣ (третьихъ) стиховъ и потому не могуть нарушать ихъ цѣльности. Присутствіе вставовъ въ стихахъ Mahánâmnyas издавна было извѣстно, и въ литературѣ браһманъ и сутръ эти вставки носятъ названіе "purihha" или "purishapada" 168). Purisha (срав. ст. сл. прахъ?) 169) значить собственно "прахъ", затъмъ "щебень употребляемый для закладки пустаго пространства", и отсюда это слово было перенесено, въ смыслѣ вставки, на вставочныя изреченія въ стихахъ Mahanamnyas 170). Что касается происхожденія этихъ вставокъ, то я говориль уже въ Введеніи, что объясняю ихъ точно такъ же, какъ Стобһу, т. е. вижу въ нихъ жертвенныя формулы, которыя соединялись съ стихами. Но эти вставки въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ отличаются, однако, отъ Стобны: во-первыхъ, онѣ внесены въ текстъ Ârcika (въ Стобћѣ ихъ нѣтъ), а во-вторыхъ, построены совершенно симметрично, такъ какъ каждая вставка состоитъ изъ пяти слоговъ и помѣщается въ опредѣленномъ мѣстѣ стиха; срав. также и звуковой ихъ составъ. Совершенно такого же рода вставки находимъ мы въ гимнъ Самаведы Utt. 3, 1, 22, гдъ онъ также внесены въ текстъ Arcika, но состоятъ не изъ пяти слоговъ, а изъ трехъ, при чемъ каждая вставка оканчивается на частицу па ("будто")<sup>171</sup>). Съ тѣми же вставками повторяется этотъ гимнъ въ Атhарваведѣ 2, 5 (съ нѣкоторою порчею) и въ Cráuta-sútra Ашва

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup>) См. Петерб. Словарь, подъ словомъ purîsha. Въ Aitareya-Brâhmana 4, 4 (см. Ind. Stud. VIII, 69) эти вставки называются также upasarga, но можно думать, что это послёднее слово есть родовое названіе вставки; поэтому и вставки bruriý въ гимнъ Самаведы Utt. 3, 1, 22 называются у Саяны upasargâksharâni, «вставочные слоги» (см. Бенфея Die Hymn. d. SV. Uebersetz. стр. 254).

<sup>169)</sup> Если это сопоставление вѣрно, въ такомъ случаѣ гласная î въ purîsha произошла путемъ фонетическимъ, т. е. purîsha предполагаетъ болѣе древнюю форму \* pursha, изъ первонач. \* parsa.

<sup>170)</sup> Срав. въ Nâig. Dáivata: mahânâmnyah purîshayah vâ lingoktâ vâ.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>) Та*пd*ya-Brâhmana 12, 13, 21 называетъ эти вставки bhuri*ģ*; см. Вебера въ Indische Studien VIII, 69.

лаяны (Âçvalâyana) 6, 3, <sup>172</sup>) такъ что присутствіе этихъ вставокъ въ Ârcika Самаведы должно объяснять, вѣроятно, тѣмъ, что онѣ издавна соединялись съ стихами, не только при пѣніи этихъ послѣднихъ, но также и при чтеніи.

Возвращаясь къ метрическому составу стиховъ Mahânâmnyas, я долженъ разсмотрѣть теперь то, что говоритъ, повидимому, противъ моего дѣленія. Въ Петербургскомъ Словарѣ, подъ словомъ mahánâman, мы читаемъ: "mahânâmnî; pl. Bez. neun vedischer Verse im Metrum çakvar $\hat{i}$ , welche mit "vid $\hat{a}$  maghavan" beginnen". Стихи Mahanhmnvas, дъйствительно, называются, между прочимъ. çakvaryas (см. Введеніе), что даетъ поводъ искать въ нихъ метръ çakvarî, но обывновенная схема этого посл $\dot{b}$ дняго есть  $8 \times 7$ , т. е. семь падъ, по восьми слоговъ въ каждой, а къ тексту нашихъ стиховъ (какъ при дѣленіи на девять, такъ и при дѣленіи на три) эта схема, конечно, не можетъ быть примѣнена. Во всякомъ случаћ, естественно предполагать, что название извѣстнаго метра "çakvarî" стоитъ въ связи съ названіемъ нашихъ стиховъ "çakvaryas", т. е. "могучіе", но вопросъ въ томъ, какъ открыть эту связь метрическаго состава стиховъ Mahânâmnyas съ темъ, что называется метромъ cakvarî. Необходимую принадлежность cakvarî составляють семь падъ (хотя первоначально эти пады могли быть не исключительно восьмислоговыя) 178), между тъмъ какъ въ строфахъ Маhânâmnyas даже за вычетомъ того, что мы признали вставками, число падъ получается значительно большее. Веберъ говоритъ по поводу этого слѣдующее: 174) "Es ist nun zwar der Text dieser Verse (Mahânâmnyas) an den Stellen wo er vorkömmt so mit fremdartigen Zuthaten überhäuft, dass die eigentliche Grundform nur schwer erkennbar ist: nach Mâdhava zu Pancavimç. br. (T. e. Tândya-Brâhmana) 10, 6, 5 indessen sind wirklich Verse im Metrum zu sieben pâda darunter zu verstehen".Слѣдовательно, Мадhaва долженъ принимать почти половину падъ за вставочныя, и дъйствительно, въ первой строфѣ <sup>175</sup>) онъ выбрасываетъ шесть падъ (1, 2, 6, 7, 9 и 13), называя ихъ вставками на подобіе стобны (stobhavat). Веберъ при-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup>) См. Рота Ueber den Atharva-Veda, стр. 11. Веберъ (въ указан. мѣстѣ) присоединяетъ къ этому ссылку на Çrâuta-Sûtra Шанкhаяны (Çâākhâyana) 9, 5, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup>) Ind. St. VIII, 67.

<sup>174)</sup> Ibid., crp. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>) Я долженъ употреблять названіе «строфа», въ отличіе отъ стиховъ, которые стоять въ текстѣ Arcika.

бавляеть къ этому: "die andern 7 påda sind in der That achtsilbig und dem Sinne nach zusammengehörig". Но вѣдь Мадhaва исключаеть не только пятислоговыя пады, но также и восьмислоговыя, и при томъ съ ущербомъ для смысла стиховъ, такъ что нодобнаго рода объяснение естественнымъ образомъ можетъ возбуждать недовъріе. Я не вижу даже, на чемъ могъ основываться Мадhaва, называя ту или другую восьмислоговую паду вставочною; почему, напр., седьмая пада есть вставкя, почему не восьмая? Пока это тольование схоліаста не будеть подтверждено доказательствами изъ браћманъ или сутръ, я не могу смотрѣть на него иначе, какъ на чисто личную попытку объяснить метрическій составъ стиховъ Mahânâmnyas. Задачею схоліаста (Мадhавы или кого либо изъ его предшественниковъ) было открыть метръ cakvarî въ нашихъ стихахъ, и самымъ простымъ образомъ, конечно, эта задача рѣшалась отбрасываньемъ того числа падъ, какое оказывалось лишнимъ, сравнительно съ схемою çakvarí; такого рода объясненіе могло оправдываться тѣмъ, что присутствіе вставокъ въ стихахъ Mahânâmnyas (но въ какомъ количествѣ?) всегда сознавалось. При томъ же, схоліасть могь видѣть, напр., въ Nidânasútra слѣдующее опредѣленіе, касающееся нашихъ стиховъ: saptapadâ 176) prathamâ çakvarî "изъ семи падъ состоитъ первая çakvari", и потому въ заключение своего изслѣдованія о первой строфѣ онъ прибавляеть: iti prathamâ cakvarî saptapadâ ádtâ. "такъ первая cakvarî сдѣлалась состоящею изъ семи падъ"; но выражение, употребленное въ Nidânasútra, какъ я покажу далье, вовсе не обязываеть къ отбрасыванью шести падъ. Tândya-Bråhmana (13, 4, 2) различаеть въ стихахъ Mahânâmnyas слѣдующія составныя части: pancapada, shatpada, saptapada и dvipada. Ясно, что толкование Мадћавы не находитъ здѣсь никакой поддержки, но, говорить Веберъ 177), die hievon (т. е. отъ толкованія Maghaвы) abweichenden Angaben im Panc. br. (=Тáйd. Br) 13, 4, 2, im Anupadasútra 4, 1, und Nidânasútra 3, 13<sup>178</sup>) beziehen sich nach Mådhava's specieller Erklärung auf die darin (т. е. въ Mahânâmnvas) aufgenommenen refrainartigen Einsätze". Это, однако, не совсѣмъ точно, ибо какія, напр., могуть быть ядёсь вставки изъ пяти падъ (pancapada)? Cambe tepmuhu: pancapada, shatpada u t. g. He ob-

<sup>176)</sup> Слово pada (ср.р.) имъетъ здъсь то же значение, что и påda.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup>) Ind. St. VIII, 68.

<sup>178)</sup> Къ сожалёнію, Веберь не приводить этого места изъ Nidánasutra.

ясняются въ Tândya-Br. по отношенію къ стихамъ Mahánámnyas, и эту задачу принимаетъ на себя произведение Anupadasútra, занимающееся толкованиемъ всего того, что кажется темнымъ въ Талдуа-Br. Не трудно замѣтить, однако, что въ данномъ случаѣ Anupadasûtra желаеть объяснить то, что оставалось для нея самой непонятнымъ. Вотъ что мы читаемъ здъсь (4, 1): mahanamnyas trayodacapadóç, caturdaçottamá; teshám vivekah: púrvapade dvipadá, gâyatrî pratham $\hat{a}$ , vishtarapa $\bar{n}$ ktî pare, g $\hat{a}$ yatra $\hat{g}\hat{a}$ gat $\hat{a}$ bhy $\hat{a}$ m pa $\hat{n}$ capad $\hat{a}$  shatpadeti; pratilomarthavado 'nabhyase, стихи (=строфы) Mahanamnyas состоять изъ 13 падъ каждый 179), а послёдній стихъ имбеть 14 падъ; ихъ дѣленіе: двѣ первыхъ пады образуютъ метръ dvipadâ, именно gâyatrî dvipadâ въ первомъ стихѣ и vishtârapaāktir dvipadâ въ двухъ другихъ; далѣе, изъ падъ gâyatra и ýâgata образуются pa'ncapadâ и shatpadâ. Объяснение того, что не согласуется съ эт имъ дѣленіемъ (или "противорѣчитъ этому дѣленію"), не извѣстно въ наукъ". Такимъ образомъ послъднія слова показываютъ, что составитель Анупадасутры самъ сознавалъ неудовлетворительность своего объясненія, и действительно, оно делаеть этоть вопрось лишь болѣе запутаннымъ. Что касается количества падъ въ стихахъ Mahânâmnyas, то оно опредѣлено здѣсь совершенно согласно съ имѣющимся у насъ текстомъ: двѣ первыя строфы содержатъ въ себѣ по 13 падъ каждая (вмъстъ съ вставками), а послъдняя имъетъ 14 падъ. Но какъже дёлить эти строфы (стихи) составитель Анупадасутры? Встрвчая въ Tândya-Br. терминъ dvipadâ и сообразуясь, можетъ быть, съ текстомъ Gâna (см. ниже), онъ примёняетъ этотъ метръ къ двумъ начальнымъ падамъ, которыя, дъйствительно, образуютъ dvipadâ, и при томъ въ 1 ст. gâyatrî dvipadâ (8+8), а въ 4 и въ 7 ст. vishțârapaāktir dvipadâ (8+12 или 12+8). Очевидно, однако, что эта dvipadâ не составляетъ полустрофы, это только половина перваго стиха, при дёленіи ихъ на 9 (какъ въ Arcika), а не при дѣленіи на три. Затѣмъ, къ остальнымъ падамъ составитель Анупадасутры примёняеть термины pahcapadâ и shatpadâ, т. е. во второй полустрофѣ первыхъ двухъ строфъ онъ помѣщаетъ раисараdâ, а во второй полустрофѣ третьей строфыshatpadâ. Нельзя, конечно, думать, что pancapadâ и shatpadâ входять въ одну и ту же строфу, такъ какъ здћеь разематриваются всѣ три строфы, а не двѣ первыхъ только, и, слѣдовательно, со-

179) Почему здѣсь множ. ч., а не двойствен.?

ставъ второй половины третьей строфы (гдѣ одною падою больше, чёмъ въ двухъ первыхъ) остался бы не объясненнымъ. При томъ же, авторъ Анупадасутры прибавляетъ, что pancapadâ и shatpadâ образуются изъ падъ gâvatra и ýâgata; подъ первыми разумѣются пады въ 8 слоговъ (и менѣе), а подъ gâgata — пады въ 12 слоговъ и болѣе 180). С.тѣдовательно, пятислоговыя пады Anupadasûtra соединяеть съдвънадцатислоговыми (ибо иначе мы не имъли бы въ стихахъ Mahânâmnyas падъ gâyatra), а отсюда ясно, что термины pancapadâ и shatpadâ не могуть относиться къ одной и той же полустрофѣ, такъ какъ, соединяя пятислоговыя пады съ двѣнадцатислоговыми, мы получаемъ уже здѣсь не 11 падъ (5+6), но менѣе. За то, примѣняя въ этимъ полустрофамъ дѣленіе, указанное Анупадасутрою, мы имбемъ 4 или 5 падъ въ каждой строфб лишнихъ 181), относительно которыхъ Анупадасутра ничего не говоритъ, какъ должно смотръть на нихъ. Если это вставки, то какія же именно пады должны считаться вставками? Во всякомъ случаѣ не иятислоговыя (такъ какъ иначе здѣсь не было бы падъ gâyatra), хотя именно въ пятислоговыхъ падахъ естественно было бы видёть вставки, какъ я говорилъ о томъ выше. Неудовлетворительность этого дёленія, мнё кажется, очевидна, а доказательствомъ того, что Tândya-Br. имѣетъ въ виду иное дѣленіе, служитъ терминъ saptapadâ, упоминаемый здѣсь, между тѣмъ какъ Anupadasútra обходитъ его молча. Можно было бы предположить, конечно, что saptapadâ выражаеть составъ цёлой строфы и получается черезъ сложеніе dvipadâ и pancapadâ; но это примѣнимо лишь къ двумъ первымъ строфамъ, а не къ третьей, и мы ожидали бы, слѣдовательно встрѣтить еще терминъ: ashtapada (dvipada+shatpada).

Сообразуясь съ имѣющимся у насъ текстомъ стиховъ Mahânâmnyas (въ Árcika и въ Gâna), мы должны объяснять дѣленіе ихъ, изложенное въ Tândya -Br., слѣдующимъ образомъ. Первая полустрофа во всѣхъ трехъ строфахъ образуется изъ saptapadâ, т. е. содержитъ семь падъ, при чемъ вставки: svar nânçuh, ançur na çocih, ançur madâya не входятъ въ счетъ; вторая полустрофа въ

<sup>180)</sup> Пады gâyatra и ýâgata имѣють при этомъ краткую penultima.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup>) Разница зависить оть того, будемъ ли мы соединять объ пятислоговыя нады съ восьмислоговыми, или только послъднюю, т. е. evâ hi çakrah, îçe bi çakrah, vaçî hi çakrah. Въ текстъ Gâna лишь эти пады соединяются съ восьмислоговыми, между тъмъ какъ svar пâйçuh и т. д. составляють самостоятельные отдълы.

двухъ первыхъ строфахъ есть ра*й* сараdâ (изъ пяти падъ), а въ третьей shatpadâ (изъ шести падъ), и, слъдовательно, пятислоговыя пады: evâ hi çakrah, îçe hi çakrah, vaçî hi çakrah не считаются здѣсь вставками (и не соединяются съ восьмислоговыми, какъ въ Gâna). Принимая это дѣленіе, мы поймемъ какъ расположеніе текста, такъ и отношение стиховъ Mahánâmnyas=Cakvaryas къ метру cakvarî. Первая полустрофа первой строфы, взятая отдѣльно, представляетъ метръ cakvari, т. е. имбетъ 56 слоговъ, распредбленныхъ между семью падами, съ дѣленіемъ послѣ четвертой пады (въ Arcika на два стиха); что же касается строфъ второй и гретьей, то здъсь первая полустрофа есть aticakvarî (cakvarî съ излишкомъ), въ 60 слоговъ, распредбленныхъ между семью падами (одна пада въ 12 слоговъ), съ дѣленіемъ послѣ четвертой пады (въ  $\hat{A}$ rcika на два стиха). Выраженіе, употребленное въ Nid $\hat{a}$ nas $\hat{u}$ tra: saptapadâ prathamâ cakvarî, я понимаю именно въ томъ смыслѣ. что первая полустрофа (во всёхъ трехъ строфахъ) имёетъ семь палъ.—

Теперь вопросъ въ томъ, какъ долженъ объясняться терминъ dvipadâ. За недостаткомъ данныхъ, я не рѣшаюсь сказать объ этомъ что-нибудь опредѣленное, но думаю, что терминъ dvipadâ стоить въ связи съ тъмъ дъленіемъ строфъ Mahânâmnyas, какое мы находимъ въ текстѣ Gâna; здѣсь двѣ первыхъ пады каждой строфы отдёляются отъ послёдующихъ падъ тёмъ же знакомъ (е), какой употребляется и при делении строфъ. Это-то и дало, вероятно, поводъ составителю Анупадасутры примѣнять метръ dvipadâ только къ двумъ первымъ падамъ въ каждой строфѣ; но дѣленіе, являющееся въ текстъ Gâna, можеть имъть основаніемъ особыя правила, которыя касались только пенія этихъ стиховъ, и во всякомъ случав, извѣстный намъ текстъ Arcika не позволяеть переносить въ него то же дѣленіе. При томъ, какъ я уже указывалъ, присутствіе метрическихъ полустрофъ можно открыть и въ текстъ Gâna, именно въ томъ обстоятельствъ, что только послъдняя пада первыхъ полустрофъ повторяется при пѣніи.

I. 1 ст.—Первое vidâh читается въ три слога, съ разъятiемъ aВыраженie vidâ vidâh я не могъ перевести, такъ какъ значенie втораго vidâh мнѣ не извѣстно. Во всякомъ случаb, это должно быть имя существительное (но не vidâ "знанie"), такъ какъ, вопервыхъ, едва ли можно ожидать употребленія глагольной формы vidas два раза въ одной и той же падb, а во-вторыхъ, глаголъ

10\*

vid требуеть объекта. Vid (не vid "знать") значить "находить, попадать на, дѣлаться участникомъ" и т. д., и переводъ формы vid  $\hat{a}$ s (2-е л. ед. ч. сослагательн. аориста) будетъ зависѣть отъ того, въ какомъ значении употреблено здѣсь существ. vid  $\hat{a}$  <sup>182</sup>).

Во второй падѣ предлогъ anu читается въ одинъ слогъ.—Значеніе "благословлять", требуемое здѣсь смысломъ для глагола ça*i*s (собств. "славить, хвалить", первоначально "сказывать", именно хвалебный гимнъ), можетъ быть выведено на основаніи сущ. ça*i*sa, которое въ Петерб. Словарѣ переводится, между прочимъ, словомъ "Segen".

Родительн. падежи çacînâm и p $\hat{u}$ rvînâm произносятся въ 4 слога, съ разъятіемъ â.

2 ст.--Тvат читается какъ tuam. Выраженіе "освѣщай" употреблено въ переносномъ значеніи, т. е. дѣлай нашу жизнь свѣтлою (=счастливою, пріятною). Слова dyumnâya na ische я перевелъ: "для нашего благоденствія", такъ какъ трудно опредѣлить съ точностью, что именно выражаетъ здѣсь dyumna, и что выражаетъ ish. Оба эти слова могутъ обозначать какъ силу (ish собственно есть "сокъ"), такъ и богатство; слѣдовательно, тамъ, гдѣ они соединены, мы могли бы ихъ переводить: "для богатства и для силы", или: "для богатства", или: "для силы", принимая ихъ въ двухъ послѣднихъ случаяхъ за синонимы. Во всякомъ случаѣ, общій смыслъ сохраняется въ выраженіи: "для благоденствія".

3 ст.—Сочетаніе râye vâýâya я перевожу: "для владѣнія крѣпостью силъ", собственно "для владѣнія, именно для крѣпости силъ", т. е. "для крѣпости силъ какъ владѣнія" ("какъ того, чѣмъ владѣютъ"). Этотъ переводъ, мнѣ кажется, указывается смысломъ: Индра приглашается пить Сому, который даетъ ему силу для пораженія враговъ; срав. слѣдующій стихъ. Грамматически слова râye vâýâya могли бы быть поняты и иначе: "для богатства и для силы" или "для богатства и имущества" (если это синонимы); въ послѣднемъ значеніи понимаетъ, повидимому, Петерб. Словарь сочетаніе râye vâýâya въ ст. RV. 3, 19, 1, гдѣ этотъ переводъ, дѣй-

<sup>182</sup>) Еслибъ не обращать вниманія на метрическій составъ этихъ стиховъ, то легко было бы относить въ качествѣ объекта къ vidâħ винит. пад. gâtum (отъ gâtu «ходъ, усиѣшность, благоденствіе»), такъ какъ глаголъ vid довольпо часто встрѣчается въ соединеніи съ винит. gâtum. Метръ не позволяетъ, однако, поступать такимъ образомъ. ствительно, можетъ быть допущенъ (хотя и не требуется безусловно). Но въ нашемъ мъстъ нельзя предполагать, чтобы сочетание râye vâgâya значило "для богатства и для силы" или "для богатства и имущества", такъ какъ Сома даетъ Индрѣ лишь силу, а выражение rhgase "устремись" не позволяетъ объяснять "для богатства и для силы" или "для богатства и имущества" въ значеніи "для дарованія богатства и силы" или "для дарованія богатства и имущества"; ясно, что "дарованіе" было бы подставлено нами совершенно произвольно. Срав. съ нашимъ мѣстомъ, напр., слѣдующій стихъ Ригведы (10, 116, 1): pibâ somam mahata indriyâya pibâ vrtrâya hantave çavishtha, piba râye çavase hûyamânah piba madhvas trpad indrâ vrshasva. Вильгельмъ 183) переводитъ ero такъ: "bibe somam, ut magnam potentiam assequaris, bibe ad Vritram occidendum, robustissime, bibe, ut opes, vigorem praebeas vocatus, bibe, mellis satis, Indra, infunde!" Очевидно, однако, что слово "praebeas" вовсе не указывается смысломъ стиха, и я перевожу поэтому râye çavase: "чтобы владѣть силою" (собств. "для владфнія: для силы"). Точно такъ же и въ другихъ мъстахъ мы находимъ сущ. râi или rayi "имущество" рядомъ съ словами, выражающими силу, крёпость, при чемъ не всегда легко рёшить, какъ. должно понимать такое сочетание, въ смыслѣ ли имущества (богатства) и силы, или же въ смыслѣ силы какъ имущества (т. е. какъ того, чёмъ владёютъ). Послёднее кажется болёе вёроятнымъ, напр., въ слёдующемъ мёстё (RV. 1, 129, 7): vanema rayim rayivah suviryam ranvam santam suviryam, "да пріобрѣтемъ мы въ имущество, о владѣющій имуществомъ, богатырскую силу, радость дающую богатырскую силу".

Форма rn'g'а́se, надѣюсь, переведена мною вѣрно, хотя со стороны грамматической она остается для меня неясною. В'n'ǵа́se можетъ быть или 2-мъ л. ед.ч. изъяв. накл. мед., или инфинитивомъ; правда, для нѣкоторыхъ мѣстъ Ригведы принимаютъ еще третью форму rn'ǵаse (удареніе не передано), съ значеніемъ 1-го л. ед.ч. сослагат. наклон. аориста <sup>184</sup>), но къ нашимъ стихамъ эта послѣдняя форма не можетъ быть примѣнена, да и вообще существованіе ея не кажется мнѣ виолнѣ доказаннымъ. Если въ стихахъ

<sup>183)</sup> De Infinitivi.... forma et usu, crp. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Грассманъ даетъ другое названіе такимъ формамъ; см. его Словарь къ Ригведъ, подъ словомъ tar.

Mahanamnyas rnýáse есть инфинитивъ, въ такомъ случаѣ этотъ инфинитивъ употребленъ здъсь въ значении повелительн. наклоненія. Подобное употребленіе инфинитива хорошо извѣстно изъ индоевропейск. языковъ и вполнѣ понятно ("къ устремлению себя" =,устремись"), но по общепринятому мнѣнію, въ Ведахъ только инфинитивы на - dhy âi и на - sani могутъ употребляться въ значеніи повелительн. наклоненія. Я думаю, однако, что этоть вопросъ требуетъ еще пересмотра, и, напр., stushé въ ст. RV. 8, 5, 4 можеть быть нонято, по моему мнёнію, лишь въ смыслё императивнаго инфинитива: purupriv $\hat{a}$  na  $\hat{u}$ tave purumandr $\hat{a}$  pur $\hat{u}$ vasû, stushe kanvâso açvinâ ("славьте (собств. "славить!"), Канвы, обоихъ Ашвиновъ" и т. д.). Это же объяснение могло бы быть распространено и на тѣ случаи, гдѣ въ stushe, grnishe (сравни по образованію инфинитивъ grnishani), rngase видятъ первое лице ед. ч. сослагат. накл. аориста, равно какъ на arcase въ RV. 10, 64, 3, уауазе въ 8, 25, 1, punishe въ 7, 85, 1 185). Главное возражение противъ такого объяснения должно состоять, конечно, въ томъ, что всѣ эти образованія слѣдуютъ относительно утраты ударенія общему правилу, распространяющемуся на личныя глагольныя формы. Но развѣ императивное значеніе, присущее rngase, grnishe и т. д., не могло вызвать того, чтобы на эти образованія повліяла аналогія личныхъ глагольныхъ формъ?

Если же rn'yазе въ стихахъ Mahanamnyas есть 2-е л. ед.ч. мед., въ такомъ случаѣ мы должны принять здѣсь переходъ отъ изъявит. накл. къ повелит. Извѣстно, что veshi, satsi, yâsi и т. д. употребляются въ Ведахъ въ значении не только изъявит. накл., но также и повелительнаго <sup>186</sup>); со стороны теоретической не было бы поэтому большихъ препятствій къ тому, чтобы допустить подобное же употребленіе и для rn'yазе и нѣкоторыхъ другихъ формъ.

Какъ должна рѣшаться поставленная мною дилемма, я не знаю, но мнѣ кажется, что истина заключается въ первой ся половинѣ.

Въ послѣдней падѣ слово matsva читается какъ matsua.

II. 4 ст.—Слово suvîryam при правильномъ чтеніи обращается въ suvîriam (срав. въ текстѣ Gâna: suvîriyam); род. падежи vâýânâm и çûrâņâm имѣютъ по 4 слога, съ разъятіемъ послѣдняго â.

186) Cm. ibid., crp. 34-35.

<sup>185)</sup> См. у Дельбрюка, Das altindische Verbum, стр. 181.

Индра часто называется vâýânâm patis, и это выраженіе можеть быть понимаемо различно, такъ какъ vâýa совмѣщаеть въ себѣ нѣсколько зпаченій. Петерб. Словарь упоминаеть объ vâýânâm patis при томъ vâýa, которое означаеть военную добычу, но я предпочитаю видѣть здѣсь въ vâýa битву, между прочимъ—на основаніи ст. RV. 1, 11, 1, гдѣ Индра называется vâýânâm satpatih patih (въ текстѣ винит. пад.), "владыка-предводитель въ битвахъ (собств. "битвъ")", и гдѣ, слѣдовательно, значеніе vâýânâm опредѣляется соединеніемъ этой формы съ satpati (см. объ этомъ словѣ Петерб. Словарь). Такъ же понимаетъ здѣсь vâýânâm и Бенфей ("Herr der Schlacht") <sup>187</sup>). Припомнимъ, что гимны часто говорять о призываніи Индры въ битвахъ (vâýeshu и т. д.)

Vaçâ*n* anu, "согласно съ желаніями", т. е. "согласно съ твоими желаніями" встрічается въ RV. 1, 82, 3; 1, 181, 5; 8, 4, 10; 10, 91, 7. Ротъ, какъ я уже говорилъ выше, объяснялъ vaçâ*n* anu изъ vaçam anu, vaça*m* anu, но очевидно, нівтъ никакой необходимости видівть здівсь непремізнно единств. число, а не множеств.

5 ст.—Родит. пад. maghonâm произносится въ 4 слога, съ разъятіемъ â. Звательн. падежъ cikitvas относится, конечно, къ Агни, и въ предшествующей вставкъ слово сосія, "пламенный блескъ", можно понимать по отношению къ тому же богу. Форма cikitvas въ Ригведъ употребляется исключительно въ примѣнении къ Агни <sup>188</sup>).

Vidé я перевожу "присутствуеть", но ставлю вопросительный знакъ, такъ какъ нельзя было бы ожидать ударенія на этой формѣ. Впрочемъ, въ Ведахъ есть и другіе примѣры, гдѣ присутствіе ударенія на глаголѣ для насъ непонятно <sup>189</sup>). Во всякомъ случаѣ, было бы слишкомъ искусственно, конечно, объяснять indro vide въ смыслѣ относительн. предложенія ("Славь Индру, который присутствуеть").

6 ст.—Svarshat есть сослагат. наклон. аориста (3-е л. ед. ч.) отъ того глагола svar, которому дается въ Nâighanțuka 2, 14

188) См. Словарь Грассиана.

<sup>187)</sup> Но напр. въ RV. 1, 29, 2 Бенфей переводить váganam patis: Herr der Nahrungen (объ Индръ). Я думаю, однако, что это выражение, въ примънение къ Индръ, всюду должно было имъть одинъ и тотъ же смыслъ.

<sup>189)</sup> См. Венфея Vollständige Grammatik der Sanskrit-Sprache, стр. 68. Объяснение нѣкоторыхъ случаевъ можно видѣть въ статьѣ Whitney'a Beiträge zur Theorie des Sanskritverbalaccents (Bèiträge zur vergleich. Sprachforschung I, 187 и сяѣд.)

значеніе "идти", и который могъ имѣть также, по крайней мѣрѣ въ нѣкоторыхъ формахъ, переходное значеніе <sup>190</sup>). Срав., напр., RV. 10, 187, 2 : sa na<sup>h</sup> parshad ati dvisha<sup>h</sup> (объ Агни), гдѣ parshat соотвѣтствуетъ нашему svarshat и происходитъ отъ глагола par "переѣзжатъ" и "переводить, перевозить" (срав. нѣм. hinüberfahren, übersetzen).

Послѣдняя пада легко могла бы быть отнесена къ формулѣ (срав. подобныя сочетанія въ Стобhѣ), но по метру она составляеть необходимую принадлежность стиха. Что касается значенія, принимаемаго мною здѣсь для kratu, то сравни параллельныя мѣста въ Словаряхъ Грассмана и Бетлингка-Рота. Въ данномъ случаѣ это значеніе указывается слѣдующими за kratu словами: chandas и rtam brhat; подъ послѣднимъ должно разумѣть здѣсь вообще обрядовую сторону культа.

III. 7 ст.—Слово sâți можетъ значить какъ "дарованie" (=dâna въ индійск. словаряхъ), такъ и "пріобрётеніе"; см. о глаголѣ san, sâ въ Введеніи.

8 ст.-При madâya можно подразумѣвать asti "есть"=, готовъ".

9 ст.— Núnam, "теперь", усиливаетъ здѣсь повелит. навлоненіе bravâvahâi и потому могло бы быть оставлено не переведеннымъ. Двойств. число въ bravâvahâi указываетъ, вѣроятно, на два хора; орав. sam bravâvahâi въ RV. 1, 30, 6; sam vocâvahâi въ RV. 1, 25, 17 и т. д.

Слова на vyam sanyase я церевожу: "вѣчно юнаго", т. е. никогда не старѣющагося, всегда сохраняющаго свѣжесть силъ. Эти же слова, въ примѣненіи къ Индрѣ, мы находимъ въ двухъ слѣдующихъ стихахъ Ригведы: 8, 24, 26: tam и tvâ nûnam îmahe navyam dażesishtha sanyase, "къ тебѣ вѣчно юному обращаемся мы теперь съ мольбою, о самый чудотворный"; 3, 31, 19: tam añgirasvan namasâ saparyan navyam krmomi sanyase purâgâm, "почитая его молитвою (собств. "поклоненіемъ"), будто Ангирасъ <sup>191</sup>), я дѣлаю этого древлерожденнаго вѣчно юнымъ" <sup>192</sup>). Послѣдній

192) Грассиань переводить этоть стихъ какъ-инбудь вначе, такъ какъ при рага-

<sup>199)</sup> Цетерб. Словарь еще не доведенъ до svar. — Тотъ же корень, въроятно, является и въ греч. σύρω (U долг.) «тащить».

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup>) Ангирасы—высшія существа, посредники между людьми и богами и вибстѣ съ тѣмъ родоначальники людей. Агни называется, между прочимъ, однимъ изъ Ангирасовъ. По всей вѣроятности, корень словъ agni и айgiras одниъ и тотъ же, именно ang (ерав. aйgâra уголь, ст. сл. жгль и т. д.).

стихъ будетъ намъ понятенъ, когда мы припомнимъ, что молитвы, по индійскому воззр'внію, дають богамъ силу и, такъ сказать, утверждають за ними тѣ свойства и качества, которыя придаваль имъ человъкъ.-Наконецъ, въ Ригведъ есть еще одинъ стихъ, гдъ мы встрѣчаемъ выраженіе navya sanyase, но тамъ оно относится не къ Индрѣ, а къ милости, ожидаемой отъ боговъ; впрочемъ, первая часть стиха представляется мнв не вполнѣ ясною, и потому я сообщаю здѣсь тексть безъ перевода: tat su no navyam sanyasa âdityâ yan mumocati, bandhâd baddham ivâdite 198) (8, 56, 18).—Sanyase по формѣ есть дат. пад. ед. ч. отъ sanyas "старый" или собственно "старѣйшій"; sanyase "издревле, всегда" (срав. sanât id., собств. аблативъ отъ sana "старый") представляется поэтому аналогичнымъ съ navyase "снова" (дат. над. отъ navyas). На сколько мнѣ извѣстно, прилагат. sanyas передано намъ только въ формѣ окаменѣлаго дательн. падежа (т. е. нарѣчія) sanyase; по крайней мъръ, Петерб. Словарь указываетъ подъ словомъ sanyas лишь на тѣ два мѣста изъ Ригведы, которыя переведены мною выше. Бетлингкъ и Ротъ понимаютъ, повидимому, выраженіе navya sanyase иначе, чёмъ я, такъ какъ они вовсе не говорять объ употреблении sanyase въ качествѣ нарѣчія; по моему мнѣнію, sanyas, adject., должно быть исключено изъ Словаря (если дъйствительно нътъ другихъ примъровъ, кромъ приведенныхъ здѣсь) и замѣнено словомъ sanyase, adv. Въ подтвержденіе моего перевода сошлюсь на слѣдующее мѣсто въ Ригведѣ (2, 16, 1): indram aýuryam ýarayantam ukshitam sanâd yuvânam avase havâmahe, "Индру нестарѣющагося, старость дающаго, полнаго силъ, вѣчно юнаго призываемъ мы на помощь". Здѣсь выраженіе sanâd yuvan не оставляетъ никакого сомнѣнія и вполнѣ соотвѣтствуетъ нашему sanyase navya.

Текстъ "pada" правильно дѣлитъ здѣсь слово samarya на sam -arya, между тѣмъ какъ въ Ригведѣ "pada" имѣетъ sa-marya.

193) Cpab. RV. 8, 18, 12: tat su nah çarma yachatâdityâ yan mumocati H T. g.

ýат онъ подразумѣваетъ somam (см. подъ словомъ рига́ýа). Это предположеніе ни на чемъ не основано, однако: рига́ýа нѣсколько разъ встрѣчается въ Ригведѣ и нигдѣ не составляетъ эпитета Сомы, между тѣмъ какъ къ Индрѣ оно относится и въ стихѣ 6, 38, 3 (рига́ýаm aýaram indram, «древлерожденнаго, нестарѣющагося Индру»). Слѣдовательно, еслибъ въ нашемъ мѣстѣ рѣчъ шла о Сомѣ, то онъ былъ бы названъ, такъ какъ рига́ýа не есть его постоянный энитетъ. Нѣтъ сомнѣнія поэтому, что рига́ýam относится къ тому же лицу, что и tam, т. е. къ Индрѣ.

Это послѣднее дѣленіе вызвано ложною этимологіею слова, отъ mar "умирать", такъ какъ samarya употребляется иногда о битвѣ (напр. RV. 9, 85, 2; срав. Nâighanț. 2, 17). Но первоначальное значеніе этого слова есть "сходка", отъ глагода sam-ar "сходиться, сбѣгаться", откуда далѣе развились значенія: "собраніе" тлпа" и "собраніе" общины для извѣстныхъ цѣлей, напр. для отправленія религіозной церемоніи (какъ въ нашемъ мѣстѣ). Съ другой стороны, "сходка" могла употребляться также въ смыслѣ враждебной стычки, битвы. Срав. съ samarya: samara и samarana (др. перс. hamarana, др. бактр. hamerena). Подобный же переходъ значеній мы видимъ и въ samgrâma, "собраніе народа" (срав. grâma "селеніе", собств. также "собраніе", и въ этомъ послѣднемъ значеніи иногда въ Ведахъ) и "непріязненія стычка, битва".

Слово sakhâ (именит. пад.) неправильно раздѣлено въ текстѣ "pada" на sa-khâ, подъ вліяніемъ ложной этимологіи, которая видѣла здѣсь, вѣроятно, префиксъ sa-. Въ дѣйствительности это слово происходить отъ корня sak "слѣдовать" (сскр. sac, лат. sequi, литовск. sekti и т. д.), откуда, съ удвоеніемъ, sask (изъ \* sasak), т. е. ведійск. saçc, "слѣдовать". Изъ sask должны объясняться ссвр. sakhi- = др. бавтр. hakhi-, ссвр. sakha- = др. перс. hakha- (въ hakhâmanis) 194), такъ какъ индо-эранское kh восходить, между прочимь, къ первонач. sk (черезъ посредство skh); срав. сскр. khâ источникъ, колодецъ-др. бактр. kha, отъ корня skan, skâ "вопать" <sup>195</sup>). Мы должны, однако, имъть въ виду, что переходъ группы sk въ индо-эр. kh былъ только возможенъ, но не быль необходимь, подобно тому какъ и позднѣе, на почвѣ санскрита, гдъ это явленіе еще болье распространено, группа sk могла въ нѣкоторыхъ случаяхъ оставаться неизмѣненною. Далёс, надо принять во вниманіе и то, что вполнѣ вѣрные случаи образованія индо-эранск. kh изъ skh можно видѣть лишь въ тѣхъ словахъ, гдѣ s (подтверждаемое родственными языками) отпало еще въ индо-эранскую эпоху, между тёмъ какъ то skh, которое сохранало в въ періодъ раздѣленія ипдійскихъ и эранскихъ языковъ, должно было смѣшиваться въ др. бактрійск. языкѣ съ ск изъ первоначальн. sk. Я думаю поэтому, что такіе случаи, какъ сскр. skhad "pacкалывать" и др. бактр. çkenda "ломаніе", ничего не

<sup>194)</sup> Сн. Фика Vergleich. Wörterbuch, стр. 318.

<sup>195)</sup> ibid., crp. 324.

могуть доказывать относительно того, быль ли здесь звукъ kh еще въ индо-эранск. эпоху, или же онъ образовался позже, въ санскрить. Сказанное о kh распространяется и на согласныя th, ph, которыя точно такъ же не были извѣстны въ индоевропейск. языкѣ, какъ и kh; на образованіе всѣхъ ихъ въ индо-эранск. язывѣ вліяло, между прочимъ, предшествующее s. Иначе думаетъ однако. Асколи, по крайней мъръ-относительно kh (такъ какъ его лекци не доведены еще <sup>196</sup>) до th и ph). Асколи находитъ возможнымъ признать индоевроп. kh, на основании двухъ или трехъ примѣровъ 197), которые меня нисколько не убѣждаютъ. Такое kh онъ выводить изъ ссир. çankhâ "раковина", гречеси. хόγχος, хόγχη, латинск. congius; здѣсь первонач. k (или, по Асколи, kh) подтверждается и латышск. sence "раковина" 198), которое до сихъ поръ не было, какъ кажется, сравнено съ этими словами, а греческ. у лат. д указываеть, по моему мнѣнію, или на грекоитал. gh (если только существовалъ греко-итал. языкъ), или на индоевроп. gh <sup>199</sup>), какъ варіантъ при k (подъ вліяніемъ предшествующ. n). Такой же варіанть можно видѣть и въ литовск. nagas, ст. слав. ногъть, лат. unguis, греч. δνυξ, при сравнении съ сскр. nâkha, персидск. nâkhun (и русск. нокоть?); во всякомъ случат, необходимость индоевроп. kh никакъ не слѣдуетъ изъ этого примъра. Наконецъ, Асколи присоединяетъ сюда и сскр. mukha "ротъ, пасть", которое онъ сравниваетъ съ греч. μυχός; но, не говоря о томъ, что это сопоставленіе можетъ казаться очень сомнительнымъ со стороны значенія словъ, самый примѣръ не имѣетъ никакой силы для того, кто объясняеть греч. х въ большинствѣ случаевъ изъ gh.-Затвмъ, что касается образованія индо-эранск. kh, то Асколи, именно по поводу ссвр. sakhi-=др. бактр. hakhi-, говорить, что др. бактр. kh не можетъ соотвѣтствовать первоначальн. sk<sup>200</sup>).

<sup>200</sup>) Vorlesungen, crp. 186.

11

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup>) Я знакомъ лишь съ измецкимъ переводомъ этихъ лекцій: Vorlesungen über die vergleichende Lautlehre des Sanskrit, des Griechischen und des Lateinischen (Halle. 1872).

<sup>197)</sup> См. въ указанномъ мѣстѣ стр. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup>) Это сдово служить новымь примѣромь соотвѣтствія сскритскаго с (изъ первонач. k) латышскому s (въ литовскомь было бы sz).

<sup>199)</sup> Теорія Асколи объ образованія греч. χ, ϑ, φ, лат. h, g, d, f, b изъ грекоитал. kh, th, ph не можетъ считаться доказанною, и я остаюсь при прежнемъ объясненіи (срав. Корсена), тѣмъ болѣе, что самое существованіе греко-итал. языка не есть еще фактъ несомиѣный.

По моему инфнію, это заключеніе ошибочно: на основаніи того, что сочетание skh (ckh) невозможно въ др. бактр. языкѣ, нельзя еще заключать, что оно не было извѣстно и въ болѣе древнюю эноху, т. е. въ индо-эранскомъ языкѣ; очевидно поэтому, что то skh, которое утратило s еще въ періодъ единства индійскихъ н эранскихъ языковъ, могло удержаться въ видѣ kh и въ др. бактр. языкѣ. Подобнымъ образомъ и относительно индо-эранск. th Асколи должень отрицать возможность происхожденія этого звука изъ такъ вакъ въ др. бактр. языкѣ сочетаніе sth (cth) sth. между тѣмъ сравнительная грамматика предневозможно. A ставляеть несомнённый, какъ мнё кажется, примёръ образованія индо-эранск. th изъ sth, первонач. st, въ глагольномъ окончаніи 2-го лица ед. ч. Извѣстно, что въ прошедш. совершен. времени это окончание является въ сскр. -tha, которое соотвѣтствуеть др. бактр. -tha 201), а также греческ. — σθα (гдѣ в изъ t), — ва латинск. --stl <sup>202</sup>), готск. --st въ saisost (перфект. отъ saian "сѣять"). Что касается обыкновеннаго окончанія этого лица въ готскомъ перфектѣ, t (напр. gaft, отъ giban "давать"), то я думаю, что это t произошло изъ st на почвѣ нѣмецкихъ языковъ, именно послѣ той эпохи, когда воспослѣдовало здѣсь измѣненіе согласныхъ подъ вліяніемъ закона "Lautverschiebung". Доказательствомъ этого служить то, что t не перешло здѣсь въ th, а осталось неизмѣпеннымъ, какъ должно было оно оставаться въ сочетания st: припомнимъ, что законъ "Lautverschiebung" съ особенною правильностью наблюдается именно на зубныхъ согласныхъ. Итакъ, я считаю необходимымъ признать уже для индоевропейскаго языка группу ---st- въ окончаніи 2-го лица ед. ч. прошедш. соверш. времени. Если до сихъ поръ это не принималось во внимание 203), то лишь

<sup>201)</sup> Окончаніе — ta является здѣсь только послё ς (изъ s), напр., въ vôiçta — cckp. vettha, греч. οίσθα. Я думаю, что ta въ этомъ случаё новѣе tha и сбразовалось подъ вліяніемъ того закона, по которому сочетаніе çth (sth) въ др. бактр. языкѣ было невозможно.

<sup>202)</sup> Греч. 2, лат. 1, ведійск. А, являющееся нногда въ гимнахъ (въ текстѣ «за*m*hitâ»), позволяютъ думать, что въ концѣ этой формы стояла носовая согласная.

<sup>203)</sup> Курпіусъ (Das Verbum der griechischen Sprache, стр. 53 и 102), сопоставляя греч. – σθα съ лат. – stî, готск. – st, предполагаетъ тѣжъ не менѣе, что греч. – σθα произошло изъ – ττα (первонач. – tva). Но на лат. – stî, готск. – st подобное объясненіе не можетъ быть распространено; слѣдовательно, оно не годится и для греч. – σθα.

нотому, что лингвисты считали необходимымъ выходить непремѣнно изъ —tva; но образованіе глагольныхъ окончаній во многихъ отношеніяхъ еще такъ загадочно, что здѣсь требуется особенная осторожность относительно того, чтобы предвзятыя теоріи не скрывали отъ насъ самыхъ фактовъ. Сочетаніе st принадлежало глагольному окончанію 2-го лица не только въ единств. ч., но также и во множ. и въ двойствен. Во множ. числѣ оно засвидѣтельствовано сскр. —tha (въ настоящ. вр.) и латинск. —stis <sup>204</sup>), а въ двойствен. сскр. —thas (въ наст. вр.), —thus (въ перфектѣ) и готск. —ts, гдѣ t подъ вліяніемъ бывшаго нѣкогда s не перешло

въ th. Происхождение индо-эранскихъ kh, th, ph обусловливалось не однимъ только s, но и другими причинами, которыя пока еще не разъяснены. Въ санскрить эти согласныя образуются, между прочимъ, подъ вліяніемъ предшествующаго n или  $m^{205}$ ) (напр. въ panthan—, manth, clâkh (изъ \* clankh), cr $\bar{n}$ khala, ca $\bar{n}$ khâ, ramph, tumph=tump и т. д.), и можетъ быть, еще въ индо-эранскомъ языкъ носовая способствовала образованию kh, th, ph, при чемъ сама она иногда исчезала (какъ и вообще носовыя согласныя отличаются особенною подвижностью). Такимъ образомъ, напр., индо-эранск. capha "копыто" и др. сканд. hâfr, hôfr (нвн. Huf) могутъ восходить къ первоначальн. формѣ \* kampa, откуда объясняется какъ индо-эранск. ph, такъ и др. сканд. а. Помнѣнію Асколи, индо-эранск. придыхательныя kh, th, ph, напр. въ sakhi-, ratha, capha, произошли изъ k, t, p, благодаря своему положенію между двумя гласными; но это еще вопросъ, благопріятствовало ли такое положеніе образованію придыхательныхъ въ индо-эранск. языкъ.

Въ концѣ стиховъ Mahânâmnyas стоитъ торжественное обращеніе къ богамъ, которое также занесено въ текстъ Árcika, хотя оно и не имѣетъ метрической формы <sup>206</sup>). Почти въ томъ же самомъ видѣ мы находимъ эти слова въ одномъ изъ sâman сборника Áranya-

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup>) Очевидно, что, объясняя —st- въ —stî изъ индоевроп. —st-, мы не можемъ и въ — stis видѣть въ первомъ s согласную, принадлежащую къ основѣ перфекта.

<sup>205)</sup> Срав. въ греческ. языкѣ происхожденіе χ, θ, φ изъ k, t, р подъ вліяніемъ предшествующ. σ или ν, μ; см. Курціуса Grundzüge, 4-е изданіе, стр. 493 и слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>) Это не помѣшало, однако, нѣкоторымъ рукописямъ принимать эти слова за десятый стихъ.

Gâna <sup>207</sup>), а слѣдовательно и въ Стобhѣ; тамъ эта формула читается такъ: evâ hy agne hi, indra hi, púshan hi, devâħ.—Пушанъ есть имя бога, дающаго людямъ питаніе и вообще благоденствіе. По своему происхожденію Пушанъ есть, вѣроятно, обоготворенное солнце.

207) AG. VI, 1, 10.



## Araņya-Gâna. Составъ этого сборника по отношенію къ текстамъ Arcika и Stobha.

Стихи, составляющие Aranyaka-samhitâ, принадлежатъ въ тексту Arcika, т. е. являются здѣсь въ формѣ rc, а не въ формѣ sâman, предназначенной для пънія. Этоть послёдній видь они получають въ Áranya-Gâna (=Áranyaka-Gâna), въ томъ изъ четырехъ сборниковъ пъснопъній sâman, который примыкаетъ къ Aranyaka-samhitâ и содержить въ себѣ всѣ приведенные мною выше стихи, но только въ томъ видѣ, какъ ихъ должно было пѣть, т. е. съ необходимыми музыкальными нотами, удлинненіями гласныхъ, повтореніями словъ и т. д. Отдѣлъ Mahânâmnî, составляющій приложеніе къ Aranyaka-samhitâ, является точно такъ же и здѣсь какъ прибавка, но уже въ музыкальной транскрипціи <sup>1</sup>). Этимъ не ограничивается, однако, содержаніе AG.; кромѣ стиховъ изъ Ar., мы находимъ здёсь также и другіе стихи (въ формѣ sâman) изъ А́rcika Самаведы, при томъ именно изъ первой его части, т. е. изъ Chandas; помимо того, тѣ изреченія, которыя носять названіе Stobha (см. Введеніе), являются въ AG. не только какъ вставки въ sâman, но и какъ самостоятельныя пъснопънія. Стобна входить сюда начиная съ четвертой главы первой прапатhаки, при чемъ порядокъ, въ которомъ слѣдуютъ въ ней отдѣльные слоги (восклицанія), слова и цѣлыя предложенія, обыкновенно сохраняется въ AG. (иногда здёсь являются повторенія); но тѣ немногія стобіы, которыя получили съ теченіемъ времени исключительно музыкальное назначение, повторяются въ Sâman безъ всякаго отношенія къ тексту Stobha, хотя всё он'в стоять также и въ этомъ послѣднемъ, но только въ мѣстахъ опредѣленныхъ.

Названіе "Áranya-Gâna" указываеть на то, что этоть сборникъ предназначался для пустынниковъ, а въ дъленіи AG. на от-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Одна изъ руконисей, которыми и нользовался для AG., именно Ж 68 въ библіотекъ India Office, не имъетъ этой прибавки, но это обстоительство — совершенно случайное, такъ какъ уже Ársbeya-Bráhmana включаетъ отдёлъ Mahánámnî въ AG.

дѣлы parvan можно видѣть связь съ ритуаломъ. AG. имѣетъ два дёленія: во-первыхъ, на шесть частей prapâthaka, изъ которыхъ каждая подраздёляется на половины (ardhaprapâthaka); во-вторыхъ, на три отдела parvan (собств. "сочленение"), имѣющие спеціальныя названія. Первый отдёлъ parvan оканчивается съ первою половиною второй прапатнаки и называется arkaparvan; второй идеть до конца третьей прапатнаки и называется drandvaparvan; третій оканчивается вмѣстѣ съ шестою прапатhакою и носить название vacovrataparvan. Что касается двухъ первыхъ названій, то слова arka и dvandva имѣють здѣсь, конечно, ритуальное значение: срав. у Бетлингка и Рота arka "bez. einer Ceremonie" и dvandva "N. mehrerer Ekâha<sup>2</sup>); относительно же vâcovrata я не имѣю никакихъ данныхъ, на основаніи которыхъ могъ бы принять здѣсь это слово вь ритуальномъ значеніи, и потому остается предположить, что третій отдёль названь vâcovrataparvan по имени двухъ первыхъ sâman, которыми онъ начинается, и которые носять название: vâcovrate dve.

Въ Введеніи я говориль о томъ, что одинъ и тотъ же стихъ rc, равно какъ одно и то же изреченіе, могуть являться въ формѣ многихъ sâman, при чемъ разница опредѣляется лишь музыкальною стороною. Каждый стихъ sâman имъетъ свое спеціальное названіе, которое дается или по содержанію его, или по имени автора, которому онъ приписывается, или по имени божества, которому онъ считается посвященнымъ, или, наконецъ, по тѣмъ словамъ Стобны, которыя вставляются въ него; нѣкоторыя названія остаются, впрочемъ, загадочными. Рукописи, которыми я пользовался для AG<sup>3</sup>), сообщаютъ по большей части названія sâman, хотя это дѣлается не во всѣхъ рукописяхъ одинаково исправно, и нѣкоторыя лишь мѣстами приводятъ ихъ (часто въ ошибочной формѣ). Но у насъ есть еще одно важное пособіе для повѣрки какъ этихъ названій, такъ и порядка sâman въ AG., именно оглавленіе къ этому сборнику, помѣщенное въ Arsheya-Brâhmana, <sup>4</sup>) въ слѣдъ за оглавленіемъ къ

<sup>2)</sup> Ekâha есть однодневная религіозная церемонія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) № 197 Dev. парижской Bibliothèque Nationale и № № 68, 665 и 1295 дондонской библіотеки въ India Office; въ этомъ же порядкѣ я обозначаю эти рукописи черезъ А. В., С. D.

<sup>4) —</sup> Arsha-Brâhmana. Въ рукоп. Ind. Off. № 665 это произведение называется въ началѣ Arsha-Brâhmana, а въ концѣ Arshaya (читай: ârsheya)-Brâhmana; въ берлинск. рук. читается rshi-brâhmana, а въ началѣ: atha... âr shapradeço bhavati.

Grâmageya-Gâna. Въ той рукописи, которую я имѣлъ для Ârsheya-Brâhmana (India Office № 665), оглавленіе къ AG. начинается съ восьмой главы третьей (и послѣдней) пранатhаки и идетъ до конца произведенія, но въ берлинской рукописи rshi-Brâhmana (№ 296 по каталогу Вебера) оно начинается, по словамъ Бенфея и Вебера, <sup>5</sup>) съ 13 главы третьей пранатhаки, и эта разница остается для меня необъяснимою. При сравненіи Ârsh. Brâhmana съ текстомъ AG. оказывается мѣстами другой порядокъ стиховъ, а также и число sâman, упоминаемыхъ въ Ârsh. Brâhm., больше того, какое я нахожу въ AG. Дѣленія на прапатhаки и на рагvan Ârsh. Brâhm не передаетъ, но за то она часто знакомитъ насъ съ различными названіями, которыя носить одинъ и тотъ же стихъ sâman, между тѣмъ какъ въ рукописяхъ AG дается обыкновенно каждому sâman лишь одно названіе.

Я сообщаю здѣсь содержаніе AG. по отношенію въ текстамъ Arcika и Stobha, при чемъ музыкальная сторона стиховъ sâman остается у меня не переданною. Сравни съ моимъ изложеніемъ Бенфея Die Hymnen des Sâma-Veda, Harmonieen und Discrepanzen a также Indische Studien, III: Index zu den Harmonieen und Discrepanzen.—Для Стобны и имѣлъ двѣ рукописи (Ind. Off. NN 665 и 280), <sup>6</sup>) писанныя въ текстѣ "раda", который называется здѣсь prakrti ("первоначальный видъ)"; <sup>7</sup>) этотъ же текстъ удержанъ и мною, тѣмъ болѣе что мнѣ ничего неизвѣстно о существованіи для Стобны другаго текста. Повторенія одной и той же формулы я не передаю, за исключеніемъ лишь тѣхъ случаевъ, когда подобное повтореніе образуетъ цѣльный sâman.

I prapâțhaka, 1 ardha:

1—8) ashţâu vâirûpâņi AB.: <sup>8</sup>) 1) an'ýovâirûpam, 2) hrasvâvâirûpam=hrasvâbrhadopaçâ AB., 3) pancanidhanam AB. (=ashţâu vâirûpâņi AG.), 4) shadnidhanam AB. (=panca-

5) Бенфея Die Hymnen des SV., стр. VII; Beбера Verzeichniss der Sanskrit-Handschriften, стр. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Въ этомъ порядкѣ я ихъ обозначаю черезъ а и b.

<sup>7)</sup> Обѣ рукописи начинаются словани: atha stobha-prakitik. Срав. въ каталогъ Ауфрехта Stobhaprakiti (стр. 378 а и 393 b).—У Burnell'a, подъ № 153, значится Stobhapada.

в) Знакъ АВ. показываетъ, что извѣстное названіе встрѣчается только въ Arsheya-Brâhmana. Въ данномъ случаѣ названія стиховъ перепутаны въ AG., и родовое ashfâu vâirûpâni (т. е. восемь vâirûpa) принято за спеціальное названіе третьяго стиха.

nidhanavâirûpam AG.), 5) saptanidhanavâirûpam—saptanidhanam AB., 6) ashfanidhanavâirûpam—ashfanidhanam AB., 7) dvådaçanidhanam, 8) pushpam: Ch. 3, 2, 4, 6; St. 1, 4: it idâ dicam vicam has acvâ cicumatî it idâ yuvatih ca kumârinî svah ýyotik hái.--9 u 10) antarikshe dve: Ch. 3, 1, 5, 7; St.: su-stubhah 9) tubhah açvâ çiçum akrân (9), vi-stubhah 10) tubhah açvâ çiçum akrân (10).—11 и 12) arishte dve: Ch. 6, 2, 2, 12.—13 и 14) aharite dve: Ch. 3, 2, 2, 4; St. 1, 5: brhat.-15) devasthânam=varunasya devasthånam AB.: Ch. 3, 1, 5, 7; St.: sahah narah satyam ogah sthât idam dyâuh akrân bhûmih atatanat sam--udram sam acûkupat.—16) brhad devasthânam: Ch. 3, 2, 2, 6.— 17 и 18) âirayâirine dve: 17) St.: âirayat devâh divah <sup>11</sup>) ýyotih; Ch. 6, 1, 3, 1, 18) Ch. 2, 2, 2, 7.-19 H 20) ângirase dve: 19) Ch. 6, 1, 3, 1; St.: svah gaganma mahah prthivyah 12) divam a çakema 13) vâģinah yamam, 20) Ch. 3, 2, 3, 8; St.: devânâm avasâ vayam (brhat <sup>14</sup>)) namah.—21) bârhaspatyam: id.—22) bhâradvâýam: Ch. 3, 2, 1, 3.—23) âtharvanam: Ch. 1, 1, 3, 13; St.: âvat.— 24) nâradvasam—nâradvasavacah<sup>15</sup>) А.В.: Ar. 1, 1.—25 и 26) brhati vâmadevye: St. brhat vâmam brhat pârthivam brhat antariksham brhat divam brhadbhyah vâmebhyah vâmam. — 27) brhat=bhâradvâýasya brhat AB.: Ch. 3, 1, 5, 2.

2 ardha:

1 и 2) vasishthagamadagnyor arkâu dvâu AG. AB. agastyagamadagnyor vâ AB.: Ch. 4, 1, 3, 6.—3) svaçirâm arkah: Ch. 5, 2, 4, 2.—4) dìrghatamaso 'rkah: Ch. 6, 2, 2, 5.—5) marutâm arkah: Ch. 3, 2, 2, 5.—6) samstobhah <sup>16</sup>): St. 1, 6: sam tvâ anonavuh marutah viçvasmât.—7) agner arkah: Ch. 1, 1, 3, 7; St.: agnìh márdhâ abhavat divah.—8) pragâpater arkah: Ch. 6, 2, 1, 2.—9 и 10) indrasyârkâu dvâu: Ar.1, 2.—11) arkaçirah ==trishtubhâm arkaçirah: Ar. 1, 3.—12) arkagrîvah: St.: patih

9) sushtubhah.

<sup>10</sup>) vishtubhah.

1) Въ рукоп.: divâh. Долгота гласной попала сюда (какъ и во иногниъ другизъ ивстахъ) изъ текста Gâna.

12) Въ рук.: prthivyâ.

13) Въ рук.: асакета.

14) Слова by hat въ Стобћѣ нѣтъ, но си. выше.

15) У Бенфея ошибочно: nåradvasavam.

<sup>16</sup>) Въ АВ. 5 и 6: marutârkâu dvâu samstobho vottarah.

divah antarikshasya pårthivasya apâm osha-dhînâm viçvasya bhûtasya.—13) varunasyârkah=varunagotamayor arkah AB.: St.: âyuh cakshuh ýyotih; Ar. 1, 4.—14 и 15) arkapushpe dve: Ch. 4, 1, 3, 6.—16, 17 и 18) âĝyadohâni trìņi—agner vâiçvânarasya triny âýyadohâny âcidohâny âcyadohâni vâ praýâpater vâ vishnor vâ viçvâmitrasya vâ AB.: 16) St. 1, 7: âģya-doham; Ch. 1, 2, 2, 5; 17) St.: ci-doham; Ch. id.; 18) St.: cyoham rtam; Ch. id.—19) râivata rshabhah 17)—rudrasya rshabho râivatah AB.: Ch. 2, 2, 2, 6.-20) vâirâga rshabhah: Ch. 5, 1, 1, 8.-21) câkvara rshabhah: Ch. 5, 1, 3, 1; St: om cam yoh havih.--22, 23 n 24) atlshangas trayah <sup>18</sup>)=indrasya trayo 'tishangâh AB.: 22) râudrah AB.: Ch. 6, 2, 1, 1; St.: atha; 23) vâsavah AB.: Ch. 6, 1, 5, 11; 24) pârģanyo vâiçvâdevo vâ AB.: Ch. 6, 2, 1, 6.—25—28) padastobhâs catvârah=prâýâpatyâç catvârah padastobhâ gâutamâ vâ vâiçvamitrâ vâ râudrâgnâ<sup>19</sup>) vâ AB.: Ch. 6, 2, 2, 5.

II prapâțhaka, 1 ardha:

1—10) sarpasâmâni daça daça samsarpâņi mahasarpâņi sarpasâmâni vâ, 'thâparam: agneç ca prthivyâç ca vâyoç cântarikshasya câdityasya ca divaç câpâm ca samudrasya ca mândave dve; athâparam: bâbhravâni catvâri pâvamânâni <sup>20</sup>) catvâri diçâm samsarpe dve AB.: 1) sarpam AG.: St. 1, 8: abhi imahe sarpa svah; Ch. 4, 2, 4, 5; 2) prasarpam AG.: St.: abhi pra manhîh <sup>21</sup>) imahe pra sarpa svah; 3) utsarpam AG.: St.: ut sarpa svah; 4) St.: svah sam-sarpatah sarpata pra sarpata svah gamema te vayam; Ch. 3, 2, 3, 8; 5) St.: svah sam sarpa; 6) St.: srpâya pra srpa pra srpâya; Ch. 6, 2, 2, 1; 7) St. id.; Ar. 1, 5; 8) id.; 9) Ch. 5, 1, 3, 1; St.: diçah pra-diçah kalpantâm râ⁄am gamema sva-râ⁄am gamema; 10) Ch. id.; St.: ut-diçah vi-diçah kalpantâm vi-râ⁄am gamema sva-râ⁄am gamema.—11) trihsâma—trihsandhi AB.: Ch. 4, 1, 2, 9.—12) ya g´n asârathi: Ch. 3, 2, 4, 4; St. 1, 9: bda (?) harih matih. 13) vrshâ: Ar. 1, 6.—14) ekavr-

11\*

<sup>17)</sup> Рук. С имѣетъ: râivatya rshabhah.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Рук. С имъетъ, конечно, по ошнбкъ: atìshâs traya h. Срав. это же чтеніе въ твхъ рукописяхъ, которыми пользовался Бенфей.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Рук. имѣетъ: rudrâgnâ.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Рук. ниветь: раvanâni.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Въ Стобћѣ рук. b читается: manhih (въ AG: manhih); въ рук. a это слово пропущено.

sham<sup>22</sup>): St.: ekam sam âirayat yrdhe ekam sam âirayat mahe ekah vrshâ vi râģati; Ch. 4, 2, 5, 9.-15) vidratham 22): Ch. 5, 1, 2, 2.-16) abhrâtrvyam: St.: huve vi-râýam sva-râýam mahat sâma aýîýane mahat bhadram aýíýane a-bhrâtrvyam aýíýane abhi-bhûh asi; Ch. 5, 1, 2, 1.-17 H 18) râivate dve AG. AB. revatyo vâ AB.: Ch. 2, 2, 1, 9.—19) çâkvaravarnam: Ch. 5, 2, 4, 1; Ar. 1, 7 и 8.— 20) nityavatsam: Ch. 5, 2, 3, 7.-21) rathamtaram=vasishthasya rathamtaram AB.: Ch. 3, 1, 5, 1; St.: as.-22) saptaham -ýamadagneh saptaham AB.: Ch. 3, 1, 5, 2; St.: ayam vâyâu tri-vrtam pra-vrtam.-23-27) pańca pavimanti=pańca pavimanti mahâsâmâni: çarvasya prathamottame, rudrasya trîathâparam: agner harasî dve, kshurasya harasî dve, nv; mrtvor harah pancamam AB.: 23, 24 и 25) â-krandaya kuru ghosham mahântam harî (iti) indrasya abhi-yoýaya âçû (iti) marma--vidham dadatâm an-yah an-yam çalya-âtmâ patatu çlokam acha; pra yat cakram a-râvne sanatâi abhi-avartayat ýyok it tisrah om hâtâi çayâtâi keçavat çirah 28); 26) pra yat cakram и т. д.; St.: as phat mrs has; 27) pra yat cakram н т. д.; St.: abhi-abhûh has pra-has cakshuh.—28 и 29) harasî dve—sâmanî vâtrakâhye<sup>24</sup>) (?), lokânâm çântir uttamam <sup>25</sup>) AB.: 28) St.: kshurah harah-harah vrcca pra-vrcca pra chindhi; стихъ: pra vat cakram и т. д.; 29) St.: vayah brhat rtam havih bhadrâm sva-dhâm svayam skrnve (sic) isham ûrýam raýah svah vâk idâ svah brhat bhâh arkam arcata devâvrdham (sic); Ch. 3, 1, 5, 1.-30) pancanidhanam vâmadevyam: St.: iha pra-ýâm iha rayim rarânah rayah-poshâya su--krtâya bhûyase â agan vâmam idam brhat idam vâmam idam brhat

<sup>24</sup>) Берлинск. рук. ?shi-brâhma?a читаетъ: sâmanî vârtikâh ye; берлинск. рук. AG. № 279 Web.: sâmâni vâtrikâp ye; (см. Бенфея Die Hymnen des SV., Harmonieen und Discrepanzen, стр. 178 примѣч.).

<sup>25</sup>) Берлинск. рук. А.G. Je 279 Web. читаетъ: uttaram (см. Бенфея ibid.), и это върнѣе. Порядокъ стиховъ здѣсь, въроятно, перепутанъ; 28-й ст. надо считать однимъ изъ kshurasya harasî dve (см. это названіе выше).

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Въ АG. названія 14-го и 15-го стиховъ смѣшиваются; вмѣсто е k a v r s h a m здѣсь читается e s h a v r s h a m. Срав. то же въ рукописяхъ, которыми пользовался Бенфей.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Первый изъ этихъ стиховъ является въ А́гсіка школы Nâigeyâs (см. Введеніе): Ch. 7, 1, 10; можетъ быть, тамъ же находится и второй стихъ, хотя изъ оглавленія этого не видно. Замъчательно, что AG. приводитъ оба стиха въ 24-мъ sâman въ текстѣ «pada», не въ музыкальной транскрипціи; причина этого та, конечно, что оба эти стиха но вошли въ А́гсіка нашей редакціи.

сага̂сага̂ya brhate idam vâmam idam brhat; Ch. 2, 2, 3, 5 (начиная со словъ: ùtî sadâvrdhaħ и т. д.).—31) mahâvâirâģam—indrasya mahâvâirâģyam vasishṭhasya vâ AB.: St.: matsva oģaħ sahaħ balam indraħ vayaħ dadhe sadham <sup>26</sup>) rtam; Ch. 5, 1, 1, 8.— 32) agneħ priyam: St.: priyam brâhmaṇânâm yat manaħ tat mayi brâhmaṇânâm paçûnâm yat manaħ tat mayi paçûnâm yoshitâm yat manaħ tat mayi yoshitân; Ch. 1, 1, 1, 1.—33) sarpasâma—sarpasâma kalmâsham vâ AB.: St.: vîhi yave <sup>27</sup>) sam yamam na vi-âyamam vi yamam sam-âyamam ye ke ca udara-sarpiṇaħ tebhyaħ namaħ; Ch. 2, 2, 3, 5.—34) setusâma—svargyam setushâma AB.: St.: setân tara duħ-tarân dânena a-dânam a-krodhena krodham çrat-dhayâ a-çraddhâm satyena an-rtam eshâ gatiħ etat a-mrtam svaħ gaccha ģyotiħ gaccha setân tîrtvâ caturaħ <sup>28</sup>); Ar. 1, 9.—

2 ardha:

1 и 2) vasishthasya prânâpánâu dvâu <sup>29</sup>): 1) St. 1, 10: âyuh satyam; Ch. 4, 1, 3, 6; 2) <sup>30</sup>) St.: ânah hiya mana-doham; Ch. id. 3 и 4) indrasyâinyâu dvâu: St.: enyâu-enyâu aho (iti) enyâu; Ch. id.—5 и 6) praģâpater vratapakshâu dvâu AG. AB. ahorâtrayor vâ AB.: Ch. id.—7 и 8) ulvaģarâyunî dve—indrányâ ulvaģarâyunî dve AB.: Ch. id.—9 и 10) brhaspater balabhidî dve indrasya vâ; udbhid vâinayoh pûrvam AB. <sup>31</sup>): Ch. 1, 1, 2, 3.— 11) bhargah <sup>32</sup>) St.: 1, 11: dhâma yat <sup>33</sup>) bhargah; Ch. 3, 2, 2, 6.— 12) yaçah <sup>34</sup>): St.: yaçah varcah asmin âyuh viçva-âyuh viçvam viçvam âyuh açîmahi pra-ýâm tvashtah adhi-nidhehi asme (iti) çatam

26) Т. е. «небо»? См. въ Naighant. 3, 30 sadhe (варіантъ: svadhe), двойств. ч., —dyavapythivî.

27) Въ AG. въ музыкальной транскрищин: vîhâyavâ-î.

<sup>28</sup>) Cu. Beegenie.

<sup>29)</sup> А.С. рукоп. В передъ заглавіемъ этихъ стиховъ замѣчаетъ: dakshi?anâsapuțe vâyos tyâgab.

30) А.G. рукоп. В передъ вторымъ стихомъ замѣчаетъ: vâmanåsapute vâyor grahanam, trir abhyastam.

<sup>31</sup>) Также и AG. рук. D называеть первый изъ этихъ стиховъ ud bhid.

<sup>32</sup>) AG. рук. В (и, можетъ быть, Årsh. Bråhm.) имѣетъ: bhargâh, но долгота а здѣсь заимствована изъ sâman, гдѣ второе а въ bhargah становатся долгимъ. У Бенфея: bhargam.

<sup>88</sup>) Въ рукоп.: dhâmayat.

<sup>34</sup>) АВ. ниметь въ виду два sâman и называеть ихъ yaçasî dve, но въ AG. только одинъ стихъ yaçal.

ývema çaradah vayam te; Ch. 3, 2, 3, 8.—13 H 14) yâme dve: Ch. 1, 1, 5, 9; St.: râýam sva-râýam vi-râýam sva-râýam.—15 H 16) gharmatanú dve: Ch. 6, 1, 3, 4; St.: gharmah pra-vyktah tanvâ sam ânydhe vydhe svah ânaçe mahe (svah).—17, 18 H 19) cakshusâmâni trîni==praýâpates trîni cakshúmshi AB.: Ch. 6, 2, 1, 2.—20, 21 H 22) vârshâharâni trîni: Ar. 2, 1; St.: abhi sphûrýa yam dvishmah sam osha <sup>35</sup>) abhi sphúrýa yam dvishmah.

III prapathaka, 1 ardha:

1 и 2) dyâute dve AG. AB. dvâigate vâ AB.: Ch. 3, 2, 3, 2; St. 1, 12: açvam-ishtaye açvat-ishtaye (!) 36).-3 H 4) tâsyandre dve AG. AB. tâsvindre vâ AB.: Ch. 6, 2, 1, 6. — 5 и 6) tâuraçravase dve: Ch. 4, 1, 1, 6. — 7 и 8) dhenupayasi dve AB.: 7) dhenu AG.: St.: bhuvat ģanat vrdhat karat dhenu; Ch. 5, 2, 4, 2; 8) payah AG.: St.: payah; Ch. 1, 1, 3, 5. — 9 и 10) svarýyotishî dve AB.: 9) svah AG.: St.: svah vicyam; Ar. 2, 2; 10) ýyotih AG.: St.: ýyotih viçvam; Ar. id.—11 u 12) yan vâpatye dve: Ch. 3,1, 1,5; Ar. 2, 3 и 2, 4; 12) Ch. 5, 2, 4, 1.—13 и 14) âyurnavastobhe dve: Ch. 5, 2, 1, 1.-15) râyovâģiyam: Ch. 5, 1, 3, 1.-16) bârhadgiram <sup>87</sup>): Ch. 5, 1, 3, 3.—17) samkrti AG. AB.—alamkrti AG. pyr. B: Ch. 5, 1, 3, 1.-1) pårthuraçmam <sup>38</sup>): Ch. id.-19) cyainam=cyenak AB.: Ch. 4, 2, 4, 10.-20) vrshakam <sup>39</sup>): Ch. 5, 1, 3, 1. — 21 и 22) bhadraçreyasi dve AB.: 21) bhadram AG.: Ch. 5, 2, 2, 6; St. 1, 13: bhadram; 22) creyah AG.: Ch. id.; St.: crevah.-23 u 24) tantvotunî dve AB.: 23) tantuh AG.: St.: tantuh; Ch. 6, 1, 2, 1; 24) otuh AG.: St.: otuh; Ch. id.-25 и 26) sahomahasî dve AB.: 25) sahah AG.: Ch. 5, 1, 1, 8; St.: sahah; 26) mahah AG.: Ch. id.; St.: bhûmih antariksham dyâuh mahah.-27 и 28) varkaýambhe dve: Ch. 3, 2, 2, 5; St.: viçvesham bhûtânâm stobhânâm. — 29 и 30) ishviçvaģyotishî dve AB.: 29) Ch. 4, 1, 3, 1; St.: ish; 30) viçva ýyotih AG.: Ch. id.; St.; viçvaģyotiķ.

2 ardha:

1 и 2) draviņavishpardhasi dve AB.: 1) draviņam AG.: St. 1, 14: mahi; Ch. 2, 2, 5, 8; 2) vishpardhah AG.: St.: divi; Ch.

28) AB. HEBETS: parthuraçme dve; слёдовательно, одного saman нёть въ AG.

<sup>35)</sup> Въ рукоп.: oshâ.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) açvadishtaye, т. е. açva-dishtaye.

<sup>37)</sup> AB. нитетъ: barhadgire dve; слъдовательно, одного saman нътъ въ AG.

<sup>39)</sup> АВ. имветъ: vrshake dve; следовательно, одного saman нетъ въ AG.

id.—3 и 4) yâmamâdhucandase dve AB.: 3) yâmam AG.: Ch. 4, 1, 3, 8; 4) mâdhucandasam AG.: Ch. 2, 2, 2, 6.-5 и 6) vasishthaçaphâu dvâu: Ar. 2, 5; St.: dyut dyutah.—7 и 8) cukracandre dve AB.: 7) çukrasâma AG.: St.: çukram çukram çukram cukram; Ar. 2, 6; 8) candrasâma AG.: St.: candram candram candram candram; Ch. 2, 2, 1, 3. — 9—14) vâyoh shat svarâni parâņi vâ (sparâņi vâ) <sup>40</sup>) pâraņāni <sup>41</sup>) vânantyāni vādityāni vâ svargyâni vâ svargyasya lokasya gamanâni vâ AB. 42): 9-13) Ar. 2, 7; 14) Ch. 4, 2, 1, 10. - 15-25) vishnos trini svariyâmsi AB.: 15-19) pańcânugânam AG. AB.: Ar. 2, 7; St.: 15) antariksham svah divam gaganma parât param âirayata yagnah divah murdha deva-madanah gharmah gyotih; 16) prthivi antariksham dyâuh âpah kanikradat 43) sindhuh âpah marurah mâdayantâm gharmah ýyotih; 17) divah múrdhânam sam âirayan yaçah sam dirayan tegah sam dirayan svah sam âirayan gyotih sam dirayan yaçah gharmah ýyotih teýah gharmah ýyotih svah gharmah ýyotih gharmah gharmah gyotih; 18) idam yaccha haskrtim yaccha manah oýah yaccha manah mahimánam yaccha yacah tvisham yaccha pra--gâm varcah yaccha paçûn viçam yaccha brahma kshatram yaccha svah ýyotih yaccha; 19) teýah gharmah sam krídante cicumatíh vâyu-gopâh teýasvatih marudbhih bhuvanâni cakraduh; 20 и 21) dyyanugânam: Ar. id.; St.: indrah dhenuh âpah dhenuh bhûmih dhenuh antariksham dhenuh dyduh dhenuh param dhenuh vratam dhenuh satyam dhenuh rtam dhenuh ida dhenuh svah dhenuh gyotih dhenuh; 22, 23, 24 H 25) caturanugånam: St.: 22) tokam pra-ģám garbhah nah yam adadhmahi å ca parâ ca pathibhih carantah; 23) 44) ayam sa çinkte yasmat âpah osha-dhayah bhuvanâni cakraduh yasmât sam-udriyâh bhuvanâni cakraduh yasmât viçvâ bhutâni bhuvanâni cakraduh âpah; 24) yebhih vi-açvam âirayah tebhih vi acnu-hi madam vebhih bhûtam sahah tebhih tegah âpah yebhih vi antariksham âirayah (âpah); 25) Ar. id.

IV prapâțhaka, 1 ardha:

1 и 2) vâcovrate dve: St. 2, 1: huve vâcam vâcam huve vâk

44) Cpas. RV. 1, 164, 29.

<sup>40)</sup> Слова «sparáni vá» включены иною по Бенфею (Harm. u. Discrepanz. стр. 221).

<sup>41)</sup> У Бенфея: paranani.

<sup>43)</sup> Bъ рукоп.: kanikradát.

çrnotu vâk sam-âitu vâk (1), vâk ramatâm ramatu vâk me (2).---3) çaçasya karshû AB. 45); Ch. 2, 2, 4, 7; St.: vâk u.-4) sattrasyardhih=cayavratam 46) sattrasyardhih AB.: St.: aganma  $\dot{g}$ yotih a-métâh abhûma antariksham pethivyâh 47) adhi â aruhâma divam antarikshât adhi â aruhâma avidâma devân 48) sam u devâih aganmahi. - 5) pragâpateh pratishthá: Ch. 1, 1, 3, 8. -6) vyáhrtih: St.: eva hi eva bhútáya rúpaya áyushe ýyotishe. – 7) prágapatyasya vratam=parameshthina prágapatyasya vratam AB.: St.: a nah 49) bruve rakshata nah raksitarah gopdyata gopayitárah; Ar. 3, 1.-8) ángirasasya vratam=krshnasyángirasasya vratam AB.: St.: soma-soma yatra cakshuh tat a bhara yatra çrotram tat a bhara yatra rûpam tat a bhara yatra varcah tat â bhara yatra toýah tat â bhara yatra ýyotih tat â bhara soma råýan. — 9 и 10) somavrate dve: 9) Ar. 3, 2; St.: pnya (?); 10) Ar. 3, 3; St.: gana divam antariksham prthivim viçva-bhogasam puru-rûpâh (sic) aģiģanah. — 11) bharadvâģasya vratam: Ar. 1, 2; St. 2, 2: vâk da daya;--12) bharadvâģinâm vratam: St.: vâýam vi açnavâi su-dhâma dhâma.—13 и 14) yamavrate dve añgirasâm vottaram=vasishthavrate dve añgirasam vottaram AB.: 13) Ar. 3, 4; St.: manah vayah varcah ida ayuh svah ýyotik rtam mahah; 14) Ch. 4, 1, 3, 6; St.: âyuh-dhâh asmabhyam varcah-dhah devebhyah.--15 и 16) açvinor vrate dve: Ch. 4, 1, 2, 2. — 17 и 18) gavâm vrate dve: 17) St.: gâvah vrshabha-patnîh vâi-râýapatnîh viçva-rûpâh asmêsu ramadhvam; Ar. 3, 5; 18) Ar. 3, 4; St.: deveshu ni-dhímân aham.—19 и 20) kaçyapavrate dve: St.: çu antah arkah 50) ýyotih svah dhenuh kahvâu (?) hvâu (?); Ch. 4, 2, 3, 2.---

2 ardha:

1 и 2) a $\bar{n}$ girasâm vrate dve: 1) Ch. 4, 1, 8, 6; St. 2, 3: sahasvân sahasah patih adidyavat; 2) Ch. 3, 1, 5, 1; St.: svah-ģit vâģa-sâtamah adidyavat. — 3 и 4) apâm vrate dve: St.: âirayat

- 48) Cpan. RV. 8, 48, 3.
- 49) Въ рук. a: ânaķ.
- 50) Въ рук.: arkah (изъ saman).



<sup>43)</sup> Въ АG.: çasasya karshu.—По инѣнію Петерб. Слов. (см. подъ словомъ çaça), karshû есть искаженіе изъ кагиа h; срав. у Латьяяны названіе стиха sâman: çaçakar tea.

<sup>46)</sup> Можеть быть, çayavratam есть название sâman, не извъстнаго изъ Аб.

<sup>47)</sup> Bs pys.: pythivya.

apah sam âirayat bhûtam âirayat apâm garbhah agnih ida prthivyah garbhah agnih ida agnih çi-çukvah (sic) çukrah çi-çukvah teýah cakrasya cakvam teýah sa-prâh sam-tcih (sic) teýah ushah na garah 51) airayan sam airayan sam asvaran; Ar. 3, 6.-5 H 6) alioråtrayor vrate dve AG. AB., ahnah pårvam råtrer uttaram AB.: 5) St.: pråk an-yat anu-vartate rajah 52) apa-ak an-vat tamah apa-ishati 53) bhâsâ 54) arûrucat gharmah arûrucat ushâsâm divi súryah vi-bhati; 6) Ar. 3, 7. - 7) vishnor vratam: Ar. 3, 8; St.: has sahas arch coch tapah harah.---8) viçvesham devanam vratam: St.: shi; Ar. 3, 9. - 9 H 10) vasishthavrate dve: Ch. 4, 1, 4, 8 14 4, 1, 3, 6. - 11) indrasya sambayam: St. 2, 4: vieva dhanâni sam-ģitya vrtra-hâ bhúri-âsutik urum ghosham cakre lokam 55) (sic) vrtram obhyah lokebhyah nunudah vrtram haghantan 50) apatat vavara yat tamah.—12) agastyasya yaçah: Ar. 3, 10.—13 # 14) sammite dve=praýapates travastrimcat (r. c. 33-ň saman. считая съ начала прапатнави) sammitam, catastrimçat (т. с 34-й sâman),—sammite dve AB. 57): Ch. 13) 4, 1, 4, 6; 14) 4, 1, 3, 6; St.: kshån vratam svah çakunah. - 15) ýamadagner vratam vtiýyam=yamadagner vratam yugyam AB.: Ch. 3, 1, 5, 1; St.: kapâu gyotih patah svah pata 58) antariksham prthivim panca pra--diçah rshin devân 59) varnam.-16) daçastobham: Ch. 4, 1, 9, 6; St.: ha u vâk ayah yam vayah. - 17) vârtraghnam-indrasya vartraghnam AB.: St.: vrtra-hatyaya a-dhrshnave a-purave prthi-

51) Upan. RV. 1, 69, 1 (on. BBegenie).

53) Здвоь гаўдз онначаеть «овыть» (дня), въ противоноложность tannas, «тыкв» (ночи). Срав. Nir. 4, 19: ўуоtі гаўв ucyate.

58) О глаголѣ iśh, ishati, въ значенін «двигаться» см. Nåigh. 2, 14.

<sup>54</sup>) Йожно было бы прочесть bhyasâ, но это не имъетъ смысла. Мон выписки изъ рукописси ожазываются здъсь недоствточными.

55) Herameno mu clokam.

56) Въ AG. и въ Стобий рук. a: gaghanvaй (sic!).

<sup>57</sup>) Чтеніе Arsh. Вг. являются нёскольно иснорченнымъ, или, точнёс, укороченнымъ; очевидно, что и 14-й стихъ называется рга g а раte h sammitam (срав. у Бейеся: рга g а раte c catustrimcat (т. е. sama) sammitam), а оба выбстё они носять названіе sammite dve или, какъ въ одной берлинск. рук. AG., рга g aраte dve. Испорченное чтеніе: catustrimcat sammite dve перенесено цёликомъ (выбстё съ числительнымъ) въ берлинск. рук. AG. кажъ заглавие 14-го стиха (см. Наттопіееп und Discrepanzen, стр. 185 и 184).

58) Рук. a: pata; pyr. b: pata;, no n noorbanes чтене ошибочно, какъ видно изъ AG. (svashpatantariksham).

59) Изъ devâm=devâm, родит. пад. мн. ч.

vîm ca vi-vartaya antariksham su dhâraya divam vepa avepayah vrtra-hâ sapatna-hâ; Ar. 3, 11. — 18) ashțanidhanam: St.: abhipraghnantam oʻgasâ su-oʻgasâ asi pra-ânah asi cakshuh asi asi crotram asi asi ýyotih asi idam gaccha sûryam gaccha antariksham gaccha nâke vi bhâhi svah gaccha ýyotih gaccha ati ýyotih vi bhâhi ati.—19 H 20) indrasya râýanarâuhine dve râuhine <sup>60</sup>) vâ; ekarsher vâ râýanam, dhâtû râuhinam AB.: 19) râýanam: 4, 1, 3, 6; St.: vayah brhat vi-bhrâshtaye vi-dharmane satyam oʻgah raýah svah bhadram su-dhâ isham úrýam brhat yaçah divi dadhe; 20) râuhinam: Ch. id.; St.: ayâu ayam namah kit manah pra-ânah cakshuh çrotram ghoshah vratam bhûtam pânam <sup>61</sup>) cittam dhîtam.

V prapáthaka, 1 ardha:

1-5) agner ilândam pancânugânam irântam vâ AB.: 62) 1) St.: hu; 2) Ar. 3, 12; 3) Ar. 3, 13; 4) Ch. 4, 1, 3, 6; 5) Ar. 4, 1. — 6, 7 и 8) devavratâni trîņi stobhamayâni=trîņi devânâm vratani devasya vá: ráudre půrve, váiçvadevam trtíyam; vâiçvadeve vâ pûrve râudram trtîyam AB.: St. 2, 5: 6) adhi-pate mitra-pate kshatra-pata svah-pate dhana-pate namah manyunâ vrtra-hâ sûryena sva-rât yagnena maghavâ dakshinâ asya priyâ tanuh ragna viçâm dâdhâra vrshabhah tvashtâ vrtrena çacî--patih annena gayah prthivyâh srnikah agninâ viçvam bhûtam abhi abhavah vâyunâ viçvâh pra-ýâh abhi avapathâh vashat-kârena ardha--bhâk somena soma-pâh sam-ityâ parame-sthî ye devâh devâh divi--sadah antariksha-sadah prthivi-sadah apsu-sadah dikshu-sadah âçâ--sadah stha tebhyah vah devâh devâh devebhyah namah ava gyâm iva dhanvanah vi te manyum nayâmasi mrdatâm nâh iha asmabhyam yah idam viçvam yûyo 68) namah; 7) namah ut-tatibhyah ca ut--tanvânebhyah ca namah ni-sam-gibhyah <sup>64</sup>) ca upa-vîtibhyah ca namah asyadbhyah ca prati-dadhânebhyah ca namah pra-vidhyadbhyah ca pra-vyâdhibhyah ca namah tsaradbhyah ca tsâribhyah ca namah critebhyah ca crâvibhyah ca namah tishthadbhyah ca upa-tishthadbhyah ca namah yate ca vi-yate ca namah pathe ca vi-pathâya ca; 8) namah annâya namah anna-pataye eka-akshâya ca ava-pan-

- 63) Bb AG. pys. A: yuyo.
- 64) nishamgibhyah.

<sup>60)</sup> Иначе у Бенфея, который инветь гâuhiner (относится къ ekarsheh).

<sup>61)</sup> Или yanam?

<sup>62)</sup> Въ AG. въ нёкотор. друкон. ilándam, въ ругихъ райсапидапат.

nâdâya ca namah namah rudrâya tîra-sade namah sthirâya sthira--dhanvane namah prati-padâya ca patarine ca namah tri-ambakâya ca kapardine ca namah âçrâyebhyah ca prati-âçrâyebhyah ca namah kravyebhyah ca vi-rimphebhyah 65) ca namah sam-vrte ca vi-vrte ca.--9) anushthâyagn'ayagn'ayam: Ar. 4, 2.--10) agitasya gitih: St.: hup bi <sup>66</sup>) hi <sup>67</sup>); Ch. 3, 1, 5, 1.-11) somavratam: St.: han; Ar. 3, 2.—12) dîrghatamaso vratam AG. AB.—açvavratam AG. pyr. D: St.: ayâu <sup>68</sup>); Ch. 6, 1, 4, 7.-13 u 14) dve purushavrate: 13) Ar. 4, 3; 14) Ar. 4, 4. — 15—18) pancânugânam: 15) Ar. 4, 5; 16) Ar. 4, 6; 17) Ar. 4, 7; 18) 69) St. 2, 6: asmin nrmne nrmnam ni dhîmahe; Ch. 2, 2, 3, 5.-19-21) trîni lokânâm vratâni AG. AB. divo 'ntarikshasya prthivyâ ity; athâparam: dyâvâprthivyor viparîte <sup>70</sup>) AB.: 19) St.: rûpam; Ar. 4, 8; 20) St.: vâk iyam antarikshe salilam lelâya; Ch. 2, 2, 3, 5; 21) St.: prati-sthâ asi prati-sthâ varcah asi manah asi bhûtam; Ar. 4, 8.-22) rçyasya sâma vratam vâ: Ar. 4, 9; St.: rcyâsah <sup>71</sup>) indra bhu $\bar{n}$ iti maghavan indra bhun iti pra-bhun iti indrah tasara-pútah.--

2 ardha:

1—10) daçânugânam=diçâ*m* vrata*m* daçânugânam AB.: 1) St. 2, 7: aham annam aham anna-ada*h* aham vi-dhâraya*h*; 2) aham saha*h* aham sâ-sahi*h* aham sâ-sahâna*h*; 3) aham varca*h*; Ar. 4, 10; 4) St.: aham teýa*h* aham sva*h* ýyoti*h*; 5) diçam duhe diçâu duhe diça*h* duhe sarvâ*h* duhe; 6) mana*h* aýayit hrdayam aýayit indra*h* aýayit aham aýâisham; 7) vaya*h*-vaya*h* vaya*h*; 8) rúpam rúpam-rúpam; 9) hi ya*h* u ut apaptam ùrdhvâ nabhâ*n*si ak*r*shi vi adyâutsam atatanam pinvasva: 10) prathe prati-asthâm. — 11—20) daçânugânam=kaçyapavrata*m* daçânugâna*m*: kaçyapagrîvâ <sup>72</sup>) dvitíya*m*, praýâpater hrdaya*m* <sup>73</sup>) pańcamam, i*d*ânâ*m* sa*m*kshâ-

69) AG. рук. D ставить передь этимь sâman заглавіе: ekânugânam.

- 70) Въ рукоп.: dyâvâp?thivîvyorvîparîte.
- <sup>71</sup>) Crocha имфетъ: rshyâsah.
- 72) Въ AG. grìvâyam.
- <sup>73</sup>) Въ AG. такъ же.

111/4

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Варіавтъ: vi-ramphebhya<sup>Å</sup>. Срав. въ Dhâtup. (28, 30) гатрh и гітрh: himsâyâm.

<sup>66)</sup> Стобћа имћетъ vi, какъ и въ другихъ случаяхъ v стоитъ здѣсь вмѣсто b.

<sup>67)</sup> Въ AG. слёдуютъ затёмъ слова: as phat mys has, которыя были уже приведены выше изъ Стобны.

<sup>68)</sup> Стобћа рук. b (какъ и Ar. G.) имфетъ: âyâu.

rah <sup>74</sup>) shashtham, kaçyapapuccham <sup>75</sup>) daçamam, prâg daçamâd gavâm vrate <sup>75</sup>) AB.: 11) St. 2, 8: kahva; Ar. 1, 3; 12) St.: aho (iti) pra-ýâh bhûtam aýtýane; 13) phal háu; Ch. 4, 1, 3, 6; 14) Ch. 4, 1, 5, 5; 15) St.: imáh pra-ýâh praýâ-pate hrdayam pra-ýáh rápam aýtýane; 16) (idâ svah ýyotih) <sup>76</sup>); 17) Ar. 4, 11; 18) St.: dughâh; Ar. 2, 5; 19) St.: vâk ha; Ar. 4, 12; 20) St.: pra-ýâ tokam aýtýane yaçah akrân bhátam atatanat pra-ýâh u sam acûkupat paçubhyah; Ar. 3, 12 <sup>77</sup>); 21 H 22) nihnavâbhihnavâu anadudvrate vá AB.: St.: iti mâtrâ carati vatsakah svayam skunve.—

VI prapâțhaka, 1 ardha:

1) agner Vratam: Ch. 1, 1, 3, 7; St.: 2, 9: bhráýa viçvasya ýagatah ývotih. - 2) váyor vratam: Ch. 5, 2, 3, 7; St.: viçvasmái ýagate ýyotíh.—3 n 4) mahâvâiçvánaravrate dve: 3) St.: vayah payah cakshuh crotram âyuh tapah varcah tegah agnih sam-udram â kshayat; Ar. 3, 8; 4) iha svah vâiçva-narâya pra-diçah ģyotih brhat induh ida satyam dyauh bhûtam prthivî sahah tegah apah ushâh diçah gyotih gharmah marudbhih bhuvaneshu cakradat; Ch. 1, 1, 5, 9.—5 и 6) bhråýabhråýe dve=sûryasya bhråýabhråáe dve AB.: 5) Ar. 5, 1; St.: bhrâáa; 6) Ch. 1, 1, 3, 7; St.: â bhrâýa. — 7 и 8) vâyor vikarnabhâse dve, vâyor mrtyor vá AB.: 7) vikarnam AG.: Ar. 5, 2; St.: rtam me phat; 8) bhâsam AG.: Ar. 3, 8; St.: bhadram creyah vâmam varam svam abhragit ýyotih abhrâýit dídivah bhas.— 9—19) âindram mahâdivâkîrtyam sâurvam vâ daçânugânam: tasya çiraç ca grîvâç ca skandhakîkasâu ca purushâni ca pakshâu câtmâ coru ca puccham câitat sâma suparnam ity âcakshate AB. 78): 9) St.: vâk ývotih; 10) eva hi agne hi indra hi pûshan hi devâh; 11) (vayah manah vayah pra--ânah vayah cakshuh vayah crotram vayah ghoshah vayah vratam vayah bhûtam) 79); 12) id.; 13) ûrk dharmah dharmah; 14) dharma vi-dharma satyam ýaya rtam banda <sup>80</sup>) han vam; 15) (abhrá-

74) Въ AG. такъ же.

75) Въ АС. нъть этихъ названия.

76) Стобћа не имћетъ въ соотвѣтствующемъ мѣстѣ этихъ трехъ словѣ, но см. выше.

77) Можеть быть, этоть стичь входить и въ два слёдующихь sáman. Въ рукописяхь AG., которыми я пользовался для этого мъста, даленіе sâman ошибочно.

78) AG. рук. А ставить названіе mahadivákirtyam передь 15-из sáman.

79) Въ Стобит этихъ словъ здъсь нътъ, но см. выше (AG. IV, 2, 20).

80) Bz Crochi: bada.

ýit ýyotih) <sup>81</sup>); Ar. 5, 2; 16) St.: (bhûmih antariksham dyâuh bhûtâya) <sup>81</sup>); 17) (dyâuh antariksham bhamih ayushe) <sup>81</sup>); 18) (ýyotih) <sup>81</sup>); 19) sam tva bhûtani airayan sam tva bhavyani airayan sam tva bhavishyat airayat sam tvâ bhuvanam âirayat sam tvâ bhûtam âirayat.—

2 ardha:

1-21) âdityavratam ekavimçatyanugânam cândilîputro, dvåvimçatir iti vårshagan*î*putro<sup>82</sup>), "vâi devâh samâirayâh (sic) sam çatâni bhûtavad" ity ekam. "citram devânâm", "antar" iti dvayor aparam gandharvâpsarasâm ânandapratinandâu pakshâu, sâuryo 'tîshanga, indrasya ca sadhastham, marutâm bhûtih, praýâpatehstisrah, sârparâýn'ah sarpânâm vârbudasya vâ sarpasya gharmarocanam indrasya vâ, shad âindrâh paridhaya rtûnâm, "vâg" -âdi- "pitryam" -antyam vâikalpikam, tan mitrâvarunayoç cakshur ity âcakshate, çrotram ca, tad dvitívo 'tíshañgas, tam <sup>88</sup>) mitrâvaruņayoķ çroevâike: tram ity âcakshate, cakshuç ca, tad evâike:  $t_r t_{1yo}$  'tisha $\bar{n}$ tam indrasva çira ity âcakshata, âdityasyonnayam gas, tad âdityâtmâ ity âcakshate. AB.: 1) St. 2, 10: uvi iti asi arûrucah divam prthivîm patih asi apmâ osha-dhînâm viçveshâm devânâm sam--it a-ýasram ývotih â-tatam âyuh yam avah ýana 84) vanam svah srpi pra-srpi astoshata sva-bhânavah vi-prâh navishthayâ matî 85) grâvânah barhishi priye indrasya ranhyan brhat pra u eti; Ar. 5, 3 и 5, 5<sup>86</sup>); 2) St.: uvi higi higigi; Ar. 5, 4; 3) St. id.; Ar. id.; 4) St.: bhrâýa; Ar. 5, 3; Ch. 1, 1, 3, 11; 5) St.: sahah bhrâýa apah bhrâýa abhrâģit vi abhrâģit adidyutat viçvam bhûtam sahah brhat adidyutat abhrât pra-abhrât adidyutat gharmah arûrucat adidyutat gharmah ushasah arocayah (sic); 6) St.: bhûtih sarvân kâmân açîmahi; Ar. 5, 5; 7) Ar. 5, 4; 8) Ar. 5, 5; 9) Ar. 5, 6; 10) St.: ut-yan lokân arocayah imân lokân arocayah bhûtam arocayah viçvam bhûtam arocayah; 11 u 12) St.: didihi viçvatah prthuh; Ch. 1, 1, 3, 11, Ar. 5, 7 и 5, 8; 13) St. id.; Ar. 5, 9 и 5, 10; 14) St. id.; Ar. 5, 10 и 5, 11; 15) St. id.; Ar. 5, 12; 16) St. id.; Ar. 5, 12; 5, 13 и 5 14;

<sup>81</sup>) Въ Стобћѣ этихъ словъ здѣсь нѣтъ, но см. выше.

- 85) Cpab. R.V. 1, 82, 2.
- <sup>86</sup>) Такимъ образомъ Ar. 5, 5 предшествуетъ стиху Ar. 5, 4.

<sup>82)</sup> Можно было бы прочесть varshaya?iputro, но подобное имя не извъстно.

<sup>83)</sup> Въ рукоп.: tan.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Въ рукоп.: gana.

17) St.: vâk manah pra-ânah apa-ânah vi-ânah cakshuh çrotram çarma varma bhûtih prati-sthâ â-dityah pitryam âyuh pitryam; 18) St.: antah deveshu rocase bhoh (?) <sup>87</sup>); Ar. 5, 5; 19) Ch. 1, 1, 3, 11; 20) Ch. id., Ch. 4, 1, 3, 6; 21) ut nayâmi â-dityam prâcam (sic) yantam ut nayâmi ahah-râtrâni <sup>88</sup>) aritrâni dyâuh nâuh tasyâm asâu â-dityah iyate tasmin vayam iyamâne iyâmahe (sic) priye dhâman tri-akshare.

Mahânâmnî — âindryo mahânâmnya<u>h</u> praýâpater vâ vishnor vâ viçvâmitrasya vâ simâ vâ mațnyâ <sup>89</sup>) vâ çakvaryo vâ AB.

Для образца я привожу начало, изъ котораго можно видъть дъленіе стиховъ на составныя части:

е 2; vidâmaghavanvidâh, gấtumanuçaisishah, dấ-içâ 31 uvâ 23, i34 dâ; e 2; çikshâçacinâmpatâ-i, pirvinâmpuru 2, vasâ 31 ruvâ 23, i 34 dâ, âbhishiumabhâ 2 yishiibhir â 31 uvâ 23, i 34 dâ, svarnâiçi S<sup>90</sup>) 2 h, hâ 31 vâ 23, i 34 dâ, prâcetanapracetayâ, indrâ, dyumnâyanâ 2 ishâ-i, idâ, indrâ, dyumnâyanâ 2 ishâ-i, athâ, indrâ, dyumnáyanâ 2 ishâ-i, idâ, evahiçakrordyevdjdyava 1 jri 3 vah,  $\mu$  т. д. Въ концѣ строфы: ida 2345; e 2.

<sup>87)</sup> Въ Стобћѣ рук. a: bhâh.

<sup>88)</sup> ahoratrani.

<sup>89)</sup> У Бенфея (Die Hymn. d. SV., стр. VII): mâhnya.

<sup>90)</sup> Знакъ «avagraha», передаваемый мною черезъ S, выражаетъ здъсь, въроятно, тонъ «krush¢a».

# ПРИЛОЖЕНІЕ.



• . 

Digitized by Google

# НЪСКОЛЬКО СТРАНИЦЪ ИЗЪ СРАВНИТЕЛЬНОЙ ГРАММА-ТИКИ ИНДОЕВРОПЕЙСКИХЪ ЯЗЫКОВЪ.

Сскр. жѣстный пад. nâbhâu — nâbhâ. Другіе случан колебанія между -â н -âu въ концѣ словъ: оба варіанта восходятъ къ первонач. -ân. Первое лице ед. ч. прошедш. совершен. времеци. Присутствіе - n въ окончаніи перваго лица ед. ч. настоящ. времени глаголовъ перваго спряженія. Производные глаголы, образованные ири помощн ја — jâ. Ст. слав. имаамь и т. д. Фолетическая аналогія между берж и рыбо іЖ, литовск. suku и vilku и т. д. Фолетическая аналогія между берж и рыбо іЖ, литовск. suku и vilku и т. д. Присутствіе - n въ индоевроп. окончаніи творительн. пад. ед. ч. Окончаніе - n въ первомъ лицѣ ед. ч. прошедш. совершен. времени. Индосвроп. форма третьяго лица ед. ч. прошедш. совершен. времени. Отношеніе глагольныхъ окончаній (въ флексіяхъ) къ мѣстоименнымъ корнямъ. Возможное происхожденіе мѣстоименныхъ корней. Появленіе «я». Медіальныя окончанія въ глаголѣ и ихъ отношеніе къ окончаніямъ активнымъ. Усиленіе гласныхъ. Присутствіе - n въ окончаніи винительн. пад. двойствен. числа; совпаденіе этого падежа съ именительнымъ. Заключеніе о мѣсти, пад. nâbhâu — nâbhâ.

I.

По поводу формы мѣстнаго падежа nâbhâ (=nâbhâu), которую мы встрѣтили въ стихѣ Âr. 3, 13, я позволю себѣ разсмотрѣть здѣсь нѣкоторыя явленія, стоящія въ связи съ сскр. â=âu и имѣющія важность для сравнительной грамматики индоевропейскихъ языковъ.

Извѣстно, что такія формы мѣстнаго падежа, какъ: agnâ, nâbhâ,  $\hat{u}$ rmâ, nemadhitâ и другія, отъ основъ на -*i*, составляютъ принадлежность ведійскаго языка и не встрѣчаются въ позднѣйшемъ санскритѣ, который имѣетъ вмѣсто того: agnâu, nâbhâu и т. д. Но эти послѣднія формы существовали также и въ языкѣ Ведъ, и при томъ нѣкоторыя имена на -*i* образуютъ здѣсь мѣстный пад. ед. ч. исключительно на -âu, тогда какъ другія представляютъ оба окончанія, -â и -âu, съ преобладаніемъ того или другаго (иногда подъ вліяніемъ слѣдующаго звука); такъ, напр., въ Ригведѣ форма agnâu встрѣчается чаще, чѣмъ agnâ, но nâbhâ относится къ nâbhâu, какъ 20 къ 2<sup>1</sup>). Ни Боппъ, ни Шлейхеръ не упоминають о ведійск.

<sup>1)</sup> См. Грассмана Wörterbuch zum Rig-Veda.

формѣ на -â, а что касается обыкновеннаго окончанія мѣстнаго цал. основъ на -i, то обя они объясняють это -âu неудовлетворительно. Боппъ<sup>2</sup>) высказывалъ такое предположение, что - âu явилось здѣсь изъ -âs и есть собственно окончаніе родительнаго падежа, подобно тому какъ и - а̂u въ именит. винит. пад. двойств. ч. произошло, по его мнѣнію, изъ -âs; въ мѣстномъ пад. на -âu, отъ основъ на -i, замѣчательно еще то, что тематическая гласная выпадаетъ передъ этимъ окончаніемъ и сохраняется лишь въ словахъ patyâu, sakhyâu (отъ pati-, sakhi-). Неудовлетворительность этого объясненія состоить главнымь образомь въ томь, что переходъ âs въâu не находить никакихъ аналогій<sup>8</sup>), а вмъстъ сътъмъ страннымъ казалось бы и то, что основы на -і такъ рано утратили настоящій местный падежь и должны были обратиться къ форме родительнаго пад.; наконецъ, окончаніе -âs является въ родительн. пад. лишь въ женскомъ родѣ.-Иначе смотрѣлъ на формы мѣстн. пад. agnâu, nâbhâu и т. д. Шлейхеръ 4): онъ объяснялъ эти образованія тёмъ, что основы на -і подчинились въ данномъ случаѣ аналогіи основъ на -и и приняли окончаніе, принадлежащее этимъ послѣднимъ (-âu изъ -avi <sup>5</sup>)). Но и съэтимъ объясненіемъ нельзя согласиться: основы на · і нигдѣ не оказывають наклонности подчиняться аналогіи основъ на -и, не только въ санскрить, но и въ другихъ родственныхъ языкахъ; какія же фонетическія причины (а другихъ не могло быть) побуждали вътому, чтобы форма \* agnayi обратилась въ agnâu и совпала такимъ образомъ по окончанию съ sûnâu? Наконецъ, еслибъ Шлейхеръ принялъ во вниманіе ведійскія формы agnâ, nâbhâ и т. д., то долженъ быль бы отказаться отъ того объясненія, какое дано имъ для agnâu, nâbhâu и т. д. Очевидно, что мѣстн. пад. agnâ относится къ agnâu точно такъ же, какъ именит. винит. двойств. ч. açvinâ (въ Ведахъ) къ açvinâu (въ Ведахъ и въ позднѣйшемъ санскритѣ) или какъ въ прошедш. совершен. врем. dadâ (въ Ведахъ) къdadâu (въ Ведахъ и въ позднЪйшемъ санскритѣ). Шлейхеръ считаетъ формы açvinâ, dadâ болѣе древними, сравнительно съ açvinâu, dadâu, и видить въ âu

- 2) Vergleichende Grammatik, второе изданіе, I, § 198.
- 3) Мы увидимъ ниже, что и въ двойствен. числѣ -âu не можетъ объясняться изъ -âs.
  - 4) Compendium, второе издание, стр. 566.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Я думаю, что это еще вопросъ, произошло ли -âu въ sûnâu изъ -avi въ sûnavi (въ Ведахъ).

"помутившееся", â <sup>6</sup>); слѣдовательно, и форму agnâ онъ долженъ былъ бы признать болѣе древнею, чѣмъ agnâu <sup>7</sup>), а потому объяснепіе, предложенное имъ для этой послѣдней, неудовлетворительно даже съ его точки зрѣнія. Трудно, однако, видѣть здѣсь въ âu измѣненіе гласной â, такъ какъ вокализмъ санскрита стоитъ на очень древней ступени; обращеніе â въ е (это е не было дифтонгомъ), разсматриваемое Шлейхерэмъ рядомъ съ переходомъ â въ âu, вовсе не аналогично съ нимъ, и мы скорѣе бы ожидали въ такомъ случаѣ перехода â въ о (не дифтонгъ).

По Боппу, форма аçvinâ новѣе формы açvinâu <sup>8</sup>), и, слѣдовательно, agnâ онъ объяснялъ бы изъ agnâu <sup>9</sup>). То обстоятельство, что â въ этихъ случаяхъ является лишь въ языкѣ Ведъ, a âu господствуетъ въ позднѣйшемъ санскритѣ, не доказываетъ еще, конечно, большей древности â, сравнительно съ âu, такъ какъ въ нѣкоторыхъ образованіяхъ ведійскій языкъ можетъ представлять черты болѣе новыя, чѣмъ тѣ, какія мы находимъ въ классическомъ санскритѣ. Но противъ Бопповскаго объявненія говорить неправильность перехода âu въ â, а также и то обстоятельство, что ни въ одномъ изъ тѣхъ случаевъ, гдѣ вмѣсто ведійскаго â въ позднѣйшемъ языкѣ исключитъльно господствуетъ âu, большая древность этого âu, сравнительно съ â, не подтверждается анализомъ.

Вотъ эти случаи, аналогичпые съ agnâ=agnâu: 1) первое и третье л. ед. ч. прош. соверш. времени глаголовъ на -â: dadâ= dadâu и т. u.; 2) именит. винит. пад. двойствен. ч.: açvinâ= açvinâu, ubhâ=ubhâu и т. п.

Едва ли можно сомнѣваться въ томъ, что окончаніе â=âu произошло здѣсь всюду однимъ и тѣмъ же путемъ, и объясненіе Боппа, мнѣ кажется, уже потому можетъ возбуждать недовѣріе, что для âu въ перфектѣ онъ долженъ предполагать иное происхожденіе <sup>10</sup>), чѣмъ для âu въ двойств. ч. Ту же непослѣдовательность, и еще въ большей степени, мы видимъ у Куна, по отношенію ко всѣмъ тремъ âu <sup>11</sup>). Принимая для â=âu одно и то же происхожденіе во всѣхъ

- 8) Vgl. Grammatik, I, §§ 206 H 208.
- 9) Такъ поступаетъ Кунъ; см. Zeitschrift, XVIII, стр. 366.
- <sup>10</sup>) Vgl. Gram., II, § 618.
- <sup>11</sup>) Zeitschrift, XV, 309; XVIII, 326 H 366.



<sup>6)</sup> Compend., crp. 33.

<sup>7)</sup> Такъ, дѣйствительно, поступаетъ Шереръ; см. его Zur Geschichte der deutschen Sprache, стр. 283.

указанныхъ выше формахъ, мы должны вмѣстѣ съ тѣмъ имѣть въ виду, что нѣтъ никакихъ основаній считать здѣсь â болѣе древнимъ, чѣмъ âu, или наоборотъ (по крайпей мѣрѣ, нельзя было бы доказать этого), и наша задача состоитъ, слѣдовательно, въ возведеніи этихъ â и âu къ одному и тому же сочетанію. Не трудно догадаться, что здѣсь должна была принимать участіе одна изъ носовыхъ согласныхъ, такъ какъ намъ извѣстно, что носовыя n и m не только могутъ исчезать (не всегда черезъ посредство носовыхъ гласныхъ), но также и развивать изъ себя гласный призвукъ u; это вокализированіе носовыхъ подробно разсмотрѣно Ior. Шмидтомъ въ его книгѣ: Zur Geschichte des indogermanischen Vocalismus. Теперь вопросъ въ томъ, которая же изъ двухъ носовыхъ согласныхъ столла нѣкогда въ концѣ указанныхъ выше формъ. Рѣшеніе этого вопроса я начну съ перфекта, въ связи съ которымъ мнѣ придется разсмотрѣть и нѣкоторыя другія образованія индоевропейскаго языка.

#### II.

Кунъ и Шмидть <sup>12</sup>) объясняють сскр. 1-е л. ед. ч. нерфекта dadhâu изъ \* dadhâm, и это же объясненіе представлялось возможнымъ Боппу, хотя онъ и ставилъ рядомъ съ нимъ другое, болѣе неудовлетворительное (âu изъ â+u, вмѣсто â+a) <sup>13</sup>). Въ языкѣ Ведъ возможна была, конечно, и форма dadhâ (сравни въ третьемъ лицѣ рарrâ=paprâu) <sup>14</sup>), гдѣ долгота гласной принадлежитъ глагольной основѣ (dadhâ), что видно изъ сравненія сакага и т. п. съ греческ. сі̀čа, готск. vait, baug и т. д. Слѣдовательно, сскр. âu въ dadhâu мы имѣли бы право возводить только къ âm, но не къ am, что не достаточно было разграничено Куномъ и могло дать новодъ къ возраженію со стороны Дельбрюка <sup>15</sup>). Правда, въ текстѣ "samhitå" Ведъ

<sup>15</sup>) Zeitschrift, XXI, 88-89. Дельбрюкъ, подобно Шлейхеру, видитъ въ âu глухо звучавшее â («eine dumpfere Aussprache des langen â»).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Zeitschrift, XVIII, 326; Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, 152.

<sup>13)</sup> Vgl. Gram., II, § 618.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) По крайней мёрё, Бенфей не дёлаеть въ этомъ отношеніи никакого различія между нервымъ и третьимъ лицемъ (см. Vollständige Grammatik der Sanskritsprache, стр. 41 и 377). Ригведа не даетъ здёсь матеріала, такъ какъ въ ней ни разу не встрёчается 1-е л. ед. ч. нерфекта (дёйств. зал.) отъ глаголовъ на - â; ср. Дельбрюка Das altindische Verbum, стр. 26.

- 7 -

существують и такія рёдкія формы, какъ bibhayâ (въ "pada" bibhaya) <sup>16</sup>), гдё долгота гласной можеть быть объясняема вліяніемъ носовой, но \* bibhayâu мы все таки не находимъ, такъ какъ основа не оканчивалась здёсь на - $\hat{a}$ . Я думаю далёе, что нётъ никакой необходимости предполагать для конечнаго a въ сакага, tatapa и т. д. происхожденіе изъ  $\hat{a}$ , ибо носовая согласная могла исчезать, не оставляя послё себя слёда; по крайней мёрѣ, таково мое мнѣнie.

Очевидно, что форма \* dadam, предполагаемая Куномъ и Шмидтомъ, можетъ опираться не только на санскритскія образованія, но также и на греческія, гдѣ въ сохраненіи конечной альфы легко усмотрѣть вліяніе носовой; οἶδα: \* vaidam=πόδα: \* padam. Эти же факты говорять вмёстё съ тёмъ противъ объясненія, предложеннаго Шлейхеромъ для 1-го л. ед. ч. перф. (-а изъ -ma) 17), и потому понятно, что теорія Шлейхера не встрѣтила поддержки со стороны другихъ лингвистовъ; опровержение ея можно видѣть, напр., въ книгѣ Курціуса: Das Verbum der griechischen Sprache, стр. 35 и слёд. Самъ Курціусъ не останавливается, однако, на формѣ \* dadhâm, предположенной Куномъ, но идетъ дальше и объясняетъ, напр., үѓүоча изъ \* үгүочаµи, ссвр. gagana изъ \* gaganami <sup>18</sup>), т. е. онъ думаетъ, что окончаніе -mi сохранялось здѣсь еще въ періодъ раздѣленія индоевропейскаго языка. Я не могу, однако, согласиться съ этимъ, такъ какъ не вижу никакихъ данныхъ, на основани которыхъ можно было бы съ достовърностью указать на индоеврои. \* gaganami, въ значения 1-го л. ед. ч. перф.; эта форма можетъ быть построена лишь теоретически, такъ какъ окончание - mi не сохранилось здёсь ни въ одномъ изъ индоевропейскихъ языковъ. Курціусъ ссылается на эол. гоίδημι, но неужели можно смотрѣть на это образование какъ на архаистический перфектъ, утраченный всёми другими языками? Самая единичность примъра говоритъ противъ такого объясненія, и я не вижу причины, которая мъшала бы признать гоίδημι за настоящее время, образованное такъ же, какъ бρημι, κάλημι и т. д.; слѣдовательно, гоίδημι тождественно по формѣ (но не по значенію) съ сскр. vedayâmi.

Не соглашаясь съ Курціусомъ, я, вмѣстѣ съ тѣмъ, не могу счи-

Digitized by Google \_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) RV. 8, 45, 35.

<sup>17)</sup> Compend., crp. 663.

<sup>18)</sup> Подобный выводъ представлялся возможнымъ и Боппу; см. Vgl. Gram., II, § 611.

тать достовѣрнымъ и то объясненіе, которое дано Куномъ и Шмидтомъ. Если въ періодъ раздѣленія индоевропейск. языка существовала форма перфекта \* dadhâm, то почему же конечное *m* нигдъ не удержалось, между твиъ какъ въ другихъ временахъ это т сохраняется? Можно было бы допустить неправильность для того или другаго изъ индоевроп. языковъ, но откуда это совпаденіе индо-эранскихъ языковъ съ греческимъ и латинскимъ <sup>19</sup>)? Я думаю поэтому, что въ періодъ раздѣленія индоевропейскаго языка окончаніемъ 1-го л. ед. ч. перф. было не т, но п, которое по вліянію, оказываемому на предшествующіе звуки, стоить близко къ т. Очевидно, что одновременное исчезновение конечнаго и въ языкахъ индо-эранскихъ, греческомъ и латинскомъ далеко не такъ удивительно, какъ должно было бы казаться подобное же исчезновение *m*, и причина этого та, что у насъ нѣтъ пока примѣровъ, на основаніи которыхъ мы могли бы судить, вавъ должны были поступать языви съ конечнымъ п въ флексіяхъ, такъ какъ сравнительная грамматика до сихъ поръ нигдѣ не предполагала индоевропейск. *п* въ концѣ флексій. Противъ моего объясненія ссир. dadhâu, cakara и т. д. изъ \* dadhân, \* kakaran и т. д. говорить, повидимому, то обстоятельство, что въ окончаніи 1-го л. ед. ч. является всегда согласная т, а не п, такъ какъ самое окончаніе стоить въ связи съ мѣстоименнымъ корнемъ та. Но во-первыхъ, въ мѣстоименіи 1-го лица мы встрѣчаемъ рядомъ съ та также и па (произошло ли это и изъ и, или нѣтъ, для насъ въ данномъ случаѣ все равно), а во-вторыхъ, это же п легко открыть въ глагольномъ окончаніи 1-го л. ед. ч. не въ одномъ только перфектѣ.

Въ классическомъ санскритѣ 1-е л. ед. ч. настоящ. времени всегда оканчивается на -mi, но въ Ведахъ извѣстна и другая форма, на -a (въ текстѣ "pada" -a, по смѣшенію со 2-мъ л. повелит. наклон.), гдѣ -a принадлежитъ основѣ. Эта форма употребляется, правда, только въ сослагательн. наклоненіи, но подобное ограниченіе, само собою разумѣется, составляетъ черту позднѣйшую (изъ индо-эранской эпохи, какъ мы увидимъ ниже), такъ какъ первоначально сослагательн. наклоненіе не могло разниться въ своихъ окончаніяхъ отъ изъявительнаго. Дельбрюкъ <sup>20</sup>) правильно объясняетъ

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Готскій языкъ, по своимъ законамъ окончанія словъ (Auslaut'a), не им'естъ въ этомъ случав никакого значенія.

<sup>20)</sup> Das altindische Verbum, crp. 23.

это - â изъ - ân и приводить даже изъ Атhapваведы (5, 8, 7) форму trnahân<sup>21</sup>), въ которой конечное *n* еще сохраняется; я нахожу. однако, эту форму крайне сомнительною <sup>22</sup>) и не могу придавать ей никакого значенія. Въ - ân, - а Дельбрюкъ видить измёненіе того -âni (т. e. â-ni), которое является въ 1-мъ лицъ ед. ч. повелит. наклон., и на основании его словъ можно было бы думать, что весь этотъ процессъ произошелъ на почвѣ древнеиндійскаго языка. Сравненіе съ языкомъ Авесты разубѣждаетъ насъ, однако, въ этомъ и заставляетъ признать уже для индо-эранской эпохи существованіе \* -ân, (въ основахъ на -a), помимо -âni. Окончанie -ni, -ní употребляется въ Авестъ, точно такъ же какъ и въ санскритъ, съ значеніемъ 1-го л. ед. ч. повелит. накл., но кромѣ того, въ діалектѣ, на которомъ составлены Гатны (ед. ч. gâthâ), мы встрѣчаемъ также и окончаніе - а, совпадающее съ ведійскимъ - а въ первомъ лицѣ; то же окончание (съ сокращениемъ въ -а) употребляется иногда, какъ кажется, и въ другихъ частяхъ Авесты<sup>23</sup>). Обыкновенно эти формы на - а понимають въ значении изъявительнаго наклон. и, напр., въ pereçâ видять лишь варіанть pereçâmi, но я думаю, что и здѣсь существовало такое же различіе, какъ и въ языкѣ Ведь; поэтому, напр., zbayâ я перевожу: "я стану призывать", а не "я призываю"<sup>24</sup>). Подобнымъ же образомъ и въ будущихъ: vakhshyâ, dâo*n*hâ<sup>25</sup>) и т. д. я вижу сослагательное наклоненіе; относительно dâonhâ такъже думаеть и Шпигель 26). Понятно, что въ соотвѣтствіе съ vakhshy â и т. д. мы могли бы ожидать въ Ведахъ, въ значении 1-го л. ед. ч. сослагат. наклон. будущ. врем., такихъ формъ, какъ \* karishya; эти формы въ дъйствительности не сохранились, но лишь потому, что сослагательн. наклоненіе будущ. врем. рано вышло изъ употребленія и извѣстно намъ только

23) Cm. Юсти Handbuch der Zendsprache.

<sup>26</sup>) Cm. ibid., crp. 392.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ротъ и Витней пишутъ trnahâm.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Припомнимъ, что текстъ Атhapваведы редижирозанъ довольно поздно.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Понятно, что смыслъ въ подобныхъ случаяхъ не можетъ рѣшать, имѣемъ ли мы изъявительн. или сослагат. наклон.; но, напр., въ yavaţ içâi tavâcâ (Y. 28, 4) или въ yavaţ tavâcâ içâicâ (Y. 49, 14) значеніе сослагательн. наклоненія для формы tavâ (отъ глагола tu «мочь, быть въ силъхъ») не подлежитъ сомнѣнію, такъ какъ içâi есть, безспорно, сослагательн. наклоненіе.

<sup>25)</sup> Образованіе dâonhâ наъ dâsyâ вполнѣ правильно; о необходимомъ здѣсь вынаденін iora см. Шпигеля Grammatik der altbaktrischen Sprache, § 79.

изъ одной формы 2-го л. ед. ч., именно изъ karishy*å*s (RV. 4, 30, 23)<sup>27</sup>).

Что касается -ni (-a -ni) въ повелительн. наклонении, то я вижу въ этомъ окончании спеціальное индо-эранское образование, но иначе смотрю я на - а въ Ведахъ и въ Авеств. Это - а, по моему мнѣнію, восходить въ индоевропейск. - an, изъ котораго должны объясняться также греческ. - w, латинск. - ô, др. ирландск. - и, ст. слав. - ж, лит. -uo<sup>28</sup>) (въ медіумѣ, передъ -s), -u, готск. -a, двн. -u. Принято думать, что всё эти окончанія произошли изъ индоевропейск. - ami или - *d* mi, но отвуда же явилось это совпадение другъ съ другомъ отдёльныхъ индоевропейскихъ языковъ, поступающихъ совершенно неправильно съ конечнымъ -mi? Сходство между языками можетъ быть, конечно, случайнымъ, тамъ, гдѣ оно объясняется изъ спеціальныхъ законовъ, дёйствующихъ въ каждомъ изъ нихъ; но къ данному случаю это объяснение не примѣнимо, такъ какъ спеціальные законы ни одного изъ этихъ языковъ не оправдываютъ того, что случилось съ вонечнымъ - mi. Очевидно, что окончание - mi не могло отпасть вдругъ, и, слёдовательно, должна была существовать промежуточная форма, оканчивавшаяся на -т. Естественно думать, что для чутья говорившихъ это -т совпадало сътвиъ -т, которое является въ окончании 1-го л. ед. ч. прошедшихъ временъ, но почему же съ послѣднимъ - т языки (по крайней мѣрѣ, нѣкоторые) постуиали иначе, чѣмъ съ первымъ? Курціусъ, объясняя греч. φέρω изъ \* bharami, \* bharam, замѣчаетъ при этомъ слѣдующее: "Warum aus \* φέρομ nicht \* φέρον ward, wie aus έ-φερομ έ-φερον, bleibt freilich noch dunkel" 29). Мы могли бы, пожалуй, отнестись къ этому "почему" довольно равнодушно, еслибъ оно не напрашивалось при анализѣ той же формы и въ другихъ языкахъ; а это обстоятельство должно наводить насъ на мысль, что наша первая посылка ошибочна, т. е. что мы не имѣемъ основанія объяснять фе́рю, fero и т. д. изъ \* bharami или \* bharâmi.

29) Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Эту же форму Максъ Мюллеръ (Rig-Veda-Sanhita translat. and explain, стр. 189) предлагаетъ вндъть въ стихъ RV. 1, 165, 9, гдъ текстъ «pada» имъетъ karishyå (не karishya<sup>†</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Этотъ звукъ выражается обыкновенно черезъ и, имѣющее сверху <sup>0</sup> (какъ въ чешскомъ), но за недостаткомъ шрифта я долженъ употреблять вмѣсто того и о. Въ литовскихъ кингахъ и о часто встрѣчается, хотя надо отдать преимущество правописанію Шлейхера, Куршата и др., такъ какъ этотъ звукъ произносится въ разныхъ нарѣчіяхъ различно; въ нѣкоторыхъ онъ, дѣйствительно, есть дифтонгъ и о.

Такимъ образомъ я думаю, что для каждаго безпристрастнаго читателя очевидна несостоятельность того мнёнія которое выводить индо-эранск. - â, греч. - ω, лат. - ô, др. ирландск. - u, ст. сл. -ж, лит. - uo, -u, готск. -a, двн. -u изъ индоевропейск. - ami или - âmi. Ниже я разсмотрю вопросъ о томъ, произошло ли предполагаемое мною индоевроп. - ân изъ - âmi, или нътъ, а теперь указываю лишь на необходимость признать существование этого - ân, какъ варіанта при - ami или - âmi, въ настоящ. и будущ. глаголовъ перваго спряженія. <sup>30</sup>) Я вывожу для индоевропейск. языка форму \* bharân, a не \* bharan, такъ какъ долгота гласной указывается сравненіемъ языковъ; правда, мы могли бы объяснять происхождение долготы вліяніемъ носовой согласной, но въ такомъ случаѣ сходство между собою отдѣльныхъ языковъ было бы странно, такъ какъ конечная носовая не должна была непремѣнно удлиннять предшествующую гласную. Каждый согласится, что гораздо вѣрнѣе будетъ объяснять греч. - w, лат. - о изъ - ân (не изъ - an), при чемъ можеть оставаться не рѣшеннымъ, произошли ли эти о, о изъ носовыхъ гласныхъ, или нѣтъ.<sup>31</sup>) Наконецъ, предполагаемое мною - ап подтверждается темъ обстоятельствомъ, что краткое - ап мы должны признать въ перфектѣ, а окончаніе 1-го л. ед. ч. перфекта не могло имѣть то же количество гласной, какъ и соотвѣтствующее окончание настоящаю или будущаго времени, ибо иначе ненонятно было бы, почему языки поступають съ окончаниемъ перфекта не такъ, какъ съ окончаніемъ настоящаго или будущаго. Труднѣе опредѣлить количество а передъ - ті; указываеть ли индоэранское bharâmi на индоевроп, \* bharâmi, или же мы должны предполагать для индоевропейск. языка \* bharami? Шлейхеръ принималъ въ качествъ индоевропейской формы \* bharami, <sup>32</sup>) точно такъ же какъ и Боппъ отдавалъ предпочтеніе \* bharâmi передъ

<sup>30</sup>) Для краткости я удерживаю эту старую терминологію.

<sup>31</sup>) Извѣстно, что формы faciom, videom и т. д., встрѣчающіяся въ рукописяхъ Плавта, считаются Ричлемъ, Флекейземомъ, Корсеномъ за простыя описки (см. Корсена, Aussprache, 2-е изд., I, стр. 267), и потому нѣтъ необходимости примирять ихъ съ тѣмъ объясненіемъ, которое я даю для facio, video и т. д. Самое большее, что могли бы доказать формы faciom, videom (еслибъ онѣ не были описками), это то, что конечное о было здѣсь въ извѣстную эпоху носовою гласною, которая выражалась то черевъ о, то черевъ от; въ послѣднемъ случаѣ писали т, и не п, по аналогіи съ sum, dicam и т. д.

32) Compend., стр. 763.

\* bharami, хотя признавалъ возможною и эту послъднюю форму 33). Дѣйствительно, долгота гласной въ bharâmi могла бы быть явленіемъ спеціально индо-эранскимъ, подобно долготѣ а въ bharâmasi (bharâmas), bharâvasi (bharâvas); необходимости, однако, нѣтъ въ такого рода заключеніи, такъ какъ индо-эранск. bharâmasi, bharâvasi могли быть образованы по аналогіи съ формою bhar dmi, вынесенною изъ индоевропейской прародины. Итальянскій ученый Асколи рёшительно высказывается въ пользу индоевроп. \* bharami и объясняетъ греческ. ω, лат. о̂ черезъ переходъ аті въ avi, av, au, 34) но это объясненіе возбудило у Курціуса вполнѣ основательныя сомнѣнія, хотя онъ также предпочитаеть для индоевропейск. языка форму \* bharami; греч. ω въ φέρω произошло, по его мнёнію, изъ носовой гласной, съ которою можно сравнить ст. слав. « въ беря. <sup>35</sup>) Тотъ, однако, кто вмъстъ съ мною выводитъ греч. фе́со, ст. сл. берж и т. д. изъ индоевроп. \* bharán, долженъ признать, что эти формы ничего не могуть рѣшать относительно количества а передъ ті. Такимъ образомъ, пока не будетъ доказано противное, я остаюсь при томъ мнѣніи, что индоевропейск. языкъ въ періодъ, предшествовавшій раздѣленію, имѣлъ \* bharani (=индо-эранск. bhar dmi), а не \* bharami; долгота гласной находить соотвётствіе въ предположенной мною параллельной формѣ \* bharán.

Шерерь въ своей книгѣ: Zur Geschichte der deutschen Sprache (стр. 173; 228)<sup>36</sup>) высказалъ такое предположеніе, что глаголы съ основою настоящ. врем. на - а оканчивались въ индоевроп. языкѣ въ 1-мъ л. ед. ч. на - â, между тѣмъ какъ - mi принадлежало лишь глаголамъ втораго спряженія. Очевидно, однако, что это предположеніе совершенно невѣроятно; противъ него говорить индо-эранск. bh ar â mi (по Шереру, - mi приставлено здѣсь впослѣдствіи), гомеровск. ἐθέλωμι (въ сослагат. наклон.) и т. д., а равно и то, что присутствіе носовой послѣ - â доказывается ст. слав. - ж, литовск. - ио, и (и конечно также др. ирландск. - и). Съ этими возражені-

<sup>36</sup>) См. подробный разборъ этой книги, сдъланный Куномъ въ Zeitschrift, XVIII, 321—411.

<sup>33)</sup> Vgl. Gram., II, § 434.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Di un gruppo di desinenze indo-europee (1868.). Я знакомъ съ этою статьею главнымъ образомъ по рецензіи, номъщенной въ Revue de linguistique, II, стр. 340 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 43-44.

ями мы не можемъ встрѣтиться при томъ объясненіи, которое даю я для индо-эранск. -  $\hat{a}$ , греч. -  $\omega$ , лат. -  $\hat{o}$  и т. д.

Я думаю, что въ индоевроп. языкъ глаголы перваго спряжения имѣли въ 1-мъ л. ед. ч. настоящ. и будущ. врем. (а слѣдовательно и въ сослагательн. наклон. не только этихъ временъ, но также и прошедшихъ) двѣ формы, одну на - dmi, другую на - ân. Нѣкоторые отнесутся, можетъ быть, недовѣрчиво къ возможности существованія такихъ варіантовъ въ индоевроп. языкѣ, но по моему мнѣнію, ошибка Шлейхера при возсозданіи этого языка состояла главнымъ образомъ въ томъ, что онъ часто искалъ единства тамъ, гдѣ его не было. Говоря объ индоевроп. языкъ, мы разумъемъ обыкновенно тоть періодъ его жизни, который непосредственно предшествовалъ распаденію этого языка, а въ эту эпоху индоевроп. языкъ не былъ, конечно, какимъ-то примитивнымъ языкомъ, <sup>37</sup>) но долженъ былъ имѣть за собою богатую исторію, ибо иначе онъ не выработалъ бы формы въ томъ совершенствѣ, какое мы находимъ въ немъ. Слѣдовательно, въ эту эпоху даже то, что восходитъ къ первоначальному единству, могло уже распасться на варіанты (примъры представляетъ жизнь каждаго языка), но въ данномъ случаъ, какъ я постараюсь показать далбе, мы имбемъ такіе варіанты, которые, по всей в вроятности, никогда не были тождественны, и исконное различіе которыхъ стоитъ въ связи съ образованіемъ "я" въ индоевроп. языкѣ.

Принимая индоевроп. формы \* bharân==\* bharâmi, я, на основаніи сходства, представляемаго большинствомъ языковъ нашей семьи, заключаю, что въ періодъ раздѣленія индоевроп. языка формы вида \* bharân преобладали надъ формами вида \* bharâmi. Допустивши это, мы легко поймемъ, почему европейскіе языки или ихъ группы (нѣтъ надобности въ гипотезѣ общеевропейскаго языка) независимо другъ отъ друга утратили формы вида \* bharâmi: это явленіе было слѣдствіемъ закона аналогіи, оказываемой большинствомъ на меньшинство, при чемъ могла вліять и сравнительно большая краткость формы \* bharân. Наконецъ, та же аналогія стала распространяться мало по малу и на глаголы втораго спряженія, и потому, напр., греч. δείχνυμι обратилось въ δειχνύω, литовск. demi въ dedu; понятно, что подобный переходъ не можетъ быть объясняемъ стремленіемъ къ сокращенію звуковой формы.—Но, спро-

37) Въ этомъ отношении можетъ быть сбивчиво название «Ursprache», «праязыкъ».

сить читатель, почему же языки индійскіе и эранскіе пошли инымъ путемъ? Если формы вида \* bharân преобладали въ индоевропейск. языкѣ налъ формами вида \* bharâmi, въ такомъ случаѣ должна быть непонятною утрата первыхъ въ языкахъ индійскихъ и эранскихъ. Разгадка этого заключается, по моему мнѣнію, въ томъ обстоятельствѣ, что еще въ индо-эранскую эпоху, какъ я указывалъ выше, окончание - а́n въ 1-мъ л. ед. ч. стало принадлежностью только сослагательнаго наклоненія; другими словами, индо-эранскій языкъ воспользовался существованіемъ варіантовъ \* bharân=bharâmi для цѣлей грамматическихъ, и одну изъ этихъ формъ. именно \* bharân онъ сталъ употреблять въ значении сослагательнаго наклоненія (такъ какъ иначе 1-е л. ед. ч. сослагательн. наклон. настоящ. и будущ. не отличалось но звуковому виду отъ 1-го л. ед. ч. изъявит. наклон.). Подъ вліяніемъ этой же формы образовалось, можетъ быть, и \* bharâni, изъ \* bharâmi, въ 1-мъ л. ед. ч. повелительн. наклоненія. Такимъ образомъ окончаніе - ân (= - â въ Ведахъ и - а въ Авестъ) въ 1-мъ л. ед. ч. съ теченіемъ времени нераздѣльно слилось съ значеніемъ сослагательн. наклоненія и потому должно было исчезнуть, какъ скоро сослагательн. наклоненіе вышло изъ употребленія. Нѣчто подобное существовало, можеть быть, и въ греческ. языкѣ, если судить по гомеровск. έθέλωμι, но только здѣсь наобороть, окончание - и совпало съ сослагательн. наклон. (поэтому и въ аористахъ: ἀγάγωμι, τύγωμι и т. д.), а - ω съ изъявительн.; во всякомъ случаѣ, однако, греческій языкъ никогда не различалъ такъ строго обоихъ окончаній, какъ индо-эранскій, и все дѣло ограничилось здёсь, повидимому, лишь попытками, которыя могли затянуть только на время конечную гибель формъ вида \* bharâmi. Но въ латинскомъ языкѣ оба эти окончанія существеннымъ образомъ разнятся, и - ô (изъ - ân) стало принадлежностью изъявительн. наклоненія, между тѣмъ какъ - am (изъ - â - mi) употребляется въ сослагательномъ. Подобнымъ же образомъ и древнеирландскій языкъ различаеть между изъявительн. biur, изъ \* biru (гдѣ - и изъ -ân), и сослагательн. - ber (=лат. feram).

Однимъ изъ доказательствъ того, что φέρω, берж и т. д. не могуть быть объясняемы изъ \* bharâmi (или \* bharami) простымъ стремленіемъ къ сокращенію формы, служатъ производные глаголы съ такъ называемымъ суф. -aja. Въ этихъ глаголахъ сокращеніе было бы особенно понятно, такъ какъ они отличаются наибольшею полнотою звуковой формы, а между тѣмъ именно въ нихъ-то мы встрѣчаемъ окончаніе - *mi* въ европейскихъ языкахъ, напр. въ эол. брури, хадури, ст. слав. имамь, древневерхненѣм. sakêm = sagên, salbôm и т. д.; сюда же принадлежить, вѣроятно, и лат. inquam. <sup>38</sup>) Совершенно естественно то, что съ теченіемъ времени и эти глаголы подчиняются авалогіи большинства, но самое существованіе формъ хάλημι, имамь, sakêm, одновременно съ фе́ры, берл, biru, требуетъ объясненія. Шлейхеръ видѣлъ въ этомъ - ті не первоначальное окончаніе, но позднъйшій переносъ изъ втораго спряженія. 39) Я не нахожу, однако, возможнымъ согласиться съ этимъ объясненіемъ, такъ какъ не видны причины, которыя могли бы вызвать явленіе, противорѣчащее общему стремленію языковъ къ сокращенію звуковой формы; при томъ же, и здѣсь нельзя упускать изъ виду совпаденіе отдѣльныхъ индоевроп. языковъ другъ съ другомъ. Курціусъ вполнѣ основательно, по моему миѣнію, считаетъ эол. формы ха́дущ, бруш остаткомъ глубокой древности, 40) и напрасно только не указываетъ онъ при этомъ хотя бы ни древневерхненѣм. языкъ, гдѣ соотвѣтствующіе глаголы имѣютъ въ 1-мъ л. ед. ч. - т или -п, изъ первонач. - mi. 41) Курціусь не объясняеть, однако, почему самыя полныя формы особенно неохотно поддавались стремлению къ сокращенію, точно такъ же какъ и Боппъ даеть очень неудовлетворительное объяснение сохранению - m - n въ двн. sakêm = sagên, pëtôm == bëtôn и т. д. 42) Для насъ этотъ вопросъ долженъ быть поставленъ въ нѣсколько иномъ видѣ, такъ какъ въ греч. - ω, ст. слав. - ж, двн. - и я не вижу сокращенія изъ - âmi (или - ami); мы должны, слѣдовательно, попытаться объяснить, почему форма \* bharajâmi могла сохраниться въ твхъ языкахъ, въ которыхъ \* bharâmi была вытёснена формою \* bharân.

Двоякое окончаніе 1-го л. ед. ч. настоящ. вр. принадлежало въ индоевроп. языкѣ, какъ я говорилъ, только глаголомъ перваго спряженія (поэтому и въ будущ., и въ сослагательн. наклон. прошедшихъ временъ то же двоякое окончаніе 1-го л. ед. ч.), между тѣмъ какъ глаголы втораго спряженія имѣли въ 1-мъ л. ед. ч. настоящ. вр. всегда -mi. Ясно, что сохраненіе формы \* bharajâmi въ евро-

Digitized by Google

<sup>38)</sup> Тотъ же корень, что въ ст. слав. начати, накливъ? Въ inquis, inquit и т. д. является другая основа (на первонач. а).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Compend., ctp. 665 H 667.

<sup>40)</sup> Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Гласная і должна была здёсь отпасть по закону окончанія словъ.

<sup>42)</sup> Vgl. Gram. II, § 436, 3.

пейскихъ языкахъ легво объяснилось бы, еслибъ оказалось, что глаголы вида \* bharajâmi принадлежали въ индоевроп. языкѣ ко второму спряженію, и, слѣдовательно, форма \* bharajân никогда не существовала тамъ. Впослѣдствіи эти глаголы, какъ и другіе, подчинились аналогіи перваго спряженія, которая могла здёсь дёйствовать тёмъ съ большею силою, что формы \* bharajasi, \* bharajati и т. д. легко напоминали \* svidjasi, \* svidjati и т. д., а эти послѣднія всегда принадлежали къ нервому спряженію (основа настоящ. съ суф. -ja).-Извѣстно, что \* bharajati должно дѣлиться на bhara--ja-ti, т. е. первое а въ такъ называем. суф. -aja- составляетъ окончаніе основы, къ которой приставлено - ја. Что касается происхожденія этого - ја, то я согласенъ съ тѣми лингвистами, которые видять въ немъ глаголъ ja=ja "идти" <sup>48</sup>), но я не могу согласиться, когда это - ја отождествляють съ текъ - ја, которое служить для образованія основы настоящ. времени. За этимъ послъднимъ - ја должно быть признано мъстоименное происхождение, ибо нъть причины отдёлять его отъ остальныхъ суффиксовъ, образующихъ основу настоящ. времени, т. е. отъ -a, -na, -nu. Вмъстъ съ тъмъ, ничто не заставляетъ насъ возводить эти два - ја въ одному и тому же источнику, а напротивъ, допуская совершенно различное ихъ происхожденіе, мы тѣмъ легче поймемъ ту разницу, какая существуетъ въ употреблении двухъ этихъ образований. Принципъ, по которому составлена форма \* bhara-jati тотъ же, что и въ будущ. \* da-sjati; какъ здЕсь корень-основа da соединяется съ настоящ. временемъ отъ глагола as (въ основъ as-ja-, s-ja-), такъ и въ \* bharajati основа bhara — соединена сънастоящ. времен. отъ глагола ја. Но глаголъ ја (=jâ), само собою разумѣется, принадлежить ко второму спряженію; слѣдовательно, и производные глаголы вида \* bharajati должны быть относимы по своему образованию точно такъ же ко второму, а не къ первому спряжению. Все это такъ, но тъмъ не менње форма \* bharajan должна была употребляться въ индоевроп. языкъ, ибо иначе непонятно было бы, почему мы встръчаемъ въ Авестѣ vâurayâ, apaya 44), въ соотвѣтствіе съ формами европейскихъ языковъ. Слѣдовательно, составъ глаголовъ вида \* bharajati былъ забытъ еще до раздѣленія индоевроп. языка, или, другими словами, эти глаголы (по звуковому своему виду) подчинялись здёсь

44) См. Юсти Handbuch der Zendsprache, стр. 399.

<sup>43)</sup> См. объ этомъ вопрост у Курціуса, Das Verbum, стр. 291 и слъд.

аналогіи перваго спряженія. Такимъ образомъ анализъ производныхъ глаголовъ вида \* bharajati нисколько не объясняетъ еще, почему европейскіе языки, утратившіе форму \* bharâmi, сохраняютъ, однако, \* bharajâmi. Объясненіе этого явленія, я надѣюсь, можетъ быть найдено въ связи съ разборомъ славянскихъ производныхъ глаголовъ.

Боппъ, говоря объ окончании 1-го л. ед. ч. настоящ. врем., указываетъ, между прочимъ, на то, что носовая т изъ -mi coxpaняется до сихъ поръ въ словинскомъ языкѣ, напр. въ pletem, gorim, dêlam<sup>45</sup>). Кунъ въ своей рецензіи книги Шерера разсматриваетъ и другія славянскія нарѣчія, сохраняющія это -m, точно такъ же какъ и Курціусъ припоминаетъ сербск. плетем въ доказательство того, что въ европейскихъ языкахъ не совсѣмъ исчезло еще -т въ окончании 1-го л. ед. ч. настоящ. врем. глаголовъ съ основою на первоначальн. а <sup>46</sup>). Есть, однако, существенная разница между - т въ pletem и -т въ dêlam, что не было понято ни этими учеными, ни Миклошичемъ 47); всѣ они заблуждаются также и касательно отношенія ст. слав. \* въ плет\* къ -т въ pletem. Если плет\* и pletem восходять къ одной и тойже формѣ, какъ думають Боппъ, Миклошичъ и другіе, то спрашивается, какъ же звучала эта форма. Она должна была, понятно, сохранять конечное *i*, такъ какъ еще въ общеславянск. языкъ вошелъ въ силу законъ, по которому каждое слово могло оканчиваться лишь на гласную (простую или носовую); этотъ же законъ, какъ извѣстно, удерживался не только въ общемъ южнославянск. языкѣ, но и въ старославянскомъ. Но съ другой стороны, сравнение славянскихъ наръчий дълаетъ несомнъннымъ существование общеславянск. \* plet\*, такъ какъ лишь изъ общеславянск. к объясняется окончание этой формы во всёхъ славянскихъ языкахъ (пожалуй, за исключеніемъ словацкаго) 48), въ томъ числѣ и въ сербско-словинскомъ, гдѣ рядомъ съ -ет мы находимъ также сербско-хорватск. -и (преимущественно въ хорватскомъ), словинск. - о (преимущественно въ старыхъ памятникахъ). Далѣе, принимая во внимание литовский языкъ (-uo-, -u), мы не затруднимся признать окончание - on или - ôn и для литовско-славянскаго языка. Такимъ образомъ очевидно, что формы плетя и pletem не

48) Но и здъсь является и въ геки.

2

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Vgl. Gram. II, § 436, 2.

<sup>46)</sup> Zeitschrift XVIII, 327-328; Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 43.

<sup>47)</sup> Cm. ero Vergleichende Grammatik der slavischen Sprachen, Dritter Band.

могутъ быть возводимы къ одному общему источнику, и нѣтъ надобности указывать на несоотвётствіе между е въ-ет и о или о въж. Но позволительно ли думать, что pletem предполагаетъ общеславянск. форму \* pletemi, какъ варіантъ при \* plet»? Я принимаю подобные варіанты для индоевроп. языка, и признаніе общеславянск. \* pletemi заставило бы меня только исправить предположенное мною выше индоевроп. \* bharâmi въ \* bharami; при всемъ томъ, я не могу допустить существованія общеславянся. \* pletemi. Извѣстно, что окончание -ет въ 1-мъ л. ед. ч. настоящ. врем. глаголовъ перваго спряжения встрёчается въ нарёчіяхъ словинскомъ, сербскомъ (вмѣстѣ съ хорватскимъ, гдѣ, однако, часто употребляется -и), словацкомъ и въ діалектахъ обоихъ лужицкихъ наръчій 49) и частію польскаго. На основаніи такого распредѣленія фактовъ можно было бы предположить общеславянск. -emi, еслибь какія нибудь другія соображенія заставляли насъ думать, что въ общеславянск. языкѣ формы вида \* pletemi во всякомъ случаѣ существовали; но подобныхъ побудительныхъ причинъ я незнаю и считаю нужнымъ поэтому объяснять pletem иначе. По моему мнѣнію, pletem есть форма новая, вызванная аналогіею глаголовь на -т (=ст. сл. -мь), и при томъ тогда, когда конечная гласная въ dam и др. уже отиала, такъ что въ переходѣ pletu (словинск. pleto) въ pletem не было особеннаго распространенія звуковой формы. Само собою разумѣется, нельзя остановиться на этомъ въ объяснении pletem, но должно показать, что именно заставляло измѣнять pletu въ pletem, а въ виду согласія, представляемаго въ этомъ отношеніи различными славянскими наръчіями, необходимо найти для всёхъ ихъ одну и ту же причину, изъ тождества которой вытекало бы и тождество слёдствія. Такую причину я вижу въ стремленіи отличать 1-е л. ед. ч. настоящ. врем. отъ 3-го л. множ. ч. (въ польск. pijem п т. д. отъ 3-го л. ед. ч.), которое совпало здѣсь съ 1-мъ л., какъ скоро утрачено было конечное -t (---ст. слав. -ть), подобно тому какъ оно было утрачено и въ 3-мъ л. ед. ч. Слѣдовательно, 3-е л. мн. ч. pletu (словинск. dêlajo) потеряло конечное - t прежде, чёмъ явилась форма 1-го л. ед. ч. pletem, вмѣсто pletu (словинск. pleto). Относительно словацкаго языка, который сохранилъ въ 1-мъ л. - и только въ reku, можно было бы замѣтить, что здѣсь 3-е л. мн. ч. достаточно уже отли-

<sup>. 49)</sup> Въ нижнелужицкомъ наръчіи гласная е въ - ет обратилась въ јо, о.

чалось оть 1-го ед. ч. количествомъ гласной, такъ какъ въ 3-мъ л. мн. ч. - и есть гласная долгая (ú); это возраженіе потеряеть. однако, свою силу, какъ скоро мы припомнимъ, что во множествъ случаевъ оба лица все таки должны были совпасть (напр. tiahnu), вслёдствіе извёстнаго закона, дёйствующаго въ словацкомъ языкъ по отпошению въ долготъ гласныхъ. Формы 1-го д. ед. ч. и 3-го множ. стоять на столько далеко одна отъ другой по своему значенію, что ихъ звуковое тождество могло бы не препятствовать одновременному существованию pletu, 1-го л. ед. ч., и pletu, 3-го л. множ. ч. Въ такомъ бы положении дело, вероятно, и оставалось (какъ оно действительно можетъ оставаться въ некоторыхъ наречіяхъ), еслибъ не оказали вліянія тѣ глаголы, въ которыхъ 1-е л. ед. ч. издавна оканчивалось на -т (=ст. сл. -мь), и гдъ, слъдовательно, не могло произойти звуковое совпадение этого лица съ 3-мъ множ. ч. Понятно, что языки воспользовались аналогіею такихъ глаголовъ и, принявши -m за признакъ 1-го лица, измѣнили pletu въ pletem. То обстоятельство, что эта форма звучить pletem, а не pletum (pletom), показываетъ, что основа plete-, являющаяся въ другихъ лицахъ, ясно представлялась говорившимъ, и обращеніе pletu въ pletem казалось тёмъ, чёмъ оно и было въ дъйствительности, т. е. замъною одного окончанія другимъ, тождественнымъ по значенію и болѣе выразительнымъ со стороны звуковой.

Не одни только глаголы, приставляющіе въ настоящ. времени флективныя окончанія прямо къ корню (ст. сл. есмь, вѣмь и т. д.), послужили тѣми образцами, по которымъ создана была форма pletem; но такое же вліяніе оказали и тѣ многочисленные производные глаголы, примѣромъ которыхъ можетъ служить словинск. dêlam. Относительно этихъ послѣднихъ глаголовъ нельзя уже сомнѣваться въ томъ, что окончаніе - mi въ 1-мъ л. ед. ч. настоящ. врем. существовало въ нихъ еще въ общеславянскомъ языкѣ, такъ какъ всѣ славянскія нарѣчія представляютъ формы, соотвѣтствующія словинск. dêlam, т. е. съ согласною m въ окончаніи 1-го л. ед. ч. Только въ нарѣчіяхъ старославянскомъ и великорусскомъ настоящ время вида \* дѣламь, \* дѣламъ почти вытѣснено другимъ, параллельнымъ образованіемъ, хотя и здѣсь мы находимъ ст. сл. имаамь, имамь <sup>50</sup>), русск. областн. знамъ (=знаю). Та-

<sup>50</sup>) Но въ новоболгарскомъ этотъ классъ глаголовъ вполнѣ развитъ, откуда слѣ-

кимъ образомъ очевидна необходимость признать здѣсь окончаніе - mi вынесеннымъ изъ общеславянскаго языка (ибо иначе непонятно было бы сходство, представляемое всѣми славянскими нарѣчіями именно въ этомъ классѣ глаголовъ), а въ этомъ общеславянск. · mi мы увидимъ, конечно, старое индоевропейск. окончаніе, особенпо если примемъ во вниманіе эол. δρημι, ха́λημι, двн. salbôm, sakêm и т. д. Да и какъ же иначе могли бы мы обълснить ero? Если - mi перенесено сюда изъ такихъ глаголовъ, какъ \* esmi, \* dâmi (ст. сл. есмь, дамь), то почему же переносъ ограничился лишь одними производными глаголами, да и какія причины вообще могли вызвать его въ общеславянскомъ языкѣ? Ясно, что здѣсь не было того повода, который впослѣдствіи способствовалъ переходу, напр., словинск. pleto въ pletem.

Въ старославянскомъ языкѣ формы вида \* дѣламь, за исключеніемъ только имаамь, были вытёснены параллельнымъ образованіемъ дѣлаж, подобно тому какъ и въ великорусскомъ форма дѣлаю господствуетъ. Изъ сравненія съ другими славянскими нарѣчіями (напр. съ древнечешскимъ) не трудно заключить, однако, что подобныя формы существовали уже въ общеславянск. языкѣ, т. е. мы можемъ признать общеславянск. \* dêlâj\*, 3-е л. ед. ч. \*dêlâjeti. Обыкновенно, думаютъ, что, напр., и чешск. dělá, польск. dziala, южнославянск. dêla и т. д. восходять также къ общеслав. \* dêlâjeti, при чемъ не отдаютъ себѣ яснаго отчета касательно отношенія - am въ 1-мъ л. ед. ч. въ общеслав. - âja. Но еслибъ мы даже оставили безъ вниманія послѣдній пунктъ, то всетаки не могли бы согласиться съ такимъ объясненіемъ. Гласная а въ чешск. dělá, польск. dziala, южнослав. dêla произошла, конечно, черезъ стяжение, какъ это доказывается не только ст. сл. имаамь, но также и чешскимъ а́ въ dělám, delá и т. д., сравнительно, напр.. съ 3-мъ лицемъ множ. ч. dělají, гдѣ стяжснія нѣтъ; подобнымъ же образомъ и въ польскомъ языкѣ dzialam, dziala и т. д. имѣютъ а "наклоненное" (á), т. е. склоняющееся къ о, между тѣмъ какъ, напр., въ 3-мъ л. множ. ч. а не наклонено. По мнѣнію Миклошича 51), чешск. -а́- стянуто изъ - аје -, но такое объясненіе противор'вчить закону стяженія гласныхъ въ

дуетъ, между прочимъ, ошибочность того мивнія, которое не дёлаетъ никакого различія между нарвчіями старославянскимъ и древнеболгарскимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Vgl. Gram, der slavischen Sprachen, III, crp. 429.

чешскомъ языкѣ: изъ dėlaje - здѣсь должно было бы образоваться dělé - (ср., напр., dobrého изъ dobrajeho), такъ какъ при стяженіи двухъ различныхъ гласныхъ въ чешск. языкѣ вторая поглощаетъ первую (и становится долгою) 52). Но точно такъ же въ польскомъ dziala-, словинск. dêla- нельзя видѣть стяженія а изъ aje, такъ какъ мы и здѣсь ожидали бы въ такомъ случаѣ е. Слѣдовательно, мы должны возводить это стянутое а къ общеславянск. âjâ (въ періодъ раздѣленія общеславянск. языка каждое а было долгимъ), и на это же сочетание указываетъ ст. сл. аа (откуда а) въ имаамь, имаать. Правда, ст. сл. аа въ имаать могло бы быть объяснено изъ ае на основании спеціального закона старославлиского языка, по во-первыхъ, едва ли можно отдѣлять ст. сл. имаать, имать отъ соотвѣтствующихъ формъ другихъ славлнскихъ нарѣчій, а во-вторыхъ, мы не имѣемъ права предполагать общеславянск. - ajemi (въ 1-мъ л. ед. ч.), къ которому пришлось бы въ такомъ случаѣ возводить ст. сл. - аамь въ имаамь. Сообразно съ этимъ можно думать, что и въ формахъ гнѣвааши, бываатъ и т. под. (изъ Супр. рукоп.) сочетаніе аа произошло изъ а́ја, а не изъ а̂је; иной вопросъ, конечно, употреблялись ли эти формы въ старославянскомъ нарѣчіи, или же онѣ внесены изъ другихъ нарѣчій. Относительно русск. знашь, быватъ и т. под. трудно рищить, куда должно относить эти формы, но въ данномъ случаѣ то или другое решение не можеть иметь для насъ большаго значения, такъ какъ мы становимся теперь на почву общеславянск. языка.

Изъ сказаннаго выше слѣдуетъ, что въ общеславянск. языкѣ формы \* gâdâjѫ, \* gâdâjeti существовали рядомъ съ \* gâdâjâmi, \* gâdâjâti. Что касается долгаго а передъ іотомъ въ концѣ gâdâ -, то мнѣ кажется, нельзя сказать ничего вѣрнаго относительно происхожденія этой долготы, такъ какъ здѣсь представляются возможными различныя рѣшенія. Въ литовскомъ языкѣ формамъ \* gâdâjѫ, \* znâjѫ (изъ \* zinâjѫ, но *i* выпало еще до раздѣленія общеславянск. языка) <sup>53</sup>) соотвѣтствуютъ źinau, jёszkau и т. под., но здѣсь вопросъ въ томъ, было ли а до выпаденія іота долгимъ, или краткимъ; въ

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Понятно, что такіе случан, какъ víti (==váti), не составляютъ исключенія: а́ въ váti произошло изъ еја, а í въ víti изъ еје, съ извѣстнымъ обращеніемъ iе (= ст. слав. ѣ) въ í.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Миклошичъ помѣщаетъ этотъ глаголъ пе на мѣстѣ, относя его къ классу «бити»; по ср. чешск. znám, польск. znam и т. д. Точно такъ же и другіе лингвисты (напр. Фикъ) ошибочно видятъ здѣсь корень gnâ, a не gan.

inau и т. под. iотъ выпалъ еще въ литовско-латышскомъ языкъ (ср. латыш. zinu), и потому во всякомъ случаѣ мы не могли бы ожидать здёсь литовск. о (=a), хотя бы а было первоначально долгимъ. Съ другой стороны, надо замътить, что литовскій языкъ отличаетъ такіе глаголы, какъ žinau, jëszkau и т. д., отъ глаголовъ: raudoju (отъ rauda "рыданіе, вопль"), pasakoju (отъ pasaka "сказва"), lakioju и т. д., между тбиъ кавъ зъ славянскихъ языкахъ оба класса смѣсниваются. Новый вопросъ: на сторонѣ котораго языка въ этомъ случаѣ большая древность? Въ санскрить глаголы не - отъименные удерживаютъ передъ - ya - враткое a основы (ved a yati), но глаголы отъименнаго происхожденія допускають варіанты и съ долгимъ â, какъ напр.: yoktrayati (отъ yoktra) и açvâvati (отъ açva). Въ пользу же индоевроп. варіантовъ \* bharâjati и \* bharajati могло бы говорить то обстоятельство, что, напр., въ латинск. языкѣ мы находимъ mone - рядомъ съ doma -, въ греческомъ \* форе-је - рядомъ съ баµа-је и т. д.; при такомъ предположении е объяснялось бы изъ краткаго а, между тёмъ какъ напр. лат. domâ - должно было бы восходить въ первонач. "damâja - (или \* damâjâ ·).

Обратимся теперь въ долгому а послѣ iota въ \* gâdâjâti. Здѣсь, мнѣ кажется, не можетъ быть никакихъ сомнѣній относительно того, какъ произошла эта долгота, если мы припомнимъ сказанное выше объ ја въ производныхъ глаголахъ. Мы видъли, что это ја есть собственно глаголъ ја ("идти") и потому даже a priori мы могли бы предложить, что рядомъ съ этимъ ја въ производныхъ глаголахъ употреблялся и исконный его варіантъ jâ, съ долгою гласною. Языки индо-эранскіе не представляють такихъ образованій, какъ \* bharayâti или \* bhârayâti, и я вижу въ этомъ утрату, на которую оказало, можетъ быть, вліяніе оцять-таки сослагательное наклоненіе (bhârayâti ectь сослагат. наклоненіе при изъявительн. bhâravati). Латинскій языкъ и готскій не могуть говорить ни за, ни противь въ этомъ вопросѣ, такъ какъ намъ неизвѣстенъ процессъ, результатомъ котораго является, напр., лат. domâs или готск. salbôs; но въ греческомъ мы находимъ полное соотвътствіе такимъ формамъ, какова, напр., общеслав. \* gâdâjâti. Уже Курціусъ находить нужнымъ объяснять эол. філин, бохіншин н. д. изъ \* філејини, \* бохинојини (затъмъ \* фідууци, \* бохщимущи, при вліяніи іота на долготу предшествующей гласной), между тёмъ какъ, напр., фе́ро онъ возводить къ

\* bharami, съ краткою гласною передъ - mi; долгота гласной въ - jêmi, т. е. первонач. - jâ-mi, объясняется, по его мнѣнію, изъ того, что ја есть здѣсь глаголъ 54). Курціусъ не распространяеть, однако, это ја на другія лица, кромѣ 1-го л. ед. ч. (почему, я не знаю), но Мангольдъ идеть дальше и предполагаеть, напр. \* δрајущи, \* брајуси, \* брајути, при двойствен. \* брајеточ, множеств. \* брајеиех и т. д. 55). Мангольдъ указываетъ при этомъ на аналогію τίθημι, которая въ греческомъ языкѣ, дѣйствительно, могла получить значеніе, но не въ индоевропейскомъ, такъ какъ здѣсь глаголъ ја (варіантъ при ја) сохранялъ всюду долгую гласную (ср. санскрить). Наконецъ, и въ греческомъ мы находимъ образованія, свидътельствующія о долгомъ - ја - не только въ трехъ лицахъ ед. числа, но и въ другихъ формахъ; сюда я отношу, напр., δαμόωσι, άντιόωσι, στιχόωντο, όρόωτε, όρόωντες, ήβώωσα и т. д. Известно, что въ настоящее время различныя образованія, представляемыя греческими verba contracta, получили вполнѣ удовлетворительное объясненіе, и то, что въ старыхъ грамматикахъ носило нелёпое название: "растяжение", давно уже понято наукою какъ не-стяженіе. Загадочными оставались только такія формы, какъ δαμόωσι, όρόωτε и т. д., между темъ какъ для όράας Мангольдъ далъ уже иравильное объяснение (изъ брајусь); вмѣстѣ съ тѣмъ онъ показалъ, что въ δαμόωσι, όρόωτε и т. д. нельзя видѣть перестановку ωо въ ст 56), которую готовъ былъ допустить здѣсь Курціусъ. Я думаю, что эти формы, оставленныя Мангольдомъ не разъясненными 57), получаютъ надлежащее освъщение въ связи съ общесл. \* gádájáti, \* gádájáte и т. д. и восходятъ къ индоевроп. образованіямъ вида \* bharaj*â*ti.

Такимъ образомъ, допуская индоевроп. варіанты \* bharajati —

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Studien zur griechischen und lateinischen Grammatik, III, crp. 392-393; Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 345-355.

<sup>55)</sup> Studien zur griechisch. und lateinisch. Grammatik, VI, стр. 179 и слёд.

<sup>56)</sup> Ibid. стр. 170 и слѣд.

 $<sup>^{57}</sup>$ ) Едва ли могуть показаться убѣдительными слѣдующія слова Мангольда (стр. 178): Ita igitur formas  $\delta\rho \dot{\omega} \omega \tau \alpha$ ,  $o\rho \dot{\omega} \tau \varepsilon$  al. ortas esse existimo, ut co tempore, quo in sermone vulgari jam nullae aliae formae nisi contractae usurparentur, rhapsodi recentiores, cum jam non bene intellegerent, quae esset ratio formarum a majoribus acceptarum, sed eas distractas, esse e formis, quibus ipsi uterentur, contractis putarent, pro δρόοντα, δρόοιτε levi mutatione δρόωντα, δρόωτε cantare coepissent.

\* bharajâti, мы поймемъ, почему европейскіе языки утратившіе \* bharâmi, могли удержать, однако, \* bharajâmi. Эта послѣдняя форма употреблялась въ соотвѣтствіе съ \* bharajâsi, \* bharajâti и т. д. (2-е спряженіе), между тѣмъ какъ формы \* bharajasi \* bharajati вызывали въ первомъ л. ед. ч. \* bharajân, подобно \* bharân при \* bharasi. Слѣдовательно, и для общенѣмецкаго языка мы должны предположить производные глаголы съ -jâ-, такъ какъ иначе непонятно было бы сохраненіе -m (-n) въ двн. sakêm, salbôm и т. д. Подобный же выводъ можно сдѣлать и по отношенію къ лат. inquam.

Въ славянскихъ языкахъ изъ первоначальн. - аја- объясняютъ не только a, но также ê (ст. сл. n) и î. На основании чешск. umím, польск. umiem, словинск. umêm и т. д. мы можемъ допустить и въ глаголахъ на -ê- общеславянск. -mi въ окончании 1-го л. ед. ч. настоящ. врем.; я долженъ, однако, воздержаться отъ болѣе подробнаго анализа, такъ какъ для меня не ясно происхождение здѣсь общеславянск. ê = литовск. e. Что касается глаголовъ на -î-, то въ нихъ общеславянск. - mi можетъ быть выведено, собственно говоря, лишь на основании чешскаго языка (chválím); понятно, что тѣ славянскія нарѣчія, въ которыхъ существуютъ формы pletem и т. под., не им'єють въ этомъ случав сами по себь никакого значенія. Какъ бы то ни было, со стороны теоретической я ничего не имѣю противъ общеславянск. - mi въ этихъ глаголахъ, хотя и долженъ отказаться вывести общеславянскую форму, соотвѣтствующую чешск. chválím. Относительно же образованія славянскихъ глагольныхъ основъ на -î- я позволю себѣ замѣтить слѣдующее. Съ общеславянск. глаголами \* nosîtî, \* vozîtî и т. д. должны быть сближаемы тё литовскіе глаголы на \* yti (напр. vartyti, laużyti и т. д.), которые образують настоящ. время оть другой основы (vartau, laużau, подобно, напр., zinau). Можно думать, что это î производныхъ глаголовъ образовалось еще въ литовско-славянскомъ языкъ, хотя впослѣдствіи литовскіе и славянскіе языки пошли различными путями при употреблении этихъ основъ. По мнѣнію Шлейхера ст. слав. глаголы носити и т. д., литовск. vartyti и т. д. произошли независимо другъ отъ друга, хотя и ст. слав. носити и литовск. vartyti онъ возводитъ къ первоначальнымъ образованіямъ на -aja-; ст. слав. и въ носити Шлейхеръ объясняетъ изъ ъјъ, а литовск. у въ vartyti изъ iji 58). Нельзя, однако, согласиться съ этимъ

<sup>58)</sup> Compend., стр. 362 и 363.

объясненіемъ, такъ какъ оно не можетъ быть доказано ни по отношенію къ славянскимъ языкамъ (неправильное образованіе ера), ни по отношению къ литовскимъ (изъ первоначальн. varta- въ vartaja- нельзя ожидать въ литовск. языкъ varti-). Тъмъ менъе основаній объяснять здѣсь слав. i, литовск. у изъ первоначальн. аја, если мы допустимъ, что ї существовало еще въ литовско-славянскомъ языкъ. Я думаю, что эти глаголы должны быть объясняемы въ связи съ-латинскими глаголами на -*î-*, какъ напр. sopìre (съ ними смъщиваются отъименные глаголы, какъ нанр. finire). По мнѣнію Шлейхера, ї и здѣсь произошло изъ іјі (=первонач. -aja-) 59), но сомнительности такого объясненія очевидна, особенно если мы примемъ во вниманіе глаголы monêre, sedêre и т. д. (ê изъ eje=aja). Корсенъ думаетъ, что лат. ê, î въ производныхъ глаголахъ образовались изъ ei, а это ei онъ возводитъ къ первоначальному аја черезъ посредство аје, ај, еј; на мой взглядъ все это требовало бы доказательствъ, а аналогія, на которую ссылается Корсенъ, не можетъ быть убѣдительна по многимъ причинамъ 60).

Литовско-славянск. i. съ одной стороны, и лат. i, съ другой, найдуть, по моему мнѣнію, удовлетворительное объясненіе, какъ скоро мы признаемъ въ нихъ первонач. ја. Въ индоевроп. языкѣ глаголъ ја могъ приставляться не холько къ основѣ на -a (\* bhara-jati), но также и въ корню-основѣ, доказательствомъ чего служатъ готскіе глаголы satjan, tamjan и т. д.; сюда же принадлежать, можеть быть, и нѣкоторые греческіе глаголы на -ιζω, какъ напр. έμποδίζω. Но рядомъ съ ја въ индоевроп. языкъ существовалъ, какъ мы знаемъ, глаголъ j $\hat{a}$ ; слѣдовательно, по аналогіи съ \* bharajati = \* bharajati мы можемъ предположить и для \* bharjati варіанть \* bharjati, и эту-то глагольную основу на -jd я вижу въ литовск. varty-.... ст. слав. носи-, лат. sopi-. Переходъ первоначальн. -jâ, послъ согласной (не въ концѣ слова), въ литовско-славянск. - і подтверждается словомъ \* çíva-s 61), которое можно вывести изъ сравненія литовск. szyvas сърусск. сивъ, словинск. siv, польск. sivy и т. д.; этому \* çîva- соотвѣтствуетъ въ санскритѣ çyâva, т. е. первоначальн. \* niâva, \* njâva. Какъ въсивъ, такъ и въносити согласная с оста-

59) Ibid. стр. 359.

60) Ueber Aussprache, Vocalismus und Betonung der lateinisch. Sprache, второе изданie, II, стр. 731.

61) Вуква с выражаетъ здъсь тотъ звукъ, изъ котораго образовались славянск. s и литовск. sz. соотвътствующія первоначальн. к (к небн.).

2\*

лась неизмѣненною въ ш. вслѣдотвіе того что іотъ уже не существоваль здѣсь въ общеславянск. языкѣ. Но еще важнѣе аналогія, представляемая повелительн. наклонениемъ славянскихъ глаголовъ втораго спряженія. Извѣстно, что славянск. повелительн. наклоненіе есть по образованию желательное, а въ составъ желательнаго наклоненія (во второмъ спряженіи) входить то же ја, которое мы отврыли и въ производныхъ глаголахъ. Понятно, что dadì- въ ст. слав. дадимъ, дадите произошло изъ dadjâ- (въ индоевроп. \* dadjāma, \* dadjāta) еще въ ту эпоху, когда зубныя согласныя не должны были измёняться подъ смягчающимъ вліяніемъ іота; слёдовательно, общеслав. dad î- (ст. слав. дади-мъ): индоевроп. dadjâ-что касается - jâ въ конечныхъ слогахъ, то оно не стягивалось въ - і даже въ общеславянск. языкѣ (не только въ литовско-славянск.); какъ это можно видъть, напр., изъ ст. слав. даждь (-индоевроп. \* dadjas); ср. также бержшти изъ первонач. \* bharantja.

## III.

До сихъ поръ мы нигдъ не встрътились съ необходимостью объяснять ст. сл. - к въ окончаніи 1-го л. ед. ч. путемъ фонетическаго измѣненія изъ первоначальн - âmi или - ami. Напротивъ, самая возможность перехода конечнаго - âmi (или - ami) въ ст. слав. - к общеслав. - к, литовск. - uo, - u требовала бы доказательствъ. Тотъ, кто принимаетъ такой переходъ, руководствуется, конечно аналогіею, указанною Шлейхеромъ по поводу творительнаго падежа ед. ч. 62). Шлейхеръ объясняетъ р кож (ср. также костиж) изъ \* ranka-jâ-mi 63) и предполагаетъ, что существительныя, принадлежащія къ классу "влъкъ", должны были собственно имѣть въ творительн. пад. ед. ч. \* влъкъ, гдѣ - к изъ - ami, между тѣмъ какъ существующая форма влъкомь (влъкъмь) образована по аналогіи основъ на первонач. - u: сынъмь, обыкновенно сыномь. Подобнымъ же образомъ литовскій творительн. пад. vilкu объясняется Шлейхеромъ изъ \* vilkami, \* vilkami, a также и двн.

<sup>62)</sup> Compend., crp. 581; Indogermanishe Chrestomathie, crp. 364-365.

<sup>63)</sup> Шлейхеръ видитъ здёсь соединеніе двухъ окончаній творительн. пад.: - а и -bhi (ст. слав. - мь).

wolfu изъ \* wolfami (здѣсь Шлейхеръ принимаетъ удлинненie гласной). Для аналогіи указывается при этомъ на окончанie 1-го л. ед. ч.: ст. слав. - «, литовск. - и, двн. - и. Понятно, что мы должны были бы поставить весь этотъ вопросъ иначе, такъ какъ мы ищемъ доказательствъ именно для того, что Шлейхеръ считаетъ фактомъ несомнѣннымъ, и на что онъ ссылается какъ на вѣрную аналогію. Измѣняя постановку вопроса, мы могли бы придти къ слѣдующему выводу: если объясненie, данное Шлейхеромъ для формъ творительнаго падежа вѣрно, то очевидно, ст. слав. вез«, литовск. ve źu, двн. wigu не имѣютъ рѣшающаго значенія въ вопросѣ объ индоевроп. \* vaghân, какъ формѣ 1-го л. ед. ч. настоящ. врем. Но доказать вѣрность Шлейхеровскаго объясненія творительныхъ падежей: р«кощ, vilku, wulfu я считаю дѣломъ невозможнымъ.

Останавливаясь на языкахъ славянскомъ и литовскомъ, мы прежде всего должны были бы предположить, что слав. - въ ржвож, востик и литовск. - и въ vilku, изъ -dmi, -ami, явились независимо другъ отъ друга; слѣдовательно, сходство образованія здѣсь было бы случайнымъ, между тѣмъ какъ везж, veżu восходять, конечно, къ общей формѣ съ окончаніемъ -on или -ôn (хотя бы это -on, -ôn произошло изъ -ami, -âmi). Правда, мы поступили бы иначе, еслибъ была намъ передана форма \* влъкж; ея нѣтъ, однако, и мы находимъ вмѣсто того форму влъкомь, которая правильно объясняется изъ первонач. \* varkabhi: Шлейхеръ напрасно усматриваеть здёсь вліяніе основъ на первонач. - и, между тѣмъ какъ въ дѣйствительпости основы на - а и на - и лишь см hшивались въ этомъ падежѣ (какъ и въ другихъ), вслѣдствіе чего рядомъ съ -омь является также и -ъмь. Признавая случайнымъ сходство между литовск. - и въ vilku и ст. слав. - к въ рыбоня, мы этимъ самымъ дѣлаемъ еще болѣе сомнительнымъ то объясненіе, которое дается для этихъ формъ Шлейхеромъ: каждый согласится съ тѣмъ, что отпаденіе конечнаго -і въ -ті было неправильно, а случайное сходство двухъ языковъ въ самой неправильности всегда кажется страннымъ и вызываетъ сомнѣнія въ вѣрности прилагаемаго объясненія. Но еслибъ мы даже согласились съ Шлейхеромъ касательно ст. слав. влъкомь и признали для литовско-славянскаго языка прототипы формъ vilku, рыбож, съ окончаніемъ - оп, -о̂п изъ первонач. - ami, - âmi, то и эта гипотеза мало помогла бы: почему - ті теряло конечную гласную лишь въ основахъ на -а, -а и въ нѣкоторыхъ на -і, между тѣмъ какъ въ другихъ основахъ это - mi сохраняется (литовск. sunumi, akimi, ст. слав. сыномь == сынъмь, патемь == патьмь)? Чтобы объяснить себѣ неправильное отпаденіе -i въ -mi, надо допустить существованіе какой-то неизвѣстной намъ причины, вызвавшей такое явленіе; но если была такая причина, то она должна была сказаться всюду въ -mi, безъ всякаго отношенія къ тѣмъ основамъ, къ которымъ присоединялось это окончаніе. Такимъ образомъ я не нахожу возможнымъ согласиться съ Шлейхеромъ въ объясненіи творительн. пад.: vilku, рыбощ, костищ.

Обращаясь затёмъ къ древневерхненёмецк. языку, мы и здёсь встрёчаемся съ неправильностью: \* wulfami или \* wulfami (послёднюю форму предполагаетъ Шлейхеръ, но откуда здёсь долгота въ а?) должно было, конечно, утратить конечное -i, какъ гласную краткую, но мы все таки не ожидали бы встрётить wulfu. Слёдовательно, и для древневерхнёмецк. языка трудно принять Шлейхеровское объясненіе.

А между тѣмъ очевидно, что фонетическая аналогія должна существовать между образованиемъ 1-го л. ед. ч. настоящ. врем. и тѣми формами творительн. пад., о которыхъ говоритъ Шлейхеръ. Касательно литовск. - и въ vilku онъ совершенно справедливо замѣчаетъ, что это -и произошло изъ -uo (какъ sukù изъ \* sukuo, поэтому въ медіумѣ sukuos), которое сохраняется въ склоненіи мѣстоименномъ, какъ напр. въ tuomi, гдѣ къ формѣ tuo приставлено другое окончание творительн. пад., -ті. Но аналогія можеть быть распространена еще дальше, и готск. vulfa относилось бы въ такомъ случаѣ къдвн. wulfu, литовск. vilku, ст. слав. костиж точно такъ же, какъ готск. viga относится въ двн. wigu, литовск. veżu (въ медіумѣ veżuo-s), ст. слав. везж. Боппъ, Шлейхеръ и друг. считають, правда, готск. vulfa вовсе не родственнымъ по падежному окончанію съ двн. wulfu, но я не вижу достаточныхъ основаній для такого митнія, тёмъ болбе что, напр., вст согласны относительно тождества двн. imu ("ему") и т. под. съ готск. imma. Въ готск. - а въ vulfa и т. д. совпали, какъ я думаю, окончанія двухъ падежей: дательнаго (изъ -âi) и творительнаго (изъ -ân), между тѣмъ какъ въ древневерхненѣмецк. оба окончанія могуть различаться, а именно -а употребляется въ дательн. пад., -и въ творительн. Это различие не проводится, однако, строго, и дательн. падежи на -и мы находимъ не только въ мѣстоименіяхъ (слѣдовательно и въ прилагательн. неопредѣленныхъ: blindemu), но и въ нѣкоторыхъ именахъ, по крайней мѣрѣ — въ отдѣльныхъ діалектахъ; наконецъ, господствующее окончаніе дательн. пад. ед. ч. въ древневерхнен бмецк. именахъ на первонач. -а (мужск. и средн. р.) есть -е, а это е можеть объясняться не только изъ -а, но также и изъ -и. Въ готскомъ языкъ, какъ я сказаль, оба окончанія совпали, но преобладаніе при этомъ имѣлъ дательн. падежъ, что доказывается, между прочимъ, склоненіемъ мЕстоименій, гдѣ дательный и творительный падежи разнились по самой основѣ (ср. др. бактрійск. дательн. пад. tahmâi<sup>64</sup>), изъ цервоначальн. \* tasma-ai, и творительн. tâ, изъ первонач. \* tân); готск. thamma есть поэтому настоящій дательн. падежь, между тѣмъ какъ въ творительномъ мы бы ожидали \* tha (подобно viga изъ \* vigân). Но творительн. надежъ рано вышелъ изъ употребленія и сохранился лишь въ нікоторыхъ нарічняхъ, какъ-то: thê (тёмъ), hvê (собств. чёмъ), svê (какъ), sva (такъ). Съ этими образованіями правильно сравнивають двн. hwiu, diu и т. д., и готск. е надо объяснять здъсь поэтому изъ ia, какъ указывалъ Гриммъ 65), или ја, ибо иначе нельзя было бы понять соотвѣтствія между готск. е̂ и древневерхненъм. iu др. саксонск. iu. Слъдовательно, творит, падежи hvê=hwiu, thê=thiu (diu) образованы отъ основъ hvia, thia, между тѣмъ какъ готск. sva (двн. sô, англосакс. svâ) мы можемъ выводить прямо отъ основы sva. Очевидно, что sva: \* svân=viga: \* vigân, а потому и здѣсь нѣтъ причины видъть отпадение - mi.

Для индоевроп. языка я принимаю два окончанія творительн. пад. ед. ч.: bhi и - ân (по Шлейхеру: - bhi и - â), а такъ какъ -bhi въ языкахъ нѣмецкихъ и литовско-славянскихъ обратилось въ - mi, то отсюда явствуетъ аналогія, существующая здѣсь между формами творительн. пад. ед. ч. и глагольнымъ окончаніемъ 1-го л. ед. ч. настоящ. врем. Мы знаемъ, что ни въ древнеиндійск., ни

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Эта форма не встрѣчается въ текстахъ, но можетъ быть выведена на основаніи y a h m â i.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>) Geschichte der deutschen Sprache, второе изданіе, II, стр. 644—645. (Иначе Вопиъ и Шлейхеръ.) Гриммъ, однако, напрасно видитъ подобное же происхожденіе въ каждомъ готск. ĉ (ibid. стр. 585); за исключеніемъ th ĉ и т. д. мн можемъ съ увѣренностью отнести сюда лишь h ĉ r «сюда, здѣсь»=-двп. h i a r (едва ли это i a первоначальнос; вѣроятно, изъ еа), отъ основы h ia, а также, можетъ быть, s k ĉvjan «ходить» (кор. s k j u). Слѣдовательно, переходъ i a, ja въ готск. ĉ наблюдается лишь внутри корней.

въ древнебавтр. язывъ конечное n не могло сохраняться, и потоny begincs. açvâ, ccsp. manasâ, gp. fastp. a'çpâ, açpa, mananhâ, - a, могутъ быть объясняемы изъ первоначальн. \*akvân, \*manasân; сскр. açvena (въ Ведахъ также açvenâ) представляетъ новое образованіе, съ такимъ же п, какъ, напр., въ родит. vârinas; Къ индоевроп. - ân восходятъ, какъ мы видѣли, и литовск. tuo (въ tuo-mi), vilku, двн. hwiu, wulfu, готск. hvê, sva и частію vulfa. Что касается основъ женск. рода на - â, то въ языкахъ древнеиндійск. и дрнвнебавтрійск. онъ образуютъ творительн. пад. ед. ч. или подобно основамъ мужеск. и средн. рода (ведійск. dhârâ, др. бактр. daênâ, daêna), или же съ іотомъ передъ - а, т. е. первонач. - ân (сскр. dharayâ, др. бактр. daênaya). Эти же формы на -j-ân мы находимъ въ славянскихъ языкахъ, какъ напр. въ ст. слав. рыбож, а въ соотвѣтствіе съ ведійск. dhârâ мы ожидали бы здѣсь \* рыбя. Извѣстно, что напр. въ Супр. рукоп. такія формы дёйствительно встрёчаются (нуждя), хотя въ ст. сл. нарѣчіи онѣ, по всей вѣроятности, не существовали, но вопросомъ можеть быть, не произошло ли \* рыбя, словинск. ribo (въ Фрейзингенск. статылхъ: vuerun, to и т. д.) черезъ стяжение - он. Тотъ же вопросъ можно повторить и по отношению къ западнымъ славянскимъ нарѣчіямъ, и только словацк. rybou несомнѣнно указываетъ на стяженіе изъ ryboju (= ст. слав. рыбож) 66). Какъ бы то ни было, литовско-славянскій языкъ имѣлъ формы творительн. пад., соотвѣтствующія ведійск. dhârâ, т. е. первонач. \*dharân, и притомъ - ân не переходило здѣсь въ - ôn (или въ носовую гласную), какъ это видно изъ литовск. языка. Конечная гласная въ творительн. merga является теперь краткою (какъ и въ именит.), но извѣстно, что первоначальная долгота сохраняется въ мѣстоименіяхъ (sziá, szié=szià, sziè), а также въ прилагательн. опредѣленныхъ, гдѣ прибавочное мѣстоим. jis предохраняетъ окон-

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Что касается сербск. рибом, а также діалектич. словинск. гівот, гівит, то само собою разумѣется, мы имѣемъ въ этихъ формахъ суф. - ті. Я не вхожу здѣсь въ разсмотрѣніе того, вызвано ли это образованіе только аналогіею другихъ основъ (во избѣжаніе совпаденія творит. пад. сербск. рибу, словинск. гіво съ вннительн. рибу, гіво), или же это есть возведеніе въ принципъ того, что допускалось и въ болѣе древнемъ періодѣ жизни славянскихъ языковъ; ср. русск. областн. силомъ и т. под. Въ старыхъ литовскихъ книгахъ можно также встрѣтить спорадическіе примѣры подобнаго образованія: duonomi, отъ duona (См. Отчеты г. Микуцкаго).

чанія прилагательн. отъ совращенія; поэтому мы встрѣчаемъ здѣсь творит. пад. ед. ч. женск. р. gerája, geráje. Но и въ именахъ существительныхъ женск. р. на - а, - ја, - е (изъ ја) конечная гласная въ творительн. пад. еще недавно была долгою, какъ свидътельствують о томъ старопечатныя литовскія книги, въ которыхъ я нахожу иногда - е въ творительн. пад. вмѣсто теперешняго - е 67). Что же касается основъ, подобныхъ merga (т. е. на - a, а не на - ја), то здѣѣь количество конечной гласной въ творит. пад. ед. ч. могло бы быть опредѣлено по книгамъ только въ томъ случаѣ, еслибъ а обратилось въ о; но въ сѣвернолитовскихъ нарѣчіяхъ, вліяніе которыхъ такъ замѣтно на староцечатныхъ книгахъ, а можеть оставаться неизмѣненнымъ въ о, и потому нельзя отличить здѣсь краткаго а отъ долгаго. Замѣчательно, однако, то, что твор. пад. merga и т. под. не рёдко имёють въ старопечатныхъ книгахъ конечное а съ точкою вверху, которое я передаю черезъ a <sup>68</sup>); это начертание, встрѣчающееся еще въ первой литовск. книгѣ (катихизисъ 1547 г.), выражаетъ звукъ средній между а и о (подобный польск. "наклоненному" а), и при томъ обыкновенно долгій: pana=pono; pa=po; ant, idant (гдѣ переходъ а въ а обусловливается группою n + согласн.) и т. д. Отсюда не слѣдуетъ еще, что въ южнолитовскихъ нарѣчіяхъ творит. пад. merga звучалъ прежде mergo; напротивъ того, изъ geráje мы видимъ, что а̂ не переходило здѣсь въ о. Но это-то обстоятельство и свидѣтельствуетъ, по моему мнѣнію, о вліяніи исчезнувшаго п. Просматривая всѣ падежи опредѣлен. прилагат. gero-ji (женск. родъ), мы видимъ, что долгое а остается неизмѣненнымъ въ о въ творительн. ед. ч. и въ винительн. ед. и множ. ч. Въ двухъ послѣднихъ случаяхъ, какъ извѣстно, послѣ а стояло n, которое и до сихъ поръ сохраняется въ нѣкоторыхъ жемайтскихъ говорахъ (geran-jen, gerans-es), а также въ людвиновскомъ (южнолитовск.) винит. пад. множ. ч. gerais-es, изъ gerans-es, подобно tais, jais (винит.), изъ tans, jans <sup>69</sup>); слѣдовательно, мы должны заключать, что и въ тво-

69) См. Литовскія Пізсни, изданныя В. Миллеромъ и мною, стр. 11.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Напр., въ литовск. катихизисѣ 1701 года (изданъ въ Кенигсбергѣ) я нахожу su laupse ir dekavone (стр. 39).

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Cp. Kzetina Grammatica lituanica (Regiomonti. 1653), crp. 3: Puncto «a» notari potest in iis vocibus, ubi sonum habet obscurum et q. cum «o» mixtum, ut: Adomas, Anusas, amen, a; ibid. crp. 45: Ablat. instrument. in hac (secunda) declinatione fit a nominativo, saltim «a» ultimae syllabae punctando et translato accentu ex penultima in ultimam, ut: a «duona» est ablat. «duona».

рительномъ падежѣ geráje сохраненіе а стоитъ въ связи съ носовою *n*, которая потомъ исчезла. Въ жемайтскихъ книгахъ я, дѣйствительно, встрѣчаю такія формы творительн. пад., какъ раprastan-je (su druska paprastanje въ Виленскомъ календарѣ Ивинскаго на 1848 годъ), и хотя сушествованіе ихъ въ современныхъ говорахъ представляется мнѣ еще не доказаннымъ, тѣмъ не менѣе со стороны теоретической я ничего нн имѣю противъ творит. geranje и могу видѣть нъ этихъ формахъ подтвержденіе моихъ выводовъ касательно индоевроп. творительн падежа

Въ древневерхненѣм. языкѣ творительн. пад. ед. ч. отъ именъ жинск. рода на - а мы находимъ, напр., въ êwâ (mit ercnâ êwâ "certa lege"), lêra (zwifalda lêra "duplici doctrina")<sup>70</sup>), гдѣ - â, - а (конечная носовая правильно отпала) точно такъ же осталось неизмѣненнымъ, какъ и въ литовск. языкѣ.

Что касается основъ на -iи на -u, то въ нихъ индоевроп. языкъ имѣлъ въ творит. пад. ед. ч. (кромѣ - bhi) какъ -ân, такъ и n; изъ первыхъ формъ объясняются сскр. avyâ, hanvâ, др. бактр. bâzvo=bâzva, ст. слав. костим, а изъ вторыхъ ведійск. mati, др. бактр. gairi, раçu и т. д. Отношеніе между mati, (первонач. \* matîn) и matyâ (первонач. \* mati-ân) такое же, какъ. напр., въ родит. пад. ед. ч. между сскр. hano-s и hanv-âs.

### IV.

Возвращаясь въ прошедш. совершен. времени, я укажу теперь вкратцѣ на тѣ причины, которыя не позволяють мнѣ согласиться ни съ однимъ изъ объясненій, предложенныхъ для 1-го лица ед. ч.: сскр. veda, cakara, др. бактр. vaêda, vavaca, греческ. оίδα, γέγονα, латинск. dedì, tutudì, готск. vait, vag. Гипотеза Шлейхера, объяснявшаго конечное а изъ -ma, имѣетъ противъ себя отсутствіе примѣровъ, которые оправдывали бы здѣсь выпаденіе *m* еще въ индоевроп. языкѣ; вмѣстѣ съ тѣмъ, невозможно понять при этомъ объясненіи ни греч. - $\alpha$ , ни лат. - $\hat{i}$ , ни сскр. - $\hat{a}$ и въ dadâu. Что же касается мнѣнія, по которому индоевроп. языкъ въ періодъ раздѣленія имѣлъ въ окончаніи 1-го л. ед. ч. прошедш. совершен. врем. -a-mi, то противъ этого говоритъ неправильность

<sup>70</sup>) Compend., стр. 579.

Digitized by Google

измѣненія - ami во всѣхъ индоевроп. языкахъ, сохранившихъ перфекть; почему нигдѣ не удержалось не только -mi, но даже -m? Я указываль также на невозможность допустить индоевроп. \* dadâm, \* kakaram, такъ какъ оставалось бы непонятнымъ, почему - am въ перфектѣ должно было измѣняться иначе, чѣмъ -am въ прошедш. несовершен. или въ аористѣ, по крайней мѣрѣ-въ языкахъ санскритскомъ, др. бактрійскомъ и частію латинскомъ; со стороны греческаго языка можно было бы сослаться, конечно, но такія формы, какъ йа, ёлоба. По мивнію Бенфен 71), сскр. - âu въ dadâu произошло изъ â-va, гдѣ-va есть укороченное bhûva (вмѣсто babhûva), т. е. перфектъ отъ bhû (флективное окончаніе отпало); въ связи съ этимъ - va онъ разсматриваетъ не только лат. - vi, но даже греческ. перфекты тетора, бебшха и т. д. Неввроятность такого объясненія очевидна, и нътъ, конечно, необходимости подвергать его болѣе внимательному разбору; при томъ же, Бенфей не разъясняеть, почему различные индоевроп. языки независимо другь отъ друга утратили флективное окончание. Наконецъ, возможно было бы еще одно мнѣніе касательно 1-го л. ед. ч. въ прошедш. совершен.: не отпало ли здѣсь первоначальное окончаніе еще до раздѣленія индоевроп. языка? Но и это мить врайне несостоятельно, такъ какъ, во-первыхъ, мы не имѣемъ никакого основанія предполагать для индоевроп. языка возможность отпаденія флективныхъ окончаній, а во-вторыхъ, такое мнѣніе оставляло бы безъ надлежащаго объясненія сскр. - âu (dadâu), лат. - î, греч. - a. Понятно далье, что мы не можемъ принимать для перфекта окончаніе - â-n, которое я нахожу въ настоящ. времени: краткость гласной засвидътельствована не только санскритомъ, но и готскимъ языкомъ. Итакъ, намъ остается предположить что этимъ окончаніемъ было въ перфектѣ -a-n. Трудно сказать что нибудь опредѣленное касательно отношенія а въ-an въ â въ -ân, но по всей вѣроятности, долгота и краткость тематической гласной одинаково восходять къ періоду основъ. Изъ этого - an объясняются сскр. и др. бактр. - a, греч. - a, лат. -ei (не дифтонгъ, но звукъ близкій кълитовск. ė), -i; готскій языкъ слѣдовалъ общему закону окончанія словъ и долженъ былъ поэтому отбросить сочетание -an. Что касается сскр -âu въdadâu, то и здѣсь -âu произошло изъ -ân (долгота гласной принадлежала

Digitized by Google

<sup>71)</sup> Kurze Sanskrit-Grammatik, crp. 146.

<sup>71)</sup> Cp. Bonna Vgl. Gram. II, § 610.

глагольной основѣ): носовая согласная или поглощалась преднествующею гласною, или же развивала изъ себя гласный призвукъ и (черезъ посредство носовой гласной)<sup>72</sup>). Развитіе этого призвука какъ здѣсь, такъ и въ другихъ индоевроп. языкахъ, не было необходимымъ, и отсюда объясняется возможность существованія параллельныхъ формъ на -й и на -âu, изъ которыхъ послѣдняя въ дайномъ случаѣ господствуетъ въ классическомъ санскритѣ<sup>78</sup>).

Принимая индоевроп. окончаниемъ 1-го л. ед. ч. въ перфектъ -ап, мы можемъ въ связи съ этимъ -an объяснять и ту долготу конечнаго а, которая является спорадически въ гимнахъ Ведъ (въ текств "samhita"). Извёстно, что конечная гласная бываеть не рёдко долгою въ текств "samhita" тамъ, гдъ тексть "pada" и позднъйшій язывь указывають на краткость; при томъ, нѣкоторыя окончанія инвють въ текств "samhità" долготу лишь сперадически, какъ напр. -а въ 1-мъ л. ед. ч. прошедш. совершен. врем. обыкновенно сохраилеть и здѣсь краткость. Наука не занималась еще разъясненіемъ всёхъ этихъ долготь по отношению къ краткостямъ, да и трудно было предпринять подобное изслёдованіе, пока не собраны всё случан, относящиеся сюда изъ "samhita" Ведъ 74). Само собою разумъстся. что европейскіе ведисты, имъющіе передъ собою опыть классическихъ филологовъ, никогда не дойдутъ до объяснения такихъ долготъ "metri causa". Но тотъ же опытъ позволяетъ вредполагать, что и въ гимнахъ Ведъ, въ томъ видѣ, какъ мы ихъ знаемъ, могла действовать иногда при унотреблении долгихъ гласныхъ ложная аналогія: извёстно, что по времени происхожденія эти гимны относятся къ разнымъ эпохамъ и прошли затёмъ черезъ руки различныхъ редакторовъ. Впрочемъ, въ данномъ случаѣ намъ незачѣмъ прибытать въ подобному объяснению, такъ какъ долгота въ bibhayå -bibhaya легко объясняется иначе. Ошибочно было бы думать, что долгота конечной гласной, являющаяся въ "samhita", всегда предшествовала краткости, наблюдаемой въ "pada" и въ нездиви-

<sup>72)</sup> Cp. Ior. Шиндта Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, стр. 147 и слѣд.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Въ творительн. пад. - а́п не обращалось въ сскр. - а̂ц, кожетъ быть потоку, что носовая согласнай исчезла здёсь еще въ индо-эранск. эпоху.

<sup>74)</sup> Benden offmaers npegcrashts is chopous spenenn uschägosahie «Ueber die Quantitätverschiedenheiten in den Samhitä- und Pada-Texten der Veden»; cm. Einleitung in die Grammatik der vedischen Sprache, Erste Abhandlung (Göttingen. 1874), crp. 12. Къ сожальнію, этоть послёдній трактать быль водучень whom липь во время печатанія этихь листовь.

шемъ языкѣ; противъ этого говоритъ то, что долгота упорно сохраняется въ санскритѣ во всѣхъ тѣхъ случаяхъ, гдѣ сравнительная грамматика заставляетъ насъ признать гласную непремѣнно долгую въ индоевроп. языкѣ. По моему мнѣнію, колебаніе между краткостью и долготою конечной гласной въ Ведахъ должно объясняться частію тѣмъ, что подобное колебаніе существовало еще въ индоевроп. языкѣ (напр., въ нарѣчія еvâ—eva "такъ"), частію же вліяніемъ исчезнувшей носовой согласной. Но я не думаю, чтобы между -an и -*а* должно было всегда предполагать промежуточный звукъ -â: конечное и могло или отнадать безъ слѣда, или же передавать свой вокальный элементъ предшествующей гласной. Такимъ образомъ форма bibhayan обращалась или въ bibhaya, или въ bibhayâ; понятно, что съ теченіемъ времени обѣ эти формы вступили въ борьбу, и одна изъ нихъ была на столько вытѣснена другою, что могла сохраняться лишь въ качествѣ архаизма.

Совершенно аналогичнымъ съ окончаніемъ 1-го л. ед. ч. прошедш. совершен. времени представляется въ санскритъ окончание именит. винит. пад. ед. ч. именъ средняго рода на -an, какъ напр. nâman. Въ поздивищемъ языки, въ тексти "pada" Ведъ и обыкновенно въ "samhitâ" именит. винит. падъ отъ nâman мы находимъ въ формъ nâma (какъ bibhaya изъ \* bibhayan); но рядомъ съ nâma въ текстѣ "samhitâ" встрѣчается иногда и nâmâ, гдѣ долгота объясняется точно такъ же, какъ въ bibhayâ. Здёсь оцять таки nâmâ не есть форма болье древняя, чыть nâma, но объ онь одинаково восходять въ nâman.--Кавъ въ санскрить, такъ и въ др. бактрійся. языкъ именит. винит. пад. ед. ч. именъ средн. р. на - а аналогиченъ по окончанию съ 1-мъ л. ед, ч. перфекта. Что касается греческаго языка, то здёсь взаимное отношеніе представляется не столь яснымъ, вслъдствіе того, что основы на -ап средн. р. утрачены въ косвенныхъ падежахъ 75). Во всякомъ случав, однако, позволительно видёть основу биошах- (ср. биошайны) въ именит. винит. буона, между тёмъ какъ буонат- должно признать образованіемъ спеціально греческимъ, изъ \* о̀уоµаут-. Въ латинск. языкѣ основы средн. р. на -an, какъ извѣстно, удерживаютъ n въ именит. вннит. пад. ед. ч., и слёдовательно, языкъ поступалъ здёсь иначе,

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Шлейхеръ въ Компендіумѣ приводитъ въ парадигмахъ склоненій греческ. Τάλαν въ соотвѣтствін съ сскр. п â m a, лат. п о m е п и т. д., но, по всей вѣроятности, мы имѣемъ въ ταλαν-, μελαν- щ т. д. поздиѣйшія образованія, которыя не должны быть сопоставляемы поэтому съ исконными индоевроп. основани.

чъмъ въ 1-мъ л. ед. ч. перфекта. Но слъдуетъ ли заключать на основаніи этого, что объясненіе, предложенное мною для послёдней формы, ошибочно? Я думаю, что такое заключение не требуется, и различная судьба - an въ fecei, feci и въ nomen показываеть только, что конечное - an, - en въ латинск. языкѣ не должно было непремѣнно обращаться въ -ê, -î, но могло также и сохраняться. Понятно, однако, что нужны были особыя причины, которыя препятствовали конечному -an, -en въ nomen, semen и т. д. измѣняться въ -ê. - i; эти причины состояли, конечно, въ томъ, что основы nomen-, semen- слишкомъ живо представлялись чутью говорившихъ и преиятствовали утратѣ конечнаго - n въ именит. винит. пад. nomen, semen. Подобная же борьба двухъ стремленій, внѣшняго, физіологическаго, и внутренняго, опредѣлявшагося вліяніемъ аналогіи, могла происходить и въ языкахъ индо-эранскихъ при образовани именит. винит. пад. nâma и т. д.; различный исходъ этой борьбы въ этихъ языкахъ, съ одной стороны, и въ латинскомъ, съ другой, зависълъ отъ того, на сколько сильна была физіологическая потребность обращать конечное -an, -en въ -â, -a; -ê, -i. Подобно латинскому языку и готскій иначе поступаеть съ именами средн. рода на -an (въ именит. винит. пад.), чѣмъ съ окончаніемъ перфекта -an; въ то время какъ vait образовалось изъ первоначальн. \* vaidan согласно съ общими законами готскаго языка, именит. винит. пад. \* nâman обратился здѣсь въ namô, вмѣсто ожидаемаго nam. Ясно, что борьба тѣхъ двухъ стремленій, о которыхъ я говорилъ выше, должна была происходить и здъсь, и слъды ен остались въ гласной -ô, которая образовалась изъ -an, -ân вслёдствіе того, что языкъ неохотно разставался съ конечнымъ n.

Въ заключеніе этого очерка, посвященнаго первому липу ед. ч. перфекта, я долженъ указать еще на одну ст. слав. форму, именно на вѣдѣ. Извѣстно, что эта форма стоитъ особнякомъ въ системѣ ст. слав. спряженія и этимъ самымъ заставляетъ видѣть въ ней остатокъ какого-то образованія, утраченнаго славянскими языками. Никто не рѣшился бы, конечно, объяснять вѣдѣ изъ \* вѣдѣмь, но значеніе, принадлежащее формѣ вѣдѣ, побуждало все таки искать въ ней настоящ. время, но только не дѣйствительн. залога, а медіума. Въ этомъ смыслѣ объясняли вѣдѣ Миклошичъ и Боппъ<sup>77</sup>),

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) Миклопича Vergl. Grammatik der slavischen Sprachen, III, 165; Боппа Vergl. Grammatik, II, § 512, Anm. 2.

хотя противъ такого объясненія можно выставить сильныя возраженія. Во-первыхъ, что замѣтилъ и самъ Боппъ, гласная и въ вѣд- не должна была существовать въ медіумѣ (ср. ссвр. vide); во-вторыхъ, образование индо-эранск. -е (=ai) изъ -me (=-mai, греч. µаи) вовсе не оправдываеть подобнаго же явленія и въ ст. слав. язывѣ; въ-третьихъ, страннымъ кажется то, что медіумъ удержался здёсь лишь въ одномъ словё, хотя не видны причины, которыя могли бы способствовать сохранению его именно въ формѣ вѣдѣ. Правда, Боппъ находитъ медіальныя окончанія и въ дастъ, могошать, но это мивніе, казавшееся сомнительнымъ и Миклошичу, едва ли можеть встрѣтить въ настоящее время поддержку 78). Еслп же мы станемъ объяснять вѣдѣ въ качествѣ перфекта, въ такомъ случаѣ будутъ понятны намъ и форма этого слова и единичность примъра. Конечное в въ въдъ восходитъ къ -en, т. е. первонач. -an, и аналогія им, сѣм не должна быть обязательною, подобно тому какъ и въ латинск. и въ готск. языкахъ nomen, namô уклоняются отъ feci, vait. Извѣстно, что еп обращается въ ст. слав. (и въ общеслав.) языкѣ какъ въ л. такъ и въ п. <sup>79</sup>) (не дифтонгъ), и конечное n (=e) въ вѣдѣ произошло, быть можеть, еще въ литовско-славянскую эпоху; литовскіе языки не сохранили образованій, соотвѣтствующихъ ст. слав. вѣдѣ, и потому вопросъ о времени происхожденія здѣсь звука и изъ еп не можетъ быть рѣшенъ окончательно. Что же касается единичности примъра, то она станетъ вполнѣ понятною, когда мы припомнимъ, что перфектъ \* vaidan еще въ индоевроп. языкъ получилъ значение настоящ. времени и даже по самому образованію основы уклонился отъ другихъ перфектовъ (утратилъ удвоеніе). Слѣдовательно, форма, происшедшая изъ этого \* vaidan, могла удержаться и въ томъ языкъ, который забыль уже перфекть какъ время. Само собою разумѣется, что нѣкогда рядомъ съ вѣдѣ должны были существовать и другія лица, которыя, однако, впослѣдствіи исчезли, подъ давленіемъ формъ настоящ. времени, тождественныхъ съ ними по значению; намъ переданъ, слёдовательно, лишь послёдній эпизодъ той борьбы, какая должна была происходить въ этомъ глаголѣ между формами перфекта и настоящ. времени.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) См. по поводу формъ дасть (дастъ) и т. под. главнымъ образомъ статью Лескина въ Beiträge, VI, стр.184 и слъд.

<sup>79)</sup> Объ образовании њизъ е n см. Шмидта Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, стр. 85 и слъд.

Обращаюсь теперь къ сскр. - а ш=вед. - а, - а въ 3-мъ л. ед. ч. прошедш. совершен. врем. Это окончание является въ тъхъ же глаголахъ, въ которыхъ мы находимъ его въ 1-мъ л., т. е. въ глаголахъ, имѣющихъ ворень-основу на -â. Я не могу объяснять здѣсь происхождение - а и путемъ фонетическимъ уже потому, что нельзя допустить для индоеврон. языка полнаго тожлества межат первымъ и третьимъ лицемъ въ перфектъ. Гипотеза Шлейхера касательно происхожденія - а въ 3-мъ л. \* vaida (сскр. veda, греч. оює, готск. vait) изъ -ta на столько же несостоятельна, какъ и его мнёніе объ -а изъ -та въ 1-мъ л.; нѣтъ примѣровъ, которые позволяли бы предполагать подобное выпадение согласной въ индоевроп. языкѣ. Съ другой стороны, на основания латинск. dedeit, dedit нельзя еще заключать, что этимъ окончаніемъ было -t (изъ ta или ti), такъ какъ утрата конечнаго t въ индоэранск. языкахъ представлялась бы явленіемъ аномальнымъ. При томъ же, долгота гласной передъ -t въ латинск. dedeit, dedit не объясняется изъ родственныхъ языковъ, и я готовъ думать поэтому, что въ латинск. dedit, fecit и т. д. мы имѣемъ аористь, который слился съ перфектомъ и вытёснилъ 3-е л. ед. ч., принадлежавшее этому послёднему. На основании сскр. veda (др. бактр. dada), греч. обс. готск. vait можно предположить индоевроп. форму 3-го л. \* vaida; но спрашивается, отпало ли здёсь окончаніе -ta, -ti, или же оно никогда не существовало. Кромѣ того, что мнѣ кажется невозможнымъ допускать отпаденіе флективныхъ OKOHчаній въ эпоху совм'ёстной жизни индоевроп. языбовъ, Henoнятно было бы и то, почему окончание 3-го л. отпало лишь въ перфекть и удержалось въ другихъ временахъ; причины, вызывавшія это явленіе, во всякомъ случав не могли быть фонетическія, такъ какъ согласную t мы не ръдко встръчаемъ въ окончании индоевроп. словъ. Гораздо естественнѣе думать, что въ 3-мъ л. перф. \* vaida никогда не существовало окончаніе - ta, - ti. Извѣстно, что перфекть быль образовань никакь не позже, чёмь настоящ. время (временное различіе внесено позднѣе), и нѣть ничего невъроятнаго въ томъ предположении, что въ эпоху происхождения 3-го л. \* vaida, \* kakara (=kakâra) язывъ не пользовался еще мѣстоимен, корн, ta, ti для обозначенія въ глаголѣ третьяго лица. Другими словами, въ эту эноху языкъ отличалъ особыми мѣстоименными корнями лишь два первыхъ лица, между тёмъ, какъ въ третьемъ онъ употреблялъ основу на - а. Простой корень (хотя бы съ удвоеніемъ и съ усиленіемъ гласной) быль недостаточень для созданія какой бы то ни было формы, но въ основѣ на - а а есть мѣстоименный корень, а индоевроп. формы создавались именно при помощи соединения глагольныхъ корней съ мѣстоименными. Итакъ, надо думать, что основы \* babhara, \* kakara и т. д. спеціализировались въ значении глагольной формы 3-го л. тогда, вогда мышленіе создало формальныя отношенія, и когда каждая основа должна была стать формою. Подобнымъ же образомъ основы на - а, безъ удвоенія, нослужили къ образованію глагольной формы 2-го лица е ц. ч., съ значениемъ повелительнаго наклонения. Прежде думали, что сскр. bhara, греч. фере и г. д. утратили то окончаніе, которое является, напр., въ ссвр. çrudhi, греч. хλῦθι, но такое предноложение ничемъ не можетъ быть доказано, и относительно повелит. \* bhara мы должны придти въ тому же заключенію, какъ и относительно 3-го л. нерф. babhara; здѣсь я могу сослаться на Дельбрюка, который также отказывается видёть въ сскр. повелит. bhara отпадение - dhi или другаго какого-иибудь окончанія <sup>80</sup>). Примёняя добытое нами въ сскр. 3-му л. ед. ч. перф. dadâu paprâu и т. д., мы должны будемъ объяснять здѣсь âu вліяніемъ ложной аналогіи, оказанной первымъ лицемъ dadâu, рарга́и, такъ какъ а̂и въ 3-мъ л. не могло произойти путемъ фонетическимъ. Легко, конечно, злоупотреблять "ложною аналогіей" при объясненія нёкоторыхь фактовь, представляемыхъ языкомъ, но въ данномъ случав такое объяснение, мнв кажется, не можетъ возбуждать большихъ сомибній. Въ 90 примбрахъ на 100 (отношеніе приблизительное) 3-е л. ед. ч. сскр. перф. должно было совпадать съ первымъ по окончанію; что же удивительнаго, если въ остальныхъ 10 случанхъ, гдѣ существовала разница, 3-е л. приняло по аналогіи то же окончаніе, какое получало (путемъ фонетическимъ) 1-е л., и такимъ образомъ dadâu == dadâ, изъ \*dadân. orazano Buighie na ofpanjenie dada BE 3-ME J. Takke BE dadau. Конечная гласная въ 3-мъ л. veda, tatâna и т. д. является иногда въ Ведахъ (въ телств "samhita") долгою; въ этой долготв я вижу исконный варіанть краткости, такъ какъ ибвогда конечная

80) Das altindische Verbum, crp. 33.

гласная каждаго слова (основы) могла быть и долгою и краткою. Подобнымъ же образомъ во 2-мъ л. ед. ч. повелит. наклон. конечное а часто бываетъ долгимъ въ текстъ "samhitå" Ведъ, вслъдствіе чего эти формы трудно отличать отъ 1-го л. ед. ч. сослагат. накл. (на - â).

٧I.

Индоевроп. окончание - n, выведенное мною для перваго лица ед. ч. въ настоящ. времени (глаголовъ перваго спряженія) и въ перфектѣ, побуждаетъ меня коснуться труднаго вопроса о происхождении мъстоименныхъ корней вообще и "я" въ особенности. Ученіе Боппа о присутствіи м'єстоименныхъ корней въ глагольныхъ окончаніяхъ составляеть для меня безспорную истину, на ряду съ другими основными выводами, добытыми тёмъ же Бонпомъ въ области сравнительной грамматики; всё возраженія, какія представлялись до сихъ поръ противъ теоріи агглутинаціи, дали, по моему мнѣнію, только большую прочность этой теоріи и ни мало не поколебали ся. Такимъ образомъ я считаю совершенно върнымъ, напр., то, что форма asmi состоитъ изъ глагольнаго корня as въ соединении съ мѣстоименнымъ корнемъ, обозначающимъ первое лице; но можно ли утверждать (какъ это дѣлается обыкновенно), что ті произошло изъ та? Обращеніе а въ і (черезъ посредство е) не составляетъ, конечно, ничего необыкновеннаго, но языкознаніе не стоить уже теперь на той ступени, когда довольствовались рѣшеніемъ вопроса, можетъ ли вообще переходить звукъ иксъ въ звукъ игрекъ. Мы должны опредблить, наблюдается ли такой переходъ въ извѣстномъ языкѣ, и если наблюдается, то при какихъ именно условіяхъ, а для этого надо указать на аналогичные примѣры. Понятно, что по отношенію къ индоеврон. языку всѣ подобные примъры должны быть болъе или менъе сомнительны сами по себѣ, и слѣдовательно, тѣмъ сильнѣе должна быть причина, побуждающая насъ видёть въ гласной і въ mi звукъ не первоначальный, но образованный изъ а. Въ склонени перваго личнаго мѣстоименія мы, дѣйствительно, находимъ корень ma, который легко открыть и въ и которыхъ глагольныхъ окончаніяхъ (напр. въ -ma-si), но въ значени та намъ извѣстны также па и а, для которыхъ опять-таки мы не въ силахъ доказать происхождение изъ та. Я не утверждаю положительно, что индоевроп. та никакъ не

момо перейти въ mi или въ na, а, но и отрицаю необходимость признавать эти mi, na, a образовавшимися непремьнно изъ та. Обыкновенно думають, что личное мъстоименіе должно восходить въ одному опредѣленному корню, и это апріористическое мнѣніе заставляло даже объяснять индоевроп. ju изъ tu (во 2-мъ лицъ), не смотря на то, что фонетика не въ состоянія оправдать подобный переходъ звуковъ какими бы то ни было аналогіями. Шлейхеръ, столь строго относившійся всегда къ звуковымъ измѣненіямъ, былъ вынужденъ прибёгнуть при объяснении личныхъ мёстоимений въ слѣдующему аргументу: "Uebersiht man die in den verschidenen sprachen so stark ab weichenden stamformen der personalpronomina, so ergibt sich klar, dass hier nicht an lautgesezliche veränderung, sondern nur an mer ader minder wilkürliche verdrehung gedacht werden kann. Es scheint, als ob das deutliche hervortreten der stämme für die I und II person in den sprachen vermiden sei" #T. g. 81). Но болёе или менёе умышленное измёненіе звуковъ представляеть собою такой факторъ, который можетъ быть крайне онасенъ для науки, такъ какъ умышленное измѣненіе звуковъ 82) послужило бы quasi-объясненіемъ для многаго, что неясно въ фонстикъ

Извёстно дёленіе корней на корни глагольные и мёстоименные, или качественные и указательные <sup>83</sup>). Разница между тёми и другими должна быть исконною, и всякія попытки привести оба эти класса къ первоначальному тождеству были бы до крайности фантастичны. Нёкоторые (немногіе, впрочемъ) лингвисты вёрять въ такое тождество, хотя никто изъ этихъ вёрящикъ не понимаетъ его, конечно. Трудно, безъ сомнёнія, объяснить себё появленіе въ языкё двухъ классовъ корней, но легче ли понять родство "того" или "этого" съ какимъ-нибудь глагольнымъ корнемъ? Во многихъ языкахъ существуютъ описательныя выраженія для обозначенія "я" или "ты", но эти описательныя выраженія предполагаютъ существованіе личныхъ мёстоименій; своего рода эвфемизмъ побуждаетъ лишь избёгать словъ "я" и "ты" и замёнять ихъ другими. Допустимъ, что подобное описательное выраженіе съ тече-

<sup>81</sup>) Compend., crp. 657.

<sup>82</sup>) См. объ умышленномъ измѣненіи звуковой формы у Макса Мюллера, Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache, II Serie, стр. 28 и слѣд. (Первое изданіе.) Но на сколько нозволительно обобщать подобнаго рода частныя явленія?

<sup>83</sup>) Существують также и другія названія для этихь двухь классовь; см. Курціyca Zur Chronologie der indegermanisch. Sprachforschung (первое изданіе), стр. 20.

- 31

ніемъ времени теряеть свой первоначальный смысль и абстрагируется до степени личнаго мѣстоименія, т. е. становится адэкватомъ "я" или "ты"; но въ данномъ случав понятія "я" и "ты", существовали уже прежде, и этоть процессь, слёдовательно, не имветь ничего общаго съ образованиемъ понятій "я" или "ты" при помощи какихъ-нибудь глагольныхъ корней. Шлейхеръ, чувствовавшій вообще большое нерасположеніе къ этимологіямъ, позволяетъ себъ, однако, высказаться очень ръшительно относительно тождества та "я" съ глагольнымъ корнемъ та "мѣрять, ду-Mats"; "dise wurzel bedeutet auch "mensch" (vgl. altind. ma-nu-, got. ma-n-), der als "denkender" bezeichnet wird, und was solte "ich" ursprünglich anders sein als "mensch"?" <sup>84</sup>). Большую способность къ отвлеченію должны мы признать за тёмъ первобытнымъ народомъ, который выработалъ себѣ понятіе "я" изъ понятія "человѣкъ"; но не это одно останавливаетъ насъ въ словахъ Шлейхера. Корень та, тап не имълъ значенія "человъкъ"; это значеніе явилось лишь позже, въ той или другой основѣ (т. е. въ соединеніи глагольнаго корня съ мѣстоименнымъ), и при томъ тогда, когда было забыто первоначальное значение этихъ словъ (положимъ: "думающій"). Понятно, что и та "я" могло бы образоваться изъ та "думать, думающій" лишь при полномъ забвеніи этого послёдняго значенія, а между тёмъ въ дёйствительности мы этого не видимъ, и вор. та, тап на ряду съ та "я" продолжаетъ сохранять свое прежнее значение. Тотъ, кто въритъ въ тождество корней местоименныхъ съ глагольными, не имееть никакой надобности доказывать это тождество: если извѣстный мѣстоимен. корень произошель черезъ отвлечение корня глагольнаго, то понятно, нѣть никакой возможности опредѣлить его первоначальное, конвретное значение, такъ какъ иначе невозможно было бы отвлеченіе. По поводу приведенныхъ мною выше словъ Шлейхера считаю нужнымъ замѣтить, что, объясняя та "я" изъ та "человыкъ", Шлейхеръ этимъ самымъ допускаеть возможность существованія въ индоевроп. языкѣ различныхъ словъ для выраженія "я", такъ какъ не одинъ только кор. та, тап послужилъ въ образованию значения "человъкъ". Если слово "думающий, человѣкъ" могло дойти до значенія "я", то то же момо случиться и съ словомъ "земной, человѣкъ" 85); а какъ скоро путемъ отвле-

Digitized by Google

<sup>84)</sup> Compend., стр. 642.

<sup>85)</sup> Cp. Jar. homo, JHT. & muo, FOTCE. guma (ochoBa guman-).

ченія образовалось понятіе "я", на столько же безразлично стало то или другое звуковое его выраженіе, какъ для насъ теперь не имѣетъ никакого значенія отсутствіе звуковой связи между я и мой.

Принимая дѣленіе корней на два неродственныхъ между собою класса, мы не можемъ, конечно, отдёлять личныя мёстоименія отъ прочихъ и должны, слёдовательно, возводить "я" къ корнямъ мёстоименнымъ. Въ эпоху происхожденія корней самосознаніе оставалось еще неизвѣстнымъ человѣку: до появленія "я" существовали уже корни, употреблявшіеся въ указательн. значеніи, какъ это видно изъ тождества звуковой формы индоевроп. та въ значении перваго личнаго мъстоименія и та указательнаго. Само собою разумъется, нивто не найдетъ возможнымъ объяснять та указательн. изъ та "я", но такъ же трудно видёть въ этихъ двухъ та два различныхъ ворня: та "я" составляетъ противоположность съ та, какъ указаніемъ на внѣшній предметъ (лице), и нельзя думать, конечно, чтобы два противоположныхъ представленія могли выразиться съ самаго начала въ однихъ и тѣхъ же звукахъ. Итакъ, та въ значени 1-го лица должно было произойти изъ та указательнаго; но если корни съ указательнымъ значеніемъ существовали еще до появленія самосознанія, то отсюда слѣдуеть, что всѣ эти ma, ta, sa и т. д. не могли разниться первоначально по своему значенію ("такой-то тотъ" или "такой-то этотъ"), такъ какъ у человѣка не было еще той мѣрки, по которой онъ могъ бы создать себѣ пространственныя отношенія. Слѣдовательно, съ мѣстоименными корнями при ихъ появленіи не могло соединяться опредѣленное значеніе, между тѣмъ какъ каждый глагольный корень быль звуковымь выраженіемь извъстнаго представленія, соединявшагося только съ нимъ однимъ. Отсюда видно, какъ существенно отличіе ворней мѣстоименныхъ отъ ворней глагольныхъ. Трудно, конечно, допустить мысль объ одновременномъ появлении этихъ обоихъ элементовъ рѣчи (напр. та съ какимъ-нибудь конкретн. значеніемъ и та указательн.), и эта трудность должна еще болѣе увеличиться, когда мы примемъ во вниманіе, что одни изъ этихъ корней имбли неопредбленное (указательное) значение, другие же соотвѣтствовали вполнѣ опредѣленнымъ впечатлѣніямъ. Но еще невозможние предполагать два совершенно отдильныхъ періода образованія звуковъ языка, ибо въ такомъ случат было бы непонятно, почему создание новыхъ корней не повторялось дальше:

каждому новому моменту въ развитіи человниеской мысли должны были бы соотвётствовать и новыя звуковыя выраженія (новые корни), чего мы, однако, не видимъ. Я думаю, что мъстоименные ворни, какъ составная часть ръчи, дъйствительно, моложе корней глагольныхъ, но звуки, въ которыхъ они выразились, на столько же древни, на сколько древни звуковыя выраженія корней глагольныхъ. Вопросъ о взаимномъ отношении тѣхъ и другихъ корней ръщается мною при помощи слъдующей гипотезы. Для важдаго ясно, что звуковымъ матеріаломъ, изъ котораго произошелъ языкъ, послужили тъ естественные, непроизвольные звуки, которые выходилы изъ человѣческой гортани въ силу рефлекса одного ряда нервовъ (чувствующихъ) на другой (нервы двигательные). Существованіе такихъ непроизвольныхъ звуковъ не есть еще языкъ, и тайна происхожденія послёдняго состоить въ закрёпленіи извёстнаго впечатлѣнія въ опредѣленномъ звуковомъ выраженія, которое способно было вызвать въ слушателѣ то же представленіе, съ какимъ соединялось оно для лица говорившаго. Появленіе языка вносить ограничение въ употребление этихъ естественныхъ звуковъ, а опытъ и развитіе мысли должны были еще болёе съузить ту сферу, нь которой возможно ихъ существование, но исчезнуть совсёмъ эти звуки не могли, такъ какъ всегда остаются причины, вызывающія ихъ появление: эти причины состоять въ неприготовленности человъка въ воспріятию того или другаго чувственнаго возбужденія, по крайней мёрё въ той степени силы, въ какой это возбужденіе цолучается имъ въ данный моменть. Ясно, что чъмъ недостаточнье знакомство человька съ окружающимъ міромъ, темъ боле новодовъ къ появлению этихъ естественныхъ звуковъ, и мы должны думать поэтому, что нѣкогда естественные звуки занимали весьма видное мѣсто по отношенію из звукамъ языка. Съ теченіемъ времени не только ограничивалась сфера, въ которой возможно было цомвление естественныхъ звуковъ, но и число ихъ становилось, можеть быть, меньше: случайное повторение одного и того же звука нусколько разъ при извёстномъ ощущении могло имёть слёдствіемъ то, что и ври новомъ повтореніи того же ощущенія вырывался тоть же звукъ, въ силу привычки, усвоенной при рефлексѣ голосовыми мышцами. Для происхожденія естественныхъ голосовыхъ звуковъ совершенно безразлично то, какое именно чувственное возбуждение вызываеть (нутемъ рефлекса) ихъ, но при коявленін языка эти звуки могли обращаться, въ глагольные корин

лишь въ томъ случай, осли чувственное возбуждение проникало въ сознание какъ впечатлёние. Каждое движение (въ общирномъ смыслъ этого слова) ость по природѣ своей отраженное, хотя его prius, чувственное возбуждение, можеть оставаться неяснымъ и не проходить черезъ сознаніе; понятно, что тѣ естественные звуви, которые (вибстё съ тёлодвиженіями и т. д.) являлись результатомъ подобнаго чувственнаго возбужденія, оставались внё сферы глагольныхъ норней, но изъ нихъ, я думаю, должно объясняться происхожденіе корней иёстоименныхъ. Предположимъ, что человёкъ, уже ознавомившійся (черезъ посредство глагольныхъ корней) съ окружавшимъ его міромъ, рано или поздно обратилъ вниманіе на непро-Извольные жесты и поняль ихъ въ смыслѣ указанія, т. е. выдьленія изв'єстнаго предмета (явленія) изъ ряда другихъ. Такимъ образомъ смутное представление объ указании (конечно, индивидуальномъ) составлялось на основании того впочатлѣнія, которое производилъ жестъ, и въ жестъ же это представление находило соотвътствующее выражение. Но непроизвольные жесты могли сопровождаться непроизвольными голосовыми звувами, которые, при отсутствіи задерживающей силы, продолжали являться и тогда, когда эти жесты обратились въ произвольные. Первоначально, какъ я сказаль, указаніе выражалось только въ жестахь, и сопровождавшіе ихъ естественные звуки могли не обращать на себя вниманія; но привычка, пріобрѣтенная человѣкомъ на корняхъ глагольныхъ: думать въ звукахъ, съ теченіемъ времени возбудила это внимание и заставила соединять представление о томъ или другомъ индивидуальномъ указаніи не только съ жестомъ, но и съ сопровождавшими его естественными звуками. Такимъ образомъ могли явиться звуковые жесты, т. е. мъстоименные норни. Понятно, что мѣстоименные корни употреблялись не иначе, какъ въ соединении съ жестами, ибо лишь жесть возбуждаль опредѣленное впечатлѣніе, которое распространялось и на сопровождавшіе этоть жесть звуки. Въ качествъ естественныхъ звуковъ мъстоименные ворни были разнообразны, и это разнообразіе осталось за ними и тогда, когда они сдёлались составною частью языка, что вполнё понятно, такъ какъ человъкъ пе могъ въ это время образовать одного общаго представления объ указании (которому бы соотвётствовало одно звуковое выражение), но составлялъ себѣ лишь частныя представленія объ индивидуальныхъ указаніяхъ. Вскорѣ за обогащеніемъ языка мѣстоименными корнями послѣдовало образованіе сложныхъ корней (основъ), напр. ата, апа и т. д., назначеніемъ которыхъ было, вёроятно, выраженіе болёс сильнаго указанія, въ соотвётствіе съ силою или повтореніемъ жеста. Очевидно, впрочемъ, что начала подобнаго сложенія могутъ крыться еще въ томъ періодѣ, когда мѣстоименные корни были естественными звуками.

Важною эпохою для всей послёдующей исторіи мёстоименій было появленіе "я", вибств съ которынъ устанавливалась точка отправленія при указаніи на предметы внѣшняго міра. Еслибъ сознаніе "я" существовало до появленія языка, въ такомъ случаѣ естественно было бы ожидать, что оно выразится въ одномъ словѣ (корнѣ), но невозможно думать, чтобы, создаваясь при пособія уже готоваго языка, представление объ "я" нашло себѣ сразу соотвѣтствующее звуковое выраженіе. До познанія "я" человѣкъ доходилъ медленно, и внѣшними средствами, при пособіи кототорыхъ совершалась эта работа, были жесты въ соединени съ мѣстоименными корнями, а изъ этихъ послѣднихъ ни одинъ не имѣлъ преимущества передъ другими, ибо только употребленіе могло дать такое преимущество. Еслибъ индоевроп. языки сохранили до насъ лишь одно та въ значеніи мѣстоимен. корня перваго лица, то и тогда мы не могли бы быть увѣрены въ томъ, что представление объ "я" соединялось съ однимъ этимъ корнемъ, такъ какъ возможно было бы предполагать утрату другихъ корней, имъвшихъ одно значение съ ma. Я думаю поэтому, что нъть достаточныхъ основаній объяснять па изъ та: оба корня могли независимо другь оть друга послужить въ образованию представления объ "я". Понятно, однако, что каждый местоименный корень, получившій значеніе "я", не могъ въ тоже время употребляться по отношению въ внѣшнимъ предметамъ, ибо иначе не существовало бы самое "я". Отсюда объясняется, почему мы не встрѣчаемъ корней та и па въ значении указательныхъ мѣстоименій <sup>86</sup>), и отсюда же слёдуеть, что всё тё сложныя основы, въ которыхъ мы находимъ указательн. та и па, должны были произойти въ ихъ прототипахъ раньше того времени, въ которому относится появленіе самосознанія. Сюда принадлежать пе только основы м'встоименныя: ата, апа и т. д. (не изъ ат.а, ап.-а <sup>87</sup>)?), но и тв, которыя

86) Мѣстонженіе па въ языкѣ Пали произошло, вѣроятно, изъ епа.

составлены изъ глагольныхъ корней въ соединении съ указательн. та и па.

Посмотримъ теперь, есть ли необходимость объяснять - mi въ asmi изъ ma. Цонятно, что безъ крайней необходимости такое объяснение не должно быть принимаемо, ибо, во-первыхъ, переходъ а въ і (черезъ посредство е) обусловливается обыкновенно вліяніемъ послѣдующихъ звуковъ (чего здѣсь не было), а во-вторыхъ, въ особенности безъ этого вліянія, онъ свидѣтельствуетъ о значительномъ паденіи вокализма, которое едва ли можеть быть допущено нами для индоевроп. языка. Изъ сказаннаго мною выше касательно та и па слъдуеть, что первоначально въ значении "я" могли употребляться не одни только та и па, но и другіе корни; корень ті можеть быть прослѣженъ нами такъ же далеко, какъ и ma, ибо мы находимъ его въ основахъ мъстоименныхъ и именныхъ. Если суф. mi восходитъ къ первонач. mi, то почему же - mi въ asmi должно объясняться изъ ma? Корни mi и mu представляють собою исконные варіанты корня та, а извѣстенъ тотъ фактъ, что мѣстоименные корни при каждой изъ согласныхъ могутъ имѣть любую изъ трехъ гласныхъ: a, i, u<sup>88</sup>) (отсюда и мѣстоименная тріада: а, і, и). Даже въ позднѣйшей жизни индоевроп. языка не дѣлалось различія въ значеніи при употребленіи той или другой гласной, и понятно, что это различіе не могло также существовать и въ болѣе древнемъ періодѣ, когда вообще не соединялось никакого опредѣленнаго значенія ни съ однимъ изъ мѣстоименныхъ корней. Въ пользу происхожденія mi въ asmi изъ ma могло бы говорить только одно обстоятельство, именно то, что въ склонеперваго личнаго мъстоименія основа mi не выводится для индоевроп. языка. Это обстоятельство, однако, слишкомъ ничтожно, чтобы ослабить силу возраженій, какія могуть быть сдёланы противъ перехода ma въ mi, и легко можетъ быть понято нами, когда мы припомнимъ, что личныя мъстоименія извъстны намъ лишь начиная съ эпохи, непосредственно предшествовавшей раздёленію индоевроп. языка, между тёмъ какъ происхожденіе осно-

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Мы не имѣемъ, конечно, никакого права объяснять і или и изъ а, но вмѣстѣ съ тѣмъ можетъ казаться сомнительнымъ, чтобы варіанты ma, mi, mu; ta, ti, tu существовали еще тогда, когда эти сочетанія были естественными звуками. Я не думаю, чтобы естествен. звуки имѣли такую опредѣленность, и скорѣе готовъ предположить, что ma, mi, mu образовались изъ m' (m съ глухимъ гласнымъ призвукомъ), ta, ti, tu изъ t' и т. д.

вы (впослѣдствіи формы) asmi относится къ гораздо болёе древнему времени; не было бы ничего удивительнаго поэтому, еслибъ основа mi была утрачена съ теченіемъ времени, подъ давленіемъ тождественной по значенію ma. Но вопросъ еще въ томъ, дѣйствительно ли мѣстоименная основа mi не существовала въ періодъ раздѣленія индоевроп. языка; нѣкоторые индоевропейскіе языки указываютъ, по моему миѣнію, на эту основу, точно такъ же какъ во 2-мъ лицѣ на ti и въ 3-мъ на si.

Итакъ, мы имѣемъ полное право считать mi исконнымъ варіантомъ ma, и присутствіе ma въ -masi (въ 1-мъ л. множ. ч.) никоимъ образомъ не обязываетъ насъ предполагать, что и -mi въ 1-мъ л. ед. ч. произошло также изъ ma. Даже медіальное окончаніе -mai, еслибъ мы его объясняли изъ -mami, свидѣтельствовало бы лишь о томъ, что въ эноху, когда образовалось это сложеніе, -mi въ основахъ asmi и т. под. не получило еще окончательнаго преобладанія надъ -ma. Но происхожденіе -mai, -sai, -tai изъ -mami, -sasi, -tati кажется мнѣ невозможнымъ, и каждый согласится со мною, по крайней мѣрѣ, въ томъ, что объясненіе -mai изъ -mami и т. д. требуетъ въ себя очень большой вѣры.

#### ٧II.

Вопросъ объ образованіи медіальныхъ окончаній имѣетъ свою особую литературу <sup>89</sup>), и въ мои намѣренія не можетъ входить подробное разсмотрѣніе этого вопроса здѣсь, гдѣ мнѣ приходится касаться его лишь мимоходомъ. Позволю себѣ, однако, высказать сущность моего взгляда на происхожденіе медіальныхъ окончаній.

Въ медіальн. -mai, -sai, -tai, несомивно, кроются мѣстоименные корни, употреблявшіеся възначеніи первыхъ двухъ лицъ и въ общемъ указательномъ, но ни это убѣжденіе, ни тѣмъ болѣе фонетическій анализъ не могутъ навести насъ на мысль о происхожденіи -mai, -sai, -tai изъ -mami, -sasi, -tati. Мы знаемъ, что възначеніи мѣстоимен. корня перваго лица употреблялось не одно только та и потому не имѣемъ причины искать во что бы то ни стало присутствія это ma въ mai. Разсматривая медіальн. окончаніе -mai <sup>90</sup>) исключительно съ фонетической стороны, мы должны при-

<sup>89)</sup> См. главнымъ образомъ статън Мистели и Куна въ Zeitschrift, т. XV.

<sup>90)</sup> Сказанное мною далёе объокончанін - mai распространяется, mutatis mutandis, и на - sai, - tai.

знать, что оно могло произойти двоякимъ путемъ: или черезъ механическое соединеніе ma + i, или же черезъ усиленіе основной гласной i, находящейся въ mi. Противъ перваго объясненія говорить уже то, что дифтонги индоевроп. языка въ большинствъ случаевъ, какъ показываетъ анализъ, происходили путемъ не механическимъ; во-вторыхъ, i, которое мы бы получили въ ma+i, не могло бы объясниться для насъ въ своемъ значении по отношению въ образованію медіальныхъ окончаній. Слёдовательно, намъ остается предположить, что ai въ - mai есть усиление основной гласной i. Само собою разумѣется, что возможность такого простаго объясненія медіальн. окончаній не могла ускользнуть отъ вниманія лингвистовь: Поттъ и Курціусъ давно объясняли медіальн. аі черезъ усиленіе гласной і. Любопытно, однако, то, что Курціусъ впослёдствіи отказался отъ этого объясненія и приняль господствующее въ наукъ мнѣніе, по которому -mai произошло изъ -mami<sup>91</sup>). Причины, побудившія Курціуса взять назадъ свое прежнее объясненіе, формулированы имъ такъ: "Es ist unwahrscheinlich, dass zur Zeit, da sich die Medialendungen bildeten, die activen Endungen schon von altem ma, tva u. s. w. zu mi, si u. s. w. herabgesunken waren, zumal da uns in der Form -tha und in der 3 S. tu des Imperativs Formen mit andern Vocalen erhalten sind. Und dass sich aus dem geschwächten mi wieder durch Steigerung mai entwickelte, widerspricht dem normalen Laufe der Lautgeschichte. Ueberdies sind einige Secundärformen, namentlich die 1 S. µny und die sanskritische 2 S. thâs auf diesem Wege gar nicht zu begreifen" 92). Первое возражение не имбетъ для насъ силы, такъ какъ мы видёли, что нётъ никакой необходимости объяснять mi изъ ma; что же касается втораго возраженія, то я займусь имъ ниже, а теперь замъчу лишь вообще, что нельзя считать доказаннымъ, будто такъ называемыя вторичныя глагольныя окончанія произошли непосредственно изъ такъ называемыхъ первичныхъ.

Признавая, что аі въ - mai есть усиленіе гласной і, мы далеко не разрѣщаемъ еще этимъ вопроса о происхожденіи медіальн. -mai, такъ какъ надо понять ту связь, которая существуетъ между фоне-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Кунъ (Zeitschrift, XV, 401 и слъд.) выводитъ - mâmi (что не составляетъ разницы при общей постановкъ вопроса), но ср. замъчанія Курціуса (Das Verbum der griechisch. Sprache, стр. 82).

<sup>92)</sup> Das Verbum и т. д., стр. 80-81.

тическимъ образованіемъ - mai и твиъ значеніемъ, какое имбетъ это окончание. И Поттъ и Курціусъ видѣли въ образовании медіальн. аі изъ і символическое значеніе, но теорія символизма, при большихъ успёхахъ сравнительной грамматики индоевропейскихъ языковъ, способна возбуждать къ себѣ все меньше и меньше довѣрія; это обстоятельство осталось, ножеть быть, не безъ вліянія на перемѣну взгляда Курціуса въ вопросѣ о происхожденіи медіальн. аі. Если мы обратимся къ нашему чутью въ языкѣ, то оно можеть, напр., найти соотвѣтствіе между полнотою формы "нашивать" и твить значениемъ, какое съ нею соединяется по отношению къ "нести", "носить"; но отсюда нельзя еще ничего вывести для теоріи символизма, такъ какъ въ нашемъ примъръ мы имъемъ дъло не съ образованіемъ формы, но съформою уже сложившеюся. Я охотно готовъ признать, что и въ медіальн. дифтонгахъ, какъ скоро они произошли, чутье говорившихъ находило связь съ интензивностью значенія, но прежде должны были все таки существовать эти дифтонги. Очевидно, что, объясняя медіальн. аі усиленіемъ основнаго і, мы этимъ самымъ приводимъ вопросъ объ образованіи медіальныхъ окончаній въ зависимость отъ того, какъ должно объясняться вообще усиление гласныхъ.

Давно уже сознавалась потребность найти фонетическое основаніе для дифтонговъ индоевропейск. языка аі и ац <sup>93</sup>) (не тѣхъ, которые произошли черезъ механическое соединеніе a+i или +u), но пока приступали къ этому вопросу съ апріористическими теоріями, результаты не могли получиться удовлетворительные. Правильнымъ образомъ этоть вопросъ былъ поставленъ лишь тогда, когда Кунъ и Шереръ показали, что въ нашихъ заключеніяхъ о происхожденіи дифтонговъ индоевроп. языка мы должны основываться на тѣхъ новыхъ языкахъ, въ которыхъ дифлонги (не механическіе) образуются въ историческое время, какъ въ нововерхненѣмецк. и въ англійскомъ <sup>94</sup>) (присоединимъ сюда и новочешскій языкъ). На основаніи этихъ данныхъ Кунъ и Шереръ пришли къ тому заключенію, что индоевроп. аі, ац образовались изъ *î*, *û*, а долготу въ *î*, *û* они объясняли вліяніемъ ударенія (съ чѣмъ, какъ мы увидимъ далѣе, можно не соглашаться). Іог. Шмидтъ въ своей книгѣ:

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Шлейхерь построиль для индоевроп. языка двѣ степени усиленія, но въ настоящее время едва ли кто нибудь изъ лингвистовь слёдуеть этой теоріи Шлейхера.

<sup>94)</sup> Zeitschrift, XII, 143; Zur Geschichte der deutschen Sprache, crp. 19; 26 (Шиндта Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, crp. 140).

Zur Geschichte des indogermanishen Vocalimus прим'вняетъ образованіе дифтонговъ изъ долгихъ гласныхъ въ объясненію цѣлаго ряда явленій, стоящихъ въ связи съ вліяніемъ носовой на удлинненіе і. Признавая большія достоинства за книгою Шмидта, я долженъ, однаво, замѣтить, что наиболѣе расхожусь съ нимъ именно въ той главѣ, которая толкуетъ о "Vocalsteigerung aus Nasalierung entstanden". Въ другомъ мъстъ, я надъюсь, мнъ представится случай говорить о теоріи Шмидта, а здёсь, въ поясненіе сказаннаго далёе, ограничусь лишь слёдующимъ: всё явленія, разсматриваемыя Шмидтомъ въ названной выше главѣ, распадаются, но моему мнѣнію, на двѣ категоріи: или форма съ дифтонгомъ есть параллельная при формѣ съ носовою согласной (напр. греч. λείπω, лит. lëku, (сскр. recâmi въ Dhâtup.) и, съ другой стороны, сскр. rinakti, прусск. polinka, лат. linquit), или же дифтонгы ai, ei, oi, + согласн. произошли непосредственно изъ an, en, on, + согласн., черезъ вокализированіе носовой, т. е. черезъ развитіе изъ нея гласнаго призвука i (напр. готск. braids, литовск. plëku, teivas=tenvas, laiszis, т. e. liaiszis=leiszis,изъ lenszis и т. д.)<sup>95</sup>).

Упомянувъ о мнѣніи Куна и Шерера, Шмидть замѣчаеть (стр. 140): "Beide gelerten haben nur darauf hin gewisen, dass in jüngeren sprachperioden (neuhochdeutsch, englisch) i, i zu ei (ai), au werden, und somit nur die möglichkeit dar getan, dass im urindogermanischen ein gleiches geschehen sei, aber das tatsächliche vorhandensein von *i*, *u* an stelle eines späteren ai, au nicht auf gezeigt, was ich hier mit einigen beispilen versuchen will". Примъры, сообщаемые имъ далѣе изъ языковъ санскритскаго, древнебактрійскаго, греческаго и нёмецкаго, должны показать или долготу тамъ, гдё, согласно съ общимъ правиломъ, надо было бы ожидать дифтонга (который дёйствительно является въ нёкоторыхъ языкахъ), или же спорадическое измѣненіе долгой гласной въ дифтонгъ въ томъ или другомъ изъ этихъ языковъ. Но Шмидтъ, какъ мнѣ кажется, заблуждается относительно природы дифтонговъ, происходящихъ изъ долгихъ гласныхъ. Когда мы встръчаемъ въ извъстномъ языкъ переходъ одного звука въ другой, мы должны опредёлить себё, ка-

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Сюдаже, между прочимъ, принадлежать лит.(людвиновск.) tais, jais, geraises, изъ tans, jans, geranses (см. выше), а также лесб. παῖσα, μοῦσα и т. под. Іог. Шмидтъ ошибочно, по моему миѣнію, выводитъ здѣсь іоту изъ сигмы (Vocalismus, стр. 112).

кія общія причины руководять этимъ переходомъ, т. е. совершается ли онъ вслёдствіе вліянія сосёднихъ звуковь или слоговъ, или вслѣдствіе смѣшенія одного звука съ другимъ, очень близкимъ къ нему (напр. смѣшеніе r и l), или, наконецъ, вслѣдствіе физіологической потребности (извёстнаго языка въ опредъленномъ періолѣ его жизни). Въ первыхъ двухъ случаяхъ, и особенно во второмъ. измѣненіе одного звука въ другой можетъ оставаться явленіемъ болѣе или менње спорадическимъ (но можетъ обращаться и въ законъ); въ третьемъ же случав оно необходимо проходитъ черезъ весь строй языка. Очевидно, что обращеніе î, û въ аі, а и есть слъдствіе физіологической потребности, т. е. неудобства, ощущавшагося при произнесеніи і и и; о вліяніи сосѣднихъ звуковъ или слоговъ здѣсь, конечно, не можетъ быть рѣчи, но это также и не смѣшеніе двухъ родственныхъ звуковъ, ибо î и û существеннымъ образомъ разнятся отъ аі и аu. При поверхностномъ взглядѣ переходъ i, i въ аi, ац можеть казаться явленіемъ противорѣчащимъ общему стремленію языка, выражающемуся въ паденіи звуковой формы, но болѣе внимательный взглядъ не замедлитъ обнаружить истинную причину этого явленія.

Извѣстно, что исторія звуковъ представляетъ намъ рядомъ съ ассимиляціей совершенно противоположное стремленіе къ диссимиляціи. Только тоть, кому чуждо наблюденіе надъ языкомъ, способенъ былъ бы усмотръть въ этомъ соединении двухъ противоположныхъ стремленій нёчто невёроятное. Въ действительности же оба стремленія одинаково имѣютъ физіологическое основаніе и объясняются удобствомъ произношенія: ассимиляція избѣгаетъ различія, диссимиляція-иолнаго тождества. Въ обращеніи î, û въ ai, au я вижу диссимиляцію; здѣсь не было вліянія сосѣднихъ звуковъ, но диссимиляція все таки могла имѣть мѣсто, вслѣдствіе того, что i, û распадаются на ii, uu. Это стремленіе въ диссимиляціи не коснулось звука â, но нѣть никакой необходимости думать, что переходъ і, и въ аі, аи долженъ былъ сопровождаться соотвѣтствующимъ измѣненіемъ и звука а. Какъ скоро, однако, въ извѣстномъ языкѣ (или въ діалектѣ) появляется образованіе ai (ei) или au (ou) изъ i, i, ono пепремѣнно проходить черезъ весь строй языка, и я не могу поэтому согласиться съ Шмидтомъ, который допускаеть спорадическое образование дифтонговъ изъ долгихъ гласныхъ. Иной вопросъ, конечно, можемъ ли мы надбяться найти въ индоевропейскихъ языкахъ остатки тѣхъ î, û, которыя образовывали

изъ себя дифтонги ai, au еще до раздѣленія индоевроп. языка. Невозможнаго въ этомъ, конечно, нѣтъ, такъ какъ дифтонги аі, а и вовсе не вели за собою немедленнаго исчезновенія тѣхъ î, û, изъ которыхъ они происходили; й и аі, й и ац могли существовать въ языкѣ въ теченіе извѣстнаго времени въ качествѣ варіантовъ, но то же самое физіологическое стремленіе, которое обращало долгія гласныя въ дифтонги, должно было, наконецъ, дать этимъ послѣднимъ рѣшительное господство. Въ настоящее время я не беру на себя разбора всёхъ тёхъ примёровъ, которые приводить Шмидть съ цёлью доказать присутствіе въ индоевроп. язывахъ остатвовъ "eines fossilen Vorguna", но долженъ замѣтить, что вообще и склоненъ видъть параллельныя образованія тамъ, гдъ Шмидть принимаеть тождество. Такъ, напр., др. бактр. ctaora, греч. тайрос, слав. туръ, литовск. tauras, готск. stiur я отдёляю оть сскр. sthûra "плотный, крѣпкій", двн. stûri "magnus", <sup>96</sup>): по моему митию, мы имиемъ здись два индоевроп. слова (съ различными значеніями), а не одно. Точно такъ же и сскр. gûhati я не отождествляю съ др. бактр. gaozaiti, греч. хей 9ег, но вижу въ нихъ два различныя образованія: долгота и въ сскр. guha - произошла подъ вліяніемъ бывшаго нѣкогда n, т. e. gûha - предполагаетъ болѣе древнюю основу \* gundha - \* gunha - (ср. gunth= guh). Иначе была бы непонятна аномалія, представляемая этимъ глаголомъ, такъ какъ аналогія другихъ глаголовъ требовала здёсь дифтонга. Но есть случаи, въ которыхъ мы обязаны признать для индоевроп. языка, въ періодъ раздѣленія, долгія гласныя і и и, и гдѣ нвтъ даже никакихъ основаній предполагать существованіе ai, au, какъ варіантовъ при î и û. Такъ, напр., сскр. dhûma, греч. θυμός, лат. fumus, литов. dûmai (множ. ч.), ст. слав. дымъ указывають, конечно, на индоевроп. \* dhûma -, и двн. t oum не можеть имѣть значенія въ виду согласія, представляемаго прочими языками; toum или восходить къ другой индоевроп. формѣ, или объясняется изъкакого нибудь спеціальнаго закона (неизвъстнаго мнъ), дъйствовавшаго въ двн. языкѣ. Сравни далѣе: сскр. súnu, литовск. súnus, ст. слав. сынъ; сскр. vira, литовск. vyras; сскр. ģiva, лит. gyvas, ст. слав. живъ, лат. vivus и т. д. Спрашивается: почему же эти

<sup>96</sup>) Въ двн. stiuri — stûri дифтонгъ iu не долженъ быть сравниваемъ съ iu въ готск. stiur, такъ какъ stiuri произошло изъ stûri, вслъдствіе перегласовки (Umlaut'a) û подъ вліяніемъ послъдующаго i. є. я не обратились въ ai, au? Я не могу видёть здёсь уклоненія отъ общаго правила, такъ какъ то физіологическое стремленіе, въ силу котораго являлись дифтонги изъ ї, и, не допускало, по моему мнѣнію, подобныхъ уклоненій; слѣдовательно, должна была существовать разница между і въ \* giva и і въ \* diva, откуда \* daiva (сскр. deva и т. д.). Чтобы опредѣлить эту разницу, я долженъ прибѣгнуть къ гипотезѣ, которая, можеть быть, не покажется неправдоподобною: я думаю, что въ индоевроп. языкѣ (въ извѣстномъ періодѣ его жизни) долгія гласныя ї и и обращались въ дифтонги только тогда, когда съ ними соединялось удареніе. Очевидно, что удареніе, соединнясь съ долготою, особенно благопріятствовало появленію дисонимиляціи въ ї, й, такъ какъ, падая лишь на одну часть долгой гласной, оно тёмъ яснёе выставляеть і и и въ качествѣ іі, и.и. Число индоевроп. основъ съ дифтонгами аі и аи значительно больше числа основъ съ долгими гласными i и u, и это показываеть, что удареніе охотно соединалось съ долготою, хотя необходимой связи между ними не было, и мы не должны объяснать происхождение долгихъ гласныхъ въ индоевроп. языкъ вліяніемъ ударенія. Нѣтъ причины думать, что долгія гласныя моложе вратенхъ 97): долюта и краткость одинаково восходять, но моему мибнію, къ той эпохѣ, когда количество гласной не было опредбленнымъ, т. е. когда въ одномъ и томъ же кориб гласная могла быть и долгою и краткою. Съ теченіемъ времени, вогда артикуляція пріобрѣла большую опредѣленность, краткія гласныя легко могли получить преобладание надъ долгими, въ силу стремленія языка къ сокращенію звуковой формы; мы можемъ думать, что тамъ, гдѣ долгота осталась, языкъ соединялъ съ нею извѣстный оттѣновъ въ значеніи. Колебаніе между кратностью и долготою всего долбе существовало въ конечныхъ гласныхъ (т. е. въ концѣ словъ), и потому-то въ корняхъ, оканчивающихся на гласную, мы находимъ эту гласную какъ краткою, такъ и долгою. Даже въ позднъйшемъ періодъ жизни индоевроп. языка могла еще сохраняться та же неопредѣленность гласнаго окончанія, какъ это показывають, напр., частицы (предлоги и т. д.), оканчивающіяся на гласную. Можетъ быть, и здѣсь употребленіе вносило нѣкоторое различіе между долгою и краткою гласною, хотя во всякомъ

<sup>97)</sup> Понятно, что я исключаю отсюда всё тё случаи, гдё долгота развивается подъ вліяніемъ сосёднихъ звуковъ.

случай это различіе не могло быть существенно, между тёмъ какъ напр., при употребленіи основъ \* akva - (сскр. а сva и т. д.) и akvā - языкъ соединялъ съ разницею количества гласной различіе въ родѣ. Не "родъ" создалъ долготу гласной въ \* akvâ -, но прежде уже существовавшая долгота послужила средствомъ для звуковаго отличія женск. рода отъ мужеск. Подобнымъ же образомъ мы различаемъ по значенію "обязывать" отъ "обвязывать", хотя никто но думаетъ, конечно, что стремленіе выразить это различіе создало форму "обязывать" изъ "обвязывать".

Примѣняя добытое нами къ медіальн. окончаніямъ, мы должны признать, что индоевроп. - mai, - sai, - tai образовались изъ - m $\hat{i}$ , -s $\hat{i}$ , -t $\hat{i}$ , съ удареніемъ на  $\hat{i}$ <sup>98</sup>). Корни m $\hat{i}$ , s $\hat{i}$ , t $\hat{i}$ , были варіантами корней mi, si, ti, подобно va въ \* akvâ - рядомъ съ va въ akva -. Далѣе, какъ при употребленіи \* akva и \* akvâ - языкъ различалъ "родъ" при помощи количества гласной, такъ и варіанты - mi и - m $\hat{i}$  (= mai) получили различныя значенія: съ болѣе сильнымъ окончаніемъ языкъ сталъ соединять и бо̀льшую интензивность смысла, и такимъ-то образомъ создалась грамматическая категорія медіума.

До сихъ поръ я говорилъ лишь о такъ называемыхъ первичныхъ медіальныхъ окончаніяхъ. По отношенію къ вторичнымъ вопросъ усложняется тёмъ, что трудно вывести индоевроп. формы для некоторыхъ лицъ, но, напр., несомнённо, что 2-е и 3-е л. ед. чис. имѣли въ періодъ раздѣленія индоевроп. языка, между прочимъ, слѣдующія вторичныя окончанія: 2-е л. въ дѣйствит. залогѣ - s, въ медіумѣ - sa; 3-е л. въ дѣйствит. залогѣ - t, въ медіумѣ - ta. Эти окончанія принято объяснять такимъ образомъ, что - s и - t выводять изъ первоначальн. - si и - ti (какъ и - m въ 1-мъ лицъ изъ - mi), а для - sa и - ta предполагаютъ происхожденіе изъ sasi, sas; -tati, -tat. Противъ объясненія -s, -t (и -m) изъ -si, -ti (и - mi) нельзя выставить, конечно, серьезныхъ возраженій, такъ какъ отпаденіе конечной гласной (не прикрытой удареніемъ) извѣстно и помимо того изъ индоевроп. языка; ср., напр., - в въ окончании именит. пад. ед. ч. изъ - sa, -t въ именит. винит. пад. средн. рода мѣстоименій изъ г ta, и т. д. Но не такъ легко согласиться съ объясненіемъ - sa, - ta изъ - sasi, - sas; - tati, - tat: конечная

<sup>98)</sup> Отсюда нельзя еще заключать, что и въ окончаніяхъ m i, s i, ti удареніе стояло на i.

гласная і могла отпасть здѣсь по той же причинѣ, какъ и въ -s, -t, изъ -si, -ti, но почему мы находимъ -sa и -ta, а не -sas и -tat? Возможно то, что въ индоевропейск. языкѣ, въ періодъ его раздѣленія, не каждая согласная допускалась въ концѣ слова, но именно для -s, -t (и -m) мы имбемъ доказательства въ пользу ихъ существованія въ концѣ словъ; совершенно непонятно было бы поэтому отпаденіе -s и -t въ -sa и -ta. Защитники той теоріи, по которой окончанія -sa и -ta произошли изъ -sas и -tat ссылаются иногда на греч. - илу и сскр. - thâs (во 2-мъ лицъ ед. ч.), въ которыхъ, по ихъ мнёнію, удержалась согласная (отпало только і). Шлейхеръ, однако, былъ правъ въ томъ отношеніи, что не рѣшался высказать рѣшительное мнѣніе касательно сскр. -th $\hat{a}$ s, греч. - илу и во всякомъ случав не ставилъ эти окончанія основаніемъ для цёлой теоріи. Дёйствительно, эта теорія, на слабую сторону которой я уже указаль, не можеть искать себѣ существенной поддержки въ сскр. -th ås, греч. -µŋv. Если -µŋv произошло изъ индоевроп. -mami, -mam, то, во-первыхъ, спрашивается, почему же индо-эранск. -а <sup>99</sup>) (изъ -ma, какъ -е изъ -me =mai) утратило конечное m, а во-вторыхъ, долгота гласной въ греческ. - илу также должна потребовать объясненія. Я думаю, что греч. -µпу можеть быть поставлено рядомъ съ -тпу (=сскр. -tám), какъ на это указывали, между прочимъ, Шлейхеръ и Бенфей 100), и въ конечномъ и въ -шии не слѣдуетъ видѣть поэтому остатка перваго личнаго мѣстоим. ma. Что же касается сскр. -thâs, то я долженъ признаться, что вовсе не понимаю происхожденія этого окончанія, которое стоить особнякомъ въ ряду другихъ и не находить соотвѣтствія даже въ др. бактрійск. языкѣ. Во всяконъ случаѣ, на основанія др. бактрійск. и греческ. языковъ мы въ правѣ вывести индоевроп. - sa для 2-го л. ед. ч. въ медіумѣ; сскр. -thâs можеть восходить къ какому нибудь параллельному образованію, подобно тому какъ рядомъ съ -за существовало въ индоевроп. языкѣ и -sva. Понятно, что первою частью въ -thâs является та же основа tha- (изъ sta), которую мы находимъ и въ дъйствительномъ залогѣ, но принципъ, по которому образовано -thâs,

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup>) Является только въ желательн. наклонении. Обыкновенное такъ называем. вторичное окончание 1-го л. ед. ч. въ индо-эранск. медіумѣ есть -i, которое объясняютъ изъ - a, что однако, можетъ казаться сомнительнымъ.

<sup>100)</sup> Шлейхера Compend., стр. 689; Бенфея Ueber einige Pluralbildungen des indogermanisch. Verbum, стр. 38.

для меня не ясенъ. Курціусъ, придающій столь важное значеніе ссвр. -thâs (какъ и греч. -µлу), не разъяснилъ, однако, происхожденія здѣсь долготы, которая не могла бы появиться, еслибъ -thâs образовалось изъ первоначальн. -tvasi, -tvas.

По моему мивнію, такъ называемыя вторичныя медіальныя окончанія произошли, по крайней мёрё-отчасти, вслёдствіе причинъ фонетическихъ, подобно первичнымъ окончаніянъ. Активныя формы \* abharas, \* abharat я вывожу изъ \* abharasa, \* abharata, гдъ мѣстоименные корни sa и ta имѣють то же значеніе, что si и ti въ \* bharasi, \* bharati; языкъ воспользовался существованіемъ мѣстоименныхъ варіантовъ, чтобы отличить этимъ одни глагольныя образованія оть другихъ. Но какъ -si, -ti могли имѣть гласную долгую (откуда -sai, -tai), такъ и -sa, -ta существовали радомъ съ -så, -tå; съ болѣе сильными окончаніями соединялась и здёсь интензивность значенія, и медіальн. -sa, -ta я объясняю именно изъ этихъ -sâ, -tâ. Одновременно съ тѣмъ, какъ активныя -sa, -ta теряли конечную гласную, медіальныя -sâ, -tâ обращадись въ -sa, -ta, хотя въ эпоху раздѣленія индоевроп. языка долгота здѣсь не исчезла еще совсѣмъ, ибо въ Ведахъ конечная гласная этихъ окончаній является иногда долгою (въ тексть "samhita"). Подобнымъ же образомъ объясняется отношеніе между -anta и -ant въ 3-мъ л. множ. ч., равно какъ рядомъ съ активнымъ -m (изъ -ma) въ 1-мъ л. ед. ч. мы находимъ медіальн. -ma (-mâ) въ индо-эранск. -а (-а) и въ первой части греческ. -илу. Далње, для 1-го л. множ. ч. мы можемъ предположить медіальн. -madhâ, -madha при активн. -madha, -madh (-ma, гдъ dh отпадо, можетъ быть, еще въ индоевроп. языкѣ); греческ. -μεθα или восходить къ -madhâ, или же стоитъ въ связи съ эол. -µεθεν и съ тѣмъ -иевоу, которое приводится въ грамматикахъ какъ окончание двойствен. числа <sup>101</sup>). Греческ. - оде указываетъ на индоевроп. - sdhva (=-sdhvâ; ведійск. -dhva засвидѣтельствовано слишкомъ недостаточно), между тёмъ какъ въ соотвётствующемъ активномъ окончаніи является, повидимому, другая основа, и сскр. -ta, греч. -тє (перенесенное и въ настоящ. время) могутъ объясняться изъ -tadha, -tadh, подобно -ma изъ -madha, -madh. Такого рода несоотвѣтствіе не заключаеть въ себѣ, конечно, ничего удивительнаго.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Относительно сомизній, которыя возбуждало -µεθоν, см. у Курціуса, Das Verbum der griechisch. Sprache, стр. 97—98.

ибо въ распоряженіи языка было нѣсколько образованій, получившихъ одно и то же значеніе. Припомнимъ, что и въ такъ называем. первичныхъ окончаніяхъ замѣчается такое же несоотвѣтствіе основъ между активн. -masi, -tasi и медіальн. -madhai, -sdhvai. На это обстоятельство долженъ обратить вниманіе тотъ, кто нашелъ бы сомнительнымъ признанное мною выше окончаніе - п въ 1-мъ л. ед. ч. на томъ лишь основаніи, что это п не является въ соотвѣтствующемъ окончаніи медіума; но вѣдь, напр., и рядомъ съ активн. -dhi (во 2-мъ л. ед. ч. повелит. наклон.) мы не находимъ медіальнаго -dhai, хотя и не можемъ утверждать, чтобы это послѣднее окончаніе никогда не существовавало въ индоевроп. языкѣ.

Изъ сказаннаго мною слѣдуетъ, между прочимъ, то, что термины "первичный", "вторичный", примѣняемые къ глагольнымъ окончаніямъ, не вѣрны: такъ называемыя вторичныя глагольныя окончанія, разсмотрѣнныя выше, не произошли изъ первичныхъ, но представляютъ собою исконныя параллельныя образованія. Ради практическаго удобства мы можемъ называть одни глагольныя окончанія первыми, другія вторыми, но въ такомъ случаѣ придется присоединить къ нимъ еще третьи окончанія, именно тѣ, въ концѣ которыхъ мы находимъ согласн. m (греч.  $\nu$ ), какъ напр., въ сскр. -tâm, -tham, -dhvam, греч. - $\tau\eta\nu$ , - $\tauо\nu$ , - $\mu\eta\nu$ , - $\mu\epsilon\vartheta\epsilon\nu$  и т. д. Относительно происхожденія этого m я не могу ничего сказать и долженъ лишь повторить слова Курціуса: "Ich fürchte, wir müssen hier dies m vorläufig als ein x stehen lassen, dessen Erklärung der Zukunft überlassen bleiben muss" <sup>102</sup>).

### VIII.

Въ первой главъ я указывалъ на то, что колебаніе между конечными â и âu замъчается въ древнеиндійск. языкъ, кромъ перфекта (въ 1-мъ и въ 3-мъ л. ед. ч.) и мъстн. пад. ед. ч. основъ на -*i*, также и въ именит. винит. пад. двойств. ч., напр. açvinâ (въ Ведахъ) == açvinâu (въ Ведахъ и въ позднъйшемъ санскритъ). Боппъ предполагалъ, что сскр. -âu произошло изъ -âs черезъ вокализированіе s, а въ -âs онъ видълъ усиленіе того - as, которое составляетъ окончаніе именит. пад. множ. ч. Въ ведійск. -â Боппъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup>) Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 73.

знавалъ укороченное - âu, и съ этимъ - â, др. бактр. - a (но также -â) онъ приводилъ какимъ-то образомъ въ связь греческ. -ε <sup>103</sup>); наконецъ, и литовск. - и о, - и должно было по его мнѣнію объясняться также изъ -а. Очевидно, что противъ каждаго изъ этихъ соображеній могуть быть выставлены сильныя возраженія, и я не вижу возможности согласиться съ тѣмъ или другимъ пунктомъ. Но и объяснение, данное Шлейхеромъ, на столько же неудовлетворительно. Шлейхеръ говоритъ: "Die endung war ursprünglich wol - sâs, denung des pluralen -sas, darauss -âs, wie im plural -as auss -sas; für die indogermanische ursprache sind also wol formen wie \* våk-ås, \* sunuv-âs u. s. f. vorauss zu setzen" <sup>104</sup>). Слѣдовательно, первое s въ -sâs предполагается здѣсь только по аналогіи съ тѣмъ -sas, которое можетъ являться въ именит. пад. множ. ч., и Шлейхеръ, какъ мы видимъ, самъ признаетъ, что въ періодъ раздѣленія индоевроп. языка это s уже не существовало. Но и конечное s въ -sâs также не можетъ быть доказано, ибо та древнебактрійск. форма (ameretâtâoç-ca, ameretâoç-ca), на которую ссылается Шлейхеръ, легко объясняется иначе <sup>105</sup>). Что касается сскр. - âu, то Шлейхеръ видить въртомъ дифтони в "помутившееся" â, противъчего, однако, выставлены мною выше возраженія. Происхожденіе греч. - є онъ не объясняеть, такъ какъ нельзя назвать объясненіемъ слёдующія слова: "Dieser casus (nominat. accusat. dual.) hat überall ε zur endung als rest von -âs, -â". Вълитовск. -uo, -u въtuo-du, vilku Шлейхеръ видитъ окончаніе, принадлежавшее первоначально основамъ на -и (sunu) и перенесенное впослѣдствіи въ основы на -a; но отъ -avâs до -uo, -u большой переходъ, и я желалъ бы встрѣтить примѣры,

<sup>103</sup>) Vgl. Gram, I, § 209: «Von der Veda-Endung â und dem im Zend dafür stehenden kurzen a gelangt man leicht zum griechischen dualen  $\varepsilon$ , da dieser Vocal am Ende sehr gern das alte a vertritt».

<sup>104</sup>) Compend., crp. 537.

<sup>105</sup>) См. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, XXV, 231, гдѣ Роть объясняеть а meret â oç-ca въ значеніи именит. пад. ед. ч., т. е. изъ а meret â ts, съ правильнымъ переходомъ ts въ ç и съ измѣненіемъ â âo (котор. этимологически соотвѣтствуетъ первонач. â). То же объясненіе распространяется, конечно, и на а meret â t â oç-ca, haurv â oç-ca, haurvat â oç-ca. Въ иѣкоторыхъ случаяхъ, однако, контекстъ не позволяетъ принимать эти формы за именит. пад. (напр. Ү. 34, 11), и тамъ я вижу родит. пад. двойств. ч., который и сезъ того засвидѣтельствованъ въ этихъ именно формахъ; въ древнебактр. языкѣ родительн. пад. (собств. родительн. раздѣлительн.) употребляется иногда очень свободно и можетъ замѣнять винительн. (для множ. ч. см. примѣры въ грамматикѣ Шпигеля, стр. 289).

которые позволили бы предполагать для литовск. языка отпаденіе долгаго - âs.

По моему мнинію, неудовлетворительность выводовь Боппа и Шлейхера по этому вопросу проистевала изъ того, что они не различали въ именит. винит. пад. двойств. ч. двухъ окончаній. Извъстно, что сравнительная грамматика выводить для двойственнаго числа три падежныхъ окончанія, существовавшія въ индоевропейск. языкъ въ періодъ его раздъленія: одно принадлежить именит. винит. звательн. пад. (женск. и средн. родъ въ основахъ на -а, -а могуть отличаться по окончанию отъ основъ мужеск. р. на - а), другое — дательн. и творительн. и третье — родительн. и мѣстн. Однако, даже на основании Компендіума Шлейхера можно предположить, что число падежныхъ окончаній двойств. ч. доходило въиндоевроп. языкѣ (въ періодъ его раздѣленія) до четырехъ. Шлейхеръ отназывается вывести индоевроп. форму родит. мѣстн. пад. въ этомъ числѣ, и дѣйствительно, изъ сравненія санскритскаго, древнебактрійск. и старославянск. языковъ получаются два окончанія, а не одно. Первоначально каждое изъ этихъ окончаній выражало, конечно, лишь одинъ изъ двухъ падежей, но мы не обязаны думать, что такъ было и въ эпоху раздѣленія индоевроп. языка. Напротивъ, тотъ фактъ, что въ санскритск., старославянск. и кельтск. языкахъ мы находимъ здъсь лишь одно окончание, объясняется именно при томъ предположении, что уже въ индоевроп. языки оба окончанія употреблялись безразлично для двухъ падежей, подобно тому какъ безразлично они употребляются и въ древнебактрійск. языкѣ. Въ этомъ предположении нѣтъ, конечно, ничего невѣроятнаго, тѣмъ болѣе, что возможность смѣшенія падежн. окончаній въ индоевроп. языкѣ засвидѣтельствована творит. пад. ед. ч. Сравнительная грамматика открываеть, какъ извѣстно, два окончанія для этого падежа въ ед. ч. (по Шлейхеру, - bhi и - â; по моему выводу, - bhi и - ân), хотя ни въ одномъ изъ языковъ. гдѣ они сохранились оба, не существуетъ между ними различія въ употреблении. Шлейхеръ былъ правъ, однако, дълая слъдующее заключеніе: "Da der instrumentalis auch zwei verschidene functionen hat, indem er sowol das verbundensein, als das mittel und werkzeug bezeichnet, so ligt es nahe zu vermuten, dass jeder diser functionen ursprünglich eines der beiden suffixe entsprochen habe, von denen jedoch im vor ligenden zustande der sprache ein jedes beide

zeigt" <sup>106</sup>). Такое же смѣшеніе падежн. окончаній вижу я и въ именит. вин. пад. двойств. ч.

Близкое родство двойств. ч. съ множеств., принимаемое Боппомъ и Шлейхеромъ, не подлежитъ, мнѣ кажется, никакому сомнѣнію, и двойств. ч. представляется образовавшимся изъ множ. ч. Именит. пад. двойств. ч. отличался въ индоевроп. языкѣ отъ именит. множ. ч. тёмъ, что не имѣлъ въ окончаніи согласной s, и потому при именит. множ. ч. \* varkâs (т. e. varka-as), \* vâk-as именит. двойств. ч. звучалъ \* varkâ, \* vâka. Отсюда, какъ мы видимъ, легко объясняются греч. λύχω, čπε, ст. слав. раба. Шлейхеръ безъ достаточныхъ оснований предполагаетъ, что первоначальн. окончаниемъ именит. пад. множ. ч. было - sas, хотя вмёстё съ тёмъ онъ признаеть, что первое з исчезло еще въ индоевроп. языкѣ во всѣхъ основахъ, за исключеніемъ основъ на -а, -а. Дъйствительно, въ Ведахъ мы находимъ рядомъ съ именит. пад. множ. ч. devâs также и devâsas, въ Авесть асра (асра) и асраоло, въ клинообразныхъ надписяхъ martiyâ и bagâha; но уже то обстоятельство, что обѣ формы употреблялись одновременно какъ въ индо-эранск. изыкъ, такъ и позже, дълаетъ сомнительнымъ предположеніе, по которому açvâs произошло изъ açvâsas. При томъ же, другіе индоевроп. языки не представляють окончанія - âsas, между тёмъ какъ индо-эранскому açvâs соотвѣтствуютъ готск. vulfos, оскск. Nuvlanus, умбр. Ikuvinus; подобнымъ же образомъ и въженск. родъ индо-эранск. açvâsas не находить соотвътствія въ другихъ индоевроп. языкахъ, между тёмъ какъ форма асvâs тождественна, напр., съ литовск. rankos, готск. gibos. Итакъ, мы имѣемъ полное основаніе предполагать для индоевропейск. языка именит. мн. ч. \* akvas, (какъ это принимаетъ и Боппъ), изъ akva+as, подобно \* vâkas, изъ vâk-as; форма же на - âsas представляетъ или параллельное индоевропейск. образование (но \* akvas во всякомъ случав произошло не изъ \* akvasas), или, что мнѣ кажется болѣе вѣроятнымъ, спеціальное индо-эранское. Слѣдовательно, выведенная мною форма именит. пад. двойств. ч. вполнѣ согласуется съ формою именит. множ. ч. Ведійскій именит. винит. пад. двойств. ч. devâ (какъ и др. бактр. асра, асра) могъ бы восходить къ индоевроп. \* daiva (ср. греч. λύχω, ст. слав. раба), но форма marutâ не нашла бы здѣсь объясненія, такъ какъ въ основахъ на согласную именит.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>) Compend., стр. 577.

пад. двойств. ч. долженъ былъ оканчиваться въ индоевроп. языкъ на - а (греч. - є), подобно именит. множ. ч. на - аs. Рядомъ съ devâ, marutâ въ Ведахъ встрѣчаются формы devâu, marutâu, которыя въ позднѣйшемъ санскритѣ господствуютъ исключительно, а мы уже знаемъ, какъ должно объяснять древнеиндійск. - â = - âu въ концѣ формъ; въ devâ=devâu, marutâ=marutâu мы имѣемъ, слѣдовательно, первоначальный винит. пад. двойств. ч.: \* daivân, \* marutân. Къ подобному же заключенію приводить нась и литовск. vilku, гдѣ - и изъ - ио, сохраняющагося въ tuo-du "эти оба" и т. д. (ср. suku, гдѣ - и изъ - ио въ sukuo-s). Очевидно, что и греч. λύχω могло образоваться не только изъ первонач. \* varkâ, но также и изъ \* varkân (ср. фе́ры). Полученное нами окончание винит. двойств. ч. - ân произошло, въроятно, изъ - ans, являющагося въ винит. множ. ч., подобно именит. двойств. ч. - а изъ именит. множ. ч. - as. Правда, Шлейхеръ считаетъ индоевроп. окончаніемъ винит. множ. ч. не - ans, но - ams, однако онъ не могъ бы доказать этого, такъ какъ - ams выведено имъ лишь на основаніи винит. ед. ч. на - am. Мы можемъ оставить въ сторонѣ вопросъ о томъ, произошло ли это - ans изъ ams, или нѣтъ, но во всякомъ случаѣ надо признать, что окончаніе - ans существовало въ винит. множ. ч. задолго до раздѣленія индоевроп. языка, ибо изъ него объясняется - ân въ винит. (впослѣдствіи винит. и именит.) двойств. ч. Что касается удлинненія гласной въ - ân, то полную аналогію представляетъ дательн. творительн. пад. двойств. ч. на - bhjâm по отношенію къ дательн множ. ч. на - bhjams (прусск. - mans). Причины, вызвавшія долготу гласной въ этихъ двухъ окончаніяхъ, были, можетъ быть, фонетическія (вліяніе группы "носовая согласн.+s").

Въ основахъ на - і и па - и именит. пад. двойств. ч. могъ образовываться троякимъ образомъ: <sup>107</sup>) 1) \* pati-a, \* paku-a, и это образование осталось въ греч. πόλιε, νέχυε, 2) \* pataj-a, \* pakav-a, въ греч. πόλεјε, γλυχέγε, и 3) \* pati, \* pakû, откуда формы всѣхъ другихъ индоевроп. языковъ, сохранившихъ двойств. ч., при чемъ должно замѣтить, что первонач. \* patin, \* pakûn (винит. пад. двойств. ч.), теряя конечное п, сливались съ \* pati, \* pakû. Троякій именит. пад. двойств. ч. въ основахъ на - і и на - и стоитъ въ

<sup>107)</sup> Само собою разумъется, не каждое слово должно было употребляться во всъхъ трехъ образованіяхъ

связи съ образованіемъ въ тѣхъ же основахъ именит. множ. ч., для котораго въ индоевроп. язык могутъ быть предположены слёдующія формы: \* pati-as, \* paku-as; \* pataj-as, \* pakav-as; \* patis, \* pakûs. Сравнительная грамматика не признавала до симъ поръ такихъ индоевроп. формъ, какъ \* patis, \* pakūs, но на мой взглядъ онѣ (въ особенности отъ основъ на - і) достаточно засвидѣтельствованы языками литовскимъ (akys, sunûs), старославянск. (кости), готскимъ (mahteis)<sup>108</sup>), а равно Ведами и Авестою. Сюда же, вѣроятно, принадлежать и лат. ovîs, ovês (oveis, гдѣ еі выражаетъ звукъ средній между і и е); fructús. Подобное же разнообразіе имѣлъ въ индоевроп. яз. и родит. пад. ед. ч. отъ основъ на - і и на - и: \* pataj-as, \* pati-as, \* patai-s; \* pakav-as, \* paku-as, \* pakau-s, Ср. также сказанное выше о творительн. пад. ед. ч., а равно и тѣ формы аблатива (ед. ч.), какія можно вывести изъ древнебактр. и латинск. языковъ. Во всѣхъ этихъ случаяхъ падежное окончаніе могло не имѣть гласной а или â, и конечная согласная приставлялась при этомъ непосредственно къ основамъ на · i, - u, но только эти і, и были долгими; изъ долгихъ же і, и, какъ скоро на нихъ падало удареніе, образовались и дифтонги ai, au (\* pataj-as, \* patai-s; \* pakav-as, \* pakau-s). Въ осповахъ pati-, pakû и т. под. слёдуетъ признать исконные варіанты основъ pati-, paku- и т. под.

### IX.

Возвращаясь къ формѣ мѣстн. пад. nâbhâ — nâbhâu и т. под., которая дала поводъ къ изложеннымъ выше соображеніямъ, мы, я думаю, имѣемъ право предположить и здѣсь происхожденіе -â — -âu изъ - ân. Въ пользу этого говорятъ, во-первыхъ, остальные случаи, представляющіе колебаніе между â и âu въ концѣ формъ, а во-вторыхъ, древнебактрійск. мѣстн. пад. ед. ч. отъ основъ на - i: gara, uta-y útâ, y úto и т. под. можетъ быть примиренъ съ древнеиндійск. nâbhâ — nâbhâu, agnâ — agnâu и т. под. лишь при томъ предположеніи, что древнеинд. â — âu, древнебактр. â (a), о восходятъ къ первоначальн. ân (не - аn, такъ какъ мы не имѣемъ права выводить сскр. âu изъ an). Очевидно, что совершенно произвольно было бы допустить

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>) Въ настоящее время не подлежитъ уже сомнѣнію, что готск. ei выражаетъ долгое i; см., между прочимъ, Шмидта Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, · стр. 48, примѣч.

витстѣ съ Шпигелемъ 109) образованіе древнебактр. gara изъ \* garayi; но эти же древнебактр. формы свидѣтельствуютъ, между прочимъ, и противъ того мнѣнія, по которому cckp. nâbhâu, agnâu и т. д. вызваны аналогіею основъ на - u. 110) Итакъ, мы не можемъ признавать для индоевроп. языка одно только окончание - і въ мѣстн пад. ед. ч. (въ склоненіи именъ), но должны рядомъ съ этимъ - і предположить другое окончаніе, съ согласною п. Первоначально оба окончанія разнились, конечно, по своему значенію, но еще до раздѣленія индоевроп. языка эта разница исчезла здѣсь, точно такъ же какъ, напр., въ творительн. соціативн. окончанія - ân и - bhi употреблялись безразлично со стороны значенія еще въ эпоху совмѣстной жизни индоевроп. языковъ. Понятно, что не однѣ только основы на - і имѣли въ мѣстн. пад. ед. ч. окончаніе съ согласною n, но то же окончание могло присоединяться и къ другимъ основамъ. Въ Авестѣ мы встрѣчаемъ формы мѣстн. пад. отъ основъ на -u: bareshna, pereto и т. под., вполнѣ соотвѣтствующія формамъ gara, yûto и т. под.; въ Ведахъ сюда принадлежать, можеть быть, нёкоторыя формы на - а отъ основъ на - a, - â, котя, какъ я говорилъ въ Комментаріи, я не вижу возможности отличать эти формы оть творительн. (соціативн.) падежа; наконецъ, мы увидимъ далѣе, что и литовск. языкъ представляетъ соотвѣтствующія образованія.

По поводу присутствія носовой согласной п въ мѣстн. пад. ед. ч. можно припомнить какъ in въ томъ же падежѣ мѣстоименій, такъ и окончаніе мѣстн. пад. множ. ч. (въ склоненіи именъ и мѣстоименій). Въ Beiträge (VIII, 116) я указывалъ на то, что индоевроп. окончаніемъ мѣстн. пад. множ. ч. должно было быть или - svam, или svan; носовой согласной п я отдаю теперь предпочтеніе передъ m, въ виду того, что такимъ образомъ легче понять отпаденіе носовой въ сскр. - su, др. бактр. - hva, - shva, -hu, - shu, др. персидск. - uvâ. Точно такъ же и относительно др. бактр. - y-â (- y-a), др. персидск. - y-â, - â въ мѣстн. пад. ед. ч. нельзя утверждать, что эти - â, - yâ соотвѣтствуютъ загадочнымъ сскр. âm, - y-âm

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup>) Grammatik der altbaktrisch. Sprache, crp. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup>) Въ дополнение къ сказанному выше замѣчу, что Бенфей (см., напр., Kurze Sanskrit-Grammatik, стр. 296) объясняетъ вліяние этой аналогіи родствомъ въ санскритѣ у и v; но примѣры, указываемые изъ пракрита, не имѣютъ обязательнаго значенія по отношенію къ санскриту.

(въ гласныхъ основахъ женск. р.), ибо конечная согласная т по общему правилу должна была бы удержаться въ др. бактрійск. и др. персидск. языкахъ. Въ литовск. языкѣ мѣстн. пад. ед. ч. отъ всёхъ именныхъ основъ, за исключеніемъ основъ на - а мужеск. р., образуется при помощи - ја, - је, для котораго Боппъ и Шлейхеръ 111) находять возможнымъ предполагать родство съ сскр. yâm, но, прибавляетъ Шлейхеръ, лит. (- ја), - је можетъ имѣть также и другое происхождение. Дъйствительно, если судить по другимъ случаямъ, слъды конечнаго - m (въ видъ n или въ видъ носовой гласной) въ - ја, - је должны были бы сохраниться въ нѣкоторыхъ говорахъ, но этихъ слѣдовъ я не нахожу здѣсь и потому долженъ предположить, что литовск. - ја - је восходитъ или къ первоначальн. - ja, - jâ (количество гласной не можетъ быть опредѣлено), или же въ - jan, если носовая n отпала здѣсь еще въ литовско-славянск. языкѣ (когда существовало различіе между конечными m и n). Въ первомъ случаѣ съ литовск. akyje, aszvoje (женск. р.) можно было бы сравнить сскр. дательн. пад. асуауа (мужеск. р.).

Что касается именныхъ основъ мужеск. р. на - а, то онѣ образуютъ теперь въ литовск. яз. мѣстн. пад. ед. ч. на - е (pone). Обыкновенно объясняють это - е изъ - аі, но нѣтъ никакой возможности согласиться съ такимъ объясненіемъ: литовск. е никогда не соотвѣтствуетъ первонач. аі, точно такъ же какъ, напр., ст. слав. е мы не могли бы возводить къ индоевроп. аі. Только въ нарѣчіи namë "дома" мы находимъ дифтонгъ ё, который могъ бы быть объясняемъ изъ ai, но нельзя думать, что -е въ pone произошло изъ - ё, такъ какъ переходъ ё въ е невозможенъ. Въ литовскихъ книгахъ я нахожу иногда въ окончаніи мѣстн. пад. pone, dëve и т. д. гласную ė (dëve), и это же е является передъ - je (-ja) въ формахъ dëveje, poneje и т. нод. Можно, конечно, объяснять pone изъ poneje, но вопросъ въ томъ, какъ образовалось е въ - cje. По аналогіи съ aszvoje, akyje, sunuje мы ожидали бы \* ponoje или \* ponaje (ср. латышск. діалектич. vakara-ja), откуда слѣдуетъ, что форма ропеје образована иначе, чѣмъ aszvoje, akvje, sunuje. Я думаю, что въ poneje къ мѣстн. пад. pone прибавлено другое окончание, - је (по аналоги остальныхъ основъ), подобно тому какъ въ tuomi или въ діалектич. vilkumi форма творит. пад. tuo, vilku соединена съ новымъ окончаніемъ того же



<sup>111)</sup> Vgl. Gram., I, § 202; Compend., c1p. 569.

пад.: - mi. Слѣдовательно, господствующая форма мѣстн. пад. ропе произошла изъ ропe (извѣстно, что конечное e охотно сокращается въ e), а e могло быть образовано здѣсь изъ а нодъ вліяніемъ носовой п еще въ ту эпоху, когда дѣлалось различіе между конечными m и n, т. е. въ литовско-славянск. языкѣ. Припомнимъ, что и въ вѣдѣ конечное ѣ есть e, изъ первонач. ап. Въ ст. слав. языкѣ въ соотвѣтствіе съ литовск. -e, -e въ окончаніи мѣстн. пад. мы ожидали бы - ѣ, но то ѣ, которое намъ извѣстно въ этихъ формахъ, есть не e, но дифтонгъ (литовско-славянск. аі), такъ какъ гортанныя к, г, х передъ b = e должны были измѣняться въ ч, ж, щ, а не въ ц, з, с. Слѣдовательно, ст. слав. ѣ въ бозѣ и т. под. должно быть сравниваемо съ прусск. - аі (напр. wirdai) латышск. - а́ (изъ - а́і, которое сохраняется въ діалектахъ), а не съ литовск. -e, - е.

Итакъ, конечное п въ мѣстн. пад. ед. ч., выведенное мною изъ n a b h a = n a b h a u, gp. бавтр. gara, bareshna, можетъ находить подтверждение и въ литовск. яз. Но трудность, разрѣшить которую удовлетворительнымъ образомъ я не въ состоянии, все таки остается: какимъ путемъ формы  $n \hat{a} bh \hat{a} = n \hat{a} bh \hat{a} u$ , bareshna произошли отъ основъ nâbhi, bareshnu-? Боппъ, объяснявшій agnâu изъ \* agnás, видѣлъ здѣсь выпаденіе тематической гласной и ссылался на sakhyâu, patyâu (отъ sakhi-, pati-). Эти послѣднія формы, однако, могутъ быть поняты нами совершенно въ иномъ свѣтѣ: извѣстно, что основы sakhi-, pati- въ нѣкоторыхъ падежахъ иначе поступають съ тематическ. гласною, чёмъ остальныя основы на - i; можно думать поэтому, что и мѣстн. пад. agn áu образованъ не изъ \* agnyau (какъ sakhyau), но другимъ путемъ. Изъ сравненія дательн. пад. agnay-е и т. под. съ sakhy-e, paty-e или родительн. аблат. agne-s (т. е. agnai-s) и т. под. съ sakhy-us, páty-us легко придти къ тому заключенію, что и въ мѣстн.  $agn \hat{a}$ u, nâbhâu и т. под. падежное окончаніе приставлено къ основѣ agn'ai-, nåbhai-, а не къ agni-, nåbhi-. Такимъ образомъ для формъ \* agnán, \* nâbhân (откуда agnâ=agnâu, nâbhâ=nabhâu) я иредполагаю происхожденіе изъ \* agnay-an, \* nâbhay-an. Окончаніемъ мѣстн. пад. я принимаю здѣсь - an, а не ân, такъ какъ, во-первыхъ, мы встрѣтили уже выше - ân въ творительн. соціативн., а во-вторыхъ, литовск. - e (- e) указываетъ также на - an, а не на - ân. Слѣдовательно, въ sakhyâu, patyâu (какъ будто изъ \* sakhyân, \* patyân) образованіе дифтонга а̂ и вызвано аналогією другихъ основъ на - i. Изъ сравненія сскр. agnâu и т. д. съ др. бактр. gara и т. д. можно заключать, что стяжение - avan въ - ân послѣдовало еще въ индо-эранск. языкѣ, хотя рядомъ съ стянутыми формами здѣсь употреблялись также и полныя формы, сохраняющіяся въ др. персидск. harauvataiyâ, bâkhtraiyâ. Подобнымъ же образомъ въ др. бактр. baréshna, pereto и т. д. -ân (откуда -a, -o) произошло, повидимому, (въ ту же эпоху?) изъ - avan, и эти нестянутыя образованія мы находимъ въ др. персидск. dahyauvâ, ufrâtauvâ. Стяженіе -aya- и -ava- въ -â- представляется здѣсь явленіемъ аномальнымъ, вслѣдствіе чего мое объясненіе формъ nâbhâu, agnâu, др. бактр. gara, bareshna должно возбуждать вполнѣ основательныя сомнѣнія. Я не вижу, однако, другаго выхода и буду надѣяться, что фонетика подтвердитъ со временемъ предполагаемое мною стяженіе. Въ сскр. винословныхъ образованіяхъ gapaya-, smâpaya- и т. д., отъ глаголовь gi, smi и друг., не имѣемъ ли мы то же явленіе, и не произошло ли smâpaya - изъ \* smayapaya -? Любопытно припомнить также винит. пад. ед. ч. gâm == др. бактр. gamm (въ Авестъ рядомъ съ gâum и gaom), гдъ индо-эранск. â должно было образоваться изъ ava; форма gavam сохраняется въ языкѣ Пали. 112) Точно такъ же и винит. множ. ч. сскр. gâs указываеть на стяжение изъ формы gavas, которую мы находимъ въ Пали. Здѣсь, мнѣ кажется, трудно сомнѣваться въ существовании стяженія, но какія именно причины вызывали это явленіе?

112) См. Минаева Очеркъ фонстики и морфологіи языка Пали, стр. 29.

• ١

.

# ГЛАВНЫЯ ОПЕЧАТКИ.

| Страница. | Строва.   | Напечатано.                                                  | Должно читать.               |  |  |  |
|-----------|-----------|--------------------------------------------------------------|------------------------------|--|--|--|
| 3         | 2 св.     | yacâmahe                                                     | ya <i>ģ</i> âmahe            |  |  |  |
| 5         | 10 "      | бюло                                                         | было                         |  |  |  |
| 7         | 10 "      | онѣ                                                          | они                          |  |  |  |
| 21        | 1 сн.     | uktvâ                                                        | uktvâ;                       |  |  |  |
| <b>22</b> | 12 "      | vârtika                                                      | vârttika                     |  |  |  |
| 35        | 6 "       | barhish                                                      | barhishi                     |  |  |  |
| 43        | 12 "      | tegaķ                                                        | te <i>ģ</i> aķ               |  |  |  |
| 50        | 11 "      | говоритъ)                                                    | говоритъ                     |  |  |  |
| 55        | 2 "       | Sprachiche                                                   | Sprachliche                  |  |  |  |
| 64        | 1 "       | tavânagaso                                                   | tavânâgaso                   |  |  |  |
| 66        | 1 CB.     | m <i>ä</i> nushânâm                                          | m <i>á</i> nushâ <i>ņ</i> âm |  |  |  |
| n         | 14 сн.    | dŗņhatu                                                      | d <i>ŗň</i> hatu             |  |  |  |
| 70        | 4 и 5 св. | súryasya                                                     | súryasya                     |  |  |  |
| n         | 1 сн.     | должно прибавить: Вм4                                        | зсто "sarvâ" въ RV. и въ     |  |  |  |
|           |           | Ath.V. читается viçvâ.                                       |                              |  |  |  |
| 72        | 21 св.    | carati                                                       | carati                       |  |  |  |
| 74        | 16 сн.    | yahi                                                         | yâhi                         |  |  |  |
| 107       | 1 св.     | ayu <i>ḥ</i>                                                 | âyuķ                         |  |  |  |
| 110       | 5 сн.     | ýanan                                                        | ýânan                        |  |  |  |
| 111       | 6 св.     | pada <i>ģn</i> a                                             | pada <i>ýn</i> 'â            |  |  |  |
| 129       | 8 "       | рада                                                         | pada                         |  |  |  |
| 148       | 10и11 "   | p <b>ur</b> îhha                                             | pur <i>î</i> sha             |  |  |  |
| n         | 3 сн.     |                                                              | должно читать: Срав. въ      |  |  |  |
|           |           | - •                                                          | (въ рукоп. âindro) vâ ma-    |  |  |  |
|           |           | hânâmnya <i>ḥ</i> pur <i>î</i> shayavâ li <i>n</i> goktâ vâ. |                              |  |  |  |
| 160       | 13 св.    | непріязненія                                                 | непріязненная                |  |  |  |
| 167       | 20 "      | и имѣлъ                                                      | я имѣлъ                      |  |  |  |
| 168       | 2 "       | ashtanidhanam                                                | ashțânidhanam                |  |  |  |
| 169       | 14 "      | padastobhâs                                                  | padastobhâç                  |  |  |  |

| Страница.           | Стр | 0 <b>KA</b> .    | Напечатано.                    | Должно читать.                  |
|---------------------|-----|------------------|--------------------------------|---------------------------------|
| 169                 | 3   | сн.              | pavanâni                       | pâvanâni                        |
| 170                 | 7   | n                | НО                             | не                              |
| 172                 | 9   | n                | ģyotiķ                         | -ģyotiķ                         |
| 174                 | 4   | CB.              | a-m <del>r</del> tâ <u>h</u>   | a-m <i>ŗ</i> tâķ                |
| 20                  | 8   | n                | parameshthina                  | paramesh <i>t</i> hina <i>ḥ</i> |
| 175                 | 13  | 77               | nunudâh                        | nunudânaķ                       |
| 176                 | 2   | n                | ash <i>t</i> anidhanam         | ashțânidhanam                   |
| n                   | 18  | n                | kshatra-pata                   | kshatra-pate                    |
|                     | 13  | сн.              | nâķ                            | naķ                             |
| 177                 | 7   | св.              | han                            | i ha <i>n</i>                   |
| 178                 | 16  | n                | teģâķ                          | te <i>ģ</i> ah                  |
| n                   | 3   | сн.              | mahâdivâkirtyam                | mahâdivâkîrtyam                 |
| 179                 | 2   | св.              | ayushe                         | âyushe                          |
| n                   | 20  | n                | apmâ                           | apâm                            |
| 180                 | 14  | n                | p <i>û</i> rv <i>în</i> âmpuru | pûrv <i>în</i> âmpurû           |
| <sup>,</sup> Вмѣсто | ķ I | гѣсколь <b>к</b> | о разъ встрѣчается h.          |                                 |

## въ приложении.

~~~~

| 5  | 17 св. | объявненія        | объясненія        |
|----|--------|-------------------|-------------------|
| 10 | 7 сн.  | karishya <b>ḥ</b> | karishyâ <i>ḥ</i> |
| 11 | 12 "   | * bharami         | * bharâmi         |
| 15 | 6 "    | Кчати, ККливъ     | ілчати, ілбливъ   |
| 32 | 7и8св. | нн нъ             | не въ             |
| 33 | 8 "    | но                | на                |
| n  | 9 "    | ňα                | ήa                |
| 41 | 13 "   | ader              | oder              |



.

j



•

.