

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

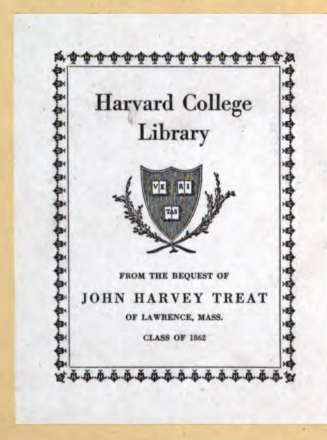
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

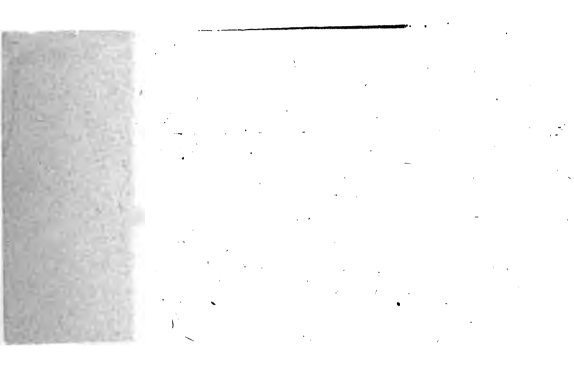
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Golubinsky

# исторія РУССКОЙ ЦЕРКВИ



# ИСТОРІЯ РУССКОЙ ЦЕРКВИ.

# исторія РУССКОЙ ЦЕРКВИ

## Е. Голубинскаго,

огденарнаго авадемика Императорской Авадемии Наукъ (бывшаго заслуженнаго орденарнаго профессора Московской Духовной Академии).

### томъ 1.

# Періодъ первый,

КІЕВСКІЙ ИЛИ ДОМОНГОЛЬСКІЙ.

вторая половина тома.

издание второе, исправленное и дополненное,

напечатанное ИМПЕРАТОРСКИМЪ ОБЩЕСТВОМЪ ИСТОРІИ и ДРЕВНОСТЕЙ РОССІЙСКИХЪ при Московскомъ Университетъ.



MOCKBA.

Университетская типографія, Страстной бульваръ. 1904. C 5319.01 Slav 3030:35

JUL 3 1915

LIBRARY.

JACAT Secured

Въ предисловіи къ первому изданію настоящей половины тома, напечатанному въ 1881-мъ году, мы писали: Наибольшую часть этой второй половины тома занимаетъ наша церковная археологія періода домонгольскаго. Рѣчи о чемъ бы то ни было въ археологіи, а въ особенности рѣчи объ архитектурѣ (у насъ—архитектурѣ церквей) могутъ быть совершенно понятными только при помощи рисунковъ (въ нашемъ случаѣ—плановъ и фасадовъ). Мы и сами очень хорошо понимали это, и снабженіе книги возможно полнымъ и возможно удовлетворительнымъ археологическимъ атласомъ составляло бы нашу горячую мечту; но, къ сожалѣнію, это такого рода неудобоисполнимая мечта, объ осуществленіи которой напрасно было бы для насъ думать сколько нибудь серьёзнымъ образомъ"...

Въ послѣднее передъ симъ время обстоятельства наши неожиданнымъ образомъ измѣнились такъ, что стало для насъ возможнымъ осуществленіе нашей давней мечты. И мы постараемся осуществить ее, если только теперь не окажется къ этому препятствія въ насъ самихъ по нашимъ лѣтамъ и нашему здоровью.

Въ оправданіе того, что въ книгѣ нашей мы отводимъ слишкомъ много мѣста церковной архитектурѣ, мы и теперь повторимъ сказанное нами по сему поводу въ предисловіи къ первому изданію: "Вопросъ о церковной архитектурѣ есть вопросъ сколько научно-историческій, столько же и практическій; а между тѣмъ у насъ не только для людей вообще образованныхъ, но даже и для тѣхъ, въ чьихъ рукахъ находится завѣдываніе строеніемъ церквей (чрезъ составление плановъ и ихъ утверждение), вопросъ этотъ есть почти что совершенная terra incognita. Въ видахъ научныхъ и практическихъ намъ желалось внести въ темную область нѣкоторую ясность представленій"...

19 Января 1904.

# ГЛАВА ПЯТАЯ.

# Богослужение.

# отдълъ первый.

### Храмы или церкви.

Богослужение предполагаеть храмы или церкви, въ которыхъ оно совершается. Поэтому, въ настоящей главъ, раздъливъ ее на два отдъла, мы скажемъ сначала о храмахъ или церквахъ, а потомъ уже и о самомъ богослужени.

#### I.

Постепенное умножение числа церквей. Ихъ количество по достижения послъднимъ своей нормы. Статистика церквей каменныхъ.

Христіане явились въ Кіевъ между Варягами не позднъе, какъ во вторую половину княженія Игоря. Въ концъ княженія Игорева ихъ было въ Кіевъ сравнительно очень много и они имъли уже церкви или по крайней мъръ одну церковь (пророка Иліи,—1-й полов. тома стр. 71). Отъ Игоря до Владимира, то благопріятствуемые правительствомъ, то не благопріятствуемые имъ, они во все время не терпъли прямыхъ и открытыхъ гоненій, и несомнънно, что не убывали въ своемъ числъ, а постепенно болье или менъе прибывали. Со всею въроятностію и относительно церквей слъдуетъ думать, что послъ Игоря до Владимира ихъ не оставалось во все время одна, если при Игоръ была еще одна, но постепенно явилось то или другое множественное число, то или другое количество.

Послѣ этого такъ сказать предварительнаго введенія, которому однако, какъ увидимъ ниже, едва ли не слѣдуеть придавать нѣкото-

раго и даже не совсёмъ маловажнаго значенія въ исторіи нашихъ церквей, настоящая или действительная исторія ихъ начинается съ того же, съ чего и настоящая исторія христіанства, т. е. съ крещенія св. Владимиромъ всего народа.

Приступивъ къ крещенію народа, Владимиръ одновременно съ симъ, по свидътельству лътописи (подъ 988 г)., приказалъ ставить и церкви. Такъ какъ построеніе церквей не могло идти совсёмъ объ руку съ крещеніемъ, потому что для последняго на целыя местности требовались дни, а для перваго, какъ бы ни быстро были строимы небольшія и простыя дереванныя церкви, каковыми долженствовали быть эти первыя, требовалось довольно продолжительное время: то совершенно въроятно принимать свидътельство летописи, что Владимиръ. приступивъ къ крещенію всего народа, «повелёль рубити церкви по градомъ», въ томъ точномъ и буквальномъ смыслв, что самая первая. такъ сказать, серія церквей была срублена именно только въ городахъ. какъ въ мъстахъ центральныхъ. Послъ городовъ, конечно, тотчасъ же было приступлено и къ селамъ. Предполагая съ полною въроятностію. что дело ведено было со всевозможною энергіей, съ уверенностію можно думать, что въ 25-летнее после приступа къ крещенію народа правленіе Владимира церквей по городамъ и по селамъ было настроено столько, что ими удовлетворялась насущная нужда, т. е. что были поставлены церкви по крайней мере во всехъ местностяхъ, представлявшихъ изъ себя особыя цёлыя, разумёя подъ этими цёлыми прибливительно такіе округи, какъ нынёшніе станы. За удовлетвореніемъ первой и насущной нужды должна была следовать забота о такомъ умноженін числа церквей, чтобы всё могли вмёть ихъ безъ особеннаго для себя затрудненія или не въ слишкомъ дальнихъ оть себя разстояніяхъ. Это послёднее могло быть достигнуто далеко не вдругь. Послё Владимира объ этомъ заботился Ярославъ, который, по свидътельству летописи (подъ 1037 г.), продолжаль ставить церкви «по градомъ и по м'ястомъ»; но в'яроятно, что и онъ не кончилъ д'яла, оставивъ его доканчивать своимъ преемникамъ. Въ дъйствительномъ совершенно достаточномъ количествъ церкви могли явиться только тогда, когда у самихъ крещенныхъ явилась внутренняя привазанность къ христіанству: народъ, самъ удовлетворяя своей нуждё, могь построить ихъ именно столько, сколько было нужно и сколько находиль онъ нужнымъ.

Самыя первыя церкви, — указанная выше ихъ первая серія, — весьма въроятно были построены правительствомъ на собственный счеть, ибо, принуждая людей креститься, едва ли оно могло находить удобнымъ возлагать на нихъ тягость и построенія церквей (и дъйствовать вопреки

пословить, что съ одного вода двухъ шкуръ не деруть). И посль правительство продолжало строить церкви, удёляя на сіе, какъ на дело богоугодное, часть своихъ доходовъ. Но чтобы всю страну оно вастровло церквами исключительно на свой счеть, — разумвемъ вторую указанную выше серію церквей, — думать это было бы вовсе невівроятно. Построивъ на собственный счеть самых первыя церкви, сопровождавшія первый, затруднительный и опасный, приступь къ крещенію народа, оно, неть соменнія, возложено затемь обязанность дальнейшаго ихъ построенія на самихъ врещенныхъ, имели или не имели къ тому последніе охоту и усердіе, а съ своею частною помощію являлось только тамъ, гдв населеніе было слишкомъ бъдно и вообще гдв были какіялибо исключительныя обстоятельства. Всв населенныя земли принадлежали или непосредственно государству (черныя земли) или частнымъ землевладъльцамъ--вотчинникамъ (причемъ подъ вотчинниками должно разуметь и самихъ князей, насколько у каждаго изъ нихъ было собственныхъ вивній въ тесневищемъ смысле этого слова). Въ первомъ случав обяванность построенія церквей могла быть возлагаема на общины, а во второмъ случав, пвтъ сомивнія, она была возлагаема на вотчиниковъ. Населеніе земель, принадлежавшихъ послёднимъ, въ древнее время было вольное и подвижное: земледёлецъ занималъ и арендоваль землю у землевладёльца и по истечени договореннаго срока, если хотыть, свободно оставляль ее, переходя къ другому землевладельцу. При такомъ порядке естественно было, чтобы забота о постоянной припадлежности поселеній, каковы были церкви, лежала не на временныхъ жителяхъ, а на постоянномъ собственникъ 1).

<sup>1)</sup> Наши древніе крестьяне на земляхь вотчинниковъ были то же, что англійскіе фермёры. Какъ въ Англін построеніе церквей составляєть обязанность не фермёровъ, а землевладёльцевъ, такъ, конечно, было и у насъ (Читатель, полагаемъ, земетъ, что должно различать крестьянь на земляхъ вотчинниковъ и ихъ холоповъ или челядинцевъ, какъ два класса людей, не ниввшихъ между собою ничего общаго, которые почти слилсь въ одинъ классъ только посл'є прикр'єпощенія крестьянь къ земле, что случалось въ конц'є XVI въка: первые, бывъ людьии свебодными и вообще гражданами полноправными, жили на земляхъ вотчинниковъ, какъ арендаторы; вторые составляли ихъ собственность (рабовъ) и жили или въ ихъ домахъ, какъ прислуга, или въ ихъ селахъ, усадьбахъ, въ которыхъ обработывали землю, составлявшую собственныя запашки вотчинниковъ). И крестьяне, жившіе на земляхъ казенныхъ (черныхъ княжескихъ) были подвижны въ томъ смысл'є, что им'єли право оставлять ихъ и переходить на другія казенныя земли и къ вотчинникамъ; но они были неподвижны въ томъ смысл'є, что въ качеств'є членовъ общинъ (нарождавшихся изъ семей или составлявшихся по соглашенію) им'єли постоянное право

Какъ велико было у насъ въ періодъ домонгольскій количество церквей, послѣ того кахъ ихъ было настроено совершенно достаточно и послъ того, какъ ихъ число достигло своей тогдашней нормы, т. е. въ какой пропорцін находилось ихъ количество къ количеству населенія, положительных сведеній мы имеемь чрезвычайно мало и при этомъ о церквахъ сельскихъ совершенно накакихъ. Ограничиваясь простыми в вроятными предположеніями, необходимо думать, что вообще церквами было вовсе не скудно и что ихъ пропорція по отношенію къ количеству населенія была нисколько не меньшая, если напротивъ не гораздо большая, чёмъ въ настоящее время въ губерніяхъ наиболье обильных церквами. Въ періодъ домонгольскій обыкновенныя приходскія церкви, какъ въ городахъ, такъ и въ селахъ, были исключительно деревянныя. Но построить деревянную церковь, не особеннобольшую и не особенно роскошную, при тогдашнемъ обиліи ліса, могли затрудняться разв'в только самыя б'ёдныя и самыя малыя числомъ душъобщины; а прінскивать священниковъ, какъ мы говорили выше (1-й полов. т. стр. 451), вовсе не составляло затрудненія ни для какихъ, даже и для самыхъ малыхъ и бъдныхъ, общинъ. Другое дъло былодостаточно и удовлетворительно снабжать церкви принадлежностими. Но необходимо думать, что въ семъ последнемъ отношении ограничивались требованіями самыми скромными.

Нъвоторыя положительныя свъдънія, которыя мы имъемъ о числъ церквей, исключительно относятся къ городамъ и наибольшею частію суть самаго неопредъленнаго характера.

Въ Кіевъ, по извъстіямъ льтописей нашихъ и ненашихъ, церквей было огромное количество; но въ этомъ огромномъ количествъ, какъмы говорили выше (1-й пол. т. стр. 471), несомнънно разумъются не только церкви приходскія ичи общественныя, но и домовыя или частныя, и сколько полагать на долю первыхъ, сколько на долю вторыхъ,— остается вовсе неизвъстнымъ ¹). По увъренію Никоновской лътописи,

на землю последних и не могли быть съ нея удалены (сfr въ I тоже сочинения г. Серговенча «Русскія юридическія древности» отдёль о крестьянах на черных волостных землях»). Представляя изъ себя относительных собственниковъ земель, общины должны были сами заботиться и о построеніи церквей. Такъ по крайнсй мёре было въ позднейшее время (въ которое у крестьянъ на государевыхъ чернымъ земляхъ церкви обыкновенно—«мірское, или приходское, строеніе»).

<sup>1)</sup> Церкви домовыя были считаемы или полагаемы въ счетъ витстт и наравит съ церквами приходскими потому, что онт были дтиствительныя церкви: онтне помъщались въ самыхъ домахъ, въ отведенныхъ для нихъ комнатахъ послъднихъ,

не особенно впрочемъ надежному, въ пожаръ 1017 г. въ Кіевъ сгорвио перквей «яко до семи соть»; по увъренію Титмара Мервебургскаго (Chronic. lib. VIII, с. 16), относящемуся къ 1019 г. и по своему качеству таковому же, ихъ было въ Кіевъ четыре ста; по свильтельству Лаврентьевской лівтописи, въ пожаръ 1124 г., причемъ погорівль **мало** не весь городъ, церквей сгоръло въ немъ «близь шести сотъ». Новгородъ, извъстія о которомъ отличаются сравнительной опредъленностью, не смотря на свое богатство, какъ кажется, не отличался особенной ревностью къ построенію церквей и относительнымъ образомъ имълъ ихъ не особенно много. Въ пожаръ 1134 г. сгоръда четвертан часть города (половина Торговой стороны отъ ручья Плотницкаго до конца Холма), и при этомъ церквей 10; въ пожаръ 1211 г. сгорило домовъ 4300, а церквей 15; въ пожаръ 1217 г. сгорила подовина города (Торговая сторона), церквей до 20-ти (15-ть деревянныхъ и неизвъстно сколько, но не болъе 5-ти, каменныхъ, см. ниже) 1). Владимиръ Клявемскій, новая столица Руси послів Кіева, далеко не соперничаль съ старой столицей количествомъ церквей и, какъ кажется, мало отличался въ семъ отношеніи оть другихъ городовъ. Въ пожаръ 1185 г. погоръль мало не весь городъ и при этомъ церквей сгорвло 32; въ 1193 году сгорвла половина города, а въ 1199 г. мало не половина, и при этомъ церквей-въ первый разъ 14, во второй-16. Ростовъ въ 1211 году погорёль мало не весь, церквей сгорёло при семъ 15. Ярославль въ 1221 году погорёлъ также мало не весь, церквей сгоръло при семъ 17<sup>2</sup>).

Наша древняя Россія, подобно всей новой или перимской западной Европ'в, была страною деревянною, а не каменною. Западная Европа, за исключеніемъ Скандинавскаго с'ввера, около времени именно нашего крещенія, въ конц'в X—начал'в XI в'вка, начала превращаться изъ деревянной въ каменную 3) и потомъ совс'вмъ превратилась изъ первой въ посл'вднюю. Наша же Русь, по своимъ особымъ обстоя-

какъ у насъ въ настоящее время, а были строимы на домовыхъ усадьбахъ особыми зданіями, какъ именно настоящія церкви, хотя, вѣроятно думать, въ значительной части своей имѣвшія право называться церквами только потому, что на нихъ стояли кресты.

<sup>1)</sup> Всв свидътельства изъ 1-й Новгородской лътописи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Всв свидътельства послъ Новгорода изъ Лаврентьевской лътописи.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) C<sub>M</sub>. H. Otte Geschichte d. kirchlich. Kunst d. Deutsch. Mittelalters, Leipzig, 1862, S. 6, Müller-Mothes'a Archeolog. Wörterb. sub v. Holzarchitektur.

тельствань и условіямь, осталась деревянною до поздивищаго времени (а собственно, въ архитектурв не церковной, а гражданской или жетейской, остается таковою и до сихъ поръ). На этомъ основани въ періоть домонгольскій, равно какъ и въ последующее долгое время, обыкновенными церквами нашими какъ въ селахъ, такъ и въ городахъ, были церкви деревянныя, а не каменныя, которыя составляли не болье какъ только весьма незначительное исключение (подобное тому, какое въ настоящее время въ губерніяхъ, обстроенныхъ церквами каменными, представляють собою наобороть церкви дереванныя въ отношенін къ каменнымъ). Посліднее должно впрочемъ понимать не въ томъ смыслъ, чтобы ваменныя цервви непремънно выдавались своей обширностію и своимъ архитектурнымъ великольніемъ, а въ томъ только смысль, что не повелось и не вошло въ общій обычай строить каменныхъ церквей и что онв составляли большую редкость: обыкновенныя каменныя церкви были вовсе не общирны и въ архитектурномъ отношеніи вовсе не великолішны, между тімь какъ деревянныя церкви бывали весьма общирныя и въ архитектурномъ отношеніи великолфинфиція.

Не все драгоцънно у людей безусловнымъ образомъ по своему достоинству; иное драгоцънно у нихъ только условнымъ образомъ по своей ръдкости. У насъ въ періодъ домонгольскій каменныя церкви имъли всю свою цънность въ семъ условномъ отношеніи, и поэтому мы скажемъ о нихъ нарочитымъ образомъ, тъмъ болье, что льтописи наши даютъ намъ возможность представить довольно обстоятельную ихъ статистику, такъ какъ записи о построеніи этихъ (каменныхъ) церквей, какъ мы говорили выше, составляютъ (съ записями о поставленіи епископовъ) почти единственное, въ чемъ онъ видятъ церковную исторію.

Первую каменную церковь построиль самъ св. Владимиръ, начавъ ея зданіе почти тотчась послів приступа къ общему крещенію народа. Эта церковь, имівшая служить памятникомъ его собственнаго и всей страны обращенія въ христіанство и вмісті быть по его мысли матерію всіхъ церквей русскихъ, была Кіевская Десятинная церковь Успенія Богородицы, начатая въ 991 г. и оконченная черезъ пять літть въ 996 году. Во все правленіе Владимира она была единственною каменною церковью всей Руси і). Въ правленіе Ярослава число камен-

<sup>1)</sup> Никоновская л'этопись увёряеть (1, 112), что второй интрополить русскій іоаннь 1-й поставиль въ 1008 г. дв'я ваменныя церкви—Петра и Павла въ Кіев'я (о сей церкви въ слёдь за Степени. книгою 1, 166 fin.) и Воздвиженія Честнаго Креста въ Переяславл'я. Но чтобы митрополить построиль дв'я каменныя церкви,

ных церквей умножелось въ самомъ Кіевв, а вивств съ темъ онв авились и въ остальной Руси. Впрочемъ, непосредственнымъ и собственнымъ продолжателемъ Владимира въ строенім каменныхъ церквей быль не Ярославъ, а брать его Мстиславъ Тиутараканскій, который въ 1024 г. свлъ на восточной половинъ Руси по сю сторону Дивпра и о которомъ странно и совершенно напрасно забываютъ, когда говорять объ Ярославъ: не бывъ принять Кіевлянами, онъ вивлъ свою столицу въ Черниговъ, но несомнънно, что изъ двухъ единовременных великих князей значительнейшими быль онь, а не Ярославъ. Въ 1022 г. Мстиславъ построилъ каменную церковь въ столицъ своего удёла городе Тиутаракани (такъ какъ область Тиутараканская была окружена греческими колоніями, въ которыхъ каменное строительство не только было преобладающимъ въ церковномъ и гражданскомъ зодчествъ, но и въ томъ и въ другомъ, нужно думать, было единственнымъ, то мысль о каменной церкви въ Тмутаракани была совершенно естественною и ея исполнение нисколько не затруднительнымы). Въ 1036 г. или предъ симъ годомъ Мстиславъ заложилъ каменную каеедральную церковь въ своей великокнажеской столицъ Черниговъ. которую за смертію, случившеюся въ семъ году, не успѣль окончить. Ярославъ, приступившій къ каменной строительной діятельности послів смерти Мстислава, когда остался единовластцемъ, начиная съ 1037 г. построиль въ Кіевъ: соборъ Софійскій, двъ церкви въ основанныхъ ниъ монастыряхъ Георгіевскомъ и Ирининскомъ и церковь на такъ называемых вологых воротах построеннаго им новаго города. Въ слъдъ за нимъ смиъ его Владимиръ построилъ въ 1045-52 г. соборъ Софійскій въ Новгородъ.

когда самъ князь построенъ одну, чтобы второй интрополить имъл средства и способы для построенія хотя одной каменной церкви (ибо мастеровь должень бы быль вызывать изъ Греціи и строеніе и самой незначительной каменной церкви должно было бы обойтись страшно дорого), это совершенно невъроятно. Вообще, извъстіе Никоновской лътописи есть или баснословіе или должно быть разумъемо о церквахъ деревянныхъ.—Что св. Владимирь построиль только одну каменную церковь, къ подтвержденію этого служить извъстіе льтописи, что даже и обътную церковь въ Василёвь за избавленіе отъ опасности смерти въ сшибкъ съ Печенъгами онъ поставиль деревянную, ябо льтопись (подъ 996 г.) унотребляеть выраженіе о церкви именно: «поставиль». Въ настоящее время чуть не каждый городъ южной Руси, имъющій мало-мальски старую каменную церковь, выдаеть ее за церковь, ностроенную св. Владимиромъ; но это не болье, какъ проявленіе своего рода мъстнаго патріотизма и славолюбія...

Въ последующее время до нашествія Монголовъ довольно значительное количество каменныхъ церквей было настроено въ двухъ го-, родахъ-столицъ государства Кіевъ и столицъ торговли (и виъстъ какъ бы государства въ государствъ Новгородъ. Вторая послъ Кіева столица государства Владимиръ Кляземскій выдался въ семъ отношеніи изъ числа другихъ городовъ, но не сравнялся съ Кіевомъ, что впрочемъ, какъ скажемъ сейчасъ ниже, кромв сравнительной краткости существованія, объясняется еще особыми обстоятельствами. Дальнейшую естественную градацію городовь, въ которыхъ надлежало быть строенію каменныхъ церквей, составляли: старшіе города стольно-княжескіе, которые всв были вивств съ твиъ и старшими городами каоедрально-епископскими, тв младшіе города стольно-кнажескіе, которые были младшими городами канедрально-епископскими, младшіе города стольно-княжескіе безъепископскіе (безъепископальные) и наконецъ города безкняжескіе или пригороды. Первую категорію городовъ дъйствительно мы находимъ на томъ мъсть, на которомъ ей надлежало быть; что же касается до остальныхъ трехъ категорій, то у насъ не достаеть туть положительных свёденій; вторую категорію, по всей въроятности, должно полагать на принадлежащемъ ей мъсть, а относительно третьей и четвертой въроятивите есть то, что ихъ должно перемънить мъстами, причемъ это отступление отъ естественности нужно будеть объяснять различной ревностью князей и жителей городовъ къ построенію каменныхъ церквей, а именно — что тогда какъ большинство князей младшихъ линій вмість съ жителями своихъ стольныхъ городовъ не заботилось о построеніи у себя этихъ церквей, находились, съ одной стороны, отдёльные князья, которые строили ихъ не только въ стольныхъ городахъ, но и въ пригородахъ, а съ другой стороны — граждане пригородовъ, которые хотъли имъть у себя каменныя церкви. Во всъхъ другихъ городахъ, кромъ трехъ помянутыхъ столицъ, каменныхъ церквей было весьма не помногу <sup>4</sup>). Относительно канедральныхъ епископскихъ соборовъ поло-

<sup>1)</sup> Каменных церквей въ городахъ было весьма не помногу. Но число городовъ, въ которыхъ были каменныя церкви, никакъ не должно быть ограничиваемо только тёми городами, о существованім въ которыхъ каменныхъ церквей мы имѣемъ положительныя свъдънія. Воть рѣшительнымъ образомъ говорящій противъ сего извъстный намъ примъръ. Былъ въ періодъ домонгольскій ничтожный городокъ Вжищъ (Вщажъ, Щижъ), въ настоящее время село Орловской губерніи, Брянскаго уѣзда. Само по себъ трудно было бы предполагать, чтобы въ періодъ домонгольскій (существовавъ до Монголовъ, сими послѣдними былъ разрушенъ до основанія) онъ

жительных свёдёнія значительно не полны; но есть весьма большая вёроятность думать, что не всё они были каменные, а именно — что по крайней мёрё въ одномъ старшемъ стольно-княжескомъ и вмёстё старшемъ каеедрально-епископскомъ городё соборъ оставался деревяннымъ во все продолженіе періода до самаго его конца (Туровъ) и что по крайней мёрё одна младшая епископская каеедра не имёла соборъ каменнаго (Угровскъ).

Кіевъ обязавъ былъ своими сравнительно многими каменными церквами почти исключительно князьямь. Ярославъ, подражая императорамъ греческимъ, постровлъ два домовые или два свои ктиторскіе монастыря пъ честь своего ангела и въ честь ангела своей жены 1). Его примъру въ семъ отношени слъдовали и его сыновья и внуки, занимавшіе великокняжескій престоль, и также строили свои монастыри ц церкви или въ честь своихъ ангеловъ или въ честь особевно чтимыхъ ими святыхъ. Изъ оставшихся послъ Ярослава сыновей трое занимали престолъ великокняжескій, передавъ право на него и своимъ потомствамъ, - Изаславъ, Святославъ и Всеволодъ. Всв трое они оставили послів себя въ Кієвів свои монастыри и первый и послівдній изънихъ по два монастыря 2). Изъ потомковъ Изяслава занималъ престолъ великокняжескій и всего одинь-его сынь Святополкъ, и къ монастырю отца онъ построилъ свой новый монастырь э); изъ потомковъ Святослава занимали престоль великовняжескій двое — внукъ Всеволодъ Олетовичъ и правнукъ Святославъ Всеволодовичъ, и оба построили по своей ктиторіи 1); потомки Всеволода занимали престоль великокняжескій наибольшею частію и къ двумъ его монастырамь построили еще пять монастырей и церквей 5). Не о всёхъ церквахъ, съ монастырями

нивать каменную церковь, и однако онъ имвль таковую и даже, судя по остаткамъ ея, далеко не худую, см. въ Географическо-статистическомъ словарв Семенова сл. Вщижъ.

<sup>1)</sup> Помянутые выше Георгіевскій и Ирининскій.

<sup>2)</sup> Изяславъ—пужскій Двитріевскій и женскій Николаевскій; Святославъ—пужскій Супеоновскій; Всеволодъ—пужскій Михайловскій Выдубицкій и женскій Авдреевскій Янчинъ. См. въ приложеніи къ этой главъ списокъ каменныхъ дерквей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Михайловскій Златоверхій.

<sup>•)</sup> Первый — понастырь Кирилловскій, второй — церковь св. Василія на Ярославовомъ княжескомъ («великомъ») дворъ

<sup>3)</sup> Сынъ Владнинръ Всеволодовичъ Мономахъ— церковь св. Іоанна въ Копыревомъ концѣ; внукъ Мстиславъ Владнинровичъ— монастырь Өеодоровскій Вотчь и церковь Богородицы Пирогощей; правнукъ Юрій Владнинровичъ Долгорукій—цер-

или безъ монастырей, построенных в князьями изв'встно положительнымъ образомъ, что он'в были каменныя, но со всею в'вроятностію сл'вдуетъ предполагать это на основаніи долженствовавшаго быть между князьями соревнованія: если одни князья строили каменныя церкви, то весьма трудно допустить, чтобы другіе хот'вли отставать отъ нихъ и не д'влать того же самаго. Не князьями было построено въ Кіев'в каменныхъ церквей, сколько изв'встно, и всего дв'в. Такъ какъ об'в он'в были построены въ монастыряхъ и монахами '), то на долю частныхъ св'втскихъ людей, изъ бояръ или купцовъ, не приходится ни одной. Вс'вхъ каменныхъ церквей въ Кіев'в, считая не только положительно изв'встныя, но и в'вроятныя, къ нашествію Монголовъ было до 20-ти слишкомъ.

Весьма часто мінявшій и не иміншій особенной заботы привязывать къ себв своихъ князей Великій Новгородъ, конечно, не могь найдти между последними многихъ охотниковъ благоукрашать его созиданіемъ каменныхъ церквей. Изъ весьма многихъ Новгородскихъ князей періода домонгольскаго оставили память по себъ въ построенін этихъ церквей послів Владимира Ярославича только трое: Мстиславъ Владимировичъ Великій, сынъ его Всеволодъ святой и внукъ Ярославъ Владимировичь, изъ коихъ первый построилъ две каменныя церкви <sup>3</sup>), второй — три <sup>3</sup>) и третій — одну <sup>4</sup>). Послів немногих в князей строителями каменныхъ церквей въ Новгороле главнымъ образомъ были его собственные богатые граждане, которые сооружали ихъ или единолично и именео или безлично общими силами и складчиной. Соперничая или не соперничая съ Кіевомъ, Новгородъ не только не отсталъ отъ него количествомъ каменныхъ церквей, но даже и превзошелъ его,---впрочемъ, какъ должно думать, только количествомъ, но вовсе не качествомъ. Отличительную черту каменныхъ церквей Новгородскихъ оть Кіевскихъ, а также и отъ всёхъ другихъ княжескихъ, въ

ковь въ монастырт (прежде существовавшемъ) Спасскомъ Берестовскомъ; праправнувъ Рюрикъ Ростиславичъ— церковь св. Василія на «новомъ» княжескомъ дворт.

<sup>1)</sup> Одна-въ Печерскомъ монастыръ, друган-въ монастыръ Стефанечъ.

<sup>2)</sup> Объ при находившихся въ Новгородъ княжескихъ дворцахъ—одну, Благовъщенія, за городомъ, на такъ называвшемся и называемомъ Городищъ; другую, св. Николая, въ самомъ городъ, на Ярославовомъ дворищъ.

<sup>3)</sup> Одну за городомъ—въ Юрьевомъ монастырѣ, въ честь св. Георгія, и двѣ, обѣ приходскія, въ городѣ—Іоанна Предтечи на Петрятинѣ дворищѣ или на Опокахъ и Успенія Богородицы на Козьей Бородкѣ.

<sup>\*)</sup> Спаса въ Нередицахъ, за городомъ, по нынѣшнему—близъ помянутаго Городеща, а по тогдашнему—въ чертв его самого.

отношенів къ назначенію составляєть то, что онів строены были главнымъ образомъ не въ монастыряхъ и не для монастырей, а какъ приходскія церкви: князья въ Кіевіз и вездів хотіли строить свои фамильные монастыри, богатые Новгородскіе граждане хотіли строить свои приходскія церкви. Всіль каменныхъ церквей въ Новгородів къ нашествію Монголовъ было до 27-ми.

Владамиръ Кляземскій, со второй половины XII въка сменившій Кіевъ въ качестві столицы государства, какъ мы сказали выше, не сравнялся съ последнимъ относительно церковнаго благоленія вли количества каменныхъ перквей. Это объясняется, во-первыхъ, твиъ, что онъ быль столицею государства ровно вдвое менве времени противъ Кіева (считая христіанскіе годы последняго); во-вторыхъ тёмъ, что, при счасливомъ въ другихъ отношеніяхъ долголётіи его князей, въ немъ сменилось на престоле великокняжескомъ и всего четверо, такъ что немногіе князья не могли оставить и многихъ паматниковъ своего благочестія. Первая каменная церковь во Владимирѣ явилась нъсколько раннъе того, чъмъ онъ сталъ столицею великаго княженія, ниенно - эту первую каменную церковь построиль въ немъ Юрій Долгорукій 1), выдающійся между другими князьями періода домонгольскаго тыть, что ознаменоваль себя искренно благочестивой или политически разсчитанной ревносью къ украшенію каменными церквами всёхъ важнъйшихъ пригородовъ своего удъла. Затъмъ, два первые великіе князя Владимерскіе—Андрей Боголюбскій и брать его Всеволодь ознаменовали себя отпосительно сооруженія каменныхъ церквей не менве, чёмъ усердивнше изъ княвей Кіевскихъ; Боголюбскій построилъ соборъ, три монастыря и приходскую или можеть быть дворцовую церковь 2), Всеволодъ-два монастыря и церковь домовую или придворную 3). Третій князь -- Константинъ Всоволодовичь, предпочитавшій Владимиру свой собственный Ростовъ, построиль двв каменныя церкви или по крайней мъръ одну 1). Не совсемъ понятнымъ остается то, что четвертый князь-

Воздвиженія Креста на Торговищи и св. Миханла близъ своего дворца или по крайней ибрів одну первую.



<sup>1)</sup> Въ честь своего ангела св. Георгія.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Монастыри—въ Боголюбовѣ: мужской Рождественскій и женскій неизвѣстнаго имени, позднѣе Покровскій (подразумѣваемъ—находившійся при нынѣшней Покровской церкви), въ самомъ Владимирѣ: Вознесенскій предъ Золотыми воротами; церковь—на сихъ Золотыхъ воротахъ.

з) Монастыри (въ самомъ Владимирѣ) Рождественскій и Успенскій, церковь—нынѣшній Дмитріевскій соборъ.

Юрій Всеволодовичь, какъ кажется, благочестивый не менье трехъ первыхъ и занимавшій престоль великокняжескій въ два пріема въ продолженіе 24 льть, ничего не приложиль оть себя въ своей столиць къ церковнымъ каменнымъ зданіямъ своихъ предшественниковъ. Не равняясь съ Кіевомъ или Новгородомъ по количеству своихъ каменныхъ церквей, которыхъ впрочемъ имълъ 11 или 12 (ибо къ 10 или 11 церквамъ, построеннымъ князьями, должна быть прибавлена 11-я или 12-я, построенная епископомъ) '), Владимиръ имълъ полное право хвалиться и гордиться ихъ качествомъ.

Изъ 16-ти епархій, открытыхъ въ періодъ домонгольскій, мы имфемъ положительныя извъстя о построеніи каменныхъ каоедральныхъ соборовъ въ 9-ти. Хронологическій порядокъ ихъ построенія есть слідующій: въ Тмутаракани въ 1022 г., въ Черниговъ начать передъ 1036 годомъ вли въ семъ самомъ году и оконченъ неизвъстно когда до 1076 г., въ Новгородъ въ 1045-52 г., въ Переяславлъ въ 1089 г., въ Смоленскъ въ 1101 г. (прежде учрежденія епархіи), во Владимиръ Волынскомъ до 1160 г., во Владимиръ Кляземскомъ въ 1158-60 г. (прежде учрежденія епархіи), въ Ростов'я въ 1164 г., въ Бізлгородів въ 1197 г. Къ этимъ 9-ти епархіямъ, какъ кажется, должна быть причислена 10-я Юрьевская: въ 1144 г. была построева каменная церковь въ принадлежавшемъ къ сей епархіи городь Канёвь, и дело по всей въроятности должно быть понимаемо такъ, что канедра епископа Юрьевского была перенесена изъ Юрьева въ Канёвъ къ его каменной церкви (подъ 1154 г. епископъ Юрьевскій дівиствительно называется Канёвскимъ). Изъ остальныхъ 6-ти епархій должны быть со всею въроятностію предполагаемы каменные каоедральные соборы, построенные непзвистно когда, въ 4-хъ городахъ: Полоцив, Галичи, Разани и Перемыслъ, а относительно двухъ городовъ-Турова и Угровска столько же въроятно думать, что ихъ канедральные соборы были деревянные (перваго - во все время существованія канедры, отъ Владимира и до нашествія Монголовъ, а втораго-во время весьма недолгаго существованія канедры). Изъ 10-ти положительно изв'єстныхъ каменныхъ канедральных соборовь (къ положительно известнымъ причисляемъ и Канёвскій) восемь построены князьями, одинъ містнымъ епископомъ и одинъ, какъ представляется въроятнымъ думать, гражданами города. Соборъ, построенный епископомъ, быль соборъ Переяславскій, имъвшій своимъ здателемъ епископа Переяславскаго Ефрема скопца, въ мір'в главнаго дворецкаго или главнаго казначея вел. князя Изяслава



<sup>1)</sup> Іоанноиъ—на воротахъ ограды собора.

Ярославича и потомъ монаха Кіевскаго Печерскаго и Константинопольскаго (вероятно) Студійскаго монастырей. Переяславль составляль удъль Всеволода Ярославича, который въ 1089 г., когда Ефремъ построиль свой соборь, быль великимъ княземъ въ Кіевъ, а въ Переяславив имвлъ своего младшаго сына Ростислава. Если не Ростиславъ, въ 1089 г. лишь 19-летній юноша і), то самъ Всеволодъ быль человык несомивню благочестивый, который имель бы охоту построить каменный соборь, если бы быль прошень епископомь. Должно думать, что Ефремъ самъ хотелъ быть его стровтелемъ потому, что, бывъ человъкомъ весьма богатымъ, имълъ личное усердіе и искалъ личной славы. Напоминая собою епископовъ греческихъ древнихъ временъ и можеть быть сознательно подражая имъ, Ефремъ не только построиль на свой счеть канедральный соборь, но и вообще, по свидетельству лътописца (подъ 1089 г.), украсилъ Переяславль многими церковными и общественными зданіями (въ числъ послъднихъ греческія бани). Гражданамъ города должно быть усвояемо построение Ростовского каоедральнаго собора, потому что въ 1164 г., когда онъ быль построенъ, въ Ростовъ не было своего удъльнаго князя и онъ принадлежаль къ удблу Сувдальскому. Правда, въ житін св. Леонтія, епископа Ростовскаго, читаемъ, что когда въ 1160 г. сгоръла бывшая передъ тъмъ деревянная каеедральная церковь, то «повель богохранимый и благовърный князь Андрей создати церковь камену въ имя пречистыя Богородицы на мъсть сгоръвшея церкви, и начаща копати рвы... и бъ перкви мала основана и начаща людіе молитися князю Ондрію, абы повельть перковь боль заложити, едва же умолень бывь повель воли ихъ быти» 2). Эта просьба къ князю о большихъ размърахъ церкви, какъ будто показываеть, что она строима была на счеть последняго. Но намъ думается, гораздо въроятиве понимать дело такъ, что у князя испрашивался только планъ церкви и что Боголюбскій не хотвлъ въ Ростовъ слишкомъ большой церкви затъмъ, чтобы она не соперничала съ его собственной Владимирской.

Изъ весьма многихъ младшихъ стольно-княжескихъ городовъ, не нивышихъ епископскихъ каеедръ, прямо извъстны намъ какъ имъвшіе каменныя церкви весьма немногіе, именно: Суздаль, Городень Волынскій (нынъшнее мъстечко Городно или Городная, находящееся въ Пинскомъ увздъ Минской губерніи, близъ границы съ губерніей Волын-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Правосл. Собесъдн. 1858 г., кн. 1, стр. 307.



<sup>1)</sup> О которомъ cfr въ Печерскомъ Патерикъ разсказъ Поликарпа (трудно впрочемъ сказать, насколько достовърный) о Григоріи чудотворцъ.

ской), Городокъ или Городецъ Переяславскій (находившійся на Днівпрів, насупротивъ Кієва, теперь не существующій). По пригородамъ извістныя намъ каменныя церкви находились въ областахъ: Новгородской, Сувдальской и Ростовской. Въ посліднихъ двухъ строили ихъ князья (Юрій Долгорукій въ Переяславлів, Владимирів и Юрьевів, и Константинъ Всеволодовичъ въ Ярославлів); въ первой отчасти князья и епископы (во Псковів князь Всеволодъ Мстиславичъ и епископъ Нифонтъ), отчасти сами граждане пригородовъ (Ладога).

Въ ряду каменныхъ церквей должны быть отмъчены четыре, построенныя на мъстахъ, имъвшихъ значеніе святыхъ русскихъ мъстъ, именно—на мъстахъ, соединенныхъ съ памятью и чествованіемъ русскихъ мучениковъ Бориса и Гльба. Эти церкви были: въ Вышгородъ надъ гробами мучениковъ; на Альтъ, близь Переявлавля,—на мъстъ убіенія Бориса; на Смядыни, близь Смоленска,—мъстъ убіенія Гльба, и въ Кидекшъ, близь Суздаля, гдъ было, по преданію, ихъ становище.

Въ другихъ городахъ послё трехъ столицъ, какъ мы сказали, каменныхъ церквей было не помногу. Самый богатый изъ нихъ этими церквами былъ Переяславль, въ которомъ ихъ было 5 положительно извъстныхъ и 6-я въроятная. Затъмъ слъдуютъ Смоленскъ, въ которомъ ихъ было 4, и Полоцкъ, въ которомъ, если предполагать, что канедральная епископская церковъ была каменная, ихъ было 3. Въ остальныхъ городахъ ихъ было по двъ и по одной.

Изъ потомковъ Ярослава отличались особенной ревностью къ построенію каменныхъ церквей первенствовавшіе въ роді княжескомъ Всеволодовичи і); совсімь не отличались ею захудалые Изаславичи (послів самого Изяслава и его сына Святополка).

(Подробный списокъ каменныхъ церквей домонгольского періода въ приложеніи къ этой гларі).

<sup>1)</sup> Между Всеволодовичами, какъ мы сказали, Юрій Долгорукій выдается тівнъ, что стремился украсить каменными церквами всі важнібішіе пригороды своего Суздальскаго уділа. Это наводить до нівкоторой степени на мысль, что уже онъ, потерпівшій столько неудачь въ овладівнім престоломъ Кіевскимъ, впереди своего сына Андрея, напаль на геніальную мысль возвысить свою внів-русскую Русь на степень первенствующаго уділа в великаго княженія.

#### II.

#### Архитектура церквей каменныхъ.

Рѣчь объ архитектурѣ нашихъ церквей домонгольскаго періода имъеть быть раздълена, такъ сказать, на двѣ статьи. Именно—должна быть она особая объ архитектурѣ церквей каменныхъ и особая объ архитектурѣ церквей деревянныхъ.

Мы начнемъ съ первыхъ.

Заимствовавъ въру отъ Грековъ, естественно, мы должны были взять себъ отъ нихъ, а не отъ кого нибудь другаго, и все прочее относящееся къ въръ. А слъдовательно, и наши церкви должны были явиться ни чъмъ инымъ, какъ снимкомъ съ современныхъ имъ церквей греческихъ или тъми же церквами греческими, только перенесенными въ другое мъсто. Въ церквахъ деревянныхъ не могло быть совершеннаго воспроизведенія церквей греческихъ, потому что у Грековъ церкви были исключительно каменныя, а камень и дерево, какъ матеріалъ, существенно обусловливаютъ формы зданій. Но въ церквахъ каменныхъ не было никакихъ препятствій къ тому, чтобы онъ явились у насъ именно воспроизведеніемъ и повтореніемъ церквей греческихъ.

Такъ это и на самомъ дълъ, однако не безъ нъкотораго «но», безъ котораго почти никогда не бываеть въ дъйствительной жизни. Сравнивая наши сохранившіяся церкви домонгольскаго періода съ современными имъ церквами греческими, насколько последнія сохранились и известны, находимъ, что, при единстве и тождестве въ общемъ и существенномъ, онв представляють противъ последнихъ некоторыя разности и отличія въ частностяхъ, такъ что, несомивню принадлежа къ церквамъ греческимъ какъ къ своему роду, онв оказываются въ этомъ родъ накъ бы особымъ видомъ. Вопросъ объ этой видовой особенности нашихъ церквей остается пока не решеннымъ окончательно, нбо, къ сожальнію, изъ первихъ нашихъ каменнихъ церквей, построенныхъ мастерами греческими, которые бы ръшали нашъ вопросъ положительно, ни одной не сохранилось въ совершенно полномъ и цъломъ видь. Большая и наиболье существенная часть отличій нашихъ церквей отъ церквей греческихъ, несомивно, принесена къ намъ изъ той же Греціи и должна быть понимаема такъ, что наши церкви представляють собою воспроизведение особаго вида церквей греческихъ,вида, который не сохранился или по крайней мере пока остается ненавъстнымъ (о семъ ниже). Относительно другихъ немногихъ отличій

остается въ настоящее время думать на двое: именно — или что онъ идуть изъ той же Греціи и также принадлежать къ числу отличій того особаго вида греческихъ церквей, который воспроизводять наши церкви, или— что онъ привнесены къ намъ мастерами западными, которые были призываемы и приходили къ намъ для работь. Иначе сказать, объ этой видовой особенности нашихъ церквей должно думать: или такъ, что она сполна принесена къ намъ изъ Греціи, или что уже у насъ она сложилась изъ двухъ элементовъ.

У Греко-римлянъ, отъ которыхъ всеми принято христіанство и все христіанское, какъ изв'ястно, установились два архитектурные типа церквей — типъ такъ называемой базилики и типъ купола или церкви купольной (точнъе говоря, центро-купола, а еще точнъе - купола въ центръ четвероугольника). Типъ базилики, старшій по времени, первоначально быль общимь типомъ Римлянъ и Грековъ, но потомъ явился второй типъ-церкви купольной: первый остался на римскомъ Западъ, второй усвоиль себъ греческій Востокъ. Названіе: базилика, βασιλιχή, въ древнъйшей формъ Ваσίλειος στοά или ή του βασιλέως στοά, значить: судейская галлерея, причемь слово βασιλεύς, отъ котораго оно произведено, употребляется не въ смыслъ царя, а въ смыслъ судьи. У Грековъ судь быль публичный и производился на мъстахъ всякихъ общественных собраній — на торговых площадяхь (аусэа). На площадяхъ для помъщенія судей были устранваемы особые галлерен, которыми вийсть съ ними пользовались купцы для продажи товаровъ, а всв вообще граждане городовъ для сходбищъ общественныхъ и частныхъ, для прогулокъ и для деловыхъ свиданій; или-что гораздо вероятнее-судьи для производства на площадяхъ суда пользовались купеческими и общественными галлереями; какъ бы то ни было, то или другое по своему первоначальному происхожденю, площадныя или базарныя галлереи отъ помъщавшихся въ нихъ судей получили названіе судейских галлерей — базвликь (βασιλική, basilica) 1). У Грековъ бази-

<sup>1)</sup> Изъ девяти Аовисних архонтовь, стоявших во главѣ управленія республикой, второй архонть, вѣдавшій дѣла, относившіяся до вѣры и богослуженія, и судившій преступленія противь вѣры и благочестія, а также судившій и уголовныя преступленія болѣе тяжкія, назывался βασιλευς οπь, и оть него-то галлерен на общественных площадяхъ и получили названіе базиликь или судейскихъ галлерей. Виѣсто первоначальныхъ названій ἡ βασίλειος στοά или ἡ τοῦ βασιλέως στοά позднѣйтіе Греки стали употреблять названіе ἡ βασιλιχή, усвоивь отъ Римлянъ латинскую форму послѣдняго, которая естъ basilica. Въ Платоновомъ разговорѣ Евтифройъ, въ самомъ его началѣ читаются слова, обращенныя Евтифрономъ къ Сократу: Ті



лики были такого рода: извёстное пространство площали обносилось глухой круговой или въ себъ замыкавшейся стъной въ формъ прололговатаго четвероугольника; внутри, впродоль всёхъ стёнъ (т. е. какъ продольныхъ, такъ и поперечныхъ) на извъстныхъ разстояніяхъ отъ нихъ ставились ряды колонеъ (колоннады); на стены и на колонны клалась крыша, а внутреннее остававшееся пространство между колоннами (т. е. между колоннами и колоннами) оставлялось непокрытымъ (этандрос). Такимъ образомъ, греческія базилики представляли изъ себя круговыя внутри продолговатаго четвероугольника стыть галлереи съ открытой между ними площадью. Галлерен въ существъ были совершенно то же, что наши галлереи у торговыхъ радовъ, только онъ не были узкими ходами и корридорами, а были бол ве или мен ве широки, такъ что по ширинъ достигали размъровъ настоящихъ залъ, въ которыхъ могло производиться напр. преподаваніе (стоики - оть στοά); затыть, чтобы возможно расширить галлереи и въ слишкомъ широкихъ сдълать возможно прочною подпору крышъ, ставили иногда, если не всегда, вдоль ствиъ не по одному ряду колониъ, а по два. У одной изъ поперечныхъ ствиъ базилики или подъ одной изъ поперечныхъ галлерей помъщался судья для производства суда; все остальное было предоставленно купцамъ и публикъ, изъ которыхъ первые, помъщаясь въ продольныхъ галлереяхъ, или раскладывали свои товары, приносившіеся изъ домовъ каждый депь, или только въ ден базарные,

νεώτερον, ὧ Σώχρατες, γέγονεν, ὅτι καὶ συ τὰς ἐν Λυκείφ καταλιπών διατριβάς ενθάδε νῦν διατρίβεις, περί τοῦ βασιλέως στοάν; οὐ γὰρ που καὶ σοι δίκη τις ούσα τυγχάνει πρός τον βασιλέα, ώσπερ εμοί; τ. ε. Υτό нουβάπιατο случилось, Сократь, что и ты, оставивь упражнения въ Лицев. теперь проводищь (убиваещь) время здёсь въ галлерей василевса (судьи)? Можеть быть, и у тебя есть какая вибудь жалоба василевсу (судьв), какъ и у меня? По слованъ Брема, въ городахъ Егнита и въ настоящее время судъ производится публично на базаръ; онъ пишеть: «Мёсто, гдё обделываются торговыя дела — базарь; здёсь также происходять судейскія разбирательства, обыкновенно по пятинцамъ: судья со своими писцами засъдаеть въ какой-нибудь изъ лавокъ», - Путешествіе по стверо-восточной Африкт, ч. І, русск. перев. стр. 170. У насъ въ Кіевской временъ казацкихъ Руси бывалъ «карвасарь — словесный судь, помещавшійся въ прежнія времена въ малороссійскихъ городахъ и селеніяхъ на яриорочныхъ площадяхъ, въ раскинутой палаткъ (Закревскій въ вниге 2-й Старосветскаго бандуристы, стр. 357; см. также у Котляревскаго въ началъ 6-й пъсни его Эненды). Полагаемъ, что карвасаръ есть передълка изъ караванъ-сарай и что обычай словеснаго базарнаго суда перешелъ въ Малороссію изъ восточныхъ, ближайшинъ образонъ-изъ Крынскихъ, караванъ- сараевъ, которые представляють собою итчто довольно близкое къ греко-римскимъ базиликамъ.

прямо на полу, на пристроенныхъ полкахъ, ларяхъ и проч., или же имъли шкапы и шкапики для постояннаго ихъ храненія <sup>1</sup>).

Римляне, заимствовавъ отъ Грековъ базилики для тъхъ же цълей, для которыхъ онъ служили у нихъ, превратили ихъ изъ открытыхъ галлерей въ настоящія закрытыя зданія. Это они сдівлали такимъ образомъ, что покрыли кровлей внутреннее, остававшееся у Грековъ не покрытымъ, пространство. Если бы положить кровлю надъ этимъ внутреннимъ пространствомъ на колонны въ уровень съ кровлями галлерей. то въ базиликъ или по крайней мъръ въ ея серединъ водворился бы мракъ (галлереи получали бы свётъ изъ оконъ въ своихъ стенахъ). Чтобы сдълать базилику совствь закрытымъ зданіемъ и витесть сохранить въ ней свътъ, нужно было поступить другимъ образомъ. Римляне сдёлали такъ, что надъ колоннами поверхъ кровель галлерей надстровли стъны, что въ ровень съ этими новыми стънами протявули или возвысили поперечныя внёшнія стёны галлерей и что образовавшееся такимъ образомъ зданіе надъ зданіемъ, прорубивъ въ немъ окна, и покрыли уже кровлей; иначе сказать — Римляне, чтобы превратить греческую базилику совсемъ въ закрытое зданіе, надстроили надъ ея серединой своего рода куполъ-прямоствиный и плоскопокровный (въ видь продолговатаго сундука, поставленнаго въ колоннахъ). Если бы это случилось въ то время, когда у Римлянъ уже былъ употребителенъ куполь, то весьма возможно, что онъ и быль бы применень къ базиликъ, и тогда она получила бы другую форму. Но это было въ то время, когда куполъ у нихъ еще не употреблялся или употреблялся еще въ весьма малыхъ размърахъ. Форма, данная базиликъ въ докупольное время, и осталась за нею навсегда (хотя въ позднъйшее время вивств съ плоскимъ потолкомъ изъ дерева или вивств съ двускатной деревянной кровлей, - ибо потолокъ могъ и отсутствовать, какъ онъ дъйствительно отсутствуетъ въ иныхъ древнихъ христіанскихъ базиликахъ. -- онъ стали покрываться и складенными изъ кирпича сводами, а ствим начали быть ставимы на колонны не посредствомъ положенныхъ на нихъ архитравовъ, а посредствомъ сведенныхъ между ними арокъ, въроятно, съ болъе или менъе перваго времени, ибо эти арки по своему появленію, какъ можно думать, не моложе базиликъ). Превративъ

<sup>1)</sup> Обстоятельных в свёдёній объ устройствё греческих базиликь им не интемь, ибо у Грековь не было писателя, который, подобно римскому Витрувію, оставиль бы сочиненіе объ ихъ архитектурт. На основаніи річей Витрувія о греческихъ базиликахъ въ первой главі 5-й книги его сочиненія De architectura надлежить представлять ихъ себі, какъ им представляємъ.



треческую базилику изъ открытой площади, окруженной галлереями, въ совсъмъ закрытое зданіе <sup>1</sup>), Римляне затъмъ еще сдёлали небольшое къ ней прибавленіе, именно — чтобы нарочитымъ образомъ выдёлить пом'вщеніе судей, они начали придёлывать для нихъ къ одной изъ по-перечныхъ стѣнъ базилики небольшія полукруглыя пристройки, такъ называемыя абсиды <sup>2</sup>) (которыхъ иногда придёлывали и по двѣ, у объихъ поперечныхъ стѣнъ, такъ что входъ дѣлался съ боку, въ одной изъ продольныхъ стѣнъ).

Эти-то римскія базилики и послужили образцомъ для христіанскижь храмовъ. Старыми археологами было принимаемо, будто форма базиликъ потому была усвоена для христіанскихъ храмовъ, что Константинъ Великій, принявъ христіанство, отдалъ христіанамъ языческія базилики для обращенія въ церкви (и что съ церквей-дійствительных базиликъ и стали ихъ строить по подобію базиликъ). Но это совершенно неосновательно. Базилики были не то, что языческіе храмы и не имъли съ ними ничего общаго; бывъ зданіями по своей цъли не религіозными, а гражданскими, онв и послв обращенія граждань въ христіанство оставались столько же нужными имъ, сколько были нужны до обращенія, и слідовательно — Константинъ Великій вовсе не могь отдать ихъ христіанамъ (ибо иначе вмівсто отданныхъ онъ долженъ бы быль построить новыя). Форма базилики усвоева была для христіанскихъ храмовъ просто потому, что она была формою самою и можно сказать единственно для нихъ подходящею. Христіанскіе храмы имѣли быть зданіями возможно большими или просторными, для вмѣщенія молящихся; а такими зданіями у Римлянъ были именно базилики. Весьма возможно, что во второй половинѣ III—началѣ IV въка, когда появи-

¹) Въ видъ исключенія у Римлянъ до позднѣйшаго времени бывали базилики и съ не покрытыми серединами или совершенно греческія; такова наприм. была basilica Ulpia, построенная императоромъ Траяномъ, — *Hubsch'a* Monuments de l'architecture chrétinne въ переводѣ аббата Guerber'a, Paris, 1866, Pl. I, № 13.

<sup>2)</sup> Латинское absida изъ греческаго ἀψίς (и ἀψίς),—ῖδος. 'Αψίς, отъ ἄπτω—соединяю, связываю, слаживаю (привожу одно въ соприкосновеніе съ другимъ), собственно значитъ соединеніе, связываніе (связка чего-нибудь), затѣмъ—петля или ячейка въ сѣти, ободъ колеса и самое колесо, всякая округлость, арка (отъ того тріумфальныя ворота у Римлянъ съ арками—абсиды), нишь съ аркою, дуга свода, самый сводъ (архитектурный и небесный). Небольшія полукруглыя пристройки къ базиликамъ получили названіе абсидъ или отъ своей формы круглой (т. е. полукруглой) или виѣстѣ и отъ своего покрова, который съ древняго времени могъ дѣлаться сводомъ.

лись у христіанъ настоящіе храмы, они иміжи бы уже охоту подражать въ формъ своихъ храмовъ храмамъ языческимъ. Но послъдніе, за весьма немногими исключеніями, были зданіями весьма малыми, ибоназначались не для вмъщенія молящихся, а только для помъщенія статуй (а вкъ великольще составляли внышнія, окружавшія ихъ, колоннады или перистили). После не подходившихъ явыческихъ храмовъ для христіанъ не было другаго выбора кром'в базиликъ. При семъ, въ частнъйшее объяснение того, какъ могло случиться, что ими была усвоена для храмовъ форма базилики, съ совершенною въроятностью предцелагають слёдующее: у Римлянь было принято, чтобы всякое больнюе помъщение имъло форму базилики, т. е. длинной залы съ боковыми галлереями; поэтому и въ частныхъ домахъ большія залы были строены въ формъ базиликъ 1); первенствующіе христіане, пока не начали строить особенныхъ храмовъ, собираясь на молятву въ частныхъ домахъ, собирались въ базиликахъ богатыхъ людей, какъ въ помещенияхъ наиболее просторныхъ; такимъ образомъ они постепенно свыклись съ формою базиликъ, какъ формою для своихъ молитвенныхъ помещеній, а следствіемъ сего и было то, что когда они начали строить особые храмы, . умфоф уте илеки от

(Усвоивъ для храмовъ форму языческой, а точнъе говоря-гражданской, базилики, христіане прежде всего сділали въ ней то изміненіе, что уничтожили поперечныя колонны передъ абсидой, въ которуюпом'встили одтарь; затымь, въ большихъ базиликахъ, не довольствуясь для олтаря абсидой, начали приставлять спереди ихъ четвероугольника. поперечный меньшій четвероугольникъ (приставляя абсиду уже къ нему), при чемъ она получала форму креста. На Востокъ (до появленія и водворенія тамъ купола), такъ какъ женщины имѣли тамъ обычай становиться въ церквахъ отдёльно отъ мужчинъ, иногда устраивались для нихъ въ боковыхъ отдъленіяхъ базиликъ верхнія галлереи. Въ позднайшее время, вмаста съ движениемъ архитектуры, базилики такъ и иначе изменялись смотря по требованію вкуса: начали ставить надъ ними куполы, всь три отделенія ставить на одной высоть, — не говоримъ о внъшнихъ пристройкахъ къ нимъ и надъ ними, каковы башни, --- наконецъ (въ ближайшее къ намъ время) даже всв три отдъленія сливать въ одно, сохраняя память о боковыхъ уничтоженныхъ отделеніяхъ только колоннами или пиластрами, поставленными вдольствиъ, вплотную къ последнимъ, и нишами между ними. Вообще, за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Палатинскомъ дворце императоровъ римскихъ базилика Юпитера (что значить не храмъ Юпитера, а базилика юпитеровская—императорская).



падная базилика такъ же, какъ и наша купольная церковь, имъетъ свою исторію).

Куполь есть извъстной особенной формы сводъ. Этотъ последній есть покровъ надъ зданіемъ, сдёланный не посредствомъ горизонтальной (потолокъ) или трехугольной (кровля) настилки деревянныхъ (или каменныхъ) досокъ, а посредствомъ выкладки изъ кирпича въ той или другой, допускаемой симъ матеріаломъ (по законамъ статики), выпуклой формів. Куполь есть сводь, имівющій форму вспрокинутой полусферы, поставленной на кругломъ основанів і). Русскій читатель, привыкшій смвшивать и принимать за одно куполь и главу, должень твердо замътить и запомнить, что одинъ и другая не имъють между собой ничего общаго и должны быть строго различаемы: куполъ есть часть свода, имъющая извъстную форму, глава есть внъшнее украшеніе (въ видъ шара, груши и луковицы), поставленное на куполъ или просто на кровлё з). Сводъ, бывшій извёстнымъ древнему Востоку, на первую мысль о которомъ люди, нётъ сомнёнія, наведены были пещерными постройками (и естественными пещерами съ естественными сводами), быль извёстень и классическимъ Грекамъ, но почти что вовсе не быль ими употребляемъ, такъ что они знали только плоскіе потолки обывновенно деревянные, а если врылись не широкія пространства, каменныя (изъ длинныхъ каменныхъ плитъ или какъ бы изъ каменныхъ досокъ) 3). Въ Италіи сводъ впервые является у Етрусковъ, которые или сами изобрвли его или заимствовали съ Востока; отъ Етрусковъ онъ быль усвоенъ Римлянами. Первое приложение свода состояло въ томъ, что выкладывали надъ ствнами или надъ столбами неширокія арки. Затемъ, люди поняли, что если прикладывать одну арку къ другой, то можно покрывать ими цёлыя пространства между стёнами, иду-

<sup>\*)</sup> Cfr у греческаго ученаго А. Р. Рαγκάβη въ его греческой 'Архасоλоγία, τ. ά σέλ. 230.



¹) Куполь изъ средневѣковаго латинскаго cupula, cuppula (у Итальянцевъ cupola), которое изъ сира (греч. хῦφος, σχῦφος)—чаша.

<sup>2)</sup> Главы ставятся у насъ на куполахъ и на кровляхъ посредствомъ шеекъ и фонарей (которые иногда на куполахъ, какъ бы представляя сводъ на сводъ, бываютъ полыми). Но на купола древнихъ и старыхъ церквей они посажены у насъ непосредственно, именно—на сферу купола насажена луковица. Эти луковицы на древнихъ и старыхъ куполахъ, по происхожденію своему весьма позднія, должно отличать отъ самыхъ куполовъ, которые крылясь, точно по ихъ формъ, сферическими крышами (въ Москвъ эти сферическія крыши старыхъ куноловъ сохранились на куполахъ Архангельскаго собора и сунодальной церкви 12-ти апостоловъ. А рядонъ съ ними и луковицы—на Успевскомъ и на Благовъщенскомъ соборахъ).

щими параллельно одна къ другой: такимъ образомъ явился сводъ бочкообразный (Tonnengewölbe). А наконецъ, они поняли и то, что въ арку могутъ быть уперты дуги перекрестной арки и что посредствомъ дальнъйшаго приложенія этого перекрещиванія можетъ быть покрыто какъ чашей круглое пространство: такимъ образомъ явился сферическій или куполообразный сводъ для покрова круглыхъ зданій, изъ котораго вышелъ византійскій церковный куполъ.

У Рамлянъ была придаваема круглая форма башенокъ и башенъили ротондъ, во-первыхъ, храмамъ и по преимуществу одному извъстному классу ихъ, именно-храмамъ Весты; во-вторыхъ, надгробнымъ, памятникамъ или мавзолеямъ. Некоторые изъ этихъ храмовъ и памятниковъ и были покрываемы сферическимъ или куполообразнымъ сводомъ. Въ твхъ и другихъ впрочемъ главное составлялъ не сводъ, а кругловидность или круглота (rotunditas) самыхъ зданій, т. е. не затыть зданія были строины круглыми, чтобы ихъ покрывать сферическими сводами, но затъмъ иногда покрывались онъ сферическими сводами, что были круглыми 1). Намфренное приложение сферическаго свода, при которомъ онъ достигь всей своей колоссальности и грандіозности, имело место у Римлянъ въ ихъ общественныхъ баняхъ или термахъ. Общественныя бани, какъ извъстно, составляли у Римлянъ такую же существенную и необходимую потребность общественной жизни, какъ театры и цирки, и ихъ такъ же, какъ и последніе, строило на свой счеть правительство. Во времена императоровъ общественныя бани стали громадивишими и великольпивишими изъ всвхъ общественных сооруженій и такими громадными и великолівными безотносительно, что мы въ настоящее время едва можемъ составить себъ понятіе <sup>2</sup>). Бани у Римлянъ состояли изъ нівсколькихъ отдівленій, именно: отдъленія холоднаго или купальни (frigidarium, baptisterium) 3), въ которомъ устрояемы были бассейны (piscinae) для плаванія въ холодной

<sup>1)</sup> Исключеніе между храмами, какъ намёренныя большія ротонды, представляють весьма немногіе, таковы въ особенности: Пантеонъ Агриппы (первоначально храмъ Юпитера) и храмъ Юпитера въ Діоклетіановомъ дворцё въ Спалато.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) При баняхъ были устрояемы гимнасіумы для тылесныхъ упражненій, находились библіотеки, сады и пр. Вообще онь были какъ бы клубами древнихъ, въ которыхъ проводилось свободное время.—0 римскихъ баняхъ или термахъ, бывшихъ въ самомъ Римъ, см. у De Bleser'a въ Rome et ses monuments, guide du voyageur catholique, 2 edit. Louvain, 1870, p. 77 sqq.

<sup>3)</sup> Baptisterium — купальня отъ греч. βαπτίζω, которое въ доцерковномъ и нецерковномъ употреблении значитъ купать.

водь; отдъленія теплаго для мытья теплой водой (tepidarium) и отдыленія жаркаго или потоваго для потвнья (caldarium, sudatorium) 1). Круглан форма бассейновъ, въ которыхъ плавали (писцинъ), условливавшаяся тёмъ, что вода, возмущаемая въ кругломъ вмёстилищё, правильнъе волнуется и что въ кругломъ пространствъ удобнъе обращаться человъку, требовала, чтобы и комнаты, заключавшія яхъ въ себъ или ихъ покрывавнія, были круглыя; пары, поднимавніеся отъ воды въ другихъ двухъ отделеніяхъ, именно требовали, чтобы оне были круглыя комнаты съ высокими сводами, подъ которые бы пары уходили. Такимъ образомъ, въ общественныхъ банахъ у Римлянъ сферическій сводъ или куполь получиль все свое приложение и сталь господствующею формою покрова. Въ громаднъйшихъ и великольпнъйшихъ общественныхъ баняхъ, которыя начали строить со времени Августа, этотъ сферическій сводъ или куполъ, который долженъ былъ покрывать огромныя круглыя залы, достигь полнаго совершенства и полнаго блеска своего развитія <sup>2</sup>).

Христіане усвоили для своихъ храмовъ форму базилики, какъ мы сказали, потому, что она удовлетворяла потребности имъть въ храмахъ зданія по возможности просторныя. Но просторъ и удобство не соста ляютъ всего достоинства зданій, и если во всѣхъ зданіяхъ, кромѣ ихъ цѣлесообразности, стремятся еще къ соотвѣтственной назначенію художественности, то тѣмъ естественнѣе было стремиться къ соединенію одного качества съ другимъ въ христіанскихъ храмахъ, которые должны быть по возможности достойными жилищами великаго Бога. Нерукотворенный храмъ Божій, распростирающійся надъ нашими головами въ видѣ громаднаго свода и такъ краснорѣчиво говорящій о величіи Божіемъ, самъ собою указывалъ какъ на наиболѣе соотвѣтствующую и какъ на наиболѣе приличествующую форму для храма рукотвореннаго

<sup>2)</sup> Римляне передали свои бани Византійцамъ, а отъ Византійцевъ ихъ насліждовали Турки, такъ что нынішнія знаменитыя турецкія бани суть не что иное, какъ древнія римскія бани (а не выдумка самихъ Турокъ, принесенная ими изъ своего Туркестана, въ которомъ они віроятно не каждый день и умывались). У Турокъ бани и доселів съ куполами, такъ что въ Константинополів не знаючи очень можно принять баню за церковь. По этой, можетъ быть, причиві купола (и главы) у Поляковъ и въ Малороссія назывались и называются банями. О баняхъ византійскихъ и турецкихъ, съ изображеніями, си. у К. Тексъе и П. Пуллана въ L'Architecture Byzantine, французск. изд. стр. 173 яqq.



¹) Нѣкоторые раздѣляють caldarium и sudatorium на два особыя отдѣленія.

на этотъ сводъ, который въ архитектурномъ отношении достигъ всего своего развитія. И вотъ — первый христіанскій императоръ Константинъ Великій, ища сооружать достойныя жилища единому Богу, котораго онъ позналъ, начинаетъ сооружать храмы, которые бы воспроизводили Имъ Самимъ созданный храмъ и которые такъ же, какъ и этотъ, способны были бы проповъдывать объ Его величіи, именно — строить храмы, надъ которыми распростираетъ небесамъ подобные куполы.

Нътъ сомнънія, что Константинъ не затруднился бы и прямо перенести куполы съ бань на церкви, ибо, во-первыхъ, брать хорошее не предосудительно, гдъ бы то ни было, а во-вторыхъ, какъ мы говорили много выше (1-й пол. т. стр. 686), древніе христіане не только не видъли въ баняхъ чего-нибудь предосудительнаго, а напротивъ соединили ихъ съ церквами. Но какъ бы то ни было, онъ уже имълъ передъ собою сдъланнымъ первый шагъ. Съ конца III въка у христіанъ вошло въ обычай соверпіать таинство крещенія не въ естественныхъ водахъ—ръкахъ и источникахъ, какъ было прежде, а въ особыхъ зданіяхъ при церквахъ—крещальнахъ. Эти крещальни были ни чъмъ инымъ, какъ точнымъ снимкомъ съ тъхъ отдъленій въ общественныхъ баняхъ, которыя назначены были для купанья, т. е. баптистеріевъ, какъ названы были и онъ, слъдовательно круглыми зданіями съ куполами. А такимъ образомъ Константинъ видълъ купола перенесенными если не на самыя церкви, то на зданія, соединенныя съ ними.

Константинъ строилъ свои новой архитектуры храмы не на римскомъ Западъ, а на греко-азіатскомъ Востокъ і). Весьма въроятно, съ одной стороны, думать, что Римлянъ, привыкшихъ къ своей традиціонной и національной базиликъ, онъ не хотълъ безпокоить нововведеніемъ. А съ другой стороны—это, въроятно, надлежитъ понимать такъ, что тотъ духъ паренія къ высокому, который онъ стремился персоннифицировать въ своихъ новыхъ храмахъ, онъ находилъ именно духомъ Востока, а не Запада. И Востокъ дъйствительно усвоилъ его идею храма и, давъ развитіе формъ, создалъ свой новый типъ,—типъ олицетворявшій духовно-высокое въ противоположность базиликъ, которая представляла собою только вещественно пространное и громадное.

Усвояя форму гражданской базилики для христіанскихъ храмовъ, взяли и скопировали эту форму цъликомъ, какъ она есть, безъ вся-



¹) Величественный купольный храмъ построилъ Константинъ въ столицѣ Азін — Антіохін. О немъ *Ессевій* въ De vita Constantini, lib. III с. 50 (у Миня въ Patr. t. 20, col. 1109) и въ De laudibus C—ni, cap. 9 sub fin. (ibid. col. 1369).

кихъ существенныхъ измѣненій, такъ чго храмъ-базилика сталъ простымъ воспроизведеніемъ гражданской базилики. Не такъ было съ храмомъ купольнымъ: здѣсь заимствованъ былъ только куполъ, но самое зданіе было создано вновь и притомъ не сразу.

Залы римскихъ общественныхъ бань, съ которыхъ Константинъ взяль куполь, какъ мы сказали, были огромныя круглыя залы, накрытыя этими куполами. Громадное пространство этихъ залъ съ распростирающимся въ высотв какъ бы величественнымъ небеснымъ сводомъ способно пробуждать идею величественнаго, что было целію Константина при введеніи храмовъ купольныхъ, но пробуждать только мимолетно и на минуту: въ первый моменть, какъ вы вступаете подъ сводъ подобной залы, въ васъ пробуждается идея величественнаго; но затъмъ однообразіе и пустота пространства наводить на васъ скуку и тагость, и идея величественнаго сміняется въ вась какимъ-то непріятнымъ представленіемъ, что вы находитесь въ огромномъ сарав 1). Следовательно, для достиженія цібли, при заимствованномъ куполів, Константину нужно было создать нечто новое. Въ Риме до настоящаго времени сохранился баптистерій, построенный Константиномъ Великимъ для крещенія двухъ Констанцій, сестры и дочери 2). На этоть баптистерій должно смотрёть какъ на первый моменть въ движеніи мыслей Константина отъ круглой залы съ сферическимъ сводомъ или куполомъ къ той формъ, которую онь даль своимь купольнымь церквамь. Пусть вообразить читатель, что галлерев базилики дана круглая форма, т. е. что поставлена ствна въ видв круга, - что внутри этого круга поставлены кругомъ

<sup>3)</sup> Въ настоящее время церковь св. Констанцій близь базилики св. Агнесы. Что за городомъ; см. о ней Де-Елезера Rome et ses monuments, р. 241, а ея планъ и разрёзъ: у Сіатріпі въ De sacris aedibus, а Constantino Magno constructis, Romae, 1693, tab. XXIX, у Д'Амсинкура въ Histoire de l'art par les monuments,—Architect. Pl. VIII, у Гюбиа въ Monuments de l'architecture chrétienne, Pll. VII и VIII, и у Тюбие въ Geschichte d. Archit., 8. 241 (у послёдняго одинъ планъ, а вибсто ея разрёза см. разрёзъ церкви S. Maria zu Nocera, S. 244, совершенно одинаковой съ нею по формѣ).



¹) Говоринь это не только а priori, такь сказать, сочиняя чувства, но и основываясь на нашень собственномь впечатленіи: мы были въ Риме въ Пантеоне и въ Солуни въ знаменитой ротонде св. Георгія, имеющей точную форму заль въ римскихъ баняхъ (Планъ и разрезъ Пантеона у Любке въ Geschichte d. Architectur, 4 Aufl. S. 184 и 185; планъ и разрезъ Солунской ротонды св. Георгія у Тексье и Попл. Пуллана въ L'Architecture Byzantine и изъ нихъ въ Сборникъ Общества древне-русск. искусства при Моск. Публ. Музев на 1866 г., Отд. ІІ, листь рисунковъ къ стр. 24, №№ 1 и 2).

на извёстномъ разстояніи отъ стіны, примірно на одной четверти ширины (какъ это въ баптистеріи Константиновомъ) колонны, — что на ствич и колонны положена крыша (въ баптистеріи Константиновомъ бочкообразный сводъ), подъ которою образуется круговая или круглая вокругь ствны (между ею и колоннами) галлерея; пусть вообразить онъ далье, что на колоннахъ надъ круглой серединой внутри круговой галлерен надстроенъ сферическій сводъ или куполь, —и онъ будеть имъть баптистерій Константиновъ. То-есть, этоть баптистерій представляеть собой какъ бы круглую базилику (середина и круговая галлерея), съ твиъ отличіемъ оть дъйствительной базилики, что надъ серединой не плоскій потолокъ, а куполь. Чрезъ такое поставленіе купола на другое зданіе, чревъ такое, такъ сказать, соединеніе въ одно двухъ зданів достигалось то разнообразіе, то разділеніе и раздробленіе пространства, которыхъ не доставало купольной залъ, какъ таковой, и устранались та монотонность и то пустынное однообразіе, которыми она страдала.

Не знаемъ, прилагалъ ли Константинъ новую созданную имъ форму въ этомъ первоначальномъ ея видъ въ отношеніи къ церквамъ, т. е. строилъ ли онъ церкви по сейчасъ представленному образцу Римскаго баптистерія 1). Но во всякомъ случав въ отношеніи къ церквамъ онъ не остановился на ней, а пошелъ далве. Этотъ первоначальный видъ новой формы имълъ еще существенные недостатки: во-первыхъ, онъ представлялъ соединеніе въ одно двухъ однообразно круглыхъ зданій; во-вторыхъ, чрезъ поставленіе круга колоннъ производилось раздъленіе пространства большее должнаго, —вмъсто оразноображеннаго раздробленіемъ на части одного цълаго получались два цълыя, т. е. пространство внутри колоннъ и пространство позади ихъ, при чемъ куполъ, огра-

<sup>1)</sup> Должно думать, что стропять и именно—по крайней мірть на Западь, но на Западь, вибсть съ бозиликами, мы находимъ серію церквей нашей формы (планы этихъ западныхъ церквей нашей формы см. у А Lenoir'a въ Architecture monastique, t. I р. 379 sqq, у Гюбша въ Monuments de l'archit. chrét., Pl. XXXV, у Імобке въ Gesch. Arch. S. 241 и въ Annales Archeologiques раг Didron aîné, t. XII, Paris, 1852, р. 177 sqq.; а построенная Константиномъримская базилика мучениковъ Петра и Марцеллина, находившаяся на via Labicana, близъ горедскихъ воротъ Porta Maggiore, и служившая усыпальницей его матери св. Елены, сюда не относится, ибо она представляла собою круглую башкю безъ круга колоннъ внутри и съ куполомъ не надъ центромъ только,—на сихъ колоннахъ, а надъ всею ею, т. е. башню, подобную Пантеону и Солунской ротондъ св. Георгія, — ея планъ и разрізъ у Сіатріпі въ De sacris aedibus, tab. XXVII, а о ней у Де-Блезера въ Rome et ses monumm., р. 402).



няченный (и заставленный) колоннами теряль эффекть широко распростарающагося надъ горивонтомъ неба. Слёдовательно, дальнейшая задача должна была состоять въ томъ, чтобы, во-первыхъ, сделать разными двъ составныя части, и именно — такъ какъ не могла быть измънена форма купола, измънить форму нижней части; во-вторыхъ, поставить куполь надъ нижней частью такимъ образомъ, чтобы при раздробленін пространства сохранялось единство цілаго и чтобы куполь, сохрания свой эффекть, казался распростертымъ надъ всёмъ виъ. Въ этомъ дальнейшемъ развити своей новой формы Константинъ сделаль то, что придаль нижней части видь осмиугольника и что кругь въ ней для поставленія купола вмёсто частаго ряда колоннъ образовалъ изъ восьми столбовъ (которыми замънены были колонны для большей твердости), поставленныхъ противъ ея восьми угловъ. Чрезъ приданіе нижней части зданія формы осмиугольника Константинъ хотьль достигнуть той первой цели, чтобы сделать разновидными две составныя его части, а чрезъ поставление редкаго ряда столбовъ вместо частаго ряда колоннь онъ хотель достигнуть той другой цёли, чтобы слить двё части въ одно цёлое, ибо сквозь редкій ряль столбовь открывался большой просвыть въ заднее пространство. Ко всему сказапному должно быть прибавлено, что въ самомъ куполъ Константинъ савлаль то важное изміненіе, что пробиль въ немь окна, которыхь у Римлянъ онъ не имълъ 1).

<sup>1)</sup> Антіохійскій купольный храмъ Константиновь не сохранился до настоящаго времени; но онъ. какъ это ясно изъ его описанія у Евсевія (цитата выше), а также изъ описанія Григоріємъ Богословомъ храма построеннаго его отцомъ въ Назіанзѣ и представлявшаго очевидное воспроизведение по форм'в Константинова (Oratio funebris in patrem, § 39, у Миня въ Patr. t. 35 col. 1038; воспроизведение плана первы по описанію Григорія у Гюбша, РІ. XIX, № 7), быль несомитино то самое, что есть осмичгольная церковь св. Виталія въ Равенит, которая несправелливо считается дальнейшимъ развитіемъ формы Константиновой (планъ и разръзъ св. Виталія: у Д'Ажинкура Pl. XXIII, у Гюбша Pll. XXI и XXII, у Любке S. 249 и 250). Евсевій пишеть объ Антіохійскомъ храмь: єїсю біє тох εὐχτήριον οἶχον εἰς ἀμήχανον ἐπάρὰς ὕψος, ἐν ὀχταέδρου μὲν συνεστῶτα σχήματι, οίχοις πλείοσιν, εξέδραις τε εν χύχλω ύπερώων τε χαί χαταγείων γωρημάτων. άπανταγόθεν περιεστοιχισμένον (De vita Const.). Если внутри храна были вругомъ галдерен нижнія и верхнія, то значить онь имбав отставленный оть ствнь кругь столбовъ, между которымъ и стънами находились галлерен. А если это такъ, то это и булеть св. Виталій Равеннскій (и то, что им представляемъ). Не считаемъ нужнымъ выписывать Григорія Богослова, но онъ еще ясибе говорить о галлереяхъ кругомъ стыть осинугольника, — δρόμοις τε αμφιθέτοις ισογωνίοις χυχλούμενον.



Форма, данная Константиномъ купольному храму, оставалась въ продолжение двухъ соть лёть до Юстиніана. Этоть последній провзвелъ въ ней еще изм'вненіе, которое завершило ся образованіс. Восемь столбовъ, которые поддерживали куполь въ храмахъ Константина, были поставлены одинъ отъ другого такъ ръдко, что соединяли пространство, находившееся внутри ихъ, съ пространствомъ, находившимся по-за нихъ, въ одно цълое. Но все-таки они производили это соединение не вполнъ достаточно; все таки они представляли изъ себя кругъ, который смотръл замкнутымъ цълымъ и мъшалъ тому, чтобы поставленный на нихъ куполъ казался распростертымъ надъ всёмъ зданіемъ. Во времена Юстиніана строительная техника достигла того, что куполь могь быть поставленъ не на кругъ столбовъ, а на ихъ четвероугольникъ, и онъ сдёлаль то измёненіе, что поставиль куполь на четырехь столбахь, придавъ вмъсть съ тьмъ форму четвероугольника и нижней части зданія і). Чрезъ это кругь разрушился, подкупольная часть дійствительно слилась съ боковыми галлереями (съ внъкупольной окружностью) въ одно цёлое и куполь, простиравшійся надь серединою зданія, обняль какъ бы все его (вследствіе чего для вступающаго въ храмь перестало быть такъ, чтобы онъ сначала входилъ въ окружную галлерею и потомъ уже подъ куполъ, а стало такъ, что вступая въ храмъ онъ какъ бы сразу входиль подъ куполь, хотя на извъстномъ разстоянии и обнимался имъ только воображаемо).

Такимъ образомъ, купольная церковь въ своей вторичной послѣ Константина и вмѣстѣ окончательной формѣ, какую далъ ей Юстиніанъ,

<sup>1)</sup> Оть Константина до Юстиніана оставалось неизміннымь то, что куполь ставился на кругъ восьми столбовъ, пбо постановка купола на четырекъ столбакъ есть именно нововведение Юстиніана. Но нижней части повидимому была придаваема и другая форма кром'в осьмиугольной. Григорій Нисскій описываеть построенный имъ храмъ, въ которомъ (если мы его правильно понимаемъ) кругъ восьми столбовъ быль поставлень въ зданіи крестообразномь (письмо 25 къ Амфилохію, у Миня въ Patr. t. 46, col. 1094 sqq). Самъ Юстиніанъ изміниль нижній осмиугольникь въ четвероугольникъ прежде чёмъ поставилъ куполъ на четырехъ столбахъ: въ церкви Сергія и Вакка (нын'в мечеть Кучукъ-Айя-Софія, т. е. Малая св. Софія), построенной имъ ранве Софін, куполь по старому на кругв восьми столбовь, а низъ имъеть форму четвероугольника, а не осмиугольника (планъ Кучукъ-Айя-Софіи: у Ленуара въ Architecture monastique, t. 1, p. 257, и съ разрѣзовъ, - p. 321, у Замиенберіа въ Altchristliche Baudenkmale von Constantinopel vom V. bis XII. Jahrhundert, Berlin, 1854, y Irobua Pl. XXXII n y Irobne S. 252; о ней см. въ статъв: Griechische Kunst, помещенной, въ энциклопедін Ерша и Грубера, t. 84 S. 395).

стала куполомъ на четырехъ столбахъ надъ центромъ четвероугольника. Такъ какъ четвероугольникъ явился изъ осмиугольника, бывъ около него описанъ (или въ немъ вписанъ), и такъ какъ его назначеніемъ осталось то же самое, что и сего последняго,—составлять одно целое съ куполомъ, следовательно относиться къ нему во всёхъ частяхъ одинаково, то понятно, что четвероугольникъ долженъ быль стать квадратнымъ четвероугольникомъ. Такимъ онъ и сталъ въ Юстиніановой Софіи и оставался въ первое время, хотя по условіямъ архитектурнымъ и не вполне точно выдерживалъ эту форму, бывъ въ действительности вместо подлиннаго квадратнаго близкимъ къ квадратному (въ Юстиніановой Софіи при 241 футе длины 224 фута ширины); такимъ онъ собственно остался и навсегда, хотя въ позднейшее время, подъвліяніемъ новыхъ явившихся условій, о которыхъ сейчась ниже, забивъ о своемъ происхожденіи и назначеніи, и позволяль себе въ отдёльныхъ случаяхъ произвольно уклоняться отъ этой формы.

Должно сдёлать здёсь оговорку. Юстиніанъ, давъ купольной церкви новую послѣ Константина и вмѣств окончательную форму, прибавиль къ своей новой форм'в еще побочный варіанть или побочную разновидность, такъ что въ дъйствительности онъ создалъ два вида новой формы, — видъ основной, вивств ставшій и общимъ, который быль собственнымь дальнейшимь развитиемь формы Константиновой, и вядь, такъ сказать, добавочный, ставшій рядомъ съ основнымъ, какъ исключеніе, относительно происхожденія котораго должно думать или такъ, что онъ былъ модифицированіемъ основнаго, или — что гораздо въроятнъе такъ, что Юстиніанъ приложилъ куполъ къ прежде существовавшей форм' некупольной. Здёсь мы будемъ говорить единственно объ основномъ видъ формы, а къ виду побочному, который также перешель и къ намъ, мы возвратимся послъ. Такъ какъ здъсь мы не нивемъ нужды, то вовсе не будемъ распространяться и о томъ, въ чемъ состоялъ побочный видъ (тъмъ болье, что это можетъ внести смуту въ представленія читателя).

Первый образецъ купольной церкви въ ея окончательной форм'в представляетъ собою знаменитая Константинопольская св. Софія, построенная Юстивіаномъ въ 537 году (въ продолженіе 6-ти літъ, начиная съ 532 г.) и возобновленная имъ послів поврежденія землетрясеніемъ въ 563 году 1.

<sup>1)</sup> Подробныя и обстоятельныя изображенія св. Софін на рисункахъ: у Фоссани въ Ауа Sofia Constantinople, as recently restored et caet., 1852, и у Замисиберка въ Altchristliche Baudenkmale (для нагляднаго ознакоиленія бо-



Основываясь на тождествъ имени нашей Кіевской Ярославской Софіи съ Софіей Юстиніановой и руководствуясь апріорическими соображеніями, у нась утверждали (и до сихъ поръ нъкоторые утверждають), что наша Софія есть не что иное, какъ уменьшенный снимокъ съ Юстиніановой Софіи. А такъ какъ всв наши большія церкви домонгольскаго періода суть снимки съ Ярославовой Софіи, то изъ этого следовало бы, что и все оне суть уменьшенные снимки съ Юстиніановой Софіи. Но первое утверждали (и утверждають) совершенно несправедливо. Дъйствительность не сходится съ апріорическими соображенізми потому, что наша Софія есть произведеніе греческой архитектуры XI въка, а между тъмъ-съ одной стороны, окончательно установленный Юстиніаномъ типъ купольной церкви, бывъ окончательно установленъ имъ относительно того, что подъ куполомъ, имълъ дальнъйшую исторію относительно самаго купола; съ другой стороны, Юстиніанова Софія, установляя новый тепъ, въ тоже время еще удерживаеть нвчто изъ типа предшествующаго, что было послв оставлено. Юстиніанъ поставиль куполь вивсто круга восьми столбовъ на четвероугольникъ четырехъ столбовъ: это осталось навсегда и въ этомъ наша Софія и всё другія наши церкви, какъ большія, такъ и малыя, тождественны съ его Софіей. Но, во-первыхъ, куполъ его Софіи есть сферическій, а въ позднійшее время онъ получиль иную форму и на нашей Кіевской Софіи и другихъ нашихъ церквахъ является въ этой иной формъ; во-вторыхъ, куполъ на его Софін только одинъ, а между тъмъ въ позднъйшее время явилось многокуполіе, и наша Софія, съ другими большими нашими церквами, ее воспроизводящими, есть именно церковь многокупольная. Что касается до стараго, чего уже пъть въ позднъйшихъ церквахъ, но что еще удерживаетъ Юстиніанова Софія, то оно состоить въ томъ, что куполь его Софіи имбеть подъ собою шесть полукуполовъ, которые подставлены подъ него и которые всв вивств составляють съ нимь одно целов. Довольно трудно понять это;

лъе первая, для обстоятельнаго изученія болье вторая): ея описанія: у Дюканжа въ Сопятантіпоровія Christiana, lib. III, у Византія въ Комотамтимой толье, I, 464, въ стать Griechische Kunst Энциклопедія Ерша и Грубера, t. 84 S. 396; ея планы, фасады и разрѣзы: у Гюбша Р.1. V, у Лютиова въ Die Meisterwerke d. Kirchenbaukunst, у Византія въ прилож. въ II т., у Любке S. 253; изъ русскихъ книгь— въ Сборникъ Общества древне-русск. искусства при Моск. Публ. Музет на 1866 г., Отд. II къ стр. 4 (одинъ разрѣзъ) и у Савваитова въ его изданія Константинопольскаго Палоиника Новгородсв. архіеп. Антонія (планъ и разрѣзъ).

во если читатель нъсколько напряжеть свое воображение и обратится къ помощи плановъ и разръзовъ св. Софіи, то, конечно, пойметь, хотя, можеть быть, и не совершенно отчетливо. Куполъ св. Софін поставленъ на своихъ четырехъ столбахъ такъ, какъ это обыкновенно дълается и какъ это единственно возможно, т. е. на четырехъ столбахъ посредствомъ арокъ поставленъ четвероугольный обрубъ, а въ четырехъ углахъ этого обруба сдёланы каморы или раковины (въ нашей архитектуръ техническое названіе, кажется, паруса), посредствомъ которыхъ верху обруба придана круглая форма (такъ чтобы на него можно было поставить круглый сводъ). Ствики обруба, -- какъ это единственно возможно, - перекинуты черезъ столбы или поставлены на нихъ посредствомъ арокъ: къ двумъ изъ этихъ арокъ — восточной и западной въ Софін приставлены полукуполы, которые лбами уппраются въ арки, а низами передовъ свдять на столбахъ купола вибств съ нимъ самимъ, затъмъ въ трехъ ихъ окружностихъ-боковыхъ и задней выняты арки, посредствомъ которыхъ окружности могли бы висъть, а пяты или ноги между выемками арокъ (одной боковой и задней и другой бововой и задней) сидять на двухъ парахъ своихъ особыхъ столбовъ неъ которыхъ одна пара къ востоку, а другая къ западу отъ главныхъ. Въ окружностяхъ полукуполовъ, -- мы сказали, -- выняты арки затъмъ, чтобы онв могли висьть (нбо окружности эти ни на чемъ не лежатъ). Къ аркамъ боковыхъ окружностей полукуполовъ приставлены новые меньшіе полукуполы, которые лбами упираются въ арки, а окружностами сидать на поставленных полукругами колоннахъ (подразумъвается, съ врочками между последними 1).

<sup>1)</sup> Все сказанное нами читатель болье или менье ясно пойметь, если, за невозножностію видьть фоссати и Зальценберга, обратится просто къ русскимъ книганъ—плану и разръзу у Саввантова и разръзу въ Сборникъ Общества древнерусск искусства. На планъ у Саввантова, лъвая половина котораго представляеть нежній этажъ церкви, а правая—верхній или полати, онъ видить въ серединъ вругь, а сзади и спереди круга полукруги: это—куполь съ восточнымъ и западнымъ большими полукуполами; между передними подкупольными столбами и столбами, стоящими у восточной стъны, между задними подкупольными столбами и столбами, стоящими у западной стъны, поставлены полукругами колонны: на этихъ полукругахъ колоннъ сидить своими окружностями четыре меньшіе полукупола. На продольномъ разръзъ церкви у Саввантова видны: прямо—главный куполъ, съ боковь его (но не подъ нимъ)—большіе полукуполы, и подъ послъдними—два меньшіе полукупола. На поперечномъ разръзъ церкви въ Сборникъ, представляющемъ восточную сторону, видно, какъ восточный большій полукуполь сидить подъ куполомъ, а два передніе меньшіе полукупола подъ нимъ (большой полукуполь подъ куполомъ, а два передніе меньшіе полукупола подъ нимъ (большой полукуполь подъ куполомъ,



Такимъ образомъ, говоримъ, въ Юстиніановой или Константинопольской св. Софін подъ куполомъ шесть полукополовъ, -- два большихъ къ востоку и западу подъ немъ самимъ и четыре малыхъ съ боковъ подъ большими. Эту особенность она наследовала, какъ мы сказали, отъ предшествующей или Константиновой формы — купола на кругъ изъ восьми столбовъ въ восьмиугольномъ зданіи і). Какъ объяснять эту особенность, довольно загадочно, но намъ представляется весьма въроятнымъ следующее: при круге изъ восьми столбовъ, на которые ставился куполъ, церковь все еще раздълялась на две части, какъ раздълялась и при кругь изъ болье часто поставленныхъ колоннъ, хотя и не такъ ясно и ръзко; не имъя возможности вполнъ уничтожить при этомъ способъ поставленія купола раздъленія церкви внизу, придумали уничтожить его вверху, и именно нашими полукуполами: эти полукуполы, шедпіе оть купола висвівшаго надъ внутреннимъ пространствомъ, въ пространство окружное, тамъ вверху какъ бы захватывали и обнимали послъднее къ первому (приподнимали изъ перваго въ послъднее завъсу) и такимъ образомъ производили ихъ соединеніе. Если върно наше объясненіе, то въ церквахъ съ куполомъ на четвероугольник в четырехъ столбовъ они были оставлены потому, что были болье не нужны, ибо здысь соединеніе (совсимь полное не только верха, но и низа) достигалось инымъ образомъ. Какъ бы то ни было, но вскоръ послъ Юстиніановой Софіи они были оставлены. Если справедливо мивніе, что Солунская Софія построена при Юстиніан' (и даже однимъ изъ мастеровъ. которые строили Софію Константинопольскую), то нашихъ полукупо-

а меньшіе полукуполы съ боковь сего послідняго, въ середині же видийется полукуполь олгарной абсиды).

<sup>1)</sup> Принадлежать ли полукуполы подъ куполомъ самому Константину или явились въ позднейшее время, можеть быть, не задолго до св. Софіи (Равеннекая церковь св. Виталія, построенная въ 526—547 г., въ которой наши полукуполы, можеть быть, составляють позднейшую прибавку къ Константиновой форме осми-угольника и въ которой они явились, можеть быть, въ первый разъ), это составляеть вопросъ. Но вероятнее, кажется, первое: Григорій Нисскій въ указанномъ наши выше описаніи построенной имъ церкви какъ будто говорить о нашихъ полукуполахъ (Авторъ статьи Griechische Kunst въ Энциклопедіи Ерша и Грубера, t. 84 S. 336, ссылаясь на одно мёсто Златоустаго,—edit. Montfauc. Paris. altera t. III р. 192 fiu., говорить, что въ Константинову Антіохійскую церковь свёть проникаль сверху изобильно со всёхъ сторонъ,—reichlich von allen Seiten. Если бы это было такъ, то это указывало бы, что въ церкви были полукуполы. Но на самомъ дёлё Златоустый говорить только, что верхъ церкви возвышался на невыразниую высоту,—еіс біфос абостуке афатоу).

довъ въ ней уже нътъ 1) (Описанные полукуполы св. Софіи Константинопольской, которые послъ были оставляены, по пашему мивнію, составляють то, что придаеть ей наибольшій эффекть: куполь, имъя подъсобою эти полукуполы, представляется какъ бы не сидящимъ на своихъ массивныхъ столбахъ, а висящимъ на нихъ и парящимъ вмъстъ ними въ воздухъ; затъмъ, всъ полукуполы такъ же въ окнахъ, какъ и куполъ; вслъдствіе этого свътъ льется на васъ изо всего верха и какъ бы охватываетъ и пронизываетъ васъ со всъхъ сторонъ, производя въ первыя минуты, какъ вы входите въ церковь, невыразимое очарованіе).

Юстиніанова Софія представляєть собою купольную церковь въ полномъ развитіи ея формы, такъ что далье идти было некуда. Далье и не пошли. Но посль Юстиніана, какъ мы скавали, настала очередь самаго купола.

Мысль купольной церкви есть та, чтобы, распростирая надъ зданіемъ сферическій куполь, выразить идею величественнаго и создать Богу рукотворенный храмъ подобный храму нерукотворенному, подобный той небесной сферъ, которая распростирается надъ нашими головами. Чтобы быть подобіемъ небесной сферы, сферическій куполь, очевидно, долженъ быть возможно большимъ, ибо вначе онъ будеть не подобіємъ небесной сферы, а каррикатурой. Следовательно, сферическикупольная церковь, чтобы быть върною своей мысли, предполагаетъ зданіе грандіозныхъ и исключительныхъ разміровъ. Но послі Константина и Юстиніана уже и цари не имели средствъ созидать такихъ церквей, какія созидали они, а за царями было еще цёлое общество, которое имъло нужду въ церквахъ. Такимъ образомъ — или надлежало оставить эту купольную церковь, разсчитанную на средства не обывновенныя, а только исключительныя, и возвратиться къ базиликъ, нан найти какой-нибудь такой выходъ, чтобы куполъ, не превращаясь въ каррикатуру, сталъ доступенъ для средствъ обыкновенныхъ. Перваго не могло случиться, потому что, высясь надъ матеріею всёхъ церквей греческихъ, т. е. Юстиніановой Софіей, куполъ, такъ сказать, сталъ священнымъ достояніемъ Грековъ и такою существенною принадлежностью и національною особенностію ихъ церквей, безъ которой и церковь была бы не въ церковь. Следовательно, должно было случиться второе. Опо и случилось. Выходъ изъ указаннаго затрудненія нашли такимъ образомъ, что, сокративъ діаметръ купола, вмёсто убавленной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Планъ и разрѣзъ у *Тексъе и Попл. Пуллана* и изъ нихъ въ Сборникѣ Общества древне-русск. искусства на 1866 г., Отд. II, стр. 24, №№ 3 и 4; о ней си. въ Запискахъ поклонника Святой горы, Кіевъ 1864, стр. 13 sqq.

шири пошли въ высь: на столбахъ подкупольныхъ начали ставить боле или мене высокій тамбуръ или барабанъ, иначе трибуну і), и эту последниюю покрывать сферическимъ верхомъ. Малая сфера, ноставленная на тамбуръ, конечно, осталась все-таки малою, но этотъ тамбуръ, составляя какъ бы одно съ ней и ее же саму,—ея продолженіе, придавалъ желаемую величину целому, а между темъ въ архитектурномъ отношеніи подобный куполъ былъ деломъ совершенно удобоисполнимымъ і). Этотъ тамбурный куполъ и вошелъ после Юстиніана въ общее употребленіе на место сферическаго і).

Какъ надъ нашими головами распростирается только одинъ небесный сводъ, такъ и сферическихъ куполовъ надъ церквами, которые служнии его подобіемъ и воспроизведеніемъ, могло быть только по одному. Но когда куполъ превратился изъ сферическаго въ тамбурный, то мало-по-малу забылась его мысль и идея и онъ сталъ простой архитектурной формой, простымъ архитектурнымъ украшеніемъ. Тогда должны были явиться и многіе купола, ибо чёмъ болёе украшеній, тёмъ лучше, и во всякомъ случаё нётъ препятствія быть многимъ.

Съ сокращениемъ діаметра купола, какъ подразумъвается, сократили и произвольно сокращали размъры и самыхъ церквей. Вмъстъ съ этимъ произошли и другія перемъны, хотя не существенныя, но о которыхъ для асности дальнъйшаго должно сказать. Надъ церковію весить не только куполъ на своихъ четырехъ столбахъ, но и своды, покрывающіе остальное кругомъ его пространство церкви. Для этихъ сводовъ вмъстъ съ столбами купольными, смотря по размърамъ цер-

<sup>1)</sup> Слово трибуна значить собственно каседру, но въ средневѣковой датыни оно употребляется и въ нашенъ симслѣ (Дюж. Gloss. Latinit). Погречески тамбурный куполъ—хоλινδρωτός θόλος, цилиндрическій куполъ (Дюж. Gloss. Graecit. сд. χολινδρωτός).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамбуръ съ прявыми ствнами гнететь внизъ, а не въ бока, какъ сферическій куполъ, и следовательно не распираеть столбовь, какъ последній. Чтобы противодействовать этому распору въ Константинопольской св. Софіи, должны были подпереть ее снаружи громаднейшими контрофорсами, которые отнимають у нея всякій наружный видь, если не смотреть на нее съ какого-нибудь мёста, откуда бы видимъ быль только куполь.

<sup>3)</sup> Куполъ Солунской Софін болье танбурный, чыть сферическій. Если справедливо, что нынышній Іерусалинскій хранъ Воскресенія построень патр. Модестонь вы началь VII в., посль сожженія вы 614 г. Константинова храна Хозроень, царень персидскинь (Іеросодоцій, ўтоі впіторос історія тус йуіяс подавос Іеросоддіц, опо Гругорію той Падаца, ву Іеросодоц., 1862, стр. 385 вер.), то его куполь (самаго храна, но не ротонды нады гробонь Господнинь) совсыва танбурный.

кви, могуть быть нужны еще особыя подпоры. Въ Юстиніановой Софіи эти особыя подпоры состоять изъ четырехъ столбовъ сверхъ такого же числа столбовъ подкупольныхъ. Именно--- Юстиніанъ развернуль кругъ изъ восьми столбовъ Константиновыхъ въ продолговатый четвероугольнакъ, на четырехъ средняхъ столбахъ поставилъ куполъ, а два и дваодни къ востоку отъ середнихъ, другіе къ западу, имали помогать этимъ середнимъ или купольнымъ (толбамъ въ поддержании сводовъ (которые въ Юстиніановой Софіи въ значительной степени заменяются полукуполами, о которыхъ мы сказали выше). Въ большихъ последующихъ церквахъ, хотя онъ были и значительно менъе Юстиніановой Софіи, осталось то же число восьми столбовъ, что и въ ней, только столбы были теспе сдвинуты. Затемъ — шесть столбовъ: четыре подкупольныхъ и два лишнихъ, и четыре столба, т. е. одни подкупольные, на которыхъ (вивств съ ствнами) висвли куполъ и своды. То-есть, въ отношении къ числу столбовъ церкви раздълились на три класса: осмистолиныя, шестистолиныя и четырехстолиныя.

Другая перемъна состоя в еще въ томъ, что куполы тамбурные, какъ болъе легкіе, начали ставить не только на столбахъ, но и на колоннахъ <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, послѣ Юстиніана купольная церковь у Грековъ, бывъ принуждена измѣнить своей идеѣ, замѣнила сферическій куполъ тамбурнымъ, вмѣстѣ съ чѣмъ потерялъ свою силу и законъ единоку-полія и обратилось въ дѣло произвольное—ставить одинъ куполъ или многіе.

Наши купольныя церкви домонгольскаго періода представляють собою воспроизведеніе церквей греческих въ томъ ихъ поздавищемъ видь, который онв получили после Юстиніана, и съ теми ихъ поздавищими законами, которые онв усвоили после него, т. е. куполъ тамбурный, а не сферическій, и одновременно—единокуполіе и многокуполіе.

Мы сказали, что наши церкви при единствъ и тождествъ съ греческими въ общемъ и существенномъ отличаются отъ нихъ нъкоторыми разностями и особенностями въ частностяхъ. Эти разности и особен-

<sup>1)</sup> Въ поздивние время въ вныхъ мъстностяхъ, каковъ наприи. Асонъ, колонны господствуютъ исключительнымъ образовъ (и у насъ колонны вивсто столбовъ, по подражанию Асону, входили въ употребление, ссли не вездъ, то по крайней мъръ въ Галиціи. Но извъстия объ этомъ относятся уже ко времени послъ намествия Монголовъ, см. Ипатскую лътопись подъ 1259-иъ годомъ, 2 изд. стрр. 558 и 559).

ности состоять: 1) въ способв постановки купола и куполовъ, одного и многихъ, и въ соединенной съ симъ формв сводовъ, 2) въ мъстъ постановки купола и куполовъ въ церквахъ осми—и шестистолиныхъ, 3) (можетъ быть) въ относительной величинъ куполовъ, 4) въ формъ оконъ, 5) въ формъ дверей, 6) въ орнаментовкъ или раздълкъ стънъцерквей съ наружной стороны и наконецъ 7) въ формъ кровель.

Куполь, какъ мы сказали, ставится на свои столбы (или колонны) посредствомъ четвероугольнаго арочнаго обруба. У Грековъ и у насъэтоть обрубь ставился не на одной высоть въ отношени къ высоть ствиъ церкви. У Грековъ онъ ставился такимъ образомъ, что весь возвышался надъ линіею стінь церкви, такь что у нихъ возвышался надъэтою линіею не только куполь, по и самый четвероугольный обрубь, на который поставлень куполь 1). У насъ обрубъ ставился такъ, что его верхъ, а не низъ приходился въ ровень съ линіею стінъ церкви. такъ что онъ былъ не поверхъ этой линіи, а ниже ея, внутри церкви, надъ линіею ствиъ которой у насъ возвышался только куполъ (безъ обруба). Вследствіе этой разности въ постановив обруба выходила разность въ форм'я покрывающихъ церковь сводовъ. У Грековъ оть четырехъ арокъ обруба (выставлявшихся изъ-за стёнъ или поверхъ стёнъперкви) проводились бочкообразные своды на соотвётствующія стёны перкви (т. е. каждый на ствну своей стороны), на которыхъ они закрывались со вив (т. е. дыры ко вив между ствнами и ихъ на ствнахъ дугами) посредствомъ фронтоновъ, и затъмъ сводами ниже стънъцеркви покрывались только тв четвероугольники (четвероугольныя закоморы или четырехугольные лоскути, вырёвки), которые оставалисьпо-за этимъ верхнимъ сводамъ въ промежуткахъ между ними къ угламъ церкви. Такимъ образомъ, у Грековъ не вся площадь сводовъ висъла. на одной высоть, но часть ихъ была выше и поверхъ линіи стыть перкви, другая ниже ея, и первая часть образовывала собою поверхъ ствиъ церкви кресть (который имель центромь своимъ куполь и отънего шель концами на ствны церкви) 2). У нась напротивь всв своды

<sup>\*)</sup> См. сейчась указанный фасадъ Солунской церкви свв. Апостоловъ.



¹) См. для образца фасадъ Солунской церкви свв. Апостоловъ (теперь мечети Соукъ-су-Джамиси,—Іtinaire de l'Orient Изамбера, 2 изд. р. 718) въ нѣсколько разъ помянутомъ выше Сборникъ Общества древне-русск. искусства на 1886 г., Отд. II, къ стр. 27 № 3, и у Любке фасадъ церкви Божіей Матери въ Константинополъ (Θεοτόχου τοῦ Λιβός, построенной при импер. Львѣ философѣ, Дюк. Constantinop. christ., Iib. IV, № 26, теперь мечети Зерекъ-Джамиси,—Изамберъ ibid. р. 556), S. 259.

церкви составляли одну и на одной высотъ висъвшую (разумъется, волнообразную) площадь (какъ покрывалась у насъ эта площадь крышей, скажемъ ниже) 1).

Изъ сейчасъ сказаннаго о различіи формы сводовъ въ греческихъ церквахъ и въ нашихъ следуетъ, что и многокуполіе у Грековъ и у насъ должно было выйти различнымъ. Если читатель хорошо понялъ и ясно представляеть себв то, что мы сейчась сказали о верхахъ церквей греческихъ, то онъ видить, что на церквахъ греческихъ побочные куполы не могли быть ставимы на одной плоскости съ главнымъ, потому что это невозможно было при сейчасъ упомянутыхъ перекрестьяхъ. Единственными мъстами на церквахъ греческихъ, гдъ могли быть ставимы побочные куполы, былк четырехугольныя впадины или закаморы между перекрестіями. Поставленные въ этихъ впадинахъ побочные куполы должны были приходиться значительно ниже главнаго °). У насъ наобороть, по свойству нашей постановки главнаго купола, побочные куполы должны были ставиться на одной съ нимъ плоскости. Вследствіе этого вида церквей многокупольныха греческой и нашей существенно различный: у насъ многіе куполы представляли изъ себя одно цвлое и какъ бы одинъ кусть, составляли нвчто выдающееся и бросающееся въ глаза, характеристическую черту; напротивъ у Грековъ многокуполіе есть нвито вовсе не выдающееся и не характеризующее, такъ что оно и замъчается не сразу, а только когда обойдень кругомъ церковь или будень смотреть на нее съ высоты птичьяго полета. У Грековъ многокуполіе не составляло одного цівлаго (на взглядъ разумвется, а не въ болве реальномъ смыслв); вследствіе этого у нихъ не могло быть и непремвнной заботы о симметріи куподовъ. У нихъ могла быть эта забота только въ отношенія побочныхъ куполовъ между собою, но не въ отношени побочныхъ куполовъ къ главному. Если въ одномъ углу ставилси куполъ, то, конечно, долженъ быль ставиться куполь и въ другомъ углу одного и того же фаса, -- и этимъ и могла кончаться забота о симметріи. Напротивъ у насъ, по указанной выше причинъ, необходимо должна была явиться забота о симетріи побочныхъ куполовъ въ отношеніи къ главному, и всякому понятно, что эта забота объ общей симметріи всёхъ куполовъ требовала именно числа пяти, а не большаго и не меньшаго. У Грековъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. тъ же фасады Солунской церкви Апостоловъ и Константинопольской Божіей Матери.



<sup>1)</sup> Исключеніе въ семъ отношеніи представляль Владимирскій Успенскій соборь Боголюбскаго, о чемъ сейчась ниже.

бывало по три купола, именно — два побочные на переднихъ или назаднихъ углахъ церкви, затъмъ съ куполами надъ нартексомъ или папертью по четыре, по пяти и до восьми — пять на церкви и три (въ одну линію) надъ папертью 1). Напротивъ, у насъ куполовъ могло быть именно пять, ни болъе ни менъе.

Что единственно могло быть, то, конечно, было и на самомъ дѣлѣ. Но при этомъ или на двухъ нашихъ многокупольныхъ церквахъ домонгольскаго періода или по крайней мѣрѣ на одной изъ нихъ, именно— на Десятинной церкви Владимировой и на Софіи Ярославовой или же на одной второй къ пати дѣйствительнымъ или настоящимъ куполамъ прибавлено—на первой весьма значительное, а на второй значительное количество малыхъ ненастоящихъ куполовъ или полукуполовъ, такъчто церкви, бывъ по дѣйствительнымъ куполамъ патикупольными, при счетѣ съ дѣйствительными куполами и этихъ малыхъ куполовъ или полукополовъ были не патикупольными, а первая, т. е. Десятинная, 25-тикупольною, а вторая, св. Софія,—13-тикупольною. Обстоятельнѣе скажемъ объ этомъ ниже, въ нарочитыхъ рѣчахъ о той и другой церкви.

Мъстомъ купола въ церквахъ однокупольныхъ-единственнаго, авъ церквахъ многокупольныхъ главнаго, должна быть середина церкви, т. е. надъ нею онъ долженъ висвть. У Грековъ это всегда такъ и было, насколько совивщалось съ другими условіями. Но у насъ этобыло не всегда такъ. Церкви, какъ мы сказали, смотря по ихъ величинъ, имъли по восьми столбовъ, по шести и по четыре. Въ церквахъ малыхъ, имъвшихъ по четыре столба, куполь у Грековъ и у насъ ставился на одномъ и томъ же мъстъ, --- на этихъ четырехъ столбахъ. Ноесли церковь имъла шесть или восемь столбовъ, то куполъ у насъ ставился не на одномъ и томъ же мъсть съ ними. Если церковь имълашесть столбовъ, то у нихъ куполь ставелся на четырехъ заднихъ столбахъ, а два прибавочные какъ бы приставлялись спереди; если она имъла восемь столбовъ, то куполъ ставился на четырехъ середнихъ, а прибавочные---два спереди и два сзади. Мы сказали, что ку-полъ всегда ставился надъ серединой церкви, насколько это совмъщалось съ другими условіями: въ церквахъ четырехстолиныхъ и восьмистолиных онъ ставился надъ действительной серединой церкви, но поелику передная часть последней по первые столбы подкупольные

<sup>1)</sup> А на некоторых Аоонских церквахь, у которых паперти равны по величине саным церквамь, такь что составляють какь бы заднія церкви, по десяти куполовь—пять на самой церкви и пять на паперти.



или прибавочные захватывается олтаремъ, то онъ казался впутри церкви повъшеннымъ не на серединъ, а нъсколько къ переду; въ церквахъ шестистолиныхъ невозможно поставить купола на действительной середнив, и онъ ставился надъ той серединой внутри церкви, которая являлась въ ней по захвать переднихъ столбовъ олтаремъ, при чемъ недъйствительная середина этихъ последнихъ церквей внутри какъ разъ приходилась серединой по отдёленіи передней части къ олтарю. У насъ въ церквахъ шестистолиныхъ и осмистолиныхъ куполъ ставился не такъ, какъ у Грековъ, а именно - онъ всегда ставился на четырехъ переднихъ столбахъ, а прибавочные два и четыре всегда какъ бы приставлялись сзади. Такимъ образомъ, у насъ въ церквахъ осмистолиныхъ и шестистолиныхъ куполь висъль не на дъйствительной серединь, какъ у нихъ въ первыхъ, и не ближе къ заду, какъ во вторыхъ, а въ техъ и другихъ ближе къ переду. Отъ этой разности въ постановив главнаго купола выходила новая разность между нашими пятикупольными церквами и греческими въ отношеніи къ куполамъ побочнымъ. У Грековъ такъ же, какъ и у насъ, побочные четыре купола ставились въ равномъ разстояния отъ главнаго. Вследствие этого у нихъ въ церквахъ шестистолиныхъ лва залніе купола ставились на заднихъ углахъ, а два передніе подвинувшись отъ угловъ назадъ; въ церквахъ осмистолиныхъ-или тв и другіе на углахъ, или тв и другіе подвинувшись отъ нихъ. У нась напротивъ передніе боковые купола всегда были на восточныхъ углахъ, а задніе всегда пододвигались отъ угловъ къ переду 1).

Наши русскіе купола совершенно одно и тоже съ куполами греческими по своей форм'в, т. е. какъ одни, такъ и другіе—тамбуръ или

<sup>1)</sup> См. въ Собраніи карть, плановь и рисунковь къ Трудамъ перваго Археологическаго съёзда, Москва, 1871, планы церквей греческихъ и нашихъ (а Московскій житель можеть пойти въ Успенскій соборь и посмотрёть, какъ поставлены на нешь купола). Въ отношеніи къ побочнымъ куполамъ представляеть исключеніе Владимирскій Успенскій соборь Боголюбскаго. Своды его устроены болёе по гречески, чёмъ по нашему, а именно «средніе большіе своды расположены надъ нимъ въ видё высоко поднимающагося надъ остальными малыми сводами, распростертаго надъ грамомъ креста, концы котораго примыкають къ основанію трибуна, находящагося подъ главою» (т. е. главнымъ куполомъ,—слова протогерея А. Виноградова въ Исторіи собора, напеч. въ 1891 г. и цитуемой болёе обстоятельнымъ образомъ ниже, стр. 7 прим.). По этому устройству сводовь собора побочные купола могли быть поставлены на немъ только по—за сейчасъ указанному кресту сводовъ, гдё они и поставлены, бывъ такимъ образомъ значительно отдалены отъ главнаго купола и сиди значительно ниже его.



барабанъ съ сферическимъ покровомъ. Но наши купода отличаются отъ греческихъ, - не можемъ сказать действительно, или только воображаемо и оптически, своей величиной относительно величины церквей и взаимной пропорцієй между вышиной и шириной или объемомъ ихъ тамбуровъ; именно-наши купола въ отношеніи къ величинъ церквей представляются меньшими куполовъ греческихъ, а въ отношени къ пропорціи между вышиной и объемомъ своихъ тамбуровъ представляются значительно сокращающими объемъ противъ вышины и переходящими, такъ сказать, въ шен. Вследствіе этого видъ нашихъ куполовъ и греческихъ, при совершенномъ единствъ формы, настолько различный, что они, бывъ поставлены одинь подлів другаго, тотчась же могуть быть отличены. Такъ какъ греческіе купола въ отношеніи къ величинъ церквей преставляются большими, чъмъ наши, а въ пропорціональномъ отношеніи между вышиной и объемомъ тамбуровъ или барабановъ болве широкими, чвиъ последние: то на видъ въ греческихъ куполахъ преобладаетъ, если позволительно такъ выразиться, сферичность надъ шейностію, а въ нашихъ наобороть-шейность надъ сферичностью, такъ что тв представляются болве сферами, поставленными на шеяхъ, а наши болье шеями, имъющими сферические покровы сверху 1). Если бы это не только представлялось, но и на самомъ дълъ было такъ, то это значило бы, что греческіе купола болье близки къ первоначальной настоящей сферь, чьмъ наши, и что они находятся какъ бы въ первой стадіи удаленія отъ нея, тогда какъ наши во второй. Но мы сказали, что не можемъ утверждать — дъйствительное ли различіе или только воображаемое. По нашимъ смеканіямъ и измівреніямъ какъ будто последнее; но такъ какъ въ этомъ случав мы вовсе не можемъ положиться на себя, то и предоставляемъ решить дело людямъ компетентнымъ. Если различіе воображаемое или оптическое, то оно можеть быть объясняемо, во-первыхъ-твиъ, что купола греческіе снаружи наибольшею частію не круглые, какъ наши, а многогранные, каковая форма оптически увеличиваеть объемъ противъ круглой; во-вторыхъ-тьмъ, что купола греческіе обыкновенно обставлены по окнамъ болве или менве толстыми колонками, тогда какъ наши или совсвыв не обставлены ими или обставлены весьма тонкими, а это еще болье должно увеличивать ихъ объемъ противъ нашихъ 2).

<sup>2)</sup> Кто видалъ св. Марка Венеціанскаго, тотъ припомнить, что купола его снаружи кажутся меньшими, чъмъ въ дъйствительности, отъ того, что—не многогранные, а какъ наши—круглые и безъ колонокъ между окнами.



<sup>1)</sup> См. сейчасъ выше указаннаго Собранія карть, плановь и пр. листь IX, на которомъ купола греческіе и наши.

У Грековъ окна въ церквахъ делались большія и разнообразной формы. Обыкновенная форма окна была продолговатый четвероугольникъ съ полукруглымъ или дугообразнымъ верхомъ; затёмъ, были окна полуциркульныя, малыя и большія,—первыя со раздёленіемъ по длинё посредствомъ колонокъ или прокладенныхъ узкихъ стёнокъ на двое или на трое и безъ сего раздёленія, вторыя кромё раздёленія по длинё на трое еще съ раздёленіемъ по ширинё, — длинныя окна двойныя и тройныя и пр. 1). Количество оконъ, на сколько это позволяли архитектурныя условія, было весьма велико. Особенно стёны на полатахъ вли верхнихъ галлереяхъ состояли такъ сказать сплошь изъ оконъ. Напротивъ у насъ въ Россіи оконъ въ церквахъ было весьма не помногу и онё были весьма небольшія, именно — будучи тёмъ же, что греческія обыкновенныя, т. е. продолговатыми четвероугольниками съ полукруглыми верхами, онъ были четвероугольниками чрезвычайно узкими, представлявшими изъ себя какъ бы простыя щели 2).

Двери въ церквахъ у Грековъ имѣли верхній вырѣзъ горизонтальный и прорѣзка для нихъ въ стѣнахъ была дѣлаема прямая. У насъ двери въ церквахъ имѣли верхній вырѣзъ не горизонтальный, а полукруглый, и прорѣзка для нихъ въ стѣнахъ дѣлаема была не прямая, а скошонная съ широкой стороной откоса къ наружи; откосы были уставляемы колонками въ перемежку съ трехъугольными выступами и черезъ колонки и выступы по полукруглому верху, тоже скошонному, были перекидываемы (накладываемы) соотвѣтственной формы дуги 3).

Раздёлка стівнь съ наружной стороны можеть быть двоякая—посредствомъ окраски и посредствомъ выкладки, т. е. въ посліднемъ случать посредствомъ выкладенія въ стівнахъ орнаментныхъ углубленій и выпуклостей. Мы разумівемъ единственно вторую разділку, а что касается до первой, то объ ней не можетъ быть и річи, потому что образцовъ древней окраски вовсе не сохранилось. Греки почти совсівиъ не разділывали наружной стороны церковныхъ стівнъ въ сейчасъ указанномъ смыслів: они выкладывали ихъ совершенно гладкой и совершенно ровной плоскостью и только обводили кругомъ ихъ однимъ или

<sup>\*)</sup> Русскія двери си. по указанному въ предъндущемъ приивчаніи, а греческія тань же л. VIII и въ Сборникъ Общ. древне-русск. иск. на листъ рисунковъ къ стр. 27, №№ 3 и 4.



<sup>1)</sup> См. разрёзъ св. Софін у Любке или Саввантова и Сборника Общ. древнеруже. нек. на 1866 г. Отд. II, листь рисунковъ къ стр. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Помянутаго собранія карть, плановь и пр. листы ІХ, ХУІІ, ХУІІ и ХХІ.

нъсколькими карнизами, за исключеніемъ или сверхъ того, который подъ кровлею, и на подобіе тіхъ, которые у нась въ многоэтажныхъ домахь дёлаются между этажами; карнизы эти дёлались весьма малыми, такъ что опоясывали стены чуть чуть ваметною лентой і). У насъ напротивъ наружныя ствны церквей обыкновенно извёстнымъ образомъ раздълывались. Раздълка состояла въ томъ, что ствна по всей ея ширинъ разбивалась на опредъленное количество глухихъ или фальшивыхъ арокъ, которыя простирались въ длину по всей ся длинъ отъ верху до низу. Опредъленное количество соотвътствовало количеству дъйствительныхъ арокъ, находившихся внутри церкви между столбами и ствнами къ каждой сторонв, т. е. сколько было действительныхъ арокъ внутри церкви къ каждой сторонъ, столько было дълаемо на каждой стене и фальшивыхъ арокъ снаружи: если церковь, напр., четырехстолиная, го внутреннихъ арокъ въ каждой сторонъ будетъ по три, — по три дълалось и наружныхъ арокъ; если церковь шестистолиная, то внутренних врокъ къ восточной и западной сторонамъ будетъ по три, а къ южной и съверной по четыре. — по стольку дълалось и арокъ и т. д. Самый способъ разделки стенъ арками мы находимъ у насъ въ двоякомъ видъ, именво — дълалось или такъ, что площадь ствиъ разбивалась на соотвътственное количество особыхъ и самостоятельных врокъ съ полукруглыми верхами, или такъ, что сначала вся площадь стыны раздылывалась въ одну большую арку и потомъ эта одна арка посредствомъ прокладки въ ней перегородокъ раздълялась на частивишія арки, причемъ должно было выходить такъ, что съ полукруглымъ верхомъ авлялась одна середняя, а боковыя съ верхами, составлявшими только отрезки полукруга. Последняго рода арки мы находимъ у насъ въ виде тройчатокъ, но не более; какъ таковыя оне могли быть употребляемы только на тёхъ малыхъ церквахъ, у которыхъ наружныхъ арокъ по соответствію съ внутренними на всёхъ четырехъ ствиахъ долженствовало быть по три (на церквахъ четырехстолпемхъ). Эти арки составляють особенность архитектуры Новгородской, въ которой мы видимъ ихъ на нъкоторыхъ малыхъ церквахъ, и какъ таковыя могутъ быть названы Новгородскими тройчатками 2). Дру-

<sup>1)</sup> См. фасадъ Константинопольской церкви Божіей Матери Lips у *Любке* S. 259.

<sup>2)</sup> См. ихъ на фасадѣ Новгородской церкви Спаса Преображенія въ помянутомъ Собраніи карть, плановъ и пр., л. ІХ, № 11, и въ изданіи тр. Томстова и Кондакова Русскія древности въ памятникахъ искусства, выпускъ VI, Спб. 1899, фиг. 145; также на фасадѣ церкви XIII вѣка Псковской губерніи, помѣщенномъ въ журналѣ Нива, 1878 г. № 35.

гаго рода арки, --- въ взвёстномъ соотвётственномъ количествё отдёльныя и самостоятельныя съ полукруглыми верхами, составляють нашъ обычный родь арокъ, т. е. за исключениемъ некоторыхъ малыхъ Новгородскихъ церквей — общечнотребительный. Но онв въ свою очередь подразделяются на два частнейшіе вида, вменно-насколько известна наша архитектура-Новгородскій и Владимирскій. Новгородскія обычныя арки представляють изъ себя одно сплошное поле оть верху до незу, напротивъ Владимирскія подраздівляются на два поля — верхнее н нижнее, что сделано такимъ образомъ, что верхняя половина несколько углублена противъ нижней. За симъ Новгородскія арки не имъють при себъ ничего дальнъйшаго; напротивъ Владимирскія пивють-однъ положенный подъ низомъ верхняго ихъ поля и по верху нижняго поперечный кариезь, другія — этоть кариезь и затімь поставленные подъ нимъ въ нижнемъ полъ арокъ ряды столбиковъ или маленькихъ колонокъ и большія колонны, поставленныя въ промежуткахъ между нимиарками (въ томъ числъ и по угламъ церквей) 1). У насъ какой-то остракъ, не знаемъ и не понимаемъ-почему, назвалъ фальшивыя арки нашихъ церковныхъ ствиъ лопатками; у Нвицевъ онв называются лизенами (Lisene единств., Lisenen множеств.). Не знаемъ, въ нъмецкомъ названіи болье ли смысла, чемь въ нашемь, ибо ни одинь немець не объясниль его намъ этимологически (какъ будто Lisene имъеть сродство съ французскими liséré и lisière-кромка, койма); но во всякомъ случав мы по крайней мере этого не знаемь, а поэтому и будемь употреблять далъе его, а не наше родное.

Кром'в самых врокъ или лизенъ, ничвиъ не украшенныхъ, какъ Новгородскія, или украшенныхъ указаннымъ образомъ, какъ Владимирскія, мы находимъ на ствнахъ нашихъ церквей, внутри арокъ или по ихъ полямъ, и еще украшенія, и именно двоякаго рода—барельефныя и наобороть, если можно употребить здісь названіе, горельефныя. Эти украшенія мы находимъ въ Новгородії и во Владимирії, и въ первомъ не въ обоихъ видовъ аркахъ, а только въ тройчаткахъ, такъ что между этими послідними арками и украшеніями необходимо подозріввается внутренняя связь—появленіе ихъ у насъ оттуда или отъинуда въ совокупности и въ видії одного цілаго. Новгородскія украшенія состоять изъ барельефовъ и горельефовъ, именно—на поляхъ арокъ, съ одной стороны, выпукло высічены кресты, съ другой стороны—углубленно поділаны линіи маленькихъ трехъугольниковъ, кусты звіздочекъ, печуры

<sup>1)</sup> Владинирскія арки (лизены) си. въ Сберник' карть, плановь и пр., листы IX, XVI, XVII, XVIII и XXI.



въ видъ оконъ—круглыхъ (небольшихъ какъ бы круглыхъ фальшивыхъ продушинъ), квадратныхъ, продолговато-четвероугольныхъ съ полукруглыми и трехугольными верхами. Надлежащимъ образомъ описать этихъ украшеній нёть возможности и составить себѣ о нихъ понятіе можно только по рисунку ¹). Замѣчательную черту ихъ составляеть то, что онѣ расположены безъ симметріи, въ какомъ-то странномъ pêle-mêle или безнорядкъ, и при первомъ взглядѣ производятъ впечатлѣніе какъ бы какихъ-то кабалистическихъ знаковъ. Украшенія Владимирскія, исключительно барельефныя и совсѣмъ въ другомъ родѣ, состоятъ въ томъ, что или одни верхнія поля арокъ и только слегка или же эти поля и верхи нижнихъ между колонками и совершенно густо или всплошную покрыты небольшими барельефами людей (превмущественно святыхъ), животныхъ, птицъ и деревьевъ ²).

Различіе формы крышъ у Грековъ и у насъ зависѣло отъ различія формы сводовъ. У Грековъ крыши на церквахъ, настилавшіяся на своды такъ, какъ имѣли себя эти послёдніе, представляли изъ себя тотъ же самый крестъ съ закаморами между его концами, что и они, т. е. крыши сохраняли крестъ сводовъ, бывъ настилаемы отдѣльно на своды верхніе и отдѣльно на своды нижніе въ углахъ между верхними. У насъ крыши отчасти вовсе не имѣли формы креста, отчасти же имѣли ее значительно иную, чѣмъ у Грековъ, и далеко не въ собственномъ смыслѣ, какъ у нихъ. У насъ церкви покрывались крышами двояко. Во-первыхъ, арки или лизены обыкновенныя на церквахъ Владимирскихъ всегда, а на церквахъ Новгородскихъ, какъ должно думать, по крайней мѣрѣ, иногда, именно — по крайней мѣрѣ на церквахъ большихъ, дѣлались такимъ образомъ, что надъ ихъ полукруглыми верхами не накладывалась стѣна горизонтальной линіей, но что онѣ оставлялись полукругами, образуя на стѣнѣ столько полукруглыхъ фронтоновъ,

<sup>1)</sup> См. фасадъ Новгородской церкви Спаса Преображенія въ Собранів карть, плановь и пр., л. IX.

<sup>\*)</sup> Слегка и въ одномъ верхнемъ полѣ украшена барельефами Покровская церковь близъ Боголюбова, построенная Андреемъ Боголюбскимъ; не только въ верхнемъ полѣ, но и въ верхней части нижняго и всплошную украшенъ ими Владимирскій Дмитріевскій соборъ, построенный братомъ Боголюбскаго Всеволодомъ. Покровскую церковь см. въ VI вып. помянутаго изданія гр. Толстова и Кондакова Русскій древности въ памятникахъ искусства, фигт. 35 и 67; Дмитріевскій соборъ— въ изданіи гр. Строганова: Дмитріевскій соборъ во Владимірѣ (на Клязьмѣ), Москва, 1849, и въ сейчась указанномъ выпускѣ Русскихъ древностей гр. Толстова и Кондакова, фиг. 44 и многія слѣдующія.

сколько ихъ (арокъ) было на каждой изъ послёднихъ. Крыша на церквахъ съ подобными верхами арокъ крылась по этимъ верхамъ и такимъ образомъ на каждую сторону она выходила рядомъ полукругомъ ').
Во-вторыхъ, въ церквахъ Новгородскихъ малыхъ съ лизенами тройчатками (на которыхъ хотели делатъ лизены тройчатками), а также, вёроятно, большею частію и въ малыхъ съ лизенами обыкновенными на
каждой стенв надкладывали трехъугольный фронтонъ и по этимъ фронтонамъ церкви и крыли на каждую сторону двускатниками, т. е. всего
четырьмя, которые составляли изъ себя крестъ, имъвшій центромъ свовиъ куполъ '). Этотъ крестъ, въ общемъ смыслё формы, былъ тотъ же
крестъ, что и греческій, но по своему частнейшему виду далеко не
то, что онъ: тогда какъ тотъ выдёлялся изъ крыши, какъ рёзко и определенно очерченный, какъ настоящій крестъ, у насъ только вся крыша
нивла форму креста или крестовую.

Всв указанныя нами частныя отличія русских церквей оть греческихъ были следствіемъ измененій, сделавныхъ въ архитектуре первыхъ въ сравнении съ последними. Но было еще отличие, проистекавшее изъ отсутствія и недостатка, которое, не производя язміневія въ собственномъ смыслё, должно было существенно производить измёненіе вида тімь, что нівчто, составлявшее принадлежность греческихъ церквей, у насъ просто отсутствовало. Мы разумбемъ колонны. Въ Греців, отъ глубокой древности странв каменной архитектуры (хотя классическая Греція все время удерживала каменную архитектуру на «деревянное дъло»), изсъченныя изъ мрамора или изъ другаго подобнаго камня колонны составляли такую же простую вещь, какъ всъ вообще вматеріалы камнестроенія (а классическіе Греки полагали въ колоннахъ, которыя довели они до неподражаемой степени совершенства, такъ сказать, всю суть). Составляя необходимую орнаментную вли украсительную принадлежность всёхъ мало мальски хорошихъ зданій, онъ составляли таковую принадлежность и церквей. Въ церквахъ колонны помъщались по продольнымъ линіямъ купольныхъ столбовъ — между ними и позади ихъ, и именно въ два яруса — въ ниж-

<sup>2)</sup> См. въ Собраніи карть, плановь и пр. новгородскую церковь Спаса Преображенія и у тр. Толстова и Кондакова въ томъ же выпускъ Древнихъ памятниковъ три новгородскія церкви, именно: Петра и Павла, того же Спаса Преображенія и Осодера Стратилата, — фигг. 144—146.



<sup>1)</sup> См. Владимирскіе Успенскій и Дмитрієвскій соборы и Покровскую церковь, также Переяславскій Преображенскій соборь, у мр. Толстова и Кондакова въуказанномъ выпускъ Древнихъ памятниковъ, фигг. 32, 33, 35, 44 и 45.

немъ этажъ (на полу самой церкви) для поддержанія вивств съ столбами такъ называемыхъ полатей или верхнихъ галлерей, въ верхнемъ этажь или на этихъ полатяхъ для поддержанія вивств съ твии же столбами арочныхъ ствиъ того подкупольнаго обруба или сундука, о которомъ мы говорили выше 1). Такимъ образомъ, греческая церковь представляла открытую середину и съ объихъ сторонъ двухъярусные ряды колоннъ (съ купольными и добавочными къ купольнымъ столбами между ними). Ничего подобнаго не могло быть у насъ въ Россін, ябо у насъ не было мрамора или другаго нужваго камня и вовсе не было мастеровъ для обделки; колонны какъ величайная редкость, и притомъ не настоящія колонны, а только колонки, могли быть привозимы къ намъ единственно изъ Греців. Полагаемъ, у всякаго читателя настолько живо воображеніе, чтобы представить, что съ помянутыми рядами колониъ и безъ нихъ церкви должны были имъть совершенно различный видъ. Съ наружной стороны церквей колонны употреблялись у Грековъ, во-первыхъ, для устройства портика или галлереи вдоль западной ствым церкви или же со всехъ трехъ сторонъ ея, за исключеніемь стороны восточно-олтарной, — такъ называемаго эксонартекса (внішней паперти, о которой ниже), во-вторых в небольшом в нан **уменьшенномъ** разм**ъ**ръ колонокъ для украшенія оконъ самыхъ церквей и ихъ куполовъ. И наружному виду греческикъ церквей, какъ и внутреннему, колонны и колонки придавали весьма большое своеобразіе, или говоря исторически, т. е. хотимъ сказать-хронологически: наши русскія перкви, вследствіе отсутствія колоннъ и колонокъ, весьма значительно должны были отмениться отъ церквей греческихъ.

Итакъ, наши каменныя церкви домонгольскаго періода по своей архитектурной форм'в суть церкви греческія, а не что-либо новое и вовсе не что-либо иное. Но будучи этими церквами или воспроизведеніемъ и повтореніемъ этихъ церквей въ существ'в и въ общемъ, он'в до н'вкоторой степени уклонились отъ нихъ въ частностяхъ и составляютъ какъ бы ихъ разновидность. Специфическіе признаки, которые мы находимъ въ нашихъ церквахъ, иначе—частные признаки ихъ уклоненія отъ церквей греческихъ, не случайны въ нихъ и не разнообразны, такъ чтобы каждая церковъ была сама по себ'в, но тверды и единообразны, такъ что вс'в он'в представляють изъ себя въ полномъ смысл'в одинъ классъ или одну категорію (окончательную характеристику ихъ мы сд'влаемъ ниже). На этомъ основаніи архитектуру русскихъ каменныхъ церквей домонгольскаго періода справедливо будетъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. разръзъ Софін Константинопольской въ книгахъ, указанныхъ выше.



назвать стилемъ русскимъ (подразумъвая, что онъ есть русско-греческій). А такъ какъ впослъдствін времени наши каменныя церкви явились съ новыми измъненіями противъ церквей домонгольскаго періода, то его нужно будеть точнъе назвать стилемъ русскимъ первымъ или первичнымъ, домонгольскимъ, хотя онъ оставался весьма долгое время и послъ нашествія Монголовъ.

Отличія нашихъ церквей отъ церквей греческихъ, какъ мы сказали выше, раздёляются на два класса: однё изъ нихъ несомнённо принесены къ намъ изъ самой же Греціи и должны быть понимаемы такъ, что наши церкви представляють собою воспроизведеніе особаго вида церквей греческихъ; относительно другихъ должно думать, что онё или имёють то же происхожденіе или привнесены мастерами западными.

Къ первому классу принадлежать всё отличія, касающіяся куполовъ, и также отличія формы оконъ.

Что отличія, касающіяся куполовъ, не могли быть привнесены мастерами западными, это понятно и безъ всякихъ положительныхъ доказательствъ: на Западѣ куполовъ не было, слѣдовательно западнымъ мастерамъ нечего и не откуда было привносить. Но во всякомъ случаѣ мы имѣемъ и положительныя доказательства, а именно — представляемыя Кіевскимъ Софійскимъ соборомъ. Несомнѣнно, что этомъ соборъ построенъ мастерами греческими, а не западными 1). Онъ не сохранился вполнѣ, но во всякомъ случаѣ сохранился на столько, чтобы отвѣчать на нашъ вопросъ: самыхъ куполовъ его не уцѣлѣло, но уцѣлѣли низы послѣднихъ со сводами, и изъ того, что уцѣлѣло, совершенно ясно, что купола у насъ съ самаго начала ставились такъ, какъ мы указали. Послѣ Кіевскаго Софійскаго собора было бы излишне указывать на Новгородскій Софійскій соборъ, который представляетъ собою копію Кіевскаго и который, въ отношеніи къ куполамъ сохранившись вполиѣ, говоритъ то же самое.

Такимъ образомъ, въ отношеніи къ куполамъ, т. е. къ ихъ отличіямъ, наши церкви должны быть понимаемы какъ воспроизведеніе особаго вида архитектуры греческой 2). Единственный особый видъ

<sup>2)</sup> О неумъстности предположенія, что съ куполами могли случиться перемъны у насъ въ Россіи, когда у насъ вовсе не было своей архитектуры каменной, не считаємъ нужнымъ говорить въ текстъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кроит совершенной невтроятности предполагать, чтобы для его построенія Ярославь призваль уже настеровь западныхь, его происхожденіе изъ рукь настеровь греческихь доказывается и способонь его кладки, о которой скажень ниже.

архитектуры греческой, о которомъ можно думать послѣ архитектуры общей, есть архитектура Корсунская, ибо мы могли брать мастеровъ только изъ двухъ мѣстъ — или изъ Константинополя или изъ Корсуни, и если они были не изъ перваго, то необходимо должны быть изъ послѣдней. Слѣдовательно, дѣло должно понимать такъ, что у насъ для строенія церквей были вызываемы мастера греческіе не изъ Константинополя, а изъ ближайшей къ намъ и болѣе знакомой намъ Корсуни. Случиться этому, имѣть этому мѣсто было и совершенно естественно: если въ ней—Корсуни, которая была болѣе близка къ намъ и была намъ столько же знакомою, сколько знакомъ всякому человѣку его обычный рынокъ—что она для насъ составляла,—такъ же процвѣтало каменное зодчество, какъ и въ Константинополѣ, то и на самомъ дѣлѣ зачѣмъ бы предки наши стали брать мастеровъ не изъ ней, а изъ послѣдняго ')? Мы, разумѣется, не возмемся объяснить, почему

<sup>1)</sup> Печерскій Патерикъ, конечно, говорить, что мастера, строившіе Печерскую церковь, были изъ Константинополя; по его свидетельству не можеть быть усвояемо положительнаго авторитета. — Откуда изъ Греціи приведены были Владимиромъ мастера для построенія Десятинной церкви, остается неизв'єстнымъ, и само по себ'є одинаково вероятно какъ то, что они приведены были изъ Константинополя, такъ и то, что изъ Корсуни. Вторынъ строителемъ каменныхъ церквей посл'я Владимира. быль сынь его Мстиславь, начавшій (и не успівшій окончить) строеніе собора Черниговскаго. Относительно этого втораго есть вся вероятность полагать, что онъ привель настеровь именно изъ Корсуни. Будучи до Чернигова удельнымъ княземъ Тмутараканскимъ, онъ построилъ каменную церковь въ г. Тмутаракани: конечно, онъ взяль при семь мастеровь изъ сосъдней Корсуни, а не выписываль изъ отдаленнаго Константинополя. Но чрезъ эту первую постройку онъ долженъ быль свести знакоиство съ мастерами Корсунскими и следовательно ихъ же потомъ призвать и для второй постройки (Черниговской). Ярославъ началъ свое строение каменныхъ церквей непосредственно посл'я смерти Мстислава; сл'ядовательно есть вся в'яроятность дунать, что воспользовался его мастерами. Такимъ образомъ, мастера Корсунскіе (именно, а не Константинопольскіе) и могли утвердиться у насъ.—Какихънебудь панятниковъ Корсунской архитектуры неизвестно и какихъ-небудь остатковъ ея пока не найдено; но мы предполагаемъ то, что представляется единственно возножнымъ предполагать. Если на основании произведенныхъ доселт раскопокъ въ Херсонесъ приходять къ тому неожиданному заключенію, что господствующимъ, если не единственнымъ, типомъ церквей его была базилика (см. въ IV выпускъ Русскихъ древностей въ намятникатъ искусства гр. Толстова и Кондакова стр. 14 sqq): то надлежить со всею вероятностью считать это за недоразумение. Существование въ Херсонесть итсколькихъ, неиногихъ, базиликъ церквей — дтло возножное; а заттиъ должно думать, что принимаются за остазки базиликъ церквей остатки базиликъ гражданскихъ (на что указывается и темъ, что остатки эти-группами, т. е. они

архитектура Корсунская отступала въ отношении къ куполамъ отъ общей греческой; но что въ странв, гдв процветаетъ каменное зодчество, образуются подъ вліяніемъ разныхъ условій местные виды архитектуры, это дело натуральное и обычное. Можемъ указать только на то, что имеются свидетельства, изъ которыхъ следуеть, что особенность Корсунской архитектуры въ отношеніи къ куполамъ не составляла ея исключительной особенности. Въ продолженіе 1043—1071 гг. быль построенъ въ Венеціи греческими мастерами и въ форм'в греческой купольной церкви соборъ св. Марка, — и его пять куполовъ снлять на одной площади совершенно такъ, какъ въ нашихъ русскихъ церквахъ (такъ что по куполамъ онъ высматриваетъ совсёмъ русскимъ соборомъ, только его купола расположены иначе, чёмъ у насъ, а именно крестообразно '); въ 987 г. была построена въ Солуни церковь Вардіева, и ея пять куполовъ тоже сидятъ на одной площади, какъ у насъ ').

Форму нашихъ оконъ мастера Корсунскіе, можеть быть, и не принесли кь намъ какъ готовую, а уже у насъ замівнили ею свою греческую форму, что весьма легко объяснить нашими климатическими условіями, именно—тімь, что, во-первыхъ, у насъ по нашему климату непремівно нужно было въ оконныя рамы в вставлять стекла или слюду, а не переплетать ихъ только проволочными сітками, какъ это было возможно въ Греціи, стекло же и слюда были вещи весьма дорогія; во-вторыхъ тімь, что и при вставленныхъ въ рамы стеклахъ или слюдів у насъ въ большія окна слишкомъ бы дуло, такъ что въ церквахъ, не имівшихъ печей, которыя явились у насъ въ нихъ только весьма поздно, зимой было бы слишкомъ холодно. Какъ бы то ни было, но соборы Кіевскій Софійскій и Новгородскій Софійскій доказывають, что наши узкія щелеобразныя окна явились у насъ прежде мастеровъ западныхъ: ни въ томъ, ни другомъ соборів не сохранилось оконъ въ

дають видьть въ себъ остатки отъ базиликъ, находившихся во иножественноиъ числъ на торговыхъ площадяхъ).

<sup>1)</sup> Планы и фасады собора св. Марка у Любке S. 416 и 418, у Лютиова въ Die Meisterwerke der Baukunst, и въ спеціальновъ сочиненіи Мотеса: Geschichte der Baukunst und Bildhauerei Venedigs, два тома, Leipzig, 1861.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Фасадъ церкви у *Тексъе* и *Попл. Пуллана*, Pl. 50, и изъ нихъ въ Сборникъ Общества древне-русск. искусства на 1866, листь рисунковъ къ стр. 27 № 4, и также въ собраніи карть, плановь и пр., листь VIII, № 8 (Въ настоящее время мечеть Казанджиларъ-Джамиси, — *Изамб*. ltin. de l'Orient p. 719).

о совство особенной формт древних оконных рамъ скажемъ неже.

ствнахъ, потому что въ томъ и другомъ ствны обнесены позднейшими пристройками, но въ первомъ изъ нихъ ясно видна позднейшая разделка узкихъ оконъ на широкія въ главномъ олтарномъ полукружіи, аво второмъ они сохранились въ древнемъ виде во всёхъ олтарныхъ полукружіяхъ и въ боковыхъ куполахъ (и еще въ восточной стене по-за олтарнымъ полукружіямъ,—объ этой стене съ угловыми четвероугольными отделеніями къ ней въ рядъ съ олтарными полукружіями, см. ниже 1).

Послѣ куполовъ и оконъ остаются двери и ливены.

Двери въ Кіевскомъ Софійскомъ соборѣ имѣють не нашу русскуюформу, а греческую, т. е. четвероугольникъ съ горизонтальнымъ, а не полукруглымъ верхомъ, и прорѣвъ въ стѣпахъ прямой, а не скошонный; двери Софійскаго Новгородскаго собора, доселѣ не сохранившіяся, несомнѣнно имѣли ту же форму (двери самаго собора, окруженнаго-папертями, теперь раздѣланы въ арки, но двери папертей, ясно воспроизводящія двери собора, — греческой формы). Относительно лизенъ соборы ничего не говорять, ибо стѣны ихъ, какъ мы давали внать, закрыты позднѣйшими пристройками, и хотя пристройки втораго изънихъ сравнительно весьма древни, однако не могутъ служить для отвѣта на нашъ вопросъ (на пристройкахъ есть лизены, но онѣ уже могуть быть производимы отъ мастеровъ западныхъ).

Если двери въ соборахъ греческой формы, а не нашей, то по ви-

<sup>1)</sup> Что въ Корсуни, не смотря почти на одинаковость климатическихъ условій съ Константинополемъ, могли изменить широкія окна въ узкія сообразно местному вкусу (который должень быть предполагаемь не какъ чисто греческій, а какъ греко-варварскій), это весьма возможно: въ Грузів и Арменіи, изъ коихъ въ первой климатическія условія не менте, а во второй болте благопріятны, чтить въ-Константинополъ и во всей Греціи, им находинь въ церквахъ наши узкія окна, си. фасады Грузинскихъ и Армянскихъ церквей въ изданіи Д. Гримма: «Памятники Византійской архитектуры въ Грузін и Арменіи», Спб., 1864, а однѣхъ Грузинскихъ въ IV выпускъ Русскихъ древностей въ памятникахъ зодчества гр. Толстова и Кондакова, посвященномъ древностямъ Крыма, Кавказа и Кіева (изъ Армянскихъ церквей фасадъ собора въ бывшей столицъ Арменіи г. Ани, находящемся на ръкъ Арпачаъ, на юго-востокъ отъ Карса, основаннаго въ 1010 г., у Любке S. 269). И въ самой Грецін им находинъ малыя окна нашей формы, а именно-въ приложения къ церквамъ съ слишкомъ малыми размърами; таковы, напр., окна въ Аонискихъ церквахъ-старомъ соборъ (находящемся рядомъ съ новымъ) и Успенія Божіей Матери подъ Акрополемъ (фасады у Ленуара въ Architecture monastique, t. I, pp. 271 и 285, а куполъ первой и фасадъ второй въ Собранін карть, плановъ и пр., листъ ІХ, №№ 7 и 8).

димому прямо следуетъ, что наша форма обязана своимъ происхожденіемъ мастерамъ западнымъ. Это действительно следуеть, но намъ думается, что не безусловно и что можеть быть предполагаемо и друпе. Въ Корсуни вивств съ формами архитектурными мъстными могли быть извъстны и употребительны и формы общія; мастера Корсунскіе, стронвшіе Кіевскій Софійскій соборъ, могли поступить такь, чтобы соединить одив формы съ другими-местныя куполовъ съ общими дверей, а последующие Корсунские мастера наобороть могли поступить такъ, чтобы и во второмъ случав употреблять форму мъстную, т. е. вашу позднъйшую, оть чего и могло случиться, что эта вторая форма, тоже мъстная корсунская, явилась позднее куполовъ. Такъ, говоримъ, можно еще предполагать, производя наши двери изъ той же Корсуни. Правда, что колонны, которыми у насъ обставлены скосы дверей, на своихъ базисахъ имъютъ специфическую особенность, указывающую на ихъ происхождение западное (Eckblatt) 1); но могло быть, что они только эту особенность и присоединили къ колоннамъ уже готовымъ 2). Вообще, не отнимая нашихъ дверей во что бы ни стало у мастеровъ западныхъ, мы хотимъ только сказать, что никакъ не следуеть торопиться съ выводами 3).

Относительно лизенъ большая часть изследователей, если не ошибаемся, склоняется къ тому, чтобы производить ихъ съ Запада. Мы съ своей стороны решительно склонаемся къ тому, чтобы производить ихъ съ Востока. Принадлежа по своему происхожденію, которое восхо-

<sup>1)</sup> Листки, прикрытія на углахъ четвероугольнаго плинтуса колоннъ— ихъ круглаго базиса, см. у Любке S. 315 и Мюмера-Мотеса въ словаръ подъ сл. Eckblatt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) При томъ Мюлмеръ-Мотесъ усвояють эту собственность и поздивишей архитектурв Византійской, ibid..

<sup>3)</sup> А что наша форма дверей, считаемая исключительной принадлежностью архитектуры западно-римской (именно—позднёйшей, начиная съ X вёка), на самомъ цёлё не была таковою, это доказываеть намъ помянутая архитектура Грузинско-Армянская, въ которой на ряду съ формою дверей греческою мы находимъ и собственную форму, совершенно тождественную съ формою западною, см. у Гримма: соборъ въ г. Ани, церковь въ Манглисъ, постр. въ 1020 г., и церковь въ Гелати, постр. ок. 1110 г., а у гр. Толстова и Кондакова последнюю церковь,—фиг. 61. Въ самой архитектуре греческой мы находимъ если не двери, то арки, у которыхъ при полукругломъ верхв, какъ это имъ обычно, прорезъ скошенъ и обделанъ такъ, какъ въ дверяхъ западныхъ, см. арки въ паперти помянутой выше Солунской Варайевой церкви.

дить къ древнему времени, Востоку или Западу 1), лизены несомивнио впервые явились на базиликахъ, затъмъ, чтобы разнообразить длинныя поля вхъ ствнъ. Какъ собственная принадлежность базвликъ, лизены были усвоены позднейшею западною архитектурой отъ древнейшей и стали одною изъ непремънныхъ принадлежностей и одною изъ характеристических особенностей последней. Но намъ представляется очевиднымъ то, что между позднейшими западными лизенами и нашими русскими есть существенная черта несходства. Наши ливены, какъ мы сказали, или идутъ во всю длину ствиъ или же двойными углубленіями — болъе глубокимъ и менъе глубокимъ и поперечными карнизами раздъляются на два поля, и не болве того; напротивъ, западныя лизены сидять на стынахъ обыкновенно въ нъсколько рядовъ (не менъе трехъ) и, такъ сказать — уръзывая свою длину, стремятся къ тому, чтобы этихъ рядовъ было какъ можно более. Такимъ образомъ, наши лизены хотять только того, чтобы однообразное поле ствить разбить на нъсколько большихъ площадей; напротивъ западныя лизены стремятся къ тому, чтобы разбить его въ клетки и какъ можно на большее количество этихъ последнихъ, однимъ словомъ-стремятся къ тому, чтобы какъ можно болье его испестрить. Замычая это несходство въ характеры и въ основной мысли нашихъ лизонъ и западныхъ, мы въ то же время находимъ, что не въ видъ общаго правила и не бывъ, можеть быть, слишкомъ распространенными, лизены были употребительны и на Востокъ, т. е. въ приложении къ церквамъ купольнымъ 2).

<sup>1)</sup> Т. е. мы ходимъ сказать, что лизены могъ изобрѣсть Востокъ, а не Западъ, въ свой, если позволительно такъ выразиться, базиличный періодъ, предшествующій купольному, который начался собственно съ Юстиніана (до котораго купольныя перкви, ведущія свое дѣйствительное начало отъ Константина, не составлям еще церквей обычныхъ, а были довольно рѣдки). А то обстоятельство, что мы впервые находимъ лизены на базиликѣ Равеннскаго св. Аполлинарія іп Classe (534—549 г.,—фасадъ у Любке S. 227), которая есть базилика болѣе восточная, чѣмъ западная, говорить именно въ пользу того, чтобы ихъ усвоять скорѣе Востоку, чѣмъ Западу.

<sup>\*)</sup> На помянутой Солунской Вардіевой перкви, на перкви Константинопольскаго монастыря Пантократоръ, построенной въ первой половинѣ XII в. импер. Іоанномъ Комнинымъ и его супругой Ириной (фасадъ у Ленуара въ Architect. monast., t. I, р. 268; въ настоящее время мечеть Килисе-Джами, Изамб.), на церкви Константинопольскаго монастыря, называвшагося Моνὴ τῆς Χώρας, по строенію относящейся къ концу XI вѣка, а по реставраціи къ первой четверти XIV вѣка (фасадъ у Ленуара ibid. р. 269 и въ Собраніи картъ, плановъ и пр., листъ VIII, № 9; въ настоящее время мечеть Кахріс-Джами, Изамб. р. 558).

Эти восточныя лизены, много или мало распространенныя, мы находимъ въ существъ сходными съ нашими. А на этомъ основанія и представляется болье въроятнымъ выводить наши лизены съ Востока, а не съ Запада, т. е. понимать дело такимъ образомъ, что лизены, отчасти усвоенныя у Грековъ и церквамъ купольнымъ, составляли принадлежность той частной греческой архитектуры — разумбемъ Корсунской, которую усвоили мы 1). Наконецъ, мы находимъ у насъ лизены съ такимъ признакомъ или съ такой особенностью, которой мы вовсе не видимь на Западъ и которая, какъ намъ думается, прямо говорить за то, что онъ пришли къ намъ съ Востока. На Запалъ поверхъ полукруговъ лизенъ ствны всегда надкладываются горизонтальнымъ образомъ; напротивъ у насъ, какъ говорили мы выше, если не наибольшею частію, то весьма часто и въ архитектуръ нъкоторыхъ мъстностей, какъ Владимирская, постоянно полукруги лизенъ и сверху или снаружи выыладываются полукругами, такъ что образують изъ себя рядъ полукруглыхъ фронтоновъ. Что подобная отдёлка ливенъ, неизвёстная Западу, была употребительна на Востокъ въ нашъ періодъ домонгольскій, положительное доказательство этому представляеть Венеціанскій соборъ св. Марка (построенный, какъ мы сказали, въ формъ греческой купольной церкви греческими мастерами въ продолжение 1043-1071 гг.), у котораго ливены имвють сейчась указанную обделку.

Сейчасъ сказанное нами относится къ лизенамъ обыкновенной формы (ряды самостоятельныхъ арокъ). Что касается до Новгородскихъ тройчатокъ, то еще съ большею рёшительностью должно утверждать, что онё происхожденія греческаго, а не западнаго. Эти тройчатки, описанныя нами выше, употребляются въ приложеніи къ нёкоторымъ малымъ Новгородскимъ церквамъ не иначе, какъ въ соединеніи съ трехугольными фронтонами на стінахъ, и именно употребляются такимъ образомъ, что трисоставные верхи ихъ поміщаются въ трехугольникахъ фронтоновъ, занимая собою соотвітственной формы поле посліднихъ. Необходимо или, по крайней мірів, совершенно віроятно думать о происхожденіи тройчатокъ, что онів воспроизводять греческія тричастныя той же формы окна, которыя и поміщались у Грековъ тугь же, именно — во фронтонахъ, которыми закрывались бочко-

<sup>1)</sup> Въ архитектурѣ Грузинско-Армянской, на которую мы нѣсколько разъ указывали, въ числѣ другихъ особенностей мы находимъ и лизены, и именно какъ наши обыкновенныя (соборъ въ г. Ани) и какъ тройчатки Новгородскія, котя и не совсѣмъ тождественныя съ сими послѣдними (у Гримма церкви въ Самватисѣ и въ Аллаверды).



образные своды, проводившіеся на стѣны отъ арокъ подкупольнаго обруба <sup>4</sup>).

Владимирскія лизены, состоящія изъ двухъ полей — верхняго п нижняго, какъ мы сказали, имъють тв особенности противъ Новгородскихъ лизенъ (подразумъвается, обыкновенныхъ, а не тройчатокъ), что, во-первыхъ, по верху нижняго поля однихъ между ними положенъ поперечный карнивъ, — во-вторыхъ, что въ другихъ подъ этимъ карнизомъ поставленъ еще частый рядъ маленькихъ колонокъ и что въ промежуткахъ между ними самими (лизенами) поставлены колонны. Если не о самыхъ лизенахъ, то объ этихъ прибавленіяхъ въ нимъ, составвляющихъ Владимирскую особенность, положительно думаютъ, что онъ происхожденія западнаго. Однако, мы и здёсь того миёнія, что не должно спешить съ решительнымъ заключениемъ, и что дело должно быть считаемо требующимъ дальнвишихъ изследованій. Что карпизъ съ одной стороны имъетъ форму очень близкую къ формъ карнизовъ западныхъ, такъ что можетъ быть считаемъ за ихъ воспроизведеніе, а съ другой стороны, что такого карниза ни въ приложени къ лизенамъ, ви вообще на церквахъ мы не находимъ у Грековъ, это есть фактъ. Что частой рядъ колоновъ весьма употребителенъ на Западъ и вовсе не видится въ употребленіи у Грековъ, это опять несомнънно <sup>2</sup>). Что наконецъ колонны между самыми лизенами настолько несоразмърно тонки сравнительно съ своей длиной, что должны быть признаны за негреческія, это также безспорно. И однако на нашъ взглядъ все еще остается мъсто подозрънію-не одного ли происхожденія эти мъстныя Владимирскім особенности со всёми вообще особенностями нашихъ церквей, т. е. не идуть ли онъ оть той же архитектуры Корсунской, что и последнія. Прежде всего воть прямое основаніе для сометнія: если бы наши маленькія колонки были происхожденія западнаго, то мастера западные должны были бы перенести ихъ къ намъ въ томъ видъ, какъ

<sup>1)</sup> Тричастныя окна во фронтонахъ греческихъ церквей см. въ Сборникѣ Общества древне-русск. искусства на 1866 г., Отд. II, листъ рисунковъ къ стр. 27, № 3, и въ Собраніи картъ, плановъ и пр. листъ IX, № 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Западныя церкви читатель можеть смотрёть у *Любке* въ Geschichte der Architektur, также у *Калленбаха* въ Chronologie der Deutschmittelalterlichen Baukunst. Нёчто весьма схожее съ колонками Владимирскими (висящія головы) мы встрётили на рундбогенфризахъ (Rundbogenfriese, — круглыхъ дугахъ фризовъ) церкви Бенедиктинскаго аббатства въ Königslunev' (находящемся не далеко отъ Брауншвейга), заложенной въ 1135 г. (*Любке*, S. 358 нач.), см. въ Словаръ *Мюллера-Мотеса* fig. 1160, S. 809.

онъ имъли себя у пихъ; между тъмъ мы находимъ у насъ относительно этихъ колонокъ весьма замвчательную особенность, которой вовсе не встрвчаемъ въ архитектурв западной, именно — наши колонки не поставлены внизу на обыкновенную подставку въ видъ полки, какъ это всегда въ архитектуръ западной, а каждая въ отдъльности поставлена такъ сказать на художественно-фантастическую подставку, на находящуюся подъ ней человъческую голову, животное или птицу, при чемъ эти последнія подставы смотрять не столько подставами, сколько подвъсками, а колонки не столько сидящеми на нихъ, сколько висящими вивств съ ними подъ карнизомъ, за который какъ бы держатся своими капителями. Затъмъ, разсуждая вообще и апріорически о возможности того, чтобы все указанное принадлежало архитектуръ Корсунской, можно сказать савдующее. Единство вкусовъ и стремленій приводить къ единству результатовъ независимымъ образомъ и весьма неръдко къ такому поразительному единству не только въ общемъ, но и въ частностяхъ, что двв вещи, явившіяся независимо одна оть другой, представляются какъ бы одна съ другой списанными. Новые западные народы, взявъ архитектуру римскую, которая была одна и та же съ греческою, сообразно своимъ вкусамъ и наклонностямъ, привнесли въ нее свои особенности. Подобное могло быть и съ архитектурой греческой во вторыхъ рукахъ, и именно — быть не только у другихъ народовъ, заимствовавшихъ ее у Грековъ, но даже и у самихъ Грековъ въ такихъ колоніяхъ, которыя жили болье или менье обособленно отъ метрополін и разъединенно съ ней и гдё Греки должны были вырождаться въ нъчто особое отъ настоящихъ Грековъ, — въ полугрековъ и полуварворовъ. Какъ отличительную черту вкуса новыхъ западныхъ народовъ составляеть стремленіе къ нестротв, такъ съ ввроятностію можеть быть предполагаема таже черта и на Востокъ,--не у Грековъ и у Грековъ внѣ Греціи. А отсюда являлась возможность и того, чтобы люди независимо другь оть друга и каждый самъ по себв создали одив и теже или весьма близкія и сходныя архитектурныя формы. Вообще, сводя апріорическое съ апостеріорическимь, мы думаемь, что вопрось можно будеть решить положительнымъ образомъ только тогда, когда, во-первыхъ, будуть тщательно изучены остатки древней архитектуры Крымской, которая должна быть предполагаема, какъ одна и таже съ Корсунскою, и во-вторыхъ, когда столько же тщательно будуть изучены остатки древнихъ архитектуръ Кавкава и Арменіи, съ которыми должна быть поставляема въ связь архитектура Корсунско-Крымская (а что наши приведенныя выше предположенія не суть только правдныя предположенія, укажемъ на то, что напр. въ архитектуръ Грузинско-Армянской колонны совершенно такъ же, какъ на Западв, перестали точно наблюдать греческую пропорцію, и такъ же, какъ и тамъ, являются на наружной сторонъ стънъ и въ видъ несоразмърно тонкихъ, см. у Гримма и у Любке соборъ г. Ани и у перваго церковь въ Гелати).

Поля ливенъ на нъкоторыхъ церквахъ Владимирскихъ и на нъкоторыхъ церквахъ Новгородскихъ, какъ мы сказали, укращаются барельефами и горельефами. Барельефы на церквахъ Владимирскихъ былв введены Боголюбскимъ. Его Успенскій Владимирскій соборъ, въ настоящее время сохраняющій только следы барельефовъ, быль украшенъ ими много или мало, а его Покровская церковь близъ Боголюбова была украшена ими немного въ верхнихъ поляхъ лизенъ. Дметріевскій соборъ Всеволодовъ украшенъ барельефами весьма много, именно-ими сплошь покрыты верхнія поля лизень и верхнія части нижнихь между колонками. Наконецъ, Юрьевскій соборъ Святослава Всеволодовича украшенъ барельефами такъ сказать до nec plus ultra, -- ими покрыты всв решительно его стены оть верху до низу. На барельефахъ изсвчены изображенія людей, преимущественно святыхъ, звёрей, птицъ ы деревьевь; наибольшая часть изображеній суть отлівльныя изображенія и только въ видъ исключенія небольшія сцены і). Люди, затвердившіе себъ, что церковь Греческая не терпъла изваяній, считають находящимся внъ всякаго сомнънія и очевиднымъ то, что Владимирскіе барельефы происхожденія западнаго. На самомъ же ділів церковь Греческая не терпъла изванній только въ смысль статуй и вовсе не барельефовъ. Что же касается до последнихъ, то, во-первыхъ, мы положительно знаемъ о крестахъ и объ иконахъ въ церквахъ, назначенныхъ для поклоненія, которые были изсёкаемы на каменныхъ доскахъ и представляли собою настоящіе барельефы (см. ниже объ нконостасть), — во-вторыхъ, въ древнее время даже и обыкновенныя иконы были попревмуществу своего рода барельефныя, именно — онв быль воскомастиковыя, — рельефно или выпукло вычерченныя (какъ бы выгравированныя, — съ раскраской) на массъ, составленной неъ воска, мастики и другихъ некоторыхъ веществъ) <sup>2</sup>). После вопроса о терпимости составляеть вопрось то, имела ли церковь Греческая обычай украшать барельефами наружныя ствны церквей такъ, чтобы мысль о

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О воскомастиковыхъ нконахъ см. у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Кпрохотос, cfr подъ сл. Кпроцастихос.



<sup>1)</sup> Къ сожалѣнію, о барельефахъ Юрьевскаго Святославова собора должносказать, что большая часть ихъ закрыта позднѣйшим пристройками, а не закрытое остается не изслёдованнымъ.

нихъ могла быть подана мастерами греческими. Насколько извъстны въ настоящее время церкви греческія, распространеннаго обычая это не составляло, но съ другой стороны—въ нъкоторомъ по крайней мъръ, хотя и весьма мало распространенномъ, обычат несомитенно было: въ настоящее время мы знаемъ по крайней мъръ одну греческую церковь, которая украшена по своимъ наружнымъ стънамъ барельефами 1). Та-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Разунбенъ Аоннскій старый соборъ (котораго собственное названіе Панагія Горгопико), если только онъ не построень подъ вліяніями западными. Совершенно несправедливо относимый некоторыми учеными къ VI веку, онъ несомнительно не старъе ІХ-Х въка; но иные, не знаемъ - на какомъ основаніи, относять его въ первой половинъ XIII въка и усвояють его построение (изъ материала античнаго) датинскому князю Асинъ Оттону Де-Ларошу, который умеръ въ 1259 году (Baedeker'овъ Указатель Аонвъ). Отчасти весь онъ, превиущественно же западная сторона его укращена барельефани, именно-непосредственно надъ входными (съ запада) дверями въ церковь три линіи или полосы барельефовъ, изъ которыхъ одна обходить его кругомъ, и потомъ сплошь украшень ими западный трехугольный фронтонъ (Западный фасадъ церкви у Ленуара въ Architecture monastique, t. I, р. 271, западный и восточный фасады у Е. Bosca въ Dictionnaire raisonné d'architecture подъ сл. cathédrale; подробные снижи барельефовъ находятся у Couchaud'a въ Choix d'églises Byzantines en Grèce, Paris, 1842, но, къ сожальнію, этой книги им не нашли въ доступныхъ наиъ библіотекахъ). Испанецъ Рин Гонзалесь де Клавихо, путешествовавшій въ Санаркандъ во двору Тимура въ 1403—1406 гг. и пробадовъ бывшій въ Константинополь, говорить о церкви Константинопольскаго ионастыря Перивлепто, что она «вся снаружи расписана разнымъ способонъ образани и фигурани богатой работы, золотонъ, лазурью и другими краскаин», — Лневникъ Клавихо въ русск. переводъ И. И. Срезневскаго, Спб., 1881, стр. 55. Возножно дунать, что вийсти съ расписаніемъ церковь была украшена и ризьбой. Не о вившности, а о внутренности самой Софін Константинопольской Клавихо говорить, что «часть ствиъ арокъ, поддерживающихь главный сводъ, сделана изъ очень красивых больших канней, на которых выразано иного разных подходящихъ фигуръ» и что «отделано резьбой на высоту человеческого роста отъ пода», - стр. 70. Находять, что иногіе изъ барельефовь Динтріевскаго собора сходны съ барельефами Венеціанскаго св. Марка: но св. Маркъ строенъ греческими настерани. — Что касается до бывшей въ употребление наружной ръзьбы на церквахъ Грузинскихъ и вообще Кавказскихъ: то си. Статейный списокъ посольства въ Грузію Толочанова въ Вивліо. Новикова, V, 149 fin., въ книги «Грузія и Арменія» А. Н. Муравьева, ч. І стр. 131 и ч. III стрр. 37, 86 и 105 и 170, въ Географическо-статистическовъ словаръ Семенова сл. Накипари и въ октябръской внижей «Въстника Европы» за 1885-й годъ статью Харузина: По горанъ съвернаго Кавказа, стр. 521 (При обстоятельномъ трактованіи предмета не слівдуеть совсемь забывать и про то отдаленное, что у классическо-языческихъ Гре-

кимъ образомъ, мысль о барельефахъ, въ которыхъ ничего не было противнаго духу Греческой церкви, могла быть подана Боголюбскому какъ мастерами западными, такъ и греческими. Которыми именно она была подана, это можно было бы рёшить только въ томъ случав, если бы дошли до насъ всв барельефы Боголюбскаго и если бы мы внали, которые между неми самые первые. Послів первой поданной мысли о барельефахъ, ихъ могли потомъ дёлать какъ мастера греческіе, такъ и западные; а что касается до того, въ какой мёрё украшать барельефами церкви, то этотъ вопросъ рѣшали не мастера, а строители, при чемъ дъло, какъ указано выше, шло въ постепенной прогрессіи: первый, введшій барельефы, украсиль ими церкви слегка, послів него болъе, а потомъ и еще болъе. Не знаемъ, между сохранившимися до насъ барельефами есть ли работа мастеровъ западныхъ (отвъчають положительно, что есть, на томъ основаніи, что птицы Дмитріевскаго собора сходны съ птицами некоторыхъ церквей западныхъ; но птицы вездв одинаковы, а следовательно в сделанныя мастерами греческими должны быть похожи на западныя 1)...). Если есть, то нужно будеть принимать, что мастера западные изсъкали изображенія святыхъ по рисункамъ греческимъ, ибо на этихъ изображеніяхъ святые являются въ греческомъ внишнемъ образи (куаффюра и одежда).

Новгородскіе барельефы и горельефы, соединенные съ лизенами тройчатками, т. е. употребляемые именно только въ нихъ, очевидно, пришли къ намъ вмѣстѣ съ ними, слѣдовательно оттуда же, откуда и онѣ, т. е. изъ Греціи (что этотъ родъ барельефовъ — горельефовъ, весьма своеобразный и въ художественномъ отношеніи вовсе не представляющій большаго совершенства, былъ въ употребленіи только частномъ, но не общемъ, объ этомъ можно заключать уже по нимъ самимъ. Откуда они пришли къ намъ — изъ Корсуни или изъ другаго мѣста, сказать не можемъ, но положительныя данныя, которыя имѣемъ, указываетъ именно на нее: на церквахъ Грузино-Армянскихъ и грече-

<sup>1)</sup> А різшать діло по пріснамъ техническимъ, которые разумійются при этомъ слодствів, далеко не надежно, ибо въ такой сравнительно аляповатой работів, кавънаши барельефы, слодство можеть быть совершенно случайнымъ.



ковъ храмы на фронтонахъ были укращаемы рёзьбой,—Пареснонъ въ Асинахъ и другіе).—О прісилемости барельсфовъ Греческою церковію см. въ Пидаліонъ прим. 6 на введеніе къ правиламъ 7-го вселенскаго собора, Закинеск. изд. стр. 316 (Пидаліонъ напоминаеть о барельсфныхъ иконкахъ на священныхъ сосудахъ, на божественныхъ свангеліяхъ и на другихъ книгахъ).

скихъ Требизондскихъ находимъ настънныя барельефныя украшенія, которыя весьма могуть быть сближаемы съ нашими Новгородскими) 1).

Посяв самых в перквей въ тъснъйшемъ смысяв, о которых мы говорили досель, слъдуетъ сказать о пристройкахъ къ нимъ, составлявшихъ отчасти существенныя, отчасти несущественныя ихъ части. Эти пристройки были—съ востока олтарныя полукружія или олтарныя абсиды, съ запада или же съ трехъ сторонъ, за исключеніемъ восточной, паперти, съ того же запада дворы и наконецъ башни.

Восточныя олтарныя 2) полукружія или олтарныя абсиды 3) ведуть свое начало изъ самой первоначальной древности. именно, какъ мы говорили выше, вмъстъ съ базиликами онъ заимствованы отъ классическихъ Римлянъ, у которыхъ въ базиликахъ ихъ назначеніемъ было служить помъщеніемъ для судей. Такъ какъ абсиды, по примъру классическому, были дълаемы сравнительно очень не велики, то на Западъ для увеличеніа олтаря или собственно отдъленія для священниковъ, презвитерія или хора (см. второе примъчаніе выше), въ большихъ базиликахъ (какъ мы то же говорили выше) иногда приставляли къ переду поперечный меньшій четвероугольникъ, вставляя его между четвероугольниками базиликъ и абсидами 1), а вообще увеличивали это

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Си. у Любке Римскія базилики—Константиновскую св. Петра. загородную св. Павла и св. Пракседы, figg. 186, 191 и 193.



<sup>1)</sup> См. у *Гримма* церкви въ Махетъ, Кабенъ, Самватисъ и Аллаверды, и у *Тексье и П. Пуммана*, Pl. LXIV, Требизондскую св. Софію.

<sup>2)</sup> Наше названіе одтаря одтаремъ есть не греческое и заимствованное не оть Грековь, а датинское—altare (altar, altarium) и заимствованное оть западной церкви, именно, какъ доджно думать, черезъ посредство Моравовъ, у которыхъ славянскія богослужебныя книги взяли Болгаре, передавшіе ихъ потомъ намъ. На Занадѣ altare, взятое изъ языческаго богослужебнаго языка, на которомъ оно значило жертвенникъ, значитъ собственно престолъ или св. трапезу (а нашъ одгарь вистѣ съ солеей тамъ—presbyterium,—мѣсто стоянія священниковъ, или сhогия,—мѣсто стоянія пѣвцовъ и чтецовъ, вообще клира). У Грековъ одгарь называется βῆμα, оть βαίνω—восхожу, что значить возвышенное мѣсто (описательно—восхожу, что значить возвышенное мѣсто (описательно—восхожу, что значить возвышенное мѣсто (описательно—восхожу).

 $<sup>^3</sup>$ ) У Грековь эти абсиды (но не цёлые олгари, которые, какь скажень сейчась ниже, наибольшею частію не виёщались въ нихъ однихъ, но захватывали и вкоторое пространство и самыхъ церквей) назывались еще конхани, —хо́үх $\eta$ , что значитъ раковина, потону что ихъ форма (полукругъ и надъ нихъ сводъ) была ийсколько подобна формъ раковины, именно—раскрытой половинки послъдней. Олтарная абсида—хо́үх $\eta$  той  $\beta$  $\dot{\eta}$ ратос; церковь одноабсидная—роуо́ухос, тріабсидная—тріхо $\eta$ хос.

отдёленіе такъ, что присоединяли для него къ абсидё то или другое пространство, ту или другую часть переда самыхъ базиликъ (а въ поздивищее время, о чемъ скажемъ ниже, начали дёлать выступы въ самыхъ стёнахъ базиликъ). Въ восточныхъ купольныхъ церквахъ, по свойству ихъ архитектуры или по ихъ формё, для увеличенія пространства олтаря не могло быть прибавлено ничего новаго къ абсидѣ и за весьма рёдкими (если не ошибаемся) исключеніями, что увеличивали объемъ самыхъ абсидъ, его обыкновенно принято было увеличивать такимъ способомъ, чтобы присоединять къ абсидё часть самой церкви, а именно — по первые столбы (прибавочные къ подкупольнымъ или самые подкупольные), арка между которыми стала олтарною аркою 1).

Въ древнъйшее время восточныхъ или олтарныхъ абсидъ было по одной, ибо скевофилакій или жертвенникъ и такъ называемый діа-коникъ первоначально помъщались не со сторонъ олтаря, а отдъльно и отдаленно отъ него въ особыхъ боковыхъ присгройкахъ къ церквамъ. Съ теченіемъ времени жертвенникъ и діаконикъ перенесены были къ самому олтарю, и тогда явились три абсиды: середняя, бывшая прежде, для самаго олтаря; боковыя, вновь явившіяся, для жертвенника и діаконика <sup>2</sup>). Послъ этого перенесенія въ непосредственное сосъдство къ

¹) Въ древнее время олтарь не всегда пепремънно помъщался въ абсидъ съ переднею частію церкви, но иногда, въ видъ исключенія, ставился и въ середниъ послъдней, бывъ со всъхъ сторонъ окружонъ ръшетками (о которыхъ ниже): такъ поставленъ былъ олтарь въ базиликъ, построенной Павлиномъ Тирскимъ, Евсев. Hist. Eccl., lib. X, с. 4; такъ поставленъ былъ онъ въ Константинопольскомъ храмъ апостоловъ, построенномъ Юстиніаномъ, Прокоп. De aedific. lib. I, с. 4 (въ настоящее время не въ абсидъ, а въ передней части самой церкви стоитъ главный олтарь въ Рискомъ св. Петръ и въ другихъ большихъ Римскихъ базиликахъ, — basilicae majores, см. планы у Де-Елезера въ Rome et ses monuments).

<sup>\*)</sup> Въ Константинопольской св. Софін одгарных абсидъ не три, какъ у насъ думають и утверждають, а одна, и—какъ это было наибольшею частію прежде нея и осталось потомъ—сравнительно съ величиной церкви весьма малая (а Павель Силенціарій говорить о тройственности не абсидъ, а оконь въ одной абсидѣ).—Въ Солунской Софін три абсиды (сравнительно очень большія); поэтому, если справедляво, что она построена при Юстиніанѣ, то должно будеть принимать, что три абсиды начали появляться не поздиѣе какъ съ его времени.—Въ древиѣйшее время діаконикомъ назывался скевофилакій или жертвенникъ, потому что въ немъ діаконы хранили священные сосуды и приготовляли просконидію (Лаодик. соб. пр. 21 и еще свидѣтельства у Дюк. въ Gloss. Graecit. в. у. бускомуко́у). Но потомъ діаконикомъ начала называться другая, подобная скевофилакію, пристройка къ церкви,

одтарю, жертвенных и діаконикъ не должны были сливаться съ нимъ въ одно, ибо олтарь самъ по себъ, а они сами по себъ, первый есть главная часть церкви, служащая мъстомъ для совершенія таинства евхаристін, а они сугь особые пристрои къ церкви, имфющіе назначеніемъ-одинъ быть містомь для храненія священных сосудовь и для приготовленія хлібов и вина къ таинству евхаристін, другой — быть мізстомъ для храненія богослужебныхъ одеждъ и для переод'вванія священниковъ изъ домашнихъ одеждъ въ эти богослужебныя. Такимъ образомъ, послв перенесенія къ олтарю жертвенникъ и діаконикъ должны были помъщаться при немъ непремънно въ особыхъ абсидахъ, какъ дополненія къ нему, особыя отъ него и не составляющія одного съ нимъ пълаго. А такимъ образомъ и абсидъ послъ этого перенесенія непременно долженствовало быть три. Такъ это и было более или менъе долгое время. Но потомъ жертвенникъ и діаконикъ начали сливать съ олгаремъ въ одно, помъщая въ съверной сторонъ его отъ престола сосуды и столъ для совершенія проскомидіи (въ тъснъйшемъ симсяв называемый жертвенникомъ), а въ сторонв южной помвщая одежды и совершая переодъваніе. Вследствіе этого и после перенесенія жертвенника и діаконика къ олтарю или послів ихъ уничтоженія, какъ особыхъ пристроекъ къ церквамъ, снова начали строить церкви съ одной абсидой. У насъ въ періодъ домонгольскій въ этомъ отношенін было такъ, что наибольшая часть церквей имьли по три абсиды, но что церкви слишкомъ малыя размёрами имёли ихъ по одной, иначе

вменно-та, въ которой хранились богослужебныя одежды и въ которой священники од $^{\dagger}$ ввались въ эти одежды; иначе эта пристройка называлась  $\mu$ оот $\alpha$ т $\omega$  $\rho$ ιον,  $\mu$ η $(\iota)$ τ $\alpha$ τώριον, μεσατώριον, τό есть πατυμοκοε mutatorium, οτь muto - перемвияю, и значить комнату переодъвальную (Гоара Euchol. ed. Venet. p. 497 fin.: èv тф μεσατωρίφ ήγουν εν τῷ διακονικῷ), cm. Ποκ. Gloss. Graecit. Πομτ can. διακονικόν μ μισατώριον, -- ποσμάμθες 38 σποβομά μετάτον (ετο жε Constantinop. Christ. Lib. III, сар. 82 sqq и Gloss. Latin. подъ сл. mutatorium). Мутаторій получиль название міжконика съ одной стороны, какъ полжно мумать, отъ того, что діаконы хранили въ немъ и подавали священникамъ богослужебныя одежды, а съ другой стороны и главное-отъ того, что онъ быль въ церкви собственно комнатою діавоновь, — пестопь вкъ стоянія и седенія, какъ олгарь отделеніемъ священнековъ. Въ этомъ мутаторін полагались вёрующими и благословлялись священниками ть приношенія, которыя не дозволялось вносить въ саный олтарь, и оть того у насъ діаконикъ — кутейникъ, Стогл. гл. 13 (что у насъ въ періодъ домонгольскій діаконикъ служніъ для той ціли, для которой долженъ служнть, си. Ипатск. льтоп., 2 изд. стр. 602 fin.: «вниде во олтарь налыв, идъже ерен совлачаху ризы своа»).



сказать—у насъ въ періодъ домонгольскій наибольшею частію соблюдался въ этомъ отношеніи должный и правильный чинъ, но уже начались и отступленія отъ него, что мы сдёлали, какъ нужно думать, не впереди Грековъ, а вслёдъ за ними ').

Въ архитектурномъ отношенін наши олтарныя абсиды періода домонгольскаго были полукруглыми приставками къ церквамъ не въ полвысоты последнихъ, какъ это стали делать у насъ въ позднейшее время и дълають нынь, но согласно съ Греками наибольшею частію немногоне достигавшими ихъ высоты, такъ что между крышею церквей и крышею абсидъ разстояніе было обыкновенно весьма небольшое (крыша на абсидахъ всегда дълалась особая отъ церквей и на каждой абсидъ своя, своимъ особымъ полукругомъ). Тогда какъ у Грековъ абсиды по своей формъ были большею частію не совершенно полукруглыя, а трехгранпыя (и многогранныя), у насъ онъ были напротивь большею частіюсовершенно полукруглыя. Думаемъ, что у Грековъ и у насъ наблюдалось въ формъ абсидъ соотвътствіе съ формою куполовъ, т. е. что какъ у нихъ давалась трехгранная (и многогранная) форма абсидамъ въ соответствие съ многогранною формою куполовъ, такъ у насъ давалась имъ круглая форма въ соотвътствіе съ круглою формою последнихъ. Отличительную внешнюю черту нашихъ древнихъ абсидъ на взглядъ составляеть то, что онв представляются не соразмврно высокими съ діаметрами своихъ полукруговъ, такъ что высматривають приставками къ церквамъ, такъ сказать, тонко-высокими. Мы не можемъ сказать, такъ ли относилась у насъ величина абсидъ къ величине церквей, какъ это было у Грековъ, но у последенихъ сейчасъ указанная

<sup>1)</sup> Въ царскія двери олтаря священникъ до настоящаго времени не можетъ сойти у насъ иначе, какъ въ богослужебныхъ одеждахъ. Это не значить того, чтобы двери олтаря были болѣе, т. е. важнѣе, самаго олтаря (хотя и господствуетъ у насъ такой странный взглядъ), а значитъ то, что въ древнее время священники входили въ олтарь и присутствовали въ немъ, служа или не служа, не иначе, какъ въ богослужебныхъ одеждахъ, которыя надѣвали внѣ его (въ мутаторіи или діаконикѣ). По правильному—священникъ можетъ одѣваться въ богослужебныя одежды гдѣ бы то ни было въ церкви, но не въ самомъ олтарѣ (въ который онъ долженъ входить уже въ нихъ) и проскомидія можетъ быть совершаема гдѣ бы то ни было въ церкви, но не въ самомъ олтарѣ (въ который она должна быть вносима уже готовая). Что у Грековъ въ нашъ періодъ домонгольскій уже позволялесь дѣлать въ олтарѣ то, чему бы надлежало быть въ діаконикѣ (и слѣд. діаконикъ уже не считался нужнымъ), видно изъ словъ нашего митрополита Георгія: «винный грезнъ (гроздъ) и хлѣбъ новый, въ олтари поставивше посторонъ святыя трапезы, епископу или преднему (начальному) понови молитву створити».



черта не бросается въ глаза. Можетъ быть, это зависить отъ ихъ многогранной формы, котарая на взглядъ нъсколько ихъ расширяеть (такъ сказать—растягиваеть).

Наружныя ствны одтарных абсидь также имвють у насъ свою орнаментику, какъ и ствим самыхъ церквей. Эта орнаментика пвоякая-Новгородская и Владимирская. Новгородская орнаментика состоять въ томъ, что надъ окнами абсидъ, которыхъ въ главныхъ (собственно--въ олтарныхъ) абсидахъ по три, а въ боковыхъ по одному, сделаны полукруглые наличники какъ бы изъ толстыхъ жгутовъ, что эти жгуты надъ середними окнами соединяясь между двумя сосъдними въ одно (въ одинъ жгутъ), а съ наружныхъ боковъ надъ крайними оставаясь безъ такого соединенія, протягиваются между ними и по-за нимъ книзу въ видъ тонкихъ колонокъ, при чемъ или достигають до самаго цоколя и какъ настоящія колонки ставятся на него или же нізсколько не доходя него оставляются висъть безъ опоры и представляють изъ себя какъ бы длинеме опущенные между окнами и по-за окнамъ болтающеся свъсы (толстые снуры) 1). Владимирская орнаментика состоить, во-первыхъ, въ томъ, что между тъми же окнами и по сторонамъ ихъ приставляются къ ствнамъ абсидъ тонкія колонки, которыя, будучи длинными во всю длину ствиъ, плинтусами становятся на цоколь, а капителями упираются въ карнизъ, который подъ кровлей, и во-вторыхъ въ томъ, что между этими длинными колонками, надъ окнами и по-за нить, приставляются подъ карнизъ тв короткія и какъ бы висячія колонки (въ каждомъ промежуткъ въ числъ двухъ), которыя на стънахъ самыхъ церквей въ верхней части нижняго поля ливенъ и о которыхъ мы говорили выше <sup>2</sup>). Ничего подобнаго орнаментик Новгородской мы не находимъ въ архитектуръ западной, а поэтому съ полною увъренностію думаемъ, что она происхожденія греческаго. И тімъ боліве съ полною увъренностію думаемъ это, что мы находимъ ее уже на абсидахъ Софійскаго собора (собственно на одной абсидъ - середней). Правда, можно предполагать, что она придвлана на соборв послв; но такъ какъ отсутствують положительныя оспованія предполагать это, то нокагораздо въроятнъе предполагать, что она на немъ первоначальная, явившаяся вмёсть съ нимъ самимъ. Если въ орнаментикъ Владимир-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. Владинирскій Динтріевскій соборъ въ изданіи гр. Строганова: «Динтріевскій соборъ во Владинірѣ (на Клязьмѣ)».



¹) См. Новгородскую церковь Спаса Преебраженія въ Собранія картъ, плановъ и рисунковъ къ Трудамъ перваго археологическаго съёзда, л. XI, № 11, и также церковь Исковской губернія XIII в. въ журналѣ Нива, 1878 г. № 35.

ской отнять маленькія висячія колонки и оставить только длинныя колонки съ карнизомъ вверху, то это будеть совершенно одно и тоже ст орнаментикой нѣкоторыхъ церквей западныхъ, находящейся не на стѣнахъ олтарныхъ абсидъ, а на стѣнахъ самыхъ церквей і). Изъ этого повидимому слѣдовало бы, что орнаментика Владимирская идеть съ Запада. Но въ цѣломъ она не составляетъ совершенно точнаго воспроизведенія орнаментики западной, а имѣетъ характеристическое отъ нея отличіе (маленькія висячія колонки), и поэтому мы остаемся при высказанномъ нами выше мнѣніи о неумѣстности пока рѣшительныхъ заключеній.

Другія указанныя пристройки къ церквамъ, если не ведутъ своего начала изъ временъ классическихъ, то также относятся къ самой первоначальной христіанской древности.

Папертей, по гречески нартексъ—νάρθηξ, также πρόναος (предхраміе) 1), у Грековъ было двъ: собственная или внутренняя паперть—нартексъ, и внъшняя паперть—экзонартексъ, έξωνάρθηξ. Собственная или внутренняя паперть пристраивалась къ церкви посредствомъ глухой стъны и именно—съ одной западной стороны или съ трехъ сторонъ, за исключеніемъ восточной. Если съ одной западной стороны, то обыкновенно простиралась по всей западной стънъ церкви, а не по нъкоторой ея части (а иногда и нъсколько выдавалась съ боковъ церкви и нъсколько обнимала ихъ). Будучи длинною по ширинъ церкви, по которой по всей простиралась, она была сравнительно узка, представляя изъ себя какъ бы длинный (по ширинъ церкви) и узкій корридоръ, отъ чего производять и ея названіе—нартексъ, каковое слово означаеть форму предметовъ длинно-тонкую и форму пространствъ длинно-узкую 3). Въ Константинопольской св. Софіи, въ которой вну-

<sup>1)</sup> См. у Дюбке въ Gesch. Architekt., S. 390, первовь половины XII вѣва въ Мурбахѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Что πρόναος именно паперть, а не другое что-инбудь передъ храмовъ, напр. дворъ, см. Вальсам. у Ралли и П. IV, 8.

<sup>\*)</sup> Νάρθηξ собственно есть названіе одного вида тростниковаго кустарника, полатыни ferula. Изъ стволовъ этого тростника, вынимая муъ нихъ мягвую сердцевину, дёлали своего рода ящики (трубкообразные), которые употребляли преннущественно для храненія пузырьковъ съ благовоніями (парфюмеріями) и лекарствами. Отъ этихъ ящиковъ или трубокъ, называвшихся также нартексами, и стало нартексъ нарицательнымъ названіемъ предметовъ тонко-длинныхъ и пространствъ узко-длинныхъ; отъ нихъ получили названіе и церковныя пацерти (см. Прокоп. De aedific. lib. I, сар. 4, ed. Paris р. 13,—о Константиноп. церкви Сергія и Вакха, и lib. V, сар. 5, р. 104,—о церкви Богородицы въ Герусалимѣ; Феодосій

треннихъ или собственныхъ цапертей двв, — одна за другою <sup>1</sup>), та изъ нихъ, которая непосредственно прилегаеть къ церкви или передняя, устроена двухъэтажною-нижній этажь противъ нижней или противъ самой церкви, и надъ нимъ на сводахъ верхній этажъ противъ верхнихъ боковыхъ галлерей или полатей; этоть последній этажъ служить западною частію верхнихъ галлерей (которыхь съ запада нёть надъ самой цервовію), почему на углахъ (юго-и съверозападномъ) сливается съ ними въ одно, а къ востоку въ церковь имфетъ широкій полукруглый пролеть (подъ западнымъ большимъ полукуполомъ, о которомъ выше), такъ что паперть, внизу будучи папертью отдельною отъ церкви, вверху (на галлереяхъ) сливается съ нею 2). Должно думать, что паперти если не всегда, то большею частію, были устрояемы такимъ образомъ, потому что на это была причина: паперти назначены были для стоянія за литургіей разряда кающихся такъ называемыхъ послушающихъ (ахрофиемог) з); но женщины у Грековъ стояли не внику, въ самой церкви, а на верхнихъ галлереяхъ; следовательно для нихъ, т. е. для находившихся между ними въ помянутомъ разрядъ кающихся, долженствовали быть галлереи, которыя бы находились не въ самой церкви или не надъ самою церковію, а вні, каковыми и были галлереи надъ папертями 4). Если паперти устраивались съ трехъ сторонъ, то

Зигонала у Крузія въ Туркогр. стр. 201 говорить: Νάρθηξ, τὸ ἔξω τοῦ ναοῦ δρομικὸν δίκην νάρθηκος: πᾶν δρομικὸν (продолговатое) νάρθηξ λέγεται (Ηξκοτορωе новъйшіе шенье въроятно полагають, что νάρθηξ въ приложенін къ церкви инфеть смысль латинскаго переноснаго ferula — орудіе наказанія, и что нартексами названы паперти потому, что вь нихь стояли кающіеся, такъ называемые «послушающіе», для которыхь онь — паперти служили какъ бы ферулами — орудіями наказанія). Наша паперть, по древне-славянскому папрать, папръть, папьръть (Словарь Восток.) есть буквальный переводь слова νάρθηξ, т. е. папрать, папрътъ, папьрътъ и пр. значить папоротникъ. Паперти назывались еще у насъ притворами, что промеходить не оть притворять двери, а оть притворить, придълать, и значить придъль, пристройку (и еще встрычается изръдка непонятное названіе: проусь или проусть, см. эти слова въ Матеріалахь для древне-русскаго словаря И. И. Срезмескаю).

<sup>1)</sup> Извъстія говорять о четырехъ нартексахъ въ св. Софін, Дюк. Constantinop. Christ. lib. III, с. 18, но туть къ двунь внутреннинъ нартексамъ (досемъ сохранившимся) должно причислять эксонартексъ и дворъ (теперь не существующіе).

<sup>2)</sup> Си. у Фоссати въ Aya Sophia, Planche 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Григорій Неокесарійскій пр. 12, Вальсам. у Радли и П. IV, S.

<sup>•)</sup> Подобнымъ образомъ и въ настоящее время у Грековъ иногда западныя

боковыя—южная и сверная, ввроятно, представляли изъ себя твже узкіе и длинные корридоры, что и западная; положительно однако не можемь этого утверждать, потому что древнихь церквей, окруженныхь папертями съ трехъ сторонь, неизвестно. Въ древнейшее время, какъ должно думать, преобладаль обычай строить паперти съ одной западной стороны; а въ позднейшее время, соответствующее нашему періоду домонгольскому, какъ можно полагать, преобладаль наобороть обычай строить ихъ съ трехъ сторонь. Въ позднейшее время въ боковыхъ папертяхъ устраивались придёльныя церкви (параклисы—то тарахіїсь, что значить—малыя церкви, придёланныя, приставленныя къ большимъ) для пёнія заупокойныхъ литургій надъ лицами, которыя въ нихъ погребались 1).

Внѣшнія паперти или экзонартексы представляли изъ себя открытыя галлерен, которыя съ востока имѣли западную стѣну внутренней паперти, а съ запада или отовнѣ рядъ колоннъ (иногда перемѣшанныхъ са квадратными столбами) или колоннаду, подобную нынѣшнимъ колоннадамъ у церквей и общественныхъ зданій и отличавшуюся отъ послѣднихъ тѣмъ, что рядъ колоннъ не составлялъ только портала или не былъ только противъ входа, но тянулся или составлялъ линію противъ всей западной стѣны отъ конца до конца (верхъ или потолокъ эксонартексовъ не былъ горизонтальный или плоскій, сдѣланный изъ дерева, но состоялъ изъ каменнаго свода, въ которомъ тянулся непрерывный и весьма частой, большею частію совсѣмъ сплошной, рядъ маленькихъ глухихъ куполовъ).

Дворы (погречески αὐλή, по-латыни atrium, изъ греческ. αἰθριον) обыкновенно, какъ кажется, пристранвались къ церквамъ съ одной западной стороны, именно—въ видѣ четвероугольника, который боковыми сторонами упирался въ углы церкви; но иногда они окружали церкви и съ трехъ сторонъ—съ запада и съ боковъ, за исключеніемъ востока, и наконецъ нѣкоторыя немногія церкви были обнесены ими и со всѣхъ четырехъ сторонъ. Такъ какъ послѣднее извѣстно о тѣхъ церквахъ, которыя не имѣли восточныхъ олтарныхъ абсидъ и въ которыхъ олтари, въ видѣ исключенія, вмѣсто этихъ абсидъ, были

¹) Описан. Сунодд. ркпп. *Горск*. и *Невостр*. № 380, дл. 228 об. и 270 об.; сп. также у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Пареххху́лого.



галлерен устранваются надъ папертями, въроятно, для женщинъ, находящихся въ мъсячныхъ кровяхъ (cfr Вальсам. у Радли и П. IV, 8); а въ одной, видънной нами. церкви въ Константинополъ (Панагіи въ Перъ, находящейся не далеко отъ русскаго посольства) и боковыя галлерен устроены надъ папертями.

поставлены среди ихъ самихъ (въ серединъ перквей) 1), то слъдуеть думать, что не принято было заграждать дворами одгарей (т. е. находившихся обычно въ восточныхъ абсидахъ). А что касается до пристройки дворовъ съ одной западной стороны или съ трехъ сторонъ, за исключениемъ восточной, то туть, можеть быть, была связь съ темъ, сколько было делаемо въ церкви входовъ-одинъ съ запада или три съ трехъ сторонъ <sup>2</sup>). Снаружи дворы ограждались глухой, съ окнами или безъ оконъ, каменной стеной, а внутри по ствив. на всемъ ея протяжении и со всехъ сторонъ, устраивались галлерен. совершенно такія и совершенно такъ, какъ экзонартексы, иначе сказать - эти дворы были совершенно тоже, что базилики въ ихъ греческой первоначальной формв, которую мы описали выше (въ середнив открытое пространство, со сторонъ галлерен; эквонартексъ, въ случав, если церковь имвла дворь и именно-съ одной западной стороны, сливался съ нею въ одно, превращаясь въ ея переднюю гал-Jepero 3).

При нѣкоторыхъ изъ древнихъ церквей мы не находимъ нартевсовъ, а только экзонартексы <sup>4</sup>). На этомъ основанія должно думать, что считалось достаточнымъ имѣть что нибудь одно—нартексъ или экзонартексъ (во второмъ случаѣ женщины, находившіяся въ разрядѣ кающихся послушающихъ, не имѣя для себя верхнихъ галлерей, которыя бы находились внѣ церкви,—см. выше, какъ нужно предполагать,

<sup>1)</sup> Это изв'єстно о церкви Тирской, построенной епископомъ Павлиномъ,— *Euseb*. Н. Е. lib. X, с. 4, и о Константиноп. храм'в Апостоловъ, построенномъ Константиномъ,—онъ же De vita Const. lib. VI, с. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 0 дворахъ съ трехъ сторонъ см. *Procop*. De aedific. lib. I, с. 8, м lib. V, с. 6, Scriptt. post Theophan. ed. Paris. p. 201 sqq.

<sup>3)</sup> Древніе церковные дворы сохранились: въ Рим'в при церкви св. Климента (планъ части двора у Де-Блезера р. 232) и въ Милан'в при церкви св. Амвросія; новые дворы, воспроизводящіе собою древніе, можно вид'ять въ Константинопол'в при большихъ мечетяхъ (Ахметовой, Баязетовой, Магометовой), ибо дворы при этихъ мечетяхъ несомивно составляютъ копін съ дворовъ греческихъ и въ частвости двора св. Софін (въ сожалівнію уже не существующаго; при мечети Магометовой, построенной на м'єств Юстиніанова храма Апостоловъ, дворъ едва ли даже не старый). Если читателю придется увидать на картину одну изъ помянутыхъ мечетей, то онъ зам'єтить кругомъ множество непонятныхъ маленькихъ куполовъ,— эти куполы надъ галлереями дворовъ, т. е. составляють въ нихъ ихъ своды, см. выше объ экзонартекс'в (прим'ярные планы дворовъ см. въ Словар'є Мюллера и Мотеса подъ сл. Вавійса, Figg. 145 и 146).

<sup>4)</sup> Нътъ, напр., нартекса, а только экзонартексъ, при Солунской св. Софів.

стояли въ одномъ и томъ же экзонартекст съ мужчинами, имъ только особую отъ нихъ сторону). Что касается до дворовъ, то весьма въроятно, что они были строимы далеко не при встать церквахъ, а только при тъхъ большихъ, которымъ хотъли придать возможное великолъпіе.

У насъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій, какъ должно думать. не было строимо при церквахъ, т. е. и при великолъпиъвшихъ между ними, греческихъ, окруженныхъ галлереями, дворовъ. Не только нътъникакихъ остатковъ и признаковъ этихъ дворовъ и не только нътьникакихъ указаній на ихъ существованіе, но и само по себ'в дело непредставляется сколько нибудь вёроятнымъ. Въ Грепін цёль этихъдворовъ была двоякая: во-первыхъ, чтобы ихъ колоннадами увеличивать красоту церквей и придавать последнимъ большее великолепіе; во-вторыхъ-чтобы подъ ихъ галлереями доставлять убъжнще отъ солнечнаго. зноя тымь людямь, которые бы желали молиться вны церквей или ко-торые, приходя въ нихъ или выходя изъ нихъ, желали бы накотороевремя побыть около нихъ на открытомъ воздухъ. Но подъ красотою колоннадъ разумълась красота колоннадъ естественныхъ, т. е. съ колоннами, изстченными изъ цельнаго камня, и притомъ такого, какъ мраморъ, а нашихъ нынъшнихъ колоннадъ, складенныхъ изъ кирпича. съ капителями колоннъ, сдёланными изъ дерева и известки съ алебастромъ, Греки не знали. Ясно, что о такихъ естественныхъ колонналахъ трудно было помышлять въ Кіевъ и гдъ бы то ни было въ Россіи, ибо колонны нужно было бы привозить изъ Греціи. А что касается по того, чтобы давать убёжище отъ солнечнаго зноя, то понашимъ климатическимъ условіямъ, при которыхъ ищуть твин развів только одну недвлю въ году, а во все остальное время солнышка, забота о немъ, очевидно, была напрасною и не могла приходить въ голову 1).

(О водосвятильницахъ при церквахъ, которыя служили у Грековъ для умовенія входившихъ въ церкви и которыя устроялись у нихъ именно на дворахъ церковныхъ, о которыхъ мы сказали сейчасъ, см. на концъ V главы: Внутреннее устройство и убранство церквей).

<sup>1)</sup> Правда, что Ипатская лётопись говорить подъ 1147-и годонь о дворё св. Софіи Кіевской,—2 изд. стр. 245 fin. Но гораздо вёроятнёе разунёть въ ней не дворь греческій, сейчась нами описанный, а то обнесенное заборомъ пространство кругомъ церкви, назначеніемъ котораго было служить кладбищемъ церковнымъ и которое теперь въ иныхъ мёстахъ называется погостомъ, въ другихъ—монастыремъ. Лётопись говорить, что по одному поводу сощлись на дворъ св. Софіи всё Кіяне отъ мала до велика: но на дворё греческомъ вовсе не пом'єствлось бы исключительно большое сборище гражданъ Кіева.



Такъ какъ экзонартексы были тёже колоннады, что и дворы, то по сейчасъ указанному слёдуетъ думать, что и ихъ не было устраиваемо у насъ при церквахъ въ домонгольскій періодъ.

Относительно собственных нартексовъ должно думать иное, чемъ относительно экзонартексовъ и дворовъ, именно-что они устраивались если не при всъхъ непремънно церквахъ, чего, въроятно, вовсе не было и въ самой Греціи (ибо съ цёлію быть мёстомъ стоянія для разряда кающихся «послушающих» нартексы или экзонартексы были необходимы только въ канедральныхъ епископскихъ соборахъ), то при церквахъ важнёшихъ и значительнёйшихъ. Есть признаки, указывающіе на то, что при Кіевскомъ Софійскомъ соборів, окружонномъ въ настоящее время новъйшими папертями, была паперть и въ древнее время. Въ летописахъ упоминаются: притворъ или паперть при церкви Печерскаго монастыря 1), при Владимирскомъ Успенскомъ соборѣ 2) и при первви Рождества Богородицы, находившейся въ Боголюбовомъ 3), притворы и паперти Суздальскаго собора 4) и притворы или паперти Новгородскихъ каменныхъ церквей 5). Наконецъ, при Новгородскомъ Софійскомъ собор'в паперти сохранились до настоящаго времени. По нъкоторымъ признакамъ и указаніямъ должно, правда, думать, что паперти не построены съ соборомъ одновременно, а пристроены къ нему после; но несометно, что оне пристроены въ древнее время и еще въ періодъ домонгольскій. И эта позднійшая пристройка можеть быть понимаема именно какъ свидетельство въ пользу распространенности у насъ въ періодъ домонгольскій папертей: если посл'в первыхъ здателей собора, построившихъ его безъ папертей, последующіе Новгородцы сочли нужнымъ пристроить паперти, то весьма в вроятно предполагать причиною сего соревнование другимъ и желание не отстать оть другихъ. При этомъ впрочемъ должно быть замъчено относительно упоминаній літописей о притворахъ, что, можеть быть, не всегда разуменоть оне притворы или наперти въ собственномъ смысле. Словомъ

<sup>5)</sup> Новгор. 1 лёт. подъ 1217 г..—Совершенно ясное употребленіе названія притворь въ смыслё паперти—Ипатск. лёт. 2 изд. стр. 401 (о тёлё Боголюбскаго, положенномъ въ притворь, тогда какъ церковь была заперта). Въ уставе патр. Алексея различаются притворы и паперть (л. 278 нач.): притворы—боковыя паперть, въ которыхъ придёлы; паперть—задняя паперть.



<sup>1)</sup> Подъ 1091, 1096 и 1106 годани.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лаврент. лет. подъ 1237 г., 2 изд. стр. 437 fin..

<sup>\*)</sup> Ипатск. подъ 1175 г., 2 изд. стр. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Лаврент. подъ 1194 г..

притворь, что значить: пристройка, придёлка, у насъ переводится съ греческаго не только уфрому — паперть, но и отоф — галлерея (Словарь Восток.). На этомъ основаніи можно принимать, что притворами не всегда называются въ лётописяхъ притворы въ собственномъ смыслё, но иногда пространства въ самихъ церквахъ по—за столбамъ, которыя представляють собою какъ бы галлереи (говорится въ лётописи о притворъ Владимирскаго Успенскаго собора; а между тёмъ представляется въроятнёйшимъ думать, что въ видё исключенія между большими домонгольскими церквами соборъ не имёлъ при себё паперти, о чемъниже).

Сохранившіяся паперти Новгородскаго Софійскаго собора окружають его съ трехъ сторонъ. Признаки, указывающіе существованіе древней паперти при Кіевскомъ Софійскомъ соборѣ, дають знать, что она окружала его также съ трехъ сторонъ. При Суздальскомъ соборѣ, по лѣтописи, были паперти, а не паперть. На основаніи этихъ свидѣтельствъ должно полагать, что у насъ паперти были пристраиваемы къ церквамъ, если не постоянно. то преимущественно съ трехъ сторонъ, а не съ одной западной. Тоже представляется вѣроатнѣйшимъ думать и по нашвиъ климатическимъ условіямъ. У насъ нужно было заботиться о томъ, чтобы защитить церкви отъ холода и вѣтра: а къ таковой цѣли могли служить боковыя паперти.

Въ Греціи, какъ мы сказали, въ боковыхъ папертяхъ были устрояемы придъльныя церкви для пънія заупокойныхъ литургій надъ лицами, въ нихъ погребавшимися. Со всею въроятностію слъдуетъ думать, что это такъ было и у насъ. Князья и епископы наши погребались въ церквахъ (о послъднихъ заключаемъ отъ положительно извъстнаго примъра епископовъ Новгородскихъ). Но погребать въ самыхъ церквахъ было запрещено, и въ Греціи погребавшіеся въ церквахъ были именно погребаемы въ церковныхъ притворахъ і). Что такъ было и у насъ въ Россіи, это, во-первыхъ, необходимо предполагать аргі-

<sup>1)</sup> О запрещеніи погребать въ церквахъ см. Вальсамона у Ралии и П. IV, 479, и въ Πηδαλιον'є прим. къ 83 пр. 6 всел. соб.; о томъ, что погребались въпритворахъ—Вальсам. ibid. стр. 8 (въ церквахъ запрещалось погребать умершихъ, а въ притворахъ, имевшихъ придельныя церкви, дозволялось, вероятно, потому, что последнія освящались не такъ, какъ собственныя церкви, а какъ домовыя, и были подобно этимъ последнимъ не церквами въ собственномъ смысле слова, а молитвенными храминами, сег Вальсам. 41 отв. Марку Александрійскому, ibid. IV, 479. Новыя греческія речи о недозволительности погребенія въ церквахъ см. въ Пидаліонъ, въ примъч. къ 82 пр. 6-го всел. соб., Закиноск. изд. стр. 293).

огі, во-вторыхъ, объ этомъ прямо говорять положительныя свидьтельства: епископы Новгородскіе погребались въ притворахъ своего Софійскаго собора; Ярославъ, по свидетельству преп. Нестора, былъ положенъ въ притворъ своего Кіевскаго собора 1), а его сынъ Владимиръ, по свидътельству преданія, въ притворъ Новгородскаго собора. Погребеніе въ церквахъ имъеть тоть смысль, что такъ сказать надъ самыми гробами умершихъ приносится безкровная жертва. Если въ Греціи, для того чтобы возможно приблизить къ гробамъ погребенныхъ пъ церквахъ безкровную жертву и какъ можно болве буквальнымъ сдълать то, что она совершается надъ гробами, устрояли придыльныя церкви въ притворахъ, въ которыхъ находились гроба: то совсёмь невёроятно думать, чтобы этому примёру, съ которымъ соединялась такая важная забота, не последовали у насъ въ Россіи. Не знаемъ мы многихъ примъровъ, чтобы это было у насъ такъ; но во всякомъ случат знаемъ одинъ: въ одной изъ боковыхъ папертей Новгородскаго Софійскаго собора мы находимъ придълъ, устроенный уже въ періоль домонгольскій 2).

Относительно мірскихъ приходскихъ церквей весьма віроятно предполагать, что паперти строились при главнійшихъ и важнійшихъ между ними. Относительно церквей монастырскихъ представлялось бы
основаніе думать, что оні устранвались при всіхъ ихъ и непремінноМонастырскій уставъ богослуженія предписываеть, чтобы ті церковныя
службы, которыя монахи иміноть лишними противь мірянъ, т. е. собственно—иміли въ древнее время, о чемъ ниже, были совершаемы
ими не въ самыхъ церквахъ, а въ папертяхъ. Такимъ образомъ, монастырскій уставъ богослуженія ділаеть паперти какъ бы необходимой
принадлежностью церквей монастырскихъ, на основаніи чего и слідовало бы полагать, что онів были при всіхъ нашихъ монастырскихъ
церквахъ. Но мы видимъ въ настоящее время, что этого предписанія
монастырскаго устава не соблюдаеть у насъ рішительно ни одинъ монастырь, и весьма возможно, что такое нарушеніе устава идеть у насъ

<sup>2)</sup> Дитиаръ Мерзебургскій, какъ указывали им иного выше, говорить, что Владиниръ былъ погребень въ церкви св. Клинента. Послё сейчасъ сказаннаго, это, более чёнъ вероятно, должно понинать такинъ образонъ, что онъ былъ погребенъ въ одной изъ боковыхъ папертей Десятинной церкви, въ которой былъ устроенъ придёлъ въ честь св. Клинента.



<sup>1)</sup> Въ житін Бориса и Гліба: Изяславъ, котораго Ярославъ оставилъ своинъ пресиниконъ, «спрятавъ тіло отца своего, положи въ раці пороноряні и постави въ притворів церкве святыя Софія»,—по изд. Бодянск. стр. 18.

изъ нашей первоначальной или домонгольской древности. Не певъроятнымъ остается то, что паперти считались необходимой принадлежностью и дъйствительно были строимы при церквахъ въ монастыряхъ главнъщихъ (въ періодъ домонгольскій, какъ увидимъ ниже, у насъ не всъ монастыри имъли и свои церкви, а нъкоторые находились при мірскихъ приходскихъ церквахъ.—Изъ сохранившихся до настоящаго времени, сравнительно древнихъ, греческихъ монастырскихъ церквей, извъстны церкви Авонскія. Въ церквахъ Авонскихъ, если не исключительно, то наибольшею частію паперти находятся съ одной западной стороны; наибольшею частію онъ весьма велики, а въ въкоторыхъ случаяхъ и совсъмъ равняются своей величиной величинъ самыхъ церквей, такъ что представляютъ собой какъ бы заднія церкви, приставленныя къ дъйствительнымъ церквамъ переднимъ).

Экзонартексы или колоннады передъ входами въ церкви составляли у Грековъ то, что у насъ суть крыльца, которыхъ, какъ таковыхъ, т. е. какъ глухихъ небольшихъ пристроекъ передъ входами, Греки не знали. Наши церкви могли замѣнять греческіе экзонартексы этими пропилеями нашей національной гражданской архитектуры. Насколько это было обычно имъ на самомъ дѣлѣ, не знаемъ; но, во-первыхъ, должны были имѣть крыльца всѣ тѣ церкви, которыя были двухъэтажными (съ подваломъ внизу) и въ которыя входъ былъ не прямо съ земли, каковы были нѣкоторыя церкви Новгородскія; во-вторыхъ, со-хранились древнія крыльца и при нѣкоторыхъ такихъ церквахъ, въ которыя входъ былъ прямо съ земли и которыя не имѣли въ нихъ дѣйствительной нужды ¹).

Въ настоящее время у насъ находятся при церквахъ полуглухія и полуоткрытыя башни, служащія колокольнями. Въ періодъ домонгольскій этихъ башенъ-колоколенъ не было, но были другія башни—совсёмъ глухія и съ другимъ назначеніемъ.

Башни или вплотную пристраивались къ церквамъ, къ сѣверозападному или юго-западному углу, или же ставились въ нѣкоторомъ отъ нихъ разстояніи. Ихъ назначеніе было: башенъ, вплотную приставленныхъ къ церквамъ двойное—въ нижней половинѣ служить мѣстами для лѣстницъ на полати (хоры), а въ верхней половинѣ служить церковными кладовыми; башенъ, поставленныхъ въ нѣкоторомъ растояніи отъ церквей,—единственно второе.

<sup>1)</sup> Такова церковь св. Георгія въ Юрьевѣ Польскомъ или Владимирскомъ (нынѣ городской соборъ), построенная въ 1230 г. Святославомъ Всеволодовичемъ на мѣстѣ бывшей каменной же церкви Юрія Долгорукаго (планъ церкви въ Собраніи картъ, плановъ и пр., листъ XIII).



Въ Кіевскомъ Софійскомъ соборв до настоящаго времени содранились, ифсколько въ измененномъ виле (безъ своихъ ховъ), двъ его башни, изъ которыхъ одна была вплотную ставлена къ свверо-западному углу, а другая находилась въ нвкоторомъ разстояніи оть юго-западнаго угла (теперь по причин'ь поздивншаго разширенія собора об'в находится въ самыхъ его ствнахъ 1). Въ Новгородъ до настоящаго времени сохранились четыре древнія бапіни при церквахъ, именно - при Софійскомъ и Николо-Дворищенскомъ соборахъ, при церквахъ Антоніева и Юрьева монастырей 2). Не сохранилась до настоящаго времени, но, какъ положительно извъстно, была башня при Владимирскомъ соборъ Боголюбскаго з), а башня, бывшая при Дмитріевскомъ соборъ Всеволодовомъ и по всей въроятности древняя (ибо въ позднъйшее время, когда башни вышли изъ употребленія, зачемь бы стали ее строить?), уничтожена только въ недавнее время (увы, при ученой реставраціи собора!). Наконецъ, полусохранилась до настоящаго времени башня при Черниговскомъ соборъ, заложенномъ Мствславомъ Ярославичемъ 4). Двъ башни Кіевскаго Софійскаго собора, насколько онъ сохранились, имъютъ форму круглую. Изъ Новгородскихъ башенъ три имеють форму круглую (Софійскаго и Николо-Дворищенскаго соборовъ и Антоніева монастыря), а одна (Юрьева монастыря) въ нижней (большей) части до верху крыши церкви виветь форму четвероугольную, а въ верхней части поверхъ крыши также круглую; всв онв отъ низу до верху имвють одинъ и

<sup>1)</sup> Составитель Густинской лічтописи, можеть быть, еще заставшій башни въ віль подлинномъ видів, говорить подъ 1037-мъ годомъ, что Ярославь создаль при перкви св. Софіи двів віжи (башни) позлащенныя.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О башит Николо-Дворищенскаго собора, теперь застроенной и невидной, см. Археологическое описание церковныхъ древностей въ Новгородт и его окрестностяхъ архии. Макарія, I, 257.

<sup>2)</sup> Ипатск. лът. 1175 г., 2 изд. стр. 396: «столпъ позлати (Боголюбскій) изовну церкви» (Владинирской); Лавр. лът. подъ 1185 г., 2 изд., стр. 372: «теренъ». Башня, какъ даетъ знать описаніе собора, которое см. ниже, не была вилотную приставлена къ нену, а поставлена на нъкоторомъ отъ него разстояніи. Объ ея назначеніи быть казно-хранильчицей, сосудо-и-одеждо-хранильницей, вообще кладовой собора, совершенно ясно говорить Лаврентьевская лътопись подъ 1185-мъ годомъ, по поводу пожара, который быль въ семъ году во Владимиръ и въ который сгорым соборъ и его башня,—2 изд. стр. 372.

<sup>4)</sup> См. въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн. годъ третій, 1847-й, Смёсь, статью М. Маркова: О достопамятностяхъ Чернигова, стрр. 15 и 16.

тоть же объемъ, т. е. мы хотимъ сказать-къ верху не съуживаются. Башня Черниговская имъла форму круглую. Что касается до вышины Новгородскихъ башенъ, то башня Софійскаго собора примірно на четверть выше его кровли и на аршинъ ниже его боковыхъ куполовъ, а башни Антоніева и Юрьева монастырей на аршинъ или несколько болъе выше кровли церквей (въ послъднемъ случав впрочемъ говоримъ только по памяти). Всв Новгородскія башни и Черниговская плотно приставлены къ церквамъ снаружи последнихъ, и именно Новгородскія — у Софійскаго собора съ западной стороны на юго-западномъ углу, у церквей Антоніева и Юрьева монастырей съ свверной стороны на свверо-западныхъ углахъ і); Черниговская—на юго-западномъ углу. Что касается до теперешняго употребленія башенъ, то въ двухъ башнахъ Кіевского Софійскаго собора и въ одной башнъ Новгородскаго Софійскаго собора ходы на верхнія полаты или хоры и болъе ничего. Въ Антоніевомъ монастыръ — ходъ на полати и вверху придъль. Въ Юрьевомъ монастыръ ходъ на полати и вверху ризница для болье дорогихъ вещей.

Въ первомъ изданіи полутома мы нерѣшительно высказываемся за происхожденіе башенъ національное русское, съ указаніемъ свидѣтельствъ, которыя какъ будто говорятъ и за ихъ происхожденіе греческое (стр. 64 fin. sqq). Теперь, поправляя себя, мы должны рѣшительно высказаться за ихъ происхожденіе именно греческое. У Грековъ еще со временъ классическихъ было принято, чтобы хранилища или кладовыя для дорогихъ вещей и для цѣннаго имущества были устраиваемы въ видѣ башенъ. И до такой степени это обычно было если не въ древнее, то въ позднѣйшее время, что сундучки или шка-

<sup>1)</sup> Башня Софійскаго собора находится собственно не совить собора, а внутри его западной паперти, надъ кровлею которой (особой отъ кровли самаго собора) возвышается только ея верхъ. Изъ этого между прочинъ и видно, что паперть, заключающая и скрывающая въ себт башню, которой бы должно быть снаружи, пристроена послт. Верхъ башни надъ кровлей паперти смотритъ какъ бы куполовъ, такъ что съ этимъ недтйствительнымъ куполомъ встъть куполовъ на соборт шесть (нашъ куполъ, какъ мы сказали, ниже побочныхъ дтйствительныхъ куполовъ примтрно на аршинъ). На церквахъ Антоніева и Юрьева монастырей, которыя собственно суть однокупольныя, въ параллель къ верхамъ башенъ, которыя высматриваютъ куполами (или главами), въ поздитинее время поставлены на стверозападныхъ углахъ (а башни на южной сторонт у юго-западныхъ углевъ) купола, такъ что теперь церкви снаружи смотрятъ трехкупольными, а внутри — двух-купольныя.

тулки для золота и драгоценных камней были устранваемы въ виде башенокъ или по крайней мёрё назывались башенками, - πυργίσκοι 1). У насъ башни иначе назывались теремами; но это название теремъ, очевидно, есть греческое терецион, какъ иначе назывались у Грековъ πύργοι (башни) 2). Что касается до того, что у Грековъ сосудохранильницы при церквахъ были устраиваемы въ формъ башенъ и что въ башняхъ были устраиваемы ходы на подати: то, не зная относительно сего многихъ письменныхъ свидътельствъ или говорящихъ о семъ памятниковъ, всё-таки мы знаемь накоторое количество тахъ и другихъ. У Солунской св. Софін пристроена къ съверо западному углу башня, квадратная снаружи и круглая внутри, которая служила или для всхода на палати или же вмъстъ и сосудохранильницей. Въ житіи Панкратія Тавроменійскаго, ученика ап. Петра, говорится, что онъ построилъ башню скевофилакія, τὸν πύργον τοῦ σκευοφυλακίου: выписка изъ житія у Ламбеція, ed. Kollar. t. VIII col. 207 Упоминается находившійся въ въ Константинопол'в при одной церкви во времена импер. Юстиніана τὸ φρούριον τοῦ σκευοφυλακίου, см. у Дюканжа въ Constantinop. Christ. Lib. II р. 150 (IV. Octagonum). Вышеупоминанный нами испанецъ Рюн Гонзалесъ де Клавихо говорить, что его водили въ Константинополь смотрыть святыню въ одну церковь, при которой для храненія святыни была башия, -- русск. переводъ Срезневск. стр. 77. У свверовосточнаго угла Константинопольской св. Софіи находится большая восьмиугольная башня и не невъроятно, въ слъдъ за Византіем (Коуотаутична, I, 509 fin.), предполагать, что отчасти она была ваптистиріемъ или крестильницей (въ нижнемъ этажъ), отчасти скевофилакіемъ нли сосудохранильницей (въ верхнемъ этажъ) 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На планъ Римской Константиновой базилики св. Петра значатся у съверовосточнаго ея угла двъ круглыя башни, см. у *Любке* fig. 191: не невъроятно предполагать, что одна башня была ваптистиріемъ или крестильницей, а другая скевофилакіемъ или кладовой.—По шестиязычному словарю Миклошича, у Сербовъ



<sup>1)</sup> См. у Свиды въ Словарћ сл. порујског.

<sup>2)</sup> Какъ у насъ «высокіе терема», такъ и у Грековъ офηλά терема (лекснвовъ Византія). Изображеніе греческаго гражданскаго или домоваго терема см. у Несселя въ Каталогъ рукописей Вънской библіотеки, ч. І, послъ стр. 54-й листъ гравюръ 8-й; а изображеніе такого же терема русскаго см. въ изданіи гр. Строганова: «Русское искусство Е. Віолле-ле-Дюкъ и архитектура въ Россіи съ Х-го по XVIII-й въкъ», Спб., 1878, рисунковъ листъ ІХ (какъ у насъ женщины, а особенно дъвушки; представлявшія своего рода дорогую часть имущества, у богатыхъ людей жили въ теремахъ: такъ это было и у Грековъ).

Выше мы сказали, что къ основной окончательной форм'в купольной церкви Юсганіанъ прибавилъ еще побочный варіанть или побочную разновидность. Теперь мы должны обратиться къ этому варіанту, который вм'вст'в съ основною формою перешолъ и къ намъ.

Пусть читатель вообразить себь зданіе, имьющее фигуру креста, у котораго, для совершеннаго сходства съ крестомъ церковнымъ, три конца-верхній и боковые совершенно равны между собой, а нижній нъсколько длините ихъ. Подобное здание представляется состоящимъ внутри изъ пяти четвероугольниковъ-четыре четвероугольника концы креста и пятый его центръ. Юстиніанъ взяль такой кресть, надъ каждымъ изъ его четвероугольниковъ, какъ надъ частнымъ цёлымъ въ общемъ цёломъ, поставилъ особый куполъ, -- и подобная крестообразная церковь съ пятью крестовидно расположенными куполами надъ ея пятью четвероугольниками и явилась какъ побочный варіанть или побочная разновидность къ основной форм'в купольной церкви. Въ этомъ видъ Юстиніанъ за-ново перестроилъ построенную Константиномъ Великимъ константинопольскую перковь апостоловъ, которая по навначенію послідняго была усыпальницею императоровъ и поэтому была важивищею перковію столицы послів св. Софін і). Что касается до всего изобрътенія церкви, то болье чьмь въроятно, что оно не сполна принадлежить Юстиніану, но что онъ приложиль куполь уже въ готовой формъ некупольнаго низа. Церковь Константинова, формой базилика 2), какъ это должно заключать отъ церкви Юстиніановой,

нашь притворъ церковный между прочить называется тремомъ, т. е. теремомъ (сл. притворъ). Если словарь не ошибается, то происхождение названия нужно объяснять тъмъ, что въ Серби очень распространенъ былъ обычай пристранвать къ церквамъ, сзади ихъ, терема или башни.

¹) Ргосор. Ос aedific. lib. I, с. 4. Церковь апостоловъ не сохранилась до настоящаго времени; теперь на ея мѣстѣ построенная вновь мечеть Магомета II. Воспроизведеніе ея плана по описанію Прокопія у Гюобща въ Мопштент de l'architecture, Pl. XXXIII. Фасадъ церкви, весьма впрочемъ неудовлетворительно, три раза изображенъ въ Менологіи импер. Василія,—ч. І стр. 125, октября 18, и ч. ІІ стрр. 140 и 182, января 27 и февраля 12. Объ описаніи церкви греческимъ нисателемъ X вѣка Константиномъ Родіемъ см. въ статьѣ г. Вульфа: «Семь чудесь Византіи и храмъ святыхъ апостоловъ», помѣщенной въ І томѣ Извѣстій Русскаго Археологическаго Института въ Константинополѣ. Въ житіи Андрея юродиваго говорится о формѣ церкви, что она была «крестомъ на четыре углы о пяти верхъ», см. у Срезневск. въ Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ о малонзвѣстныхъ и нензвѣстныхъ памятникахъ № LXXXVII, стр. 157 нач..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Что Константинова церковь была по форм'в базиликой, это следуеть изъ

нивла ту особенность, что въ ней не было восточной абсиды и что ея одтарь быль поставлень въ ея серединв 1). Но она имвла видь, какъ мы положительно знаемъ, крестообразный 2). Обыкновенныя крестообразныя базилки, какъ мы говорили выше, устроялись въ древнее времы такимъ образомъ, что поперечный четвероугольникъ приставлялся къ верху продольнаго между нимъ и абсидой. А такъ какъ въ Константиновой базиликь олтарь поставлень быль не въ абсидь, а въ серединъ ея самой, то необходимо думать, что ея кресть составленъ быль иначе, а именно-представляя изъ себя точный кресть, не посредствомъ приставки одного четвероугольника къ другому, а посредствомъ ихъ пересъченія, потому что иначе олгарь не быль бы его (креста) центромъ и средоточіемъ, а находился бы внів его и, поставленіе олтаря въ серединъ базилики, при ея крестообразной формъ, не нивло бы смысла. Такимъ образомъ, говоримъ, болве чвиъ ввроятно, что крестообразную форму наза Юстиніанъ взяль уже готовую, именно-оть той предшествующей базилики или воспроизводя ту предшествующую базилику, на місті которой поставиль свою церковь. На этоть готовый низъ, завиствованный отъ базилики, Юстиніанъ поставиль купола, и такимъ образомъ къ основной формъ купольной церкви и получился побочный варіанть- церковь крестообразная внизу и сь крестообразнымъ пятикупольнымъ верхомъ. Идея купола, какъ мы говорили, требовала, чтобы онъ былъ одинъ надъ церковію. Но такъ какъ крестообразная церковь представляля изъ себя не одинъ четвероугольникъ, а была (какъ бы) сложена изъ пяти, то здёсь каждый четвероугольныкъ брался какъ бы за отдёльное частное цёлое въ общемъ цъломъ, и пятикуполіе, не нарушая идеи единства купола, являлось следствіемъ того, что одна церковь была сложена какь бы изъ няти церквей (надъ каждою изъ которыхъ действительно и было по-

 $<sup>^2</sup>$ ) Григорій Богословъ говорить о ней въ Сновидѣніи о своемъ Константинопольскомъ храмѣ Воскресенія: ( $\tilde{\epsilon}$ δος) πλευραῖς σταυροτύποις τετράχα τεμνόμενον, въ Патрол. Миня t. 37, col. 1255.



Прокопія, который, не говоря о куполахь, говорить о разбитомь на медкіе квадраты и сплошь позолоченномь (внутри) покровь церкви, подразумьвается—плоскомь (διαλαβών δε Константинь λεπτοῖς φατνώμασι τὴν στεγὴν, χρυσῷ τὴν πάσαν ἐχάλοπτεν).

<sup>1)</sup> Въ Юстиніановой церкви олтарь быль поставлень именно такимъ образомъ (Прокоп.), и со всею вёроятностію слёдуеть думать, что онъ не сдёлаль тутънововведенія противъ Константина, а именню сохраниль особеннюсть, бывшую въцеркви послёдняго.

одному куполу). При этомъ, въроятно, за тъмъ, чтобы при отдъльности частныхъ цълыхъ сохранить и единство общаго цълаго и выразить подчинненное отношеніе побочныхъ куполовъ къ главному, Юстиніанъ сдълаль окна только въ послёднемъ, а первые оставилъ глухими (въ архитектурномъ отношеніи побочныя отдъленія церкви помимо куполовъ могли получать свъть черезъ окна въ стънахъ, тогда какъ главное могло получать его только чрезъ куполъ).

Юстиніанова церковь апостоловъ не сохранилась до настоящаго времени, и мы знаемъ о ней только изъ описанія Прокопія (цитата выше въ примъчаніи), которое достаточно для того, чтобы составить общее понатіе, но которое не даеть (и безъ приложенія плана, разръза и фасада и не передало бы, конечно) частностей. Послъ самой перкви апостоловъ мы имвемъ другую церковь, которая ее воспроизводить, это именно-Венеціанскій соборь св. Марка 1). Но последняя, будучи несомивннымъ воспроизведениемъ первой въ общемъ (за исключеніемъ того, что вийеть одну восточную абсиду, въ которой и поміщается олтарь, и что не одинъ только главный куполъ ея, но и всв побочные имѣють окна) 2), неизвѣстно до какой степени точно воспроизводить ее въ частностяхъ. По своему окладу Венеціанскій соборъ св. Марка есть совершенно тоть кресть, который мы описали выше и фигуру котораго имъла Юстиніанова церковь апостоловъ. Затъмъ, его пять куполовъ поставлены: въ заднемъ четвероугольникъ или въ нижнемъ концв креста — на четырехъ (поставленныхъ въ семъ четвероугольникъ) столбахъ; въ середнемъ четвероугольникъ-также на четырехъ столбахъ; въ остальныхъ трехъ четвероугольникахъ-на ствив и на двухъ сголбахъ.

Эта побочная форма купольной церкви осталась въ архитектуръ греческой виъстъ съ главною, но съ ней должно было случиться тоже самое, что и съ сею послъднею. Какъ послъ Юстиніана не могли воспроизводить въ подлинномъ видъ его св. Софіи, такъ не могли послъ него воспроизводить и его церкви апостоловъ, и какъ сократили одну,

<sup>2)</sup> Гдв спотреть планы и фасады св. Марка, указано выше.



<sup>1)</sup> Импер. Василій Македонянить (867—886) построиль въ Константинополів, близь своего дворца, великолічную церковь, которая названа была Новой 
церковью—Νέα εχχλησία. Продолжатель Феофана говорить о верхів церкви, что онь 
образовань быль изъ пяти полусферь или состояль взъ пяти куполовь: ο τε γὰρ 
ὄροφος (церкви) έχ πέντε συμπληρούμενος ήμισφαιρίων. Очень вівроятно, что церковь иміла одинаковую съ храмомъ апостоловь крестовую форму; но она, какъ и 
этоть, не сохранилась до настоящаго времени.

такъ ноступили и съ другой. Вмёсто большихъ крестовъ, которые бы распадались на пять отдёльныхъ цёлыхъ, начали строить малые кресты, которые бы, представляя изъ себя и составляя собой одно цёлое или одинъ четвероугольникъ съ небольшими выступами въ бока, въ то же время имёли форму креста. Исторія креста пяти куполовъ на этихъ малыхъ крестообразныхъ церквахъ была та, что сначала перестали ставить боковые два купола, ограничиваясь продольной линіей грехъ куполовъ, а потомъ, сокращая и эту линію, начали ставить два купола и одинъ, — въ первомъ случав середній и который либо изъ двухъ остальныхъ линіи — передній или задній, во второмъ случав середній і).

Такимъ образомъ, побочная форма купольной церкви, по своемъ сокращеніи, стала въ сущности тѣмъ же, что есть форма основная—однимъ четвероугольникомъ, но съ тѣмъ добавленіемъ, что четвероугольникъ имѣлъ боковые небольшіе выступы <sup>2</sup>), которые давали церкви фигуру креста. Четвероугольникъ дополненъ былъ противъ своего Юстинанова первообраза тѣмъ, что получилъ восточную олтарную абсиду <sup>3</sup>), надъ которою именно и ставимъ былъ передній куполъ линіи, въ случав если онъ былъ ставимъ. Въ Юстиніановой церкви апостоловъ боковые концы креста были четвероугольные (четвероугольники); въ позднайшихъ крестообразныхъ церквахъ боковые выступы иногда той же формы, а иногда полукруглые <sup>4</sup>). Послѣднее можетъ быть объясняемо

<sup>4)</sup> На Авонъ, гдъ почти во всъхъ монастыряхъ главныя церкви суть крестообразныя, боковые выступы всегда полукруглые.



¹) Мы не докажемъ этого постепеннаго сокращенія числа куполовъ исторически, на примірів церквей; но, во-первыхъ, оно должно быть такъ представляемо по самому своему существу; во-вторыхъ, это доказываетъ позднійшая архитектура нашей формы. Тамъ, гдів она сохранилась до настоящаго времени (въ Австрійской Малороссіи или въ Галиціи съ Буковиной, какъ намъ извістно, и можеть быть и въ Русской Малороссіи, что намъ, къ сожалівню, неизвістно) крестообразная церковь о трехъ куполахъ (въ одну линію) считается полнокупольною, какъ у насъ пятикупольная (относительно Русской Малороссіи мы имісиъ, т. е. знасиъ только увітреніе, что церкви вездів въ ней строятся крестообразно, см. въ Кіевскихъ Епартіальныхъ Відомостяхъ 1863-го года, въ № 11-мъ, статью: «Обычай сельскихъ прихожанъ занимать въ церкви міста по поламъ и возрастамъ»).

<sup>\*)</sup> Эти выступы въ Австрійской Галиціи, какъ насъ увіряли, называются закрестьями.

<sup>3)</sup> Замѣчательно, что олтарныхъ абсидъ при церквахъ этой формы тамъ, гдѣ онѣ въ настоящее время есть, всегда по одной, а не по три (какъ въ Венеціанскомъ св. Маркѣ).

или тѣмъ, что и церковные кресты иногда дѣлаются съ четвероугольными концами, иногда съ полукруглыми, или же вліяніемъ базиликъ самого Юстиніана, который вмѣсто прибавки поперечнаго четвероугольника, какъ было сдѣлано на Западѣ, ища по всей вѣроятности образовать изъ базиликъ болѣе точный крестъ, сдѣлалъ въ передней части ихъ (ихъ четвероугольника), полукруглые выступы 1).

Побочная форма купольной церкви, въ сейчасъ указанномъ нами сокращении и измінении, перешла вмінсті съ основною формою и къ намъ въ Россію. На сколько она была распространена у насъ, къ сожальнію, мы не можемь этого сказать, ибо памятники нашей каменной церковной архитектуры домонгольского періода сохранились далеко не вполнъ и недостаточно. Въ областяхъ Новгородской и Суздальской, которыя составляють въ семъ отношенія счастливое исключеніе, мы совсёмъ не находимъ признаковъ существованія этой формы. Затёмъ, знаемъ одну перковь этой формы въ Смоленскъ и имъемъ основанія полагать, что была по крайней міру одна такая церковь въ Кіевів. Переносясь изъ древняго времени въ новъйшее, мы встръчаемся съ твиъ замвчательнымъ фактомъ, что въ Малороссіи и въ Галиціи съ Буковиной наша форма архитектуры составляеть въ настоящее время рвшительно преобладающую и рвшительно господствующую форму<sup>2</sup>). Вовсе не рѣтаясь отвъчать положительнымъ образомъ на рождающійся самъ собою вопросъ: наша форма архитектуры не составляеть ли такой формы, которая уже въ древнее врема была значительно распространена, по крайней мірь, въ нівкоторой части Малороссін, мы въ настоящее время считаемъ болве въроятнымъ думать, что наша форма въ Малороссіи и въ Галиціи съ Буковиной есть позднайшая, не восходящая далье начала XVI — конца XV выка и распространившаяся изъ Молдо-Валахіи (вопрось о которой въ последней есть пока вопросъ и притомъ такой, который заслуживалъ бы серьезнаго разслъдованія) 3). Смоленская церковь, представляющая собою пока един-

<sup>3)</sup> Съ перваго взгляда представлялось бы думать, что наша архитектура перешла въ Молдо-Валахію съ Афона, который начиная съ XVI в. имёлъ ее, такъсказать, своей вотчиной и былъ въ ней, такъ сказать, господиномъ. Но, имёя общую особенность съ Афонской архитектурой въ закрестіяхъ, Молдо-Валашская архи-



<sup>1)</sup> См. планъ его Виолеемской базилики у Гюбша, Pl. V, и у Мюллера-Мотеса въ Словаръ полъ сл. Basilica.

<sup>\*)</sup> Относительно Галиціи съ Буковиной мы им'ємъ непосредственныя св'ід'єнія, полученныя нами на м'єст'є; относительно Малороссіи полагаемся на указанное свид'єтельство.

ственную извъстную намъ церковь домонгольскаго періода крестообравной формы, есть церковь архангела Михаила, построенная кназемъ Давидомъ Ростиславичемъ между 1180 и 1197 годами, въ продолженіе которыхъ онъ сидълъ на Смоленскомъ столъ (нынъ церковь называется иначе Свирскою, потому что находится въ Свирской подгородной слободъ). Вивстъ съ крестообразною формою стънъ она имъетъ два купола—одинъ надъ своей серединой и другой небольшой надъ олтарной абсидой 2). Кіевская церковь, относительно которой можно думатъ, что она имъла крестообразную форму, есть церковь Спаса на Берестовомъ, существующая теперь въ Петро - Могилинскомъ возобновленіи. Она имъетъ крестообразную форму въ настоящее время (и именно съ боковыми выступами не полукруглыми, а четвероугольными), но полагають, что середина и боковые концы креста принадлежатъ не Петру Могилъ, а составляють остатокъ древней церкви 2).

Наши каменныя церкви домонгольскаго періода вообще не отличались своей величиной. Между ними въ частности вовсе не отличались своей величиной и тв церкви, которыя составляли разрядъ исключительныхъ и монументальныхъ. Если бы мы, подобно европейскому Западу, усвоили себъ науку архитектуры (вмъстъ съ просвъщеніемъ), то у насъ, такъ же какъ тамъ, не только долженствовало бы быть развитіе архитектурныхъ формъ, но и постепенный прогрессъ въ отношеніи къ монументальности церквей монументальныхъ, т. е. отъ цер-

тектура не нало отличается отъ первой въ другонъ. На Западъ въ позднъйшее вреня, соотвътствующее нашену періоду дононгольскому, начали быть устранваемы въ большихъ базиликахъ закрестія, совершенно одинаковыя съ закрестіями Виолеемской базилики Юстиніановой и Авонскихъ церквей, при ченъ и назначеніе ихъ было и есть тоже самое, для котораго онъ служили и служатъ на Авонъ, именно—чтобы онъ составляли такъ навываемый chorus, chor, choeur, т. е. служили для поисщенія чтецовъ и пъвцовъ или служили тъми иъстами, которыя у насъ называются клиросами, см. у Любке планы многихъ базиликъ съ закрестіями S. 327 вере. Есть ли туть внутренняя связь между Востокомъ и Западомъ или только случайное совпаденіе, вопроса этого не беремся ръшать.

<sup>2)</sup> См. Историко-статистическое описаніе Смоденской епархіи (неизв'ястнаго автора), Спб. 1864, стр. 216 нач..

<sup>3)</sup> См. Обозрѣніе Кіева въ отношенін къ древностянь Фундуклея, стр. 57, гдѣ и планъ нынѣшней церкви. — Въ области Суздальской, какъ ны сказали, невъзъѣстно древнихъ церквей крестообразной формы; но мы знаемъ одну вовую такую нерковь, это—Рождественская церковь въ нашемъ Тронцкомъ Посадѣ, построенная въ 1735—1736-мъ году (одна изъ приходскихъ церквей Посада, но не монастырская. Откуда взята ея крестообразная форма, остается намъ неизвѣстнымъ).

квей монументальныхъ мы восходили бы къ болъе монументальнымъ и наконецъ къ монументальнъйшимъ. Но мы не усвоили себъ науки архитектуры (какъ не усвоили просвъщенія), и она была у насъ чисто внъшнимъ дъломъ, лежавшимъ сполна на отвътственности Грековъ, по отношенію къ которымъ мы были только заказчиками (подобно, напр., тому, какъ наши ничего не разумъющіе въ паровыхъ машинахъ и въ фабричномъ производствъ фабриканты относятся къ своимъ директорамъ Нъмцамъ — Англичанамъ). Но у Грековъ въ нашъ періодъ домонгольскій церковная архитектура находилась не въ состояніи развитія, а въ состояніи упадка: въ весьма скромныхъ по размѣрамъ церквахъ Владимировой Десятинной и Ярославовой Софійской они дали намъ образцы монументальныхъ церквей и далъе не пошли. Выъстъ сь ними и мы не находили ничего болве монументальнаго, и въ послъдующее время, не идя далве этихъ церквей, ограничивались только тымь, что повторяли ихъ, какъ идеалы. Правда, что до настоящаго времени сохранились не всъ церкви, которыя могуть быть предполагаемы какъ монументальныя; но что за предълы Десятинной и Софійской церквей не было выступаемо, решительною порукою въ этомъ можеть служить намъ сохранившійся до настоящаго времени Владимирскій Успенскій соборь Боголюбскаго. Несомнінно, что Боголюбскій хотъль построить церковь монументальнъйшую, и однако его соборь (дъйствительно бывшій таковых въ отношеніи къ украшеніямъ, о которыхъ ниже) представляль собою въ отношении архитектурномъ простую, нисколько не увеличенную копію съ Кіевскаго Софійскаго собора и вивств съ последнимъ ровно ничего въ семъ отношении особенно замъчательнаго. Эти архитектурныя качества собора Боголюбскаго или его размъры ко всему выше сказанному прибавляють еще новое основаніе сомніваться въ томъ, чтобы онъ быль строень мастерами западными. Если бы Боголюбскій, не довольствуясь мастерами греческими, хотълъ выписать мастеровъ западныхъ, то это значило бы, что онъ хотвять получить мастеровъ возможно хорошихъ, чтобы при помощи ихъ создать церковь возможно монументальную. А если бы это было такъ, то хорошіе мастера западные и создали бы нічто гораздо боліве монументальное, чёмъ то, что мы имжемъ въ действительности, ибо въ то время на Западъ насчитывалось уже до пятка настоящихъ монументальныхъ церквей (соборъ Шпейерскій 1030—1061 гг., соборъ св. Марка Венеціанскій 1043—1071 гг., соборъ Пизанскій 1063— 1100 гг., соборъ Бамбергскій 1004—1110 гг., соборъ Майнцкій конца XI — начала XII в. 1).

<sup>1)</sup> О всых нхъ сн. у Лютцова въ Die Meisterwerke der Kirchenbaukunst.



Церквей періода домонгольскаго относительно монументальныхъположительнымъ образомъ извъстно намъ четыре; именно — овъ суть: Владимирова Десятинная, Ярославовъ Софійскій соборъ, церковь Печерскаго монастыря и Владимирскій Успенскій соборъ Боголюбскаго. Къ этимъ четыремъ церквамъ со всею въроятностью должны быть причисляемы еще двъ: канедральные епископские соборы Переяславский и Бългородскій. Владимирова Десятинная церковь, отъ которой до настоящаго времени сохранился только фундаменть, какъ показали измъренія этого посл'яняго (не знаемъ совершенно ли безошибочныя), представляла изъ себя совсёмъ точный квадрать и имёла 16 саженъ длины и 16 саженъ ширины і). Софійскій соборъ Ярославовъ и Владимирскій Успенскій соборъ Боголюбскаго, представляя собою ті же точные квадраты, имъють по 14 саженъ длины и по 14 саженъ ширены <sup>2</sup>). Церковь Печерскаго монастыря, сохранившаяся до настоящаго временн только своимъ низомъ, надъ которымъ она надстроена вновь во второй половинъ XV въка, имъетъ около 14 саженъ длины и около 12 саженъ ширины. Переяславскій и Бългородскій соборы совствиь не сохранились до настоящаго времени и первый изъ нихъ и въ самый періодъ домонгольскій существоваль весьма не долго, упавъ черезъ 35 льть после построенія. Мы считаемь вероятнымь причислять тоть и другой къ церквамъ монументальнымъ потому, что объ исключительной величинъ того и другаго нарочито говорять льтописи з). Строитель перваго епископъ Ефремъ болве или менве долгое время жилъ въ Константинопол'в и весьма возможно, что, насмотревшись самъ собственными глазами на тамошнія великія церкви, онъ построиль у себя въ Переяславъ, въ бывшей митрополіи, т. е. въ каселръ знаменитой.

<sup>1)</sup> Фундуклея Обозрѣніе Кіева стр. 29; дина здѣсь—24 сажени, но съ восточной середней абсидой и съ папертью; безъ нихъ она совершенно равна ширинѣ,
какъ оказывается по измѣренію приложеннаго плана.—Длина перквей существующихъ, какъ самыхъ церквей, у насъ обыкновенно показывается безъ олтаря; но
такъ какъ слтарь обыкновенно занимаетъ не только олтарную абсиду (пристройку),
но и частъ самой церкви, то это—неправильно. Мы показываемъ ее, находя посредствомъ измѣренія плановъ, безъ олтарной абсиды. Паперти, гдѣ онѣ есть, поелеку онѣ суть пристройки, мы не включаемъ въ измѣреніе, показывая величину
только самыхъ церквей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ настоящее время Кіевскій Софійскій соборъ им'є съ южной и с'єверной сторонъ по дв'є (съ каждой) пристроенныя къ нему въ конц'є XVII в'єка паперти.

<sup>3)</sup> Перваго Лаврент. подъ 1089 и Ипатек. подъ 1090 г., втораго Ипатек. подъ 1197 г.

не только великую церковь, не уступавшую дотоль бывшимъ въ Россіи (Владвипровой Десятинной и Ярославову Софійскому собору), но даже и нъсколько ихъ превосходившую і). Ничтожный Бългородъ обязанъ былъ соборомъ, который, по словамъ льтописца, «высотою и величествомъ и прочимъ украшеніемъ всъмъ вдивъ былъ удобренъ», Юстиніановскимъ такъ сказать замашкамъ своего князя Рюрика Ростиславича, который, насколько это было въ его не особенно большихъсредствахъ, наклоненъ былъ стяжать себъ славу памятниками монументальнаго водчества (другая его извъстная постройка есть подведеніе каменной стъны подъ церковь Выдубицкаго монастыря отъ Днъпра въ предохраненіе отъ осыпи. Это сооруженіе въ льтописи уподобляется сооруженіямъ Соломоновымъ и на празднествъ по его окончаніи князюсказано было торжественное похвальное слово, — Ипатск. лът. подъ

За церквами монументальными, которыя, какъ видно по сейчасъ указаннымъ ихъ размѣрамъ, могутъ быть признаны таковыми тольковесьма относительно во слѣдуютъ церкви средней величины, которыя въ старое время однако считались у насъ не только великими, но и превеликими в). Размѣры этихъ церквей—оть 10 до 8 саженъ длины при таковой же или нѣсколько меньшей ширинѣ. Между этими церквами изъ сохранившихся до настоящаго времени первое мѣсто занимаетъ Новгородскій Софійскій соборъ, который, представляя изъ себя квадратъ, имѣетъ по 10 саженъ длины и ширины, а за нимъ еще церквей до пати—шести в); изъ церквей не сохранившихся къ этой

<sup>1)</sup> Что Ефремъ, строя великую церковь, воодушевился мыслію о славѣ своей каседры, это прямо дастъ знать лѣтопись, когда говоритъ: «создалъ (церковь) велику сущю, бѣ бо преже въ Переяславли митрополья». Церковь, построенная Ефремовъ въ 1089 г., черезъ 35 лѣтъ, именно—въ 1123 г., упала. Этивъ также дастся подозрѣватъ, что она была сравнительно очень велика (т. е. что какъ таковая пала вслѣдствіе неискусной стройки).

<sup>\*)</sup> Воть размёры западных монументальных церквей, построенных въ нашъперіодъ домонгольскій: соборъ Шпейерскій 51 слишкомъ саженъ длины и 21 слишкомъ саженъ ширины; соборъ св. Марка Венеціанскій — 30 саженъ длины и 22 сажени ширины; соборъ Пизанскій — 47 саж. длины и 33<sup>1</sup>/<sub>2</sub> саж. шир.; соборъ Бамбергскій—48 с. д. и 14 с. ш.; соборъ Майнцкій—60 с. д. и 27 с. ш..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новгородск. З-я летопись подъ 1113 годонъ называетъ превеликинъ крамонъ соборъ Новгородскій Николо-Дворищенскій, который относится именно къцеркванъ среднихъ разифровъ.

<sup>4)</sup> Именно: церковь Кіевскаго Златоверхо-Михайловскаго монастыря, Смоленская церковь Архангело-Михайловская (въ Историко-статистическомъ описаніи Смо-

категоріи, въроятно, принадлежали всё церкви каоедральныя епископскія, въ Кіовъ—большая или меньшая часть церквей монастырскихъ, построенныхъ князьями, и вообще по городамъ нѣкоторыя изъ монастырскихъ и приходскихъ церквей, построенныхъ тѣми же князьями. Разрядъ малыхъ церквей, который, какъ можно думать, состояль изъ не меньшей половины общаго количества всѣхъ,—отъ 7 саженей длины мелъ къ низу до 5 саженей и даже далѣе, при соотвѣтствующей, т. е. равной или нѣсколько меньшей, ширинѣ.

Нъсколько выше мы говорили, что церкви, смотря по величинъ, у Грековъ и у насъ были восьмистолиныя, шестистолиныя и четырехстолиныя. У насъ изъ церквей сохранившихся въ цёломъ или въ остаткамъ мы находимъ восмистолиными такъ навываемыя монументальныя, однако не всь, а именно — Кіевскій Софійскій и Владимирскій Успенскій соборы і), но безъ церкви Печерскаго монастыря, которая была шестистолиная (предполагая, что нын вшняя церковь совсвиъ построена на старой основъ - не только относительно стенъ. но и относительно столбовъ). Затвиъ, шестистолиными были вообще церкви средней величины, а четырехстолиными — малой, однако отношеніе между количествомъ столбовъ и величиной не выдерживается строго, — есть деркви средней величины съ четырьмя столбами 2), и есть церкви малой величины-большія въ разрядь малыхъ-съ шестью столбами 3). Можно подоврѣвать, что, подражая Печерскому монастырю, имъли наклонность устроять церкви съ шестью столбами, котя бы онъ были и менте, чтмъ средней величины, въ монастыряхъ, и что таковыми была значительная часть церквей въ монастыряхъ Кіевскихъ. Двъ наши восьмистолиныя церкви и съ ними одна шестистолиная-Новгородскій Софійскій соборь, им'вють ту особенность, что въ нихъ ряды



ленской епархіи, стр. 216, длина церкви витстт съ одтарной абсидой показана въ 38 аршинъ, не должно подозртвать, что одтарная абсида сравнительно велика), Юрьевскій соборъ (т. е. города Юрьева Польскаго), Новгородскія церкви: Юрьева монастыря и Николо-Дворищенскій соборъ и Владимирскій Дмитріевскій соборъ.

<sup>1)</sup> Успенскій Владинирскій соборь даже не осмистолиный, а десятистолиный; но два лишніе его столба, составляющіе его особенность, пробиты въ западныхъ концахъ середней олгарной абсиды затімъ, чтобы съ передними столбами церкви составлять, такъ сказать, естественный балдахинъ надъ престоломъ (въ семъ отно-шеніи подражаетъ ему Московскій Успенскій соборъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архангело-Михайловская Сиоленская, Юрьевскій соборь.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Церковь Новгородскаго Антоніева монастыря.

столбовъ двойные, именно-что по-за столбамъ подкупольнымъ съ приставными къ нимъ поставлено съ объихъ сторонъ еще по ряду столбовъ, такъ что въ нехъ не по два ряда столбовъ, а по четыре. Эти три церкви, какъ мы видели выше, по своей форме квадратныя. Онеимъютъ ширину равную длинъ или значительно большую затъмъ, чтобы верхнія галлереи или полати, служившія пом'вщеніемъ для женщивъ, сдёлать возможно просторными и чтобы можно было протянуть ихъкругомъ по всёмъ тремъ стёнамъ, т. е. не по одной только западной или не по западной только съ частями южной и свверной, но и поэтимъ последнимъ вплоть до олтара: поддержка сравнительно широкихъ сводовъ и полатей и требовала добавочныхъ столбовъ. Такъ какъ на полатихъ становились не только женщины, но и князья 1), и такъ какъ последнимъ естественно было желать иметь свое место возможноблизко ко олтарю, то съ вероятностью можно думать, что съ подобными полатями, а следовательно квадратными и съ двойными рядами столбовъ, устраивались и вообще каеедральныя епископскія церкви (которыя всё были въ стольныхъ городахъ княжескихъ). А что касается до церкви Печерскаго монастыря, то она съ своей продолговато-четвероугольной формой, т. е. съ своей шириной меньшей длины и съ своими двумя рядами столбовъ безъ вторыхъ рядовъ дополнительныхъ, что все предполагаеть отсутствие сейчась указанных круговых хоръ, какъ весьма въроятно думать, представляла собою воспроизведеніебольшихъ церквей греческихъ монастырскихъ, въ которыхъ не требовались указанныя хоры (потому что женщины не допускались въ монастыри и въ монастырскія церкви) и въ которыхъ должны были заботиться не о томъ, чтобы были пространнъе хоры, а о томъ, чтобы было более свободнаго пространства внизу (при равной длине съ Софійскимъ соборомъ она имветь шесть столбовъ, а не восемь, ввроятно, тоже какъ особенность монастырской архитектуры, чтобы столбами незагромождать слишкомъ низа церкви). Такъ какъ три помянутыя квадратныя церкви (Софійскіе соборы Кіевскій и Новгородскій и Успенскій Владимирскій) слишкомъ широки, то восточныя олгарныя полукружія или абсиды пристроены къ нимъ не такъ, чтобы обнимали всювосточную ствну, а такъ, что съ боковъ онв нвсколько оставляють ее (обнимая ее по вторые столбы собора); но поелику олтарь съ жертвен-

<sup>1)</sup> Въ Константинополъ императоры становились въ св. Софін на полатяхъ,— Const. Porphyr. De ceremonn. aulae Byzant. ed. Bonn. pp. 77 fin., 88, 103-и др.; что у насъ князья становились на полатяхъ, см. Ипатск. лът. подъ 1152 годъ, 2 изд. стр. 319 нач..

никомъ и діаконикомъ не пом'вщаются только въ абсидахъ, но захватывають нівкоторую часть и самой церкви, то вслідствіе сего въ этихъ церквахъ съ боковъ жертвенника и діаконика въ одну линію съ ними являются еще два квадратныя восточныя отділенія (противъ угловыхъ отрізковъ восточной стіны церкви, которые остались не закрыты абсидами), такъ что всіхъ восточныхъ отділеній въ этихъ церквахъ не по три, а по пяти (три середнія — полукруглыя, абсиды, и два боковыя квадратныя) 1). Для позднійшаго времени эти пять отділеній имізють то значеніе, что въ большихъ позднійшихъ церквахъ ихъ воспроняводили въ пяти абсидахъ (каковыхъ имізють по пяти Московскій Успенскій соборъ и Троицкой Лавры Успенскій соборъ).

Двѣ наши восьмистолиныя и вмѣстѣ квадратныя церкви съ присоединеніемъ къ нимъ третьей шестистолиной, но такъ же, какъ онѣ, квадратной и имѣющей два ряда столбовъ, — три помянутые собора, суть церкви пятикупольныя. Что касается до остальныхъ нашихъ шестистолиныхъ церквей, то съ одной стороны сохранились нѣкоторыя изънихъ, которыя несомнѣнно имѣли въ древнѣйшее время по одной главѣ²), а съ другой стороны не сохранилось ни одной, которая бы имѣла пять главъ; слѣдовательно, съ одной стороны, остается несомнѣннымъ, что нѣкоторыя изънихъ имѣли не по пяти главъ, а по одной, а съ другой—остается неизвѣстнымъ, были ли между ними такія, которыя имѣли по пяти главъ. Не зная этого послѣдняго достовѣрнымъ образомъ, считаемъ вѣроятнымъ предполагать это, и по крайней мѣрѣ о такихъ большихъ шестистолиныхъ церквахъ, какъ Печерская ³).

<sup>3)</sup> Преосвященный Макарій въ Археологич. описаніи церковныхъ древностей въ Новгороді, І, 256, увіряеть, что въ древнее время иміль пять главь нынів одноглавый Новгородскій Николо-Дворищенскій соборь; но для насъ это нісколько сомнительно. Относительно церкви Кіевскаго Златоверхо-Михайловскаго монастыря Никоновская літопись (ІІ, 40) увіряеть, что она иміла 15 верховъ. Но на церкви ногло быть только пять куполовь и никакъ не боліте; слідовательно, остальные 10 верховъ были главки. Гді могли быть поставлены на церкви эти главки, мы недоуміваемъ, а чтобы онів могли быть поставлены, весьма сомніваемся, и поэтому



<sup>1)</sup> Въ древнемъ видъ восточныя боковыя отдъленія сохранились во Владимирскомъ Успенскомъ соборъ, въ Новгородскомъ Софійскомъ соборъ сохранилось съверное квадратное отдъленіе, а въ Кієвскомъ Софійскомъ все передълано (виъсто квадратныхъ отдъленій полукругамя абсиды).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Таковы церкви Новгородскихъ Юрьева и Антоніева монастырей, въ каждой изъ которыхъ въ поздивите время къ древней одной главв прибавлено еще по главв новой (см. выше,—следовательно не убавлено).

Въ трехъ центрахъ каменно-строительной двятельности — Кіевъ. Новгородъ и области Суздальской съ Владимиромъ былъ употребляемъ разный матеріаль для сооруженія церквей и разные способы кладки. Въ Кіевъ перкви были кладены изъ кирпича, и именно-изъ тонкаго квадратнаго кирпича на известковой 1) съ мелкотолченнымъ кирпичемъ подмазкъ, которая клалась между рядами кирпичей слоями вдвое болъе толстыми, чёмъ они сами <sup>2</sup>). Въ Новгороде церкви были кладены изъ камия и отчасти изъ кирпича; именно — браты были наколотыя изъ каменныхъ жилъ (горъ, массъ) плеты и глыбы или существующій въ природъ въ видъ отдъльныхъ круглышей булыжникъ, первыя иногда нъсколько обтесывались, а большею частію, какъ и второй, употреблялись какъ есть, въ ихъ естественномъ разнообразной неправильной формы видь, и изъ этихъ плить, глыбъ и круглышей складывалась стъна, промежутки въ которой закладывались (какъ бы затыкались) кирпичами и потомъ заливались известью съ щебнемъ изъ мелкаго камня. Такъ какъ при подобномъ способъ кладки ствны, пока не засыхала въ нихъ известка, могли разваливаться, то предполагають, что при кладкъ онъ обставлялись съ объихъ сторонъ досками (чему усвояють техническое названіе класть въ коробку) 3). Въ Суздальской области (церкви Юрія Долгорукаго) и потомъ во Владимиръ церкви были кладены изъ одного камня, и именно — наружное и внутреннее

увъреніе Никоновской дътописи для насъ въ высшей степени сомнительно (въ XVI въкъ, когда была составлена лътопись, на Михайловскую церковь, можетъ быть, дъйствительно наставлено было много главокъ, хотя въроятно и не 15-тъ). Черниговскій соборъ, заложенный Мстиславомъ Ярославичемъ, въ настоящее время, послъ нъсколькихъ реставрацій, имъетъ пять главъ, и полагаютъ, что онъ нивлъ ихъ пять и въ древнее время (М. Маркова «О достопамятностяхъ Чернигова» въ Чтен. Общ. Ист. и Древн., годъ третій, № 1, Смъсь, стр. 15). Но не имъя плана собора и судя о немъ только по его фасаду (который у гр. Строганова въ изданіи: Русское искусство Е. Віолле-Ле-Дюкъ и архитектура въ Россіи съ X по XVIII въкъ, Спб. 1878, и въ Словаръ Мюллера-Мотеса S. 811, Fig. 1166), им также пока въ этомъ сомнъваемся.

<sup>1)</sup> Замътимъ здъсь истати, что наше слово известь изъ греческаго асфестос.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Митр. *Есченія* Описаніе Кіево-Софійск. собора, стр. 30, *Фундуклея* Обозрініе Кіева, стр. 30.

<sup>\*)</sup> Прессе. Макарія Археологическое описаніе древностей въ Новгородь, ч. І, стрр. 20, 50, 410 и 461. Относительво досовь, если онь действительно употреблялись, дело должно представлять не такъ, что стены при кладке «обстанавливались» ими, ибо при этомъ нельзя было бы производить кладки, а такъ, что по мере кладки стены обкладывались ими.

лецо (облицовка) выкладывалось изъ камней бёлой известковой породы обтесанных въ правильную кубическую форму, а внутренность наполнялась булыжникомъ и обломками отъ предыдущихъ камней и заливалась известкой <sup>1</sup>). Кіевскій способъ кладки есть способъ греческій. Относительно способа Суздальско-Владимирского, вероятно, у иныхъ читателей является наклонность подозравать, что онъ есть западный; на самомъ же двив его должно счетать болгарскимъ: камень для кладки Суздальско-Владимирскихъ церквей быль получаемъ изъ сосъдней съ Сувдальской областью Камсьой Болгаріи <sup>2</sup>), и необходимо думать, что эта Болгарія, имівьшая каменную архитектуру (въ мечетяхъ) съ первой половины X въка з) и именно-такую (по матеріалу и способу кладки) архитектуру, какую находимъ въ Суздалв-Владимирь, не только доставляла последнимъ матеріалъ, но и послужила для нихъ образцомъ въ самомъ строевін, т. е. въ технической части или способъ кладки 1). Новгородскій способъ стройки, представляющій изъ себя нічто совсімь первобытное, нѣчто такъ сказать циклопическое и пелазгическое, составляеть для насъ вопросъ и загадку. Какъ кажется, этотъ способъ

<sup>1)</sup> Динтріевскій соборъ во Владнинрѣ (на Клязывѣ, гр. Строганова). Москва, 1849 г., стр. 5. Известковый растворъ, искусственно сдѣланный съ тѣии или другиии примѣсями (въ Кіевѣ — толченый кирпичь, во Владимерѣ — ячменная или ржаная илкиа) во всѣлъ трехъ мѣстностяхъ отличается величайшей крѣпостью. — 0 стѣнахъ Черниговскаго Преображенскаго собора въ одномъ, извѣстномъ намъ, сообщеніи о соборѣ говорится, что онѣ складены изъ дикихъ, кремнистыхъ черносфрыхъ камней огромной величины, соединенныхъ крѣпкимъ красноватымъ цементомъ, составъ котораго теперь неизвѣстенъ, см. у А. Ратишина въ Полномъ собраніи историческихъ свѣдѣній о монастыряхъ и церквахъ, М. 1852, стр. 545. По другому сообщенію, въ стѣнахъ собора три и четыре ряда тонкаго квадратнаго киринча смѣняются рядами огромнаго кремнистаго камня, при чемъ цементъ, связывающій ряды кладки, необыкновенно крѣпкій, особаго нынѣ неизвѣстнаго свойства,— статья: «Черпиговъ» въ Черниговскихъ Епархіальныхъ Извѣстіяхъ 1863-го года и отдѣльной брошюрой, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Динтріевск. соборъ зр. Строганова, ibid..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ст. Бестужева-Рюмина Русск. Ист. I, 74.

<sup>4)</sup> И искусственный способъ придачи известив крвпости посредствомъ приивси въ нее иякины указываетъ тоже на Болгарію (а не на Западъ). — Въ Болгаріи, гдв давно существовало каменное строительство, могло быть такъ, что матеріалъ для камнестроенія находился въ продаже готовымъ (какъ у насъ теперь кирпичъ и пр.). Равнымъ образомъ, тамъ были знающіе и обученные рабочіе (готовое сословіе каменщиковъ). А эти две причины и могли ближайшимъ образомъ расположить каменноздателей Суздальско-Владимирскихъ обратиться къ Болгаріи.

быль отчасти употребителень на Западь '); однако производить его оттуда, когда мы находимъ его уже въ приложеніи къ постройкі Софійскаго собора, представляется совсемъ невероятнымъ. За симъ. остается думать о немъ на двое: или что онъ изобретенъ быль мастерами греческими у насъ въ Россіи, или — горавло въроятиве, — что онъ употреблялся уже въ самой Грепіи для постройки церквей проствишихъ и бъднъйшихъ, какъ способъ болъе скорый и болъе дешевый. Можеть показаться страннымь, что такой способь введень быль именно въ богатомъ Новгородъ. Но онъ введенъ быль въ то время, когда богатые Новгородскіе граждане были еще плохими христіанами и еще весьма мало интересовались христіанскими церквами, какъ бы онъ ни были строены; а бывъ введенъ однажды, онъ сталъ потомъ ивстнымъ обычаемъ (относительно кладки въ древнее время сводовъ и куполовъ не особенно и не весьма надежный знатокъ дёла покойный И. М. Снегиревъ во введеній къ Памятникамъ Московской древности говорить: «Гвъ перквахъ и каменныхъ зданіяхъ Москвы] потолки н своды между желъвными связями слагаемы были изъ глиняныхъ кувшиновъ или горшковъ; этотъ способъ кладки, употребляемый и ныяв во всехъ важныхъ постройкахъ (?), давно известенъ быль въ Россіп; остатки такого свода найдены въ развалинахъ Десятинной Кіевской церкви, въ Кіевософійскомъ и Рязанскомъ соборахъ»... стр. XXXIV. Если бы это было такъ, то подобнымъ образомъ купола и своды прежде всего должны были бы класться въ Новгородскихъ церквахъ, где требовалась ихъ возможная легкость по свойству ствиъ. Однако они кладены были въ нихъ изъ кирпича, Макар. ibid. стр. 25. Въ кирпичныхъ сводахъ и куполахъ Новгородскихъ церквей действительно вставлено множество этихъ горшковъ или точне небольшихъ горшечковъ-такъ называемыхъ голосниковъ, и весьма возможно, что это не только для голоса или резонанса, но и для легкости сводовъ и куполовъ 2). Было ли тоже въ Кіевъ и во Владимиръ, остается намъ неизвъстнымъ).

<sup>&#</sup>x27;) Cfr Geschichte d. kirchlich. Kunst d. deutschen Mittelalters, von H. Otte, Leipzig, 1862, S. 7 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ настоящее время въ большей части Новгородскихъ церквей голосники замазаны и заштукатурены. Не замазанными ихъ можно видёть въ ихъ величайшенъ множестве въ церкви Николы Липнаго, находящейся въ 7 — 8 верстахъ отъ Новгорода (въ куполе ихъ такое множество, что онъ представляется веськакъ бы взрёшотаннымъ пробовнами небольшихъ пушечныхъ ядеръ), а щупать мхъ внутри можно въ Антоніевомъ монастыре вверху во входной на полати башие.

Наши монументальныя церкви домонгольскаго періода суть таковыя только весьма относительно и не идуть въ сравненіе съ монументальными церквами Запада. За то онѣ и кладены были не многіе десятки лѣть и не по цѣлымъ столѣтіямъ, какъ послѣднія, а обыкновенно весьма поскору. Десятинная церковь Владимирова не только была складена, но и совсѣмъ отстроена въ тесть лѣть (991—996), церковь Печерскаго монастыря была складена въ три лѣта (1073—1075), Владимирскій Успенскій соборъ быль складенъ и до нѣкоторой степени отстроенъ (см. ниже) также въ три лѣта (1158—1160); Новгородскій Софійскій соборь, представляющій собою церковь не монументальную, но близкую къ нимъ, былъ совсѣмъ отстроенъ въ восемь лѣть (1045—1052) 1.

Не всв наши каменныя церкви домонгольского періода непреивню были кладены греческими мастерами. Необходимо думать, что малыя между ними были кладены мастерами русскими, ибо предполагать, чтобы для стройки и этихъ церквей были выписываемы мастера греческіе было бы совсьмъ невізроятно. Но какъ клали каменныя церкви наши русскіе мастера, когда они не имвли никакого понятія объ архитектуръ, когда они могли быть только каменьщиками, а не архитекторами? Необходимо думать, что такъ же, какъ и въ позднъйшее, взвъстное намъ въ семъ отношени, время, а именно-съ образца. Въ порядныхъ или подрядныхъ записяхъ XVII въка читаемъ, что-де построить церковь съ образца такой-то, въ туже меру, убавивъ или прибавивъ противъ ней столько-то: необходимо думать, что такъ дёло дёлалось и въ періодъ домонгольскій. Мастерамъ указывали образецъ; они его осматривали и измёряли, и затёмъ, держа планъ въ умё, и строили новую церковь. Строительство подобныхъ мастеровъ долженствовало быть совершенно тёмъ же, что переводы съ подлинниковъ въ нашемъ иконописании. Никакихъ изменений плана противъ образцовъ, никакихъ въ немъ нововведеній и собственныхъ примышленій не могло быть, ибо для сего требовалось ученое знаніе архитектуры, а безъ него дълать какія нибудь нововведенія значило бы не что иное, какъ подвергать себя риску построить церковь, которая бы упала прежде окончанія. Изъ этого слідуеть то, что малыя церкви всякой

<sup>1)</sup> При ченъ эти восемь лёть, по всей вёроятности, должно понимать не такъ, что въ продолжение всёхъ ихъ онъ быль кладенъ, а такъ, что после кладки, оконченной более или менее скорее, ему давали некоторое, и можеть быть — довольно долгое, время отстанваться, что требовалось Новгородскийъ способойъ этой кладки.



мъстности должны быле отличаться совершеннымъ однообразіемъ плана, представляя иле всъ одно и тоже или нъсколько однообразныхъ группъ, смотря по тому, сколько извъстная мъстность давала первоначальныхъ образцовъ.

Само собою разумѣется, что работа нашихъ самоученыхъ и вмѣстѣ нисколько не ученыхъ мастеровъ, не отличалась полнымъ совершенствомъ техники. А вслѣдствіе этого и ихъ постройки не могли отличаться особенной прочностью. Какъ кажется однако, не совсѣмъ справедливо думать о нихъ въ сейчась указанномъ отношеніи черезъчуръ худо. Заключають объ ихъ плохомъ искусствѣ по церквамъ Новгородскимъ, которыя слишкомъ часто падали и вообще не отличались долговѣчностью. Но недолговѣчность и такъ сказать падучесть Новгородскихъ церквей зависѣла отъ способа ихъ кладки. Естественно, что при томъ оригинальномъ способѣ кладки, который употреблялся въ Новгородѣ и который мы указали сейчасъ выше, стѣны тамошнихъ церквей раздавались и совсѣмъ разъѣзжались, а вслѣдствіе сего причиняли паденіе куполовъ или и совсѣмъ падали.

Если весьма не по долгу были кладены наши монументальныя церкви, то, конечно, еще скоръе должна была производиться кладка церквей обыкновенныхъ, имъвшихъ средніе и малые размъры. По нъкоторымъ указаніямъ следуеть думать, что обыкновеннымъ срокомъ кладки первыхъ были три лъта, а обыкновеннымъ срокомъ кладки вторыхъ-два лъта. Въ Новгородъ эти церкви были кладены скоръе, чъмъ гдъ нибудь, что, полагаемъ, нужно объяснять все тъмъ же способомъ тамошней кладки, а иногда онъ клались тамъ и совсъмъ съ чрезвычайной скоростью. Такъ, церковь Спаса въ Нередвцахъ, во свидетельство своей прочности сохранившаяся до настоящаго времени, была складена въ 4 мъсяца; церковь св. Кирилла въ Нелезиъ, также сохранившаяся досель, въ три мъсяца; церковь Благовъщенія въ монастыръ архіеписьопа Иліи, не самая малая, а изъ малыхъ большая (8 саженъ длины и 7 ширины) и тоже досель сохранившаяся, была складена въ 70 дней; церковь Богородицы Ризположенія на городскихъ воротахъ въ два мъсяца; наконецъ, церковь трехъ Отроковъ, малая и придъльная къ другой церкви (св. Михаила) въ четыре дни. Последнее напоминаеть то, какъ въ деревняхъ печи въ такъ называемыя черныя избы сбивають (собственно — сбивали, ибо уже не сбивають) въ одинъ день.

Мы не усвоили себѣ каменной архитектуры такъ, чтобы она стала нашимъ собственнымъ искусствомъ и чтобы мы, бывъ въ ней самостоятельными, могли проявлять въ ней свой умъ, свой вкусъ, свое творче-

ство, однимъ словомъ-самихъ себя (какъ это было на Запалъ) каменныя церкви періода домонгольскаго по своей форм'в пре ють собою простое механическое воспроизведение церквей гречество и болве ничего. Но церкви одной и той же, данной, формы могуть различаться въ отношеніи къ совершенству своихъ плановъ, въ отношенін къ своей соразм'врности, стройности и изяществу, какъ архитектурныхъ произведеній, вообще въ наглядной архитектурной красоть. Не условливаясь непремённо научнымь знаніемъ архитектуры, красота эта предполагаеть врожденныя чувство и потребность изящнаго. Въ этомъ отношении между строителями нашихъ каменныхъ, до настоящаго времени сохранившихся, церквей (о которыхъ однъхъ, конечно, иы можемъ говорить) долженъ быть указанъ какъ выдающійся изъ ряла другихъ Андрей Юрьевичъ Боголюбскій. Его маленькая Покровская церковь, находящаяся близь Боголюбова монастыря, по своей изящной и, такъ сказать, граціозной стройности, секреть которой главнымъ образомъ въ томъ, что въ ней взята своя, большая обыкновенной пропорція высоты, рівко выділяется изъ числа другихъ, сохранившихся церквей, давая предполагать въ своемъ строителъ вкусъ и чувство красоты исключительные (Брать Боголюбскаго Всеволодь въ своемъ Дмитріевскомъ собор'в точно воспроизводить формы Покровской церкви; но давъ ему размъры, вначительно больше послъдней. онъ не нашоль ея гармоніи пропорцій и отъ того его соборъ въ отношени къ стройности ниже ея и не представляеть собою ничего замъчательнаго <sup>1</sup>). Его спеціальную замъчательность, которую иные не совствить справедливо обобщають въ изящество во встать отношенияхъ, составляють барельефы на ствнахъ).

Итакъ, наши каменныя церкви періода домонгольскаго, бывъ воспроизведеніемъ церквей греческихъ, представляли изъ себя четвероугольники, — квадратные или близкіе къ квадратамъ, съ куполами, однимъ или многими, и въ послъднемъ случав именно—пятью (съ добавкой или безъ добавки полукуполовъ), поверхъ ихъ.

Въ существъ наши церкви оставались таковыми и во все послъдующее время и остаются таковыми и до сихъ поръ. Въ позднъйшее время вошло въ обычай пристраивать къ церквамъ такъ называемыя трапезы, въ которыхъ устрояются теплыя церкви; но если отнять у

<sup>1)</sup> Размѣры Покровской церкви:  $15^{1}/_{2}$  аршинъ длины,  $11^{1}/_{3}$  аршинъ ши рины, 39 аршинъ вышины (съ крестомъ); размѣры Дмитріевскаго собора:  $27^{1}/_{3}$  а. д.,  $21^{1}/_{2}$  а. ш. и 46 а. в. (тоже съ крестомъ),—Труды перваго археологическаго съѣзда въ Москвѣ, І, 258.



поздивишихъ и новыхъ церквей эти трапезы, то всв онъ будутъ сейчасъ указанными четвероугольниками. Равнымъ образомъ всё позднёйшія и новыя церкви непрем'тно им'тють поверхь себя купола. Но тогда какъ въ періодъ домонгольскій купола всегда ставими были на столбы и имъли форму тамбурную и притомъ одного извъстнаго вида: въ поздивищее время въ перквахъ малыхъ начали ставеть ихъ прямо на ствны и вследствіе того придавать имъ форму сферическую и именно-сферь не правильно полукруглыхъ, а какъ бы сшитыхъ изъ четырехъ лоскутовъ, а вибств съ симъ и относительно тамбурныхъ куполовъ, поставленныхъ на столбахъ, не держась строго ихъ древняго или вообще одного определенияго вида, позволять себе произвольную и разнохарактерную свободу (chaque baron a sa fantaisie, — что превмущественно относится къ настоящему времени). Затъмъ, въ позднъйшее время явились (бывъ заимствованы главнымъ образомъ отъ церквей деревянныхъ) разные новые способы украшенія церквей и въ числъ ихъ на первомъ мъстъ обычай ставить на купола главы и главки (на купола тонкіе тамбурные насаживая ихъ прямо, съ превращениемъ самыхъ куполовъ какъ бы въ шеи, а на прочіе, въ единственномъ или множественномъ числъ, сгавя посредствомъ шей и такъ называемыхъ фонарей).

Частивищая классификація наших в каменных церквей домонгольскаго періода, указанная нами выше, весьма не многосложна.

И во-первыхъ, относительно формы: четвероугольникъ правильный или настоящій и четвероугольникъ съ выступами въ боковыхъ сторонахъ съверной и южной, которые придавали ему видъ креста. Форма перваго четвероугольника была у насъ, такъ же какъ и въ Греціи, господствующею и ее имъло большинство нашихъ церквей; форма второго четвероугольника является у насъ на немногихъ церквахъ въ видъ формы частной и исключительной, каковою она была и въ Греціи.

Во-вторыхъ, относительно раздёлки стёнъ съ наружной стороны и относительно формы кровли: церкви съ тёмъ или другимъ количествомъ лизенъ самостоятельныхъ и съ кровлею по полукругамъ этихъ послёднихъ, и церкви съ лизенами тройчатками и съ кровлею въ видё креста на четыре трехъугольные фронтона. Къ первому классу принадлежатъ большія церкви Новгородскія и всё Владимирскія, ко второму классу — малыя Новгородскія. Первый классъ въ отношеніи къ лизенамъ подраздёляется па двое, именно—лизены съ однимъ полемъ во всю длину стёнъ (церкви Новгородскія) и лизены съ раздёленіемъ ихъ поля на двё половины — верхнюю и нижнюю (церкви Владимирскія).

Сообщимъ свъдънія о церквахъ замъчательныхъ, именно — монументальныхъ, указанныхъ выше, знаменитыхъ исторически помимо монументальности, каковъ Новгородскій Софійскій соборъ, и отличающихся особенностями, каковы—Владимирскія церкви, украшенныя барельефами.

Первая по времени изъ церквей монументальныхъ есть Кіевская Десятинная церковь Успенія Богородицы, къ постройкі которой Владимиръ приступиль, выписавъ мастеровъ, т. е. архитекторовъ, изъ Грецін, въ следъ за приступомъ къ общему крещенію народа въ 991 г. (см. выше) и которая окончена и освящена черезъ шесть лъть въ 996 г. 1). Къ сожальнію, эта первая не только изъ монументальныхъ, но изъ всёхъ вообще нашихъ каменныхъ церквей, и нисколько не описана въ архитектурномъ отношеніи л'етописцами и не сохранилась до настоящаго времени, погибнувъ въ нашествіе на Кіевъ Монголовъ въ 1240 г.. Когда Батый взяль крепость Кіевскую (по древнему городъ), то граждане наскоро устроили было другую крипость около нашей Десятинной церкви <sup>2</sup>), но — говорить летописець — «придоша на нв (на нихъ Татары) и бысть брань межи ими велика, людямъ же узбъгшимъ на церковь и на комары (своды) церковныя и съ товары свонми 3), отъ тажести повалишася съ ними ствны церковныя» 1). Размъры церкви, найденные по остаткамъ фундамента, мы указали немного выше. Не имбемъ положительныхъ свидътельствъ, но со всею въроятностію думаемъ, что она была не однокупольная, а пятикупольная, и что вообще по своему плану и по своей формъ она должна быть пред-

<sup>1)</sup> Названіе Десятинной церковь получила не отъ самого Владимира, а послівнего отъ данной имъ ей десятины; въ літописи она называется въ первый разъ Десятинною подъ 1093 г. (конецъ года, сравн. 1078 г., — Лаврент. літ. 2 изд.: стр. 196).

<sup>2)</sup> Т. е., какъ должно понимать дёло, укрёпились въ бывшей около Десятинной церкви особой части города (особомъ частномъ городё), см. топографію древняго Кіева въ приложеніи къ этой главё, въ спискё каменныхъ церквей.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Съ своими имуществами (пожитками).

<sup>\*)</sup> Превратности, которымъ подвергалась Десятинная церковь до нашествія Монголовь, суть: въ 1017 г. она горьла (см. сейчась ниже о Кіевософійск. соборь), въ 1171 г. и въ 1203 г. она была граблена князьями, бравшими Кіевъ подъ соперниками, и при этихъ взятіяхъ, которыя сопровождались разграбленіями города, обращавшимися съ его святыней ни на іоту не лучше Татаръ (первый годъ въ Ипатск. летоп., второй въ Лаврент.. Въ 1039-мъ году, по летописи, церковъ священа митр. Феопемптомъ: и возможно понимать это такъ, что она оставалась до 1039-го года не возобновленною и не освященною после пожара 1017-го года).

ставляема болье или менье тождественною съ Софійскою церковію Ярославовою, въ которой надлежить видъть ся повтореніе. Одна позднъйшая льтописная статья, именно статья, имьющая заглавіе: «Начало православныхъ государей и великихъ князей русскихъ, помъщенная въ такъ называемой Воскресенской летописи, уверяеть, что Лесятинная перковь была о полутретьятцами, т. е. о 25-ти верхахъ,— Собр. летт. VII, 240. Если уверение не сочинено съ какого-либо повода составителемъ статъи или вообще въмъ бы то ни было, а говорить действительную правду, извёстіе о которой заимствовано неизвъстно откуда: то нужно будеть представлять дъло такъ, что при 5-ти настоящихъ куполахъ церкви 20-ть верховъ ея представляли собою малые глухіе чашеобразные куполы, рядами которыхъ покрыты были ея паперти, окружавшія ее съ трехъ сторонъ, какъ покрыты рядами этихъ малыхъ и глухихъ чашеобразныхъ куполовъ паперти Венеціанскаго св. Марка, а въ Константинополъ съ образца бывшихъ церквей покрыты галлереи дворовъ, находящихся при большихъ мечетяхъ 1). Что касается до внутреннихъ украшеній, то эти последнія въ тогдашнихъ греческихъ церквахъ раздёлялись на украшенія въ собственномъ смыслъ, и на украшенія, которыя были таковыми только побочно и посредственно, а прямо и непосредственно или служили цълямъ архитектурнымъ, имъвъ здъсь практическое назначение, или составляли принадлежность церквей, какъ молитвенныхъ зданій и мість общественнаго богослуженія. Украшеніе перваго рода составляли: мозавка церковныхъ половъ и убранство или отдёлка входныхъ вратъ или дверей въ церкви. Мозаика половъ, которой наибольшая часть русскихъ людей вовсе не видала и которая русскому человъку слышится какъ-то странно, ибо по нашимъ обыкновеннымъ понятіямъ (условливаемымъ нашимъ климатомъ, столько щедро снабжающимъ насъ грязью) церковный поль должень представлять сплошной слой этой грязи, а не чтонибудь другое, играла въ украшеніи греческихъ церквей весьма немаловажную роль. Всякій слыхаль и внасть, что полы въ домахь у хорошихъ господъ не то, что въ крестьянскихъ избахъ, а такъ называемые паркеты. Мозаика была тоть же паркеть, только не деревянный, а каменный, и отличалась отъ него тёмъ, что представляла на своихъ рисункахъ не простые и однообразные шахматы, а цълые весьма

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гдё смотрёть плань и фасадь церкви св. Марка, указано нами вышевнать одной изъ большихъ Константинопольскихъ мечетей съ нашими малыми куполами на галлереяхъ двора, именно мечети Ахметовой, см. у Византія въ І том'в Кωνσταντινοοπολις'а (изъ приложенныхъ къ тому рисунковъ 5-й отъ начала).

сложные картины и виды. Если читатель вообразить себв возможно хорошій по рисунку коверь, если онъ превратить его въ воображеніи чэъ шерстяныхъ или шелковыхъ въ каменные, то онъ и будеть имёть понятие о древней греческой мозанкъ церковныхъ половъ 1). Входныя двери въ церковь, какъ и всякія другія двери, русскій человъкъ по теперешнимъ нашимъ обычаямъ представляетъ себъ только въ видъ плотничнаго или столярнаго произведенія, восходящаго цівной много развів до 10 рублей; но кто бываль въ дворцахъ, кто видаль двери Петербургскаго Исакіевскаго собора или Московскаго храма Спасителя, тоть знаеть, что могуть быть двери, стоящія цёлыхь хорошихь домовъ. Непростыя или украшенныя входныя двери въ церкви дълались у Грековъ такимъ образомъ, что деревянныя створки ихъ обкладывались металлическими листами, которые посредствомъ резьбы или чеканки съ присоединениемъ инкрустации и такъ называемой обронной работы, украшались болёе или менёе художественнымъ образомъ разнаго рода изображеніями. Первый видь украшеній втораго рода составляли ряды мраморныхъ колоннъ, которыя ставились внизу церквей между подкупольными и добавочными къ нимъ столбами и вверху на полатяхъ (надъ нижними рядами) по краямъ последнихъ и практическимъ архитектурнымъ назначениемъ которыхъ было помогать столбамъ въ поддержанін полатей и куполовъ. Второй видь украшеній втораго рода состояль изъ священныхъ изображеній, которыми покрывались ствим церквей и которыя производились или посредствомъ обыкновенной живописи или посредствомъ особой мозанки ствнъ, -- такъ называемой мусіи, причемъ послёдняя въ смыслё украшенія считалась гораздо высшею первой или точные говоря единственно считалась украшеніемъ, ибо живопись составляла простую необходимую принадлежность (нынъшнихъ иконостасовъ, составляющихъ наибольшею частію единственное украшеніе нашихъ церквей, въ древнее время вовсе не было, о чемъ ниже). Мозаика половъ, мраморныя колонны и мозанка ствиъ или мусія вовсе не могли играть у насъ такой же роли въ украшеніи церквей, какъ это было въ І реціи. Все это должно было привовиться изъ последней и, во-первыхъ, должно было обходиться весьма дорого (матеріалы для стінной мусін можеть быть сами по себів были и не особенно дороги, но для работы ими нужно было выписывать греческихъ мастеровъ), — во-вторыхъ, какъ колонны и матеріалы

<sup>1)</sup> Рисунки этой мозанки можно видёть у Тексье и П. Пуллана въ L'Architecture Byzantine и у Зальценберла въ Alt-christliche Baudenkmale, а въ настурт ее можно въ настоящее время видёть въ Афонскихъ монастырячь.

для мозаики половъ, было крайне неудобоперевозимо. Необходимо однако думать, что наша первая каменная церковь наиболью приближалась въ семъ отношеніи къ церквамъ греческимъ, хотя ніть сомнівнія и далеко не равнялась съ нами (т. е. съ хорошими изъ нихъ). Владимиръ, приступившій къ построенію Десятинной перкви послів взятія Корсуни, могь вывести колонны и половыя мозаики изъ этой последней, обобравъ тъ и другія въ качествъ побъдителя въ ея общественныхъ зданіяхъ (и поступивъ въ семъ случай подобно самимъ Грекамъ, которые при построеніи своихъ церквей пользовались матеріалами и украшеніями, именно-колоннами, оть языческихъ храмовъ). Что Десятинная церковь действительно была гораздо более богата мраморными колоннами, чъмъ послъдующія церкви, объ этомъ свидьтельствуеть и найденное на ея развалинахъ «множество кусковъ мрамора», также «мелкіе обломки мраморныхъ базъ и капителей: 1), чего всего иначе бы не было. Кромв кусковъ мрамора въ развалинахъ найдены были куски яшмы <sup>2</sup>), украшенія изъ которой также могли быть вывезены изъ Корсуни и преимущественно состояли въроятно въ капителяхъ колониъ. Что касается до пола, то въ олтаръ около престола онъ былъ постланъ въ четвероугольникахъ изящной работы изъ разноцветныхъ мраморовъ, яшит и стеколь, въ жертвенникъ и діаконикъ быль составлень изъ плить, муравленныхъ наподобіе кафеля, предъ олтаремъ и на солев быль моваическій, а въ самой церкви быль выстлань краснымь шиферомъ, привезеннымъ, какъ полагають, отъ Карпатскихъ горъ 3). Весьма возможно, что Владимиръ былъ въ состояніи настлать мозаическій поль и во всей церкви, вывезши достаточно матеріала изъ Корсуни, но что онъ не сдълаль этого потому, что при нашей грязи и при нашихъ сапогахъ сдёлать это вначило завёдомо обрекать драгоцвиный поль на скорую гебель. Относительно ствиной мозанки или мусіи изв'єстно только то, что она была въ церкви, но какъ много последняя была ею украшена, остается неизвестнымъ: вероятно, какъ въ последующемъ Софійскомъ соборе, ею украшены были: олгарь, предъолтарная арка и главный куполь съ его такъ называемыми парусами. Что была въ церкви живопись, покрывавшая болве или менве всю ее, это, кромъ остатковъ живописи въ развалинахъ, само собою предполагается, ибо последняя считалась необходимою принадлежностью церквей. Со всею въроятностію следуеть думать, что и входныя двери

<sup>1)</sup> Фундуклея Обозръніе Кіева, стр. 28 fin..

<sup>2)</sup> Ibid..

<sup>3)</sup> Ibid. стрр. 28 и 29. Туть же см. рисунки мозанки пола.

въ церковь были не простыя, а болье или менье богато украшенныя, такъ какъ металлическія пластины для обложенія легко было пріобрівсти изъ Греціи. Но остатковъ дверей, разумбется, не могло сохраниться, а поэтому и мы ничего не можемъ сказать положительнаго.--Развалины Десятинной церкви оставались развалинами оть нашествія Монголовъ до митр. Петра Могилы, знаменитаго возобновителя всего церковнаго Кіева. Къ уцълъвшей югозападной части древнихъ стънъ Петръ Могила въ 1635 г. пристроилъ изъ древняго матеріала небольшую новую церковь, которая стояла до 1828 г.. Въ семъ последнемъ году на место ся заложена другая новая церковь, которая, бывь освящена въ 1842 г., и составляетъ нынъшнюю Десятинную церковъ, хранящую ніжоторые остатки древней, но не иміжощую ничего съ ней общаго (и по своему плану не показывающую въ архитекторъ, который ее сочиниль, совершеннаго знатока древней греческой и нашей архитектуры. — Въ нынешней Десятинной церкви сохраняются изъ остаткови древней: 13 буквъ греческой, остающейся неразгаданною, надписи (снимокъ съ которой и о которой у Карама. къ т. 1 прим. 473), остатки мозаическаго пола, осколки ствнной мозаики, несколько растворчатыхъ крестиковъ съ пустотою въ срединв, найденныхъ въ могилахъ, находившихся при церкви, нъсколько небольшихъ обломковъ облъданнаго мрамора и кафель, служившихъ для выстилки пола, два пебольше разбитые колокола особенной формы, найденные съ крестиками въ помянутыхъ могилахъ, и еще нъкоторыя другія вещи, Финдикл. стр. 31. При разрытіи развалинъ древней церкви, произведенномъ митр. Евгеніемъ въ 1824 г., были было найдены еще двъ цъдыя шиферныя гробницы и мраморная разбитая на три части доска отъ гробницы (Владимировой?), но последней неть налицо, а две первыя, къ сожалънію, скрыты подъ полъ новой церкви, такъ что ходь къ нимъ недоступенъ, ibid.).—Въ «Галлерев Кіевскихъ достопримвчательныхъ видовъ ивревностей» Н. Сементковского и А. Гаммершмидта, стр. 227, и нвъ нея у П. Полеваго въ Очеркахъ русской исторіи по памятникамъ. вып. И, стр. 15, въ Нивъ 1883 г., стр. 468, и въ Живописномъ Обозрвній 1884 г., № 9-й, а можеть быть—и еще гдв-нибудь, напечатана гравюра, представляющая видъ развалинъ Десятинной церкви. Но этотъ видъ есть чье-то простое не похвальное сочинение.

Вторая по хронологическому порядку, подлежащая нашимъ рѣчамъ, церковь есть Кіевскій Софійскій соборъ, построенный Ярославомъ.

Прежде всего составляеть вопрось время построенія этой церкви. Кіевская или общерусская начальная літопись говорить, что Ярославь заложиль св. Софію въ 1037 г. вь новомъ, тогда же заложенномъ пмъ, городъ, на мъсть побъды надъ Печенъгами, одержанной въ предшествующемъ 1036 г.. Но въ летописи Новгородской, повторяемой и позднъйшими сборниками (Софійск. Временн., Никоновск. и Воскресенск. лътт.) о заложени Софи говорится подъ двумя годами 1017 и 1037; подъ первымъ: «въ льто 6525 Ярославъ иде къ Берестію и заложена бысть святая Софія Кіеві, поль вторымь: «въ літо 6545 заложе Ярославъ городъ Кыевъ 1) и церковь святыя Софія». Къ этому присоединяется свидътельство Дитмара, епископа Мерзебургскаго, который говорить, что Болеславъ Польскій, въ 1018 г. отнявшій Кіевъ у Ярослава для Святополка, по прибытій въ городъ быль почествовань отъ архіепископа этого посл'єдняго мощами и прочими различными дарами въ монастырв св. Софіи (archiepiscopus civitatis cum reliquiis sanctorum et caeteris ornatibus diversis hos advenientes honoravit in sanctae monasterio Sophiae, Chronic. lib. VIII, с. 16) 2). Какъ же думать? Думать несомивние должно такъ, что св. Софія заложена не въ 1017, а въ 1037 г., и именно — что запись Новгородской летописи объ ея заложенін подъ первымь годомь есть поврежденная. Загадку о сей последней разрешаеть намъ тотъ самый Дитмаръ, на которомъ думають основываться ученые, склоняющіеся къ 1017 г.. Дитмарь говорить, что архіенископъ почтиль короля дарами (встрётиль съ почестью, предыдущ, прим.) въ монастыръ св. Софін, который въ предшествующемъ году, т. е. 1017, отъ приключившагося несчастнаго случая быль истреблень пожаромь (quod in priori anno miserabiliter. casu accidente, combustum est). Следовательно, совершенно ясно, что онъ разумбеть не Софію Ярослава (который въ 1017 году только въ первый разъ заняль престоль), а какой-то другой храмъ. Какой другой храмъ онъ разумветь, это не можеть подлежать сомнвнію, именно-не можеть подлежать сомнению, что онь разуметь Владимирову Лесятинную церковь (ибо до Ярославовой Софів она была храмомъ митрополичьимъ). Такимъ образомъ, изъ Дитмара мы узнаемъ тотъ факть, что Владимирова Десятинная церковь до Ярославовой Софін также называлась Софіей. Этоть-то факть и разгадываеть намъ загадку

<sup>2)</sup> Смыслъ речи не совсемъ ясенъ: можно понимать ее такъ, какъ мы понимаемъ (разумен подъ ornatibus украшенные или изысканные дары), но и такъ, что архіепископъ учинилъ торжественную встречу, вышедъ съ мощами и съ прочивъ «великолепіемъ» (кресты, хоругви) церковнымъ.



<sup>1)</sup> Позднъйшіе помянутые сборники говорять подъ 1017 г. и о заложеніи новаго города (Никон. лът.: «Того же лъта заложи Ерославъ градъ Кіевъ боль первого и Златая врата постави...»).

записи Новгородской летописи. Въ Кіевской летописи подъ 1017 г. записано: «Ярославъ иде (къ Берестію) 1) и погоръ церкви», т. е. (какъ свидътельствуетъ Дитмаръ) Владимирова Десятинная церковь, называвшаяся Софією. Ясно, что въ Новгородской летописи, повторяющей Кіевскую, говорится о той же Софіи, т. е. о той же Десятинной церкви. Но что такое въ ней заложена вмёсто погорё? Не трудно догадаться, что поправка изъ «зажена» (зажжена), сделанная въ поздивишее время, когда перестало быть известнымъ, что Десятинная церковь называлась Софіей. Находить в розтвымъ, чтобы Ярославъ могь заложить св. Софію въ 1017 году, болье чёмъ странно. Въ этомъ году Ярославъ, побъдивъ Святополка, только что занялъ престолъ великожескій: возможно ли, чтобы челов'єкъ, не усп'євшій осмотр'ється на мъстъ, прямо и первымъ дъломъ принялся за сооружение монументовъ, какова была Софійская церковь? Святопольть, побъжденный Ярославомъ, вовсе не считалъ своего дела окончательно проиграннымъ и бъжаль искать помощи къ своему тестю, помянутому Болеславу Польскому; съ своей стороны и Ярославъ вовсе не могъ считать своего дала окончательно выиграннымъ и висълъ, такъ сказать, на волосив: думать, чтобы Прославь, находившійся въ такомъ положенін,—чтобы онь, ожидавшій непріятеля, который легко могь согнать его съ престола, какъ это и случилось, помышляль о монументахъ, не значить ли представлять его себв какимъ-то совсвиъ водевильнымъ героемъ?

Послів рівшеннаго вопроса о 1017 годів остается недоумівнымь то, что Ярославь, окончательно занявшій престоль великокняжескій въ 1019 г., въ продолженіе цілых 18 літь сиділь, такъ сказать, не подавая о себів никаких вівстей и ничівмъ себя не обнаруживая и что съ 1037 г. вдругь началь строиться (новый городь и на немъ Золотия ворота, св. Софія, монастыри Георгіевскій и Ирининскій). Это вполнів объясняется, какъ мы начинали говорить много выше, особыми условіями его положенія до указаннаго года, которыя какъ-то вообще опускаются изъ виду. Въ 1019 г. Ярославь заняль престоль великовняжескій, но въ 1023 г. ему явился соперникь въ лиців другаго брата, Мстислава Тмутараканскаго, который разбиль его и съ которымь онь долженъ быль раздівлить Русь на полы или пополамь. Не будучи принять Кіевлянами добровольно (когда предложиль было себя имъ передь борьбой съ Ярославомъ и въ его отсутствіе), Мстиславь не

<sup>1)</sup> Въ Лаврентъевскомъ спискѣ иѣть мѣста, въ позднѣйшихъ спискахъ: Кіеву; но такъ какъ въ лѣтописи непосредственно передъ тѣмъ говорится о нахожденіи Ярослава въ Кіевѣ, то должно быть, какъ въ Новгородской: къ Берестію.



добивался получить Кіева силой; по несомнѣнно, что и сидя въ Черниговѣ онъ представляль собой никакъ не меньшую, а значительно большую половину вел. князя, ибо мудрому, но не особенно воинственному, хромцу далеко было не по силамъ сдѣлать своимъ простымъ подручникомъ такого завзятаго воина и рыцаря, каковъ былъ Мстиславъ. Такимъ образомъ, до 1037 г. Ярославъ вовсе не былъ единовластцемъ и самодержцемъ, какимъ сталъ послѣ, а напротивъ былъ до нѣкоторой степени какъ бы подручникомъ. При такомъ положеніи и при такой роли Ярославу, конечно, не совсѣмъ умѣстно было шириться и величаться и заниматься превращеніемъ Кіева въ сѣверный Константинополь. Въ 1036 г. Мстиславъ умеръ, не оставпвъ наслѣдниковъ, и тогда измѣнилось дѣло: съ того времени Ярославу, самовластцу всей Русской земли, явилась свобода быть Ярославомъ Великимъ (сколь долго была строена св. Софія послѣ 1037 г. и когда окончена, остается неизвѣстнымъ, ибо объ этомъ ничего не говорить лѣтопись).

Къ сожалвнію, и другой монументальный храмъ Кіева сохранился далеко не въ цъломъ древнемъ видъ. При ввятіи Монголами Кіева въ 1240 г. св. Софія избъжала участи Десятинной церкви, бывъ только ограблена (Лаврент. лет.); но после этого взятія, когда Кіевъ превратился въ ничтожные городки и быль оставленъ митрополитами, а потомъ когда сталъ городомъ Польскимъ и хотя снова съ своими митрополитами, но жившими не при немъ 1), для него настали долгія времена совершенной безпризорности, которыя кончились твить, что онъ потеряль свои купола и частію свои своды, сохранивь только ствны. Возобновленный митр. Петромъ Могилою (начиная съ 1634-го года), а послв него вторично пришедшій въ некоторый упадокъ и вторично возобновленный въ концъ XVII—началь XVIII въка, въ правленіе митр. Варлаама Ясинскаго, во второмъ возобновленномъ видъ онъ и остается до настоящаго времени. Въ своей наружности соборъ не имъеть теперь ръшительно ничего древняго, представляя собою новую церковь XVII—XVIII въка со многими позднъйшей формы фронтонами и съ вазообразными, позднейшей формы, главами. На мёсто древнихъ папертей, бывшихъ съ сторонъ свверной и южной и ввроятно развалившихся, пристроено къ собору съ той и другой стороны по двъ новыхъ паперти, а паперть, бывшая съ западной стороны, обращена въ рътотку вследствие чего въ настоящее время церковь (съ папертями) имъетъ ширину почти вдвое большую длины. Такъ какъ всъ четыре пристроенных паперти на востокъ оканчиваются полукружівми и такъ



<sup>1)</sup> Въ Вильнъ и въ Новогродкъ.

какъ и къ древнимъ ствнамъ церкви для превращенія восточной стороны въ сплошной рядъ полукружій прикладены два новыя (обращенныя изъ твхъ четвероугольныхъ угловыхъ отдёленій церкви, которыя въ своемъ древнемъ видё сохраняются во Владимирскомъ Успенскомъ соборв), то въ настоящее время она имветъ целыхъ девять восточныхъ полукружій (четыре противъ новыхъ папертей и пять противъ нея самой 1).

Мы говорили выше, что многокуполіе на церквахъ могло быть у пасъ только пятикуполіемъ. И на Софійскомъ соборѣ дѣйствительно

<sup>1)</sup> Зловлюченія, которымъ подвергался Софійскій соборъ до нашествія Монголовъ были: въ 1171 и въ 1203 гг. онъ былъ грабленъ вийстй съ Десятинной церковію (цитата выше), а въ 1180 г. горбать (Ипатск. авт. подъ синъ годонъ, въ началь). Книги и статьи о Кіевскойъ Софійскойъ соборь: (митр. Евгенія) Описаніе Кіево-Софійскаго собора и Кіевской іерархін, Кіевъ, 1825; у Фундуклея въ Обозрвнін Кіева въ отношенін къ древностянь, Кіевъ, 1847; (протоіер. І. М. Окворцова) Описаніе Кієво-Софійскаго собора по обновленіи его въ 1843—1853 годахъ (о которомъ см. неже), Кіевъ, 1854; у Н. В. Закревскаю въ Летописи и описанін города Кіева, М. 1858, стр. 210; протоієр. П. Г. Лебединцева: «О св. Софін Кіевской», реферать, читанный на 3-мъ Археологическомъ събздв въ Кіевъ, бывшемъ въ 1874-мъ, и напечатанный въ І томъ Трудовъ сътзда; его же «Возобновленіе Кіево-Софійскаго собора въ 1843—1853 г.», — статья, напечатанная въ 8-й и 12-й книжкахъ (въ томахъ III и IV) Трудовъ Кіевской Академін за 1878-й годъ; его же (подписанное буквани: П. П. Л.) Описаніе Кіево-Софійскаго собора каседрального собора, Кіевъ, 1882; Древности Россійского государства, Кіевскій Софійскій соборъ, Изданіе Инператорск. Русскаго Археологическаго Общества, четыре выпуска, Спб., 1871—1887, содержащее въ себв воспроизведение сдъланныхъ акад. Солицевымъ снеиковъ съ мозанческихъ иконъ и изображеній въ соборъ и съ открытыхъ въ 1843-иъ году и въ продолжение 1848-1853 годовъ возстановленных фресокъ собора, и служащая опытокъ объяснятельнаго текста къ Древностянь статья Д. Айналова и Е. Рыдина: «Кіево-Софійскій соборь, изслідованіе древней мозанческой и фресковой живописи», напечатанная въ IV т. новой серін Записовъ Русскаго Археологическаго Общества; у эр. Толстова и Кондажова въ IV выпуски Русскихъ Превностей въ памятникахъ искусства. Спб., 1891. Планы и фасады собора: у митр. Евгенія, у Фундуклея, у Лебединцева въ Описанін собора, въ Древностяхъ Россійскаго государства и у Толстова съ Кондако-BLUES. By L'art Russe par E. Viollet le Duc et l'architecture en Russie de X-ème au XVIII-ème siecle, St. Petersb. 1878, у Лебединцева въ Исторія собора и въ Древностикъ Россійскаго государства на заглавновъ листе напечатанъ видъ собора 1037-го года. Откуда взять этоть видъ, представляющій собой, какъ и видъ Десятинной церкви, чье-то простое сочинение и несомивиную каррикатуру на двиствительный соборь, остается намъ неизвестнымъ.



пять куполовь, но съ добавленіемь: вмёстё съ пятью большихъ и такъ сказать настоящихъ куполовъ на немъ было еще восемь малыхъ куполовъ, такъ что всёхъ куполовъ, очевидпо, во образъ Спасителя и 12-ти апостоловъ, было 13-ть. Мы нигде не нашли совершенно обстоятельнаго описанія этихъ малыхъ куполовъ или ихъ формы; мы наклонны были бы представлять ихъ въ виде техъ маленькихъ глухихъ чашъ или полусферъ, изъ рядовъ которыхъ состояли своды на галлереяхъ церковныхъ дворовъ и о которыхъ мы говорили выше (изъ рядовъ которыхъ состоятъ наприм. своды надъ папертями Венеціанскаго св. Марка): но говорится, что эти малые куполы имъли окна (у Лебединцева въ Возобновленіи собора, Трудовъ т. 3 стр. 372 и т. 4 стр. 498) и именно по шести оконъ (у Скворцова стр. 13, -- цитаты обстоятельнымъ образомъ сейчасъ выше). Выставлявшись изъ-за кровли въ древнее время, когда последняя вплотную лежала на сводахъ, въ настоящее время, когда кровля поднята на стропилахъ, они скрываются подъ нею, такъ что теперь ихъ вовсе не видно снаружи. Вмёсто этихъ, теперь сокрытыхъ, малыхъ куполовъ, надъ папертями собора въ настоящее время возвышается шесть новыхъ куполовъ, такъ что теперь всёхъ куполовъ на немъ 11-ть (у митр. Евгенія вмёстё съ 11-ю какія-то еще 4 малыя, — стр. 42 нач.. Расположеніе 8-ми малыхъ, теперь не видныхъ, куполовъ вокругъ большихъ куполовь см. на планъ подкровельнаго этажа собора въ Древностяхъ Россійскаго государства н у Скворцова на стр. 13). На вопросъ: съ какого образца Ярославъ взяль свое 13-куполіе, не можеть быть дано положительнаго ответа. Что касается до ответа предположительнаго, который находимъ возможнымъ дать, то онъ есть следующій. Такъ какъ вовсе неизвестно ни греческихъ ни западныхъ церквей, которыя бы могли послужить для Ярослава образцомъ въ семъ отношеніи, то остается думать, что образдомъ для него послужили наши деревянныя, построенныя прежде него, церкви. До великаго княженія Ярославъ быль удільнымъ княземъ сначала Ростовскимъ, потомъ Новгородскимъ. Въ Ростовъ при первомъ введеніи въ немъ христіанства и при первомъ водвореніи епископа была построена деревянная канедрально-епископская или соборная церковь, по словамъ летописи, дивная и великая, какой не было и не будеть (Лаврент. лът. подъ 1160-мъ годомъ, въ которомъ перковь сгорёла), по всей вёроятности-имёвшая большое количество верховъ именно въ символическомъ или образномъ числъ 13-ти. Въ Новгородъ первымъ его епископомъ Іоакимомъ Корсуняниномъ была поставлена деревянная соборная церковь, какъ уже мы положительно знаемъ изъ сообщенія одной Новгородской літописи (2-й Новгор. літ.

подъ 1045 г.), имъвшая 13-ть верховъ. И представляется въроятнымъ думать, что Ярославъ, привыкшій видъть въ Ростовъ и Новгородъ на ихъ каеедральныхъ соборахъ 13-тивершіе и, такъ сказать, сроднившійся съ этимъ символическимъ или образнымъ числомъ верховъ, пожелалъ вопроизвести его и въ куполахъ Кіевской св. Софіи.

Несомнино, что Софійскій соборь Ярослава въ указанномъ выше смыслъ греческомъ украшенъ былъ несравненно бъднъе Десятинной церкви Владимира. Мраморныхь колониъ въ немъ вовсе не было, а были только колонки (привезть которыя изъ Греціи было не особенно затруднительно) и едва ли не только въ весьма скромномъ числе техъ четырехъ, которыя остаются до настоящаго времени (двъ на верхнихъ западныхъ галлереяхъ или полатяхъ, на серединъ ихъ ствики или ихъ барьера и подъ серединой дуги свода, и двъ у западныхъ входныхъ дверей, какъ притолоки сихъ последнихъ 1). Мозаическаго пола, какъ кажется, въ немъ также вовсе не было, по крайней мірь не сохранилось никакихъ его остатковъ и на его существование неизвъстно никакихъ указаній. Украшеніе Софійскаго собора составляли мозанка стыть и живопись. Первая находилась въ главномъ олтарномъ полукружін, на олтарной аркі и въ главномъ куполі; второю была покрыта, какъ подразумъвается, вся остальная церковь. Митр. Иларіонъвъ своемъ словъ о законъ и благодати отвывается о Софійскомъ соборъ, какъ о церкви славной и дивной всемъ окружнымъ странамъ. каковой не обращется во всемъ полунощім земномъ отъ востока до запада. Изъ этого необходимо заключать, что, не украсивъ собора темъ, чъмъ не въ состояніи быль украсить, -- колоннами и мозаикой половъ, Ярославъ со всевозможнымъ великоленіемъ украсиль его темь, что было для него возможно, — мозаикой ствиъ и живописью, — что при этомъ не было пощажено золото и какъ плата за качество матеріала и работь и какъ непосредственный матеріаль украшенія. Сохранившіяся въ значительной степени одна и другая действительно должны быть причисляемы къ лучшимъ образцамъ своего времени (живопись

<sup>1)</sup> Въ Черниговскомъ соборъ Мстислава, брата Ярославова, мраморныхъ колоннъ было не четыре, а гораздо больше, см. у преосе. Макарія въ Ист. Р. Ц., т. І, нзд. 2 стр. 61. Но не невъроятно думать, что колонны Мстиславовы, не высокія по достоинству своего матеріала и своей отділки (частію оні даже четырехгранныя!), изъ туземскаго русскаго мрамора, найденнаго гдівнибудь во владівніяхъ Мстислава, и домашней обділки руками доморощенныхъ каменщиковь, или же, можегь быть, найдены въ развалинахъ какой-нибудь греческой колоніи изъ числа бывшихъ въ южной Руси (сіт въ 1-й полов. тома отд. І, Времена доисторическія).



времени Ярославова, бывшая закрытою слоями новой штукатурки, случайно была открыта въ 1843-мъ году и была возстановлена, насколько это оказалось возможнымъ, въ продолжение 1848—1853-го годовъ) 1). О входныхъ дверяхъ Софійскаго собора мы должны сказать то же, что выше сказали о дверяхъ Десятинной церкви 2).

(О Черниговскомъ Преображенскомъ соборъ брата Ярославова Мстислава, который былъ старъе его собора по золоженію, но моложе по окончанію, см. ниже въ спискъ каменныхъ церквей).

Церковь Печерскаго монастыра, заложенная преп. Өеодосіемъ въ 1073 г. и оконченная кладкою въ 1075 г., была потомъ освящена только черезъ 14 лёть въ 1089 г.. Это, очевидно, должно понимать такъ, что у монастыря не было готовыхъ средствъ на ея отдълку и что онъ долженъ быль производить ее медленно по мфрф пріобрфтенія сихъ последнихъ. Очень можетъ быть, что и въ 1089 г., когда церковь была освящена, ея отдёлка была еще не совсёмъ окончена и до-. канчивалась послв. Размъры Печерской церкви мы указали выше; тамъ же мы говорили и объ ея планъ. Обстоятельнаго современнаго описанія украшеній Печерской церкви мы не им'вемъ, зная только, что олтарь ея быль украшень мусіей, а сама она живописью э), и что входныя двери въ нее были не только съ запада, но и съ юга и и сввера і); но имвемь всю ввроятность предполагать, что богатствомь и великольпіемъ какъ этихъ своихъ украшеній, такъ и всьхъ принадлежностей (произведенныхъ и явившихся не сразу), она насколько не уступала и самымъ Владимировой Десятинной и Ярославовой Софійской, а можеть даже и превосходила ихъ, ибо она была строеніемъ

<sup>1)</sup> Снижи съ мозанки и живописи или фресокъ, какъ вы сказали,—въ Древностяхъ Россійскаго государства; а также ихъ значительно иного въ IV выпускъ
Русскихъ древностей гр. Толстова и Кондакова (фигг. 89—137). О фрескахъ кроиъ
статън Айналова и Ръдина еще статъи: Кондакова въ III томъ новой серіи Записокъ
Русскаго Археологическаго Общества и Прахова въ XIII т. Трудовъ Московскаго
Археологическаго Общества.

<sup>2)</sup> Скандинавскія саги называють Ярослава скупымъ (Соловьева Исторія, т. І, изд. 4 стр. 234). Это весьма возможно (хотя разумѣется и нисколько не несомнительно). Но будучи скупымъ въ обыкновенномъ смыслѣ и въ частности—когда дѣло ило о платѣ Варяжскимъ наемникамъ, онъ могъ быть не скупымъ, а напротивъ весьма щедрымъ, когда дѣло шло о созданін памятниковъ по себѣ для потоиства (таковъ былъ, если вѣрять, и Юстиніанъ и таковыми люди бывають не рѣдко).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Патерикъ Печерскій: Симонъ о зодчихъ и о живописцахъ и Поликарпъ объ Адмији иконописцъ.

<sup>4)</sup> Лаврент. и Ипатск. летт. подъ 1096-иъ годомъ.

не однихъ только извъстныхъ князей, а такъ сказать всъхъ ихъ и всей земли Русской. Позднъйшій Кіевскій Синопсисъ, можеть быть, основываясь на остаткахъ, сохранившихся до его (т. е. его автора) времени, увърметъ, что полъ церкви былъ мозаическій («помость церковный весь оть различныхъ шаровъ каменіями и всякими узорами бисть насажденный»), а относительно креста на версв церкви, въроятно-передавая преданія или сказанія, ходившія въ его время между монахами Печерскими, увъряеть, что онъ быль «великія ваги (цъны) оть самаго злата содъланный» і). Въ извъстіяхъ о Печерской церкви мы въ первый разъ встрвчаемся съ указаніемъ на то, что помявугын нами выше украшенныя входныя двери составляли у насъ принадлежность (и считались принадлежностью) лучшихъ церквей. Симонъ пишеть Поликарпу въ Патерикъ: «ты устроилъ двои двери въ ту святую великую Печерскую церковь святой Богородицы, и она отворить тебъ двери милости своей, ибо за таковыхъ іереи всегда молятся въ той церкви: Господи, освяти любыщихъ благольніе дома Твоего и прославь божественною Твоею силою» 2). Что туть говорится о дверяхъ не простыхъ (которыя бы сдълалъ монастырскій плотникъ или столяръ по приказанію эконома), а украшенныхъ, это очевидно. Такъ какъ Поликариъ сделалъ двои двери, то можно думать, что онъ сделалъ ихъ во входы боковые и следовательно что — входъ главный (западный) нивль уже такія двери прежде. Въ нашествіе Монголовь въ 1240 г. церковь, по увъренію Синопсиса з), была до половины разрушена. Возстановленная въ 1470 г. и горевъ потомъ дважды (въ 1482 г., когда монастырь быль выжжень ханомъ Крымскимъ Менгли-Гиреемъ, н въ 1718 г., когда случившійся въ Лаврів пожаръ истребиль всю ее), она ведеть свой нынешній видь оть 1720-29 года 4).

Новгородскій Софійскій соборъ, замінняшій собою первоначальный

<sup>4)</sup> Планъ и фасадъ нынёшней перкви у Фундуклея въ Обозрёнія Кіева, а эмить фасадъ въ Описанія Кіевопечерской Лавры (нёсколько разъ изданномъ, интр. Епенія, — первое изд. 1826 г.).



<sup>1) 2-</sup>го Кіевск. изд. стр. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ разсказъ объ Еразиъ.

<sup>3) 2-</sup>го Кіевск. изд. стр. 87. Не измаеть однако заизтить, что древнія літошки, на которыя ссылается Синопсись, ничего объ этопъ не говорять и что церковь, бывь вийсті со всімь монастырень только выжжена Монголани, ногла послі унасть сама (за десять літь до нашествій Монголовъ въ 1230-иъ году отъ бывмаго въ Кіеві въ семь году зеилетрясенія церковь, по свидітельству літописи, разступилась на четыре части,—Лаврент., 2 изд. стр. 431 fin.).

деревянный, который быль построень первымъ Новгородскимъ епископомъ Іоакимомъ и сгоръль въ 1045 году, быль заложенъ въ этомъ1045 г. тогдашнимъ Новгородскимъ княземъ, старшимъ сыномъ Ярослава, Владимиромъ, съ тогдашнимъ Новгородскимъ епископомъ ЛукоюЖидятою, и оконченъ черезъ восемь лъть въ 1052 г. 1).

Въ исторіи построенія собора составляєть вопросъ: одновременност нимъ самимъ построены или послъ къ нему пристроены окружающія его съ трехъ сторонъ паперти. Такъ какъ круглая башня, служащая ходомъ на верхнія галлерен или полати, о которой мы говориль выше, находится не совнъ, а внутри западной паперти, то въроятннымъ представляется думать, что паперти пристроены послё 2), кменновогда-то до 1144 г., подъ которымъ онъ упоминаются. Считая это въроятнымъ, мы ничего не въ состояніи будемъ отвѣчать на вопросъ: почему онъ не были построены вмъсть съ соборомъ, но что касается до того, что нашли нужнымъ пристроять ихъ послъ, то здъсь можнобудеть предполагать причины, которыя мы указывали выше, именночто во-первыхъ, въ то время было обычаемъ, чтобы епископы были погребаемы въ папертяхъ ихъ соборовъ, и что согласно сему обычаю и епископы Новгородскіе пожелали иміть эти паперти, какъ міто для своего погребенія; во-вторыхъ, что Новгородцы, видя паперти у другихъ канедральныхъ или важнёйшихъ соборовъ, возбудились соревнованіемъ сдёлать ихъ и у своего собора.

Соборъ сохранился до настоящаго времени во своей цълости и почти совсъмъ въ томъ видъ, какъ вышелъ изъ рукъ строителей, за исклю-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Относительно медленности и какъ можно понимать ее, см. несколько выше-2) Второй Новгородскій епископъ Лука Жидята, скончавшійся въ 1058 г., положенъ быль за святою Софіею, — Собр. лет. т. ІІІ, стр. 179 и 212. Следовательно, в розтиве думать, что тогда еще не было папертей, ибо вначе онъ быль бы положень въ одной изъ нихъ. Графъ Толстой въ «Святыняхъ и древностяхъ Великаго Новагорода», не знаемъ-насколько справедливо, говорить, что «судя поматеріаламъ и кладкъ соборныхъ стънъ, надобно полагать, что боковыя галлеренюжная и северная — пристроены въ позднейшее время, — стр. 9 прим. Епископъ Никита, скончавшійся въ 1108 г., по свидётельству росписей Новгородскихъ владыкъ, положенъ быль въ придълъ Іоакина и Анны, —Собр. летт. т. III стрр. 179 и 213. Если это върно, то пристройку папертей со всею въроятностію должно будеть усвоять самому Никитъ. — Что касается до преданія, что Владимиръ Ярославичь съ матерью положенъ въ паперти собора (стр. 71, - Извъстъ Археол-Общ. т. 3 стр. 376), то оно можеть быть считаемо поздивашемь, а Владимирь съ матерью могли быть перенесены въ наперть собора после того, какъ были пристроены паперти.

ченіемъ немногихъ и незначительныхъ передѣлокъ (именно когда-то до XVI вѣка пристроено съ востока лишнее полукружіе для помѣщенія придѣла и въ XVII вѣкѣ въ самой церкви уничтожены четыре полукруглые столба, находившіеся подъ палатями,—см. планъ, и раздѣланы окна; въ 1829—1837 г. соборъ былъ реставрированъ, причемъ одна стѣна была перекладена вновь, но реставрація была произвена какъ настоящая реставрація, т. е. съ совершеннымъ соблюденіемъ древности) 1.

Заключая отъ богатства и знаменитости древняго Новгорода, представляя себь, какою дорогою святынею для Новгородцевь быль ихъ **«домъ св. Софіи» и какъ они** отождествляли себя съ нею по знаменетому выраженію (принадлежащему впрочемъ не Новгородцу): «къдъ святая Софія, ту Новгородъ» 2), обыкновенно думають о Новгородскомъ Софійскомъ соборъ, что онъ быль однимъ изъ великольперищихъ храмовъ древней Руси, и чуть ли не ставять его на первомъ изъ всехъ месть. На самомъ деле это далеко не такъ. О размерахъ храма вовсе не монументальныхъ (въ нашемъ русскомъ смыслѣ), а очень скромнихъ, ставящихъ его въ разрядъ обыкновенныхъ церквей, мы говорили выше; но точно также и по качеству своихъ украшеній онъ вовсе не составляль выдававшейся знаменитости и не принадлежаль къ знаменитейшимъ церквамъ. Если бы соборъ быль строенъ поздне, жогда Новгородцы стали уже настоящими христіанами, то весьма въроятно, что они пожелали бы имъть храмъ не меньшій по размърамъ Кіевской Софін; но въ 1045-52 г., когда быль строень соборь, они были христівнами еще весьма плохими, только по имени, и вопрось о томъ, великъ или малъ сооружается для нихъ соборъ, ихъ еще нисколько не могь интересовать, какъ еще дело совсемъ для нихъ постороннее и чужое. Почему князь Владимиръ Ярославичъ, строившій соборь вследь за Кіевскимъ соборомъ отца и точно воспроизведшій

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новгор. 1 лѣтон. подъ 1215 г., — слова князя Мстислава.



<sup>1)</sup> Книги о соборф: протоіер. П. Соловьева Описаніе Новгородскаго Софійскаго собора, Спб. 1858; преосв. Макарія Археологическое описаніе церковных древностей въ Новгородь и его окрестностяхь, два тома, М. 1860; гр. Толстова помянутыя Святыни и древности Великаго Новгорода, М. 1862. Планы и фасады: у протоіерея Соловьева, у гр. Толстова, въ VI выпускъ Русскихъ древностей въ Памятникахъ искусства гр. Толстова, и Кондакова, въ 21-мъ ж Матеріаловъ для археологіи Россіи, издаваемыхъ Императорскою Археологическою Компссіею, содержащемъ: Обсужденіе проекта стънной росписи Новгородскаго Софійскаго собора, Спб. 1897 (со многими разръзами), и въ Памятникахъ хрпстіанской архитектуры По-кровскаго.

его относительно плана, не взяль и его размёровь, мы не знаемь; но въроятно потому, что не имълъ средствъ. Построивъ соборъ, скромный по размърамъ, князь и украсилъ его весьма скромно. О мраморныхъ колонвахъ и мозаикъ половъ не было и помина. Олтарь нъсколько украшенъ былъ стенною мусіею; но эта мусія не то, что Кіевская и не то, что настоящая: она-не священныя изображенія, занкмающія весь передъ олтарной ствны, а полоса простыхъ (бордюрныхъ) украшеній (въ видъ небольшихъ оконъ съ полукружівми и крестами) 1), идущая поверхъ такъ называемаго сопрестолія, по достовиству своего матеріала и своей работы весьма не высокая 2). Церковь была росписана живописью, но даже и этою последнею не вся, такъ доросписывалась послъ. Вышедъ весьма скромно украшеннымъ изъ рукъ своего строителя, соборъ и впоследстви быль укращаемъ не особенно заботливо. Прямая обязанность заботиться о немъ лежала на епископахъ; но владыки Новгородскіе, смотря на то, какъ въ другихъ мъстахъ снимали съ епископовъ эту обязанность князья, въроятно не чувствовали особенной охоты нести, такъ сказать, лишнее противъ другихъ бремя. Что же касается до князей Новгородскихъ, то они были перемънны и перемънны прихотливо, - сегодня чествуютъ и клянутся въ привазанности, а завтра указывають путь, съ приглашеніемъ: поиди, княже, прочь, или сажають въ заключеніе въ монастырь: при такомъ положеніи діла, разумівется, не могло находиться между князьями охотниковъ быть ктиторами и устроителями собора, ибо сегодня началь ктиторствовать и приступиль кь делу, а завтра поди вонъ изъ города. Соборъ, не росписанный вполнъ его стронтелемъ, былъ доросписанъ только въ 1108 г., т. е. черезъ 50 слишкомъ лъть, на деньги, оставленныя епископомъ Никитой. Изъ домонгольскихъ преемниковъ Никиты является украсителемъ собора только одинъ, именно-знаменитый Нифонть, занимавшій качедру съ 1130 по 1156 годъ: въ 1144 г. онъ росписалъ притворы или паперти собора-(неизвъстно, когда пристроенныя къ нему передъ тъмъ), въ 1151 г. онъ покрыль его свинцомъ и мазаль известію, т. е. штукатуриль, и

<sup>1)</sup> Архии. Макарія Археологич. опис. церк. древи. въ Новг. I, 43 fin..

<sup>2)</sup> Патерикъ Печерскій въ разсказѣ о живописцахъ сообщаетъ, что Греки привозили въ Россію мусійный матеріалъ (разноцвѣтные мусійные камешки) на продажу. Изъ этого слѣдуетъ, что у насъ были свои мусійные мастера, выкладывавніе если не изображенія, то простыя украшенія въ родѣ Новгородскихъ. Съ большою вѣроятностію слѣдуетъ подозрѣвать, что мусія Новгор. Софійск. собора есть именно работа русскихъ мастеровъ. Рисунокъ ея у Толст. и Кондак. фиг. 187.

затемъ онъ сделаль въ него кивоть, подъ которымъ должно разуметьвовсе не иконостасъ, такъ какъ иконостасовъ тогда еще не было (о чемъниже), а киворій, то есть свиь надпрестольную или балдахинъ надпрестольный 1). Летонись Новгородская, къ сожаленію, не говорить. быль или не быль кивоть въ соборъ до Нифонта, т. е. замъниль ли онъ только новымъ кивотомъ старый или совсемъ сделалъ его вновь, и чёмъ покрыть быль соборь прежде него. Такъ какъ Нифонть сдёлалъ кивотъ и произвелъ перекрышку собора не после пожара и такъ какъ вообще неизвистно, чтобы въ періодъ домонгольскій соборъ подвергался пожарамъ 2), то весьма возможно, что кивотъ онъ сделалъвновь и впервые и что крыша на соборъ была дотолъ деревянная з). А если бы это было такъ, то это далеко не рекомендовало бы епископовъ Новгородскихъ со стороны ихъ заботливости о своемъ каеедральномъ храмъ. Не получивъ отъ своего основателя «украшенныхъ» входныхъ дверей, Софійскій соборъ быль украшенъ ими впоследствін, н однимъ изъ нихъ можеть быть еще до нашествія Монголовъ (эти двери главнаго или западнаго входа, остающіяся на своемъ м'єсть досель, носять названіе Корсунскихъ). Названіе дано имъ или отъ того, чтовсякая исключительная работа называлась у насъ въ старое время Корсунскою, какъ после немецкою, или отъ того, что у Новгородцевъ сочинилась фабула, будто онъ вывезены Владимиромъ изъ Корсуни. На самомъ дълъ онъ-нъмецкое произведение второй половины XIIначала XIII въка. Какъ попали онъ въ Новгородъ, это до сихъ поръсоставляеть загадку, простейшее объяснение которой есть то, что, небывъ похищены Новгородцами во время войны изъ какой-нибудь Шведской церкви (какъ думають или думали иные), онв просто куплены были у мастера, т. е. Новгородскими купцами, ездившими торговать въ Германію или по заказу Новгородцевъ Немецкими купцами, прівзжавшими торговать въ Новгородъ. См. о нихъ сочинение Ө. Аделуна въ русскомъ переводъ II. Артемова: Корсунскія врата, находящіяся въ Новгородскомъ Софійскомъ соборъ, Москва, 1834, также Макарія Археологич. опис. церк. древн. въ Новгородъ, П, 269 и у Толстова

<sup>\*)</sup> О крыш'в л'втопись выражается не совс'ямь вразумительно: «архіспископъ Нифонтъ поби святую Софію свиньцемъ всю прямь». Посл'єднія слова: «всю прямь» какъ будто должно понимать такъ, что прежде были покрыты свинцомъ телькоглавы.



<sup>1)</sup> Сfr Лаврент. лът. подъ 1237 г.: «благовърный епископъ Митрофанъ (Владинирскій) постави кивоть въ святьй Богородицъ зборный надъ трапезою»...

<sup>2)</sup> Сfr Архии. Макарія Археологич. опис. церк. древн. въ Новг. I, 45.

и Кондакова, стр. 111 (у Аделунга съ общимъ рисункомъ воротъ, у Толстова и Кондакова съ тъмъ же рисункомъ и съ частными рисунками отдъльныхъ пластинокъ). О другихъ дверяхъ, такъ называемыхъ Шведскихъ или Сигтунскихъ, Адел. ibid., стр. 147, Макар. ibid. стр. 275, и о третьихъ, сдъланныхъ или, какъ основательно догадывается Татищевъ, купленныхъ у Нъмцевъ владыкою Василіемъ, Адел. 118, Макар. 269; рисунокъ у Толст. и Кондак. фиг. 104).

Въ періодъ домонгольскій мы не имѣли ни одной настоящей мона періодъ домонгольскій мы не имѣли ни одной настоящей мона долгое впрочемъ время) такую великольпную по богатству и изяществу украшеній церковь, какихъ, съ увъренностію можно сказать, вовсе не было на Западъ и которая изъ церквей греческихъ, по всей въроятности, уступала въ семъ отношеніи только одной Юстиніановой Софіи.

Боголюбскій приступиль къ постройків своего собора спустя бевъ небольшаго годъ послъ смерти отца своего Юрія (15 мая 1157 г.) н спусти столько же времени послъ своего занятія въ его мъсто престола Ростовско-Суздальскаго или наобороть Суздальско-Ростовскаго. Онъ заняль этоть престоль не какъ великій князь всей Руси, а просто какъ удвльный князь области. Удёль Ростовско-Суздальскій вовсе не принадлежаль къ числу удёловь главнёйшихъ и знатнёйшихъ, а напротивъ къ числу самыхъ последнихъ. Отдаленная отъ собственной Руси и инородческая украйна Ростовско-Суздальская была почти то же, что въ настоящее время Сибирь, и до отца Боголюбскаго Юрія не емьла собственнаго удьльнаго князя, а составляла простой добавокъ къ удълу Переяславскому. Но оригинально и геніально Боголюбскій рѣшиль создать въ этой, такъ сказать, древней Сибири и на ея цъльной почев новую единоглавую Русь обокъ съ разлагавшеюся и падавшею многоглавою Русью Кіевскою. Здатель новой Руси вполив понималь значеніе вившняго престижа, и поэтому, избравь для своего новаго съ новымъ характеромъ государства совсёмъ новый, безъ старыхъ преданій, городъ, началь съ того, чтобы создать изъ Владимира по внівшности второй Кієвь і). Вмість съ гражданским великолівніємь неизбъжно было и гораздо важнъе его было великолъпіе церковное. Поэтому, одновременно съ тъмъ, какъ заложить во Владимиръ новый городъ (городскую крепость, Кремль), подобный Кіевскому Ярославову,

<sup>1)</sup> Перенесены были во Владимиръ даже и Кіевскіе названія ръкъ и мъстъ: Лыбедь, Почайна, Печерный городъ. Оринины ворота и проч., см. ниже.



Боголюбскій заложель въ немъ и церковь, которая бы соотвѣтствована Кіевскимъ Богородицѣ Десятинной и св. Софіи. Какъ въ устроеніи города онъ не только не хотѣль отстать оть Ярослава, но и преввойти его, ибо устроиль городь не только съ Золотыми воротами, но и съ Серебряными і), такъ и въ устроеніи церкви онъ не только хотѣль сравняться съ обоими, но и затмить ихъ и оставить за собой. Съ стремленіемъ къ возможному великольпію и первенству въ немъ Боголюбскій несомньно соединаль исключительный вкусь, быль Русскимъ Юстиніаномъ не только въ первомъ, но и во второмъ отношеніи (сіт выше),—и онъ создаль церковь, о которой со всею справедливостью, хотя можеть быть и обидною для нашихъ временъ, должно скавать: «яковой же не бысть на Руси и никогда же не будеть».

Прежде чемъ говорить о соборе Боголюбскаго, мы должны устранить одно весьмя странное относительно его мивніе, въ которое вовлечены археологи позднейшими летописами и Степенною книгою. Лаврентьевская летопись говорить о соборе, что Боголюбскій «и верхъ его поздати» (подъ 1160 г.). Изъ этого неопределеннаго: «верхъ» поедивинія петописи (Никоновская, Воскресенская, Новгородская 4-я. Софійская 2-я) ділають опреділенное — одинь верхъ: «совершена бысть-говорять онв-святая церковь соборная пречистые Богородицы Успеніе о единомъ версв» (подъ твиъ же 1160 г.). Но соборъ имветъ не одинъ верхъ, а пять верховъ или куполовъ. Отсюда составитель Степенной книги сделаль заключеніе, что та часть церкви, на которой -стоять четыре побочные купола, пристроена после Боголюбскаго братомъ его Всеволодомъ, т. е. предполагая, что Всеволодъ окружилъ церковь Боголюбскаго новыми стенами и, уничтоживъ въ ней ен соб--ственныя ствим, сдвивать ее изъ малой большою («по сихъ же велижій князь Всеволодъ Юрьевичь церковь Владимирскую сугубо округь ен упространи и украси, юже брать его князь Андрей постави объ единомъ версв во имя пречистыя Богородицы честнаго ея Успенія; Всеволодъ же, четыре верха наздай, позлати - І, 290). Но, во-первыхъ, предполагать, чтобы Боголюбскій хотіль построить въ своей новой столиць каседральную церковь такихъ малыхъ размъровъ, какіе будеть имъть соборь по отняти мнимой пристройки Всеволода, когда онъ помышляль и стремился не только сравнять ее съ Кіевомъ, но и поставить выше, когда онъ мечталъ основать въ ней новую митрополію, когда наконець онъ быль именно Боголюбскій, а не какой-нибудь несчастный князь Муромскій, - предполагать это въ высшей степени

<sup>1)</sup> Ипатек. лет., 2 изд. стр. 402.

странно. Тогда его канедральный соборъ несомивно имвлъ бы равмъры меньшіе вськъ существовавшихъ канедральныхъ епископскихъ соборовъ; а думать это значить именно думать, что Боголюбскій не быль Боголюбскій, т. е. думать невозможное. Во-вторыхъ, полагать. чтобы Всеволодъ, если онъ хотель построить большую церковь, не построндъ ее вновь, а создаль посредствомъ такой чудовищной и сколькознаемъ-безпримърной не только у насъ, но и у кого бы то ни было. перестройки малой перкви (читатель, конечно, поняль выше и не забываеть, что річь идеть не о пристройкі папертей къ малой церкви, а именно о превращеніи малой церкви, въ большую), если не еще болве странно, чвиъ предшествующее, то уже някакъ не менве. Наконепъ, въ-третьихъ, хотёть видёть въ этомъ стройномъ и пельномъ архитектурнемъ произведенін, въ этой копін съ Кіевскаго Софійскаго собора, каковъ нашъ соборъ, не произведение одного раза и однихъ рукъ, а провзведение двухъ разъ в двоихъ рукъ, — да извинять насъ гг. археологи и архитекторы, -- для насъ какъ-то совсёмъ ненонятно. Доказательства въ виде отвлеченныхъ соображеній, какъ бы оне ни были очевидны и осязательны, никого нивогда не убъждають, и намъ истинно было бы прискорбно за Боголюбскаго, если бы, по винъ поздвъйшехъ комментаторовъ Лаврентьевской лътописи, онъ представляемъ быль превратно (мизерабельно) и не какъ настоящій Боголюбскій. Къ счастію, мы имвемь положительное современное свидетельство. Вивстонеопредвленнаго «верхъ» Лаврентьевской летописи, что должно понимать не о куполь, а обо всемъ верхь, или что въроятные считать за ошибку вивсто: верхи въ техъ спискахъ Лаврентьевской летописи, которые имъли у себя поздивите лътописцы и которые имвемъ мы 1), детопись Ипатская употребляеть определенныя выраженія: эта последняя совершенно определенно и несколько разъ говорить, что-Воголюбскій построиль церковь о пати верхахь или куполахь з)... Следовательно-несомевню, что онъ построилъ соборъ въ томъ виде, какъ мы имвемъ его въ настоящее время 3).

<sup>1)</sup> Місто Лаврентьевской літописи подъ 1160-и годомъ объ окончаніи Воголюбскимъ строенія собора, въ которомъ говорится: «верхъ позлати», читается какъодно и то же съ нею місто и въ Ипатской літописи, т. е. которая нибудь літопись заимствуеть его изъ которой нибудь літописи. Но въ Ипатской літописи вийсто: «верхъ» стоить: верхи: «и верхы ся позолоти»,—2 изд. стр. 350 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подъ 1158 г., 2 изд. стр. 337: «сверши церковь пять верховь и всѣ верхы золотомъ украси»; подъ 1175 г., 2 изд. стр. 395 fin: «и пять верховь ем позолоти»; подъ 1183 г., 2 изд. стр. 426: «и вся пять верховъ златая сгорѣ».

<sup>&</sup>quot;У Если бы Всеволодъ сдёлалъ такую пристройку къ церкви Боголюбскаго,

Владимирскій соборъ быль заложень 8 апрёля 1158 г. и окончень кладкой на третье лёто въ 1160 г. Затёмъ, по словамъ лёто-

какую предполагають: то онь произвель бы стройку монументальную и лівтописи непременно должны быле бы сказать о ней, тогда какъ оне вовсе не говорять о вей (не говорять о ней объ автописи въ своихъ рвчахъ о правленіи Всеволода и въ свенуъ речамъ за вреня этого правленія о перкви Боголюбскаго; не говорить о ней Лаврентьевская летопись подъ 1212-иъ годомъ, который есть годъ сперти Всеволода и подъ которынъ лётопись нарочито говорить объ его перковныхъ постройкакъ). Мы уже указывали на то, что усвоять Всеволоду желаніе построить большую REPROBL TEDESTO HEDECTOOREY BY TREASURY HED HOUSE BUT HEDER SHATHETY VCBOSTY ON Y дикую фантазію. Но, говорять, Всеволодь сдёлаль свон пристройки къ церкви Боголюбскаго, бывъ въ этому вынужденъ: въ 1185-иъ году въ велекій пожаръ, бывшій во Владинерь, церковь Боголюбскаго сторыла и выгорыла, и Всеволодь обнесъ ее своими пристройками, чтобы предохранить ее оть паденія (протојер. А. Виноградовъ, котораго си. неже). Но, во-первыхъ, если бы это было такъ, то ему нужно было бы обнести перковь Боголюбскаго папертями и вовсе не нужно было бы выбирать ся собственных стань: какая цёль и какой симсль были сдёлать опу посаванее? Во-вторыхъ, летописи совершение ясно говорятъ, что къ церкви Боголюб∹ скаго после пожара 1185-го не было велаемо пристроекъ, а миенно --- оне говорать, что въ 1194-иъ году была «обновлена» снаружи церковь Святой Богородици, огорёвшая въ великій ножарь (Лаврент. лёт. подъ 1194-иъ годовъ, cfr Ипатск. льт. подъ 1192-иъ годонъ), т. е. онв ясно дають знать, что въ 1194-иъ году перковь Боголюбскаго оставалась въ томъ видь, какъ быда построена имъ, безъ какихъ либо пристроекъ. Литописи заставляють предполагать, что Всеволодъ не только не делаль каких вибудь пристроекъ къ церкви Боголюбскаго, но и совськь не нрикладываль къ ней своихъ рукъ. Сейчась мы сказали, что обгоръвшал въ пожаръ 1185-го года перковь обновлена была снаружи въ 1194-иъ году. Ноэто обновление перкви, состоявшее въ ся оштукатурени известью, произведено было вовсе не вел. кн. Всеволодовъ, а енископовъ Ростовско-Владимирскивъ Іоанновъ, о ченъ автопись Лаврентъевская подъ 1194-иъ годонъ говорить: «Того же авта, ивсяца Августа, обновлена бысть церкы Святое Богородицы Володимери, яже бѣ оподъда в великым пожаръ, блаженнымъ епископомъ Иваномъ, и при благовърнъмъ в пристолибивонъ князи Всеводод'в Юрьевичи, и бысть опять аки нова» (въ ченъ состоямо обновление, объ этомъ говорить Ипатская летопись, ошибочно относящая егокъ 1192-иу году). О внутреннемъ обновления перкви, которое было произведенокъ 1189-иу году, детопись Лаврентьевская не говорить прямо, чтобы оно былотакже произведено епископомъ (Лукой, предшественникомъ Іоанна), но заставляетъ предполагать это, когда, говоря объ освящении церкви епископомъ, говорить лишь о присутствии на неиъ вед. князя и вовсе не добавляеть при семь, чтобы онъ быльвиновниковъ обновленія: «того же лета, — читается въ летописи, священа бысть церкы сборная святая Богородиця великымъ священьемъ блаженымь епископомъ Луков, при князи великовъ Всеволодъ и сыять его Костянтинъ и Ярославичи Рописи, въ следующемъ 1161 г. произведено было ея писаніе, начагое весной и оконченное 30 августа. О годе и див освященія летопись

стиславь зяти его». По отношению къ знаменитому собору Боголюбскаго, равно какъ и ко всъмъ его церковнымъ сооруженіямь, замъчательную особенность Суздальской, т. е. Лаврентьевской, летописи составляеть то, что она не носвящаеть имъ наречитыхъ ръчей, которыя накодинь въ яътописи Кіевской, т. е. Ипатской. Это полчаніе едва ли ножно объяснять иначе, какъ не текъ, что детописецъ, писавшій въ правленіе Всеволода и знавшій про его нехорошія чувства къ покойному брату, бывшія плодомъ нехорошихъ отношеній къ нему последняго, не находиль удобнымъ прославлять передъ нимъ Боголюбскаго. А если такъ, то ясно, что Всеволоду не можегь быть усвояемо не только большихъ, но даже и малыхъ, заботь о церкви Боголюбскаго. Повойный Владимирскій церковный архитекторъ Артлебень въ статью: «По вопросу объ архитектуръ XII въка въ Суздальсковъ княжествъ», напечатанной въ І том' Трудовъ перваго Археологическаго събзда въ Москв (повторяемый протојеремъ А. Виноградовымъ въ книгахъ, которыя указываемъ ниже) говоритъ: «(бывнія) наружныя стіны (собора Богодюбскаго) и теперь ножно отличить (внутри нынъшняго собора) но находящимся въ нихъ окнать, поясу изъ колонокъ и кое-гав заметнымъ выступамъ, не совсемъ закрытымъ пристроенными къ пилястрамъ устоями же арокъ Всеволодовой пристройки», -- стр. 227. На это ны ответинъ. Если снотръть на что небудь съ предзанятою выслію, въ таковъ случав непревенно увидинь вь этомъ что нибудь именно то, что желаещь; не на основании всего сейчасъ указаннаго г. Артиебенъ вивств съ другили двиаетъ заключение о Всеволодовыхъ пристройкать къ собору Боголю эскаго, а на основани принимаемаго имъ увъренія. т. е. неудачнаго предположенія, Степенной книги о пристройкахъ онъ видить во всемъ указанномъ то, что предрасположенъ видеть. Питая на основания всего нами сказаннаго твердую увъренность, что соборъ Богодюбскаго во всемъ своемъ целомъ н сполна принадлежить ему, им полагаемъ, что видять доказательства противнаго въ каких нибудь особенностяхъ его архитектуры, которые при предзанятой высли получають превратное толкованіе, т. е. въ которыкь людянь съ предзанятой мыслію мерещится въ нихъ не то, что онъ суть. Въ заключение им должны съ грустию сказать, что съ нашниъ предпочтеніемъ положительнаго и яснаго свидітельства, принадлежащаго современику, каковъ авторъ данной части Ипатской летописи, предположенію писателя XVI вёка, каковъ составитель Степенной кинги, им пока совершенно одиноки, — что всв новъйшіе, писавшіе о соборв, начиная съ В. Доброхотова, книга котораго: Памятники древности во Владимиръ Кляземского напечатана въ 1849-иъ году (и со словъ которого, какъ дунаенъ, писалъ въ 1848-иъ году А. Н. Муравьевъ во II части своего Путешествія по святынь ивстань русскинь), и кончая проф. Покровскимъ, книжка котораго: Панятники христіанской архитектуры особенно византійскіе и русскіе напечатана въ 1901-мъ году, — за то мивніе, чтобы видеть въ церкви создание не одного Боголюбскаго, а Боголюбскаго и Всеволода, при чемъ поздивище писавше отличаются отъ ранивишихъ писавшихъ твиъ, что не прямо принимають мизніе, а лишь склоняются къ нему. Питаемъ увіренность,

не говорить, но съ въроятностью должно предполагать, что оно было совершено или самаго этого 30 августа или непосредственно въ слёдъ за симъ. Что соборъ былъ складенъ только въ три лета, въ этомъ нетъ нвчего удивительнаго, вбо хотя онъ быль въ русскомъ смысле монументальный, но не особенно большой, и если Печерскій монастырь въ состоянін быль скласть свою церковь, немного меньшую собора, также въ три лета, то темъ более могь это сделать Боголюбскій, располагавшій средствами несравненно большими 1). Но когда лётопись говорать объ окончавіи писанія въ продолженіе одного года, за чёмъ предполагается освященіе, то по всей віроятности это должно понимать не такъ, чтобы оно на самомъ дёлё было совсёмъ окончено, а такъ, что въ необходимомъ оно настолько было окончено, чтобы можно было совершить освященіе. Вообще, предполагая, что соборь быль освящень въ 1161 г. (что должно предполагать на основании летописи), необходимо думать, судя по его украшенію (о которомъ сейчась ниже), что къ этому 1161 г. онъ далеко не былъ оконченъ отделкой и что, бывъ освящень, продолжаль отдёлываться болье или менье долгое время послъ.

Не имѣемъ мы описанія Десятинной церкви Владимировой, не имѣемъ мы описанія Софіи Ярославовой: могли бы мы не имѣть описанія в Успенскаго собора Боголюбскаго. Но судьба, какъ бы сжалясь надъ нами, котѣла, чтобы мы не остались въ невѣдѣніи объ этой истинной чудо-церкви, которую видѣли у себя наши предки (весьма не на долгое время, какъ мы сказали выше). Неизвѣстнымъ современнымъ авторомъ составлена повѣсть объ убіеніи Боголюбскаго, внесенная въ Инатскую лѣтопись, и въ этой-то повѣсти (да будетъ вѣчная память ел невввѣстному автору!) мы и находимъ описаніе нашей дивной церкви. Боголюбскій создаль не одну дивную церковь, а двѣ — нашъ соборъ и значительно меньшую его по размѣрамъ церковь Рождества Богородицы въ своемъ помѣстьи-городѣ и своей преимущественной резиденціи Боголюбовомъ 2). Авторъ описываеть обѣ церкви, — сначала

<sup>2)</sup> Воголюбовская церковь Боголюбскаго не сохранилась до настоящаго врежени, бывъ перестроена въ 1756 г. Но объ ея разифрахъ должно заключать по



что инвніе, основанное на положительном свидвтельств современника, когда нибудь восторжествуеть надъ инвніемъ, которое основывается на предположенім писателя XVI ввка (и которое допускаеть безпримірный примірь по строительной части)...

<sup>1)</sup> А если бы Боголюбскій постронать ту наленькую церковь, которую преднолагають, то съ какой стати кладка продолжалась бы палые три года?

Боголюбовскую, потомъ соборъ; и такъ какъ объ онъ были украшены одинаково, т. е. съ одинаковымъ богатствомъ и великолениемъ, то, чтобы не совсвиъ повторяться, описывая второй, онъ опускаеть нечто сказанное о первой, представляя читателю самому дополнять второе описаніе изъ перваго. На семъ основанія мы приведемъ ихъ оба. «Христолюбивый князь Андрей, -- пишеть авторъ о церкви Боголюбовской. -уподобися царю Соломону, яко (онъ) — домъ Господу Богу, церковь преславну святыя Богородица Рожества посредв города камену созда въ Боголюбовомъ и удиви ю паче всихъ церквій, подобно тое святая святыхъ, юже бъ Соломонъ царь премудрый создалъ. Тако и сій князь благовърный Андрей сотвори церковь сію въ память собъ, и украси ю иконами многоценьными, златомъ и каменьемъ драгымъ и жемчюгомъ великимъ безпричнимъ и устрои в (ихъ, т. е. иконы) различными цатами и аспидными цатами украси, и всякими узорочьи удиви ю, свътлостью же нъкако зръти, зане вся церкви баше золота... и вси бо видъвше ю не могутъ сказати изрядныя красоты ея, здатомъ и фиництомъ и всякою добродътелью... украшена..., кандълы различными издну (внутри) церкви отъ верха и до долу, и по ствнамъ и по столпомъ ковано золотомъ, и двери же и ободверье церкви златомъ же ковано, бящеть же и сънь златомъ укращена отъ верха и до дъисуса, и всею добродетелью церковною исполнена, измечтана всею хитростью... И (въ городъ Володимиръ), — пишеть авторъ о нашемъ Владимирскомъ соборъ, -- досив церковь камену сборъную святы Богородица, пречудну вельми, и всеми различными виды украси ю оть злата и сребра, и пять верховъ ся позолоти, двери же церковныя тров золотомъ устром, каменьемъ дорогымь и жемьчюгомъ украси ю многоценьнымъ, и всякими узорочьи удиви ю, и многими поникандёлы золотыми и серебряными просвёти церковь, а онъбонъ отъ злата и серебра устрои... и всими виды и устроеньемь подобна быста удивленію Соломонов'в святая святыхъ (объ церкви) и въ Боголюбомъ и въ Володимъръ городъ, верхъ бо влатомъ устрои и комары поволоти, и поясъ влатомъ устрои, каменьемъ усвъти, и столпъ позлати изовну церкви, и по комаромъ же поткы золоты и кубки и вътрила золотомъ устроена постави, -- по всей церкви и по комаромъ около» і).

Такимъ образомъ, нашъ соборъ, «церковь пречудная вельми», го-

размѣрамъ нынѣшней, а эта послѣдняя: 7 сажень длины съ олтарной абсидой и 4 саж.  $2^1/_4$  арш. ширины (Доброхотова Древній Боголюбовъ городъ и понастырь, стр. 21).

<sup>1)</sup> Ипатск. лътоп. подъ 1175 г., 2 изд. стр. 394 fin. sqq.

рвать и блисталь золотомъ съ прочимъ многоразличнымъ украшениемъ внутри и совив и — съ той и съ другой стороны представляль зрвлище великольшно-исключительное, которому подобнаго мы не можемъ указать въ нашей теперешней действительности, такъ что остается воспроизводить его только въ воображении. Внутри, какъ само собою подравумъвается, соборъ весь покрыть быль живописью, но пояса и бордюры или каймы между отдъльными священными изображеніями, измечтанныя всякою хитростью относительно формъ и уворовъ, и ихъ (изображеній) поля были покрыты и кованы золотомъ съ украшеніемъ драгоцвиными камнями, жемчугомъ и финифтью, такъ что все это блистающее и светищееся представляло, какь говорить летописець, светдость нъкую зръти. Верхъ олгарной стены надъ олгарною или царскихъ дверей аркою былъ уставленъ рядами драгоцънно украшенныхъ аконъ, которыя окованы были золотомъ и вивств съ нимъ блистали крупневишеми жемпугоми и драгоценными камнями, таки что эта стена среди разрозненнаго блистанія всей церкви представляла одно сплошное блистаніе. Вся церковь была увішана множествомъ золотыхъ н серебряных полвкандиль, которыя не должно представлять въ видъ нывъшних огромных паникадиль, а въ виде нынешних большихъ дамиадъ предъ образами (о чемъ ниже), и наконецъ предъ царскими дверями олгаря — серебряный съ позлащеніями амвонъ, который не нужно представлять въ виде нынёшней площадки, а въ виде пелой бесъдки или каоедры (о чемъ также ниже). Начего не говорить авторъ повъсти объ украшеніи олтаря, но необходимо думать, что оно не только равнялось украшенію самой церкви, но и превосходило его, нбо всегда первыя в главныя заботы сосредоточивались на этой, священевнией части храма. Не знаемъ, укращались ли олгарная ствна н ед абсида иконописной мозаикой, о которой авторъ вообще не упоминаеть, но несомивнею, что онв блистали въ усугубленной степени теми же волотомъ, жемчугомъ, драгоценными каменьями и финифтью. Если амвонъ былъ изъ серебра и золота, то почти съ совершенной несомивнностью должно разумыть тоже самое и еще болые о киворіи надъ престоложь или свии (балдахинв) и о самомъ престолв. Устрояя серебряный амвонъ, Боголюбскій, очевидно, хотіль соревновать и подражать Юстиніану, а изв'єстно, что въ Юстиніановой св. Софів киворій подобно амвону быль изъ серебра съ золотомъ, великольпивишимъ образомъ украшенный, а самый престоль быль не только, изъ золота, но изъ новопридуманнаго матеріала, болве драгоцівнаго, чемъ оно '). По всей въроятности, рисуновъ киворін и его украшенія должны

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Изъ особеннаго нарочитаго сплава (состава) золота, серебра, всякихъ дра-

быть разумбемы на одномъ изъ первыхъ мбстъ въ техъ словахъ автораповъсти, что церковь удивлена была всякими уворочьи и вамечтана всеюхитростію. Между серебряно-волотымъ киворіемъ и таковымъ же амвономъ необходимо долженствовала быть тэковою же и олтарная преграда или решетка (о ней ниже), которая также давала место измечтанію всякихъ уворочій и всякой хитрости. Ничего не говорить авторъповъсти о полъ церкви; но само собою разумъется, что среди волотаи серебра и драгоцвиныхъ каменьовъ съ жемчугомъ вверху онъ небыль какой-нибудь простой. Можеть быть, онь быль сдёлань изъмъстнаго «краснаго разноличнаго» мрамора, подобный тому, какой въ-1233 г. былъ устроенъ въ Суздальскомъ соборъ Богородицы. Но весьмавозможно и то, что онъ былъ изъ настоящей мозаики греческой і). Мраморныхъ греческихъ колоннъ, по всей въроятности, въ храмъвовсе не было, ибо и водяная перевозка ихъ до Кіева была бы въ высшей степени затруднительна, а сухопутная перевозка отъ Кіева до-Владимира и совствъ невозможна. Но матеріалы для мозанки пола. хотя и съ весьма большими трудностями, могли быть привезены. А такъ какъ несомейнно, что Боголюбскій для украшенія своего соборане останавливался ни передъ какими одолимыми трудностами, то и весьма возможно, что поль быль устроень изь настоящей мраморной мозанки греческой, съ теми сложностью и великолепіемъ рисунка, какъэто было въ лучшихъ церквахъ Грецін. Трое дверей собора съ ихъ ободверьями или ихъ косяками, по словамъ автора повъсти, были волотомъ устроены и златомъ кованы. Не знаемъ, должно ле это понимать такъ, что пластины, покрывавшія дверныя створы и косяки, были ивъ чистаго волота, или такъ, что онъ, бывъ мъдными или бронзовыми, были только позолочены и только по мъстамъ были выложены такъ навываемыми обронными украшеніями изъ чистаго золота. Но если

годънныхъ каменьевъ, стекла, мъди, желъза, свинцу и многаго другаго (Дюк. Constantinop. Christ. lib. III, сар. LIII).

¹) Никоновская лётопись говорить, что Татары, взявшіе и разграбившіе въ 1293-мъ году Владимирь, выдрали въ соборё его «чюдное дно мёдное», т. е. его чудный мёдный поль (сіт Карамз. IV, 88). Но едва ли это быль еще поль Боголюбскаго, который должень быль пострадать и оть пожара 1185-го года и при опустошеніи и разграбленіи собора Татарами въ 1237-мъ году (относительно мёднаго пола сіт. Ипатскую лётопись подъ 1259-мъ годомъ, которая говорить. что въ одной построенной Галичскимъ княземъ Данінломъ Романовичемъ церкви «помость біслить оть мёди и оть олова чиста, яко блещатися яко зеркалу»,—2 изд. стр. 559 мач.).

и последнее, то ясно, какія великолецныя были эти двери и какое заключеніе должно делать оть нихъ къ великолецію всей церкви!

Итакъ, нашъ дивный соборъ внутри представлялъ такъ сказать сплошную массу драгоценнаго: волото и серебро, драгоценные камни и безприный жемчугь, финифть и мраморъ 1). Не менре великолепенъ онъ быль и снаружи. Всв пять куполовъ его и вся вообще и безъ исилюченія кровля были покрыты золотомь <sup>2</sup>). По верхамъ ствиъ между полукруглыми кровлями арокъ (см. выше) и по самымъ симъ кровлямъ были поставлены золотыя птицы (поткы), вазы (кубки) и флюгера (вътрила). «Поясь» карниза, раздълявшій наружныя арки (лизены) стінь поперегь на два поля, о которомъ мы говорили выше, быль устроенъ золотомъ и усвъченъ каменьемъ, т. е. гладкая ливія его была покрыта золотомъ или вызолочена, а линіи каморокъ и зубцовъ были, въроятно, савланы,-первая выложена, а вторая составлена, - изъ разноцветныхъ мраморовъ и другихъ цветныхъ и принимающихъ светящуюся или блестящую полировку камней. Ничего не говорить авторъ повъсти о рельефныхъ изображеніяхъ или барельефахъ въ поляхъ (на поляхъ) арокъ; но онъ, обяванныя свовмъ началомъ именно Боголюбскому, несомевнно были въ частности и на его соборв з). Весьма въроятно, авторъ повъсти подразумъваетъ ихъ подъ словомъ «поясъ», называя этимъ именемъ не только полосу карниза, но и все верхнее поле. Если такъ, то въ этомъ случав его слова объ устроеніи златомъ н объ усвъчени каменьемъ должно будеть относить не только къ самому карнизу, но и къ барельефамъ надъ нимъ, въ верхнемъ полъ арки, и такимъ образомъ получится, что снаружи соборъ не толькобыль золотой своимъ верхомъ или кровлями, но золотой и разукрашенный и до половины ствиъ. Такъ какъ онъ быль складенъ изъ тесанаго камня (т. е. собственно облицованъ имъ), то нижнее поле ствнъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Доброхотова Памятники древности во Владимирѣ Клязенскомъ, стр. 39 (Доселѣ видны на стѣнахъ остатки барельефовъ).



<sup>1)</sup> Единственный извёстный намъ въ настоящее время храмъ, въ который мы можемъ послать читателя съ тупымъ воображениемъ, чтобы онъ составиль себё нё-которое понятие о богатстве внутренняго украшения храма Боголюбскаго, есть соборъ Юрьевскаго монастыря въ Новгороде, отделанный извёстной А. А. Орловой-Чесменской (тамъ между прочимъ онъ увидитъ и тотъ жемчугъ великій безцённый, о которомъ говорить авторъ повёсти).

а) Что были позолочены не только купола, но и вся вообще кровля, это ясно у автора: сначала онъ говоритъ о пяти верхахъ, т. е. вуполахъ, а потоитъ о верхъ, т. е. всемъ верхъ, и о каморахъ, т. е. о сводахъ или о крышъ по сводамъ.

или составлять сей камень, возможно хорошо пригнанный, и — насколько принималь полировку—отполированный, или же — что не невозможно предполагать—это нижнее поле ствнь было покрыто и выложено плитками твхъ же камней, спеціально способныхъ къ усввченію, что и вверху. Соединивъ въ своемъ воображеніи все сейчасъ нами сказанное и дополнивъ къ этому, что всв трои входныя двери въ соборъ были золотомъ устроены, читатель получить наружность церкви, которая едва ли когда снилась ему во снв, какъ простая играфантазіи, для которой и невозможное возможно.

Таковъ былъ храмъ Боголюбскаго, — русскаго Соломона и Юстиніана 1)!

Соотвётственно своему богатству и великольнію соборь быль снабжень и богослужебными принадлежностями. Для него были устроены во множествы изъ золота и серебра съ украшеніемъ драгоцінными каменьями и великимъ или крупнымъ жемчугомъ богослужебные и просто служебные сосуды и рипиды, за тымъ въ такомъ же множествы шитыя золотомъ и жемчугомъ богослужебныя одежды, три такъ называемые Герусалима (о нихъ ниже), — весьма большіе, изъ чистаго золота и съ драгоцінными камнями, множество пеленъ подъ иконы и множество ковровъ для употребленія въ праздники (о нихъ также ниже) <sup>2</sup>).

Отвічая на вопросъ: чьими руками соорудиль и украсиль Боголюбскій свой соборь, літописи говорять, что «по вірів его и по тщанью его къ святій Богородиці приведе ему Богь изъ всіхъ земель мастеры» 3). Выше мы говорили, что кладку собора со всею віз-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лаврент. подъ 1160 г. и Ипатск. подъ 1161 г.



<sup>1)</sup> Къ собору была пристроена, подобно большить Новгородскить церквать, круглая башня, не знаемъ—служившая ли, какъ тамъ, для вслода на полати, но какъ положительно знаемъ—служившая церковной кладовой (Лаврент. лът. подъ 1185 г.,—здъсь она называется теремомъ). Эта башня, вовсе не сохранившаяся до настоящаго времени, была по словамъ повъсти позлащена («столпъ позлати изовну церкви»). Напертей вокругъ собора Боголюбскимъ не было сдълано и сейчасъ сказанное объ украшени наружныхъ стънъ должно разумъть о стънахъ самаго собора. Что были украшени именно стъны самого собора (и слъдовательно не было папертей ихъ закрывавшихъ), видно изъ сохраняющихся доселъ на стънахъ собора, въ настоящее время также не имъющаго папертей, остатковъ барельефовъ (послъ Боголюбскаго паперти были къ собору пристраиваемы, см. ниже).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О принадлежностяхъ говорять — отчасти наша повъсть, отчасти Лаврентайтоп. подъ 1185 г. (2 изд. стр. 372).

роятностію должно усвоять мастерамъ греческимъ і); слідовательно, подъ мастерами изъ другихъ земель, именно-съ Запада, должно разумыть мастеровъ, призванныхъ въ помощь мастерамъ греческимъ для украшенія собора и для снабженія его принадлежностями. Причинъ, почему Боголюбскій, не довольствуясь мастерами греческими, выписаль еще мастеровъ съ Запада, могло быть двъ, именно — во-первыхъ та, что ему при множествъ его построекъ, требовавшихъ украшенія и снабженія принадлежностями <sup>2</sup>). Греція не могла доставить всего потребнаго количества хорошихъ мастеровъ; во-вторыхъ-та, что не довольствуясь искусствомъ мастеровъ греческихъ, онъ хотълъ собрать у себя хорошихъ мастеровъ, -- лучшихъ художниковъ, изъ всехъ странъ, такъ чтобы все могло быть сделано возможно лучшимъ въ своемъ роде. Слова л'втописи: «изъ всёхъ земель» дають подразумёвать, что съ Запада они были выписаны не изъ одного места (ибо это вместе съ Гредіей было бы только изъ двухъ земель), а изъ многихъ или несколькихъ, и следовательно, - что они были собраны въ значительно большомъ числъ. Выписать съ Запада, съ которымъ мы находились въ двательныхъ торговыхъ сношеніяхъ, просто мастеровъ, было не трудно; но другое дело было выписать мастеровь хорошихь, и неть сомнения, что въ отношении именно къ этому должно понимать слова летописи: «по въръ его и по его тщанью къ святьй Богородицъ», т. е. что Богь дать ему получить именно такихъ мастеровъ. Изъ сказаннаго следуеть, что Боголюбскій употребиль всё свои старанія, чтобы сдёлать свой соборъ возможнымъ совершенствомъ въ своемъ родв и что его украшеніе было произведено руками лучших художниковъ своего времени (относительно самаго производства работь мастерами западными должно дунать, что тв изъ этихъ последнихъ, въ которыхъ требовалось соблюденіе принятой православной формы, они производили ихъ по рисунжамъ мастеровъ греческихъ) 3).

<sup>3)</sup> Боголюбскому для украшенія собора требовались настера: иконописцы, живенисцы, золотыхъ и серебряныхъ дёль и вообще исталлическаго производства настера (кузнецы, чеканщики, литейщики и пр.), брильянтщики или ювелиры, финифтщик, скульпторы, вышивальщики натерій золотовъ (золотойвецы). Что касаются де иконописцевъ и живописцевъ, то они, по всей въроятности, были вызваны исключительно изъ Греціи, ибо трудно предположить, чтобы иконопись и живопись, гдъ



<sup>1)</sup> И греческая форма сводовь собора, о которой ны сказали выше (стр. 39 прин.), указываеть, именно на мастеровъ греческихъ.

<sup>2)</sup> Двъ перкви исключительныя—соборъ и Боголюбовская, многія церкви не всключительныя, и два дворца—во Владимиръ и въ Боголюбовомъ.

Отъ баснословнаго богатства и великолъпія дивнаго собора Боголюбскаго не сохранилось до настоящаго времени ръшительно ничего и
никакого слъда. Увы, такова судьба дълъ человъческихъ! Онъ существовалъ своего рода чудомъ и всего десять лътъ послъ смерти своегоздателя. Въ 1185 г. случился во Владимиръ великій пожаръ, въ которомъ погорълъ мало не весь городъ. Въ числъ другихъ 32-хъ церквей
сдълался добычею огня и нашъ соборъ. Загоръвшись съ верху онъ выгорълъ до самаго низа и все его богатство и великольпіе недвижноеи движимое «взя огнь безъ утеча и безъ остатка» 1... Возобновленный
при преемникъ Боголюбскаго Всеволодъ тогдашнимъ епископомъ Ростовско-Владимирскимъ Іоанномъ и ставшій по словамъ льтописи опятьаки новъ 2), но несомнънно уже вовсе не тымъ, чымъ былъ 3), въ нашествіе Монголовъ, при взятіи послъдними Владимира, онъ снова былъвыжженъ и притомъ разграбленъ 4). Возобновленный во второй разъ и
по всей въроятности уже совсьмъ скромно, онъ нъкоторое время былъ-

быль важный вопрось о православіи формъ, могли быть поручены мастерамъ западнымъ (которые, работая и по рисункамъ греческимъ, все-таки могли привноситьной от осное); при этомъ въ частности относительно иконописи следуетъ думать, что не столько мастера были выписаны изъ Греціи, сколько были пріобретены тамъготовыя иконы. Мастера прочихъ категорій были выписаны съ Запада, какъ должно думать, именно изъ техъ месть, где каждое производство процветало. Въ этомъотношеніи наши сведенія недостаточны: золотыхъ и серебряныхъ дёлъ и вообщеметаллическое мастерство процветало тогда въ Германіи (Адемуна Корсунскія врата, стр. 112 fin. sqq); финифтяное дёло (емаль), какъ спеціальность, процветало тогда въ Кёльне (на нижнемъ Рейне) и въ Вердюне (въ северо-восточной франціи, на Маасе)—Вестника Общества древне-русскаго искусства при Московск. Публичн. Музее кн. 4, статья Ю. Д. Филимонова: Древнейшія западныя емали въ Россіи, стр. 25).

<sup>1)</sup> Лаврент. 4 вт.

<sup>\*)</sup> Лаврент. "ът. подъ 1194 г.

<sup>\*)</sup> Великольпно украшенныя Боголюбскимъ наружныя стыны собора епископъ-Іоаннъ въ состояніи быль только «обновить извыстью», Ипатек. лыт. подъ 1192 г., 2 изд. стр. 453.

<sup>4)</sup> Въ 1237 г. передъ санынъ нашествіенъ Монголовъ енископъ Владимирскій Митрофанъ сдёлаль въ соборё кивотъ или киворій надъ престолонъ и исписальпритворъ или паперть. Когда пристроена была эта наперть послё Боголюбскаго и долго ли существовала послё 1237 г., не знасиъ; въ настоящее время ея снованьть. Едва ли впрочемъ не гораздо вёроятнёе разумёть подъ папертью не дёйствительную паперть, а заднее отдёленіе самой церкви или ту часть послёдней, которая считается за пристройку Всеволодову.

и потомъ еще нѣкоторое время считался каеедральнымъ соборомъ русскихъ митрополитовъ, слѣдовательно—заботливо или незаботливо былъ опекаемъ. Затѣмъ, когда Москва совсѣмъ бросила Владимиръ, для него настали времена почти такого же бѣдствія, какъ и для Кіевскаго Софійскаго, такъ что и онъ подвергался опасности потерять свои верхи. Его новѣйшее возобновленіе, первоначально отъ частнаго усердія, началось съ начала передпрошлаго XVIII в. (1708 г.). Напрасно, конечно, было бы мечтать, чтобы соборъ когда нибудь дождался нѣкоторой настоящей реставраціи, хотя въ качествѣ знаменитѣйшаго храма древней Руси и нмѣлъ бы на это немалое право 1...

<sup>1)</sup> Въ недавнее время, въ продолжение 1880 — 1889 годовъ, стараниями преосв. Осогноста, архіспископа Владимирскаго, скончавшагося въ санъ митрополита Кієвскаго, соборъ реставрированъ внутри и совнѣ. Но такъ какъ преосвященный вовсе не располагаль средствами Боголюбскаго, то въ отношеніи къ богатству украшенія онъ, разумъется, и не могь сколько нибудь сравняться съ нимъ (при этомъ открытую въ соборъ ствнонись со всею въроятностію должно считать не за ствночись Боголюбскаго, которая выгореда, а за возобновительную стенопись 1408-го года, cfr Толстова и Конданова въ VI вып., стр. 60, у которыхъ ibid. и образцы стенопаси или фресокъ).—Описанія нынешняго собора: у В. Доброхотова въ книгь: Паматники древности во Владиниръ Клязенсковъ. Соборы: каседральный Успенскій и бывшій придворнымъ В. К. Всеволода—Динтріевскій, Москва, 1849; у іеромон. Іоасафа въ книгь: Перковно-историческое описаніе Вланииноских достопамятностей, Владимиръ, 1857, стр. 69, вод; протойер. А. Виноградова: Исторія Владинирскаго каседральнаго Успенскаго собора, Владиниръ, 1877; его же Владимирскій Успенскій соборъ и открытыя въ немъ фрески, Владимиръ, 1884; его же -Святыня Владенирского каседрального Успенского собора, историческое значение его, и реставрація, Владиниръ, 1888; его же Исторія канедральнаго Успенскаго собора въ губ. гор. Владимиръ, губ. г. Владимиръ. 1891. Планы и фасады собора: въ Собранін карть, плановь и пр. лл. XIV, XVIII, XIX и XX; у протоієр. Виноградова въ первой и въ носледней кингахъ; у гр. Толстова и Кондакова въ VI выпускі Русскигь древностей въ панятинкахъ искусства. Одинъ фасадъ у Покровскано въ Панятникахъ христіанской архитектуры.



## IIL

## Архитектура церквей деревянныхъ.

Обращаемся къ архитектуръ церквей деревянныхъ.

Каменныя церкви, взятыя всё виёстё, составляли въ общемъ самую незначительную и ничтожную часть, не болёе какъ только исключеніе; обыкновенными же церквами нашими домонгольскаго періода-(равно какъ и послёдующаго весьма долгаго времени) были церквидеревянныя. Довольно много было каменныхъ церквей въ Кіевё и Новгородё (въ первомъ среди множества церквей деревянныхъ, общественныхъ и домовыхъ, во второмъ—при отсутствіи церквей домовыхъ, какъкажется, съ преобладаніемъ надъ общественными деревянными); довольно не малое количество ихъ было во Владимирѣ. Затёмъ, слёдуютъ не особенно многіе города, которые могли хвалиться или не единственнымъ ихъ числомъ или по крайней мѣрѣ единственнымъ. Во всемъже остальномъ сравнительно множествѣ прочихъ городовъ и во всёхъбезъ изъятія селахъ церкви были исключительно деревянныя.

Каменныя церкви обыкновенных размъровъ не представляли собой чего-нибудь невозможнаго для сооруженія; таковыя каменныя церкви домонгольскаго періода, бывъ значительно менѣе нынѣшнихъ обыкновенныхъ, представляли собой это невозможное еще менѣе, чѣмъ послъднія. Слъдовательно, не было никакихъ дъйствительныхъ препятствій къ тому, чтобы вся Русь домонгольская покрылась каменными церквами, какъ покрыта ими Русь настоящая, и слъдовательно—дъло было просто въ томъ, что каменная архитектура, бывъ принесена кънамъ изъ Греціи, не была нами усвоена и не вошла у насъ въ общійобычай.

Къ величайшему сожально о деревянныхъ церквахъ домонгольскаго періода мы не можемъ сказать многаго положительнаго, такъкакъ церквей этихъ, что само собою разумъется, вовсе не сохранилось до настоящаго времени и такъ какъ извъстія о нихъ чрезвычайноскудны.

Каменное водчество явилось у насъ, какъ нѣчто чужое, только со времени принятія нами христіанства, когда по подобію Грековъ и ихъ руками мы начали строить каменныя церкви; но само собою разумѣется, что зодчество деревянное было у насъ и прежде сего и не какъ чужое, а какъ свое. Если вовсе не могло быть у насъ самостоятельнаго развитія водчества каменнаго, такъ какъ этому полагаль не-

одолимыя и рёшительныя препятствія недостатокъ научныхъ архитектурныхъ свёдёній (условливавшійся общимъ отсутствіемъ просвёщенія), то совсёмъ другое дёло—водчество деревянное. Это послёднее по своему свойству, т. е. по свойству своего матеріала, таково, что даетъчесто творчеству и прогрессу и при отсутствіи научныхъ или теоретическихъ свёдёній. И оно несомивно имёло у насъ этотъ прогрессъ, и уже въ то древнее время, какъ явилось у насъ христіанство и какъми начали строить церкви, достигло болёе или менёе высокой степени развитія.

Впрочемъ, по всей вероятности, должно различать въ семъ отношенін двів половины Руси — южную и сівверную и сейчась сказанное разумёть только о послёдней, которая, будучи съ одной стороны стравою лесной, а съ другой - страною холодной, имела вместе и условів в побужденія для того, чтобы создать деревянное зодчество. А что касается до Руси южной, сравнительно малолесной и более теплой, то. такъ кажется, въ развитии деревяннаго зодчества она не пошла далве той хаты, которую видимъ въ Малороссіи до настоящаго времени. Предположение наше подтверждаеть и летопись, въ которой подъ 1016 г. читаемъ, что Новгородцевъ, пришедшихъ съ Ярославомъ на Святополка, южанинъ воевода последняго укоряль: «что пришли съ этить хромцомъ вы плотники? заставимъ васъ рубить намъ хоромы» 1). Слова эти показывають, что плотничество, а следовательно и искусство въ немъ, составляло отличіе Новгородцевъ отъ Кіевлянъ и чтопоследніе въ случай надобности хорошихъ построекъ, настоящихъ в хорошихъ домовъ или собственныхъ хоромовъ, пользовались услугами первыхъ.

Какъ бы то ни было, но думать о деревянных церквахъ домонгольскаго періода, будто онѣ вообще представляли изъ себя маленькія и невзрачныя зданія, весьма недалекія отъ жилыхъ домовъ и именно домовъ крестьянскихъ, было бы совершенно несправедливо. Отъ самаго перваго времени послѣ принятія христіанства мы имѣемъ положительныя свидѣтельства о такой стецени развитія у насъ деревяннаго зодчества, что могли быть строимы деревянныя церкви не только хоронів и очень хорошія, но и совсѣмъ дивныя. А если была возможность, то вѣроятно ли, чтобы она не была прилагаема къ дѣлу? Обыкновенно-Богъ чествуется отъ всего умѣнья, и если Русскіе періода домонгольскаго умѣли строить хорошія деревянныя зданія, то само собой и не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Что придосте съ хромьцемь семь, вы плотницы суще? а приставимъ вы торомовъ рубити нашихъ».



обходимо разумъется, что храмы Божін должны были стать первымъ и главнъйшимъ предметомъ для приложенія этого умънья.

Льтописи свидътельствують, что дивная и великая церковь была построена въ Ростовъ ся первымъ епископомъ Осодоромъ, который быль изъ числа вообще первопоставленныхъ епископовъ Русскихъ 1). Предъ учрежденіемъ канедры Ростовъ не быль крещёнъ, какъ это было съ другими городами; напротивъ, каеедра была учреждена въ немъ только въ видахъ будущаго постепеннаго крещенія его и области его жителей. Следовательно, при своемъ учреждении канедра буквально была то, что называется in partibus infidelium, —каседра среди населенія нехристіанскаго, а языческаго и имівшаго стать христіанскимъ только со временемъ и въ неизвъстномъ будущемъ. Такимъ образомъ, если для этой канедры, вовсе не имъвшей непосредственной нужды въ великольной обстановкь, построень быль дивный и великій храмь 2), то есть вся въроятность и все основаніе полагать, что для всёхъ другихъ епископій были построены каоедральные храмы настолько дивные и великіе, насколько позволяли это м'встныя средства каждой (матеріаль и мастера). Центромъ деревяннаго зодчества, какъ мы сказали. быль Новгородь, мастерами котораго, по всей вероятности, была построена и церковь Ростовская. Если справедливо сейчасъ предположенное нами, то наидучшая изъ всёхъ церквей или по крайней мёрё не худшая Ростовской долженствовала быть построена въ немъ. Къ счастію, мы имбемъ свёдёнія о первоначальномъ деревянномъ соборё Новгородскомъ, и оказывается, что это было действительно такъ. Первоначальный деревянный Новгородскій соборь, построенный одновременно съ крещеніемъ Новгорода епископомъ Іоакимомъ, по свидетельству Новгородскихъ летописей з), имель 13 верховъ и быль честно устроень и украшень.

Одновременно съ каседральными соборами для епископовъ, правительство на свой собственный счеть, какъ необходимо предполагать, построило церкви и для всъхъ первокрещенныхъ. Эти первыя правительственныя церкви, строенныя на спъхъ и заразъ въ слишкомъ боль-



<sup>1)</sup> Объ этой церкви, сгоръвшей въ 1160 г., лътописи говорять: «того же лъта погоръ Ростовъ и церкви вси и сборная дивная великая церкви святыя Богородица, якоже не было, николи же не будетъ» (Лаврент. подъ 1160 г., Ипатскъподъ 1161 г.).

<sup>2)</sup> Можно впроченъ понимать дѣло и такъ, что великолѣпіемъ храна разсчитывали привлекать къ христіанству язычниковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 2-я Новгор. явт. подъ 1045 г.

шомъ числъ, въроятно, не отличались великольніемъ, а были болье вли менъе просты и носили печать единообразія казенныхъ построекъ. Но затемъ явилась у крещенныхъ внутренняя привязанность къ христіанству, послів чего церкви начали быть строимы, независимо отъ правительства, частными людьми и общинами. Снова повторяемъ, совсемъ странно и ни съ чемъ несообразно было бы предполагать, чтобы, нивя уменье и возможность стронть хорошія церкви, стали строить ихъ худыя. Уменіе и матеріаль, какь о первомь нужно предполагать и говорять положительныя свильтельства, а о второмь знаемь сами непосредственнымъ образомъ, соединялись на съверъ. Слъдовательно, этотъ свверь по превичшеству и должень быль отличаться корошеми и даже великолъпными деревянными церквами. Подъ съверомъ, въроятно, нужно разуметь сравнительно наибольшую часть Руси, и именно-Новгородъ съ его обширной областью, на востокъ оть Новгорода область Ростовско-Суздальскую, на югъ — области Смоленскую, Полоцкую и Туровскую. Все это была сторона одинаково лесная и по населенію своему нанближай пе родственная (позднай пін нына великоруссія и Бълоруссія), а поэтому и можно полагать, что на всемъ сейчасъ указанномъ пространствъ была болъе или менье одна и таже деревянная архитектура и находилась более или менее на одной и той же значительной степени развитія. Южная Русь (нынішняя Малороссія), сравнительно малолесная и безлесная, до настоящаго времени имеющая гражданскую архитектуру (сельская домовая стройка), находящуюся на самой первой или первобытной степени развитія и знаменитую характеромъ совершенной неподвижности, по всей в роятности, въ отношенін къ деревянному церковному водчеству должна быть отличаема и отделяема отъ северной Руси, какъ особая половина, именно — половина значительно низшая, имъвшая деревянныя церкви значительно худшія. Впрочемъ, мы той різшительной візры, что деревянныя церкви и южной Руси періода домонгольскаго вовсе не должны быть представляемы въ видъ нынъшнихъ малороссійскихъ хатъ. Строители этихъ посабднихъ, конечно, не могли быть строителями ни хорошихъ церквей, ни вообще чего бы то ни было лучшаго; но Югь могли обстраивать хорошнии и приличными церквами мастера северные. Кто знаеть о нынёшнихъ путешествіяхъ ремесленныхъ и промысловыхъ артелей по всевозможнымъ направленіямъ и во всевозможные концы Руси для такъ называемыхъ ваработковъ; кто въ частности знаетъ, что и въ настоящее время Малороссія полна ремесленниками изъ Великоруссіи: тоть легко пойметь, какимъ образомъ это могло случиться. Кромв мастеровъ и строителей, попросту плотниковъ, пришлыхъ съ сввера (изъ

ныньшнихъ Бъло-Великоруссіи) и въ самой Малороссіи, въ слъдствіе спроса на работу, могли явиться спеціалисты церковнаго строительства (хотя заключая оть ныньшнихъ Малороссовъ и не полагаемъ, чтобы они явились въ слишкомъ большомъ числъ). Если не смотря на это церкви южной Руси все-таки должны быть предполагаемы значительно худшими церквей Руси съверной, то потому, что постройка ихъ должна была обходиться значительно дороже и добываніе матеріала для нихъ значительно труднье, а главное потому, что отъ хатъ до настоящаго великольпія быль такъ сказать противонатуральный скачекъ, — что у человька, живущаго въ хатъ, идеалъ великольпія долженствоваль быть гораздо скромнье и что полное и возможное на его взглядъ великольпіе должно было наставать тамъ, гдѣ еще далеко не доходило до настоящаго великольпія.

На основаніи сказаннаго следуеть думать о деревянныхъ церквахъ періода домонгольскаго такъ, что въ большей половинъ Русн онъ были хороши, съ отдъльными церквами очень хорошими и даже великолъпными, а въ меньшей половинъ — приличны. Но всегда и во всемъ бывають исключенія, и необходимо полагать, что не только просто были исключенія церквей плохихъ и убогихъ, но что по тогдашнимъ особеннымъ условіямъ и обстоятельствамъ онъ были многочисленны болье должнаго и болье такъ сказать нормальнаго. Подразумъвается, что плохія и убогія церкви должны были имъть у себя плохіе и бъдные приходы. При крайней ръдкости у насъ населенія въ иныхъ мъстностахъ нельзя сдълать у насъ иныхъ приходовъ изъ бъдныхъ богатыми, не смотря ни на какія искусственныя старанія. Но въ древнее время кромъ этихъ бъдныхъ приходовъ не по ихъ винъ долженствовало быть еще не малое количество приходовъ бъдныхъ такъ сказать по доброй воль. Много выше мы говорили, что у насъ въ періодъ домонгольскій (какъ и долгое время посль) была совершенная свобода открывать приходы; а на семъ основании необходимо предполагать, что, при другихъ благопріятствовавшихъ и содъйствовавшихъ условіяхъ, о которыхъ говорили мы выше (многочисленность и нетребовательность кандидатовъ на мъста священническія, поблажка этому со стороны епископовъ), приходовъ въ этотъ періодъ было наоткрывано значительно болье должнаго и значительно болье нужнаго. До какой степени плохи были плохія церкви въ приходахъ бъдныхъ, мы, разумъстся, не можемъ сказать. Но весьма въроятно, что на крайней степени убожества онъ ничъмъ не отличались отъ простыхъ клетей и сараевъ, кромъ того, что имъли на своихъ крышахъ кресты.

Весьма въроятно также, что среди многочисленныхъ домовыхъ

церквей домонгольскаго періода, которыя всё должны быть представляемы малыми по размівру, было весьма не малое количество такихъ, которыя были не только малы, но и совсёмъ убоги до того, чтобы оскорблять самое скромное понятіе о благолівній церкви. Далеко не всё имівли домовыя церкви по благочестивому усердію; многіе имівли ихъ только по модів и изъ тщеславія и весьма візроятно, что многіе нізъ этихъ многихъ, желая только пріобрівсти право говорить, что у нихъ есть домовыя церкви, довольствовались тіми жалкими клітушечками, каковыя представляєть собою наибольшая часть нынівшнихъ деревенскихъ часовень.

Всв наши свъдния объ архитектуръ деревянныхъ церквей домонгольскаго періода состоять въ томъ, что, во-первыхъ, какъ мы сказали выше, Новгородскій соборъ, построенный первымъ Новгородскимъ епископомъ Іоакимомъ одновременно съ крещеніемъ Новгородцевъ и сгоръвшій въ 1045 г., быль о 13-ти верхахъ, и во-вторыхъ — что церковь Бориса и Гатов, построенная Ярославомъ въ Вышгородъ, была возграждена «о клетце», - объяснение чего ниже, и что была украmeна пятью верхами <sup>1</sup>). Не имъя свъдъній изъ самаго періода домонгольскаго, оставалось бы пользоваться свёденіями поздебищими и заключать отъ самыхъ позднейшихъ церквей, сохранившихся до настояшаго времени. Но свёдёнія пока еще мало приведены въ взвёстность н совсемъ не разработаны (въ 1-мъ изданів книги, которое напечатано въ 1881-иъ году, мы далбе писали: «а церкви пока еще съ недоумъніемъ ожидають, когда обратять на нехъ свое вниманіе русскіе археологи, говоримъ-съ недоумъніемъ, ибо архитектура деревянныхъ церквей, въ которой мы наиболее проявили свою самостоятельность и свой національный вкусь, повидимому, должна была привлечь къ себѣ вниманіе нашихъ археологовъ одна изъ первыхъ». Теперь мы должны съ искреннею радостію сказать, что въ последнее время деревянныя перкви привлекли къ себъ вниманіе и заботы архитекторовъ-археологовъ. Въ 1895-мъ году Императорская Академія Художествъ предприняла взданіе руками академика В. В. Суслова Памятниковъ древняго русскаго зодчества: въ семи досель напочатанных выпускахъ Памятнековъ вивств съ снижами съ церквей каменныхъ помещено 11-ть прекрасно сивланных снимков съ леревянных перквей Архангельской и Вологодской губерній).

Представляя дёло апріорически, слёдовало бы думать, что наши деревянныя церкви въ отношеніи къ своей форм'я были ничёмъ инымъ,

<sup>1)</sup> Житія Бориса и Глёба ионаха Іакова и преп. Нестора,—чудеса.

какъ единственно воспроизведеніемъ церквей каменыхъ и что, какътаковыя, онв имъли (подобно симъ послёднимъ) одну форму четвероугольника болве или менве близкаго къ квадрату. Въ двиствительности это оказывается не такъ. Вместе съ подражаніемъ церквамъ каменнымъ мы находимъ здесь и самостоятельность, и притомъ самостоятельность, какъ кажется, шедшую весьма далеко и проявлявшую себя
весьма разнообразно, хотя въ этомъ послёднемъ случав мы, къ сожаленію, и не можемъ сказать почти ничего опредёленнаго и ничего
обстоятельнаго.

Первою формою церквей деревянныхъ, съ которой несомивно в очевидно началось дёло, должна быть считаема именно форма, составляющая воспроизведение церквей каменныхъ, т. е. форма четвероугольника, болве или менве бливкаго къ квадрату (на дёлъ, какъ увидимъ далъе, наибольшею частию являвшанся въ видъ настоящаго квадрата).

Вторую форму составляль четвероугольникь значительно продолговатый, раздёлявшійся внутри поперечною стёной на двё половины, и какъ бы составленный изъ двухъ квадратовъ. Относительно происхожденія этого двойнаго квадрата должно думать слёдующее: при формів четвероугольника близкаго къ квадрату требовалось соблюденіе условія, которое въ приложеніи къ церквамъ деревяннымъ было не совсёмъ удобно, именно—для помівшенія женщинъ, которыя стояли отдівльно отъ мужчинъ, въ нихъ должны были устранваться, какъ и въ каменныхъ церквахъ, верхнія галлереи или полати і); поелику при деревянномъ матеріалів трудно устранвать ихъ твердо и прочно, то и придумали замівнить ихъ такимъ образомъ, чтобы строить церкви въвидів значительно продолговатыхъ четвероугольниковъ и чтобы внутри разділять ихъ на дві половины— переднюю для мужчинъ и заднюю для женщинъ.

Скоро ли явилась у насъ вторая форма послё первой, не знаемъ; но имвемъ положительныя свидетельства, что уже въ періодъ домон-гольскій. Въ приложеніи къ церквамъ деревяннымъ, для обозначенія ихъ видовыхъ или отличительныхъ признаковъ, употребляется у насъ-

<sup>1)</sup> Въ позднѣйшее время четвероугольно-квадратныя деревяныя церкви стронии у насъ безъ полатей. Но въ позднѣйшее время ослабѣлъ у насъ обычай становиться женщинамъ въ церкви отдѣльно отъ мужчинъ и устроеніе полатей былооставлено и въ церквахъ каменныхъ. Впрочемъ, ниѣемъ свидѣтельство о полатяхъ въ церквахъ деревянныхъ (и даже съ придѣлами на нихъ) и изъ позднѣйшаговремени,—Неволима 0 пятинахъ, приложж. стр. 336.



между прочимъ выраженіе: «о клётцё, клётцки» і). Это о клётцё или влътски собственно означаеть техническую форму устройства ствиъ, ниенно-устройства чрезъ горизонтальную кладку бревенъ однихъ на другія въ виде клетки (какъ обыкновенно и единственно строятся у нась дереванные дома въ настоящее время), въ противоположность другому, употреблявшемуся въ древнее время, способу устройствачрезъ поставление бревенъ стояками (о чемъ сейчасъ ниже). Но одинъ писатель домонгольского періода, -- игуменъ Данінлъ въ своемъ і ерусалимскомъ Паломникъ употребляеть выражение «клътцки» о формъ церквей и именно разумбеть поль нею форму четвероугольно-продолговатую (Даніиль употребляеть выраженіе клітски въ приложеніи къ каменнымъ іерусалимскимъ церквамъ, - по изд. Норова стрр. 30 fin., 34, 75, 79, 107; изъ церквей, въ приложении къ которымъ употребляетъ онъ это выраженіе, сохранилась до настоящаго времени Виелеемская церковь Рождества Христова, —и она есть базилика, т. е. продолговатый четвероугольникь).

За самый періодъ домонгольскій мы не имфемъ другихъ свидътельствъ о формъ церквей деревянныхъ. Но изъ послъдующаго, сравнительно не особенно далекаго времени, отъ котораго есть въроятность и основанія заключать къ нему, мы имфемъ свидътельства: во первыхъ, объ употребленіи въ приложеніи къ церквамъ деревяннымъ исключительной формы церквей каменныхъ — крестовой или четвероугольныхъ. съ выступами въ бока, во вторыхъ — о формахъ нечетвероугольныхъ.

Въ 1490 г. сгоръла въ Устюгъ деревянная соборная церковь, и Устюжскіе попы били челомъ великому князю о построенія новой; великій князь приказаль справиться въ книгахъ, кто ставиль сгоръвшую, и — нашедъ въ послъднихъ, что ее поставиль въ 1397 г. епископъ Ростовскій, къ епархіи котораго принадлежаль Устюгь, приказаль и новую также построить епископу... «и пославъ владыка — читаемъ въ одной лътописи — мастера... и онъ (мастеръ) заложилъ не по старинъ кресьчату (т. е. формы крестовой, о которой сказали мы сейчасъ выше), а Устюжаномъ тоть окладъ (планъ) сталъ нелюбъ и хотъли бить че-

¹) Въ первый разъ выражение въ формѣ «о клѣтцѣ» читаемъ въ Несторовомъ житім Бориса и Глѣба, въ извѣстім о построенім Ярославомъ деревянной церкви мучениковъ въ Вышгородѣ: «возградиша (по повелѣнію князя) церковь святою страстотерицю Бориса и Глѣба о клѣтцѣ». Въ поздиѣйшее время, сколько помникъ, не употребляется форма «о клѣтцѣ», но или «клѣтски», что преимущественно, или «въ клѣтцки» (послѣднее см. напр. въ Запискахъ Русск. и Слав. Отд. Инпер. Археолог. Общ. т. І, отд. 3, стрр. 140, 143, 146, 151).



ломъ великому князю, и владыка не велёлъ, а ялся церковъ поставитъ по старине и прислалъ мастера да 60 человекъ работниковъ и заложили круглу по старине о 20 стенахъ ¹). Въ Псковской 1-й летописи (Собр. летт. т. 4) подъ 1471 г. читаемъ: «(того же лета) пригонивше Новгородцы (въ Псковскую область) изъ зарубежья, въ Навережской губе много хоромовъ пожгли и церковъ св. Николы сожгли велми преудивлену и чюдну, такове не было во всей Исковской волости, о полътретьюдесяти углахъ».

Церковь о 20 ствнахъ и церковь о 25 углахъ! Между четырьма углами, каковы церкви четвероугольныя, и двадцатью пятью углами. весьма большой промежутокъ, дающій місто многимъ формамъ: но какъ представлять себв эти формы? Къ сожальнію, мы можемъ отввчать на этоть вопросъ весьма немногое. Изъ позднъйшаго времени мы знаемъ одну церковь о десяти углахъ--- это Кольскій Воскресенскій соборъ, который построенъ быль въ 1684 г. и который сожженъ Англичанами въ 1854 г. <sup>2</sup>). Соборъ этотъ состоялъ изъ четырехъ соединенныхъ въ одно четвероугольниковъ, именно - основнаго и большаго, узко-продолговатаго, поставленнаго длиной поперегь, и трехъ меньшихъ, прирубленныхъ къ нему-одного сзади къ его серединв и двухъ спереди къ его бокамъ, и затъмъ еще изъ трехъ олгарныхъ абсидъ, прирубленныхъ — одна къ основному четвероугольнику между побочными передними и по одной къ симъ последнимъ. Подобное ли соединеніе нівскольких в четвероугольников в одно или что-либо другое представляли древнія многоугольныя деревянныя церкви, сказать не можемъ. Въ нашей Кольской церкви два побочные передніе четвероугольника суть придёлы; но въ концё XIV вёка, къ которому относится приведенное нами выше изв'йстіе о церкви двадцатипятиугольной, придёлы, какъ кажется, составляли еще такую же редкость, какъ и въ періодъ домонгольскій. А поэтому не представляется въроятнымъ думать по крайней мёрё того, чтобы тамъ многоуголіе должно быдо изъяснять именно прирубкой тёхъ же придёловъ.

Круглая двадцатиствиная церковь, если представляла изъ себя одинъ кругь, то не въ точномъ смыслв круглый, а двадцатигранный. Какъ бы мы не представляли себв малыми грани, но во всякомъ случав ихъ 20-ть, и следовательно это будетъ громадная ротонда. Съ пер-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сохранившіеся планъ и фасадъ собора см. въ Извёстіяхъ Импер. Археолог. Общества, годъ II (1861), выпускъ I, стр. 12; одинъ фасадъ въ Воскресномъ Досугѣ Баумана, т. 3, № 67, и въ Иллюстраціи 1858 г., № 12.



<sup>1)</sup> У Карамз., т. VI, прим. 629, col. 99.

ваго взгляда можеть показаться невероятнымь, чтобы могла быть подобная деревянная ротонда, ибо рождается вопросъ: какъ бы она могла быть накрыта потолкомъ. На самомъ дёлё однако туть нёть ничего невозможнаго, и она могла быть накрыта не потолкомъ, а куполомъ. А что деревянные куполы могли быть устраиваемы громадные, это доказываеть устроенный наприм. въ XVIII стольтін и досель остающійся пальнь дереванный куполь наль ротондой (каменной) гроба Господпя въ Новомъ Герусалимъ и въ пользу этого говорять свъдънія, которыя мы имбемъ лично (отъ моего отца я многократно слыхаль въ детстве, что на его родинъ, - Костромская губернія, Кологривскій уъздъ, мъстность лъсная, -- была и не задолго до моего появленія на свъть сгорала огромнайшая и великоланайшая деревянная церковь, замачательная именно своимъ огромивишимъ и великолвпивишимъ куполомъ, о которомъ отепъ всегда говорилъ съ необыкновеннымъ одушевлениемъ и энтузіазмомъ; въ нашей округь, имьющей большія и богатыя села, каменныя церкви — очень хорошія и въ то время, къ которому относятся разсказы, было еще цёло нёсколько большихъ деревянныхъ церквей, но, по словамъ отца, ни первыя ни последнія не шли съ его сгоръвшею церковію ни въ какое сравненіе; къ сожальнію мы не знаемъ, какую форму имъла церковь) і). Но если круглая двадцатиствнная церковь представляла собой не одинъ кругъ, а круглое зданіе сложное и составное, что, можеть быть, въроятите, то мы отказываемся угадывать и предполагать, какъ представлять себъ это зданіе.

Такъ или иначе мы будемъ представлять себъ круглую двадцати-

<sup>1)</sup> Нъсколько разъ слыхали им и, какъ кажется, гдъ-то читали, что въ Костромской губернін, въ одномъ сель, до настоящаго времени есть деревянная церковь, исключетельная по размерамь и весьма замечательной архитектуры; но, къ сожальнію, не имьемь о ней обстоятельных свыдыній. Въ Словары Мюллера-Momeca, подъ сл. Russischer Baustil, помъщено взятое изъ какого-то, неизвъстваго намъ, русскаго источника изображение внутренности одной деревянной Костромской церкви (Fig. 1168, Inneres einer Dorfkirche bei Kostroma): чуть ли это не наша церковь. Но изображеніе, представляющее только отрывовъ вида и не сопровождаемое никакимъ объяснениемъ, почти ничего не говоритъ, кромв того, что заставляеть подовръвать церковь огромную. Не помникь гдъ, читали вы, что деревянный соборъ въ городъ Шенкурскъ Архангельской губерніи представляеть собою церковь колоссальную и заивчательной архитектуры. Есть запись о деревянной церкви, которая отъ зеили до креста нивла 30 саженъ вышены, и есть запись о деревянной церкви, вельми чудной и пространной, формою-крестообразной, которая вибла 37 саженъ вышины, си. у Бычкова въ Описанін сборниковъ Публичной Библіотеки, ч. І, стрр. 8 и 104.



стънную церковь, -- какъ кругъ простой или сложный, но во всякомъ случав она не будеть соединеніемъ нівсколькихъ четвероугольниковъ. чёмъ могли быть, какъ показываетъ примеръ Кольскаго собора, церкви многоствиныя некруглыя; следовательно — ея форму нельзя понимать только какъ мультипликацію четвероугольника каменныхъ церквей, а должно видеть въ ней форму особую отъ последняго и самостоятельную. А если такъ, то, очевидно, рождается вопросъ: откуда могла быть ввята эта особая оть церквей каменныхъ форма? Если бы предки наши до принятія христіанства имели языческіе храмы, то можно было бы думать, что наша форма перенесена на христіанскіе храмы съ нихъ. Но, по всей въроятности, предки наши вовсе не имъли языческихъ храмовъ, или же-если имъли ихъ, то не въ видъ большихъ зданій, для вывщенія молящихся, а (подобно древнимъ Грекамъ и Римлянамъ) въ видъ весьма малыхъ зданій и какъ бы часовенокъ, только для виъщенія статуй. Были настоящіе и, по свидетельству писателей, великолъпные храмы у Славянъ языческихъ Балтійскихъ 1). Намъ не представляется однако въроятнымъ думать, чтобы заимствование было оттуда, -- непосредственно ли съ храмовъ языческихъ или посредственно съ храмовъ христіанскихъ, т. е. съ храмовъ христіанскихъ, которые начали строить у себя Балтійскіе Славяне по подобію храмовъ языческихъ, когда начали принимать христіанство. Чтобы предки наши были въ такихъ близкихъ и такихъ живыхъ сношеніяхъ съ Славянами Балтійскими, которыя бы дізали віроятною возможность заимствованія, относительно этого мы вовсе не имвемъ свъдвній. Наиболве ввроятнымъ намъ представляется думать, что наша форма церквей идетъ изъ Скандинавіи, въ которой столько же, сколько у насъ, если не болве, процебтало деревянное зодчество, и въ которой такъ же, какъ у Балтійскихъ Славянъ, были настоящіе языческіе храмы <sup>2</sup>). Форма могла перейти къ намъ двояко, --- или бывъ принесена Варягами въ періодъ времени, предшествующій крещенію Владимира, и бывъ ими приложена къ темъ церквамъ, которыя они (т. е. крещенные изъ нихъ) имели въ Кіев'в до него, или посл'в Владимира, бывъ заимствована изъ Скандинавів Новгородцами, что при сосъдствъ и близкомъ общеніи послъднихъ съ первой было весьма возможно. Въ пользу этого предположе-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ какъ Славяне Балтійскіе и Скандинавы были сосъдяни (черезъ море), то можно думать, что одни которые нибудь заимствовали эти храмы у другихъ.



<sup>3)</sup> См. И. И. Срезневского Изсладованіе о языческомъ богослуженія древнихъ Славянъ, Спб., 1848 г., стр. 39 sqq.

нія какъ будто вийемъ мы и ніжоторыя положительныя основанія. Кромів указаннаго выше способа устройства стінь посредствомь горизонтальной кладки бревень, что составляеть въ настоящее время нашъ единственный способъ и что называлось технически «о клітців, клітцки, въ клітців», въ старое время въ приложеніи къ стройків церквей быль у насъ еще другой способъ—чрезъ поставленіе бревенъ стояками, какъ забираются остроги (ограды вокругь тюремъ) и на подобіе остроговъ заборы, каковой способъ стройки технически назывался «вверхъ» 1). Этоть второй способъ устройства стінь, очевидно, изобрітенный именно для церквей круглыхъ, мы находимъ если не исключительнымъ, то пренимущественнымъ способомъ стройки церквей въ Скандинавіи 2).

<sup>2)</sup> Любке Gesch. d. Architect. S. 454 и Мюллеръ-Мотесъ въ Словаръ подъ сл. Holzarchitektur. Послъдніе говорять, что стояки употреблялись большею частію въ видъ брусьевъ; есть указанія, что и у насъ было такъ, си. Записокъ Русск. и Славянск. Отд. Импер. Арх. Общ., т. І, отд. 3, стр. 143 («перковь оть полу вверхъ рублена въ брусъ»).—Въ объихъ сейчасъ приведенныхъ книгахъ указаны спеціальныя книги по деревянной архитектуръ Скандвнавіи; но, къ сожальню, им не могли нить ихъ въ рукахъ (въ объихъ нашихъ книгахъ помъщены два плана и пять фасадовъ деревянныхъ церквей).—О связи нашей архитектуры съ Скандинавскою, т. е. объ ся зависимости отъ послъдней, какъ будто говорятъ и иткоторыя данныя нашего архитектурнаго техническаго языка. Верхнія женскія галлереи въ церквахъ въ древнее время назывались у насъ полатями. Въ этомъ названіи видять греческое тайатся, въ противоръчіи тайати. Но греческое тайатся, изъ латинскаго разатішть дворецъ, и—во-первыхъ, совершению нътъ накакихъ указаній, чтобы такъ назывались у Грековъ женскія галлерен (онъ назынания» указаній, чтобы такъ назывались у Грековъ женскія галлерен (онъ назынанихъ указаній, чтобы такъ назывались у Грековъ женскія галлерен (онъ назывались у Грековъ



<sup>1)</sup> Въ Новгородской Писцовой книгъ второй половины XVI в.: «въ Егорьевскомъ погоств въ Бродекъ церковь Покровъ Святей Богородицы клетцки, да теплая церковь Никола Чудотворецъ деревяна жъ въ верхъ... Погостъ Васильевскій въ Болоньв, а на погоств церковь Василей Кесарискій, древяная въ верхъ, да теплая перковь Пятница святая, древяная клетцки», см. у Неволина 0 пятинахъ, стрр. 292 и 309 и другія. Но какъ выраженіе: «клітцки», означавшее первоначально форму рубки стінь начало потомь употребляться о форм'я церквей: такъ это же самое случилось и съ выраженіемъ: «въ верхъ», именно-оно начало быть употребляемо о церквахъ высокихъ, по формъ квадратныхъ. Каменныя церкви строятся у насъ въ настоящее время большею частію двусоставныя-передняя церковь, такъ называеная «настоящая» или лётияя, — высокій квадрать; задияя церковь, теплая зимняя вли трапеза, - незкій продолговатый четвероугольникъ: первая тождественна по форм'я съ деревянною церковію «въ верхъ», вторая съ деревянною церковію клівтски (а въ приведенной выпискъ изъ Писловой книги въ первоиъ случат, какъ должно думать, эпитеты клетцки и въ верхъ переисшаны и поставлены одинъ на место Apyraro).

Въ поздевйшее время деревянныя церкви, сколько можемъ заключать отъ церквей, сохранившихся досель и намъ извъстныхъ, если не всегда, то большею частію были двухъэтажныя, съ подваломъ или подцерковьемъ въ нижнемъ этажъ. Если не всегда, то большею частію онъ имъли паперти, и именно—наибольшею частію не съ одной только западной стороны, но сполна или не сполна и съ боковыхъ сторонъ. Паперти были или «глухія,—рубленыя, бревенныя» или открытыя, въродъ галлерей, забранныя изъ досокъ (технически называвшіяся «полуперье» 1).

Окна въ деревянныхъ церквахъ были красныя и волоковыя. Последнія представляли собой небольшіе квадратные прорезы въ стенахъ, примерно четверти въ полторы—две, не имевшіе рамъ и заставлявшіеся глухими деревянными заставками (собственно—заволакивавшіеся ими по пазамъ со стороны, какъ это въ шкапахъ съ задвижками, откуда и названіе). Относительно красныхъ или настоящихъ оконъ представлялось бы вероятнымъ думать, что оне имери одну форму съ окнами

ΒΑΛΗΚΟ Υ ΗΝΙΉ τά γυναιχεία, αι γυναιχίτιδες, -- γυναιχωνίτιδες, τὰ χατηγούμενα, χατηχουμένεια, — см. неже); во-вторыхъ, изъ παλάτιον у насъ палата. Названіе полати, какъ необходимо думать, перенесено на женскія перковныя галлерен съ избныхъ полатей, представляющихъ въ избахъ какъ бы верхніе этажи и какъ бы ихъ верхнія галлерев. А эти полати весьма в'фроятно производить отъ того скандинавскаго слова, которые по-нименки Platten (и котораго, къ сожалению, им не знаемъ), что звачить доски, досчаная настилка (и что суть именно подати). Большой деревянный клинъ или гвоздь, посредствоиъ котораго укръпляются на кровляхъ домовъ такъ называемые шеломы, называется коникомъ и конькомъ. Въ названіи видять уменьшительное оть конь, предполагая, что на верхушкъ клина всегда было принято выразывать коня. Но посладнято ни откуда не видно: а между такъ коникъ или конекъ иначе называется князькомъ: не нев фроятнымъ представляется думать, что коникъ есть скандинавское Konung (немецк. König), а князекъ есть русскій переводъ скандинавского (ибо Konung, König-князь); а почему-эти клинья, находящіеся на верхахь домовь, могли быть названы König'ами или князьками, это всякому понятно. - Кром'в рубки стенъ клетики и вверхъ упоминается еще третій способъ — въ уголъ: «церковь рублена въ уголъ» (Записокъ Русск. и Слав. Отд. Импер. Археолог. Общ. т. І, отд. 3, стрр. 148, 150, 154, 156). О способъ должно дунать, что онъ представляль собою видъ «клютики», но въ ченъ состоялъ, не знаемъ (тоже, что теперь называется «въ замокъ» — рубить углы безъ заугольниковъ?).

<sup>1)</sup> См. Записокъ Русск. и Славянск. Отд. Импер. Археол. Общ. т. I, отд. 3, стрр. 140, 143, 152. Тутъ же, стр. 155, паперти «въ полносяка», что можетъ быть одно и тоже съ полуперье.

церквей каменныхъ, т. е. были длинны и весьма узки. На самомъ дълъ эти окна если не всегда, то иногда и, какъ кажется, наибольшею частію имъли форму не оконъ церквей каменныхъ, а форму красныхъ оконъ, употреблявшихся у насъ въ домахъ, которыя были тоже, что теперь окна въ домахъ крестьянскихъ, т. е. имъвъ пропорцію между длиной и шириной приблизительно туже, что въ окнахъ городскихъ, были веобще значительно вхъ менъе (Въ одномъ старомъ актъ мы встрътили извъстіе, что окошко двойное, два окна раздъленныя косякомъ на подобіе того, какъ итальянскія тройныя, — «мърою въ свътъ полтора аршина» 1); слъдовательно «ординарное» окно по этому указанію будеть — три четверти ширины при аршинъ приблизительно длины).

Какъ въ церквахъ камениыхъ послѣ стѣнъ особая рѣчь о верхахъ, такъ это и въ церквахъ деревянныхъ.

Верхи церквей деревянных состояли: во-первых, изъ покрововъ въ собственномъ смыслѣ,—во-вторыхъ, изъ украшеній на покровахъ. Первые состояли или изъ куполовъ подобно тому, какъ на церквахъ каменныхъ, или изъ потолковъ съ кровлями; вторыя состояли изъ главъ съ подставками подъ сими послѣдними.

Относительно формы низа деревянныхъ церквей необходимо думать, что дёло началось съ воспроизведенія формы церквей каменныхъ. Если не необходимо, то весьма вёроятно думать, что, не ограничиваясь низомъ, воспроизведеніе простиралось и на верхъ или было
полнымъ, и такимъ образомъ если не необходимо, то весьма вёроятно
думать, что первою формою верха церквей деревянныхъ былъ куполъ
и что потомъ уже явился на нихъ верхъ обычный деревяннымъ постройкамъ—потолокъ съ кровлею. Такъ или иначе было, но въ позднѣйшее время, какъ кажется, преобладалъ послѣдній верхъ, какъ болѣе простой и болѣе удобный (На основаніи позднѣйшихъ описаній
церквей, которыя находимъ въ такъ называемыхъ Писцовыхъ и Переписныхъ книгахъ, вопроса этого рѣшить нельяя, потому что купола у
насъ смѣшивались съ главами, и описанія, не зная слова куполъ
употребляють слова: верхъ и глава, подъ которымъ разумѣють и главы и купола).

Купола на церквахъ деревянныхъ могли быть ставимы, что само собою понятно, только прямо на ствны, а не на столбы, какъ въ цервахъ каменныхъ. А такъ какъ куполъ долженъ имъть подъ собою четвероугольникъ квадратный, то изъ сего яспо, что на церкви четвероугольныя они были ставимы или при томъ условіи, что последнія имъли

<sup>1)</sup> Владинирскій Сборникъ Тихоправова, стр. 180 соl. 2.



форму квадратную или же въ случат формы продолговатой не надъвствить четвероугольникомъ, а только надъ его частію, составляющею квадратъ. Слъдовательно, они были ставимы: во-первыхъ, на тъ деревянныя церкви, которыя по формт ствит представлями собой воспроизведеніе церквей каменныхъ 1,—подъ условіемъ, что четвероугольникъ, близкій къ квадрату, онт превращали въ настоящій квадратъ; во-вторыхъ, на переднія отділенія церквей четвероугольно-продолговатыхъ 2),—подъ условіемъ, что въ четвероугольникъ брался на эти отділенія квадрать.

Купола на деревянныхъ церквахъ были устрояемы двоякіе -- сферическіе и башнеобразные. Между поздивишими каменными церквами, начиная съ XVII въка (а можеть быть и съ XVI) и до настоящаго времени, есть весьма не мало такихъ, въ которыхъ купола поставлены не на столбы, какъ въ древнихъ церквахъ, а безъ сихъ столбовъ, на ихъ (церквей) ствны. Эти купола, распростирающіеся надъ цвлыми церквами (а не надъ ихъ частями, какъ древніе) имвють форму сферическую и именно двоякую-или сферу въ точномъ смыслъ-круглую, что при четвероугольности ствнъ достигалось твмъ способомъ, что въ углахъ прикладывались каморы, подобно тому какъ въ четвероугольникахъ обрубовъ надъ столбами, или сферическую четырехсоставную и какъ бы четырехгранную (сшитую изъ четырехъ клиньевъ, четырехъ лоскутовъ). Совершенно тоже самое были и сферическіе купола на церквахъ деревянныхъ, ибо несомивнао, что на церквахъ каменныхъ эти купола представляють собою ни что иное, какъ снимокъ съ церквей деревянныхъ, т. е. что въ каменныхъ церквахъ съ этими куполами, происхождение которыхъ иначе неизъяснимо, мы имъемъ каменныя церкви «на деревянное дёло», какъ на обороть прежде строились

¹) Віроятно объ этихъ церквахъ деревянныхъ, по возможности вполні воспроизводившихъ собою церкви каменныя, т. е. какъ формою стінъ, такъ и верховъ, употребляется въ позднійшее время выраженіє: «на каменное діло». Въ Писцовой Новгородской книгі второй половины XVI в.: «на погості въ Молодилні церковь Преображенье Спасово древяная на каменное діло»,—у Неволина О пятинахъ, стр. 293 нач. (употребляется также выраженіє: «съ каменодільнаго подобія, на каменодільное подобіе», см. у Бычкова въ Описаніи сборниковъ Публичной Вибліотеки, І, 8).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вообще говоря, они могли быть, конечно, ставины какъ на переднія, такъ и на заднія отдёленія, но предполагается, что въ церквахъ они всегда были ставины на переднія отдёленія, которыя представляли собой собственныя «настоящія» церкви.

деревянныя церкви «на каменное дело». Купола башнеобразные были устрояемы двояко-или въ виде башенъ осмигранныхъ двухсоставныхъ, что было, кажется, наибольшею частю, или въ видъ башенъ четверо--угольно-квадратных односоставных в. Первые устроялись таким образомъ, что на четвероугольникъ ствнъ ставился осмиугольникъ, а на этоть при посредствъ небольшаго четвероугольнаго обруба другой меньшій осмнугольникь (въ четвероугольникь вписань осмиугольникь, затвиъ опять четвероугольникъ и осмиугольникъ). Вторые устроялись такимъ образомъ, что на четвероугольникъ ствиъ нарубался тоже четвероугольникъ, только нъсколько его меньшій (знаемъ примъры, что эти четвероугольно - квадратные купола ставились не только на таковыя же, но и на четвероугольно-продолговатыя ствны, именно — бывъ нарубаемы поперегь, подобно тому какъ на домахъ нарубаются свётелки или мезонины, см. Кольскій соборь, на которомъ всь три купола четвероугольно-квадратные односоставные и на которомъ середній или главный куполь именно на четвероугольник продолговатомъ, поставленномъ длиной поперегъ). -- Въ поздавите время мы находимъ на нашихъ каменныхъ церквахъ еще купола шатровые (конусообразные). Если бы можно было думать, что они взяты съцерквей деревянныхъ, то на последнихъ ихъ можно было бы относить ж къ древнему времени. Но представляется болъе въроятнымъ думать, что они взяты не съ нашихъ церквей деревянныхъ, а съ церквей западныхъ, и именно съ башенъ при этихъ и на этихъ последнихъ церквахъ (Были и деревянныя церкви шатровыя, см. ниже; но если не оппибаемся, подъ шатрами на нихъ всегда должно разумъть не купола, имъвшіе форму шатровъ, а простыя надстройки въ видъ послъднихъ на крышахъ церквей некупольныхъ, взятыя съ шатровыхъ куполовъ каменвыхъ церквей).

Крыши на деревянных церквахъ, которыя имъли не купола, а горизонтальные потолки, преобладавшіе, какъ должно думать, надъ первыми рѣшительно или не рѣшительно, были: двускатныя, если не ошибаемся — четырехскатныя и бочками. Выше мы сказали, что церкви, имъвшія форму продолговатыхъ четвероугольниковъ, надъ передней частью могли имъть куполь, а надъ задней крышу. Точно также и при объяхъ частяхъ, покрытыхъ крышею, онъ могли имъть ее—особуюна первой и особую на второй, ибо передняя часть, отдъляась отъ задней какъ совсъмъ особое цълое, могла быть выше ея своими стънами 1).

<sup>1)</sup> Когда объ части продолговатаго четвероугольника крылись «подъ одинъ

Что такое двускатная врыша, знаетъ всякій. На дв'є поперечныя стіны зданія нарубаются трехъугольные фронтоны, между фронтонами ставятся стропила и крыша кроется на дв'є стороны или на два ската.

Подъ крышей четырехскатной мы думаемъ разумёть крышу, которая въ описаніяхъ называется «клинчатою». Деревенскія часовни, сравнительно большія и сравнительно благодійныя, обыкновенно иміють четырехскатную крышу (называемую въ иныхъ мъстахъ колпаковою. «подъ колпакъ»), которая отличается отъ обыкновенной (домовой) этого рода крыши тъмъ, что накрывая зданія квадратныя имъеть всё четыре ската равные между собой и что она всегда очень крута и следовательно высока. Такъ какъ каждый изъ четырехъ скатовъ или каждая изъ четырехъ сторонъ представляетъ собою клинъ (какъ клинъ у рубашки или вообще въ одеждъ), то мы думаемъ, что по этимъ клиньямъ она и названа клинчатою (Правда, мы встръчаемъ въ описаніяхъ: «церковь катыки, а верхъ клинчатый» 1), что повидимому несогласно съ сейчасъ сказаннымъ; но подъ верхомъ клинчатымъ въ подобныхъ мъстахъ можно разумъть верхъ не надъ всеми церквами, а надъ ихъ передними половинами. А между тъмъ встръчаемъ въ описаніяхъ и то, что «на церкви и на олтари верхъ сводить клиномъ» 2): подъ клиномъ на олтарв какъ будто нельзя разуметь другаго клина кроме принимаемаго нами).

Въ городахъ въ настоящее время деревянныя крыши кроются исключительно такъ, что тесъ прибивается къ стропиламъ гвоздями. Но въ старое время это было не всегда такъ, а былъ еще и другой способъ, до сихъ поръ остающійся преобладающимъ въ деревняхъ, именно—низъ крыши вставлялся въ такъ называемыя застрѣхи, а верхъ пригнетался шеломомъ. Въ позднѣйшихъ описаніяхъ церквей объ иныхъ изъ нихъ говорится, что крыты въ застрѣхи, о другихъ не говорится 3). Слѣдовательно, въ позднѣйшее время крыша была съ застрѣхами и безъ

верхъ», то это такъ и замъчается, наприм. Записокъ Русск. и Слав. Отд. Импер-Археол. Общ. отд. 3, стр. 156.

<sup>1)</sup> Записокъ Археологич. Общ. т. VIII, Сивен стрр. 54 и 55.

<sup>\*)</sup> Ibid. стр. 91. Все м'єсто: «на церкви и на одтари верхъ сводить клиномъ, а клинъ на церкви въ высоту рубить (т. е. стропила надъ нею) по тесу три сажени печатных».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ описаніять, которыя ны нивенть подъ рукани, говорится о застріхать, когда крыта крыта драньенть, и не говорится, когда она крыта тесонть,—Зеписовъ Руссь. и Слав. Отд. Импер. Археолог. Общ. т. I, отд. 3, стр. 140 и слітующія.

застръхъ. Можетъ быть это было такъ и съ самаго древняго времени, но во всякомъ случав—чъмъ далве назадъ, тымъ большую должно предполагать употребительность застръхъ.

Крыша бочками, что весьма странно слышать и что весьма оригинально видеть, есть именно крыша какъ бы составленная изъ бочекъ или точнъе говоря-полубочекъ. Пусть читатель вообразить себъ большую бочку въ полтора или два раза большую сороковой, пусть онъ разръжеть ее по длинъ на двъ неравныя части такъ, чтобы приблизительно было двъ трети и треть, и, откинувъ меньшую часть, оставить у себя большую; пусть онъ, взявъ дві бочки, т. е. дві большія части двухъ разръзанныхъ бочекъ, връжеть ихъ одну въ другую такъ, чтобы выходиль равноконечный кресть; пусть онь этоть кресть, срвванный стороной внизъ, положить на верхъ церкви,---это и будеть весьма приблизетельно крыша бочками, получившая название отъ близкаго сходства съ последнеми. Туть будеть недоставать одного, впрочемъ существеннаго, признака крышъ, крывшихся бочками, именно --- что верхи полубочекъ или полукруговъ должны быть сдёланы защипами и гребнями (что ясно понять можно только на рисункахъ 1). Такъ какъ равноконечный кресть не можеть закрывать всего квадрата, на который положень, и оставляеть между своими концами не закрытые трехъугольники, то предполагается, что при этомъ способъ кровли трехъугольники между концами креста бочекъ крылись особо. Можетъ приводить въ весьма большое недоумение эта форма крыши, ибо какое отношение между бочками и крышей и съ какой стати она бочками? На самомъ дълъ загадка изъясняется очень просто: несомивнно, что эта крыша взята съ крыши церквей каменныхъ и нъсколько измънена. Выше мы говорили, что въ наибольшей части каменныхъ церквей на верху ствиъ надъ лизенами или арками выводились полукруги и крыша и была крыта по эгимъ полукругамъ. Не можеть подлежать сомнънію, что бочки церквей деревянныхъ и представляютъ собою воспроизведеніе именно этихъ полукруговъ (этихъ тоже бочекъ) церквей каменныхъ. Верхи первыхъ получили форму защипнутыхъ гребней, какъ должно думать, потому, что были ставимы гребни (взятые изъ гражданской или домовой нашей архитектуры) на верхахъ последнихъ (мы не

<sup>1)</sup> См. напр. деревянную церковь Гевсинанскаго скита въ Русской Старинъ Мартынова и Снемрева, годъ III, къ стр. 173, дворцовыя ворота въ селъ Коломенскомъ, тамъ же, годъ I, къ стр. 64, парскія хоромы въ селъ Коломенскомъ въ брошюръ А. Корсакова: Село Коломенское, М. 1870 и у Строганова въ изданіи: Русское искусство Е. Віолле-Ле-Дюкъ и пр.



сомнъваемся, что эти гребни были поставлены на полукругахъ кровли во Владимирскомъ соборъ Боголюбскаго, «удивленнаго всякими узорочьи») 1). На церквахъ каменныхъ было не по одному полукругу на сторону, но, смотря по ихъ величинъ и по количеству лизенъ, отъ трехъ до пяти, а на деревянныхъ церквахъ бочекъ всегда было по одной на сторону (крестъ изъ четырехъ бочекъ) 2). Этого различія мы не беремся объяснить удовлетворительно; но полагаемъ, что оно заключалось въ условіяхъ строительныхъ, именно—что въ деревянныхъ церквахъ для поддержанія многихъ бочекъ требовалось такое сплетеніе многихъ балокъ, такая съть или клътка ихъ, которой не находили удобною. Въ позднъйшее время эти бочки или собственно полукруглые съзащипами лбы ихъ играли весьма большую роль, какъ средство украшенія въ архитектуръ каменной 3), и необходимо думать, что въ семъ случать архитектура каменная воспроизводила деревянную.

Изъ сказаннаго о трехъ формахъ крыши слёдуеть, что крыша двускатная могла употребляться для покрытія всякихъ четвероугольниковъ и что крыша клинчатая (если только мы вёрно понимаемъ ее) в бочками употреблялась для покрытія четвероугольниковъ непремённо квадратныхъ (цёлыхъ ли то церквей или переднихъ половинъ ихъ въслучаё формы продолговатой).

Поверхъ куполовъ и крышъ деревянныя церкви украшались гла-вами съ подставками подъ сими послъдними.

Мы уже объясняли выше различіе между куполомъ и главой, которые не имѣютъ между собою ничего общаго. Куполъ есть часть самаго покрова или потолка церкви, болѣе или менѣе возвышенная надъсвоимъ цѣлымъ, какъ бы вытянутая и вздутая надъ нимъ (какъ пузыръотдувается на кожѣ) или прямо въ форму сферы или сферы съ длинной шеей (это въ церквахъ каменныхъ; въ нашихъ церквахъ дереванныхъ, въ которыхъ куполъ ставился не на столбы, а на самыя ихъщерквей стѣны, онъ представлялъ не часть покрова или потолка церквей, а весь этотъ послѣдній). Напротивъ, глава есть нѣчто совсѣмъотдѣльное отъ покрова или потолка и отъ кровли, нѣчто внѣшнее поотношенію къ нимъ, нѣчто только поставленное на томъ или на дру-

<sup>3)</sup> См. поздибащія Московскія и подмосковныя церкви въ Русской Старавф. Мартынова и Снегирева.



<sup>1)</sup> Изъ позднайшихъ каменныхъ церквей сравни Московскія церкви Николан. чудотворца въ Столпахъ и на Берсеневка (въ Русской Старина Мартынова и Спегирева, по изд. въ большомъ формата тетр. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Если иы не ошибаеися, что, конечно, весьна возможно-

гой. Однимъ словомъ, куполъ есть куполъ или сферическій сводъ, а глава есть вижшнее украшеніе, поставленное на всякаго вида кровл'ь, подобно вазъ, статуъ, шесту съ флюгеромъ или флагомъ. Въ представленіи русскаго читателя куполь и глава сливаются въ одно, потому что въ настоящее время у насъ всв купола не иначе какъ съ главами на верху (ибо съ неми обыкновенно строятся новые купола в онв подвланы на всвхъ старыхъ), и читатель не видаль куполовъ безъ главъ. Но онъ, надъемся, пойметь и уяснить себъ это различіе, если ны напомнимъ ему, что онъ видалъ безчисленное множество главъ безъ куполовъ, т. е. главъ, поставленныхъ не на верхи куполовъ, а на плоской кровив (надъ придвльными олгарями, стоящими не въ ряду съ главнымъ, -- въ боковыхъ отдёленіяхъ, а въ такъ называемыхъ трапезахъ или заднихъ и зимнихъ половинахъ церквей). Греческое церковное водчество вовсе не знало нашихъ главъ и вовсе не употребзяло ихъ ни отдёльно отъ куполовъ ни въ соединени съ куполами: на верху куполовъ Греки ставили маленькій кресть и болве ничего, и именно — или прямо водружали нижній конецъ креста въ центръ купола или водружали его въ яблоко, а сіе последнее ставили на куполъ на маленькомъ стативъ, постаментъ. Вовсе не знаетъ нашихъ главъ и архитектура западная. Украшеній на плоскихъ кровляхъ, которыя бы сколько нибудь походели на наши главы, вовсе нъть; верхи нъкоторыхъ башенъ весьма похожи на наши грушеобразныя главы, именно — представляють изъ себя тъже груши, только не гладкія, а многогранныя (какъ бы сшитыя изъ лоскутьевъ, какъ шьются мячи) 1); но несомивнию, что это не наши главы, а особый отъ нихъ видъ верковъ (ведущій свое начало, если не ошибаемся, отъ вазъ или другихъ подобныхъ сосудовъ), ибо не имъють существенной принадлежности в какъ бы составной части нашихъ главъ-шейки (эти западныя грушевазообразныя главы суть верхи открытыхъ фонарей, которыми кончаются и которыми нарочно увънчиваются башни, — въ позднъйшее время он' перешли и къ намъ). Въ частности совсимъ нить нашихъ главъ (а также и сейчась указанных западныхь) и въ деревянной архитектур'в скандинавской 2). Изъ всего сказаннаго сл'ядовало бы, что главы составляють нашу національную собственность, именно-или взяты изъ архитектуры гражданской и перенесены на церкви, или нарочно выду-

<sup>1)</sup> См. наприм. у *Любке* въ Gesch. d. Architect. церковь св. Варвары въ Куттенбергъ, что въ Богенін, S. 560.

<sup>\*)</sup> Насколько, впрочемъ, мы ее знаемъ (а знать ее, какъ указывали выше, мы нивемъ возможность только весьма недостаточно).

маны для украіненія перевей: а такъ какъ нёть никакого слёда вхъ въ архитектуре гражданской, то именно -- последнее. На самомъ деле однаво вёронтиващимъ представляется думать, что главы не выдуманы нами въ собственномъ смыслё этого слова, а бывъ взяты съ церквей каменных только свободно были воспроизведены на церквахъ дереванныкъ. Мы сказали, что у Грековъ не было нашихъ главъ и что кресть или непосредственно водружался въ куполъ или ставился на немъ на маленьких шарв и стативв. Со всею ввроятностію следуеть думать, что глава съ шейкой нашихъ деревянныхъ церквей и представыяють именно увеличенное воспроизведение этехъ шара и статива. Въ настоящее время главы им'вють у насъ форму грушъ и луковицъ, изъ которыхъ вторая (на нашъ, по крайней мере, личный вкусъвесьма некрасивая) есть поздивимая. Въ старое время онв имвян форму грушъ и шаровъ. Что первоначальная форма есть последняя, а не первая, видно изъ того, что названіе, которое въ старое время вивли у насъ главы отъ формы, было «маковида», -- разумвется маковая головка, а маковыя головки, какъ иввъстно, имъють форму шара, а не груши. Шарообравная глава на шев, это очевидно есть греческій шары на статив'в, только въ увеличенномъ вид'в. Если такъ должно думать о происхождении нашихъ главъ, то вивств съ этимъ весьма въроятно думать, что дело началось съ точнаго воспроизведенія шара съ стативомъ каменныхъ церквей и что потомъ они все болве и болве были увеличиваемы, и следовательно - что чемь далее назадь, темъ главы должны быть представляемы все меньшими.

Главы ставились на деревянныя церкви какъ въ томъ случав, когда онв были купольные, такъ и въ томъ случав, когда онв были не купольныя, т. е. какъ на купола, такъ и на крыши.

На купола сферическіе, повидимому, могло ставиться только по одной главі — на ихъ верхи. На самомъ ділі это не тамъ, — главы ставились и на ихъ шарообразной площади и иногда такъ, что, тісно заставлях и уставлях собою всю эту площадь, доходили до огромнаго числа 23-хъ, а можеть быть и боліе, ибо примірть 23-хъ главь мы знаемъ на куполі не исключительно большомъ, а какъ кажется совсімъ обыкновенномъ. Полагаемъ, что всякому читателю приходилось видать колокольни съ шатровыми верхами, которые (верхи) всі въ радахъ оконъ, имінощихъ надъ собой трехугольные или полукруглые наличники (козырьки). Пусть вообразить онъ, что подобнымъ же образомъ на сферической поверхности куполовъ ділались частые ряды фальшивыхъ оконъ съ полукруглыми наличниками: на этихъ-то наличникахъ, воспроизводившихъ собою лбы бочекъ, о которыхъ мы говорили выше,

четырем водин ставимы главы 1). На купола башнеобразные осмигранные главы могли быть ставимы на ихъ верхи и на пояса ихъ двухъ уступовъ. На верху могло быть поставлено пять главъ, на верхнемъ поясв восемь (противъ всъхъ граней) и на нижнемъ поясв четыре (на углахъ противъ четырехъ граней, между твиъ, какъ другія четыре грани этого пояса совпадали съ ствнами церкви), следовательно всего 17-тъ. На куполахъ квадратночетвероугольныхъ главы могли быть ставимы на ихъ клинчатыхъ крышахъ и именно такъ же, какъ на куполахъ сферическихъ, въ числе неопределенно большомъ, хотя, кажется, въ действительности ставились не более, какъ въ числе пяти (считая съ верхнею, и въ случав пяти, а не одной, — боковыя по одной на каждой стороне крыше).

На крышахъ главы были ставимы двоякимъ образомъ: или непосредственно на нихъ самихъ, т. е. на нихъ непосредственно бывъ ставимы и какъ бы въ нихъ втыкаемы своими шеями, или на сделанныя на нихъ надстройки, каковыми были такъ называемые четверики, осмерики и шатры. Четвериками и осмериками назывались надстроенные вадъ крышами церквей обрубы (обрубъ колодца), которые имёли форму вли четвероугольную (по своему виду четверики назывались еще сундуками) или восьмичгольную 2). Шатрами назывались конусообразныя надстройки надъ крышами церквей, имъвшія совершенно одну и туже форму съ верхами шатровыхъ колоколенъ. Восьмерики или восьмигранные обрубы, какъ необходимо думать, представляли собою фальшивые купола, т. е. бывъ взяты съ куполовъ церквей каменныхъ заивняли собою эти последніе. Съ чего взяты были и что представляли собою четверики или сундуки не можемъ догадаться и не можемъ сказать. Шатры, по своему появленію поздніе, взяты были съ шатровыхъ куполовъ церквей каменныхъ, которые въ свою очередь взяты были

¹) Церковь, нийющую на своемь сферическомъ куполій 23 главы, см. въ Путемествій по озерайъ Ладожскому и Онежскому Николая Озерецковскаго, Спб. 1792 г. Рисунковъ таблица VIII, тексть о церкви (въ погостій Кижскомъ, находящемся на островій Онежскаго озера того же имени) стр. 249 (главы—шарообразныя, представляющія собою въ увеличенномъ видій яблоки греческія). Поздиййшія каменныя церкви, которыхъ сферическіе купола украшены рядами нашихъ наличниковъ, но безъ главъ на нихъ, см. въ Русской Стариній Мартынова и Специрем (Николы Явленнаго въ Москвій,—по изд. въ большомъ форматій тетр. 2 и въ селій Покровскомъ,—тетр. 8).

<sup>\*)</sup> Арсеній Сухановъ въ Проскинитарін по Казанск. изд. стр. 187 fin.: «теренець каменный (башенка)—осмерикъ, сирічь осмь стінь».

изъ архитектуры западной, именно съ верховъ башенъ, которыя находятся при и на церквахъ западныхъ (Такъ какъ на церквахъ каменныхъ мы находимъ не только шатровые купола, но и простыя надстройки въ видъ шатровъ <sup>1</sup>), то возможно думать, что дъло было нетакимъ образомъ, чтобы на деревянныхъ церквахъ стали дълать шатровыя надстройки по подобію шатровыхъ куполовъ церквей каменныхъа потомъ съ деревянныхъ церквей надстройки перенесены были на каменныя, а такъ, что и надстройки, после куполовъ, впервые явились также на церквахъ каменныхъ и что на деревянныя онъ перенесены уже какъ готовыя. Шатровыя надстройки, какъ и таковые же купола, имъють осмигранные низы, о которыхь въ описаніяхь говорится, что «шатеръ на осмерикъ»; но этихъ осмигранныхъ низовъ или осмериковъ не должно смъшивать съ осмериками, о которыхъ выше, -- это такъ сказать отрёзки верховъ башенъ, съ которыхъ взяты шатры. Со второй половины XVII въка шатровые верхи на церквахъ по не совсвиъ ясной причинъ, можетъ быть — въ виду ихъ западнаго происхожденія, начали быть запрещаемы). Относительно церквей, на которыхъ ставимы были надстройки, должно думать, что на церквахъ крытыхъ бочками всегда ставимы были восьмерики, что на церквахъ крытыхъ на два ската произвольно была ставима и не ставима котораз нибудь изъ трехъ надстроекъ и что на церквахъ «клинчатыхъ» неставима была ни одна изъ нихъ. Крыша бочками взята была съ церквей каменныхъ и следовательно для полнаго сходства съ последнимедеревянныя церкви должны были при ней имъть на себъ восьмерики, которые представляли собою ихъ куполы. Что на церквахъ, имъвшихъ крыши клинчатыя, не было делаемо ни одной изъ трехъ надстроекъ. это нужно думать на томъ основанів, что на востромъ конусв, чвивбыли онв (крыши клинчатыя), надстройка представляла бы нвчто ненатуральное. Что касается до числа главъ, поставлявшихся на церкви безкупольныя при посредствъ надстроекъ или прямо на крышу, и дозаконовъ и обычаевъ при семъ наблюдавшихся, то мы имвемъ малоположительных в сведений. Весьма вероятно предполагать, что при надстройкъ осмериковъ, что по сейчасъ сказанному могло быть по произволу на церквахъ, крытыхъ на два ската, и всегда долженствовалобыть на церквахъ, крытыхъ бочками, такъ какъ восьмерики представляли собой купола церквей каменныхъ, было подражаемо относительно-

<sup>1)</sup> Си. Московскую церковь Рождества въ Путянкахъ въ Русской Старинъ-Мартынова и Снешрева, тетр. 9; шатровые купола на церквахъ каменныхъ см. въ той же Старинъ.



тлавъ этимъ последнимъ, именно-что ихъ ставили по одной или по пати 1). Относительно надстройки четвериковъ или сундуковъ имвемъ свидетельства, что на самыхъ этихъ четверикахъ было поставляемо по ив'т главы, что аля насъ также загалочно, какъ загалочны сами они 2). Шатровъ было ставимо на церкви (а съ ними и главъ, которыя были на нихъ) по два и по три, и именно-по линіи не виродоль кровли. а поперегь (по два, въроятно, было ставимо по подражанію перквамъ вапалнымъ, на которыхъ башенъ свади или спереди или съ объихъ сторонъ было ставимо на углахъ по двъ, а три должно считать уже собственнымъ нашимъ нововведениемъ). Непосредственно на крыши жленчатыя главы могли ставиться такъ же, какъ на тв же крыши куполовъ квадратно-четвероугольныхъ, и въ действительности вероятно -ставились такъ же, т. е. или по одной или по пяти. На крышахъ лвускатныхъ, подъ которыми на церквахъ продолговато-четвероугольныхъ, -состоявшихъ изъ двухъ отделеній, должно разуметь переднія отделенія, главъ ставилось или по одной, на серединѣ шелома, или по три, въ продольную линію, -- на серединъ и на концахъ шелома (а на заднихъ отделеніяхъ церквей продолговато-четвероугольныхъ, какъ должно думать, главъ никогда не ставилось) 3).

Главы состоять изъ самыхъ главъ и изъ шеекъ. Шейки, будучи столбиками, представляють собою какъ бы отрёзки колоннъ и на семъ основаніи низы ихъ обдёлывались на подобіе базисовъ этихъ послёднихъ. Обдёлка состояла въ томъ, что низы шеекъ обводились кругомъ наличниками (въ данномъ случай должно было бы сказать наножниками) или изъ полукруговъ съ защипнутыми и незащипнутыми верхами (лбы бочекъ) 4), или изъ трехъугольниковъ 5).

<sup>1)</sup> Инбенъ впроченъ свидетельства, что на церквахъ, крытыхъ бочками, бывало по три главы,—Записокъ Археолог. Общ. т. VIII, Сибси стр. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Записокъ Русск. и Слав. Отд. Археолог. Общ. т. I, отд. 3, стрр. 148 ж 153.

<sup>3)</sup> Верхоспасскій Московскій Кремлевскій соборъ, какъ будто построенный «на деревянное дёло», ниветь на своей весьма плоской двускатной кровлё 13 главъ. Можеть быть, что въ видё исключенія бывало такъ и на деревянныхъ церквахъ съ двускатными кровлями.

<sup>•)</sup> Описанія выражаются относительно этой формы базиса шеекъ, что «глава «тоить на бочкать малых».

<sup>5)</sup> Последній способъ взять изъ архитектуры западной и перешоль на главы при посредстве шатровь; у этихъ последнихъ осмигранные низы обделывались трехъугольниками потому, что верхи башень западныхъ, что представляли собою эти мизы, см. выше, имъли фронтоны въ виде трехъугольниковъ.

Кромѣ трехъ указанныхъ нами надстроекъ, на нѣкоторыхъ изънашихъ деревянныхъ церквей находимъ еще четвертую, именно — въвидѣ башенокъ. Три башенки были на Кольскомъ соборѣ — одна назаднемъ приставномъ четвероугольникѣ собственной церкви и двѣ на главномъ четвероугольникѣ этой послѣдней съ боковъ купола (см. изображенія собора по указанному на стр. 134); всѣ три башенки—двусоставныя, съ нижней половиной большей по объему, чѣмъ верхняя; первая башенка круглая, двѣ остальныя четвероугольныя; всѣ онѣ накрыты клинчатыми верхами (круглая—круглоклинчатымъ), на которыхъглавки. Откуда взялись эти башенки и какъ были онѣ у насъ употребительны, пока ничего сказать не можемъ 1).

Всёмъ нами сказаннымъ, какъ мы сами давали знать, далеко и далеко не исчерпывается матерія о нашихъ деревянныхъ церквахъ. Номы сказали, что могли <sup>2</sup>).

## IV.

## Колокольни и ихъ архитектура.

Остается намъ сказать о нашихъ древнихъ колокольницахъ илив колокольняхъ з).

¹) На Константинопольской Софіи есть дві круглыя глухія башенки на западной стіні. Такъ какъ невозможно придумать повода, по которому бы ихъ моглю
надкласть Турки,—съ нинаретами, которыхъ у св. Софіи четыре, оні не нийвоть
ничего общаго,—то, несомийнно, ихъ должно считать дотурецкими. Мы, разумітется,
не хотимъ этимъ сказать, чтобы башенки Кольскаго собора были взяты съ св. Софіи, но мы хотимъ этимъ сказать: если окажется, что башенки были у насъ довольно употребительны, то, занимаясь вопросомъ объ ихъ происхожденіи, не безполезно будетъ начать съ того, чтобы хорошенько поискать ихъ въ позднійшей
греческой архитектурів.

<sup>2)</sup> Желательно, чтобы Академія Художествъ издала отдёльный альбомъ деревянныхъ церквей, содержащій возножно большее количество снижовъ съ нихътогда явилась бы возножность и болёе или менёе обстоятельныхъ рёчей о нихъ.

<sup>3)</sup> Нѣвоторые полагають, что древнее русское названіе колокольни есть звонница. Но это не правда; древнее названіе есть колокольница (полная производная форма оть колоколь), а звонница есть позднѣйшее малороссійское изъ польскаго dzwonnica (оть dzwon, звонь — колоколь, которое въ русскомъ употреблялось только въ уменьшительной формѣ звонецъ о маленькихъ колокольчикахъ и о такъназываемыхъ теперь бубенчикахъ).

Колокольни, какъ само собою понятно, предполагають колокола. Колокола, въ видъ малыхъ колокольцевъ и маленькихъ колокольчиковъ известные Грекамъ и Римлянамъ (хώδων, tintinnabulum), а можеть еще и гораздо ранбе (и вовсе не изобретенные Павлиномъ Ноланскимъ въ началъ V в.), были примънены для церковнаго употребленія, какъ средство собиранія верующихъ въ церкви къ молитве, на римскомъ Западъ. Впервые это случилось около половины VI въка, а въ общее употребление колокола вошли въ продолжение VIII и IX вв. 1). Греческій Востокъ быль будто бы познакомленъ Западомъ съ колокоявми въ половинъ IX въка. Іоаннъ, діаконъ Венеціанскій, въ своемъ Chronicon Venetum пишеть, что въ 886 г. дожь Венеціанскій Урсусь илн Орсо I (864-881), по усиленной просьбъ императора Василія Македонянина (867-886), послалъ въ Константинополь 12 колоколовъ, которые императоръ отдалъ во вновь построенную ихъ церковь 2), и что съ того времени Греки и начали иметь колокола 3). Бароній, основываясь на другихъ летописцахъ Венеціанскихъ, которыхъ онъ не навываеть, говорить, что Урсусь послаль колокола императору Михаилу въ 865 г. 1). Но въ свидетельствахъ, ни малейше не подтверждаемыхъ писателями греческими, весьма позволительно сомивваться. Если же онъ говорять и правду, то необходимо понимать дъло такимъ обравомъ, что колокола, присланные изъ Венеціи, нікоторое недолгое время были употребляемы, накъ любопытная и диковинная новость, а потомъ снесены въ сарай и больше о нихъ не было и помину. Последующія совершенно надежныя свидътельства не оставляють никакого сомнънія въ томъ, что Греки употребляли исключительно била (о которыхъ

<sup>1)</sup> Mapmuneu Dictionnaire des antiquités chrétiennes, sub v. Cloches.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quas imperator in ecclesia noviter ab eo constructa posuit. Очевидно, разунъется построенная инпер. Василенъ М. знаменитая, такъ называемая Nova Ecclesia, Νέα Ἐχχλησία, ο которой см. Scriptt. post Theophan ed. Paris. pp. 190, 196, 200, патр. Фотія Laudatio Novae Ecclesiae, напечатанное у Бандурія въ Imperium Orientale (Дюканжа Constantinop. Christ. lib. IV, с. 3, р. 97).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Патрол. Миня т. 139, col. 910.

<sup>4)</sup> Annall. Eccless. an. 865 п. CV. Бона въ De rebus liturgicis, Paris., 1672 lib. I, с. XXII, п. 11, повторяя Баронія, не знаевъ—на каковъ основатий, прибавляеть, что императоръ повъснять колокола на башнё, построенной (нивсанить или прежде—не ясно) при св. Софіи (подъ башней этой, по всей въроятности, должно разувёть находившуюся при св. Софіи на ея дворѣ, бильницу, о которой скажевъ ниже: должно дунать, что башню, явившуюся послѣ импер. Миханла, Бона относить къ его времени на основаніи собственнаго предположенія).

обстоятельнее сейчась ниже), вовсе не употребляя колоколовь. Өеодорь Вальсамонь въ нарочитой стать обилахь, сказавь объ употребленіи сихь последнихь Греками, прибавляеть: «Латинянамь же, нечестиво отделившимся оть нась, предань другой обычай относительно
собиранія народа въ храмы, ибо пользуются однимь сего рода орудіемъ (тогда какъ биль три рода), разумёю—колоколомь» (τῆ χαμπάνҳ,
оть лат. сатрапа) 1). Нашъ паломникъ архіепископъ Новгородскій
Антоній пишеть: «а колокола не держать (Греки) во святьй Софьи,
но бялцо мало въ руцё держа клеплють на заутрени, а на обёдни и
на вечерни не клеплють; а по инымъ церквамъ клеплють и на обёдни и
на вечерни,—било же держать по Ангелову ученію; а въ колокола
латыни звонять 2). У Грековъ колокола входили въ нёкоторое употребленіе передъ Турками со времени владёнія Константинополемъ
крестоносцами.

У насъ въ Россіи колокола, несомнённо бывъ заимствованы съ Запада отъ Нёмцевь 3), а не отъ Грековъ (отъ которыхъ не могли быть заимствованы), явились или одновременно съ введеніемъ христіанства или въ самомъ непродолжительномъ времени послё сего. Первое упоминаніе о нихъ находимъ уже подъ 1066 г., и при томъ упоминаніе случайное, изъ котораго вовсе не слёдуеть, чтобы они впервые появились въ семъ году или только немного ранёв 1). Далеко и вовсе не вошедши въ періодъ домонгольскій въ общее употребленіе по церквамъ главнёйшимъ и важнёйшимъ—каеедральнымъ епископскимъ и придворнымъ княжескимъ, такъ что подъ 1146 г. ихъ находимъ даже при княжеской церкви въ Новгородё Сёверскомъ 6). Колокола были

<sup>1)</sup> У Радин и П. IV, 521 fin... Латинское названіе колокола сатрапа отъ штальянской провинців Сатрапіа, въ которой, можеть быть, колокольцы (tintinnabula) впервые прим'єнены были для церковнаго употребленія (По главному городу Кампанів Нол'є колокола назывались также nola, nolae, и отсюда сказаніе, будто они изобр'єтены Павлиномъ Ноланскимъ).

<sup>2)</sup> IIo HBJ. Cassaum. ctp. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Наше названіе колоколъ, слав. клаколъ (см. Словари Востокова и Срезмескаю) изъ итмецкаго Glocke въ его древней формт Clocke (Дюк. Gloss. Latinit, sub. v. cloca).

<sup>4)</sup> Новгор. 1-я лёт. подъ 1066 г.: «Приде Всеславъ (Полоцкій) и ввя Новгородъ съ женами и съ дётьми, и колоколы съниа у святей Софій»...

<sup>5)</sup> Ипатск. явт. подъ сниъ годомъ, 2 изд. стр. 237. Еще за періодъ домонгольскій упоминаются колокола: во Владимир'й при Боголюбскомъ, Лаврент. явт. Подъ 1169 г., Ипатск. явт. подъ 1172 г.; въ Кіев'й въ 1171 г., Ипатск. явт.

вовсе не то, что нынёшніе, а весьма маленькіе,—не сотни и тысячи пудовъ, а единицы и десятки, ибо на Западѣ во все время нашего періода домонгольскаго (и до XV в.) они были именно такіе і). Неизвъстно, появлялось ли у насъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій собственное литье колоколовъ і). Если да, то со времени его появленія наши колокола могли постепенно болье или менье увеличиваться въ своихъ размърахъ; если же нътъ, то они все время должны были оставаться весьма малыми, ибо привозъ изъ-за границы сколько нибудь

<sup>\*)</sup> О собственномъ дитъй колоколовъ встричаемъ въ первый разъ извистіе въ Ипатской литописи подъ 1259 г. (2 изд. стр. 559), именно—она говоритъ, что князъ Галичскій Данило Романовичъ колокола для церквей своего новаго города Холма «принесе изъ Кіева, другія ту солье». Такъ какъ въ жители Холма онъ назвалъ между прочимъ Нимцевъ (ibid.), то можетъ быть именно съ этихъ Нимцевъ и началось литье колоколовъ. Но съ другой стороны «принесе изъ Кіева», какъ кажется, относится ко времени дотатарскому и въ семъ случай можетъ быть монимаемо не только въ томъ смыслі, что онъ обобралъ колокольни Кіева, которышъ овладілъ, но и въ томъ, что онъ заказалъ тамъ слить колокола (а если ко времени послітатарскому, то единственно первое, ибо посліт разгрома Татаръ въ Кіевъ не могло оставаться литейнаго діла).



<sup>(</sup>въ развалинахъ Десятинной церкви найдены два разбитые колокола, въ развалинахъ Ирининской церкви—обловки отъ колокола,— Фундукл. Обозр. Кіева, стрр. 31 и 51); въ Полоцкъ въ концъ XII въка,—Слово о полку Игоревовъ, по изд. Дубенскаго въ Русск. Достопп. стр. 200. Читаемое въ житіи Антонія Римлянина о великовъ звонъ при немъ въ Новгородъ должно быть разумъемо не о началъ XII въка, а о второй половинъ XVI, къ которой относится житіе,—ск. о немъ ниже.

<sup>1)</sup> Archäologisches Wörterbuch von Müller-Mothes nont ca. Glocke. Слитый въ XI въкъ для собора Гильдесгейнского колоколъ въ 100 и внецкить центнеровъ или нашихъ пудовъ составлялъ для своего времени совершенное чудо, въ рок Московскаго царь-колокода. Въ Новгородскомъ Антоніевомъ монастыр сохранился древній колоколь западной работы, усвояемый самому преп. Антонію, --онь вижеть весу 1 пудъ и 10 фунтовъ (Исторіи Іерархіи III, 128. Сколько весу въ волоколахъ, найденныхъ въ развалинахъ Десятинной церкви, предыдущ. прим., остается намъ неизвестнымъ). Обыкновенные колокола продолжали быть у насъ весьма малыми до весьма поздняго времени (въ 1701 г. колокола каждой церкви Вологодской епархін вісили средникь вісомъ только по 6 пудовъ, — Извістій Импер. Археолог. Общ. т. ІУ, стр. 234). А что касается до колоколовь исключительныхъ, то вылитый въ 1530 г. Невгородскимъ архіепископомъ (после митрополитомъ) Макарісиъ для св. Софін колоколъ въ 250 пудовъ «(бысть) вельки великъ, яко таковаго величествомъ не бывало въ Великомъ Новеграде и во всей Новгородской области, яко страшной трубъ гласящи» (Новгор. 3 лът.), а тысячные колокола въ -самой Москвъ начинаются съ вел. кн. Василія Ивановича.

вначительныхъ колоколовъ долженъ былъ обходиться очень дорого, аглавное, при тогдашнемъ состояніи дорогь, долженствовалъ бы бытьчрезвычайно труднымъ.

Имъя колокола, Русскіе, конечно, должны были имъть и особыв иъста, гдъ бы ихъ въшать, т. е. колокольницы или колокольни.

На Западв у Нъмцевъ колокола были въщаемы на башняхъ, которыя пристраивались къ церквамъ и которыя, имъя главнымъ и собственнымъ назначениемъ служить украшениемъ церквей, подобно восточнымъ куполамъ, въ тоже время служили и колокольнями 1). У насъкакъ мы говорили выше, быль обычай пристраивать къ церквамъ башни; по несомивно, что наши башни между другими своими назначеніями не имели назначенія служить колокольнями, ибо оне устраивались совершенно глухими и въ своихъ верхахъ, въ которыхъ бы надлежаловисьть колоколамъ, служили церковными ризницами. Такъ какъ колокола были весьма небольше и вхъ было очень не помногу, то можнобыло бы думать, что колокольни устраивались какъ нибудь совершеннопросто, подобно тому, какъ это мы находимъ въ позднъйшее время въцерквахъ бъдныхъ и вообще рядовыхъ, именно-или что ставился наземль рядь деревянных столбовь, которые соединялись перекладинами, или что надъ самыми перквами надкладывались ствики съ пролетами, и что въ первомъ случав на перекладинахъ между столбами, а во второмъ въ пролетахъ и въшались колокола 2). Но что касается до перваго, то колокола первоначально явились при церквахъ не бъднъйшихъ, а наобороть богатейшихъ, и очень странно было бы представлять такое соединеніе, что великольпная церковь и деревянные столбы. Что же касается до втораго, то надкладенныя ствики портили бы видъ церквей; а если не особенно заботелись объ этомъ поздивищие строители церквей бёдныхъ и вообще рядовыхъ, то должны были заботиться и несомненно заботились древнейшіе строители церквей лучшихъ и темъ

<sup>2)</sup> Нынфшнія наши колокольни (въ видѣ башень съ продетами, которыя невифють начего общаго съ древними глухими башнями) суть башни нфмецкихъ церквей и усвоены нами въ позднѣйшее время. Пока онѣ не вошли въ общій обычай, простыя колокольни устраввались сейчасъ указаннымъ образомъ,—о семъ послѣ.



<sup>1)</sup> Въ Италіи это было иначе; тапъ съ древняго времени строили для колоколовъ особыя отъ церквей (т. е. особо отъ нихъ стоящія) башни, которыя нивштъи свою особую отъ немецкихъ башенъ форму. Т. е. въ Италіи, где колокола явились издавна, вошло въ обычай строить для нихъ особыя помещенія; а у Немцевъ, у которыхъ оне явились въ позднейшее время, ихъ поместили въ зданіяхъ ужеготовыхъ, прежде бывшихъ.

болье исключительных, съ которыхъ именно и началось употребление колоколовъ. На вопросъ о колокольняхъ или вообще о томъ, какъимъло себя дёло съ колоколами въ періодъ домонгольскій, мы можемъотвъчать только относительно Новгородскаго Софійскаго собора. Существующая въ настоящее время колокольня собора, построенная въ-1439 г. архіопископомъ Евфиміомъ 2-мъ или Вяжицкимъ на м'встопрежней, упавшей оть подмыва наводнениемъ Волхова въ 1437 г. 1), какъ съ полною увъренностію должно думать, была построена пообразцу прежней и следовательно представляеть собой ту первоначальную форму, въ которой явилась колокольня при соборв. Эта колокольня, нисколько не походящая своимъ видомъ на нынёшнія обыкновенныя колокольни, которыя суть той или другой формы башнипредставляеть изъ себя ствну или точнве прясло и какъ бы отрвзокъстыны (длиной 10 саж. 2 арш. и столько же вышиной <sup>2</sup>), въ верхнемъпоясь котораго выбрано пять пролетовъ (разделяемыхъ, подразумъвается, шестью столбами), а къ нижнему поясу котораго подъ самыепролеты и во всю длину посредствомъ другой скобообразной ствны сделана узкая ящикообравная пристройка, именно — имено форму ащика, приставленнаго къ стене ребромъ: въ пролетахъ повещены колокола, кровля пристройки служить площадкою для ввонящаго звонаря, а внутри ея кодъ на кровлю пли къ колоколамъ 3). Въ Новгородской літописн о постройкі нынішней колокольни (подъ 1439 г.) сказано: «постави архіепископъ Еуенмін колокольницу камену, на старомъ мъсть, на городъ, идъже палася (прежняя) до основанія». Колокольня Новгородскаго собора поставлена вовсе не на городской ствива отдёльно отъ нея и самостоятельно (хотя и весьма къ ней близко), следовательно выражение «на городе» относится не къ этой городскойствив, а къ самой колокольив: что же оно хочеть сказать? Оно несомнънно хочеть сказать то, что колокольня была подобна городу, городской ствив, т. е. представляла какъ бы отдвльное прасло или вырезокъ изъ стены. Это и на самомъ деле такъ. У городскихъ или

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Чтобы съ совершенной ясностью представлять себѣ колокольню, пусть чататель вообразить четвероугольную длинную и узкую постройку, покрытую горизонтальной крышей; пусть одну изъ продольныхъ стѣнъ онъ надстроить надъ крышей на значительную высоту и въ надстройкѣ прорубить пять большихъ оконъ или отверстій,—это именно и будетъ колокольня собора.



<sup>1)</sup> Новгор. 1-я лет. подъ сине годани.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Археологическое описаніе церковныхъ древностей въ Новгород'й архим. Макарія, I, 68.

«рвпостных» стви» со внутренней стороны двлались пристройки, на которых» устраивались ходы вокругь ствиь или бои (въ одинъ этажъ или нвсколько); поверх» этих» ходов» (при многоэтажіи поверх» верхняго) ствим имвли такъ называемыя забрала, состоявшія изъ погруднаго надъ ходами возвышенія самой ствим, и по ней изъ ряда такъ называемых зубцов», просвіты или отверстія между которыми давали возможность стрілять въ осаждающих», а они сами защищали отъ оружія послідних». Совершенно тоже представляеть изъ себя и наша колокольня: вся она есть какъ бы часть городской ствим, — кровля ея пристройки соотвітствуеть ходамъ, а пролеты со столбами или, наобороть, столбы съ пролетами и съ нижнею, находящеюся подъ ними (столбами и пролетами), частью выдающейся ствим соотвітствують забраламь.

Такимъ образомъ въ Новгородъ колокольнъ Софійскаго собора дана была форма городской или кръпостной стъны, точнъе — выръзки или прясла изъ стъны. На вопросъ: какимъ образомъ это случилось, можно отвъчать только предположительно. Но, какъ намъ думается, ясно то, что именно должно и что единственно можно предполагать. По нашему мнънію, должно и единственно можно предполагать, что жолокола у св. Софіи сначала были повъшены, безъ всякаго особаго для нихъ зданія, на забрала или между забралами городской стъны, блязъ которой она находится (восточной), — что потомъ это нашли почему нябудь неудобнымъ и ръшили построить особое зданіе и что новому зданію и дали форму стараго, т. е. особой колокольнъ дали форму городской стъны, на которой колокола висъли дотолъ 1).

Когда однако случилось, — въ періодъ ли домонгольскій или послів, что для колоколовъ было построено особое зданіе, — настоящая коложольня, и на нее были они перенесены съ городской стіны, мы не знаемъ, ибо въ літописяхъ не записано о построеніи первой коложольни, на мітото которой поставиль свою Евфимій. Вітописяхъ причиной устроенія особой колокольни должно считать то, что явились такіе большіе колокола, которые не поміщались въ отверстіяхъ или

<sup>1)</sup> Псковская 1-я літопись, выражающаяся не совсійть ясно, какъ будто даеть знать, что въ Пскові колокольней для Тронцкаго собора служили забрала или какъ она называеть—перши т. е. перси (ибо въ забралі подъ зубцани—погрудная стінка) городской стіны даже въ XV вікі (подъ 1394 г.: «кончаны быша перши (стіна каменная,—1393 г.) у Крому... и колокольницю поставивше (—иша)»; подъ 1426 г.: «колоколы повішаху Псковичи на першехъ ко Святій Тронцы, на новой колокольници, на новой стіні»).

амбразурахъ забралъ городской ствин; но когда это последнее случилось, чтобы по сему признаку определить время построенія колокольни, мы не имвемъ сведеній. По одному указанію следуеть думать,
что если въ періодъ домонгольскій, то не ранее второй половины XII
века. Если бы Андрей Боголюбскій, строя свой Владимирскій Успенскій соборъ, имель передъ собою въ Новгородской колокольне образецъ колокольни, какъ особаго зданія, то и онъ не преминуль бы построить такую же колокольню; между темъ авторъ пов'єсти объ его
убіеніи, помещенной въ Ипатской летописи, подробно говоря о собор'є
и не забывая пристроекъ последниго (столпъ), ничего не говорить околокольне.

Изъ сейчасъ сказаннаго следуеть, что до Андрея Боголюбскагоне было колоколенъ, какъ особыхъ зданій, въ области Сувдальско-Ростовской и что онв явились въ ней после него. Онв явились въ ней,неизвъстно намъ когда, послъ колокольни Новгородской, ибо ее ввялисебъ за образецъ, нъсколько измънивъ ен форму или при самомъ заниствованіи или впосл'єдствін. Поздн'єйшія колокольни области Московской, ими форму четвероугольных продолговатых башень, --ствнообразныя, но не изъ одной ствны, какъ Новгородская, а изъ четырехъ, — двухъ длинныхъ и двухъ короткихъ, т. е. какъ бы ащикообразныя не только въ нижней половинв, но и въ верхней, какъ-то:: Ростовскаго собора, Сувдальскаго Спасо-Евфиніева монастыря, Московскаго Успенскаго собора, — пристрой къ Ивану Великому, сделанный патріархомъ Филаретомъ и снятый съ колокольни Ростовскаго собора, что объясняется темъ, что Филаретъ былъ митрополитомъ Ростовскимъ, - и бывшая Симонова монастыря, представляють собою не чтонное, какъ видоизм'внение колокольни Новгородскаго Софийскаго собора 1). Какъ видонзмѣненіе, онѣ, по всей вѣроятности, относятся некъ періоду домонгольскому, а къ последующему времени; а потому мын скажемъ о нихъ послѣ 2).

Были или не были колокольни, какъ особыя зданія, въ Кіев'в п

<sup>2)</sup> Псковъ усвоилъ себъ форму Новгородской Софійской колокольни безъ изитненія (сохранивъ значительное или нъкоторое количество образцовъ ея до настоящаго времени). Но это уже несомитино было въ послъдующее время.



<sup>1)</sup> Видъ колокольни Ростовскаго собора у 1р. Толстою въ Древнихъ Святыняхъ Ростова-Великаго; видъ колокольни Суздальскаго Спасо-Евфиніева понастыря у Мартынова и Снегирева въ Русской Старинъ, по изд. въ большомъ форматътетр. 1, и въ 3-мъ выпускъ Памятниковъ древняго русскаго зодчества, издаваемыхълкадеміей Художествъ.

другихъ городахъ южной Руси, совсёмъ не имёемъ свёдёній, и если были, то вовсе ничего не можемъ сказать объ ихъ формё и видё.

На основаніи сейчась сказаннаго о Новгород'я и о Владимир'я представляется гораздо в'вроятн'я пимъ думать, что ихъ не было. Если бы он'я были въ Кіев'я при Десятинной церкви и Софійскомъ собор'я, то ихъ воспроизведеніе должно было бы явиться въ Новгород'я и во всякомъ случать непрем'янно явиться во Владимир'я, ибо невозможно думать, чтобы Боголюбскій не построилъ для своего собора колокольни, когда бы колокольни до него гдівнибудь уже были при лучнихъ церквахъ.

Изъ сказаннаго следуеть тоть вероятнейшій выводъ, что колоколенъ у насъ, какъ особыхъ зданій, въ періодъ домонгольскій не было и что развъ только первая между ними, — Новгородскаго Софійскаго собора, явилась въ концъ неріода. Слъдовательно, мы снова возвращаемся къ вопросу: какъ же у насъ было въ періодъ домонгольскій съ колоколами? Если не представляется въроятнымъ думать, чтобы овы въщались на деревянныхъ столбахъ или чтобы для нихъ дълались надстройки ствнокъ надъ самыми церквами, то остается думать, что было поступаемо какъ-нибудь подобно тому, что видимъ въ Новгородъ. Не вст церкви, которыя имъли колокола, находились подобно Новгородскому Софійскому собору близъ городскихъ ствиъ; но иныя изъ нихъ имъли свои собственные города или ограды 1), а всъ онъ имъли близъ себя стройки, именно — епископскіе канедральные соборы — дома для помъщенія епископовъ съ клиросами и вообще соборными причтами, а придворныя княжескія церкви — дворцы князей, ибо он'в строились близъ последнихъ, на ихъ дворахъ, какъ вообще домовыя церкви. Должно думать, что у тёхъ церквей, которыя имёли близъ себя стёны или городскія или своихъ собственныхъ оградъ, колокола в'вшались на эти последнія (у церквей, которыя имели свои собственныя ограды, они въшались преимущественно, какъ можно предполагать, надъ входными воротами), а что у всёхъ другихъ церквей ихъ вёшали на прилежавшія зданія или посредствомъ приспособленій произвольныхъ, какія бы кому вздумались, или дёлая какія-нибудь принятыя надстройки (можеть быть, тв самыя, которыя после видимь на самихъ церквахъ, т. е. небольшія надстроенныя стінки съ окнами или пролетами).

Послъ церквей канедрально-епископскихъ и придворно-княжескихъ и съ ними, можетъ быть, весьма немногихъ церквей приходскихъ въ

<sup>1)</sup> Это положительно изв'ястно объ Успенсковъ собор'я Боголюбскаго и съ ввъроятностію должно быть предполагаемо о Кіевской Десятинной церкви, см. выше-



тородахъ і), всв остальныя наши церкви употребляли въ домонгольскій періоть греческій способь собиранія прихожань на богослуженіе, т. е. битье въ била или клепала 2) (которыя оставались у насъ и потомъ весьма долгое время, какъ увидимъ после). Относительно биль или жленаль, которыя первоначально явились въ монастыряхь и оть нихъ усвоены приходскими церквами з), въ Греціи посл'яднія отличались отъ **первыхъ, именно**—въ монастыряхъ было по три особыхъ била, въ приходских же церквахъ употреблялось изъ этихъ трехъ одно. Три монастырскія била были: великое било, сокращенно просто «великое» (σήμαντρον μέγα, τὸ μέγα), состоявшее изъ деревянной доски, около -сажени длиной, до полуторыхъ аршинъ шириной (sic) и въ нашу хорошую тесницу толщиной, -- доски, совершенно подобной темъ доскамъ, которыя у насъ для ночнаго битья или стука сторожей вышають у -общественных хлёбных магазинов и вообще вездё, гдё принято, чтобы сторожа стучали ночью въ доску (и которыя и у насъ иногда -бывають также очень широки, хотя и не столько); во-вторыхъ, малое было, сокращенно просто «малов» (σήμαντρον μικρόν, τὸ μικρόν), также деревянное, состоявшее, такъ сказать, изъ планки, около полуторыхъ м до двухъ саженей длиной, въ четыре-пять пальцевъ шириной и отъ двухъ до трехъ пальцевъ толщиной, съ перехватомъ для держанія рукой

<sup>\*)</sup> А до билъ въ последнихъ — такъ называемые лаосинакты (народособиратели),—низшіе клирики. обходившіе дома прихожанъ съ извещеніемъ о временахъ богослуженія.



<sup>1)</sup> О приложеніи колокола однить благочестивымь челов'єкомь въ одну приходскую Новгородскую церковь около 1250 г. см. у пресся. Макарія въ Ист., т. Ш, изд. 2 стр. 111, прим. 192 (запись на такъ называемомъ Пантелеймоновомъ евангеліи, которая въ снижѣ у Срези. въ приложж. къ Древин. пами. Р. п. и яз.).

<sup>2)</sup> Вило, погречески — σήμαντρον (σημαντήρ, σημαντήριον, Дюк. Gloss. Graecit., простонародно — σήμαντρо) отъ глагола σημαίνω, подаю знакъ, вообще означаеть орудіе, которынъ подается къ чену нибудь знакъ, дѣлается о ченъ нибудь нзвѣщеніе, а въ частности въ нашенъ случаѣ означаеть орудіе, которынъ подается знакъ къ началу богослуженія, дѣлается о сенъ нзвѣщеніе. Русское названіе: било происходить отъ бью, т. е. колочу, а что касается до названія кленало, то оно дано биланъ потону, что въ нихъ били не палками, а нолотками (погречески: письменно — роттром, простонародно, по крайней мѣрѣ въ Константи-нополѣ, — тахтіха́хі), слѣдовательно, какъ бы клепали (клепаніе полотками косъ-Замѣтивь здѣсь кстати, что «знаменаеть кампаны» нашего Устава, буквально переведенное съ греческаго σημαίνει τὰς хаμπάνας, значить: звонить въ колокола, и не что либо другое).

по серединѣ, и втретьихъ — желѣзное или мѣдное било (τὸ σιδηροῦν, τὸ χαλχοῦν), состоявшее изъ желѣзной или мѣдной полосы, около пятишести пальцевъ шириной, въ каретную шину толщиной и около двухъ аршинъ длиной, согнутой полукругомъ ¹). Изъ этихъ трехъ монастырскихъ билъ въ Греціи употреблялось въ приходскихъ церквахъ первое, а у насъ наоборотъ, какъ слѣдуетъ изъ позднѣйшихъ свидѣтельствъ, послѣднее, каковое различіе, по всей вѣроятности, нужно объяснятътѣмъ, что великое или единственное приходскихъ церквей било долженствовало быть возможно звучнымъ, а между тѣмъ того особеннаго дерева, изъ котораго оно для сей цѣли дѣлалось въ Греціи, у насъне было (σφένδαμνος—яворъ).

Малое било или малое древо было било ручное и слѣдовательнохранилось тамъ, гдѣ его положатъ; великое било и желѣзное или мѣдное были била висячія и слѣдовательно требовали для себя постояннаго помѣщенія. Относительно сего помѣщенія у насъ было, конечно, подобно тому, какъ было въ Греціи; но какъ было въ Греціи, относительно этого мы не имѣемъ положительныхъ извѣстій. У западной стѣны Константинопольской св. Софіи до временъ Грелота (французскаго архитектора XVII вѣка, который описалъ св. Софію, снабдивъописаніе рисунками, въ сочиненіи Relation d'un voyage de Constantiпоріе, напечатанномъ въ Парижѣ, въ 1680-мъ году) находилась башня, которую со всею вѣроятностью должно принимать за бильницу. Башня, формою четвероугольная, имѣла два яруса пролетовъ и была накрытанеострымъ шатромъ ²). Если справедливо наше предположеніе, чтобашня составляла бильницу и если она была построена уже въ древ-

<sup>\*)</sup> Ея изображеніе си. на рисункахъ св. Софін *Премота*, поивщенныхъ у Бандурія въ Imperium Orientale, t. II, pp. 752 и 756, а на планѣ р. 745, и въ Боннской перепечаткъ изъ Бандурія; заимствованное у Бандурія — въ Описаніи Кіево-Софійскаго собора митр. Евгенія и въ Кωνσταντινούπολις в Византія, въ приложж. къ І т..



¹) О билахъ см. статью покойнаго П. С. Казанскаю: О призывъ въ богослужению въ Восточной церкви, напечатанную въ Трудахъ перваго Археологичсъвзда, І, 800 sqq, гдъ приложены и изображения биль велинаго и мъдно-желъзнаго или металлическаго (а изображение била малаго см. въ лицевомъ житии преп. Сергия, литографически изданномъ Тронцкою Лаврой, л. 178 об. — Неудовлетворительно объясненное въ статъъ, прим. 8, выражение нашего Устава: «во вся тяжкая» значитъ во всъ колокола, «во вся», нбо греческое раръса, первоначально значившее — тяжкое ударение въ металлическое, желъзное или мъдное, било, потомъстало употребляться какъ название колоколовъ: «звоните въ колокола» Греки говорять: хтомате тас раръсас, —въ самой статъъ).

нее время, соотвётствующее нашему періоду домонгольскому 1), то візроятно, что и у насъ при важнёйшихъ церквахъ устроялись бильницы въ видъ подобныхъ башенъ 2). Что же касается до всего множества -дерквей рядовыхъ, то следуеть думать, что въ Греціи и у насъ было съ бильницами гораздо проще. Такъ какъ била не требовали для себя непременно особыхъ бильницъ, а могли быть повещены на всякихъ готовыхъ столбахъ, то вероятно, что въ техъ церквахъ, которыя имели наружныя галлереи или наружныя паперти галлереями, какъ въ Греців, такъ и у насъ, онъ въшались между столбами сихъ галлерей или наружныхъ папертей. А тамъ, где била не могли быть повещены у самыхъ церквей, особыя бильницы могли быть не далёе и не болёе, какъ простыми столбами, и именно — въ приходскихъ церквахъ для одного била: одинъ столбъ, на которомъ оно и въщалось, или два столба въ виде покоя, между которыми оно вешалось, — въ монастыряхъ для двухъ билъ: два столба въ видв покоя, такъ что одно било въщалось между столбами, а другое на одинъ изъ столбовъ, или три столба въ виде тверда, такъ что оба била вешались между столбами. Очень можеть быть, что столбы иногда ставились значительно высокіе и что подъ билами устроялись тумбы или площадки 3). Очень можеть быть также, что, будучи высокими или низкими, они иногда накрывалесь крышами.

<sup>1)</sup> Изъ Антонія Новгородскаго, по изд. Саввами. стр. 84, болью следуєть, что въ его время бильницы при св. Софіи еще не было.

<sup>2)</sup> На эти башни витесть съ билани могли быть вышаемы и колокола и витесть съ темъ эти башни могли служить образцомъ и для собственных колоколень. Намъ приходилось видать у насъ деревянныя невысокія колокольни, весьма похожія видомъ или формой на башню Константинопольской св. Софіи: можно подозрівать, что онів ведуть свое начало отъ ней и оть снижовь съ нея.

<sup>\*)</sup> Единственное извёстное намъ изъ періода домонгольскаго упоминаніе о бильницё какъ будто заставляеть предполагать эго. Первоначальный лётописецъ, повёствуя подъ 1074 г. о подвижникахъ Печерскихъ, говорить объ одномъ изъ нихъ (Матеей прозорливдё): «идущю ему единою (изъ церкви) огъ утренней сёде опочивая подъ биломъ». Такъ какъ въ сидячемъ скорченномъ положеніи на землё почивать неудобно, то какъ будто дается предполагать сказаннымъ, что подъ биломъ была площадка съ ступеньками или вообще рундукъ, на который бы можно было сёсть.

## V.

## Внутреннее устройство и убранство церквей сообразно съ ихъ богослужебнымъ назначеніемъ.

Обращаемся къ устройству и убранству церквей, какъ богослужебно-молитвенныхъ зданій или храмовъ, т. е. къ особенностямъ ихъ устройства и убранства сообразно съ симъ назначеніемъ, и затімъ къ ихъ богослужебнымъ принадлежностямъ или къ богослужебной утвари.

Съ самаго перваго времени церкви разделены на две части: одну, назначенную для присутствующихъ и молящихся мірянъ, -- собственная церковь; другую, назначенную для служащихъ и священнодъйствующихъ священниковъ, — олтарь. Объ этомъ мы уже говорили выше и тамъ мы сказали то нарочитое, что можеть быть сказано объ одгаръ и служащихъ его дополненіями пристрояхъ къ церкви — жертвенникъ и діаконик'в (стр. 59). Но остается намъ сказать о дополненіи къ олтарю, находящемся въ самой церкви, именно — о такъ называемой солев. Солеей, по гречески преимущественно ή σολέα, но также δ σολέας, δ σόλιος, ή σολία (гласныя: ο, ι, ε по произволу то короткія, το долгія) 1), изъ латинскаго solium-порогь, приступокъ (французск. seuil, итальянск. soglio), въ настоящее время называется у насъ 2) небольшой выступъ возвышеннаго пола олтаря изъ-за иконостаса въ самую церковь, образующій предъ олгаремъ, вдоль иконостаса, узкую полосу возвышенія. Въ древнее время это было не такъ. Солея есть «олтарь чтецовъ» з), — мъсто стоянія низшихъ клириковъ; но если бы именно нынёшная солея была этимъ олтаремъ чтецовъ, то оставалось бы въ высшей степени недоуменнымъ и непонятнымъ, почему для низшихъ клириковъ отдёлили такъ мало мёста, что заставили людей жаться и твсниться (такъ сказать льпиться) и сделали стояніе почти совсемь невозможнымъ, а когда мы припомнили бы, что въ древнее время низ-

<sup>1)</sup> Αποκανικα Constantinop. Christ. Lib. III, cap. LXXIII, p. 64, m. Gloss. Graecit. Ποπό ca. Σωλέας.

<sup>\*)</sup> У Грековъ наша солея есть, но она не нитеть теперь у нихъ особаго щиени, подразумъвансь съ олтаремъ, и названіе солея теперь у нихъ неизвъстно, за шсключеніемъ людей книжно-археологическихъ (какъ это впрочемъ и у насъ).

<sup>3)</sup> Симеонъ Солунск. De sacro templo, гл. 135, у Миня въ Patr. t. 135, р. 345.

шихъ клириковъ было вообще несравненно болве, чвиъ теперь, то оставалось бы непонятнымъ до самой последней степени. Этого непонятнаго и не было. Нынвшняя наша солея въ древнее время, какъ кажется, была еще ўже, чёмъ теперь, представляла изъ себя по-за олтарю только какъ бы карнизъ олтарнаго пола, а въ дверяхъ олтаря жакъ бы порогъ, откуда и названіе содієм і), но по-за этой содеёй въ собственномъ смыслъбыла другая въ смыслъ несобственномъ, получившая название только отъ сосъдства съ первой, именно-перелъ этимъ выступомъ находелась из ступень незшая его и на ступень или болье высшая пола церкви общирная площадка, вывышая четвероугольную форму: эта-то площадка и составляла ту (въ несобственномъ смыслѣ) солею, которая была олгаремъ чтеповъ или мёстомъ стоянія незшихъ клириковъ. Если вокругь наших нынашних крылосовь читатель опишеть четвероуголь. никъ къ олгарю (и именно---къ одному олгарю безъ жертвенника и діаконика) и если онъ вообразить, что все, что внутри чегвероугольника составляеть одну площадку, то онь и будеть иметь ту вторую солею, о которой говоримъ: наши теперешніе крылосы, возвышающіеся своимъ поломъ надъ поломъ церкви, представляють собою какъ бы оставшіеся острова отъ исчезнувшей сплошной площадки. Въ Константинопольской св. Софін и въ нівкоторых других древних церквахъ Турки, на наше счастье, оставили полы (подразумъвается, превративъ самыя церкви въ мечети) въ томъ виде, какъ было до нихъ при Грекахъ, и эти-то полы своими возвышеніями и открывають намъ тайну второй солен, безъ которой все дело было бы совершенной загалкой и безъ которой извёстія, читаемыя о солей, оставались бы совсёмъ непонятными <sup>2</sup>). Въ Константинопольской Софіи, если идти отъ вапада жь востоку, отъ входа въ церковь къ олтарной абсидъ, сначала встръ-

<sup>1)</sup> Выписку итсть изъ греческих писателей, изъ которыхь видно, что ныитаминя солея составляла только карнизъ одтарной преграды, си. у Дюканжа ibidd. У Грековъ и въ настоящее время наша солея большею частію весьма узка, четверть, четверти полторы, такъ что по ней нельзя ходить и не ходять.

<sup>\*)</sup> Говоримъ, извъстія оставались бы непонятными, ибо имъемъ: во-первыхъ, такія, въ которыхъ ясно говорится о двухъ солеяхъ, наприм., Констант. Порфир. De ceremonn. aulae Byzantinae, ed. Bonn. pp. 65 и 133,—εἰσελθών ἔνδον τῆς σωλέας и потомъ ἐπάνω τῆς σωλέας; во-вторыхъ, такія, въ которыхъ говорится о дъйствіяхъ на солеѣ, требовавшихъ простора,—производство нѣкоторыхъ чиновниковъ, ibid. pp. 240, 254; въ-третьихъ, такія, въ которыхъ говорится о случаяхъ стоянія на солеѣ виѣстѣ съ клириками многихъ мірянъ,—въ день Воздвиженія патрицін, ibid. p. 166.

чается возвышение пола на одну большую ступень между переднимы столбами купола, затъмъ другое возвышение, также на одну и нъсколькоменьшую ступень между столбами восточнаго полукупола 1); первое возвышеніе, представляющее весьма большую площадку, есть возвышеніе солен, второе-олтаря 2). Солен всегда или не всегда были окружены ръшотками, ибо о солев Константинопольской Софіи употребляются выраженія: Είσελθεῖν ἔνδον τῆς σωλέας, ἐξέργεσθαι τὴν σωλέαν, εἰσέργεσθαι είς την σωλέαν, έξω της σωλέας ) (Изъ сказаннаго сейчась o coлев, какъ мъсть стоянія нившихъ клириковъ, видно, что она была совершенно тоже, что въ древнихъ латинскихъ церквахъ хоръ (chorus), также составлявшій місто стоянія низшихъ клириковъ) 4). Съ нашей древней солеей церкви раздёлялись собственно на три части: олтарьдля священниковъ, солея для низшихъ клириковъ и самая церковь длямірянъ. Древнюю солею въ позднійшее время уничтожили или, точнійеговоря, полууничтожили, оставивъ отъ нея частицы — нынвшніе крылосы, какъ должно думать, съ одной стороны, потому, что въ позднъйшее время стало менъе клириковъ, а съ другой стороны затъмъ, чтобы освободить мірянамъ болве міста предъ олтаремъ (промежутокъ-

<sup>1)</sup> Съ возвышеніями Турки сдёлали только ту перемёну, что нёсколько ихъскосили сообразно съ положеніемъ обращеннаго къ Меккё ихъ «миграба» (ниши съ налоемъ, на которомъ Коранъ, соотвётствующей нашему олтарю съ престоломъ), который стоитъ не въ центрё абсиды, а въ южномъ боку.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Полъ св. Софін мы видёли собственными глазами. Изъ другихъ древнихъцерквей такъ же имбетъ себя дёло съ возвышеніями, если не измѣняетъ намъ намять, въ Солунскихъ бывшихъ церквахъ—св. Софін и св. Георгія (ротондѣ). Изъновыхъ греческихъ церквей мы встрѣтили нашу большую солею въ Аеннской церквисв. Ирины.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Констант. Порфир. De ceremonn., ed. Bonn. pp. 65, 74, 112, 151, 158, 192 и другія.

<sup>•)</sup> Древніе датинскіе хоры сохранились въ Римскить, т. е. города Римаперквахь—св. Климента (въ которой погребенъ нашъ Константинъ первоучитель),
св. Марім іп Cosmedin, св. Марім іп Ara Coeli, св. Лаврентія ехtra muros,
св. планы у де-Блезера въ Rome et ses monuments, pp. 175, 233, 291 в
297, см. также въ словаряхъ Мартиньи и Мюлера-Мотеса рисунки къ артиклю Basilica. Если читателю приходилось видать въ каеедральныхъ соборахъ
площадки, которыя устранваются для дъйствія омовенія ногь великаго четверга, то,
расширнить въ своемъ воображеніи эти площадки такъ, чтобы онѣ захватывали и
клиросы, онъ будетъ имъть точное понятіе о нашей солеть (а древніе латинскіехоры будутъ совершенно то, что эти площадки, какъ онѣ есть, безъ расширенія
на клиросы, которыхъ у католиковъ нѣтъ и не было).

между клиросами). Уничтоженіе, какъ нужно думать, началось съ церквей меньшихъ и шло къ церквамъ большимъ. Какъ было у Грековъ съ нашей солеей въ то время, какъ мы приняли отъ нихъ христіанство, положительно не знаемъ; но болве, чвмъ ввроятно, что если не во всёхъ церквахъ, то по крайней мёрё въ церквахъ каоедральныхъ епископскихъ она еще оставалась, ибо въ этихъ церквахъ продолжало быть еще постольку визшихъ клириковъ, что они не могли умъщаться на теперешнихъ клиросахъ. Следовательно, весьма вероятно думать, что она переходила и къ намъ, по крайней мъръ въ тъже каседральноепископскія церкви (мы говорили выше, что у насъ міста стоянія півцовъ и чтецовъ получили название крылосовъ, т. е. клиросовъ, отъ того, что въ древнее время въ каседральныхъ епископскихъ церквахъ стояли вив олгаря съ низшими клириками и пъли такъ называемые клирошане-соборные священники (и вийстй архіерейскіе чиновники, -1-й пол. т. стр. 378). Съ клирошанами-священниками число стоящихъ вев одтаря должно было значительно увеличиваться. А этимъ дается наше собственное основание предполагать, что у насъ въ періодъ домонгольскій еще оставались древнія солеи въ каседральныхъ епископских церквах») 1). Существованіе об'вих солей—нашей теперешней н древней, изъ которыхъ первая есть выступъ въ церковь олгарнаго пола, а вторая - площадка передъ первою, занимающая относительно возвышенія середину между олтаремь и церковію, условливается возвышеннымъ положениемъ олтаря надъ церковию. Но тогда какъ для возвышенія олгаря им'єли особыя причины, а именно-чтобы сл'єлать болве видными присутствующимъ мірянамъ служащихъ священниковъ, вовсе не имъли никакихъ причинъ для возвышенія надъ церковію жертвенника и діаконика <sup>2</sup>); а изъ сего следуеть, что первая солея могла быть выступомъ пола только олтаря, но не жертвенника и діаконика, и вторая могла находиться только передъ нимъ, но и не предъ по-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А по таниственному или духовному значенію, которое придавали жертвенмику, вменно—значенію Виелеема и пещеры, въ которой родился Христосъ (Сумеонъ-Солунскій De sacro templo, гл. 137, у *Миня* въ Patr. t. 155, р. 348) нибли марочитое побужденіе дёлать жертвенникъ ниже олгаря.



<sup>1)</sup> У Грековъ вовсе не употребляется слово клиросъ въ нашемъ смыслѣ названія мѣсть стоянія чтецовъ и пѣвцовъ; но самыя мѣста есть, а не нѣть, какъ утверждають иные, только онѣ стоятъ у нихъ въ одинъ рядъ съ мѣстами стоянія мірянъ, съ такъ называемыми стасидіями, о которыхъ ниже (и называются тоже стасидіями).

следними. Такъ это и есть въ св. Софін Константинопольской '); такъ это, по всей вероятности, было въ древнее время и во всехъ вообще церквахъ (У насъ, а отчасти и у Грековъ, оставшіяся малыя или собственныя солеи въ позднейшее время были несколько расширены затемъ, чтобы можно было ходить по нимъ, а сіе последнее, нетъ сомненія, по уваженію къ тому обстоятельству, что Уставъ церковный въ некоторыхъ случаяхъ полагаетъ прохожденія чрезъ солею и стоянів на ней,—чины посвященія въ діаконы и пресвитеры).

Богослужебныя принадлежности олтаря составляли св. трапева или престоль и съдалища для епископа и священниковъ, а богослужебное убранство, подобно всей остальной церкви,—священныя изображенія.

Св. трапеза или престоль, какъ показываеть самое названіе, естьобыкновенная трапеза или обыкновенный столь з), обращенный на священное употребленіе. Изъ этого само собою слідуеть, что съ древнівйшаго и перваго времени престоль должень быль иміть форму обыкновеннаго стола, т. е. горизонтальной доски, поставленной на то или другое количество ножекь. Въ первые два съ половиной віка, до появленія собственныхъ церквей, подвижные престолы временныхъ (и перемінныхъ) молелень въ частныхъ домахъ долженствовали быть, какъ и дійствительно были, деревянными; съ появленіемъ настоящихъ церквей начало входить въ обычай ділать ихъ каменные, каковыми они и стали потомъ у Грековъ исключительно з). У насъ въ семъ отношеніи необходимость заставила отступить отъ обычая греческаго и возвратиться къ временамъ первенствующимъ, ибо у насъ не было ни матеріала, ни мастеровъ для каменныхъ престоловъ. Впрочемъ, суще-

<sup>1)</sup> Въ св. Софін нѣтъ бочовыхъ абсидь для жертвенника и діаконика и послѣдніе въ древнѣйшее время находились не рядомъ съ олтаремъ, а въ отдаленіи, въ особыхъ пристройкахъ. Но въ позднѣйшее время жертвенникъ и діаконикъ перенесены были къ олтарю, въ юго и сѣверо-восточные углы самой церкви (свидѣтельства у Конст. Порфир. въ De ceremonn., еd. Bonn. pp. 17, 34, 35, 182 и другія), а между тѣмъ полъ возвышенъ только въ абсидѣ и площадка только передъ нею, имѣя боковыя—южную и сѣверную линіи между столбами подкупольными и предъолтарными.

<sup>3)</sup> Греческое трапеза порусски значить столь (трапеζа есть сокращеніе изътетрапеζа, а сіе посліднее сложено изъ тітра и піса,—четыре ноги; слідовательно трапеζа собственно значить четвероножка, доска—поставленная на четыре ноги).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О древнемъ времени см. *Bingh*. Vol. III, p. 226, и Vol. VI, p. 452; о позднъйшемъ Сумеона Солунскаго Expositio de divino templo, у *Миня* въ Рат. t. 155, p. 705 нач..

ствующія свидітельства показывають, что если не цілые каменные престолы, то верхнія каменныя доски считались у нась въ періодъ домонгольскій болье или менье обязательною принадлежностью церквей лучшихъ, для которыхъ онъ въроятно добывались изъ Корсуни. Въ Патерикъ Печерскомъ разсказывается, что когда была приготовлена къ освященію церковь Печер'ская, то «много искали мастера, который бы сдълаль доску каменную на устроеніе св. престола и не нашли ни одного; положили было деревянную доску, но митрополить Іоаннъ не хотвль, чтобы на престоль въ такой великой церкви была деревянная доска ... ') (каменная была обрётена чудесно). Доска престольная, такъ же какъ и въ настоящее время, формой была четвероугольная: ножекъ подъ каменными престолами у Грековъ было или по четыре и вообще помногу или и по одной 2), у насъ же подъ деревянными въроятно всегда по четыре. — Обычай покрывать престоды одеждою (ἐνδυτή, ἔνδυμα) восходить ко временамъ первоначальной древности; но сначала это не была теперешная одежда въ собственномъ смыслъ, а тоже, что обыкновенная скатерть, накрываемая на объденные столы, и также накрывалась только на время совершенія таинства евхаристіи 3). Что касается до такъ называемой срачицы или до нижней одежды престола 1), поддъваемой подъ собственную одежду, то она, какъ кажется, происхожденія не особенно древняго 5), а цізію ся введенія, по всей візроятности, было то, чтобы собственная одежда не терлась о камень престола и не портилась отъ него (Во времена Симеона Солунскаго, кром'в срачицы – хатабарха и одежды, которую онъ называеть трапеζοφόρον, были еще полагаемы на престоль: подъ срачицу на углы пре-

<sup>1)</sup> Разсказъ Симона о святой трапезѣ и объ освящении церкви. Тутъ же дается знать, что каменный престолъ (доска и ножки) стоилъ три гривны серебра, т. с. 60 рублей на наши деньги.—Удѣлѣвшій не въ полномъ видѣ престолъ Ярославовой Ирининской церкви былъ весь (доска и ножки) каменный, — Фундукл. Обозр. Кіева, стр. 50.

<sup>2)</sup> Симеонъ Солунск. De sacro templo, гл. 133, у Миня р. 341 (въ настоящее время у Грековъ преобладаетъ, если не исключительно употребляется, одна ножва). Ножвани у Грековъ наибольшею частію были колонки (χίονες), но иногда четвероугольный складенный или высѣченный столпъ (ἢ ἀντὶ χιόνων τετράγονος οἰχοδομηθής πινοὸς, βωμὸς λεγόμενος),—Симеонъ Солунск. ibid. гл. 101, р. 309.

<sup>3)</sup> Bingh. Vol. III, p. 238 (выписка изъ Исидора Пелусіота), у Дюк. въ Gloss. Graecit. подъ сл. апхоща.

<sup>4)</sup> Погречески то хатасарха, что означаеть одежду, непосредственно прилежащую къ тълу, непосредственно надъваемую на тъло (рубашка).

<sup>5)</sup> Если не опибаемся, до Симеона Солунскаго она не упоминается.

стола четыре лоскута матеріи, вѣроятно четвероугольные, — τέσσαρα ὑράσματα, во образъ четырехъ евангелистовъ і), имена которыхъ и писались на нихъ, и на одежду — илитонъ, εἰλητόν, «въ знаменіи смерти и воскресенія Христова, потому что апостолы послѣ возстанія видѣли его вмѣстѣ съ погребальными одеждами свитымъ на единомъ мѣстѣ і), поэтому онъ свить и называется свиткомъ і), и былъ на главѣ Христовой и полагается на него вмѣсто Спасителя священное евангеліе»— De sacro templo, с. 112, у Миня t. 155, р. 317).

Престоль есть святвишее мвсто въ храмв, и поэтому въ Греціи въ исключительныя церкви онъ быль устрояемъ съ исключительнымъ великольпіемъ: Юстиніанъ, не довольствуясь для одежды престола своей Софіи чистымъ золотомъ, приготовилъ для нея особенный матеріалъ—сплавъ изъ волота, серебра, другихъ металловъ, драгоцвиныхъ камней и «изъ всякаго вещества плавимаго», откуда получился нвкій особый илектръ '); другіе въ Греціи, прежде и посль Юстиніана, устрояли эту одежду изъ золота или изъ золота и серебра съ украшеніемъ драгоцвиными камнями 5). Были ли у насъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій примвры подобныхъ исключительныхъ престоловъ, не имвемъ положительныхъ свъдвній. Но по крайней мврв одинъ такой престоль долженъ быть

<sup>1)</sup> О сихъ четырехъ лоскутахъ, знаменующихъ евангелистовъ, см. славянскій служебникъ XVII вѣка, въ Описаніи Сунодд. ркпп. № 370 л. 151.—Въ Менологів импер. Василія наши, вѣроятно, лоскуты, въ видѣ трехъугольниковъ, нашиты сверху на одежду престольную (а въ серединѣ нашитъ на нее крестъ),—ч. І, стрр. 16 и 63, ч. ІІ, стрр. 111 и 145. У Константина Порфирогенита въ De сегешопіів, по всей вѣроятности, разумѣются наши лоскуты, когда говорится, что императоръвиодя въ олтарь, пѣлуетъ ταβλίον τῆς ἀγίας ἐνδύτης св. трапезы (у Миня въ Рат. t. 112 соl. 164. О таβλίον'ѣ, какъ лоскутѣ, нашитомъ на одежду для ея украшенія, см. у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Таβλία.

э) Iоанн. XX, 7.

<sup>\*)</sup> Είλητόν порусски значить свитокъ, свертокъ. Кирикъ Новгородскій спрашиваль епископа Нифонта: «Достоить ли испрати (имть) плать, иже лежить на трапез'є согбень», и получиль въ отв'єть: «Прямь все достоить испирывати, разв'є одиного антиниса не достоить прати»,—у Калайд. стр. 186 sub fin., у Павлcol. 40, s. 64.

<sup>4)</sup> Annance Constantinop. Christ. lib. III, eap. LIII, p. 47 sub fin. sqq.

<sup>5)</sup> Пулькерія устроила золотую, украшенную драгоцівными камнями, одежду на престоль Софіи доюстиніановской (Константиновой); Василій Македонянинь сдівлаль престолы въ построенную имъ такъ названную «Новую церковь»—серебропозолоченные, украшенные драгоцівными камнями, Дюканжев ibid..

предполагаемъ со всею въроятностію, именно — престоль Успенскаго Владимирскаго собора Боголюбскаго. Судя по всему украшенію собора, великольпныйшему и совершенно исключительному, представляется совсьмъ необходимымъ думать, что престоль его быль если не чисто золотой, то серебряный позолоченый и при этомъ украшенный драгоцынными камнями, жемчугомъ и финифтью. А если опускаеть сказать о престолы авторъ повысти объ убіеніи Боголюбскаго, то это, выроятно, по забвенію. Должно думать, что и престолы церквей Владимировой Десятинной и Ярославовой Софійской по крайней мыры до ныкоторой степени выдавались изъ ряда обыкновенныхъ престоловъ. Сохранившіеся отъ Десятинной церкви остатки пола, который быль кругомъ престола и «который быль постлань вы четвероугольникахъ изящной работы изъ разиоцвытныхъ мраморовъ, ящить и стеколь» 1), дають предполагать, что если престоль быль не золотой и не серебряный, то изящный каменный 2).

Надъ престоломъ съ древняго времени устроялся такъ называемый киворій или кивурій, по нашему по теперешнему сѣнь или балдахинъ, по древнему кивотъ, именно сферовидный или куполообразный верхъ, поставленный на четырехъ колоннахъ или столбахъ 3). Иногда

<sup>1)</sup> Фундукл. Обозр. Кіева, стр. 29 fin..

<sup>\*)</sup> Извъстны и въ Греціи престолы, вивсто золота и серебра покрытые дорогой каменной съ различными инкрустаціями облицовкой. О престоль главнаго храма Синайскаго монастыря вивсть съ жертвенникомъ и горнымъ ивстомъ говорить одинъ русскій новый паломникъ: «Святый престоль, жертвенникъ и горнее ивсто сделаны изъ лучшаго мрамора и чудеснымъ образомъ убраны перламутромъчерепахою и слоновою костью, такъ что не нужно и облаченіе» (Киръ Бронниковъ въ Путешествіи ко святымъ местамъ, совершенномъ въ 1820 и 1821 годахъ и напечатанномъ въ Москве въ 1824 году, стр. 103).

<sup>3)</sup> Κιβώριον или хιβούριον (теперь въ просторѣчій хιβούρι), значить гробъ, могилу и надгробный памятникь, Дюх. Gloss. Graecit. подъ сл. хιβώριον (къ выпискай читаемый туть должно прибавить изъ беодора Студита стихи είς τὸ χιβούριον τοῦ Προδρόμου, у Миня въ Рант. t. 99, р. 1793 fin.). Думаейъ, что слово не есть классическое хιβώριον, что значить по Пассову Fruchtgehäuse d. ägiptischen Pflanze χολοχασία (ofr Bingh. Vol. III, р. 236 прим. t), а изъ сврейско-сирскихъ кевура́, кава́ръ, ке́веръ, которыя значать погребеніе, погребать, гробъ. Оть киворія надъ престолойъ должно отличать киворій подъ престолойъ; этоть послѣдній—маленькій ящичекъ, въ которойъ полагались мощи подъ престолойъ (какъ бы гробъ или рака мощей), Симеонъ Солунскій De sacro templo, гл. 133, у Миня t. 155, р. 341.—Что у насъ киворій назывался кивотойъ, Лаврент. лѣт. подъ 1237 г.: «благовърный епископъ Митрофапъ (Владимирскій)

киворій устроялся такъ, что колонны или столбы ставились кругомъпрестола на полъ одтарный, такъ что онъ представляль собою шатерь, отдѣльный отъ престола, который имъ накрывался; иногда же и весьмане рѣдко колонны или столбы, уменьшаясь до колонокъ и до столбиковъ, ставились на углы самаго престола, такъ что шатеръ былъ не только надъ престоломъ, но и буквально стоялъ на самомъ престолъ ¹). Иногда вмѣсто киворія устроялось такъ называемое небо (οὐρανός), состоявшее въ томъ, что на протянутыхъ изъ стѣны въ стѣну желѣзныхъ прутьяхъ, деревянныхъ шестахъ (жердяхъ) или же и просто веревкахъ вѣшался надъ престоломъ четвероугольный кусокъ матеріи ²). У Грековъ, сколько имѣемъ свѣдѣній, киворій рѣшительно преобладиль надъ небомъ и, такъ какъ онъ имѣлъ знаменованіе надгробнаго памятника надъ гробомъ Христовымъ, каковой представляетъ собою престолъ, то, нужно думать, считался принадлежностью престола необходимою. Что касается до насъ Русскихъ въ періодъ домонгольскій,

постави кивоть въ святьй Богородиць зборный надъ трапезою, и украси его златой и сребромъ»... еще см. ниже выписку изъ Патерика и Новгор. 1-ю льт. подъ 1204 г.: четыре столбы кивотные (у Грековъ нерыдко называеть его кавотойъ,—хιβωτός, патр. Германъ. Теперь преинущественное его название у Грековъ—кувукай, хооβούχλιον).

<sup>1)</sup> Не знаемъ, какъ было у Грековъ въ древнее время, но въ настоящее время второй способъ устроенія киворія, котораго намъ не приходилось видать въ Россій, не только употребителенъ у нихъ одинаково съ первымъ, но и преобладаетъ надъ нимъ. Древніе памятники большею частію выражаются о стояніи киворія надъ престоломъ не съ такой точностію, чтобы можно было видѣть, какъ именноонъ быль ставимъ; но патр. Фотій совершенно ясно говоритъ о киворіи «Новов церкви» Василія Македонянина, что онъ былъ поставленъ на самый престоль, ибо, во-первыхъ, выражается о немъ тұ деіҳ тражеіҳаі, во-вторыхъ, столбы его называеть—стоλіскої (выписка изъ его Laudatio Neae Ecclesiae у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. хіβώριον). Киворій въ Менологій импер. Василія—на колоннахъ, поставленныхъ на полъ олтарный, помимо престола,—ч. І, стрр. 16 в. 63, ч. ІІ, стрр. 111, 145 и 154.

<sup>2)</sup> Патріархъ Іерусалинскій Нектарій въ внигь 'Еπιτομή τῆς ієрохоσμικῆς історіας et caet. (заглавіє огронноє) говорить о главной церкви Синайскаго монастыря, построеннаго Юстиніанонь: ἄνωθεν τῆς ἀγίας τραπέζης κρέμαται ὁ οὐρανὸς ἐχ χροσουφάντου πέπλου, т. е. поверхъ святаго престола висить небо изъ златотванной матеріи, Венеціанск. изд. 1677 г. стр. 157.—У Грековъ называется еще небонъ (οὐρανία) переносный (portatif) балдахинь, который употребляется у нихъ (по западному) въ крестныхъ ходахъ (Хιώτου Ίστορία Έπτανήσου, стр. 268 нач. Изображеніе сего балдахина см. въ Словарѣ Мюллера-Мотеса, fig. 1116, S. 767).

то не знаемъ, считались ли у насъ необходимымъ одно или другой (небо или киворій); если считались, что въроятно, то нужно будеть думать, что у насъ, наобороть, небо, какъ болве простое по устройству, решительно преоблагало наль киворіемь. Объ устроеніи кивотовъ надъ престолами, какъ у насъ назывались киворів, читаются ваписв въ летописяхъ; изъ этого видно, что такое устроеніе не считалось дёдомъ обычнымъ, а напротивъ было деломъ необыкновеннымъ, летописнымъ или историческимъ. Въ тоже время изъ записей этихъ видно, что нъкоторыя лучнія перкви долгія или довольно долгія времена послъ своего строенія или возобновленія не имъли киворіевъ, слъдовательно или не имъли ничего или, что въроятиве, имъли небеса. Такъ, въ Новгородскомъ Софійскомъ соборѣ кивотъ былъ устроенъ только епископомъ Нифонтомъ (1130—1156) 1), въ Ростовскомъ соборъ, валоженномъ въ 1213 г. (на мъсто прежнихъ) и оконченномъ неизвъство когда, но не поздиве, какъ года черезъ два-черезъ три, кивотъ былъустроенъ въ 1231 г. 2); во Владимирскомъ соборъ Боголюбскаго, послъ пожара 1185 г. возобновленномъ въ 1194 г., кивоть быль устроенъ въ 1237 г. э). Въ Греціи въ лучшихъ церквахъ киворіи устрояемы были великольпные и великольпныйшіе, — изъ серебра волоченаго илв незолоченаго и со всякимъ художественнымъ узорочьемъ і). У насъ въ Россіи, по всей въроятности, старались подражать въ семъ отношеніи Греціи, насколько было это возможно, ибо, им'я серебро и волото, не легко могли доставать хорошихъ мастеровъ. Къ сожалению, о киворіяхъ, которые должно предполагать великольпныйшими изъ всыхъ. именно-Богородицы Десятинной Владимировой, Софійскаго собора Ярославова и въ особенности Успенскаго собора Боголюбскаго, совсвиъ ничего неизвъстно (авторъ повъсти объ убіенін Боголюбскаго, забывая сказать о престоль, вабываеть вмысты съ нимь и объ его киворіи). Въ церкви Печерскаго монастыря однимъ его благотворителемъ киворій быль оковань златомь, что, по всей віроятности, должно разуміть не о чистомъ золоть, а о позолоченной мьди или, если въ древнее

<sup>1)</sup> Новгор. 1-я лётоп. подъ 1156 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лаврент. летоп. подъ симъ годомъ.

<sup>3)</sup> Ibid. подъ синъ годонъ.

<sup>4)</sup> О киворін Юстиніановой Софін у Дюканжа въ Constantinop. Christlib. III, с. LVII и слёд., р. 50 sqq., в нашъ архієпископъ Новгородскій Антоній въ своенъ Палонник по изд. Саввантова стр. 73. О киворін Новой церкви Василія Македонянина патр. Фотій въ Laudatio,—у Бандури въ Імрегіим Огіеntale, t. I, lib. VI, р. 119.

время меди не волотили, о позолоченномъ серебре) 1). Епископъ Ростовскій Кирилль въ 1231 г. «причини (въ свой канедральный соборъ) кивота два 2) многопънна». Епископъ Владимирскій Митрофанъ въ 1237 г. «постави кивотъ въ святей Богородине сборней надъ трапезою и украси его влатомъ и сребромъ» (Архіепископъ Новгородскій Антоній въ своемъ Константинопольскомъ Паломникъ говорить о киворіи Константинопольской Софіи, который онъ называеть катапетазмою: «во олтари великомъ надъ святою трапезою великою, на срединъ ея, подъ катапетазмою повъшенъ Коньстянтиновъ вънецъ и у него же повъшенъ крестъ, подъ крестомъ голубь златъ; и иныхъ царей вънцы висять окресть катапетазмы... (и еще) у катапетазмы повёшены вёнцы малы, -30 ихъ, въ память всемъ христіаномъ и въ незабытіе Іудиныхъ ради сребренникъ, на ниже Господа Бога предаде» 3). Обычай въщать въ киворіи надъ престоломъ вънцы или украшенія въ видъ вънцовъ быль и у насъ. Такъ, въ Печерскомъ монастыръ быль повъшенъ надъ престоломъ вънецъ, пожертвованный Симономъ Варягомъ) ().

Принадлежность престоловъ кромъ свв. евангелій и крестовъ 5) (объ антиминсахъ см. ниже) составляли еще сосуды для храненія за-

<sup>1)</sup> Правнуковъ одного богатаго гражданина Кіева, получившаго въ Печерсковъ монастыръ чудесное испъленіе: «тоже испъленнаго правнукъ окова кивотъ златовъ надъ святою трапезою за очищеніе того»,—разсказъ Поликарпа объ Алиліи иконописиъ.

<sup>\*)</sup> Какъ понимать два кивота, не видно; но въроятите не такъ, что не только на престолъ, но и на жертвенникъ, а такъ, что на два престола.

<sup>2)</sup> По изд. Савваитова стр. 73, cfr ученаго издателя прини. 41 и 42.

<sup>4)</sup> Патерикъ, разсказъ Симона о созданіи церкви.

<sup>5)</sup> Въ древнъйшеее время евангелія хранильсь въ скевофилакіяхъ и въ олтарь приносились только для чтенія, памятниковъ каковаго приноса служить малый входъ на литургін. Когда онів навсегда положены на престолів, остается неизвістнымъ. Кресть первоначально явился въ олтарів въ видів большаго креста запрестольнаго, что было въ древнее время, и потовъ уже въ видів малаго напрестольнаго, что случилось тоже неизвістно когда (Римскій папа Левъ IV, 847—855, въ сочиненій De cura pastorali говорить: Super altare (престоль) nihil ponatur, nisi capsae cum reliquiis sanctorum... aut pyxis cum corpore Domini pro infirmis, у Дюк. Gloss. Latinit. подъ сл. Рухів. Въ Менологій импер. Василія нібть на престолахъ евангелія, а крестъ не металлическій, положенный, а изъ матерій, нашитый на одежду,—цитаты выше. По уставу Константинопольскаго патріарха Алексія, 1025—1043, въ неділю крестопоклонную и въ день Воздвиження кресть приносятся изъ сосудохранильницы, лл. 14 об. и 78). Запрестольный кресть называется иначе выноснымъ, потому что онъ выносится изъ олгаря въ

пасныхъ даровъ (дарохранительница). Сосуды эти устроялись двоякимъ образомъ-нли въ видъ голубя, составляющаго символъ Св. Луха, который подвёшивался въ киворіи надъ трапезой, или въ видё башенки-церковки, которая ставилась на самомъ престоль '). У насъ они были устрояемы въ той и другой формв 2) и, какъ дають знать свидетельства, ни въ той ни въ другой, а просто въ виде ящичка 3). Съдревняго времени упоминаются у насъ въ числе богослужебныхъ принадлежностей такъ называемые Герусалимы или Сіоны, бывшіе въ числь этихъ принадлежностей и у Грековъ, но неизвъстно какъ у нихъ вазывавшіеся 1). Всеславъ Полопкій, ограбившій Новгородъ въ 1066 г., взяль изъ его св. Софін, по позднійшему, но домонгольскому, свидівтельству лівтописи, между прочимь «ерусалимь церковный» 5), Андрей Боголюбскій устроняв во Владимирскій соборв «три ерусалима велми велиции отъ злата чиста (и) отъ каменья многоцівньна» и въ Боголюбовскую церковь одинъ «ерусалвиъ злать» 6). Въ ризницахъ соборовъ-Московскаго Успенскаго и Новгородскаго Софійскаго до настоящаго времени сохраняются четыре Іерусалима или Сіона, по два въ каждой, изъ коихъ два Московскіе следаны въ соборъ по повеленію вел. кн Ивана Васильевича въ 1486 г., а два Новгородскіе относятся при-

крестные ходы. Напрестольный кресть называется наче воздвизальнымь не отъвоздвизанія въ праздникъ Воздвиженія, а отъ того, что онъ въ противоположностькресту запрестольному стоящему есть кресть лежащій и потому воздвизается, т. е. поднимается).

<sup>1) 0</sup> сосудать этихь си. Bingh. Vol. III, p. 235, Дюк. Constantinop. Christ. lib. III, cap. LXII и след., p. 54 sqq., его же Gloss. Latinit. подъсля. Рухів, Turris, и Graecit. подъсля. артофором, периотера.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Голубь, котораго и доселё можно встрётить висящим надъ престолонь воиногихь сельскихь церквахъ, теперь, сколько знаемъ, уже не употребляется какъсосудь для храненія даровь, но именно это назначеніе имёль онъ въ Греціи, ислед. должно думать, что съ этимъ собственно назначеніемъ перешоль и къ намъвъ Россію. Форма башенки-церкви есть общеупотребительная въ настоящее время.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Митроп. Георгій предписываеть въ своемъ Устав'є «держати (запасные дары, приготовленные въ великій четвергь) отъ года до года больныхъ дёля въстружц'є» (Нифонть у Кирика: «держи въ сосуд'є»,— у Калайд. стр. 176 fin. в. у Пасл. соl. 27, s. 13).

<sup>4)</sup> Антонія, архієпископа Новгородскаго, Константинопольскій Паломникъ поизд. Саввантова стр. 77 нач..

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ипатек. лет. подъ 1178 г., 2 изд. стр. 412.

<sup>•)</sup> Пов'єсть объ убіенів Боголюбскаго въ Ипатск. л'єт., 2 над. стр. 395 на 396 нач..

близительно къ XV въку. Всв четыре Герусалима, серебряные позолоченые, представляють собою какъ бы модели церквей-два Московскіе большія, а два Новгородскіе меньшія (вышина Московскихъ — одного 1 арш. 5 вершк., другаго 1 арш. съ вершкомъ; вышины Новгородскихъ точно не знаемъ, но, если не измёняетъ намъ память, они приблизительно съ архіерейскую большую митру). Всв четыре Іерусалима внутри полые и имъють двустворчатыя дверцы. Особенность Новгородскихъ Іерусалимовъ составляеть то, что они поставлены на блюда, къ которымъ припаяны і). О богослужебномъ употребленіи Іерусалимовъ намъ извъстно за древнее время у Грековъ, а за позднъйшее время у насъ то, что въ большіе праздники они носились на великомъ выходъ за литургіей (и кажется также въ крестныхъ ходахъ) 2). Не имъемъ ни прямыхъ свёдёній, ни косвенныхъ указаній, но со всею вёроятностію думаемъ (какъ думають прежде нась и другіе), что Іерусалимы эти были ни что иное, какъ дарохранительницы (въ поздивишее врема и въ Москвъ по крайней мъръ были, кажется, Герусалимы праздничные, употреблявшіеся только въ торжественныхъ случаяхъ, и дарохранительницы обывновенныя, постоянно стоявшія на престол'в, ибо въ Уставъ Московскаго Собора говорится, что послъ праздника Сіоны относять въ ризницу, стр. 369). Что касается до происхожденія именя Іерусалимъ и Сіонъ, то пока объ этомъ не можемъ сказать ничего положительнаго. Можеть быть подъ церквами, видъ которыхъ имвли Ieрусалимы, котёли разумёть Іерусалимскую церковь Воскресенія, въ которой находится гробъ Христовъ, или Сіонскую горницу, въ которой совершена тайная вечеря 3).

Олтарь въ древнее время быль совершенно открыть для моля-

<sup>1)</sup> О Московских Герусалинах си. Специрева Панятники Московской Древности, стр. 37, гдв и рисунокъ одного изъ нихъ. Въ подписи на одноиъ: «си јерусалинъ», на другомъ: «си ерусалинъ». О Новгородскихъ преосв. Макарія Археологическое описаніе церковныхъ древностей въ Новгородъ, II, 205.

<sup>\*)</sup> Константинопольскій Палонникъ архіопископа Антонія по над. Саввантова стр. 77 нач., Уставъ Московскаго Успенскаго собора въ Вивліоснкѣ, т. Х, стрр. 138, 176, 368 и 369, Уставъ Новгородскаго Софійскаго собора въ Описаніи Синодд. рипп., отд. III, ч. І, № 399, стрр. 377 и 378. Въ обонхъ уставахъ Ісрусалимы называются Сіонами. Въ Моск. Уставѣ говорится: «Сіоны оба», стрр. 176 и 368, слѣд. ихъ было два; въ Новгородскомъ—въ меньшій праздникъ, «Сіонь единъ», въ большій—«Сіоны».

<sup>3)</sup> На Западъ также были Сіоны; но такъ они были совськъ другое, чъкъ у насъ,— Дюканже въ Gloss. Latinit. подъ сл. Sium (Sion). Cfr также *Рейскіего* комментарій на Конст. Порфирог. De ceremonn., къ кн. 1, гл. 1, прик. 10.

щихся мірянт, нбо нынъшнихъ иконостасовъ (о чемъ нъсколько ниже) вовсе не было. Между темъ въ литургіи, въ совершеніи на престоль таннства евхаристін, есть таннственныя действія, которыя не должны быть видимы лицами несвященными. Всделствие этого явилась нужда на время закрывать престоль вивств съ служащими. Для этой цвли съ древняго времени у престоловъ явились завъсы, которыя привъшивались со всёхъ четырехъ сторонъ между столбами киворіевъ на прутьяхъ, такъ что задергивались и отдергивались <sup>1</sup>). Въ монастыряхъ въ поздибищее время, не знаемъ и не совсемъ понимаемъ-по какой причинъ, въроятно-для большей простоты и большаго удобства, придуманъ быль другой способъ завъшивать престоль, а именио вивсто четырехъ завъсъ 2) вокругъ него самаго въшать одну завъсу надъ олтарной преградой (по линіи нынвшняго иконостаса), такъ что ею закрывался не одинъ престолъ, а весь олтарь 3). Въ Греніи не только во все время, соответствующее нашему періоду домонгольскому, но н весьма долгое послё, первый способъ завёшиванія если не оставался въ приходскихъ или мірскихъ церквахъ исключительнымъ, то былъ рвшительно преобладающимъ надъ последнимъ (). Следовательно, нужно и въроятно думать, что и у насъ было такъ. Но у насъ, какъ мы сказали, у престоловъ были наибольшею частію не киворіи, а горизонтальныя свии (небеса, сорачой). Какимъ образомъ устраивались завъсы вокругъ престоловъ у этихъ съней, положительно не знаемъ; въроятно такъ, что лодъ шестами, желёзными прутьями или вервами самихъ съней дълали еще четвероугольникъ шестовъ, прутьевъ или вер-

<sup>4)</sup> Симеонъ Солунскій говорить единственно о зав'яс'я престола, — De sacro templo, гл. 139, у Миня t. 155, р. 348.



¹) О завъсъ престола см. Дюканжа Constantinop. Christ. Lib. III, с. LXV, р. 56, его же Gloss. Graecit. подъ сл. хатапата́зра. Антоній Новгородскій въ приведенной выше выпискъ потому и называеть виворій катапетазмою, что онь имъль между своими столбами завъсу, и см. еще у него стр. 74. У Грековъ и до настоящаго времени весьма неръдко, что церкви имъють завъсы у престоловъ, причемъ бываеть или такъ, что витстъ съ этими завъсами имъють завъсу и у царскихъ дверей, или такъ, что послъдней уже не имъють. Въ Менологіи импер. Васклій престоль съ завъсами между столбами виворія—ч. І, стр. 16.

<sup>2)</sup> Собственно восьми, потому что на каждой стороне киворія делали по две завесы, чтобы раздергивать на две стороны, оть чего завесы называются сирорся (Дюж. Gloss. Graecit. подъ синъ словонь).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что этоть способъ завешиванія быль въ монастыряхь, свидётельствуєть латр. Германъ, — выписка мёста у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. хататетазиа.

вей <sup>4</sup>). Въ Греціи олтарныя или собственно престольныя завѣсы бывали очень богатыя, не просто шелковыя, но вытканныя и вышитыя золотомъ, съ вытканными или вышитыми священными изображеніями. Несомнѣнно или по крайней мѣрѣ весьма возможно и вѣроятно, чтотакія завѣсы бывали и у насъ, ибо, имѣя деньги, ихъ безъ труда можно было пріобрѣтать изъ Греціи.

Въ Греціи престолы обыкновенно ставились не прямо на поль олтарный, а на подставленную подъ нихъ болье или менье высокуютумбу (подобную тымъ тумбамъ или рундукамъ, на которыхъ облачаются архіерей среди церкви, только не на подвижную, а на неподвижную), такъ что къ нимъ былъ восходъ въ одну, двъ и три ступени <sup>2</sup>) Дълалось это, очевидно, съ тою целію, чтобы престолъ съ предлагаемыми на немъ Теломъ и Кровію Христовыми возможно лучше былъвидимъ всемъ присутствующимъ въ церкви. Что это было такъ и у насъ, во всехъ или не во всехъ церквахъ, въ періодъ домонгольскій и после, о семъ свидетельствуютъ доселе находящіеся на такихъ тумбахъ или возвышеніяхъ престолы въ некоторыхъ древнихъ церквахъ.

Относительно пространства одтаря престолы въ Греціи съ самаго древняго времени ставимы были такъ, какъ это и нынѣ, а именно не были приставляемы вплоть къ передней стѣнѣ, какъ то нерѣдко (а относительно не главныхъ или побочныхъ престоловъ всегда) у католиковъ 3), но непремѣнно были ставимы среди одтаря, такъ что кругомъ ихъ былъ ходъ, а впереди помѣщались архіерейское и іерейскіх сѣдалища или такъ называемое сопрестоліе.

Въ первенствующее и древнъйшее время какъ служаще священники, какъ и молящеся міряне во время совершенія богослуженія невсключительно стояли, но отчасти стояли, отчасти сидъли (бывъ при-

<sup>1)</sup> Въ монастыряхъ, какъ следуетъ заключать изъ словъ Патерика Печерскаго, и у насъ завесы были делаемы у олтарныхъ преградъ (Разсказъ Поликарпалобъ Алипіи, — о летаніи чудеснаго голубя). А что касается до завесъ у самыхъ престоловъ, то нивеиъ свидетельства, что въ виде по крайней ибре исключенія оне оставались у насъ до довольно поздняго времени. Такъ, въ описаніи одной церкви Тверской области, сдёланномъ въ 1602-иъ году, говорится: «Вокругъ престола подъ сёнью завесъ тафтяная алая», си. книжку: «Микулинская лётопись, составленная по древнихъ актамъ», Москва, 1854, стр. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Симеонъ Солунскій Expositio de divino templo, у Миня t. 155, p. 705, п. 17. См. еще у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Κρηπίς.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ древнитъ церквахъ и у католиковъ главные престолы всегда ставились такъ, какъ у Грековъ.

глашаемы отъ сидвнія къ стоянію доселв сохранившимся въ богослуженін восклицаніємь: «премудрость, прости», что значить: «внимайте н вставайте») 1). Вследствіе этого въ церквахъ должны были явиться съдалища или мъста сидънія для священниковъ и для мірянъ. Съдалища священивковъ, имъвшія свое мъсто, подразумъвается, въ одтаръ, были устроены не съ западной стороны св. трапезы и лицомъ не къ востоку, гдв и какъ ныев стоять служащіе священники, а съ восточной стороны и лицомъ къ народу, именно — онъ поставлены были въ полукругв олтарной абсиды, непосредственно или вплотную къ ствив. Съдалище епископа было поставлено въ центръ полукруга абсиды, а съдалища пресвитеровъ полуполукружінми съ объихъ его сторонъ. Съдалище епископа было — тронъ, что не есть почетное наименование всякаго съдалища, заимствуемое отъ лица, которое. на немъ сидитъ, а есть простое наименование почетнаго съдалища именно извъстной формы; греческое тронъ — Эрочос по-русски значить кресло, т. е. съдалище, устроенное въ формъ кресла, съ спинкой и ручками. Тронамъ или кресламъ епископскимъ усвоено было еще наименованіе канедра (хадебра, что вначить вообще съдалище и мъсто сидънія) 2).

<sup>1)</sup> Погречески: σοφία, ορθοί! т. е. премудрость, (будьте) прямы, (стойте) прямо, вставайте (орвос-прямой, прямо стоящій въ противоположность седящему: у Василія Великаго въ правиль 91-иъ: ορθοί ποιούμεν τὰς εὐχάς... τὸ ὄρθιον σχημα тік прообсоутк). Наше непонятное «прости» есть ни что иное, какъ переводъ греческаго орвой, именно - прости множественное изъ прость (простый), которое употреблено въ его древневъ значения прямой. Усфіа, значащее премудрость, въ данновъ случав есть условное восклицаніе, возбуждающее вниманіе, которое можно было бы, если бы было позволительно, сравнить съ употребляенымъ нынъ въ парданентахъ: слушайте, слушайте. — Во времена Густина мученика литургія состояла взъ трехъ частей: чтенія писаній Ветхаго и Новаго Завёта, проповёди (настоятеля вли иного кого) и изъ молитвъ (съ благословеніемъ даровъ): въ продолженіе первыхъ двухъ частей литургін сидели, въ продолженіе третьей-стояли, 2 Аполог. у Bingh. Vol. VI, р. 185. Въ Постановленіяхъ Апостольскихъ, у Bingh. ibid., читается: «если въ то время, какъ вы силите (въ церкви за богослужениемъ), войдеть (въ нее) какой небудь хорошій человікь и извістный по жизни, чужой ли вли взъ исстныхъ жителей, то братья да примуть (встретять) его черезъ діаконовъ, и если нътъ пъста, то діаконъ, заставивъ встать (съ пъста) юнъйшаго (взъ присутствующихъ), втжливо, а не грубо, да посадить его (пришедшаго)».

<sup>2)</sup> Въ настоящее время у Грековъ въ просторъчін ковха вли полукружіе олгаря, въ которомъ помъщается сопрестоліе, называется вивстъ съ симъ послъднивь χηβάδα или άχηβάδα, каковое слово значитъ тоже, что конха, т. е. раковина.

По-славянски тронъ или кресла — престолъ (просто столъ въ смыслъ сидінія есть стуль, а престоль боліве, чімь столь). Въ древивищее время, какъ кажется, и съдалища презвитеровъ устроялись въ видъ троновь или кресель, о чемь должно заключать, во-первыхъ, изъ наименованія совокупности съдалищь епископскаго и презвитерскихъ то σύνθρονον—сопрестоліє, т. е. соединеніе многихъ троновъ или престоловъ, во-вторыхъ, изъ того, что презвитеры назывались об тох быτέρων θρόνων 1). Во всякомъ случав имвемъ положительныя свидетельства, что въ древнее время такъ было иногда и въ нъкоторыхъ мъстахъ 3). Въ поздивищее время свиалища презвитеровъ вивсто особыхъ для каждаго троновъ или креселъ были общеми для всёхъ лавками (т. е. двъ лавки съ объихъ сторонъ епископскаго трона или кресла). Тронъ епископа становился не непосредственно на полъ олтаря, но на болье или менье высокую подставу, что дылалось для того, чтобы изъ-ва св. трапезы онъ могь видъть присутствующихъ мірянъ, а присутствующіе міряне могли видеть его и чтобы онъ могь быть слышниъ последними, когда говориль съ трона или съ своей «каоедры» поученія 3). Въ древивищее время и съдалища презвитеровъ если не всегда то иногда ставились на одной высотъ съ трономъ епископа 1). Въ позднъйшее время они становились непосредственно на полъ олгаря такъ что всегда были болве или менве ниже трона епископа. Епископскіе троны или кресла по своей форм'в были тоже, что наши кресла, отличаясь оть нашихъ твиъ, что спинку имвли совершенно глухую и сравнительно высокую и что съ боковъ подъ ручками имёли глухія стінки. Что касается до степени возвышенія трона епископскаго надъ поломъ олтаря, то опредвленныхъ правилъ относительно его, если они были, мы не знаемъ; но слишкомъ низко онъ не могъ

<sup>1)</sup> Выписка изъ Григорія Богослова у *Bingh*. Vol. III, р. 218. Туть же и другія выписки, о сиыслі которыхъ, не совершенно ясновъ, можно спорить.

<sup>2) 0</sup> съдалищахъ епископа и презвитеровъ, устроенныхъ Павлиномъ Тирскимъ въ построенной имъ церкви, Евсевій говоритъ: θρόνοις τε τοῖς ἀνωτάτω εἰς τὴν τῶν προέδρων τιμὴν χοσμήσας... Н. Е. L. X., с. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ древнее время епископы обыкновенно сказывали поученія съ своего трона или съ своей каседры въ одтарѣ, а не съ амвона, и только въ случаѣ сласости голоса, чтобы быть лучше слышинынъ (какъ Златоустый), съ послѣдняго,— Bingh. Vol. III, р. 194 (у насъ епископскій тронъ— «горнее мѣсто», т. е. высовое мѣсто».

<sup>\*)</sup> Приведенное свидътельство Евсевія о съдалищахъ въ церкви Павлина.

быть ставимъ по указанной выше причинъ, а свидътельства дають знать, что иногда быль ставимъ и очень высоко 1). Съдалища презвитеровъ, какъ мы сказали, имъли форму нашихъ лавокъ. Какъ престолы, такъ и съдалища, если не всегда, то наибольшею частію устроялись у Грековъ каменные <sup>2</sup>). Эти престолы съ съдалищами или эти сопрестолія въ настоящее время остаются у нась до нівкоторой стелени только въ архіерейскихъ каеедральныхъ соборахъ. Но въ то древнее время, которое соотвётствуеть нашему періоду домонгольскому, у Грековъ онъ были непремънно и безъ исключенія во всъхъ приходскихъ церквахъ, составляя ихъ необходимую и существенную приналлежность. Много выше мы говорили, что въ первенствующее время каждая отдёльная община, представлявшая изъ себя особую церковь въ смыслъ духовномъ и имъвшая вмъсть съ симъ свою перковь въ сиысле вещественномъ, непременно имела и своего епископа, который есть предстоятель церкви и безъ котораго церкви (отлёльной полноправной церковной общины) быть не можеть; вследствие этого въ первенствующее время при каждой церкви въ смыслв вещественномъ непремънно быль епископъ и, наобороть, эти церкви были только при епископахъ. Въ последствии времени, съ одной стороны, чрезъ уничтожень епископій сельскихъ, съ другой стороны, —по неудобству и затруднительности для жителей общирныхъ городовъ всвиъ собираться для молитвы и для принятія тайнствъ евхаристій въ одно м'есто, въ селахъ и городахъ явились церкви, завъдуемыя только презвитерами няв приходы въ нынъшнемъ смыслъ, о чемъ обстоятельнъе мы говорили выше. Такъ какъ однъ изъ этихъ церквей перестали быть самостоятельными, а другія явились не въ качестві таковыхъ, но ті и другія были какъ бы подъотдівленіями («выставками») той церкви епискоиской, къ которой принадлежали: то въ древнее время принято

¹) Приведенныя слова Евсевія. См. его же у Bingh. Vol. III, р. 219 (θρόνος ὑψηλός).—Въ Солуни мы видъли три епископскіе трона, оставшіеся отъ временъ
дотурецкихъ: одинъ въ бывшей св. Софіи (т. е. въ самой бывшей церкви, теперь
мечети, на своемъ мѣстѣ), другіе два на дворахъ бывшихъ церквей св. Георгія
(ротонда) и св. Пантелеймона. Первый виѣетъ три ступени восхода, вторые два по
шести (у послѣднихъ двухъ, каменныхъ какъ и первый, подставы, на которыхъ
высѣчены ступени, сохранились такимъ образомъ, что они сами и эти ихъ подставы
высѣчены изъ одного пѣльнаго камия).

 $<sup>^{3}</sup>$ ) А такъ какъ на камий сидёть нельзя, то на время богослуженія они покрывались коврами (и можеть быть подушками),—Bingh. Vol. III, р. 220 ( $\theta$ ρόνος ἐσθολισμένος, cathedra velata).

было, чтобы онъ въ знаменование сего непремънно имъли престолъсвоего епископа съ съдалищами составлявшихъ соборъ при немъ презвитеровъ или вообще епископско-презвитерское сопрестоліе. При освященіи этихъ церквей епископы на находившихся въ нихъ своихъ престолахъ (тронахъ, каеедрахъ) совершали обрядъ своего въ нихъ вопрестоленія (ένθρονισμός, ένθρονιασμός), т. е. чрезъ возсяданіе напрестолы совершали действіе видимаго усвоенія этихъ церквей своей. власти (какъ бы объявляли ихъ чрезъ сіе своею собственностію, «посядали» ихъ). Такъ это было въ Греціи во все время, соотв'єтствующее нашему періоду домонгольскому; сопрестолій не им'вли толькоцеркви домовыя, которыя не были подъотдёленіями каоодральной церкви епископской или общинной церкви приходской, а представляли нёчтоособое, которыя не были въ собственномъ смыслъ и не назывались храмами и перквами (ναὸς, ἐχκλησία), а были и назывались молитвенными домами или храминами и молитвенинцами (εὐκτήριος οἶκος, εὐκтирогом), которыя не освящались архіереями лично, а чрезъ посыланные антиминсы, и въ которыхъ архіерен вовсе не служили і), Подобно Грекамъ такъ это было и у насъ въ періодъ домонгольскій и довольнозначительное время послв. Относительно сего мы не имвемъ письменныхъ свидътельствъ, но имъемъ свидътельства самыхъ памятниковъ: въ Новгородъ довольно значительное количество древнихъ приходскихъ церквей до настоящаго времени сохраняють свои древнія опископскопресвитерскія сопрестолія <sup>2</sup>). При этомъ рождается вопрось, на который мы не въ состояни отвечать. Въ Греціи непременное присутствіе или бытіе сопрестолій въ приходскихъ церквахъ соединалось сънепремъннымъ освящениемъ этихъ церквей самими архіереями; у насъже, какъ скажемъ сейчасъ ниже, было далеко не всегла такъ; отсюда рождается тотъ вопросъ, на который мы ничего не можемъ отвъчать: устроялись ли сопрестолія только въ церквахъ, которыя освящалисьсамими епископами или во всёхъ вообще 3). Сохранившіяся Новгород скія сопрестолія всё суть каменныя, и именно-или каменныя въ собственномъ смыслё или выкладенныя изъ кирпича 1). Что касается до

4) *Hpeocs. Maxapi* ibidd..



<sup>1)</sup> Вальсанонъ въ толкованіи на 7 пр. седьмаго всел. соб.,—у Ралли и II. II, 581, онъ же въ канонич. отвётакъ патр. Алекс. Марку,—ibid. IV, 459.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Прессв. Макарія. Археологическое описаніе церковныхъ древностей въ-Новгородів, ч. І, стрр. 277, 282, 326, 349, 446, 486, 491, 501, 549, 583, 592.

<sup>3)</sup> Лавки или скамым для сидінія священниковъ, какъ часть сопрестолій и безь мысли о сихъ посліднихъ, какъ о таковыхъ, конечно, были устрояемы вездіс-

архіерейских въ нихъ троновъ или кресель, то последніе представляють только весьма отдаленное сходство съ действительными тронами или креслами, и по всей вероятности дело должно понимать такъ, что это не самые троны или кресла, а только места для последнихъ, которые, бывъ деревянными, лишь ставились въ эти места (Более чемъ вероятно, что первоначально епископы съ презвитерами и стояли при совершении службъ тамъ же, где сидели, т. е. съ восточной стороны престола, обратась лицемъ къ народу. Но такъ какъ во всякомъ случае переходъ ихъ для стоянія на западную сторону долженъ быть относимъ ко времени много или не много раннейшему принятія нами христіанства, то мы и не поднимаемъ речей объ этомъ).

Въ настоящее время у насъ непремънно всв церкви имъють антиминсы. Но это обычай не древнецерковный. На вопросъ, когда появились антиминсы у Грековъ, ничего не можемъ отвъчать, кромъ того, что они упоминаются въ первый извъстный разъ (но не какъ нъчто новое) у Никифора Испов'ядника (806—815) 1). Названіе антиминсъ ачтицичоски у насъ производять оть ачті—вивсто и mensa—столь, что будеть-вивстопрестоліе, плать (освященный), замізняющій собою престоль. Но амті есть слово греческое, а mensa — латинское, и Греки не могли составить сложнаго слова такимъ образомъ, чтобы одну половину его взять изъ своего языка, а другую изъ чужаго. Греческіе писатели производять антіціногом изъ анті и ціноос, изъ которыхъ последнее есть взятое въ греческій языкь латинское missus и значить блюда съ кушаньями, самыя кушанья, столъ накрытый кушаньями 2); происхождение названия писатели объясняють такъ, что антиминсъ вивсто «мыслимых» брашнъ святой транезы, при чемъ подъ брашнами разумъють дъйствія, входящія въ составь освященія церкви, которое замвняють собою антиминсы 3). По выраженію Вальсамона, анти-

<sup>\*)</sup> Ιοαμητ Κατρεκίκ γ Ραππα α Π. V, 44 μασ. α Βαπεςαμοητ ibid. II, 372 π 582. Περβωκ: προσηγορία αυτη (του άντιμινσίου) παράγεται άπο του μίνσου, του καθ Έλλήνος το κανουν (ο καμγητ επ. βωπε) δηλουντος, κατά δὲ τὴν Ἰταλὴν γλώσσαν το πεπραγμένον τοῦς όψοποιοῖς ἐδεστόν... Βτοροκ: (τὰ ἀντιμίνσια) ἀρκουσιν ἀντὶ καθιερώσεως ἤτοι ἐνθρονισμοῦ καὶ ἐγκαινίων καὶ ἀνοιξίων διὰ τοῦτο γὰρ καὶ ἀντιμίνσια ἐκλήθησαν ἤτοι ἀντιπρόσωπα καὶ ἀντίτυπα τῶν πολλῶν τοιοῦτων μίνσων, τῶν καταρτιζόντων τὴν ἀγίαν δεσποτικὴν τράπεζαν..., τὰ ἀντιμίνσια ἀντὶ τῶν καταρτιζόντων τὸ ἄγιον θυσιαστήριον καὶ λογιζομένων μίνσων τῆς ἀγίας τραπέζης, ἤγουν τοῦ ἐνθρονισμοῦ, τῶν ἀνοιξίων καὶ τῶν ἐγκαινίων.



<sup>1)</sup> y Palie e II. IV, 427.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cfr Дюканока Gloss. Graecit. подъ сл. мічтос и Latinit. подъ сл. missus № 1. Изъ missus французское mets (наша инса едва ли не изъ него же).

минсы придуманы (ἐπενοήθησαν) 1) для замёны престоловъ надлежаще освященных врхіереями и употреблялись-во-первых для служенія въ домовыхъ церквахъ, которыя не освящались архісреями и для которыхъ антиминсы замёняли сіе освященіе <sup>2</sup>), во-вторыхъ-для совершенія литургін вообще въ м'встахъ неосвященныхъ (и выдавались архіереями мірянамъ, желавшимъ имёть домовыя церкви, и священникамъ, имъвшимъ нужду и хотъвшимъ имъть возможность служить литургію въ неосвященныхъ мъстахъ, т. е. гдъ бы то ни было внъ церквей). Въ Греціи не только въ продолженіе всего нашего періода домонгольскаго, но и долгое время после господствоваль тоть взглядь на приходскія церкви, что он'в непремівню должны быть освящаемы архіереями, и тогь взглядь на антиминсы, что ихъ назначение только замънять св. трапезы церквей, освященныя архіереями, для служенія въ храминахъ и мъстахъ неосвященныхъ з). А поэтому у нихъ не только въ продолжение всего нашего периода домонгольскаго, но и долгое время послъ не были употребляемы въ приходскихъ церквахъ (освященныхъ архіереями) антиминсы 1). У насъ въ этомъ отношенім по нужді былодопущено премънение закона. Вслъдствие общирности нашихъ епархий у насъ не представлялось возможнымъ, чтобы архіереи непремвиносами освящали всв приходскія церкви и поэтому у насъ ввелось въ

¹) У Радин и П. II, 372.

<sup>2)</sup> Изъ чего слёдуеть, что домовыя церкви не были церкви въ собственномъсмыслё, но простыя храмины, назначенныя и отдёленныя для молитвы, и въ которыхъ литургія совершалась на антиминсахъ, какъ и во всякомъ неосвященномъ

<sup>\*)</sup> Симеонъ Солунскій De sacro templo, сарр. 108, 126 м 127, у Миня t. 155 соll. 318, 332, 333. Ранъе Симеона Солунскаго: соборное діяніе патр. Матеен 1400 г. (здісь о возлаганія антининса на освященный св. престоль говорится: όπου δὲ τυγχάνει πεπηγμένον θυσιαστήριον, ἀπειροχαλία ἔσται καὶ ἐπείδειξις, ἀργήσαντα τὸ ἀκίνητον, ἐπιθεῖναι αὐτῷ ἀντιμίνοιν καὶ λειτουργῆσαι), Acta Patriarchatus Constantinopolitani Μικλουμίνα μ Μυλλερα II, 340, указъ патр. Нила (1378—1388) у Радин и П. V, 141, отвіты патр. Манунла 2-го († 1254) івіd. стр. 116, Іоаннъ Китрскій н Вальсанонъ вь указанныхь выше містахь.— Однако въ Греціи не везді было такъ. Въ патріархаті Антіолійсковъ во второй половині XI віка, по свидітельству Никона Черногорца, крітко содержался обычай, чтобы употреблялись въ церквахъ антиннсы, си. Горск. и Невостр. Опис. Сунодд. ркпп., № 226—229, стр. 46.

<sup>4)</sup> Если церковь, бывъ построена, не скоро могла быть отдёлана, въ такомъслучай до освящения въ ней было служимо на антиминсе, Acta Patriarchat. Constantinop. II, 563 нач.

обычай выбото собственнаго архіерейскаго освященія полагать въ приходскихъ церквахъ освященные архіереями антиминсы. Какъ при этомъ совершалось самое освящение церквей не архіереями, а священниками, остается намъ неизвъстнымъ. Въ льтописяхъ архіерейскія или собственныя освященія церквей называются великими, изъ чего слідуеть, что было малое освященіе, не архіерейское. Но древняго чина этого последняго освященія намъ невзвёстно (Антиминсы по своему происхожденію суть тв платы полотияные или иной матерін, которыми вытиралась помовенная св. трапеза при ея освящении архіерейскомъ 1). Послъ освящения церкви антиминсы оставлялись на престолъ въ продолженіе семи дней, бывъ положены подъ его одежду, и потомъ снимались 2). Іоаннъ Китрскій возстаеть противь освященія антиминсовь въ другое время, какъ противъ дёла незаконнаго 3), но при Симеонё Солунскомъ это по нуждё допускалось 1). Симеонъ Солунскій говорить о вложение въ антиминсы святыхъ мощей <sup>5</sup>), но до него этого не говорится, а Вальсамонъ какъ будто прямо хочеть сказать, что этого не делалось 1). Преп. Өеодоръ Студить и патр. Нилъ говорять объ антиинисахъ не только полотняныхъ или вообще изъ матеріи, но и доща-

<sup>•)</sup> У Радин и П. II, 581 fin. и IV, 459. Онъ говорить, что домовыя неркви освящались (посредствомъ антиминсовъ) безъ положенія мощей и что ενσοριασμός τῶν ἀγίων λειφάνων составляетъ преннущество приходскихъ церквей (освященныхъ архіереями безъ антиминсовъ).



¹) Симеонъ Солунск. De sacro templo, с. 107 fin.,—у Миня соl. 313, у Дрианжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. ἀντιμίνσιον выписка е Nomocanone Coteleriano и у него же выписка изъ Евхологія подъ сл. хатара́рха, сіт ниже указаніе, какъ нынѣ у Грековъ (У патр. Мануила спрашивающій его епископъ говорить объ антиминсахъ: 'Αντιμίνσια ἴσμεν γενόμενα, ἐπὰν ὁ ἀργιερεὸς δὶ ἐαυτοῦ ἐνεργήση ἐγκαινισμὸν καὶ ἐχ τοῦ πανίου τοῦ ὑποστρωθέντος καὶ περιειλήσαντος τὴν τράπεζαν, εἰς βραχέα τεμνομένου καὶ γραφομένου, τοῖς ἰερεῦσι δίδοσθαι, у Ралии в П. V, 115. А нашъ митр. Георгій въ своемъ Уставѣ говоритъ: «антиминсъ свящается, егда церковь святятъ или митрополита ставять или епископа»).

<sup>\*)</sup> Nomoc. Cotelerian., Eucholog. у Дюк. подъ указанными словами, Іоаннъ Китрскій у Ралли и П. V, 413.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Радли и П. V, 416, давая знать, что иные архіерен злоупотребляли выдачей антиминсовъ, превращая ее въ торговлю. Сfr Вальсамона, по которому тоже при освященіи церкви.

<sup>4)</sup> De sacro templo, с. 127, у Миня col. 333, и при этомъ за невозможностію совершить освященіе самому архіерею (случай болізни) дозволялось совершить его съ разрішенія архіерея и священнику.

<sup>5)</sup> Въ сейчасъ указанномъ мёстё.

ныхъ (ἐν σινδόνι ἢ ἐν σανίσι... διὰ πανίου ἢ διὰ σανίδος) 1). Во времена Симеона Солунскаго антиминсы, представляя точное подобіе св. трапезы, были такъ сказать многосоставные, именно на нихъ нашивалось все то, что подагалось на св. трапезу: четыре малые плата по угламъ въ образъ евангелистовъ, два равные самому антиминсу плата въ замвну срачицы и одежды (хатабарха и трапеζοφόριον) и поверхъ по следняго въ среднее илитонъ, — частицы мощей завернутыя въ твань пришивались съ передней стороны 2). Когда вошло у насъ въ обычай класть антиминсы на всв престолы, т. е. и на освященные архіереямисказать не можемъ. Что обычай явился не съ самаго начала, на это имвемь положительное свидвтельство въ словахъ митр. Георгія, который говорить въ своемъ Уставъ: «безъ антиминса не достоитъ служити въ неосвященной церкви, а въ освященной достоитъ» (митрополить употребляеть слово церковь или въ общемъ смыслъ храма, храмины, или хочеть сказать, что, построивь церковь, можно начать въ ней служеніе и до освященія ея архіереемъ, взявъ у последняго антиминсь) 3). Затёмъ, мы имбемъ отъ 1148 г. антиминсъ, на которомъ написано: «жъргвъникъ святаго мученика Георгія, священъ отъ Нифонта архіепискупа Новгородьского повельніемь епискупа Ростовьскьго Нестора при благочестивъмъ князи Георгіи сыну Мономахову мъсяца сентября въ 1 (день) въ лето 6657, индикта въ 12 - 4), т. е. надпись хочеть сказать, что Нифонть Новгородскій, бывь въ 1148 г. въ Суздали у Юрія Долгорукаго 5), освятиль въ епархіи епископа Ростовскаго Нестора (въ которой принадлежала Суздальская область) съ его дозволенія одну (неизвістную намь) церковь. Если бы этоть антиминсь

<sup>1)</sup> Первый у Миня въ Патрол. t. 99 col. 1056; второй у Радии и П. V, 142. Туть, можеть быть, не безполезно для сравненія припомнить, что на Константинопольском собор 1276 г. епископъ Сарайскій Оеогность спрашиваль: «подобаеть ли свящавъ трапезу преносити отъ м'еста на м'есто и на ней диторгисати» и получиль въ отв'ять: «подобаеть, понеже по нужи есть, хотящіе людіе не им'ешть себ'я упокойна м'еста, но стрещи ю со страхомъ и трепетомъ, въ чист'я м'ест'я поставити ю и служити на ней» (въ Памятин. Павлова col. 136, § 21).

<sup>3)</sup> Ibid...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ибо если съ антининсомъ можно служить литургію во всякой храмин'в и везді, то тімь боліве въ будущей церкви.

<sup>4)</sup> И. И. Срезневскаго Древніе памятники Русскаго письма и языка стр. 30, соl. 2, а снинокъ всего антиминса въ приложж. къ книгѣ прессв. Макарія Археологич. опис. церкк. древни. въ Новгородѣ I, 254 (годъ 1149-й у обомить по недосмотру выставленъ неправильно).

<sup>5)</sup> См. Новг. 1-ю лът. подъ 1148 г..

принимать за действительный антиминсь, то следовало бы, что въ половинъ XII въка у насъ уже былъ обычай полагать антиминсы и на престолы, освященные архіереями. Но въ виду того, что обычая не было въ церкви Греческой і), намъ представляется это послёднее весьма сомнительнымъ, и мы скорве наклонны полагать, что въ нашемъ антиминсь должно видеть не действительный антиминсь, а что либо другое. Что другое, объ этомъ можно думать надвое, именноили что у насъ быль обычай класть на престолы подъ ихъ одежды особенный плать, который не имъль священнаго значенія, но на которомъ делалась запись объ освящении церкви въ томъ намерении, чтобы этоть плать, сохраняемый на престоль, храниль память о годь освященія церкви н составляль какь бы ея льтопись 2), или что надписанія о времени освященія церквей дізлались на тіхть четырехть небольших платахъ (τέσσαρα ύφάσματα), которые полагались на четыре угла престола, какъ символы евангелистовъ, и что такимъ образомъ въ нашемъ древнемъ антиминсъ съ надписаніемъ мы и имвемъ одинъ язь этихъ платовъ. Въ пользу последняго предположения говорить то, что въ новомъ греческомъ требникъ эти четыре плага называются ύράσματα ή γαρτία (ибо ткани дозволяется замінять хартіями) τοῦ èмдосующой з). Полагать то или другое мы имфемъ и действительныя основанія. У Грековъ антиминсы, поелику не назначались для опредівленныхъ мість, а могли быть переносимы во всякое місто (были переносныя святыя трапезы), не надписывались на имя извъстнаго прихода (οὐ περιγράφονται ἐν τῆδε τῆ ἐνοριᾳ) '). Что и у насъ, подобно Грекамъ, не было въ древнее время обычая надписывать антиминсовъ. объ этомъ свидетельствуеть сохранившееся до настоящаго времени весьма большое количество древнихъ антиминсовъ, которые не имъютъ никакихъ надписей, а имъють только изображенія крестовъ в); а что

<sup>1)</sup> Въ половинѣ XIII вѣка нѣкоторые архіерен въ Греціи уже думали, что безъ антиминсовъ (ни въ какихъ церквахъ) нельзя служить литургіи, у Ралли и II. V, 115. Но еще и въ концѣ XII-го этого не видно (Вальсамонъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нѣкоторые изъ подобныхъ антиминсовъ или платовъ, принимаемыхъ за антиминсы съ лѣтописями, дѣйствительно найдены были подъ срачицами престоловъ,—прессе. Макарія Археол. опис. церкк. древин. въ Новгородъ I, 163 м 350 прими..

<sup>3)</sup> Cm. ΒΤ Εὐχολόγιον μέγα Чинъ освященія церкви — 'Ακολουθία καὶ τάξις εἰς εἰγκαίνια ναοῦ π Чинъ ο поколебавшейся святой трапез' — Τάξις γινομένη ἐπὶ σαλευθείσης ἀγίας τραπέζης.

<sup>4)</sup> Іоаннъ Китрскій у Ралли и ІІ. V, 413.

<sup>5)</sup> Такъ было и у Грековъ и это разунвется въ греческихъ памятникахъ,

последніе антиминсы суть действительные антиминсы, это видно изъ того, что многіе изъ нихъ найдены съ пришитыми къ нимъ святыми мощами 1). Оть XV въка мы знаемъ славянскій Требникъ, въ которомъ говорится, что въ новоосвященной архіереемъ церкви антиминсы остаются на престолъ въ продолжение семи дней, что потомъ они снимаются и служба совершается безъ нихъ 2). Но свидетельство Требника, воспроизводящаго безъ изменения треческий чинъ или повторяющаго свой греческій оригиналь, не можеть быть принято за свидітельство о практикъ. А такихъ свидътельствъ, которыя, отвъчая на нашъ вопросъ, говорили бы именно о практикъ, намъ неизвъстно (Греки въ настоящее время, подобно намъ, имъють антиминсы непремънно вовсъхъ церквахъ. Въ греческомъ чинъ освящения церкви, помъщенномъ въ Εὐχολόγιον μέγα, т. е. въ великомъ Требникв, находимъ относительно антиминсовъ следующее. Передъ темъ какъ архіерей приготовляется омывать св. трапезу, священники полагають на четырехъ углахъ ея антиминсы; когда архіерей отреть антиминсами трапезу, священники отлагають ихъ, и на четырехъ углахъ полагаются четыре ткани илв вивсто нихъ хартіи,—та τέσσαρα ύρασματα ή αντ αὐτῶν τα χαρτία укръпляемыя воскомастикой; когда на престоль будуть надъты срачица и одежда, архіерей распростираеть на святой трапев антиминсы (помянутые выше), полагая ихъ одинъ на другой, — θάτερον θατέρω έπιτιθέμενος, потомъ распростираеть надъ ними и антиминсъ церкви,хаї τὸ τῆς ἐχχλησίας ἀντιμίνσιον, и на немъ полагаеть святое еванreлie).

Мы сказали, что сохранилось до настоящаго времени весьма большое количество древнихъ антиминсовъ. Такъ какъ на антиминсахъ нътъ надписей, то мы не знаемъ навърное, есть ли между ними относящіеся къ періоду домонгольскому. Но несомнънно то, что въ сохранившихся антиминсахъ мы имъемъ наши антиминсы въ ихъ первоначальной, идущей ко временамъ домонгольскихъ, формъ. Эти антиминсы, не имъя ничего общаго съ нашими нынъшними, по своей формъ суть весьма малые четвероугольники или четвероугольные лоскуты, и именно—квадратные, имъющіе четверть, четверть съ небольшимъ длины и ширины;

когда говорится объ антиинсахъ, что они графочта (Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. ачтиричесоч).

<sup>1)</sup> Въ позднъйшее время у насъ явился обычай надписывать антиминсы, прессв. Макарія Археолог. опис. церкк. древни. въ Новгородъ I, 162, Опис. Синодд. рукпп. № 358 л. 1, № 372 л. 31.

<sup>\*)</sup> Описанія Синодд. ркпп. № 372 л. 31.

но своей матеріи всв они суть если не самый грубый, то весьма грубый холсть (подразумівается — більій, некрашеный); всі изображенія на нихъ (при отсутстви всякихъ надписей) состоять въ начертании трекъ небольшихъ крестовъ, которое обыкновенно сдълано не кистію живописца и не красками, а перомъ и чернилами (на подобіе того и съ темъ искусствомъ, какъ делаются надписи на почтовыхъ, посылаемыхъ въ холств, тюкахъ) <sup>1</sup>). Если показать человъку не знающему древній антиминсь, то, увидавь весьма небольшой квадратный грубо-холщевый бёлый лоскуть, онъ никакъ не подумаеть, чтобы это было то, что ость на самомъ дълъ. Что антиминсы были весьма малы и не имъли никакихъ изображеній, кромъ начертанія крестовъ, --- это такъ было принято. Но матерія антиминсовъ-грубый холсть, а не лучшее полотно или не другая доброкачественная ткань 2), невольно возбуждаеть недоумвніе, и туть остается одно изъ двухь-или полагать, что холсть употреблядся для большей прочности, или же винить епископовъ въ небреженіи. Если посл'яднее, то по всей в'вроятности должно винить епископовъ не нашихъ, а греческихъ, которымъ наши только подражали (А если нашихъ, то вовсе нельзя будетъ приводить въ ихъ оправданіе того, что въ древнее время у нась не ділалось, можеть быть, хорошаго полотна и никакихъ другихъ матерій: полотно и всякія матерін безъ мальйшаго затрудненія можно было получать изъ Греціи).

Принадлежность церквей составляють святыя иконы и священныя изображенія. И такъ какъ онъ составляють и составляли принадлежность не только самыхъ церквей въ тъснъйшемъ смыслъ, но и олтарей, то мы должны начать свою ръчь о нихъ здъсь, чтобы выйдти вмъстъ съ ними въ собственныя церкви.

Иконы и священныя изображенія явились у христіанъ въ церквахъ, въ общественномъ употребленіи, не съ самаго начала христіанства, а спустя нъкоторое, довольно значительное время, — не ранъе конца ІІІ — начала ІV въка, хотя въ употребленіи частномъ, по личному такъ сказать произволу, онъ явились и весьма рано 3). Послъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подъ употребленіемъ частнымъ должно разуміть не только употребленіе въ домахъ, но и въ такихъ містахъ, какъ на Западії—въ Италія подземныя клад-



<sup>1)</sup> У патріарховъ Константинопольскихъ былъ особый чиновникъ, который завідываль выдачей антининсовъ и писалъ на нихъ кресты—архом том амтіцимотом.

<sup>2)</sup> Относительно матеріи антиминсовъ не было никакихъ законовъ и только обычай установиль, чтобы они были преимущественно льняные: ἐχ ὑφασμάτων εἰσὶ καὶ μᾶλλον ἐχ λινοῦ, говорить Симеонъ Солунскій De sacro templo, с. 127,—у миня t. 155, col. 333 нач..

первоначальнаго совершеннаго отсутствія въ церквахъ тѣхъ и другихъ, онѣ явились въ нихъ такимъ образомъ, что священными изображеніями для назиданія взоровъ присутствующихъ были украшаемы стѣны церквей въ тѣснѣйшемъ смыслѣ этого послѣдняго слова, а иконы для молитвеннаго обращенія и чествованія были изображаемы въ олтаряхъ (которые, при подразумѣваемомъ отсутствіи нынѣшнихъ иконостасовъ, были открыты взорамъ присутствующихъ). Дальнѣйшая исторія иконъ и священныхъ изображеній была та, что первыя вышли изъ олтарей въ самыя церкви, а послѣднія, наоборотъ, вошли изъ церквей въ тѣснѣйшемъ смыслѣ въ самые олтари.

Первенствующіе христіане (какъ цѣлое общество) не употребляли и не допускали въ мѣстахъ своихъ общественно-молитвенныхъ собраній или церквахъ ни иконъ ни священныхъ изображеній, во-первыхъ, потому, что христіанство вышло изъ іудейства. Іудеямъ дана была Богомъ заповѣдь: не сотвори себѣ кумира и всякаго подобія и пр., и эта заповѣдь была понимаема первенствующими христіанами, вмѣстѣ съ самими Іудеями, не въ томъ только смыслѣ, что ею запрещается дѣлатъ кумиры боговъ иныхъ или демоновъ, а въ смыслѣ безусловнаго запрещенія всякихъ изображеній і). Во-вторыхъ и главное, чрезъ допущеніе священныхъ изображеній христіане не хотѣли уподобляться язычникамъ, которые имѣли и чтили изображенія своихъ боговъ, чтобы такимъ образомъ не приравняться къ нимъ и не явиться какъ бы тѣми же чтителями камней и дерева. Но потребность видимыхъ напоминаній о предметахъ невидимыхъ, потребность изображеній и иконъ или, что тоже, портретовъ 2) лицъ отсутствующихъ, наконецъ потребность со-

бища или катаконбы, въ которыхъ каждый воленъ быль украшать ивста, гдв лежали гробы его покойниковъ, по своему личному усмотрвнію. Христіане изъ язычниковъ не относились къ изображеніямъ съ іздейской нетерпимостью, а напротивъ должны были чувствовать къ нимъ склонность, принесенную изъ прежней среды; а поэтому въ частномъ употребленіи между христіанами изъ язычниковъ изображенія могли явиться очень рано. Полагаютъ, что древнвйшія изображенія въ Римскихъ катакомбахъ восходять къ первому ввку (Мартимы Dictionnaire des antiquités chrétiennes. подъ сл. Ітадев,—§ 1 Le peintures des catacombes).

<sup>1)</sup> Такъ понимають заповъдь Клименть Александрійскій, Protreptic. ad gentes, Іустинъ Мученикь, Dial. cum Triph.,—оба у *Bingh*. Vol. VII, p. 212, Евсевій Кесарійскій,— Epist. ad Constantiam, въ Патрол. *Миня* t. 20 col. 1545.

<sup>2)</sup> Εἰχών отъ εἴχω — подоблюсь значить миенно портреть (написанный или изсѣченный изъ камия); портреты миператоровъ и чьи бы то ни было — εἰχόνες. И у насъ въ позднѣйшее время портреты царей назывались иконами.

зерцаемаго и нагляднаго изображенія пов'єствуємыхъ или пов'єстныхъ событій совершенно естественны человіку и не заключаеть въ себів ничего предосудительнаго и на самомъ дълъ запрещеннаго Богомъ. Когда мало-по-малу всчезла у христіанъ іудейская нетерпимость ко всякаго рода изображеніямъ, возникшая изъ запрещенія Божія не творить кумировъ и всякихъ подобій боговъ иныхъ; когда, съ другой стороны, идолы побъжденнаго язычества, переставъ возбуждать страстное такъ сказать ожесточеніе, сділались предметомъ простаго равнодушія и когда такимъ образомъ люди стали въ состояніи отличать употребленіе отъ злочнотребленія и перестали отождествлять и принимать всякое изображение за равнозначущее съ изображениемъ идоловъ: тогда помянутая выше потребность должна была сказаться въ массъ всего христіанскаго общества, и тогда изображенія и иконы, бывшія дотол'є въ частномъ употребленіи (какъ бы по влоупотребленію), мало-по-малу начали являться у нихъ и въ мъстахъ общественно-молитвенныхъ собраній или церквахъ 1). Скоро или не скоро это необходимо должнобыло случиться по самому существу дела. Но были особенныя обстоятельства, которыя должны были содъйствовать ускоренію этого. Со времени Константина Великаго христіане начали строить великолепные храмы, стараясь всевозможнымъ образомъ украшать ихъ; въ числъ другихъ украшеній заимствовано было изъ житейскаго быта и то, чтобы росписывать ихъ картинами, т. е. росписывать картинами свётскаго содержанія, по подобію того, какъ росписывались ими жилища или дома богатыхъ людей. Но картины свътскаго содержанія, хотя бы въ нихъ и не было ничего прямо оскорбительнаго для нравственнаго чувства, котя бы онв содержали одне сцены сельской жизни, охоты н пр., очевидно, вовсе неприличны и неумъстны были въ храмахъ 2).

<sup>2)</sup> Въ заднихъ частяхъ храмовъ или же по крайней мёрё въ пристрояхъ въ нивъ свётская живопись оставалась до позднёйшаго времени. Образецъ этой живописи, сохранившейся въ бывшей башит Кіевскаго Софійскаго собора, въ которой теперь всходъ на полати, см. въ Древностяхъ россійскаго государства, изданныхъ-



<sup>1)</sup> Такъ накъ Христосъ есть въ человѣческомъ образѣ неописуемый Богъ, то прежде чѣмъ изобразить его иконно въ Его подлинномъ видѣ, воспроизводя Его описуемое человѣчество, первое нѣкоторое время изображали Его символически (въвидѣ добраго пастыря, несущаго на раменахъ своихъ погибшую овиу или окруженнаго агицами, — въ видѣ агица, подразумѣвается — вземлющаго грѣхи міра, какъсказаль о немъ Предтеча, — въ видѣ рыбы, что составляло лицевое воспроизведеніе менограмы: Інсусъ Христосъ, Сынъ Божій, Спаситель, ибо ἐχθὸς — Ἰησοῦς Χριστος, Θεοῦ Υίὸς, Σωτήρ).

Чтобы вытёснить ихъ изъ храмовъ, пастыри церкви и рекомендовали нарочитымъ образомъ замёнять ихъ изображеніями священными <sup>1</sup>). Подобнымъ образомъ былъ проложенный путь въ храмы и иконамъ. Христіанскіе императоры, начиная, какъ полагаетъ Іоаннъ Дамаскинъ, съ самого Константина Великаго, и предстоятели церквей—епископы, начиная, можетъ быть, съ его же, а во всякомъ случаё—съ ближайшаго къ нему времени, ввели обичай ставить въ храмы свои портреты или допускать ихъ поставленіе другими <sup>2</sup>). Это украшеніе храмовъ иконными изображеніями—что суть портреты—земныхъ царей и живыхъ чтимыхъ людей естественно должно было привести къ мысли внесть въ нихъ для общественнаго чествованія иконы Царя Небеснаго съ Его Матерію и святыхъ мужей, почившихъ, но приснопоминаемыхъ <sup>3</sup>).

Какъ всякое нововведеніе, священныя изображенія и иконы, явившіяся въ общественномъ употребленіи, сначала были встрічены не везді и всіми одобрительно, но въ конці IV—началі V віка уже начали получать твердое признаніе. Въ діяніяхъ собора Иллибеританскаго 1), бывшаго въ 305 г., читается опреділеніе: placuit picturas in ecclesia esse non debere, ne quod colitur aut adoratur in parietibus depingatur 1); Епифаній Кипрскій († 403, родомъ Еврей) рімительно возставаль противъ священныхъ изображеній въ церквахъ 5); Августинъ Иппонійскій († 430) не одобряль рістигатит adoratores 7). Но Васи-

С.-Петербургскимъ Археологическимъ Обществомъ и посвященныхъ мозанкъ и фрескамъ собора.

<sup>1)</sup> Златоустый, Іеронинъ, Нилъ Синайскій, см. Пипера Einleitung in die Monumentale Theologie, S. 168.

<sup>\*)</sup> y *Eum.* vol. III, p. 805.

<sup>2)</sup> Честью, воздаваемою портретамъ (εἰχόνες) царей земныхъ, защитники иконопочитанія доказывали необходимость воздавать честь иконѣ Царя Небеснаго (и внѣшніе способы чествованія иконъ посредствомъ возжиганія свѣчъ, куреній фиміама и поклоновъ взяты отъ способа чествованія портретовъ императорскихъ, на что прямо указываеть VII вселенскій соборъ,—Дѣянія соборовъ въ русск. переводѣ т. VII, стрр. 85 и 140).

<sup>4)</sup> Illiberis или Eliberis есть нынфшняя Ельвира въ южной Испаніи (на сфверо-востокъ отъ приморской Малаги).

<sup>•)</sup> y Eum. vol. III, p. 299.

<sup>•)</sup> Письмо въ Іоанну епископу Іерусалинскому о разодранной имъ завъсъ съ священнымъ изображеніемъ, встръченной въ одной церкви въ Палестинъ, у Билъ. III, 299 (Quum vidissem in ecclesia contra auctoritatem Scripturarum,— стр. 189, прик. 1,—pendere imaginem, scidi illud).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) У Бинг. vol. III, р. 304.—Евсевій Кесарійскій († 340) быль не только

лій Великій († 379) призываеть искусство живописцевъ на помощь своему недостаточному слову въ изображеніи доблестей мучениковъ ') и, оправдывая употребленіе иконъ, говоритъ, что честь, воздаваемал иконъ, восходить къ ея первообразу, т. е. къ тому, кто изображенъ на ней (ή τῆς εἰκόνος τιμή ἐπὶ τὸ πρωτόρυπον διαβαίνει) '); Григорій Нисскій († 394—403) описываеть съ похвалами храмъ, украшенный священными изображеніями, и говорить съ тъми же похвалами отдъльно о сихъ последнихъ '); Златоустый († 407), Іеронимъ († 420) и Нилъ Синайскій (полов. V в.) суть тъ указанные нами выше учители церкви, которые рекомендовали украшать храмы вмъсто мірскихъ изображеній священными, а Павлинъ Ноланскій († 430) самъ украсилъ одинъ храмъ таковыми изображеніями ').

противъ общественнаго употребленія иконъ, но не котѣль допускать ихъ даже и въ употребленіи частномъ. На просьбу сестры Константина Великаго Констанцій († прежде Конст. Вел., слѣд. прежде 337 г.), прислать ей образъ Христа, Евсевій отвѣчалъ: «что разумѣешь и какой это такой, какъ ты говоришь, образъ Христа? Истинный ли и неизмѣняемый и въ существѣ (существомъ) носящій Его черты? Или тотъ, который (Онъ) воспринялъ для насъ, обложивъ Себя видомъ зрака рабія? Да, ты говоришь, что просишь у насъ образъ (Его какъ) плотянаго смертнаго прежде преложенія (въ воскресеній): но неужели только отъ тебя одной утанлось это мѣсто Писанія, въ которомъ Богъ законополагаетъ не творить подобія ни того, что на небѣ, ни того, что на землѣ долу? Или случилось, что ты слышала въ церкви что нибудь подобное или сама или отъ другаго?».—Въ Патрол. Миня t. 20 соl. 1545. (Это посланіе Евсевія къ Констанція приводится въ дѣяніяхъ VII вселенскаго собора,—Дѣянн. собб. русск. перев. т. 7 стр. 530 fin.).

<sup>1)</sup> Въ похвальн. словъ муч. Варлааму, у Миня t. 31 р. 489.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О Св. Духв къ Анфилохію, гл. 18,—въ Патрол. Миня t. 32, col. 150.

<sup>3)</sup> Въ похвальн. словъ муч. Өеодору и въ словъ о божествъ Сына и Духа, у Миня t. 46 pp. 572 и 737.

<sup>\*)</sup> У Бина. III, 303 fin.. Что касается до нконнаго изображенія Христа, т. е. до Его изображенія въ собственномъ человіческомъ образі, то Астерій Амасійскій (конца IV—начала V в.) не совітуєть ділать его (μή γράφε τὸν Χριστόν), но не вообще, а только на одеждахъ (слово о богатомъ и Лазарі, у Миня t. 40 р. 168), а Василій Великій выражаеть желаніе, чтобы подобно мученикамъ быль изображаемъ на дскахъ и подвигоположникъ ихъ доблестей Христось: Έγγραφέσθω τῷ πίνακι καὶ ὁ τῶν παλαισμάτων ἀγωνοθέτης Χριστός (въ томъ же позв. слові муч. Варлааму). За симъ, на мозанкі тріумфальной арки Римской базилики магіа Маддіоге времень папы Сикста III (432—440) находимъ вийсто Христа изображеніе его симболовъ, — престола съ книгою, запечатанною семью печатями (Апокал. 5, 1) и креста (такъ называемое «уготованіе престола»), и о томъ же папіт Сиксті III имівемъ свидітельство, что онъ поставиль золотую икону съ изобра-

Олтарь съ святой траневой и съ совершаемымъ на последней приношеніемъ Тіла и Крови Христовыхъ есть то місто въ церкви, кудадолжны быть обращены молитвенные взоры присутствующихъ. Въ этомъ олтарь, за святой трапезой, надъ епископско-священическимъ сопрестоліемъ, на сгибъ полукупола одтарной абсиды, такъ чтобы присутствующіе могли только поднимать отъ трапезы свои взоры кверху, и явились имъ впервые вконные видимые образы для наружной молитвы. Первымъ такимъ образомъ былъ образъ не въ собственномъ смыслъ, но древній шій образовъ собственных в св. кресть, который до половины V въка одинъ былъ изображаемъ на олтарной абсидъ; Нилъ Синайскій, жившій около этой половины V віка, пишеть къ одному лицу, постронвшему церковь и желавшему украсить ее изображеніями: «во святилище къ востоку отъ божественнейшаго жертвенника (τεμένους) изобрази одинъ только кресть и болье ничего (ένα καὶ μόνον σταυρόν), ибо однимъ спасительнымъ крестомъ уврачеванъ человъческій родъ и отчаяннымъ повсюду возвъщается надежда» і). Послъ половины V въка явились на олтарной абсидъ и иконы въ собственномъ смыслъ, которыя не были писаны на особыхъ доскахъ и поставляемы на ней, но были изображаемы на ней самой или на самой ствив. Послв св. креста первыми почитаемыми иконами были иконы Спасителя и Божіей Матери; онъ именно и были изображаемы на олтарной абсидъ, и, какъ кажется, по преимуществу, если не исключительно, вторая, потому что самъ Спаситель имъль свой образъ въ крестъ, который, по выражению Северіана Гевальскаго, есть Его икона 2). Что это было вменно такъ, можно заключать и отъ обычая позднейшаго времени. Въ позднейшее время необходимыми запрестольными иконами считались кресть и икона. Божіей Матери; но онъ суть не что иное, какь иконы, такъ сказать, снятыя съ абсиды и поставленныя за престолъ 3). Первоначально въ

женіемъ на ней Спасителя и 12 апостоловь на престол'я церкви св. Петра (Анастасія Библіотекаря Historia de vitis Rom. Pont., у Миня въ Ратг. t. 128 р. 226 fin., — super confessionem, о которомъ см. у Мартиньи въ Словаръ подъ сл. Confessio), а на мозанкъ тріумфальной арки Римскаго св. Павла ехtга тигоз временъ преемника Сикстова Льва I (440—461) находимъ погрудний образъ Спасителя.

<sup>1)</sup> Письмо къ епарху Олимпіодору, въ Патрол. Миня t. 79, col. 577.

<sup>\*)</sup> Въ трактате о св. кресть, который между сочиненіями Іоанна Златоустаго, ibid. t. 56, col. 499.

<sup>3)</sup> Въ Константинопольской св. Софін на одтарной абсидѣ—Божія Матерь съ Младенцемъ-Спасителемъ на персяхъ (Антоній Новгородскій, выписка изъ котораго сейчасъ ниже, Грелоть у Бандурія въ Ітрег. Orient. t. II, pp. 758, 759 к.

олтаряхъ были изображаемы кресть и икона и не были они украшаемы священными изображеніями, за исключеніемъ тёхъ немногихъ, которые были аттрибутами иконъ 1). Но потомъ начали украшать стёны олтарей священными изображеніями такъ же, какъ и стёны церквей, и при этомъмхъ икона, такъ какъ она не была поставлена на стёну, бывъ написана на особой доскё, а была изображаема на самой стёнё, такъ сказать, слилась съ изображеніями, утративъ собственное значеніе иконы 2):

<sup>761;</sup> изъ-подъ слоя замазки икона ийсколько видится и въ настоящее время). Въ Солумской св. Софін тоже, что въ Константинопольской (вильно нами самими, см. тавже Записки поклонника святой Горы, Кіевъ, 1864, стр. 15). Въ Новой церкви Василія Македонянина также изображена была Божія Матерь (Дюканжа Const. Christ. lib. III, с. LI, р. 49). Еще указаніе объ изображеніи Вожіей Матери у Дюк. въ Gloss. Graec. подъ сл. моск. Въ Синайскомъ храмѣ Преображенія, построенновъ Юстиніановъ, изображена икона Преображенія, патр. Нектарія Епτομή τῆς ἱεροχοσμικῆς ἱστορίας, Венец. изд. 1677 г. стр. 157, и нашъ Барскій, изд. 5, стр. 271; въ Герусалинскомъ храмѣ Сіонской горинцы (Лівян. 1, 13) была нзображена икона сошествія св. Духа на апостоловъ, Дюк. Gloss. Graec. подъ сл. роск. -- Относительно Божіей Матери Константинопольской Софіи Антоній Новгородскій увёряєть, что ее «первёе» написаль «Лазарь, писець иконный», жившій при импер. Ософилъ (829-842) и послъ (въ одной перкви Константинополя лежить «Лазарь писець иконный: той первые написаль вы Царыграды во святый Софін въ одгар'в святую Богородицу, держащую Христа, и два Ангела»,--по изд. Савсания. стр. 164, где св. и принечанія ученаго издателя). Если бы положиться на свидътельство Антонія, которое онь могь взять изь подписи подъ иконой, то следовало бы завлючать, что вконныя изображения въ собственновъ свысле или мконы авелись на олгарных абсидахъ только около половины IX въка. Можеть повазаться, что это слешкомъ поздно. Однако не протевъ этой поздносте и другія сведенія, которыя ны нивень. Въ исторів неоноборчества нёть указаній, чтобы до его начала (726 г.) иконы уже появлялись на одтарных абсидах церквей (и не невероятно дунать, что это самое нконоборчество содействовало тому, чтобы, посяв его прекращенія, яконы, вышедшія съ победою изь борьбы, явились на нашихъ абсидахъ).

<sup>1)</sup> Въ Юстиніановой Софіи до поздивниваю времени было въ олтарв (и до настоящаго остается) только то, что у Антонія,—Божія Матерь съ предстоящими но сторонамъ ангелами (и болье никакихъ священныхъ изображеній),—у Зальценберы ВІ. ХХІ; въ Солунской св. Софіи одна Божія Матерь (и никакихъ изображеній); въ Синайскомъ монастырв апостолы по перси и Моусей,—Барскаго стр. 271, еїг цитаты предъидущаго примъчанія.

<sup>2)</sup> Въ Уставъ Константинопольскаго монастыря Богородицы τῆς Κεχαριτωμένης (Обрадованной), построеннаго супругой импер. Алексъя Коминна (1081— 1118) Ириной, данномъ монастырю его строительницей, въ главъ о вседневномъ

Въ Кіево-Софійскомъ соборъ Ярослава украшенъ священными изображеніями, сдъланными мозаически, весь передній полукругь олтарной абсиды: вверху подъ самымъ сводомъ—стоящая съ молитвенно распростертыми руками Божія Матерь, подъ нею тайная вечеря, изображенная въ видъ совершенія литургіи, именно: изображена св. трапеза съ киворіємъ, сзади ея два діакона съ рипидами, съ объихъ боковыхъ сторонъ І. Христосъ въ двухъ фигурахъ,—на одной сторонъ преподающій шести подходящимъ апостоломъ Тьло, на другой сторонъ преподающій такому же числу апостоловъ Кровь; подъ тайною вечерію рядъ святителей съ діаконами, въ настоящее время послѣ раздълки оконъ, которыя приходятся между ними, состоящій изъ 12 фигуръ, а въ подлинномъ видъ, въроятно, состоявшій изъ 15-ти '). Въ Новгородской церкви Спаса въ Нередицахъ, которая построена въ 1198 г. и живопись которой, по всей въроятности, современна ея построенію, весь олтарь украшенъ священными изображеніями. Послѣ бордюры надъ

свётовозжиганіи въ церкви, говорится о неугасимой дампадь є̀ тф роски, т. е. предъ одтарной абсидой (вверху, гдв прямая ствна начинаеть закругляться,— μύαξ одинъ видъ раковины, отъ формы которой названіе части абсиды), у Дюк. въ Gloss. Graec. подъ μύαξ. Следовательно, находившаяся на абсиле икона приниалась еще за икону, не будучи сифшиваема съ изображениями. — Когда сиять сънабседы и поставлень за престоль вресть, не знаемъ: въ бывшей Константинополь ской церкви св. Ирины, въ теперешнемъ видъ принадлежащей VIII въку, онъ начертанъ на абсидъ (и до сихъ поръ видится и видънъ нами); въ св. Софіи Константинопольской въ X въкъ быль запрестольный кресть, — Constan. Porphyrog. въ De ceremonn., cfr архіепископа Новгородскаго Антонія по изд. Саввантова стр. 77 (этотъ абсидный — запрестольный кресть всегда быль четвероконечный: кресть св. Ирины въ натуръ, изображенія запрестольнаго или выноснаго креста (λιτανικός σταυρός) въ Менологіи импер. Василія ч. І, стр. 146 и 210, и ч. ІІ, стр. 137; свидътельство Сумеона Солунскаго-De sacro templo, с. 133, у Миня Patr. t. 155, p. 341 fin.. A принятою формою креста напрестольнаго или воздвизальнаго была у Грековъ форма шестиконечная, -- середнее поперечіе съ верхникъ, си. снижи миніатюрь изъ рукописей у Бандурія въ Imperium Orientale, t. II рр. 632 и 991, и Менологій импер. Василія подъ 14 Сентября, — ч. І, стр. 37. А что вообще формъ креста было несколько и что всякой формы кресть есть истинный кресть, см. Осодора Студита Antirrhet. III, - у Миня въ Патр. t. 99, col. 421 sub. fin.).

<sup>1)</sup> Четыре и четыре древних святителя съ каждой стороны оконъ съ однимъ діакономъ впереди объихъ четверицъ; въ серединъ три раздъланныя окна и между ними два вновь написанные святителя. — Изображеніе у Фундуклея въ Обозр. Кіева, къ стр. 38, и въ Древностяхъ Россійскаго государства.

епескопско-священническимъ сопрестоліемъ около трехъ четвертей аршена ширины живопись состоить изъ четырохъ рядовъ или диній взображеній съ нівсколькими надставками вверху, — первый рядь свизу: въ серединъ Спаситель съ Божіей Матерью и Предтечею (трииээоргоу, денсусъ), по сторонамъ пророкъ Илія и Петръ Александрійскій; второй и третій ряды—святители съ діаконами, изъ конхъ посл'єдніе надъ дверями въ жертвенникъ и діаконикъ; четвертый рядъ: тайная вечеря, какъ Кіевская, но только представленная такимъ образомъ, что двойной Спаситель стоить у двухъ особыхъ престоловъ, у одного подавая Тёло, у другаго Кровь; надъ тайною вечерію Божія Матерь съ маденцемъ Інсусомъ на персяхъ (Знаменіе); надъ Божіей Матерью. уже на сводъ, престолъ съ книгою («уготованіе престола») и по сторонамъ его херувимы; далбе на своде Інсусъ Христосъ также съ херуванами по сторонамъ. Изъ сказаннаго видно, что священная живопись, которою украшался олтарь, после Спасителя и Божіей Матери состояла преимущественно въ изображении святыхъ мужей изъ чина лить, служащихъ въ одтаръ, и божественнаго дъйствія, въ немъ совершаемаго.

Границу между олтаремъ и церковію въ древнее и старое время составляла олтаризя преграда, надъ которою явились (впервые) иконы и въ самой церкви и которая въ концѣ концовъ превратилась въ нашъ нынѣшній иконостасъ.

Олтарь поміщается въ пристроенной къ церкви абсиді, захвативая нівкоторую часть и ен самой по передніе подкупольные столбы. Между олтаремъ и церковію ніть никакой естественной преграды и они сливаются въ одно (въ сейчасъ помянутой арків). Между тімъ оттарь есть місто, назначенное исключительно для священниковъ, и не долженъ быть входенъ для всівхъ. На этомъ основаніи олтарь отділили отъ церкви посредствомъ преграды, поставленной въ помянутой арків.

Мы говорили выше, что со времени Константина Великаго христіане взяли за образецъ для своихъ церквей Римскую базилику и что олгарная абсида церквей есть не что иное, какъ судейская абсида этой последней. Со всею вероятностію следуеть думать, что и олтарную преграду 1), какъ готовую, христіане взяли изъ той же базилики, имен-

<sup>1)</sup> У насъ въ древнее время преграда называлась именно преградой или по тисто русскому произношению перегородой, также заградой и оградой, см. Паломинкъ нгумена Данінла по изд. Норова стр. 142 (перегорода), Паломинкъ архіспискова Антонія по изд. Саввантова стрр. 93 и 109, Новгор. 1-ю літопись подъ

но—что она была та рёшотка, которая въ базиликахъ ограждала помёщенія судей и ихъ писцовъ. Собственныя и обычныя названія олтарной преграды у Грековъ суть χιγκλίδες и χάγκελλα 1). Но оба эти
названія первоначальні означають судейскую рішетку и двери въ ней 2).
По своей вышині олтарная преграда была стінкой или прегражденіемъ погруднымъ,—по грудь человіка: низъ нынішихъ нашихъ иконостасовъ, что подъ містными иконами, представляетъ собою не чтоиное, какъ эту древнюю преграду, только выдвинутую изъ-подъ олтарной арки и протянутую по всей ширині церкви. Что олтарная преграда иміза сейчась указанную вышину, это видно и ясно: во-первыхъ изъ того, что описательно она называется θώρακες—нагрудникъи стівех—погрудникъ, рестогатіа (собственно грудь) 3); во-вторыхъ изътого, что на нее можно было облокачиваться и класть руки 4); въ-треть-

<sup>1204</sup> г., Патеринъ Печерскій въ разсказѣ о трапезѣ и объ освященіи церквидревніе списки Устава,— у преосв. Сертія въ Полновъ въсящесловѣ Востока, т. І, приложж., 1 изд. стр. 41, 2 изд. стр. 462 (въ руссковъ переводѣ устава патр. Алексѣя по сунодальному списку № 380: «преграда олтаря» л. 37 об., «чистыя преграды» л. 216, «святыя ограды» л. 248 об. fin., «олтарныя заграды» л. 253об., «огорода олтарьная» л. 265).

<sup>1)</sup> Дюканжа Gloss. Graecit. ποχъ сл. κάγκελλος, Constantinop. Christ.lib. III, c. LXX, p. 62, Scriptt. post Teophan., ed. Paris pp. 200 subfin., 203.

<sup>\*)</sup> Свида въ Словарѣ подъ сл. хιγхλίδες и Меурсія Glossarium подъ сл. хаγхеλλοθύριον (отъ ха́γхеλλα, полат. cancella,—канцелярія).—Въ первенствующее время, когда олтарь входенъ быль и для мірянъ, приступавшихъ въ немъ въ самой святой трапезѣ для принятія Тѣла и Крови Христовыхъ (такъ было еще вовремена Исидора Пелусіота, † ок. 440 г., сочиненій русск. перев. т. П. стр. 342, № 430) преграда не составляла необходимой принадлежности олтаря и дъйствительно не вездѣ была: изъ житія Василія Великаго, — у Димитрія Рост. 1 Января,—видно, что въ Кесаріи Каппадокійской не было олтарной преграды до еговремени; о древнѣйшей церкви св. купины на Синаѣ, которая и до настоящаговремени не миѣетъ олтарной преграды, см. патр. Іерус. Нектарія Ἐπιτομὴ τῆς іврохосцихῆς історіаς, стр. 156, Барскаго изд. 5 стр. 270 sub fin. и Журн. Мин. Нар. Просв. 1848 г., Отд. П, стр. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) *Дюканжа* Gloss. Graecit. ποχъ сля. κάγκελλος η στῆθος, *Свиды* Словарь подъ сл. δρύφακτοι.

<sup>4)</sup> Выписка изъ житія св. Евениія Великаго, принадлежащаго Кирилу Скиеопольскому, въ которомъ ясно говорится, что облокачивались и клади руки па
преграду, у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. ха́ухеддос. См. еще у Константина Порфирогенита De ceremoniis,— у Миня въ Патрол. t. 112, coll. 256,
277, 403.

нхъ изъ того, что кресть, водруженный на ея дверцахъ или дверяхъ, можно было доставать для цёлованія безъ помощи подставы или лёстницы 1), и наконець, въ-четвертыхъ, это съ одной стороны доказывается сохранившимися древними изображеніями олтарныхъ претрадъ 2), а съ другой стороны объ этомъ свидётельствуеть живая современная дёйствительность: у Грековъ царскія двери, бывшія въ древнее время одной вышины съ олтарною преградой, до настоящаго времени остаются маленькими погрудными (именно—въ такой же большой, какъ и у насъ, прорёзъ въ иконостасё для входа въ олтарь, у нихъ вставляются весьма низенькія, вышиной по грудь, дверцы) 2). По своей

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Си. Const. Porphyrog. De ceremonn. lib. I, с. 9, ed. Bonn. p. 64 fin. (императоръ, входя въ цервовь, цъловалъ водруженные на олгарныхъ дверяхъ вресты). Что олгарная преграда въ св. Софін Константинопольской была вышиной погрудная, это даетъ знать Антоній Новгородскій, когда говорить, что на ней вчиненъ щить Константиновъ, на которомъ ставять агнецъ для причащенія людей, — сод. 93. Если бы преграда была выше, чъмъ погрудная, то неудобно было бы давать съ нея причастіє.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у *Бандурія* въ Imperium Orientale t. II, р. 632, въ Менологін мипер. Василія ч. І, стр. 63 и ч. II, стр. 154.

<sup>\*)</sup> У Грековъ парскія двери до настоящаго времени остаются маленькими потому, что они до сихъ поръ остаются вёрными древней мысли, что двери эти не должны закрывать, а только затворять олтарь отъ молящихся, который долженъ закрываться отъ нехъ единственно на тѣ не долгія времена, когда задергивается завъса. У насъ большія царскія двери стали какъ бы второй завъсой и закрывають одтарь отъ молящихся не только на то время, когда онъ долженъ быть зажрыть (задергиваніе зав'єсы), но и на все другое, пока он'в затворены, чего бы не должно быть. Этипъ обстоятельствомъ, что у Грековъ царскія двери-наленькія, а не большія, изъясняется непонятное выраженіе въ отвёте Константиноп. патр. Пансія цатр. Никону: «затворяєть нижнія двери, зав'ясь же оставляєть отверсть» (Скрижаль, стр. 🛪 да). У насъ начали входить въ употребление большия парския двери со времени митр. Макарія, который, въ бытность архіенископомъ Новгородскить, весьма неудачно заботясь о великолёній въ ущербъ другому важиващему интересу, устровль въ Софійскій соборь царскія двери «сугубфе первыхъ въ высоту и въ ширину» (эти сугубъйшіе двери сохранились до настоящаго времени и показывають, что были имъ предшествовавшія: оне имеють 2 аршина 9 вершковь вышаны и 11/2 арш. въ обонкъ створакъ или целой ширины, - прессв. Макарія Археологич. описаніе церковныхъ древностей въ Новгороді, ІІ, 48 пр., 71). Въ дъяніять Стоглаваго собора царскія двери одинь разь называются «дверцами» (Стога. гл. II, Казанск. изд. стр. 97), а въ одномъ Тронцко-Лаврскомъ рукописновъ Уставъ указывается изъ вышина, когда говорется, что по скончания полулошины, поемой въ притворъ, братія входять въ перковь, творять три поклона

форм в олтарная преграда была—или р в шотка изъ столбиковъ, совершенно подобныхъ нашимъ точенымъ, употребляемымъ на перила у л в стинцъ, балконовъ и пр., или ствика изъ досокъ, и именно — или глухая и украшенная рельефной р в кой съ выпуклыми клеймами, круглыми квадратными, или сквозная, украшенная сквозной р в зъбой. Евсевій Кесарійскій, описывая великол в преград в, которую онъ сд в номъ Тирскимъ, говоритъ объ олтарной преград в, которую онъ сд в лаль въ немъ: «поставивъ святой жертвенникъ въ середин в храма, онъ оградилъ его, чтобы не быль доступенъ для вс в с в т ками изъ дерева (τοῖς ἀπὸ ξύλου δικτύοις), которыя были мелкой р в зъбы (λεπτουργία) самаго высокаго искусства, такъ что представляли смотрящимъ удивительное зр в лище» 1). Изображеніе олтарной преграды, состоящей изъ подобной сквозь р в занной ствики, только не представляющей об-

къ олтарю и цёлують висящій «на персёхъ его (на верху олтарныхъ дверей). кресть», —№ 46 л. 114 об. fin.. Въ нашу потядку въ Новгородъ летовъ 1877 г. мы нашли въ Спасско-Нередицкой церкви, на полатяхъ или на хорахъ, въ разномъсваленномъ кламъ, старыя царскія двери, которыхъ четвертинки безь поставленнагона нихъ полукруглаго (до некоторой степени какъ бы сердпевиднаго) щита имеютъ вышины 1 арш. 8 вершк., а со щитомъ 2 арш. (въ первомъ случав намъ по верхъ живота, а во второмъ по носъ. На четвертинкахъ-четыре евангелеста, на щить — Влаговъщеніе. Какъ будто изображеніе вменно этихъ царскихъ дверей въ VI выпускъ Русскихъ древностей въ памятникахъ зодчества фиг. 204). У Грековъцарскія олтарныя двери не назывались и до сихъ поръ не называются царскими дверями, но святыми дверями—адиа воран (см. многія міста въ De ceremonn. Константина Порфирогенита и нынфшній Едуодоўког раўа). Царскими дверями, собственно царскими вратами-васілікай толан, вовсе не отъ Небеснаго, а отъ земнаго царя, назывались у Грековъ въ большихъ, посёщавшихся царями въ храмовые праздники и такъ сказать царскихъ, Константинопольскихъ церквахъ, а преинущественно въ св. Софін, главныя входныя дверн въ нехъ, потому вёроятно, что онъ отворялись только для царей (какъ въ Римъ главныя входныя двери въ св. Петра и въ другія большія базилики отворяются только для пацы). У насъ царскія двери начали называться парскими не поздите какъ со времени митр. Кипріана, см. указъ его во Исковъ, напечатанный въ Акт. Историч., т. І № 8, и у Павлова въ Памятникахъ № 30. Въ Уставъ церковномъ онъ и до настоящаго времени называются преямущественно святыми, - гл. 2, чинъ великія вечерни (въ XVI в. архіерейское служеніе совершалось у насъ при затворенныхъ царскихъ дверяхъ, Описан. Синода. рипп. Горск. и Невостр. № 366 л. 66 об., а посяв сталосовершаться при отворенныхъ; это значить, что когда большія царскія двери закрыли у насъ одгарь, чего прежде не было, то архіерен, чтобы быть видиными (какъ было прежде), нашли нужнымъ растворить двери).

<sup>1)</sup> Н. Е. lib. X, с. 4, въ над. Миня р. 865 fin..

разца въ своемъ родъ, находимъ на купольной мозаикъ Солунской церкви св. Георгія (ротонды), относимой къ IV въку и во всякомъ случать относящейся къ глубокой древности 1). Нужно впрочемъ думать, что сквозная или проръзная стънка была болбе или менбе употребительна въ древнъйшее время, когда преграды дълали изъ дерева. Въ послъдующее время, когда ихъ стали дёлать преимущественно изъ камня 2), обычными формами были остальныя двё-рёшотка изъ столбиковъ или балясинъ и глухая стёнка. Первая изъ этихъ двухъ формъ вёроятно есть первоначальная, т. е. именно та, сь которой преграды взяли изъ Римскихъ базиликъ, и какъ отсюда слёдуеть заключать далёе, въ превнъйшее время въроятно была формою наиболъе употребительною; въ поздивите время она осталась господствующею формою на Западв (который и въ отношени къ самымъ церквамъ остался при формъ базиликъ) 3). Вторая форма, по всей въроятности-ведущая свое начало отъ Юстиніана, стала господствующею и едва ли даже не исключительною формою Востока 1)

<sup>\*)</sup> Что касается до количества олтарныхъ дверей, то спереди въ олтарной преградъ ихъ дълали всегда одиъ—парскія или, какъ онъ собственно назывались, — святыя, а затъиъ дълали боковыя двери, находились или не находились съ боковъ олтаря жертвеннякъ и діаконикъ, такъ что если не находились (какъ это было въ древиъйшее время), то изъ боковыхъ дверей былъ выходъ въ ту же самую церковь, въ ея угловыя отдъленія, находившіяся съ боковъ олтаря. Юстиніанъ въ олтаръ своей Софіи сдълаль трои двери—парскія и двои боковыхъ, изъ которыхъ послъднія были въ ту же самую церковь (въ бока), такъ какъ онъ не устроилъ рядомъ съ олтаремъ жертвенника и діаконика (которые были перенесены къ послъднему, въ угловыя отцъленія самой церкви, послъ него; что дверей въ олтарь



<sup>1)</sup> См. Сборнакъ Общества Древне-русскаго искусства при Московскомъ Публичномъ Музев на 1866 г., Отд. II, къ стр. 26.

<sup>2)</sup> Патріархи Софроній (Commentarius liturgicus c. 4, у Миня въ Раtг. t. 78, р. 3984 fig.) и Германъ (Rerum ecclesiasticarum contemplatio, у Миня въ Раtг. t. 98, р. 392) говорять, что преграды изъ мѣди: хάγκελλα (ἐστὶ) χαλχά. Но намъ не представляется вѣроятнымъ думать, чтобы при рѣшительной наклонности Грековъ къ камию мѣдь была общеупотребительна. Сохранившіеся древніе барьеры или ограды верхнихъ женскихъ галлерей, съ которыми, какъ должно думать, если не всегда, то большею частію были одного матеріала олтарныя преграды, а также и сохранившівся колонны отъ самыхъ олтарныхъ преградъ—всѣ каменныя.

<sup>3)</sup> Древняя преграда изъ каменныхъ высъченныхъ балясинъ, на подобіе нашихъ толстыхъ точёныхъ, сохранилась въ Равеннской церкви св. Аполлинарія in Classe (у одного побочнаго одтаря), построенной въ 534 г..

Въ то время, какъ мы приняли отъ Грековъ христіанство, у послъднихъ еще вовсе не было нынъшняго иконостаса, который въ своемъ нынъшнемъ видъ происхожденія весьма не древняго, а была олтарная преграда въ олтарной аркв и поверхъ ел-преграды въ той же аркъ иконы (о чемъ сейчасъ ниже). Изъ какого матеріала были гьлаемы одтарныя преграды у насъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій. положительных указаній не имбемъ. Что въ церквахъ деревянныхъ, каковыми были наибольшая часть нашихъ церквей домонгольскаго періода, онъ дълались деревянныя, это само собою предполагается. Что въ церквахъ каменныхъ онъ не дълались каменныя въ томъ смыслъ, чтобы были изъ высеченныхъ мраморныхъ или иныхъ каменныхъ досокъ, какъ было именно въ Греціи, это также необходимо предполагать. Если монахи Печерскаго монастыря, создавшіе лучшую въ Кіевъ каменную церковь послѣ Десятинной Богородицы Владимировой и Софіи Ярославовой, весьма затруднялись даже достать каменную доску для престола, то ясно, что не могло быть помышленій о каменных олтарных преградахъ въ указанномъ смыслъ 1). Послъ настоящихъ каменныхъ олтарныя преграды каменныхъ церквей могли быть каменныя не въ собственномъ смыслъ, а именно-складенныя изъ кирпича стънки; затъмъ, онъ могли быть деревянныя и металлическія глухія стънки или сквозныя рышотки. Очень возможно, что было все то, что могло быть; но во всякомъ случав должно и необходимо предполагать, что решительно преобладающею формою была глухая деревянная ствнка, - та, что теперь подъ мъстными иконами (не въ одной только олтарной аркъ, но по всей ширинъ церквей) и украшавшаяся также, какъ въ настоящее время. Весьма въроятно, - что въ великолъпнъйшихъ перквахъ стънки обкладывались серебряными или медными посеребренными листами, а объ Андрев Боголюбскомъ, который устроилъ амвонъ отъ влата и сребра <sup>2</sup>), необходимо думать, что онъ обложиль ихъ листами серебряными волочеными. Олтарныя преграды становились въ олтарныхъ аркахъ (между

было трое, это ясно говорить Павель Силенціарій, а что двои боковых дверей было не съ лица, а съ боковъ—Const. Porphyrog. De ceremonn., ed. Bonn., р. 548: μιχραί ἀγίαι θύραι τοῦ δεξιοῦ μέρους).

<sup>1)</sup> Въ разсказъ Патерика объ этой престольной доскъ мы находимъ и единственное упоминание объ олтарныхъ у насъ преградахъ, именно говорится, что, напрасно искавъ всюду требуемой доски, вошли одинъ разъ въ церковъ пътъ вечерню (т. е. пъли въ церкви еще не освященной, ст выше) «и видъща у олтарныя преграды дску каменну положену и столпы на устроение трапезы».

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ипатск. льт., 2 изд. стр. 396 нач..

передними подкупольными столбами). Следовательно, чемъ мене были церкви. тёмъ менёе (уже) были помянутыя арки; а чёмъ менёе были арки, твиъ менве (короче) были олтарныя преграды. Наши каменныя церкви домонгольскаго періода не отличались своей величиной: а поэтому и олтарныя преграды не могли быть у насъ большія. Въ описавіяхъ церквей, которыя у насъ до сихъ поръ производятся не съ достаточной удовлетворительностію, ширина одтарныхъ арокъ не обозначается; но по измёреніямь этихь арокь на планахь перквей, которыя сдёлали мы сами, оказывается, что въ церквахъ большихъ или монументальных в ширина была отъ 3 съ половиной саженъ до 3 безъ небольшаго 1), а затъмъ все убавляясь доходила до полуторыхъ саженъ и менъе <sup>2</sup>). Слъдовательно, у насъ олтарныя преграды были вообще не велики или не длинны; отдёляя въ середине ихъ приблизительно аршинъ для царскихъ дверей (которыя были весьма не широки, см. немного выше въ примъч. о Новгородскихъ домакаріевскихъ дверяхъ), мы получимъ на крылья: въ большихъ церквахъ-отъ полуторыхъ съ небольшимъ саженъ до сажени съ тремя четвертями аршина, а въ остальныхъ церквахъ меньшее-до полусажени.

Въ отношеніи къ исторіи олтарной преграды восточная и западная, греческая и латинская, церкви имѣють себя совершенно противоположнымъ образомъ. На западѣ съ теченіемъ времени не только ничего не было прибавлено къ ней противъ ея первоначальной формы п не только не вышло изъ ней ничего новаго, но и она сама перестала считаться необходимостію, такъ что въ настоящее время тамъ олтари безразлично и имѣютъ ее (въ первоначальной формѣ) и вовсе не имѣютъ (представляя въ семъ послѣднемъ случаѣ какъ бы возвращеніе къ временамъ первоначальнѣйшимъ). Напротивъ, въ восточной церкви она превратилась въ нашъ нынѣшній иконостасъ (которому ничего подобнаго вовсе не знаетъ римская церковь). Между олтаремъ и церковію, для отдѣленія перваго отъ послѣдней, была поставлена въ

<sup>\*)</sup> Полторы сажени ширины въ олгарной аркѣ Покровской церкви на Нерли, а она можеть быть принята за приблизительную норму малыхъ церквей.



<sup>1)</sup> Въ Кіевскомъ Софійскомъ соборѣ ширина одтарной арки З сажени слишкомъ; въ церкви Печерскаго монастыря З сажени съ половиной (т. е. церковь меньшая имъетъ одтарь и куполъ, отъ ширины котораго зависитъ ширина одтаря, вбо арка одтарная между передними подкупольными столбами, большіе); во Владиширскомъ соборѣ Боголюбскаго З сажени безъ небольшаго. Въ Константинопольской Софіи ширина одтарной арки (которая не между подкупольными столбами, а передними приставными) 45 футовъ, т. е. 6 саж. съ половиной.

олтарной аркъ преграда въ видъ невысокой стънки или ръшотки, и болъе предъ олтаремъ не было ничего; въ бока отъ преграды шли — подкупольные столбы, между которыми она находилась, и потомъ глухія стъны жертвенника и діаконика, если они были, или угловыя по-за олтарю отдъленія самой церкви. Ни на столбахъ, ни на стънахъ не было никакихъ иконъ, какъ не было ихъ и во всей церкви, ибо онъ исключительно находились въ олтаръ, на его абсидъ '); какъ столбы такъ и стъны, подобно другимъ столбамъ и стънамъ церквей, были украшены и покрыты священными ивображеніями или живописью, которая явилась въ церквахъ значительно ранъе иконъ въ собственномъ

<sup>1)</sup> На основаніи сказаннаго выше есть основаніе предполагать, что иконы впервые явились въ одгаряхъ, на ихъ абсидахъ, только въ половине IX века, послѣ окончательнаго возстановленія иконопочитанія; изъ этого слѣдуеть, что и вообще въ церквать онъ явились не ранъе этого времени. До своего появленія въ церквать вконы, следавшись предметомъ общественнаго чествованія и поклоненія, были поставляеты на общественных площадяхь, улицахь и путяхь или дорогахь-(кресты на площадяхъ и улицахъ началъ ставить Константинъ В.), надъ входами въ перкви и жилища (образъ Спасителя надъ воротами императорскаго дворца, называвшинися Халки, — въ святцахъ 9 августа, — каковой обычай сохранился допастоящаго времени), были изображаемы на священныхъ и несвященныхъ сосудахъ и одеждахъ (явившись въ перквахъ какъ общественная и собственная ихъ принаддежность только съ половины IX въка, иконы погля явиться въ нихъ гораздо ранте какъ частная собственность прихожанъ, т. е. можно думать, что сохранявшійся до позднівшаго времени, а отчасти и доселів сохраняющійся, обычай, чтобы прихожане поставляли въ церквахъ свои собственныя иконы, начался еще до иконоборчества и что именно съ этихъ частныхъ иконъ и началось внесеніе иконъ въ церкви. Если въ исторіи иконоборчества не упоминается объ этихъ иконахъ, то объяснить дело весьма легко: при первомъ же указъ противъ иконъ частныя иконы взяты была изъ церквей по доманъ. Константинопольскій иконоборческій соборъ-754 г. въ своемъ определени какъ будто даеть знать, что иконы были ставимы ΒΈ ΠΕΡΚΒΑΝΉ ΠΑΟΤΗΜΗ ΙΝΟΙΡΜΗ: ὁ δὲ τολμῶν ἀπὸ τοῦ παρόντος κατασκευάσαι εἰκόνα η προσχυνήσαι η στήσαι εν εκκλησία η εν ίδιωτικώ οίκω η κρύψαι, εί μεν επίσκοπος η πρεσβύτερος η διακονος είεν, καθαιρείσθω εί δὲ μονάζων η λαϊκός, αναθεματιζέσθω, — γ Mansi Bb Sacrorum conciliorum nova collectio, t. XIII col. 328. Опредвление седьмаго вселенскаго собора объ иконахъ читается: Оріζорам σύν άχριβεία πάση καὶ εμμελεία παραπλησίως τῷ τύπφ τοῦ τιμίου και ζωοποιοῦ σταυροῦ ἀνατίθεσθαι τάς σεπτάς καὶ άγιας εἰκόνας—ἐν ταῖς άγιαις τοῦ Θεοῦ ἐκκλησίαις, ἐν ἱεροῖς σκεύεσι. καὶ ἐσθῆσι, τοίχοις τὲ καὶ σανίσιν, οἴκοις τε καὶ ὁδοῖς (ibid. col. 377; ργοςκ. περεκ. обонкъ месть въ Деяни. собб. VII, 546 и 593 нач.). — Вальсамонъ относительно CBOOFO ΒΡΟΜΟΗΜ: αγιαι δε είχονες και σταυροί εν δημοσίαις όδοις παρά του θελοντος. άναστηλούνται, — y Радли и II. II, 475.

смысль. Такимъ образомъ, иконы для молитвы находились въ олтаръ, на его абсидъ, которая сквовь олгарную арку (ничъмъ не загороженную) была видна и открыта присутствующимъ, а передъ церкви, далве котораго должны были простирать свои взоры молящіеся, прелставляль-въ олтарной аркъ преграду и по сторонамъ ея на столбахъ и на ствнахъ (жертвенника и діаконика), такъ же какъ и во всей церкви, священныя изображенія или живопись. Но надъ одтарной преградой въ ея аркъ явилась одна икона; къ одной иконъ прибавились другія, такъ что вышель цёлый рядь иконь; надъ однимь рядомь явились другой и третій, такъ что весь верхъ олгарной арки быль заставлень радами иконъ; ватъмъ, иконы выступили изъ олтарной арки и простерлись въ ширь по столбамъ и по ствнамъ вплоть до продольныхъ ствнъ церкви, -- стверной и южной; наконецъ, сверху онт спустились внизъ на самую преграду и по ея линіи на столбы и стёны, такъ что предъ одтаремъ съ жертвенникомъ и діаконикомъ образовали изъ себя одно сплошное цвлое, одну сплошную и глухую площадь, ствну: изъ всего этого вышель нашь нынёшній иконостась.

Это кратко представленное нами образование вконостаса въ дъйствительности совершилось весьма не быстро, и въ своей окончательной, нынёшней форме онъ нисколько не весьма древенъ, а напротивъ весьма молодъ, --- восходить не далее какъ только къ XVII веку. Первый поводъ къ вынесенію иконъ изъ олтаря въ самую церковь, съ чего начался нашъ иконостасъ, былъ поданъ не преднамъренно и такъ сказать не умышленно; онъ состояль въ томъ, что безъ всякой мысли объ этомъ вынесеніи иконъ изъ олтаря въ церковь была нісколько измънена первоначальная форма преграды, въ видахъ приданія ей большей крассты. Олтарная преграда, какъ всякія преграды, раздёлялась столбиками или колонками на прасла. Эти столбики или колонки, какъ обыкновенно въ преградахъ, были одной съ нею вышины, возвышаясь надъ нею только головками. Но импер. Юстиніанъ умыслиль иначе устроить програду въ своей св. Софін. Между пряслами преграды онъ поставиль не колонки, равныя съ нею по вышинв, а колонны, которыя значительно возвышались надъ нею, представляя поверхъ ея не головки, а колоннаду (числомъ 12 колоннъ, нътъ сомнения, по числу апостоловъ) 1). Къ нововведенію Юстиніана, которое стало образцомъ для последующаго времени, скоро сделано было дополнение, которое требовалось архитектурными обычаями и условіями красоты, а также

<sup>&#</sup>x27;) Павелъ Силенціарій у Дюканока Constantinop. Christ. lib. III, с. LXX, р. 62 (наша Новгородск. 1-я лётоп. подъ 1204 г.).



и вмёстё должно было придавать колоннаде большую крепость, именно-поверхъ колоняъ быль положенъ горизонтальный брусь или такъ называемый архитравъ, который на церковномъ языкъ былъ названъ космитисомъ-хосиίτης, бывъ приравненъ къ ветховавътному очистилещу, которое въ посланіи къ Евреямъ (IX, 1) называется то буюч жоσμικόν 4). Положение этого архитрава или космитиса поверхъ колоннъ собственно и было началомъ вконостаса. Съ своей боковой стороны, обращенной къ церкви, архитравъ долженъ былъ имъть какія нибудь украшенія, и такъ какъ она обращена была не просто къ зрителямъ, а къ врителямъ, стоящимъ на молитвъ, то совершенно естественно было придти къ мысли пом'встить между украшеніями 3) священныя изображенія, которыя бы поддерживали въ зрящихъ молитвенный духъ. Такъ это и было сделано, и именно-первоначально начали высекать на архитравъ или ставить на него изображение креста. Мы не знаемъ положительно, когла после Юстиніана случилось то и другое, т. е. когда после него положенъ былъ на колонны архитравъ и на последнемъ начатъ былъ

<sup>1)</sup> Константинъ Порфирогенитъ называеть этотъ брусъ наддверіемъ, ὑπέρθυρον, η μοςκοή, δοχός, - Scriptt. post Theophan. pp. 200 sub fin. η 203. Παтріархъ Софроній, буквально повторяемый патр. Германомъ, говорить: хосийтус ест κατά τὸ νομικὸν καὶ ἄγιον κόσμιον (κοσμικὸν), ἐμφαῖνον τοῦ σταυροθέντος Χριστοῦ τὸ ἐχοφράγισμα διὰ σταυροῦ χοσμούμενον ἢ εἰς τύπον ὁ χοσμίτης τοῦ χαταπετάσμαтос, Comment. Liturg. у Миня t. 87, p. 3984 fin. (въ уставъ св. Асанасія Авонскаго, — Замътки поклонника св. Горы стр. 20, и въ Уставъ св. Саввы. — Дюканока Gloss. Graecit. подъ сл. ідаоттіргом, коспитись прямо называется очистилищемъ-ίλαστήριον). Симеонъ Солунскій, указывая вибств съ духовнымъ знаменованіемь и вещественное значеніе космитиса, говорить: ὑπεράνω τῶν διαστύλων ὁ χοσμίτης συνέχων, τὸν σύνδεσμον δηλῶν τῆς ἀγάπης, De sacro templo, γ Μυκε Patr. t. 155, р. 345. Названіе коспятись было извістно и у насъ, только у насъ оно употребляется не объ архитравъ, а о столбцать (косякать), на которые навъшивались царскія двери; епископъ Савва говорить Кирику: «а попови, идуче въ олтарь на выходъ, то въ козинтъ целовати, то бо есть колено Христово», Памятин. XII в., стр. 198, Памятин. Пасл. соl. 55 нач.. Объ этихъ архитравахъ или козмитисахъ (надглавникахъ), сохранявшихся на Асонъ до первой полов. XVIII в., см. Барск. изд. 1778 г., стрр. 520, 605, 622. А рисунокъ одтарной преграды съ архитравонъ поверхъ колоннъ си. у Дидрона въ Manuel d'iconographie, р. 26, и у Ленуара въ Architecture monastique, р. 343 (въ св. Марк'я Венеціанскомъ, одтарная преграда котораго есть греческая, косинтисъ вибств со всей преградой сохраняется, пребывая на своемъ мёстё, до настоящаго времени).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ украшеніяхъ, состоящихъ въ «насѣченін хитромъ животныхъ», Барск. стр. 520, cfr 622.

изображаемъ или ставимъ крестъ, но о томъ и о другомъ говоритъ Софроній Герусалимскій (первой половины VII вѣка) 1). На олтарной абсидь, какъ мы видъли выше, сначала изображаемъ былъ крестъ, а потомъ явились иконы и въ собственномъ смыслѣ; такимъ же образомъ нмѣло себя дѣло и съ надолтарнымъ архитравомъ. Георгій Амартолъ, писавшій свою хронику въ правленіе импер. Михаила III (842—867), говоритъ о поставленномъ на немъ изображеніи креста 2); но импер. Василій Македонянинъ, преемникъ Михаила (867—886), въ построенной имъ церкви Спасителя приказаль изображить на немъ икону Спасителя 3). Икона была изображена на самомъ архитравъ. Не знаемъ, когда вскорѣ за симъ вмѣсто того, чтобы изображать ее на архитравѣ, начали ставить ее на немъ написанную или изображенную на особой доскѣ. Къ одной иконѣ начали потомъ прибавлять другія иконы, и такимъ образомъ и пошло дальнѣйшее развитіе иконостаса, какъ мы сказали выше.

Это дальнъйшее развитіе иконостаса у Грековъ, который впрочемъ, какъ скажемъ сейчасъ неже, вовсе не назывался у нихъ иконостасомъ, въ отношения къ формъ совершалось не такимъ образомъ, чтобы къ одной иконъ начали быть приставляемы другія иконы, написанныя на особыхъ отъ нея доскахъ, такъ чтобы рядъ иконъ постепенно увеличивался въ смыслъ ряда особыхъ (на каждой по одной иконъ) досокъ, чтобы надъ первымъ рядомъ особыхъ досокъ явился второй такой же и т. д., а такимъ образомъ, что постепенно увеличивалась самая доска, на которой была написана первая икона и что всё вновьприбывавшія иконы были пишемы на одной и той же доскв, которая по мъръ ихъ прибыванія превращалась въ большій или меньшій, сколоченный изъ досокъ, дощаной щитъ. Такъ, говоримъ, одинъ дощаной щеть, поставленный на архитравь, большій или меньшій, смотря поколечеству написанныхъ на немъ иконъ, -- такова была вившияя форма, въ которой явился у Грековъ надолтарный иконостасъ. Этогь щить сохраняется у Грековъ въ ихъ иконостасъ и до настоящаго времени ')-

<sup>4)</sup> У Грековъ въ настоящее время двъ формы иконостаса—своя и наша рус-



<sup>1)</sup> Си. выше второе приивчание.

<sup>2)</sup> Πο μαμ. Μυραμυτα στρ. 689: χίονες χαὶ σωλαῖαι (ἄμα) τῷ συμπαραχειμένφι (τοῖς χίοσι) τοῦ σταυροῦ τύπφ.

<sup>2)</sup> Константина Порфирогенита Basilius Macedo, въ Scriptt. post. Theophan. p. 203: ή δὲ ταῖς χεφαλίσι (τῶν στύλων) ἐπιχειμένη δοχὸς ἐχ χαθαροῦ χροσιοῦ πᾶσα συνέστηχε... ἐν ή χατὰ πολλὰ μέρη καὶ ή θεανδρική τοῦ Κυριοῦ μορφή μετὰ χυμεύσεως (съ емалью, финифтью) ἐχτετύπωται.

и, какъ со всею въроятностію должно думать, въ формъ болье или менье древней, только увеличенной противъ древняго въ размърахъ. Форму въ точности описать невозможно и ее должно смотръть на рисункахъ; но если читатель вообразить себъ равносторонній трехугольникъ съ весьма тупымъ верхнимъ угломъ, если онъ этотъ уголъ нъсколько сръжетъ и придасть волнообразную форму сторонамъ и если онъ весь щить окружитъ рамой, а наверху его поставить крестъ, то и будеть имъть приблизительное понятіе.

Этотъ щить, большій или меньшій и съ большимъ или меньшимъ количествомъ написанныхъ на немъ иконъ, явившійся на архитравѣ надъ олтарной преградой, получилъ у Грековъ названіе темплона—тє́µπλον, въ просторѣчіи тє́µπλо, что изъ датинскаго templum. Латинское templum значить храмъ, но затѣмъ оно имѣло еще у Римлянъ совсѣмъ другое техническое значеніе, именно—въ архитектурной техникѣ templum значило брусъ или дерево, положенное поперекъ кровельныхъ стропилъ. Стропила состоять изъ бревенъ или балокъ, составленныхъ трехугольниками и потомъ изъ деревьевъ толстыхъ или тонкихъ, смотря по тяжести крыши, положенныхъ поперекъ трехугольниковъ, по ихъ ребрамъ, на которыя кладется или самая крыша, если она деревянная, или же рѣшетины для крыши, если она желѣзная или черепичная,—эти-то послѣднія деревья и назывались у Римлянъ технически templa ¹). Между деревомъ, положеннымъ поперекъ стропилъ

ская. Щить, какъ должно подразумѣвать, сохраняется въ ихъ собственной формѣ. Въ чемъ состоить различіе и какъ оно произошло, видно будеть изъ дальнѣйшаго.

<sup>1)</sup> Витрувій въ своемъ сочиненів De architectura, кн. IV, гл. 2, описывая устройство кровель на зданіяхъ говорить: supra cantherios templa, deinde insuper sub tegulas asseres ita prominentes, uti parietes projecturis eorum tegantur, т. е. поверхъ стропилъ templa — поперечныя деревья, потокъ сверхъ (этихъ послёднихъ) подъ черепицей (которой, подразумёвается, кроются кровли) решетины, настолько спускающіяся, чтобы ихъ свесами прикрывались стены. Фесть грамиатикъ, неизвъстно когда жившій въ продолженіе II—IV въковъ по Р. Х. и написавшій книгу о значенія словь говорить: Templum significat et lignum, quod in aedificio (supra cantherios) transversum ponitur, T. e. templum значить и дерево, которое, въ строеніяхъ кладется поперегь стропиль (выписка взята изъ одного латинскаго лексикона). См. еще у Дюканжа въ Gloss. Latinit. подъ сл. Panna, № 2. Рясунки римскихъ кровельныхъ стропилъ мы имвемъ-вопервыхъ, на одной изъ таблицъ рисунковъ, приложенныхъ къ русскому переводу Витрувія, сділанному (съ французскаго перевода) подъ редакціей знаменитаго архитектора XVIII въка Василія Баженова (напеч. въ Спб., въ продолженіе 1790— 1797 гг.), именно-«дскъ I на конецъ четвертой книги» (въ примъчаніяхъ къ

или чего нибудь, и между щитомъ изъ досокъ съ написанными на немъ иконами, поставленнымъ на архитравъ надъ олтарною преградою, нѣтъ никакого отношенія. Но Өеодоръ Студить, обращающійся съ своими ямбами къ темплону, когда внѣ олтаря еще не было иконъ, даетъ знать, что первоначально названъ быль темплономъ самый архитравъ, на которомъ потомъ явился щитъ съ иконами, и что такимъ образомъ послъдній получилъ свое имя отъ перваго 1). Архитравъ же могъ быть названъ темплономъ потому, что онъ есть точно такъ же поперечный брусъ, какъ и брусья стропильныя 2).

жингъ, стр. 36, переводчикъ говоритъ: «Тетріа суть докотники, на кои кладутся решетины); во-вторыхъ, въ Словаръ *Мюллера-Мотеса* подъ сл. Dachstuhl (см. особенно въ Словаръ fig. 351).

<sup>1)</sup> Εἰς τὸ τέμβλον (ἴαμβοι): Θείαν τράπεζαν πρὸ προσώπου σοῦ βλέπων, αἰδοῦ τὸ σεπτὸν καὶ ὅλως στῆθι φόβω, т. е. (янбы) къ тенплону» Зря предъ лиценъ твоннь (впереди тебя) божественную трапезу, да унилишься предъ святынею и да стоинь со всецълынъ страхонъ,—у Миня въ Ратг. t. 99, р. 1796 нач.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соида въ своенъ Словаръ говорить о тенплонахъ: тентка — етоприя. А ежістрь значить всякій где нибудь или на чень нибудь находящійся знакь, истку, условный какой-небудь знакъ на щить (какъ признакъ его владъльца), подобный знакъ на корабив, флагъ, изображение на монетв. Принимая слово те́илхом въ этомъ второмъ значение, можно было бы думать, что его название было усвоено пряно самому щету съ еконами въ томъ смыслъ, что этогъ последній, бывъ поставлень надъ одгаремъ, служитъ какъ бы знакомъ, что онъ есть домъ Божій. Но принимать этого не позволяеть Өеодоръ Студить, употребляющій слово тентком, когда надъ одтаремъ еще не было иконъ. Свида, выражающійся очень кратко, не разунветь ин подъ вністира твуь же деревьевь стропильныхь, украшенныхь знаками, резъбой? Дело въ томъ, что у Грековъ и Римлянъ (а потомъ и на Западе) церкви не всегда имъли потолки и кровли, но иногда и неръдко одиъ только посевднія (чтобы не удивляться сему, читатель пусть вспомнить климатическія условія); во второмъ случать стропела дълались не такъ аляповато, какъ это обыкновенно у насъ, но со всевозможнымъ изяществомъ и укращались резъбой, см. въ Словарѣ Миллера-Мотеса ресунки подъ помянутымъ словомъ Dachstuhl. — Выински изъ греческихъ писателей о темплонъ у Дюканжа въ Gloss. Graec. подъ са. τέμπλον—савый Словарь и appendix prima; въ частности о немъ въ отношенін къ форм'я какъ щита см. греческій иконописный подлянникъ ісромонаха Діонисія, — Ерипувіа той Соурафом, изд. въ Анналь въ 1853 г., стр. 16 sqq (французскій переводъ, изданный ранте подлинника — Manuel d'iconographie chrètienne, Paris, 1845, р. 26 sqq.; есть німецкій переводъ). Дюканжъ, приведши иножество выписокъ изъ греческихъ писателей о темплонъ, не иогъ постигнуть, что такое онъ, ибо ни въ одной вышискъ не говорится, гдъ онъ находился; но есле бы онъ нивлъ подъ руками уставъ Константинопольскаго патр. Алексвя (о

Какія иконы были писаны у Грековъ на темплонахъ или на щитахъ въ первое время послѣ появленія послѣднихъ и въ нашъ періодъ домонгольскій, положительно мы этого не знаемъ, потому что не имѣемъ современныхъ свидѣтельствъ ¹). Но вопросъ о семъ рѣшаетъ намъ нашъ нынѣшній иконостасъ. Во второмъ верхнемъ арусѣ нашего ны-

которомъ неже), то загалка для него разъяснедась бы, ебо въ последнемъ, въ главъ о возжигани свъчъ, ясно говорится, гдъ находился темплонъ, -- по славанскому переводу: «да испълнится свъщь тябло (те́рткоу), иже надъ двърми одтаря», Сунод. ркп. № 330, д. 278 об., въ Опис. Горск. и Невостр. № 380). А если бы Дюканжъ догадался обратиться съ вопросонъ къ первону встречному Греку, то дело было бы еще проще, ибо у Грековъ такъ же всякій знасть, что такое въ церкви терталом, какъ у насъ всякій чнаеть, что такое въ церкви иконостасъ (у Грековъ нынъшній иконостасъ, представляющій собою разросшійся древній темплонъ, до сихъ поръ называется темплономъ и не называется иконостасомъ).--Въ жити и вкоего презвитера Филиппа (не находящагося, кажется, въ нашихъсвятцахъ), которое относить себя ко времени импер. Аркадія († 408), которое Болландисты относять къ VII--VIII в. (Мая t. III) и которое на самомъ дълъ относится еще къ более позднену времени (а по своему качеству принадлежить къчеслу тёхъ апокрефовъ, о которыхъ Трудльскій соборъ въ пр. 63), говорится, что этотъ Филиппъ, пришедъ съ одникъ спутникомъ въ Римъ и вошедъ въ церковь. (папину, слёд. св. Петра), «сталь въ лёвой части храма, гдё темпловъ церковный», 'Επὶ τὰ εὐόνημα τοῦ ναοῦ, ἔνθα τὸ τέμπλον τῆς ἐκκλησίας ἐστι (γ Βομμαμμα. μ γ Дюканжа подъ сл. те́иπλον). Что разумъется въ житіи подъ темплономъ, когда на. Запад'в накаких темплоновъ не было (и слово templum въ нашемъ смысл'в вовсе не употреблялось), не можемъ сказать, но во всякомъ случать это свидетельство некасается темплоновъ восточныхъ, о которыхъ дело совершенно безспорно (ножно было бы разуметь икону Спасителя съ 12 апостолами, которая съ весьма древняговремени, съ первой половины V в., ставилась у Латинянъ на престолахъ, но эта. икона ставилась на главныхъ престолахъ, а пе на боковыхъ, какивъ могь быть. находившійся въ дівой части, и прениущественно на престолахь въ такъ называемыхъ криптахъ или конфессіяхъ, -- престолахъ въ подпольяхъ или подземельяхъ подъ верхними главными престолами, находившихся непосредственно на гробалъ мученивовъ, о которыхъ си. Люканжа Gloss. Latinit. повъ сля. Confessio и Crypta. и Dictionnaire des antiquités chrètiennes Мармины подъ тъми же словани).

<sup>1)</sup> Имбемъ свидетельство Мануила Малакса, известнаго писателя XVI века, о томъ, какія иконы были на темплоне св. Софіи при взятіи Константинополя крестоносцами (выписка изъ его хроники у Дюканжа Gloss. Graec. подъ сл. те́рлдоу); но онъ, знавшій про то, о чемъ пишеть, столько же, сколько знаемъ мы, и непомышлявшій ни о какой археологіи, помещаеть на самый темплонь все то, чтобыло писано на немъ вместе съ поклонными иконами (о которыхъ сейчась неже, именно—апостоловъ, пророковъ, ієрарховъ, мучениковъ, преподобныхъ).

нъшняго иконостаса находится въ серединъ икона Спасителя съ предстоящими Ему Божіей Матерью и Предточею. Икона Спасителя ость та первая вкона, которая явилась на темплонъ и отъ которой онъ пошоль разростаться въ ширь и вверхъ; следовательно, иконы стоящія въ одномъ ряду съ сею вконою и выше надъ нею и суть тв иконы, которыя писаны были въ темплонахъ. При этомъ до какой степени развитія достигали у Грековъ темплоны въ нашъ періодъ домонгольскій, т. е. были ли уже писаны на нихъ всё тё иконы, которыя теперь находятся у нась въ полныхъ иконостасахъ, мы вовсе не имфемъ свъдъній. Далье, въ настоящее время ряды иконъ протягиваются по всей олтарной ствив, древній же темплонъ поміщался только въ олтарной аркв; следовательно, въ каждомъ ряду далеко не могло быть писано все то, что теперь у насъ стоить (каждый ченъ сполна, если только не предположить, что было писано миніатюрой). Наконець, темплоны, какъ это и у насъ теперь съ иконостасами, могли быть большіе и меньшіе, болье полеме или менье полные, начиная отъ единственнаго изображенія Спасителя съ Божіей Матерью и Предтечею.

Еще въ нашъ періодъ домонгольскій явился у Грековъ подъ темплономъ новый рядъ иконъ, отличный отъ иконъ темплона тъмъ, что он'в не были писаны всв на одномъ щетв, какъ последнія, но каждая на своей и на отдельной доске, подобно тому, какъ у насъ въ иконостасахъ всв иконы. Какъ было поступлено при семъ относительно способа поставленія иконъ, — такъ ди, что темплонъ быль приподнять вадъ архитравомъ и иконы, — размъромъ малыя, — были поставлены подъ него, или къ нему (архитраву) была придълана съ боку полка и онъ были поставлены на эту последнюю, не знаемъ 1). Этотъ рядъ иконъ состояль изъ 12 иконъ мёсячныхъ (лицевыхъ святцевъ) и изъ иконъ дванадесятыхъ праздниковъ. Его иконы получили названіе αί προσχυνήсық-поклонныя иконы (собств. поклоненія), потому что икона текущаго месяца и случавшагося праздника вынималась изъ своего места н ставилась на налов для поклоненія. Эти поклопныя иконы, которыхъ появленіе не можеть быть возводимо къ болье раннему времени, чьмъ первая половина XI въка, какъ нужно думать, не сразу стали необходимой принадлежностью всёхъ церквей, и более или менее долгое

¹) Симеонъ Солунскій ставить икону Спасителя какъ будто непосредственно на архитравъ: ὑπεράνω τοῦ κοσμήτου μέσος μὲν ἔστι διὰ τῶν ἱερῶν εἰκόνων ὁ Σωτὴρ, ἐκατέρωθεν δὲ ἡ Μήτηρ τε καὶ ὁ Βαπτιστής,—De sacro templo, у Миня t. 155, с. 136, р. 345 (въ надписаніи главы, τὸ πέπλον ошибочно витсто τὸ τέμπλον).

время находились только въ нѣкоторыхъ изъ нихъ. Такъ какъ 12 иконъ мѣсячныхъ съ присовокупленіемъ иконъ дванадесятыхъ праздниковъ (которыя впрочемъ всѣ могли быть писаны на одной доскѣ) не могли умѣщаться въ олтарной аркѣ (за исключеніемъ развѣ такихъ церквей, какъ Софія Константинопольская), то необходимо думать, что онѣ выступали изъ арки и болѣе или менѣе протягивались въ обѣ стороны отъ нея по стѣнамъ ¹).

Наконецъ, кромѣ темплона и поклонныхъ иконъ, по извѣстіямъ конца XI—начала XII вѣка, къ иконамъ предолтарнымъ принадлежала еще одна икона, ставившаяся не надъ олтаремъ, а предъ нимъ на полъ церковный. Это—храмовая икона церкви. Бывъ писана или въ малыхъ размѣрахъ, какъ поклонныя иконы, или по крайней мѣрѣ не въ большихъ, а середнихъ, она была полагаема на налоѣ (съ того или другого бока царскихъ дверей) <sup>2</sup>).

Какъ было относительно предолтарныхъ иконъ у Грековъ, такъ, конечно, долженствовало быть и у насъ. Однако было не совсъмъ такъ относительно формы и способа поставленія.

<sup>1)</sup> О поклонных вконахъ ай проохоуйску, помещенных поль темплономъvиоминается въ первый разъ въ Уставѣ Константинопольскаго монастыря τῆς Kεγαριτωμένης, построеннаго супругою випер. Алексвя Комина (1081—1118) Ириною и написаннаго ею самой, — Уставъ напечатанъ въ I томъ Analecta Graeca. Бенедиктинцевъ, гдъ о поклонныхъ иконахъ гд. 59, стр. 246, выписка у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Просхочира. Что поклонныя вкопы не лежали на налояхъ, а стояле надъ олгаремъ, след. подъ темплономъ, видно изъ того, чтосвъчи ставились передъ ними ем тай ханман, о которыхъ см. нёсколько ниже. Иконы месячныя начали писаться и ставиться подъ темплономъ, какъ со всеювъроятностію следуеть думать, со времени импер. Василія ІІ Булгаробойца (современника нашего Владимира, 975-1025), по приказанію котораго были составлены лицевые святцы,—его Менодогій (продогь сь лицевыми святцами).—У Грековъ иконы: пъсячныя до настоящаго времени стоять подъ темплономъ (въ тъснъйшемъ смыслъ, нбо въ спыслъ общиритащемъ называется у нихъ темплономъ весь иконостасъ) и надъ ивстными иконами, вивств или въ одномъ ряду съ дванадосятыми празд-HEKSME.

<sup>2)</sup> О храмовой нконт, лежащей (предъ алтаремъ) на поклонт, — прохещесть сід просхостом, говорится въ сейчасъ помянутомъ уставт монастыря Кехарітющей стал. 59, 60 и 66 (въ послідней главт та бюбехафютіа—подсвічнить съ 12 трубками для свічь по кругу, съ 13-й по середнит, поставляется вийсто храмовой иконы предъ поклонными, ніть сомитнія, по ошибкт. На основаніи Устава патр. Алекстя, въ которомъ не говорится отдільно о храмовой иконт, можно думать, что иногда она поставлялась (какъ потомъ у насъ) витсті съ поклонными иконами подъ темплономъ.

Иконы, писавшіяся у Грековъ на темплонѣ или на щитѣ, у насъ были писаны на особыхъ доскахъ или иначе этотъ темплонъ у насъ воепроизводился въ особыхъ и отдѣльныхъ иконахъ (какъ это у насъ и въ настоящее время), такъ что вмѣсто одного щита темплонъ явился у насъ составнымъ (составлявшимся изъ того или другого количества отдѣльныхъ иконъ) 1). Чѣмъ объяснять эту разность, не можемъ сказать положительно, а что касается до предположеній, то представляется вѣроятнѣйшимъ слѣдующее: иконы для церквей въ первое время послѣ крещенія мы получали исключительно изъ Греціи, а въ послѣдующее время наибольшею частію изъ нея; такъ какъ большіе щиты, каковы темплоны, не удобно было перевозить, то иконописцы греческіе и придумали разнять ихъ на отдѣльныя иконы, сдѣлать ихъ какъ бы разборными.

По всей в вроятности, этимъ различіемъ въ форм в нашихъ темилоновъ отъ греческихъ должно объяснять и то, что они первоначально
названы были у насъ не тымъ именемъ, которое имыли у Грековъ,
не тяблами, какъ греческое τέμπλον по славянски и какъ стали они
между прочимъ называться у насъ уже послв з), а получили новое и
свое собственное имя. Это имя, взятое тоже изъ греческаго языка, естъ
денсусъ з), русское превращение слова δέησις, которое значитъ моление. Объясняютъ усвоение этого имени темплону обыкновенно такимъ
образомъ, что въ Греціи съ древняго времени былъ обычай дълать

<sup>1)</sup> Что у насъ иконы темплона, а по нашему деисуса, писались на особыхъ доскахъ, см. сейчасъ ниже выписку изъ Патерика Печерскаго (въ позднѣйшее время и у насъ находимъ тябла, писанныя на одномъ цѣльномъ щитѣ, см. *Н. Суворова* Описаніе Вологодскаго Софійскаго собора, стр. 17 прим.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Что наше тябло (съ носовымъ юсомъ въ я) отъ греческаго те́р $\pi$ λον, а не отъ латинскаго tabula (изъ котораго тавдя, какъ и у Грековъ та́ $\beta$ λα, та́ $\beta$ λιον), для сволько нибудь порядочнаго филолога не можетъ подлежать сомивнію, а для филологовъ не особенно порядочныхъ вотъ доказательство, такъ сказать дающее щупать себя руками: те́р $\pi$ λον у Грековъ въ просторѣчіи те́р $\pi$ λо, произноси тембло; у насъ тябло иногда пишется въ рукописяхъ «тямбло»: слъд. тембло—тямбло (у Сербовъ тябло прямо по-гречески — тембло. См. Іоакима Bуича Путешествіе по Сербіи, у Будиму граду, 1828, стрр. 107 и 327).

<sup>3)</sup> Патерика Печерскаго разсказъ о Спиридонѣ просфорникѣ и Алипіи иконописцѣ: «великихъ иконъ пять деисуса и двѣ намѣстнѣи» (о которыхъ сейчасъ наже); Ипатск. лѣт. въ повѣсти объ убіеніи Боголюбскаго, изд. 2 стр. 395: «отъ верха и до деисуса». Въ Новгородской лѣтописи подъ 1204 г. употребляется названіе тябло, но не о нашемъ темплонѣ, а греческомъ (св. Софіи Константинопольской).

на олтарныхъ аркахъ записи о построеніи перквей.—что когла явились архитравы, эти записи были дёлаемы именно на нихъ подъ темплонами,—что записи начинались словами: δέησις τοῦ δούλου Θεοῦ τοῦ δεῖνα, т. е. (сія церковь есть) моленіе такого-то раба Божія, --что вивств съ обычаемъ записей слово белок перешло къ намъ безъ перевода (принявъ форму денсуса) и что изъ записей, дълавшихся подъ темплономъ, его и перенесли на самый темплонъ і). Но едва ли не гораздо въроятите другое объяснение, а именно-что название взято отъ иконы. Главная и первоначальная въ темплонъ икона Спасителя съ предстоящими по сторонамъ Божіей Матерью и Предтечею называется въ настоящее время у Грековъ τρίμορφον (τριμόρφιον,--- триобразіе, такъ какъ на иконъ три лика) 1), но весьма возможно предполагать, что въ превнее время икона эта называлась у Грековъ δέησις (моленіе) на томъ основаніи, что Божія Матерь и Предтеча изображаются на ней въ молитвенномъ по отношенію къ Спасителю положеніи 3), ибо у насъ эта икона темплона или деисуса до позднёйшаго времени называлась частивищимъ образомъ деисусомъ. Отъ названія главной иконы и могь получить у насъ темплонъ свое новое названіе, тімъ боліве что въ древнее время весьма не редко онъ весь состояль изъ одной только этой иконы.

Иконы поклонныя и икона храмовая также перешли къ намъ еще въ періодъ домонгольскій. Относительно этихъ послёднихъ иконъ мы находимся въ нёкоторомъ недоумёніи, для разрёшенія котораго намъ не удалось найдти твердыхъ данныхъ н разрёшить которое мы оставляемъ будущимъ по насъ изслёдователямъ. Въ первомъ изданіи книги мы писали: «Здёсь между нами и Греками различіе было то, что храмовая икона не ставилась на полу церковномъ на налов, но ставилась подъ темплономъ или по нашему деисусомъ вмёстё съ иконами поклонными ') (бывъ маленькою какъ эти послёднія). Такъ же какъ и темплонъ, иконы поклонныя вмёстё съ храмовою получили у насъ свое названіе, а именно,—онё названы были иконами намёстными. Что подъ нашими иконами намёстными разумёются греческія иконы

<sup>1)</sup> Записей этихъ, идущихъ изъ временъ древности и бывшихъ въ употреблени до поздитанато времени, — по крайней мъръ до начала XVIII въка (называвнияхся у насъ лътописями) извъстно очень большое количество.

<sup>2)</sup> Замътки поклонника святой Горы, Кіевъ 1864, стр. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сfr Акты Русскаго на святомъ Асонѣ монастыря св. ведикомученика и цёлителя Пантелеймона, Кіевъ 1873, стрр. 52, 54 и 60.

<sup>4)</sup> Что, какъ ны сказали, ножеть быть бывало и у самихъ Грековъ.

поклонныя съ иконою храмовою, это, во-первыхъ, следуеть изъ Патерика Печерскаго, который даеть знать, что нам'встная икона Печерской церкви въ теснейшемъ смысле ея храмовой иконы была поставлена высоко, такъ что нужно было приставлять къ ней лъстницу 1). следовательно подъ темплономъ или деисусомъ; во-вторыхъ, это доказывается тёмъ мёстомъ, которое доселё занимаеть въ иконостасв Печерской перкви ея древняя нам'естная икона: она висить на снурахъ надъ царскими дверями, въ линію съ рядомъ тёхъ иконъ, которыя у Грековъ назывались поклонными 2); а наконецъ и всего болбе, хотя быть можеть несколько и неожиданно, это ясно изъ названія иконъ: намъстный производять оть на и мъсто: но при этомъ производствъ слово не будеть имъть смысла, ибо всякая икона (и все, что стоить) стоить на мъстъ: поздивитее намъстний-изъ древняго «намьстьный», что значить правдничный з), каковы действительно и суть греческія поклонныя, а наши нам'естныя иконы, 4). Это мы писали въ первомъ изданіи книги. Но возможно, что прим'єръ Печерской церкви представлялъ собою лишь исключение, а что вообще у насъ такъ же, какъ и у Грековъ храмовая икона лежала на налов 5). Въ такомъ случав не будеть основанія распространять названіе: нам'єстный на иконы праздничныя и ограничивая его одной храмовой иконой нужно будеть понимать его въ смыслъ: главный (намъстная икона — главная икона храма, cfr въ Словаръ Срезневского сл. намъстіе). При этомъ въ позднайшихъ нашихъ иконостасахъ рядъ иконъ праздничныхъ почти всегда стоитъ не подъ, а надъ рядомъ деисуса. Возможно, что по причинъ или по причинамъ, которыхъ мы не можемъ указать, это такъ у насъ и съ древнъйшаго времени или такъ именно началось 6). По-

<sup>•)</sup> Въ Патерикъ Печерсковъ въ разсказъ о преп. Алимпін иконописцъ гово-



<sup>1)</sup> Въ разсказъ Поликарпа объ Алипи иконописцъ (о чудесновъ голубъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А по своимъ размѣрамъ она весьма не велика, именно—будучи болѣе широкою, чѣмъ высокою, имѣетъ 9 вершковъ ширины и 6 съ подовиной вершковъ вышины (Ея изображеніе у Фундуклея въ Обозр. Кіева, къ стр. 66).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ Словарять Востокова и Срезневского сл. пьстъный.

<sup>4)</sup> А поздившія наши містныя иконы названы містными по непониманію слова намістный: вверху стояли иконы намістныя, слідовательно нижнія должны быть просто містныя. У Грековъ наши містныя иконы называются: μεγάλαι εἰχό-νες, т. е. великія иконы.

<sup>5)</sup> Главы древних уставовъ о нажденін и о возжиганін свічь какъ будто за это посліднее. Оні говорять отдільно о тяблі и отдільно о храмовой иконі: но если храмовая икона не на тяблі, то негді быть ей кромі налоя (чего уставы прямо не говорять).

елику иконы темплона или деисуса не писались у наст на одномъ щить, какъ у Грековъ, а на разныхъ доскахъ, такъ же, какъ иконы поклонныя,—наши намъстныя или праздничныя, то по формъ темплонъ или деисусъ и эти иконы поклонныя или намъстныя слились у насъ въ одно общее. Въ этомъ общемъ отличіе ряда иконъ поклонныхъ отъ рядовъ иконъ темплона или деисуса составляло то, что онъ представляли собою рядъ иконъ меньшихъ, чъмъ иконы темплона 1). Общее называлось именемъ большей части, т. е. деисусомъ; но когда нужно было отличить въ немъ иконы намъстныя, какъ особую часть, то употреблялось о нихъ это послъднее названіе 2).

- 1) Сейчасъ указанные размѣры Печерской намѣстной иконы; Патерикъ: «великихъ иконъ цять деисуса и двѣ намѣстнѣи» (см. выше).
- <sup>а</sup>) У Грековъ нашъ иконостасъ (теперь такой же какъ и у насъ, т. е. съ мъстными иконами), какъ уже мы говорили выше, до сихъ поръ не называется мконостасомъ, но отъ древней надолтарной его части или отъ его древняго надолтарнаго начала темплономъ, — те́илдом (желающій проверить наши слова можеть спрашивать дюбаго Грека, а что насается до книгь, то см. «Заметки поклонинка святой Горы», принадлежащія челов'вку, весь свой в'ять прожившему на Восток'я. стр. 118 (туть же кстати см. и его размышленія, съ которыми, конечно, нельзя не согласиться), и книгу Теросодобрьск Г. Паланы, стр. 487. Названіе иконостась, оть віхо́и или віхо́иа и їстири, — ставлю икону въ чемъ нибудь или на чемъ нибудь, у Грековъ употреблялось и употребляется, во-первыхъ, о кіотахъ нконъ домовыть и церковныхь (вь первомь случая наше тябло или наша кіота сь мконами у Грековъ-еїхочостасточ, причемъ иконы у Грековъ не только ставились въ иконостасахъ или кіотахъ, но и вешались на нихъ, Codin. у Дюк. въ Gloss. Gr. подъ сл. είχονοστάσιον, во второмъ случат разумтнотся кіоты нконъ настінныхъ и настояпныхь, о которыхь сейчась неже), — во-вторыхь, о налояхь въ церквахъ и домахъ, на воторые клались нконы (выписки у Дюканжа въ сейчасъ указанномъ итель, а затвит нынешнее живое употребление). У наст иконостаст не назывался нконостасомъ до первой половины XVIII въка, см. въ Описаніи Сунодд. ркпп. Горск.

рится, что одинъ боголюбецъ заказалъ ему написать пять большихъ иконъ денсуса и двё иконы намёстныя. Если бы было сказано, что обё намёстныя вконы въ одну перковь или къ одному олтарю, тогда слёдовало бы, что кромё иконы храмовой назывались намёстными еще другія иконы тябла и надлежало бы разумёть это именно объ иконахъ праздничныхъ. Но такъ какъ этого не сказано, то возможно, что двё намёстныя иконы въ двё перкви или къ двумъ олтарямъ. Въ Ипатской лётописи подъ 1288-мъ годомъ какъ будто съ совершенною ясностію говорится о Владимиро-Волынскомъ князё Владимирё Васильковичё, что онъ написалъ двё начёстныя иконы въ одну перковь (въ построенную имъ въ городё Любомлё, въ настоящее время мёстечкё Волынской губерніи, Владимирскаго уёзда, перковь св. Георгія иконы св. Георгія и Божіей Матери),—2 изд. стр. 610.

Итакъ, въ періодъ домонгольскій нашъ деисусъ, по теперешнему иконостасъ, состоянъ изъ того или другаго числа рядовъ иконъ, поставленныхъ въ олгарной аркв надъ одгарной преградой, -- рядовъ, въ которыхъ различались двё составныя части, -- иконы поклонныя (меньшія разм'врами), составлявшія нижній рядь, и собственный деисусь или греческій темлонъ, который составляли всё ряды дальнейшіе. До какой степени развитія доходиль у нась въ періодъ домонгольскій собственный деисусъ, т. е. до какого количества рядовъ и до какого количества иконъ въ рядахъ (или въ каждомъ ряду) достигалъ онъ, этого мы такъ же не знаемъ, какъ и о греческомъ темплонъ или о томъ же денсусв у Грековъ. Однако есть одно указаніе, которое даеть знать, что въ ширину онъ не выступаль изъ олгарной арки и что въ вышину онъ болъе или менъе не доходиль до ея верха. Объ Андреъ Боголюбскомъ говорится, что въ Рождественской Боголюбовской церкви онъ устроиль сынь или навысь надъ олгарной аркой отъ верха и до денсуса і); слідовательно, иконы были въ арків и отъ нихъ до ея верха было болве или менве далеко.

Въ настоящее время у насъ въ церквахъ кромъ иконъ, находящихся въ иконостасъ или составляющихъ иконостасъ, есть еще иконы настънныя и настолиныя или пристънныя и пристолиныя, ставимыя въ кіотахъ у продольныхъ стънъ церковныхъ (съверной и южной) и у подкупольныхъ столбовъ. Эти иконы у Грековъ и у насъ восходятъ своимъ появленіемъ также къ нашему періоду домонгольскому. На иконахъ темплона или деисуса изъ новозавътныхъ святыхъ были изображаемы только апостолы; послъ апостоловъ явились надъ олтаремъ на иконахъ поклонныхъ или намъстныхъ и всъ прочіе святые. Но они могли явиться здъсь только въ изображеніяхъ миніатюрныхъ и такъ сказатъ иконахъ несобственныхъ. Большія и настоящія иконы прочихъ святыхъ, какіе изъ послъднихъ въ какой церкви особенно чествовались, и было принято ставить у стънъ и столбовъ. У Грековъ эти иконы явились, какъ имъемъ положительное свидътельство, не позднъе

<sup>1)</sup> Повъсть объ убіенін,—въ Ипатск. авт., 2 изд. стр. 395.



и Невостр. № 402 д. 243 об. (а когда авторъ приводимой тамъ выписки говорить, что «иконостасъ паки наричется у Грековъ нашъ дёмсусъ», то говорить не правду) и Барскато изд. 1778 г. стр. 272 («темплонъ или стёна, закрывающая одтарь или просто рещи рёзаніе», но не иконостасъ). Какимъ образомъ названіе иконостаса (въ его смыслё кіоты для иконъ) дано было у насъ темплону или дещсусу, см. сейчасъ ниже.

первой половины XI въка <sup>1</sup>), и, какъ со всею въроятностію слъдуеть думать, одновременно съ иконами поклонными. Когда явились эти иконы у насъ, не знаемъ; какъ кажется, не позднъе Андрея Боголюбскаго, а во всякомъ случать мы находимъ ихъ у насъ въ концъ періода <sup>2</sup>).

¹) Въ Уставъ Константинопольскаго патріарха Алексъя (1025—1043) уже упоминаются наши иконы какъ иконы «по стънамъ» и «дольнія»,—славянскій переводъ, Сунод. ркп. № 330 (у Горск. и Невостр. № 380) дл. 247 об. и 279 (а. что туть разумъются не наши мъстныя иконы, которыхъ еще несомнънно не было, но которыя подозръвать можетъ изъявить охоту иной читатель, это видно изъ того, что предъ ними предписывается поставлять въ праздники менъе свъчъ, чъмъ предънконами тябла, л. 279 и об.).

въ пожаръ Владимирскаго собора Боголюбскаго 1185 г. между другими богослужебными принадлежностями сгорели «укси церковные» (Лавр. лет.). Думаемъ, что эти укси изъ греческаго οξός (какъ уксусъ изъ όξος), что означаетъматерію темнокрасную или темнофіолетовую, преимущественно дорогую (Дюканж. Gloss. Graecit. подъ этемъ словомъ, также у Тейнера и Миклошича въ изда-HIM Monumenta spectantia ad unionem ecclesiarum Graecae et Romanae, Vindobonae, 1872, pp. 2-3 sub fin.) и что туть должно разуметь иконныя педены; а если такъ, то последнія подвешивались на праздники именно къ иконамъ, стоящимъ на стенахъ и на столбахъ (см. немного ниже). Затемъ, Лаврентьевская льтопись говорить объ епископъ Ростовскомъ Кирилль подъ 1231 г., что онъ украсиль свою каседральную церковь «иконами многоцёньнама, ихже нёсть мощи в сказати, и съ предполы, рекше пелены»: подъ иконами съ предполы несомивно разумеются иконы настенныя и настолиныя. — Что касается до дальнейшей исторівдеисуса или по позднейшему иначе тябла (что есть его собственное греческое имяте́µπλον) превратившагося въ нынёшній иконостасъ, то обстоятельно о ней послёа кратко она есть: во-первыхъ, самый деисусъ, находившійся въ одтарной арківвыступиль изъ нея и постепенно протянулся «во весь хранъ» (Историческія св'ьденія о Белопесоцкомъ монастыре і ісромон. Арсенія, помещенныя въ Чтеніяхъ Московскаго Общ. любителей духови. просвёщ., кн. ХІ, стр. 113 и 114), что случилось къ концу XV-началу XVI века (Никон. лет. Ш, 177 и Русск. Времени. II, 138, — о денсусахъ Московскомъ, Ростовскомъ и Новгородскомъ); во-вторыхъ, явилесь иконы кіотныя, подобныя настіннымъ и настолинымъ, предъ одтарной преградой и олтарными столбами (появленіе которыхъ должно быть объясняемо желанісив иметь Спасителя и Божію Матерь на больших вконахв, нежеле на какихъони были въ денсусв и на большей къ себв близости, чвиъ последній), которыя, не бывъ приставляемы къ одтарной преграде и одтарнымъ стодбамъ вплотную, были поставляемы передъ ними, что случилось не позднее первой половины XVI века-(Собр. летт. VI, 285), а можеть быть и гораздо ранее; въ-третьихъ, эти последнія нконы, первоначально стоявшія не вплоть къ преградів и олтарнымъ столбамъ

Кромъ иконъ, стоящихъ въ иконостасъ и по стънамъ въ кіотахъ, въ нашихъ церквахъ есть еще иконы, висящія на древкахъ (шестахъ): это такъ называемыя хоругви, собственное назначеніе которыхъ состоитъ въ томъ, чтобы быть носимыми въ крестныхъ ходахъ и вообще въ торжественныхъ церковныхъ процессіяхъ. Слово хоругвь, по-славянски: хоржгы и хоругы, хоржговь (-уговь), хорюговь (-въ: Словари Восток. и Микл.), родственно съ греческими хорауіх или хорууіа,—совершеніе религіознаго круговаго хожденія (хоровода), и хорхуєїом или хоругогом,—мъсто совершенія этого хожденія, какъ въ нашемъ словъ хороводъ первая половина: «хоръ» тождественна съ греческимъ хороб (которое собственно значить именно то, что наше хороводъ). Необходимо думать, что предки наши во времена языческія употребляли при свояхъ религіозныхъ хороводахъ такъ или иначе (по той или другой

и поэтому производившія «безчинную» тісноту предъ одтаремъ, были отчасти поставлены на преграду или вставлены въ нее, отчасти вплотную придвинуты къ столбанъ, что случилось после собора 1667 г. и вероятно вследствие его нарочитаго предписанія о поставленіи містных образовь «чиню», т. е. такъ, чтобы они не производили тесноты предъ одгаренъ (Дополи. къ Акт. Истор. V, 460 fin., cfr Вивлісе. VI, 363 и 382 fin., — для пещнаго действія иёстныя иконы, чтобы освободить пространство, выносились изъ церкви, слёд. еще не были вставлены въ ограду и приставлены въ столбанъ, и темъ обстоятельствомъ, что местныя иконы первоначально стояли въ некоторомъ отдаленіи отъ олтаря, а не вплотную, взъясняется та загадка, что древнія ивстныя иконы суть двуличныя, писанныя съ объекъ сторонъ). Когда сдълано было последнее, то и получился нынешній иконостась, названный такъ отъ кіоть иконъ пестныхъ, которыя (кіоты) суть иконостасы, - віхочостастія (Слова: денсусъ и тябло въ старое время кром'в общаго значенія употреблялись еще въ частных значеніяхь: первое въ спыслё перваго ряда иконъ всего деисуса, въ которомъ стояли икона Спасителя съ Божіей Матерью и Предтечею или икона деисусъ; второе-въ симсле ряда иконъ подъ деисусомъ или древних наибстных в потомъ въ смыслё всякаго ряда вконъ денсуса: денсусъ въ первомъ тяблё, во второмъ, въ третьемъ; затёмъ, для обозначенія особыхъ рядовь вь денсусь, взятомъ въ общемъ смысль, употребляются еще выраженія: девсусъ сидящій, деисусъ стоящій, т. е. рядъ деисуса, въ которыхъ икона Спасителя, взображеннаго сидящивъ или стоящивъ). У Грековъ нынёшній иконостасъ, состоящій изъ древняго темплона (противъ древняго значительно увеличеннаго) и подъ нить нашихъ изстимхъ, а по-гречески-великихъ, иконъ, явился такимъ образомъ, что эти последнія иконы были подставлены подъ тенплонъ (а начали оне появляться и какъ кажется до подставленія подъ темплонъ не предъ одтаремъ, какъ у насъ, а внутри одгаря, cfr патр. јерусал. Нектарія Ἐπίτομή τῆς ἱεροχοσμικῆς історіас, изд. Венец. 1677, стр. 158 fin., не поздиве конца XIV ввка, си. Аста Patriarchat. Constantinopolitani Meknomeya II, 567).

причинъ) явившіяся у нихъ въ семъ случать знамена (которыя отсюда и съ здішнимъ именемъ перешли потомъ въ военные полки) и что эти-то знамена языческихъ религіозныхъ процессій, по принятіи христіанства, и превращены въ наши христіанскія хоругви (съ перемтеною изображеній на нихъ). У Грековъ, сколько знаемъ, хоругви въ настоящее время не употребительны; на изображеніяхъ крестныхъ ходовъ въ Менологіи импер. Василія ихъ также не видится (ч. І стр. 146 и 210, ч. П стр. 137).

Въ поздивишее время у Грековъ и у насъ иконы писались, какъ и до настоящаго времени пишутся, по такъ называемому «Подлиннику», который ведетъ свое начало, какъ необходимо думать, отъ сейчасъ помянутаго Менологія импер. Василія (отъ его лицевыхъ ивображеній). Въ житіи преп. Аврамія Смоленскаго есть указаніе на существованіе у насъ Подлинника въ періодъ домонгольскій, — Правосл. Собесёдн. 1858 г. кн. 3, стр. 370 (преп. Аврамій «образъ же и подобіе (имёлъ) на Великаго Василья, чръну браду таку имёя, плёшиву развё имёя главу»: изъ этихъ словъ видно, что въ періодъ домонгольскій святые писались у насъ уже въ установленномъ внёшнемъ образъ, а это и есть Подлинникъ).

Значительно ранте иконъ для молитвеннаго обращенія и чествованія явились въ церквахъ священныя изображенія, имтвшія назначеніемъ украшать церкви и доставлять назиданіе взорамъ присутствующихь, а въ частности служить нагляднымъ средствомъ поученія для тта изъ христіанъ, которые по безграмотности не могли поучаться изъ книгъ 1). Иконы, первоначально явившіяся въ олтаряхъ, вынесены

<sup>1)</sup> Ниль Синайскій въ полянутоль нали выше писыть къ Олимпіодору, сказавь, что въ олгарѣ долженъ быть изображенъ одинъ крестъ и болѣе ничего, говорить о самой церкви: «святой же храмъ рукою лучшаго живописца наполни сюду и сюду (ἔνθεν καὶ ἔνθεν, вездѣ) исторіями ветхаго и новаго завѣта, дабы незнающіє грамотѣ и не могущіє читать божественныхъ писаній посредствонъ созерцанія живописи познавали (μνήμην λαμβάνωσιν, — припоминали, приводили себѣ на память) добропобѣдіє неложно послужившихъ истинному Богу и возбуждались къ соревнованію славнымъ и присноблаженнымъ подвигамъ, чрезъ которые виѣсто земли они пріобрѣли небо», —въ Патрол. Миня греческой серіи t. 79 соl. 577. Подобнымъ образомъ Павлинъ Ноланскій говоритъ о побужденіяхъ, по которымъ онъ украсилъ живописью построенную имъ церковь, — ibid. латинск. серіи t. 61 соl. 75: Propterea visum nobis ориз utile, totis felicibus domibus pictura illudere sancta: si forte attonitas haec per spectacula mentes agrestum caperet fucata coloribus umbra.

были потомъ въ самыя церкви; наобороть, священныя изображенія, явившіяся первоначально въ собственныхъ церквахъ, внесены были потомъ въ олтари; такимъ образомъ, съ теченіемъ времени какъ однѣ, такъ и другія стали принадлежностію обѣихъ частей, изъ которыхъ состоятъ церкви. Не знаемъ, скоро ли священныя изображенія вошли у Грековъ въ общій обычай, но со всею вѣроятностію слѣдуеть думать, что въ то время, какъ мы приняли отъ нихъ христіанство, онѣ считались уже у нихъ необходимой принадлежностью церквей. Отъ Грековъ священныя изображенія перешли и къ намъ; но у насъ онѣ вовсе не могли стать этой необходимой принадлежностью церквей, ибо у насъ расписываніе церквей вовсе не могло стать такимъ же дѣломъ нетруднымъ, какъ это было въ Греціи. Не ставъ необходимой принадлежностью всѣхъ церквей, священныя изображенія, какъ кажется, стали у насъ если не необходимой, то весьма желаемой принадлежностью церквей каменныхъ.

После первоначального, более или мене продолжительного періода разнообразнаго произвола, долженъ былъ настать въ способъ украшенія церквей священными изображеніями или живописью нікоторый определенный порядокъ, т. е. должны были до некоторой степени установиться обычай и правила, что именно гдв писать. Со всею въроятностію следуеть думать и отчасти имеемь положительныя основанія предполагать, что въ то время, какъ мы приняли оть Грековъ христіанство, этоть порядокъ, вполив или невполив сложившійся, быль **уже** у нихъ наблюдаемъ. Такъ какъ памятниковъ живописи домонгольскаго періода сохранилось слишкомъ недостаточное количество, то мы не можемъ сказать о порядкъ многаго опредъленнаго. Но отчасти на основаніи сохранившихся памятниковъ, отчасти позволяя себ'в заключенія отъ послідующаго времени, мы получимь слідующее общее: вопервыхъ, были мъста въ церквахъ, на которыхъ было принято писать только извъстныя священныя изображенія (а не какія нибудь другія); во-вторыхъ, послъ этихъ мъстъ, на которыхъ долженствовали быть писаны именно извъстныя изображенія, вся площадь церквей раздълялась на двв половины и каждой половинв была усвоена своя особая категорія или группа священных изображеній. Что касается до м'всть, на которыхъ были писаны извёстныя, усвоенныя имъ, священныя изображенія, то такихъ мість мы пока знаемь два: столбы олтарной арки или передніе подкупольные и потомъ куполъ-въ церквахъ однокупольныхъ единственный, а въ церквахъ многокупольныхъ главный. На столбахъ олгарной арки, теперь закрытой иконостасомъ, было изображаемо Благовъщеніе, именно-такимъ образомъ, что на одномъ столбъ изобра-

жалась Божія Матерь, на другомъ Архангель Гавріилъ 1) (бывъ взято сь закрытыхъ теперь столбовъ, оно изображается у насъ въ настоящее время въ верхнихъ клеймахъ царскихъ дверей). Въ куполъ церквей однокупольных вединственномъ, а многокупольных главномъ былъ ивображаемъ Спаситель съ ангелами, пророками и евангелистами; именно-въ самомъ верху или лбу Спаситель въ радужномъ кругъ, одною рукою благословляющій (благов'єствующій), а въ другой держащій евангеліе; по сторонамъ Его и подъ Нимъ на сгибахъ верха къ тамбуру или шев, если позволяло место, смотря по величине купола, ангелы; въ тамбурв вли шев между окнами-пророки; въ четырехъ каморахъ или абсидахъ, иначе парусахъ купола-евангелисты <sup>2</sup>). Двъ части, на которыя въ отношеніи къ живописи раздёлялась вся площадь церквей, за исключеніемъ сейчась указанныхъ и въроятно другихъ неизвъстныхъ намъ мъсть съ опредъленно присвоенными имъ священными изображеніями 3), суть: съ одной стороны ствны церквей, столбы и лбы на дугахъ арокъ у сводовъ, и именно-у сводовъ какъ подъ самыми церквами, такъ и подъ полатями или хорами, вообще вся поверхность перпендикулярная или отвёсная; съ другой стороны — въ

<sup>1)</sup> Благовъщение изображено иозаикой на наших столбахъ въ Кіево-Софійской соборъ; изображение его сохраняется на этихъ столбахъ въ нъкоторыхъ позднейшихъ церквахъ, уцълъвъ и скрываясь за иъстными иконами; Благовъщение повельваетъ изображать на этихъ столбахъ и греческій иконописный подлинникъ іером. Діонисія— Έρμηνεία τῶν ζωγράφων, стр. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Спаситель изображенъ быль въ куполѣ Печерской церкви (разсказъ Поликарпа объ Алипін иконописцъ, вменно-о чудесномъ голубъ); Онъ изображенъ въ Новгородской Спасо-Нередицкой церкви (а съ къмъ, этого не видно, потому что куполь глукой, безь оконь); живопись нашего купола въ Новгородскомъ Софійскомъ соборъ, ножеть быть, не особенно древняя, но по всей въроятности воспроизводящая древнюю, представляеть Спасителя съ ангелами и пророками (въ самовъ верху Спаситель, подъ Нимъ надъ окнами херувимы и ангелы, между окнами пророки. Новгор. Ш летоп. подъ 1045 г., архии. Макарія Археологич. опис. церкови. древн. въ Новгороде I, 57); древній куполь Кіевскаго Софійскаго собора не сохранился, но сохранились его каноры или паруса и на нихъ-позаические овангелисты (Описаніе Кіевософ. собора стр. 45, Фундука. стр. 39); Спасителя съ ангелами и пророками повелтваеть изображать въ нашемъ куполт помянутый греческій иконописный подлинникъ, стр. 249, и Онъ же съ пророками всегда изображается въ немъ у Грековъ и въ настоящее время, -- Замътки поклонника святой Горы, стр. 16 (въ куполе Константинопольской св. Софін-кресть, см. рисунокъ Грелота въ Imperium Orientale Бандурія, t. II p. 758).

<sup>\*)</sup> Сравнивай указанный греческій подлинникъ, стр. 249 sqq.

перквахъ многокупольныхъ побочные купола и во всёхъ церквахъ своды, и именно-какъ верхніе надъ самыми церквами, такъ и нежніе полъ полатями или хорами, вообще вся поверхность горизонтальная. Поверхность горизонтальная, на которой фигуры должны быть изображаемы распростертыми и какъ бы парящими, представляла собою небо; поверхность перпендикулярная, на которой фигуры изображались въ ихъ естественномъ прямомъ положеніи, представляла собою землю. Сообразно съ этимъ и сюжеты живописанія или живописи, распадаясь на дві группы, одни считались боліве приличествующими одной поверхности, другіе — другой, одни небу, другіе земль. На поверхности горизонтальной, на сводахъ и въ куполахъ были изображаемы: небесный трофей христіанства-кресть, окруженный ангелами, Іисусь Христось и Божія Матерь, окруженные теми же ангелами, парящіе на облакахъ и безъ облаковъ, въ различныхъ видахъ апоесоза (великаго совъта Ангелъ, Еммануилъ и пр.), пророки и вообще ветхозавътные праведники (первые, въроятно, какъ провозвъстники уготовленнаго для людей Христомъ царства небеснаго, а всё вторые, какъ его чаятели) и наконецъ апостолы на престолахъ (какъ будущіе судьи міру) 1). На поверхности перпендикулярной или на ствнахъ, столбахъ и лбахъ арокъ были изображаемы: дванадесятые праздники (какъ представляющіе событія изъ вемной жизни І. Христа и Богородицы), святители, мученики и мученицы <sup>2</sup>).

¹) На нижних подхорных сводах Кіевскаго Софійскаго собора изображены «звізды, составленныя изъ двухь равноконечных крестовь, соединенных между собою въ центрі», окруженныя поясными въ кругах ангелами, Фундукл. стр. 39 fin. sqq: на тіхъ же сводах во Владимирскомъ Дмитріевскомъ соборі открыты изображенія: Божіей Матери съ праотцами и апостоловъ, сідящих на престолахъ и окруженныхъ сонмами ангеловъ, гр. Стропанова Дмитріевск. соб. стр. 11. За симъ сравнивай сейчасъ указанный греческій подлинникъ, ibid..

<sup>2)</sup> На стенахъ, столбахъ и лбахъ арокъ въ Кіевской Софійской соборѣ изображены святители, мученики и мученицы (первые «въ полуисполинской видѣ», т. е. въ разиѣрахъ большихъ чѣмъ естественные, а двои вторые, тамъ гдѣ не доставало иѣста, — на лбахъ арокъ, не во весь ростъ, а поясные въ кругахъ), Фундукъ. стр. 40. Въ Новгородской Спасо-Нередицкой церкви на стѣнахъ продольныхъ, южной и сѣверной, на столбахъ и на лбахъ арокъ изображены: дванадесятые праздники (именно на стѣнахъ и не всѣ, — теперь три: Введеніе, Срѣтеніе и Крещеніе, а было вѣроятно четыре, но одинъ уничтоженъ вслѣдствіе раздѣлки окна), мученики и мученицы (тамъ гдѣ не достаеть иѣста также поясные въ кругахъ); на западной стѣнѣ подъ полатями по обѣимъ сторонамъ входныхъ дверей— страшный судъ, съ прибавкою съ одного боку изъ Апокалипсиса (затѣмъ еще: на

Въ минуту принятія христіанства мы не знали никакой свътской живописи, такъ чтобы обратить знаніе на церковное употребленіе. Слъдовательно, въ иконахъ и церковной живописи на первыхъ порахъ мы вполнъ должны были зависъть отъ Грековъ. Но какъ было потомъ: такъ ли, что, зависъвъ отъ нихъ нъкоторое первое время, мы потомъ водворили искусство живописи у самихъ себя и стали обходиться безъ нихъ, или напротивъ такъ, что и во все продолженіе періода мы оставались въ большей или меньшей отъ нихъ зависимости, главнымъ образомъ ихъ же имъвъ своими живописцами и своими поставщиками иконъ? Отвътъ на вопросъ можетъ быть данъ не положительный, за совершеннымъ отсутствіемъ прямыхъ указаній, а только предположительный.

Живопись и иконописаніе, какъ всё ремесла художественныя, требують для своего процвітанія той или другой степени просвіщенія, ибо для сего необходимъ развитый вкусь и сознательное разумініе техники, что возможно только подъ условіємъ большаго или меньшаго просвіщенія. Но у насъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій не было просвіщенія ни большаго ни малаго, изъ чего слідуеть, что живопись съ иконописью не могли процвітать у насъ какъ художества. Оні могли существовать и быть болье или меніе распространены у насъ какъ ремесла, подобно тому, какъ въ настоящее время существують въ Владимирскомъ Суздалі. Полагаемъ, что какъ таковыя живопись и иконопись нужно отділять одну оть другой и что о степени распространенности у насъ той и другой въ періодъ домонгольскій нужно думать боліве или меніе различно. Живопись требуеть мастеровь на місто, въ самыя церкви, которыя нужно расписывать и не

западной части южной ствим подъ тыми же полатями изображенъ стоящій и держащій церковь князь, —въроятно строитель церкви, предъ нимъ сидящій и благословляющій его Спаситель, между нимъ и Спасителемъ большая запись, къ сожальнію, теперь не читаемая; на съверной ствит противъ князя остающіяся непонятными 12 головъ въ трехъ четвероугольникахъ). — Объ ангелт вит дверей церковныхъ, написующемъ входящихъ, говорить Іоаннъ Евхаитскій, жившій около половины XI въка, — у Миня въ Патр. t. 120 р. 1196, п. 100. — Сділаемъ замітку объ изображеніи у насъ бъса. Бъсъ изображается у насъ въ видъ безобразно-чернаго голаго человька съ рогами и съ хвостомъ. Это — не созданіе греческой фантазіи, а безобразіе, взятое Греками изъ дъйствительности. Бъсы называются иначе евіопами. Евіопъ значить Негръ, и въ семъ-то образѣ Негра, который воплощаль собою на взглядъ Грековъ безобразіе, они и изображали бъса, при чемъ и рога съ хвостомъ взяты съ дъйствительности, ибо и до сихъ поръ нъкоторые Негры Африки украшають себя первыми и послёднимъ.

можеть быть перевозима; напротивь, иконы могуть быть перевозимы и привозимы, какъ всякій товаръ. Такимъ образомъ, для живописи могли быть получаемы изъ Греціи только мастера, иконы же могли быть подучаемы изъ нея какъ готовыя произведенія. На семъ основаніи мы думаемъ, что ремесло живописи гораздо болве было распространено у насъ въ періодъ домонгольскій, чёмъ ремесло иконописанія. Процвётаніе и просто существованіе всякаго ремесла непременно условливаются степенью его выгодности: если ремесло не приносить выгоды, то естественно, что не будеть охотниковъ имъ заниматься. Но несомевню, что конкурренція Греція должна была двлать у нась ремесло нконописи вовсе невыгоднымъ. Только что начинающіе заниматься какамъ нибудь ремесломъ, по весьма понятной причинъ, вовсе не въ состоянін продавать произведеній своего производства по такой же дешевой цень какь те, которые занимаются имъ давно. Следовательно, вконы нашего собственнаго производства должны были бы быть дороже привозныхъ иконъ греческихъ; но дорогаго, равнокачественнаго съ дешевымъ, никто не станеть покупать, а следовательно, не вмёя возможности удешевить производство до рыкочной цёны, никто не будеть имъ и заниматься. То обстоятельство, что греческія чконы должны были издалека привозиться, весьма мало должно было вліять на ихъ цвны, ибо перевовъ быль до самаго Кіева водяной, т. е. возможно дешевый, такъ что на каждую икону долженъ былъ обходиться не болве какъ въ нъсколько копъекъ. Единственное средство создать у насъ новое ремесло въ виду конкурренціи Грековъ была нынёшняя запретительная система; но ни о чемъ подобномъ въ древнее время вовсе не думали и, конечно, всего менъе могли думать въ приложении къ иконамъ. Такимъ образомъ, необходимо предполагать, что въ періодъ домонгольскій ремесло иконописанія было у нась развито и распространено весьма слабо и что вся Русь была снабжаема иконами препмущественно изъ Греціи, подобно тому какъ въ настоящее время почти всю деревенскую Русь снабжають ими иконники помянутаго Суздаля (собственно древней области Суздальской, въ настоящее же время Вазнивовцы, вконописцы-богомазы Вязниковскихъ слободъ Мстеры, Холуя и др.). Главными мъстами, которыя занимались поставкою къ намъ иконъ, должно считать Константинополь и ближайшую къ намъ Корсунь.

Изъ того обстоятельства, что Русь домонгольскаго періода имѣла иконы преимущественно получавшіяся изъ Греціи греческаго производства, читатель, полагаемъ, поспѣшитъ сдѣлать заключеніе, что въ періодъ домонгольскій она имѣла иконы гораздо лучшія, чѣмъ въ послѣдующее время собственнаго производства. Мы того рѣшительнаго мнѣ-

нія, что это заключеніе было бы совершенно ошибочно, -- что напротивъ знаменитую византійско-русскую иконопись въ смысле иконописи возможно неудовлетворительной должно возводить именно еще къ этому древнъйшему времени и что даже и знаменитая русская пословица: «годится-молиться, не годится-крынки покрывать», можеть быть, ведеть свое начало не оть Суздальцевь, оть которыхь ее обыкновенно производять, а еще отъ Грековъ. Воображать, будто въ Грецін каждый иконописецъ былъ непремвно художникъ, писавшій не иначе какъ возможно хорошія иконы, конечно, значило бы воображать нѣчто совсъмъ неладное; на одного дъйствительнаго художника приходилось. если не сотня, то навърное полсотни простыхъ ремесленниковъ и между этими последними въ постепенной градаціи къ низу несомненно доходило и до весьма худыхъ. Всякій худой товаръ, естественно, ищеть спеціальнаго рынка своихъ потребителей и когда его находить, то естественно, на него устремляется. Въ Греціи у покупавшихъ людей способность оценки достоинства иконъ была совсемь другая, чемь у насъ, а именно-совствъ настоящая; следовательно, плохія иконы посредственныхъ вконописцевъ тамъ и могли идти только за плохія, а слёдовательно-и продаваться могли только по цене вполне сответствующей, т. е. весьма дешевой, и притомъ искать себъ покупателей только въ невзыскательныхъ мъстахъ глухихъ и бъдныхъ. Но какая могла быть оцънка достоинства иконъ у насъ въ Россіи, гдъ прежде не знали никакой живописи и иконописи и гдв и после того, какъ оне вошля въ употребленіе, не прибавилось вкуса? Было бы написано что нибудь. было бы поярче, было бы золота поболве (т. е. истиннаго или мнимаго), а художественная сторона, конечно, должна была оставляться безъ всякаго вниманія. Такимъ образомъ, Россія естественно и необходимо должна была стать спеціальнымъ рынкомъ для греческихъ иконъ низшаго разбора, -- для всего того, что дома являлось какъ бракъ и не находило покупателей. Такъ какъ требованіе иконъ въ Россію долженствовало быть огромное и съ теченіемъ времени все болве и болве увеличиваться, то необходимо думать, что не только были скупаемы для нея всё плохія иконы, производившіяся беззаказно, но что въ местахъ, ведшихъ съ ней торгъ иконами, заведена была спеціальная фабрикація иконъ, назначенныхъ именно для ней, шконъ производившихся такъ же скоро и такъ же дешево и съ такими же заботами о чемъ нибудь другомъ, кромъ сихъ двухъ качествъ, какъ въ настоящее время творится въ Мстеръ и Холуъ.

Итакъ, необходимо думать, что Русь домонгольскаго періода молилась иконамъ преимущественно греческаго производства, но вконамъ далеко и вовсе не высокаго достоинства. Сейчасъ сказанное нами должно быть разумвено впрочемь объ иконахь такь сказать базарныхъ, объ нконахъ, которымъ молилось въ церквахъ и въ домахъ большинство. Что касается до князей и вообще людей богатыхъ, то они весьма дегко могля пріобрътать и для себя и для строенныхъ ими церквей иконы и истиню хорошія, а именно-посредствомъ особыхъ заказовъ и посредствомъ нарочитой выписки изъ Греців 1). И несомнівню, что хорошія вконы періода домонгольскаго были несравненно лучше хорошихъ иконъ нынашнихъ, ибо несомнанно, что хорошіе мастера греческіе и хорошая греческая иконопись X—XII въка были несравненно выше хорошихъ мастеровъ и хорошей иконописи настоящаго времени (за исключеніемъ, конечно, въ первомъ случав пашихъ академиковъ, которые посвящають себя иконописанію и которые не всегда впрочемъ понимають иконописание надлежащимь образомь). Нынвшняя наша хорошая иконопись, послѣ большей или меньшей тщательности письма и доброкачественности красокъ, въ существъ своемъ есть все та же византійско-русская иконопись, имбющая своей отличительной чертой неестественность изображенія лиць, въ которыхъ болье напоминается о живых людяхъ, чемъ они действительно представляются; напротивъ, древняя хорошая греческая иконопись соединяла съ строгимъ соблюденіемъ принатыхъ и установленныхъ формъ естественную живость и натуральность и возможное художественное совершенство изображенія янць, такъ что хотела давать и давала не одне напоминанія о святыхъ людяхъ, а именно ихъ самихъ и именно съ возможно большимъ выраженіемъ въ ихъ вившинихъ живыхъ образахъ внутренней идеи каждаго изъ нихъ (о греческой иконописи по ея поздивишимъ жалкить образцамъ нашимъ составилось у насъ странное понятіе, будто эта иконопись не только не требуеть художественности, но и есть на самомъ деле, конечно, это не такъ: греческая иконопись требуеть археологической точности 2) во внъшности и не допускаеть произвола въ сочинени, но въ изображении всего и преимущественно ликовъ она, само собою разумвется, настоя-

<sup>1)</sup> И, конечно, объ этих иконахъ, получавшихся изъ Корсуни посредствомъ нарочной выписки, а не обо всёхъ вообще привозившихся изъ нея на продажу, ложно разумёть употреблявшееся въ древнее время выраженіе: Корсунская икона виёсто хорошая икона.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Съ этой археологической точностью, при незнаніи нашнии иконописцами зрісологіи, у насъ случилось то, что напр. на древних святителей къ митрамъ, саккосамъ и длиннымъ волосамъ остается надёть только ордена.

тельно желаеть художественности, подъ темъ условіемъ, чтобы Христось быль изображаемъ именно Христомъ и святые именно святыми).

Не процвётала у насъ въ періодъ домонгольскій иконопись, какъ ремесло, съ цёлію снабженія иконами страны, были однако же у насъ иконописцы. Въ древнее время смотрёли на занятіе иконописью какъ на занятіе священное и святое. Вслёдствіе этого находились люди, которые выучивались ей (отъ приходившихъ для живописи въ храмахъ иконописцевъ греческихъ и другь отъ друга) и которые занимались ею не въ видахъ пріобрётенія выгодъ и не какъ средствомъ существованія или промысломъ, а какъ упражненіемъ благочестивымъ, какъ своего рода христіанскимъ добрымъ дёломъ. Между этими своего рода диллетантами—иконописцами, которые пренмущественно должны были являться между монахами, каковъ извёстный намъ преп. Алипій Печерскій '), могли быть мастера и очень хорошіе, и такъ какъ они, не ища барышей, писали иконы не на спёхъ, то и между ихъ произведеніями долженствовали быть иконы болёе или менёе замёчательныя по своему достоинству.

Необходимо думать, что значительно иначе было у насъ дело въ періодъ домонгольскій съ стенной церковной живописью. Для этой живодиси требовались на лицо и на мъсто работъ самые мастера. Сношенія между нами и Греціей, правда, были весьма д'ятельныя и живыя; путь изъ нея къ намъ былъ сравнительно не далекъ и легокъ 2): но все-таки трудно и не въроятно предполагать, чтобы такъ же хлынули изъ нея къ намъ нужные намъ рабочіе, какъ должны были хлынуть товары. Последніе, будучи привезены, могуть ждать покупателя; рабочій же можеть отправляться только на върныя работы. Изъ этого следуеть, что греческіе стенные живописцы не толпились у нась на рынкахъ, предлагая свои услуги всёмъ имевшимъ въ нихъ нужду, но что могли быть получаемы изъ Греціи только чрезъ нарочную выписку. А если такъ, то, очевидно, была нужда и въ собственныхъ мастерахъ русскихъ. Мастера издалека могли имъть охоту идти на работы только въ твхъ случаяхъ, когда онв предстояли большія и по достоинству ценныя. Но подобнаго рода работы по стенной живописи представляли только очень немногія церкви исключительныя. Послів немногихъ церквей исключительных оставались всв церкви обыкновенныя, живопис-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Патеривѣ Печерскомъ, въ разсказѣ о зодчихъ, дается знать, что взъ Константинополя доѣзжали до Кіева въ 10 дней.



<sup>1)</sup> Выучившійся иконописи отъ мастеровъ греческихъ, росписывавшихъ Печерскую церковь, см. Патерикъ.

ныя работы въ которыхъ были сравнительно не велики и малопънны: всв онв долженствовали быть достояніемъ природныхъ мастеровъ русскихъ и всё оне требовали существованія этихъ мастеровъ. Составляеть вопрось: были или нъть росписываемы живописью перкви лереванныя, что могло быть дівляемо въ нихъ посредствомъ обтажки полотномъ или посредствомъ штукатурки. Если да, то собственные мастера живописи могли повести у насъ свое начало еще отъ техъ перквей. которыя были въ Кіевъ еще до Владимира, а во всикомъ случав они повели его отъ его первыхъ церквей. Если же нетъ, то они ведутъ свое начало отъ времени Ярослава, ибо росписание Владимировой Лесятинной церкви живописцами греческими дало или не дало собственныхъ мастеровъ русскихъ (какъ учениковъ этихъ живописцевъ греческихъ), но во всякомъ случав они должны были перемереть безъ двла (ибо отъ Десятинной церкви до Софіи и другихъ церквей Ярослава не было строимо церквей каменныхъ). Какъ бы то ни было, но необходимо думать, что собственные мастера русскіе ведуть свое начало оть той или другой ранней поры. До настоящаго времени сохранилось такъ мало остатковъ работъ нашихъ живописцевъ домонгольскаго періода, что полежительнымъ сужденіямъ о нихъ едва ли можеть быть мъсто. Но вообще нужно думать, что относительно стиля они были неуклонно и старательно върными подражателями мастеровъ греческихъ, а относительно достоинства представляли изъ себя посредственность съ значительнымъ процентомъ нисхожденія къ нязу, но съ весьма незначительнымь процентомъ восхожденія къ верху. Во все продолженіе періода наши живописцы находились въ живомъ общеніи съ живописцами греческими, имъя передъ собой ихъ работы: естественно предполагать что они именно старались подражать последнимъ, какъ своимъ учитедямъ, поставляя свою задачу въ томъ, чтобы по возможности върно и точно копировать ихъ, и вовсе не помышляя вводить какихъ нибудь особенностей, по которымъ бы ихъ живопись составила изъ себя особый ствль, кром'в того-насколько ихъ индивидуальный національный характерь должень быль сказываться въ ихъ работахъ помимо ихъ воли. Относительно достовиства мы не полагаемъ в роятнымъ быть о нихъ высокаго мивнія потому, что они были не настояще — ученые художники, а просто ремесленники, мастеровые, подобно нынъшнимъ мастерамъ изъ крестьянъ, въ рукахъ которыхъ находится росписывание церквей сельскихъ (съ весьма значительной впрочемъ долей и городскихъ), — что имъ (вмёстё со всёми русскими людьми) не доставало просвъщенія и съ нимъ нівкотораго теоретическаго знанія и разумівнія в некотораго эстетическаго развитія. Но какъ не бываеть правила безъ

исключенія, такъ весьма возможно, что бывали приміры отдільныхъ замічательныхъ живописцевь, которые сейчась указанный недостатокъ восполняли избыткомъ таланта 1).

Въ Греціи ствиная живопись, какъ кажется, считалась необходимой принадлежностью перквей, составляя общій и непремінный или какъ бы обязательный способъ вхъ украшенія. Если такъ, то греческій взглядъ, конечно, быль извістень и у нась. Но у нась взгляду уже ни въ какомъ случай не могло соотвитствовать дило. Для того. чтобы могли быть украшаемы живописью всв церкви, требовалось бы такое развитіе ремесла живописи, какое въ періоль ломонгольскій, въ средъ совствить необразованной, вовсе не могло иметь места. Не знаемъ. сказали мы, были ли или не были укращаемы живописью деревянныя перкви, каковыми были наибольшая часть нашихъ перквей домонгольскаго періода. Сколько знаемъ, вовсе не представляють прим'ьровъ такой живописи позднъйшія деревянныя перкви, сохранившіяся до настоящаго времени, что какъ будто говорить за ея совершенное неупотребленіе въ нихъ и въ древности. Но съ другой стороны намъ извъстно одно древнее не совстмъ опредъленное свидътельство, которое, напротивъ, какъ будто говоритъ объ ея употреблени въ древнее время и въ деревянныхъ церквахъ; преп. Несторъ пишеть о деревап. ной церкви Бориса и Глеба, построенной Ярославомъ въ Вышгороде: «Украси (ю) всякими красотами, иконами и иными письмены», — подъ иными письмены какъ будто нужно разумёть стённую живопись, потому что более разуметь нечего. Какъ бы то ни было, но если и действительно входило у насъ въ обычай укращать живописью и деревянныя церкви, то во всякомъ случав необходимо думать, что на двлв обычай не пошель далве весьма редкихъ и немногихъ исключеній и что, за этими немногими исключеніями, деревянныя церкви у нась не

<sup>1)</sup> Кромѣ стѣнной живописи или фресокъ Кіевскаго Софійскаго собора, принадлежащихъ Греческимъ мастерамъ и по достоинству хорошихъ, сохранились отъперіода домонгольскаго до настоящаго времени фрески, принадлежащія русскимъ мастерамъ: въ Новгородской Спасо-Нередицкой церкви (сники у Покровскаго въ Стѣнныхъ росписяхъ древнихъ храмовъ, таблл. I—VII, и у гр. Толстова и Кондакова въ VI выпускѣ Русскихъ древностей, фигт. 151—186), въ Новгородской Спасо-Мирожской церкви (сники у Толст. и Конд. ibid. фигг. 218—231) и въ Старо-Ладожской Георгіевской церкви (сники у Прохорова въ Христіанскихъ древностяхъ 1871-го года и у Толст. и Кондак. ibid. фигг. 190—192). Обо всѣхъ трехъ образцахъ стѣнной живописи должно быть сказано, что они очень не высокаго достоинства.

были укращаемы живописью. А такъ какъ деревянныя церкви составдяли ръшительное большинство нашихъ церквей домонгольскаго періода, то слъдуетъ, что у насъ оставалось безъ живописи это ръшительное большинство церквей. Что касается до церквей каменныхъ, составлявшихъ въ общемъ количествъ всъхъ церквей весьма незначительный процентъ, то относительно ихъ, наоборотъ, есть вся въроятность думать, что живопись считалась столько же ихъ необходимой принадлежностью, какъ это было въ Греціп. Правда, мы не имъемъ относительно этого общихъ свидътельствъ, но думать такъ заставляють частныя свидътельства, которыя говорять объ украшеніи живописью церквей каменныхъ и самыхъ незначительныхъ.

Особый родь живописи составляла мусія или мозаика (пообетом, μουσίον, μωσίον, musivum, mosaicum) ), въ которой изображенія не писались посредствомъ красокъ, а составлились изъ маленькихъ цвътныхъ квадратиковъ особо приготовленняго стекла (ψηφίδες, tesselaeплиточки, камешки). Мусія, ведущая свое начало изъ глубокой древности, была чрезвычайно распространена и употребительна у христіанскихъ или византійскихъ Грековъ <sup>2</sup>) и, такъ какъ она представляетъ родъ живописи гораздо болве прочной, чвиъ обыкновенная живопись красками, то вь украшеній церквей она едва ли не преобладала надъ последнею. Какъ бы то ни было, но, считаясь живописью высшею, чъмъ обыкновенная, она по крайней мъръ до нъкоторой степени украшала наибольшую часть церквей, именно — олтарь, столбы олтарной арки и ея верхъ и купола. У насъ этотъ родъ живописи, по сравикчельной дороговизнъ матеріала и по сравнительной трудности и мъшкотности его производства, какъ кажется, не получиль особенной распространенности. Впрочемъ, говоримъ объ этой нераспространенности не на основание прямыхъ свидетельствъ, которыхъ вовсе не знаемъ, а на основания того обстоятельства, что извёстно слишкомъ мало церквей, имъвшихъ мозанку, именно — и всего пять: четыре въ Кіевъ-Десятинная церковь, Софійскій соборь, церкви Печерскаго и Михайловскаго монастырей, и одна вив Кіева — Новгородскій Софійскій соборъ. Въ Патерикъ Печерскомъ дается знать, что Греки привозили къ намъ мозаику на продажу 3). Этимъ дается знать, что были и русскіе



<sup>1)</sup> Происхождение названия темно, cfr Дюканжа Gloss. Latinit. подъ сл. Musivum и Graecit. подъ сл. Моосебоу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разунбенъ — была распространена не только въ церковнонъ, но и общественно-домашненъ быту, какъ средство украшенія не только церквей, но и общественныхъ зданій и частныхъ домовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ разсказъ Симона о живописцахъ.

мастера, которые занимались мозанческими работами изъ готоваго матеріала. А следовательно распространенность у нась мозанки не должно будеть ограничивать только пятью помянутыми церквами. Работы русскихъ мастеровъ, какъ менте прочныя, могли давно осыпаться и быть замънены послъ въ церквахъ, въ которыхъ онъ были, простою живописью; съ другой стороны, изъ перквей самаго Кіева, въ которыхъ по преимуществу должна была сосредоточиваться мозанка, за исключеніемъ Софійскаго собора и церкви Михайловскаго монастыря, до насъне сохранилось ни одной. Замвчательно, что ничего не говорится о мованив между украшеніями Владимирскаго собора Боголюбскаго. Если онъ на самомъ дълъ не быль украшенъ ею, то, конечно, не по причинамъ, указаннымъ нами выше. Единственною таковою причиною нужно будеть считать то, что Боголюбскій не относиль ее къ числу украшеній великольциму и что онъ съ своими современниками не имъль къ ней вкуса (Насколько была украшена мозаикой Десятинная церковь-Владимирова, остается неизвёстнымъ. Въ Софійскомъ соборе Ярославовомъ были ею украшены олтарь, столбы олтарной арки и ея верхъ, главный куполь съ каморами или абсидами и съ дугами подъ нимъ. На восточной ствив олгаря сохранились мозаическія—Божія Матерь, Тайная вечеря и святители съ діаконами, о которыхъ мы говориливыше; преосвященный Евгеній предполагаеть, что быль украшень мованкою и сводъ одтаря, но что тамъ было, неизвестно. На столбахъолтарной арки — Благовъщеніе; на верху ся — Спаситель съ Божією Матерью и Предтечею (деисусь или триморфіонъ); куполъ не сохранился, а въ упълъвшихъ его абсидахъ сохранились не вполнъ изображенія евангелистовъ; на передней дугь подкупольной изображенъ Спаситель, а на остальныхъ трехъ были изображены въ кругахъ погрудно 40 мучениковъ, изъ которыхъ уцълъло теперь 15, — Описаніе Кіевософійскаго собора стр. 42 sqq, Фундукл. стр. 37 sqq. Въ церкви Печерскаго монастыря, не сохранившейся до настоящаго времени, былъ украшенъ мозанкою олтарь, -- Патерикъ въ разсказъ о живописцахъ. Въ Михайловскомъ монастырв мозанка сохранилась въ олтарв, на передней части ствим надъ горнимъ местомъ или сопрестоліемъ; она состоить изъ одной линіи или одного ряда изображеній, которыя суть: въ серединъ Троица съ предстоящими ангелами, съ объихъ сторонъ Троицы Тайная вечеря въ двухъ отдёленіяхъ, какъ въ Новгородской Спасо-Нередицкой церкви, — съ одной стороны Спаситель преподаетъ подходящимъ ученикамъ Тело, съ другой стороны-Кровь, Фундука. стр. 53 sub fin.. Въ Новгородскомъ Софійскомъ соборъ мозанка, находащаяся въ одтаръ, представляеть не изображенія святыхъ, а полосу простыхъ украшеній, «въ род'в оконъ съ полукружівми и крестами», которая идеть по стінів поверхъ сопрестолія,—Археологич. описаніе церкови. древи. въ Новгород'в преосв. *Макарія* I, 43).

Выше мы сказали, что въ древнее время къ нынѣшней нашей солеѣ примыкала противъ олтаря (передъ которымъ однимъ и она простяралась) другая солея, въ видѣ четвероугольно-продолговатой, болѣе или менѣе значительной по величинѣ, площадки. На западномъ краю этой второй солеи въ древнее время стоялъ или же съ западной стороны ея въ древнее время къ ней примыкалъ амвонъ ¹), который съ нынѣшними нашими амвонами, состоящими изъ небольшихъ, одной вышины съ нашими солеями и примкнутыхъ къ нимъ, полукруглыхъ рундуковъ, не имѣлъ ничего общаго. Въ настоящее время у насъ нѣтъ совершенно никакой и памяти о древнихъ амвонахъ, а между тѣмъ они всчезли у насъ не далѣе, какъ только въ началѣ XVIII столѣтія, и въ исторіи нашей церковной археологіи представляють ту замѣчательную особенность, что мы сохранили ихъ гораздо долѣе, чѣмъ Греки ²). Древній амвонъ ²), явившійся въ церквахъ для той цѣли,

<sup>3)</sup> Названіе άμβων обыкновенно производять отъ άμβαίνω, άναβαίνω — восхожу;



<sup>1)</sup> Стояль ли амвонь на самой солев или примыкаль къ ней, въ настоящее время ны не ножень этого сказать. У Кодина въ трактать Пері стефпфоріас ваставос есть выражение, которое какъ будто заставляеть дунать, что анвонъ приныкаль къ солев, именно-онь говорить, что императоръ после венчанія царскимь ввицомъ, которое совершалось на амвонъ, сходить съ последняго не съ той стороны, съ которой взошель (амвонъ нивль два всхода), а съ противоположной, прос τὸν σωλέαν καὶ τὸ άγιον βημα, no esq. Pacii, Paris 1588, p. 187. Ho nogs coдеей у него можно разумёть не большую солею, на которой могь стоять амвонь, а налую вли нашу нынёшнюю, бывшую солеей въ собственновъ свыслё. Между твиъ то соображеніе, что амвонъ быль для клириковъ и слёдовательно долженъ быль заключаться въ предёлахъ ограды, отдёлявшей ихъ отъ нірянъ, каковою была ограда большой солен, и примъръ Римской церкви, въ которой амвоны находилесь именно на солев и въ ея оградъ, заставляють болъе склоняться къ тому интнію, что амбонъ не примываль къ солет, а находился на ней самой (Павель Свленціарій точно опредбляєть місто амвона въ Юстиніановой Софін, именно-что онь быль въ серединъ церкви, но не въ самой серединъ, а нъсколько къ востоку, у Дюканака въ Constantinop. Christ. lib. III, с. LXXIV, р. 67, но изъ его словъ нельзя вывести никакого заключенім по отношенію къ нашему вопросу. Если бы Кортюновъ намецкій переводъ описанія амвона св. Софів, сдаланнаго Павломъ Силенціаріенъ, быль совершенно точенъ, см. 1-ое прим. на стр. 232, то следовало бы, что въ св. Софін амвонъ не стояль на солев, а примыкаль къ ней, нбо говорится, что отъ последней ступени обращенной къ востоку лестняцы аквона ведеть къ озтарю длинный въ середине ходъ, т. е. древняя большая солся. Vers. 241).

<sup>2)</sup> Cm. Hume.

чтобы все читаемое, возглашаемое и поемое въ нихъ было лучше слышимо присутствующими и, въ особенности, чтобы это такъ было съ чтеніемъ Священнаго Писанія, представляль изъ себя большее или меньшее возвышение, на которое должны были восходить четающие, возглашающіе и поющіе. Наши свідінія относительно формъ, въ какихъ устрояемъ быль древній амвонъ, весьма недостаточны; но очень въроятно, что форма, которую далъ ему Юстиніанъ въ своей Софін, была наиболье употребительною и господствующею. Пусть читатель вообразить себъ бесьдку въ формъ овальнаго огражденія, сдъланнаго посредствомъ глухихъ погрудныхъ стенокъ (т. е. пусть онъ вообразить себъ, возьмемъ простое и нъсколько грубое, но зато совершенно ясное, подобіе, - большой чанъ или весьма большую кадку, только не круглой, а овальной формы); пусть онъ поставить эту бестдку на колонны вышиной прим'трно отъ двухъ до трехъ аршинъ; пусть онъ вообразить себъ, что на эту бесъдку съ двухъ противоположныхъ и именно длинныхъ сторонъ овала, сдъланы два всхода (съ двумя, разумъется, отверстіями въ бесъдкъ) посредствомъ приставленныхъ лъстницъ, которыя зашиты (оперены) глухими ствиками: вообразивъ это, онъ будеть имъть точное понятіе объ амвонъ наиболье употребительной формы. Иногда бесёдка оставлялась открытою, иногда же делался на ней верхъ, нменно-на ея ограждение (барьеръ) ставились колонки и на эти колонки ставилась сферическая или пирамидальная крыша і). Какъ по-

но едва ли оно не есть самостоятельное слово, родственное съ латицскимъ umbo; у классическихъ Грековъ оно значило—выпуклость, возвышенность, холиъ-

<sup>1)</sup> Юстиніанъ долженъ быль устроить два, одинъ за другимъ, амвона въ св. Софін: первый при первомъ построеніи церкви (532 — 537), второй при ся возобновленін (558—562), когда упавшій куполь сокрушиль между прочинь амвонь съ солеею. Первый амвонъ, подробно описанный Павломъ Силенціаріемъ (современниковъ, чиновниковъ Юстиніана, именно силенціаріемъ, Техоросця той анвомос. въ немецкомъ переводе Кортюма въ приложени къ книге Зальценберга Altchristliche Baudenkmale von Constantinopel), представляя изъ себя зданіе великольпивашее, быль обнесень огромнымы шатромы или киворість, какы киворій св. трапезы (быль поставлень въ шатръ, киворіи), который сделань быль такинь образонъ, что кругонъ амвона были поставлены восемь колоннъ и на нихъ положена сферическая крыша и который отличался отъ киворія св. трапезы твиъ, что нежду его столбани также какъ у санаго анвона было сдълано ограждение изъ глумить погрудныхъ ствнокъ (иконографическое воспроизведение этого шатра или киворія, относительно крыши, которая сдівна несферическою — невіврное, си у Кортюна, а чтобы до некоторой степени вообразить себе всю величественную грандіозность этого киворія, для сего нужно видёть киворій надъ главнымъ престоломъ

мъстительны были дълаемы амвоны (ихъ бесъдки), мы не знаемъ; но идя внизъ отъ овала въ двъ сажени длиной и одну шприной, каковъ приблизительно былъ пространствомъ амвонъ Юстиніановой Софіи 1), нужно остановиться на такомъ меньшемъ, при которомъ бы сразу могло помъщаться на амвонъ человъкъ не менъе пяти (ибо на него восходили избранные пъвчіе для пънія). Мы не знаемъ и того, какъ высоки были дълаемы амвоны; но идя внизъ отъ 3 аршинъ, каковую приблизительно имълъ амвонъ; но идя внизъ отъ 3 аршинъ, каковую приблизительно имълъ амвонъ той же Софіи 2), полагаемъ въроятнымъ принимать за меньшее два аршина, потому что знаемъ амвонъ, вышину котораго можно принять за среднюю и который имъетъ ее въ 2 съ половиной

въ Рамскомъ св. Петрѣ). Второй амвонъ, оставшійся, этого киворія уже не нивлъ, потому что, какъ говорять позднейшие писатели, у Юстиніана не хватило средствь на его вторичное сооружение. Форма перваго амвона описана Силенціариемъ, а что касается до формы втораго, описаній которой неизв'єстно, то должно думать, что она была одинакова съ формою перваго. Это форма есть то, что мы представили выше: овальная бесёдка съ погруднымъ огражденіемъ, поставленная на колонны,воспроизведение у Кортюна, но только тамъ неправильно сделаны лестинцы длинными и отлогими, тогда какъ Силенціарій прямо говорить, что он'в были крутыя и след. короткія, описанія vers. 75). Не одинъ разъ выше упомичанный нами испанець Гонзалесь Де Клавихо, бывшій въ Константинополь въ 1403-иъ году, говорить объ амвоне св. Софін: «посреди церкви стоить что-то въ роде канедры, поставленной на четырекъ яшиовыхъ колоннакъ; стѣны ел покрыты иножествоиъ плить разноцейтной яшим; эта каоедра вся покрыта синью, стоящею на восьин . колоннать разноцевтной яшим», — въ переводв Срезневск. стр. 69). Изображение анвона нашей формы см. у Ленуара въ Architecture monastique, Paris, 1852, р. 340. Эту же форму вибеть амвонъ въ св. Маркъ Венеціанскомъ, представляющій собою по всей віроятности снимокъ съ образца греческаго. Изображенія амвоновъ нашей формы, воспроизводящія ее не совстить удовлетворительно, въ Менологін випер. Василія подъ 14 Сент. и 23 Октября, —ч. І. стрр. 37 и 135, —въ первонь случав именно амвонъ св. Софін. - Что касается до амвоновъ другихъ формъ, то въ городив Стагусъ-Калабанъ (др. Стагонъ), находящемся недалено на свверозападъ отъ Трикалы, до настоящаго времени сохраняется въ каеедральной епископской церкви древній анвонъ, представляющій собою ein rechteckiger Marmorthron in Gestalt einer kleinen byzantinischen Kirche mit Aufgängen an der Ost-und Westseite, т. е. прямоугольный праморный тронъ въ видъ малой византійской церкви со входами на восточной и западной сторональ, — Энциклопедіи Ерша п Грубера т. 84, стр. 422 (а о самонъ Калабакъ см. Благовъщенскаго «Среди богомольцевъ», стр. 452).

<sup>1)</sup> По Кортюну.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По нему же.

аршина <sup>1</sup>). Амвоны, какъ мы сказали, дёлались съ двумя всходами, устроявшимися одинъ противъ другаго съ противоположныхъ сторонъ (длинныхъ овала). Они ставились такимъ образомъ, что одинъ всходъ обращенъ былъ къ востоку или олтарю, а другой къ западу или входнымъ въ церковъ дверямъ <sup>2</sup>). Не имѣемъ прямыхъ указаній, но съ вѣроятностію предполагаемъ, что на нихъ дѣлалось по два пюпитра, — одинъ обращенный къ югу, другой къ сѣверу, и что на одномъ читалось евангеліе, на другомъ апостолъ <sup>3</sup>).

Не знаемъ, какъ было въ Греціи, считался ли амвонъ необходимой принадлежностью всёхъ церквей или онъ былъ только въ церквахъ
главнъйшихъ, преимущественно каеедрально-епископскихъ, но что касается до нашей Россіи, то со всею вёроятностію нужно думать это
послёднее. Что онъ однако былъ у насъ по крайней мёрё въ каеедрально-епископскихъ церквахъ, это не подлежитъ сомнѣнію, ибо кромѣ
его несомнѣннаго существованія у насъ въ этихъ церквахъ въ позднѣйшее время мы имѣемъ свидѣтельства и современныя. Андрей Боголюбскій устроилъ въ своемъ Владимирскомъ соборѣ «онъбонъ отъ злата в
сребра» 1, — ясно и очевидно, что тутъ разумѣется не нынѣшній, а
древній амвонъ. Іерусалимскій паломникъ игуменъ Даніилъ, описывая
башенку или часовню надъ пещерой гроба Господня, уподобляеть ее
амвону: «и есть печерка та одѣлана яко (акы) амбонъ краснымъ мароморомъ и столбци мароморяны жъ около стоять, числомъ ихъ 12» 5)...

<sup>1)</sup> Амвонъ св. Марка Венеціанскаго, по всей в'вроятности, какъ ны сказали, снятый съ образца греческаго.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что амвоны ставились вменно такимъ образомъ, это совершенно ясно даютъ знать Павелъ Силенціарій и Кодинъ, см. у Дюканжа въ Constantinop. Christ. lib. III, с. LXXV, р. 68 (латинскій переводъ Силенціарія у Дюканжанеправиленъ).

<sup>3)</sup> На Западѣ быле устрояемы два особые амвона, — одинъ для евангелія, другой для апостола; нногда устрояемъ быль и одинъ амвонъ, но двугъэтажный: двѣ бесѣдки, меньшая въ большей, изъ коихъ нижняя или большая — для чтенія апостола, а верхняя или меньшая — для чтенія евангелія (таковъ амвонъ въ свъмаркѣ Венеціанскомъ и см. у Дюканжа Gloss. Latin. подъ сл. амвоо. Древніе западные амвоны сохранились въ Римскихъ церквахъ: св. Лаврентія за городомъ, св. Климента, Вогородицы (S. Maria) In-Ara-Coeli и Богородицы In-Cosmedin, — Де-Блезера Rome et ses monuments, планы къ стрр. 175, 233, 291 и 297, — во всѣхъ четырехъ случаяхъ въ двойственномъ числѣ. Видъ и планъ западнаго амвона въ Словарѣ Мюллера-Мотеса подъ сл. Амвоо, а одинъ видъ у Мартильны подъ тѣмъ же словомъ).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ипатск. лет., 2 изд. стр. 396 нач..

<sup>\*)</sup> IIo mag. Hoposa, crp. 22 fin.

Очевидно, что въ приведенныхъ словахъ разумъется древній, а не вынъщній, амвонъ, п если Даніилъ береть его въ подобіе для асности, то столько же затъмъ очевидно, что онъ былъ вещью извъстною Русскимъ людямъ, а слъдовательно и употребительною въ Россіи.

Въ какой форм'в были устрояемы у насъ въ періодъ домонгольскій древніе амвоны, пока остается намъ вовсе неизв'встнымъ. Въ XVI в'вк'в, если судить по амвону, сділанному митр. Макаріемъ въ Новгородскій Софійскій соборъ, отчасти описанному, отчасти сохранившемуся до настоящаго времени і), они устрояемы были въ форм'в помянутой бес'вдки, но не овальной, а круглой, ставились на колонки не особенно высокія, мен'ве, чімъ въ рость челов'вка з), и им'вли не по два всхода, а по одному.

Юстиніанъ устроилъ въ своей Софіи великольпый амвонъ, обложивъ его весь серебромъ 3). Не имьемъ прямыхъ свидьтельствъ, но должно думать, что подражали ему въ семъ случав и его преемники; въ особенности это должно думать о ближайшемъ къ нашимъ христіанскимъ временамъ его преемникъ — Василіи Македонанинъ, который, если не въ предълахъ всей имперіи, то въ предълахъ Константинополя хотъть быть въ отношеніи къ строенію и великольпному благо-

<sup>&#</sup>x27;) Описаніе въ 6 т. Собр. лётт. стр. 291; самый амвонъ, безъ колонокъ, на которыхъ онъ стоялъ, въ настоящее время въ Петербурге, въ Академін Художествъ (где вовсе несправедливо выдается за такъ называемую Халдейскую пещь, о которой см. ниже).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Колонки, нивышія форму державших вывонъ на своих головахъ людей (каріатиды), называются въ описаніи «человічками» (слідоват. были ниже, чемъ человіжки).

<sup>3)</sup> Первый амвонь быль великольпный по и второй быль великольпный. Первый съ своимъ киворіемъ быль устроенъ, по Павлу Силенціарію, изъ дорогихъ разноцвътныхъ праморовъ, съ викрустаціей серебра въ его и киворія стънкахъ, съ голотыми капителями у колоннъ послёдняго и съ золотою кровлею надъ послёднийъ (О сохранявшихся остаткахъ амвона нашъ Антоній Новгородскій говоритъ, что они были хрустальные, по изд. Саввашт. стр. 64, а такъ называемый Бандурієвъ Анонийъ по редакціи славянскаго перевода, въроятно на основаніи тёхъ же остатковъ, говорить объ амвонё, что онъ сотворенъ быль изъ сардонихи камия съ аспиднымъ камніемъ и съ хрустальи и сапфиромъ, — Въстникъ Общества древнерусскаго искусства при Моск. Публ. Музев 1874 г., кн. 1—3, отд. ІІ, стр. 8). Второй амвонъ быль сарабромъ, — Анонийъ Вандурієвъ въ Ітрегіит Огіептаlе, t. І, lib. IV, р. 78 fin. и въ слав. перев. ibid. стр. 17, col. І fin., Антоній Новгородскій по изд. Савваит. стр. 78, Новгор. І лётоп. подъ 1204 г., Кодинъ De огідіпівия Сольтантіпор., еd. Рагія., р. 72).

украшенію церквей вторымъ Юстиніаномъ 1). В роятно думать, что и у насъ во Владимировой Десятинной церкви и въ Ярославовой Софіи амвоны были устроены съ большимъ или меньшимъ соревнованіемъ великолівнію греческому. А во всякомъ случаї имібемъ положительное свидітельство, что Боголюбскій въ своемъ Владимирскомъ соборів устроилъ амвонъ съ великолівнемъ Юстиніановымъ.

(Объ амвонахъ у Грековъ см. Bingh. Vol. III, р. 192 sqq. Дюканжа Gloss. Graecit. подъ сл. ацвом, его же Constantinop. Christ. Lib. III, сс. LXXIV и LXXV. Не знаемъ, съ какого времени до Симеона Солунскаго амвоны начали быть сносимы у нихъ съ середины церкви на сторону 2) и къ половинъ XVII въка послъднее стало у нихъ общимъ обычаемъ, а первое было совствиь забыто 3). На сторонъ и именно-съверной, не знаемъ по позднъйщему ли примъру Запада или наобороть ему показавъ примъръ, Греки не поставили амвоновъ на поль церковный, но въ видь малыхъ бесьлокъ или глухихъ балкончиковъ подвъсили ихъ къ заднему подкупольному столбу (или, смотря по устройству церкви, -- въ формъ базилики и куполо-базилики, что въ настоящее время весьма нер'вдко, им'вющей много столбовъ, или же въ формъ такъ сказать и если позволительно такъ сказать - сарая, совсъмъ не имъющей столбовъ, -- къ одному изъ заднихъ столбовъ и къ стънъ), въ видъ каковыхъ висячихъ балкончиковъ, служа для чтенія евангелія на литургіи и для сказыванія пропов'єдей, они остаются у нихъ и до настоящаго времени (у насъ въ Малороссіи, если не ошибаемся, есть эти новогреческие амвоны — висячие балкончики, но служать исключительно для второй изъ указанныхъ цёлей; въ Петербургв въ Исакіевскомъ соборв нівсколько подобнымъ образомъ устроена каеедра для проповёдниковъ). Что касается до древнихъ амвоновъ у насъ въ Россіи, то посл'в періода домонгольскаго мы знаемъ свид'втельства о нихъ за XV—XVII въкъ: подъ 1493 г. говорится объ амвонъ древней формы Московскаго Успенскаго собора 1; въ 1533 г. устроиль

<sup>1)</sup> Cfr Константина Порфирогенита съ Scriptt. post Theophan., p. 197 fin. sqq.

<sup>2)</sup> Ибо Симеонъ говоритъ: ὁ ἄμβων τε τίθεται ἀντικρὸ τοῦ βήματος, εἰ τ όπος ἐστιν, De sacro templo c. 101 fin., у Миня въ Patr. t. 155, p. 309.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. сейчасъ ниже выписку изъ Суханова.

<sup>4)</sup> Новгородск. 4 летоп. подъ симъ годомъ, — Собр. летт. т. IV, стр. 163 (Подъ опонами на амвоне разументся занавеси изъ матеріи виесто стенокъ, какъ это бывало и въ Греціи, что даетъ знать Анонимъ Бандуріевъ, неправильно утверждая, что такъ было сделано Юстиніаномъ въ первомъ амвоне, — Imperium Orientale, t. I, lib. IV, p. 75).

такой амвонъ Макарій въ Новгородскій Софійскій соборъ '); около одного времени съ Макаріемъ устроилъ такой амвонъ епископъ Тверской Акакій въ свой каеедральный соборъ '); въ половинѣ XVII вѣка былъ такой амвонъ въ Вологодскомъ каеедральномъ соборѣ '). Первую мысль объ уничтоженіи у насъ древнихъ амвоновъ подалъ Арсеній Сухановъ, не совсёмъ впопадъ считавшій ихъ нашимъ нововведеніемъ; въ своемъ Проскинитаріи онъ пишетъ: «амбона (нашего) отнюдь нигдѣ нѣту (у Грековъ) и нашихъ зазираютъ, что церковь всю заслонилъ: олгарь и образы и престолъ и царскія двери, всю де красоту отнялъ, а у нихъ (Грековъ) есть амбоны старинныя подлѣ стѣны на странѣ высоко ')... Вѣроятно, что вслѣдствіе представленій Суханова, были спрашиваемы о нашихъ амвонахъ восточные патріархи на соборѣ 1667 г. 5); затѣмъ мы встрѣчаемъ указанія на ихъ существованіе въ самомъ концѣ XVII вѣка ').

Остается вопросомъ: откуда взялся нашъ нынѣшній амвонъ по исчезновеніи древняго и собственнаго амвона? Отвѣтъ можемъ дать не положительный, а только вѣроятный, и именно — онъ есть тотъ, что нынѣшній амвонъ существоваль издревле совмѣстно съ исчезнувшимъ настоящимъ амвономъ и только принялъ имя послѣдняго по его исчезновеніи (а въ церквахъ его не имѣвшихъ можетъ быть и ранѣе этого), называвшись дотолѣ другимъ и своимъ неизвѣстнымъ намъ именемъ. Нынѣшняя наша солея, какъ мы сказали, въ древнее время была весьма узка, въ собственномъ смыслѣ только прагомъ олтарнымъ, что значитъ ея имя; между тѣмъ къ затвореннымъ царскимъ дверямъ подходили для лобызанія водруженнаго на нихъ креста 7): чтобы сдѣлать привставаніе

<sup>1)</sup> Собр. лътт. т. 6, стр. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Максимъ Грекъ говоритъ объ этомъ амвонѣ: «амвонъ преухищренъ, дѣло доброхвально всяческими цвѣтии различныхъ узоръ и ваповъ (рѣзьбы и красокъ) преудобренъ, посреди церкви водруженъ», Казанск. изд. II, 295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Описаніе Вологодскаго каседральнаго собора, *Н. Суворова*, Москва, 1863, стр. 18,—и продолжаль оставаться въ Московсковъ Успенсковъ соборѣ, св. Дополн. къ Акт. Истор. V, стрр. 100 col. 2 и 114 col. 2 (виѣстиность анвона).

<sup>\*)</sup> Синод. ркп. № 574, д. 325.

э) Дополн. въ Авт. Истор. V, 470. Патріархи вполні одобрили наши амеоны, но предоставили на волю, строить ихъ или не строить, т. е. освободили отъ непремінной обязанности ихъ строить: послі этого, какъ должно дупать, они и начали быть у насъ уничтожаємы.

<sup>•)</sup> См. напр. Историческое описаніе Моск. Донскаго монастыря H. E. 3a-бълмыя, Москва, 1865, стр. 125.

<sup>7)</sup> Въ уставв патр. Алексвя дается знать о семъ обычав чрезъ то, что онь

на солею, требовавшееся при этомъ лобызаніи (т. е. на нашу теперешнюю солею съ древней большой), болье удобнымъ и устроили, какъ можно думать, небольшую полукруглую выпушку изъ нея противъ царскихъ дверей и эта-то выпушка, какъ можно думать затёмъ, и есть нашъ нынътній амвонъ (нъсколько отодвинувшійся оть парскихъ дверей съ расширениемъ теперешней солен). Въ Константинопольской св. Софін предъ дарскими дверями олтаря быль порфирой дифахиоч, на который становились цари, подходя къ дверамъ, и съ котораго, какъ кажется, пъловали они или которую либо изъ половиновъ или водруженные на нихъ кресты 1). Слово дифалюч, значащее пупъ, въ другомъ приложени къ полу церковному, о когоромъ сейчасъ ниже, означало вставленный въ этотъ поль цветной кругъ или оваль не выпуклый, а совершенно ровный. Можеть быть и въ нашемъ случав его должно понимать такъ же, разумёя указанный кругь или оваль, вставленный въ поль большой солеи предъ малою. Но весьма возможно и правлополобно понимать его и какъ выпушку изъ малой соден въ большую, —выпушку, которая бы представляла нашъ нынёшній амвонъ <sup>2</sup>) (Присоединимъ заметку о второмъ, сейчасъ поманутомъ нами, пупъ въ церквахъ греческихъ. Въ наибольшей части нынвшнихъ греческихъ церквей вы замътите въ полу, на серединъ церкви (иногда нъсколько ближе къ олтарю, иногда, наоборотъ, къ западнымъ дверямъ), вставленный большой кругь или оваль, который отличается своимъ цветомъ оть прилежащихъ къ нему частей пола, если последній мозанческій, т. е. разноцвътный, или отъ всего пола, если онъ одноцвътный, и которымъ очевидно для чего-то обозначено мъсто. Этотъ кругъ или овалъ, теперь не имъющій у Грековъ никакого техническаго названія (и

запрещается,—Синод. ркп. № 330, д. 253 об. sub fin., а въ Уставъ св. Саввы по славянскому переводу, Троицк. Лаврск. ркп. № 46, д. 114 об. fin., говорится, что по скончаніи полунощницы, которая поется въ притворъ, братія входять въ церковь, творять койждо три поклона св. одтарю и пълують висящій на персяхъ его крестъ; о цълованіи креста на царскихъ дверяхъ императорами въ слъдующемъ примъчаніи.

<sup>1)</sup> Constant. Porphyrog. De ceremm. 1. I, cc. 1 § 10 m 9 § 5, ed. Bonn pp. 15 m 64 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Греціи мы видали церкви, въ которыхъ дёло съ нынёшней нашей солеей и съ нынёшнимъ нашимъ амбономъ и въ настоящее время имбеть себя мменно такъ, какъ мы представили выше, т. е. что солея весьма узка, примёрно въ четверть ширины или менёе, и что противъ царскихъ дверей сдёлана изъ нея выпушка въ видё нашего амбона. Такъ это наприм. въ Панагіи Константинопольской, находящейся въ Перѣ, недалеко отъ русскаго посольства.

просто навываемый хύхλоς—кругь) ) и большинству ихъ вовсе неизвъстный по своему назначенію ), въ древнее время называвшійся орфахос или орфахос, имёлъ свое назначей въ отношеніи къ богослуженію: во-первыхъ, какъ положительно извъстно, на немъ поставлялась передъ началомъ вечерни «свъща церковная» (та, съ которою діаконъ, а по старому — кандиловжигатель, предходить кадящему священнику) ), на немъ во время предначинательнаго сей службы кажденія священникъ дълалъ остановку для начертанія кадиломъ креста (), на немъ становился священникъ съ евангеліемъ, износившимся изъ олтаря на утрени для лобызанія молящимися (что нынъ у насъ дълается посредствомъ положенія евангелія на налой) и на немъ канонархи сказывали стихи ); во-вторыхъ, какъ со всею въроятностію слъдуетъ предполагать, на немъ дълали остановку священники во время великаго выхода) ().

Нѣсколько разъ мы говорили выше, что у Грековъ во время богослуженія мужчины и женщины становились въ церквахъ отдѣльно одни отъ другихъ,—первые въ самыхъ церквахъ, вторыя на верхнихъ галлереяхъ. Обычай этотъ, взятый изъ житейскаго быта или изъ домашней жизни, въ которой женщины, отдѣленныя отъ мужчинъ, жиля у Грековъ въ своихъ особыхъ гинекеяхъ (весьма на подобіе того, какъ у магометанъ въ гаремахъ и совсѣмъ такъ, какъ у насъ до Петра Ве-

<sup>1)</sup> По Византію, όμφάλιον называется въ нѣкоторыхъ иѣстахъ ἀετός—орель: Комотамитично, І, 493.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нѣкоторые греки баснословили намъ, что-де подъ симъ кругомъ погребаются архіерен (но онъ находится вовсе не въ однѣхъ каседрально-епископскихъ церквахъ и такъ невеликъ, что подъ нимъ можно погрести только одного архіерея).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. нашего церкови. Устава гл. 2, Чинъ великія вечерни.

<sup>4)</sup> См. выписку изъ Марка іеропонаха у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. ὀμφαλός.

<sup>5)</sup> Въ нынашнемъ греческомъ служебника или требника блатакі, της івроблахома (εν μέσφ τοῦ ναοῦ, т. е. именно на пупа).

<sup>•)</sup> Cfr Constant. Porphyrog. De ceremonn. L. I, с. 1, § 11, еd. Bonn p. 16 (о мѣтѣ ожиданія императоромъ св. даровъ).—Знаменитый Іерусалимскій пупъ земли (ὁ ὀμφαλὸς τῆς γῆς) есть ни что иное, какъ нашъ среди-церковный пупъ всѣхъ церквей греческихъ (и отличается отъ пуповъ другихъ церквей только тѣвъ, что на него, т. е. на этотъ кругъ, сдѣланный или вставленный въ полу (и болѣе ничего) поставленъ маленькій столбикъ, и именно—поставленъ за тѣмъ, чтобы на него (столбикъ) класть тарелку для принятія приношеній отъ русскихъ бабъ, приходящихъ цѣловать святой пупъ и принимающихъ кстати за святыню и этотъ самый столбикъ…).

ликаго) 1), нътъ сомнънія, восходить у нихъ къ самому первому времени христіанства, и во всякомъ случав въ житіи Василія Великаго упоминается какъ уже бывшій до него. Такъ какъ верхнія галлерев составляли необходимую принадлежность церквей (ибо иначе не было бы гдё становиться женщинамъ), то, подразумёвается, что у Грековъ онъ были непремънно во всъхъ церквахъ 2). Эти галлерев, какъ мы тоже говорили уже выше, вовсе не должно представлять себъ въ видъ тъхъ маленькихъ и легкихъ (съ дощанымъ поющимъ поломъ и висячимъ на желевныхъ или деревянныхъ выпускахъ) хоръ, которыя устраиваются у насъ въ настоящее время въ каеедральныхъ соборахъ, а отчасти и въ другихъ церквахъ, для пъвчихъ. Онъ устраивались совершенно прочно на столбахъ съ колоннами и на сводахъ и серазмърно съ величиною церквей были болбе или менбе общирны 3). Всходы на нихъ устранвались не изъ самыхъ церквей (въ которыя не должны были заходить женщины), а всегда изъ папертей. Для пресвченія возможности непозволительных сношеній между мущинами и женщинами посредствомъ глазъ, галлереи эти иногда, а въ поздивищее время, какъ кажется, всегда завъшивались прозрачными занавъсями (такъ чтобы женщинамъ видна была церковь, но ихъ не видно было изъ церкви) или заставлялись ръшотками 1). Для завъдыванія галлереями, именно-

<sup>1)</sup> Подразунтвается—у нагонетанъ и у насъ въ класст людей богатыхъ и вообще состоятельныхъ.

<sup>\*)</sup> Въ незу женщинамъ позволялось, не входя въ самую церковь или въ ея такъ сказать мужское отделеніе, становиться въ нартексахъ, Вальсамон. въ толк. на 2 пр. Діонисія Александр., у Ралли и П. ІІ, 8. Но если церковь была настолько велика, чтобы ниёть нартексъ, то не было препятствій имёть ей и галлереи.

 $<sup>^{8}</sup>$ ) Боковыя (южная и сѣверная) галлерен Константинопольской св. Софін своей дляной равныя длянѣ церкви (ибо идуть вплоть отъ западной стѣны до восточной), слѣдовательно, при  $34^{1}/_{2}$  саженяхъ дляны, ииѣютъ въ ширину по 7 слишковъ саженъ. Онѣ такъ обширны, что служили иѣстовъ для засѣданія соборовъ.

<sup>\*)</sup> Начало занавъсей и ръмотокъ восходить къ глубокой древности; въ Кесарін Каппадокійской ввель первыя уже Василій Великій (по тому поводу, что разъ замътиль, какъ служившій съ нимъ діаконъ перемигивался съ стоявшею на галлерев женщиной). Въ позднівшее время передъ настоящимъ ръшотки или занавъси и премиущественно первыя были у Грековъ во всёхъ церквахъ. Въ Константинополіт онів остаются вездів и до сихъ поръ, но въ Аеннахъ онів не очень давно посниманы, потому что здісь і деоберіст—либерализмъ (здісь начинаютъ женщины становиться и въ самыхъ церквахъ, чего въ Константинополіт еще вовсе ніть).—

для наблюденія въ нихъ чистоты, для поставленія въ нихъ во время церковныхъ службъ свічть передъ иконами и пр., находились при церквахъ особыя женщины, какъ бы своего рода причетницы (представлявинія собою остатокъ древнихъ діакониссъ и въ Константинопольской св. Софін, какъ мы говорили выше, до позднівшаго времени навывавшіяся діакониссами) і). Галлерен навывались та γυναιχεία, αί γυναιχωνίται, γυναιχωνίτιδες, т. е. гинекен, женскія отдівленія, «бабинцы», τα ύπερώα, οί ξιμβολοι των γυναιχών, τῆς γυναιχωνίδος,—женскія горницы, женскія галлерен, также та хатηχουμένα, хатηχουμένεια,— оглашенники, мівста оглашенныхъ или мівста оглашенных і).

И у насъ въ періодъ домонгольскій относительно раздѣленія въ церквахъ мужчинъ и женщинъ было такъ же, какъ у Грековъ, хотя весьма въроятно, что у насъ раздѣленіе не соблюдалось такъ строго, какъ это было у нихъ. Каменныя церкви строились у насъ въ этотъ

Ръшотки, которыми заставляются галлереи, суть тё самыя или совершенно такія, какія употребляются у нась для сидёнья на плетеныхъ стульяхъ (Такими же рёмотками у Турокъ заставлены окна въ гаремахъ). Нашъ діаконъ Игнатій, бывшій 
въ Константинополё въ 1391 году, пишеть о стояніи женщинъ на полатяхъ св. 
Софіи: «мужескій поль внутрь святыя церкви Софіи, а женскій поль на полатахъ; 
и сице дивно и премудро бысть: вси убо женскаго полу стояху на полатахъ за 
шидяными (т. е. шелковыми, отъ Seide—шолкъ) запонами,— лицъ ихъ украшенія 
прелестнаго и мертвеннаго никому же отъ народа видёти,— у Сахар. въ Сказанн. 
русск. нар., кн. VIII, стр. 102 соl. 2.

<sup>1)</sup> Не входя въ церковь во время нахожденія въ ней мужчинъ или во время службъ, женщины могли входить въ нихъ для лобызанія иконъ въ отсутствіе первыхъ, передъ началомъ или по окончанім последнихъ. Что касается до лобызанія въ дни воскресные и въ праздники евангелія и иконъ праздниковъ, то оне приносились къ нимъ на верхъ (равно какъ священники и діаконы входили къ нимъ и для кажденія); въ большихъ церквахъ, какъ напр. въ Софіи Константинопольской, были для священниковъ и діаконовъ особые всходы на галлереи или въ гинеконитисы извнутри церквей.

<sup>2)</sup> Почену женскія отдёленія названы катихуненами и катихуненіями, это не совсёнь ясно. Предполагать съ нёкоторыми, чтобы въ древнёйшее время стояли на этихъ галлереяхъ оглашенные, оставнящіе имъ свое имя, нёть никакого дёйствительнаго основанія; не невёроятно производить названіе вийстё съ Дюканженъ отътого, quod divinos, qui a sacerdotibus et cantoribus concinebantur, hymnos ibi auditu exciperent mulieres, Constantinop. Christ. lib. III, с. XXXVIII, р. 33. Но, какъ кажется, самое вёроятное есть то, чтобы видёть въ названіи уничижительное и пренебрежительное имя, данное женскийъ галлереянъ простыйъ народойъ, въ смыслё иёста оглашеннаго, несобственной-церкви. Какъ будто на это последнее происхожденіе названія намекаеть импер. Левъ Мудрый въ одной своей

періодъ непремінно съ верхними галлереями і), которыя были названы у нась полатями 1), а что касается до церквей деревянных то отчасти и онъ были строимы съ галлереями, главнымъ же образомъ раздъленіе производилось въ нихъ, какъ должно думать, ткиъ способомъ, что онъ разделяемы были по длине на две части и что въ передней части становились мужчини, въ задней женщини, или что передняя часть составляла мужскую церковь, а задняя женскую. Галлерен или полати устранвались у насъ совершенно съ такой же прочностью, какъ и у Грековъ. и такъ же соразмврно съ величиной церквей большія (бывъ меньшими ихъ галлерей настолько, насколько наши церкви были меньше ихъ церквей). Въ отношении къ своему протяжению по ствнамъ церквей у насъ галлерен раздълялись на три класса, именно --- въ церквахъ большихъ онъ шли (т. е. устраивались такъ, что шли) кругомъ всей церкви-по западной ствив и потомъ по ствиамъ южной и свверной вплоть до олтаря; въ церквахъ середнихъ, -- шестистолиныхъ --- шли по западной ствив и потомъ по бокамъ (по южной и свверной ствиамъ) до заднихъ подкупольныхъ столбовъ 3); въ церквахъ малыхъ, - четырехстолиныхъ, по одной западной ствив. Всходы на галлереи иногда устранвались у насъ, такъ же какъ у Грековъ, изъ папертей, въ пристроенныхъ къ церквамъ столбахъ или башнахъ, о которыхъ говорили ми

новеляй, когда говорить: 'Еν τοῖς τῶν ἐχκλησιῶν ὑπερώοις, ἄπερ ὁ πολὺς ἄνθροπος κατηχούμενα καλεῖν ἔγνω (Такъ какъ подъ женскими галлереями внязу находились свои галлереи, то эти послёднія, собственно—ἔμβολοι, что значить именно галлереи, крытые ходы, иногда также назывались катихуменами, а для отличія однихь оть другихь—оні πρῶτα, а собственныя катихумены — δεύτερα. Зонара и Вальсамонь въ толкованіяхь на 97 пр. Трульскаго собора распространяють названіє катихумень на зданія, находившіяся въ оградахъ церквей, не основательно, не находя візроятнымъ видёть въ словахъ правила тоть смыслъ, который оні имітють). О женскихъ галлереяхъ см. Дюканока Constantin. Christ. указанное місто и въ Gloss. Graecit. подъ сл. Катяхойнеча.

<sup>1)</sup> Всё сохранившіяся до настоящаго времени каменныя церкви домонгольскаго періода имбють эти галлерен или полати.

<sup>\*)</sup> Что наше название женскихъ галлерей полатями должно производить не отъ греческаго παλάτιον, что значить—дворець, палата, а отъ домовыхъ или избныхъ палатей, представляющихъ своего рода галлереи, и что это последнее название, по всей вероятности, отъ того, неизвестнаго намъ, скандинавскаго слова, которое по-немецки—Platten, что значитъ—доски, дощаная настилка, объ этомъ мы уже говорили выше,—стр. 138.

<sup>3)</sup> Такъ въ Новгородъ въ Николо-Дворищенскомъ соборъ, въ Юрьевскомъ ионастыръ и у Ивана Предтечи на Опокахъ.

выше, но большею, кажется, частію изъ самыхъ церквей, въ западныхъ ствиахъ этихъ последнихъ. Весьма вероятно, что и у насъ были особыя женщины, зав'ядывавшія полатями (и посл'є ставшія, какъ мы говорили выше, вивств и просфоропеками церквей), но въ то же время **ч насъ упомивается и полатникъ, им**ъвшій у себя ключи отъ полатей и запиравшій ихъ на ночь 1). Что у нась, такъ же какъ у Грековъ. полати были завъщиваемы занавъсками или заставляемы ръщотками. это если не весьма въроятно, то очень возможно. Что касается до нашего разделенія деревянных церквей на двё половины, то и до настоящаго времени во многихъ мъстахъ Россіи, преимущественно въ Малороссів (древней настоящей Руси) и по сосъдству съ нею соблюдается обычай, чтобы мужчины становились отдёльно въ передней части, а женщины въ задней (въ настоящее время соблюдается не только въ церквахъ деревянныхъ, но по исчезновении галлерей изъ церквей каменныхъ и въ этихъ последнихъ). Если не везде, то по крайней мъръ въ нъкоторыхъ мъстахъ Малороссіи женская или задняя половина церкви носить свое особое имя «бабинца» (бабинець), т. е. бабьей, женской церкви. Не знаемъ, есть ли где нибудь у насъ, чтобы женская половина отдёлялась отъ мужской посредствомъ особой перегородки, но, судя по примеру Сербовъ, весьма вероятно думать, что это такъ у насъ было или бывало (У Сербовъ до настоящаго времени существуеть обычай, не вездв впрочемь и не непремвино соблюдаемый, чтобы женская или задняя половина церкви отдёлялась отъ мужской посредствомъ поставленной поперегь ся перегородки, состоящей изъ невысокой решотки, и чтобы поль ея возвышался надъ поломъ последней на ступень или на дев. Одна половина называется «мушка прива» (мужская церковь) или «мушка препрата», другая — «женска прива» или «женска препрата» 3).

Выше мы сказали, что въ древнее время за службами церковными какъ служащіе священники, такъ и присутствующіе міряне, отчасти стояли, отчасти сидёли. Для священниковъ были устроены сёдалица въ олгарів (сопрестоліе). Подобнымъ образомъ для низшихъ клириковъ были устроены сидінія на солеї, т. е. на древней большой,

<sup>1)</sup> Въ записи о чудъ Николая чудотворца съ отрочищемъ въ Кіевъ, о которой въ первой половинъ тома стр. 775 (полатникъ Кіевософійск. собора, отличный отъ пономаря, о которомъ говорится тутъ же),—ркп. Моск. Дух. Акад. № 90, д. 236 об...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Препрата—паперть; въроятно такъ названа была сначала женская половина церкви по сосъдству съ папертью, а потомъ названіе перенесено было и на

нынъ не существующей і), а для мірянь въ остальной церкви. Какъбыли устроены у Грековъ сиденія въ древнее время, мы не знаемъ, но съ полною вероятностью должно думать, что такъ, какъ это и въ настоящее время. Въ настоящее время у Грековъ въ каждой церкви есть такъ называемыя стасидіи, — та отабібіа, что порусски значить стоялища, стойла (оть ботдил, ставлю, возвр. становлюсь). Мы затрудняемся определеть и описать эти стасиди, хотя въ сущности оне в представляють собою вещь весьма простую. Онъ суть ряды дъйствительно какъ бы маленькихъ стойлъ, въ каждомъ изъ которыхъ можносвободно пом'вститься одному челов'вку, сделанные такимъ обравомъ, что въ нихъ можно и стоять и сидеть, именно-снабженные досками для сиденья, повещенными на петли, на время стоянія поднимающимися вверхъ, а когда нужно сидеть, опускающимися на подставки; иначе ихъ можно опредвлить такъ, что онъ суть ряды кресель (нвъ голаго, ничёмъ не обитаго и не покрытаго дерева), сдёланные въ одной общей связи, съ подъемными сиденьями, именощие весьма высокую, въ рость человвка, снинку (одну, общую всвиъ имъ) и отгороженные одно отъ другаго весьма высокими, по грудь человёка, перегородками. Кто видаль въ нашихъ монастыряхъ такъ называемыя формы, имеющіяся въ нъкоторыхъ изъ нихъ у западной стыны церквей 2), тому мы скажемъ, что греческія стасидіи суть ни что иное, какъ эти формы, только сдёланныя не такъ просто и топорно, какъ это у насъ (покрайней мірь, насколько намъ приходилось видать), а въ большей или меньшей мірів хорошимь столярнымь мастерствомь (не сколоченным изъ досокъ, а связанныя изъ рамъ и филенокъ) 3). Стасидіи ставятся поперегь и вдоль церквей и ихъ количество зависить отъ величины последнихъ. Если церковь небольшая, то ихъ ставится по одному ряду у западной стёны (съ обёнкъ сторонъ входныхъ въ церковь дверей),

мужскую, см. Словарь В. Караджича, сл. препрата, а объ употреблени названия препрата въ приложения и къ мужской половени перкви сfr напр. Іожима Вумча Путешествие по Серби, у Будику, 1828, стрр. 161, 177, 219, 337 и другия.

<sup>1)</sup> Симонъ Солунскій De sacro templo c. 135, у Миня въ Patr. t. 155, р. 346: ὑποδιακόνους καὶ ἀναγνώστας (καθησθαι ἀκόλουτον) περὶ τὴν σωλέαν.

<sup>2)</sup> Наши формы, въроятно, при посредствъ Малороссіи ведуть свое ния, если не самихь себя (сами онъ ногуть быть остатками стасидій), изъ нонастырей западныхь, см. Дюканжа Gloss. Latinit. подъ сд. forma № 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Онъ дълаются изъ обычнаго на Востокъ натеріала для простыхъ столярныхъ работъ—каштана; но этотъ натеріалъ равняется своитъ достоинствонъ нашену лучшену дубу.—Изображеніе стасидій си. у *Ленуара* въ Architecture monastique, p. 337.

н по одному ряду у ствиъ южной и свверной, начиная непосредственно отъ западной ствны и немного не доходя до ствны олгаря. Если же перковь большая, то поперегь съ запада ставятся два и даже (если не ошибаемся) три ряда съ оставленнымъ, подразумъвается, въ серединъ проходомъ, слъдовательно подраздъленные на полуряды (и слъдовательно, если три ряда, то на объихъ сторонахъ прохода шесть полурядовъ), а вдоль четыре ряда — два у ствиъ и два между подкупольными стодбами. - тъ и другіе не доходя на востовъ немного до одтаря н вторые два оставляя проходъ къ двумъ первымъ на западъ. Такъ какъ въ настоящее время у Грековъ (какъ и у насъ) нътъ древнихъ большихъ солей, на которыхъ стояли стасидіи низшихъ клириковъ и на которыхъ опъ отделялись оть стасидій мірянъ загородками, бывшими вокругь солей, то въ настоящее время тв и другія стасидіи слились въ одно, и чтобы представлять себв древнее, нужно воспроизвести въ воображенін эти бывшія солен съ ихъ загородками или решетками 1). Изъ сказаннаго видно, что стасидіи занимають не все пространство церквей, а только некоторую его часть, и следовательно оне разсчитаны были не на то, чтобы давать мёста для сидёнія всёмъ молящимся, -сколько бы могли вивстить ихъ церкви, а только некоторой ихъ части. Въ объяснение этого, нужно себъ припомнить, что приходы въ Грепіи были такъ многочисленны и следовательно такъ не велики, что разве

<sup>1)</sup> Мы говорили выше, что у Грековъ нътъ нашихъ клиросовъ (и что въ синсив ивстостоянія чтецовъ и півцовъ у нихъ вовсе не употробляется слово х $\lambda \tilde{\eta}$ рос, изъ котораго наше крылосъ). Чтецы и пъвцы помъщаются тамъ двояко, ниенно — или въ продольныхъ рядахъ стасидій занимають первыя м'еста отъ олтаря, по одному съ той и съ другой стороны (а если этихъ рядовъ по два на сторонъвъ переднихъ или находящихся между столбами), имъя передъ собою налон, зашитые глухими стенками, такъ чтобы служили и налоями и шкапами для книгь, или впереди стасидій делаются маленькія открыто-возвышенныя площадки въ родё нашихъ амвоновъ, на которыхъ они и стоятъ, имъя передъ собою тъ же налом (что чтецы и пъвцы у Грековъ не суть наши дьячки и пономари, которыхъ у нихъ въ настоящее время вовсе нъть, объ этомъ мы говорили выше). Въ стасидіяхъ, на ряду съ одной стороны съ чтецами и півцами, а съ другой съ мірянами, имівнъть свои виволтарныя міста и архіором, именно-вь правомь ряду стасидій имь принадлежать два ближайщія отъ півцовь праваго хора міста, -- въ одномъ місті, первоить еть птвиовъ и ничтить не отличающемся оть встать другихъ итсть, стоять они по буднямъ, другое мъсто (второе отъ певцовъ), въ которомъ поставлено на нівоторомь возвышенін кресло и которов внизу затворяєтся дверцой или завіннвается занавеской, составляеть ихъ виболтарную каседру, на которую они становатся въ праздники.



въ ръдкой приходской церкви могло не доставать мъсть въ стасидіяхъдля всъхъ своихъ прихожанъ; а затъмъ имъемъ указанія, что, въроятно, не желая загромождать всего пространства церквей, заботилисьглавнымъ образомъ о людяхъ старшихъ и почтеннъйшихъ, предоставляя молодымъ и бъднымъ, въ случав недостачи мъсть или стоять или садиться на полъ 1).

Какъ было у насъ въ періодъ домонгольскій съ мѣстами для сидѣнія въ перквахъ мірскихъ или приходскихъ, — составляли ли онѣобщую принадлежность всѣхъ этихъ церквей или были по произволу только въ нѣкоторыхъ (какъ это въ настоящее время) и состояли лю онѣ изъ неподвижныхъ, правильно поставленныхъ и именно греческой формы стасидій, или же изъ подвижныхъ, нашихъ собственныхъ и какъпридется поставленныхъ, скамеекъ (по нашему теперешнему), пока ничего не можемъ сказать, потому что вовсе не встрѣчали относительноэтого указаній.

Сейчась сказанное нами относится къ мужской части церквей. Что же касается до части женской,—верхнихъ галлерей или полатей, то должно думать, что какъ теперь нъть на нихъ у Грековъ стасидій или какихъ-либо сидъній, такъ не было и въ древнее время, т. е. что-женщинамъ пе предоставлено было у нихъ сидъть въ церквахъ. Предположеніе это подтверждаетъ Сербскій законникъ царя Стефана Душана, въ которомъ между прочимъ читается пункть: «Жены да не садятся въ церкви, кромъ царицы и ея старшей невъстки», см. нашъ-Краткій очеркъ православныхъ церквей Болгарской, Сербской и Румынской, стр. 689, § 197. Нужно думать, что какъ было это въ Греціи, такъ было и у насъ.

Послѣ самыхъ церквей въ отношенів къ ихъ богослужебному устройству остается намъ сказать объ одномъ зданіи или зданьицѣ събогослужебнымъ назначеніемъ, находившемся внѣ ихъ, но при нихъ—

¹) Въ Постановленіяхъ Апостольскихъ читаемъ: «если въ то время, какъ въвсидете (въ храмѣ), войдеть въ него какой небудь почтенный и уважаемый поживни человѣкъ, чужой или свой, то братья пусть примуть его черезъ діаконовъ; если же нѣть мѣста, то діаконъ пусть посадить его, пригласивъ уступить мѣсто кого либо изъ младшихъ», Lib. II, с. 58,—у Bingh. Vol. VI, р. 186 (сfr-посланіе ап. Іакова, гл. II, стт. 2 и 3). Въ житіи Андрея Юродиваго читаемъ, что разъ онъ вошоль въ церковь съ ученикомъ своимъ Епифанійнъ, юношей изъзнатнаго рода, въ то время, какъ въ ней шло чтеніе и—«Епифаній сѣлъ въ одномъ изъ сидѣній (ἐν ἐνὶ τῶν σκαμνῶν), а блаженный, какъ одинъ изъ бѣдныхъ, на полу» (Аста SS. Болланд. Маіі т. VI, р. 46).

на вхъ дворахъ или въ ихъ оградахъ. Это водосвятильница или «крестильница» <sup>1</sup>) святой воды. Въ Греціи съ древняго времени былъ и до настоящаго времени остается обычай первое число каждаго мѣсяца освящать малымъ освященіемъ св. воду при церквахъ «на всяку потребу» (съ которою, какъ мы говорили выше, священники ежемѣсячно обходятъ домы прихожанъ). Для этихъ ежемѣсячныхъ освященій, а также и для великаго Богоявленскаго, тамъ находились, а отчасти и теперь находятся при церквахъ на ихъ дворахъ особыя водосвятильницы, состоящія изъ каменныхъ чашъ (большихъ вазъ) на постаментахъ или подставахъ, накрытыхъ кровлею, повѣшенною надъ ними на колоннахъ или иначе—поставленныхъ въ шатрахъ <sup>2</sup>). Не знаемъ, вхо-

<sup>2)</sup> Эти водосвятильницы ведуть свое начало у Грековъ собственно отъ первенствующаго времени. Именно-въ первенствующее время быль обычай поставлять при церквать на ихъ дворать чаши или вообще устроять бассейны съ водой для той цели, чтобы входящие вы перковы совершали при нихы оповения (--оповения не въ томъ смысле, какъ это делается въ настоящее время католиками,--чревъ легкое спусканіе пальцевъ въ чашу сь водой, но изобильныя-лица и рукъ, на подобіе того, — да извинить насъ читатель за сравненіе, — какъ это делается теперь Туркани, ибо писатели ясно говорять объ изобилін доставлившейся, а слёдовательно и тратившейся, воды; чаши назывались чашами или бассейнами-фιάλη. унывальниками или умовенниками- λουτήρ и λουτρόν, источниками, колодезями, фонтанами, потому что таковыми иногда были, — хрήνη, фресар), см. Bingh. Vol. III, р. 179. Въ этихъ древитейшихъ чашахъ (бассейнахъ) и начали потоиъ ежевъсячно святить воду. Когда вошло въ обычай это последнее, не знаемъ, но обычай совершать у нихь уковенія лица и рукь при входё вь церковь оставался еще 10 X BERS, CM. Constant. Porphyrog. De ceremonn. lib. I, cc. 17 § 2 m 18 § 1. ed. Bonn. pp. 100 и 109 (царь, вхедя въ церковь, заходить въ хооттр хаі ехебов міттетац). Въ настоящее время водосвятильницы находятся на всемъ Авонв (о водосвятильницв въ Лаврв св. Аванасія ск. Барсказо изд. 5, стр. 524 fin. н Замътки поклонника Св. Горы стр. 192); затъмъ, мы не видъли ихъ въ городахъ (Констангинополь, Аоннахъ, Солуни и другихъ), но видъли одну въ деревив и слышали, что въ деревняхъ онъ большею частію есть; въ Солуни остаются прими бывшія водосвятильницы при трехъ мечетяхъ, бывшихъ христіанских перквахъ.



<sup>1)</sup> Въ древнее и старое время у насъ говорилось объ освящени воды — крестить воду, ибо освящение совершается чрезъ начертание въ водъ крестомъ крестовъ. Праздникъ Богоявления названъ у насъ Крещениемъ не потому, что онъ естъ день крещения воды, что видно изъ его древняго и стараго названия, которое есть «Водокрещи». См. второе ниже приивъч...

дили ли у насъ эти водосвятильницы въ общій обычай, въ какомъ онѣ были у Грековъ, но имѣемъ свидѣтельства, впрочемъ уже послѣмон-гольскія, что онѣ у насъ были <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Въ 1260 г. Данило Романовичь Галицкій «принесе чашю оть земля Угорьскыя пранора багряна, изваяну пудростью чудну и зимевы главы быша округь ея, и постави ю предъ дверми церковыными, наръцаемыми царскими, створи же въ ней крестилницю крестити воду на святое Богоявленіе» (Ипатск. лет., далее прибавлено не совсёмъ для насъ непонятное: «створи же въ ней блаженный пискупъ Иванъ отъ древа красна точенъ и позлащенъ див, т. е. внутри, и вив, дивленію подобенъ», т. е. сделаль для вставленія въ нея точно соответствующую ей или же выточенную деревянную позолоченую чашу?). Въ 1409 г. Новгородскій владыка Иванъ «постави теренецъ каменъ, идъже воду свящаютъ на койждо мъсяць», Новгор. 4 лът. Въ Боголюбовскомъ монастыръ въ настоящее время есть наша водосвятильница, -- большая чаша изъ бёлаго камня съ такой же выпуклой покрышкой и надъ нею навъсъ или шатеръ; послъдній XVII, а пожеть быть и XVIII въка, а о первой, на сколько она древня, нечего не можемъ сказать, но едва ли временъ Боголюбскаго, см. Древній Боголюбовь городь и монастырь В. Доброхотова, М. 1852, стр. 42, гдъ приложенъ и рисунокъ водосвятильницы (по увъренію Доброкандей; но действительныя кандей (отъ греческаго хохбо) совствъ другое, — небольшія металлическія чаши, служившія витьсто нашихъ столовыхъ колокольчиковъ такинъ образонъ, что въ края ихъ ударялось металлической палочкой или исталлическимъ пестикомъ: название нашей чаши Кандеей не есть ли испорченное изъ какого нибудь другаго и не даеть ли знать, что прежде чёмъ сдёлаться водосвятной чашей она имела другое назначеніе?). Водосвятильницы (после того, какъ перестали быть руко-и вообще унывальницами) назывались и называются у Грековь чашани—аі фіадаі (и за синъ еще въ тыть канодрально-епископскихъ церквахъ, при которыхъ оставались отъ древняго времени крещальни, — особыя при нихъ зданія для совершенія таниства крещенія, и въ частности въ Софіи Константинопольской, назывались именами сихъ посл'аднихъ, т. в. крещалень, — βαπτιστήριον, φωτιστήριον (χολυμβήθρα), съ прибавленіень для οτιατία οτь нигь придагательнаго μιχρόν: волосвятильница — μιχρόν βαπτιστήριον, φωτιστήριον, прещальня — μέγα βάπτ., φώτ.; описаніе великолівнивішаго лутира, поздивнией водосвятильницы, устроеннаго при св. Софіи Юстиніановъ, св. у Анонима Бандурієва въ Imperium Orientale t. I, lib. IV, р. 77, славянск. переводъ въ Въстникъ Общества древне-русскаго искусства при Моск. Публ. Музеъ 1874 г., кн. 1-3, Отд. II, стр. 17). У насъ посат того какъ установилась терминологія, водосвятильницы назывались «крестильницами», си. выше выписку изъ Ипатск. л'т. и потомъ рукописные уставы, — напр. Троицк. Лаврск. XV въка, № 46, л. 290 об. (въ переводъ Устава патр. Алексъя по рукописи конца XII начала XIII въка водосвятильница называется доханею т. е. доханью, — переводъ сл. φιάλη, — н крыстилонь, Сунод. ркп. № 830, дл. 264 об. fin. н 267 об. sub fin.).

## VI.

## Богослужебныя принадлежности.

Обращаемся къ богослужебнымъ принадлежностямъ, каковы суть священные сосуды, священныя одежды и прочее.

Священные сосуды, употребляемые при совершеніи таинства евхаристін на литургіи, суть потиръ и дискосъ; къ нимъ принадлежать: звъзда или звъздица, покровы, воздухъ, лжица, копье и рипиды <sup>1</sup>).

Не говоря о форм'в священных сосудовь и ихъ принадлежностей, которая можеть быть и им'веть н'вкоторую исторію, но которая во-первыхь, совсёмь неизв'встна, а во-вторыхь — несомн'вно окончательнымь образомь установилась задолго до принятія нами христіанства <sup>2</sup>) (за исключеніемь въ томъ и другомъ случай рипидъ), мы скажемъ только объ ихъ у насъ матеріи или матеріалів (съ прибавкой о форм'в и употребленіи однихъ посл'ёднихъ).

Священные сосуды — потиръ и дискосъ были у насъ употребляемы — золотые, иногда съ украшениемъ драгоцвиными каменьями и жемчугомъ з), серебряные съ твиъ же ввроятно иногда украшениемъ, каменные—изъ мрамора и другихъ благородныхъ камней, стеклянные, изъ низшихъ металловъ — мвдные лужоные и оловянные, и наконецъ деревянные за имвемъ еще указание на потиры, материя кото-

<sup>1)</sup> Πο-гречески потиръ—ποτήρ, ποτήριον, οτω неупотребит. темы πόω, русск. пою, нью, значить сосудь для питья, чаша (въ свътск. языкъ частиве — бокалъ, чара); дискосъ—δίσχος значить блюдо; звъзда, звъздица по-гречески—αστήρ, αστерίσχος, покровы—καλύμματα, воздухъ—αήρ, джица—λαβίς, копье—λόγχη, рипиды—ριπίδια.

<sup>2)</sup> После потира, ведущаго свое начало отъ Тайной вечери 1. Христа или отъ санаго перваго совершенія таниства Евхаристіи, и после дискоса, если не современнаго ему, то явившагося скоро вследъ за нинъ, уже Асанасій В. упоминасть о покрове дискоса и рипидахъ, — выписка у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъсл. δίσχος; поздиве всехъ явилась лжица, но и о ней уже упоминастся въ деянияхъ двукратнаго собора, ibid. сл. λαβίς.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Положетельно знаемъ, что золотыми сосудами, укращенными каменьемъ драгимъ и жемчугомъ великимъ, Андрей Боголюбскій снабдилъ свой Владимирскій соборъ, Ипатск. лът. 2 изд. стр. 396 нач...

<sup>4)</sup> Сн. пресся. Макарія Археологич. описаніе церк. древн. въ Новгор. II, 192 sqq. Объ употребленія стеклянныхъ сосудовь въ Греція въ случай нужды ов. Осодора Студита Epistoll. L. I, ер. 57, у Миня въ Патр. t. 99, р. 1116, о

рыхъ составляеть загадку. Митр. Георгій говорить въ своемъ Уставѣ: «аще кто не хотяй (не нарочно) проткнеть потирь, пролитое въ землю вскопаеть и въ воду всыплеть»..., а епитимія такая то і). Проткнуть потиръ металлическій, каменный, стеклянный, конечно, невозможно; совершенно невѣроятно, думаемъ, допустить, чтобы могъ быть проткнуть и потиръ деревянный; слѣдовательно ясно, что тутъ разумѣется какой-то матеріалъ мягкій, изъ котораго дѣлаемы были между прочимъ потиры. Не рѣшаемся отвѣчать положительно на вопросъ: изъ какого мягкаго матеріала были дѣлаемы потиры, но считаемъ не невѣроятнымъ предполагать, что изъ тыквы, на подобіе тѣхъ тыквенницъ, которыя въ Малороссіи какъ сосуды для воды весьма употребительны и въ настоящее время ²).

мраморномъ сосудъ св. Осодора Сиксота си. въ Паломникъ архіси. Антонія, по изд-Савваит., стр. 131.

¹) Правило повторяется и въ поздитишихъ рукописяхъ, напр. Волоколамск., нынѣ Моск. Д. Акад., XVI въка, № 566, л. 107 нач.: <аще ли по грѣху протинется патырь, то пролитое съ землею искапавши и въ воду всыпати»...

<sup>\*)</sup> Налодять невероятнымь допускать употребленіе потировь тыквенныхь и подагають, что вивсто: «проткнется» должно читать: «поткнется», т. е. будеть толкнуть, опрокинуть, какъ это и читается въ одной извёстной рукописи, си. сочиненіе С. Д. Муретова Историческій обзоръ чинопоследованія проскомидім до «устава литургін» Константинопольскаго патріарка Филовея, М. 1895, стр. 242— 243. Но, во-первыхъ, слово: поткнути въ древнемъ языкъ значило не толкнуть, а водружить, утвердить (потчение креста-водружение креста), см. въ Словаръ Срезневскаго это слово, такъ что чтеніе этого слова въ рукописи в'ёроятиве принимать за поздивнично поправку, сделанную именно на основании мысли о невероятности существованія потировъ, которые бы можно было протыкать. За тамъ, относительно допустимости потировь тыквенныхь должно быть сказано следующее. Существуеть преданіе (легенда), что истекшая изъ прободеннаго на креств ребра Спасителя кровь была принята нъкіниъ Іаковонь въ тыквенный сосудь или тыквицу (си. въ Четь-Минев подъ 10-иъ Сентября сказаніе о мученик Варипсавв. Нікій Іаковь принять быль потоиъ за ап. Іакова и тыквенная фляжка при поясъ стала, по крайней иврв на Западв, принадлежностью апостола, си. въ Словарв Мюллера и Мотеса подъ сл. Apostel, S. 75 col. 2). Въ Солуни, въ монастырв называемомъ теперь по-турецки Чаушъ, до настоящаго времени сохраняется остатовъ тыввенной чаши, принимаемой за ту чашу, которая будто бы «служела Господу и ученивамъ его при Тайной вечери», см. архим. Антонина Запетки поклонника Святой Горы, Кіовъ, 1864, стр. 389, и Н. Блановищенскаго изв'естную книгу: «Среди богомольцевъ», 2-го изд. стр. 322 нач... На нъкоторыхъ изъ нашихъ русскихъ изображеній Тайной вечери Спаситель преподають ученикамь Свою Кровь въ тыквенномь сосудь, см. у Н. В. Покровского въ сочинении: Ствиныя росписи въ древивъъ хра-

Съ потирами и дискосами металлическими, каменными и деревянными, звъздицы и лжицы были употребляемы изъ того же самаго матеріала. Съ потирами и дискосами стеклянными они, какъ должно думать, употребляемы были изъ того или другаго матеріала нехрупкаго. А что касается до потировъ тыквенныхъ, если таковые были, то при нихъ какъ звъздицы съ лжицами, такъ и дискосы должно подразумъвать деревянные.

Покровы и воздухи 1) были дёлаемы, подобно потирамъ и дискосамъ, няъ всякихъ матерій драгоцённыхъ, которыя могли доставлять Греція и азіатскій Востокъ, затёмъ изъ всякихъ матерій такъ называемаго фабричнаго производства низшихъ, и наконецъ изъ крашенины домашняго холста.

Рипиды въ настоящее время употребляются у насъ только при архіерейскомъ служеніи литургіи, но въ древнее время онъ одинаково употреблялись и при служеніи священническомъ, ибо онъ составляютъ собственно принадлежность не сана служащаго, а самаго богослуженія. Назначеніе рипидъ состояло въ томъ, чтобы посредствомъ въянія или маханія надъ чашею съ виномъ и надъ хлъбомъ для Крови и Тъла отгонять отъ нихъ летающихъ въ олтаръ мухъ, комаровъ и другихъ насъкомыхъ з); а понятно, что всъ эти насъкомыя одинаково могутъ летать въ олтаръ какъ при архіерейскомъ, такъ и при священническомъ служеніи. Пока рипиды оставались при своемъ первоначальномъ назначеніи и не превращались въ простую церемоніальную принадлежность богослуженія, онъ не могли дълаться металлическими, какъ теперь, ибо металлическими неудобно производить въянія; онъ дълались

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Τιπίδιον, отъ ριπίζω—вію, нашу. значить опахало, віверь. О санонь візнін рипидани патр. Гернань говорить: στρέφονται αἰφνιδίως ως εν εκπλήξει, т. е. вертится (рипиды) быстро, какь бы въ изступленіи, въ экстазії; но другіє предписывають иначе: μετὰ πάσης εὐλαβείας καὶ ἡρέμα, τ. е. со всякить благоговівніємь и потиху,— Дюк.



махъ греческихъ и русскихъ рисуновъ между стрр. 146 и 147 и во 2-иъ изданіи сочиненія: Очерки памятниковъ христіанской иконографіи рис. 186, и такъ это на изображеніи Тайной вечери въ Московсковъ Данилововъ монастырѣ (кроиѣ чтеній: проткнется и поткнется есть еще чтеніе: приткнется, см. въ Словарѣ Срезневскаго сл. потиръ).

<sup>1)</sup> Въ древивание время воздухъ назывался систрофительности («святое возношение въ миръ приносити», τὴν ἀγίαν 'Αναφοράν ἐν εἰρήνη προσφέρειν), а название воздуха сдѣлалось общинъ нвъ мъстнаго Іерусалинскаго, — Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. ἀήρ.

(какъ это намъ положительно извъстно) изъ тонкихъ кожъ (ἐξ ὑμένων λεπτών), изъ полотна и всякой другой матеріи и изъ павлиньихъ крыльевъ і); когда именно он'в начали при этомъ д'влаться въ вид'в шестикрылатыхъ херувимовъ (по подобію тёхъ изваянныхъ херувимовъ, которые освении ветхозаветный кивоть Завета и во образъ техъ истинпыхъ херувимовъ, которые освиняють лице Божіе) остается неизвестнымъ 2). Употребление рипидъ требовало двухъ особыхъ діаконовъ кромв служащаго, которые должны были стоять съ ниме съ боковъ святыя трапезы. Такъ какъ далеко не всякая приходская церковь могла имътъ трекъ дъяконовъ, то поэтому конечно онъ и вышли изъ употребленія въ приходскихъ церквахъ, оставшись только въ каоедрально-епископскихъ з) (Впрочемъ у Грековъ онв и доселв не вышли изъ употребленія и въ приходскихъ перквахъ: рипиды, такія же какъ и у насъ металлическія, у нихъ доселів есть въ каждой приходской церкви; за отсутствіемъ въ приходахъ потребныхъ діаконовъ онв не держатся наль св. трапезой, но на великомъ выход ихъ предносять предъ св. дарами мальчики,-что не противно уставамъ церкви, ибо последніе запрещають не то, чтобы никто не браль рипидь въ руки кромъ діаконовъ, а то, чтобы никто кромъ діаконовъ не приближался съ ними къ св. трапезъ, которая доступна для однихъ только священниковъ и діаконовъ) 4).

Какъ должно представлять себѣ дѣло относительно качества священныхъ сосудовъ и ихъ принадлежностей въ большинствѣ нашихъ церквей домонгольскаго періода, объ этомъ скажемъ нѣсколько ниже въ общемъ замѣчаніи о всѣхъ богослужебныхъ принадлежностяхъ церквей.

<sup>1)</sup> Почему у автора, извъстнаго подъ именемъ Діонисія Ареопагита, называются птера, — Дюк.

э) Отъ своей нынѣшней формы онѣ называются теперь у Грековъ ѐξаπτέριγа шестокрыльцы, шестокрыдатцы.

во случав неимвнія рипидъ (а след. и въ случав отсутствія діаконовъ, которые бы могли производить ими венніе) повелевается производить это последнее посредствомъ покрова (след. наше теперешнее венніе воздухомъ заменяеть венніе рипидами), — у Дюк., у котораго вообще см. о рипидахъ, подъ сл. ріпіблоу. См. и въ нынешнемъ нашемъ служебнике заменаніе, читаемое после «Победную песнь».

<sup>\*)</sup> Митр. Георгій въ своемъ Уставв предписываеть относительно рипидъ: «аще лётв (лётомъ) будуть мухи въ олгари, не достоить калугеру (монаху) ни подьяку отгонити оть честныхъ даровъ, но токио діакону».—Объ Андрев Боголюбскомъ дается знать, что онъ устроиль въ Боголюбовскую церковь и во Владимирскій соборъ рипиды металлическія—золотыя, Ипатск. лёт., 2 изд. стр. 395 и 396 нач...

Съ богослужебными одеждами священниковъ и причетниковъ въ періодъ домонгольскій было у насъ не совсёмъ такъ, какъ теперь, и въ отношеніи общаго количества одеждъ и въ отношеніи къ ихъ формѣ и въ отношеніи къ употребленію извѣстныхъ одеждъ извѣстными лицами.

Одеждами священниковъ въ періодъ домонгольскій были: нынѣшніе — подризникъ съ поясомъ, епитрахиль и риза или фелонь, лишніе противъ нынѣшняго — малая или причетническая фелонь и ручникъ (не принадлежали къ ихъ одеждамъ — поручи, которыя употребляются нынѣ всёми ими и набедренникъ съ палицей, даваемые нѣкоторымъ изъ нихъ).

Священническій подризникь есть тоже самое и таже самая одежда, что діаконскій стихарь, ибо священникь носить свою собственную одежду и вивств діаконскую или прибавляєть первую къ последней, какъ и онъ самъ произведенъ во священники изъ діаконовъ (составдающихъ первую степень собственнаго священства); у Грековъ подризникъ назывался и до сихъ поръ называется однимъ именемъ съ діавонскимъ стихаремъ, т. е. стихарь—στιχάριον (στοιχάριον, какъ онъ и у насъ называется въ богослужебныхъ книгахъ, см. въ Служебникъ «Чинъ священныя и божественныя литургіи», -- оденніе священника съ діакономъ въ богослужебныя одежды). Стихарь составляль въ мірскомъ быту, изъ котораго онъ взять для богослужебнаго употребленія 1), одинь взъ видовъ въ классв одеждъ, которыя у Грековъ назывались хитонами (γιτών), а у Римлянъ туниками (tunica), именно-одеждъ, которыя не накидывались только на плечи (какъ всякаго рода греческія иматін в римскія тоги), а совсёмъ надёвались и которыя въ этомъ разрядё одеждъ надъвальныхъ (а не накидныхъ) имъли специфическими особенностами то, что передъ у нихъ былъ неразръзанный (на полы отъ наполы,--на две половины), а глухой, какъ у рубашекъ, и что у нихъ были рукавные проръзы (для просовыванія рукъ) или и самые рукава. Въ своемъ классъ одеждъ стихарь составляль одежду длинную по пять, н съ длинными по вапястья рукавами 1). Частное название стихаря въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это мы впрочемъ думаемъ о мірскихъ стихаряхъ, заключая отъ церковныхъ, ябо о формъ первыхъ, какъ о таковыхъ, свёденій нётъ.



<sup>1)</sup> О стихаряхъ въ мірскомъ быту, въ которомъ они, во-первыхъ, составляли форменную одежду нёкоторыхъ придворныхъ чиновниковъ, а во-вторыхъ, можетъ быть, носились и всёми по произволу (какъ хитоны украшенные), си. Константина Порфирог. De ceremonn. lib. I, сар. 26, §§ 1 и 97 и Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. στιχάριον.

классь хитоновъ (туникъ) стихаремъ, — το στιγάριον происходить отъ στίγος---рядъ, строка, полоса и означаеть то, что онъ украшался ино-цвётными полосами, которыя нашивались на него или выстрачивались на немъ (τό στιγάριον вмѣсто γιτών στιγάριος — хитонъ, украшенный полосами) і). Несомнівню представляя собою древнівйшую изъ богослужебных одеждъ, онъ взять быль изъ мірской жизни <sup>1</sup>) иля перковнаго употребленія, какъ думаемъ, впрочемъ сами отъ себя, нигив не находя удовлетворительнаго объясненія, во-первыхъ, въ восноминаніе того нешвеннаго и цълотканнаго хитона Христова, о которомъ говорить евангеліе (Іоанн. 19, 23), — во-вторыхъ, потому, что будучи надъть на домашнія одежды, онъ совствь скрываеть эти последнія и следовательно какъ бы совсемъ скрываеть въ служащемъ священникъ на время богослуженія житейскаго человіка. Будучи одною и тою же одеждою у священниковъ и у діаконовъ, стихарь въ древнее время, какъ само собою понятно, у тъхъ и у другихъ имълъ одну и туже форму. Въ настоящее время онъ не сохраняетъ вполнъ этой древней формы ни у однихъ ни у другихъ. Древий стихарь представлялъ изъ себя длинную до пять прямую или безъ таліи и не особенно широкую рубашку съ длинными до самой кисти руки и съ узкими отъ верху до низу рукавами. Блеже къ древней форм'в нынфшній стихарь священническій, которому стоить только уничтожить талію, нівсколько удлинниться противъ того, какъ нынъ шьють его у насъ, и нъсколько съузить верхи рукавовъ, чтобы стать совсёмъ похожимъ на древній. Такъ называемыя запястья рукавовъ или ихъ концы у стихарей священническихъ делались такъ же, какъ и теперь, т. е. разрезывались и потомъ плотно состогивались з); а запястья у стихарей діаконскихъ памятники иконографическіе представляють двояко и разрізанно-застегнутыми, какъ у священниковъ, и безъ сего разреза '). Что касается до полосъ

<sup>1)</sup> Надъвая стихарь, священникъ и діаконъ читають: «возрадуется душа моз... одеждею веселія одъя мя»; по-гречески: χιτώνα ἐυφροσόνης περιέβαλέ με. Въ латинской церкви священническій и діаконскій стихарь называется tunica.

<sup>\*)</sup> Мы уже говорили выше, что ни одна изъ церковныхъ одеждъ не выдумана нарочно, но всъ взяты изъ мірской жизни, изъ житейскаго быта.

<sup>3)</sup> Иконографическія изображенія въ Менологіи нипер. Василія (на большей части рисунковъ запястья сдёланы такъ, что какъ будто на нихъ надёты поручи, но это только неискусство изображенія,—въ X вёкё священники еще не употребляли поручей, о чемъ ниже).

<sup>4)</sup> На Кієво-Софійской мозанкѣ какъ будто безъ разрѣзовъ; въ Менологін импер. Василія и безъ разрѣзовъ и съ разрѣзами (причемъ отъ неискусства изображенія иногда тоже, что выше).

названіе, то, въ древнійшее время бывь одинаковою принадлежностью стихарей діаконскихъ, священническихъ и епископскихъ, въ позднійшее время (подъ именемъ источниковъ — ποταμοί) они стали принадлежностью только стихарей епископскихъ и между епископами не всіхъ, а только нівкоторыхъ избраннійшихъ (о чемъ ниже). Случилось это послів половины VII віжа и прежде конца XII, послів патріарха Константинопольскаго Германа и до Өеодора Вальсамона: какъ было съ нижи въ нашъ періодъ домонгольскій, пока мы не можемъ сказать 1).

Епитрахиль (ἐπιτραχήλιον — навыйникъ, нашейникъ) есть ничто иное, какъ діаконскій орарь, обогнутый вокругъ шен и опущенный обонми концами напередъ. Что это именно такъ, о семъ кромѣ другаго прямо и ясно свидѣтельствуютъ греческіе чины поставленія во священники древніе и новый <sup>2</sup>). Въ древнее время двѣ полосы согну-

<sup>\*)</sup> Симоонъ Солунскій о посвященіи священника: πρώτον μέν ἀναγορεύει τοῦτον ο ἰεράρχης ἐν τῷ τὸ ὡράριον λαμβάνειν ἐχ τοῦ ἀριστεροῦ ὡμου ὅπισθεν καὶ εἰς τὸ δεξιὸν ἐπιθεῖναι, τῶν δύο μέρων γενομένων ἔμπροσθεν, ὅπερ τότε ἐστὶν ἐπιτραχήλιον ἐχτελούμενον καὶ οῦτω καλούμενον, De sacris ordinationibus c. 181, у Миня t. 155, р. 389; въ другомъ мѣстѣ, говоря о необходимости священнику надѣвать на себя епитрахиль при совершеніи всякаго богослужебнаго дѣйствія, онъ предписиваєть относительно того случая, когда его позвали бы для совершенія неотложной требы, а между тѣмъ онъ не находиль бы епитрахили (засунуль ее): ἵνα μὴ



<sup>1)</sup> Патр. Германъ, въ следъ за патр. Софроніемъ, говорить о полосахъ на стиларять, называя ихъ, какъ и последній, та дорга, что значить собственно рении, какъ епископскихъ, такъ и священическихъ и діаконскихъ, но Вальсанонъ усволеть иль подъ именень источниковь-потарої, только и вкоторымь избранивишить епископамъ (Софроній—Comment. Liturg. у Миня t. 87, р. 3988, Гернавъ-Rerum ecclesiast. Contempl. ibid. t. 98, p. 393, Вальсановъ см. неже). Патр. Германъ говоритъ о полосахъ-та диріа-на рукавахъ стихарей и на низъ самихъ съ боковъ. Въ такомъ именно видъ и находимъ ихъ на стихаряхъ святителей въ изображениять последнихъ Софи Константинопольской, где святители еще не нивить на рукавахъ поручей: на концахъ рукавовъ и на такъ называемыхъ ить запястьяхь по две поперечныя полосы (у однихь одноцветныя-врасныя, у другихъ двуцвътныя-красно-зеленыя); на самыхъ стихарять съ боковъ также по две полосы (и такого же цвета) продольныя,-оть поднышки до подола. Въ Менологів нипер. Василія діаконскіе стихари нивить полосы, но не продольныя съ боковъ, а поперечныя винзу, и не въ числъ двукъ, а въ числъ щести и пяти (подъ 1 и 6 Сентября и подъ 26 Октября, ч. І, стр. 6, 21 и 146, —во второмъ случай съ рукавами не узкими, а довольно широкими). Въ Новгородской Спасо-Нередицкой церкви діаконы взображены въ бізыкъ стихарякъ, нивющихъ красныя оплечья и красную довольно широкую полосу по подолу.

таго ораря, образующаго епитрахиль, не сшивались вмёстё (изъ чего теперь вышла нынёшняя цёльная епитрахиль), а оставлялись какъ есть, вёроятно, будучи застегиваемы или состегиваемы вверху на одну или нёсколько пуговиць <sup>1</sup>).

Поясь — ζώνη въ древнее время совсвиъ отличался отъ нынвшняго нашего. Онъ быль или шнуръ, вервь, или узкая тесьма, покромка, но не широкій, ибо широкихъ поясовъ вовсе не знали и не употребляли Греки <sup>2</sup>). Нынъшняя наша форма священническихъ богослужебныхъ и небогослужебныхъ поясовъ есть наша національная, т. е. взята изъ нашего собственнаго житейскаго быта. Въ Малороссіи и Галипіи (преимущественно последней) 3), гдв собственно сохраняются остатии нашего національнаго костюма (ибо въ Великороссіи, разумвемъ-въ крестьянствъ или у простаго народа, онъ почти совершенно татарскій, превращающійся теперь въ европейскій) до настоящаго времени крестьяне носять весьма широкіе кожаные пояса, совершенно такіе по форм'в, какъ наши священнические (не только не уже священническихъ, но иногда имъющіе неимовърную ширину, - вдвое противъ нихъ и болье). Когда случилось у насъ расширение священническихъ поясовъ по образцу народному, пока не встречали мы указаній: можеть быть, что еще и въ періодъ домонгольскій (и въ этомъ случай дело должно будеть представлять не такъ, что расширеніе началось съ архіереевъ, которые должны были подражать митрополитамъ Грекамъ, а такъ, что

хатадировей то вруго,  $\tilde{\eta}$  ζωνην  $\tilde{\eta}$  ἀπὸ σχοινίου τι μέρος  $\tilde{\eta}$  ἀπὸ ὑφάσματος ἱερεὸς εὐλογείτω καὶ ὡς ἐπιτραχήλιον περιβαλλέσθω καὶ ἐνεργείτω τὴν τελετὴν, Responsa ad Gabrielem Pentanol., Quaest. 17, ibid. p. 868 fin... Въ нашенъ теперешненъ архіврейсконъ Чиновникѣ говорится: «и приносять впитрахилій, и взень орарій съ хиротонисаннаго... архіврей полагаеть (епитрахилій) на выю его»; но въ Греческонъ теперешненъ: «καὶ φέρει (ἀρχιερεὸς) το ὅπισθεν τοῦ ὡραρίου αὐτοῦ ἐπὶ τὸ ἔμπροσθεν τοῦ δεξίου μέρους. Въ славянсконъ чинѣ посвященія во священникы, находященся въ ркп. Моск. Дух. Акад. XV в.,  $\mathcal{N}$  187, л. 333: «приносить задии конецъ ураря его (посвящаенаго) святитель напередъ».

<sup>1)</sup> На иконографическихъ изображеніяхъ (Менологій импер. Василія) совершенно ясно видно, что епитрахили не сшиты; но такъ какъ священники и святители обыкновенно изображаются въ ризахъ, которыя закрываютъ верхи епитрахилей, то нельзя видёть, какъ имёютъ себя эти послёдніе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пояса на классическихъ статуяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Которая не поддается вліянію Нѣнцевъ и не ниѣетъ, какъ Малороссія, вліянія Великороссів.

оно началось съ сельскихъ священниковъ, которые, бывъ изъ крестьявъ, и въ священствъ продолжали носить пояса крестьянскіе) <sup>1</sup>).

На поясахъ въ древнее время священники имѣли ручникъ— ѐүх є́різу, какъ бы нашу столовую салфетку (и вмѣстѣ носовой платокъ),
однимъ словомъ—то полотенце, которое въ настоящее время виситъ у
нихъ на маломъ налоѣ у престола. Когда ручникъ снятъ былъ священниками съ пояса и повѣшенъ особо, не знаемъ; но на иконографическихъ памятникахъ Х — начала ХІ вѣка, онъ изображается еще
висящимъ на поясѣ ²) и патр. Антіохійскій Петръ, современникъ патріарха Константинопольскаго Михаила Керуларія, говорить о немъ,
какъ еще носимомъ на послѣднемъ ²).

Священническая риза называется погречески φαιλόνης ')—фелонь, но ея собственное названіе есть φαινώλης, φαινώλιον ')—феноль (латраепиla) '), изъ котораго первое образовалось черезъ перестановку буквъ. Названіе не можеть быть объяснено этимологически изъ грече. скаго языка (не оть φαίνω), и по всей вѣроятности есть какое-нибудь вностранное, заимствованное вмѣстѣ съ самой одеждой (въ житейскій быть, изъ котораго потомъ и въ церковь,—по нѣкоторымъ древнимъ—персидское) '). Нынѣшняя риза или фелонь въ существѣ своемъ есть древняя, но съ одной стороны значительно урѣзанная, а съ другой—надбавленная: древняя фелонь получится, если, во-первыхъ, къ вы-

¹) На изображеніяхъ священниковъ и святителей пояса, подобно верхамъ епитрахилей, закрываются ризами. Но въ Менологіи импер. Василія мы нашли одного святителя, который изображенъ такъ, что виденъ поясъ (подъ 28 Декабря,— беодора архіепископа Константинопольскаго, t. II, р. 62): поясъ есть шнуръ. Сfr поясъ Богородицы на Кіевософійск. мозанкѣ (неширокая тесьма). Въ западной церкви въ настоящее время употребляются два пояса: широкій—епископами, узкій—священниками. Послѣдній,—тесьма или снурокъ съ кистями (Серединск. О Богослуж. Зап. церкви I, 27), есть древній поясъ священниковь и епископовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Менологій импер. Василія подъ 26 Октября, t. I, p. 146 (cfr изображеніе Вожіей Матери на мозанкѣ въ Кієвософ. соборѣ).

<sup>3)</sup> Dissertatio contra Italum Argyrum, у Миня въ Ратг. t. 120, р. 800, § 6 fin.. Ранве говорять о ручникв (έγχείριον в) патрр. Софроній и Германъ (последній: хої πέφυχε τὸ ἐγχείριον ἔχειν ἐπὶ τῆς ζώνης).

<sup>\*)</sup> Пишется и феλώνης, φελόνης и пр..

<sup>5)</sup> Правописаніе тоже различно.

<sup>1)</sup> Ilumence u penula.

<sup>7)</sup> По Евстафію Солунскому, у Дюк. въ Gloss. Gr. подъ сл. фагуюдус.—0 житейской (а не богослужебной) фелони говорить ан. Павель во 2 посланіи къ Тиновею, глава 4 ст. 13.

ръзкъ нынъшней фелони спереди приставить совершенно такой же гдухой передъ, какъ ея задъ, и во-вторыхъ, если обрезать ея верхъ сзали, такъ чтобы отверстіе лежало кругло по шев. Древняя фелонь представляла изъ себя колоколо-образную одежду, которая закрывала всего священника съ головы до ногъ, и какъ сзади, такъ и спереди, такъ что онъ быль въ ней какъ бы въ дому, отъ чего полатыни федонь и называется (кром'в собственнаго названія paenula еще) саsula-домикъ, отъ саза-домъ: «фелонь круговидная,-говорить одинъ древній греческій писатель, — заключаеть внутри себя всё члены (тёла) какъ бы ствна и изображаеть вхождение со страхомъ Бежимъ во виутренній домъ ума и тамъ собесёдованіе съ Богомъ» 1). Для священныхъ дъйствій передъ фелони быль поднимаемъ руками, и именно известнымь образомь, ех πλαγίου, т. е. съ боковъ, такъ чтобы концы поднятаго переда, спускаясь на стороны по рукамь, представляли изъ себя какъ бы крылья, напоминая объ ангельскомъ служеніи священниковъ <sup>2</sup>). Древняя фелонь измънена у насъ (а равно и у Грековъ) въ нынёшнюю посредствомъ вырёзки переда не только после періода домонгольскаго, но вообще въ позднайшее время 3). Въ настоящее время на священническія фелони нашиваются у насъ кресты, но этого не было не только въ древнее время, но и по крайней мъръ до первой половины XV въка, до Симеона Солунскаго, который говорить, что никто кромъ архіерея не можеть носить на фелони крестовъ 1).

Вивсто своей собственной и настоящей ризы или фелони, о которой мы сказали сейчась, въ древнее время священники употребляли иногда малую фелонь или малую ризицу причетническую. Въ Менологіи импер. Василія есть нівсколько изображеній литаній или крест-

<sup>4)</sup> De sacra liturgia c. 83, у Миня р. 264 нач..



¹) У Дюк. ibid.

<sup>2)</sup> Симеонъ Солунскій: ατρεται ύπο των χειρων εκ πλαγίου εν καιρφ των τερων εργων, οτον πτερα γενόμενον δια το άγγελικον της άξιας, De sacris ordinationibus c. 181, у Миня въ Patr. t. 155, p. 389.

<sup>3)</sup> Не знаемъ, мы ли въ семъ случат последователи Грекамъ или Греки намъ, но у нихъ ризы сохраняли свою древнюю форму еще въ половинт XVII века при Арсеніи Сухановт (Проскинитарія Казанск. изд. стр. 205). Въ Новгородскомъ Антоніевомъ монастырт есть риза съ вышитою на ней летописью 1654 г., но, къ сожальнію, преосвящ. Макарій, упоминающій о ней въ своемъ Археологич. описанія церк. древн. въ Новгородт, II, 324, не говоритъ, какой она формы (хотя, впрочемъ, если она съ выртакой, вопросъ нашъ ею не ртшится, ибо выртака могла быть сделана после).

ныхъ ходовъ и похоронныхъ провожденій гробовъ къ усыпальницамъ нли могиламъ, на которыхъ всѣ клирики или духовные, какіе изображены, въ однъхъ и тъхъ же малыхъ фелоняхъ 1) (описание ихъ формы неже). Въ нъкоторыхъ случаяхъ нельзя ръшить съ увъренностью, есть ли между изображенными священники, а не одни только низшіе клирики, ибо ни на какомъ не видится епитрахилей; но есть и такіе случан, гдв въ малыхъ фелоняхъ несомнительно изображены священники, ибо изъ-подъ фелоней ясно видны епитрахили 2). Пока мы не можемъ сказать съ увъренностію, когда были употребляемы священнижами малыя фелони, кром' того, что он были надываемы ими въ крестные ходы и для похоронныхъ провожденій (проводовъ), но полагаемъ, что въ семъ случав можемъ опереться на примъръ церкви западной. Въ этой последней церкви священники и до настоящаго времени одеваются въ малую причетническую фелонь (camisia, camisus), «когда ванимають мъсто въ хоръ (т. е. по нашему-когда стоять на крилосъ) или когда совершають таинства или какія либо молитвословія» 3). Съ большею въроятностію можно думать, что и въ восточной церкви священники надъвали малую фелонь именно при совершени таинствъ и всякихъ частныхъ молитвословій или вообще при совершеніи всякихъ требъ. Отвъть на вопрось, почему въ этихъ случаяхъ священники надъвали малую фелонь вивсто своей большой, будеть очень простой, именнолотому, что последняя по своей длине и форме была неудобна для продолжительных хожденій, что требовалось въ крестных ходахъ и похоронных в проводахъ, и для действій руками, что требовалось при совершеніи таинствъ и молитвословій (крещеніе, причащеніе, бракъ, -елеосвященіе, освященіе воды).

Одежды діаконовъ въ періодъ домонгольскій состояли: изъ стихаря, ораря, ручника и можетъ быть пояса (изъ нынёшняго у нихъ не было поручей).

О стяхар'й діаконскомъ мы сказали выше '). Употребляли ли иногда діаконы подобно священникамъ вм'єсто стихарей малыя причетническія фелони, этого на основаніи изображеній въ Менологіи импер. Василія съ ув'вренностію р'яшить нельзя: на изображеніяхъ, какъ мы сказали,

<sup>1)</sup> Ч. 1-й стрр. 146, 192, 210, ч. 2-й стрр. 4, 93, 131, 142.

<sup>\*)</sup> Ч. 1-й стрр. 146 и 210 (литаніи) и ч. 2-й стр. 93 (похоровы).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Серединск. О Богослуж. Западн. церкви I, 26.

<sup>4)</sup> Стихарь діаконскій вногда называется федонью, т. е. названіе послёдней, віроятно, употреблялось въ общемъ смыслё всякой богослужебной одежды,—Житіе Андрея Юродиваго въ Аста SS. Болландистемъ, Мая t. VI, р. 74: διάχονος χρηрατίζων, φορῶν τὸ φελώνιον αὐτοῦ, ἱεράτευεν.

всё клирики, какіе на нихъ есть, начиная отъ священниковъ, представлены въ малыхъ фелоняхъ; но есть ли на нихъ послё священниковъ діаконы, а не одни только низшіе причетники, начиная съ нподьяконовъ, отвёчать на это не представляется возможнымъ, ибо ни на комъне видится ораря. Можно съ нёкоторой вёроятностію думать, что покрайней мёрё въ крестныхъ ходахъ и похоронныхъ проводахъ діаконы употребляли малыя фелони вмёсто стихарей,—это на томъ основаніи, что къ продолжительной ходьбё стихари, и въ древнее время болёе узкіе, чёмъ теперь, такъ же неспособны, какъ и фелони.

Орарь — ώράριον происходить отъ датинскаго ов, огів, — роть, лицо и значить полотенце для утиранія лица, именно — въ житейскомъ быту, изъ котораго взять орарь для церковнаго употребленія, быль у знатныхъ людей обычай носить на плечахъ подобныя полотенца для указанной цёли 1). Наиболіве візроятное объясненіе, почему орарь усвоенъдіаконамъ, есть то, чтобы симъ полотенцемъ они отирали уста приступавшимъ къ чаші съ св. Кровію 2). Вмісті съ этимъ съ весьма древняго времени они служили имъ и для той ціли, чтобы подавать знаки къ молитві (огаге — молиться) 3). Въ древнівішее время орари были именно полотенца (Златоустый и Исвдоръ Пелусіоть навывають ихъ обосил) 4), а патріархъ Софроній — λινά ώράρια 5), а затімъ вообще лентіи. Форма ихъ съ древняго и до настоящаго времени остается одна и та же, только въ древнее время они были ўже теперешнихъ 6). Ихъ особенность въ древнее время составляло то, что на нихъ обыкновенно вышивалась (или писалась чернилами) пізснь ангеловъ, которыхъ пред-

<sup>•)</sup> Узкими они изображены въ Кіевософійскомъ соборів (на мозанків) и ещеболіве узкими въ Новгородской Спасо-Нередицкой церкви. Златоустый называеть ихъλεπταί δθόναι, патрр. Софроній и Германъ тоже прилагають къ нинъ эпитеть λεπτός, но не ясно, какъ понимають это,—въ смыслів ди узины или тонины.



<sup>1)</sup> Св. у Дюж. въ Gloss. Graecit. подъ сл. фраром. А совершенно ясное свидътельство объ указанновъ житейсковъ употребленія орарей св. у Дюж. въ Gloss. Gr. на концѣ II тома, послъдняго счета стр. 245 нач., Addenda ad dissert.—Въ Сиріи это и до сихъ поръ такъ, см. Besson'a La Syrie et la Terresainte, Paris, 1862, р. 428.—Въ одной рукописи Синодальн. библіотеки, по описанію Горск. и Невостр. № 239 л. 208, орарь называется зиницей (?).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ греческомъ Πηδάλιον' в примъчание къ 22 пр. Лаодик. собора, изд. 1864 г. Закинеск. стр. 429.

<sup>3)</sup> Bingh. I, 312.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Перваго св. у Дюк. ibid., второй—въ Патрол. Миня t. 78 col. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) У Миня t. 87, p. 8988.

ставляють собою діаконы: а́үюς, а́үюς, а́үюς, т. е. свять, свять, свять, что ділалось одной строкой по длинів, буква подь буквой 1).

Во времена патр. Германа, который выражается впрочемъ не совсёмъ опредёленно, діаконы какъ будто препоясывались по стихарямъ поясами <sup>2</sup>), подобно священникамъ. Патр. Алексей въ своемъ Уставе совершенно ясно говорить объ этомъ препоясаніи, давая знать, что въ его время оно было обычаемъ не общимъ, а частнымъ <sup>3</sup>). На иконографическихъ памятникахъ періода домонгольскаго діаконы изображаются большею частію безъ поясовъ, но есть и препоясанные (т. е. препоясанные именно поясомъ, независимо и само но себе отъ ораря) <sup>4</sup>).

Во времена того же патр. Германа діаконы какъ будто им'вли, подобно священникамъ, и ручники на поясахъ. А что касается до періода домонгольскаго, то на памятникахъ иконографіи они изображаются съ ручниками, которые держать въ рукахъ <sup>5</sup>).

(У Грековъ въ позднъйшее время, можетъ быть нъсколько захватившее и нашъ періодъ домонгольскій, были исключительные діаконы, имъвшіе своей богослужебной одеждой или употреблявшіе прибогослуженіи виъсто діаконскихъ стихарей священническія ризы или

<sup>5)</sup> Мозанка Кіевософійскаго собора, живопись Новгородской Спасо-Нередицкой церкви. Въ Менологіи импер. Василія діаконы безъ ручниковъ; но тамъ они изображены не въ положенія служащихъ, а идущими на муку. Патр. Германъ кром'в ораря на плечі и (какъ будто) ручника на поясів говорить еще о полотенців, съ которымъ служван въ его время діаконы и которое они, віроятно, держали въ ручкать (ή δὲ ὀδόνη, μεθ' ής λειτουργούσιν οἱ διάκονοι, δηλοῖ τὴν τοῦ Χριστοῦ ταπείνοσιν, ἢν ἐνεδείξατο ἐν τῷ νιπτήρι), у Миня р. 396.



<sup>1)</sup> Симеонъ Солунскій Exposit. de divino templo, § 36, у Миня, р. 712.

²) У Миня t. 98, p. 393 sqq.

<sup>\*) «</sup>Въ Студійствиъ монастыри, говорить онъ, обрѣте (т. е. обрѣтохъ или обрѣтается, чтобы) препоясатися діакономъ», давая знать, что не такъ было въ патріархін, Сунод. ркп. № 330, л. 253 об. нач.. Патріархъ Антіохійскій Петръ, увѣщевая Михаила Керуларія не слишкомъ возставать на латинянъ за ихъ цер-ковно-обрядовыя разности отъ Грековъ, между прочинъ говорить: «въ пречестной обители Студійской діаконы препоясуются, дѣлая дѣло несогласное съ церковнымъ преданіемъ: и ты не могъ искоренить этого страннѣйшаго (μονολόγιστος) обычая, какъ ни усиливался и какъ ни старался»,—у Миня въ Патр. t. 120 р. 808 fin..

<sup>4)</sup> Везъ поясовъ въ Менологія нипер. Василія (подъ 1 и 6 Сентября и подъ 2 Декабря) и въ Новгородской Спасо-Нередицкой церкви; въ Кіевософійск. собор'в одинъ дъяконъ безъ пояса, другой препоясанный.—Во времена Симеона Солунскаго діаконы не препоясывались поясомъ, какъ это онъ говорить ясно, De sacris ordinationibus сс. 172 и 173, у Миня р. 381.

фелони; это именно главнъйшіе изъ чиновниковъ или клириковъ Константинопольского патріарха, которые, какъ мы говорили выше, въпоздивищее время были не изъ презвитеровъ, а изъ діаконовъ, первые пять изъ сихъ чиновниковъ или такъ называемая первая ихъ пятерица-πρώτη πεντάς. Кодинь, сообщающій объ этой странной и противуканонической привилегіи 1), объясняеть ее такимъ образомъ, чточиновниками у патріарха сначала были презвитеры, а потомъ діаконы, и что последнимъ въ память такъ сказать о первомъ и даны ризы: номы уже говорили выше, что его объясненіе, какъ діаконы зам'ястиль презвитеровъ въ качествъ чиновниковъ при патріархъ, неудовлетворительно; въ присвоенія діаконами чиновниками священническихъ ризъ просто должно видеть неумеренное и незаконное притизаніеэтихъ последнихъ. Помянутые діаконы употребляли священническія ризы не съ епитрахилью, а съ ораремъ. Одинъ изъ этихъ діаконовъ-(именно этихъ, а не другихъ) выбирался въ придворные архидіаконы; какъ таковой онъ употребляль не ризу, а стихарь, но въ недёлю крестопоклонную, когда онъ приносиль изъ дворца въ св. Софію для поклоненія кресть съ животворящимъ древомъ (и именно въ этоть одинъразъ) онъ надвалъ на стихарь священническую ризу, опять также съораремъ, но не епитрахилью) 1).

Въ древнъйшее время епископы, нътъ сомнънія, употребляли одну и ту же богослужебную одежду со священниками. Но съ теченіемъ времени явились отличія. Первымъ изъ такихъ отличій былъ омофоръ, который первоначально (около второй половины IV въка) з) появился не какъ общая принадлежность всъхъ епископовъ, а какъ отличіе высшихъ между ними и который усвоенъ всъми не ранъе какъ въ продолженіе второй половины IX—первой половины X въка з). Затымъ, неизвъстнокогда явившіяся въ болье или менъе позднее время другія отличія архіереевъ въ продолженіе времени, соотвътствующее нашему періоду домонгольскому, раздълялись на два класса, именно—во-первыхъ, отли-

<sup>1)</sup> De officiis Constantinop. y Mens Bb Patr. t. 157, p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кодинъ ibidd..

<sup>3)</sup> Cfr Bingh. Vol. V, p. 248 sqq (ранве не упоминается).

<sup>•)</sup> Константинопольскій соборъ 869 г. (у католиковъ VIII вселенскій) говорять объ опофорать, какъ о принадлежности еще не всёхъ, а только некоторыхъенископовъ, и употребляеной ими не при всякомъ служеніи, а только въ взявстныя определенныя времена, см. у Лаббея t. VIII, р. 1376, 14. Во времена Ліутпранда. Кременскаго († 972) употребляли опофоръ уже всё греческіе епископы,—Legatio, § 62.

чія патріарховъ, автокефальныхъ архіспископовъ и немногихъ избраннъйшихъ митрополитовъ, во-вторыхъ—отличія всёхъ прочихъ списконовъ. Отличія первыхъ состояли: въ саккосъ, такъ называемомъ полиставріи, стихаръ съ источниками и гамматами и особаго рода жевль 1); отличія вторыхъ: въ спиманикіяхъ или поручахъ, спигонатіи или палицъ и жезлъ 2).

Иконографическія изображенія омофора— фрофором, что значить нарамникь или наплечникь з), мы имбемь оть конца Х—начала XI въка въ Менологіи импер. Василія. Здёсь мы находимь его въ двухъ видахъ. Въ видё такой же, какъ и теперь, и въ видё такъ сказать двойной епитрахили, надётой на шею. Если взять двё священническія епитрахили и именно нынёшнія, а не древнія, т. е. ститыя, и отрёзавъ у одной шейное отверстіе пришить ее къ шейному отверстію другой съ противоположной стороны, то эта такъ сказать двойная епитрахиль и будеть омофоромь второй формы. Надётый въ отверстіе на шею, какъ епитрахиль, онъ опускался обоими концами свободно висёть, такъ что представлять поверхъ фелони архіерея какъ бы двё епитрахили—переднюю и заднюю 4).

Саккосъ— σάχχος, что значить мёшокъ, названный такъ отъ его формы, въ древнее время отличался отъ нынёшняго тёмъ, что не имёлъ рукавовъ <sup>5</sup>); въ первой половинё XIII вёка, какъ одежда исключитель-

<sup>5)</sup> Онъ не нивлъ рукавовъ еще при Симеонв Солунскомъ: οὐδὲ γὰρ ἔχει τοῦτο



<sup>1)</sup> Вальсамонь у Радин и II. II, 260, IV, 478, 545, 546 fin., 548, 552.

<sup>\*)</sup> Онъ же ibidd. 478, 552.

<sup>\*)</sup> Изображаеть собою заблудшую овцу (родъ человъческій), подъятую Спасителенъ на рамена и поэтому непремънно долженъ быть изъ волны или шерсти.

<sup>\*)</sup> Изображеній святителей въ опофорахъ этой формы много; см. напр. ч. І-й стрр. 48, 133, 138, 166 (нісколько апостоловъ въ святительскихъ ризахъ съ опофорами той и другой формы), 179.—Симеонъ Солунскій говорить объ опофорі не совсімъ понятныя для насъ слова, какъ будто нитюнія отношеніе къ опофору намей формы: тф траху́ра той архігре́ює тоїє фірос тібетах, радоро де хата хагро хай хо́хдар тої фіром хай інтрозово те хай опісово, De sacris ordinat. с. 208, у миня т. 155, р. 421. Такъ называемый «приперстникъ» саккоса нашихъ патріарховъ (нашивка на немъ въ виді епитрахили) не изъ опофора ли нашей формы?—Палін западныхъ архіенископовъ витотъ (или по крайней мірі въ XVII вікі витолю совершенно ту форму, какъ наши опофоры втораго вида, только съ прорізомъ очень большинъ, такъ что лежать (лежали) на плечахъ очень низко, — см. изображеніе въ Словарі Мюллера-Момеса подъ сл. Pallium, а для древняго времени рисунки въ Vestiarium Christianum, by the W. B. Marriot, London, 1868.

ная, онъ употреблялся для богослуженія только три раза въ продолженіе года: въ Пасху, Пятьдесятницу и Рождество Христово 1).

Полиставріемъ—πολυσταύριον, т. е. многокрестіе, навывалась фелонь или риза, вся сплошь украшенная множествомъ вытканныхъ, вышитыхъ или нашитыхъ на ней крестовъ.

Гамматами (γάμματα) на стихаряхъ 3) назывались фигуры на нихъ, составленныя изъ четырехъ начертаній буквы гамма и имѣвшія форму или четвероугольника такимъ образомъ [] или креста []; нначе эти гамматы назывались тригоніями—τριγώνιον, что значить треугольникъ, такъ какъ каждая гамма въ отдёльности представляеть сію геометрическую фигуру.

Источники, по гречески ποταμοί, т. е. ръки, были тъ иноцвътныя продольныя на бокахъ (отъ подмышекъ до подола, въ числъ двухъ на каждой сторонъ) полосы, которыя въ древнъйшее время составляли принадлежность всъхъ стихарей до діаконскаго включительно и о которыхъ мы говорили выше 3).

Чѣмъ отличался жезлъ (გάβδος) патріаршій отъ общаго архіерейскаго, прямо не говорится; но такъ какъ послѣдній былъ одинъ и тотъ же съ игуменскимъ '), то изъ сего слѣдуетъ заключать, что патріаршій былъ двурогій, какъ послѣдующій и нынѣшній архіерейскій, а общій архіерейскій былъ однорогій  $^5$ ) или клюкообразный (клюка).

Епинаникін—поручи или нарукавники (ἐπιμανίκια, ἐπὶ—на и μανίκιον,

ά καλούσι μανίκια (рукава, лат. manica), τὸ περιεκτηκὸν ἀπάντων δηλών, Exposit. de divino templo, γ Μиня p. 716.

<sup>1)</sup> Димитрій Хоматинъ у Радін и П. V, 430.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вальсанонъ говорить о ганиатахъ только на стихаряхъ; послё мы ихъ видинъ и на рязахъ или фелоняхъ и на саккосахъ, гдё четвероугольныя ганиаты окружають кресты.

<sup>\*)</sup> Что поздиващіе источники патріарших стихарей суть древнія полосы — στίχοι всвую стихарей, это дветь знать Симеонь Солунскій, когда говорить: τὸ τοῦ ἀρχιερέως στιχάριον ἄνωθεν κατιόντας τοὸς λεγομένους κέκτηται ποταμοὸς, Εκροвіtio de divino templo § 37, у Миня р. 712. Древнія полосы, какъ ны сказали, были нли одноцевтныя—красныя, или двухцевтныя—красно-зеленыя. Поздиващіе источники, в фроятно, всегда были одноцевтные красные, ибо между прочимь знаменовали источники (хроомоо́с) крови Христовой,—онъ же De sacra liturgia, у Миня р. 256.

<sup>4)</sup> У Радин и П. IV, 552.

<sup>5)</sup> Βο времена Симеона Солунскаго посохъ уже всёхъ архіереевъ былъ двурогій (λαβάς ὡς ἀγχύρας ἄνωθεν ἔχων), De sacra liturgia c. 80, у Миня р. 257.

изъ лат. manica, рукавъ) ко времени Симеона Солунскаго перешедшіе и ко всёмъ священникамъ (но еще не къ діаконамъ) 1), конечно, суть одни и тё же отъ древняго и до настоящаго времени.

Епигонатій—ἐπιγονάτιον, т. е. наколінникъ, по нашему теперешнему—палица, а по древнему—поліца і), во времена Симеона Солунскаго дававшійся уже архіереями нікоторымъ священникамъ и нікоторымъ архимандритамъ і), въ древнее время, какъ кажется, имілъформу отличную отъ нынішей. По Вальсамону онъ означаетъ тотъ ручникъ—лентій (τοῦ λεντίου ἐγχειρίδιον), которымъ Господь отеръ ноги апостоламъ і); по Симеопу Солунскому онъ означаетъ побіду надъсмертію и воскресеніе Спасителя и иміветъ какъ бы форму меча (ώς σχῆμα ἐριμφαίας ἔχει) і): въ обонхъ случаяхъ дается знать, что онъ былъ нівчто длинное и узкое на подобіе епитрахили или даже ораря і).

Наши митрополиты періода домонгольскаго не только не принадлежали къ числу немногихъ избраннъйшихъ митрополитовъ Константинопольскаго патріархата, но и среди рядовыхъ его митрополитовъ, какъ мы говорили выше, занимали весьма невысокое мъсто. Изъ этого слъдуетъ, что въ богослужебномъ одъяніи они ничъмъ не отличались отъ своихъ епископовъ. Ихъ отличіе вмъстъ съ епископами отъ свящевниковъ состояло только въ поручахъ и епигонатіи (и не состояло въ головномъ покровъ, о которомъ сейчасъ ниже) 7).

Богослужебную одежду чтецовъ и пъвцовъ и вообще низшихъ

¹) 0 священникахъ De sacra liturgia с. 83 и Expositio de divino templo § 39 sqq, у Миня pp. 261 и 712 sqq; чтобы діаконы носили епиманикіи, Симеонъ Солунскій не говорить, см. ibidd..

<sup>\*)</sup> Т. е. налая пола (приполокъ).

<sup>\*)</sup> De sacra liturgia c. 83, y Muns p. 261 fin..

<sup>4)</sup> У Ралин и П. IV, 548.

<sup>5)</sup> De sacra liturgia c. 82, y Mana p. 260.

<sup>\*)</sup> Весьма возможно, что епигонатій произошоль изъ древняго ручника (є́γχεί-рюу), который вивсто того, чтобы быть заткнутымь за поясь, быль къ нему, раснущенный внизъ, привязанъ. Въ этомъ случай нужно будеть думать, что священники и діаконы въ періодъ дононгольскій ручника не употребляли.

<sup>7)</sup> Во второй половин XIII въва саккосъ и полиставрій (и предношеніе свічи) усвоены были всімъ интрополитамъ, которые нивли титуль оперторостностной, раздававшійся ниъ весьма щедро, см. у Цахаріе въ Іиз Graeco-Romanum, III, 598. Изъ нашихъ интрополитовъ несомивно мивлъ этотъ титулъ Осогвость, — Миклошича Аста ратгіатсь Сольтантіпор. І, 191 нач., но кажется не нивлъ еще Петръ, —см. въ Степенн. кн. І, 417, какъ привітствуетъ его патріарть и сfr ibid., 421 fin., какъ тоть же патріархъ привітствуетъ Осогноста.

клириковъ, какъ мы сказали выше, составляла въ древнее время краткая фелонь <sup>1</sup>) или малая риза. Собственное названіе этой фелони у Грековъ было хамістом 2), что значить рубашку (оть латинскаго camisa, camisia 3), изъ котораго французское chemise), но надъваемую не непосредственно на тело, а поверхъ другой въ собственномъ смысле рубашки, какъ бы блузу (ибо собственная рубашка у Грековъ отъ этого хаціою есть опохаціою). По своему названію краткая фелонь должна бы быть короткимъ стихаремъ. Весьма въроятно, что такою она и была въ древивите времи '); но на иконографическихъ памятникахъ конца X-начала XI въка, именно-въ Менологіи импер. Василія, она является совсёмъ въ другомъ виде. Своеобразную форму описать вразумительно довольно трудно. Кто видаль католическія священническія ризы, тому мы просто скажемъ, что малая фелонь, какъ она является въ Менологіи, весьма похожа на эти ризы; кто не видаль этихъ ризъ, тотъ пусть вообразить себъ широкій мішокъ, пусть на див его сдвлаеть такое отверстіе, чтобы въ него могла войти голова, пусть наденеть его на себя въ это отверстіе, затемь съ обемь сторонь, начиная оть спуска съ плечь, пусть разръжеть его до ниву; чрезъ это получится одежда, надётая на шею и висящая спереди и сзади въ видъ двухъ отдъльныхъ платовъ, -- это приблизительно и будеть малая фелонь въ томъ видь, какъ мы ее находимъ въ Менологіи импер. Василія <sup>5</sup>). О происхожденіи формы пока мы ничего не можемъ

<sup>1)</sup> Съ придагательнымъ: краткій слово фелонь употребляюсь и употребляется у насъ въ церковномъ языкѣ почему-то въ мужескомъ родѣ: «краткій фелонь»,—такъ въ Дѣяніяхъ Владимирскаго собора 1274 г. и другихъ старыхъ памятникахъписьменности, такъ и въ нынѣшнемъ Чиновникѣ архіерейскомъ.

<sup>2)</sup> Симеонъ Солунскій De sacris ordinationibus cc. 159 и 186, у Миня pp. 365 и 396, Кодинъ De officiis Constantinop. c. 6, ibid. t. 157, p. 61 fin..

<sup>\*)</sup> CH. HON. Gloss. Latinit. north ca. camisa.

<sup>4)</sup> И можно съ въроятностію думать, что она досель сохраняеть свою древнъйшую форму на Западъ, гдъ сатівіа или сатівия низшихъ клирековъ (нашамалая фелонь) дъйствительно ниветъ форму короткаго нашего стихаря или форму какъ бы покольной рубашки.

<sup>5)</sup> Середнискій полагаеть, что нынішняя католическая священническая ризапереділана изъ древней ризы одней и той же формы съ Востокомъ въ XV в. (О Богослуж. Западн. церкви I, 28). Тоже, кажется, думають и нівоторые католическіе писатели. Однако это неправда: въ Равеннской церкви св. Аполлинарія і п Славве, построенной въ 534—49 году, мозанческіе святители представлены въ фелонять или ризать, иміющить форму нынішнить католическить ризь и вийстів восточныхъ малыхъ фелоней Менологія импер. Василія (имія подъ ризами туники

сказать. Много выше, объясняя то, какимъ образомъ случилось, что у насъ чтепы и пъвпы названы однимъ именемъ съ діаконами, мы сказали. что единственно вероятное, чемъ можно объяснять это, естьпредполагать, что чтецы и пъвцы были приняты за одно съ діаконами всявдствіе того, что носили одну и ту же богослужебную съ ними OREMAY, T. e. CTHXADE (H TAKE KAKE HISKOHE HOCHAH HA CTHXADAXE ODADH, а чтепы съ пъвцами нъть, то сначала діаконы назывались діаконами орарными, а чтецы съ нъвцами просто діяконами, а потомъ первые стали называться просто діаконами, а вторые уменьшительнымъ именемъ діакъ). Изъ этого следуеть, что у насъ чтецы и певцы начали носить діаконскій стихарь еще въ періодъ домонгольскій и съ болве нии менъе перваго времени (А такъ какъ это случилось у насъ, нътъ сомненія, по примеру Грековъ, то изъ сего следуеть, что и у последних стихарь замениль собою, какъ одежда чтецовъ и певцовъ, малую фелонь, которую видимъ въ Менологіи импер. Василія, болже нян менте вскорт послт него) 1).

<sup>1)</sup> Замёна эта, какъ видно изъ словъ Симеона Солунскаго, началась частнымъ образовъ и не сдълалась всеобщею еще и въ его время, именно-онъ говорить, что на чтеповъ и певповъ налевается при посвящение одение или ниемощее форму малой (подразумъвается, священинческой) фелони, т. е. ихъ собственная мадая фелонь (по форм'я одна и та же съ этой малой священии ческой фелонью) или же стихарь, De sacris ordinationibus c. 186, у Миня р. 396. Нашъ діаконъ Игнатій, сопутствовавшій митр. Пимену въ Царьградъ и описавшій коронацію импер. Манунда, бывшую въ 1390 г., говорить въ семъ описании объ одежде певцовь св-Софів: «півщы же стояку украшены чудно, ризы инівяку аки священныя стихари широци и долзи, сице же и рукава изъ широцы и долзи» (по этому описанию стикари периовъ инели форму западныхъ далматекъ)—Сказанія Русскаго народа Сахарова, кн. УШ, стр. 102. Онъ же даеть знать, что у нась не неизвёстна была въ его время налая фелонь въ томъ виде, въ какомъ она въ Менологіи импер. Василія; онъ говорить: «и облекоша паря во священный федонець наль до пояса багрянъ, еже есть ризицы нады багряны точію до пояса» (ibid. стр. 103). По сличению съ Кодиновъ оказывается, что онъ разуметь туть мантию (De officiis Constantinop. c. 17, y Mens t. 157, pp. 108 fin. H 109 sub fin.): RODOTKAS нантія представляла какъ бы половину (задиюю) налой фелони въ ея указанномъ видъ. И въ настоящее время у насъ есть малая фелонь: она надевается на дьячковъ и пономарей при ихъ посвящени весьма не на долгое время; но имившняя вама налая фелонь есть ни что вное, какъ точная меніатюра большой (и тоже



или стихари и потомъ далиатики,—тёже стихари, только съ весьма широкими, какъ у нынёшнихъ нашихъ рясъ, рукавами). Слёд. начала нашихъ малыхъ фелоней должно искать на Западё, какъ о томъ говоритъ и ихъ названіе.

Богослужебныя одежды высшихъ членовъ причта — діаконовъ, священниковъ и архісреевъ въ древнее время, обнимающее и нашъ періодъ домонгольскій, были у Грековъ двухъ цвѣтовъ — всегдашняго и траурнаго для дней поста и службъ надъ умершими; первый для всѣхъ одеждъ былъ бѣлый, второй — пурпуровый или красный 1) (При Хоматинѣ «по обычаю церковному траурныя первосвященническія, т. е. патріаршія, одежды долженствовали быть просты и безъ приложенія источниковъ и крестовъ 2), слѣдовательно не было траурныхъ полиставріевъ; а что не было траурныхъ саккосовъ, это ясно изъ того, когда они употреблялись). Что касается до одежды низшихъ клириковъ, то свидѣтельствъ, относящихся къ періоду домонгольскому, не знаемъ, а Симеонъ Солунскій говоритъ, что она должна быть или бѣлая или красная (т. е. красная не только какъ траурная, но и во всякое время) 3).

Въ настоящее время архіерен наши имъють нарочито-богослужебный головной покровъ, т. е. такой головной покровъ, который они употребляють только при богослуженіи, подобно богослужебнымъ одеж-

именно нынёшной, съ вырёзаннымъ передомъ) фелони (имёющая такое же отношеніе къ послёдней, какъ напр. платье на куклё къ дёйствительному платью). — Лаодивійскій соборъ въ 15 правилё своемъ запрещаетъ пёть въ церкви кому-нибудь кромё пёвцовъ, принадлежащихъ къ клиру, восходящихъ на амвонъ и поющихъ ἀπὸ διφθέρας. Аристинъ толкуетъ, что διφθέρα есть фелонь (у Ралли и П. Ш., 185); тоже повторяетъ за нимъ и нашъ митр. Кириллъ (Памятин. Пасл. соl. 99, а за Кирилломъ многіе новые). Но διφθέρα, отъ δέφω, значащая между прочимъ одежду изъ выдёланной кожи (каковою, конечно, никогда не была фелонь дьяческая) въ данномъ случай значить кингу (собственно пергаментъ, потомъ пергаментную книгу, а затёмъ и вообще книгу).

<sup>1)</sup> Хоматинъ у Радин и П. V, 430, Симеонъ Солунскій De sacra liturgia cc. 79 и 83, у Миня pp. 256 и 261, и De sacris ordinationibus c. 181, ibid. p. 388 fin..

<sup>3)</sup> Ibidd..

<sup>\*)</sup> De sacris ordinationibus с. 186, у Миня р. 396.—Греческіе поленисты укоряють датинянь за то, что они употребляють богослужебныя одежды, сотканныя не изь волны, а изъ шолка, и не одноцевтныя, а разно (иного)-цевтныя: см. Никиту Сенда у А. С. Павлова въ Критических опытахъ, стр. 188, § 9. Ософиланта Болгарскаго въ Патр. Миня t. 126 р. 224 п. 2, статью: «О фрязъкъ и о прочихъ датинътъ» въ Никоновск. Коричей, гл. 48 § 13. Въ послъдней: «презвитери и епископи ихъ святительскія ихъ ризы не отъ волны строятъ, но червлеными брячинными (шолковыми, — Слов. Восток.) натьии ткуще облачаются иногоразмично (πолкохро́фф.) упестрены».

дамъ, -- это такъ называемая митра. Наша нынвшняя митра происхожденія весьма не древняго, въ древнее же и старое время архіереи не вивли такого головнаго покрова, за исключениемъ-въ древнее время двоихъ изъ нихъ-папы Римскаго и патріарха Александрійскаго, а въ повднайшее время, посла отдаленія папы ота церкви, одного посладняго і). Пап'в Римскому будто бы даль головной покровь Константинь Великій, а патріархи Александрійскіе будто бы стали носить его со св. Кирилла по тому поводу и въ память того, что последній быль представителемъ папы на 3-мъ вселенскомъ соборв 2). На самомъ дълв было не такъ. Въ древнъйшее время явился было у епископовъ обычай украшать головы на время богослуженія повязками, по подобію Ветхозавътнаго первосвященника (Второзак. 28, 4. 37—39) 3). Эти-то повязки, первоначально общія всёмъ епископамъ или употреблявшіяся желавшими между ними по произволу, потомъ усвоены были только двумъ старшинъ между всёми ими, каковы были Римскій и Александрійскій (а такъ какъ последній занималь место старшаго по Римскомъ до 2-го вселенскаго собора или до 381 г., когда долженъ уступить мъсто епископу Костантинопольскому, —2 всел. соб. пр. 3, —то это, значить, случилось до сейчась указаннаго года). Повязка папы, состоявшая въ томъ, что более и мене драгоценный и богато украшенный плать, бывъ свернутъ, обвивался кругомъ головы на подобіе вънца (колесомъ), превратилась съ теченіемъ времени въ его нынашнюю тіару. Исторія повазки патріарха Александрійскаго, до появленія на его голов'в нын'вшней митры, взятой отъ насъ Русскихъ, остается не совсёмъ извёстною 4).

<sup>4)</sup> Головная повязка Ветхозавѣтнаго первосвященника, по гречески хібаріс в иітра, представляла собою длинный плать, обернутый вокругь головы, на подобіе арабско-персидскаго тюрбана и турецкой чалиы. Тёмъ же въ большей или меньшей шѣрѣ была и повяжа папь съ патріархами Александрійскими. Царскій вѣнецъ императоровъ Константинопольскихъ, бывъ замиствованъ Константиномъ Великимъ съ Востока, первоначально представлялъ собою ту же повязку. Такъ называемая дар-



<sup>1)</sup> Вальсанонъ у Ралли и П. IV, 539, Синсонъ Солунскій,—Expositio de divino templo § 45 и Responsa ad Gabrielem Pentapolitanum, Quaest. 20, у Миня pp. 716 и 872.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вальсамонъ ibidd. Первое вивніе основывается на такъ называемой (фальшивой) дарственной грамотв Константина Великаго папв Сильвестру, которую си. у Радли и П. I, 147 и VI, 261, а въ славянскомъ переводв въ Никоновской Коричей (на концв въ приложеніи), сfr Симеона Солунскаго р. 872.

³) Мартине Dictionnaire des Antiquités Chrétiennes подъ сл. Évêques, § IV.

За исключеніемъ патріарха Александрійскаго никто изъ восточнихъ архіереевъ не имѣлъ до позднѣйшаго времени нарочито-богослужебнаго головнаго покрова. Объ этихъ всѣхъ прочихъ архіереяхъ, за исключеніемъ патріарха Александрійскаго, писатели говорятъ, что они служатъ съ непокрытыми головами; напр. Симеонъ Солунскій: «съ непокровенною главою совершаютъ священнослуженіе всѣ іерархи и

ственная грамота пап'в Константина Великаго даеть знать. что между одною и другою повязкою было какое-то различіе формы, именно-она говорить, что Константинъ первоначально котель было возложить на главу папы Сильвестра свой императорскій вінець, но что тоть оть сего отказался, и тогда онь возложель на него преславный плать, знаменующій Воскресеніе Христово (опердаципром дором, —собственно ремень, что затемъ значить длинная дента, длинная повязка). Въ ІХ—Х въкъ повязка папъ называлась канилавкой, заинствовавъ имя отъ одного вида вънпа императорскаго, называвшагося этимъ именемъ (скуфьеобразнаго, отъ котораго скуфьи монаховъ названы камелавками), и одинъ сего времени писатель говорить о ней: Calamaucum (вийсто camelaucum) ex bysso rotundum, quasi spara, caput tegens sacerdotale, in occipitio vitta constrictum, (HOCETE) KDYIдую камилавку изъ драгоценнаго полотна, застегнутую на затылке пряжкой (завязанную дентами), покрывая ею первосвящениеческую голову какъ сферой (шленовъ?), — у Дюканжа въ Gloss. Latinit. подъ сл. Camelaucum. Когда папы изивници свою тіару изъ повязки въ нынёшнюю высокую конусообразную шапку, неизвъстно, но въроятно посяв того, какъ въ Европъ явились Арабы (Испанія) съ ихъ тюрбанами или теми же головными повязками и когда такимъ образомъ оказалось предосудительное и соблазнительное тождество. Теперешняя папская тіара ниветь надетыми на себя три венца, и дело должно представлять такъ, что папы, переставъ носить повязку, какъ таковую, надали ее на свою митру (богослужебный головный покровъ, общій папанъ со всіми епископами, тогда какъ тіара составляеть иль исключительную принадлежность, темное происхождение интры, в роятно, подобно происхожденію нашей метры, о чемъ сейчась неже), т. е. мы котимъ сказать, что вь этих венцах теперешней папской тіары, которых сначала быль одинъ и которые дошли до трехъ только въ поздивищее время, должно видъть древнюю повязку (интра епископская у католиковъ съ раздвоеннымъ верхомъ, а папская тіара съ одинокить или цельныть, но надетый на нее венень полжень быль сплотить ея верхь, какъ обручь, въ одно). Названіе тіара, — тіара, tiara, изъ персидскаго и означаетъ головную повязку въ виде тюрбана (чалим), бывшую національнымъ головнымъ покровомъ Персовъ. Что касается до головнаго покрова патріарховъ Александрійскихъ, то свёдёнія о немъ не только не достаточны, но и какъ будто несогласны нежду собою. Патріархъ Александрійскій Типовей, превиникъ съ 460 г. Типоеся Едура, носиль прозваніе Σαλοφακίολος, что значить білотирбанный (изъ египетскаго особо; былый и взятаго въ египетскій греческаго фахіобіо» или факеобою, что значить тюрбань, чалиа,—у Дюк. въ Gloss. Graecit. полъ

священники Востока за исключеніемъ Александрійскаго» 1). Однако этн слова должно понимать не совсимь въ собственномъ смысли; не было у архіереевъ нарочито-богослужебнаго покрова, но какъ они, такъ и всъ прочіе клирики, до чтецовъ и півцовъ включительно, служили отчасти съ покровенными главами. Много выше мы говорили, что головной покровъ клириковъ состоялъ — во-первыхъ, изъ скуфьи, которая прикрывала гуменце, выстригавшееся каждому клирику до чтеца и пъвца включительно, и которан не только надъвалась ими при выходъ нать лому, но не снималась съ головы никогда, составляя головнов покровъ и комнатный постоянный, и во-вторыхъ-поверхъ сей скуфьи **ЕЗЪ** ШЛЯПЪ И ШАПОКЪ, СОСТАВЛЯВШИХЪ ГОЛОВНОЙ ПОКРОВЪ ВНЪКОМНАТНЫЙ, выходной, головной покровъ открытаго воздуха,—1-й пол. т. стр. 580. Первый головной покровъ или скуфьи быль отчасти и богослужебнымъ головнымъ покровомъ всёхъ клириковъ, которые входили въ немъ въ перковь и потомъ отчасти стояли въ немъ въ церкви, отчасти снимали его совершенно или приблизительно такъ, какъ въ настоящее время это делають у насъ священники съ своими скуфьями и камилавками. Такъ какъ архіерен и священники снимали скуфьи въ важнъйшія времена литургів, совершая важнівшія дійствія съ непокрытыми головами, то поэтому-то, конечно, Симеонъ Солунскій и говорить, что они служать съ непокрытыми головами, причемъ предполагается, что папа и патріархъ Александрійскій остаются въ своихъ головныхъ покровахъ во все продолжение литургия 2) (нарочито именно надъвая ихъ для слу-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Папа и д'яствительно не снимаеть съ себя тіары во все продолженіе литургін, когда служить въ ней посл'яднюю.



сл. факейдію, сfr Византія Комстантічой. III, 402). Въ Менодогін нипер. Василія свв. Асанасій и Кириль Александрійскіс, подъ 18 января, ч. II, стр. 116, представлены въ свособразныхъ (ничёнть не украшенныхъ) скуфьяхъ, похожихъ на наши женскіе повойники или чепцы. Но Вальсанонъ о своенть времени говорить, что патріархъ Александрійскій служить, покрывая голову своей повязкой (у Радли и II. IV, 539 fin.: ігрооруєї рета той айтой дюрою тру хефадру хадопторемос). Сумеонъ Солунскій называеть головной покровъ патріарховъ Александрійскихъ митрой (цитата выше) и ничего не говорить объ его форміз (митра собственно значить повязку: рітраї хоріюς оі ато фаскіюм [лат. fasciae, ленты, тесемии, покромки] хай фаріюм стефамог, у Свицера въ Словаріз подъ сл. Ораріом, II, 498, изъ Етутооюдісим Мадпит, но могла быть употреблена Сумеоновъ и какъ названіе чаночки).

<sup>1)</sup> Expositio de divino templo § 45, у Миня р. 716. Тоже Responsa ad Gabrielem Pentapol., Quest. 20, ibid. р. 872. Вальсамонъ у Радли и П. IV, 539 fin.: «тогда какъ всъ служать съ непокровенными главами, одинъ патріартъ Александрійскій...»

женія посл'ёдней, тогда какъ скуфьи наобороть, составляя не нарочито-богослужебный головной покровъ, въ извёстныя времена нарочито снемаются). Мы не имвемъ свидвтельствъ о сейчасъ указанномъ употребленіи греческимъ духовенствомъ ихъ скуфей, относящихся вменно къ періоду домонгольскому. Но мы имъемъ свидътельства изъ предшествующаго и изъ последующаго времени. Известный западный ученый временъ Карла Великаго Алкуинъ говорить о греческихъ священникахъ, что они совершають божественныя тайны съ покровенными главами и имъють на головахъ скуфьи, когда предстоять св. престолу (pileatos divina mysteria celebrare et chusias in capite gestare, dum assistunt altaribus) 1). Нашъ діаконъ Игнатій, о которомъ упоменали мы выше, говорить о првчихъ Константинопольской св. Софін именно во время стоянія ихъ въ церкви: «првін же стояху украшены чудно, ризы имъяху... (приведено выше), на главахъ же ихъ воскрыльцы остры (остроконечныя скуфыи) со златомъ и съ бисеромъ и съ круживомъ>2). Кодинъ говорить, что придворные певчіе поють во дворце накануне Рождества всенощную въ стихаряхъ и съ покрытыми головами (иста τῶν ἱματίων καὶ ἐπιἐρἰπταρίων αὐτῶν, φοροῦντες καὶ καμίσια ἐπάνω τῶν іматіюм, и что между ними не вивють покрововь на головахь только канонархи з), какъ этому и надлежало быть по правилу). Сейчась сказанное нами относится къ духовенству бълому. Что касается до духовенства чернаго, къ которому именно принадлежали наши архіерен, то оно въ отношеніи къ употребленію въ церкви своего головнаго покрова отчасти можеть быть расходилось съ духовенствомъ бёлымъ, отчасти же, и именно-въ отношеніи не къ простому присутствію въ церкви, а въ отношеніи къ служенію въ ней службъ, вполнъ сходилось съ нимъ, являясь однимъ и твиъ же съ нимъ и въ отношеніи къ внішней формів. Головной покровь духовенства чернаго или монаховь, къ которымъ принадлежале наши архіерен, такъ же, какъ и у духовенства бълаго быль двойной и состояль — во-первыхъ, изъ монашеской скуфьи, называвшейся у монаховъ великаго образа или схимниковъ кукулемъ, а у монаховъ малаго образа или манатейныхъ камилавкой и клобукомъ (вийсто древняго скуфьеобразнаго клобука явился у насъ нынъшній высокій цилиндръ, какъ мы говорили выше, только со времени Никона, см. еще ниже, въ главъ о монашествъ), - во-вторыхъ, изъ платинаго извёстной формы покрова поверхъ камилавки или кло-

<sup>1)</sup> У Дюк. въ Gloss. Gr. подъ сл. σχουφία.

<sup>2)</sup> У Сахарова въ Сказаніяхъ Русск. народа кн. VIII, стр. 102 sub fin..

<sup>3)</sup> De officiis Constantinop. c. VI, y Mens Bb Patr. t. 157, p. 61 fin..

бука, который неизвёстно какъ назывался у насъ въ старое время и который въ настоящее время оть матеріи называется крепой. Бёлые духовные, служили ли они въ церкви службы или же только просто присутствовали въ ней, во всякомъ случай изъ своего двойнаго покрова имъли на головахъ только внутренній или скуфьи, снимая вообще при входъ въ церковь наружный, шляпы и шапки. Какъ было съ головнымъ покровомъ монаховъ, когда они только присутствовали въ церкви, но не служили, вменно-снимали они въ семъ случав съ клобуковъ крепу или не снимали, какъ въ настоящее время, это составляеть вопрось, къ которому мы возвратимся послё; но когла они не просто стояли въ церкви, но и служили (подразумъваются, конечно. тв изъ нихъ, которые имвли степени священства, начиная съ степеней чтеца и пъвца) 1), то въ семъ случав, подобно бълымъ духовнымъ, они снимали верхній покровъ (крепу), оставаясь въ одномъ клобукъ ням въ одной своей скуфь и соблюдая относительно ея сниманія въ изв'єстныя важн'вишія, вообще положенныя времена, совершенно тіже правила, которыя бълые духовные наблюдали относительно своихъ скуфей. Изъ этого-то монашескаго клобука или что тоже скуфьи, такъ какъ въ древнее и старое время клобукъ имълъ форму скуфън, и возникла наша нынёшняя архіерейская митра. У архіереевъ нашихъ было принято (вошло въ обычай) служить не во всякой скуфь , а имъть для сего нарочитыя, именно для богослуженія назначенныя, скуфьи. Такъ какъ скуфьи во время богослуженія снимались съ головы, то чтобы не класть ихъ плашмя и сплющенно, что весьма непредставительно, а ставить, начали дёлать ихъ (богослужебныя скуфьи) на твердой подкладкъ, такъ что онъ получили видъ шапочекъ. Шапочки начали дълать изъ дорогихъ матерій, украшать простыми украшеніями и вконами, и такимъ образомъ и явились у нашихъ архіереевъ особыя богослужебныя шапочки, увеличенныя потомъ до размъра шапокъ, и эти-то сначала шапочки, потомъ шапки и суть нынвшнія наши митры. Скуфын, превращенныя посредствомъ подложенія твердой подкладки въ шапочки, оставались таковыми, т. е. малыми шапками, до конца XVI въка <sup>2</sup>); послъ этого онъ нъсколько были увеличены въ размърахъ и сохраняя скуфьеобразную форму стали шапками, какъ начали и назы-

<sup>1)</sup> Ибо нонахъ, какъ монахъ, не имѣющій постриженія въ клирики, подобно пірянину (каковъ есть и онъ), не имѣетъ права читать и пѣть въ церкви (какъ и надѣвать стихаря), Вальсам. у Ралли и П. III, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О шапочкѣ, приложенной Новгородцами къ мощамъ епископа Никиты послѣ 1558 г., см. въ Археологич. описаніи церковныхъ древностей въ Новгородѣ прессє.

ваться <sup>1</sup>). Нынёшней дутой или шарообразной формой наши шапки обязаны Грекамъ, именно — Греки, заимствовавъ отъ насъ шапки въ XVI вѣкѣ, придали имъ форму вѣнцовъ или коронъ своихъ императоровъ, какую имѣли эти послѣдніе въ позднѣйшее время, предшествовавшее взятію Константинополя Турками <sup>2</sup>); отъ Грековъ заимство-

Макарія II, 358; названіе «шапочка» въ служебникѣ конца XVI вѣка см. въ Описан. Синодд. ркпп. Горск. и Невостр. № 366, л. 47.

<sup>1)</sup> Въ древней скуфьеобразной формъ, но нъсколько въ увеличенномъ противъ скуфей размъръ, см. митры (т. е. шапки) въ лицевыхъ кіевскихъ святцахъ первой половины XVII въка, напечатанныхъ въ приложени къ Annus Ecclesiasticus Мартынова, а въ натуръ шапку св. Петра митрополита см. въ Успенскомъ соборъ у его гроба, а шапку патріарха Іова въ Московской Синодальной ризницъ (мы бы весьма рекомендовали нашимъ архіереямъ возвратиться къ этой формъ).

измѣнивъ нашу шапку указаннымъ образомъ, Греки сочинили сказку, булто патріархи Константинопольскіе начали носить ее со времени взятія Константинополя Турками, воспріявъ на свою голову вінець прекратившихь существованіе императоровъ Византійскихъ. Въ 1557 г. патр. Константинопольскій Іоасафъ ІІ просиль царя Ивана Васильевича Грознаго устроить для великой перкви новую священноначальническую митру, какую носить одинь лишь патріархь во время богослуженія (Сношенія съ Востоковъ Муравьева I, 88). Но патріарую проседь новой митры, вовсе не имъя старой. Бывшій въ 1585 г. въ Константинополъ и вид'євшій сови'єстную службу трехъ патріарховь, Константинопольскаго, Александрійскаго и Антіохійскаго, русскій посланець пишеть, что шапка была на одномъ Александрійскомъ, котораго де «наричуть въ папино місто (патріархъ Александрійскій дъйствительно назывался паной) и ставять больши всехь патріарховь» (ibid. I, 149). Изъ этихъ словъ видно, что первый усвоилъ отъ насъ нашу шапку когда-то до 1585 г. патріаруъ Александрійскій, конечно, опираясь на свои старыя права. Просъбу къ нашему царю о митръ патр. Герусалимскаго Германа отъ 1560 г., даюшаго знать, что дотоль натріархи не носили митры, см. ibid. I, 101. Если върить показанію Аванасія Ипсиланти ('Авачасію Корчучої Ύψηλάντου Τά μετά την άλωσιν, 1453-1789, изд. Κωνσταντινούπ. 1870), то до 1620 г. никто изъ греческихъ архіереевъ не носиль митры, ибо онь говорить, что въ этомь году на соборь Константинопольскомъ, бывшемъ въ присутстви патріарховъ Адександрійскаго, Антіохійскаго и Іерусадинскаго, низложень съ престода архіепископь Синайскій за то, «что вопреки древнему преданію цервый изъ всёхъ возложиль на голову митру при совершенів богослуженія» (стр. 129). Въ половинъ XVII въка при Арсеніи Сухановъ носили митры одни только патріархи и еще никто изъ прочихъ архіереевъ (Проскинитарій, Синод. ркп.  $N_2$  574, д. 95) и носили такъ сказать по секрету отъ султана, который, узнавъ въ 1658 г. о митръ патріарха Іерусалинскаго, чуть было его не удавиль (Муравъева Сношенія съ Востокомъ, ч. 3, ркп. Моск. Дух. Акад., л. 814 об. sqq). Въ Менологін импер. Василія всв святители, за исключеніемъ

валъ новую форму патр. Никонъ (что не весьма рекомендуеть его вкусъ). Греческое названіе митра усвоено у насъ шапкамъ не знаемъ когда послів первой четверти XVIII віжа і).

Архіерен наши носять на шеяхъ поверхъ платья такъ называемыя панагіи, маленькія круглыя иконки съ изображеніемъ Спасителя, Божіей Матери и какихъ-либо святыхъ. Названіе панагія (παναγία) значить всесвятая, причемъ подразумъвается Матерь Божія (Митир **Өегб).** Въ старое время эти иконки, носимыя архіереями, назывались енколпіями- гуходитом, что происходить отъ го и ходитос-ніздро, пазуха и означаеть кресть или иконку, носимые въ нъдръ, въ пазухъ, т. е. кресть или иконку твльные, носить которые на себв составляеть у христіанъ обычай, восходящій до глубокой древности (о чемъ ниже). Названіе архіерейских в иконокъ енколпіями показываеть, что первоначально они носили ихъ, какъ и всв христіане (желающіе, ибо обычай быль добровольный, а не обязательный) не поверхъ платья, а подъ платьемъ, и что только потомъ они начали носить ихъ снаружи, какъ особенную принадлежность ихъ сана. Когда случилось это последнее. не знаемъ, но Симеонъ Солунскій говорить объ енколпіяхъ архіерейскихъ въ ихъ нынёшнемъ смыслё иконокъ, носимыхъ снаружи 2). Въ

Аванасія и Кирила Александрійскихъ, безъ шапокъ; но по непонятной для насъ причинъ сдълано еще исключеніе для одного изъ всъхъ—Спиридона Триминунтскаго, подъ 12 Декабря, ч. 2, стр. 24: Спиридонъ въ маленькой, плотно облегающей голову, скуфейкъ, по низу которой вънчикъ изъ трехъуголниковъ.

<sup>1)</sup> Названіе митры даль было шапкі, измінивь форму, патр. Никонь, архіеп. Савом Указатель Моск. Патр. ризницы, изд. 2, стр. 31, но вошло оно въ употребленіе только спустя уже много времени послівнего, см. въ Описаніи документовь и діль хранящихся въ архиві св. Синода т. І. приложж. стрр. 38 и 166 (отличіе дониконовской шапки отъ послівниконовской и теперешней митры есть то, что она опушалась по низу горностаемь или вообще міжомъ, при чемъ довольно долгое время она носилась по произволу архіерении и послів Никона: напр. св. Димитрій Ростовскій быль погребень именно въ шапкії съ міжовой опушкой).

<sup>2)</sup> На новопосвященнаго архіерея, по совершеніи обряда «вопрестоленія» (ενθρονισμός), возлагается мантія и то έγκολπιον ώς ενθεος άρραβών, какъ залогь 
божественнаго обрученія,—послёднія слова указывають на то, что у Грековъ договоры обрученій скріплялись міной енколпієвь или тільных крестовь жениха и 
невісты (см. ниже), De sacris ordinationibus с. 216, у Миня р. 429. Вь другомъ мість Симеонъ Солунскій говорить, что во свидітельство вірности архіерея 
исповіданію віры, которое онъ произнесь, и какъ бы печать, которою онъ скрівпиль это исповіданіе, візмается на его шею кресть малый или какой-либо 
енколпій (σταρρίον η εγκόλπιόν τι), De sacra liturgia с. 80, у Миня р. 257.

его время они состояли по произволу или изъ иконокъ въ собственномъ смысле или изъ крестовъ. Свое позднейшее название панагій енколпін получили, какъ должно думать, отъ того, что начали быть чиотребляемы въ видв иконъ и что на иконахъ (съ лицевой стороны) по преимуществу была изображаема Божія Матерь (оть панагій архіерейскихъ въ собственномъ смысле должно отличать панагіары, — такія же маленькія иконки, но складныя, съ пустою внутренностію, на подобіе медальоновъ, употреблявшіяся для храненія хліба Богородичнаго «панагійнаго», который люди благочестивые имвли обычай брать съ собою, храня въ этихъ панагіарахъ, надъвавшихся на шею, когдаотправлялись въ путемествія, для споспемествованія въ пути. У архіереевъ эти панагіары назывались столовыми, путными и походными панагіями 1), потому что употреблялись для возношенія хлібов Богородичнаго на трапевахъ и для его ношенія въ пути. Но он'в могли быть употребляемы и всякимъ желающимъ, бывъ носимы въ нъдрахъ или въ павухъ, точно такъ же какъ носили ихъ и архіереи).

Къ обычаямъ нашего богослуженія принадлежить возжиганіе свъта предъ иконами, освъщеніе самыхъ церквей (въ праздники) и куреніе енміама предъ иконами и предъ молящимися или кажденіе на однъ п на другихъ. О самыхъ дъйствіяхъ въ ихъ богослужебномъ значеніи примъненіи мы скажемъ нъсколько послъ, въ самомъ богослуженіи; а здъсь объ нихъ со стороны ихъ принадлежностей — матеріала и сосудовъ.

Для свъта и освъщенія въ древнее время, такъ же какъ и теперь, употребляемы были восковыя свъчи и елей (ἐλαιον) или деревянное масло ²). Вслъдствіе нашей разности съ Греками относительно бо-

<sup>\*)</sup> Деревянное масло называется деревяннымъ не потому, чтобы оно получалось изъ самой древесины нѣкотораго дерева (его дровъ, полѣньевъ), какъ у насъдумають многіе, но потому, что оно получается изъ плодовъ нѣкотораго дерева (а.
не изъ сѣмянъ растеній,—льна, конопли и пр., какъ это у насъ). Дерево, дающееплоды, изъ которыхъ выжимается или выбивается деревянное масло, по-русски называется маслечнымъ деревомъ, по-гречески ἡ ἐλαία. Ростомъ и видомъ оно при—



О патріархахъ Константинопольскихъ онъ говорить, что избранному въ патріархи (ὑποψηφίφ) императоръ между прочинъ посылаеть τὸ τῆς ἐχκλησίας ἐγκόλπιον,— чτὸ туть значить τῆς ἐχκλησίας не совсёмъ для насъ понятно (какъ будто должно понимать такъ, что патріархи носили одинъ енколпій, принадлежащій ихъ каседральной церкви, т. с. св. Софін, и что императоръ, посылая избранному енколпій, вручаль ему чрезъ то власть), De sacris ordinatt. с. 229, у Миня р. 441.

<sup>1)</sup> Apxien. Савсы Указатель для обозрёнія Московской патріаршей ризницыизд. 2 стр. 12.

гатства свётильными матеріалами—воскомъ и деревяннымъ масломъ, у насъ должно было явиться совсемъ иное пропорціональное потребленіе того и другаго въ церквахъ, нежели какое было у нихъ. Греки были богаты деревяннымъ масломъ и не особенно богаты воскомъ; мы, напротивъ, были богаты воскомъ и совсемъ не имѣли своего деревяннаго масла. По этой причинъ у Грековъ главнымъ светильнымъ матеріаломъ въ церквахъ было масло, а у насъ, напротивъ, долженъ былъ стать имъ воскъ. Греки главнымъ образомъ масло, а не свъчи, жгли предъ иконами и исключительно имъ освъщали церкви (въ праздники); мы, наоборотъ, главнымъ образомъ употребляли свъчи въ первомъ случаъ и исключительно ихъ во второмъ.

Для свъчъ, почти вовсе не зажигавшихся въ будни и составлявшихъ свёть предъ иконами по преимуществу праздничный, у Грековъ были употребляемы подсвъчники переносные и неподвижные или висячіе. Подсвічники переносные ставились, во-первыхъ, въ олтарів за престоломъ и употребляемы были при перенесеніи святыхъ даровъ и вообще на такъ называемыхъ выходахъ или входахъ; во-вторыхъ, предъ иконами, лежавшими на налояхъ-храмовою и такъ называемою поклонною, т. е. праздника или святаго дня. Подсвъчники эти назывались у Грековъ (и до настоящаго времени называются) та маусоадка, что есть латинское manuale, отъ manus-рука, и значить ручникь, ручной подсвъчникъ. Въ настоящее время у насъ на тъхъ изъ этихъ подсвъчниковъ, которые ставятся предъ иконами, делается возможно более месть для поставленія или втыканія свічь; но Греки и въ праздники зажигали предъ иконами не всё свёчи, сколько ихъ будеть принесено въ церковь (въ самыхъ церквахъ ихъ не продавале), а въ изв'ястномъ опредвленномъ количествъ, смотря по важности праздника. Самое большее число свъчъ, которое зажигалось на нашихъ подсвъчникахъ въ самые большіе праздники, было 13-ть, во образъ Інсуса Христа съ 12 апостолами. Сообразно съ симъ и мъстъ на подсвъчникахъ устраивалось 13, изъ коихъ середнее — для свъчи, образующей І. Христа, было значительно болье боковыхъ; отъ числа апостоловъ наши подсвъчники навывались δωδεκαφώτια μανουάλια, τα δωδεκάφωτα 1). Под-

взявстнымъ образомъ почти вездв можно найти въ продажв у насъ).

1) Уставъ Константинопольскаго монастыра Кехариториемус, гл. 68, у Миня въ Патр. t. 127, р. 1084, Симеонъ Солунскій De sacro templo c. 140, у Миня р. 349.



блезительно какъ наша яблоня, а толщины достигаеть значительно большей; листья во своей форм'в похожи на листья нашей ивы. Плоды дерева, изъ которыхъ получается масло,—небольше зеленые яблоки (тв маслины, которыя маринованными въвъстнымъ образомъ почти везяв можно найти въ продаже у насъ).

свъчники запрестольные или выходные имъли по одной свъчь (фота μοναδικά), а поэтому и мъсть въ нихъ устраивалось по одному 1). Памятники иконографін X—XI въка представляють намъ образцы этихъ последних подсвечниковь: форма их въ существе совершенно однаи таже съ нынъшними; отличаются они отъ нынъшнихъ тъмъ, что подставка внизу (въ видъ вспрокинутаго блюда) и блюды для свъчъ вверху были значительно менъе нынашнихъ и что стволы ихъ, состоявшіе изъ перемежающаго соединенія трубокъ и яблоковъ, были одной толщины по всей своей длинь <sup>2</sup>), — въ нашихъ сельскихъ церквахъ до настоящаго времени весьма нередко можно встретить выходные подсвъчники совершенно этого древняго вида. Неподвижные подсвъчники висъли предъ иконами темплона или тябла, по нашему первоначальному деисуса, и предъ иконами настенными и настолиными. У Грековъ они навывались ай дациан з), что есть латинское lamina, ае. Последнее значить доску или листь изъ какого-нибудь металла; но у Грековъ въ настоящее время дания значить металлическій пруть и металлическую полосу, напр. пруть желёзный, полосовое или въ полосахъ желъзо. Очевидно, что старогреческимъ дациан должно придавать это последнее значеніе, разумыя подъ ними те железные или медные прутья, на которыхъ у насъ висять въ настоящее время свёчныя лампады предъ мъстными образами. Такъ какъ мы не вмъемъ (или по крайней мірів не знаемъ) иконографическихъ образцовъ этихъ ламнъ, то не можемъ сказать-делались ли места для свечь на концахъ ихъ самихъ (трубочки) или подъ нихъ подвешнвались лампады, какъ у насъ въ настоящее время. Симеонъ Солунскій даеть знать, что ламны устранвались односвъчныя, дву- и трисвъчныя 1). Какъ было съ подсвъчни-

¹) Симеонъ Солунскій, ibidd...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Менологій импер. Василія, ч. І стр. 140, ч. II стр. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. Типикъ монастыря Кахаріторієчи.

ф) De sacro templo с. 140, у миня р. 349. Въ Уставъ патр. Алексъя говорится о возжиганіи свѣчъ на «гръзнѣхъ» (гръзновие, гръзне), Синод. ркп. № 330, лл. 278 об. и 279. Если подъ гръзновъ должно разумѣть грознъ, виноградную вѣтвь, виноградную вътвь, виноградную кисть, то нужно будеть понимать дѣло такъ, что ламны устранвались въ видѣ послѣднихъ.—Не мѣшаетъ замѣтить, что у Грековъ названіе λαμπάδα и въ древи. формѣ λαμπάς употреблялось въ двухъ значеніяхъ: въ смыслѣ нашей лампады, висячаго подсвѣчника для свѣчъ, и въ смыслѣ большов свѣчи въ отличіе отъ малой, которая хηρός, что собственно значитъ воскъ,—объ употребленіи слова λαμπάδα, λαμπάς, во второмъ смыслѣ см. Уставъ монастыра Кахарітафіс, гл. 59, у миня р. 1080, и Кодина у Дюк. въ Gloss. Graecit. поль сл. λαμπάς.

ками у Грековъ, такъ, конечно, было и у насъ; въ частности весьма въроятно думать, что и подсвъчники переносные или поставные передъ иконами храмовою (гдъ эта икона лежала на налоъ, а не стояла надъ олтаремъ) и поклонною, дълались именно двънадцатисвъщными, а не болъе.

Форма свъчъ въ древнее время у Грековъ, и у насъ, конечно, была одна и та же, что въ настоящее время. Весьма въроятно, что ихъ также украшали золотомъ и красками, какъ это говорять свидътельства о послъдующемъ времени 1) и какъ это дълается до сихъ поръ 2).

Кромъ свъчъ въ собственномъ смыслъ въ древнее и старое время употреблялись у насъ еще такъ называемыя вощаницы, представлявшія собою какъ бы искусственныя большія свъчи. Именно—сливался 
или скатывался изъ воска цилиндръ въ размърахъ большой свъчи, полый внутри; низомъ своимъ онъ надъвался на большой деревянный 
стержень нарочно для него сдъланнаго подсвъчника, а сверху въ его 
пустоту вставлялся металлическій стаканъ, налитый воскомъ со вставленнымъ свътильникомъ; въ стаканъ этой, такъ сказать истинной на 
видъ и неистинной на дълъ, свъчи и горълъ воскъ, наподобіе деревяннаго масла въ лампадкъ 3).

Деревянное масло, зажигавшееся у насъ передъ иконами только въ праздники и бывшее у насъ, какъ необходимо думать, въ употреб-

<sup>2)</sup> Сейчасъ описанныя нами вощаницы половины XVII въка сохранились до настоящаго времени въ одной изъ Владимирскихъ церквей, см. Церковно-историческое описаніе Владимирскихъ достопамятностей *іером. Іоасафа*, Владиміръ, 1857, стр. 112. Весьма въроятно, что иногда вощаницы дълаемы были и не вощаныя, а деревянныя.—Вощаница съ виномъ, которая уцълъла въ Ростовъ въ пожаръ 1211 г. (Лаврент. лът.) какъ будто наша вощаница, но что такое значитъ, что она была съ виномъ, сказать не можемъ (ст о вощаникахъ, къ которыхъ возилась св. вода, преосв. Макарія Археолог. описан. церк. древн. въ Новгородъ, індех. Или же были сосуды, называвшіеся вощаницами и отличные отъ нашихъ вощаницъ).



<sup>1)</sup> Кодинъ De officiis Cpolitanis c. 6, у Muns t. 157, p. 64.

<sup>2)</sup> Въ настоящее время у Грековъ есть особаго рода свёчи, употребляемыя при бракать, крещеніять и, если не измёняеть намъ память, діаконами при кажденіять, которыя украшены такъ сказать восковой рёзьбой, на подобіе рёзныхъ пвитыть колоновъ въ нашихъ XVIII вёка иконостасахъ, производимой посредствомъ отливки свёчь въ фигурныя формы. Очень можетъ быть, что эти красивыя свёчи ведутъ свое начало изъ древности и что въ прежнее время бывали и у насъ (въ настоящее время подобнымъ образомъ иногда дёлаются у насъ маленькія свёчи въ паскальные трикиріи или дикиріи священниковъ).

леніи весьма ограниченномъ, —далеко не во всёхъ церквахъ, и въ тёхъ, въ которыхъ было, далеко не предъ всёми иконами, возжигалось у насъ предъ ними въ тёхъ самыхъ лампадахъ и лампадкахъ, въ которыхъ и въ настоящее время. Названіе лампада у Грековъ было собственно названіемъ висячаго подсвёчника, люстры для свёчъ; для сосудовъ съ деревяннымъ масломъ у нихъ было особое названіе хаνδήλη, изъ латинскаго candela, которое отъ глагола candeo. Это послёднее названіе не вошло у насъ въ употребленіе, по всей вёроятности, отъ того, что было другое, почти однозвучное названіе, именно названіе сосуда для кажденія—кадило 1). У Грековъ кандила, висёвшія предъ иконами, или наши лампады, не всегда имёли по одному свётильнику, но и по нёскольку, —до семи, є́тта́хоуха 2).

Осв'вщеніе церквей въ праздники, какъ мы сказали, у Грековъ производилось исключительно посредствомъ масла, а у насъ, наобороть, исключительно посредствомъ свъчей. Въ отношении къ этому осв'вщенію мы далеко отстали отъ Грековъ. Погречески оно навывадось φωταγωγία, что вначить иллюминація, и дівствительно устроядось такъ, что вся церковь была освъщаема возможнымъ множествомъ огней. Освъщение производилось посредствомъ двухъ родовъ поликандилъ и посредствомъ отдёльно повёшенныхъ кандилъ. Наши лампады и лампадки съ деревяннымъ масломъ, какъ мы сейчасъ сказали, назывались у Грековъ кандилами; поликандило-πολυχάνδηλον, откуда наше поникадило, значить собраніе или соединеніе многихъ такихъ кандиль или дампадъ, ихъ множество. Соединеніе многихъ кандилъ устроядось иди посредствомъ подвешиванія ихъ къ кругамъ или посредствомъ навешиванія ихъ на протянутыя цепи и верви. Делались металлическіе или деревянные большихъ или меньшихъ размёровъ круги или ободы, въшались въ церкви и подъ ними частымъ рядомъ подвешивались кандила или лампады съ масломъ. Этого рода поликандила въ собствен-

<sup>1)</sup> Наше кадило не имбеть нечего общаго съ греческимъ хανδήλη и однозвуче просто случайное. Кадило чисто славянское слово отъ кадить—чадить и есть переводъ греческаго θυμιατόν (θυμιατήριον).

<sup>\*)</sup> Симеонъ Солунскій De sacro templo с. 140, у Миня р. 349.—Деревянное масло употреблялось у Грековъ для освіщенія церквей разбавленное водой, см. Дюканже. Gloss. Graecit. подъ сл. Кратήр.—Несторъ въ житів преп. Феодосія, по изд. Бодянск. л. 21 об., строка 17, даетъ знать, что у насъ деревянное масло заміняли вногда льнянымъ.—Даже въ XVI вікі бывало у насъ, что вмісто восковыхъ свічей употребляли въ церквахъ сальныя,—Опис. Сунод. ркпп. № 403, стр. 396 нач...

номъ и теснейшемъ смысле назывались поликандилами. Ихъ вешалось по нъскольку; главное в большее между ними еще частнъе называлось хэхдос — кругъ 1); боковыя и меньшія Симеонъ Солунскій называеть троурі — колеса. Другой родъ поликандиль, не называвшійся такь, состояль вь томь, что протягивались черезъ церковь металлическія ціпи или неметаллическія верви, и подъ ними, такъ же, какъ подъ кругами, подвъшивались частыми рядами кандила или лампады <sup>2</sup>). Отдъльныя кандила, какъ само собою понятно, въшались на отдельныхъ, длинныхъ цвияхъ, снурахъ или вервяхъ, укрвиленныхъ въ сводъ церкви и, какъ нужно полагать, въ тъхъ мъстахъ, гдв почему либо было не удобно протяжение цепей <sup>3</sup>). Такъ какъ протянутыя цепи со множествомъ висящихъ подъ ними кандилъ въ будніе дни, когда церкви не освъщались, дълали бы не особенно красивый видь, то цъпи не постоянно висъли, а только развъшивались въ большіе праздники (съ исключеніемъ изъ ихъ числа, по всей віроятности, воскресенья, для котораго пришлось бы развёшивать пёпи слишкомъ часто и въ которое, въроятно, довольствовались поликандилами въ собственномъ смыслъ и отабльно повъщенными кандилами).

Мы—Русскіе для освіщенія церквей свічами вмісто масла заимствовали отъ Грековъ поликандильные круги (съ превращеніемъ названія поликандило въ поникадило), приспособивъ ихъ такимъ образомъ, что по верхамъ ихъ поділали трубки для вставленія свічъ (а нынішнія наши поникадила, въ виді люстръ, давнія или недавнія у насъ, происхожденія западнаго) і. Очень можеть быть, что въ древ-

<sup>•)</sup> Въ настоящее время у насъ, какъ кажется, уже весьма рѣдко можно встрѣтить понвкадило въ древней формѣ круга или обода, съ поставленными по верху послѣдняго трубками для свѣчъ; однако по монастырямъ кой-гдѣ еще можно



<sup>1)</sup> Симеонъ Солунскій De sacro templo с. 140, у Миня р. 349, см. также у Дюк. въ Gloss. Graecit. подъ сл. χανδήλα (πολοχάνδηλον) выписку изъ продолжателя θеофанова. На Авонъ эти киклосы въ позднъйшее время стали называются, какъ и теперь называются, хоросами, см. о нихъ у Барскаго, изд. 1800 г. стр. 521.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О ценяхъ церковныхъ, служившихъ для нашей цели, иногократныя упоиннанія у Константина Порфирогенита въ De ceremonn. Что виссто цепей иногда были и верви, си. Кодина De S. Sophia, у Миня t. 157, p. 633.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О множествъ отдъльныхъ кандилъ въ св. Софін см. Дюканжа Constantinop. Christ. Lib. III, с. XLVIII, р. 29, также нашего Антонія Новгородскаго по изд. Саввантова стр. 72 fin. (У Турокъ въ Константинополъ, по примъру, заимствованному отъ Грековъ, большія мечети увъшены множествомъ этихъ отдъльныхъ кандилъ или лампадъ).

нъйшее время вмъсто греческихъ цъпей съ подвъшенными подъ нимъ лампадами были употребляемы у насъ длинныя жерди или гряды съ рядами на нихъ тъхъ же трубокъ для свъчъ или съ рядами въ нихъ мъстъ (проверченныхъ) для послъднихъ; но указаній на подобныя жерди пока мы не встръчали і). Впрочемъ, должны мы оговориться, что знаемъ по крайней мъръ двъ исключительныя церкви, въ которыхъ съ кандилами и поликандилами было болъе или менъе по подобію греческому: это именно двъ церкви Андрея Боголюбскаго—Боголюбовская Рождество-Богородицкая и Владимирскій Успенскій соборъ: по свидътельству Ипатской лътописи въ объихъ церквахъ повъшено было множество золотыхъ и серебряныхъ кандилъ и поликандилъ,—2 изд. стр. 395.

Кажденіе предъ иконами и на молящихся имѣетъ смыслъ воскуренія благовонія предъ однѣми и предъ другими, для воздаянія чествованія однѣмь и въ знакъ дружескаго привѣтствія оть лица церкви другимъ (см. ниже). Такъ какъ обыкновенно употребляемый у насъ ладонъ вовсе не принадлежить къ числу благовонныхъ веществъ лучшихъ, то со всею вѣроятностію слѣдуетъ думать, что у Грековъ былъ употребляемъ главнымъ образомъ не онъ, а курительныя вещества, болѣе доброкачественныя <sup>2</sup>). Въ настоящее время для кажденія въ церкви у насъ употребляется исключительно кадило или маленькій извѣстной формы сосудъ на цѣпяхъ. Но въ часовняхъ и на домахъ употребляется еще такъ называемая кацея,—тотъ же маленькій сосудъ, только не на цѣпяхъ, а съ ручкой. Эта послѣдняя не есть выдумка русская, а происхожденія также греческаго,—ха́тҳ́г, изъ латинскаго саzа, саzіа <sup>3</sup>). Такъ какъ воскуреніе еиміама посредствомъ простаго ношенія сосуда съ нимъ, несомнѣнно, должно быть считаемо древнѣйшимъ

найти его (въ нашей Тронцкой Лаврѣ, въ Тронцкомъ соборѣ, есть такое поникадило, только несколько передъланное на люстру).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Протоіер. Лебединцевъ въ Описаніи Кієво-Софійскаго собора 1882 г. говорить, что въ одтарныхъ стінахъ собора сіверной и южной и теперь еще виднійются кольца, къ которымъ прикріплялась краями проволока или ціпь для подвішиванія лампадъ, стр. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Иные у насъ думають, что кажденіе въ церквахъ должно быть совершаемо именно нашимъ ладономъ и ни чёмъ нибудь другимъ; но про ладонъ ничего не писано въ канонахъ церковныхъ, а обычай церковный, требуя благовоннаго куренія или кажденія, предоставилъ рёшать вопросъ о благовоніи людскимъ носамъ-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дюканжа Gloss. Latinit. подъ сля. саза, сазіа (Кацен въ Ипатск. лѣтоп. «кацьи»,—2 изд. стр. 237).

нынъшняго кажденія (маханія), то со всею въроятностію и кацея должна быть считаема древнъйшею кадила. Впрочемъ, на памятникахъ иконографіи X—XI въка мы видимъ уже въ церковномъ употребленіи кадило и не видимъ кацеи. Форма кадилъ въ сейчасъ помянутое время была таже самая, что и нынъ, только онъ не имъли верхней крышки ') (изъ чего слъдуеть заключать, что маханіе при кажденіи производилось не такъ сильно, какъ это дълается у насъ въ настоящее время, ибо иначе выскакивали бы уголья). Кадящіе священники и діаконы носили съ собой, въ лъвой рукъ, всегда или иногда и сосудъ съ енміамомъ, которымъ кадили <sup>2</sup>).

Въ древнее время у насъ, по подобію Грековъ, быль обычай подвівшвать подъ иконы, находившіяся въ кіотахъ на стінахъ и на столбахъ (подъ «иконы дольнія», какъ называеть ихъ Уставъ патр. Алексівя) нелены и предполы (погречески ποδέα, ποδία, ποδιά, что происходить оть ποῦς—нога и вначить поножникъ, запонъ, фартукъ), именно—пелена, равная своею шириной съ шириной иконы, подвішивалась подъ низъ послідней и простиралась до полу, закрывая и драпируя находившуюся подъ нею стіну з). Прямое упоминаніе объ этихъ пеленахъ у насъ мы находимъ только подъ конецъ періода, но ніть сомнівнія, что оні явились одновременно съ самыми иконами з). И до на-

<sup>•)</sup> Объ епископъ Ростовсковъ Кириллъ Лаврентьевская лътопись подъ 1231 г. говорить: «украси церковь святыя Богородица иконами иногоцънными, ихже нъсть нощи и сказати, и съ предполы рекше съ пелены». Въ иногочисленной всякаго рода утвари, которою снабдилъ Андрей Боголюбскій свой Владимирскій соборъ, не называются прямо наши пелены, но подъ портами, шитыми золотомъ и жемчугомъ,



<sup>1)</sup> См. Менологій импер. Василія, ч. 1, стрр. 63, 146, 160, 192, 210; ч. 2 стрр. 4, 137, 140, 142, 180.

<sup>2)</sup> См. тоть же Менологій, ч. 1, стр. 160, и ч. 2, стрр. 93 и 137; на Кіево-софійской мозанкі одинь изь двухь діаконовь сь сосудомь, у Фундука. стр. 38, а въ Новгородской Спасо-Нередицкой церкви многіе изображенные въ олтаріз діаконы всів съ сосудами (какъ Кіевскіе, такъ и Новгородскіе, держать сосуды въ рукі на платкахъ, на салфеткахъ). Въ позднійшее время эти сосуды были дізмены, какъ на Асоні и до настоящаго времени дізаются, въ виді церквей. Но эти церкви-ладоницы вовсе не должно смішивать съ Іерусалимами, о которыхъ мы говорили выше и съ которыми оні не иміють ничего общаго (Въ настоящее время на Асоні въ большіе праздники дьяконы носять наши ладоницы при кажденіи на лівомъ плечі).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ настоящее время у насъ низы ствиъ и столбовъ подъ иконами кіотными вивсто пеленъ закрываются тумбами (ствиками или щитами), которыя подставляются подъ кіоты.

стоящаго времени есть у насъ обычай вышать на иконы убрусы или полотенца (въ деревняхъ въ собственномъ смыслё полотенца изъ полотенца и холста, въ городахъ изъ шелковыхъ и парчевыхъ матерій). Заключая отъ примёра Грековъ, съ вёроятностію можно думать, что въ древнее время употребленіе этихъ убрусовъ было у насъ значительнёе, нежели теперь. Въ настоящее время у Грековъ находящіяся на боковыхъ стёнахъ иконы, а иногда и мёстныя, драпируются разными матеріями, и преимущественно бёлыми кружевными, совершенно такъ, какъ у насъ драпируются у богатыхъ людей окна. У Грековъ этотъ обычай несомнённо относится къ древнему времени, ибо эту именно драпировку иконъ должно разумёть подъ та чета подобное было и у насъ.

(Ипатская летопись, говоря подъ 1183 г. о пожаре Владимирскаго собора Боголюбскаго, -2 изд. стр. 426, -сообщаетъ намъ любопытное извёстіе о старыхъ нашихъ обычаяхъ, когда между прочимъ пишеть, что сгорёли порты, шитыя золотомъ и жемчугомъ, «яже въшали на праздникъ (т. е. Успенія Богородицы) въ двів верви отъ Золотыхъ вороть до Богородиці и оть Богородиці до владыцнихъ сіній во двъ же верви чюдныхъ. Дъло должно быть понимаемо и представляемо такимъ образомъ, что по объимъ сторонамъ дороги въщалось по верви или по веревкъ и что она-дорога, съ объихъ сторонъ драпировалась повъщенными на вервяхъ портами, коврами. Почему убиралась такъ дорога отъ владычняго крыльца до собора, понятно: потому, что владыка въ храмовой праздникъ собора входилъ въ него торжественною процессіей. Но не совсёмъ понятно, почему убиралась такъ дорога отъ Золотыхъ воротъ города до собора. Вероятно, что къ Золотымъ воротамъ и къ находившейся на нихъ церкви былъ совершаемъ изъ собора въ Успеньевъ день крестный ходъ <sup>2</sup>). Такъ какъ отъ собора до Золотыхъ воротъ, которыя не сохранились до настоящаго

паволовами и уксами (о слов'в выше стр. 216 пр. 2) церковными, о которыхъ говорять л'етописи, со всею в'ероятностію должны быть разум'емы между прочимъ и он'в (Лаврент. л'ет. подъ 1185 г., 2 изд. стр. 372, Ипатсв. л'ет. подъ 1175 и 1183 гг., 2 изд. стрр. 396 и 426). У Грековъ обычай подв'ещивать подъ наши иконы пелены (ποδιά, ποδιαίς, — указаннымъ именно образомъ) остается до настоящаго времени.

<sup>1)</sup> Симеонъ Солунскій De sacro templo c. 141, у Миня р. 349, также у Дюк. въ Gloss. Graec. appendix prima подъ сл. побе́а.

<sup>\*)</sup> Не совершается ли онъ и теперь?

времени, но мъсто которыхъ точно извъстно, будетъ добрыхъ полверсты, если не болье, то понятно, какое множество нужно было портъ, чтобы увъщать ими двъ верви, и съ какимъ совершенно исключительнымъ богатствомъ былъ украшенъ богослужебными принадлежностями соборъ, если эти порты были шиты золотомъ и жемчугомъ).

Какъ представлять себъ наши церкви домонгольскаго періода относительно снабженности богослужебными принадлежностями въ сравненіи съ настоящимъ временемъ? Именно—мы хотимъ сказать: предполагая само собой предполагаемое, что церкви были снабжены тогда принадлежностями, такъ же какъ и теперь, въ разнообразной степени, однъ со всъмъ возможнымъ для своего времени великольпіемъ, другія болье чъмъ прилично, иныя въ достаточной мъръ прилично и наконецъ иныя бъдно и скудно, какъ представлять себъ процентное отношеніе этихъ категорій въ сравненіи съ нынъшнимъ и какъ представлять себъ тогдашнее великольпіе и тогдашнюю скудость?

Необходимо полагать, что процентное отношение категорій было значительно иное, чъмъ въ пастоящее время, -- что три первыя категоріи были значительно мен'ье и что четвертая категорія была несравненно болье, чымъ теперь. Въ настоящее время стремление снабжать церкви возможно приличными богослужебными принадлежностями, стремленіе къ доступному въ нихъ-принадлежностяхъ великольпію составляеть у насъ стремление болье или менье всеобщее, одинаково господствующее какъ въ городахъ, такъ и въ селахъ, какъ между людьми. для которыхъ великолёніе составляеть принадлежность ихъ собственной жизни, такъ и между людьми, которые въ собственномъ быту не нивють никакого понятія о великолвпін. Думать однако, чтобы эта заботливость о великольній домовь Божінхь, какое имъ приличествуєть, была у насъ всеобщею съ древняго времени, возникши сама собой, было бы совсемъ ошибочно. Напротивъ, она происхожденія весьма недавняго и создана искусственнымъ образомъ-съ одной стороны настояніями и требованіями духовнаго правительства, чтобы принадлежности въ перквахъ были приличныя, съ другой стороны-пропагандою объ этомъ придичін нынёшняго новаго духовенства (которое въ своей просвъщенности достигло уже по крайней мъръ той степени, чтобы имъть заботы о виъшнемъ приличіи). Въ древнее же и долгое старое время, когда народъ быль предоставленъ самому себв и своей доброй воль и когда духовенство не возвышалось надъ народомъ и нисколько не было требовательные его, заботливость объ этомъ приличіи въ массы Русскихъ людей была далеко неревностная: таже незатвёливая простота принадлежностей, которая господствовала въ домашнемъ быту,

перенесена была и въ перковь, и помышленія о чемъ-нибудь бол'ве изысканномъ, о чемъ-нибудь такомъ, что бы ръшительно возвышало домы Божін надъ жилищами человіческими, были въ массі народной весьма слабы. При другихъ условіяхъ нашего быта, дівло начавшееся съ простоты постепенно восходило бы къ большей и большей изысканности. Если бы у насъ утвердилось просвъщение, то въ слъдъ за нимъ мы заимствовали бы отъ Грековъ ремесла и художества, что одно съ другимъ нераздёльно (и что случилось у насъ, когда при Петр'в мы вправду заимствовали просвъщение отъ западной Европы). А если бы мы вмъств со всвиъ ремесленно-художественнымъ (и фабрично-заводскимъ) сами стали производить и церковныя всякаго не «домашняго» сорта богослужебныя принадлежности (въ видъ таковыхъ готовыхъ, --- сосуды и пр., въ виде матеріала-матеріи для одеждъ): тогда оне какъ свои, всюду пріобрътвемыя и доступныя по цънъ, необходимо и непремънно усвоялись бы массою народа съ большею или меньшею постепенностію. Но ремесять и художествъ мы вовсе не услоили отъ Грековъ и всв церковныя принадлежности не «домашняго» и выше чвиъ домашняго производства мы должны были получать или оть нихъ или вообще оть другихъ (металлическія вещи — кромѣ Грековъ съ европейскаго Запада, матерін для одеждъ кром'в Грековъ съ азіатскаго Востока). Съ Греками и со всёми другими, кто могь снабжать насъ богослужебными принадлежностями, мы находились въ деятельныхъ торговыхъ сношеніяхъ; само собою разумвется, что они и всв другіе, кто снабжаль нась этими принадлежностями, имёли полную готовность снабжать нась ими вь той мёрё, вь какой мы спрашивали. Но, во-первыхъ, едва ли можно думать, чтобы наша внутренняя торговля иностранными товарами, а въ числъ ихъ и богослужебными принадлежностями, находилась на такой степени развитія, чтобы товары всюду проникали, бывъ вездъ легко пріобрътаемы и вмъстъ постепеннымъ образомъ создавая спросъ; во-вторыхъ, если бы это до нъкоторой степени и было, то при тогдашнихъ условіяхъ торговам и при тогдашнемъ состояніи дорогь товары на всякомъ значительномъ удаленіи отъ немногихъ центральныхъ пунктовъ ихъ склада, которые вели собственно заграничную торговлю, должны бы пріобретать слишкомъ высокую ценность, и наконець въ-третьихъ-уже одно то, что богослужебныя принадлежности иностраннаго производства были предметами производства не своего, а заграничнаго и заморскаго, должно было создать взглядъ на нихъ народа, какъ на роскошь, назначенную не для него и для украшенія не его храмовъ, и следовательно-какъ на такую роскошь, заботы о которой далеко не могли казаться ему его непремвиной обязанностію.

О настоящемъ греческомъ великолении богослужебныхъ принадлежностей перквей въ большей или меньшей мёрё заботились князья н епископы, ибо тъ и другіе, конечно, признавали для себя обязательнимъ примъръ греческій и стремились къ болве и менве совершенному его воспроизведенію; подъ князьями однако должно разумёть не все ихъ множество, а только техъ, которые занимали престолы болве или мен ве видные, именно обязывавшіе ко всякой представительности, а въ томъ числе и церковной. Церкви канедрально-епископскія, которыя были церквами епископскими и выбств княжескими, и церкви придворныя княжескія и должно представлять себ'я какъ классъ перквей, снабженныхъ богослужебными принадлежностами болье или менье великольно. Отправляясь отъ соединенной группы этихъ церквей князу, въроятно полагать, что лучшія приходскія церкви стольныхъ княжескихъ городовъ, представляя изъ себя второй классъ, были снабжены богослужебными принадлежностами болье или менье прилично, что церкви городскія не б'ядныя и церкви окологородно-сельскія таковыя же, представляя изъ себя третій классь, были снабжены ими, если не съ достаточнымъ, то съ нъкоторымъ приличіемъ. За симъ все остальное множество церквей какъ городскихъ, такъ и сельскихъ, должно представлять себъ какъ огромный классъ церквей, снабженныхъ богослужебными принадлежностями бъдно, хотя съ нъкоторыми, конечно. градаціями въ этой б'ядности.

Какъ представлять себъ бъдность богослужебныхъ перковныхъ принадлежностей домонгольского періода (равно какъ и весьма долгаго последующаго времени), это мы давали знать выше. Въ настоящее время, въроятно, уже совсвиъ нътъ у насъ церквей, которыя бы снабжены были сими принадлежностими при помощи домашнихъ средствъ; и великольпныя и бъдныя ныньшнія принадлежности одинаково покупнаго и нарочито-искусственнаго (нарочито-индустріальнаго) производства и только отличаются однв отъ другихъ своею цвиностью. Но древнія (и старыя) б'ёдныя церковно-богослужебныя принадлежности должны быть понимаемы именно такъ, что онъ были или исключительно домашнаго производства или что домашнее господствовало въ нихъ налъ покупнымъ, соотвътственнымъ ему по ценности и по достоинству. Все домашняго производства есть отсутствие чего-нибудь покупнаго, следовательно: богослужебные сосуды, служебныя кружки, тарелки и мисыдеревянные, домашняго посуднаго производства; подсвъчники и поникалила-также деревянные, домашняго токарнаго или плотничнаго производства, съ желъзными трубками къ нимъ для свъчъ домашней кузнечной работы; кадила-жельзныя той же домашней кувнечной работы



или же, какъ весьма возможно предполагать, глиняныя въ видъ малыхъ горшечковъ, съ дырками для цъпей, домашняго горшечнаго производства; воздухи и покровы, одежды на престоль и жертвенникъ, ризы и стихари, навъсы или съни надъ престолами, завъсы къ царскимъ дверямъ, пелены и пр. изъ крашенины и набойки домашняго холста. Въ подобномъ видъ совершенной безпримъсности чего-нибудь покупнаго долженъ быть представляемъ нашъ разрядъ или классъ богослужебныхъ принадлежностей на самой первой своей степени, начиная снизу. Дальнъйшія его степени къ верху—большая или меньшая примъсь къ домашнему покупнаго, но съ преобладаніемъ перваго надъ послъднимъ, и покупнаго, соотвътственнаго относительно своего достоинства домашнему.

Мы не имѣемъ свидѣтельствъ изъ самаго періода домонгольскаго, что въ продолженіе его рѣшительное большинство нашихъ церквей было снабжено богослужебными принадлежностями бѣдно и что эта бѣдность должна быть представляема такъ, какъ мы сейчасъ указали. Но о томъ и о другомъ съ полною достовѣрностію необходимо заключать отъ позднѣйшаго времени, которое можетъ быть не привнесло большаго улучшенія противъ періода домонгольскаго, но которое во всякомъ случаѣ не было временемъ ухудшенія противъ него и когда дѣло съ богослужебными принадлежностями большинства церквей находилось именно въ такомъ видѣ, какъ мы его изобразили 1).

Представить себё церковь, снабженную богослужебными принадлежностями домашняго приготовленія,—деревянными сосудами, крашенинными ризами и пр., конечно, очень странно. Но еще странніве быль бы самъ читатель, если бы онъ, поставляя въ зависимость дійствіе благодати Божіей въ таннстві евхаристіи оть матеріала богослужебныхъ сосудовъ и силу общественно-церковныхъ молитвъ оть матеріи ризъ, въ которыхъ служить священникъ, уничижиль и умалиль подобное богослуженіе съ бідными принадлежностями какъ меніе истинное и дійствительное, чімъ богослуженіе съ принадлежностями великолівпными. Великолівніе богослужебныхъ принадлежностей, бывъ богопредано древнимъ Израильтянамъ вмість съ ограниченіемъ мість обще-

<sup>1)</sup> Въ половинъ XVII въка священникъ рядился къ одному приходу и при этомъ обязывался: «ризи и стихарь и патрахиль держати свои», — Чтеній Общ. Ист. и Древи. 1879 г. кн. 1, Акты XVII в. о Шеговарскомъ приходъ, стр. 9 sub fin... Въ томъ же XVII въкъ ни въ церкви ни у священника не было ризъ, и когда нужно было служитъ, священникъ бралъ ризы въ сосъднемъ приходъ, — Описаніе рукописей Тронцкой Лавры, № 227 л. 176.



ственной молитвы единственнымъ храмомъ для всего народа, не было богопредано намъ христіанамъ, которымъ дана свобода молиться Богу на всякомъ мёстё и слёдовательно при частныхъ соединеніяхъ людей вь церкви богатыя и бъдныя. Такъ, общественное богослужение древних и старых предковъ наших, имвишее принадлежности бълныя. конечно, не было менве истиниымъ и двиствительнымъ, чвиъ наше богослужение съ принадлежностями болъе или менъе приличными. Есть однако другая сторона въ дълъ, по которой древніе и старые предки наши являются не совсёмь въ выгодномь свёте и далеко не заслуживающими особыхъ похвалъ: Богъ одинаково внимаетъ молитвамъ лодей и подаеть имъ Свою благодать въ храмахъ какъ бёдныхъ до постедняго убожества, такъ и великоленныхъ до крайняго преизлишка; во собственное чувство вюдей должно заставлять ихъ заботиться о возможно приличной вившности храмовъ и ихъ принадлежностей, ибо если посредствомъ этихъ заботь выражается уважение къ людямъ, то темъ более должно обязывать къ нимъ благоговение предъ Богомъ. Надлежащій достатокъ этихъ-то заботь вовсе и не можеть быть усвоенъ вашимъ предкамъ, которые, прилагая къ Богу безперемонную грубость своихъ земныхъ отношеній, слишкомъ много хотёли надёнться на то, что Онъ не прогнъвается. Когда идеть ръчь о пасомыхъ, то всегда рождается вопросъ: насколько причастны винъ пастыри? Наши высшіе пастыри или архіерен были въ данномъ случай причастны винй въ полной мёрё. Не знаемъ, были ли съ ихъ стороны какія-нибудь старанія къ возбужденію заботливости о перковной вившности на словахъ, но они поощряли эту незаботливость на дёлё и своимъ примёромъ: архіерен, какъ мы сказали выше, снабжали церкви антиминсами грубохолщевими; въ виду такой вившности первой святыни церквей люди сь полнымь правомъ могли извинять себя относительно всего прочаго.

Бѣдность богослужебныхъ принадлежностей церквей въ древнее (и старое) время была у насъ совсёмъ другая, чёмъ нынё, представлявшая собою нёчто гораздо низшее нынёшней и какъ бы совсёмъ особый отъ нея родь; но древнее наше великолёпіе было тоже самое, что нынёшнее, нисколько не уступало послёднему, если только не значительно его превосходило. Великолёпіе слагается изъ двухъ элементовъ—изъ цённости матеріала и достоинства и совершенства работы. Драгоцённыхъ матеріаловъ для производства великолёпныхъ принадлежностей не только не прибавилось въ настоящее время, но и убавилось. Эти матеріалы въ настоящее время суть — по отношенію къметаллическимъ произведеніямъ: золото, серебро и драгоцённые камми; по отношенію къматеріямъ: шерсть и шолкъ съ золотомъ и серебромъ

(затканными въ первыхъ въ видъ нетей); тоже самое было и въ древнее время и кромъ того прибавлялось: въ первомъ случав драгопънная финифть, которой въ настоящее время вовсе не умъють дълать 1), и такой крупный жемчугь, который въ настоящее время составляетъ только весьма большую редкость, а во второмъ случае такое обиле жемчуга, которое уже давно стало только простымъ преданіемъ. О достоинствъ и совершенствъ древней заграничной работы въ сравнени съ нынвшнею нашею домашнею мы не можемъ говорить положительнымъ образомъ, потому что не сохранилось ея образцовъ до настоящаго времени, такъ чтобы возможно было произвести наглядное сравнение между одною и другою. Но разсуждая апріорически, едва ли можно сомевваться въ томъ, что древнему времени должно быть отдано предпочтеніе передъ нынішнимъ нашимъ, и даже предпочтеніе боліве или менъе ръшительное. Во-первыхъ, металлическое производство: со стороны художественной нашъ періодъ домонгольскій былъ временемъ упадка этого производства у Грековъ; но это былъ упадокъ знаменетаго искусства классическаго, наше же современное искусство есть только еще нівкоторый начатокъ чего-то, въ которомъ художникъ еще только чуть-чуть начинаеть выглядывать изъ-за простаго мастера. Вовторыхъ, что касается до производства матерій, то Греція и азіатскій Востокъ, съ котораго со всего мы получали ихъ вместе съ Греціей, такъ славились совершенствомъ ихъ производства, что думать, будто мы сравнялись съ ними въ отношеніи къ сему совершенству, въроятно было бы несколько самоуверенно, а думать, что мы превзошли ихъбыло бы совершенною отвагою <sup>2</sup>).

(Положительныхъ и прямыхъ извёстій о церквахъ, снабженныхъ богослужебными принадлежностями великольпно, мы находимъ въ льто-писяхъ весьма немного, — о Владимирскомъ Успенскомъ соборъ Бого-любскаго и еще объ одной. Боголюбскій, создавшій свой соборъ съ исключительнымъ, Соломоно-Юстиніановымъ, великольпіемъ, соотвът-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чтобы вийть понятіс, какія наввеликолипнийшія архісрейскія богослужебныя одежды могли быть изготовляемы въ Греціи напр. въ XV вики, пусть читатель пойдеть въ Московскую синодальную ризницу и посмотрить въ ней истинно дивный саккось митр. Фотія.



<sup>1)</sup> Русское финифть—изъ греческаго χυμευτόν (χυμεύω—сплавляю, составляю: χειμευτή είχων τῆς Θεοτόχου,—Конст. Порфир. De ceremm. lib. 1 с. 31 нач., у Миня t. 112 р. 409; химипть, химипеть—въ записи на Мстисл. евангелів, у Срези. Пами. р. п. и я. 27 соl. 1 fin.—финифть). Въ настоящее время у Грековъ финифть или эмаль—ἔγκαυστον, σμάλτος.

ственно съ зданіемъ снабдиль его и богослужебными принадлежностями. Повъсть объ убіенів князя говорить о снабженів имъ церкви принадлежностими: «всякими уворочьи удиви ю и многими пониканлалы золотыми и серебряными просвёти церковь, и рипидыи и всего строенья церковнаго, златомъ и каменьемъ драгимъ и жемчюгомъ великимъ, ведми много, а 3-е (тріе) ерусалими велми велиции, вже отъ злата чиста, оть каменья многоценьна устрои» 1)... Лаврентьевская летопись, говоря о пожаръ церкви 1185 г., который истребиль все ея великольніе, пишетъ: «что бяще въ ней узорочій, -- поникадела сребреная и ссудъ влатыхъ и сребреныхъ и портъ волотомъ шитыхъ и женчюгомъ и чюджихъ иконъ золотомъ кованихъ и каменьемъ драгимъ и женчюгомъ великимъ, имже нъсть числа, а въ теремъ (кладовой) паволоки, укси церковные, иже вышаху на праздникъ, и до ссудъ, имже нъсть числа, все огнь вая безъ утеча (безъ остатка) > 2). Другая церковь, о велижоленномъ снабжении которой принадлежностями говорять летописи, есть Владимиро-Волынскій соборъ, построенный княземъ Мстиславомъ Изяславичемъ; въ Неконовской летописи подъ 1160 г. (ч. П. стр. 189) читаемъ: «того же лъта князь Мстиславъ Изяславичъ подписа святую дерковь въ Володимери Волынскомъ и украси ю дивно святыми и дратиме иконами и книгами и вещии и многами чюдными и священными сосуды влатыми съ бисеромъ и съ каменіемъ драгимъ») 3).

<sup>1)</sup> Въ Ипатск. лет. подъ 1175 г., 2 изд. стр. 395 fin. sqq.

<sup>2) 2</sup> HSA., CTD. 372.

<sup>3)</sup> Ипатская лізтопись говорить, что Татары при разграбленіи Переяславля (Кієвскаго) взяли «сосуды церковныя безчисленыя златыя и драгаго каменья»,— 2 изд. стр. 520. См. еще въ нижеслідующемъ спискі каменныхъ церквей о Смо-ленскихъ церквахъ Іоанна Богослова и архангела Михаила, № 3 и 4.

### ПРИЛОЖЕНІЕ.

1 :

## Списокъ каменныхъ церквей домонгольскаго періода.

Настоящій списокъ мы располагаемъ по удёламъ, а самые удёлы по мёстности, начиная отъ Кіева, именно: 1. Кіевъ съ его областью, 2. Переяславль, 3. Черниговъ (съ Рязанью и Муромомъ), 4. Владимиръ Волынскій, 5. Галичъ, 6. Туровъ, 7. Полоцкъ, 8. Смоленскъ, 9. Новгородъ, 10. Ростовъ-Сувдаль (и 11. Тмутаракань).

Въ спискъ церквей самаго Кіева мы помъщаемъ не только одиъ тъ, которыя положительно извъстны за каменныя, но и всъ построенныя князьями. О довольно значительномъ количествъ этихъ послъднихъ церквей въ лътописяхъ не говорится и не дается знать, изъ какого матеріала онъ были—каменныя или деревянныя. Но на основаніи соображеній, которыя высказаны нами выше, весьма въроятно предполагать, что всъ онъ были именно каменныя. Къ положительно извъстнымъ и предполагаемымъ каменнымъ церквамъ, построеннымъ князьями, мы присоединяемъ составляющую исключеніе одну деревянную, именно — самую первую, построенную Владимиромъ, св. Василія, затъмъ, чтобы списокъ извъстныхъкняжескихъ церквей Кіева быль совершенно полный.

О церквахъ Кіева и удѣловъ, за исключеніемъ Новгорода, заимствуемъ извѣстія изъ первоначальной лѣтописи и ея домонгольскихъ продолженій, иначе—изъ лѣтописей Лаврентьевской и Ипатьевской, и тамъ, гдѣ не поставлено нами цитатъ, нужно смотрѣть эти лѣтописи (обѣ или которую-нибудь одну) подъ тѣми годами, къ которымъ относится построеніе церквей. Относительно Новгорода источникъ составляетъ древняя Новгородская или 1-я Новгородская лѣтопись.

Спискамъ церквей трехъ важнѣйшихъ городовъ домонгольской Русн— Кіева, Новгорода и Владимира предпосылаемъ топографическія замѣчанія о самыхъ городахъ.

#### 1. Кіевъ и его область.

Кіевъ лежить на берегу Днъпра, на правой, или, какъ въ старос время говорилось, на Польской его сторонъ. Его мъстность не представляеть единообразной или ровной плоскости, но состоить изъ горъ и низ-

менностей. Въ настоящее время онъ расположенъ на двухъ горахъ-старый Кіевъ и Печерская часть и въ двукъ низменностяхъ-Подоль и Крещатикъ. Древній Кіевъ составляють: одна гора-нынёшній старый Кіевъ и одна инаменность-Подолъ. Гора старокіевская представляеть изъ себя такъ сказать земляной полуостровъ, а именно — возвышенную плоскость (надъ уровнемъ Дивпра саженей на 40 — на 50, если не болве) ограниченную низменностями: съ юга поперечнымъ къ Дивиру оврагомъ, отдъдяющимъ ее отъ другой плоской возвышенности, нынашнею главною улицей города Крешатикомъ, отъ Печерской части; съ востока-съверо-востока начинающеюся отъ Дивпровскаго устья сейчасъ помянутаго оврага и дежащею между отступающею отъ Дивпра горой и этимъ последнимъ инзменною плоскостью или равниною — Подоломъ. Доисторическій Кіевъ и первоначальный историческій (со времени Аскольда и Дира) находился на этой горь, занимая нъкоторую ея часть, но потомъ быль распространенъ по всей ей, а также спустился и на Подолъ, вслёдствіе чего на семъ последнемъ явилась другая половина города. По всей горъ Кіевъ распространенъ Владимиромъ и Ярославомъ, а когда онъ спустился на Подолъ, положительно неизвёстно; но послё Ольги, при которой, по свидётельству летописи (подъ 945 г.), "на подольи не седяху людье, но на горе", и болье или менье задолго до 1068 г., когда на Подоль является уже "торговище" и когда следовательно онъ уже быль частью города более или менье населенною и застроенною. Въ противоположность Подолу (по древнему Подолье) половина города, находившаяся на горъ, получила названіе, какъ въ сейчасъ приведенномъ мість літописи, именно "Горы". Относительно части горы, которую занималь доисторическій и первоначальный историческій городь въ теснейшемь древнемь смысле этого слова, т. е. въ симсле места, обнесеннаго стенами, - крепости или кремля, обыкновенныя представленія совершенно ошибочны. Обыкновенно принимается. что первоначальный городъ "занималъ свверо-западную (— восточную?) часть старокіевской горы, составляющую такъ называемое Андреевское ея отделеніе" 1), т. е. большую или меньшую мёстность около нынёшней Андреевской церкви. Но нынашняя Андреевская церковь находится въ 50 саженяхь з) отъ Десятинной церкви (черезъ дорогу отъ нея), а эта последняя была построена Владимиромъ вне города близь загороднаго княжескаго теремнаго двора или дворца (загороднаго княжескаго дворца, который въ числе своихъ зданій имель каменный теремъ или башию). Если бы первоначальный городъ находился тамъ, гдв его полагаютъ, то загородный дворецъ приходился бы непосредственно за городской стеной: но

<sup>2)</sup> Вывъ въ Кіевъ очень давно и не надъясь на собственную панять, ны указываеть разстояніе по плану Кіева, снабженному насштабомъ, который приложенъ въ книгъ Закревскаго: Лътопись и описаніе города Кіева.



<sup>1)</sup> Фундукл. Обозр., предисл. стр. 1.

какая пъль и какой смыслъ строить загородный дворецъ тотчасъ же загородской стеной? Этоть загородный дворець быль увеселительный лётній дворець, при которомъ находилась большая или меньшая роша (большій или меньшій паркъ) для довли птипъ ¹): это последнее обстоятельстве совместимо ди съ темъ, чтобы дворенъ находился непосредственно за городомъ? Первоначальный городъ находился у "увоза" или взвоза, т. е. взътвяда, Боричева снизу на гору в). А увозъ Боричевъ шелъ на гору, какъмы приводили свидетельства выше, не отъ Дивпра, а изъ Крещатицкаго оврага <sup>а</sup>). Следовательно-ясно, что первоначальный городъ находился въ мъстности Михайловскаго монастыря и что, наобороть, мъстность Анареевской и Лесятинной перквей была довладимирскимъ загорольемъ. Отъ-1745 года сохранился планъ Кіева, на которомъ означены валы его древняго "города" или крвпости, какъ должно думать, болве или менве сохранявшіеся до тёхъ поръ <sup>4</sup>). По этимъ валамъ "городъ" Кіева состояльизъ четырехъ особыхъ вмёстё сомкнутыхъ или одинъ къ другому примкнутыхъ городовъ. Изъ сихъ четырехъ особыхъ городовъ — свверозападный, въ которомъ находится св. Софія, есть городъ Ярославовъ; югозападный есть городъ новый, построенный по присоединении Малороссів

<sup>1)</sup> Літопись подъ 945 г. (по Ипатск. сп.): «И послаща Деревляне лучшів мужи свои, числомъ 20, въ лодья къ Ользів, и пристаща подъ Боричевомъ въ лодья. Віз бо тогда вода текущи возлів (Лавр.: «въздолів»—вдоль) горы Кіевскыя и на подолів не сівдяху людье, но на горів; городъ же бяще Кіевъ, идіже есть дворъ Гордятинъ и Никифоровъ, а дворъ княжь бяще въ городів, идіже есть нынівдворъ Воротиславль и Чюдинь, а перевізсище біз вий города, и біз вий городадворъ теренный и другый, идіже есть дворъ денестиковъ за святою Богородицею (Десятинною) надъ горою, біз бо ту теренъ каменъ». Перевізсище—итато, гдіз перевізшивались на деревьяхъ или на нарочно поставленныхъ кольяхъ сіти для ловлів птицъ.

<sup>3) «</sup>Кій (постронвшій, по л'ятописну, первоначальный городь, остававшійся до Аскольда и Дира,—подъ 862 г.) с'ядяще на гор'я, ид'яже нын'я увозъ Воричевь»,— во введенін, Лавр. л'ят. 2 изд. стр. 8, Ипатск. 2 изд. стр. 5.

<sup>2)</sup> Словами, приведенными выше во второмъ примъчаніи: «и присташа подъ-Боричевомъ, біз бо тогда вода текущи»... літописецъ хочетъ сказать: Деревляне пристали не на Дніпрії у Подола или не въ Почайні на Подолі потому, что тогдана Подолі еще не жили. А если пристали не на Дніпрії и не въ Почайні, значитъ въ Крещатицкомъ ручьі, къ которому слідовательно быль Боричевъ спускъ-(или отъ котораго Боричевъ взъйздъ). А если Ольга приказываетъ посламъ императора Константинопольскаго сказать посліднему: «аще ты такоже постояни у иене въ Почайні, якоже азъ въ Суду», то это, віроятно, должно понимать такъ, чтовъ Почайні, якоже азъ въ Суду», то это, віроятно, должно понимать такъ, чтовъ пуньі Крещатицкомъ останавливались только въ шалыхъ судахъ, а не въ большить, на каковомъ бы прибыль императоръ.

Онъ у Фундука. въ Обозр. между стрр. 24 м 25.

къ Москвъ въ 1678 году 1). Относительно остальныхъ двухъ городовъ юго-восточнаго, въ которомъ Михайловскій монастырь, и сёверо-восточнаго, въ которомъ церкви Десятинная, Андреевская и Трехсвятительская, необходимо думать, что первый есть городъ первоначальный, доисторическій и историческій довладимировскій, а второй — построенный Владимиромъ. Первоначальный городъ лётописенъ называеть "градкомъ", давая знать, что онъ быль сравнительно маль э): это именно идеть къ юго-восточному городу, въ которомъ Михайловскій монастырь. О построеніи новаго города Владимиромъ лѣтопись не говорить; но это построение необходимо предполагать. Онъ построиль свою Десятинную церковь внё бывшаго до него города (по своему малому объему твснаго и не представлявшаго міста для большой церкви), близъ своего загороднаго дворца; онь построиль ее не въ качествъ церкви домовой, такъ чтобы можно было представлять, что онъ поставиль ее на дворё дворца, а въ качествё главной общественной: конечно, нельзя думать, чтобы онъ оставиль ее на поль, и конечно необходимо думать, что обнесь ее городомъ (примкнувъ последний къ прежде бывшему) 3).

Подолъ или нижній городъ, подобно Горѣ или верхнему городу, нензвѣстно когда обнесень быль своей стѣной, состоявшей изъ ограды изъ столпьевъ, о которой упоминается подъ 1161 г. (Ипатск. лѣт., 2 издстр. 353 нач., Лаврент. лѣт. подъ 1202 г.). Мы уже говорили выше, что рѣчка Почайна, впадающая нынѣ въ Днѣпръ за Подоломъ, въ древнее и старое время до начала XVIII в. (Берлинск. стрр. 114 и 143) протекала чрезъ весь Подолъ; она впадала въ Днѣпръ, если вѣрить нѣкоторымъ показаніямъ, противъ Крещатицкаго оврага и въ одномъ мѣстѣ съ Крещатицкимъ ручьемъ. Крещатикъ или Крещатицкая улица, идущая по бывшему Крещатицкому оврагу, и Печерская сторона суть новыя части города (изъ коихъ первой еще вовсе нѣтъ на планѣ 1745 года). Крѣпостъ Печерскаго монастыря ведетъ свое начало отъ 1679 года, а ретраншементы, соединявшіе старый Кіевъ съ Печерскою крѣпостью по западному заго-

<sup>2)</sup> До Владинира Кієвь—«градокъ»; при ненъ, по свидѣтельству Титнара, Chronie. Lib. VIII, с. 16, онъ—січітая magna, in qua habentur mercatus 8»: ясно, что Владиниръ значительно его расширилъ.—Въ дѣтописялъ упоминается находившійся въ верхненъ городѣ или на Горѣ ностъ (Лаврент. и Ипатск. подъ 1147 г., въ разсказѣ объ убіеніи Кієвлянами князя Игоря). Это значить, что въ верхненъ городѣ былъ оврагъ, черезъ который былъ перекинутъ мостъ. Гдѣ полагать этотъ оврагъ, неизвѣстно (Если не изиѣняетъ намъ память, то по направленію отъ Андреевскаго взъѣзда къ Михайловскому,—что мимо католическаго костела св. Александра,—спуску на Крещатикъ, какъ будто до силъ поръ видны слѣды оврага: не здѣсь ли полагать мость?)



<sup>1)</sup> Закревскаю Летопись и описаніе, стр. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подъ 862 г.

родью и досель сохранившіеся только отчасти, времень Миниховскихь (1732—37 г., Закревскій, стр. 152).

Литература о Кіевѣ и его церковныхъ древностяхъ: 1. Краткое описаніе Кіева, содержащее историческій перечень сего города, также показаніе достопамятностей и древностей онаго. Собранное Максимомъ Берминскимъ. Спб. 1820. 2. Обозрѣніе Кіева въ отношеніи къ древностямъ, изд. И. Фундуклеемъ. Кіевъ, 1847 (съ планами и фасадами церквей). З. Лѣтопись и описаніе города Кіева. Составилъ Н. Закревскій. Москва, 1858 (Второе дополненное изданіе той же книги: Описаніе Кіева. Сочиненіе Николая Закревскаго. Вновь обработанное и значительно умноженное изданіе. М. 1868, въ двухъ томахъ.—Мы цитуемъ первое изданіе).

#### Церкви самаго Кіева:

Церковь св. Василія, построенная Владимиромъ въ честь своего ангела, или послъ собственнаго крещенія или-что въроятнье-посль приступа къ общему крещенію народа (о чемъ выше), вообще самая первая церковь его строенія, поставлена была на холмі, близь загороднаго теремнаго дворца, о которомъ мы говорили выше, на томъ мъсть, гдъ стояли Перунъ и прочіе кумиры и гдв было общественное мольбище Кіевлянъ или главное изъ этихъ последнихъ; съ построенною после Десятинною церковію она должна была находиться въ весьма близкомъ сосёдствъ съ запада или съверо-запада. Несомивнио была деревянная, котя и не говорится объ этомъ совсёмъ прямо (ибо, наоборотъ, непремённо прямо говорилось бы, если бы была каменная) 1). Послё построенія нёть объ ней въ летописяхъ совершенно никакихъ дальнейшихъ упоминаній. Самое въроятное, что должно предполагать о ней, есть то, что, после весьма недолгаго существованія, она сгорёла въ пожаръ 1017 года, въ который выгорёла Десятинная церковь. Видёть нашу церковь въ сохранившейся до сихъ поръ въ Кіевъ древней церкви Трехсвятительской (предполагая, что изъ деревянныхъ въ каменныя она превращена или самимъ Владимиромъ или къмъ-нибудь послъ), какъ уже мы говорили выше, нътъ никакого основанія: наша церковь находилась въ непосредственномъ сосёдствъ съ Десятинною, а нынъшняя Трехсвятительская отстоить оть нея почти на полверсты (и находилась на противоположномъ отъ нея концъ Владимирова города, — въ юговосточномъ его углу отъ города первоначальнаго или Михайловскаго, тогда какъ Десятинная — въ съверозападномъ углу отъ города Ярославова или Софійскаго). Въ сохранившейся до

<sup>1)</sup> Говорится впроченъ почти прямо: «и повелѣ (Владимиръ) рубити церкви и поставляти по иѣстомъ, идѣже стояху кумиры, и постави церковь святаго Василья на холиѣ»..., лѣтоп. подъ 988 г.



сихъ поръ Трехсвятительской церкви самое в роятное видеть Васильевскую церковь Рюрика Ростиславича, о которой см. ниже полъ № 20.

- 2. Десятинная церковь Богородицы. Обстоятельно о ней см. вышестр. 95.
  - 3. Св. Софія Ярославова. См. также выше, стр. 99 fin..
- 4. Церковь Благов'ященія, построенная Ярославомъ на однихъ изъ воротъ имъ же самимъ построенцаго новаго города, именно главныхъ, названныхъ Золотыми.
- 5. Монастырь Георгіевскій <sup>1</sup>), построенный имъ же, въ честь своего ангела.
- 6. Монастырь Ирининскій, построенный имъ же, въ честь ангела своей жены.

О постройка всахъ трехъ церквей, какъ и Софіи, латопись говорить неопределенно, не указывая ни начала ни конца строенія, подъ 1037 г. Всв три церкви разрушены въ нашествіе Монголовъ или можеть быть разрушились въ наставшее затвиъ совершенное запуствніе Кіева. На мізств Георгіевской церкви въ 1744 г. импер. Елизаветой Петровной построена новая до настоящаго времени существующая (Финдика., стр. 48). Золотыхъ вороть (но не бывшей на нихъ церкви) церкви остаются нъкоторыя развалины, а что касается до Ирининской церкви, то туть - вопросъ. Въ 1833 г. не подалеку отъ Софійскаго собора открыты изъ-подъ насыни остатки какой-то церкви: эти остатки, по соображению мъстности, и приняты за остатки церкви Ирининской. Но о монастыр'в Ирининскомъ въроятиве думать, что онъ находился въ непосредственномъ сосъдствъ съ Георгіевскимъ, а развалины нашей церкви находятся отъ него довольно далеко; между твиъ близь св. Софін могь находиться не одинъ монастырь Ирининскій, но и всё тё каменныя церкви, которыя находились въ верхнемъ городъ и мъстность которыхъ остается неизвъстною (Монастыря Андреевскаго Янчина, монастыря Осодоровскаго Вотчя, Богородицы Пирогощей. Рисуновъ развалинъ Золотыхъ воротъ и планъ остатковъ церкви, принимаемой за Ирининскую, — у Фундуклея).

7. Монастырь Дмитріевскій, построенный Изяславомъ Ярославичемъ въ честь своего ангела, вскор'й посл'й смерти отца, до 1062 г. (ибо первый его игуменъ Варлаамъ взятъ изъ Печерскаго монастыря въ семъ году,— Несторово житіе преп. Өеодосія). Сынъ Изяславовъ Ярополкъ († 1085 г.) постронлъ въ монастыр'й другую церковь—св. Петра, которая прямо называется каменною (л'ётоп. подъ 1086 г.). Съ давняго времени не суще-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т. е. церковь въ понастыръ, какъ и далъе, причемъ, если нътъ прямой оговорки, всегда делжно разумъть одну церковь (а не иногія). Употребляемъ выраженіе: монастырь такой-то виъсто: церковь монастыря такого-то для того, чтобы виъстъ съ строителенъ церкви обозначить и строителя понастыря, который при употребленіи втораго выраженія оставался бы неизвъстнымъ.



ствуеть и гдё находился, остается неизвёстнымъ. Одни полагають его близь Печерскаго монастыря, другіе близь Златоверхаго Михайловскаго; гораздо вёроятнёе и имёеть за себя нёкоторыя прямыя свидётельства-послёднее мнёніе (Берлинск., стр. 89,—"Дмитріевскій взвозъ" и "Дмитріевская лукомь", причемъ и дёло можеть быть представляемо такъ, что Святополкъ Изяславичъ, построившій Михайловскій монастырь, включилъмонастырь отца въ ограду своего монастыря или иначе распространилъ и перестроилъ его и далъ ему новое имя (хотя въ одномъ сказаніи Патерика Печерскаго, именно о Лаврентіи затворникъ, Дмитріевскій монастырь и представляется самостоятельнымъ монастыремъ). А что касается до находившейся близь Печерскаго монастыря церкви Димитрія, которую въ 1128 г., съ грёхомъ великимъ и неправо преяли Печеряне, нарекши ю Петра Лаврент. лёт. подъ симъ годомъ: то она была церковь, а не монастырь).

- 8. Монастырь Николаевскій женскій, построенный супругою Изяславаи изв'ястный тёмъ, что въ немъ приняла монашеское постриженіе мать преп. Өеодосія Печерскаго (Несторово житіе преп. Өеодосія). Гдё находился, неизв'ястно и есть ли одинъ и тоть же съ поздн'яйшимъ и нын'яшнимъ Пустынно-Николаевскимъ монастыремъ, находящимся въ Печерской части города, въ разстояніи около одной версты отъ Печерскаго монастыря ближе къ городу, это составляетъ вовсе нер'яшонный вопросъ, хотя обыкновейно и принимается за фактъ несомн'яный (Первоначальнымъм'ястомъ Николаевскаго монастыря считается Аскольдова могила; но на Аскольдовой могил'я во времена л'ятописца, сл'ядовательно много спустя времени посл'я Изяслава Ярославича, не было монастыря, а была домовая церковь св. Николая н'якоего Ольмы, на двор'я котораго находилась помянутая могила,—подъ 882 г.).
- 9. Монастырь Симеоновскій, построенный Святославомъ Ярославичемъ († 1075 г.), неизвъстно въ какомъ году, также въроятно въ честь своего ангела. Находился въ Копыревомъ концъ города, который составлялъ край Подола отъ Вышгорода, т. е. съ съвера (Ипатск. лът. подъ 1147, 1150 и 1162 гг., 2 изд. стрр. 250 нач., 283 sub fin. и 354 fin.: о Копыревъ концъ она же подъ 1140 г. нач. и Лавр. лът. подъ 1102 г.). По словамъ Кальнофойскаго, въ его время—въ первой половинъ XVII въка церковь св. Сумеона (какая-то) стояла (гдъ-то) надъ самымъ Подоломъ (у Закревск. стр. 146 нач., съ Берминск. 72, который на основани Патерика Коссова разумъетъ, кажется, ту же церковь, что и Кальнофойскій. но указываетъ ея мъстоположеніе не согласно съ показаніями лътописей о Святославовомъ монастыръ).
- 10. Монастырь Михайловскій Выдубицкій (собственно—Выдыбицкій), построенный Всеволодомъ Ярославичемъ и существующій до настоящаго времени. Находится вні города, въ двухъ верстахъ отъ Печерскаго монастыря внизъ по Дніпру, на самомъ берегу этого послідняго. Цер-

ковь, заложенная въ 1070 г. и освященная въ 1088 г., также существуеть до настоящаго времени, но далеко не въ своемъ древнемъ видъ (восточная половина церкви, подмытая и разрушенная наводненіемъ Детра, бывшимъ въ недавнее время, складена вновь,—Берлинск. стр. 51, а затъмъ и вся она по возможности передълана на позднъйшій ладъ,—планъ и фасадъ у Фундукл.) 1).

- 11. Монастырь Печерскій. Объ его каменной церкви, строенной почти одновременно съ Выдубицкою, въ продолженіе 1078—1089 годовъ, и до половины разрушенной въ нашествіе Монголовъ, см. выше стр. 106.
- 12. Монастырь Андреевскій Янчинъ, женскій, построенный Всеволодомъ Ярославичемъ для его дочери Анны или Янки, которая дѣвою приняла монашество. Церковь заложена въ 1086 г. (объ освященіи въ Ипатской лѣтописи говорится подъ 1131 г., но тутъ, по всей вѣроятности,
  должно разумѣть не первоначальное, а новое послѣ поправокъ вслѣдствіе
  пожара, обветшанія или просто сдѣланныхъ съ цѣлію улучшенія). Съ давняго времени монастырь не существуеть и гдѣ находился, неизвѣстно
  (Основанія, по которымъ Берлинскій полагаеть его близъ Десятинной
  церкви, стр. 69, вовсе неосновательны).
- 13. Монастырь Михайловскій Златоверхій, построенный Святополкомъ Изяславичемъ и существующій до настоящаго времени (на краю
  горы старокіевской къ устью Крещатика въ Дніпръ). Церковь, заложенная въ 1108 г. и неизвістно когда оконченная (строитель † 1114 г.)также существуеть до настоящаго времени, но безъ древнихъ куполовъ, которые разрушены въ нашествіе Монголовъ или обрушились
  послі, и съ позднійшими пристройками (еще см. о ней выше; планъ и
  фасадъ ея у Фундука., а одинъ планъ у Толет. и Кондак. въ IV вып.
  Русскихъ древностей).
- 14. Монастырь Богородицкій Кловскій или на Кловъ, построенный бывшимъ игуменомъ Печерскаго монастыря, преемникомъ преп. Өеодосія, посль епископомъ Владимирскимъ, Стефаномъ, отъ имени строителя называемый еще въ лътописяхъ Стефанечь, а имъ самимъ названный Влахерной по имени Влахерны Константинопольской (Несторово житіе преп. Өеодосія, конецъ). Монастырь упоминается подъ 1096 г., а церковь, не-извъстно когда заложенная, окоичена въ 1108 г... Монастырь въ на-

¹) Названіе урочища, на которомъ быль построень монастырь,—Выдыбичи поздивище преданіе производить оть того, что противь него присталь въ берегу Дивпра идоль Перуна, брошенный Владимиромъ въ рвку, такъ какъ присемъ язычники кричали ему: «выдыбай (выплывай) нашъ боже». На самомъ двлё названіе, въроятно, происходить отъ того, что туть быль перевозъ черезъ Дивпръ и что перевозныя пристани назывались въ древности выдыбичами (выдыбать, выплывать, приставать къ берегу).



стоящее время не существуеть, бывь разрушень въ нашествіе Монголовь или послів. Онъ находился по древнему за городомъ въ полів, а по нынішнему въ Печерской части города на западной окраинів. Въ настоящее время на его містів находится 1-я городская гимназія, смінившая бывшій туть послів монастыря Кловскій дворець Печерскаго монастыря.

- 15. Церковь св. Іоанна, заложенная въ 1121 г., въ правленіе вел. князя Владимира Всеволодовича Мономаха, не сказано—кѣмъ (Ипатск. лѣтоп.), но по всей вѣроятности имъ самимъ ¹), въ Копыревомъ конпѣ, о которомъ мы говорили выше (№ 9),—съ давняго времени не существующая.
- 16. Монастырь Өедоровскій (у позднёйших съ прозваніемъ Вотчь или Отчь, т. е. отчій по отношенію къ потомкамъ здателя), построенный Мстиславомъ Владимировичемъ въ честь своего ангела. Церковь заложена вь 1128 г... Съ давняго времени не существуеть и относительно м'естоположенія можно сказать только то, что находился въ самомъ городів, и не на Подолів, а на Горів (и именно за мостомъ отъ св. Софіи по направленію къ Десятинной церкви и Михайловскому монастырю, Лаврент. и Ипатск. літоп. подъ 1147 г.).
- 17. Церковь Богородицы Пирогощей или Пирогощая, заложенная тъмъ же Мстиславомъ Владимировичемъ въ 1131 г. (Лавр. лът.) и оконченная въ 1136 г. (Ипатск. лът.). Она построена была въ честь иконы или въ ней поставлена была икона Божіей Матери, которая или дала ей или получила отъ нея названіе Пирогощей и которая принесена была изъ Царяграда въ одномъ кораблъ съ Владимирскою иконой Божіей Матери (Карамз. П, прим. 383). Въ Словъ о полку Игоревомъ о ней читается: "выются голоси черезъ море до Кіева, Игорь ъдетъ по Боричеву къ святъй Богородицы Пирогощей". Слъдовательно, она находилась на Горъ или въ верхнемъ городъ.
- 18. Монастырь Кирилловскій, построенный въ неизвъстномъ году вел. кн. Всеволодомъ Олеговичемъ, внукомъ Святослава (1138—1146, Лаврент. лът. подъ 1195 и Ипатск. подъ 1194 г.). Находился на урочинтъ Дорогожичи или Дорожичи (Ипатск. 1171 имч.), составлявшемъ часть поля Кіевскаго съ западной стороны (подъ 1179 г. въ Ипатской лътописи читается: "того же лъта преставися княгиня Всеволожая, пріемыши на ся чернеческую скиму и положена бысть въ Кіевъ у святаго Кюрила, юже бъ сама создала". Тутъ должна быть разумъема не жена внука нашего Всеволода, также по имени Всеволода, которая въ этомъ году приведена была изъ Польши, о чемъ тутъ же непосредственно ниже, а вдова самаго нашего Всеволода. Она создала монастырь св. Кирилла въ томъ

<sup>1)</sup> Въ летописи записано: «тогоже лета заложи церкви святаго Ивана»... т. е. вероятно пропущены слова: великій князь, Владимиръ Всеволодовить и пр.



смысле, что докончила его созидание после смерти мужа). До 1786 г. существоваль въ Кіеве Кирилловскій монастырь, зданіе и мёсто котораго занимаются теперь богоугодими заведеніями и домомь для умалишенныхь (Берлияск. стр. 116 и Закревск. стр. 130). Этоть бывшій монастырь, оть котораго до настоящаго времени сохранилась церковь, считается занашъ Кирилловскій. Но онь находился на конце Подола и его мёстоположеніе не сходится съ нашимь (мёсто Дорогожичи, подъ которыми находился нашъ монастырь, точно неизвёстно, но несомненно, что оне были не на Подоле, а съ запада, лёт. подъ 980 г.,—мёсто стоянки Владимира, который въ свое время не могь стоять на Подоле и осаждать Кіева со стороны сего последняго).

- 19. Церковь св. Василія, построенная Святославомъ Всеволодовичемъ, сыномъ предыдущаго, въ 1183 г., на Велицъмъ дворъ (Ипатск. лът.), т. е. при главномъ великокняжескомъ дворцъ въ Кіевъ, который былъ Ярославовъ (ibid. 1150 г., 2 изд. стр. 288 fin.: "на Велицъмъ дворъ на Ярославли") и который, какъ необходимо предполагать, находился близъ св. Софіи.
- 20. Церковь св. Василія, построенная вел. кн. Рюрикомъ Ростиславичемъ въ честь своего ангела, въ 1197 г. на Новомъ дворъ (Ипатск. лът.). Гдъ находился Новый дворъ, къ сожальнію, не знаемъ; но со всею въроятностію предполагаемъ, что нынъшняя Трехсвятительская церковь, переименованная изъ Васильевской въ поздивишее время, именно представляетъ собою остатки церкви, построенной Рюрикомъ Ростиславичемъ (княжескій дворецъ, бывшій подъ Угорскимъ, Лаврент. и Ипатск. лътт. подъ 1151 г. fin., не называется новымъ).

Которая-то изъ двухъ церквей Васильевскихъ въ 1231 г. была моиастыремъ (Лаврент. лът.).

21. Спасскій монастырь на Берестовомъ, находившійся недалеко отъ Печерскаго монастыря, ближе къ городу. Въ первый разъ упоминается подъ 1072 г., именно называется его игуменъ Германъ. Въ 1096 г. Половцы, сделавшіе набёгь на Кіевъ, выжгли въ окрестностяхъ Печерскаго монастыря—по чтенію Лаврентьевской літописи: "Стефановъ монастырь и деревив (т. е. деревии) и Герьманы" (въ печатномъ неправильно: "и деревиви Германы«), по чтенію Ипатской явтописи: "монастырь Стефанечь, деревив и Германечь". Подъ Германы и Германечь, очевидно, должно разумёть монастырь Германовь, какъ поль монастыремь Стефанечемьмонастырь Стефановъ (Кловскій, Ж 14). Весьма вёроятно полагать, что туть разумьется Германь вышеупомянутый и что именно онь быль основателемъ монастыря. За последующее время монастырь является принадлежащимъ дому Мономаховичей (въ 1138 г. въ немъ погребена дочь Владимира Мономаха Евонмія, затёмъ сынь-Юрій Долгорукій и сынъ сего. последняго Глебов; въ 1185 г. вел. кн. Всеволодъ взялъ его игумена Луку въ епископы Ростовскіе). Кто нибуль изъ Мономаховичей, всего въроятнье—Юрій Долгорукій, и построиль въ монастырів ту каменную церковь, которая въ позднійшей перестройків существуєть до настоящаго времени (о ней выше стр. 81).

22. Подъ 1147 г. упоминается въ лётописяхъ перковь св. Миханла, "Новгородьская божняця", находившанся въ Подолъ, на его торговищъ или торгу, т. е. церковь св. Миханла, составлявшая моленіе корпорація или цеха Новгородскихъ купцовъ и ими построенная. Весьма въроятно предполагать, что эта церковь была каменная, а не деревянная. (О невъроятности извъстія Никоновской льтописи, чтобы въ 1008 году митр. Іоаннъ І поставилъ въ Кіевъ каменную церковь святыхъ апостоловъ Петра и Павла,—І, 112, мы говорили выше,—стр. 6).

Сейчась перечисленныя церкви Кіева въ алфавитномъ порядкѣ (на случай справокъ): Андреевскаго монастыря № 12, Берестовскаго м. № 21, Влаговѣщенія на воротахъ № 4, Богородицы Десятинной № 2, Богородицы Кловской № 14, Богородицы Пирогощей № 17, Васильевская №№ 1, 19 и 20, Георгіевскаго м. № 5, Германеча м. № 21, Десятинная № 2, Дмитріевскаго м. № 7, Ирининскаго м. № 6, Іоанновская № 15, Кирилловскаго м. № 18, Кловскаго м. № 14, Михайловскаго Выдубицкаго м. № 10, Михайловскаго Златоверхаго м. № 13, Михайловская № 22, Печерскаго м. № 11, Петровская № 7, Пирогощей Богородицы № 17, Спасскаго м. № 21, Симеоновскаго м. № 9, Стефанеча м. № 14, Трехсвятительская №№ 1 и 19, Өеодоровскаго м. № 16.

### Въ области Кіевской каменныя церкви находились:

- 23. Въ Вышгородъ въ честь мучениковъ Бориса и Глъба, построенная Святославичами и Всеволодовичами, которая, неизвъстно когда бывъ начата, освящена въ 1115 году. Не существуетъ.
- 24. Въ Каневъ въ честь св. Георгія, построенная, по всей въроятности, съ назначеніемъ быть каседральною епископа Юрьевскаго, вел. всеволодомъ Олеговичемъ въ 1144 г. Не существуетъ.
- 25. Въ Бългородъ каседральная епископская церковь въ честь свв. апостоловъ, построенная кн. Рюрикомъ Ростиславичемъ въ 1197 г. (Ипат. лът.). Не существуетъ.

# 2. Переяславль.

1. Каседральный соборъ архангела Михаила. Первый каменный построенъ былъ епископомъ Ефремомъ,—освященъ въ 1089 г.; послѣ непродолжительнаго стоянія упалъ въ 1123 г. (по Ипатск. въ 1124). Второй, неизвѣстно кѣмъ построенный, полуразрушился въ 1230 г. отъ вемлетрясенія, а окончательно разрушенъ былъ, вѣроятно, при взятіи города Монголами въ 1239 г., когда городъ былъ выжженъ (Ипатск. лѣт. подъ 1237 г. говоритъ о разрушеніи церкви Монголами положи-

- тельно). Нынъшній на нхъ мъсть конца XVII выка (Арандарыко, III, 422).
- 2. Церковь св. Өеодора, бывшая на воротахъ или города, т. е. городской крепости, или ограды соборной.
- 3. Церковь св. Андрея, бывшая "у церкви у вороть" (такъ Ипатск., въ Лаврент.: "у церкве отъ вороть"), т. е., кажется, у церкви предшествующей. Объ построены вышеупомянутымъ епископомъ Ефремомъ и упоминаются подъ 1089 (Ипат. 1090) г. Давно, въроятно—отъ нашествія Монголовъ, не существують.
- 4. Церковь Богородицы на княжемъ дворъ, заложенная Владимиромъ Мономахомъ въ 1098 г. (Ипат. л.). Не существуетъ.

Въ 1072 г. упоминается въ Переяславић монастырь Іоанновскій, который, по всей въроятности, быль княжнить. На семъ основаніи весьма въроятно предполагать въ немъ каменную церковь. Въ настоящее время монастырь не существуеть и остается вовсе неизвъстнымъ и его бывшее мъсто (Арандаренко III, 373. О невъроятности извъстія Никоновской лівтописи, чтобы въ 1008-мъ году митр. Іоаннъ І поставиль въ Переяславић каменную церковь Воздвиженія честнаго креста,—І, 112, мы говорили выше,—стр. 6).

- 5. Церковь Бориса и Глеба на Альте (или Льте, отсюда Летская, Лятская, Лядская божница), на месте убіенія Бориса, въ 3 верстахъ отъ города. Заложена Владимиромъ Мономахомъ въ 1117 г. и окончена прежде его смерти, случившейся въ 1125 году. По словамъ летописца, была прежрасная, созданная тщаніемъ многимъ (Лаврент. лет. подъ 1125 г.). Давно не существуеть.
- 6. Въ области Переяславской извёстенъ одинъ городъ, имёвшій каменную церковь, именно Городецъ или Городокъ, находившійся насупротивъ Кіева, на этой сторонѣ Днѣпра. Въ 1152 г. въ немъ сожжена была каменная церковь св. Михаила, имѣвшая деревянный верхъ (Ипатск. лът. подъ симъ годомъ нач.; о принадлежности города къ Переяславлю тутъ же и ibid. 2 изд. стр. 314 и Лаврент. лът. подъ 1151 г., 2 изд. стр. 318 sqq).

О поздивишемъ и нынвшнемъ церковномъ Переяславле см. въ Залискахъ о Полтавской губернів *П. Арандарсько*. Часть III, Полтава, 1855, стр. 364 sqq.

# 3. Черниговъ (съ Рязанъю и Мурокомъ).

1. Спасскій каседральный соборъ, существующій до настоящаго времени. Заложенъ Мстиславомъ Владимировичемъ (Тмутараканскимъ), въроятно, въ 1036 г. и остался послѣ его смерти, случившейся въ томъ же 1036 г., складеннымъ на столько, "яко на кони стояще рукою досящи". Къмъ и когда оконченъ, неизвъстно; со всею въроятностью полагаютъ,

что не Ярославомъ, который, бывъ занять своими Кіевскими постройками (начатыми именно послё смерти Мстислава), едва ли имёль время и охоту заботиться о соборв Черниговскомъ, а его сыномъ Святославомъ, котораго онъ оставиль удёльнымъ княземъ Черниговскимъ и который скончался въ 1075 году. После сожженія Чернигова Монголами (Ипатск. лет.) соборъ оставался безъ возобновленія до 1675 года; въ этомъ послёднемъ году онъ быль нёсколько поправлень оть усердія одного частнаго дина: но въ случившійся пожарь 1750 г. онъ столько потерпаль, что упали его купола и бывшая при немъ башня (о которой мы говорили выше, --- на мъстъ называвшаяся и называемая теремомъ) обвалилась до половины Послё сего онъ быль окончательно возобновлень правительствомь, съ значительной передълкой на новое, въ 1790-98 г. (при этомъ обвалившаяся башня надстроена, получивъ весьма некрасивый конусообразный верхъ, а въ параллель къ ней на другомъ углу собора построена другая, одной съ нею формы, башня). См. статью М. Маркова: "О достопамятностяхъ Чернигова", помъщенную въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древи., годъ третій (1847), № 1, Смёсь, стр. 15, и статью неизвёстнаго: "Черниговъ". помъщенную въ Черниговскихъ Епархіальныхъ Извъстіяхъ 1863 г., также у преосеящ. Макарія въ Ист. Р. П., т. I, 2 изд. стр. 61, и у A. Pamuuna въ Полномъ собраніи историческихъ свёдёній о монастыряхъ и церквахъ. стр. 544. Плана собора мы не имбемъ и заключаемъ объ его не особенно большой величинъ потому, что вышина главнаго купола, которыхъ теперь 5, оть пола 15 саженъ (Марк.); его нынашній фасадь см. въ наданія во. Стронанова: Русское искусство Е. Віолле-Ле-Дюкъ и архитектура въ Россін съ X по XVIII въкъ, Спб. 1878, и изъ одного съ нимъ источника. въ Словаръ Мюллера-Мотеса Fig. 1166.

2. Церковь Благовъщенія, она же и св. Михаила, на княжемъ дворѣ, построенная княземъ Святославомъ Всеволодовичемъ (внукомъ Олега, правнукомъ Святослава),—заложена въ 1174 г., освящена въ 1186 г. (Ипатск. лътоп., сfr Лавр. подъ 1227 г. fin).

Къ этимъ двумъ церквамъ съ нѣкоторою вѣроятностію можетъ бытъ присоединяема третья, мучениковъ Бориса и Глѣба, въ позднѣйшее время монастырь (Лаврент. лѣт. подъ 1231 г.), построенная кн. Давидомъ Святославичемъ († 1123 г., отцомъ Святовии, Ипатск. лѣт. подъ 1162 г., 2 изд. стр. 355 нач.).

Во всей области Черниговской неизвастно положительным образомъни одной каменной церкви; но могуть быть предполагаемы таковыми два, именно:

Во-первыхъ, не называемая по имени церковь въ Муромѣ, которую создалъ князь Муромскій Юрій Ярославичъ, умершій въ 1174 г.. Выраженіе лѣтописи "создалъ", а не поставилъ или срубилъ (Лаврентъевской подъ симъ 1174 г.), располагаетъ болѣе думать о каменной, чѣмъ о деревянной церкви, и хотя Муромъ былъ столицей удѣла самаго послѣдняго

н такъ сказать самаго убогаго, однако одна каменная церковь есть дѣло не невозможное. Вѣроятно, наша не названная по имени церковь есть та церковь Рождества Богородицы, которая послѣ является Муромской соборнов (житіе Петра и Февроніи).

Во-вторыхъ, церковь мучениковъ Бориса и Глѣба въ Рязани (старой, см. въ первой половинѣ тома стр. 696), упоминаемая подъ 1195 г. и бывшая каеедрального епископского. Положительныхъ основаній и указаній 
считать эту послёднюю церковь каменного нѣтъ совершенно никакихъ; но 
мы расположены думать это потому, что она была каеедрального епископского. Правда, мы знаемъ другую каеедру, которая вѣроятно оставалась 
при деревянной церкви во все продолженіе періода домонгольскаго,—Туровь. Но не особенно блистательная въ ряду удѣловъ Рязань представляла нэъ себя удѣлъ не захудалый и упавшій, какъ Туровъ, а напротивъ 
удѣлъ, стремившійся къ занятію лучшаго положенія. Слѣдовательно, здѣсь 
вѣроятнѣе предполагать не то, что махнули рукой на такія заботы, какъ 
построеніе каменныхъ церквей, а противоположное.

### 4. Владимиръ Волынскій.

Единственная положительно извъстная каменная церковь есть каеедральная церковь Богородицы, построенная княземъ Изяславомъ Мстиславичемъ (Карамз. III, прим. 3) до 1160 г., въ которомъ росписана (Никон. ъът. II, 189). Съ поздиъйшими пристройками уніатовъ, во владъніи которыхъ она находилась, и съ обвалившимися куполами существуетъ до настоящаго времени въ видъ брошенной руины. См. о ней и видъ ея остатковъ въ Памятникахъ старины въ западныхъ губерніяхъ имперіи, выпускъ I, Спб. 1868 г.

Влизь Влацимира находился монастырь, называвшійся Святая гора, основанный не поздиве половины XI віка (Несторово житіе преп. Өеодосія, по изд. Бодянскаго л. 13 об. нач.) и если не съ самаго начала бывшій, то впослідствій ставшій, какъ кажется, монастыремъ княжескимъ (Ипатск. літ. подъ 1223 г.). Какъ въ таковомъ, весьма віроятно предполагать въ немъ каменную церковь (По "Шематизму" уніатскихъ монастырей, напечатанному въ Львові, въ 1867 г., стр. 111, монастырь Святая гора подъ именемъ Загорова существуеть до настоящаго времени).

Изъ городовъ Владимирской области знаемъ каменную церковь только въ одномъ, именно Городенъ, что въ настоящее время мъстечко Минской губернін, Пинскаго увзда, Городная или Городно, о которомъ въ Ипатской лътописи подъ 1183 г. (2 изд. стр. 428) читается: "того же лъта Городенъ погоръ весь и церкы каменая, отъ блистанія молніъ и шибенія грома".

Въ городъ Мельникъ, находившемся (а въ видъ мъстечка и доселъ находящемся) на Западномъ Бугъ между Брестъ-Литовскомъ и Дрогичи-

нымъ (вверхъ отъ перваго, cfr Ипатск. лът. подъ 1288 г., 2 изд. стр. 599 fin.), вскоръ послъ нашествія Монголовъ упоминается икона Спаса Избав. ника, находившаяся въ церкви Богородицы и пользовавшаяся въ своей области особенной славой, бывшая "въ велицъ чести" (Ипатск. лът. подъ 1260 г., 2 изд. стр. 560). Можно думать, что для чтимой иконы былъ воздвигнутъ каменный храмъ.

Подобно Мельницкому Спасу упоминается еще Никола Жидичинскій находившійся недалеко на сѣверъ отъ Луцка на р. Стыри (мѣстечко Жидичинъ и доселѣ есть, сfr Карамз. VI, прим. 629, стр. 101), къ которому князья ѣздили кланяться и молиться (Ипатск. лѣт. подъ 1227 г. нач.).

(Еще упоминается въ Ипатской лътописи подъ 1268 г., 2 изд. стр. 573, находившійся въ самомъ Владимиръ монастырь св. Михаила великаго. Названіе св. Михаила великимъ, повторяемое дважды, какъ будто заставляетъ предполагать, что монастырь былъ особенно важный. Но никакихъ свъдъній о немъ пока мы не имъемъ).

#### 5. Галичъ.

Въ области Галицкой летописи не называють прямо каменною ни одной церкви за весь періодъ домонгольскій. Но со всею вероятностію должны быть считаемы таковыми:

- 1. Церковь св. Іоанна Предтечи въ Перемышль, о которой вовсе не упоминають наши льтописи, но которую, по словамъ Длугоша, основаль второй князь области Володарь Ростиславичь († 1124 г.) и которая, какъ нужно думать, была потомъ каеедральною епископовъ Перемышльскихъ (см. выше объ епархіяхъ въ приложеніи къ главть тъ управленіи). Длугошъ пишетъ: Wolodor Praemisliensis dux moritura сссевіа S. Ioannis, quam ipse fundaverat, Praemisliae sepelitur (Lib. 1918). 1711 г. р. 425): fundaverat—основаль заставляетъ предполагать каменную, а не деревянную церковь.
- 2. Церковь Божіей Матери въ Галичь, бывшая каседральною епископскою. Въ 1219 г. Венгры, владъвшіе Галичемъ, отбиваясь отъ осады, создали на этой церкви градъ или баттареи (Ипат. лът. подъ симъ годомъ); если не совсъмъ, то почти совсъмъ очевидно, что должна быть разумъема церковь каменная, а не деревянная, ибо послъдняя едва ли бы была въ состояніи выдержать тяжесть града.

# 6. Туровъ.

Во всей области Туровской, составлявшей удёль потомковь старшаго сына Ярославова Изяслава и такимъ образомъ бывшей удёломъ старёйшимъ, не упоминается 'ни одной каменной церкви. Совершенно молчатъ лётописи и о самой церкви каеедральной епископской.

Весьма возможно, что и на самомъ дълъ въ области не было ни одной каменной церкви во все продолжение періода домонгольскаго и что самая каседральная церковь въ продолжение всего его оставалась деревянною. Туровскіе Изяславичи, посл'є смерти сына Изяславова Святополка, занимавшаго престоль великокняжескій съ 1093 по 1114 голь, совершенно утратили всякое значение и совствы захудали, такъ что въ последующее время вовсе не видимъ никакого ихъ участія въ общихъ дёлахъ Руси, какъ будто они были выдълены изъ нея и перестали для нея существовать. Совершенно въроятно и возможно, что захудалые князья, не игравшіе среди других князей никакой роли и такъ сказать устраненные въ деревенскую жизнь помъщиковъ, вовсе не заботились о томъ, чтобы благоувращать свои владенія каменными церквами. Нёть ничего невёроятнаго и невозможнаго и въ томъ, что и самая даже каеедральная церковь епископская во все продолжение періода оставалась деревянною. Не совсимь понятно, что не построилъ каменной канедральной церкви самъ помянутый Святополкъ Изяславичъ. Но это можетъ объясняться темъ, что вев его заботы и всв его средства были посвящены построенію Кіевскаго Михайловско-Златоверхаго монастыря, который въ числе другихъ монастырей действительно представляль собою монастырь великолепный.

О нынѣшнемъ мѣстечкѣ Туровѣ въ отношеніи къ церквамъ, которыхъ въ немъ четыре (двѣ приходскихъ, одна приписная и одна кладбищенская), и которыя всѣ новаго строенія, см. въ Историко-статистическомъ описаніи Минской епархів архим. Николая. Спб. 1864, стр. 275.

### 7. Полодиъ.

- 1. Каеедральностверсовь св. Софіи. Въ житіи преп. Евфросиніи Полоцкой читается, на нівкоторое время подвизалась "въ голбці каменні зтой церквы підмятни. старини. Русск. литер. Кушелева-Безбородко IV, 174), т. е. въ ея нижнемъ этажі или подвалі, о каковыхъ подвалахъ у церквей скажемъ нісколько ниже. Это свидітельство не особенно опреділенно и можетъ быть понимаемо и такимъ образомъ, что голбецъ и фундаментъ были каменные, а самая церковь деревянная. Візроятнійшимъ однако представляется намъ думать, что вся церковь была именно каменная. Строеніе каменной церкви можетъ быть усвояемо знаменитому Всеславу Брячиславичу († 1101), заботливость котораго о своихъ церквахъ косвенно подтверждается тімъ, что онъ грабиль чужія (Новгородскій Софійскій соборъ).
- 2 и 3. Двъ церкви Спаса и Богородицы въ двухъ монастыряхъ, женскомъ и мужскомъ, созданныхъ въ одномъ мъстъ преп. Евфросиніей († во второй половинъ XII в., послъ 1156 г.) и находившихся за городомъ, на мъстъ епископскаго сельца (ibid. стр. 178 sqq). Первая изъ нихъ, построенная въ продолжение 30 недъль (ibidd.), существуетъ до настоящаго времени.

Digitized by Google

#### 8. Смоленскъ

- 1. Каседральный соборъ Успенія Божіей Матери, построенный Владимиромъ Мономахомъ въ 1101 г. (Ипатск. лът.). Существоваль до начала XVI в. Нынъшній временъ царя Алексъя Михайловича (Историко-статистичописаніе Смол. епарх., стр. 240 нач. sqq).
- 2. Церковь свв. Бориса и Глѣба, близь мѣста убіенія послѣдняго і), на устьи рѣчки Смядыни (впадавшей въ Днѣпръ и нынѣ пересохшей), въ полуверстѣ внизъ по Днѣпру отъ Свирскаго предмѣстья города, построенная кн. Ростиславомъ Мстиславичемъ,—заложенная въ 1145 году (Новгор. 1 лѣт. подъ симъ годомъ, Ипатск. лѣт. подъ 1197 г.). Въ настоящее время отъ бывшей церкви уцѣлѣли только небольшіе остатки стѣнъ, на поларшина вышины (ibid. стр. 210 sqq.).
- 3. Церковь св. Іоанна Богослова, построенная Романомъ Ростиславичемъ, сыномъ предъидущаго († 1180 г.), который "украси ю всякимъ строеньемъ церковнымъ и иконы, златомъ и финиптомъ украшены" (Ипатск. лът. подъ 1180 г.). Существуетъ до настоящаго времени, но съ новымъ куполомъ (и находится подъ горою, называемою отъ ней Богословскою, между Свирскимъ предмъстьемъ и городомъ, ibid. стр. 220 sqq.).
- 4. Церковь Архангело-Михайловская, построенная Давидомъ Ростиславичемъ, братомъ предыдущаго († 1197), о красотв и богатств которой летопись говоритъ: "такое же (церкви) несть въ полунощной странв, и всимъ приходящимъ къ ней дивитися изрядней красот ея,—иконы златомъ (и сребромъ) и жемчюгомъ и каменіемъ драгимъ украшены и всею благодатью исполнена" (Ипатск. лет. подъ 1197 г.). Существуетъ до настоящаго времени (и по нахожденію въ Свирскомъ предмёстьи города иначе и наиболе называется Свирскою церковью, ibid. стр. 213 sqq., выше о ней стр. 80).

# 9. Новгородъ.

Новгородъ находится на Волховъ, верстахъ въ 4 отъ его истоковъ изъ озера Ильменя, и именно — по объимъ сторонамъ ръки и такъ, что на той и на другой сторонъ находится почти по равной части города. Половина города, лежащая на лъвомъ берегу ръки, называется Софійской стороной отъ находящагося на ней,—на самомъ берегу Волхова,— Софійскаго собора; половина города, лежащая на правомъ берегу ръки,

<sup>1)</sup> О ивств убівнія Глеба летопись: «поиде отъ Сиоленьска (Днепроив), яко вревио, и ста на Сиядине въ насаде... и ту абье посланіи яша корабль Глебовь, и обнажища оружье»...



называется Торговой стороной отъ находящихся на ней торговыхъ рядовъ (которые также на самомъ берегу Волхова и почти визави противъ собора, а между ними и соборомъ черезъ р. Волховъ мостъ).

Мы уже говорили выше, что топографія Новгорода возбуждаеть недо-Јивнія. Дворъ или дворецъ князей Новгородскихъ находился на Торговой сторонь (съ края торговыхъ рядовъ, противоположнаго Волхову; отъ Ярослава Владимировича или Великаго, бывшаго княземъ Новгородскимъ, онъ назывался впоследствін Ярославовымь дворищемь); но касепральный соборь опископовъ быль поставлень не въ соселстве съ вворпомъ, какъ бы тому надлежало быть, а совсёмъ на другой стороне города, и после существовавшей или не существовавшей крипости вокругь дворца мы находимъ ее вокругъ собора. Это какъ будто даетъ знать, что при водворенін христіанства въ Новгород'й князья нашли неудобнымъ пом'йстить епископовъ въ самомъ городъ и что, помъстивъ ихъ въ загородной и заръчной слободъ (каковою могла быть тогда Софійская сторона), они сочли нужнымь оградить ихъ оть ихъ первоначальной паствы посредствомъ нарочитой крыпости. Къ тому же самому заключению ведуть и размеры Софійской крипости. Эти ея размиры и въ настоящее время не особенно велики, но въ древивищее время они были еще менве; следовательно, какъ булто ясно, что ея первоначальнымъ назначеніемъ было служить именно оградой для живущихъ около собора, т. е. для епископа съ его клиросомъ, а не мъстомъ осаднаго сидънья для всехъ жителей города 1).

Какъ бы то ни было, но первоначальную и весьма долгое время единственную крёпость Новгорода составляла крёпость не вокругь всего города или которой либо его стороны, а только крёпость вокругь Софійскаго собора. Объ огражденіи стёнами самаго города Новгородцы, какъ должно думать, весьма долгое время не заботились потому, что надёнись на свои болота, которыя спасли ихъ отъ Батыя и изъ-за которыхь Андрей Боголюбскій въ 1169 г. долженъ былъ предпринимать противъ нихъ походъ зимой (кончившійся по этой причинъ самой печальной неудачей). Построеніе Софійской крыпости, которую Новгородцы первоначально называли "городомъ", а потомъ Дътинцемъ и (по-московскому) Кремлемъ, на основаніи сейчасъ сказаннаго, должно быть усвояемо св. Владимиру. Посль Владимира, по свидътельству позднъйшихъ Новгородскихъ льтописей, она возобновлена была Ярославомъ въ 1042 или

<sup>1)</sup> Въ Ростовъ вокругъ каседральнаго собора епископскаго былъ построенъ совершенно такой же Креиль, что и въ Новгородъ. Цъль этого послъдняго Креиля не ножетъ подлежать соинънію, т. с. не ножетъ подлежать соинънію, что онъ быль построенъ для защиты епископовъ Ростовскихъ отъ язычниковъ, среди которихъ они были водворены. Подобное же ногло быть сдълано и въ Новгородъ, для защиты епископовъ отъ первыхъ, весьма ненадежныхъ, христіанъ.



1044 году <sup>1</sup>). Эта первая крёпость была деревянная и оставалась таковою до 1116 г.. Въ семъ послёднемъ году князь Мстиславъ Владимировить заложилъ ее каменную, причемъ и болёе или менёе ее расширилъ <sup>2</sup>). Послё 1116 года стёна крёпости или Кремля многократно была возобновляема. Нынёшняя Кремлевская стёна представляеть собою "совершенное возобновленіе" древней стёны, произведенное по приказанію Петра Великаго въ 1698 г. (съ поправленіемъ, произведеннымъ въ 1818 г. <sup>2</sup>).

Софійская сторона города окружена была землянымъ валомъ трехъ саженъ вышины въ 1383 г. <sup>4</sup>). А на этомъ валу поставленъ былъ деревянный городъ въ 1534 г. <sup>5</sup>).

Торговая сторона окружена была такимъ же валомъ въ 1387 г. °), а по валу такимъ же городомъ въ 1537 г. °).

(Валы объихъ сторонъ остаются до настоящаго времени. Въ валу Софійской стороны, у дороги въ Юрьевъ монастырь, находится круглая каменная башня, извъстная подъ именемъ Бълой в). Въ Новгородъ намъ приходилось слышать баснословіе, что-де эта башня отъ временъ архіепископа Іоанна, при которомъ было нашествіе Суздальцевъ (въ 1169 г.) и что-де на эту именно башню была выносима икона Знаменія. Но во время нашествія Суздальцевъ около Софійской стороны еще не было янкакого города и Новгородцы защищались на ней отъ враговъ наскоро и нарочно устроеннымъ острогомъ,—1 Новгор. лът., а икона Знаменія была выносима на острогъ "на Десятинъ", т. е. противъ Десятинскаго монастыря,—4 Новгор. и 1 Псковск. лътт. Башня, въроятно, отъ 1383 г., а можетъ быть даже и отъ 1534-го. А если она кажется слишкомъ ста-

<sup>1)</sup> Въ 1042 г. по 3-й Новгор. кът.,—подъ 1116 г.; въ 1044 г. по кътоп. у Караиз.,—П, прим. 35 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Новгор. 1-я лёт.; въ лётописи не сказано прямо, что каменную, но вопервыхъ, употреблено выраженіе «заложи», которое указываеть на строеніе каменное.—во-вторыхъ, въ томъ же самомъ году быль заложенъ каменный городъ въ
пригородѣ Новгорода —Ладогѣ (ibid.). Что касается до расширенія, то оно ясно не
епредѣляется. Все мѣсто лѣтописи: «въ тоже лѣто Мьстиславъ заложи Новгородъ
болін първаго» (Если въ той же лѣтописи подъ 1262 г. говорится: «срубиша Новгородци городъ Новъ», то тутъ должно разумѣть не Кремль Новгорода, а какой-то
новый городъ, срубленный Новгородцами въ своей области. Нейгаузенъ, Нейшлосъ?).

з) Гр. Томстаю Святыни и древности, стр. 65.

<sup>4) 3-</sup>я Новгор. лет. (у Каранз. V, прин. 137, стр. 56; она окопана рвомъ въ 1372 г.).

<sup>5)</sup> Софійск. Временн. по изд. Строева II, 380.

<sup>9) 3-</sup>я Новгор. летоп..

<sup>7)</sup> Софійск. Временн. II, 398.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ея изображеніе у гр. Толстаго въ началѣ книги.

роко, то ее устарили непогоды и неособенное береженіе о ней Новгородцевъ).

Въ отношеніи къ городскому полицейскому, а частію и государственному, управленію Новгородъ разділялся на части, которыя назывались концами и которыхъ сначало было пять, а потомъ прибавилось еще нісколько. (Изъ первоначальныхъ пяти концовъ три находились на Софійской стороні: Людинъ или Гончарскій—часть города отъ Юрьева монастыря, Неревскій—часть города съ противоположной стороны и Загородскій, т. е. находившійся за городомъ Софійскимъ, —въ середині; два на Торговой стороні: Славенскій—верхняя большая половина стороны по Плотницкій, ныні Федоровскій, ручей 1), и Плотницкій, —меньшая половина стороны за симъ ручьемъ.

Литература о Новгородѣ: Историческіе разговоры о древностяхъ Великаго Новгорода, Москва, 1808 (Митр. Естепія); Историческія изслѣдованія о древностяхъ Новгорода, Н. Мурастева, Спб. 1828 г.; О мѣстоположеніи древняго Новгорода, историческое изслѣдованіе Ивана Красова, Новгородъ, 1851. Собственно о церковномъ Новгородѣ: Археологическое описаніе церковныхъ древностей въ Новгородѣ и его окрестностяхъ, архимандрита (умершаго епископомъ) Макарія, въ двухъ частяхъ, Москва, 1860; Святыни и древности Великаго Новгорода гр. М. Толстаю, Москва, 1862 (къ книгѣ приложены: иланъ Новгорода, карта его окрестностей, планъ и фасадъ Софійскаго собора).

# Церкви въ самомъ Новгородѣ и его окрестности или на его загородъи:

- 1. Св. Софія, каседральный архіерейскій соборъ, 1045—1052. См. о немъ выше, стр. 107 fin. <sup>2</sup>).
- 2. Церковь Благовіщенія на Городищі, заложенная кн. Мстиславомъ Владимировичемъ въ 1103 г.—Городище составляло подгородное княже-

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Общественное мольбище языческих Новгородцевъ, находившееся надъ рѣвою Волховомъ (въ 980 г., «пришедъ Добрыня Ноугороду, постави кумира надъ рѣвою Волховомъ»), по всей вѣроятности, находилось не на мѣстѣ Перынскаго монастыра, стоящаго на устъи Волхова, верстахъ въ 3-хъ отъ Новгорода, какъ принимется, а на томъ мѣстѣ, гдѣ стоитъ Софійскій соборъ.



¹) Въ части города, называвшейся и называеной Славно, отъ которой названіе конца и которая составляеть уголь Торговой стороны нежду верхнить Волховой и отдёляющимся отъ него рукавомъ Жилотугомъ, производя названіе не отъ слави, а отъ Славянъ, со всею вёроятностію должно видёть иёсто, на которомъ зачался Новгородов. Т. е. дёло должно представлять такъ, что Варяги, овладёвшіе Новгородомъ, поселились особой слободой отъ коренныхъ жителей, что часть города, населенная этими послёдними, начала называться «Славянами» и что отсюда вышло позличёниее Славно или Славное.

ское село или княжескую слободу, подобно Кіевскому Верестову, въ которой князья имёли свой дворець. Находилось вверхъ отъ Новгорода по правому берегу Волхова. Судя по тому, что съ теченіемъ времени въ немъ построено было до шести церквей (архим. Макарія, І, 486), представляло изъ себя селеніе весьма значительное. Въ видё малаго села существуетъ до настоящаго времени и отстоитъ отъ Новгорода, по нынёшнему пространству послёдняго и своему, въ 2 верстахъ. Мстиславова церковь стояла до 1342 г., а въ этомъ году по причинё ветхости порушена и на ея мёсто заложена новая, которая и остается до настоящаго времени, составляя приходскую церковь нынёшняго села (и единственную сохранившуюся изъ всёхъ другихъ).

- 3. Церковь, впоследствіи соборная (соборь) 1), св. Николая Дворищенская, построенная тёмъ же Мстиславомъ Владимировичемъ, на Ярославовомъ дворищё, т. е. при княжескомъ, по Ярославу называвшемся Ярославовымъ, двориё, который, какъ мы сказали, находился на Торговой сторонё, рядомъ съ гостиннымъ дворомъ. Заложена въ 1113 г., когда окончена неизвёстно. Съ пристройками и значительно передёланная существуетъ до настоящаго времени. Фасадъ церкви у гр. Томстова в Кондакова въ VI выпуске Русскихъ древностей въ памятникахъ искусства, фигт. 128 и 142.
- 4. Церковь Өеодора Тирона, построенная Воигостомъ въ 1115 г. Въ настоящее время не существуетъ; находилась близъ нынѣшней церкви Өеодора Стратилата, что на Софійской сторонѣ, между улицами Розважскою и Щирковою (преосв. Макарія I, 193 и 226 нач.).

Поздивитая Новгородская летопись, находящаяся въ библютекв Николо-Дворищенскаго собора, относить построеніе сейчась помянутой церкви Өеодора Стратилата къ 1118 г. и усвояеть князю Всеволоду Мстиславичу (преосвящ. Макарія І, 192). Но летопись эта заслуживаеть весьма мало вёры, и церковь, о которой молчать всё другія летописи, должна была считаема послемонгольскою.

- 5. Церковь Рождества Богородицы въ монастыръ, одновременно съ нею основанномъ, преп. Антонія Римлянина, построенная въ продолженіе 1117—1119 гг., росписанная въ 1127 году. Нъсколько передъланная существуетъ до настоящаго времени. Фасадъ церкви у Толст. и Кондак. ibid. фиг. 130.
- 6. Церковь св. Георгія въ Юрьевомъ монастырѣ, построенная кн. Всеволодомъ Мстиславичемъ,—заложенная въ 1119 г. и освященная (по Ш Новгор. лѣтоп.) въ 1130 г. Существуетъ до настоящаго времени (въ реставраціи архим. Фотія и съ чрезвычайно богатымъ украшеніемъ гр. Орловой).

<sup>1)</sup> Не каседральный, а одинъ изъ техъ, которые были въ Новгороде для ежедневныхъ службъ.



Въ 1166 г. была заложена, а въ 1173 г. освящена въ Юрьевомъ монастыръ другая каменная церковь—Спаса на воротахъ. Этой послъдней давно нътъ.

- 7. Церковь Іоанна Предтечи на Петрятиномъ дворъ или (по позднъйшему, Новг. III лът. подъ 1453 г.) на Опокахъ, находящаяся на Торговой сторонъ и съ краю самаго Торга, построенная кн. Всеволодомъ Мстиславичемъ, во имя ангела своего сына, въ продолжение 1127—1130 гг. Существовала до 1453 г., а въ семъ году построена новая, остающаяся до настоящаго времени.
- 8. Церковь св. Николая на Яковл'я улиців, при которой быль потомъ монастырь Бізло-Николаевскій, нынів приписная къ Звіврину монастырю, построенная Ирожнетомъ въ 1135—36 г. Существуеть до настоящаго времени.
- 9. Церковь Успенія Богородицы, на Козьей Бородків, на Торговой сторонів и на самомъ Торгу, недалеко отъ Николо-Дворищенскаго собора, построенная кн. Всеволодомъ Мстиславичемъ съ епископомъ Нифонтомъ, въ продолжение 1135—1144 гг. Перестраивана нівсколько разъ и нынівшняя не старіве половины XVI в. (преосв. Макарія I, 365).
- Въ I Новгородской летописи подъ 1153 г. читается: "иде боголюбивый архіепископъ Нифонть въ Ладогу и заложи церковь камяну святаго Климента". Позднейшая III Новгородская летопись предполагаеть (подъ темъ же годомъ), что это въ Новгороде на Торговой стороне, на Иворовой (ныне Московской) улице. Но ея предположение неосмовательно: Нифонтъ заложилъ церковь Климента не въ Новгороде, а въ Ладоге, какъ то ясно даетъ знать I Новгор. летопись подъ 1156 годомъ. Церковь Саввы освященнаго на Саввиной (ныне Космодеміанской) улице, на Софійской стороне, ныне не существующая (преосв. Макар. I, 224), была построена въ 1154 г. не каменная, какъ утверждаетъ III Новгор. летопись, а деревянная, какъ свидетельствуетъ I Новгор. летопись.
- 10. Церковь св. Бориса и Глёба, на Софійской стороні, въ самомъ Софійскомъ городі или Кремлі, на томъ місті, гді стояла первая деревянная св. Софія, близъ градной стіны, построенная Садкомъ Сытиничемъ или Соткою богатымъ въ продолженіе 1167—1173 гг. Не существуеть. (Позднійшій Николо-Дворищенскій літописець,—у преосв. Макарія І, 115, полагаеть ея місто близъ нынішней церкви Андрея Стратилата; но на самомъ ділі она должна быть полагаема близъ Софійской колокольни, ибо місто нынішней церкви Андрея Стратилата при епископі Іоакимі, по всей віроятности, еще не входило въ ограду Кремля).
- 11. Церковь св. Іакова, бывшая послё соборомъ, находившаяся на Яковлевой улицё, близъ нынёшней церкви св. Пантелеймона или Николо-Качановской (которая построена на ея кладбищё, преосвящ. Макар. I, 200), заложенная, какъ кажется—прихожанами, въ 1172 г. Не существуетъ.

12. Церковь Благовъщенія въ монастыръ архіепископа Иліи и брата его Гавріила, построенная въ 1179 г., въ продолженіе 70 дней. Въ 1189 г. было кончено ея стънное писаніе. Существуеть до настоящаго времени (Упраздненный Благовъщенскій монастырь находился внъ города, между нимъ и Юрьевымъ монастыремъ, въ 3 верстахъ отъ перваго и въ 2 отъ втораго).

Въ 1180 г. на воротахъ монастыря была построена другая каменная церковь, нынъ не существующая, какъ и самыя ворота.

- 13. Церковь Іоанна Предтечи на Торговищѣ, построенная архіепископомъ Иліею съ братомъ Гавріиломъ въ 1184 г. Не существуетъ (находилась не далеко къ востоку отъ Николо-Дворищенскаго собора, преосв. Макар. I, 283 нач.).
- 14. Церковь апп. Петра и Павла на Сильнищи (Синильнищи, Сънищи) или на Синичьей горъ, построенная Лукиничами въ продолжение 1185—1192 гг. Существуеть до настоящаго времени (находится внъ города, по дорогъ въ Юрьевъ монастырь, въ 2¹/2 верстахъ отъ Кремля; въ настоящее время кладбищенская). Фасадъ ея у Толст. и Кондаж. ibid. фиг. 144.
- 15. Церковь Успенія Богородицы въ Аркажемъ монастырів, построенная въ 1188 г. Семьюномъ или Симеономъ Дыбачевичемъ. Не существуеть (Бывшій Аркажъ монастырь, построенный игуменомъ, послів епископомъ Новгородскимъ, Аркадіемъ, † 1153, находился недалеко отъ Благовівщенскаго монастыря архіепископовъ Иліи и Гавріила).
- 16. Церковь Положенія ризы и пояса Богородицы, поставленная архіепископомъ Мартиріємъ на городскихъ воротахъ въ 1195 г., строенная въ продолженіе двухъ мѣсяцевъ и исписанная стѣннымъ письиомъ въ слѣдующемъ 1196 г. писцомъ Грьциномъ Петровичемъ. Не существуетъ.
- 17. Церковь Воскресенія въ бывшемъ Воскресенскомъ монастырѣ, построенная архіепископомъ Мартиріемъ въ продолженіе 1195—96 гг. Существуеть до настоящаго времени; находится внѣ города, въ одной верстѣ отъ него, при впаденіи безъименнаго ручья въ озеро Мячино, противъ Петропавловской на Синичьей горѣ церкви.
- 18. Церковь св. Кирилла Александрійскаго въ Кирилловомъ монастыры въ Нѣлезенѣ, построенная Константиномъ и Дмитромъ братениками съ Лубяной улицы въ 1196 г., въ продолженіе 3 мѣсяцевъ. Существуетъ до настоящаго времени (Кирилловъ монастырь находится за городомъ, въ 4 верстахъ отъ него, на маломъ Волховѣ или Волховцѣ).
- 19. Церковь Спаса Преображенія на гор'в Нередица или Нередицахъ, построенная ки. Ярославомъ Владимировичемъ (внукомъ Мстислава Великаго) въ 1198 г.,—начата 8 Іюня, кончена въ Сентябръ. Существуетъ досель. Находится внъ города, въ 3 верстахъ отъ него, недалеко отъ

Городища, на томъ же Волховив, что и предыдущая. Фасадъ ея у Толст. и Кондак. ibid. фиг. 148. ¹).

20. Церковь пророка Иліи на Холив, въ Славной улицв, на Торговой сторонв. Построена Еревшею (Новгор. II лет.) въ продолжение 1198—1202 гг. Въ 1453 г. поставлена новая на старой основе (Новгор-IV лет.).

По Новгородской III лётописи, церковь Рождества Богородицы, построенная въ 1199 г. княгиней Ярославовой въ основанномъ ею монастырв на Михалищи (Михалицкомъ на Молотковв) была каменная. Но Новгородская I лётопись говорить "постави", слёд. она была деревянная.

- 21. Церковь 40 мучениковъ, построенная Вячеславомъ Провшиничемъ, послѣ монахомъ Хутынскаго монастыря Варлаамомъ († 1243), въ продолжение 1190—1211 г. Не существуетъ (Находилась на Софійской сторонѣ, въ Неревскомъ концѣ,—Новгор. І лѣт. подъ 1218 г., но не достовѣрно извѣстно, гдѣ именно,—преосв. Макар. І. 225 fin.).
- 22. Церковь св. Пантелеймона въ бывшемъ Пантелеймоновомъ монастырѣ, находившемся близъ Юрьева, построенная Өеодоромъ Пинещиничемъ въ 1207 г. Не существуетъ (преосв. Макар. I, 198 прим., Исторія Іерархів VI, 774).
- 23. Церковь св. Пятницы, построенная въ 1207 г. на Торгу "заморскими" купцами, т. е. Новгородскими купцами, ведшими заморскую или заграничную торговлю. Въ перестройкъ 1340 г. существуетъ до настоящаго времени; находится рядомъ съ Николо-Дворищенскимъ соборомъ, съ съверной его стороны (Въ 1156 году церковь эта была не складена каменная, какъ говоритъ ІІІ Новгород. лът., а "поставлена" деревянная,— І Новгор. лът. Въ 1191 г. она опять была поставлена деревянная,— І Новгор. лът.). Фасадъ церкви у Толст. и Кондак. ibid. фиг. 143.
- 24. Церковь св. Варвары въ бывшемъ Варваринскомъ монастырѣ, находившемся на Софійской сторонѣ (преосв. Макарія I, 228), построенная въ 1218—19 гг. Не существуетъ.
- 25. Церковь св. Михаила на Софійской сторон'в въ Прусской улицъ, построенная въ 1219 г. Твердиславомъ съ Өеодоромъ. Посторонь ея была поставлена другая малая, которая совершена въ 4 дня. Вм'всто древней, много разъ перестраиванной, не особенно давно построена совствъ новая.
- 26. Церковь св. Павла Исповъдника, съ предълами Сумеона Богопріница и Константино-Елены, построенная Семеномъ Борисовичемъ, въ

<sup>1)</sup> Въ Собраніи картъ, плановъ и рисунковъ къ Трудамъ перваго археологическаго съёзда есть фасадъ церкви «Спасъ Преображенія въ Новгородъ 1198 г.»; но, если не ошибаемся, это фасадъ не нашей церкви, а Спаса Преображенія, нахомать городъ, на Ильиной улицъ, построеннаго въ 1374 году.



1224 г., на Варецкой улицъ Торговой стороны. Не существуеть (преосв. Макар. I, 398).

- 27. Церковь Спаса Преображенія въ монастырѣ Хутынскомъ, построенная около 1240 г. (Новгор. Ш лѣт. подъ 1515 г.; противъ свидѣтельства той же лѣтописи подъ 1198 и 1508 гг. см. Новгор. І лѣтопись подъ 1192 г.). На мѣсто древней въ 1515 г. построена новая, остающаяся до настоящаго времени (Новгор. Ш лѣт. подъ 1515 г.).
- 28. Церковь Рождества Богородицы въ Перынскомъ монастырв, находящемся въ 4 верстахъ отъ Новгорода и въ одной верств за Юрьевымъ монастыремъ, при самомъ истокъ Волхова изъ Ильменя. Построенная неизвёстно когда, признается домонгольскою и даже одною изъ древнъйшихъ (по мъстному льтописцу новъйшаго времени-995 г., преосв. Макарія І, 425 нач.). Но и то и другое совершенно сомнительно. Если бы монастырь и авиствительно быль современень введенію христіанства въ Новгородъ, что, какъ увидимъ ниже, вовсе не должно быть считаемо доказаннымъ, то изъ этого нисколько бы не одбловало, что столько же древня въ немъ и каменная церковь. Говорить, что самое молчаніе лётописей о времени построенія церкви можеть означать то, что оно восходить за ихъ предвлы и что она могла быть построена "вскорв по пришествін Іоакима въ Новгородъ", — значить, съ позволенія сказать, говорить вещи для настоящаго времени крайне и предосудительно наивныя (Построена каменная церковь въ Перынв монастырв, когда такихъ каменныхъ церквей была одна во всей Руси и ни одной въ Новгородв!).

## Церкви въ пригородахъ Новгорода:

Изъ пригородовъ Новгорода каменныя церкви находились во Псковъ и Ладогъ. Изъ нихъ подъ Ладогой должно разумъть не нынъшній городъ Новую Ладогу, находящійся при впаденіи Волхова въ Ладожское озеро и основанный только въ 1704 г., а село Старую Ладогу, которое находится на Волховъ въ 12 верстахъ выше первой и которое представляеть собою древній городъ Ладогу, низшедшій въ села послѣ основанія Новой.

#### Во Псковъ:

1. Церковь св. Троицы, послѣ главный соборъ, построенная вн. Всеволодомъ Мстиславичемъ, изгнаннымъ изъ Новгорода въ 1136 г. и умершимъ во Исковъ въ слъдующемъ 1137 (по Новгор. І лѣт.) или въ послъслъдующемъ 1138 году (по Лаврент., Ипатск. и I Псковск.) ¹).

<sup>1)</sup> Въ Псковской 1 летописи подъ 1138 г. записано: «тоя же зимы Всеволодъ преставися въ Плесковъ, мъсяца Февраля въ 11 день, въ четвергъ масляныя

Стояда до 1363 г., а нынёшній соборь третій послё нея, конца XVII в. (изображеніе церкви Всеволода на одной древней,—не очень, думаемъ, его иконъ съ затёйливыми сводами, у гр. Толстаго въ Святыняхъ и древностяхъ Пскова стр. 16, по всей въроятности, есть просто фантазія иконописца).

2. Церковь Спаса на Мирожахъ съ монастыремъ, построенная архіепископомъ Новгородскимъ Нифонтомъ († 1156, Новгор. І лёт. подъсниъ годомъ). Существуетъ до настоящаго времени (Видъ церкви въ приложеніи къ сейчасъ помянутой книгѣ гр. Толстаго, а также въ Трудахъ перваго археологическаго съёзда въ Москвѣ I, 284, и у Толст. и Кондак. ibid. фиг. 216).

## Въ Ладогѣ:

- 1. Церковь св. Климента, построенная тёмъ же архіепископомъ Нифонтомъ (ibid.), въ настоящее время не существующая.
- 2. Церковь св. Георгія, построенная неизвістно кімь и когда, уцівлівшая до настоящаго времени и замічательная остатками древней живописи (См. о ней въ 12-й книгі Христіанскихъ древностей *Прохорова* за 1862-й годъ. Фасадъ ея еще у *Толст*. и *Кондак*. ibid. фиг. 189.

Новгородскія церкви въ алфавитномъ порядкі (для справокъ): Бориса и Глеба въ Кремле № 10, Благовещенія на Городище № 2, Благовъщенія въ монастырь Иліи-Гавріила № 12, Варвары въ Варваринскомъ м. № 24, Воскресенія въ Воскресенскомъ м. № 17, Георгія въ Юрьевомъ м. № 6. Илін пророка на Славной улиць № 20. Іо. Предтечч на Петрятинъ (Опокахъ) № 7, Іо. Предтечи на Торговищъ № 13, Кирилла Алекс. въ Кириллов. м. № 18, Климента № 9, Михаила арх. на Прусской у. № 25, Николая Дворищенская № 3, Николая на Яковлевской у. № 8, Павла Исповедника на Варецкой у. № 26, Пантелеймона въ Пантелеймон. м. № 23, Пятницы на Торгу № 23, Петра и Павла на Синилищи (Синичьей горѣ) № 14, Преображенія въ Нередицахъ № 19, Преображенія въ Хутынск. м. № 27, Ризположенія на воротахъ № 16, Рождества Богородицы въ Антоніевомъ м. № 5, Рождества Богородицы на Молотковъ № 20, Рождества Богородицы въ Перынскомъ м. № 28, Саввы Освящ. № 9, Сорока мучениковъ № 21, Софія № 1, Успенія Богородицы въ Аркажемъ м. № 15, Успенія Богородицы на Козьей Бородкі № 9, Өеодора Стратилата,— Тирона № 4.

ведёли, а въ недёлю положенъ бысть въ церкви святыя Тронца, юже бѣ самъ создалъ». Въ свое недолговременное пребываніе въ Псковѣ Всеволодъ, можетъ быть, и дѣйствительно успѣлъ создать церковь, ибо онъ могъ создать ее весьма небольшую, а можетъ быть и такъ, что онъ только заложилъ ее и что она была докончена уже послѣ него.



## 10. Ростовъ-Суздаль.

Исторію области мы излагали выше: старшимъ былъ въ ней Ростовъ, который при Владимирѣ имѣлъ своего удѣльнаго князя въ лицѣ св. Бориса; послѣ смерти Бориса въ продолженіе столѣтія область не составляла особаго удѣла, а принадлежала какъ часть къ другому удѣлу (Переяславскому); въ началѣ XII в. въ лицѣ Юрія Долгорукаго, младшаго сына Владимира Мономаха, она опять получила своего удѣльнаго князя, но при этомъ со столицей не въ Ростовѣ, а въ Суздалѣ; сынъ Долгорукаго Андрей Боголюбскій перенесъ столицу удѣла изъ Суздаля во Владимиръ Кляземскій, который скоро возвысился на степень столицы всего великаго княженія; въ началѣ XIII в. область раздѣлилась на двѣ отдѣльныя области—Суздальскую и Ростовскую. Мы поставимъ особо двѣ позднѣйшія области, именно—по позднѣйшему ихъ старшинству сначала Суздальскую, потомъ Ростовскую.

## Область Суздальская со столицею Владимиромъ Кляземскимъ.

У древивишихъ летописцевъ не читается нарочитыхъ записей объ основаніи Владимира Кляземскаго. Одинъ изъ нихъ, именно-лѣтописецъ Суздальскій временъ Всеволода Юрьевича, сділаль случайнымь образомь неопределенную заметку, что очь поставлень Владимиромъ Великимъ 1). Поздивний летописцы подъ этимъ Владимиромъ Великимъ разуменотъ одни Владимира святаго Святославича <sup>а</sup>), другіе Владимира Всеволодовича Мономаха 3). Не можетъ подлежать почти никакому сомивнію, что основателемъ Владимира долженъ быть считаемъ второй, а не первый: во времена Владимира святаго область Ростовско-Сувдальская составляла такую украйну Руси, что предполагать, будто ведикій князь могъ заботиться объ основаніи въ ней новыхъ городовъ, совершенно нев роятно (А что касается до Владимира Мономаха, то сначала будучи сыномъ князя Переяславскаго, т. е. Всеволода, а потомъ самъ княземъ Переяславскимъ, онъ вместе съ темъ быль и княземъ Ростовско-Суздальскимъ; о своихъ четырехъ путешествіяхъ въ Ростовъ Мономахъ говорить въ своей духовной грамотъ; объ его любви къ Ростову есть указанія въ Печерскомъ Патерикъ, объ его дъятельности частивите въ области Суздальской свидътельствуетъ построенная имъ въ Суздалъ каменная церковь).

Въ продолжение полуторыхъ столетій бывъ действительно столицей

<sup>1)</sup> Лаврент. лет. подъ 1176 г., 2 изд. стр. 358 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Никон. лѣт., Степен. кн. и другія,—у Карамз. І, прим. 463.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у Карамз. II, прим. 238.

великаго княженія і) и потомъ около стольтія столицею номинальной, Владимиръ Кляземскій въ настоящее время принадлежить къ числу губерискихъ городовъ далеко не лучшихъ. Онъ находится на лъвомъ берегу реки Клязьмы между нею и речкою Лыбедью (впадающею въ речку Рпеню <sup>2</sup>), не далеко отъ впаденія последней въ Клязьму) и расположенъ на половину на возвышенной плоскости, на половину по скатамъ къ Лыбеди и на низменной равнинъ у послъдней. Андрей Боголюбскій, избравшій Владимиръ въ свои столицы, по свидётельству лётописи, сильно устроилъ его городъ, доспъвъ къ нему (городу) ворота златая, а другая серебряная (Ипатск. лът. подъ 1175 г.), изъ коихъ первыя находились съ западнаго въйзда въ городъ отъ Москвы, а другія, какъ нужно думать, съ противоположнаго отъ Боголюбова. Всеволодъ Юрьевичъ въ большомъ городъ Боголюбскаго устроилъ внутренній меньшій городъ или Дътинецъ (Лаврент. лътоп. 1194 г.). Первый городъ, отъ котораго до настоящаго времени сохраняются довольно значительные остатки валовъ, позволяющіе опредвлить его очертаніе, и который обнималь весь посадъ наи весь городъ не въ смысле крепости, представляль изъ себя ту геометрическую фигуру, которая называется параллелограммомъ, т. е. продолговатый четвероугольникъ, имъющій одну поперечную линію длиннъе, а другую короче. Начинаясь у Клязьмы противъ Золотыхъ воротъ в), онъ шолъ на эти ворота и отъ нихъ къ Лыбеди, затемъ по Лыбеди до Нижегородской шоссейной дороги, отсюда къ Клязьме и по Клязьме вверхъ или назадъ до угла, откуда начато: продольныя линіи четвероугольника были параллельны Клязьмв и Лыбеди и шли по нимъ, а поперечныя шли на пересъкъ отъ одной ръки къ другой. Дътинецъ Всеволода состоялъ изъ двухъ внутреннихъ поперечныхъ стенъ въ четвероугольнике Боголюбскаго, такъ что последній разделялся ими (по длине) на три малые четвероугольника-внутренній (самый Детинецъ, заключавшій въ себе у Кляземской или южной стены соборь Боголюбскаго, княжескій дворець съ построенною Всеволодомъ церковію св. Лимитрія и монастырь Рождественскій) и два боковые (одинъ къ Москвъ, другой къ Боголюбову) 4). Необ-

<sup>1)</sup> Считаемъ отъ Боголюбскаго до Михаила Ярославича Тверскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Названіе должно разуміть какъ имя перенесенное съ Кіевской Ирпени, какъ это имбетъ себя и съ названіемъ Лыбеди.

<sup>\*)</sup> Подлинныя Золотыя ворота Боголюбскаго не сохранились; но точно изв'встно ихъ м'всто, на которомъ стоять новой постройки Золотыя ворота.

<sup>\*)</sup> Валы Дётинца Всеволодова тоже довольно значительно сохранились: валъ западный—противъ Владимирской часовни собора, черезъ дорогу отъ нея; валъ восточный—за домонъ 2-й городской полицейской части. По-за Дётинцу были рвы; отъ этого ивсто на большой городской улице ниже Рождественскаго монастыря называется Ивановскийъ мостойъ, хотя туть вёть никакого моста (т. е. туть быль мость черезъ ровъ).

ходимо думать, что въ лётописи подъ 1237 г. называется Печернимъ городомъ именно послёдній малый четвероугольникъ, а подъ Новымъ градомъ тугь же должно разумёть Дётинецъ. Кромё Золотыхъ и Серебряныхъ вороть упоминаются еще: Оринины и Мёдныя отъ Лыбеди и Воложскія отъ Клязьмы (которыя всё трои вели въ Дётинецъ,—Лаврент. лёт. подъ 1237 г.).

## Церкви во Владимирѣ и его окрестности.

- 1. Церковь св. Георгія. Строеніе каменных церквей во Владимирѣ началь Юрій Долгорукій, который изъ всёхъ князей домонгольскаго періода ознаменоваль себя тёмъ, что построилъ каменныя церкви въ нёсколькихъ пригородахъ своего удёла. Неизвёстно, въ какомъ году построенная имъ '), сейчасъ названная церковь св. Георгія, въ нов'ящей передёлкі (послі пожара 1778 г.) существуеть до настоящаго времени. См. о ней въ Церковно-историческомъ описаніи Владимирскихъ достопамятностей *іеромон. Іоасафа*, Владимиръ, 1857, стр. 105, и также въ Трудахъ Владимирскаго Статистическаго Комитета, выпускъ ІХ, статью К. Тихонравова: городъ Владимиръ въ началі XVII столітія, стр. 26 °).
- 2. Канедральный соборъ во имя Успенія Божіей Матери, построенный Боголюбскимъ, 1158—1160. См. о немъ выше, стр. 112.
- 3. Церковь неизвъстнаго воимени, на Золотыхъ воротахъ построеннаго Боголюбскимъ города, построенная имъ же, освящена въ 1164 г. (Лаврент. лът.; подобно Кіевской въ честь Благовъщенія?). Въ настоящее время не существуеть.
- 4. Церковь Спаса Вознесенія (теперь—Преображенія), съ монастыремъ, предъ сейчасъ помянутыми Золотыми воротами города, — недалеко отъ нихъ, если идти изъ города на лъвой рукъ, а если въ городъ — на правой, построенная имъ же, заложена въ 1164 г. (Лаврент. лът. подъ

<sup>1)</sup> Новгородская 4-я летопись говорить о церкви подъ 1152 г., но вовсе не въ томъ смысле, что она въ семъ году построена.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Свою каменную церковь Долгорукій, конечно, построиль какъ главную церковь города. На этомъ основаніи весьма вѣроятно предполагать, что онъ поставиль ее въ центрѣ города, какъ послѣдній нмѣлъ себя при немъ. Слѣдовательно, мѣсто-положеніе церкви можеть служить къ опредѣленію центра первоначальнаго Владимира, построеннаго отцомъ Долгорукаго Владимиромъ Мономахомъ (Церковь находится въ верхней части города, на западъ отъ нынѣшняго собора, построеннаго Воголюбскимъ, къ Золотымъ воротамъ, — приблизительно на равномъ разстоянія между однимъ и другими, или надъ самымъ спускомъ или весьма не далеко отъ спуска къ низменности Клязьмы: отъ нынѣшняго собора пройдя половину разстоянія къ Золотымъ воротамъ нужно поворотить и нѣсколько углубиться въ переулокъ налѣво).

1164 и 1218 гг.). Въ новъйшей передълкъ (послъ пожара 1778 г. существуетъ до настоящаго времени. См. о ней у *іеромон. Іоасафа* ibid. стр. 109.

- 5. Церковь Рождества Богородицы съ монастыремъ въ городѣ Боголюбовомъ, въ 11 верстахъ отъ Владимира, построенная имъ же одновременно съ Успенскимъ соборомъ ¹). Была украшена съ тѣмъ же баснословнымъ богатствомъ и великолѣпіемъ, какъ и послѣдній (подробное описаніе въ Ипатской лѣтописи подъ 1175 г. въ повѣсти объ убіеніи Боголюбскаго, 2 изд. стр. 395). Не существуетъ; нынѣшняя половины XVIII столѣтія (см. В. Доброхотова Древній Боголюбовъ городъ и монастырь съ его оврестностями, Москва, 1852).
- 6. Церковь неизвъстнаго древняго воимени, позднъе и въ настоящее время Покровская, въ одной съ небольшимъ верстъ отъ Боголюбова. Вовсе не упоминается въ лътописяхъ, но съ совершенною и такъ сказать несомнительною въроятностію усвояется Боголюбскому, ибо кромъ него некому было поставить тутъ каменной церкви, а что касается до неупоминанія, то лътописи прямо говорять, что онъ называють по имени только нъкоторыя изъ построенныхъ Боголюбскимъ церквей и что кромъ этихъ нъкоторыхъ онъ поставилъ и "иныя церкви многія камены различныя" (Ипатск. лът. подъ 1175 г., 2 изд. стр. 396). Можно и весьма въроятно полагать, что при церкви былъ учрежденъ Боголюбскимъ женскій монастырь, такъ сказать, парный къ Боголюбовскому, что въ древнее время было довольно обычно и причемъ ему былъ прямой примъръ въ Яросла-

<sup>1)</sup> Боголюбовъ или Боголюбовое, такъ названное Андреемъ Боголюбскимъ (который въ свою очередь получиль название отъ него, какъ бывшаго любинывъ ивстомъ его пребыванія и также ивстомъ его мученической кончины), а какъ до него называвшееся — неизвъстно, обыкновенно представляется какъ настоящій и собственный городъ. Но едва ли не правильнее представлять дело иначе, а именночто оно было просто сельское поивстье или загородная усадьба, дача князя, въ которой онь построиль великольпный дворець, обнесши его каменной стьной, каковая ствна, по древнему называвшаяся «городомъ», и дала название города самому пъсту; иначе сказать-едва ли не слъдуетъ представлять Боголюбовое просто какъ загородный замокъ князя, безъ всякаго при немъ настоящаго города (и только съ слободой или слободами холоповъ-ремесленниковъ). Если въ повъсти объ убіенім Боголюбскаго упоминаются «горожане Боголюбьскый (-Боголюбьци)», то подъ этими горожанами, соединяемыми съ дворянами (въ Лаврент. лет.), можно разуметь бояръ, жившихъ при князъ въ его городъ или запкъ, а не обыкновенныхъ горожанъ. Представляя дело по нашену, нужно будеть дупать, что на дворе своего занка Боголюбскій построняв доновый нонастырь, — что послів его смерти занокъ быль брошень, запустыв и исчезь, а монастырь остался, получивь въ собственность принадлежавшую замку землю.

вовыхъ монастыряхъ Георгіевскомъ и Ирининскомъ 1). Существуетъ до настоящаго времени, стоя одиноко въ полѣ и будучи приписана къ Боголюбовскому монастырю (у Доброхотова стр. 67 sqq съ приложеніемъ фасада перкви, а еще ея планы и фасады въ изданіи гр. Строганова: Дмитріевскій соборъ во Владимирѣ на Клязьмѣ, Москва, 1849. и въ Собраніи картъ, плановъ и рисунковъ къ Трудамъ перваго Археологическаго съѣзда въ Москвѣ, л. XXI).

- 7. Перковь Рождества Богородицы съ монастыремъ, построенная Всеволодомъ Юрьевичемъ въ продолжение 1192—1197 гг. (монастырь мужской, отъ перкви Рождественскій, быль поставленъ рядомъ съ княжескимъ дворцомъ, въ качествъ придворнаго, каковымъ у Боголюбскаго былъ Боголюбовскій, находившійся въ городъ или оградъ его Боголюбовскаго дворца). Недавно замънена новою, построенною въ древнемъ стилъ (см. книжку: Владимирскій Рожественъ монастырь XII в., К. Тихонравова, Владимиръ, 1869, съ видами древней, въ какомъ видъ она была предъуничтоженіемъ, и новой церквей).
- 8. Церковь во имя праведии. Іоакима и Анны на воротахъ города или ограды Успенскаго собора, построенная епископомъ Іоанномъ въ 1196—97 гг. Не существуетъ.
- 9. Церковь Успенія Божіей Матери съ монастыремъ женскимъ, построенная супругою Всеволода Юрьевича Маріей (по словамъ Тверск. лът. подъ 1205 г. дочерью "Шварлова Ческаго") въ продолженіе 1200—1202 гг. Существуеть до настоящаго времени, но значительно передъланная (или послъ пожара 1855 г. или ранъе). См. *iepoм. Ioacaфa* ibid. стр. 44.
- 10. Церковь св. мученика Димитрія на княжемъ дворѣ, прекрасная по словамъ лѣтописца, построенная неизвѣстно въ какомъ году тѣмъ же Всеволодомъ Юрьевичемъ († 1212). Существуетъ до настоящаго времени и въ 1835—47 гг. по Высочайшему повелѣнію ученымъ образомъ реставрирована, см. спеціально ей посвященное вышеупомянутое изданіе ур. Строганова, также книгу В. Доброхотова Памятники древности во Владимирѣ Кляземскомъ.
- 11. Церковь Воздвиженія креста на Торговищи, построенная Константиномъ Всеволодовичемъ въ 1218 г. и, если не ошибаемся, въ настоящее время не существующая.
  - 12. Церковь св. Михаила, построенная или только украшенная имъ

<sup>1)</sup> Въ повъсти объ убісній Андрея Боголюбскаго, какъ она читается въ-Мпатской льтописи, упоминается «Арсеній, игуменъ (монастыря) святою Кузим и Демьяна», находившагося гдів-то близь Боголюбова (2 изд. стр. 401). Можеть быть, этотъ Арсеній и быль игуменомъ монастыря, находившагося при нынъшней Покровской церкви, т. с. игуменъ монастыря женскаго, что въ древнее время было обычно (и о чемъ см. ниже въ главь о монастыряхъ).



же (онъ вел. княземъ въ 1217—1218 г.) и находившаяся или на его или близь его княжаго двора (Лавр. лът. подъ 1227 г.). Не существуетъ.

## Въ пригородахъ Владимира каменныя церкви находились:

Въ Суздаль съ его окрестностью три:

- 1. Соборная Богородицы, бывшая первою каменною во всей области. Первоначально была построена въ неизвъстномъ году Владимиромъ Мономахомъ съ епископомъ Ростовскимъ Ефремомъ (Лавр. лът. подъ 1222 г.). На мъстъ первой, начавшей рушиться отъ старости, вел. кн. Юрій Всеволодовичъ (съ епископомъ Симономъ) въ продолженіе 1222— 1225 гг. построняъ новую. Не существуеть, бывъ замънена новою.
- 2. Церковь Спаса, построенная въ неизвъстномъ году Юріемъ Долгорувнить (Новг. 4-я лът. подъ 1152 г.). Какъ кажется, не существуетъ (къ этой церкви должны быть относимы слова Симона въ Патерикъ, въ разсказъ о живописцахъ, что Юрій Долгорукій создаль во градъ Суждали каменную церковь въ мъру Печерской церкви. Весьма однако это сомнительно, если только не разумъть подъ мърою одинъ планъ, но не размъры).
- 3. Въ трехъ-четырехъ верстахъ отъ Суздаля, въ селѣ Кидекшѣ, на рѣкѣ Нерли, "идѣже бѣ становище святою мученику Бориса и Глѣба", и которое, по всей вѣроятности, составляло загородную дачу княжескую, была построена каменная церковь въ честь мучениковъ Юріемъ Долгору-кимъ (Лавр. лѣт. подъ 1159 г.). Существуетъ въ древнемъ видѣ до настоящаго времени (ея планъ и фасадъ см. въ Собраніи картъ, плановъ и пр., л. XVI).

Въ Переяславий Залискомъ церковь Спаса, заложенная тимъ же Юріемъ Долгорукимъ, а посли него доконченная Андреемъ Боголюбскимъ (Лавр. лит. подъ 1157 г.). Существуеть въ древнемъ види до настоящаго времени (городской соборъ. Ея фасадъ у Мартынова и Снешрева въ Русской старинъ, годъ первый, и у Толст. и Кондак. въ Русскихъ древностяхъ фиг. 32, а фасадъ и планъ въ сейчасъ помянутомъ Собраніи, л. XVII).

Въ Юрьевъ Польскомъ церковь св. Георгія, построенная тѣмъ же Юріемъ Долгорукимъ, а въ 1230 г. по причинъ обветшанія замѣненная новою отъ его внука Святослава Всеволодовича. Существуетъ до настоящаго времени; весьма замѣчательна, какъ мы говорили выше, своими барельефами, которыми украшена сплошь и кругомъ вся и которые, къ прискорбію, въ значительной части закрыты позднѣйшими пристройками (Ея планъ безъ фасада въ томъ же Собраніи, л. XIII, а фасадъ и образцы барельефовъ у Толст. и Кондак. ibid. фигг. 76—85 и 88—94) 1).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> По увърению такъ называемой Тверской льтописи, Святославъ Всеволодовичъ самъ былъ мастеромъ построенной имъ церкви: «м създа ю (церковъ) Свято-21\*

Въ Нижнемъ Новгородъ перковь Спаса Святаго, заложенная вельки. Юріемъ Всеволодовичемъ въ 1225-мъ году (послъдующій Преображенскій соборъ, существующій теперь въ поздивишей перестройкъ, — Лаврент. лът.).

### Область Ростовская.

Въ области Ростовской каменныя церкви извъстны въ самомъ Ростовъ и въ Ярославлъ.

#### Въ самомъ Ростовъ:

- 1. Соборная церковь Успенія Божіей Матери, на мѣсто сгорѣвшей деревянной въ 1160 г., начатая строеніемъ послѣ сего года, когда оконченная—неизвѣстно (по Тверск. лѣт. освященная въ 1162 г.), но въ 1187 г. исписанная стѣннымъ писаніемъ (Лавр. лѣт., 1187 sub fin.). Передъ 1213 г. она пала, вѣроятно обгорѣвъ въ великій пожаръ 1211 г., и въ этомъ году кн. Константиномъ Всеволодовичемъ (первымъ Ростовскимъ послѣ св. Бориса) заложена новая, которая, стоявъ до 1408 г., въ семъ послѣднемъгоду сгорѣла. Нынѣ существующій соборъ принимается за перестроенный послѣ 1408 г. древній; но мы рѣшительно въ этомъ сомнѣваемся и полагаемъ, что онъ гораздо позднѣйшій. Фасадъ его у Толст. и Кондах. івід. фиг. 41.
- 2. Церковь свв. мучениковъ Бориса и Глѣба на княжемъ дворѣ, построенная кн. Константиномъ Всеволодовичемъ въ продолжение 1214—1218 гг.. Давно замѣнена новою (которая стоитъ близь стѣны соборнаго Кремля, противъ юговосточнаго ея угла, если не измѣняетъ намъ память, а не противъ югозападнаго, какъ читаемъ въ находящихся у насъ подъ руками книгахъ).

(Симонъ въ Патерикъ, въ разсказъ о живописцахъ, говоритъ: "въ своемъ княжении христолюбецъ Володимеръ (Мономахъ), вземъ мъру божественныя церкви Печерскія, всъмъ подобіемъ създа церкви въ градъ Ростовъ,—въ высоту и въ широту и въ долготу". Какую церковь разумътътутъ, мы находимся въ совершенномъ недоумъніи).

(Планъ и видъ позднъйшаго великолъпнаго соборнаго Кремля, первоначальную пъль котораго мы указывали выше, см. въ книгъ ур. Томстаго Древнія святыни Ростова-Великаго).

славъ чюдну, рёзанымъ каменемъ, а самъ бё мастеръ», — Собр. лётт. XV, 355. По извёстію, читаемому у Татищева, «мастеръ былъ Болгарскій»,—Ш, 456.



## Въ Ярославлѣ:

- 1. Церковь Успенія Божіей Матери на княжемъ дворѣ, заложенная Константиномъ Всеволодовичемъ въ 1215 г. Нынѣ каеедральный соборъ и позднѣйшей постройки.
- 2. Церковь Спаса въ монастырѣ (нынѣ архіерейскомъ), заложенная тѣмъ же Константиномъ Всеволодовичемъ († 1218 г.) и оконченная въ 1224 г. его сыномъ Всеволодомъ. Не существуетъ, бывъ замѣнена новою.

# 11. Тиутаракань.

Въ этой маленькой, отдаленной колоніи нашей, которою мы владёли весьма не долго, мы построили, въ продолженіе нашего владёнія, дв'в каменныя церкви:

- 1. Въ 1022 г. Мстиславъ Владимировичъ, князь Тмутараканскій, вышелъ войной на Касожьскаго князя Редедю. Этотъ послъдній предложиль ръшить дёло единоборствомъ между ними самими. Мстиславъ, принявъ предложеніе, далъ обътъ создать церковь во имя Божіей Матери, если останется побъдителемъ. Онъ одолълъ и заръзалъ Редедю и, возвратившись въ Тмутаракань, тотчасъ же заложилъ обътную церковь.
- 2. Преп. Никонъ Печерскій, сподвижникъ преп. Антонія, отшедъ изъ Печерскаго монастыря въ островъ Тмутаракань, по словамъ Нестора въ житіи преп. Оеодосія, "ту обрѣтъ мѣсто чисто близь града, сѣде на немъ, и Божіею благодатію возрасте мѣсто то и церковь святыя Богородица возгради на немъ, и бысть монастырь славнъ" (по изд. Бодянск. л. 9). Выраженіе Нестора "возгради", правда, не совсѣмъ опредѣленно, но при господствовавшей въ тѣхъ мѣстахъ у Грековъ архитектурѣ исключительно каменной, не естественно думать, чтобы Никонъ хотѣлъ устроить монастырь славный съ церковію деревянной.

Digitized by Google

# отдълъ второй.

# Самое богослужение.

#### I.

## Переводъ богослужебныхъ книгъ на славянскій языкъ.

Съ первой минуты принятія нами христіанства при Владимир'я богослуженіе начало быть совершаемо у насъ не на чужомъ греческомъ, а на нашемъ собственномъ славянскомъ язык'в.

Благоденніемъ перевода греческихъ богослужебныхъ княгъ наславянскій языкь мы-Русскіе вийсть сь другими Славянами обязаны Греку половины IX въка Константину философу (по предсмертному монашескому имени-Кириллу). Хотя переводчикь за свой трудь величается отъ насъ славянскимъ первоучителемъ и славянскимъ апостоломъ, однако заслуга его обыкновенно представляется далеко не вътомъ видъ, какъ она имъетъ себя въ дъйствительности. По обыкновеннымъ представленіямъ дёло было такимъ образомъ. Въ половинъ IX въка западный славянскій народъ Моравы, не задолго предъ тъмъпринявшіе христіанство оть Римской половины церкви, были недовольны, что богослужение совершается у нихъ, какъ во всей этой половинъ церкви, на чужомъ латинскомъ языкъ, и возъимъли желаніе слушать его на своемъ собственномъ славянскомъ. Зная, что папа не согласится исполнить такое желаніе, и будучи увітрены, что, напротивъ, охотно согласятся исполнить его Греки, Моравы и обратились къ последнимъ съ просъбою перевести для нихъ греческія богослужебныя книги на славянскій языкъ. Константинопольскій императоръ Механлъ III (842-867), къ которому Моравы обратились съ своею просьбою, действительно приняль ее весьма благосклонно и тотчась же поручиль дело перевода книгь Константину философу, который быль однимь изъ тогдашнихъ греческихъ ученыхъ и который, по въкоторымъ случайнымъ обстоятельствамъ, зналъ славянскій языкъ. Въ

авиствительности дело было далеко не такъ. Моравы, не задолго предъ темъ принявшіе христіанство, никакъ не могли возымёть желанія слушать богослужение на своемъ славянскомъ языкв. Въ Римской половинъ церкви было общимъ принятымъ порядкомъ, чтобы всъ приналлежащіе къ ней народы совершали богослуженіе на одномъ для всёхъ датинскомъ явыкъ. Полагать, чтобы народъ, только что принявшій христіанство, могь найти общій существующій порядокъ неправильнымь. могъ возстать и протестовать противъ него, значить предполагать нвчто совсёмъ противное всякой вёроятности и всякой исторической логакъ. Протестъ противъ существующихъ, незаконныхъ и неправильныхъ, порядковъ народы обыкновенно поднимають,--и не народы собственно, а отдёльные избранные люди въ нихъ (ибо народы, какъ народы, -- да извинить насъ читатель, -- въ семъ случав суть не что иное, какъ панурговы стада), - не тотчасъ какъ ихъ примуть, а послъ того, какъ досыта наживутся съ ними и, испытавъ все ихъ неудобство, дорастуть до ихъ критики. Такимъ образомъ, Моравы, только что принявшіе христіанство, никакъ не могли возстать противъ порядковъ Римской церкви, а съ жалобами и сътованіями на нихъ или же безъ сего должны были безпрекословно покориться и покоряться имъ. Но, говорять, Моравамъ помогли туть Греки: не будучи въ состояни сами придти къ протесту противъ порядковъ Римской церкви, они-де были приведены къ нему примеромъ церкви Греческой, которая дозволяла всвиъ народамъ совершать богослужение на своихъ собственныхъ явыкахъ. Въ томъ-то однако и дело, что Греческая церковь ІХ века вовсе не представляла этого примера. Какъ народы, обращавшиеся къ Римской церкви, должны были совершать богослужение на латинскомъ языкъ, такъ и народы, обращавшіеся тогда къ Греческой церкви, должны были совершать его на языкъ греческомъ, — этими послъдними были именно единоплеменные Моравамъ Славяне Балканскаго полуострова, жившіе въ предълахъ византійской имперіи, которые начали принимать христіанство оть Грековъ задолго до Моравовъ и для которыхъ Греки вовсе не думали переводить своихъ богослужебныхъ книгъ на славянскій явыкъ. Что касается до действительныхъ мыслей и чувствъ тогдашнихъ Грековъ, то несомивно, что они, совершенно такъ же какъ латиняне, были самымъ решительнымъ образомъ за то и того ученія, чтобы у всёхъ народовъ ихъ Греческой церкви богослужение совершалось на одномъ греческомъ языкъ. Такимъ образомъ, Моравы вовсе не могли обращаться къ Грекамъ съ просьбою перевести для нихъ греческія богослужебныя книги на ихъ славянскій языкъ. Какимъ же образомъ случилось, что они получили переводъ греческихъ

книгь? Дёло было слёдующимъ образомъ. Моравы, до IX вёка жившіе подобно всёмъ другимъ Славянамъ разрозненно и безглавно и поэтому находившіеся въ зависимости отъ Нівмцевъ, въ началів сего IX вівва успъли сплотиться въ одно цълое и довольно сильное государство, вивств съ чвиъ сбросили съ себя и помянутую зависимость. Вследствіе этого между ними и Нъмцами, желавшими снова покорить ихъ себъ, началась ожесточеннъйшая борьба. Ища себъ союзниковъ противъ Моравовъ, Немцы успели привлечь на свою сторону Болгаръ, которые владъли тогда Панноніей (ныньшней Венгріей) и были непосредственными сосъдями Моравовъ съ востока 1). Союзъ Нъмцевъ съ Болгарами вынудиль Моравовъ искать союза съ Греками, которые, будучи въ свою очередь сосъдями послъднихъ, могли парализовать ихъ содъйствіе Нъмпамъ, и посольство для сего-то политическаго или военнаго союза Моравы и отправили ыт импер. Михаилу III. Союзъ политическій въ то время необходимо должень быль сопровождаться и союзомъ церковнымъ, т. е. Моравы, ища заключить съ Греками первый союзь, необходимо должны были вмъсть съ тьмъ предложить себя въ вависимость патріарха Константинопольскаго вмёсто бывшей дотолё зависимости отъ папы Римскаго. Такъ это и было ими сделано. По заключенін обовкъ союзовъ, нужно было отправить въ Моравію, принятую подъ власть патріарха Константинопольскаго, греческихъ священниковъ. Въ начальники надъ имъвшими отправиться священниками быль избрань нашь Константинь философь, священникь саномь, и онъ-то по собственной иниціативъ и ръшиль дать Моравамъ греческое богослужение въ переводъ на ихъ народный языкъ. Т. е. иначе сказать, среди господствовавшаго въ ІХ въкъ между Римлянами и Греками ученія о двухъ богослужебныхъ языкахъ — латинскомъ и греческомъ Константинъ философъ выступилъ какъ реформаторъ и новаторъ, провозгласившій принципъ равноправности всёхъ языковъ и національности богослуженія и осуществившій свое новое ученіе въ приложеніи къ Моравамъ.

Такимъ образомъ, богослуженіемъ на своемъ собственномъ языкъмы, православные Славяне, обязаны не Моравамъ и не Грекамъ, при чемъ Константинъ философъ былъ бы только орудіемъ исполненія чужой мысли, а исключительно и всецьло сему последнему. Въ Греческой церкви ІХ въка, такъ же какъ и въ Латинской, было ученіе объодномъ богослужебномъ языкъ и если это ученіе пало и мы не сдълались его рабами, то именно благодаря тому, что въ лицъ Константина.

<sup>1)</sup> Славянофиланъ, конечно, это не понравится, но увы! это фактъ.



философа намъ посланъ былъ великій человінь, который возсталь протявь него и въ приложеніи къ намъ діломъ сокрушиль его 1).

<sup>1)</sup> Отвергая общепринятое мивніе, им идемь противь житія Константинова (разунћенъ — Паннонскаго), на которомъ оно основывается и авторитетъ котораго и мы съ своей стороны признаемъ столько же, сколько и другіе. Но необходимо дунать, что вь данномъ случай авторъ житія погрішаеть противъ відомой ему мстины. Писавъ после того, какъ переводъ быль сделанъ въ недрахъ Греческой перкви и быль ею допущень, онь, во-первыхъ, увлекается желаніемъ противопоставить свою церковь церкви Римской. почему и представляеть дело такинь образомъ, будто Моравы искали перевода отъ Греческой церкви, уверенные получить его отъ ней. Во-вторыхъ, несомитино, что авторъ малодушествуетъ и, умаляя истинную заслугу Константина, представляеть его только исполнителемъ готовой мысли о переводъ затънъ, чтобы сиягчить его ининую (въ глазахъ своихъ греческихъ современниковъ) вину за совершенное имъ необычное и такъ сказать революціонное дъло: Константинъ-де ръшился на подобное дъло потому только, что о невъ была просьба оть Моравовъ. А наконець, въ-третьихъ. не безъ вероятности, можно подозрѣвать у него особый умысель: представляя дѣло такимъ образомъ. что мысль о переводъ, заявленная Моравами, была встръчена Греками съ величайшимъ сочувствіемъ, авторъ кочеть обличать этимъ современныхъ себъ Грековъ, порицавшихъ переводъ. Что Моравы вовсе не могли просить перевода, такъ какъ ни сами не могли придти къ мысли о немъ и не видъли въ современной или тогдашней Греческой церкви примъра, которымъ бы могли быть приведены къ послъдней, это не--сомнънно (а о древней Греческой церкви, бывшей въ семъ отношении нисколько не похожею на поздивншую и двиствительно представлявшею изъ себя то, чемъ изображается въ житін позднівшия, вовсе не могли они знать, ибо, конечно, было бы наивно представлять ихъ себ'ь людьми, учившимися церковной исторіи въ духовной академія). Но если переводъ данъ былъ Моравамъ не прошенный ими, по чьей-то собственной иниціативь въ Константинополь, то полагаемь, не можеть быть спора о томъ, по чьей именно -- Константина или правительства: правительство вовсе не заботилось о томъ, чтобы дать этоть переводь собственнымъ обращавшимся въ христіанство Славянамъ и следовательно ясно, что оно не думало о подобномъ переводъ. Что поздиващие Греки были совствить не трхъ мыслей и расположений, которыя имъ усвояются въ житін, а за житіемъ и новыми изследователями, на это мы имъемъ положительныя доказательства. Болгарскій писатель конца IX— начала X въка, черноризецъ Храбръ, писалъ нарочитое сочинение въ защиту Константинова перевода отъ нарекателей (сказаніе о письментахъ): подъ нарекателями, конечно, нельзя разумьть Латинянъ (до мыслей которыхъ Храбру не было никакого дела) и жожно разумьть только Грековъ. Греческій авторъ житія Климента Вълицкаго старается извинить и оправдать Константина предъ своими греческими читателями за такое странное дело, какъ переводъ книгъ съ греческаго языка на славянскій: онъ быль вынуждень къ этому, говорить авторь, только настоятельной нуждой-краймей тупостью Болгарь (для которыхь, по его инфијю, сделань переводь), не разу

Константинъ философъ послё приступа къ переводу греческихъбогослужебныхъ книгъ на славянскій языкъ жилъ очень недолго, аименно—лётъ около четырехъ или пяти; но трудившись надъ нимъ съвеличайшимъ усердіемъ онъ успёлъ перевести весь кругъ собственнобогослужебныхъ книгъ. Послё его смерти (14 Февраля 869 г.) остался старшій брать его Менодій, бывшій потомъ архіепископомъ Моравскимъ († 6 Апрёля 885 г.), который перевелъ всю Библію (за исключеніемъ, по неизвёстной намъ, какъ можно думать—случайной, причинѣ, книгъ-Маккавейскихъ), Номоканонъ (Іоанна Схоластика) и большее или меньшее количество писаній отеческихъ.

Отъ Моравовъ заимствовали славянскія богослужебныя книги Болгары, а отъ сихъ последнихъ заимствовали ихъ и мы—Русскіе.

Я уже говориль выше, что въ нашихъ лѣтописяхъ нѣть ни единаго слова объ этомъ заимствованіи нами у Болгаръ славянскихъ богослужебныхъ книгъ, какъ будто бы его совсѣмъ и не было. Вѣроятнѣйшимъ отвѣтомъ на вопросъ, когда именно Владимиръ заимствовалъкниги, представляется то, что онъ сдѣлалъ сіе еще прежде приступавъ общему крещенію народа, ибо иначе должно было бы на время вводить у новокрещенныхъ богослуженіе греческое или же оставить ихъ безъ богослуженія. То мнѣніе, будто Владимиръ получилъ славянскія кныги отъ Болгаръ при посредствѣ Грековъ, въ Корсуни нли не

иввшихъ прекрасной греческой рачи. Вообще, позднайшие Греки, съ мыслыю объединизаціи варваровъ или безъ сей мысли, рушительно не наклонны были къ тому, чтобы поощрять варварство на свой собственный счеть. Если Вальсамонъ напредложенный ему Александрійскимъ патріархомъ Маркомъ вопросъ: «безопасно ли дозволять православнымъ Сирамъ и Армянамъ и другимъ служить на своихъ языкахъ или непременно првиуждать ихъ служить на греческомъ языке», отвечалъ, что православные изъ другихъ народовъ, совствъ не знающіе греческаго языка, могуть служить на своихъ языкахъ, подъ условіемъ точнаго перевода греческихъбогослужебных книгъ (у Радан и П. IV, 452, 'Ерфт.-'Апохр. 5): то, во-первыхъ, онъ былъ человекъ до некоторой степени возвышавшійся надъ общинь уровнемъ; во-вторыхъ, и какъ дунаенъ-главное, онъ былъ патріаруъ Антіохійскій (бывъ уже каковынь онь писаль свои ответы Марку, какь показываеть надписаніе): вь егособственномъ патріархать сельское населеніе было сирское и арабское и отъ вреженъ глубокой древности употреблядо въ богослужении свои собственные, сирский ж арабскій, языки; добровольно или недобровольно терпя обычаи своего патріархата, освященные глубокою древностью, Вальсамонъ, естественно, долженъ быль отвъчать то, что отвъчаль. Между тъпъ вопросъ Марка даеть знать, какія высли были. нежду Грекани на счетъ употребленія въ богослуженіе других языковъ кромф греческаго.

въ Корсуни, совершенно неосновательно. Греки не питали ни малъйшей нёжности къ славянскимъ книгамъ и никакъ не могли имёть охоты
услуживать Владимиру ихъ доставленіемъ; притомъ же послёдній вовсе
и не нуждался въ ихъ услугахъ, имён полную возможность обратиться
къ Болгарамъ самъ непосредственно. Не знаемъ, пытались ли Греки
препятствовать Владимиру въ усвоеніи славнискаго богослуженія, мечтая навизать намъ богослуженіе греческое, но, какъ говорили мы выше,
весьма вёроятно, что противъ возможности сего были принимаемы имъсвои мёры.

Не однократно приходилось говорить намъ выше, что славянскій языкъ нашихъ богослужебныхъ книгъ называется нашимъ собственнымъ языкомъ далеко не въ собственномъ смыслё: онъ есть славянскій, но не нашъ русскій, а болгарскій, и въ отношенія къ понятности весьмадалеко не то, что первый. Есть люди, которые смотрять на это обстоятельство странными глазами, именно - которые видять въ такъ называемомъ церковно-славанскомъ, или иначе — болгарскомъ языкъ богослужебныхъ книгъ какъ бы языкъ къмъ-то предназначенный для богослуженія всёхъ православныхъ славянскихъ народовъ, подобно латинскому языку Римской церкви. На самомъ дёлё ничего подобнаго не бывало и болгарскій языкъ сталъ церковно-славянскимъ или богослужебнымъ языкомъ и другихъ православныхъ Славянъ просто по волъ и по винъ самихъ этихъ народовъ. Константинъ философъ перевелъ для Моравовъ греческія богослужебныя книги на ихъ моравскій языкъ. Болгары, заимствовавъ книги отъ Моравовъ, переложили ихъ съ моравскаго на свой болгарскій языкь і). Другимъ славянскимъ православнымъ народамъ, т. е. намъ съ Сербами, оставалось дълать тоже самое, т. е. заимствуя у Болгаръ книги, перелагать ихъ на собственные народные языки. Но ни мы, ни Сербы этого не сдёлали, а такимъ обра-

<sup>1)</sup> Переложили однако, должно дунать, такъ, что не нало оставили норавизновъ, чего не хотять знать иные наши славянскіе филологи и что въ тоже время составляеть для нихъ камень претыканія (Мы хотить сказать: болгарскій языкъ богослужебныхъ книгъ, по всей вёроятности, долженъ быть представляемъне какъ чистый древне-болгарскій языкъ, а какъ болгарскій съ большей или меньшей прим'ясью моравизмовъ, следовательно—языкъ бол'яе или менъе искусственный, тотя не въ томъ смыслё, чтобы кто нибудь сдёлалъ языкъ искусственнымъ нарочнов нам'еренно,— что нел'япо, а въ томъ смысле, что онъ сдёлался таковымъ ненашеренно и случайно. Изъ сказаннаго следуетъ, что церковно-болгарскій языкъ долженъ быть изучаемъ не только при помощи живаго болгарскаго языка, но ви'ястъ и языка моравскаго).



зомъ и явился у насъ и у нихъ языкъ церковно-славянскій, или что тоже — оставленный безъ измёненія болгарскій языкъ богослужебныхъ внигь. Есть люди весьма довольные этимъ обстоятельствомъ въ виду того, что церковно-славанскій языкь доставляеть множество словъ для такъ называемаго высокаго слога и что въ некоторыхъ случаяхъ онъ даеть возможность избъгать тривіальности (напр. не называть Господа Господиномъ, какъ было бы по-русски). Но первое изъ сейчасъ укаванныхъ удобствъ, если только считать его удобствомъ, несомивнио доставляль бы и свой собственный русскій языкь, ибо языкь книжный скоро устарёль бы противь говорнаго, а второе удобство вовсе не имъетъ той серьёзной важности, которую ему усвояють, и все двло туть просто въ привычки (какъ показываеть примиръ Нимцевъ, Французовъ и Англичанъ); между твиъ мы, т. е. народъ нашъ не быль бы обреченъ на то, чтобы слушать богослужение на языкъ далеко не совсвиъ для него понятномъ. Причиной, почему не были переведены нами богослужебныя книги съ болгарскаго языка на нашъ собственный русскій, прежде всего, какъ мы увърены, была наша косность; затемь, другою и действительною причиной должно быть считаемо то, что нашъ языкъ, дотолъ весьма мало письменный, не былъ обработанъ и приготовленъ для письмени и что такимъ образомъ переложение на него представляло бы большой трудь, требовавшій борьбы съ нимъ и его организаціи 1).

Въ церковномъ языкъ нашемъ отчасти въ древнее время существовали и потомъ вышли изъ употребленія, отчасти же и до настоящаго времени остаются слова, взятыя изъ языковъ западныхъ—латинскаго и нъмецкаго: таковы весьма употребительныя въ древнее время, но послъ вышедшія изъ употребленія, комкати—причащаться и комканіе—причастіе отъ латинскихъ: communicare и communicatio; таковы досель остающіяся — церковь отъ нъмецкаго Kirche, олгарь отъ ла-

<sup>1)</sup> Церковное правительство наше допонгольскаго періода, въроятно, вовсе не поднимало мысли о томъ, чтобы перевести богослужебныя книги съ болгарскаго языка на русскій, ибо митрополитами нашими, которые могли бы поднять подобную мысль, въ періодъ домонгольскій, были почти исключительно Греки. Но частныя попытки въ этомъ родѣ несомивно бывали. Таковую частную попытку перевода на чистый русскій языкъ, напримъръ, представляеть собою такъ называемое Галичское или Крылосское евангеліе 1144 г. (Описаніе его, принадлежащее О. И. Буслаеву см. въ «Матеріалахъ для исторіи письменъ», изданныхъ къ столътнему зобилею Московскаго университета, стр. 11).

тинскаго altare<sup>1</sup>). Необходимо думать, что слова эти были усвоены Болгарами и отъ нихъ нами — Русскими при посредствъ Моравовъ <sup>2</sup>).

О славянскихъ первоучителяхъ или славянскихъ апостолахъ Константинъ и Менодіи дошло до насъ много сказаній на явыкахъ-славянскомъ, латинскомъ и греческомъ. Изъ всёхъ дошедшихъ сказаній единственно первоначальныя и достовёрныя суть славянскія такъ называемыя (не совсемь правильно) Паннонскія житія Константина и Менодія, написанныя ихъ учениками (и изъ нихъ Константиново, какъ должно заключать по его признакамъ, еще при жизни Мееодія) з); все же остальное есть позднъйшее 4). Латинская Vita cum translatione принадлежить не современнику Константинову Гавдерику, епископу Велитрскому (по нынъшнему Веллетрійскому) или точеве-не Іоанну, діакону Римской церкви, писавшему по просьбѣ Гавдерика жизнь Климента Римскаго, но за смертію не окончившему своего труда (и поэтому не сказавшему о возвращенін мощей Климента въ Римъ Константиномъ, что должно было составлять последнюю главу его сочиненія), а писателю конца XI—начала XII въка Льку Марсиканскому, бывшему сначала монахомъ Монтекассинскимъ, а потомъ епископомъ Остіенскимъ, какъ это ясно видно изъ свидѣтельствъ Іакова de Voragine и Петра de Natalibus. Источники Льва (который зналь пославянски или можеть быть даже, и какъ будто вёроятиве, быль родомъ Славянинъ), суть Паннонское житіе Константина и слово объ обрътеніи мощей Климента, "историческу бесёду имуще". Греческое житіс Климента Бълицкаго, будто бы принадлежащее архіспископу Ософилакту 5).

<sup>5)</sup> Неизвъстный авторъ житія выдаеть его за произведеніе архіспископа Ософилакта, а самаго Ософилакта выдаеть за ученика Климентова. Но архіспископъ



<sup>1)</sup> Также цесарь, изъ котораго царь, виъсто греческаго кесарь.

<sup>\*)</sup> И въ самой Болгагін сидёло нёкоторое время латинское духовенство, но это сидёніе было такъ непродолжительно (866—870), что едва ли могло оставить послё себя какіе нибудь слёды.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впервые обратиль серьезное вниманіе ученыхь на эти житія и прекрасно разобраль ихь (не совсёмъ правильно впрочемъ назвавъ ихъ Паннонскими) покойный А. В. Горскій въ статьѣ: «О св. Кириллѣ и Месодіи», помѣщенной въ Москвитянинѣ 1843 г., ч. III, № 5. Самыя житія напечатаны покойнымъ Бодянскимъ въ Чтеніяхъ Общ. Ист. и Древн., 1863 г. кн. 2 и 1864 г. кн. 2.

<sup>4)</sup> Разборъ всёхъ сказаній (не особенно критическій) въ книгѣ Бодянскаго: «О времени происхожденія славянскихъ письменъ» и въ книгѣ Воронова (съ которымъ мы тоже далеко не во всемъ согласны): «Кирилъ и Мееодій,—главнѣйшіе источники для исторіи свв. Кирилла и Мееодія», Кіевъ, 1877. Къ нимъ должно присоединить изданіе г. Бильбасова: «Кирилъъ и Мееодій».

которое утверждаеть, что Константинь изобрёль азбуку и сдёлаль переводь книгь не для Моравовь собственно, а для Болгарь, и что онь быль потомь учителемь Болгарь и вмёстё Моравовь, представляеть собою не что иное, какъ образецъ греческаго баснословія і). Оно написано въ Болгарін во времена господства въ ней Грековъ и цёль его есть—съ одной стороны удовлетворить претензіи Болгарь думать, будто славянская азбука изобрётена именно для нихъ и будто они обращены въ христіанство именно первоучителями, а съ другой стороны—увёрить Болгарь, что Константинь и Мееодій перевели богослужебныя книги на славянскій языкъ не потому, чтобы этому такъ и надлежало быть, а только по настоянію крайней нужды вслёдствіе скотоподобной (хтумобус) тупости ихъ соотечественниковъ, которымъ никакъ не давался прекрасный еллинскій языкъ, и что самъ князь болгарскій Борисъ быль рёшительно на сторонё сего послёдняго.

Константинъ и Месодій, природные Греки по своей національности и вовсе не греческіе Славяне <sup>а</sup>), были уроженцы города Осссалоники или Солуни. Они были сыновья одного містнаго знатнаго вельможи, по имена Льва, по фамиліи, къ сожалінію, неизвістнаго, который занималь въ свосимь родномь городі должность друнгарія (δρουγγάριος), чте значить номощникь или товарищь стратега, т. е. по нашему должность помощника или товарища генераль-губернатора. Въ многочисленной семьі Льва Месодій быль однимь изъ старшихь, Константинь же самый младшій. Годь рожденія перваго неизвістень, второй же родился въ 827 году.

Менодій по примітру отца служиль въ военной служов; рано отличился своими способностями и въ молодыхъ літахъ быль поставленъ сравнижельно на высокое місто, а именно — въ начальники или губернаторы

Ософилакть жиль во второй половинѣ XI—началѣ XII вѣка. Такъ какъ онъ могъ быть выданъ за ученика Климентова только такое время спустя послѣ его смерти, какъ уже перестало быть точно извѣстнымъ, когда онъ жилъ, то этимъ приблизительно опредѣляется ранній крайній срокъ появленія житія (а усвоять житіе самому Ософилакту и доказывать, будто авторъ не выдаетъ себя за ученика Климентова, весьма странно).

<sup>1)</sup> Авторъ доходить до того, что страну Моравію превращаеть въ городъ Моравъ страны Панноніи (Μόραβος τῆς Πανονίας,—§ ІІІ) и что Коцела, вассальнаго Нѣицамъ князя или князька крошечной части Панноніи, дѣлаеть государемъ всей ен: τῆς Πανονίας συμπάσης хρατοῦντα,—§ ІV, слѣдовательно Ростислава и Святополка Моравскихъ его подручниками! (Ученый читатель, желающій видѣть курьёзы нашего автора, пусть сравниваеть его съ Паннонскийъ житіемъ Константина въ разсказѣ о входѣ послѣдняго въ Римъ).

<sup>2)</sup> Какъ объ этомъ ясно свидътельствуеть житіе Константиново, а «и Гърьци любяще и изъ дътска» въ житіи Месодієвомъ должно читать: «и пръци».

одной неизвъстной области <sup>1</sup>) (по всей въроятности находившейся въ самомъ генералъ-губернаторствъ Солунскомъ), населенной Славянами. Въ начальники области, населенной именно Славянами, поставленъ былъ потому, что зналъ славянскій языкъ. Пробывъ на своей должности довольно долгое время, Мееодій, или по неизвъстнымъ мамъ особеннымъ причинамъ или просто вслъдствіе душевнаго расположенія и влеченія, сложилъ съ себя мірскія одежды и постригся въ монахи, чтобы идти подвизаться (мъстомъ для подвиговъ онъ выбралъ одинъ пустынный монастырь, находившійся на малоазійскомъ Олимпъ).

Константинъ, человъкъ исключительный по своей натуръ, съ самаго дътства давалъ ожидать въ себъ не чиновника и не человъка отъ міра сего, а чтителя христіанской мудрости созерцательной и ділтельной. Послів начального ученія въ дом' родительском онъ изъявиль непреклонное желаніе получить возможно полное и совершенное образованіе, и такъ какъ этого невозможно было достигнуть тогда въ Солуни, то быль отправленъ въ Константинополь слушать уроки у тамошнихъ придворныхъ профессоровъ. Вместе съ последними онъ слушалъ уроки и у добровольнаго профессора—знаменитаго Фотія, во время его ученія еще мірскаго человъка и придворнаго сановника в), причемъ отношенія учителя и ученива окончились твиъ, что одинъ удостоилъ другаго искренней дружбы. Какъ юноша безукоризненныхъ нравовъ и выдававшійся своими блестящими талантами, Константинъ взять быль ко двору, чтобы быть товарищемъ и руководителемъ въ начальномъ ученіи малолётнему императору Михаилу III 3). Окончивъ свое образованіе, Константинъ котъль было поселиться гай-нибудь въ уединеніи, подобно тому, какъ это дёлали юные Василій Великій и Іоаннъ Златоустый, чтобы съ полной свободой предаться своимъ любимымъ занятіямъ — чтенію книгь и уединеннымъ духовно-нравственнымъ упражненіямъ. Но его заставили остаться въ столицъ и, посвятивъ во священники, сдълали библіотекаремъ патріаршей библіотеки. По неизвъстной причинъ, можетъ быть — не совладъвъ съ своимъ желаніемъ насладиться уединенной жизнью, Константинъ весьма скоро скрылся изъ столицы въ одинъ изъ монастырей, находившихся на Мраморномъ морв. Однако после шестимесячнаго исканія открыли место его уединенія, возвратили его въ Константинополь и упросили принять на себя должность профессора философіи среди техъ придворныхъ профессоровъ, у которыхъ онъ недавно самъ слушалъ уроки. Во время этого профессорства, которому Константинъ въроятно главнымъ образомъ обя-

<sup>3)</sup> Миханлъ наследоваль отцу своему Ософилу 21 Января 842 г., будучи 3-летнинъ дитатей.



<sup>1)</sup> Въ житіи «княженіе», что есть переводъ греческаго архочтіа.

<sup>2)</sup> Поставленъ изъ сановниковъ въ патріархи 21 Декабря 857 г.

занъ именемъ философа, онъ долженъ былъ исполнить два важныя частныя порученія правительства, именно-во-первыхъ, держалъ богословскій диспуть съ иконоборцемъ-низложеннымъ Константинопольскимъ патріархомъ Іоанномъ или Янніемъ 1), во-вторыхъ, совершилъ путеществіе для богословскаго, такъ сказать — международнаго, диспута къ Сарадинамъ, вследствие вызова къ Грекамъ со стороны этихъ последнихъ 3). Возвратившись изъ путешествія къ Сарацинамъ, Константинъ скоро отказался отъ профессорства и отъ всего житія сего и сначала жилъ гдъ-то въ совершенномъ уединеніи съ однимъ слугою, ведши себя относительно заботъ о насущномъ истинитащимъ философомъ, а потомъ перешелъ на Олимпъ къ Месодію. Отсюда, исполняя новое порученіе правительства, онь совершиль путеществіе для подобнаго же, что сейчась выше, богословскаго диспута къ Хазарамъ, причемъ ему сопутствовалъ и старшій братъ. На пути въ Хазарію онъ имѣлъ продолжительную остановку въ Херсонесѣ-Таврическомъ, или Корсуни, во время которой выучился отъ одного тамошняго Іудея еврейскому языку и обрълъ преданныя забвенію мощи св. мученика Климента Римскаго 3).

Когда Константинъ съ Меоодіемъ возвратились изъ Хазаріи, въ Константинополь прибыло моравское посольство для заключенія политическаго и церковнаго союза. Въ начальники надъ священниками, имѣвшими отправиться въ Моравію, избранъ былъ Константинъ, съ одной стороны, нѣтъсомнѣнія, потому, что предшествующими опытами доказалъ свою способность къ исполненію важныхъ порученій, а съ другой стороны—по той част-

<sup>1)</sup> Іоаннъ, бывшій патріархонъ при Өсофиль, низложень быль посль смерти сего посльдияго, когда въ Константинополь было возстановлено иконопозитаніе оставшеюся его супругой Өсодорой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Константинъ путешествовалъ не къ емиру (амирѣ) Милитенскому, какъпредполагалъ А. В. Горскій, а къ самому амирмумнѣ, т. е. калифу.

<sup>3)</sup> Кром'в сего Константинъ, во время своего пребыванія въ Корсуни, по его Паннонскому житію, «обр'єть же ту евангеліе и псалтырь рускыми письмены писано и челов'єка обр'єть глаголюща тою бес'єдою»... Подъ русскими письменами, какъ мы ув'єрены (если не ошибаемся, вм'єст'є съ Шафарикомъ), должно разум'єть готскія письмена, которыя могли быть названы русскими по едино-язычнымъ съ Готами и поселившимся съ ними въ Таврид'є Варягамъ-Руссамъ или Норманнамъ передъ 839 г., о чемъ мы говорили выше. Бол'єе чёмъ в'єроятно, что симъ письменамъ мы должны въ весьма значительной степени считать себя обязанными благодарностью за то, что Константинъ сталъ нашимъ апостоломъ или пришелъ къ мысли и р'єшился дать намъ богослуженіе на нашемъ собственномъ языкъ. Книги, переведенныя на готскій языкъ, такой же новый, какъ и славянскій, могли навести его на первую мысль сд'єдать тоже и для Славянъ, а потомъ укр'єпить его и вършимости осуществить свою мысль (впосл'єдствіи, обличая латвнскихъ епископовъ, Константинъ д'єйствительно указываеть между прочимъ на готскія книги).

ной причинѣ, что онъ такъ же, какъ и братъ его, зналъ славянскій языкъ это знаніе обоими славянскаго языка условливалось тѣмъ, что они были уроженцы Солуни: въ ІХ вѣкѣ Солунь со всѣхъ сторонъ была окружена поселеніями славянскими; между городомъ и деревнями, какъ обычно, существовали самыя живыя сношенія (причемъ въ частности то, что прислуга въ городѣ была деревенская) и вслѣдствіе этого-то всѣ жители Солуни или всѣ солунскіе Греки больше или меньше умѣли говорить пославянски (какъ Русскіе, живущіе гдѣ-нибудь вмѣстѣ съ инородцами, обыкновенно болѣе или менѣе умѣютъ говорить поинородчески).

Пришедъ къ великой мысли дать Моравамъ богослужение на ихъ собственномъ языкъ 1), Константинъ началъ съ того, что изобрътъ собственную славянскую азбуку, каковое изобрътение состояло въ томъ, что онъ взялъ греческую азбуку и дополнилъ ее буквами, которыхъ не доставало въ ней для выражения звуковъ славянскаго языка, лишнихъ противъ языка греческаго. Послъ изобрътения азбуки онъ тотчасъ же приступилъ къ переводу, сдълавъ первый опытъ его въ самомъ Константинополъ, до отбытия въ Моравію.

Или тотчасъ же или весьма вскорв послв прибытія Константина въ Моравію въ сопровожденіи Мееодія, Моравы снова вынуждены были возвратиться подъ власть папы, оть котораго они отложились было къ патріарху Константинопольскому. Но Константинъ послв уничтоженія чрезъ сіе собственной и оффиціальной цёли его посольства не возвратился назадъ въ Константинополь, а остался въ Моравіи: возвратившись подъ власть папы, Моравы въ виду возможности имёть славянскія богослужебныя книги не хотёли возвратиться къ книгамъ латинскимъ, и Константинъ остался у нихъ по ихъ желанію, чтобы дать имъ славянскія книги (въ предёлахъ Римской церкви книги греческаго обряда). Въ продолженіе

<sup>1)</sup> Сейчась им сказали, что на первую имсль о семь иогли его навести готскія богослужебныя книги, видінныя имъ въ Херсонесь или Корсуни. Раздумывая вадь этою имслію онь иогь вспоинить то, что во времена Іоанна Златоустаго была въ Константинополів готская перковь, въ которой совершалось богослуженіе на готской языкі, и что великій отець, проповідуя въ сей церкви, которую самъ и даль Готамъ, указываль какъ на доказательство превосходства христіанства передъ язычествой на то, что писанія еллинскихъ мудрецовъ—Платона, Писагора и всіхъ асинскихъ философовь забыты, а писанія рыбарей и скинотворцевъ переведены на всі языки вселенной (Златоустаго Homilia habita in ecclesia Pauli, Gothis legentibus, postquam presbyter Gothus concionatus fuerat,—ed. Montfauc. Parisina altera, t. XII, р. 512). Это иогло окончательно укріпить его въ его имсли, ибо если люди рядовые, вспоинная про хорошее у предковъ, со вздохами искренними и лиценізрными (если діло идеть о самооправданіи) говорять: это было не при насъ, а при другить людять, то люди исключительные, наобороть, съ тверлостію говорять: это такъ должно быть и при насъ.

40 мёсяцевъ, т. е. 3-хъ лётъ и 4-хъ мёсяцевъ, Константинъ перевель съ греческаго языка на славянскій "весь церковный чинъ" или весь кругъ общественнаго богослуженія и въ тоже время приготовиль учениковъ, которые бы могли совершать богослужение по его книгамъ. Черезъ 40 мвсяцевъ Константинъ отправился съ учениками для ихъ поставленія въ церковныя степени къ латинскому митрополиту, которому принадлежала въ то время перковная власть надъ Моравіею, именно — къ митрополиту Венеціанскому, причемъ на пути имѣлъ довольно продолжительную остановку у одного подручнаго Немцамъ славянскаго князя. — Копела Блатенскаго, имъвшаго столицу въ городъ Мозебургъ на озеръ Блатенскомъ который привътствоваль славянскія книги сь такою же величайшею ралостію, какъ и Моравы. Митрополить Венеціанскій вийсто посвященія учениковъ Константина собралъ на него многочисленный соборъ, на которомъ потребоваль отъ него отчета въ томъ, какъ онъ ръшился на свое нововведеніе, когда будто бы опредёлено и признано, чтобы богослужебными языками были только два-греческій и латинскій. Горячо и безпошално обличивъ своихъ обличителей, Константинъ обратился съ жалобою къ папъ — знаменитому Николаю I, которымъ и позванъ былъ въ Римъ. Не заставъ въ живыхъ папы Николая († 13 ноября 867 г.) и пришедъ въ Римъ при его преемникъ Адріанъ II (посвященъ 14 декабря того же 867 г.), Константинъ вийсти съ своими славянскими книгами нашелъ у папы благосилоннъйшій пріемъ: послъднія, бывъ освящены на престоль церковномъ, такъ сказать торжественно были канонизованы къ богослужебному употребленію. Весьма трудно и совсёмъ невёроятно предполагать, чтобы благосклонность папы Адріана II, вопреки всему латинскому и въ частности его самого окружавшему духовенству, была искреннею. Поэтому необходимо думать, что въ умъ его знаменитаго предшественника, который позваль Константина въ Римъ, явились по отношенію къ последнему и его славянскимъ книгамъ особые планы, которые требовали показать благосклонность къ одному и къ другимъ, и что Адріанъ II, являя эту благосклонность, действоваль по мыслямь Николая. Такимъ планомъ для Николая могло быть то, чтобы руками Константина устроить миссію для обращенія славянскихъ народовъ въ католическое христіанство и чтобы при этомъ славянскія книги (которыя впослёдствіи можно было запретить во всякое время) употребить какъ средство для успѣшнѣйшаго привлеченія народовъ къ христіанству и католичеству.

Въ Римъ, не побъдивъ общей вражды къ славянскимъ внигамъ, но пріобрътши себъ лично общее величайшее расположеніе и уваженіе, Константинъ неожиданно впалъ въ бользнь и на 43 году жизни скончался 14 февраля 869 года. Передъ смертью онъ принялъ монашество съ именемъ Кирилла и горячо увъщевалъ остававшагося брата Месодія не возвращаться на родину и не покидать дъла славянскихъ книгъ.

Послъ смерти Константина къ папъ обратился съ просьбою о Ме-

 одін помянутый выше князь Блатенскій Копель. Папа немедленно и охотно исполниль просьбу Коцела и возложивь на Менодія ту всеславянскую миссію, о которой мы сказали сейчась выше, писаль ему, что посылаеть Менодія не только ему, но, и всемъ странамъ темъ славянскимъ". По вторичной просьбъ Коцела, адресованной вследъ за первой, папа посвятиль Менодія въ епископы Паннонскіе 1). Славянскія книги Менодія тотчасъ же привлекли къ себъ отъ латинскихъ книгъ все населеніе Коцеловой области, и следствіемъ сего было то, что по жалобамъ латинскаго духовенства Мееодій быль схвачень Нёмпами и отправлень въ ссылку. Пробывь въ последней два съ половиною года и бывь освобожденъ изъ нея по настоятельному и решительному требованію папы (видевшаго въ немъ своего миссіонера и человъка весьма для себя полезнаго) Мееодій быль выпрошень у папы снова Моравами, которые выхлопотали у перваго независимость своей церкви (дотол'в зависимой оть чужихъ митрополитовъ) и настоятельно желали имъть Мееодія своимъ архіепископомъ или митрополитомъ. Въ санъ архіепископа Моравскаго, подвергавшись разнымъ навътамъ со стороны нъмецкаго духовенства, Месодій скончался 6 Апръля 885 года.

Нѣкоторые новѣйшіе ученые, не далеко уходя въ разумѣніи дѣла отъ людей ІХ—Х вѣка, великость Константиновой заслуги полагають въ изобрѣтеніи азбуки и переводѣ книгъ. Но какъ понимаетъ всякій, сколько нибудь разумѣющій дѣло, изобрѣсти азбуку была вовсе не великая мудрость и никто не думаетъ у насъ считать великимъ человѣкомъ Стефана Пермскаго за изобрѣтеніе имъ Зырянской азбуки (хотя онъ сдѣлалъ свое дѣло хитрѣе и самостоятельнѣе Константина, не взявъ для буквъ готовыхъ начертаній, какъ послѣдній, а изобрѣтии ихъ самъ). Еще проще было совершить переводъ и за него собственно Константинъ былъ бы столько же великимъ человѣкомъ, сколько суть великіе люди наши нынѣшніе переводчики съ иностранныхъ языковъ. Великость Константиновой заслуги не въ азбукѣ и переводѣ, а въ мысли о послѣднемъ, въ намѣреніи дать Славянамъ богослуженіе на ихъ собственномъ языкѣ, въ ученіи о равноправности всѣхъ народовъ имѣть богослуженіе на ихъ собственныхъ языкахъ.

Совершенно необходимо думать, вопреки многимъ ученымъ, что Константинъ перевелъ для Моравовъ богослужебныя книги не на болгарскій, а на ихъ собственный моравскій языкъ. Никто до Константина не преду-

<sup>1)</sup> Месодій передъ путешествість съ Константиновъ въ Моравію быль игуменовъ одного монастыря, но не имъль презвитерскаго сана (каковые игумены—просто монаки у Грековъ въ древнее время были обычны, см. ниже о монашествъ). При жизни Константина и вскоръ послъ прибытія въ Ривъ Месодій поставлень быль папою въ презвитеры, каковывъ и отправился къ Коцелу. А по просьбъ Коцела поставлень въ епископы (съ возстановленіемъ древней каседры Паннонской).

становляль (и никто никогда не могь предустановлять), что богослужебнымь явыкомъ Славянь должень быть языкь болгарскій: сь какой же бы стати для Моравовъ Константинъ перевель богослужебныя книги на этоть послідній языкь? Мивніе, что онь перевель для Моравовъ богослужебныя книги на болгарскій языкь, основывается на томь, что до путешествія въ Моравію онь зналь именно этоть послідній языкь. Но основаніе весьмастранное и смішное. Неужели Константинь, пока не выучился моравскому языку, не могь сділать того простаго діла, чтобы взять себі помощниковъ, которые бы его болгарскій переволь превращали въ моравскій?

Нѣкоторые филологи хотять найти въ рукописяхъ подлинный языкъ перевода Константинова. Напрасное исканіе! Константинъ перевель книги на моравскій языкъ, съ моравскаго онѣ переведены были на болгарскій и затѣмъ у Болгаръ, какъ прямо и ясно свидѣтельствуетъ черноризецъ Храбръ, переводъ подвергался большимъ или меньшимъ исправленіямъ ¹), (заслуга Константина, какъ мы уже говорили, вовсе не въ томъ, что онъ отлично перевелъ богослужебныя книги съ греческаго языка на славянскій).

Изобрѣтенная Константиномъ славянская азбука, какъ мы говорили, есть ни что иное, какъ азбука греческая, дополненная новыми буквами для выраженія тѣхъ звуковъ славянскаго явыка, которыхъ не было въгреческомъ. По свидѣтельству помянутаго Храбра, къ 24 греческимъ буквамъ Константинъ присоединилъ 14 новыхъ, такъ что весь алфавитъ егосостоялъ изъ 38 буквъ. Эти новыя буквы Константина, послѣ него еще нѣсколько умноженныя, были: б, ж, з (зѣло), ц, ч, ш, щ, ъ, ы, ъ, ъ, ю, в, к. Послѣ прибавлены м или нынѣшняя я и іотированные или смягченные юсы м и м (э оборотное есть наша весьма поздняя буква) в). На-

<sup>1)</sup> У Храбра совершенно ясно говорится объ исправленіи перевода Константинова, а не его азбуки, какъ неправильно понимаютъ нѣкоторые, нредполагая исправителя азбуки въ Климентѣ.

<sup>\*)</sup> Буква то изобрѣтена Константиномъ для такого въ бывшемъ извѣстнымъему говорѣ Солунскихъ Славянъ звука я, который въ установившемся потомъ цер-ковно-славянскомъ, какъ и въ нашемъ русскомъ, языкѣ замѣняется звукомъ е, почему буква имѣетъ у насъ звукъ е, а называется, сохраняя свое первоначальное названіе, соотвѣтствовавшее первоначальному употребленію, ять. Солунскіе Славяне говорили, какъ доселѣ говорятъ Поляки: бяда, бялый, вяра, мяра, място, святъ, сяно, язда; а въ церковно-славянскомъ языкѣ, какъ и въ нашемъ русскомъ: бѣда, бѣлый, вѣра, мѣра, мѣсто, свѣтъ, сѣно, ѣзда (у теперешнихъ Болгаръ въ нѣкоторыхъ словахъ звукъ то виѣсто церковно-славянскаго и нашего я: вѣну, звѣкаю, колѣда, мѣсо, рѣдъ, тѣжко, ѣгня, ѣзыкъ, виѣсто: вяну, звякаю, коляда, мясо, рядъ, тяжко, ягня, языкъ). — Буквы в и в, называемыя юсами, изобрѣтены были Константиномъ для выраженія носовыхъ звуковъ говора Солунскихъ Славянъ ем (ем) и ом (ом), а по исчезновеніи этихъ звуковъ изъ церковно-славянскаго языка упо-

чертанія новыхь буквъ Константинъ не выдумываль самь, а за исключеніемъ одной буквы отчасти взяль ихъ изъ другаго извістнаго ему алфавита, именно изъ священнаго алфавита еврейскаго, главнымъ же образомъ сділаль ихъ изъ тіхъ же буквъ греческаго алфавита, достигнувъ этого троякимъ образомъ—чрезъ нікоторое изміненіе буквъ, чрезъ ихъ сложеніе и чрезъ употребленіе нісколькихъ начертаній одной и той же буквы въ виді отдільныхъ буквъ. Изобрісти собственныя начертанія для всіхъ новыхъ буквъ ничего не стоило, но Константинъ не хотіль ділать этого, какъ необходимо думать, потому, что въ древности придавалось великое значеніе начертаніямъ буквъ (еврейская азбука сослана Сифу Богомъ съ неба чрезъ архангела Гавріила,—хроногрр.) и что онъ хотіль избігнуть укоризнь за дерзновенное въ семъ отношеніи творчество (авторъ Паннонскаго житія заставляеть Константина выразить опасеніе, какъ бы изобрітеніемъ азбуки не обрісти себі еретичьско имя). Изъ еврейскаго алфавита взяты начертанія буквъ: ц, ч, ш и щ; первая есть еврейская

треблявшіяся для выраженія соотвётствовавшихь инь или служившихь замёною нхъ въ последненъ языке звуковъ я и у (Изъ всехъ славянскихъ языковъ носовые звуки вполить сохраняются теперь въ одномъ польскомъ языкть. Наши русскія слова: голубь, дубъ, мужъ, глубокій, зубъ, рука, мёсяцъ, пятно, святый, горячій. рядъ, по польски: голомбъ, домбъ, монжъ, гленбоки, зембъ, ренка, мъсенцъ, пентно, свенты, горонны, ржондъ. Некоторый остатокъ носовых звуковъ сохраняется и у Солунскихъ Славянъ: вийсто нашихъ: гряда, жа(л)тва, зубы, мудро, язва, языкъ, нные изъ нихъ говорять: гренда, жентва, зембы, мондро, ензва, ензикъ. Нъкоторые следы носовых звуковъ сохраняются и въ нашенъ русскомъ языке. Существительныя имена средняго рода, кончающіяся на мя: бремя, время, ния, племя, кончавъ родительномъ падежв на ени: бремени, времени, имени, племени, потому, что нівкогда произносились съ носовымъ звукомъ ем: бремень, времень, имень, племень. Плама и до сихъ поръ: пламя и пламень; тема и до сихъ поръ: темя и темень. Что юсовыя: жреба, пороса, тела, ягна, произносились и вкогда съ носовымъ звукомъ: жеребён, поросён, телён, ягиён, видно изъ того, что уменьшительныя отъ нихъ: жеребён-окъ, поросён-окъ, телён-окъ, ягиён-окъ. Архіепископъ Новгородскій Антоній въ своемъ паломникѣ, писанномъ нослѣ 1200-го года, передаеть по-русски греческое слово έμβολος, галдерея, въ формъ: уболъ, и этимъ какъ будто даетъ знать, что въ его время у насъ носовые звуки еще до нёкоторой степени сохранялись. Что юсь в служель въ выраженію носового звука он видно нежду прочинь изъ того, что славянское слово жголъ Греки воспроизводили словоиъ: отухос, онглосъ (си. въ 1-й полов. этого тома стр. 3, прим.). Носовые звуки, бывшіе въ славянских языкахь, остались цёлыми вы латинскомь языкё: латинское sunt, третье лицо иножественнаго числа, настоящаго времени, глагола sum, еснь, представляетъ собою сохраняющее носовой звукъ одно и то же слово съ нашенъ сжте; окончанія третьяго янца множественнаго числа датинских глаголовъ на ant, ent, ипі и імпі соотвітствують нашинь окончаніянь на ать, ять, уть и ють).

цаде въ той ея формъ, какая употребляется въ началь и серединъ словъ; вторая-таже цаде въ ея формъ, употребляемой на концъ словъ: третья есть еврейская шинъ, а четвертая образована изъ сей последней по подобію первой паде. Всь остальныя новыя буквы за исключеніемь, какъсказали, одной, изъ алфавита греческаго: б изъ виты съ легкимъ измѣненіемъ формы; з есть греческая стигма, которая взята была потому, чтоимћла служить знакомъ также сложнаго звука дз; ъ и ь, какъ мы думаемъ, представляють собой перевернутое внизь головой греческое р. раздёленное на двъ буквы посредствомъ маленькаго въ одномъ случаъ отличія въ формъ; ы, которой древняя форма ъі, сложена изъ ъ и і; ъ, какъ нужно думать, есть особое начертаніе греческой буквы епсилонь; ю сложено изъ іоты и омикрона; в есть особое начертание альфы, а в, какъ нужно полагать, есть ніжоторое видоизміненіе сей послідней. Единственная буква, начертаніе которой должно признать самостоятельнымъ изобрѣтеніемъ Константина, есть ж. Наибольшей части буквъ своего алфавита Константинъ далъ славянскія названія и придумаль эти последнія такъ, чтобы изъ нихъ попорядку выходили фразы со смысломъ: азъ, буки, вѣди, значитъ: я книги внаю (буки изъ готск. boca, нъмецк. buch); глаголь, добро, есть, значить: выговаривай хорошенько е. Оставлены съ греческими названіями: у, ферть, херъ (од фертох уерт-несносная рука).

Кромѣ славянской азбуки Константина, которая по его монашескому имени называется Кириллицей, есть еще другая славянская азбука, такъ называемая Глаголица, съ самостоятельными начертаніями буквъ (далеко не удачной формы). Эта послѣдняя азбука съ древняго времени существовала и отчасти до сихъ поръ существуетъ у католическихъ Далматинцевъ, въ древнее время бывъ азбукой ихъ славянскихъ (католическаго обряда) богослужебныхъ книгъ и вмѣстѣ житейскаго быта, а въ настоящее время оставаясь исключительно въ первыхъ. Далматинцы усвоили было себѣ изъ Моравіи славянскія книги Константина или переведенныя съ греческаго. Но когда эти книги были отъ нихъ изгнаны, они перевели на славянскій языкъ книги католическія и чтобы Римское правительство не смѣшивало этихъ послѣднихъ книгъ съ ненавистными для него первыми они и выдумали для нихъ особый алфавитъ 1).

<sup>1)</sup> Для приданія своему алфавиту авторитета въ глазахъ папъ Далиатинцы выдавали его за изобрѣтеніе блаженнаго Іеронина, далиатинскаго уроженца. Въ половинѣ XIII вѣка они добились ему и своимъ славянскимъ, имъ писаннымъ, книтамъ оффиціальнаго признанія со стороны папъ, сfr нашу книгу: Краткій очеркъ исторіи правосля. церквей Болгарск., Сербск. и Румынск., стр. 705 fin. (Отъ Далиатинцевъ глаголическое письмо переходило къ Болгарамъ, а отъ Болгаръ пріобрѣтали знакомство съ нимъ и нѣкоторые русскіе книжные люди, которые способностіюнаписать нѣсколько словъ поглаголически и щеголяли какъ своего рода ученостію.—

#### II.

## Общественное богослуженіе.

Всякій до нівкоторой степени знаеть, что общественное церковное богослуженіе явилось въ своемъ нынішнемъ виді не вдругь и не сразу, — что оно иміеть боліве или меніве продолжительную исторію. Когда мы приняли христіанство, эта исторія еще далеко не доходила до своего конца и мы еще въ значительной степени вахватили ее, такъ что она должна была воспроизвестись у насъ въ слідъ за Греками. Не излагая обстоятельнымъ обравомъ исторіи общественнаго богослуженія, что къ нашей ціли не относится и что при теперешней разработкі предмета было бы и невозможно, мы однако имівемъ нужду представить ее суммарнымъ образомъ.

Общую характеристическую черту исторіи всего богослуженія составляєть то, что оно не слагалось единообразно для всего православнаго міра въ какомъ-нибудь извістномъ его центрів, а многообразно по частнымъ церквамъ и містамъ (монастырямъ), и что для водворенія единообразія почти вовсе не было употребляемо со стороны высшей церковной власти нарочитыхъ законодательныхъ міръ. Иначе сказать, въ отношеніи къ богослуженію постоянно господствоваль въ церкви духъ свободы и отсутствовали стремленія къ централизаціи.

Исторія литургіи, которая по своему установленію ведеть начало оть самаго Інсуса Христа (Тайная вечеря) и которая стала общественною службою христіанъ съ самаго перваго появленія ихъ общества, есть следующая.

На первой и единой для всей церкви основъ, положенной апостолами, она развивалась и слагалась потомъ независимо въ частныхъ церквахъ, имъя и сохраняя при единеніи церквей единство существа в будучи при ихъ свободъ болье или менъе разнообразною въ несущественномъ, причемъ это послъднее послъ благословенія хлъба и чаши или совершенія Таинства евхаристіи должно понимать болье или менъе шпроко.

По отношенію въ темному вопросу объ изобрѣтателѣ глаголической азбуки намъ содозрѣвается, что изобрѣтателемъ этимъ былъ хорватскій епископъ половины XI вѣка Чедеда, о которомъ см. въ сейчасъ помянутомъ нашемъ Краткомъ очеркѣ, стрр. 704 и 705).



Съ конца IV въка начало водворяться единообразіе литургіи тыть путемъ, что стали помъстно входить въ общее употребленіе литургіи или знаменитыхъ мужей или знаменитыхъ каведръ. Въ западной половинъ Греческой церкви, именно—патріархатахъ Константинопольскомъ и Ангіохійскомъ, таковыми были литургіи или ихъ редакціи, принадлежавшія Василію Великому († 379) и Іоанну Златоустому († 407), а въ половинъ восточной—патріархатахъ Іерусалимскомъ и Александрійскомъ литургіи, принадлежавшія патріаршимъ каведрамъ — въ томъ и другомъ патріархатъ своей каведры (Іерусалимская литургія по первому основателю каведры и вмъстъ съ тымъ по первому, конечно, учредителю чина и ея самой называлась литургіей ап. Іакова; литургія Александрійская по тымъ же причинамъ называлась литургіей евангелиста Марка).

Это принятіе въ общее употребленіе немногихъ литургій не ввело однако совершеннаго единообравія пом'єстнаго, а было только значительнымъ шагомъ на пути къ объединенію. Не случилось перваго по двумъ причинамъ: съ одной стороны потому, что церкви, принимая помянутыя литургіи, не вводили ихъ у себя въ употребленіе неизм'єнно въ томъ видѣ, какъ ихъ получали, а больше или меньше дополняли ихъ изъ м'єстныхъ, прежде бывшихъ, литургій или же изм'єняли ихъ на основаніи сихъ посл'єднихъ '); съ другой стороны потому, что въ развитіи своего состава литургія не остановилась на томъ, чімъ она была въ IV вікть (поздніве явилась цілая часть ея—проскомидія).

Посл'в XII в'яка Востокъ соединился съ Западомъ, усвоивъ литургію Василія Великаго и Іоанна Златоустаго <sup>2</sup>). Но самыя эти литургіи остались все въ томъ же вид'я большаго или меньшаго разнообразія.

Въ второй половинъ XIV въка Константинопольскій патріархъ Филовей († 1379) обработаль редакцію служебника, которая или оффиціальнымъ образомъ введена была въ общее употребленіе или же неоффиціально начала входить въ него. Однако нъкоторое разнообразіе

<sup>1)</sup> А также и свобода предстоятелей церквей въ употреблени модитвъ собственнаго сочинения оставалась совершенно непривосновенною по крайней и връ до половины V въка: во времена Исидора Пелусіота († ок. 440 г.), такъ же какъ во времена Густина философа, нъкоторые изъ нихъ еще возносили за богослуженіемъ модитвы экспромитомъ (Творенн. Исидора въ русск. перев. ч. III, стр. 278).

<sup>2)</sup> Во времена Вальсанона въ Герусалнит и Александрін употреблялись еще свен литургін — Гаковова въ первонъ и Маркова во второй, — отвіты на вопросы Марка Александрійскаго, писанные въ 1203 г., у Ралли и П. IV, 448.

и послѣ сего продолжалось довольно долго. Совершенный конецъ ему положило только книгопечатаніе, давшее всѣмъ въ руки одни и тѣже служебники <sup>4</sup>).

Вмѣстѣ съ двума литургіями полными есть еще въ православной церкви третья не полная, именно — литургія преждеосвященныхъ даровъ, употребляемая въ дни великаго поста. Начало этой литургін восходить къ глубокой, хотя и не апостольской, древности. Первоначально она явилась какъ мѣстный обычай нѣкоторыхъ частныхъ церквей (можно предполагать по указаніямъ, что церкви Александрійской), но потомъ принята была всею Греческою церковію. Мы не знаемъ, вышла ли она изъ одного мѣста или заразъ изъ нѣсколькихъ, и такимъ образомъ не можемъ сказать, было ли ея первое начало единообразно или многообразно; но во всякомъ случав было многообразно ея продолженіе вслѣдствіе той свободы, съ которою относились церкви ее принимавшія къ ея получавшемуся образцу. Ея нынѣшнее полное единство ведеть свое начало отъ того же весьма недавняго времени, что и литургій совершенныхъ ²).

Прочія общественныя церковныя службы, по своему происхожденію не богопреданныя, а им'ввшія основаніе въ собственномъ молитвенномъ усердіи в'трующихъ, явились не одновременно съ литургіей, а спустя н'ткоторое время послів нея 3).

Въ отношеніи къ этимъ службамъ прежде разнообразія частностей долгое время существовало еще раздѣленіе такъ сказать поклассное или раздѣленіе на категоріи. Въ настоящее время у нась во всѣхъ церквахъ однѣ и тѣже службы по количеству и по составу. Но долгое время это было не такъ, а именно—мірскія церкви имѣли свое количество службъ, монастыри—свое; первыя имѣли ихъ (безъ литур-

<sup>2)</sup> Объ утреня въ дня воскресные говорить уже Плиній въ своемъ извѣстномъ письмѣ о христіанахъ къ Траяну (ante lucem convenire — на заутреню rursusque coëundi ad capiendum cibum — для совершенія таннства евхаристів нля на литургію).



<sup>1)</sup> Собранія древних литургій находятся у: Euseb. Renaudot'a въ Liturgiarum orientalium collectio, два тома, Paris, 1716, у Ios. Alois. Assemani въ Codex liturgicus ecclesiae universae, 13 томовъ, Rom. 1749, у Muratori въ изданіи Liturgia Romana vetus, два тома, Venet. 1748 г. Санктнетербургской Духовной Академіей издано «Собраніе древних» литургій восточных и западных въ переводів на русскій языкъ»,—пять выпусковъ, Спб. 1874—1878.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О литургін преждеосвященныхъ даровъ спеціальныя русскія изслёдованія: Н. Малиновскаго—О литургін преждеосвященныхъ даровъ, Спб. 1850, Г. Смирнова—О литургін преждеосвященныхъ даровъ, Москва. 1850.

гіи) дві — утреню и вечерню, вторые иміли ихъ всі ті, которыя въ настоящее время у насъ во всіхъ церквахъ, ибо теперь у насъ во всіхъ церквахъ уставъ монастырскій і); затімъ относительно состава и характера службъ церкви разділялись на три класса: каеедрально-епископскія, приходскія въ тіснійшемъ смыслів и монастырскія г).

<sup>2)</sup> Кром'в Сумеона Солунскаго, который сейчась и несколько ниже, си. еще Григорія протосинкелла отв'єть Марку Ефесскому,—выписка у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ слл. Ἡσυχαστήριον и Καθολική ἐχχλησία.



<sup>1)</sup> Лишнія противъ мірскихъ церквей службы монастырскія за исключеніемъпавечерницы введены были, по увъренію Кассіана, монахами Палестинскими (послъ монаховъ Египетскихъ, которые вибств съ мірянами имбли только утреню и вечерню), - у Bingh. Vol. V, р. 302 sqq; но во всякомъ случать, если не предупрелидъ ихъ. то одновременно съ ними следаль то же самое Василій Великій.—Sermo asceticus у Миня въ Патрол. t. 31, col. 877; несомително принадлежащая именно монахамъ Палестинскимъ служба изъ числа сейчасъ указанныхъ есть первый часъ, который, по свидетельству Кассіана, впервые введень въ монастыре Виелеенскомъ при его собственной бытности въ немъ (+ после 432), — у Bingh. ibid. р. 311. Павечерница явилась въ неизвестное позднейшее время,—ibidd. р. 304. Название этой службы значить не то, что она поется после вечерни, а то, что она поется послъ вечерней трапезы (вечерянія) или ужина (по греческ. апобаспион оть апо и δείπνος ужинъ). Последование изобразительныхъ ('Акоλουθία των τυπικών) или такъ называемая объдница, которая въ настоящее время поется въ великомъ постъ послъ часовь, въ древнее время пълась ионахами въ продолжение всего года въ та дни, когда они не пъли литургіи (первоначальные понахи, жившіе въ пустыняхь, въ разбросанныхъ на большомъ пространстве отдельныхъ кельяхъ, собирались въ церкви для служенія литургій только по воскресеньянь, а въ остальные дни каждый отпъвалъ службы у себя въ кельъ. Названје послъдованјя та токих значить образъ литургін, т. е. значить службу, которая замьняла литургію). Греческіе или восточные часы 1-й, 3-й, 6-й и 9-й, въ которые введено монахами пъніе особыхъ последованій («часовь»), въ древнее время — подразумевается — совершавшихся въ свое время, соответствують нашимь: 7-му и 9-му утра, 12-му дня и 3-му пополудин. — Если напр. въ Постановленіяхъ апостольскихъ, кн. VIII, гл. 34, предписывается совершать молитву утромъ, въ третій часъ и местой и девятый, и вечеромъ и въ пътеловозглашение, то это должно разумъть не объ общественной молитвъ въ церкви, а о домашней всякаго христіанина: общественная молитва въ церкви по темъ же Постановленіямъ, кн. ІІ, гл. 59, дважды днемъ-утромъ и вечеромъ. Если импер. Юстиніанъ предписываеть въ своемъ кодексъ, lib. I, tit. III, 42 § 10, чтобы всв клирики въ каждой церкви пъли та́ те уситерсуа̀ хаі та̀ о̀рθρινά καί τὰ έσπερινά; то или должно разумьть у него утреню, объдию и вечериюили понимать его такъ, что нощную службу предписывается клирикамъ пъть для санихъ себя).

О службахъ, составлявшихъ принадлежность и особенность церквей каеедрально-епископскихъ, или объ ихъ вечерняхъ и утреняхъ подробныя свёдёнія сообщаеть намъ Сумеонъ Солунскій. Службы эти по своему составу и по своему характеру весьма значительно отличались отъ нынъшнихъ нашихъ, которыя суть монастырскія. Что касается до состава, то вечерня церквей каеедрально-епископскихъ была слъдующая 1): 1) начало, какъ на литургін: «Благословенно парство», 2) великая ектенія и 3) малая ектенія, между прошеніями которыхъ 4) три антифона съ Трисвятымъ (подъ воскресенья и праздники-большіе, въ будни-малые?), 5) Господи воззвахъ и входъ, 6) по входъ пъніе на амвонъ хвалебныхъ пъсней воскресенія, 7) прокименъ: «Господь воцарися», 8) ектенія сугубая и 9) ектенія малая. Составъ таковой же утрени быль: 1) «Благословенно царство», 2) ектенія великая, 3) півніе трехъ псалмовъ: «Господи, что ся умножища, — Боже, Боже мой, къ Тебъ утреннюю, -- Се благословите Господа», на каждомъ стихъ которыхъ хоры попеременно: «Слава Тебе Боже», 4) ектенія малая, 5) непорочны съ малою ектеніею посл'в каждой и входъ изъ притвора, гдь совершалась предшествующая часть утрени, въ самый храмъ, 6) входное аллилуія, 7) псаломъ: «Благословите вся дѣла Господня Господа» и вся пъснь трехъ отроковъ, 8) Богородиченъ: «Тебе необоримую ствну» 2). Относительно своего характера вечерня и утрена канедрально-епископскихъ церквей имъли ту особенность, что онъ подобно литургін представляли изъ себя сплошное пъніе, которое не прерывалось чтеніемъ, почему онв, какъ особый классъ службъ, назывались пъсненнымъ послъдованіемъ (άσματική λεγομένη άκολουθία,—Сум. Сол.); при этомъ съ внешней стороны совершения и исполнения он в были службами торжественными, которыя принято было совершать цъ-

<sup>2)</sup> По изложенію Сумеона Солунскаго на утрени каседрально-епископскить церквей нёть канона; въ другомъ мёстё онъ ясно говоритъ, что его на ней не было и что только онъ въ свое время приложилъ его къ ней (см. въ выпискатъ). Слёдовательно, каноны первоначально явились и долгое время пёлись, составляя какъ бы особое добавленіе къ утренё, только въ монастыряхъ. Виёсто цёлаго канона мы находимъ въ нашей утренё только одну 8-ю его пёснь: можетъ быть изъ этой 8-й пёсни утрени церквей каседрально-епископскихъ и развился цёлый канонъ монастырскій.



<sup>1)</sup> Выписку подлинныхъ мъсть изъ Сумеона Солунскаго о нашихъ вечериъ и утренъ см. въ приложеніи къ этой главъ. Если мы, можетъ быть, не совстиъвърно передаемъ порядокъ службъ, изложенный у Сумеона Солунскаго не совершенно ясно, то читателю предоставляется самому поправить насъ.

лыми соборами священниковъ и которыхъ пъніе составлено было такъ, что должно было исполняться болье или менье многочисленными, вообще настоящими, хорами пъвчихъ 1).

Что такое были службы церквей приходскихъ или ихъ утрени и вечерни, положительно ничего неизвъстно; но со всею въроятностію слъдуеть думать, что онів не представляли собою въ собственномъ смыслів особаго класса отъ соотвітствующихъ службъ монастырскихъ, какъ службы церквей каеедрально-еписконскихъ, а были тіже самыя службы, только боліве или меніве сокращенныя, чімъ въ монастыряхъ; именно—со всею вітроятностію слітдуеть думать, что монастыри, когда они явились, усвоили себі службы церквей приходскихъ (а не каеедрально-еписконскихъ, какъ простійшія) и потомъ только боліве и меніве удлиннили ихъ (и сверхъ того прибавили новыя службы) 2).

Какъ въ каеедрально-епископскихъ церквахъ, такъ и въ приходскихъ и въ монастыряхъ наши службы (въ первыхъ двухъ классахъ свое число: утреня и вечерня, въ третьемъ классъ свое число: утреня, вечерня и всъ прочія, нынъ общія всъмъ церквамъ, службы) первоначально представлями весьма большое разнообразіе, ибо перваго и втораго класса службы, такъ же какъ митургіи и еще болъе, были сла-

<sup>1)</sup> По всей въроятности, должно разумъть то пъніе, которое у насъ называлось демественнымъ, ибо демественный отъ деместикъ, а деместикъ есть греческое борестихос, что значить регенть хора пъвчихъ (пъніе партесное или многоголосное въ противоположность унисонному или одноголосному).

<sup>\*)</sup> Нешногія св'ёд'внія, которыя ны ин'вень о службагь приходскихь церквей (утренъ и вечернъ), именно говорять за то, чтобы представлять ихъ однъми и тъми же съ соотвътствующими службами монастырскими, но только болъе сокращенными. Сумеонъ Солунскій говорить, что въ нихъ ділаются опущенія противъ монастырой (не читается псалтири, кроив четыредесятницы), — De sacra precatione с. 303, у Миня въ Patr. t. 155, р. 556 fin.; тоже дають зпать и наши русскія сведенія, см. Опис. Сунодд. репп. Горск. и Невостр. Отд. ІІ, 3, стр. 125, № 233, л. 273 об. Такъ должно представлять дело и по самому его существу, т. е. трудно допустить, чтобы монахи по своемъ появленіи составили для себя службы совствъ новыя, а не усвоили готовыя-перквей приходскихъ. Что же касается до того, что въ церквать приходскить явились свои службы (утрени и вечерни), отличныя отъ церквей канедрально-епископскихъ, то причина туть ясная: службы канедральных церквей были службы торжественныя, составленныя такъ, что разсчитаны были, какъ свидътельствуеть Супсонъ Солунскій (De sacra precatione c. 301, у Миня въ Раст. t. 155, р. 553 fin.), на многочисленные лики или соборы священниковь и на целые хоры певчихь. Такъ какъ въ приходскихъ церквать начего этого не было, то для нехъ (после вхъ появленія) в быле составлены свои чины службъ.

гаемы предстоятелями частныхъ перквей самостоятельно и свободно 1), а что касается до третьяго класса, то настоятелямь, а въ особенности — создателямъ или ктиторамъ монастырей предоставлено было право составлять для нихъ и предавать имъ свои уставы жизни и богослуженія (подъ тімь, разумівется, условіемь, чтобы все свое въ уставахь не клонилось къ ослабленію подвига молитвы и истинныхъ монашескихъ нравовъ монаховъ, --- cfr ниже въ главъ о монашествъ, и разумъя подъ уставами богослуженія уставъ всёхъ службъ за исключеніемъ литургів). Постепенное объединеніе перваго и последняго власса службъ-церквей каоедрально - епископскихъ и монастырей совершалось темъ путемъ, что канедры епископскія низшія принимали уставы канедръ высшихъ, а монастыри низшіе уставы монастырей высшихъ. На верху перваго объединенія или уставовъ канедрально-епископскихъ церквей въ западной половинъ Греческой церкви — патріархатахъ Константинопольскомъ и Антіохійскомъ является уставъ Константинопольской великой церкви; а какъ было въ половинъ восточной, остается положительно неизвёстнымъ, но весьма вёроятнотакъ же какъ въ литургін, т. е. что уставы натріархій или мёстныхъ великихъ церквей. На верху втораго объединенія или уставовъ монастырей въ восточной половинъ церкви является уставъ Герусалимскаго монастыря Саввы освященнаго 2), а въ половинъ западной уставъ Константинопольскаго монастыря Студійскаго з). Что касается до церквей приходскихъ, то туть мы не имвемъ никакихъ положительныхъ данныхъ для предположеній, но дёло должно быть съ вёроятностію представляемо такъ, что церкви каеедръ низшихъ постепенно усвояли уставы церквей каеедръ высшихъ (церкви епископій изв'ястной митрополін уставь церквей митрополін, какь епархін въ собственномъ смыслі, церкви митрополій изв'єстной натріархіи уставы церквей патріархіи какъ таковой же).

При этомъ объединени уставовъ должно быть подразумѣваемо тоже самое и даже значительно большее господство мѣстной и частной розни однихъ и тѣхъ же уставовъ, которая имѣла мѣсто въ литур-

<sup>\*)</sup> Который, какъ это представляется вкроятнымъ думать, былъ ничемъ инымъ, какъ нъсколько измененымъ воспроизведениемъ того же устава Саввина.



<sup>1)</sup> Относительно втораго класса службъ или церквей приходскихъ подъ предстоятелями, какъ думаемъ, должно разумёть мёстныхъ епископовъ, а не священнимовъ самыхъ церквей, такъ что здёсь должно было господствовать съ самого начала большее или меньшее единообразіе по епархіямъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ редакціи Софронія, патріарха Іерусалинскаго († 644),—преосв. Филарета Обзоръ п'всноп'євцевъ, стр. 233.

гіяхъ, т. е. что извъстный уставъ, пріобрътая большую или меньшую распространенность, не являлся вездъ въ совершенномъ единообразіи своего первообраза (въ своей нервообразности), но въ разныхъ мъстахъ являлся съ своими частными особенностями; напримъръ: уставъ Константинопольской великой церкви, ставъ общимъ уставомъ епископій патріархата, въ разныхъ частныхъ церквахъ, которыя его приняли, явился съ своими мъстными, большими или меньшими особенностями; уставъ Студійскаго монастыря, бывъ принятъ большимъ или меньшимъ количествомъ монастырей, явился въ этихъ монастыряхъ — во всъхъ или во многихъ съ своими мъстными особенностями 1).

Послъ раздъленія на классы, всв церкви: каоедрально-опископскія, приходскія и монастырскія соединились въ одинъ классъ, что случилось такимъ образомъ, что всё церкви приняли одинъ и тотъ же уставъ монастырскій, и именно-Іерусалимскій св. Саввы. Сначала приняли этоть уставь поркви каоедрально-опископскія и потомь уже и весьма не скоро и церкви приходскія. Собственныя утреня и вечерня канедрально-епископскихъ церквей, какъ мы сказали, были службы по своему характеру торжественныя и составленныя такъ, что были разсчитаны на большіе соборы презвитеровъ. Но въ Греціи, при томъ условін, чтобы каждый уёздный городъ имёль своего епископа, уже съ самаго древняго времени долженствовало быть не малое количество епископовъ, для которыхъ имъть при себъ большіе соборы презвитеровъ и содержать хоры пъвчихъ было весьма затруднительно и даже совсёмъ невозможно. А чёмъ далёе шло время, тёмъ болёе имперія вследствіе своихъ несчастныхъ обстоятельствъ (выражаемся этой избитой фразой, не думая взваливать вину за обстоятельства на кого нибудь другаго, кром'в самихъ Грековъ) б'едн'ела и б'едн'ела, съ чемъ вивств должны были бъднеть и епископы. Такимъ образомъ, для многихъ изъ епископовъ соответственное служение собственныхъ службъ стало невозможнымъ <sup>2</sup>), и они должны были искать выхода изъ ва-

<sup>1)</sup> Съ поивстнымъ разнообразіемъ однихъ и твхъ же уставовъ нашихъ службъ можно до некоторой степени ознакомиться черезъ книгу Гоара Есхохохом sive Rituale Graecorum et caet., въ которомъ напечатаны или указываются редакціи службъ однихъ и твхъ же уставовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Къ иллюстрація сейчась сказаннаго не вішаеть припомнить, что въ Константинопольской св. Софіи предъ импер. Константиновъ Мономаховъ (вступиль на престоль въ 1042 г.) литургія совершалась не каждый день, а только по субботамъ, воскресеньявъ и праздникавъ и что нікоторые объясняють это недостатковъ средствъ, см. Кедрина ed. Paris p. 790, также явбы Іоанна Евхантскаго на ежедневную литургію въ св. Софіи, въ Patr. Миня t. 120, р. 1157 нач.

трудненія. Выходъ этоть они и нашли въ томъ, что, оставивъ свои собственныя службы, обратились къ болье простымъ и не требовавшимъ ни соборовъ презвитеровъ ни хоровъ пъвчихъ службамъ мовастырскимъ. Это оставленіе епископами собственныхъ службъ, въроятно, началось довольно рано, а во всякомъ случав оно окончилось, по свиувтельству Сумеона Солунскаго, въ періодъ господства въ Константинополь крестоносцевъ (1204—1261) і), посль чего собственныя епископскія службы на пространств'я всей Греческой перкви оставались до Турокъ только въ одной Солуни. Предъ епископами, искавшими простоты, были два класса простыхъ службъ: мірскихъ приходскихъ церквей и монастырей. Если, по свидетельству Сумеона Солунскаго, они усвоили последнія, то это, вероятно, должно понимать такь, что оставляя торжественныя службы, которыя, какъ таковыя, долженствовали быть продолжительными, они хотёли заменить продолжительность торжественную также продолжительностію, хотя бы то и простою. Впрочемъ, весьма въроятно, что не всъ епископы усвояли монастырскій уставъ во всемъ его объемъ, что многіе по произволу его уръвывали и что иные и прямо усвояли только уставъ приходскихъ церквей. Объ этомъ следуеть заключать изъ словъ современнаго Сумеону Солунскому, который говорить, что въ его время во всёхъ епископіяхъ быль монастырскій уставъ Герусалимскій, писателя Григорія протосинкедла, который въ свою очередь говорить объ особыхъ уставахъ епископій, монастырей и приходскихъ церквей 3). Послів канедрально-еписконскихъ церквей, мы сказали, не скоро усвоили монастырскій уставъ и приходскія церкви; но точнъе должно сказать, что приходскія церкви въ Греціи и до сихъ поръ не усвоили вполив монастырскаго устава. Этоть последній уставь относится кь уставу приходских перквей, какъ его распространеніе: монахи взяли службы приходскихъ цер-

<sup>2)</sup> Выписка у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сла. ήσυχαστήριον и хаθολική εκκλησία.



¹) Вальсамонъ въ своихъ отвътахъ Марку Александрійскому, писанныхъ въ 1203-иъ году, даетъ знать, что тогда еще не быль принятъ въ Константинополъ уставъ Іерусалимскій (ибо въ четыредесятницу или великій постъ—литургія каждый день: отв. 57, у Ралли и П. IV, 489). А отвъты Константинопольскаго патріаршаго собора на вопросы нашего Сарайскаго епископа Феогноста, инъвшіе ивсто въ 1276-иъ году, даютъ знать, что тогда уже быль принять въ Константинополъ Іерусалимскій уставъ (ибо соборъ, отвъчан на вопросъ епископа: «пъти ли въ великій пятокъ службу», говорить: «святыми отцы установлено: службы въ тойъ дни нъсть», —въ Панятин. Пасл. соl. 132, п. 3).

квей-вечерню и утреню и ихъ дополнили, а потомъ еще прибавили новыя службы. Въ отношение къ дополнению техъ службъ, которыя взяты монахами изъ приходскихъ церквей, т. е. вечерни и утрени, церкви эти усвоили монастырскій уставъ, ибо эти службы совершаются у Грековъ въ мірскихъ приходскихъ церквахъ по изложенію монастырскаго устава, а не по древней ихъ собственной, болье краткой, редакцін. Но въ отношенін къ службамъ собственно монашескимъ приходскія перкви въ Греціи и до настоящаго времени принимають монастырскій уставь не вполнів. Можеть быть читатель слыхаль, а можеть быть-и не слыхаль, что въ Гредіи вовсе и нигде не читають часовъ передъ объдней: со стороны монастырей и монаховъ это есть злоупотребленіе, а въ приложеніи къ приходскимъ церквамъ и мірскимъ священникамъ это значить то, что они не исполняють въ семъ случав монастырскаго устава (котораго никто не дълалъ для нихъ обязательнымъ). Когда приходскія церкви въ Греціи усвоили монастырскій уставъ въ указанномъ первомъ отношенів, остается неизв'ястнымъ; но во всякомъ случав уже послв Сумеона Солунскаго († 1430), который еще ясно говорить объ особомъ уставъ приходскихъ церквей именно въ семъ отношеніи 1), а основываясь на примъръ нашей церкви нужно думать, что только въ позднёйшія времена послё распространенія печатныхъ книгъ (въ которыхъ принято было печатать вечерню и утревю непременно въ объеме монастырского устава).

Представлялось бы, что сейчась указанное разнообразіе службь, существовавшее въ Греціи, не должно было имъть мъста у насъ. Мы Русскіе не составляли службь, а заимствовали ихъ готовыя. Поэтому казалось бы, что мы приняли ихъ сначала и потомъ принимали являвшіяся послѣ нашего крещенія дополненія къ нимъ въ одномъ извъстномъ видѣ, и такимъ образомъ казалось бы, что у насъ господствовало въ службахъ совершенное единообразіе. Обращаясь къ нашимъ рукописямъ, мы однако же вовсе подобнаго единообразія не находимъ, а напротивъ находимъ, что и у насъ службы отличались, если не такимъ же, какъ у Грековъ, то во всякомъ случаѣ весьма большимъ разнообразіемъ <sup>2</sup>). Ясно изъ этого, что послѣ Константина философа, который перевелъ съ греческаго языка на славянскій, конечно, одну извъстную редакцію богослужебныхъ книгъ, были переводимы и многія другія. Такъ какъ мы Русскіе и въ древнее и въ позднѣйшее время

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Описаніе сунодальных рукописей Горскаго и Невоструева, Отдёль третій, часть первую (книги богослужебныя).



<sup>1)</sup> De sacra precatione c. 303, y Muns et Patr. t. 155, p. 556 fin.

весьма мало трудились надъ переводами съ греческаго языка, котораго не внали і); то необходимо думать, что указанные переводы разныхъ редакцій богослужебных книгь были делаемы Болгарами и что мы съ своей стороны заимствовали ихъ отъ сихъ последнихъ. Мы уже несколько разъ говорили выше, что заслуга Константина философа вовсе не въ томъ, что онъ леревель книги, а въ томъ, что онъ подаль мысль объ этомъ переводъ, что онъ провозгласилъ право быть этому переводу. Самый же нереводь быль дёломь вовсе не труднымъ. Если бы мы не имели положительного свидетельства черноризца Храбра, что у Болгаръ быль переводъ богослужебныхъ книгъ Константиновъ, т. е. что они заимствовали этоть переводь оть Моравовь, то весьма можно было бы предполагать, что они вовсе и не дёлали такого заимствованія, а по примъру и подобію Константина сами перевели книги. Какъ бы то ни было, но несомивнио, что Болгары, заимствовавъ отъ Моравовъ переводъ Константиновъ, не только продолжали его въ отношевін къ тому, что явилось въ Греческой церкви послі сего перевода, но весьма много дополнили и въ отношении къ тому, что было прежде, и что такимъ то образомъ разности греческихъ богослужебныхъ книгъ , и воспроизвелись въ большей или меньшей мёрё и въ нашихъ славянскихъ книгахъ.

Что касается до того, какимъ образомъ эти разности отъ Болгаръ перешли и къ намъ, то очевидно, что послѣ перваго заимствованія отъ нихъ книгъ, что сдѣлано было правительствомъ, мы и послѣ продолжали заимствовать отъ нихъ не только то, что у нихъ являлось въ переводѣ новаго, а и вообще книги, и что съ книгами и переходили къ намъ разности. Съ очень большою вѣроятностью можно думать, что древніе предки наши особенно цѣнили и уважали богослужебныя книги, написанныя въ Болгаріи, такъ какъ онѣ могли быть полнѣе и исправнѣе книгъ, написанныхъ въ Россіи, по причинѣ близости Болгаріи къ Греціи или къ первоисточнику службъ и книгъ, и такъ какъ Болгары могли править переводы по оригиналамъ. Что касается до способа пріобрѣтенія книгъ болгарскаго письма, то могли ѣздить за покупкой ихъ нарочно или выписывать ихъ чрезъ тѣхъ купцовъ, которые торговали съ Греціей, совершая въ Константинополь ежегодныя путешествія; могли выносить ихъ люди, ходившіе на Востокъ для ноклоненія

<sup>1)</sup> Между Русскими могли быть переводчики только изъ числа тъхъ ионадовъ, которые жили на Асонъ и всобще въ монастыряхъ греческихъ, а въ періодъ домонгольскій въ частности еще изъ числа тъхъ Грековъ, которые жили въ Россіи при интрополитахъ или епископахъ (бывшихъ изъ Грековъ).

святымъ мѣстамъ (между этими людьми особенно могли пріобрѣтать книги поклонники Аеонскіе, поелику на Аеонѣ были болгарскіе монастыри, въ которыхъ монахи занимались промысломъ писанія книгъ); наконецъ, могли быть и такіе люди, которые спеціально посвящали себя дѣлу снабженія Руси богослужебными книгами, списанными съ болгарскихъ оригиналовъ. Въ послѣдующее время несомнѣнно были такіе люди 1) и, конечно, могли быть они еще и въ періодъ домонгольскій.

Въ какомъ состояніи находилась у насъ въ періодъ домонгольскій литургія, нѣкоторый отвѣть на этоть вопрось дають два сохранившіеся отъ сего періода служебника. Одинъ изъ служебниковъ усвояется преданіемъ Антонію Римлянину († 1147), другой такъ же преданіемъ усвояется преп. Варлааму Хутынскому († болѣе или менѣе вскорѣ послѣ 1192 г.), во всякомъ случаѣ одинъ изъ монастыря Антоніева, другой Варлаамова, слѣдовательно оба одной и той же Новгородской области <sup>2</sup>). Первый служебникъ содержитъ одну только литургію Златоустаго, второй — всѣ три, т. е. Златоустаго, Василія Великаго (которая поставлена первою) и преждеосвященныхъ.

Прежде всего служебники, не смотря на то, что они одной и той же мъстности и по времени написанія отдъляются одинь отъ другаго не слишкомъ большимъ промежуткомъ времени, если только не совсёмъ современны, далеко не вполнъ согласны сами между собою. Въ служебникъ Варлаамовомъ нътъ нъкоторыхъ молитвъ и возглашеній, читаемыхъ въ Антоніевомъ, и относительно нъкоторыхъ дъйствій даются предписанія, отличныя отъ послъднаго. Вообще изъ взанинаго сличенія служебниковъ ясно, что въ періодъ домонгольскій у насъ су-

<sup>1)</sup> Стефанъ Новгородецъ въ половинѣ XIV въка говоритъ, что онъ встрътилъ въ Константинополѣ своихъ земляковъ Ивана и Добрилу, считавшихся пропавшине безъ въсти, которые жили въ Студійсконъ монастырѣ, занимаясь списываніемъ книгъ (подразумѣвается—славянскихъ съ болгарскихъ рукописей), и что вообще изъ Студійскаго монастыря идетъ на Русь много книгъ (подразумѣвается— славянскихъ, писанныхъ подобными Ивану и Добрилѣ, жившими въ монастырѣ— очевидно, составлявшемъ нарочитое русское подворье—русскими каллиграфами).

<sup>\*)</sup> Въ настоящее время оба служебника находятся въ Московской Сунодальной библіотекѣ; ихъ описаніе въ Описаніи Сунодд. ркпп. Горск. и Невостр., №№ 342 и 343.—И. И. Срезневскій въ своихъ «Древнихъ памятникахъ Русскаго письма и языка» указываетъ еще третій служебникъ, — Новгородскаго Софійскаго собора, писанный около 1250 г. и сохранившійся не въ полномъ видѣ,—стр. 58 соl. 2 нач. Желательно, чтобы служебникъ быль описанъ такъ, чтобы можно было сличать три служебника одной и той же мѣстности.

ществовали литургіи въ нѣсколькихъ редакціяхъ и что онѣ представлями большее или меньшее разнообразіе.

Отличія служебниковь оть нынёшняго нашего состоять, во-первыхь, въ разности первой части литургіи или проскомидіи 1):

Въ настоящее время проскомидія представляеть собою цёльное и довольно обширное молитвенное последованіе. Въ нашихъ служебникахъ она еще не иметь этого вида настоящей части литургіи и еще сохраняеть древній видъ простаго и краткаго пріуготовленія къ последней: кратко говорится — въ одномъ служебнике о приготовленіи просфоры для Тела Христова и вина для Крови, въ другомъ—вместе съ первою просфорою и другихъ просфоръ, и потомъ—въ одномъ служебнике одна молитва, въ другомъ—двё <sup>2</sup>).

Одинъ служебникъ — Варлаамовъ послѣ просфоры для Тѣла или агничной ничего не говорить о другихъ просфорахъ; другой служебникъ, Антоніевъ, говорить о другихъ просфорахъ, но только: «и просфумисавъ просфуры».

Обычай изъимать на проскомидіи вмісті съ агнцемъ частицы въ честь Божіей Матери и святыхъ и за живыхъ съ умершими есть обычай позднівшій, явившійся неизвістно когда не раніве VIII віка 3).

<sup>1)</sup> Въ служебникъ Антонія Римлянина передъ литургією Златоустаго (какъ мы сказали, единственною въ немъ) положены три молитвы «іерею за ся предъ службою». Начала молитвъ — первой: «Владыко Господи Боже Вседержителю, не котяй смерти гръшникомъ»...; второй: «Владыко Господи Боже нашь, нынъ котяща приступити къ страшнъй Ти и чюднъй тайнъ»...; третьей: «Молю Тя, Господи, отънии отъ мене беззаконія моя». Въ служебникъ Варлаама Хутынскаго положены двъ первыя молитвы служебника Антоніева и потомъ еще: «Умываючеся молвити псаломъ мъ Умыю въ неповинныхъ рупь мои и объиду олтарь Твой, Господи — въ церквать благословяю Тя, Господи» (какъ это и въ нынъшнемъ служебникъ).

<sup>2)</sup> Въ служебникъ Варлаановонъ: Во съсоудохранильници. дийнонъ. хота радати проспоуроу. прахрънъ. тришьды пожешь. и ража. гать се. Ино бекуа на даколивше... Ирарадает кртонь гать. Треться агисць ей... Лам вино и водоу въ чашю. Кописыт просоденъ... За тънъ молитва: Б'є еї нашь иже пейли хавет... И поврыкть дары гай. Г'є воцейса... А се покрыкаю чашю. Фелачеса гії еснасу. А се вонада. Домоу твоюмоу... И потомь дъпконьници (ектеніи). Баген вако... (Начало литургіи).

<sup>3)</sup> Ибо патріархь Константинопольскій Германъ (низверженный съ престола Львонъ Исавронъ въ 730 г. и унершій посл'є сего неизв'єстно въ каконъ году) въ своенъ Rerum ecclesiasticarum contemplatio еще ничего не говорить о сенъ обыча'є,—въ Патр. Миня t. 98, р. 396 (Можно подозр'євать, что къ установленію

Какъ было дело въ семъ отношени въ конце Х — первой половине XIII въка или въ нашъ періодъ домонгольскій, прямыхъ указаній не имъемъ, но воть относящися сюда свидетельства греческия и наши. Константинопольскій хартофилаксь Петрь, жившій въ конп'я XI в'яка. на предложенный ему вопросъ: «можно ли служить литургію съ одной просфорой», отвічаль: «осли ність памяти святаго, или (поменовенія) умершаго, то нътъ никакого препятствія (). Епископъ Новгородскій Нифонть на такой же вопрось Кирика отвъчаль: «если будеть далеко-(отъ города) въ селъ, и негдъ будеть взять другой просфоры, то можно: а если близко будеть торгь (базарь), гдё можно купить, то нельза: если гдв нибудь почему нибудь не будеть (другой просфоры), томожно»<sup>2</sup>). Въ другомъ мъсть тоть же Нифонть говорить Кирику, чтозаупокойную литургію всегда должно служить на трехъ просфорахъ,одна большая дорная, изъ которой вынимается агнецъ и гдв умершій не поминается, а другія двѣ за упокой 3). Задаваніе вопросовъ относительно другихъ просфоръ кромъ агничной въ Греціи и у насъ яснопоказываеть, что обычай проскомисать эти другія просфоры еще только вводился и еще не быль окончательно и твердо водворившимся, нбовъ последнемъ случав напрасны были бы вопросы. Тоже показываетъ и отвътъ Нифонта, дозволяющаго въ случав нужды совершать литургію и на одной просфорф. Изъ словъ Нифонта и отвъта Петра хартофилакса видно, что на литургіяхъ заупокойныхъ приносились просфоры только за тёхъ умершихъ, за которыхъ онё пёлись, и вмёстё что такое приношеніе считалось обязательнымъ, -- почему у Нифонта за одного умершаго двъ просфоры, не ясно. Изъ отвъта Петра хартофилакса видно, что на литургіяхъ незаупокойныхъ или обычныхъ считалось обязательнымъ приносить просфору за святаго дня, если таковой быль, а вивств дозволялось и было въ обычав приносить и другія, точнонеизвъстнаго назначенія, просфоры (ибо отвъть даеть знать, что приносились другія просфоры и въ томъ случав, если день не ималь святаго). У митр. Георгія читается слідующее не совсімь вразумительное правило: «аще будеть проскура разсвлася или будеть два креста цвла, (а) иное не будеть проскуры, то да сотворить твить крестомъ другуюпроскуру и тако да литургисаеть, аще ли иныхъ будеть много, то оста-

обычая, какъ къ внесенію иконъ въ церкви, послужило иконоборчество, которое возставало не только противъ почитанія иконъ, но и противъ призыванія святыхъ).

<sup>1)</sup> У Ралли и П. У, 369.

<sup>\*)</sup> У Калайд. стр. 194, у Павл. col. 50.

³) У Калайд. стр. 173. у Павл. col. 32.

вити ѝ». Два креста разумъются на одной и той же просфорь, какъ въ настоящее время у Грековъ употребляются просфоры пятикрестныя і) для замъны пяти особыхъ просфорь (т. е. одна просфора пятикрестныя употребляется вмъсто пяти особыхъ, такъ что каждая часть просфоры, имъющая крестъ, идетъ за особую просфору, — въ настоящее время эти просфоры у Грековъ весьма употребительны). Не совствить ясно, какъ понимать ръчь о двухъ крестахъ, —такъ ли, что два креста были обычнымъ числомъ на просфорахъ неоднокрестныхъ (и что «если они оба сохранятся, не смотря на поврежденіе просфоры»), или такъ, что если изъ многихъ (неизвъстныхъ) крестовъ сохранятся только два. Если первое, то это будетъ значить, что господствующимъ обычаемъ было употреблять двъ просфоры или вмъсто двухъ одну двужрестную; если второе, то будетъ значить, что въ случать нужды митр. Георгій дозволяетъ совершать литургію на двухъ просфорахъ, обычно же употреблялось ихъ сколько-то болье г).

¹) Въ нашихъ старыхъ служебникахъ крестовыя, си. о нихъ въ Бесёдахъ къ тлаголеному старообрядцу митр. Филарета, — бесёд. 10, § 11. Собственно не нятикрестныя, а пятипечатныя. О просфорахъ этихъ си. еще Сунодд. ркпп. по Опис. Горск. и Невостр. № 355, стр. 58 нач.; Арсеній Сухановъ въ Проскинитаріи: «просфора одна велика..., на ней пять печатей крестныхъ» (т. е. образующихъ изъ себя, своимъ расположеніемъ, кресть, отъ чего и просфора пятипечатная мначе — крестовая), — Сунод. ркп. № 574 л. 38 об. и еще л. 367 fin. (указывается, какъ совершають службу на одной пятипечатной просфорѐ).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ монастырять обычай совершать проскомидію на семи просфорать, что въ XVI-XVII въкъ у насъ стало общинъ обычаенъ, восходитъ своинъ первынъ началомъ не позднёе, какъ къ XI вёку. Патріаруъ Константинопольскій Алексёй († 1043) въ своемъ уставъ, который онъ далъ построенному имъ монастырю (уставъ Студійсковъ, о которовъ нъсколько неже), предписываеть, чтобы литургія всегда была совершаема въ монастырв на семи просфорать, изъ коихъ шестьмалыя, а седьмая-анафора или возношеніе за него-ктитора монастыря (о здравін при жизни и за упокой по смерти), им'євшая разд'єдяться братін, — большая, ся. Опис. Сунодд. ркпп. Горск. и Невостр. № 380, л. 228 об. Императрица. Ирина, супруга импер. Алексея Коминна († 1118), въ своемъ ктиторскомъ уставе основанному ею монастырю предписываеть: «ежедневно да приносятся на божественной литургін семь хлібовъ: одинъ Господскій, другой обрадованной Госпожи нашей в Богородицы, другой святаго дня, вной за искупленіе и оставленіе грёховъ державнаго моего царя и монть, иной за усопшнить моначинь (монастыря, который быль женскій), другой за усопшихь родителей и прочихь сродниковь нашихь, иной о живыхъ детяхъ, зятьяхъ и прочихъ сродникахъ нашихъ», --- устава гл. 34, у Миня въ Patr. t. 127, р. 1056 (Тутъ же инператрица предписываетъ, чтобы жаждую субботу приносились кресты, стабріа, за усопшихь родителей, дізтей и

По служебнику преп. Варлаама изъимаеть агнецъ изъ просфоры не священникъ, какъ это теперь и какъ это и въ служебникъ преп. Антонія, а діаконъ. Такое предоставленіе совершать проскомидію діакону, сохраняющееся въ нъкоторыхъ служебникахъ греческихъ и славянскихъ до весьма поздняго времени, есть остатокъ древняго обычая, когда хлъбъ для евхаристіи приготовляли діаконы 1).

Послѣ проскомидіи въ самой литургіи служебники представляють слѣдующія разности отъ нынѣшняго нашего:

- 1. Ектенія сугубая, читаемая въ обоихъ служебникахъ одинаково, отличается отъ нынёшней оть нашей <sup>2</sup>).
- 2. Послѣ перенесенія св. даровъ съ жертвенника на престоль на великомъ выходѣ по обоимъ служебникамъ полагается умовеніе рукъ священнослужащихъ и ихъ взаимное многольтствованіе, именно—посльомовенія рукъ старшій священникъ поклонится передъ престоломътрижды и говоритъ сослужащимъ: «благословите священницы», а последніе, поклонившись ему, отвѣчаютъ: «многа лѣта, отче, Духъ Святый найдеть на тя и сила Вышняго осѣнитъ тя»; старшій говорить: «да помянеть вы Господь въ царстви Своемъ», а ему отвѣчаютъ: «буди намъ по глаголу твоему». Объ умовеніи рукъ священнослужащими передъ началомъ литургіи вѣрныхъ и объ ихъ потомъ взаимномъ цѣлованіи говоритъ св. Кирилъ Іерусалимскій »).
- 3. По обоимъ служебникамъ послѣ возглашенія діакономъ: «возлюбимъ другъ друга», священники рекутъ: «Отца и Сына и Св. Духа, Троицу неразлучну и единосущну нынѣ» (что теперь поетъ хоръ), и цѣлуются въ уста, глаголюще: «миръ о Христѣ іерейству твоему».
  - 4. По служебнику преп. Антонія при возглашеніи діакономъ: «ста-

сродниковь, — за четверыхъ по одному, и чтобы каждое воскресенье приносились другіе кресты «равнымъ образомъ усопшимъ»,— ἐπίσης τοῖς κεκοιμημένοις προσκομισθήσονται).

<sup>1)</sup> Во времена патріарха Германа въ Константинопольской Великой церкви агнець изъимался діаконами, а въ нёкоторыхъ другихъ мёстахъ священниками; неосуждая обычая другихъ мёстъ, патріархъ говоритъ, что должно смотрёть на обычаи Великой церкви,—у Миня въ Патр. t. 98, pp. 397 fin. и 400 нач.

<sup>3)</sup> По служебнику преп. Варлаама: Ръцъиъ въсн. Ото всем дійя и б. Г'й вседержит. Богатъ и матъ. Ис дотан смеръ. Н со прастопци. Помилоун нас. Н каремодимъса со ка. Н неціє (колимся) оусальнати. Н неціє модимся да всю в.

<sup>3)</sup> Сн. у преосв. Филарета въ Историческовъ обзоръ пъснопъвцевъ, стр. 90 нач.. О иноголътствовани подъ именевъ аспаснос и ауапу говоритъ Константинъ Норфирогенитъ въ De ceremoniis,—у Миня t. 112, coll. 170, 189, 368.

немъ добрѣ, станемъ со страхомъ»... священникъ цѣлуетъ престолъ и говоритъ: «Святый Боже, Святый крѣпкій»...

- 5. По обоимъ служебникамъ послѣ возгласа: «Благодатію и щедротами», священникъ воздвигаетъ руки и говорить: «Господи, уствѣ мои отверзеши, (и) уста моя возвѣстятъ хвалу Твою».
- 6. Въ обоихъ служебникахъ вредъ освящениемъ св. даровъ нѣтъ молитвы: «Господи, иже пресвятаго Твоего Духа», а въ литургия Василія Великаго при освящении св. даровъ нѣтъ словъ: «преложивъ Духомъ Твоимъ Святымъ». Во второй литургии опускаютъ то и другое и многіе послѣдующіе служебники и между прочимъ служебникъ Кипріановъ і), изъ чего должно заключить, что того и другого не было и въ служебникъ патр. Филовея, съ котораго перевелъ или справилъ свой служебникъ митрополитъ Кипріанъ (Никодимъ въ Пидаліонѣ, въ примѣч. къ 9-му правилу Лаодикійскаго собора, Закине. изд. 428 fin., говоритъ, что слова эти изъ литургіи Іоанна Златоустаго перенесъ въ литургію Василія Великаго какой-нибудь дервновенный невѣжда).
- 7. По обоимъ служебникамъ послѣ возгласа: «святая святымъ» священники и діаконъ приступаютъ къ св. престолу и говорятъ старшему священнику: «многа лѣта, отче; Богъ святую и чистую и честную твою молитву даруетъ намъ на многа лѣта, честный отче», а старшій священникъ отвѣчаетъ: «купно съ животомъ вашимъ», на что ему рекутъ: «аминь».
- 8. По служебнику преп. Варлаама священникъ, влагая въ потиръ часть Тѣла Христова, прежде нынѣшняго: «исполненіе Духа Святаго», говоритъ: «смѣшеніе святаго Тѣла и честныя Крове Господа нашего Іисуса Христа».
- 9. Въ служебникъ преп. Антонія ничего не говорится о вліяніи теплоты въ потиръ.
- 10. По тому же служебнику пріобщеніе священнослужащихъ совершается особеннымъ отъ нынѣшняго образомъ. А именно: священники, начиная съ младшаго, беруть части Тѣла Христова и говоря слова: «Тѣло Христово дается рабу Божію имярекъ» и пр. подаютъ ихъ старшему, а этотъ, принимая отъ нихъ части, снова вдаетъ имъ. Подобнымъ образомъ причащаются и Крови. Діакона причащають— старшій священникъ Тѣломъ, а младшій—Кровію Христовою.
- 11. Въ обоихъ служебникахъ предъ пріобщеніемъ и при самомъ пріобщеніи положены иныя молитвы, чёмъ нынё.

¹) Опис. Сунода. рипп. Горск. и Невостр. №№ 344, д. 40 об.; 347, д. 61 об.; 348, д. 11 об.; 360, д. 35.



12. Въ служебникъ преп. Антонія нъть возглашеній: «Со страхомъ Божіимъ и върою приступите» и «Спаси Боже люди твоя», а въ служебникъ преп. Варлаама нъть втораго изъ сихъ возглашеній.

Вийстй съ сейчасъ указанными разностями служебниковъ домонгольскаго періода отъ нынашняго нашего въ отношенін такъ сказать матеріальномъ, состоявшими въ различіи и недостатив молитвъ и молитвенныхъ возглашевій, въ недостаткв или лишкв обрядовыхъ двёствій, должна быть еще подразуміваема одна немаловажная разность въ отношения формальномъ, состоявшая въ иномъ голосовомъ исполненіи того, что одинаково есть какъ въ древнихъ служебникахъ, такъ и въ нынешнемъ. Эта последняя разность простирается не на одну литургію, а и на всё службы, общественныя и частныя, а поэтому мы и скажемъ здъсь о ней вообще. Въ настоящее время у насъ на всъхъ службахъ, общественныхъ и частныхъ, употребляется пеніе въ пекоторыхъ такихъ случаяхъ, гдв въ древнее время употреблялось чтеніе или точнъе — говореніе; эти случаи суть: по отношенію ко всьмъ службамъ--- молитвенныя воззванія на ектеніяхъ: «Господи помилуй» и «Подай Господи»; но отношенію къ литургін—«Вірую» и «Отче нашъ». Въ церкви, какъ и въ обыкновенномъ быту, пълось то, что собственно назначено для пънія, — священныя пъсни и стихи (священныя стихотворенія), а все сейчась указанное нисколько не есть то или другое: указанныя молитвенныя воззванія суть именно молитвенныя воззванія, Отче нашъ есть молитва, Върую-исповъдание въры. Со всемъ этимъ по правильному должно быть такъ, чтобы чтецъ или предстоятель возглашаль говоромь (молитвеннымь), а весь присутствующій въ церкви народъ повторяль за нимъ говоромъ (темъ же самымъ). Верую и Отче нашть у Грековъ и до настоящаго времени не поются, а говоромъ возглашаются (чтеніемъ произносятся) настоятелями церквей или старшими изъ присутствующихъ въ нихъ и повторяются за ними народомъ (подобно тому, какъ это у насъ съ причастной молитвой: Върую Господи). Господи помилуй и Подай Господи Греки въ настоящее время уже поють (можеть быть, не совсёмь удачно увлекшись нашимь примъромъ), но они этого вовсе не дълали еще въ половинъ XVII въка; Арсеній Сухановъ многократно свидётельствуеть въ своемъ Проскинитаріи, что у нихъ «людіе говорять: Господи помилуй и Подай, (а) пъніемъ на октеньяхъ Господи помилуй и Подай Господи не поють нигдъ, ниже въ праздники (Московскій взглядъ!), но все (всегда) говоромъ говорять» і). Когда вошло у насъ въ обычай петь Господи

¹) Сунод. ркп. № 574, д. 261 об. Въ друговъ въстъ: «здъ (въ Греція)

поменуй и Подай Госноди, положительных сведений не имбемъ, но сь увъренностію думаємь, что не въ періодь еще домонгольскій, а уже послѣ 1). Относительно Върую и Отче нашъ имъемъ тъ положительныя свъденія, что обычай петь ихъ первоначально явился во Исков'в въ первой половинь XVI выка и что Новгородь и Москва усвоили его оть Пскова когда-то послё начала второй половины XVI вёка (Свёдвнія находимь у Зиновія Отенскаго въ его «Истины показаніи», которое написано въ 1566 г.. Одинъ изъ собеседниковъ Зиновія, съ которыми онъ ведеть пренія и річи въ своей книгі, -Захарія Щечкинъ, сообщиль ему, что въ Псковъ поють на объднъ Отче нашъ и собираются пъть Върую и спрашиваль его, почему не поють въ Новгородъ. Изъ того обстоятельства, что во Псковъ пъли Отче нашъ и собирались пъть Върую, ясно, что первый обычай явился не задолго передъ темъ. Что не пели въ Новгороде, это дается знать вопросомъ Захарін. А что не підли въ Москвів, объ этомъ необходимо заключать изъ отвъта Зиновія: онъ съ такою різкостью возстаеть противъ обычая пъть Върую и Отче, которой никакъ не позволиль бы себъ, если бы это было уже и обычаемъ Московскимъ, - рукопись Моск. Д. Акад. № 61, стр. 813 sqq) 2).

Литургія преждеосвященных даровь, находящаяся въ служебникв преп. Варлаама, отличается оть нынішней нашей слідующимь:

1. Входъ съ кадильницею творить одинъ діаконъ безъ священ-

<sup>2)</sup> Но совершенно непонятно для насъ, что архіепископъ Новгородскій Геннадій задолго до Зиновія Отенскаго говорить въ предисловій къ своей Паскаліи, что испов'яданіе в'єры или В'єрую «на божественной литургіи всегда півваемо есть», — у Павл. въ Пами. соl. 816, также въ Опис. ркпп. Тронцк. давр. библіот. № 736, д. 51. Можеть быть, подъ півніень Геннадій разумітеть речитативное истовое чтеніе (Обычай піть, а не читать «Вірую» есть обычай западной церкви, — идущій, до нівсоторымь, оть начала XI віка, см. Никифора Влеминда въ Патрол. Миня t. 142, соl. 793—794, — и противъ него сильно возстають Греки, см. напр. Иліи Тимальда Папістіхов 'Еле́хуюм т. П, стр. 188).



отнюдь ни въ коемъ мёстё не слыхали есны, чтобы пёли Господи помелуй на октеньяхъ, но вездё говоромъ говорятъ лики и вси предстоящи», ibid. 315 об.

<sup>1)</sup> Въ Новгородской 4-й лётониси подъ 1476 г. (Собр. лётт. IV, 130) читается: «Той же зины нёкоторыи философове начаща пёти: о Господи помилуй, а другён: Осподи помилуй». Изъ этого слёдуетъ, что въ 1476 г. Господи помилуй уже пёлось въ Новгородё, но нисколько не слёдуетъ, чтобы пёлось уже и во всей Московской Руси. Совершенно вёроятно, что именно философамъ Новгородскимъ XV вёка и должно быть усвояемо нововведеніе.

ника: «и шедъ діаконъ съ кадильницею и съ трыми свіндами глаголеть: світь Христовъ просвіндаеть»,

- 2. При перенесеніи святыхъ даровъ священникъ читаетъ 50-й псаломъ.
- 3. Вмёсто возгласа: «преждеосвященная святым» возглась обыкновенной литургіи: «святая святым».
- 4. Призыванія мірянъ къ пріобщенію: «со страхомъ Божінмъ и върою приступите» не положено, а прямо послѣ пріобщенія служащихъ сказано: «таже діаконъ покадить святыя дары, глаголя: вознесися на небеса Боже, попъ: всегда и ныня и присно».
- 5. Конечная молитва «потребити хотящи» гораздо короче ны-

Въ каноническихъ сочиненіяхъ нашихъ періода домонгольскаго читаются правила, касающіяся отчасти самой литургіи и ея пранадлежностей, отчасти служащаго священника.

Воть эти правила послѣ тѣхъ, которыя уже приведены нами выше. Касающіяся литургіи и ея принадлежностей:

По предписанію митр. Георгія, на просфорть не должно служить, если ей выйдеть 8 дней (§ 34). А епископъ Нифонтъ у Кирика продолжаеть этотъ срокъ до двухъ недъль (у Калайд. стр. 194 sub fin., у Павл. col. 51).

На входахъ за объдней и за вечерней священникъ, по епископу Савът у Кирика, долженъ цъловать входя въ олтарь космить или дверной столбецъ, ибо онъ есть колта Христово, а въ олтаръ св. трапезу, ибо тутъ перси Христовы (у Калайд. стр. 198, § 13, у Павл. соl. 55).

Если лѣтомъ будутъ мухи въ олтарѣ, то, по предписанію митр. Георгія, не должно отгонять ихъ оть св. даровъ монаху или иподіавону, а только діакону (§ 26).

Если архіерей присутствуєть за литургіей въ церкви, но не служить, то, по нему же, антидоръ раздаеть не онъ, а служившій священникъ (§ 94).

Литургія заупокойная, по нему же, не поется въ воскресенье (§ 28).

Во всю святую четыредесятницу, пишеть онъ же, кром'в субботы и воскресенья и Благов'ященьева дни, должна быть литургія преждеосвященная (§ 153).

Если въ великомъ постѣ будетъ приготовленъ въ воскресенье запасной агнецъ на всѣ пать дней недѣли (понедѣльникъ — патница: предъидущ. правило митр. Георгія), а между тѣмъ въ продолженіе недёли будеть служена литургія не каждый день, то, по Нифонту у Кирика, не употребленный агнець можно оставить до другой недёли, а нёть бёды, если и до третьей (у Калайд. стр. 194 sub fin., у Павл. col. 51).

Если епископъ служить преждеосвященную литургію, то цѣловать его, по наставленію Нифонта у Кирика, въ рамо или плечо (у Калайд. стр. 181, у Павл. соl. 33).

Если священникъ, совершая проскомидію, уронитъ просфору, то, по епископу Саввъ у Кирика, можно проскомисать ею, отерше (ее) добръ (Калайд. стр. 196, § 7, у Павл. соl. 53).

Если кто не нарочно проткнеть потиръ или дору уронить, то, по митр. Георгію, пролитое съ землей вскопать и всыпать въ воду, а уроненную дору сжечь (§ 92).

Архіепископъ Новгородскій Илія († 1186) съ неизвъстнымъ по имени епископомъ Бългородскимъ нарочито составили правила относительно двухъ, могущихъ имъть мъсто при совершеніи литургіи, случаевъ, именно — во-первыхъ, если во время совершенія проскомидів будеть забыто влить вина или воды, и во-вторыхъ, если во время литургіи мышь начнетъ всть агнецъ.

Первое правило: «Если случится за литургіей, что священникъ или діаконъ забудеть влить воды или вина и усмотрять это только уже послъ святая святымъ, когда будетъ раздроблено Тъло и даже часть его вложена въ потиръ: то опать изъ службы не повторяють ничего, но священникъ или діаконъ возьметь одинъ потиръ, отнесеть его въ малый олгарь (жертвенникь), вольеть вина и воды, говоря при семъ то, что говорится при семъ на проскомидіи, и принесши поставить (на престоль) на своемь мъсть; священникъ благословить одинъ потиръ, говоря: а еже есть въ чаши сей честною (sic) кровь Христа Твоего, а діаконъ: аминь; и причастятся по обычаю, вліявъ укропа, и окончивають службу по обычаю, снова ничего не повторяя и не вынимая другаго Тела». Второе правило: «Если случится, что мышь начнеть грысть агнецъ на дискосв и заметить это священникъ до переноса или по переносъ, то пусть оскребеть его ножикомъ и на немъ служить, а новаго не вынимаеть, а крохи должно всыпать въ тв крохи, которыя снимаются съ литона» (у Калайд. стр. 223, у Павл. соl. 76).

Если священникъ, служивъ литургію, забудетъ потребить дору, то, по предписанію митр. Георгія, долженъ потребить ее на другой день (§ 157).

Правила, касающіяся служащаго священника:

Передъ совершеніемъ литургіи священникъ, по наставленіямъ

епископа Нифонта у Кирика, долженъ воздержаться отъ жены по крайней мъръ одинъ день; въ самый же день совокупленія не только не долженъ служить литургіи, но и входить въ олтарь. Но если священникъ имъетъ нужду часто служить литургію, то между двумя днями служебными онъ можетъ совокупиться съ женой въ третій неслужебный поутру,—служивъ въ воскресенье и имъя нужду служить во вторникъ, можетъ совокупиться ноутру въ понедъльникъ (у Калайд. выпущено, у Павл. col. 31).

На вопросъ о томъ, должно ли служить литургію, если ночью случится соблазнъ во снѣ, епископъ Савва у Кирика отвѣчаетъ: если прилежалъ мыслію къ какой нибудь женщинѣ, то не должно; если же приготовлялся служить, но сатана соблазнилъ, желая оставить церковь безъ службы, то ополоснувшись служить; если случится соблазнъ въ воскресенье и не выйдетъ сѣмя, то нѣтъ въ томъ ничего, а если увидишь сѣмя на одеждѣ, а женщины не видалъ во снѣ, то ополоснувшись и одѣвшись въ другую одежду служить (у Калайд. выпущено, у Пава. соl. 55).

На вопросъ: можеть ли служить священникь литургію, если почему нибудь ночь передъ ней не спаль, а между тыть наканунь обыдаль и ужиналь, епископъ Савва у Кирика отвычаеть, что можно (у Калайд. стр. 196, § 10, у Павл. соl. 53). Смыслъ вопроса тоть, что если не спать ночь, то слыдующій день будеть какь бы продолженіемъ предъидущаго и что такимъ образомъ, выши накануны и не спавши ночь, священникъ будеть совершать литургію какь бы послы вды, повыши.

Мыться передъ совершеніемъ литургін, по наставленію епископа Саввы у Кирика, должно непремінно съ вечера, а не поутру, хотя бы въ посліднемъ случай можно было вымыться и рано, такъ чтобы успіть поспать (у Калайд. стр. 197, § 11, у Павл. соl. 54).

Если идеть кровь изъ вубовъ, то, выплевавши изо рта, служить нъть бъды (Нифонть у Кирика,—Калайд. стр. 186, у Павл. соl. 40)-

Надъ мертвецомъ бывши, можно служить литургію (митр. Георгій § 33 и Савва у Кирика,—*Калайд.* стр. 195, *Павл.* соl. 51), хотя бы кадилъ его и цёловалъ (послёдній).

По предписанію митр. Георгія, священникъ наканунъ совершенія литургін не долженъ всть луку (§ 25).

У него же читаемъ не совсвиъ вразумительное: «Аще попъ, вошедъ въ церковь, ти воротится воспять, не достоить служити» (§ 112).

По его же предписанію, священникь, служившій литургію, долженъ воздержаться оть жены слёдующую ночь (§ 161). Служивши литургію можно плевать до об'єда, ибо за'єль дорой и запиль укропомъ (Савва у Кирика § 9, — Калайд. стр. 196, Павл. col. 53).

У митрополита Георгія и у Кирика въ Вопрошаніи читаются правила отвосительно литургів, которыя остаются для насъ не совсёмъ понятными. Приведемъ ихъ здёсь на концё:

У митр. Георгія:

«Нелѣпо проскумисати въ горахъ ни въ клѣтѣхъ, вурокъ (въ укоръ?) удагаютъ священныя тайны и по священному мѣсту ходяще ли сами или скотѣхъ или иною скверною оскверняему и безчествуему или готову сквернаву сущу, еретичества (—ская) бо суть, а не крестъянска» (§ 107).

У Кирика:

«А иже се вынимаемъ просфуру, не веляше въ суботу вынимати, (но) въ недълю вынимати, и рече: все любо поособь положи, тъла на то и не клади (нужно: и тъла на то не клади?), яже тъгда молиться (нужно: ломиться?), мала лёля блюла рече особь. Аже се съ другомь розломивъ же (--- ше) 1), служити не веляще велми: како, рече, можещи розломити кром'в служьбы? Грехъ великъ есть въ томь, не мози того творити (и) и инъмъ възбрани. А еже речеть дьяконъ: вънмемъ, попъ: святая святымъ, въземъ полъимсть тёло, и люди рекуть: единъ свять, а попъ твломь учинить 3 кресты на дискосв, но не на одномь, но по раду и передъ людьми, и преломить тёло, и положить на дискост исъ правое рукы, а въ левой преломить верхънюю часть, въ потиръ вложить, а исподнюю отъ себе положить; но оли онъ двъ части въземъ, то сю положивъ и начнеть ломити, исъ правое рукы покладывая па дискось, а въ лівой не покладываеть, дондеже все изламаеть, тоже изь лівой положить, ать не тыщи руців будуть» (Савва § 12,—у Калайд. стр. 197, у Павл. col. 54. Можеть быть, должно туть припомнить объ употребительной у Грековъ до настоящаго времени такъ называемой «ипсомв», о которой см. Опис. сунодд. рипп. № 368, л. 47, и cfr у Радли и П. IV, 425 и 426).

Относительно прочих службъ, составляющих общественное богослуженіе, какъ мы сказали, у Грековъ было такъ: во-первыхъ, службы раздѣлялись на три класса — церквей каеедрально - епископскихъ, церквей приходскихъ и монастырей; во-вторыхъ, въ каждомъ классъ было такое же частное или помъстное разнообразіе каждой службы, какъ и литургіи.

<sup>1)</sup> Указываеть на какой-то обычай прелоиленія двоими просфоры?

Константинъ философъ, первый переводчикъ богослужебныхъ книгь съ греческаго языка на славянскій, конечно, перевель ихъ въ одной извъстной редакціи, а не въ нъсколькихъ. Но перевель ли онъ въ этой одной редакціи всё три класса или только который нибудь одинъ, это составляеть вопросъ, на который мы не можемъ отвъчать. Авторъ его Паннонскаго житія говорить объ его переводъ: «вскоръ же (по прибытіи въ Моравію) весь церковный чинъ преложь, научи я (Моравовъ) утреници, часовомъ, вечерни, павечерници и тайнъй службъ (литургів). Упоминаніе о часахъ и павечерницъ даеть знать, что Константинъ перевелъ ту или другую редакцію службъ монастырскихъ; следовательно, остается неизвёстнымъ, перевель ли онъ по одной извъстной редакціи службъ церквей канедрально-епископскихъ и приходскихъ. Впрочемъ, вдёсь вопросъ собственно объ однёхъ первыхъ службахъ. Относительно службъ церквей приходскихъ или ихъ вечеренъ и утрень, какъ мы сказали, должно думать, что онв были тоже самое, что и соотвётствующія имъ службы монастырскія, только въ болёв сокращенномъ видъ; а если такъ, то, сдълавъ переводъ книгъ въ пространномъ изложеніи (по монастырскому уставу), Константинъ далъ твиъ возможность употреблять ихъ и сокращенно (какъ службы приходскихъ церквей). По своему сану Константинъ не былъ епископомъ, а презвитеромъ (хотя у насъ совершенно неправильнымъ образомъ и величается епископомъ); въ то время, какъ онъ совершалъ для Моравовъ переводъ богослужебныхъ книгъ, въ Моравіи еще не было своего епископа; следовательно, онъ не имель непосредственнаго побужденія переводить классъ нашихъ службъ, составлявшій принадлежность церквей каеедрально-епископскихъ, изъ чего въроятнъйшее заключение есть то, что онъ и дъйствительно его не переводилъ. Послъ смерти Константина Менодій сділался Моравскимъ архіепископомъ и оставался въ этомъ санъ около 10 лътъ. Хотя Паннонское житіе последняго ничего не говорить, чтобы онъ дополняль после Константина переводъ богослужебныхъ книгъ, но есть вся вфроятность думать, что онъ сделалъ наше дополнение 1). Какъ бы то ни было, но необходимо принимать, что после Моравовь у Болгарь быль въ славянскомъ переводъ и въ употребленіи по одной редакціи или по нъсколькимъи нашъ классъ службъ; а равнымъ образомъ необходимо принимать,

<sup>1)</sup> Не говоря сказаннаго прямо, Паннонское житіе Месодія дасть нѣкоторое основаніе подозрѣвать это. О переводѣ Константиномъ богослужебныхъ книгь житіе выражается, что онъ перевель «избранныя службы». Слово избранныя какъ будто хочеть дать знать, что Месодій послѣ Константина дополниль его переводъ службъ.

что отъ Болгаръ онъ переходилъ и къ намъ. Во-первыхъ, предоставляется необходимымъ думать это a priori: Болгары вильли перель собою у Грековъ двъ категоріи службъ въ отношеніи къ характеру: простыя приходских и монастырей и торжественно-помпуозныя-перквей каеедрально-епископскихъ: въ высшей степени было бы странно, если бы они захотёли удовольствоваться только первыми и не имъли желанія перенести къ себъ и послъднихъ. А за тъмъ столько же странно было бы и то, что мы, видя у Болгаръ вторыя службы, взяли бы отъ нихъ для всеобщаго употребленія только первыя, ибо подобное отреченіе отъ службъ торжественныхъ значило бы какое-то намеренное съ нашей стороны стремление къ убожеству. Во-вторыхъ, мы имвемь и положительныя свидетельства, что у насъ въ періодъ домонгольскій (и слідовательно впереди нась у Болгарь) дійствительно существовали тъ особыя службы, составлявшія принадлежность церквей каеедрально-епископскихъ, о которыхъ говоримъ. Отъ періода домонгольскаго, какъ извёстно, сохранилось весьма мало богослужебныхъ книгъ, а въ позднейшее время, отъ котораго оне сохранились, у насъ уже во всвхъ церквахъ были приняты службы монастырскія; поэтому нътъ ничего удивительнаго, что мы не находимъ послъдованій нашихъ особыхъ службъ въ сохранившихся богослужебныхъ книгахъ. Но если мы не находимъ въ нашихъ книгахъ последованій сихъ службъ въ полномъ ихъ видъ, то по крайней мъръ находимъ ихъ въ отрывкахъ, которые дають все право заключать объ ихъ предшествовавшемъ существовани и въ этомъ полномъ видъ. Въ одномъ Московскомъ Сунодальномъ пергаминномъ Требникв конца XIV или начала XV в. сохранился отрывокъ вечерни, принадлежащей къ классу вечеренъ церквей каоедрально-епископскихъ или такъ называемаго пъсненнаго послъдованія 1).

Что касается до службъ церквей приходскихъ, то мы не знаемъ, существовали ли овъ у Болгаръ и у насъ въ славянскомъ переводъ по своей собственной, сокращенной противъ церквей монастырскихъ, редакціи. Но мы положительно знаемъ, что онъ, бывъ отправляемы по тъмъ или другимъ книгамъ, существовали у насъ въ таковомъ сокращеніи на дълъ.

Такимъ образомъ, относительно прочихъ общественныхъ службъ послѣ литургіи за періодъ домонгольскій представляется наиболѣе вѣроятнымъ думать, что у насъ были въ употребленіи всѣ три класса ихъ,

¹) Опис. Сунодд. ркпп. *Горск*. и *Невостр*. Отд. III, 1, стрр. 138 sqq и 143, № 371, лл. 87 sqq и 110 об.



какіе были въ Греціи, т. е. не только службы монастырскія и приходскія, но и канедрально-епископскія.

Относительно церквей каеедрально-епископскихъ должна быть сдёлана существенная оговорка, а именно: не необходимо думать, чтобы во всвять этихъ церквахъ первоначально введены были собственныя ихъ службы, напротивъ весьма возможно и гораздо болве ввроятно. что въ нъкоторыхъ изъ нихъ, и даже большей части, началось прямо со службъ монастырскихъ, или иначе-что собственныя службы введены только въ нъкоторой, и можетъ быть только меньшей ихъ части. Собственныя службы канедрально-епископскихъ церквей по своему характору торжественно-помпуовныя, какъ мы говорили выше, составлены были такъ, что были разсчитаны на большіе соборы священниковъ и на целые хоры певчихъ. А одно изъ этихъ-то двухъ обстоятельствъ и аставляеть принимать за въроятнъйшее, что службы эти уже съ самаго начала введены были у насъ не во всёхъ канедрахъ, а только въ той или другой, и даже можеть быть только въ меньшей, ихъ части. Не могло быть у насъ препятствій со стороны многочисленных в соборовъ священниковъ; но другое дело были хоры певчихъ. Образовать потребное количество сколько нибудь удовлетворительных півнеских в хоровъ (подразумъвается - при помощи учителей пънія, приведенныхъ изъ Греціи) 1) было деломъ вовсе не легкимъ, и весьма сомнительно полагать, чтобы правительство въ состояніи было этого достигнуть. Если бы въ Греціи во времена Владимира непремінно и обязательно требовалось, чтобы въ каоедральныхъ епископскихъ церквахъ совершались назначенныя для нихъ службы, то какъ бы никакъ онъ достигъ того, чтобы это непременно-обязательное стало возможнымь и у насъ. Но необходимо думать, что въ Греціи еще задолго до него началось обращение епископскихъ канедръ къ службамъ монастырскимъ по причинамъ, которыя указаны нами выше. Следовательно, примеръ современной Греціи избавляль Владимира оть обязанности во что бы ни стало стремиться къ достиженію того, чтобы во всёхъ каоедрально-епископскихъ церквахъ ввести ихъ собственныя службы и давалъ ему право ограничить свои старанія только предівлами того, что было для него возможно. А такимъ образомъ представляется въроятнъйшимъ думать, что

<sup>1)</sup> Если къ Ярославу пришли три греческіе півца, то это должно понимать не такъ, какъ понимаеть Степенная книга, которая говорить о приходії (І, 224), будто только съ Ярослава началось у насъ настоящее греческое півніе, а такъ, что Ярославъ досталь возможно хорошихъ учителей півнія, съ которыхъ началось у насъ півніе улучшенное.



собственныя службы канедрально-епископскихъ церквей уже съ самаго начала были введены у насъ не во всёхъ этихъ послёднихъ, а только въ нёкоторыхъ важнёйшихъ, и что другія,—весьма возможно, большая жхъ часть,—прямо начали со службъ монастырскихъ.

Должна быть сдёлана нёкоторая оговорка и относительно церквей приходских, а именно: то, что относительно церквей каеедрально-епископскихъ представляется думать необходимымъ, относительно сихъ церквей можетъ быть думаемо, какъ возможное и вёроятное. Вообще говоря, должно принимать за несомнённое, что въ приходскихъ церквахъ нашихъ вечерня и утреня пёлись въ томъ сокращеніи противъ монастырей, какъ это было принято въ Греціи и въ Болгаріи, но при этомъ могли быть отдёльные священники, которые бы усердствовали пёть ихъ и въ полнотё монастырскаго изложенія (такъ какъ этого, само собою разумёется, никто не запрещалъ).

Когда всв церкви канедрально-епископскія усвоили у насъ монастырскія службы или когда въ этихъ церквахъ у насъ совсёмъ прекратилось пъніе ихъ собственныхъ особыхъ службъ, положительнымъ образомъ неизвъстно. Въроятнъйшимъ представляется думать, что это случилось у насъ не прежде Грековъ, а уже после нихъ, ибо техъ особенныхъ причинъ, которыми Сумеонъ Солунскій объясняеть ихъ исчезновеніе у Грековъ, у насъ не было, такъ что у насъ причиною этого исчезновенія какъ будто должно считать простое подражаніе Грекамъ. У последнихъ, по свидетельству того же Сумеона, совершенно прекратили свое существование въ канедрально-епископскихъ церквахъ ихъ собственныя службы, за исключениемъ одной Солуни, въ періодъ господства въ Константинополе латинянъ. Если мы положимъ, что у насъ, въ следъ за Греками, это случилось не ранее конца сего періода, то получимъ, что у насъ это случилось не въ нашъ періодъ домонгольскій, а только въ началів слівдующаго (Отличіе церквей канедральноепископскихъ отъ монастырей въ прочихъ службахъ послъ литургіи состояло: во-первыхъ, въ томъ, что церкви каеедральныя имъли ихъ только двъ-вечерню и утреню, тогда какъ монастыри имъли ихъ многія; во-вторыхъ, что вечерня и утреня церквей канедральныхъ были свои особыя отъ монастырей. Мы говоримъ здёсь объ усвоеніи каеедральными церквами монастырскихъ вечерни и утрени вивсто своихъ собственныхъ. Когда случилось усвоеніе всёхъ другихъ службъ монастырскихъ, одновременно ли съ первымъ или послъ, на этотъ вопросъ мы не въ состояни отвъчать совершенно ничего).

Приходскія церкви удерживали у насъ свой сокращенный въ сравненіи съ монастырями чинъ вечерни и утрени или свой особый ихъ видъ весьма долгое время. Мы имѣемъ свидѣтельства изъ XVII вѣка, что это и тогда еще было такъ ¹). Когда приходскія церкви усвонии у насъ лишнія противъ ихъ собственныхъ службъ монастырскія,—одновременно ли съ тѣмъ, какъ службы общія начали совершать по монастырскому уставу (въ монастырскомъ объемѣ) или же ранѣе, на это мы такъ же ничего не можемъ отвѣчать, какъ и сейчасъ выше.

Какой уставъ или какіе уставы богослуженія ібыли въ нашихъ монастыряхъ до преп. Осодосія Печерскаго, остается неизвістнымъ. Ниже мы увидимъ, что большая часть бывшихъ у насъ прежде него монастырей должны быть представляемы не какъ настоящіе монастыри, а какъ монашескія слободки, находившіяся при мірскихъ приходскихъ церквахъ; слідовательно, большая часть этихъ бывшихъ прежде него монастырей не иміла нужды въ собственномъ уставі богослуженія (такъ какъ монахи ходили за службы въ приходскія церкви, при которыхъ жили). Въ немногихъ настоящихъ монастыряхъ, которые иміли собственныя церкви, былъ тотъ или другой уставъ или же ті вли

<sup>1)</sup> Въ одной рукописи XVII въка написаны, въ слъдъ за уставонъ, главы івромонаха Марка, «о недов'єдомых уставу». Вийсто главы 77, гдв нужно было говорить: «когда не стихословинь, Господеви поемь»... писецъ сдёлаль замёчаніе: «и мы убо сев статьи изъ устава не выписахомъ, потому что въ мирскихъ церквать того указу не держать кроив ионастырей»; далве, опуская главы-79, «о еже како подобаеть творити литію» и 80, «о еже когда бываеть литія и когда не бываеть», писецъ говорить, что онъ не написаль ихъ «того ради, занеже въ мирскихъ церквахъ того преданія не держать», —Опис. Сунодд. рипп. Горск. и Hesocmp. Отд. II, 3, стр. 125, № 233 л. 273 об.—Выше иы сказали, что каноны утрень явились въ понастыряхъ какъ бы дополнениями сихъ службъ (какъ бы приложеніями, сдёланными къ никъ) и что въ перквалъ каседрально-епископскихъ, пока сохранялись въ нихъ свои особыя утрени, каноны на сихъ последнихъ не пелись. Изъ этого необходино следуеть заключать, что они более или менее долго не пълись и въ перквахъ приходскихъ. Когда вошло въ обычай пъть ихъ въ перквахъ приходскихъ у Грековъ, и въ следъ за Греками у насъ, это, къ сожалению, пока остается намъ вовсе неизвъстнымъ. - До настоящаго времени вовсе не сохранилось богослужебных внигь, которыя бы содержали службы по сокращению приходскихъ церквей, а не въ полномъ объемъ монастырскомъ. Должно думать, что въ перводъ видъ книгъ почти что и не писали (за исключениеть тетрадокъ, которыя попы сами соетавляли про себя), и это-по той простой причинь, что книга съ службами сокращенными годилась бы только для однъхъ приходскихъ церквей, а книга съ службами полными одинаково годилась какъ для приходскихъ церквей, такъ и для монастырей.



другіе уставы, заимствованные изъ Греціи (если настоящихъ монастырей было нівкоторое нівсколько, то весьма могло быть такъ, чтобы и уставовъ богослуженія было въ нихъ не одинъ, а нівсколько).

Преп. Өеодосій Печерскій, стремившійся къ тому, чтобы сдёлать свой монастырь возможно истиннымъ и подлиннымъ монастыремъ и чтобы учредить въ немъ образъ жизни монашеской по возможности совершенный, ввелъ въ немъ уставъ жизни, который въ его время въ Греціи и въ частности въ патріархатѣ Константинопольскомъ, имѣвшемъ къ намъ ближайшее отношеніе, считался совершеннѣйшимъ и пользовался наибольшею знаменитостью, именно—уставъ Студійскаго монастыря. Взявъ Студійскій уставъ какъ цѣлое, онъ ввелъ у себя не только ту его половину, которая касалась жизни, но и ту, которая касалась богослуженія, т. е. вмѣстѣ съ Студійскимъ уставомъ жизни онъ ввелъ у себя и Студійскій уставъ богослуженія.

Въ монастыръ Студійскомъ, находившемся въ Константинополъ 1), построенномъ при импер. Львъ Великомъ (457-474) сенаторомъ Студіемь (Στούδης, Στούδιος, монастырь—μοναστήριον τοῦ Στουδίου,—τῶν Στουδιτών), его поздненшій, пользовавшійся по своей части, относившейся къ жизни, великою славою у ревнителей истинной монашеской жизни, уставъ введенъ былъ его знаменитымъ игуменомъпреп. Өеодоромъ, который по монастырю называется Студитомъ или Студійскимъ († 826). Преп. Өеодоръ не предаваль своего устава письмени, а только самымъ дъломъ ввелъ его въ жизнь и въ практику монастыря (изложивъ впрочемъ правила, касающіяся жизни, въ завъщаніи своему преемнику и много говоривъ о нихъ въ своихъ поученіяхъ монахамъ или въ своемъ такъ навываемомъ Маломъ Катихизисъ, см. неже въ главъ о монашествъ). Послъ преп. Осодора, сколько извъстно теперь, были составлены двъ записи его устава: одна въ самомъ его монастыръ, сдъланная неизвъстнымъ и въ неизвъстное время, вакъ следуеть думать, по распоряжению монастырскихъ властей 2); другая во второй четверти XI въка Константинопольскимъ патріар-

<sup>1)</sup> На концѣ города, вверхъ по Мраморному морю отъ св. Софіи и на самомъ берегу перваго, не далеко отъ Золотыхъ вороть и отъ извѣстнаго Семибашенья (турецк. Еди-Куле); въ настоящее время мечеть Емиръ-Ахоръ-Джами, иначе—Имрагоръ-Джами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эту запись воспроизводить въ своемъ уставѣ преп. Асанасій Асонскій, скончавшійся въ 980 г.; слѣдовательно, она сдѣлана неизвѣстно когда до сего 980 г...

хомъ Алексвемъ (1025—1043). Патріархъ Алексвії, возведенный на канедру изъ екклисіарховъ Студійскаго монастыря, построилъвъ Константинополів свой собственный монастырь (о которомъ см. Дюканжа Constantinop. Christ. lib. IV, р. 152): для этого своего монастыря онъ и написаль уставъ, взятый съ живни и практики Студійскаго монастыря.

О томъ, какъ преп. Өеодосій Печерскій получиль для своего монастыря Студійскій уставъ, мы имбемъ два разногласящія свидетельства. Лътописецъ (подъ 1051 г. sub fin.) говоритъ, что Өеодосій, собравъ многочисленную братію, «нача искати правила чернечьскаго, и обрътеся тогда (въ Кіевъ) Михаилъ чернець манастыря Студійскаго, иже бъ пришелъ изъ Грекъ съ митрополитомь Георгіемь, и нача у него искати устава чернець Студійскыхъ, и обрёть у него, исписа... Несторъ въ житів преп. Өеодосія говорить, что онъ «посла единагооть братія въ Костянтинь градъ въ Ефрему скопьцю, да вьсь уставъ Студійскаго манастыря испьсавъ, присълеть ему, онъ же преподобынааго отца нашего повельная ту абіе и створи, и всь уставъ манастырьскый испьсавъ и пославъ блаженому отцю нашему Өеодосію»... По первому изв'встію, прен. Өеодосій получиль готовую запись устава; по второму, она нарочно была савлана иля него самого. Безспорно въроятнъйшимъ должно считать первое, ибо кромъ несомнъннаго превосходства авторитета лътописца, какъ историческаго показателя, предъ авторитетомъ Нестора, первое безспорно въроятите втораго само по себъ. Которую изъ двухъ помянутыхъ выше записей получиль преп. Өеодосій, мы положительно не знаемъ; но необходимо думать, что сдібланную патріархомъ Алексвемъ, а не въ самомъ монастыръ. Во-первыхъ, записи, сдъланной въ самомъ монастыръ, вовсе неизвъстно въ славянскомъ переводъ 1), и въ этомъ переводъ мы имъемъ только запись Алексвеву; во-вторыхъ и главное, запись, сдвланная въ самомъ монастыръ, представляетъ собою запись только весьма краткую, тогда. какъ запись Алексвева есть настоящій и обстоятельный уставъ: чтобы преп. Өеодосій удовольствовался первою, им'я возможность получить вторую, это совсёмъ невёроятно (Очень можеть быть, что у черица Миханла, къ которому преп. Өеодосій обратился съ разспросами объ уставъ, оказалась на лицо только собственная запись монастыря; но добиваясь обстоятельнаго устава, онъ могъ узнать отъ него о существованіи записи Алексвевой, представляющей собою именно такой уставъ,

<sup>1)</sup> Въ греческовъ подлинникъ она при твореніяхъ Өеодора Студита,—у Мина. Въ Патр. t. 99, p. 1703 sqq. Св. ее въ приложеніяхъ къ этой главъ.



и потомъ черезъ него или не черезъ него,—можетъ быть, именно черезъ Ефрема—и получить ее нарочно).

Студійскій уставъ патр. Алексія преп. Өеодосій получиль на греческомъ языкі и должень быль перевести его съ греческаго языка на славянскій. Чьими руками онъ это сділаль, остается вовсе неизвістнымъ; но во всякомъ случай должно смотріть на сей переводъ, какъ на его діло 1).

Славянскій переводъ устава патр. Алексівя извістень въ настоящее время въ двухъ спискахъ домонгольскаго періода: одинъ списокъ, сохранившійся далеко не въ полномъ видів, конца XI— начала XII візка, находится въ Московской Типографской (сунодальной типографіи) библіотеків; другой списокъ, конца XII—начала XIII візка, находится въ Московской Сунодальной библіотеків 2).

Уставъ патріарха Алексвя состоить изъдвухъ частей: одна часть (первая) представляеть собою уставъ монашескаго богослуженія, другая часть (вторая)—уставъ монашеской жизни. Первая часть состоить изъ трехъ отдёленій, именно—въ ней излагается уставъ службъ: по тріоди постной, по тріоди цвётной и по мёсяцеслову.

Точнымъ и обстоятельнымъ образомъ обозначить, чёмъ отличается Студійскій уставъ патр. Алексён отъ нынёшняго нашего, который есть Іерусалимскій св. Саввы, мы, къ сожалёнію, не въ состояніи. Предоставляя сдёлать это спеціалистамъ 3), мы съ своей стороны огра-

<sup>3)</sup> После перваго изданія нами настоящей книги въ 1881-иъ году вопрось о взаниновъ отношеній уставовъ и объ ихъ отличій одного отъ другаго быль трактованть: 'г. Н. Одинцовымо въ сочиненіи: Порядокъ общественнаго и частнаго богослуженія въ древней Россій до XVI века, Спб., 1881, стр. 36 sqq; А. А. Дмитрієвскимо въ статье: Богослуженіе въ русской церкви въ первые пять вековъ, напечатанной въ «Православном» Собеседника» 1882-го года, ч. І-й Собеседника



<sup>1)</sup> Языкъ перевода, сколько хватаетъ нашихъ филологическихъ свёдёній, не препятствуетъ тому, чтобы считать его сдёланнымъ въ Россіи. Но если присяжными филологами будутъ найдены несомнённые признаки, указывающіе на то, что онъ есть болгарскій, то сіе будеть значить не то, что онъ совершонъ въ Болгаріи, а то, что преп. Өеодосій сдёлаль его при помощи Болгарина.

<sup>2)</sup> Описаніе перваго списка у *прессв. Сергія* въ Полномъ Мёсяцесловѣ Востова I, 1-го изд. стр. 120 и приложж. 35 вед (авторъ принимаетъ тутъ списовъ Студійскаго устава за особый уставъ неизвѣстнаго Константинопольскаго монастыря, но послѣ онъ увидѣлъ свою ошибку); описаніе втораго списка въ Опис. Сунодд. ркпп. *Горск.* и *Невостр.* № 380.

ничимся немногими зам'вчаніями 1). Какъ мы уже говорили выше, на-Студійскій уставъ не должно смотреть какъ на самостоятельный уставъ, сочиненный преп. Өеодоромъ, а какъ на тотъ же уставъ св. Саввы, но только нъсколько измъненный преп. Өеодоромъ по мъстнымъ условіямъ и по личнымъ соображеніямъ. Чинъ и послёдованіе или порядокъ службъ въ обонкъ уставахъ болъе или менъе одни и тъже, но въ отношеніи къ матеріи пъвческой и такъ сказать составляющей собственное человъческое творчество части службъ (не Священное Писаніе) Студійскій уставъ отличается оть Іерусалимскаго тімь, что по нему полагались каноны своихъ Студійскихъ творцовъ, тогда какъ въ первомъ каноны иныхъ творцовъ. Затемъ, еще главное отличіе уставовъ одного отъ другаго древними указывается въ томъ, что по уставу Саввы подъ всв воскресенья и Господскіе праздники положено всенощное батніе «съ вечера до утра» и на немъ великое славословіе съ хвалитными стихирами, тогда какъ по Студійскому уставу не положено всенощныхъ бавній ни для одного дня въ году, а также ни для одного дня и великаго славословія, но въ праздники только стихиры хвалитныя и стиховныя. Это отличіе Студійскаго устава отъ Іерусадимскаго. очевидно, должно быть изъясняемо містными условіями: уставъ Саввы написанъ быль для монастырей, находившихся въ пустынъ, въ которыхъ монахи жили въ одинокихъ, разбросанныхъ на большомъ пространств'я, келліяхъ; напротивъ, уставъ Студійскій написанъ для монастыря городскаго, гдв монахи жили въ большихъ зданіяхъ или корпусахъ, соединенныхъ на небольшомъ пространствъ. Монахи пустынныхъ монастырей не собирались для общественнаго богослуженія всв вивств каждый день, такъ какъ это было для нихъ затруднительно, а только въ воскресенья и праздники (совершая по буднямъ молитвосдовія у себя въ келліяхъ); но и въ воскресенья и праздники собираться на утрени ночью было бы для нихъ затруднительно: а поэтому-то Савва и установиль всенощныя бдёнія, такъ чтобы монахи собирались къ церкви наканунъ воскресеній и праздниковъ. Въ монастырв Студійскомъ, въ ствнахъ котораго всв монахи жили близъцеркви, указанныхъ препятствій вовсе не существовало, а поэтому-Өеодоръ, отменивъ всенощныя бденія, и определиль, преп.

стр. 232 sqq; И. Д. Мансветовъемъ въ сочиненін: Церковный уставъ (типикъ), его образованіе и судьба въ греческой и русской церкви, М. 1885, стр. 78 sqq.

<sup>1)</sup> Въ приложеніяхъ, къ этой главѣ им поиѣщаемъ нѣсколько выписокъ изъ-

чтобы въ продолжение всего года всѣ службы совершались въ свое время <sup>1</sup>).

Отличаются еще уставы Іерусалимскій и Студійскій не въ отношеніи къ службамъ, о которыхъ говоримъ, а въ отношеніи къ литургіи, именно—къ временамъ пѣнія литургіи преждеосвященной или постной. По уставу Іерусалимскому ее положено пѣть въ тѣ дни, какъ у насъ въ настоящее время; но по уставу Студійскому, который въ семъ случаѣ послѣдовалъ Константинопольской великой церкви, она пѣлась въ среду и пятокъ на сырной недѣлѣ или масляницѣ и потомъ въ великомъ постѣ ежедневно съ понедѣльника по пятокъ (пе исключая и пятка страстной недѣли) <sup>2</sup>).

Студійскій уставъ патр. Алексвя, введенный преп. Өеодосіемъ въ Печерскомъ монастырв, по увъренію льтописца, быль заимствовань оть Печерскаго монастыря всьми нашими монастырями: «Өеодосій, изобрьть (уставь)—говорить онь,—предасть манастырю своему; оть того же манастыря переяша вси манастыреве уставъ» (подъ 1051 г.); а посль монастырей, какъ должно думать, его усвоили и всь наши епископскія каеедры (но не приходскія церкви, ибо эти посльднія усвоили монастырскій уставъ уже посль того, какъ вмысто устава Студійскаго у насъ введень быль нынышній Герусалимскій). Относительно монастырей ныть основаній заподозрывать показаніе льтописца вь общемь, но болье чымь выроятно, что оно должно быть понимаемо съ ограниченіями, а именно—признавая за справедливое, что уставъ Студійскій приняла большая часть монастырей, очень возможно и выроятно пред-

<sup>2)</sup> Опис. Сунодд. ркпп. № 380, дл. 5 об., 10 и 32 об.; Сунсона Солунскаго Responsa ad Gabriel. Pentanol., quaest. 56,—у Миня въ Патр. t. 155, р. 904 sqq.



<sup>1)</sup> Что касается до великаго славословія, то по уставу патр. Алексія въ нікоторые дни оно полагается, —Опис. Сунодд. ркпп. № 380, стр. 243 fin.. Если по уставу Студійскому не было положено всенощных байній ни для одного дня въ году, то это вовсе не значить и вовсе не должно быть понимаемо такъ, чтобы ихъ не было положено и по уставу Константинопольской великой или патріаршей церкви. Уставъ Студійскаго монастыря самъ по себі, а уставъ великой церкви и всі другіе уставы, бывшіе въ Константинопольскомъ патріархаті въ мірскихъ церквахъ и въ монастыряхъ сами по себі (въ Константинопольской великой церкви, какъ и въ другихъ великихъ церквахъ, всенощныя байнія были съ древняго времени: въ Константинополь оні упоминаются при І. Златоустомъ, въ Кесаріи Кап-падокійской оні ввелись или при Василіи Великомъ или непосредственно передънимъ).

полагать, что одновременно съ нимъ въ нѣкоторыхъ монастыряхъ были и свои особые уставы. Въ періодъ домонгольскій наши сношенія съ Греціей были весьма живыя и дѣятельныя; у монаховъ нашихъ тогда весьма обычно было ходить на Востокъ для поклоненія тамошнимъ святымъ мѣстамъ: и совершенно возможно, что иные монахи выносили оттуда свои уставы, которые и вводили въ монастыряхъ.

Сейчасъ сказанное нами вполнъ подтверждается и тъмъ, какъ въ періодъ домонгольскій было у насъ дёло съ самымъ уставомъ Студійскимъ. Мы говорили выше, что въ Греціи какіе-нибудь извъстные уставы, пріобрътая большее или меньшее распространеніе, не распространялись такъ, чтобы вездъ сохранять совершенное единообразіе, а напротивъ такъ, чтобы являться въ большемъ или меньшемъ помъстномъ разнообразіи. Уставъ Студійскаго монастыря, принятый въ Греціи въ болье или менье значительной части монастырей Константинопольсваго патріархата, не оставался тамь во всёхъ монастыряхъ совершенно однимъ и тъмъ же, но получилъ въ нихъ большее или меньшее помъстное разнообразіе. Это разнообразіе Студійскаго устава изъ Греціи перешло и къ намъ. Мы сказали, что отъ періода домонгольскаго сохранились до настоящаго времени двъ рукописи Студійскаго устава: сохранившіяся дві рукописи представляють Студійскій уставъ въ двухъ особыхъ редакціяхъ 1). Если перешло къ намъ изъ Греціи разнообразіе одного и того же устава, то тімъ болье изъ множества бывшихъ тамъ другихъ уставовъ могли перейти къ намъ нѣкоторые 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. *преосв. Сервія* Полный М'Есяцесловъ Востова т. І, 1-го изд. стрр. 120 fin. и приложж. 35 sqq.

<sup>\*)</sup> Въ одной Сунодальной рукописи, впроченъ—поздивнией, XVI в., читается монастырскій уставъ богослуженія, по которому «составъ богослуженія всенощнаго имъєть свой видъ», — Опис. Сунодд. ркпп. Горск. и Невостр. № 330, д. 10. И. И. Срезневскій въ своихъ «Древнихъ памятникахъ Русскаго письма и языка» говорить о Новгородскомъ монастырскомъ уставъ церковнаго служенія, писанномъ по нему до 1200 г., какъ будто о какомъ-то особомъ, — стр. 38 соl. 1. — Въ подтвержденіе нашихъ словъ можемъ еще указать на одинъ убъдительный примъръ. Въ рукописяхъ нашихъ читается краткій богослужебно-бытовой уставъ монастыря святаго отца нашего Іоанна Пателарія (Румянц. ркпп. у Восток. № 230, д. 118, и № 231, д. 333 об., фундамент. ркп. Московск. Д. Акад. № 54, д. 91 об. и ркп. Умдольского № 29, д. 305). Эготъ св. Іоаннъ, уставъ котораго былъ переведенъ на славянскій языкъ и былъ принесенъ къ намъ въ Россію, не представляль изъ себя какой нибудь знаменитости, а былъ невёдомымъ или по крайней мърѣ весьма

Въ XVI—XVII въкъ архіерейское служеніе у насъ отличалось нъкоторыми особенными обрядами, каковы: такъ называемое льтопровожденіе въ новый годъ, т. е. по старому 1 Сентября, совершеніе такъ называемаго пещнаго дъйствія въ недълю праотцовъ или отцовъ предъ Рождествомъ Христовымъ, дъйство страшнаго суда въ недълю мясопустную, хожденіе на осляти въ недълю Ваій; затъмъ до настоящаго времени совершается у насъ умовеніе ногъ въ великій четвергъ.

О времени перехода къ намъ всѣхъ этихъ обрядовъ мы не имѣемъ никакихъ положительныхъ свѣдѣній. Умовеніе ногъ, лѣтопровожденіе и дѣйство страшнаго суда со всею вѣроятностью должно относить къ періоду домонгольскому и къ самому первому времени, представляя дѣло такимъ образомъ, что обряды эти перешли къ намъвиѣстѣ и единовременно или нераздѣльно съ самымъ общественнымъ богослуженіемъ; а вопросъ о пещномъ дѣйствіи и о хожденіи на осляти пока нужно оставить нерѣшеннымъ.

Умовеніе ногъ, совершаемое въ воспоминаніе великаго урока смиренія, который преподаль начальствующимъ въ церкви Спаситель, восходя своимъ началомъ къ глубокой и можеть быть самой первоначальной древности, составляеть такой обрядь, неисполненіе и опущеніе котораго означало бы со стороны архіереевъ намѣренное уклоненіе отъ того, чтобы напоминать себѣ о смиреніи. А поэтому-то и необходимо думать, что оно перешло къ намъ вмѣстѣ и единовременно съ самымъ общественнымъ богослуженіемъ, ибо невозможно, конечно, усвоять первымъ нашимъ архіереямъ сейчасъ указаннаго намѣренія. Въ древнее время умовеніе совершали у Грековъ не только архіереи, но и настоятели и настоятельницы монастырей '): весьма вѣроятно,

мало в'вдомымъ настоятелемъ монастыря въ итальянской Греціи, на островк'в Пателарев (по которому называется Пателаріемъ) или Пантеляріи (между Сициліей и Тунисомъ, ближе ко второму. По академической рукописи уставъ сполна напечатанъ И. Д. Мансветовымъ въ сочиненіи: Церковный уставъ (типикъ), М. 1885, стр. 442 fin.).

<sup>1)</sup> Въ ктиторскомъ уставъ импер. Ирины, супруги импер. Алексъя Коминна, данномъ основанному ею женскому монастырю, предписывается: «во святой и великій четвергъ долженствуеть быть отъ честнъйшей игуменія умовеніе ногъ въ паперти церковной, гдъ изображено и умовеніе, совершенное Спасителемъ, по содержащемуся въ уставъ послъдованію и чину»,—гл. 72, у Миня въ Патр. t. 127, р. 1096. Чинъ умовенія игуменскаго у Гоара въ Euchol., еd. Paris, р. 745.—Въ уставъ патр. Алексъя предписывается совершать умовеніе ногъ, согласно съ преда

что это такъ было и у насъ. Летопровождение и действо страшнаго суда состояли въ томъ, что для півнія праздничныхъ молебновъ, между заутреней и объдней, выходили съ крестами и иконами вонъ изъ церквей, на площади передъ ними 1). Подобное совершение нарочитыхъ общественных молебновъ есть древній греческій обычай, и ніть совершенно никакихъ причинъ думать, чтобы онъ усвоенъ былъ нами только въ позднайтее время, а не съ самаго древняго (у Грековъ общественные молебны назывались литіями и литаніями <sup>2</sup>); литін, тоже что и наши того же имени моленія, совершались въ самыхъ церквахъ, въ ихъ нартексахъ или папертяхъ; литаніи-съ выходомъ изъ церквей и съ крестными ходами) 3). Пещное действие воспроизводило въ лицахъ и драматически (въ художественномъ отношеніи далеко не удовлетворительно) исторію съ тремя еврейскими отроками въ пещи Вавилонской: въ церкви на мъстъ амвона поставиялась деревянная цешь. въ нее вводились халдеями три отрока (исполнителями были большіе и малые архіерейскіе п'ввчіе); халден напрасно старались устрашить н опалить отроковъ и сами распростирались опаленные, между твиъ къ отрекамъ спускался сверху на цёпи или на веревке деревянный ангель, съ которымъ они три раза обходили кругомъ пещь, поя пъснь библейскихъ отроковъ 1). Можно было бы подумать, что эта церковная драма заимствована нами съ Запада; но изъ Сумеона Солунскаго узнаемъ, что она есть греческая 5). Однако есть ли она у Грековъ древняя и собственная, или позднейшая, придуманная по образцу латинянъ (въ то время, какъ последніе господствовали въ Константинополе) это пока составляеть для насъ вопрось, вмёсте съ чёмь составляеть вопрось в то, когда она перешла къ намъ 6). Хожденіе на осляти въ недълю Ваій

ніемъ Великой церкви, а не монастыря Студійскаго, какъ сказано въ немъ именно, прежде литургіи, а не послѣ ея,—Опис. Сунодд. ркпп. № 380, стр. 243 нач..

<sup>1)</sup> Описанія поздивниваю ихъ совершенія: перваго въ Вивліов. VI, 163 и X, 2, втораго іbid. XI, 3 (VI, 221).

 $<sup>^*</sup>$ )  $\Lambda$ ιτή отъ λίσσομαι,—просьба, ноленіе, н λιτανεία изъ λιτανεύω—тоже.

<sup>3)</sup> Симеонъ Солунскій—De sacra precatione, гл. 339: περὶ τῆς ἐν νάρθηκι λιτῆς καὶ τῶν λοιπῶν ἔξωθεν τοῦ ναοῦ λιτανειῶν, — у *Миня* въ Патр. t. 155, p. 613.

<sup>4)</sup> Описаніе поздивитато совершенія въ Вивліне. т. VI, стрр. 183 и 363.

<sup>5)</sup> Dialogus contra haereses, c. 23,— y Muns Bz Harp. t. 155, p. 113 sub fin.

въ Ипатской летописи подъ 1146-иъ годомъ, 2 изд. стр. 228, называется воевода одного князя Иванъ Халдеевичъ. Возможно, что воевода былъ такъ прозванъ потому, что былъ сынъ или потомокъ одного изъ халдеевъ; принимая это,

состояло въ томъ, что послъ заутрени, на которой освящалась и раздавалась народу обычная верба, отвозилась съ крестнымъ ходомъ на извъстное разстояние отъ перкви кадка съ «нарядной вербой», украшенной всякими цвътами и овощьми (въ Москвъ на Лобное мъсто),--что здёсь предварительно или вмёстё съ ходомъ прибывшій архіерей совершаль молебное пвніе и что потомь онь возвращался въ церковь верхомъ на осляти (за отсутствиемъ у насъ дъйствительныхъ ословъна лошади, маскированной осломъ, т. е. покрытой попоной и съ придъланными большими ушами), причемъ его осла велъ за поводъ или самъ государь или его представитель (въ Москвъ самъ государь, а въ случав его бользни бояринь, въ городахъ-воеводы) 1). Само по себв хождение на осляти совершенно могло бы быть принято за обычай греческій: въ древнівищее время архіерен у Грековь не ходили въ крестныхъ ходахъ пъшкомъ, но или вздили на императорскихъ колесницахъ (патріархи Константинопольскіе) или верхомъ на ослахъ (на которыхъ они ъздили обыкновенно) 2); мы не знаемъ, такъ ли это продолжалось н въ позднъйшее время, но совершенно въроятно было бы предположить, что ъзда на ослъ (хождение на осляти) осталась по крайней мъръ для недъли Ваій, чтобы точно воспроизводить вшествіе Спасителя въ Іерусалимъ. Однако, не позволяють усвоять обряда Грекамъ Константинъ Порфирогенить и Кодинъ. Оба они, представляющие собою свидътелей X и XIV въковъ, говорять о церемоніяхъ недъли Ваій и ни тотъ ни другой ничего не говорять о нашемъ обрядъ з). Есть нъкоторыя указанія, что нашъ обрядъ совершался съ древняго времени въ Іерусалимь 1). На этомъ основаніи, можеть быть, следуеть думать, что обрядь явился у насъ вивств съ уставомъ Герусалимскимъ. А если такъ, то последнее случилось уже только во времена митр. Кипріана 5).

буденъ инёть свидётельство, что до 1146-го года у насъ было въ употребленіи пещное действіе.

<sup>1)</sup> Описаніе поздижитаю совершенія въ Вивліое. VI, 314, и XI, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. хронографъ Малалы въ Патр. Миня t. 97, pp. 701 и 704, и *Рейскія* Комментарій къ De Ceremoniis Констант. Порфирог., къ 19 гл. II кн. прим. 67,— у *Миня* въ Патр. t. 112, p. 1143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Константинъ Порфирог. въ De ceremm. lib. I, с. 32, у Миня въ Патр. t. 112, p. 412, Кодинъ De officiis Constantinopolitanis cap. 10, у Миня ibid. t. 157, p. 84.

<sup>\*)</sup> Сп. у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. βαϊοφόρος ήμέρα.

<sup>5)</sup> На Запад'в въ средніе в'єка духовенство іздело въ неділю Ваій на деревиных ослахъ, которые таскаемы были мальчиками (Handbuch der christlich-

Общественныя церковныя службы состоять не только въ моленіяхъ Господу Богу, но и въ прославленіяхъ памятей его святыхъ. Поэтому, считаемъ небезполезнымъ сдълать нъкоторое замъчание о святцахъ. Въ настоящее время во всей православной перкви одни и таже общіє святцы і); но далеко не такъ это было въ древнее время. Быдъ сравнительно немногочисленный отдёль святыхь, которымь съ самаго перваго и самаго древняго времени правдновалось всею церковію; большинство же ихъ долго оставались только мёстными святыми тёхъ частныхъ церквей, въ которыхъ прославились, бывъ по отношению къ другимъ частнымъ церквамъ такъ свазать святыми произвольными, праздновать которымъ нисколько не запрещено было другимъ частнымъ церквамъ, если хотвли, но нисколько не вмвнялось и въ обязанность; при этомъ подъ частными церквами должно разумёть не церкви цёлыхъ народовъ, не патріархів и не митрополів, а епископів. Памяти апостоловъ, которые суть вселенскіе учители въ собственнъйшемъ смыслъ, начали быть празднуемы всею вселенскою церковію съ самаго перваго времени; послё апостоловъ явились мученики, которые утвердили и возрастили своею кровію церковь, ими основанную: памяти этихъ, такъ сказать-вторыхъ основателей церкви, подобно тому какъ и первыхъ, съ самой минуты ихъ появленія, также начали быть празднуемы во всемъ христіанскомъ міръ. Но изъ сихъ двухъ ликовъ очень долгое время и состояль сонмъ вселенскихъ признанныхъ святыхъ: прочіе святые, начиная съ святителей, столько же долгое время оставались только мёстными святыми тёхъ частныхъ церквей, въ которыхъ прославились, бывъ внё ихъ пределовъ произвольными, которымъ желающіе могли праздновать, но которымъ праздновать никто не обязывался;

kirchlichen Alterthümer von Siegel, IV, 172 нач.). Но производить нашъ обрядъ отъ этихъ западныхъ деревянныхъ ословъ намъ вовсе не представляется вёроятнымъ.

<sup>1)</sup> Что впрочемъ должно быть понимаемо далеко не совствъ въ точномъ смыслт: у Грековъ нттъ ни одного славянскаго святаго; между самими Славянами— у насъ Русскихъ не вст святые сербскіе и болгарскіе, у Сербовъ и Болгарт на-обороть; у насъ и у другихъ Славянъ нттъ позднтимъ греческихъ святыхъ; ни у Грековъ ни у кого изъ Славянъ вовсе нттъ грузинскихъ святыхъ. Следовательно, сказанное прилагается въ точномъ смыслт только къ древнимъ греческимъ святыхъ.—Святцы, по слав. святьци, есть множественное слова святьць; а последнее значитъ или есть тоже, что—святый (Слов. Востокъ); следовательно, названіе святцы значитъ: святые, т. е. списокъ, каталогъ святыхъ (а святки отъ единствъсвятокъ,—летоп. подъ 1097 г.: «останися на святокъ»,—праздники).

а до такой степени слово «м'естный» должно понимать въ частномъ смысль, видно изъ того, что епископія Маіумская въ патріархать Іерусалимскомъ, крошечная по пространству и находившаяся рядомъ съ епископіей Газской, отъ которой была отділена, иміта, по словамъ Созомена (Н. Е. lib. V, с. 3), особыхъ отъ последней и своихъ собственныхъ святыхъ. Когда началось общее празднованіе святителямъ и прочимъ подъ ними святымъ, это пытаются решить на основания древнихъ сохранившихся святцевъ. Но святцы туть решетельно ни къ чему не служать. Святцы въ богослужебныхъ книгахъ, равно какъ и самыя эти книги, писались не подъ надворомъ какихъ-нибудь церковныхъ властей, а безъ всякаго надвора простыми писцами и переписчиками; праздновать местнымъ святымъ, какъ мы сказали, вне месть ихъ прославленія было нисколько не обязательно, а съ другой стороны желающимъ нисколько и не воспрещалось: подобнымъ образомъ и вносить въ святцы имена чужихъ мъстныхъ святыхъ, не будучи обязательнымъ, нисколько не было и запрещено. Писцы богослужебныхъ книгъ могли имъть естественное усердіе вносить въ святцы имена чужихъ мёстныхъ, но знаменитыхъ, святыхъ (начиная, конечно, съ чужихъ святыхъ сосъднихъ мъстъ); а такимъ образомъ и могло случиться, что мёстные святые могли появиться въ святцахъ не своихъ мёсть, болье или менье задолго до того, какъ ввелось общее имъ празднованіе, изъ чего слідуеть и то, что свидітельство святцевъ остается въ данномъ случав не причемъ 1). Имвемъ мы одинъ оффиціальный акть, изъ котораго открывается, когда началось общее празднование святителямъ, первымъ въ порядкъ чиновъ святыхъ послъ мучениковъ. Акть этоть есть указъ импер. Льва Мудраго († 911), предписывающій, чтобы послъ апостоловъ и мучениковъ было повсемъстно празднуемо святителямъ: Аеанасію Александрійскому, Василію Великому, Григорію Богослову, другому Григорію, въроятно-Нисскому, Іоанну Златоустому, Кириллу Александрійскому и Епифанію Кипрскому <sup>2</sup>). Такимъ образомъ воть только когда положено начало обобщению святцевъ въ нынъшнемъ смысль! 3). Посль импер. Льва мы не знаемъ другихъ подобныхъ ука-

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) А если им имъемъ положительныя свидътельства, что сейчасъ перечислен-



<sup>1)</sup> Каждая частная церковь интала диптихъ своихъ святыхъ или ихъ каталогъ, по которому совершала ихъ памяти. Если бы сохранились эти оффиціальные диптихи, было бы—другое дело.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Указъ у *Цахаріе* въ Ius Graeco-Romanum, Pars III, р. 184. Си. его въ греческомъ подминникѣ съ русскимъ переводомъ въ приложеніяхъ къ этой главѣ.

зовъ ни со стороны государства, ни со стороны церкви, и дѣло дальнѣйшаго обобщенія совершалось, какъ нужно думать, просто само собой, безъ вмѣшательства власти гражданской или церковной. Этому дальнѣйшему обобщенію черезъ столѣтіе послѣ импер. Льва неоффиціальнымъ образомъ долженъ быль дать рѣшительный толчокъ общегреческій Синаксарь или Прологъ, т. е. сборникъ краткихъ сказаній о знаменитѣйшихъ святыхъ всей Греческой церкви, составленный по приказанію импер. Василія Булгаробойца, при которомъ крестился нашъ Владимиръ (975—1025). Императоръ, приказывая составить общегреческій Синаксарь, имѣлъ цѣлію привести такъ сказать въ радостную всѣмъ извѣстность, до какой степени духовное небо церкви украсилось духовными звѣздами — святыми Божіими; естественно, что симъ возбуждалось желаніе сдѣлать ихъ общимъ достояніемъ церкви и чрезъ общее празднованіе памятей всѣхъ ихъ.

Если каждая частная церковь въ смыслѣ каждой отдѣльной епископіи имѣла своихъ мѣстныхъ святыхъ, то вмѣстѣ съ симъ не предполагается необходимо, чтобы каждая частная церковь имѣла и право канонизаціи святыхъ; однако это должно быть такъ полагаемо. Даже въ латинской церкви, стремившейся несравненно болѣе къ централизаціи, чѣмъ церковь Греческая, право это принадлежало епископамъ до второй половины XII вѣка и было присвоено папами исключительно самимъ себѣ только въ 1171 г. (послѣ единичнаго примѣра въ 993 г.) 1).

Въ какомъ объемъ Русская церковь домонгольскаго періода содержала греческіе святцы или въ какомъ объемъ она праздновала греческимъ святымъ, это составляетъ вопросъ, на который, за отсутстві-

нымъ святителямъ праздновалось внё мёсть ихъ прославленія задолго до императора Льва, то это значить, что празднованіе ихъ памятей, какъ знаменитёйшихъ святыхъ, более или менее повсеместно распространилось задолго до обязательнаго приказанія.

<sup>1)</sup> Handbuch der christlich-kirchlichen Alterthümer von Siegel II, 270, cfr Мармины Dictionnaire подъ сл. Canonisation.—Во времена Августина мученики вписывались въ диптихи мъстныхъ церквей или что тоже канонизовались не прямо мъстными епископами, а послъ предварительнаго изслъдованія окружными митрополитами съ соборами епископовъ. Но это было такъ по особымъ обстоятельствамъ мъста и времени.—чтобы въ число мучениковъ не вписать еретиковъ, между которыми также были мученики (Мармины ibid.). О канонизаціи святыхъ у Грековъ и объ образованіи у нихъ святцевъ см. еще во введеніи къ нашей книгъ: Исторія канонизаціи святыхъ въ русской церкви.

емъ достаточныхъ данныхъ, нельзя отвъчать удовлетворительно. Святцы, которые находинь при нашехъ богослужебныхъ книгахъ домонгольскаго періода (преимущественно евангеліяхъ), туть совершенно столько же къ чему нибудь служать, какъ и выше, ибо туть простая случайность греческихъ оригиналовъ, съ которыхъ они списаны и потомъ собственный произволь писцовъ (въ дополненіяхъ изъ другихъ рукописей), отъ чего празднованіе, конечно, нисколько не зависёло (а что святцы и действительно ровно ни къ чему не служать, это совершенно ясно видно изъ того, что они весьма разнообразны, что изъ двоихъ святцевъ одного и того же времени одни весьма полны, другіе весьма кратки). Въ Греціи, и именно въ патріархать Константинопольскомъ, въ концъ XI въка еще не было такъ, чтобы каждый день имълъ своего святаго, а было еще такъ, что нъкоторые дни оставались безъ празднуемых святых 1). Предполагая, что мы въ семъ случав шли не впереди Грековъ, а за ними, нужно думать, что и у насъ было такъ же 2). Студійскій уставъ патр. Алексвя, введенный преп. Өеодосіемъ въ Печерскомъ монастыръ, былъ принять большею частію нашихъ монастырей и нашими епископіями (епископскими каеедральными церквами) — сначала некоторыми, а потомъ и всеми; въ богослужебной части этого устава, какъ мы сказали выше, есть отдёль службь по мъсяцеслову, излагающій въ порядкъ мъсяцевь и дней службы тъмъ святымъ, празднованіе которымъ онъ полагаетъ. Весьма въроятно, что преп. Өеодосій и всв послв него принявшіе его уставъ праздновали греческимъ святымъ въ томъ объемъ, въ какомъ были положены паияти святыхъ и празднованія имъ въ семь последнемъ. Въ уставе находимъ следующее: въ месяцы Сентябрь — Январь положены службы на большую часть дней, хотя и не на всё, въ мёсяцы Февраль, Марть, Май — Іюль положено службъ отъ 6 до 9, въ мъсяцъ Августъ — 15

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А если наши мѣсячныя Минеи домонгольскаго періода, сохранившіяся до настоящаго времени, имѣютъ службы на всѣ дни мѣсяцевъ, —преосв. Сертія Полный мѣсяцесловъ Востока, т. І, изд. 1 стр. 52 приложж., изд. 2 стр. 471: то можно понимать это такъ, что Минеи писаны были въ полномъ составѣ всѣхъ дней каждаго мѣсяца съ намѣреніемъ доставить желающимъ возможность праздновать тѣмъ святымъ, какимъ хотятъ (какимъ святымъ кто хочетъ изъ всѣхъ святыхъ каждаго мѣсяца).



<sup>1)</sup> Константинопольскій хартофилаксь діаконъ Петръ въ своихъ каноническихъ отвътахъ, писанныхъ въ 1092 г., на вопросъ: «можно ли служить литургію на одной просфорѣ», отвъчаєть: «если нътъ памяти святаго или (поминовенія) умершаго, можно», у Радли и.П. V, 369.

службь, а въ мѣсяцъ Апрѣль только 2: мы печатаемъ святцы устава въ приложеніяхъ къ этой главѣ. Что касается до церквей приходскихъ, то должно быть принимаемо за несомнѣнное, что, за исключеніемъ соборовъ въ городахъ, развѣ только въ весьма немногихъ изъ нихъ были совершаемы иногда службы кромѣ воскресеній еще и по буднямъ. А слѣдовательно здѣсь и вопросъ единственно о названныхъ соборныхъ церквахъ, въ которыхъ службы совершались ежедневно. Уѣздные соборы, конечно, слѣдовали своимъ соборамъ каоедральнымъ; а такимъ образомъ и здѣсь вѣроятнѣйшее, что можно предполагать о большинствѣ,—господство святцевъ устава Оеодосіева.

Иное дъло уставъ, иное дъло его исполненіе, -- говорять о всякаго рода уставахъ. Въ особенности это должно быть сказано о церковныхъ уставахъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій. Уставы сіи у насъ были, но вовсе не можно и не должно представлять, чтобы они, подобно тому, какъ это нынъ, во всехъ церквахъ на всемъ пространствъ Руси были исполняемы полно и надлежащимъ образомъ. Для надлежащаго выполненія всёхъ существовавшихъ церковныхъ уставовъ требовалось немалое количество книгь, а мы говорили выше, какъ дорого и какъ трудно пріобретаемы были книги въ періодъ домонгольскій и какъ по сей причин' долженствовали быть скудны ими церкви. Для надлежащаго выполненія какого бы ни простаго устава требуется немалое своего рода знаніе; но мы говорнай выше, до какой степени малообразованнымъ и малограмотнымъ должно быть представляемо большинство нашего духовенства періода домонгольскаго. Уставы были, но они выполнялись приблизительно и относительно въ своемъ цёломъ виль и надлежащимь образомь въ каоедральных архіерейскихь соборахъ, въ лучшихъ монастыряхъ, въ лучшихъ городскихъ приходскихъ церквахъ; во всемъ же остальномъ множествъ церквей въ приходахъ и монастыряхъ они исполнялись, сколько и какъ Богъ дастъ... Необходимо думать, какъ мы говорили выше, что были даже такія церкви, которыя совсёмь не имёли богослужебныхь книгь, и что были даже такіе священники, которые совствить не знали грамоты, не уміти читать: въ томъ и другомъ случав, очевидно, слишкомъ малыми долженствовали быть помышленія объ уставі...

## III.

## Собственные русскіе праздники.

Въ періодъ домонгольскій было установлено въ Русской церкви нѣсколько собственныхъ праздниковъ или празднованій, особыхъ отъ церкви греческой, а одинъ новый праздникъ былъ установленъ въ совокупности съ сею послъднею.

Праздники или празднованія особыя отъ церкви Греческой были установлены: во-первыхъ, въ честь своихъ святыхъ, во-вторыхъ — въ воспоминаніе нѣкоторыхъ событій, взятыхъ не изъ своей исторіи.

Своимъ новоявленнымъ святымъ были установлены празднованія: мученикамъ Борису и Глівоу, преподобному Өеодосію Печерскому и святителю Леонтію Ростовскому.

Борись и Глёбъ, по христіанскимъ именамъ Романъ и Давидъ, сыновья Владимира отъ Болгарыни (а не отъ Гречанки) и рожденные имъ еще въ язычествё, были убиты Святополкомъ въ 1015 году,—первый 24 Іюля, т. е. черезъ 9 дней послё смерти отца, на рёкъ Альтъ близь Переяславля '), а второй 5 Сентября или черезъ 43 дня послё перваго на Днёпръ близь Смоленска (при впаденіи въ Днёпръ рёчки Смядыни) 2). Тёла ихъ были погребены въ Вышгородё при церкви св. Василія 3). Скоро на ихъ могилё начали совершаться чудеса.

<sup>1)</sup> Въ 3 верстахъ,—*Н. Арандаренка* Записки о Полтавской губернін, ч. III, стр. 387 fin.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нынѣ пересохшей, впадавшей въ Диѣпръ около версты неже города, — Историко-статистич. описаніе Сиоленской епархін, стр. 210.

<sup>2)</sup> Тело Бориса было погребено въ Вышгороде при поиянутой церкви тотчасъ после его убіенія; тело же Глеба первоначально погребено было где-то на
поле или въ лесу, недалеко отъ места убіенія, и перенесено было въ Вышгородъ
къ телу брата спустя довольно долгое время, когда Ярославъ окончательно занялъ
великокняжескій престоль (Монахъ Іаковъ говоритъ, что тело убитаго Глеба было
повержено на пусте месте,—по летописи: на брезе, т. е. Смядыни,—межю двема
колодома. Это должно понимать не такъ, чтобы оно было брошено и оставлено лежать поверхъ земли,—хотя Несторъ и представляеть дело именно уже такъ,—но
такъ, что оно погребено было съ безчестіемъ, ибо первое есть нечто совершенно
невозможное: целые годы валяться поверхъ земли люди не оставляють не только
тела внязей, но и самыхъ последнихъ нищихъ). Святополкъ не даль места телу
Бориса въ Десятинной церкви рядомъ съ Владимиромъ по причине понятной; погребенъ же онъ въ Вышгороде потому, что его убійцы были изъ последняго, т. е.

Когда о последнихъ было донесено Ярославу, а этотъ сообщилъ митрополиту Іоанну, то митрополитъ присоветовалъ князю создать въ честь мучениковъ особую церковь и установить имъ особое празднованіе. Церковь была создана, въ нее перенесены были мощи мучениковъ и въ следъ за темъ князь съ митрополитомъ установили праздновать имъ праздникъ 24 Іюля, въ день кончины Бориса (который былъ вместе и днемъ освященія новосозданной церкви), написавъ имъ особую службу, которая была или личнымъ трудомъ митрополита или трудомъ неизвестнаго, сделаннымъ по его распоряженію.

Борисъ и Глёбъ были мучениками не совсёмъ въ собственномъ и строгомъ смыслё этого слова, ибо хота они потерпёли невинную и мученическую смерть, но не за вёру Христову, а по причинамъ политическимъ, не имёющимъ отношенія къ вёрё. Русская земля однако встрётила ихъ прославленіе съ величайшею радостію и величайшимъ усердіемъ: они были ея первыми святыми, слёдовательно — первыми собственными предстателями за нее предъ Богомъ и первымъ залогомъ Божія къ ней благоволенія. Въ древнёйшее время, а вёроятно и во весь періодъ домонгольскій, память ихъ праздновалась весьма торжественно и день ея, какъ даетъ знать митр. Георгій въ своихъ правилахъ (§ 9) и какъ даютъ знать лётописи, причислялся къ великимъ годовымъ праздникамъ 1)

съ мѣста убіенія они привезли тѣло съ собой и похоронили его при своей церкви. Вышгородъ, въ настоящее время село, находится на правомъ берегу Диѣпра, въ 8 верстахъ къ сѣверу отъ Кіева.

<sup>1)</sup> Летописи говорять подъ 1093-иь годоиь: «въ праздникь Бориса и Глеба, еже есть праздникъ новый Русьскыя земля», —Лаврент. по 2 изд. стр. 215 нач., Ипатск. по тому же изд. стр. 155.—Новгородскій архіепископъ Антоній въ своемъ Палонник сообщаеть, что въ Константинополь въ св. Софін была большая икона Бориса и Гатба, которая служила оригиналовъ для иконописцевъ и что въ части Константинополя, называемой ныив Перою, была церковь ихъ имени (по изданию Савеантова coll. 79 и 159). Если бы последняя была построена Грекани, то можно было бы заключать, что Ворисъ и Глебъ были внесены въ греческіе святцы; но вероятиве, что она построена не ими, а какимъ нибудь изъ русскихъ князей, находившихся въ Константинопояв въ заточение. Во всяковъ случав икона въ св. Софін и д'Елавшіеся съ нея списки свид'ётельствують, что Греки в'ёровали въ русскихъ святыхъ и нибли усердіе къ нимъ. Монахъ Іаковъ увѣряетъ, что къ мощамъ Вориса и Глабба стекались поклонники изъ встав православныхъ странъ: «не нашему языку единому токио, говорить онь, подано бысть Богомь, но и всей земли спасеніе (въ мощахъ святыхъ мучениковъ); отъ всёхъ бо странъ ту приходяще туне почернають исцеления». Въ одномъ греческомъ прологе, писанномъ въ Сугдае, противъ

Кром 24 Іюля еще въ періодъ домонгольскій начали праздновать Борису и Гльбу 2 Мая, въ память двукратнаго перенесенія ихъ мощей изъ старыхъ церквей въ новыя — въ 1072 г. при Изяславь и въ 1115 г. при Владимиръ Мономахъ. Въ позднъйшихъ святцахъ имена мхъ записаны многократно (см. преосв. Сергія Полный Мъсяцесловъ Востока т. ІІ): 20 Мая, къ которому ошибочно вмъсто 2 Мая отнесено первое перенесеніе мощей 1072 г.; 11 Августа—перенесеніе ветхихъ ракъ изъ Вышгорода въ Смоленскъ на Смядыню въ 1191 г.; 12 Августа, ошибочно принятое за день убіенія Бориса; 5 сентября, которое есть день убіенія Глъба.

Мощи свв. мучениковъ неизвъстно куда сокрыты въ нашествіе Монголовъ, когда раззоренъ былъ Вышгородъ.

Сказанія о Борисѣ и Глѣбѣ суть: монаха Іакова «Сказаніе страстей и похвала», о которой см. въ первой половинѣ тома стр. 746; разсказъ лѣтописца, помѣщенный подъ 1015 г.; преп. Нестора «Чтеніе о житіи и о погубленіи», о которомъ см. въ той же первой полов. т. стр. 748.

Службу Борису и Глъбу, написанную митр. Іоанномъ или по его приказанію, мы помъщаемъ въ приложеніи къ этой главъ.

Преп. Өеодосій Печерскій скончался 3 Мая 1074 г.. Черезъ 17 лѣтъ послѣ его смерти въ 1091 г. игуменъ и черноризцы Печерскіе, какъ разсказываеть лѣтописецъ, совѣть сотворши, сказали: «не добро есть отцу нашему Өеодосію лежать внѣ церкви своего монастыря, которую онъ основаль». Вслѣдствіе этого совѣта мощи Өеодосія были откопаны изъ могилы въ пещерѣ, въ которой онъ былъ похороненъ, и перенесены въ главную монастырскую церковь. Впрочемъ, это перенесеніе мощей не было какимъ-нибудь приступомъ къ канонизаціи Өеодосія, а именно только перенесеніемъ его мощей или его останковъ изъ одного мѣста въ другое: монахи Печерскіе разсуждали, что послѣднимъ приличнѣе лежать въ главной монастырской церкви, которой положилъ основаніе Өеодосій передъ своею смертію и которой слѣдовательно онъ былъ первоначальнымъ ктиторомъ или здателемъ, чѣмъ въ пещерѣ, бывшей общею усыпальницею или общимъ кладбищемъ монастырскимъ,—и перенесеніе совершено

<sup>24</sup> іюля сдёлана на поле замётка, что «въ тоть день память святых» новоявленных мучениковь въ россійскихь странахъ Давида и Романа, убіенныхь оть единокровнаго брата, несчастнаго (τάλανος, окаяннаго) Сфатопулка», — Записки Одессь. Общ. Ист. и Древн. V, 620 нач. Изъ сего слёдуеть заключать, что по крайней мёрь Греки Сугдайскіе, ведшіе торговлю съ Русскими, чтили нашихъ святыхъ.

довольно значительное время спустя послѣ смерти Өеодосія по той причинѣ, что церковь, бывъ имъ заложена и на третье лѣто бывъ окончена, почему-то очень долго оставалась не освященною (см. выше стр. 106), именно—до 1089 г. Черезъ другія 17 лѣтъ послѣ перенесенія и черезъ 34 года послѣ кончины, въ 1108 г., какъ пишетъ тотъже лѣтописецъ, «вложи Богъ въ сердце Өеоктисту игумену Печерьскому и нача возвѣщати князю Святополку, дабы вписалъ Өеодосія въ сенаникъ, и радъ бывъ (князъ) обѣщася и створи, повелѣ митрополіту вписати въ синодикъ, и повелѣ вписывати по всѣмъ епископьямъ, и вси же епископъ съ радостью вписаша и (начаша) поминати ѝ навсѣхъ соборѣхъ».

Подъ сунодикомъ должно разумѣть списокъ святыхъ, поминавшихся на литіяхъ праздничныхъ въ молитвѣ: «Спаси, Боже, люди Твоя», при чемъ усвоеніе списку названія сунодика или поминальника должно быть объясняемо тѣмъ, что въ древнее время на литіяхъпраздничныхъ послѣ святыхъ были поминаемы (какъ и въ настоящее время могутъ быть поминаемы) живые съ мертвыми или читался сунодикъ, какъ поминальникъ ¹). А такимъ образомъ, подъ вписаніемъ преп. Өеодосія въ сунодики по всѣмъ епископіямъ должно разумѣть внесеніе его имени по всѣмъ епископіямъ въ списки святыхъ, поминавшихся на литіяхъ праздничныхъ, для той, какъ указано, цѣли, чтобы по всѣмъ епископіямъ онъ былъ поминаемъ на сихъ литіяхъ вмѣстѣ съ другими поминавшимися святыми ²). Почему игуменъ Печерскій пскалъ

<sup>&#</sup>x27;) И въ настоящее время читается здёсь замёчаніе—въ греческомъ евхологіи: μετὰ ταῦτο μνημονεύει, ὧν βούλεται, ζώντων καὶ τεθνεώτων; въ славянскомъ служебникі: «таже поминаеть, яже кощеть, живыя и мертвыя тайно».

<sup>2)</sup> Эти рѣчи наши должны быть считаемы поправкой къ тому, что мы говоримъ въ 1 изд. настоящаго полутома И. Р. ц.. Тамъ мы разумѣли сунодикъ недѣли православія погому, что совсѣмъ не имѣли въ виду сунодика литійнаго. Что дѣйствительно нужно разумѣть послѣдній, а не первый, это видно — во-первыхъ, изъ того, что сунодикъ недѣли православія читается только одинъ разъ въ году, тогда-какъ говорится, что «поминати на встьже соборѣхъ»; во-вторыхъ, изъ того, что въ сунодикѣ недѣли православія поминаются собственно не святые, а защитники и поборники православной вѣры (и не молитвенно призываются они, а возглашается имъ вѣчная память). Что касается до выраженія о литіяхъ праздничныхъ «на всѣхъ соборѣхъ», то оно значитъ, что литіи эти совершаемы были только въ соборныхъ церквахъ (и большихъ монастыряхъ), сіт выше стр. 410 прим. (по селамъ онѣ и въ настоящее время совершаются развѣ только весьма рѣдко). Въ позднѣйшей исторіи канонизаціи встрѣчаемъ одну запись о причтеніи къ лику святыхъ, въ которой говорится, что святой вписанъ былъ въ сунедикъ церковный и

у великаго князя только того, чтобы имя Өеодосія повеліно было вписать по всёмъ епархіямь въ литійные сунолики (списки святыхъ), а не того, чтобы повельно было по всемь епархіямь праздновать день его памяти, иначе сказать — почему игуменъ искалъ установленія общаго или повсемъстнаго празднованія Өеодосію частичнаго или частнаго, положительно сказать не можемъ. Относительно в вроятнаго думаемъ, что въ Греціи въ концъ XI-началь XII въка стали общепочитаемыми святыми изъ лика преподобныхъ, къ которому принадлежалъ Өеодосій, только еще очень немногіе знаменитьйшіе и что по сей причинъ игуменъ Печерскій и не находиль возможнымъ искать для Өеодосія общеночитаемости въ собственномъ смыслів этого слова. Самъ ли игуменъ Печерскій придумаль тоть частный способь общепочитаемости, котораго искаль для преп. Өеодосія, или взяль съ приміра Греческаго, сказать также не можемъ. Что касается до общепочитаемости въ собственномъ смыслъ этого слова, чрезъ празднованіе дня памяти, то нужно думать, что относительно нея не было новаго распоряженія со стороны власти церковной въ совокупности съ гражданскою, но что съ теченіемъ времени она была усвоена преп. Өеодосію сама собою. Въ этой исторіи вписанія преп. Өеодосія въ сунодики литійные по всёмъ епископіямъ представляется недоумённымъ то, что игуменъ Печерскій обращался съ просьбою о вписаніи Өеодосія не къ митрополиту, а къ великому князю, и что великій князь повелёль митрополиту и епископамъ вписать Өеодосія. Если бы предполагать, что л'етописецъ съ точностью передаетъ дъло, то нужно было бы сказать, что вгуменъ Печерскій усвояль великому князю право, которое этому последнему не принадлежало, и что великій князь присвоиль себе право митрополита и позволилъ себъ по отношению къ нему незаконное принужденіе. Но мы думаемъ, что должно предполагать неточность у лівтописца въ передаче дела, — что игуменъ искалъ у великаго князя ходатайства предъ митрополитомъ и что великій князь съ своей стороны и исполнилъ именно эту просьбу игумена.

Празднованіе памати преп. Өеодосія совершалось въ древнее время, какъ и нынъ совершается, въ день его преставленія—3 Мая. Въ нъкоторыхъ позднъйшихъ святцахъ подъ 14 Августа записано перенесеніе его мощей 1091 г., а въ нъкоторыхъ святцахъ XIII въка

въ которой подъ сунодиковъ несомнанно долженъ быть разумаемъ литійный списокъ святыхъ той епархін, подвижниковъ которой былъ и къ мастному празднованію въ которой канонизованъ былъ святой, см. въ нашей Исторіи канонизаціи святыхъ въ Русск. церкви о преп. Пансін Угличсковъ.



подъ 31 Мая записано перенесеніе мощей неизв'єстно какое, наконець есть немногіе святцы, въ которыхъ онъ записанъ еще 11 Января—въ день его тезоименитства (а память вм'єсто 3 ошибочно подъ-2 Мая).

Мощи преп. Өеодосія, такъ же какъ и мощи Бориса и Глѣба, неизвѣстно куда сокрыты въ нашествіе Монголовъ, и въ настоящее время въ соборной или главной церкви Печерскаго монастыря находится только его кенотафъ (одна, ничего не содержащая въ себѣ, рака, составляющая только какъ бы памятникъ) і).

Сказанія о преп. Өеодосіи: разсказы лѣтописца подъ 1051 и подъ 1075 гг. и Несторово житіе, о которомъ см. въ первой половинѣ томастр. 754.

Древнюю службу преп. Өөодосію пом'вщаемъ въ приложеніи къэтой глав'ь.

Св. Леонтій быль третьимъ епископомъ Ростовскимъ отъ начала епархіи и скончался около 1077 г.. Его жизнь, весьма мало изв'єстную, мы передали выше. Въ 1164 г. были открыты его мощи по охному случайному поводу, именно—въ Ростов'є сгор'єль соборь (1161 г.) и нужно было приступить къ постройк'є новаго: когда стали копатьрвы для фундамента этого посл'єдняго, то и открыли мощи Леонтія вм'єст'є съ мощами его преемника Исаіи. Праздновать память Леонтія (23 Мая въ день обр'єтенія мощей) установиль епископъ Ростовскій Іоаннъ черезъ 25—30 л'єть посл'є открытія мощей между 1190—1194 года в). Необходимо или по крайней м'єр'є весьма в'єроятно предполагать, что епископъ сд'єлаль это съ спроса и дозволенія митрополита и бол'єє ч'ємъ в'єроятно предполагать, что празднованіе установлено было м'єстное, только для одной епархіи Ростовской в).

¹) Какой-то странствователь по святымъ мѣстамъ, бывшій въ Кіевѣ въ Печерскомъ монастырѣ въ 1590-мъ году, увѣряетъ, что онъ видѣлъ въ монастырѣмощи преподобныхъ Антонія и Феодосія и что ему дали мура, исходящаго изъглавы Феодосія, см. Описаніе рукописей библіотеки Тронцкой Лавры № 734 л. 35. Что касается до мура, то, копечно, должно разумѣтъ муро изъ муроточивыхъ главънеизвѣстныхъ святыхъ; а что касаетса до мощей (изъ которыхъ мощи преп. Антонія и совсѣмъ не были открываемы): то или странствователя непозволительнымъобразомъ мистифицировали, по просту сказать—обманывали, въ монастырѣ, или же самъ онъ принадлежаль къ числу странствователей—сочинителей и вралей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. *Каночевскано* Житія святых стр. 9 sqq. Объ епископъ Іоаннъ, которому, по словамъ лѣтописца, «отверзенъ бъста отъ Бога очи сердечнъи на церковную вещь», сfr Лаврент. лѣт. подъ 1194 г..

<sup>3)</sup> Летописецъ Владимирскій, распространяющійся объ епископ'я Іоанн'я подъ

О краткомъ житіи Леонтія мы говорили выше (первой половины тома стр. 757). О службъ Леонтію, написанной помянутымъ сейчась епископомъ Іоанномъ или по его приказанію, см. въ приложеніи къ этой главъ.

Относять къ періоду домонгольскому установленіе празднованій святымъ и равноапостольнымъ Ольгъ и Владимиру. Но то и другое весьма сомнительно. Что Владимиръ не быль причисленъ къ лику святыхъ тотчасъ или вскоръ послъ своей смерти, это мы положительно знаемъ изъ монаха Іакова 1). Онъ не быль причисленъ къ лику святыхъ и въ то время, какъ была составлена неизвъстнымъ авторомъ Похвала ему, послужившая основой для повъсти объ его крещеніи, помъщенной въ летописк 3); а эта Похвала не можеть быть относима къ более раннему времени, чёмъ вторая половина XII вёка. Подъ 1200 годомъ Лаврентьевская летопись говорить объ одномъ событіи, случившемся 15 Іюля или въ день кончины Владимира: она говорить, что событіе случилось на память святыхъ мучениковъ Кирика и Улиты и не прибавляеть, что и на память св. Владимира. Подъ 1229 г. Ипатская летопись, говоря о Владимиръ, придагаеть къ нему епитеть «великій», чёмъ даеть знать, что онъ еще не быль святымъ («иной князь не входиль бѣ въ землю Лядьску толь глубоко, проче Володимера великаго, иже бъ землю крестиль», —2 изд. стр. 505 sub fin.). Новгородская 1-я лётопись подъ 1240 г., говоря подобно Лаврентьевской о событів, вмёвшемъ мёсто 15 Іюля, вивств съ греческими памятями дня не означаеть, подобно ей, памяти св. Владимира. Это последнее свидетельство, младшее изъ вськъ, особенно ръшительно. Событіе, которое случилось 15 Іюля 1240 г., есть побъда (знаменитая) Александра Невскаго надъ Шведами на ръкъ Невъ, при устъи Ижоры (та, по которой онъ названъ Невскимъ): если бы тогда уже праздновалась память Владимира, то какъ бы летописець не вспомниль о крестителе Руси, который, бывъ причисленъ къ лику святыхъ, естественно, началъ быть считаемъ и ея нарочитымъ патрономъ, и не приписалъ побъды его заступленію, и слъ-

<sup>3)</sup> Которая говорить, что не только не празднуется Владимиру въ день его кончивы, но и за него не возносятся молитвы,—ibid. стрр. 186 и 236.



<sup>1194</sup> г. (Лаврент. лёт.), не позднёе котораго установлено празднованіе, ничего не говорить объ этомъ установленіи: ясно, что празднованіе не касалось Владимира (и другихъ мёсть, кроме Ростова).

<sup>1)</sup> Который доказываеть, что Владемиръ хотя и не творить чудесь, но свять дълами (первой полов. т. стрр. 185 fin. и 243). Еслибы онь быль причислень въ лику святыхъ, то не было бы нужды этого доказывать.

довательно какъ бы опустиль и забыль выставить его имя? Межну темь у него записано, что Александръ побъдилъ Шведовъ «силою святыя Софья и молитвами Владычица нашея Богородица и приснодъвица Марія, місяца Іюля въ 15, на память святого Кюрика и Улиты, въ неділю на сборъ святыхъ отецъ 630, иже въ Халкидонъ. Наконецъ, ни въ однихъ святцахъ домонгольского періода и ближайшаго къ нему времени нътъ имени Владимира, хотя между сими святцами мы знаемъ такіе, писцы которыхъ имъли очевидное намъреніе внести имена русскихъ святыхъ какъ можно полнёе, каковы напр. святцы Румянцевскаго Обиходника XIII в. (напечатанные преосв. Макаріемъ въ И. Р. Ц.,-т. Ш, по изд. 2 прилож. 5). Въ виду сейчасъ сказаннаго мы не можемъ принять за доказательство противнаго то, что въ службъ Владимиру есть признаки ен написанія въ періодъ домонгольскій, — что Кієвъ называется въ ней «веліимъ градомъ», каковымъ пересталь быть послів нашествія Монголовъ, и что русскіе люди приглашаются въ ней снвтися «къ честиви перкви Владимира преблаженаго», которая послв нашествія Монголовъ перестала существовать. Не невозможно, что служба дъйствительно написана уже въ періодъ домонгольскій; въ этомъ случав двло должно будеть понимать такъ, что неизвестнымъ ревнителемъ памяти Владимира она была составлена задолго до того, какъ было установлено ему празднованіе. Гораздо же въроятиве понимать дъло такъ, что позднъйшіе творцы службы переносятся въ обстановку домонгольскаго періода просто въ своемъ воображеніи для приданія своему представленію большей наглядности и для сего пользуются такъ называемою ораторскою вольностію і). Послі 1240 г. правднованіе

<sup>1)</sup> И если они были жители сввера: Новгорода или Владинира—Москвы, то могли и не знать, что после нашествія Монголовъ Кієвъ пересталь быть веліниъ градомъ и что Десятанная церковь (въ которой погребень быль Владиниръ) перестала существовать. Въ спискахъ боле ранняго времени, чемъ XV векъ, намъ неизвестно службы Владиниру. Въ рукописяхъ XV—XVII века она читается не во всёхъ въ одномъ и томъ же виде, но въ однихъ полнее, въ другихъ сокращеннее; по самой полной, известной намъ, редакціи (Троицк. Лаврск. № 613, д. 392, XV в.) она содержитъ: двои стихиры на Господи воззвахъ, стихиры на стиховие, тропарь, седальны по 1 и 2 каенсмахъ и по поліелее, два канона, светиленъ и стихиры на хвалитехъ. Изъ этого первоначальное, какъ кажется, есть первыя стихиры на Господи воззвахъ и первый канонъ (обозначеніе стихиръ и каноновъ ихъ началами си. въ приложеніяхъ). О церкви Владимира говорится въ первоиъ или считаемомъ нами первоначальнымъ канонъ; именно второй стихъ 9-й пёсни: «Людіе рустіи придёте къ честней церкви Владимера преблаженаго, великаго княза...», и

намяти Владимира было установлено когда-то до 1311 года, ибо въ этомъ последнемъ году архіепископъ Новгородскій Давидъ поставиль церковь въ его воимя на однихъ изъ вороть своего Софійскаго Кремля <sup>4</sup>).

Чтобы празднованіе Ольгѣ было установлено прежде празднованія Владимиру, это весьма сомнительно. Затѣмъ, ея имени точно такъ же нѣтъ въ святцахъ періода домонгольскаго и ближайшаго времени, какъ и имени послѣдняго <sup>2</sup>).

Можеть, конечно, казаться весьма недоумённымъ, что у насъ, установляя свои праздники, не установили таковыхъ въ числё первыхъ начальникамъ и виновникамъ нашего христіанства, каковы Владимиръ съ Ольгой. Общій отвёть на это есть тоть, что недоумённаго въ исторіи весьма не мало; недоумённо напр., что въ Печерскомъ монастырё не было написано житія Антонія и что онъ не былъ причисленъ къ лику святыхъ вмёстё съ Өеодосіемъ или вообще въ періодъ домонгольскій, и однако это есть факть. Что касается до отвёта частнёйшаго, который можеть быть данъ, то о немъ сейчасъ ниже.

<sup>\*)</sup> У насъ подъ руками два списка службы Ольгѣ: Академичч. изъ Волоколл. 
№ 372 л. 161 об. и № 389 л. 263 об. Въ службѣ читается: «проси мира княземь и на поганыя побѣды»... (4-й стихъ 3-й пѣсни канона), «миръ недвижимъ княземъ испроси»... (3-й стихъ 6-й пѣсни канона). Изъ этихъ словъ какъ будто слѣдуетъ, что она писана еще до единовластныхъ великихъ князей Московскихъ (но съ другой стороны не есть ли она твореніе Пахомія Сербина, — Филар. Обз. § 95, который просто тѣмъ же воображеніемъ, что и выше, переносится во времена многихъ князей?)—О службѣ см. въ приложеніяхъ.



потомъ 4-й: «Да торжествуеть днесь весело память твою святольно въ церкви, богонзбранный съсудъ Вожія милости, юже любезно украси»... Кіевъ называется веліннъ градонъ во вторыхъ стихирахъ на Господи воззвахъ, именно во второй стихиръ:... «веселится и радуется велій градъ твой, Василіе»...

<sup>1)</sup> Новг. І літ. подъ 1311 г. біп.—Въ Ипатской літописи Владимиръ называется святымъ подъ 1254 г. (2 изд. стр. 545); но составляетъ вопросъ—не позднійшая ли это приписка или поправка изъ «великій», какъ подъ 1229 г. А что касается до позднійшихъ приписокъ, то сравнивай приведенную запись Новгородской 1-й літописи 1240 г. съ ея воспроизведеніемъ въ Софійскомъ Временникъ подъ 1241 г. и въ Лаврентьевской літописи подъ 1263 г. (Ссылка на послідній годъ въ первой половний тома, стр. 185, должна быть считаема за недосмотръ.—Принимаемъ мы за віроятное, что празднованіе памяти Владимира установиль, тобуждаемый тімъ. что въ день его кончины одержаль свою знаменитую побіду, сіг наше сочиненіе: Исторія канонизацій святыхъ въ Русской церкви).

Въ нынёшнихъ святцахъ кромё названныхъ четверыхъ—Бориса съ Глёбомъ, преп. Өеодосія и св. Леонтія, есть еще не малое количество святыхъ изъ періода домонгольскаго; но внесеніе въ святцы всёхъ другихъ святыхъ и начало празднованія ихъ памятей (со включеніемъ въ то число, какъ сейчасъ сказано, и преп. Антонія Печерскаго) относится къ разному позднёйшему времени.

Наши святые домонгольского періода были канонизованы собственною властію нашей Русской церкви безъ сношенія съ патріархами Константинопольскими. Такъ это было, какъ мы сказали выше, и въ Греців, гдё канонизація святыхъ принадлежала мёстнымъ церквамъ. Какими правилами руководствовались при семъ въ Греціи, остается намъ неизвъстнымъ 1). Но у насъ, какъ это ясно дается знать, для сего требовалось, чтобы тёла или останки святыхъ были прославлены чудотвореніями. Одновременно съ Борисомъ и Глебомъ потерпелъ мученическую смерть отъ руки Святополка третій сынъ Владимира Святославъ; но его тъло отсутствовало <sup>3</sup>) и не творило чудесь, а поэтому онъ вмёстё съ двонин первыми и не причисленъ къ лику святыхъ. Въ Ростовъ одновременно были открыты мощи Леонтія и Исаів, и однако причисленъ къ лику святыхъ только одинъ первый: необходимо подразумъвать причиною то, что только при его мощахъ совершались чудотворенія. Въ Смоленскъ было написано житіе Авраамія, и однако онъ не быль причислень кълику святыхъ: ясно, что къ свидътельству житія не доставало свидътельства чудотвореній. Что последнія считались необходимымь условіемь для канонизаціи, это ясно дають знать авторь Похвалы Владимиру и вь слёдь за нимъ лётопись. Первый, а за нимъ вторая жалуются, что Русскіе люди, обязанные Владимиру такимъ великимъ благомъ, какъ христіанская візра, не воздають своему крестителю «почестья противу онаго взданью»: «да аще быхомъ, говорять они, имъли потщание и молбу приносили Богу зань въ день преставленія его, видя бы Богь тщаніе наше къ нему, прославиль бы й». Т. е. прославиль бы чудотвореніями, послів чего-подразумівается-онь быль бы причислень къ лику святыхъ.

На основаніи сейчась сказаннаго можеть быть дань частный віроятный отвіть на вопрось: почему Владимирь и Ольга не были причислены къ лику святыхъ въ періодъ домонгольскій. Именно—отвітомъ

<sup>1)</sup> Cfr сейчасъ указанное наше сочинение Исторія канонизаціи святыхъ въ Русской церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бъжавъ отъ Святополка въ Венгрію, онъ убитъ и погребенъ на горѣ Угорской или на Карпатахъ.

этимъ будетъ то, что въроятно въ продолжение всего периода домонгольскаго при ихъ гробахъ не совершалось чудотворений.

Вивств съ чудотвореніями, какъ это и въ позднейшее время, не составляло необходимаго условія для причтенія къ лику святыхъ или для канонизаціи нетленіе мощей. Мощи Бориса и Глеба, бывъ открыты, найдены нетлёнными, но учредить праздникь въ честь ихъ или канонизовать ихъ ръшено было прежде, чъмъ открыты были мощи. Въ извъстіи о канонизаціи преп. Өеодосія ничего не говорится объ его мощахъ. Св. Леонтій быль канонизовань не тотчась и не вскор'в посл'я того, какъ были открыты и найдены нетленными его мощи. Открытіе мощей последняго вместе съ мощами Исаіи, совершенное не вследствіе бывшихъ при ихъ гробахъ чудотвореній и не съ цёлію ихъ канонизаціи, возбуждаеть и другой вопрось, на который мы затрудняемся отвътить: какая была цёль этихъ открытій. Авторы краткихъ житій Леонтія и Исаін, говоря объ открытін ихъ мощей и обрѣтенік последнихъ нетленными, выражають такую радость, что какъ бы это было уже самымъ прославлениемъ святыхъ. Изъ сего можно заключать, что нетленіе мощей считалось залогомъ прославленія (посредствомъ чудесъ).

Въ древнее и старое время подъ нетявниемъ мощей не разумъли непременно целости всехъ тель, но столько же целость и однехъ костей. Прежде всего самое слово мощи значить именно кости и съ совершенною ясностію употребляется иногда въ старомъ языкѣ для обозначенія ихъ однѣхъ, а не цѣлыхъ тѣлъ: въ 1472 г. въ Москвъ по случаю перестройки Успенского собора открывали гробы митрополитовъ, и въ одной летописи читаемъ о результате досмотра: «Іону цвла суща обретоша, Фотвя же цвла суща не всего, едины ноги толико въ тёлё, а Кипреяна всего истявына, едины мощи» 1). Что касается въ частности и собственно мощей святыхъ, то помянутый выше летописецъ прямо и ясно высказывается, что подъ мощами святыхъ должно разуметь именно кости и говорить о простомъ народе: «кой толко не въ твлв лежить, тотъ у нихъ не свять, а того не помянуть, яко кости наги источають исцёленія» 3). Зиновій Отенскій въ своемъ «Истины показаніи», писанномъ въ 1566 г., говорить: (во сватыхъ Господнихъ, въ церквахъ положенныхъ), воистинну удивляеть вся воля Божія: чудо бо преславно воистинну-кости голы сухи на

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., стр. 196. Cfr Исторію митр. Платона, I, 323.



<sup>1)</sup> Софійск. лет. 2,—въ Собр. летт. т. VI, стр. 195 tin.

всякія недуги и бользни исцыленія точать и бысовь прогоняють» 1). Въ грамотъ Новгородскаго митрополита Питирима отъ 1667 г. читаемъ о мощахъ Нила Столбенскаго: «гробъ и тело его святое земли предадеся, а мощи святые его цёлы всё» 2). Если съ сейчасъ приведенными указаніями относительно значенія и употребленія слова мощи мы обратимся къ извёстіямъ о мощахъ святыхъ періода домонгольскаго, то увидимъ, что и онъ въ нъкоторыхъ случаяхъ говорять о костяхъ, а не о цёлыхъ тёлахъ. Первоначальный нашъ лётописецъ, бывшій монахомъ Печерскаго монастыря и самъ откапывавшій по порученію игумена мощи преп. Өеодосія, говорить: «прокопахъ (мъсто въ пещеръ, гдъ положенъ былъ Өеодосій) велми и влезохомъ (съ товарищемъ) и видъхомъ ѝ (Өеодосія) лежащь мощьми, но состави не распалися бъща и власи главніи притяскли бяху»: обороть «мощьми» и слово «состави», при соображеніи указаннаго выше, не оставляють сомнінія, что літописець говорить объ обнаженных костяхь, причемь вийсто не совсёмъ опредёленнаго «не распалися бёша» въ нёкоторыхъ спискахъ стоить совершенно опредвленное «не разсыпалися быша». О мощахъ Бориса и Глеба, Леонтія и Исаін сказанія говорять, какъ о цёлыхъ тёлахъ.

Какъ кажется, въ періодъ домонгольскій мощи святыхъ полагались не на вскрытіи въ томъ смыслѣ, что оставлялась открытою верхняя гробовая доска, а въ наглухо закрытыхъ гробахъ. Такъ думать заставляетъ то обстоятельство, что нѣкоторыя мощи, напр. Оеодосія Печерскаго, были поставлены не въ самой церкви, а въ притворѣ или на паперти 3). Если бы мощи были открыты, то едва ли бы находили удобнымъ и приличнымъ ставить ихъ въ притворѣ 4).

¹) Рукоп. Моск. Д. Акад. № 61 стр. 324.

<sup>2)</sup> Акты историчч. IV, 207 col. 2.

<sup>\*) «</sup>Принссше (изъ пещеры) положища ѝ въ церкви своей ему въ притворѣ на деснѣй странѣ», лѣтоп. подъ 1091 г.. А также и мощи Исаіи Ростовскаго: «полагаютъ святаго въ притворѣ на правой странѣ входя въ церковъ», —житіе въ Правосл. Собесѣди. 1858 г., кн. І, стр. 446. Что и у Грековъ мощи святыхъ поставлялись въ притворахъ, см. Вальсам. съ толков. на 2 пр. Діонисія Александр., у Ралли и П. IV, 8 (а въ древнѣйшее время мощи мучениковъ полагались и не въ церквахъ, а въ особыхъ кимитиріяхъ).

<sup>\*)</sup> У Грековъ по крайней мъръ до конца XI в. мощи святыхъ, находившіяся въ церквахъ, не только не предлагались на вскрытіи, но и находились въ закрытыхъ ракахъ не поверхъ половъ церквей, а подъ полами: о древнемъ времени до

Кром'в святых прославленных и настоящим образом канонизованных для общаго или м'єстнаго празднованія были еще въ періодъ домонгольскій, какъ и во всякое время послі, святые, такъ сказать, непрославленные, — люди, по существовавшим о нихъ мибніямъ, свято почившіе, которымъ не творилось празднованій церковныхъ даже и м'єстныхъ, но которыхъ память и гробы боліве или мен'я усердно чтились (подобно напр. тому, какъ въ настоящее время въ Москвів — у Троицы чтутся памяти и гробы митрополитовъ Платона и Филарета).

Такихъ святыхъ по мевнію и такъ сказать по чаянію народному въ разныхъ мъстахъ Россіи, въроятно, было не мало.

Изъ нихъ извъстны и могуть быть указаны:

Въ Кіевъ. Послѣ Владимира и Ольги вел. кн. Мстиславъ Владишировичъ, по христіанскому имени Өеодоръ, скончавшійся въ 1132 г. и положенный въ церкви св. Өеодора, имъ самимъ созданной (его ими даже внесено въ нѣкоторые святцы, см. у Восток. № 319 л. 100 об., стр. 452). Затѣмъ, вѣроятно, многіе или по крайней мѣрѣ нѣкоторые въъ сонма подвижниковъ Печерскихъ и во главѣ ихъ, конечно, преп-Антоній.

Въ Черниговъ. Князь Игорь Ольговичъ (внукъ Святослава, правнукъ Ярослава), убитый въ 1147 г. Кіевлянами и вскоръ перенесенный изъ Кіева въ Черниговъ.

Въ Смоленскъ. Преп. Аврамій Смоленскій (о которомъ см. въ первой половинъ тома стр. 640).

Въ Псковъ. Князь Новгородскій Всеволодъ-Гаврінлъ Мстиславичъ, изгнанный изъ Новгорода въ 1136 г. и скончавшійся во Псковъ въслъдующемъ 1137 г.

Въ Ростовъ. Епископъ Исаія, преемникъ св. Леонтія, мощи котораго были открыты и найдены нетлѣнными одновременно съ мощами послѣдняго.

VI выка включительно см. Прокопія въ De aedificiis lib. I, сар. IV (о мощахъ апостоловъ Андрея, Луки и Тимоеся, находившихся въ Константинопольской церкви апостоловъ); что касается до позднійшаго времени, то въ 1087 г. Барскіе купцы вашли мощи Николая Чудотворца подъ поломъ церкви въ закрытой наглухо ракі (см. въ Трудахъ Кіевск. Д. Акад. въ Декабрьской кн. 1874 г. статью Красовскаю: Установленіе праздника 9 Мая, стр. 549). — Мощи Іоанна Златоустаго и Григорія Богослова, находившіяся въ церкви апостоловъ, лежали запечатанными въваменныхъ ковчегахъ во второй половинъ XIV въка (Діаконъ Игнатій, у Сахарося въ Сказаніяхъ русскаго народа, т. II, кн. 8, стр. 101).



Во Владимирѣ Кляземскомъ. Аврамій, мученикъ Болгарскій. Этотъ Аврамій <sup>1</sup>), родомъ не русскій, а какого то «иного языка» христіанскаго, былъ весьма богатый купецъ, объёзжавшій для торговли земли и города; когда онъ прибылъ къ Болгарамъ Камскимъ въ ихъ столицу, то послёдніе, отличавшісся вёротерпимостію <sup>2</sup>), по неизвёстной причинѣ начали нудить его отречься отъ Христа; но онъ не захотёлъ сдёлать этого и предпочелъ мученичество, котораго и сподобился 1 Апрёля 1229 г. Черезъ годъ его мощи, ногребенныя на общемъ христіанскомъ кладбищѣ столицы Болгарской, были принесены во Владимиръ и положены въ женскомъ Успенскомъ монастырѣ <sup>3</sup>).

Правднованія, установленныя у насъ въ періодъ домонгольскій въ память событій, какъ мы сказали, не своихъ, а чужихъ, были: 9 Мая перенесенія мощей Николая Чудотворца и, можеть быть, 1 Октября Покрова Божіей Матери.

Мощи Николая Чудотворца были перенесены изъ города Миръ въ Ликіи, гдв онъ быль епископомъ и гдв скончался, въ Баръ-градъ или городъ Бари въ южной Италіи въ 1087 г.. Это перенесевіе мощей было собственно ихъ похищениеть со стороны Барянъ. Около 1036 г. Ликія съ Мирами подпала власти магометанъ и у жителей Итальянскихъ коммерческихъ городовъ, ведшихъ торговлю съ Малой Азіей, явилась мысль пріобрести мощи Николая Чудотворца, какъ знаменитьйшаго сватаго христіанскаго міра и въ частности какъ патрона мореплаванія. Въ 1087 г. одновременно приняли нам'вреніе сдівлать это куппы Венеціанскіе и Барскіе, причемъ посліжнимъ удалось предупредить первыхъ. Приплывъ въ Миры и пришедъ въ церковь св. Николая Чудотворца, находившуюся внъ тогдашняго города, они нашли ея стражами четырехъ жившихъ нри ней монаховъ. Заставивъ последнихъ обманомъ указать себе мёсто, где находились мощи, и отнявъ у нехъ возможность дать извёстіе о совершаемомъ хищеніи въ городъ, они нашли мощи въ гробницъ подъ поломъ церкви, съ поспетностію вынесли ихъ изъ нея и бежали на корабль. Въ Баръ они прибыли съ мощами после 19-лневнаго плаванія 9 Мая 1087 г.. Въ Россіи были получены изв'єстія объ этомъ событів и было установлено

<sup>1)</sup> Сказаніе о невъ въ Лаврентьевской лѣтописи подъ 1229 и 1230 годани.

<sup>\*)</sup> Какъ дается знать въ сказаніи упоминаніемъ о христіанскомъ кладбищё въ ихъ столицё.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О святыхъ и о почитаемыхъ усопшихъ домонгольскаго періода cfr указанное выше наше сочиненіе: Исторія канонизація святыхъ въ Русской церкви.

въ память его празднованіе почти тотчасъ же, какъ оно случилось. Какимъ образомъ были и могли быть получены извъстія, мы говорили выше (первой полов. т. стр. 774); но установление празднования составляеть не легко решимый вопрось. Изъ страны православной мощи была похищены въ страну отпавшую оть православія: какая же могла быть причина для установленія празднованія? Что это было сдёлано не по приказанію папы, власть котораго будто бы признавали тогда Русскіе, какъ хотять утверждать католическіе писатели, совершенно ясное и совершенно современное доказательство на сіе представляють сношенія папы Климента съ нашимъ митрополитомъ Іоанномъ II, да и вообще думать, будто мы когда нибудь признавали власть папы или были съ нимъ въ единеніи могуть только именно эти писатели. Остается полагать, что Русскіе видёли въ этомъ перенесеніи мощей ихъ изхищеніе изъ нечистыхъ рукъ мусульманскихъ въ руки хотя и не православныя, но все-таки христіанскія, и что взглядь на дёло съ сей-то стороны в побудель ихъ установить празднованіе въ память событія. Въ нашемъ словъ на перенесение или о перенесении мощей (см. о немъ выше ibid.), воспроизводящемъ латинскія сказанія, есть одна особенность противъ последнихъ. Въ немъ утверждается, что Баряне решились принести къ себъ мощи вслъдствіе виденія, бывшаго одному «благовърному» пресвитеру, которому явился св. Николай и приказалъ передать Барянамъ свое желаніе быть положеннымъ въ ихъ городъ. Подъ «благовърнымъ» пресвитеромъ несомнънно должно разумъть греческаго православнаго священника, т. е. священника тъхъ православныхъ Грековъ, которые были въ Барф, какъ и во многихъ другихъ мфстахъ южной или нижней Италіи. На этомъ основаніи можно думать, что православные Греки итальянскіе (приходившіе въ Кієвъ для торговли съ другими Итальянцами) увъряли Русскихъ, будто перенесеніе случилось по ихъ желанію и при ихъ содъйствіи в будто св. Николай пожелаль лежать въ неправославной Италіи именно ради ихъ — православныхъ. А если такъ, то это должно было еще болве расположить Русскихъ къ тому, чтобы видъть въ перенесеніи событіе радостное, а не скорбное. Множество чудесь, которыя совершались при мощахъ Николая Чудотворца въ первое время по ихъ принесеніи въ Баръградъ и слухи о которыхъ дошли до нихъ 1), еще болъе должны были утвердить ихъ въ сейчасъ указанномъ взгляде на дело. Въ какомъ вменно году было установлено празднование 9 Мая, точнымъ образомъ

<sup>1)</sup> О чудесахъ говорится въ нашенъ руссконъ словъ.



неизвъстно; но вообще, какъ даетъ знать наше слово на перенесеніе мощей, весьма въ скоромъ времени послъ самаго событія 1).

Празднованіе Покрова Божіей Матери 1 Октября установлено. у у насъ въ Россіи въ воспоминаніе одного чудеснаго видінія, о которомъ повіствуєтся въ житіи одного греческаго святаго, именно—преп. Андрея, Константинопольскаго юродиваго.

Преп. Андрей жиль во времена импер. Льва Великаго (457—474) или неизвъстно когда позднъе. Онъ быль родомъ Скиоъ или не Грекъ и въ дътствъ быль купленъ въ рабы однимъ Константинопольскимъ вельможей. Наученный греческому языку и грамотъ, онъ началъ прилежно читать житія мучениковъ и святыхъ и наконецъ возревновалъ подражать послъднимъ. Для подвижничества ему нужна была свобода отъ рабства, а такъ какъ онъ не надъялся получить ее отъ господина, то избралъ подвигъ юродства, дабы быть отпущену, что и случилось, какъ рабу непотребному. Юродствовавъ на улицахъ и рынкахъ Константинополя и подвизавшись подвигомъ суровъйшихъ лишеній въ продолженіе 66-ти лътъ, преп. Андрей, по его житію, сподобился очень многихъ видъній, къ числу которыхъ принадлежить и то, въ воспоминаніе котораго установленъ нашъ праздникъ.

Въ житіи Андрея объ этомъ послёднемъ видёніи читается слёдующій разсказъ: «Нібкогда во время совершенія неусыпаемаго славословія (всенощнаго бдінія) въ святомъ гробів, находящемся во Влахернахъ 2), пошелъ туда блаженный Андрей, творя (дорогою) обычное (т. е. юродствуя). Присутствовалъ тамъ и Епифаній (другь Андрея

<sup>1)</sup> Читаемая въ рукописяхъ служба на перенесеніе мощей (см. въ приложеніяхъ), не содержащая признаковъ времени, можетъ быть, написана вскоръ послъ установленія праздника и авторъ ея не есть ли Григорій, монахъ Печерскій, который называется въ Патерикъ «творцомъ каноновъ» и которому послъ канона преп. Осодосію можетъ быть усвояемъ только нашъ канонъ (если разумъть каноны на опредъленные праздники, а не просто для молитвеннаго употребленія)?

<sup>\*)</sup> Влахернами въ Константинополѣ называлась мѣстность, составляющая его сѣверо-западный уголъ, прилежащій къ Золотому рогу или заливу. Императрица Пульхерія, сестра беодосія младшаго и супруга Маркіана († 453), построила здѣсь знаменитую церковь Божіей Матери, получнвшую отъ мѣста пазвапіе Влахернской. Императоръ Левъ Великій пристроилъ къ церкви придѣлъ и въ немъ положилъ (въ 469 г.) обрѣтенную въ Герусалимѣ и принесенную въ Константинополь нешвенную ризу Божіей Матери, для которой устроилъ изъ золота и серебра великольный ковчегъ, называвшійся святымъ гробомъ— аҳос сюрос. Въ нашемъ видѣніи подъ святымъ гробомъ разумѣется придѣлъ сего святаго гроба. Всенощное бдѣніе въ честь Божіей Матери совершалось въ немъ подъ каждую субботу.

нзъ благородныхъ юношей) съ однимъ изъ своихъ рабовъ. Имълъ же (блаженный) обычай стоять (тамъ на бдёніи), смотря по тому, сколько давало бодрости расположеніе духа, — иногда до полуночи, иногда же ло утра. Итакъ, когда быль уже четвертый чась ночи, видить блаженный Андрей ясными очами (ὀφθαλμοφανῶς) Превеличайшую, идущую въ женскомъ образъ отъ царскихъ дверей 1) въ сопровождении страшной свиты, въ которой были и честный Предтеча и сынъ Громовъ. державшіе ее подъ руки съ объихъ сторонъ, и многіе святые въ бълыхь одеждахъ предшествовали ей, другіе же последовали съ пеніями и пъснями духовными. Когда она приблизилась къ амвону,-идеть блаженный къ Епифанію и говорить: видишь ли Госпожу и Владычицу міра? этоть отвічаеть: да, отче мой духовный. И когда они смотрівли. (Богоматерь), преклонивъ колвна свои, молилась на многій чась, омочая слевами свое боговидное и непорочное лице. Послъ окончанія молетвы она вошла въ олтарь, моляся въ немъ за окружающій его народь. Когда кончила молитву, то омофоръ 2) свой, который имела на своей пренепорочной главъ и который быль какъ видъ молніи, снявъ съ нея съ прекрасною честностію з) и взявъ въ свои пренепорочныя руки. — великій и страшный, распростерла поверхъ всего стоявшаго тамъ народа. Чудные мужи (т. е. Андрей и Епифаній) на многій часъ видели его распростертымъ надъ народомъ и блистающимъ славою Господа какъ илектръ. Доколъ тамъ была всесвятая Богородица, видимъ быль и онъ; когда же удалилась Она, невидимъ сталъ и онъ: совсемъ взяла его съ собой, благодать же оставила бывшимъ тамъ»... Въ заключение разсказа прибавляется, что видение было для Епифанія прелстательствомъ богоноснаго отца, т. е. св. Андрея (житія глава 24-я. у Болландистовъ р. 94).

Въ воспоминаніе этого-то видінія и быль установлень у нась въ Россіи праздникъ Покрова Божіей Матери. Весьма не легко отвітить на вопрось: что было побужденіемъ къ его установленію или какъ случилось, что онъ быль установлень? Отвічають на него, что св. Андрей быль принимаемъ предками нашими за Славянина, что на видініе, котораго онъ удостоился, они смотріли, какъ на залогь Божія благово-

<sup>1)</sup> Подъ царскими дверями разумёются не наши царскія двери олтаря, а главныя входныя двери въ церковь, — у Грековъ эти послёднія назывались царскими.

 $<sup>^{2})</sup>$  То рафоргом — женскій головной покровъ, женскій головной платокъ (убрусъ).

 $<sup>^{2}</sup>$ )  $T\tilde{q}$  фраза серчоступи—важностію, пристойностію (изяществонь).

ленія къ народамъ славянскимъ и что по сей причинв и установили праздникъ, придавая ему значеніе какъ бы правднованія національнославянскаго 1). Но трудно понять, съ какой стати предки наши, считая преп. Андрея за Славянина, усвоили ему сейчасъ указанное значеніе. когда виденіе было не у Славянь где-нибудь, а въ Константинополе. Въ древнихъ Прологахъ славянскихъ чатается краткое слово о нашемъ праздникъ, которое даетъ отвъть на вопросъ объ его установления, но. къ сожальнію, отвыть, которому не достаеть совершенной опредыленности. Сказавъ кратко о страшномъ и чудномъ виденіи святымъ Андрею и Епифанію, авторъ слова продолжаеть: «Се убо егда слышахъ (-въ), помышляхъ: како страшное и милосердное видение и заступленіе наше бысть безъ праздника; над'вяжеся на милосердая твоя словеса, Владычице, еже къ Сыну въ молитвъ рече: Царю небесный, прівми всякаго человіка, славящаго Тя..., тімь словесемь надіяся въсхотехъ, да не безъ праздника останеть святый покровъ твой, Преблагая, но якоже ты хощеши украсити честный праздникь твоего покрова, Всемилостивая, украси, да прославляющій та възвеселятся, видящи многоименнъ твоя праздникы сіяющи»... Эти слова, какъ, повидимому, совершенно ясно, говорить человъкъ, который установиль праздникъ, т. е. въ этихъ словахъ дается знать, что праздникъ уставденъ какимъ-то частнымъ лицомъ или какимъ-то однимъ человъкомъ. Но въ заключение слова по девяти спискамъ, которые мы вмёли подъ руками 2), говорится—по однимъ: «устави же таковы праздникъ праздновати мъсяца Октямъбря въ 1 день»... по другимъ: «уставижеся таковы праздникъ»... До окончательнаго разъясненія дёла, если оно возможно, мы полагаемъ, что или должно читать: «уставихъ», или читая: «уставися» должно относить безличную речь автора къ нему самому, какъ бы онъ хотёль сказать: «уставися нами», вообще полагаемъ, что на основаніи слова должно приписывать установленіе праздника какому-то

<sup>2)</sup> Восемь списковъ XIII—XIV въка Типографской библіотеки и девятый 1400 г. Сунодальной библіотеки.



<sup>1)</sup> Что предки наши, разумѣя подъ Скисами Славянъ, и именно самиъ себя (сſг лѣтопись подъ 907 г.), и св. Андрея принимали за Славянина, это видно, вопервыхъ, изъ того, что слова житія Андреева: ἦν τῷ γένει Σκόθης по-славянски переводятся: «бѣаше же родомь Словенинъ» (см. житіе въ Четь-Минеѣ митр. Макарія подъ 2 Октября), во-вторыхъ—изъ того, что и въ древнемъ проложномъ сказаніи св. Андрей называется Славяниномъ, см. у Срезневск. въ Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ № LXXXVII стр. 159 нач..

одному человъку и чьей-то частной и личной иниціативъ. Допуская и принимая это, мы безъ особеннаго труда объяснимъ себъ загадку установленія праздника; съ частнымъ человінкомъ могло случиться, чтобы онъ возъимълъ мысль установить праздникъ и безъ всякаго особеннаго повода, просто возбужденный ревностію прославить видініе, свидітельствовавшее о готовности Божіей Матери къ заступленію рода христіанскаго. Но если и зайсь должно искать особенных поводовъ, то намъ представляется до ніжоторой степени віроятными думать сліддующее: у насъ въ Россіи въ честь Константинопольской Влахернской церкви были устрояемы церкви ез имени і); такъ какъ виденіе имело место во Влахернской церкви, то кто-нибудь изъ основателей или настоятелей наших Влахернскихъ церквей и пришолъ къ мысли установить въ память виденія праздникъ. Такъ или иначе, но если праздникъ быль установлень по иниціатив'в какого-нибудь частнаго лица, то онъ долженствоваль быть сначала частнымь праздникомь только того мізста, гль быль установлень, причемь самое въроятное подозръвать какой-нибудь знаменитый монастырь 2). Будучи въ началъ мъстнымъ. праздникъ скоро могъ сдълаться общимъ по крайней сочувственности всвиъ его мысли и цели, т. е. по той причине, что прославлять покровъ Божіей Матери и молить Ее о немъ исполнены готовности всв христіане. Что праздникъ не заимствованъ нами отъ кого-нибудь изъ

<sup>1)</sup> Такъ, Стефанъ, игуменъ Печерскій, преемникъ преп. Осодосія, будучи согнанъ съ игуменства братіей монастыря, составнь себё въ Кіевё свой собственный монастырь «и церковь возгради (въ немъ) въ имя святыя Богородиця и нарекъ мъсто то по образу сущаго въ Костянтиниградё—изъ Лахерьна» (Несторъ въ житіи Осодосія на концё). А вообще объ извёстности и знаменитости у насъ Влахернской церкви даетъ знать Патерикъ Печерскій, по которому зодчіе для строенія Печерской церкви были посланы Божіей Матерью изъ Влахерны.

<sup>\*)</sup> Что праздникъ сначала быль и встнымъ въ томъ смыслѣ, что быль праздникомъ не всей страны, а одной какой-то области и одного какого-то города, это совершенно ясно дается знать въ канонѣ ему, въ которомъ многократно говорится объ одномъ князѣ и объ одномъ городѣ. Канонъ мы имѣемъ подъ руками въ двухъ спискахъ—Сунодальномъ № 377 л. 1 и Академ. изъ Волок. № 389 л. 1. Во 2 стихѣ 3 пѣсни: «защити князя и люди». Въ 4 стихѣ той же пѣсни: «молися побъду дати князю на враги». Въ 4 стихѣ 4 пѣсни: «Укрѣпи, Владычице, славящаго тя князя на враги... и заступнице граду нашему». Въ 4 стихѣ 5 пѣсни: «подати побъду князю нашему, погубити (на) насъ воюющихъ». Во 2 стихѣ 8 пѣсни: «благочестивому князю нашему рогъ возвыси». Въ 1 стихѣ 9 пѣсни: «спаси градъ и люди умножи и дай же князю здравіе». Во 2 стихѣ той же пѣсни: «радуйся стражъ граду нашему».

южныхъ Славянъ, а, наоборотъ, последними заимствованъ отъ насъ. въ этомъ удостовъряють, или по крайней мъръ дають все право думать это, слова службы: «Владычице... за ны грешныя къ Богу помолися, твоего покрова праздникъ въ рустви земли прославльшимъ» 1). Когда установленъ праздникъ, это пока вовсе неизвъстно. Желающе положительно относить его къ періоду домонгольскому ссылаются на то, что въ Новгородъ есть Покровскій Звъринъ монастырь, существующій по крайней мірь съ первой половины XII віка, и что близь-Владимира есть Покровская церковь, построенная по всей вироятности Андреемъ Боголюбскимъ и во всякомъ случав несомивнию относяшаяся къ періоду домонгольскому. Но монастырь и церковь суть ли Покровскіе съ періода домонгольскаго или стали таковыми только въ последующее время, это остается неизвестнымъ з). Праздникъ находимъ записаннымъ въ святцахъ второй половины XIII въка 3): следовательно, онъ явился не поздне этого времени. Если принимать предположеніе, что сначала онъ явился въ виде частнаго праздника, топервое его установление можно будеть относить къ періоду домонгольскому, потому что какъ бы ни скоро частный праздникъ сдёлался общимъ, но все-таки для этого нужно было некоторое время. На вопросъ: почему правдникъ положенъ 1 Октября, пока не можемъ отвъчать совершенно ничего 4).

Пространное и въ своемъ родъ весьма замъчательное житіе св. Андрея юродиваго написано священникомъ церкви св. Софіи въ Константи-

<sup>1)</sup> Канона 8-й пѣсни стихъ 1-й. Кромѣ нашихъ двухъ списковъ см. указаніе относительно нашего мѣста еще на третій въ Описаніи Сунодд. ркпп. *Горск.* и *Невостр.*, Отд. III, 1, стр. 554, № 431 л. 126 об..

<sup>2)</sup> Церковь Звёрина ионастыря подъ 1148 г. называется въ лётописяхъ церковію св. Богородицы, но не называется Покровскою.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Святцы Румянцевскаго Обиходника, напечатанныя *прессв. Макарієм* въ приложеніяхъ къ 3-му т. Исторін, по изд. 2 прилож. 5.

<sup>4) 1</sup> Октября память преп. Романа сладкопівна, который, живъ въ Константинополії при церкви Богородицы Кировой, ходиль во Влахернскую на всенощныя бдінія: ність ли туть какой-нибудь связи? Стефанъ Печерскій, устронвь свой Влахернскій монастырь, по вся ліста твориль въ немъ праздникь світль святій Богородиції місяца Іулія во 2 день (положенію честныя ризы Богородицы во Влахернской церкви,—Несторь въ житіи Феодосія). Что касается до самаго Андрея Юродиваго, то онъ скончался по житію 28 Мая, а въ нашихъ старыхъ святцахъ его память записана подъ различными числами: 2 и 16 Октября, 4 и 5 Іюня (въгреческихъ святцахъ его ність). О службії Покрову см. въ приложеніяхъ.

нополь Никифоромъ, который выдаеть себя за современника и за близкаго друга святому (оно напечатано въ Аста SS. Болландистовъ, Маіі t. VI, Corollarium). Но личность автора возбуждаеть сомньнія: онъ быль уже священникомъ. когда Андрей началь юродствовать (сар. 2 sub fin.); Андрей юродствоваль 66 льть (сар. 28); житіе написано не тотчась посль смерти Андрея, а посль того, какъ умеръ ученикъ его Епифаній, согласно съ его пророчествомъ бывшій посль его смерти епископомъ (sic) Константинопольскимъ (ibid.). Такимъ образомъ, должно будеть выходить, что Никифоръ писаль житіе болье чьмъ въ стольтней старости, что не весьма въроятно.

Время жизни св. Андрея авторъ вовсе не обозначаеть годами (хотя и сообщаеть день его смерти въ неизвъстномъ году). Но онъ говорить, во-первыхъ, что вельможа, купившій его въ рабы дитятей, жилъ при импер. **Λυβ Βεμικομ** (άνήρ τις εν Κωνσταντινουπόλει επὶ τῆς βασιλείας Λέοντος τοῦ φιλογρίστου βασιλέως τοῦ μεγάλου, сар. 1 нач.); во-вторыхъ, что во время его продства быль его современникомъ св. Даніиль столиникъ, что въ Анаплъ (сар. 13), который взошоль на столиь въ 465 г., а скончался въ 489 г. (у Болландистовъ мъсто о Даніилъ понято и переведено неправильно). По симъ двумъ согласнымъ между собою свидътельствамъ время жизни Андрея должно быть относимо ко второй половинъ V въка. Однако въ житіи есть признаки, которые заставляють относить жизнь его къ болве позднему времени. Таковые признаки суть: во-первыхъ, житіе, если оно современно Андрею, должно быть относимо по его языку (который весьма варварствуеть) къ болве позднему времени, чвиъ V ввкъ; во-вторыхъ, говорится въ житіи, что Анарей, принявъ на себя подвигъ юродства, "началъ ребячествовать по примъру онаго древняго дивнаго Симеона" (сар. 2 fin.), а разумбемый туть Симеонъ, юродивый Сиро-Палестинскій, жилъ во второй половинъ VI въка 1); въ-третьихъ многократно упоминаются въ житіи Сарацины и Агаряне и въ одномъ мъстъ ясно представляются народомъ, высоко поднявшимъ рогъ свой на Византію (сар. 25).

Полагають, что подъ Львомъ Великимъ житія долженъ быть разумъемъ Левъ философъ (886—911). Однако послъдняго, сколько знаемъ, никто не называетъ Великимъ. Притомъ, упоминаніе о Даніилъ столпникъ, какъ современникъ Андрея, даетъ знать, что примиренія противоръчій или разръшенія вопроса о нихъ должно искать инымъ путемъ.

Время пребыванія на каседрѣ Константинопольской ученика Андреева Епифанія должно бы служить къ опредѣленію времени жизни перваго. Но Епифаній взошолъ на каседру съ монашескою перемѣною имени и не называемый въ житіи по этому второму имени онъ остается между епископами (sic) Константинопольскими вовсе неизвѣстнымъ. Господинъ, ку-

<sup>1)</sup> Въ нашихъ святцахъ 21 Іюля; у Болландистовъ его жизнь подъ 1 Іюля, Iul. t. I, p. 136 sqq.



пившій Андрел въ рабы, по имени Өеогностъ, имѣлъ санъ протоспаварія и наконецъ былъ стратилатомъ въ восточныхъ предѣлахъ; но пока у лѣтописцевъ византійскихъ не найдено подобнаго Өеогноста.

Житіе св. Андрея, какъ мы сказали, весьма пространное и въ своемъ родъ весьма замъчательное, послъ изображенія подвиговъ его юродства и суровъйшаго аскетизма, повъствуеть: о многочисленныхъ видъніяхъ, ему бывшихъ, о случаяхъ обличенія имъ людей гръшныхъ и о многообразныхъ (отчасти такъ сказать апокалипсическихъ по характеру) бесъдахъ его съ Епифаніемъ.

(Нарочитый экскурсъ о житіп Андрея юродиваго см. у *Срезневскаю* въ Свёдёніяхъ и замѣткахъ о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ, № LXXXVII, стр. 149 sqq).

Относять къ періоду домонгольскому установленіе въ Новчород'в празднованія икон'в Знаменія Божіей Матери, 27 Ноября, въ воспоминаніе бывшаго отъ нея чуда.

Зимой 1169 г. великій князь Суздальскій Андрей Юрьевичь Боголюбскій, ссорясь съ Новгородцами изъ-за Двинскихъ областей и изъ-запринятаго последними враждебнаго ему князя і), послалъ на Новгородъ весьма большую рать подъ предводительствомъ сына своего Мстислава, которому сопутствовало еще пятеро князей съ вспомогательными войсками изъ другихъ кнаженій. Опустошивъ область Новгородскую и пожегши ея села, Суздальцы подступили къ самому Новгороду. Тогдавладыка Новгородскій Іоаннъ съ посадникомъ Якуномъ вынесли на острогь, сдёланный около города по случаю нашествія враговь, икону Знаменія Божіей Матери, находившуюся въ перкви Спаса на Ильиной улиць. Три дни съвзжались Новгородцы биться съ Суздальцами; въ четвертый день, 25 Февраля, Суздальцы пустили на острогъ стрълы. какъ дождь, -- и обратилась икона лицомъ къ городу и напала на Суздальцевъ тъма и всв ослепли, а Новгородцы, вышедъ на поле, однихъ набили, другихъ изымали, а прочіе разбіжались, и плінныхъ взято было такое множество, что продавали человъка по двъ ногаты 2).

<sup>3)</sup> Мы передали редакцію сказанія, пом'єщенную въ 4-й Новгородской літописн, которая представляется намъ стар'єйшею. Другая редакція (въ Новгородской 
3-й літописи краткая, а въ Псковской 2-й літописи им'єющая видъ пространной и 
цільной пов'єсти), говорить, что архіепископу Іоанну быль глась во время молитвы вынести на градъ икону Богородицыну, что архіепископъ послаль было заиконой архидіакона, но она не двинулась, и что когда онъ самъ пришель со вре-



<sup>1)</sup> Романа Мстиславича, сына Мстислава Изяславича Владимиро-Волынскаго, котораго Боголюбскій прогналъ изъ Кіева въ предшествующемъ 1168 году.

Болье чымь выроятно, что празднование вконы Знамения въ воспоминаніе этого чуда установлено не въ 1169 г., а спустя значительно времени послъ. Во всъхъ сказаніяхъ владыка Новгородскій называется Іоанномъ, но онъ былъ не Іоаннъ, а Илія, принявшій имя Іоанна только передъ смертью, при пострижении въ монашество, и употребление въ сказаніяхъ втораго имени вибсто перваго несомивнно указываеть на позднайшее время. Во-вторыха, объ установлении празднования вовсе не говорить древняя Новгородская летопись, писанная современниками <sup>4</sup>), равно какъ не говорять о немъ и другія древнія лѣтописи <sup>2</sup>). Втретьихъ, сохранился до настоящаго времени отъ второй половины XII въка Уставъ церковный, принадлежавшій именно Благовъщенскому монастырю архіепископа Иліи: въ его місяцесловів нівть нашего праздника. Наконепъ. вчетвертыхъ и главное — весьма трудно и совсъмъ невъроятно допустить, чтобы Новгородцы захотъли установить этотъ праздникъ тотчасъ после победы или вообще въ періодъ домонгольскій. Сдівлать это вначило бы нанести Суздальцамъ тяжкую обиду, а на это они не могли ръшиться ни при Андрев Боголюбскомъ, къ которому, не смотря на побъду, обратились въ слъдующемъ 1170 г., ни при его преемникахъ до конца періода (Праздникъ находимъ записаннымъ въ мёсяцеслове второй половины XIII вёка з); когда онъ установленъ ранве, сказать не можемъ. Новгородцы побъдили Суздальцевъ 25 Февраля, а праздникъ — 27 Ноября: это объясняють такъ, что не находили удобнымъ временемъ для него великій пость, въ среду на второй недёлё котораго было 25 Февраля въ 1169 г. и въ которомъ оно по большей части приходится и что поэтому установили его праздновать въ день ангела тогдашняго воеводы Якуна, ибо 27 Ноября Іакова

<sup>3)</sup> Румянц. Обиходника, напеч. преосв. Макаріенъ (Однако записанное въсвятцахъ: «Знаменіе святыя Богородица, иже на иконъ» необходимо ли разумъть о намемъ Новгородскомъ праздникъ?).



стами, икона двинулась сама о себъ. 1-я Псковская лътопись, сокращенно повторяя 4-ю Новгородскую, прибавляеть новое противъ ней и противъ другихъ двухъ помянутыхъ выше, что «застрълнша Суздальцы икону». По тремъ первымъ лътописямъ число князей, приходившихъ подъ Новгородъ, было 70 и 2.

<sup>1)</sup> Т. е. Новгородская 1-я летопись.

<sup>2)</sup> Лаврентьевская и Ипатьевская (послёдняя подъ 1173 г.).—Всё три лётописи ничего не говорять и о чудё, бывшемъ во время осады, но авторъ второй изъ нихъ, повторяемый въ послёдней, пишетъ: «слышахомъ преже тріи лётъ бывшее знаменье Новёгородё всёмъ людемъ видящимъ: въ трехъ бо церквахъ Новгородьскыхъ плакала на трехъ иконахъ святая Богородица, провидёвши бо Мати Божія пагубу, хотящюю быти надъ Новымъ городомъ»...

Персскаго. Если бы было несомнънно доказано, что праздникъ установленъ въ 1169 году, то, конечно, объяснение можно было бы находить удовлетворительнымъ. Но пока дъло составляетъ вопросъ).

Кром'в праздниковъ, нарочито установленныхъ, была еще у насъ въ періодъ домонгольскій категорія новыхъ и собственно Русскихъ праздниковъ, относительно которыхъ со всею въроятностью слъдуетъ думать, что они не были установлены нарочно, а вводились сами собой. Эти праздники-дни освященія нівкоторых знаменитых церквей, какъ-то: Владимировой Десятинной, Софіи Кіевской Ярославовой и другихъ. Обыкновенно думають о происхожденіи этихъ правдниковъ, что князья установляли ихъ нарочитыми узаконеніями. Но гораздо вфроятнъе думать о нихъ совсъмъ другое. Въ древнее время день освященія каждой церкви долженствоваль быть для нея великимъ годовымъ праздникомъ, т. е. каждая церковь ежегодно должна была праздновать день своего освященія какъ большой праздникъ і). Естественно, что по сей причинъ церкви отмъчали въ своихъ мъсяцесловахъ или вносили въ свои святцы дни своихъ освященій. Писцы книжные, переписывая святцы знаменитыхъ церквей для другихъ церквей, не выпускали изъ нихъ мъстныхъ праздниковъ первыхъ, а такимъ образомъ праздники эти распространялись по святцамъ и становились общими праздниками всей Русской церкви. Въ позднайшихъ святцахъ праздниковъ этихъ упълъло немного, именно-12 Мая освящение Десятинной Владимировой церкви, 11 Мая и 4 Ноября два освященія Кіевской Ярославовой Софін, 26 Ноября освященіе Кіевской Ярославовой церкви св. Георгія; но весьма візроятно, что въ домонгольскій періодъ были вносимы изъ мъстныхъ святцевъ въ общіе дни освященія и многихъ другихъ церквей.

Одинъ праздникъ изъ этой категоріи остался навсегда или до настоящаго времени; это—праздникъ св. Георгія 26 Ноября, иначе осенняго Юрія <sup>2</sup>). Причина, почему сохранился одинъ этотъ праздникъ изъчисла многихъ ему подобныхъ, очевидно, должна быть полагаема въ особомъ усердіи народа къ св. Георгію, котораго собственный, т. е. независимый отъ какихъ-нибудь стороннихъ поводовъ, праздникъ онъвидълъ въ праздникъ 26 Ноября.

<sup>1)</sup> Симеона Солунскаго De sacro templo глава 121: О томъ, что въ каждомъ божественномъ храмъ необходимо должно быть (ежегодно) празднуемо его священіе,—у Миня въ Патр. t. 155, p. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Который, какъ мы сказали, есть празднованіе дня освященія Кіевской Ярославовой церкви св. Георгія.

Новый праздникъ, установленный въ періодъ домонгольскій Русскою церковію въ совокупности съ церковію Греческой, быль праздникъ Всемилостивому Спасу и пречистой Богородицѣ 1-го Августа. Въ настоящее время этоть праздникь у нась уже не празднуется 1), но объ его прежнемъ празднованіи свидётельствуеть народное названіе 1-го Августа Спасовымъ днемъ. Праздникъ учрежденъ былъ нашимъ великимъ княземъ Андреемъ Юрьевичемъ Боголюбскимъ и императоромъ Константинопольскимъ Манчиломъ или, точнве говоря, учрежденъ былъ последнимъ и принятъ по его предложению первымъ. О времени и причинь установленія праздника сказаніе, читаемое въ Прологь, говорить, что въ 1164 г. князь и императоръ въ одинъ и тоть же день вышли войной на враговъ — первый на Камскихъ Болгаръ, второй на Сарацинъ, и что оба они одержали надъ врагами побъды заступленіемъ Всемилостиваго Спаса и пречистой Богородицы. Но должно думать, что относительно времени авторъ ошибается, котя Боголюбскій, которому онъ хочеть усвоять инипіативу, и действительно одержаль побъду надъ Камскими Болгарами въ 1164 г. Сохранился до настоящаго времени указъ импер. Мануила отъ 1166 г. о праздникахъ неприсутственныхъ и полу-присутственныхъ, т. е. о такихъ, въ которые или совствить не должно быть присутствія въ судахъ или должно быть только послѣ обѣдни 2). Если бы не между первыми, то между вторыми долженствоваль быть праздникь только что учрежденный самимь императоромъ; а между тъмъ его нътъ ни между одними ни между другими. Изъ этого следуеть, что въ 1166 г. онъ еще не быль учреждень. Весьма въроятно, что Мануилъ установилъ праздникъ въ 1168 г. по

³) Напечатанъ въ Jus Graeco-Romanum Цахаріе, III, 469.



<sup>1)</sup> Въ настоящее время у насъ 1-го Августа «Происхожденіе честнаго и животворящаго креста Христова»—праздникъ въ воспоминаніе того, что въ Константинополь, начиная съ 1-го Августа до Успеньева дня, обносился по всему городу въ торжественной процессів животворящій кресть, хранившійся во дворць (си-Констант. Порфирог. De ceremm. lib. II, с. 8, у Миня въ Патр. t. 112, р. 1005, сбг преосе. Сергія Полный Мъсяцесловъ Востока, т. II, ч. 2, Замітки, 1 Августа). Названіе праздника «происхожденіе» есть неудачный переводь греческаго слова проедесце, которое значить торжественную церемонію, крестный ходъ (или можеть быть — прообос, которое употреблялось въ одномъ смыслів съ проедесце. Ношеніе креста или ходы съ нимъ начинались съ 1-го Августа, а поэтому и зачисано подъ 1-мъ Августа, съ подразумініемъ, что въ этоть день—начало ходовъ). Служба Всемилостивому Спасу (по содержанію — Спасу и Кресту) печатается въ Августовской місячной Минеть до настоящаго времени (и ее предписываеть Минея совершать 1 Августа въ тіхъ хранахъ, которые посвящены Всемилостивому Спасу).

случаю блестищей побъды, одержанной имъ надъ Венграми (8 Іюля 1167 г.), которую онъ усвояль заступничеству Божіей Матери, почему когда возвратился сь войны домой и въ тріумф'в въвзжаль въ Константинополь, то приказаль везти впереди себя на особой колесницъ Ея икону 1). Что касается до Андрея Боголюбскаго, который вообще быль князь изъ ряду вонъ благочестивый и особенно усердный чтитель Божіей Матери, то онъ, нёть сомнёнія, встрётиль бы предложеніе императора принять установленный праздникъ съ величайшею готовностію и безъ особенныхъ личныхъ къ тому побужденій. Но онъ имъль этихъ личныхъ побужденій слишкомъ много, имъль ихъ и въ то самое время, когда по всей въроятности пришло къ нему предложеніе императора: въ 1168 г. его войска (подъ предводительствомъ сына его Мстислава) одержали побъду еще болье важную, чъмъ та, которую онъ одержаль въ 1164 г. надъ Болгарами, именно — побълу надъ его врагомъ великимъ княземъ Мстиславомъ Изяславичемъ, котораго выгнали изъ Кіева <sup>2</sup>). Несомивнию, что ни Кіевъ ни Новгородъ не питали къ Боголюбскому ни малентаго расположенія; а на этомъ основаніи болье чьмъ въроятно предполагать, что праздникь, установленный имъ, былъ введенъ только въ области Суздальской и что онъ не быль первоначально принимаемъ ни въ Кіевъ ни въ Новгородъ (если только и потомъ былъ принимаемъ 3).

## Иконы особенно чтимыя и чудотворныя.

Въ періодъ домонгольскій, какъ и послі и какъ теперь, были у насъ иконы, которыя находились въ особенномъ уваженіи, къ кото-

<sup>1)</sup> Ίστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ ἔθνους ὑπὸ Κ. Παπαρρηγοπούλου, IV, 591 (0 годѣ и днѣ побѣды—Geschichte von Ungarn Фесслера, изд. Клейна, I, 267). Подъ ивоной должно разумѣть знаменитую Константинопольскую икону Божіей Матери Одигитрію, о которой сейчась ниже, и дѣло должно представлять такъ, что императоръ бралъ ее съ собою въ походъ.

<sup>2)</sup> Предполагать, чтобы праздникъ быль установлень по иниціативѣ русскаго князя и оть него принять императоромъ, какъ представляеть дѣло нашъ Прологъ, и само по себѣ совершенно невѣроятно. Что это и на самомъ дѣлѣ было не такъ, а наоборотъ, доказательства находимъ въ самомъ же Прологѣ: въ немъ уцѣлѣль отрывокъ посланія къ Боголюбскому, писаннаго по приказанію Мануила (и по приговору всего причта церковнаго, какъ будто патріархомъ) съ предложеніемъ принять праздникъ, см. у прессе. Сертія въ Поли. Мѣсяцесловѣ, т. ІІ, ч. 2, Замѣткв, 1 Августа (сfг въ Никон. лѣт. ІІ, 159).

<sup>&#</sup>x27;) Нарочнтую службу празднику мы, конечно, заниствовале отъ Грековъ вибстъ съ санымъ праздникомъ. См. о ней въ приложеніякъ.

рымъ были питаемы особенное усердіе и особенная вѣра. Точно такъ же были иконы, отъ которыхъ совершались чудотворенія и знаменія.

Укажемъ эти иконы, сколько онв известны:

- 1. Успенія Божіей Матери Кіево-Печерская, находящаяся въ Печерскомъ монастырів, храмовая главной церкви. По преданіямъ Печерскаго монастырів, записаннымъ въ Патериків, икона эта чудеснымъ образомъ прислана была Божією Матерью изъ Копстантинополя, изъ Влахерны, вмітстів съ водчими для построенія церкви 1). По свидітельству Патерика, отъ иконы сотворялись многія чудеса 2). Сохраннясь въ монастырів до настоящаго времени, не стоить въ иконостасів, въ ряду мітетныхъ иконъ, а висить на шнурахъ надъ царскими дверями 3).
- 2. Божіей Матери Пирогощая или Пирогоща, находившаяся въ Кіевъ. Въ 1131 г., по свидътельству лътописей, вел. кн. Мстиславъ Владимировичь заложиль въ Кіевъ каменную церковь Богородицы, которая (церковь) получила названіе Пирогощеей или Пирогощей 4). Въ 1155 г., по свидътельству тъхъ же лътописей, Андрей Юрьевичъ Боголюбскій, уходя отъ отца своего изъ Кіева въ Суздаль, взяль изъ Вышгорода вкону Богородицы (последующую-Владимирскую), которая принесена была изъ Константинополя въ одномъ корабле съ Пирогощею 5). Можно понимать это такъ, что икона принесена была Мстиславу (бывъ по его приказанію куплена или по его заказу написана въ Константинополь) и что онъ построиль церковь для нея; но гораздо въроятнве понимать такъ, что церковь была построена ранве, а икона принесена была после и только поставлена въ церкви (можеть быть, нарочно бывъ куплена или заказана для последней въ ея храмовыя иконы). Степенная книга говорить, что икона принесена была самому Юрію Долгорукому (І,253 нач., — подразумівается, бывъ по его приказанію куплена или по его заказу написана): не невозможно, что она основывается въ семъ случав на спискахъ летописей, въ которыхъ именно это говорилось. Отъ чего получила икона прозвание и какъ было-такъ ли, что церковь дала его ей или, наоборотъ, она церкви, остается неизвъстнымъ (по Степенной книгъ, ibid., икона получила

<sup>5)</sup> Летт. Лавр. и Ип.; изъ Вышгорода-во второй.



<sup>1)</sup> Симонъ въ главе о водчихъ.

<sup>2)</sup> Ibid.., саный конецъ главы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О ченъ выше стр. 213. Ея изображение у Фундукл. въ Обозр. Кіева.

<sup>4)</sup> Въ 1131 г. по Лавр. лът., по Ипатск. въ 1132 г. Въ первой: «заложе церковь святыя Богородица Пирогощою»; во второй: «заложена церкви камена святыя Богородица, рекомая Пирогоща».

провваніе отъ того, что принесена была изъ Константинополя гостемъ, т. е. купцомъ, Пирогощей). Что икона пользовалась особеннымъ уваженіемъ, это видно изъ словъ о ней лѣтописей подъ 1155 г. (гдѣ она представляется не менѣе извѣстною, чѣмъ Владимирская) и изъ того, что князь Игорь Святославичъ, герой Слова о полку Игоревомъ, по освобожденіи изъ плѣна у Половцевъ, прежде всего поѣхалъ въ Кіевъ, «къ святѣй Богородици Пирогощей» (Слово, — самый конецъ), чтобы принести ей — подразумѣвается — благодареніе. Въ настоящее время иконы не существуетъ, равно какъ и церкви, въ которой она находилась.

- 3. Николая Чудотворца (Николы 1), такъ называемаго Мокраго, находящаяся въ Кіевскомъ Софійскомъ соборѣ. Эта икона около 1090—1100 г. 2) сотворила чудо, состоявшее въ томъ, что у двоихъ супруговъ, жителей Кіева, возвращавшихся домой ивъ Вышгорода, съ тамошняго праздника, въ лодкѣ по Днѣпру, вслѣдствіе случившейся бури, былъ выброшенъ въ рѣку младенецъ, который, утонувъ, черезъ нѣсколько дней былъ найденъ лежащимъ у нашей иконы живымъ и невредимымъ, только мокрымъ, отъ чего и икона получила прозваніе (Она до настоящаго времени находится въ соборѣ тамъ же, гдѣ находилась въ древнее время,—на полатяхъ или женскихъ галлереяхъ, въ лѣвой боковой сторонѣ, теперь—въ придѣлѣ Николая Чудотворца).
- 4. Смоленской Божіей Матери, называемая Одигитрією, находящаяся въ Смоленскомъ каеедральномъ соборѣ. По мѣстнымъ преданіямъ, икона принесена изъ Греціи супругой Всеволода Ярославича, дочерью (будто бы, — первой полов. т. стр. 299 прим.) импер. Константина Мономаха, и есть одна изъ иконъ, написанныхъ, по преданію, евангелистомъ Лукой з). Вмѣстѣ съ этой Смоленской иконой считались у насъ написанными евангелистомъ Лукой еще иконы Божіей Матери Владимирская и Полоцкая — Евфросиньинская. Но эти наши преданія нужно понимать особеннымъ образомъ. Чтобы Греки имѣли охоту отдавать Русскимъ иконы, которыя у нихъ принимались за написанныя евангелистомъ Лукой, это такъ же мало вѣроятно, какъ то,

<sup>1)</sup> Въ древнее время нѣкоторые святые, носившіе употребительнѣйшія нля трудно произносимыя имена, назывались у насъ уменьшительно потому, что на нихъ перенесенъ былъ обычай изъ житейскаго быта. Николай Чудотворець оставался съ уменьшительнымъ именемъ Николы до позднѣйшаго времени (т. е. хотимъ свазать—въ письмени, нбо у народа остается съ нимъ и до сихъ поръ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у преосв. Макарія т. 2, по 2 изд. стр. 175, прим. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Историко-статистич. описание Сиоленск. епархи, стр. 246 sqq.

чтобы мы въ настоящее время имели охоту отдавать Грекамъ или кому-нибудь икону Владимирской Божіей Матери, т. е. мы хотимъ сказать — совершенно невероятно. Есля у насъ были иконы, которыя слыли и считались за написанныя евангелистомъ Лукой, то это несомненно и очевидно значить, что оне были копіи или списки съ иконъ, которыя принимались у Грековъ за таковыя. Иконы эти находились у Грековъ въ великомъ уваженіи; а потому и естественно, что Русскіе желали иметь съ нихъ копіи, и некоторыя изъ сихъ-то копій, особенно у насъ прославившіяся, народная молва и народное усердіе и превратили въ самые оригиналы 1). У Грековъ принимались за написанныя евангелистомъ Лукой три иконы Божіей Матери: находившіяся въ Константинополь и называвшаяся Одигитріей 2), находившіяся въ Іерусалимъ и въ Ефесъ. Знаменитьйшею была Константинопольская: она тоже была для Константинополя, что для Москвы иконы Божіей Матери Владимирская и Иверская 2). Съ этихъ-то иконъ и были спи-

<sup>1)</sup> И у Грековъ снимались копін съ Одигитрін (какъ у насъ теперь снимаются копін съ нконъ Владимирской и Иверской), си. папр. *Миклошича* Асta Patriarchat. Const. I, 198 и 413.

<sup>\*)</sup> Принесенная въ Константинополь изъ Антіохіи при импер. Осодосіи Младшемъ,— Дюж. по цитатъ слъдующ. прим..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Названіе вконы Одигетрія, — Όδηγήτρια, значить Путеводительница. Она ваходилась въ нонастырь, который назывался роуй той Обитой - нонастыренъ Путеводителей и по ней (икон'ь) — της 'Οδηγητρίας, —Путеводительницы. Монастырь ли далъ название иконъ или наоборотъ и отъ чего его производить, остается ненавъстнымъ и спорнымъ. Самымъ въроятнымъ объяснениемъ представляется то, что монастырь находился на морскомъ берегу и что въ немъ имфли обычай пфть молебны, испрашивая напутствія и путеводительства, поряки, отправлявшіеся въ плаваніе (сіт Никольск. Пособіе къ наученію Устава, над. 3 стр. 518 прим.. По Кодину, — De aedificiis CP., у Миня въ Патрол. t. 157, col. 556, монастырь Одигитрін постровать импер. Миханать Пьяница, котораго убиль въ 867 г. Василій Македонянинъ, и икона получила свое название отъ того, что иногие слепые получали отъ нея исцеление и что такиит образоит она была. Путеводительницею слепыхъ). Монастырь находился на берегу Мраморнаго моря, близъ императорскаго дворца, у юго-восточнаго угла его стены или ограды, подлё вороть городской ствны отъ моря, которыя нынв называются Ахиръ-Капу. Си. о немъ Дюканока въ Constantinop. Christ., lib. IV, p. 88 и Византія Комотамтичнойт. I, 184 (для точнаго определенія песта срави. нашего Стофана Новгородца).—Икона Божіей Матери Одигитрія оставалась въ Константинопол'в целою до Турокъ (наши палонники—Стефанъ Новгородецъ, јеродіаковъ Зосина и діаковъ Игнатій, — у Сахар.), а этими последними при разграблении города изрублена, — Мих. Дука, у Миня въ

сками наши иконы, слывшія за письмо евангелиста Луки. Смоленская икона Божіей Матери называется Одигитріей; изъ этого ясно, что она есть списокъ съ иконы Константинопольской. Истинная ея исторія, и вроятно, есть та, что ее пріобрёлъ изъ Константинополя Владимиръ Всеволодовичъ Мономахъ, какъ храмовую икону для построенной имъ въ Смоленске церкви Богородицы (последующаго и нынёшняго каеедральнаго собора).

- 5. Владимирской Божіей Матери, находящаяся въ Москвв, въ Успенскомъ соборъ. Изъ сказаннаго выше видно, что икона пріобрътена изъ Константинополя или Мстиславомъ Владимировичемъ или его братомъ Юріемъ Долгорукимъ. Андрей Юрьевичъ Боголюбскій, въ 1155 г. ушедшій отъ своего отца изъ Кіева въ родовую Суздальскую область, взяль съ собою вкону изъ Вышгорода (въ которомъ, вначитъ, она передъ темъ находилась). Въ Сувдальской области, избравъ вместо Суздаля новую столицу себь въ городь Владимирь, Боголюбскій въ последнемъ поставилъ и икону, которую великолепнейшимъ образомъ украсиль ') и для которой соорудиль великольпивний храмь. Боголюбскій браль съ собою икону въ военные походы и ей приписываль свои победы (походъ на Камскихъ Болгаръ 1164 г., — Лавр. лет.). Летописцы домонгольского періода неоднократно называють икону чудотворною 1). Въ 1237 г. при взятіи и разграбленіи Владимира Татарами она лишилась своихъ украшеній, бывъ последними одрана. Въ 1395 г., по случаю грознаго нашествія на Россію Тамерлана, икона принесена была изъ Владимира въ Москву, въ которой навсегда и осталась 3). Съ которой изъ трехъ названныхъ выше греческихъ иконъ была спискомъ наша икона, не можемъ сказать; но съ въроятностію думаемъ, что съ той же Одигитріи Константинопольской.
- 6. Божіей Матери Полоцкая, Евфросиньинская. Преп. Евфросинія основала въ Полоцкі (въ половині XII в.) два монастыря—женскій и мужской. Для одного изъ своихъ монастырей — женскаго, по словамъ ея житія, она испросила у императора греческаго ту изъ трехъ иконъ Божіей Матери, написанныхъ евангелистомъ Лукою, ко-

Патр. t. 157, p. 1101, cfr преосв. Серпія Полный Місяцесловъ Востова, т. П, Замітин въ 28 Іюля.

<sup>1) «</sup>Вкова въ ню боле тридесять гривенъ золота, кром'й серебра и каменья драгаго и жемчюга»,—Лаврент. л'ет. подъ 1155 г., тоже Ипатск. ibid..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лаврент. дът. подъ 1169, 1175 (2 изд. стр. 349 нач.) и 1177 гг.

<sup>3)</sup> См. впрочемъ относительно сего въ 1-й полов. II тома настоящей Исторіш стр. 332—333.

торая находилась въ Ефесѣ (подробнѣе см. ниже, въ главѣ о монастыряхъ). Это, очевидно, должно понимать такъ, что Евфросинія, пріобрѣла себѣ изъ Греціи копію съ вконы. Присемъ подъ иконой, какъ заставляють думать нѣкоторые признаки (укажемъ ихъ ниже, тамъ же), нужно разумѣть не Ефесскую, а ту же Константинопольскую Одигитрію ¹) (Женскій монастырь Евфросицьинъ существуеть до настоящаго времени; но икона въ настоящее время находится не въ немъ, а въ городѣ Торопцѣ Псковской губерніи, въ тамошнемъ соборѣ, бывъ перенесена въ послѣдній по одному случаю въ 1239-мъ году, см. въ Географическо-статистическомъ словарѣ Семенова подъ сл. Торопецъ).

- 7. Николая Чудотворца Дворищенская, находящаяся въ Новгородь, въ бывшемъ княжескомъ Николодворищенскомъ соборь. По позднъйшему сказанію, чудесно обрътена плавающею въ озерь Ильменъ при томъ случав, когда больнымъ Новгородскимъ княземъ Мстиславомъ Владимировичемъ, вслъдствіе соннаго видьнія, было послано посольство въ Кіевъ за тамошнею иконою Николы Мокраго <sup>2</sup>). Въроятно, дъло было такъ, что Мстиславъ Владимировичъ желалъ имъть храмовой иконой построеннаго имъ въ 1113 г. Дворищенскаго собора копію съ иконы Кіевскаго Николы Мокраго, вслъдствіе того, что послъдняя начала прославляться чудотвореніями.
- 8. Знаменія Божіей Матери, находящаяся въ томъ же Новгородѣ, въ Знаменскомъ соборѣ. О чудѣ, совершенномъ иконою въ 1169 г., мы говорили выше, и здѣсь только коснемся вопроса объ ея названіи. На иконѣ, называемой Знаменіемъ, Божія Матерь изображается стоящею въ молитвенномъ положеніи съ распростертыми руками (какъ на олтарной мозаикѣ Кіево-Софійскаго собора). Этого вида иконы Божіей Матери назывались у Грековъ «моленіями» (δέησις) или по нашему деисусами ³). Не рѣшая окончательно вопроса о томъ, отъ чего случилось, что икона называвшаяся у Грековъ «моленіемъ», у насъ названа Знаменіемъ, на основаніи имѣющихся указаній думаемъ, что она получила названіе отъ совершеннаго ею «знаменія», т. е. чуда ¹).

<sup>4)</sup> Лаврент. лът. подъ 1169 г.: «слышаховъ преже трін лъть бывшее зна-



<sup>1)</sup> А за Ефесскую икона начала слыть, в роятно, потому, что за Константинопольскую слыла уже одна изъ двухъ старшихъ иконъ — Споленская или Владимирская.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сказаніе у *преосе. Макарія* въ Археологическовъ описанія церковныхъ древностей въ Новгород'я, I, 247 sqq.

<sup>3)</sup> См. Акты Русскаго на святомъ Асонъ монастыря св. ведикомученика и цълителя Пантелеймона, Кіевъ, 1873, стрр. 52, 54 м 60.

- 9. Николая Чудотворца Жидичинская. Въ древнее время городъ или мъстечко, въ настоящее время — мъстечко, Жидичинъ находится въ Волынской губерніи, на ръкъ Стыри, недалеко на съверъ отъ города Луцка. Подъ 1227 г. въ Ипатской лътописи сообщается, что въ немъ была икона св. Николы, молиться которой ъздили князья.
- 10. Спаса Избавника Мѣльницкая. Городъ Мѣльникъ находился (а въ видѣ села и до настоящаго времени находится) на Западномъ Бугѣ, между Брестъ-Литовскомъ и Дрогичинымъ, въ теперешней Гродненской губерніи. Подъ 1260 г. въ Ипатской лѣтописи сообщается, что въ этомъ городѣ, въ церкви святой Богородицы, находилась икона Спаса Избавника, которая была «въ велицѣ чести» ¹).
- 11. Николая Чудотворца (Николы) Зарайская. Существуеть пространная повъсть о принесеніи образа Николая Чудотворца изъ Корсуни Крымской въ Зарайскъ Рязанскій священникомъ Корсунскамъ Евстасіємъ, въ 1224 г. (1225 г.), всл'ядствіе повел'єнія, даннаго ему свыше 2). Въ своихъ подробностяхъ повъсть есть очевидная легенла: но неть основаній сомневаться въ томъ немногомъ, что икона действительно принесена изъ Корсуни священникомъ Евстаејемъ. На концъ повъсти сообщается, что при церкви Николая Чудотворца, совданной для иконы, въ продолжение 335 лётъ служиль «не перемёняяся» родъ священника Евстаеія. Это даеть знать, что церковь св. Николая была ктиторскою въ роде Евстаеія, составлявшею родовую наследственную собственность (о чемъ см. выше). На семъ основани дъло о принесенін иконы можеть быть представляемо такъ, что священникъ Евстаелй (родомъ, подразумъвается, Грекъ), которому не было удачи въ своей Корсуни, пріобрёлъ хорошую икону Николая Чудотворца и съ нею отправился въ Русь, чтобы создать, гдв придется, церковь въ честь святаго, которая бы составляла его ктиторію (Такъ какъ потомки Евставія, одному изъ которыхъ принадлежить составленів пов'єсти, быль заинтересованы въ томъ, чтобы придать исторіи прибытія иконы на Русь характеръ необычайности, то этимъ легко объясняется и легендарность повъсти) 3).

менье Новъгородъ, всънъ людянъ видящинъ: въ трехъ бо церквахъ Новгородъскыхъ плакала на трехъ иконахъ святая Богородица» (За Лаврент. Ипатск. подъ 1173 г.).

<sup>1)</sup> Изд. 2, стр. 560.

<sup>2)</sup> Повъсть не сполна передается у *Карамзина*, III, прим. 360 и у *Воз- движенскаго* въ Историч. обозр. Рязанской іерархін, стр. 6, кратко у *А. Ө. Быч- кова* въ Описаніи Сборниковъ Публичн. библіот. № 13, а въ подлинномъ и подномъ видъ напечатана и во Временникъ Общ. Ист. и Древи., кн. 15, Смъсъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. въ статейномъ спискъ посольства въ Грузію Никифора Толочанова,

(Въ Нижегородскомъ Благовъщенскомъ монастыръ есть икона Божіей Матери, называемая Корсунскою, подъ которою читается греческая подпись: εἰκὼν ἱστορηθεῖσα ἐν ἔτη εςφά ὑπὸ Συμεὼν ἱερομονάχου, т. е. икона написанная въ 6501 г. Сумеономъ іеромонахомъ і). Мы не видимъ никакихъ причинъ сомнѣваться въ достовърности подписи ²), и такимъ образомъ, по нашему мнѣню, эта икона есть древнѣйшая изъ всѣхъ извѣстныхъ русскихъ иконъ ²), современная почти самому крещенію Владимира, ибо 6501 г. отъ С. М. есть 993 г. отъ Р. Х.) і).

Лѣтописи сообщають о чудесномъ знаменіи отъ трехъ иконъ въ Новгородь, которыя остались непрославленными и неизвѣстными. Лаврентьевская лѣтопись, разсказывая подъ 1169 г. о нападеніи Суздальцевь на Новгородь и ничего не говоря о чудь, совершившемся при самомъ нападеніи, вмѣсто того сообщаеть: «слышахомъ преже тріи лѣть бывшее знаменье Новѣгородь, всѣмъ людемъ видящимъ: въ трехъ бо церквахъ Новгородьскыхъ плакала на трехъ иконахъ святая Богородица, провидѣвши бо Мати Божія пагубу, хотящюю быти надъ Новымъ городомъ» в)...

## Святыня, привезенная и полученная изъ Греціи.

Въ позднъйшее время, въ продолжение XVI—XVII столътій, относительно которыхъ имъются достаточно подробныя свъдънія, Греки усердно снабжали насъ — Русскихъ своей, подлинной и поддъльной, святыней. Очень не невъроятно думать, что это было такъ и въ пе-

напеч. въ V части Вивліосики *Новикова*, стр. 197, разсказъ о совершенно такой же ктиторской икон'в Божіей Матери Влахериской.

<sup>1)</sup> См. архим. Макарія Панятники церковныхъ древностей,—Нижегородская губернія, Спб. 1857, стр. 177 fin. sqq.

<sup>\*)</sup> Чτο κасается до слова ιστορέω (ιστορηθεῖσα), το въ приложеніи къ нконать оно употребляется вивсто γράφω весьма часто и совсвиъ обычно, см. у Дюк. въ Gloss. Graecit. сл. ιστορεῖν; въ нын  $\pm$  шне греческомъ Евхологіи великомъ: εὐχὴ ῆν λέγει ὁ ἀρχιερεὺς ἐπὶ ιστορηθεῖσαν χαινὴν εἰχόνα.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хотя, бывъ написана въ 993 г., она могла явиться въ Россіи только уже въ поздивание неизв'ястное время.

<sup>4)</sup> Упоминаются два Сумеона между живописцами, писавшими изображенія для Місяцеслова импер. Василія, см. *преосв. Сергія* Полный Місяцесловъ Востока т. І, изд. 1 стр. 219 нач., изд. 2 стр. 280 нач..

<sup>5)</sup> Лаврентьевскую летопись повторяеть Ипатская подъ 1173 г.

ріодъ домонгольскій. Но св'яд'внія наши за періодъ въ семъ отношенів очень недостаточны.

Первую святыню привезъ изъ Греціи самъ креститель Руси св. Владимиръ; именно—онъ привезъ изъ Херсонеса Таврическаго, въ которомъ послѣ его взятія вѣнчался бракомъ съ греческой царевной, мощи скончавшагося вдѣсь въ ссылкѣ св. Климента, епископа Римскаго, и ученика его Фива. При этомъ, какъ мы говорили выше, можетъ бытъ принимаемо и то, что мощи Климента, подъ которыми должно разумѣтъ главу его ¹), унесенныя изъ Херсонеса въ Римъ обрѣтшимъ ихъ Константиномъ, первоучителемъ Славянскимъ, были Владимиру въ Херсонесъ присланы отъ папы. Теперь неизвѣстно мощей ни Климента, нв Фива.

На второмъ мъсть по хронологическому порядку полагають принесеніе изъ Константинополя въ Кіевъ мощей великомученицы Варвары, которыя находятся въ Кіевскомъ Златоверхо-Михайловскомъ монастырь. Общепринятое въ настоящее время мнёніе относительно принесенія мощей есть то, что ихъ привезла съ собой супруга строителя монастыря вел. кн. Святополка Изяславича дочь Константинопольского императора Алексъя Комнина по имени Варвара. Но это общепринятое мнъніе есть не что иное, какъ принятое всеми безъ дальнихъ справокъ простое предположение Златоверхо-Михайловскаго игумена Өеодосія Софоновича (1655—1672), которое высказано имъ въ его хроникъ и которое должно быть признано вовсе несостоятельнымъ. У импер. Алексъя Комнина не было дочери, по имени Варвары, и не было дочери выданной въ Россію: всѣ четыре дочери, которыхъ онъ имѣлъ (Анна. Марія. Евдокія и Өеодора), выданы были, какъ это положительно изв'єство, въ самой Греціи. Съ другой стороны, и о Святополкі Изаславичі, принимая наивъроятивищее, что онъ женать быль одинъ разъ, положительно изв'єстно, что онъ женать быль не на Гречанкі, а на Половчанкв, на дочери князя Половечского Тугоркана. Такимъ образомъ, время принесенія мощей великомуч. Варвары изъ Константинополя въ Кіевъ остается неизв'єстнымъ, и только съ в'вроятностію можеть быть предполагаемо, что мощи получены были изъ Константинополя по старанію строителя Златоверхо-Михайловскаго монастыря вел. кн. Сватополка Изяславича (1093—1114) <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> См. Ипатскую дётопись подъ 1147-мъ годомъ, въ разсказё о поставленів митр. Климента Смолятича.

<sup>2)</sup> Западное извъстіе о мощахъ, по которому онъ будто бы отданы были изъ Константинополя въ Венецію въ 991-мъ году (можетъ быть, нъкоторая часть ихъ), см. у Дюканжа въ Constantinop. Christ., Lib. IV, p. 144 fin..

Въ Ипатской лѣтописи подъ 1134-мъ записано, что въ неизвѣстное (не названное) мѣсто Руси «принесена бысть доска оконечная гроба Господня Дионисьемъ, (котораго) послалъ бо бѣ Мирославъ». Что такое доска оконечная, это объясняетъ игуменъ Даніилъ въ своемъ паломникѣ, когда говоритъ (гл. III), что лавица, на которой лежало тѣло Спасителя, покрыта мраморными досками и что для цѣлованія святаго камня на сторонѣ (въ мраморной доскѣ) продѣланы три оконца. Такъ какъ неизвѣстно мѣсто, куда принесена была доска, то само собою подразумѣвается, что неизвѣстна и ея дальнѣйшая судьба.

Въ 1197-мъ году вел. кн. Всеволоду Юрьевичу, по христіанскому имени Димитрію, принесены были изъ Солуни дска гробная св. Димитрія, муро непрестанно точившая на здравіе немощнымъ, и сорочка того же мученика, и положены были великимъ княземъ въ созданной имъ во Владимирѣ церкви св. Димитрія (соборѣ, о которомъ выше стр. 322) 1). Въ настоящее время, если не ошибаемся, нѣтъ въ церкви ни доски, ни сорочки.

Въ 1211-мъ году Новгородецъ Добрына Ядрейковичъ, последующій архіепископъ Новгородскій Антоній, привезъ съ собою изъ Константинополя «гробъ Господень» <sup>2</sup>), т. е., какъ нужно думать, модель гроба Господня, о которой не имъется дальнейшихъ сведеній.

Въ 1218-мъ году епископъ Полоцкій (Николай, родомъ Грекъ) принесъ вел. кн. Константину Всеволодовичу нѣкоторую часть страстей Господнихъ (подъ которыми должно разумѣть частицы вещей, относящихся къ страданію Спасителя,—терноваго вѣнца, трости, губы ³) и пр.), мощи мученика Логгина сотника, именно—обѣ его руки, и мощи св. Маріи Магдалины, которыя были положены вел. княземъ въ помянутой выше церкви (соборѣ) св. Димитрія ¹) и которыхъ въ настоящее время, если не ошибаемся, также нѣтъ въ церкви.

Объ епископъ Ростовскомъ Кириллъ 2-мъ, занимавшемъ каоедру съ 1231-го по 1262-й годъ, говорится въ лътописи, что онъ между прочимъ внесъ въ свою соборную церковъ многія мощи святыхъ въ ракахъ прекрасныхъ 5). Должно туть разумъть мощи неизвъстныхъ

<sup>1)</sup> Лаврент. лет. подъ 1197 и 1212 годами, 2 изд. стрр. 393 и 415.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Новгородск. 1-я летопись подъ 1211-иъ годомъ.

<sup>\*)</sup> Эти части страстей Господнихъ приносимы были въ Россію не одинъ разъ, см. 1-й пол. П тома настоящей И. Р. Ц. стрр. 333 прим. и 371 прим..

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>). Лаврентьевск. лет. подъ 1218 г., 2 изд. стр. 419.

<sup>5)</sup> Лаврентьевской, подъ 1231-иъ годомъ, 2 изд. стр. 435 fin..

греческихъ святыхъ, которыя такъ или иначе были получены епископомъ изъ Греціи <sup>1</sup>).

#### IV.

# Частное богослужение.

Частное богослуженіе составляють существующія въ православной церкви молитвенныя послідованія, совершаемыя по разнымь частнымь и временнымь нуждамь людей, имінощихь потребность въ нихь или для самихь себя, или для принадлежащихь имь мість и предметовь. Сюда относятся: послідованія всіхь таинствь, за исключеніемь таинства причащенія, которое соединено съ общественнымь богослуженіемь — литургіей, послідованіе погребенія умершихь, заложеніе и освященіе храмовь, разнаго рода молебныя пінія и молитвословія людямь (болящимь и скорбящимь, здравующимь и радующимся), въ містахь и надъ предметами (для освященія тільь и другихь).

Въ древнее время, такъ же, какъ и теперь, послъдованія частныхъ службъ были соединяемы въ одну книгу, которая у Грековъ называлась и навывается Едхохохого, что значить молитвословъ, а у насъ теперь называется требникомъ. Названіе требникъ, происходящее отъ слова треба, взятаго или въ общемъ значеніи сего послъдняго — потребное, нужное, или въ частномъ богослужебномъ значеніи, которое было усвоено ему язычествомъ, нътъ сомнънія, ведеть свое начало отъ древняго времени. Но въ древнее время, какъ нужно думать, оно было названіемъ простонароднымъ; другимъ же названіемъ, не простонароднымъ, было близкое къ греческому—молитвенникъ 2).

Отъ періода домонгольскаго не сохранилось до настоящаго времени ни одного требника. Поэтому ни одного послідованія частныхъ службъ мы не можемъ представить въ томъ именно виді, какой онів имівли въ періодъ домонгольскій. Обращаясь къ древнійшимъ дошедшимъ до насъ и слідовательно ближайшимъ къ періоду домонгольскому требникамъ, находимъ: во-первыхъ, что послідованія, представляя въ

<sup>1)</sup> Что и отъ папы еще разъ послѣ св. Владинира получены были мощи, см. 1-й пол. тока стр. 597 нач..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нифонть у Кирика въ Вопрошаніи: поступать съ новокрещеннымъ «якоже въ молитвеницѣ кажеть» (какъ въ требникѣ указано), — у Калайд. стр. 183, у Павл. соl. 36; см. еще въ Ипатск. лѣт. подъ 1288 г., 2 изд. стр. 609 и 610.

существъ своемъ тоже самое, что и нынъшнія, болье или менье разнятся отъ нынъшнихъ частностями; во-вторыхъ, что онъ не представляютъ совершеннаго единообразія сами между собою, но больше или меньше разнятся по спискамъ тъми же частностями. Иначе сказать, находимъ тоже самое, что и въ службахъ общественныхъ.

Относительно частных службъ мы сдёлаемъ здёсь то, что—вопервыхъ, изложимъ въ систематическомъ порядкё (насколько онъ возможенъ) касающіяся ихъ правила, читаемыя въ нашихъ каноническихъ сочиненіяхъ періода домонгольскаго, а отчасти правила и позднёйшихъ сборниковъ, носящія признаки древности или дающія право заключать къ ней; во-вторыхъ, въ тёхъ изъ сихъ службъ, которыя имёютъ такъ сказать бытовую сторону,—соединены съ бытовыми обычаями (крещеніе, бракъ), мы укажемъ, сколько позволяють свёдёнія, сіи послёднія, и наконецъ, въ-третьихъ — вообще нёсколько ихъ комментируемъ ¹). Въ числё таинствъ мы скажемъ и о причащеніи, а именно — приведемъ касающіяся его правила, которыя читаются въ каноническихъ сочиненіяхъ.

# Крещеніе.

Относительно м'вста совершенія крещенія митр. Георгій предпи сываеть, чтобы оно не было совершаемо въ домовыхъ церквахъ, а только въ одн'вхъ приходскихъ: «аще церковь у кого будеть въ дому, достоить въ ней п'вти литургія, а д'втяти въ ней не крестити, но въ соборн'вй церкви» (§ 79; соборная церковь — въ смысл'в приходской церкви).

Правила соборовъ Трулльскаго (31-е) и Двукратнаго (12-е) дозволяють совершать крещеніе въ домовыхъ церквахъ подъ условіемъ, чтобы это было съ вёдёнія мёстнаго епископа <sup>3</sup>). Это дозволеніе подтверждаеть и импер. Левъ философъ въ одной изъ своихъ новеллъ <sup>3</sup>). Но патріархъ Константинопольскій Алексій своимъ соборнымъ опредёленіемъ 1029 г. совсёмъ запретилъ совершать крещеніе въ домо-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B<sub>b</sub> Ius Graeco-Romanum *Laxapie*, III, 87.



<sup>1)</sup> А за свёдёніями о нихъ какъ именно о чинопослёдованіяхъ церковныхъ можно обращаться въ указанному выше сочиненію г. Одинцова Порядокъ общественнаго и частнаго богослуженія въ древней Россіи до XVI въка (Спб. 1881).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Правило Трулльскаго собора 59-е, повидимому противоръчащее указанному, Зонара толкуеть такъ, что оно разумъетъ совершение крещения безъ въдома епископа,—у *Ралли и П.* П, 439.

выхъ церквахъ і). Ніть сомнінія, что митр. Георгій и повторяєть именно указъ патр. Алексія.

У насъ въ Россіи правило каноническое о совершеніи крещенія не иначе какъ въ перкви приходской или домовой, по отдаленности деревень отъ селъ и по невозможности вслъдствіе этого иныхъ больныхъ младенцевъ приносить въ церковь, нѣтъ сомнѣнія, было нарушаемо съ самаго древняго времени. Весьма въроятно, что и проистекшее отсюда злоупотребленіе, — обычай крестить дѣтей вмѣсто церкви на домахъ безъ дѣйствительной нужды, восходитъ также къ отдаленной древности (въ семъ случаѣ мы такъ сказать возвратились къ первоначальной древности, когда крещеніе совершалось не въ церквахъ и не при церквахъ въ крещальняхъ, а на рѣкахъ и вообще на естественныхъ водныхъ источникахъ).

Митрополить Георгій дозволяєть совершать крещеніе въ монастыряхь: «въ монастыри достоить дѣтя крестити» (§ 51), причемъ, конечно, подразумѣваеть случаи нужды и не хочетъ сказать того, чтобы оставлялось на волю родителей — крестить въ приходской церкви или въ монастырѣ.

О времени крещенія младенцевъ митр. Іоаннъ пишеть въ своемъ Правилѣ: «относительно здоровыхъ дѣтей святые отцы опредѣлили ждать трехлѣтія, или и немного менѣе либо немного болѣе сего; на внезапные же смертные случаи находимъ это время ограниченнымъ и кратчайшимъ срокомъ: для весьма больныхъ дѣтей мы нашли опредѣленнымъ восьмой день или не много болѣе сего; а чтобы такіе младенцы ни въ какомъ случаѣ не умерли не свершонными, то должно крестить больное дитя, въ какой бы день или часъ не належала опасность смерти» ²). Относительно больныхъ дѣтей согласно съ митр. Іоанномъ предписываетъ и митр. Георгій: «аще дѣтя умирати начнетъ, омывше не ждати ни единаго дни» (§ 63).

Трехлітнюю отсрочку для крещенія здоровых дітей назначають древніе святые отцы, именно — Григорій Богословь, котораго митр. Іоаннъ буквально повторяєть въ своемъ Правилі з). Но въ позднійшее время были приняты гораздо кратчайшіе сроки: императоръ Левь философъ въ одной изъ своихъ новеллъ предписываеть крестить здоровыхъ дітей въ 40-й день, а желающимъ не запрещаеть и въ 8-й з).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> y Passu u II. V, 31 sub fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Греческій подлиннякъ, съ котораго нашъ русскій переводъ, въ Запискахъ Академін Наукъ, т. XXII, кн. 2, приложж. стр. 5.

<sup>\*)</sup> См. ibid. стр. 17, привъчание издателя подленника А. С. Павлова.

<sup>4)</sup> Въ Ius Graeco-Romanum Цахаріе, III, 91. Петръ хартофилаксъ въ

Какъ было у насъ въ семъ отношеніи въ періодъ домонгольскій, это дають знать житія святыхъ, именно—было такъ, что въ 8-й день нарекали имя, а въ 40-й крестили. Несторъ въ житіи преп. Өеодосія пишеть: «въ осмый день принесоста (дѣтище) къ святителю Божію, якоже обычай есть крестьяномъ, да имя дѣтищю нарекуть... таче же, яко и минуша 40 дній дѣтищю, крещеніемъ того освятища». Тоже самое пишеть Ефремъ въ житіи преп. Аврамія Смоленскаго.

Относительно крещенія въ великій пость у митр. Георгія читаемъ: «въ пость ни человъкъ (взрослый) ни дътина не крестится, ни страстныя недъля, но въ вербную субботу Лазареву и въ великую субботу, аще ли боленъ будеть, да крестити ѝ (§ 78). На чемъ основано это предписаніе митр. Георгія, не знаемъ; Вальсамонъ изъ соображенія правилъ церковныхъ выводить то заключеніе, что въ пость крещеніе не должно быть совершаемо въ простые дни недъли, но можетъ быть совершаемо въ субботы и воскресенья і). Подобнымъ образомъ и на славянскомъ языкъ читается правило, принадлежащее неизвъстному (и неизвъстнаго времени): «въ говъйно крестити дъти въ субботу да въ недълю», съ прибавленіемъ: «аще болно будетъ, да крестятъ томъ часъ, егда родится» ²).

Относительно формы крещенія у Кирика читаемъ правило, данное епископомъ Саввой: «попови, крестаще дѣтя, къ собѣ лицемъ обратити, аще великъ человѣкъ погружати его трижды»... (У Калайд. стр. 198, у Павл. соl. 55). Предписывая троекратное погруженіе при крещеніи только взрослыхъ, но не дѣтей, епископъ, очевидно, допускаетъ и подразумѣваетъ какъ бывшую въ обычаѣ и другую форму крещенія послѣднихъ, т. е. обливаніе. Относительно этого обливанія, а не погруженія, всѣхъ вообще, а не однихъ больныхъ, младенцевъ, въ нѣкоторыхъ позднѣйшихъ требникахъ читаемъ: «аще младенецъ есть убо крещаемый, и посажаетъ его долѣ въ крестильници, водѣ сущія, и по шію куплетъ (погружаетъ), придержа лѣвою рукою, десною (же) рукою пріимъ теплую воду возливаетъ на главу его, занеже младенцу слабу сущу блюстися залитіа» з).

своих канонических отвётах, писанных въ 1092 г., на вопросъ: «въ какое вреия должно быть крестию дитя», даеть отвёть: «если больно, то нёть срока, но крестится тотчась; если же здорово, то спустя 40 дней (после рожденія)»,—у Рамм и П. У. 369.

<sup>1)</sup> У Рами и П. IV, 489, 'Ερώτ.—'Απόκρ. 57 (Πηδάλ. приньч. въ 48 пр. Лаодик. соб.).

<sup>2)</sup> Волокол. ркп. Моск. Д. Акад. № 566, л. 154 об..

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Опис. Сунодд. ркпп. Горск. и Невостр. № 358 л. 171 и № 377 л. 50.

Относительно формы отрицанія отъ сатаны у Кирика читаемъ: «отрицаясь отъ сатаны должно поднимать руки вверхъ и сказать пятьразъ: нѣтъ у меня твоего зла, ничего не скрыто у меня, нигдѣ недержу и не таю» (у Калайд. стр. 182, у Павл. соl. 35) 1).

У того же Кирика читается наставленіе священнику, что онъ, хотя погружать крещаемаго въ водь, должень завить себь руки, чтобы не замочились опястья или концы рукавовь его одежды, а также и пелена, т. е. та пелена, на которую принимаеть отъ него младенца воспріемникь (у Калайд. стр. 181, у Павл. соl. 33; въ старое,—а нъть сомнънія и въ древнее, время эта пелена связывалась концами и надъвалась на шею воспріемнику, а младенець въ нее влагался) 2).

Относительно того случая, если крестящій священникъ хочеть быть и крестнымъ отцомъ, у митр. Георгія читается: «если священникъ крестящій хочеть быть и отцомъ воспріемнымъ, то пусть привяжеть честный плать къ иконъ и положить въ него дитятю; а когда. нужно будеть нести дитятю на великомъ выходъ, то прикажеть нести другому вмёсто себя, также и къ причастію поднесеть тоть, кому велить» (§ 60). Первыя слова этого наставленія о вложеніи священникомъ дитяти въ привязанный къ иконъ платъ (т. е. платъ-пелену, о которой сейчась выше), какъ будто должно понимать такъ, что священникъ положить въ него дитя, когда кончить крещение и приступить къ совершенію литургін, прежде которой-подразум вается-совершенокрещеніе (и что во время самаго крещенія онь имбеть плать съ положеннымъ въ него младенцемъ на своей шев) э). Что касается до ношенія новокрещеннаго дитяти на великомъ выході, то въ ніжоторыхъ позднейшихъ требникахъ относительно сего читаемъ: «осли будетъ тогда-(въ день крещенія) литургія (прежде которой — подразумівается — со-

О греческомъ способѣ крещенія младенцевъ (всѣхъ, а не больныхъ только) чрезътакое именно погруженіе, какое предписывается требниками, т. е. чрезъ троекратное погруженіе тѣла бевъ головы и чрезъ троекратное возліяніе воды на голову, см. въ моей статьѣ: «Къ нашей полемикѣ съ старообрядцами», напечатанной въ-І кн. Чтеній Общества Исторіи и Древностей за 1896-й годъ, стр. 25.

¹) Cfr Опис. Сунодд. ркпп. № 347 л. 9 и № 371 л. 101 об.

<sup>3)</sup> Въ Сунод. требникъ XVI в., по Опис. Горск. и Невостр. № 377 л. 50: «и синдона связавь оба угодная (угольная?) конца, возлагаеть на выю куму»; тожевъ Стоглавъ гл. 45, Казанск. изд. стр. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О совершенія врещенія передъ литургіей за тёмъ, чтобы новокрещенноедитя въ самый день врещенія могло быть пріобщено, сіт въ Пидаліоні въ 31 пр. 6-го всел. соб. прим. 2.

вершено крещеніе), то предносять новокрещеннаго со свъчами на великомъ выходъ, а если крестившійся совершенный человъкъ, то самъ идеть на выходъ впереди служащихъ, держа въ объихъ рукахъ по свъчъ 1). По Сумеону Солунскому, со свъчами и пъніемъ стиха: «Елицы во Христа крестистеся» провожали новокрещеннаго въ домъ 2), а по нашимъ сейчасъ указаннымъ требникамъ онъ долженъ былъ призодить съ ними въ церковъ на всякую службу въ теченіе семи дней до разръшенія отъ одеждъ крещальныхъ 3).

Ничего нъть въ каноническихъ сочиненіяхъ нашихъ періода домонгольскаго относительно числа воспріемниковъ при крещеніи. Но въ Греціи считалось правильнымъ то, чтобы ихъ было не по двое и не по нъскольку (какъ первое у насъ въ настоящее время постоянно, а второе весьма не рѣдко), а по одному — мужчина у дитяти мужскаго пола и женщина у дитяти женскаго пола. Въ позднъйшее время находимъ неоднократное подтвержденіе этого правила и у насъ въ Россіи 1).

Въ Греціи съ древняго времени установился обычай, остающійся и до сихъ поръ, чтобы всёхъ дётей извёстныхъ родителей крестили одни и тё же воспріемники <sup>5</sup>). Было ли у насъ такъ же, указаній не знаемъ (у Сербовъ доселё такъ же, какъ у Грековъ).

Относительно того, должно ли разрѣшать больнаго младенца, находящагося въ опасности смерти, отъ одеждъ крещальныхъ ранѣе 8-го дня, у Кирика читаемъ: «если кто скажетъ: разрѣши скорѣе, чтобы такъ (въ одеждахъ крещальныхъ) не умерло больное дитя, то отвѣчай: развѣ худо, что станетъ такъ предъ Богомъ, нося неповрежденную Христову печать, — я бы радъ былъ, если бы со мной такъ было» (у Калайд. стр. 183, у Павл. соl. 36).

 $<sup>^{5}</sup>$ ) 0 древнемъ времени см. у Pаллы и H. V, 380 (когда отсутствуеть мужъ, начавний воспринимать въ извёстномъ домѣ дѣтей, — крестивший перваго сына, то вжесто него приглашается его жена).



¹) Опис. Сунодд. рукопп. № 347, замъч. передъ л. 128.

<sup>2)</sup> De sacramentis, rg. 67, y Muns Bb Harp. t. 155, p. 233 sub fin..

<sup>3)</sup> Onuc. ibid..

<sup>4)</sup> Одна изв'єстная нашь запись, читаемая въ л'єтописи, даеть знать, что у князей нашихъ періода домонгольскаго было въ семъ отношеніи такъ, какъ сл'є-дуеть по правильному; въ Ипатск. л'єт. подъ 1178 г. fin., 2 изд. стр. 415: «родися у великого князя Всеволода четвертая дчи и нарекоша имя во свят'ємь крещенія Полагья (sic), а княже Сбыслава; и крести ю тетка Олга».

О дътскомъ крещальномъ головномъ покровъ—кукулъ 1) нъкоторые требники говоратъ: «священникъ возлагаетъ на главу младенцу (по острижении его власовъ) куколь, той есть именуется вънецъ, —сошвена камочка (камка) червлена или крашенина синя, и вышито на немъ три крестика; то есть одъяние главъ, и держитъ то священникъ въ церкви 2), и снимаетъ съ младенца послъ отпуста священия» 3).

Относительно того случая, когда неизвёстно — крещенъ или не крещенъ младенецъ, въ Вопрошаніи Кириковомъ предписывается: «если не будетъ свидётеля крещенію, то должно крестить» (у Калайд. стр. 203, у Павл. col. 62).

На вопросъ: если дитя по бользни будеть крещено ранье 40 дней и если нельзя будеть найти для него кормилицы, то можно ли кормить его самой матери (которая въ продолжение этихъ 40 дней остается нечистою), митр. Іоаннъ отвъчалъ, что можно и должно, «ибо — говорить—лучше (ему) какимъ бы то ни было образомъ жить, нежели отъ излишняго тщанія (въ соблюденіи правилъ) умереть» (крєїттом γάρ όπωσ-δήποτε ζήσαι, ἢ διὰ τὴν πολλὴν ἀκρίβειαν θανεῖν) 1.

Находимъ нѣкоторыя правила относительно крещенія взрослыхъ, случан котораго въ періодъ домонгольскій могли быть довольно часты.

Въ Вопрошаніи Кириковомъ взрослыхъ повелѣвается крестить, какъ мы указали выше, въ три погруженія: «если (крещаемый) будетъ взрослый человѣкъ, то погружать его трижды и три креста сотворить (въ водѣ) по порядку» (у Калайд. стр. 198, у Иавл. соl. 55).

Въ томъ же Вопрошаніи Кириковомъ читается наставленіе относительно оглашенія взрослыхъ, готовящихся къ крещенію: «Болгарину, Половчину, Чюдину передъ крещеніемъ 40 дней поста, а изъ церкви выходить (имъ) отъ (литургіи) оглашенныхъ; Славянину (тоже самое) въ продолженіе 8 дней, а молодому отроку (тому же Славянину) прямо крещеніе, а если бы поготовился нъсколько дней, то было бы гораздо лучше. А молитвъ огласительныхъ четыре, а говорятся по 10 разъ>

<sup>4)</sup> Записокъ Акад. Наукъ т. XXII, кн. 2, приложи. стр. 6.



¹) Κουχούλλιον, χουχούλλα, χουχούλα (Дюк. Gloss. Graecit.) изъ латинскаго cucullus — колпакъ, колпачекъ, чепчикъ (у Ювенала nocturni cuculli — ночные колпаки, id. Gloss. Latin.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. е. этотъ (эдакій) куколь священникъ вибеть всегда въ церкви вибств съ другими вещами, относящимися къ богослуженію, для надвванія на крещаемыхъ дътей.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Опис. Сунодд. ркпп. № 358 л. 184, cfr *преосв. Макарія* Археологическое описаніе перковныхъ древностей въ Новгородѣ, II, 357.

(т. е. каждая изъ нихъ въ продолженіе дней оглашенія — 40 или менье — должна быть прочитана надъ оглашеннымъ 10 разъ, — у Калайд. стр. 180 fin., у Павл. соl. 33). Чёмъ объяснить рёзкое различіе, дёлаемое между инородцемъ и Славяниномъ или Русскимъ, не совсёмъ ясно. Вёроятно предполагалось, что инородца язычника гораздо трудне научить начаткамъ христіанской вёры, чёмъ язычника Русскаго, который, живъ прежде среди христіанъ, могъ пріобрёсти уже нёкоторыя предварительныя о ней понятія. Очень можеть быть также, что ямёлось въ виду и то соображеніе, чтобы слишкомъ большою продолжительностію пріуготовленія не отталкивать Русскихъ, еще остававшихся въ язычествъ, оть принятія христіанства 1).

Въ томъ же Вопрошаніи Кириковомъ читаемъ нѣкоторыя правила относительно особенныхъ случаевъ, могущихъ встрѣтиться при крещеніи взрослыхъ: «если крестишь взрослаго человѣка и будетъ ему соблазнъ въ продолженіи 8 дней послѣ крещенія, то дать ему причастіе (къ которому онъ — подразумѣвается — долженъ былъ приступать въ продолженіе 8 дней ежедневно), но онъ не долженъ мыться, а только сотворить поклоны. А если женщинѣ, готовящейся къ крещенію, случится обычное женское, то крестить, когда очистится. Если женское явится въ продолженіи 8 дней послѣ крещенія, то не разрѣшать (отъ одеждъ крещальныхъ въ восьмой день, а) пока не очистится; разрѣшить (когда очистится), давши причастье, но не мыться ей въ тотъ день, а только священникъ отреть ей губою лице, какъ сказано въ требникѣ («яко въ молитвеници кажеть»,—у Калайд. стр. 183, у Павл. соl. 35).

Относительно женщинъ родящихъ и домовъ, въ которыхъ онѣ родящи, находимъ слъдующія правила:

Мать крестимаго дитяти въ продолжение 8 дней (послѣ крещенія до его измовенія и разрѣшенія отъ одеждъ крещальныхъ) не должна ѣсть ни маса, ни масла (митр. Георгій § 46, сfr въ Описаніи Сунодд. ркпп. № 358, л. 184 fin). Но если она больна и не можетъ поститься, то не принуждается къ строгому посту, который бы могъ подвергнуть опасности ея жизнь (Митр. Іоаннъ,—въ Запискахъ Акад. Н. ХХІІ, 2, стр. 17).

Женщина родившая не должна входить въ церковь въ продолженіе 40 дней (Вопрошаніе Кириково, у Калайд. стр. 181, у Павл. соl. 33).

<sup>1)</sup> Греческіе гражданскіе законы какъ будто менѣе требовательны относительно пріуготовленія къ крещенію язычника-Грека, чѣмъ Самарянина,—у *Ралли* и П. І, 121, Кеі́µеvov.



Въ комнату, въ которой женщина родить дитя, не должно входить въ продолжени трехъ дней, потомъ вымоють ее вездъ и сотворять молитву, которую творять надъ осквернившимся сосудомъ, — и тогда входять (Вопрошаніе Кириково, у Калайд. стр. 182, у Павл. соl. 34).

Въ періодъ домонгольскій Русскіе им'вли обычай носить по три имени-по два христіанскихъ и по одному народному. Народныя именаназывались русскими, мірскими, прозваніями или прозвищами, а у князей еще княжескими (Владимиръ Мономахъ о самомъ себъ въ своей грамоть: «азъ худый, дедомъ своимъ Ярославомъ нареченный въ крещеніи Василій, русьскымь именемъ Володимиръ»; Ипатск. літ. подъ 1151 г.: у князя Святослава Олеговича родился сынъ «и нарекоша имя ему въ святомъ крещеніи Георгій, а мірскіи Игорь», см. еще ту же льтопись подъ 1187 г., 2 изд. стр. 443 нач.; Лаврент. льт. подъ 1213 г.: «родися сывъ Георгію князю и прозваща и Всеволодъ, а въ святомъ крещеніи нарекота имя ему Димитрій», см. еще Ипат. лътопись подъ 1198 г.: «Ефросинья, а прозваньемъ Изморагдъ»; та же льтоп. подъ 1177 г., 2 изд. стр. 409 fin.: «родися у Игоря сынъ и наръкоша ему имя въ крещеньи Андръянъ, а княжее Святославъ, см. еще той же лът. 2 изд. сгрр. 386, 415, 456). Обычай носить народныя имена быль не только частнымъ княжескимъ, но и общимъ всегонарода 1). Онъ оставался до самаго конца періода; впрочемъ княвей съ одними христіанскими именами безъ народныхъ встрівчаемъ съ древняго времени (Илія, сынъ Ярослава, † 1020 г.), а постепенно начинаеть прибывать число ихъ съ начала XII въка (остается впрочемъ туть вопросомь, какъ понимать дёло: такъ ли, что князья, которые въ лътописяхъ называются по христіанскимъ именамъ, не имъли народныхъ, или такъ, что они вивли эти имена и только почему нибудь, вопреки другимъ князьямъ, называются не по этимъ именамъ, а по христіанскимъ). Что касается до обычая носять по два христіанскихъ имени, то за позднъйшее время мы имъемъ многочисленныя свидътельства (начиная съ митр. Алексвя, который въ мірв имвлъ имена Сумеона и Елевеерія и по крайней м'єр'є до второй половины XVII в'єка);

<sup>1)</sup> Въ Вышгородѣ при Ярославѣ былъ старѣйшена огородниковъ, который «зовемъ бяше Жданъ померьску, а въ крещеніе Микула» (Неколай,—въ чудесахъ Бориса и Глѣба); въ Кіевѣ въ 1199 г. былъ художникъ-архитекторъ, «во своихъ си пріктемъхъ (называвшійся, бывшій извѣстный подъ) именемъ Милонѣгъ, Петръпо крещенью» (Ипатск. лѣт.); упоминаются (въ лѣтописяхъ) бояре съ народными именами: Жирославъ, Жирята, Нѣздила, Судимиръ, Яволодъ и пр.

относительно древнъйшаго времени отчасти необходимо должно заключать отъ позинъйшаго, въ которое обычай не могъ явиться, какъ новый, отчасти же имбемъ и свидътельства, котя не совершенно надежныя: Владимиръ Мономахъ, имъвшій христіанское имя Василія, по увъренію Никоновской л'втописи,—ІІ, 216, им'влъ другое христіанское имя Андрея; Мстиславу Великому, сыну Владимира Мономаха, кром'в имени Осодора, которое онъ носиль несомивнно, однимъ позднимъ сказаніемъ усвояется еще имя Георгія 1). Одно имя нарекалось священникомъ въ 8-й день по рожденіи, какъ это положено уставомъ крещенія 2), а другое имя, какъ должно думать, было даваемо въ 40-й день при самомъ крещеніи (бывъ нарекаемо тімъ же священникомъ, а можеть быть и самими родителями). Что касается до причины ношенія двухъ именъ, то весьма въроятно, что обычай мы ввели не сами, а заимствовали у Грековъ (хотя о последнихъ въ семъ отношении ничего неизвестно), н следовательно-вероятно, что у насъ не было никакой причины, а просто воспроизведение готоваго примъра. У Грековъ же обычай могъ ввестись по темъ побужденіямъ, что люди хотели находиться подъ покровительствомъ не одного патрона, а двухъ (извёстно, что на Западё и до настоящаго времени носять не по одному имени, а по нъскольку, и вногда довольно по большому количеству именъ) 3).

Въ древнее время, такъ же, какъ и теперь, христіанскія греческія имена болье или менье передълывались у насъ на свой ладъ. При этомъ иныя (а можеть быть и многія) имена передълывались иначе, чьмъ теперь: Алексви—Алекса или Олекса, Андрей—Ядрей, Іоаннъ—Иванъ, но и Янъ, Константинъ—Коснятинъ, Михаилъ—Михаль.

Въ періодъ домонгольскій было у насъ въ обычав употреблять уменьшительныя формы именъ вмёсто полныхъ. Употреблявшіяся уменьшительныя формы по ихъ нынвшнему употребленію—не ласкательныя и даже прямо бранныя, однако онв употреблялись не съ симъ последнимъ намереніемъ, а просто въ замену формъ полныхъ. Княжна Анна,

<sup>\*)</sup> У князей было въ обычав, чтобы внуканъ давать имена дёдовъ, —Ипатск. лет. подъ 1173 г. fin., 1188 г. sub fin. и 1192 fin., 2 изд. стрр. 386, 444 нач. и 454 нач.



<sup>1)</sup> Въ сказани о построени Новгородской церкви Николы Дворищенскаго, см. Археолог. описание древностей церковныхъ въ Новгородъ преосв. Макарія, т. І, стр. 256 прим. и т. П, стр. 58. Какъ будто встръчалось намъ и вполиъ достовърное свидътельство, что Мстиславъ носилъ христіанское имя Георгія; не ручаемся однако, чтобы это было такъ.

<sup>\*)</sup> Новгородская 4 летоп. подъ 1342 г. называеть это имя «политвенным».

дочь Всеволода, называлась Янькой (оть Яна вмёсто Анна, какъ Янъвмёсто Іоаннъ); большая часть князей, носившихъ имя Василія, назывались Васильками (Василько); нёкоторые князья Владимиры назывались Владимерками; бояринъ Миронъ (посадникъ Новгородскій) назывался Мирошка, бояринъ Прокопій—Прокша.

Въ правленіе Ярослава у насъ совершено было въ сферѣ таинства крещенія или по отношенію къ нему странное діло: въ 1044 г. выкопаны изъ земли и крещены кости братьевъ Владимира-Ярополка и Олега, послъ чего, какъ бы уже кости людей крещенныхъ и ставшихъ христіанами, положены подав останковъ Владимира въ Десятинной церкви. «Въ лъто 6552, —пишетъ льтописецъ, —выгребоша 2 князя Ярополка и Олга сына Святославля, и крестиша кости ею, и положища я въ церкви святыя Богородица». Кому принадлежить иниціатива въ этомъ крайне суевърномъ дъйствін, не знаемъ; но во всякомъ случав съ совершенною въроятностью должно думать, что въ концъ концовъ вина за него падаеть не на насъ, а на Грековъ. Обычай крестить кости мертвыхъ или же за мертвыхъ крестить живыхъ (повторяя надъ сими последними крещеніе), явился у Грековъ не поздне IV века, когда онъ быль осуждень соборно (Кареагенск. соб. пр.-по нашему счету 26, по греческому-въ Пидаліон'я 25, у Рами и П. 18). Посл'я IV въка мы не встръчаемъ о немъ извъстій; но необходимо думать, что онъ у нихъ оставался, -- что Ярославъ узналъ про него и что такимъ-то образомъ онъ и воспламенился желаніемъ присоединить своихъ умершихъ дядей къ христіанству (віроятно, быль бы присоединенъ къ христіанству volens-nolens и самъ Святославъ, если бы его кости не отсутствовали). Если въ 1044 г. былъ въ Кіевъ митрополить и суевърное дъло совершено съ его согласія, то это необходимо будеть понимать такъ, что иные наши митрополиты-Греки способны были дозволять решительно все (по крайней мере въ области суеверія); но въродинъе думать, что въ 1044 г. митрополита въ Кіевъ не было и что Ярославъ именно и воспользовался его отсутствиемъ, чтобы сдълать дёло, согласіе на которое онъ не могь разсчитывать получить оть митрополита.

## Муропомаваніе.

Таинство муропомаванія требуеть особой матеріи—св. мура. Въ продолженіе всего періода домонгольскаго, равно какъ и дол-гое время послів, мы получали св. муро изъ Константинополя отъ па-

тріарха, ибо хотя каждый епископъ имѣетъ право освящать его, но нужда и обычай усвоили это право только патріархамъ и даже изъвсѣхъ патріарховъ едва ли не одному патріарху Константинопольскому і). Для приготовленія или варенія св. мура требуются особое приспособленное мѣсто и особые сосуды, а главное—требуется значительное количество благовонныхъ веществъ, которыя можно достать далеко не вездѣ. Съ другой стороны дѣйствію муроваренія желали придать возможно большую торжественность; а этого возможно было достигнуть всего болѣе въ патріархіяхъ, гдѣ оно могло быть совершаемо цѣлыми соборами архіереевъ (находившихся при патріархахъ,— σύνοδος ἐνδημοῦσα) ²).

Въ нашихъ извъстіяхъ мы не находимъ совершенно никакихъ указаній, относящихся къ исторіи пріобрътенія нами мура изъ Константинополя ни за древнее, ни за позднъйшее время 3). Не наши извъстія даютъ знать, что дъло было не такимъ образомъ, чтобы муро было варимо патріархомъ въ опредъленные сроки и постоянно было готово въ патріархіи для имъвшихъ въ немъ нужду, какъ это у насъ теперь, а такъ, что митрополіи, имъвшія въ немъ нужду, присылали въ Константинополь своихъ уполномоченныхъ, которые должны были купить и представить патріарху потребныя вещества, послъ чего онъ и совершалъ вареніе 4) (со всею въроятностію должно подравумъвать,

<sup>4)</sup> См. указанное посланіе въ Болгарію Констант. патр. Каллиста, р. 441 fin. Въ XVI в. муро у Грековъ варилось и въ настоящее время варится также не



¹) Предполагаемъ послёднее потому, что патріархи по крайней мёрё Болгарскіе не присвояли себё этого права и получали муро изъ Константинополя, см. посланіе въ Болгарію патр. Константинопольскаго Каллиста отъ 1355 г. въ Аста Patriarchat. Constantinop. Миклошича t. I, pp. 440 и 441 (А что въ патріархатѣ Констант. освящалъ муро только патріархъ, см. іb. p. 441 sub fin. и Сумеона Солунск., De sacro unguento c. 71, у Миня въ Патрол. t. 155, p. 240).

<sup>2)</sup> Строго говоря, не столько нужда, сколько наклонность патріарховъ создать себѣ изъ этого освященія мура привилегію (и статью дохода): каждая митрополія, конечно, могла найти у себя мѣсто для варенія мура и каждая изъ нихъ могла, конечно, пріобрѣтать вещества нужныя для него; а что до собора архіереевъ, то они (не необходимо нужные) могли составляться нарочные изъ епископовъ митрополім.

<sup>3)</sup> Кромъ того, что митр. Фотій въ одномъ изъ своихъ посланій во Псковъ пишеть: «повельно есть намъ — православнымъ хрестіяномъ... крещатися во имя Отца и Сына и Святаго Духа и потомъ мазатися святымъ и честнымъ великимъ муромъ, еже идеть изо Царяграда, по заповъди Господни утвореное и указаное святыми отци», — Акт. Ист. 1, 68 соl. 2.

что за трудъ также нужно было ему платить, и не менѣе вѣроятно, что плата была болѣе или менѣе высокая, особенно съ такихъ митрополій, какъ наша Русская).

Въ настоящее время въ Греціи и у насъ священники, особенно сельскіе, позволяють себъ съ св. муромъ большое злоупотребленіе, а именно—не ръдко разбавляють его елеемъ или точнъе сказать не ръдко вмъсто мура употребляють елей, къ которому прилита капля перваго 1). Слъдуетъ думать, что еще обычнъе было это злоупотребленіе въ древнее темное время, тъмъ болье, что тогда нъкоторые епископы въ Греціи, а въроятно и у насъ, находили возможнымъ допускать его 2).

У Кирика въ Вопрошаніи записаны два наставленія относительно того, какія части тёла помавывать св. муромъ, и именно — по одному наставленію, принадлежащему епископу Новгородскому Нифонту: чело, новдри, уши, сердце и едину правую руку (у Калайд. стр. 181, у Павл. соl. 33); по другому наставленію, принадлежащему епископу неизв'єстной епархіи Савв'в, — тёже части и еще уста (у Калайд. стр. 198, у Павл. соl. 55, — изъ чего видно, что въ одно и тоже время не было совершеннаго единообразія). Относительно правой руки во второмъ наставленіи прибавлено, что ее нужно мазать «долонь въ знаку» (Въ настоящее время помавуются: чело, очи, ноздри, перси, уши, уста, руки и ноги).

Митрополить Кирилль 3-й въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1274 года указываеть на существовавшее отъ неразумія злоупотребленіе, что «муро божественное смъщивали съ масломъ и такъ мазали

въ опредъленые сроки и чрезъ весьма большіе промежутки времени: о XVI въкъ см. Сношеній съ Востокомъ т. І, стрр. 124 и 154; о настоящемъ времени въ Пидаліонъ прим. къ 6 пр. Кареаг. соб.. Антоній Новгородскій въ своемъ Паломникъ сообщаеть любопытное извъстіе относительно варенія мура въ Константинополь, что его варили «иконами ветхими, иже не знати святыхъ» (т. е. употребляя такія вконы виъсто дровъ,—по изд. Савваммова стр. 71; варилось муро, по его указанію, въ самой церкви св. Софін, съ лъвой стороны олтаря, ібід.. Въ Вопрошаніи князя Антіоха у св. Аевнасія,—1-й пол. тома стр. 887 fin., которое на самомъ дълъ не принадлежить св. Аеонасію, говорится, что старыя и совстив повредившіяся иконы Греви сожигають: Валька Кетлегівтогіе, Х, 311).—Сумеонъ Солунскій говоритъ, что муро варилось преимущественно въ великую середу (освящаемое въ вел. четвергъ), ібідд. р. 240, чъмъ даетъ знать — во-первыхъ, что оно варилось одинъ день, во-вторыхъ, что варилось и не на страстной недълъ.

<sup>1)</sup> Откровенныя рѣчи о священникахъ въ семъ отношении греческихъ, совершенно идущія и къ нашимъ, см. въ Пидаліонѣ, указ. прим. къ 6 пр. Кареаг. соб..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоаннъ Китрскій у Ралли и П. V, 413 sqq.

но всему тёлу крещаемаго». Митрополить преподаеть наставленіе, что муро особо, а масло особо, что послёднимъ мажуть «на всёхъ составёхъ» послё оглашенія, а первымъ послё крещенія и именно: чело, очи, уши, ноздри и уста (причемъ митрополить ссылается на огласительныя слова Кирилла Іерусалимскаго, — Русски. Достопп. І, 113, у Павл. соl. 93).

## Причащеніе.

Относительно того, какъ часто долженъ приступать къ причастію святыхъ Таинъ благочестивый христіанинъ, у митр. Георгія читаемъ правило: «Подобаетъ достойному причаститися пречистыхъ таинъ по всё недёли святаго поста и въ великій четвертокъ и въ великую субботу и на Пасху и на Вознесеніе Господне и на Сошествіе Св. Духа и въ Петрово говёнье и на Петровъ день и на святую мученику Бориса и Глеба и на Преображеніе Господне и на Успеніе св. Богородицы и на Воздвиженіе честнаго креста и въ день св. Димитрія и на Введеніе св. Богородицы и въ день св. Николы и на Рождество Христово и на Крещеніе Господне» (§ 9). Т. е. митр. Георгій предписываеть достойному христіанину приступать къ причащенію—каждое воскресенье великаго поста, два раза на страстной недёлё и затёмъ начиная съ Пасхи въ каждый большой годовой праздникъ, а также въ Петровъ пость.

Извъстно, что въ первенствующее и древнъйшее время христіане причащались за каждой литургіей, ибо литургія по своему первоначальному и собственному смыслу есть совершение таинства причащения для присутствующихъ, такъ что присутствовать за ней и не причащаться (когда она именно для причащенія присутствующихъ) есть собственно внутреннее противоръчіе. Но съ теченіемъ времени людскія лѣность и нерадъніе о достойномъ приготовленіи себя къ принятію тамиства произвели то, что христіане начали уклоняться отъ слишкомъ частаго причащенія. Сначала было такъ, что люди не желавшіе причащаться не приходили за литургію. Но когда было постановлено церковію правило, чтобы каждый непремінно присутствоваль за литургіей по крайней мъръ черезъ два воскресенья въ третье (собора Сардик. пр. 11, Трулльск. пр. 8), тогда вошло въ обычай не приступать къ причащенію и присутствуя за литургіей. Митр. Георгій въ приведенномъ выше правилъ, по всей въроятности, высказываетъ существовавшія въ его время требованія въ семъ отношеніи Греческой церкви, которыя остаются неизвъстными изъ греческихъ источниковъ. Насколько у насъ въ Россіи исполнялись эти требованія въ періодъ домонгольскій, совершенно ничего сказать не можемъ, ибо не имъемъ на этотъ счетъ никакихъ указаній <sup>1</sup>).

Больныхъ, находящихся при смерти, правила предписываютъ сподоблять причащенія во всякомъ случав, т. е. хотя бы они состояли подъ епитиміей или были тяжкіе грёшники. Митр. Георгій пишеть: «Въ смерть достоить причащатися всякому человёку и во епитимы; ни одиному человёку, крестьяну будучему—мужу или женв, малу или велику, молоду и стару, не достоить умирати безъ покаянія и безъ причастія святыхъ таинъ ли въ нощь ли въ день» (т. е. потребуеть къ себв духовника днемъ или ночью, § id.). Въ Вопрошаніи Кириковомъ епископъ Нифонть предписываеть: «аще безъ покаянія быль будеть человёкъ и разболиться на смерть, а оже ся къ тобё покаеть добрё, да иже аще и вельми грёшенъ есть, причащеніе дай ему» (у Калайд. стр. 186, у Павл. соl. 40).

Относительно причащенія больныхъ въ церкви у митр. Георгія читаемъ: «трудоватому достоить съ здравыми комкати, святый Василей и Григорей Богословецъ струпы ихъ омываху, ту не гнушахуся ихъ» (§ 84). Это, очевидно, должно понимать такъ, что у насъ здоровые гнушались причащаться вмёстё съ больными.

Относительно причащенія больных на дому, а не въ церкви, у Кирика предписывается нести причастіе безъ ризъ (у Калайд. стр. 198, § 14, у Павл. соl. 55). Самый чинъ сего причащенія «вборзв» у того же Кирика излагается такъ: «Благословенъ Христосъ Богъ нашъ, Пресвятая Троице, Отче нашъ, Върую, Вечери Твоей, Слава, стихира Царю небесный, стихира Богородицы, Господи помилуй 40 и молитвы причащенію: и тако дастъ святыхъ даровъ, таже водицы». Затъмъ прибавляется: «и приготови сосудъ чистъ, да еще възблюеть, влити въ ръку» (у Калайд. стр. 184 fin., у Павл. соl. 37).

Относительно причащенія б'єсноватаго («аже то взрючаются»,—а если иные б'єснуются) <sup>2</sup>) Нифонть у Кирика повторяєть правило Ти-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Взрючатися значить собственно падать, см. *Восток*. Слов. подъ сл. възрютитися и Опис. Сунодд. ркпп. *Горск*. и *Невостр*. Отд. II, 2, стрр. 400 и 672. Поэтому, подъ болёзнью, вёроятно, должно разумёть ту женскую болёзнь, сопро-



<sup>1)</sup> Единственное указаніе, которое знаемъ, есть то, что вел. кн. Ростиславъ Мстиславичь причащался каждое воскресенье великаго поста, — Ипатск. лът. подъ 1168-иъ годомъ, 2 изд. стр. 363 нач..

моеея Александрійскаго, а именно — что можно причастить его, если онъ не богохульствуеть. При этомъ Кирикъ сообщаеть любопытное извъстіе, что по мивнію народному причащеніе бъсноватаго запечатлівало въ немъ бользнь 1) (у Калайд. стр. 177, у Павл. соl. 28—29).

Относительно причащенія человіка, имінощаго гнойныя раны і), Нифонть отвічаль Кирику, что весьма должно причащать его, ибо говорить—не этоть смрадь отлучаеть оть святыни и не тоть, который у иныхъ идеть изъ усть, а смрадь грізховный (у Калайд. стр. 186, у Павл. соl. 39).

Относительно причащенія больной родильницы митр. Георгій пишеть: «аще жена, родивши дітя, умирати начнеть, омывше ю дати комканіе, аже къ смерти ей будеть» (§ 63). Тоже самое говорится у Кирика (Калайд. стр. 195, § 2, у Павл. col. 51 fin.).

Относительно причащенія новокрещеннаго младенца въ самый день крещенія у Кирика пишется: «крестивъ д'втя, дать ему причастіе, хотя бы и не было приношено на вечерню или на часы, только бы на об'вдню» (у Калайд. стр. 179, у Павл. соl. 31).

Относительно причащенія новокрещеннаго младенца въ 8-й день по крещеніи или въ день омовенія и разрішенія оть одеждъ крещальныхъ у Кирика читается: «если крестять дітя и если его, пока не будеть разрішено, не принесуть (ни однажды) ни на вечерню ни на заутреню или по недосугу или по убожеству или почему нибудь, и дома ничего не будеть надъ нимъ піто, то дать ему причастье на литургій, но только та, которая кормить дитя—родная мать или кормилица, не должна ість до обіда, если же поість, то не давать дитяти причастія, а на обідів не ість ей ни мяса, ни молока до осьмаго дни, но только одной» (той, которая кормить, т. е. или матери или кормилиці, — у Калайд. стр. 185 fin., у Павл. соl. 39).

Относительно причащенія новорожденнаго крещеннаго младенца и его матери у Кирика читаемъ не совсѣмъ вразумительное: «Подобаеть причащеніе даяти крещеному дѣтати и матери, аще есть въ покаяніи

вождающуюся паданіемъ, которой страдають такъ называемыя «кликуши» (Вздрючить кого — встрепать кого хорошенько, какъ встрепываеть бользнь женщинъ?).

<sup>1)</sup> Въ настоящее время простой народъ такъ думаеть о бракъ.

<sup>2) «</sup>Аже будеть, рече, человекь яжалься и гной изъядна (изъядна)»... Ядно значить пластырь, прижиганіе, си. Опис. Сунодд. ркпп. Отд. II, 2, стр. 201. Следовательно подъ яжался должно разунеть какую либо операцію, которою человекь искусственно вызваль гной (какъ это и объясняеть Востоковъ въ Слов. подъсл. Мжатеся).

безъ оцитемьи ') и очистилася дётяти '), аще и съсало есть ') яко на капищи устъца (вар. накапити устца). Повели дати съсати такоже и всю о 8 дній. А достояло бы, рече, за 10 лёть, елико дній, даяти причастье» (у Калайд. стр. 182 fin., у Павл. соl. 35).

Относительно причащенія дітей въ день Пасхи у Кирика предписывается: «оставить отъ службы въ великую субботу причастіе и дору и давать дітямъ въ Пасху послії заутрени, послії чего (можно имъ йсть) сыръ и яйца; если и не были у заутрени, часовъ не піть имъ і), но прочитать молитву и такъ давать причастіе; это—говорить правило написано для тіхъ дітей, которыя не могуть утерпіть до об'єда не йвши; если хотять причащать ссущихъ (грудь младенцевъ), то можно и послії того, какъ кормлены грудью» (у Калайд. стр. 185, у Пава. соі. 38). Изъ сего правила видно, что въ день Пасхи им'єли обычай причащать дітей. А если причащали дітей, то съ віроятностію слії уставать заключать, что им'єли обычай причащаться и взрослые і».

Относительно холостыхъ отрововъ блудящихъ у Кирика предписывается давать причастіе на Великій день (Пасху) тёмъ изъ нихъ, которые чисто сохранили великое говёніе: если же случилось, что согрёшили (въ великое говёніе), то нужно смотрёть не съ мужней лиженой. И еще: «холостымъ отрокамъ, если соблюдутся отъ блуда надлежащимъ образомъ въ продолженіе 40 дней, хотя и не въ говёніе, но воздерживаясь оть мяса и отъ вина, можно дать причастіе» (у Калайд. оба мёста опущены, у Пава. соl. 41).

На вопросъ: должно ли причащаться въ томъ случав, если наканунв ночью случится во снв твлесное оскверненіе, митр. Георгій отввчаеть правиломъ Тимовея Александрійскаго, именно: «если человъкъ мыслію прилежалъ похоти женской, то не достоить; а если оскверненіе случилось по искушенію діавола, хотящаго симъ отчуждить людей отъ причащенія, то достоить» (§ 151).

«Хотяще камкати (причащаться), говорить митр. Георгій, того дни

<sup>5)</sup> Въ следъ за приведеннымъ у Кирика еще читается: «Спросилъ я (Нифонта): а если толчетъ яйцемъ въ зубы до обедни, и если делаетъ это и взрослый? Если такъ делаютъ дети, отвечалъ (Нифонтъ), нетъ беды, пустъ причащаются, а если взрослый, то когда потолчетъ однажды, нетъ беды причащаться, а если иного разъ, и делая это по въ забытъи, то нехорошо и ты это запрещай».



<sup>1)</sup> Т. е. если родившая женщина не состоить подъ епитеміей духовника.

<sup>2)</sup> Посредствовъ принятія 40-дневной молитвы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Если и сама (мать, а не кормилица) кормила младенца.

<sup>4) «</sup>Любо си и не были на заутрени, часовъ не пой имъ».

не мытися (въ банъ), ни зноитися (потъть, париться), такоже и по комканіи» (т. е. и послъ причащенія въ самый его день,—§ 124).

«У попа своего, говорить онъ же, (достоить) комкати (причащаться) попадыи» (§ 59).

«Надъ мертвецемъ бывши, говорить онъ же, (достоить) комкати» (Послъ посъщенія мертвеца можно причащаться,—§ 33).

Относительно причащенія не служащаго священника тоть же митр. Георгій пишеть: «Попъ, аще хочеть комкати не служивъ, въ олтари комкаеть съ попы, фелонь ввложь» (§ 20). Въ Вопрошаніи Кирика относительно причащенія не служащаго іеромонаха читается: «аще бы не служилъ, причащатися достоить въ монатьи съ людьми» (у Калайд. стр. 179, у Павл. соl. 31).

Митр. Георгій указываеть и осуждаеть какой-то обычай, им'ввшій м'всто въ отношеніи къ святымъ тайнамъ; но, къ сожал'внію, рівчь его остается для насъ не совс'вмъ понятною. Онъ пишеть: «нелівпо издолбающимъ влагати святое комканіе, аки отъ меча крыюще, якоже друзіи творять, укоръ приносяще Христовымъ таинамъ» (§ 107).

Относительно приготовленія запасных даровь для больных митр. Георгій пишеть: «достоить попомь вынимати святое Тіло по вся літа въ великій четвергь и иссушивши держати въ стружці отъ года до года больных діля». Сообщая грустный факть, что въ Россіи въ семъ отношеніи было далеко не исправно, митрополить обращается затімь съ увіщаніемь къ нашимъ священникамъ и епископамъ: «аще ли того попове не держать и епископы не учать ихъ тому, то вси хотять въ томъ слово воздати за то къ Богу въ день судный, —и митрополиты и епископы и попове, то бо есть велико діло, а не исправлено въ Русской землі; а Бога діля исправите: архіерей, святители! много людій умираеть въ вась безь причащенія въ вашемъ ненаказаніи и небреженіи и літности и піянстві» (§ 10).

Епископъ Нифонтъ у Кирика, отвъчая на вопросы послъдняго, не запрещаетъ приготовлять запасные дары и во всякое время, но говорить, что есть назначенный на то день—великій четвергъ, когда ихъ и должно приготовлять. Относительно самаго приготовленія говорить, что въ Тъло должно накапать Крови «ложкою» изъ потира, когда отъчмается. Причащая больныхъ, положить дары въ потиръ и прилить не вина и воды, какъ на преждеосвященной литургіи, но одного вина (у Калайд. стр. 176 fin., у Павл. соl. 27—28).

#### Покаяніе.

Въ настоящее время таинство покаянія неразрывно соединено сътаинствомъ причащенія, такъ что приступають и допускаются къ посліднему не иначе, какъ послід предварительной исповіди. Это не съдревнівшаго времени, а съ неизвістнаго намъ позднівшаго. Въ древнее время обыкновенно приступали къ таинству причащенія съ предварительнымъ внутреннимъ приготовленіемъ и непосредственнымъ исповіданіемъ грізховъ предъ Богомъ (какъ это дізлають въ настоящее время священники, готовясь совершать литургію), къ очищенію же души посредствомъ таинства покаянія передъ священникомъ обращались въ случаяхъ сознанія особенной нужды въ семъ нарочитомъ духовномъ врачестві.

Срокъ относительно того, какъ часто приступать къ таинству покаянія, не быль назначенъ церковію, ибо эти сроки каждому человѣку должна была назначать его собственная совѣсть. Свидѣтельства даютъ знать, что не только въ древнее, но и въ довольно позднее время приступали къ таинству покаянія далеко не каждый разъ, какъ приступали къ таинству причащенія, а сравнительно рѣдко '). Впрочемъ, сравнительно рѣдко вовсе не съ тѣмъ, какъ мы къ нему приступаемъ, а съ тѣмъ, какъ часто причащались.

Въ настоящее время у насъ въ Россіи каждый священникъ, приходскій или не приходскій, ео ірзо есть и духовный отецъ, имѣющій право принимать на исповёдь. Не такъ было у насъ, въ слёдъ за Грецією, въ древнее время, не такъ это въ Греціи и до настоящаго времени; а именно — въ Греціи, а въ слёдъ за нею у насъ, было такъ, что духовникомъ могъ и имѣлъ право быть никакъ не всякій священникъ ео ірзо, а только тѣ нѣкоторые изъ числа священниковъ, которымъ нарочито вручалась епископами власть на это и которые по выбору между ними нарочито поставлялись епископами въ духовники. Греческіе канонисты и толкователи церковныхъ чиновъ и обычаевъ объясняютъ происхожденіе нашего обычая тѣмъ, что право вязать и рѣшить грѣхи людей принадлежить епископамъ и что поэтому они в вручають власть духовничества не всѣмъ презвитерамъ, а только нѣ-

<sup>1)</sup> См. ваноническіе отвёты Константинопольскаго хартофилакса Петра (о немъ *Fabric*. Biblioth. Graec., ed. Harl., XI, 334), написанные въ 1092 г.,— у Радан и П. V, 372 fin..



которымъ, какъ бы своимъ нарочитымъ уполномоченнымъ і). Съ этимъ однако объяснениемъ вовсе нельзя согласиться. Точно также и совершеніе таинства евхаристіи или литургіи принадлежить собственно епископамъ, ибо презвитеръ ничего не можеть дълать безъ въдома епископа (апост. пр. 39). Но если всвиъ презвитерамъ дается епископами право совершать ее, то точно также всёмъ презвитерамъ могла бы и долженствовала бы быть вручаема (какъ у насъ въ настоящее время и есть) и власть духовничества. Происхождение обычая, ведущаго свое начало огъ древности 2), должно объяснять тымъ, что не всякій священникъ можеть быть духовникомъ (хотя быть имъ и всякій имфетъ право). Таниство показнія есть духовное врачество; но далеко не всякій священникъ можетъ быть надлежаще искуснымъ врачемъ, способнымъ разсуждать душевныя состоянія кающихся и преподавать надлежащія врачеванія. На этомъ-то основаніи и ввелся въ церкви обычай, чтобы власть духовничества была предоставляема не всёмъ священникамъ, а только нівкоторымъ изъ нихъ, которые бы были преимущественно къ сему способны 3).

Это правило предоставлять власть духовничества не всёмъ священникамъ, а только способнъйшимъ, съ теченіемъ времени получило въ Греціи въ высшей степени странное приложеніе: священниковъ, способныхъ бытъ духовниками, стали находить сначала преимущественно, а потомъ и исключительно между монахами, такъ что духовничество стало наконецъ исключительною привилегіею сихъ послъднихъ,

<sup>3)</sup> До какой степени даже въ концё XI вёка было придаваемо значеніе тому, чтобы исповёдь была совершаема не механически, а надлежащимъ образомъ, видно изъ Петра хартофилакса, у котораго читаемъ вопросо-отвёты: «Хорошее ли дёло исповёдывать грёхи наши духовнымъ мужамъ? — Хорошее и весьма полезное, но не такимъ, которые относительно сего неискусны и невёжественны, дабы неразумнымъ снисхожденіемъ и потворствомъ или безвременнымъ и неразсудительнымъ наложеніемъ епитимій не сдёлали изъ тебя презрителя или лёнивца или безстрашника. Итакъ, если найдешь мужа духовнаго и опытнаго, могущаго врачевать тебя непостыдно и съ вёрою, исповёдуйся ему, какъ Господу, а не какъ человёку. — Если же не найду человёка, къ которому бы имёлъ довёріе исповёдаться, что долженъ дёлать? — Исповёдайся наединё Богу, осуждая себя и говоря по подобію мытаря: «Боже нашъ, Ты вёси...» (у Ралли и П. V, 372 fin.).



<sup>1)</sup> Вальсамонъ у Ралли и П. III, 45, 93, 311 sqq, 314, IV, 464, 536; Сумеонъ Солунскій De sacris ordinationibus cap. 468, у Миня t. 155, p. 468 (Пидаліонъ въ прим'яч. къ толков. 39 апост. пр.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Сократа Церк. ист., кн. V, гл. 19, и Созом. кн. VII, гл. 16.

съ совершеннымъ устраненіемъ бёлыхъ или мірскихъ священниковъ ¹). Въ XII вѣкѣ, если не ранѣе, дѣло уже было въ такомъ положеніи совершенной крайности. Какъ случилась эта величайшая странность, что монахамъ начали поручать, а потомъ и исключительно предоставили исполненіе пастырской обязанности, рѣшительно противорѣчащей идеѣ монашества, объяснить не легко. Отвѣчая на вопросъ, Вальсамонъ высказываетъ мнѣніе, что это случилось отъ лицемѣрной скромности или стыдливости мірянъ, предпочитавшихъ открывать свои грѣхи монахамъ, а не мірскимъ священникамъ ²). Но едва ли не гораздо вѣроятнѣе думать, что это случилось вслѣдствіе исканій и стараній самихъ монаховъ, которые могли видѣть въ духовничествѣ весьма дѣйствительное средство направлять въ монастыри милостыню людей живыхъ и въ особенности людей умирающихъ ²).

У насъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій и долгое время послів, такъ же какъ въ Греціи, не были духовниками всів священники, а только нівкоторые по избранію и особому назначенію. Но у насъ не доходило до той крайности, чтобы ими были исключительно монахи. Когда мы приняли христіанство, у насъ совсімъ не было монаховъ (за исключеніемъ тіхъ сравнительно весьма немногихъ, которые присланы были изъ Греціи), и слідовательно духовничество волей-неволей долженствовало быть поручаемо білымъ священникамъ. Съ теченіемъ времени у насъ явились монахи. Но они весьма долго не являлись въ такомъ числів, чтобы ихъ могло быть достаточнымъ для исключительнаго исправленія должности духовниковъ. Какъ бы то ни было, но извізстія даютъ знать, что у насъ вопреки Греціи (и къ нашей совершенной въ семъ случаї похвалів) были духовниками не одни монахи, а одинаково какъ монахи, такъ и білые священники. Архіепископъ Новгородскій Антоній говорить въ своемъ Паломників о Константино-

<sup>1)</sup> См. патріарха Антіохійскаго Іоанна De disciplina monastica et de monasteriis laicis non tradendis, у Миня въ Патр. t. 132, р. 1128, и Вальсанона у Радли и П. II, 69 fin. sqq (Зонара ibid. 535), ПІ, 312, IV, 465.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Радии и П. II, 70 и III, 312 (въ первоиъ случат онъ выражается неясно, такъ что слова его подали поводъ къ спораиъ между нашими учеными; но онъ совершенно ясно выражается во второмъ мъстъ: «думать, что не могутъ принимать помышленія людей вст священники, а только священники-монахи, — беззаконно; полагаю, что обычай вошоль отъ лицемърія, и поэтому-то крайне ръдко, можно сказать—никогда, не пойдеть кто нибудь открыть свои помыслы къ епископу или священнику, если онъ не монахъ»).

<sup>3)</sup> Cfr наже въ главѣ о монашествѣ.

полв: «Поканлных» отцовъ бъльцовъ не держать, но иноковъ старыхъ и умъющихъ изучити закону Божію» і). Греціи, очевидно, тутъ противополагается Россія, въ которой быль обычай держать покаяльныхъ отповъ и изъ бълыхъ священниковъ. Въ нашихъ сборникахъ читаемъ: «чернцамъ у попа у мірянина пріимати годится причастіе святыхъ таннъ, а въ покаяніи не быти у него, но старца многолітна держати себъ духовника > 2). Этими словами, очевидно, дается подразумъвать, что не черним или міряне им'вли своими духовниками и священниковъ мірянъ (иначе-это не запрещалось бы чернцу). Еще читаемъ предписаніе, что «іерей, аще въ старость ціломудрену доспіль есть», можеть принимать на исповёдь, «юній же іерей еще сущи, отнудь никакоже да смъеть пріяти ни едину душу > 3)... Хотя и монахъ-священникъ есть іерей, но монахи-іеромонахи никогда не называются іереями, а всегда монахами, и несомивню, что тугь разумвется мірской священникь. У Кирика въ Вопрошаніи читается непонятное: «Достоить всякъ родъ пріяти на показніе, толико женъ (жоны, жонъ) не достоить» (Калайд. стр. 199, у Иавл. соl. 57). При этомъ непонятномъ, очевидно, должно быть подразумъваемо опущенное: монаху 1), и слъдовательно-для женщинъ духовниками у насъ были исключительно мірскіе священники. Въ дъяніяхъ Владимирскаго собора 1274 г. читается: «аще кто явится (отъ епископовъ), постривая мирскаго попа на мьзде на игуменьство ... (Русски. Достопи. I, 109 fin., у Навл. col. 89). Итуменство въ собственномъ смыслъ, очевидно, туть не можеть быть разумъемо: много выше мы говорили, что у Грековъ и въ следъ за ними и у насъ игуменами назывались іеромонахи, жившіе у приходскихъ церквей въ качествъ духовниковъ; ясно, что это игуменство здъсь и разумъется, что оно употреблено въ общемъ смысле духовничества и что приведенныя слова значать: если кто изъ епископовъ ставить на медё въ духовники мірскаго священника. Наконецъ, въ летописяхъ прямо находимъ примъры княжескихъ духовниковъ изъ бълыхъ священниковъ 5).

Усвоеніе духовничества монахамъ доходило въ Греціи до стран-

<sup>5)</sup> Ипатск. лет., 2 изд. стр. 362 sub fin. (у вел. кн. Ростислава Мстиславича быль духовникомъ Семьюнъ попъ, который, какъ мірской священникъ, отговориль князя отъ постриженія въ монахи).



<sup>1)</sup> По изд. Савваит. стр. 85.

<sup>2)</sup> Ркп. Московск. Дух. Акад., бывш. Волокол. № 566 д. 6 fin. и об.

<sup>3)</sup> Ученыхъ Записовъ II Отд. Акад. Н. кн. V, отдёлъ 3, стр. 25 (Опис. Бълозерск. Сборн. л. 224).

<sup>4)</sup> Весьма можеть быть, опущенное нам'вренно монахами-переписчиками.

наго злоупотребленія, а именно—духовничествовали даже простые монахи, не имѣвшіе священства, и это, какъ кажется, не только самовольно, но и по порученію епископовъ і). Было ли и у насъ тоже самое, не знаемъ; но имѣя въ виду наклонность людскую, и особенно монашескую, къ злоупотребленіямъ, не безъ вѣроятности можемъ это предполагать 2).

Въ Греціи дёло духовничества организовано или устроено такимъ образомъ, что всё приходы каждой епархіи раздёлаются па большіе или меньшіе духовническіе округи,—что въ каждый округъ назначается въ духовники іеромонахъ, который постоянно живеть при одной изъ церквей округа,—что въ посты или вообще во времена, назначенныя для исповёди, онъ объёзжаеть всё селенія округа и принимаеть желающихъ на исповёдь. Есть основанія полагать, что такъ это съ древняго времени. Есть основанія полагать, что такъ было въ древнее время и у насъ въ Россіи. Наши памятники говорять объ игуменахъ, жившихъ у насъ при приходскихъ церквахъ: очевидно, что подъ игуменами должно разумёть накого иного, какъ іеромонаховъ, жившихъ на приходахъ духовниками. Впрочемъ, наши правила, которыя приводимъ ниже, даютъ знать, что у насъ дёло было не такимъ образомъ,

<sup>1)</sup> Отвъты Константинопольскаго собора, бывшаго при патр. Николать Грамматикъ († 1111), на вопросы монаховъ Афонскихъ,—въ Никон. Кормч. гл. 54, вопр.-отвът. 14, л. 581 fin.; отвъты Вальсамона на вопросы Марка, патріарха Александрійскаго, у Ралли и П. IV, 464, 'Ερώτ.-'Απόχρ. 21; Никифора хартофилакса (XIII в.) къ монаху Феодосію, ibid. V, 399 fin.; Сумеонъ Солунскій De sacris ordinationibus с. 249, у Миня въ Патр. t. 155, р. 468 (послѣдній даетъ знать, что духовничество поручалось простымъ монахамъ епископами). Еще: Вальсам. у Ралли и П. III, 311, и Опис. сунодд. ркпи. № 388 л. 378 об. и № 395 л. 269, стрр. 321 и 351. Въ Греціи даже нгуменіи монастырей притязали быть духовницами,—у Ралли и П. IV, 477 (вопр. 37).—Наставленіе патріарха Константинопольскаго митрополиту Угровлахійскому отъ 1401 г., чтобы сей послѣдній поставиль духовниковъ въ каждомъ селѣ, у Миклошича въ Аста Ратгіагснат. Сопат., II, 495.—Свидѣтельство, что у насъ жили на приходахъ виѣстѣ съ священниками іеромонахи духовники (игумены), — Опис. Сунодд. ркпп. № 46, стр. 296 fin..

<sup>2)</sup> Подъ 1261 г. Ипатская дѣтопись говорить, что жители одного города, осажденнаго Татарами, готовясь къ поголовной смерти, исповѣдывались къ духовникамъ, всякимъ священникамъ и діаконамъ (2 изд. стр. 565). Но туть разумѣются не православные Русскіе, а католическіе Поляки, ибо городъ—Судомиръ, понынѣшнему Сендомиръ, на Вислѣ, на половянѣ разстоянія между Краковомъ и Варшавою.

чтобы всё міряне изв'єстнаго духовническаго округа непрем'єнно обязаны были ходить на духъ къ своимъ духовникамъ (чего, в'ёроятно, не было и въ Греціи), но что всякій воленъ быль и помимо ихъ выбирать себ'є въ духовники кого хот'єлъ изъ лицъ, им'єющихъ права духовничества (не им'єя за т'ємъ права оставлять духовника разъ избраннаго).

У насъ въ Россіи духовники были не изъ одпихъ монаховъ, но и изъ бълыхъ священниковъ; слъдовательно—въ однихъ округахъ духовниками были первые, въ другихъ вторые. Въ какіе именно округа преимущественно или обыкновенно назначались первые, въ какіе вторые, относительно этого пока мы вовсе не имъемъ свъдъній.

Правила объ исповёди, читаемыя въ нашихъ каноническихъ сочиненіяхъ домонгольскаго періода, касаются отчасти духовныхъ отцовъ, отчасти казуистическихъ случаевъ, главнымъ же образомъ епитимій, которыя должны быть налагаемы на кающихся.

Если отецъ духовный, пишетъ митр. Георгій, уйдетъ далеко, не передавъ своихъ духовныхъ дѣтей другому, то они сами имѣютъ право нскать себѣ другаго духовнаго отца (§ 16).

Если отецъ духовный, пишеть онъ же, умирая передасть своихъ дътей духовныхъ другому, который имъ нелюбъ, то имъютъ право сами найти себъ духовнаго отца, ибо показніе дъло вольное (§ 18).

Если у кого будеть, пишеть онъ же, духовный отець лють или невъжа, то, отпросившись у него, можеть идти къ другому каяться, а если не отпустить, то не можеть самь оставить его (§ 27). У Кирика относительно сейчасъ сказаннаго случая читаемъ слъдующее наставленіе, преподанное епископомъ Иліей и нівсколько оригинальнымъ образомъ дозволяющее гръхъ обмана въ томъ самомъ случав, когда дъло идеть объ исповедании греховъ: «если кто захочеть отъ своего духовнаго отца придти въ тебъ, то скажи ему: отпросись у него; а если онъ не захочеть гиввать своего духовнаго отца, то прими его на исповъдь тайно и скажи ему: бери у него (духовнаго отца) молитву и дарокъ ему дай, какъ и прежде, а ко мив ходи на духъ тайно и слушай меня, ибо если будешь и у одного и у другаго духовнаго отца однимъ и темъ же, то нетъ тебе пользы» (у Калайд. стр. 202, § 20, у Павл. сов. 61). Въ наставленін этомъ не совсёмъ понятно, что значить брать у духовнаго отца молитву, которая бы не давала ему подозръвать, что его сынъ духовный имветь другаго духовнаго отца.

У митр. Георгія читаются сл'ёдующія два правила, составляющія отв'єты на вопросы казуистическіе:

Брата роднаго можно принимать на исповедь (§ 19).

Мужу съ женой можно каяться у одного духовнаго отца (§ 22). Покаяніе, смотря по степени грёховности кающагося, должно сопровождаться большею или меньшею епитиміей, «для заглажденія неправды грёха и для побёжденія грёховной привычки» (Простр. Катих.). Въ древнее время, какъ дають знать свидётельства, не было дёлаемо нынёшняго послабленія и епитиміи были налагаемы на кающихся или обыкновенно или наибольшею частію і).

У митр. Георгія и у Кирика въ Вопрошаніи говорится объ епитиміяхъ за многіе гръхи. Не представляя всего, находимаго у нихъ, списка епитимій, что было бы безцъльно, укажемъ особенности.

Относительно человъка новопокаявшагося, т. е. который никогда не бываль на исповъди и пришель въ первый разъ, митр. Георгій предписываеть: «да хранить епитимью 40 дній, ни ядя ни мяса ни масла и по 40 дніи дати ему въ субботу и въ недълю мяса и рыбы» (§ 129).

Относительно наложенія епитиміи на тяжкаго грѣшника у Кирика предписывается: не налагать на него тотчась же должной епитимів, но сначала что либо малое, и когда обучится, то постепенно прибавлять ему, но не отягчать вдругь (у Калайд. стр. 201, § 10, у Павл. соl. 59).

На вопросъ: какъ поступать въ томъ случав, если человъкъ будеть въ большой епитиміи, а соберется въ дальній путь, Кирикъ получилъ отвъть: разръшень отъ епитиміи и молитву разръшительную дать, но пусть разръшенный соблюдаеть положенную на него заповъдь; если человъкъ пойдеть на войну или разболится, то дать ему причастіе (у Калайд. § 11, у Павл. col. 59).

Тоть же Кирикъ спрашиваль: можеть ли жена помогать мужу нести епитимію и мужъ жень, и получиль въ отвъть: весьма можеть по доброй воль, ибо какъ могуть дълать сіе другь другу и брать брату <sup>2</sup>), такъ и супруги между собою» (у Калайд. стр. 194 нач., у Павл. соl. 50).

<sup>1)</sup> Покаяніе безъ епитимін называлось чистымъ, епитимія иначе называлась канономъ, — Описан. Сунодд. ркпп. Горск. и Невостр. Отд. III, ч. I, № 374, стр. 177.

<sup>3)</sup> Въ сборникахъ читается правило: «Аще кто възметь мьзду, хотя зань (съ кого взялъ) поститися»... (Волокол. ркп. № 566 д. 125 об.), показывающее, что въ старое время былъ обычай нанимать другихъ нести за себя епитими (въ правилѣ предписывается, что нанявшійся поститься столько же долженъ поститься за себя, а взятую изду раздать нищимъ, иначе будеть осужденъ).

Тоть же Кирикь спращиваль у епископа Нифонта мивнія о написанномь въ одной найденной имь заповёди, что 10 литургій избавляють отъ епитиміи 4-мівсячной, 20 отъ 8-мівсячной, а 30 отъ годовой і). Ему отвівчено было, что ваповёдь непріемлема, ибо иначе богатые люди только давали бы служить за себя литургій, а сами бы не отрекались отъ грівховъ нимало (у Калайд. стр. 189, у Навл. соl. 44) і).

У митр. Георгія написано: если кто смісится съ женою въ пятницу, въ субботу и въ воскресенье и зачнеть, то родившійся будеть или ворь или разбойникь или блудникь, а родители да примуть двухлітнюю епитимію и поклоны по 100 на день (§ 108). Но когда Кирикъ прочель это епископу Нифонту, какъ найденное въ нівкоторой заповіди, то епископъ сказаль, что книги, въ которыхъ пишется подобное, стоить сжечь (у Калайд. стр. 188 fin., у Павл. соl. 44).

Между гръхами, за которые налагаются епитими, нъкоторые указывають темныя стороны и пороки правовъ времени; таковы: убійство или продажа поганымъ челядина (митрр. Іоаннъ и Георгій; по послъднему, епитимія какъ разбойнику), продажа матерями дътей (митр. Георгій), ношеніе женщинами дътей на молитву вмъсто своихъ священниковъ къ латинскимъ, а также ношеніе ихъ въ случаяхъ бользии не на молитву къ священнику, а на леченіе къ волхвамъ (Кирикъ), хожденіе 1-го января на коляду по обычаю поганыхъ (митр. Георгій).

(Въ рукописяхъ сохранилось не малое количество чиновъ или послъдованій исповъди. Нѣкоторыя изъ этихъ послъднихъ отличаются такою необыкновенною тщательностію въ перечисленіи видовъ блуда, что человъкъ не совершенно развратный и не занимающійся развратомъ спеціально и такъ сказать научно объ очень многихъ изъ сихъ видовъ только и увнаеть ивъ подобныхъ послъдованій. Вина за эти, истинно соблазнительныя послъдованія, представляющія собою источникъ къ изученію византійскаго разврата з), никоимъ образомъ не должна быть возлагаема на церковь, какъ на таковую. Послъдованія составлены разными частными духовниками и не получали ни малъйшей аппробаціи церкви. Между духовниками, нътъ сомнънія, пользовались особою сла-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Который действительно быль ужасень и о которомы нёсколько мы скажемы ниже.



¹) Читается это въ Сунод. ркп. по Опис. Горск. и Невостр. № 374 д. 260 об., въ Волокол. ркп. № 566 д. 481.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ одной ркп. Тронцкой Лавры,—№ 214 л. 446, правило о пѣніи литургій виъсто епитиній усволется Іоанну Постнику.

вой тв, которые отличались подробностью разспросовъ на исповеди, что принималось за строгость. Это должно было возбуждать между ними соревнование какъ можно болбе отличаться требуемымъ качествомъ, и вотъ — произведенія корифеевъ (воображаемыхъ) по части исповеди мы и имеемъ въ нашихъ последованіяхъ. Что касается до людей, мижнія которыхъ могуть быть до ижкоторой степени принимаемы за выражение собственных взглядовъ перкви, то у нихъ находимъ мы совсемъ противное. У діакона Петра, хартофилакса Константинопольской церкви конца XI въка, по своему сану хартофилакса представлявшаго собою какъ бы уста патріарха Константинопольскаго, въ каноническихъ отвътахъ на вопросы неизвъстнаго, читаемъ вопросо-отвътъ: «Исповъдаясь Богу, долженъ ли я вспоминать и счислять всв грвхи, которые сдвлаль?—Никовмъ образомъ, и особенно если согръшилъ тъломъ и блудомъ, ибо когда хочешь ты припомнить такой-то и такой-то гръхъ, оскверняется твоя душа; поэтому, хорошо по подобію мытаря говорить: Боже, милостивь буди мев грешному, — у Ралли и П. V, 373 fin.).

#### Бракъ (и брачное сожитіе).

Христіанскій бракъ, подобно тому, какъ было въ Греціи и вездѣ, не могъ скоро утвердиться у насъ въ народной массѣ ¹), и со всею въроятностію слѣдуетъ думать, что въ семъ отношеніи она полуязычествовала болѣе продолжительное время, чѣмъ въ какомъ-нибудь другомъ. Сначала послѣ принятія христіанства оставалось въ своей собственной формѣ и въ своемъ собственномъ видѣ языческое многоженство; затѣмъ, когда совокупными усиліями церкви и государства было уничтожено оно, что впрочемъ случилось весьма не скоро, въ народѣ остался обычай вступать въ браки или брачныя сожитія безъ церковнаго вѣнчанія, произвольно расторгать браки и заключать новые. У митрр. Іоанна и Георгія дается знать, что простой народъ нашъ считаль церковное благословеніе браковъ назначеннымъ и нужнымъ только для князей и бояръ, для себя находя довольнымъ и одно соблюденіе языческихъ обрядовъ—гудѣніе и плясаніе. Не знаемъ, былъ ли заимствованъ этотъ взглядъ нашимъ народомъ у Грековъ, у которыхъ ко

<sup>1)</sup> Въ Греціи христіанскій бракъ не входиль въ общій и обязательный обычай до конца IX въка (не говоря о рабахъ, о ксторыхъ ниже), си. новеллу импер. Льва мудраго у *Цахаріе* въ Ius Graeco-Romanum, III, 185.



временамъ нашего христіанства остался обычай соединять браками безъ церковнаго в'внчанія рабовъ, или образовался у него самостоятельно; но прим'връ Грековъ въ отношеніи къ этому браку рабовъ даеть все право предполагать, что своего языческаго обычая народъ держался у насъ весьма долго: въ Греціи обычай соединять браками рабовъ безъ церковнаго в'внчанія оставался не мен'ве, какъ до XIII в'вка 1).

Относительно вънчанія браковь въ Греціи съ древняго до настоящаго времени было и есть, а у нась въ следъ за Гредіею въ древнее и старое время было такъ, что священники вънчали ихъ не иначе, какъ по особымъ каждый разъ (на каждый отдёльный бракъ) дозволеніямъ епископовъ, выдававшимся письменно (эти записки, содержавшія дозволеніе, у Грековъ назывались и называются βούλλα, что значить собственно печать, а въ приложени къ письменному оффиціальному акту-актъ, снабженный печатью, а у насъ въ старое, а въроятно-и въ древнее, время назывались «вёнечными внаменами» отъ того же значенія слово внамя, что βούλλα, т. е. печать, cfr Слов. Восток. подъ сл. знаменати). Происхождение обычая такъ дълать греческие канонисты и толкователи чиновъ и обычаевъ церковныхъ объясняють темъ же, чвиъ - происхождение обычая ставить особыхъ духовниковъ. Но двиствительной причиной происхожденія обычая должно быть считаемо совсемъ другое, а именно — чтобы приходские священники по злоупотребленію и по нев'єжеству не в'єнчали браковъ въ недозволенныхъ степеняхъ родства (Въ позднъйшее время вънечныя знамена выдавались у насъ не исключительно самими епископами или не исключительно въ ихъ только домахъ ихъ чиновниками, но и чрезъ протопоповъ увздныхъ соборовъ. Причиной сего, очевидно, было то, что у нась, при крайней обширности епархій, обращаться всёмъ непосредственно къ самимъ архіереямъ было бы весьма затруднительно. А такъ какъ эта причина существовала въ періодъ домонгольскій нисколько не менте, а еще значительно болте, чтыт въ последующее время: то необходимо думать, что такъ было и въ сей періодъ или съ самаго перваго времени).

Въ Греціи обрученія утверждались посредствомъ міны енколпіемъ между женихомъ и невістой (или ихъ родителями?), см. у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Έγκόλπιον, также Миклошича Acta Patriarchat. Constantinop. I, 485, 496; II, 49, 50, 115, 212.—Браки князей и, віз-

¹) У Радан и П. V, 400 (относительно XI—XII ibidd. 371, 443, и П. 500 fin.).



роятно, людей богатых у нась, какъ было и въ Греціи, вѣнчали епископы. — Относительно языческаго вѣнчанія, которое болѣе или менѣе долгое время оставалось и въ христіанствѣ (у нѣкоторыхъ), въ одномъ обличительномъ словѣ читается не вполиѣ вразумительное: «благоуханья воня, имже въ лѣсѣ или въ поли вѣнчаются человѣци и по удесомъ тычються», — въ Лѣтописи занятій Археогр. Комиссіи, вып. 1, статья Пыпина: «Для объясненія статьи о ложныхъ книгахъ», стр. 31. О чествованіи Славянами язычниками (и двоевѣрцами) на пирахъ свадебныхъ фаллоса см. у Тихопр. въ Лѣтт. т. IV, Смѣсь, стр. 92.

Правила, читаемыя въ каноническихъ сочиненіяхъ періода домонгольскаго, касаются:

## 1. Втораго и третьяго браковъ.

Если у показльника ') или у простца умреть жена, говорить митр. Георгій, и онъ пожелаеть взять вторую жену законную (а не наложницу), то (бракъ) вънчается (§ 45).

Кто возьметь третью жену или возьметь вторую, разведшись съ первой, говорить онъ же, то не вънчается (§ 47).

Если кто возьметь третью жену, говорить митр. Іоаннъ, и священникъ благословить вёдая или не вёдая, то да извержется (Русски. Достопп. I, 95, у Павл. col. 9). Правило—непонятное въ отношенів къ невъдающему священияку, но въ отношения къ браку оно хочетъ сказать то, что третій бракъ отнюдь не вінчается (если невідівніе понимать не какъ невъдъніе того, что извыстное лицо вступаеть въ третій бракъ, а какъ невідініе того, что кто бы то ни было вступающій въ третій бракъ отнюдь не долженъ быть вінчаемъ, то за это свое невъдъніе священникъ признается заслуживающимъ наказанія. Вальсамонъ на предложенный ему вопросъ: сельскій нев'єжественный священникъ зная благословившій третій бракъ заслуживаеть ли прощенія, отвіналь: не знающій факта заслуживаеть по законамь прощенія, а не знающій закона не получаеть прощенія,—у Ралли и П. IV, 495. У Герберштейна въ латинскомъ переводв Правила митр. Іоанна нетъ слова: «вёдая» и возможно, что оно есть какъ-то случившаяся нелецая вставка).

<sup>1)</sup> Что такое покандыникъ, см. первой полов. тома стр. 465.

## 2. Благословнаго расторженія браковъ и разводовъ.

Если мужу жена не дасть ножниць, говорить митр. Георгій, то не должно постригать его въ монахи, тоже и жент (§ 57), т. е. одинъ изъ супруговъ не можеть быть постриженъ въ монашество, если другой не изъявить на это согласія.

Законнымъ поводомъ къ разводу епископъ Нифонтъ у Кирика признаетъ прелюбодъяние одного изъ супруговъ. Затъмъ, если мы понимаемъ его ръчь, не совсъмъ вразумительную въ рукописяхъ, онъ допускаетъ разводъ еще въ томъ случат, когда произойдетъ великое зло между мужемъ и женою, такъ что они не въ состоянии будутъ терпътъ другъ друга, когда мужъ надълаетъ много долговъ и для ихъ уплаты начнетъ грабить одежду жены или когда онъ начнетъ пропиватъ ее или, наконецъ, когда вообще случится что нибудъ подобное. При всемъ этомъ онъ поставляетъ условіемъ то, чтобы зло считалось достаточной причиной къ разводу только послѣ трехлѣтняго его продолженія (у Калайд. стр. 192, у Павл. соl. 48).

# 3. Супружескаго цъломудрія или воздержанія супруговъ въ нъкоторыя времена отъ плотскаго смѣшенія.

Кирикъ спрашивалъ епископа Нифонта: вступившіе въ бракъ могуть ли совокупляться въ ночь, слёдующую послё брака, такъ какъ они причащались (при совершеніи брака,—см. ниже чинъ вёнчанія). Нифонтъ отвёчаль, что могуть, ибо—говорить—святые отцы, которые велять имъ причащаться (при бракё), могли бы написать и запрещеніе, если бы находили его нужнымъ (у Калайд. опущено, у Павл. соl. 43) 1).

Митр. Георгій предписываеть воздерживаться супругамъ другъ

<sup>1)</sup> Въ Греціи твердо держались того инвнія, что новобрачные, поелику въ день брака они причащались, должны воздерживаться первую ночь отъ супружескаго совокупленія,—Вальсамонъ въ Ответахъ Марку Александрійскому, у Ралли и П. IV, 457 (отв. 11), сіт въ Пидаліоне прим. къ 13 пр. 6-го всел. соб., Закинеск. изд. стр. 230 (Отсюда, по всей вероятности, происходить болгарскій обычай, не знаемъ — общій или местный некоторыхъ месть, чтобы первую ночь после брака спаль съ новобрачною не новобрачный, а дружка, — долженствующій, подразумеваєтся, оберегать пеломудріе новобрачной отъ новобрачнаго).

отъ друга во весь великій пость, а если не могутъ, то по крайней мъръ первую и послъднюю недълю (§§ 7 и 64). Но Нифонтъ у Кирика возстаеть противъ строгости этого предписанія и говорить, что они должны воздерживаться только въ одну недълю Пасхи, въ которой всъ дни какъ воскресенье. При этомъ Нифонтъ строго осуждаетъ тъхъ, которые считаютъ должнымъ отказывать въ причастіи супругамъ, не воздержавшимся въ великій пость (у Калайд. опущено, у Пасл. соl. 37—38).

Затъмъ, митр. Георгій предписываеть воздерживаться оть смѣшенія въ пятницу, субботу и воскресенье, въ Господскіе праздники и нарочитыхъ святыхъ (§§ 13 и 108). О дѣтяхъ, зачатыхъ въ пятницу, субботу и воскресенье, онъ говоритъ, что они будутъ или татями или разбойниками или блудниками (§ 108).

Относительно воздержанія, когда одинъ изъ супруговъ или оба приступають къ причастію, митр. Георгій (§§ 8 и 13) и епископъ Нифонтъ у Кирика (Калайд. стр. 188, у Павл. соl. 43) предписываютъ воздерживаться ночь передъ причастіемъ и ночь послѣ причастія. Архіепископъ Илія у Кирика полагаетъ довольнымъ требовать воздержанія въ одну только первую ночь (у Калайд. опущено, у Павл. соl. 61).

Относительно смѣшенія съ женами родившими митр. Георгій предписываеть воздерживаться пока онѣ нечисты, т. е. въ продолженіе 40 дней (§ 13), а епископъ Савва у Кирика совѣтуеть переждать по крайней мѣрѣ 8 дней, подвергая не соблюдающихъ сего епитиміи (у Калайд. стр. 200, § 24, у Павл. соl. 57).

(У митр. Георгія есть правило относительно времени совершенія браковъ, именно — относительно ихъ вѣнчанія въ масляную недѣлю. Но оно читается въ рукописяхъ такъ, что само себя уничтожаетъ. Въ однѣхъ: въ масленую недѣлю творится бракъ; въ другихъ: въ масленую недѣлю не творится бракъ,—§ 30).

Въ каноническихъ сочиненіяхъ нашихъ домонгольскаго періода не находимъ указанія на одинъ замѣчательный древній обычай, относящійся къ вѣнчанію браковъ. Именно—если вѣнчались лица, находив-шіяся въ супружескомъ сожитіи прежде брака и если они имѣли дѣтей, прижитыхъ до него, то послѣднія становились при вѣнчаніи вмѣстѣ съ ними и такимъ образомъ привѣнчивались. Въ 1187 г. возвратился изъ плѣна Половецкаго князь Владимиръ Игоревичъ, сынъ Игоря Святославича Новгородъ-Сѣверскаго, попавшій въ плѣнъ вмѣстѣ съ отцомъ въ томъ походѣ, который воспѣвается въ Словѣ о полку Игоревомъ; въ плѣну онъ женился безъ христіанскаго вѣнчанія на Половецкой княжнѣ, дочери князя Кончака; когда онъ возвратился домой, то былъ

обвънчанъ христіанскимъ бракомъ и при этомъ привънчано было указаннымъ способомъ дитя, которое родилось у него до вънчанія: «приле Володимеръ изъ Половець съ Кончаковною-читаемъ въ Ипатской лътописи-и створи свадбу Игорь сынови своему и венча его и съ ветятемь» 1). Въ одномъ поздивищемъ сборникъ читаемъ между другими правилами: «достоить всякому вънчатися, аще и дъти будуть (рожденныя до вынчанія), да входять въ церковь 2). Весьма в'вроятно, что этоть обычай привънчиванія заимствовань нами оть Грековь; но во всякомъ случай онъ быль, подобно намъ, у Сербовъ. Св. Савва сербскій, бывъ поставлень въ архіепископы, послаль по стран' протопоповъ для вънчанія христіанскимъ бракомъ супружествъ, которыя были заключены безъ вънчанія, что было въ Сербіи первоначально такъ же обычно, какъ и у насъ; при этомъ онъ повельль, чтобы «всь льти. елицы бъху рождени отъ нихъ безъ благословенія законнаго, совокупивше ихъ подъ окрилъ родителю своею, тако вънчаху ихъ по елиному когождо ихъ 3).

Въ древнее время у насъ не было соблюдаемо никакихъ правилъ относительно возраста, когда вступать въ бракъ юношамъ и когда выдавать за мужъ дъвицъ '). Примъры, представляемые лътописями, недостаточны для ръшенія вопроса о среднихъ принятыхъ возрастахъ, если только такіе возрасты были. Женились, какъ кажется и весьма въроятно, не позднъе 19 лътъ, а самый ранній извъстный возрастъ женитьбы у князей 10 лътъ (10-ти лътъ женатъ князь Константинъ Всеволодовичъ Ростовскій въ 1196 г.). Выдавали за мужъ дъвицъ въроятно не позднъе 17 лътъ, а самый ранній извъстный возрастъ замужества княженъ 8 лътъ (8-ми лътъ выдана за мужъ, т. е. именю выдана за мужъ, а не обручена только, сестра помянутаго Константина

<sup>1) 2</sup> изд. стр. 443 fin..

<sup>\*)</sup> Волоколанская ркп. № 566 л. 114 об. fin..

<sup>3)</sup> Живот светога Симеуна и светога Саве написаю Доментијан, изд. Даничичемъ,—Бѣлградъ 1865, стр. 244. Сfr нашу книгу Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей Болгарской, Сербской и Румынской, стр. 453.

<sup>•)</sup> Въ Греціи импер. Левъ философъ установиль, чтобы юноши вступали въ бракъ не ранве 15 летъ возраста, а девицы—13 (у Радли и П. І, 285), что потомъ подтвердилъ импер. Алексей Комнинъ, ibid. V, 285, cfr Вальсамона ibid. IV, 484, 'Ερώτ.-'Απόχρ. 50). А обычай, какъ даютъ знать примеры, считалъ брачнымъ возрастомъ для юношей 12-летній, см. житіе Доровея новаго, принадлежащее Іоанну Евхантскому, въ Патр. Миня t. 120, р. 1053, § 3.

Верхуслава Всеволодовна въ 1187 г.) 1). Въ простомъ народъ, у котораго браки заключаются по козяйственнымъ разсчетамъ, выдавать за мужъ дъвицъ, представляющихъ собою работницъ въ домахъ родителей, въроятно, такъ же, какъ и теперъ, старалисъ какъ можно позже, а женитъ сыновей, дабы чрезъ сіе пріобрътать въ дома работницъ, въроятно, старались, какъ это было и въ позднъйшее время до указовъ о возрастъ, какъ можно ранъе (Я самъ зналъ женщину, которая, имъя около 19—20 лътъ, вышла за мужъ за мальчика, которому было не болъе 10 лътъ: весьма долгое время супругъ ея игралъ съ ребятишками и весьма долгое время она трепала его за волосы, когда съ игръ онъ возвращался домой мокрый и оборванный).

Превній чинъ обрученія и візнчанія, читаемый въ рукописяхъ. представляеть не мало отличій оть нынёшняго нашего. Воть эти отличія по Сунодальнымъ служебникамъ XIV віка. 1. Замівчается, что священникъ беретъ перстни и отдаетъ ихъ обручаемымъ (золотой жениху, жельзный невьсть), а они передають ихъ другь другу, но не сказано, что при этомъ священникъ произноситъ: «обручается рабъ Божій..., обручается раба Божія». 2. При пініи 127 псалма: «Блажени вси боящися Господа» не показано припава: «слава Теба, Боже наша, слава Тебь. 3. Нътъ вопросовъ жениху и невъсть: «имаши ли пропзволеніе благое» 2). 4. Не сказано, что при возложеніи в'янцовъ на главы жениха и невъсты священникъ произносить: «вънчается рабъ Божій..., вънчается раба Божія», а только: «Господи Боже нашъ, славою и честію вѣнчай»... 5. Чтенія апостола и евангелія не положено. 6. По Отче нашъ священникъ пріобщаеть бракосочетавшихся преждеосвященными св. дарами; после сего преподаеть имъ «общую чашу», относительно которой замёчается, что-когда все выпьють, «сткляницу сокрушають» 3). 7. Пвнія тропаря: «Исаія ликуй» и другихъ съ троекратнымъ обхожденіемъ вокругь налоя не положено; но посл'в общей чаши священникъ ведетъ бракосочетавшихся къ «лавицъ» (лавкъ) и. посадивъ ихъ на ней, произносить молитву, положенную на разрёше-

<sup>1)</sup> Въ Греціи полагалось, что тіру єптаєті усуаїха бектіру ёротос єїма, — у Радли и П. IV, 485 нач.. Но тамъ дівнцы, какъ и вообще на югів, развиваются гораздо скоріве нашихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Грековъ нѣтъ этихъ вопросовъ и до настоящаго времени, а у насъ они—со второй половины XVII вѣка (бывъ заимствованы изъ Малороссіи, которою въ свою очередь заимствованы отъ латинской церкви).

<sup>\*)</sup> О сокрушении сосуда у Грековъ си. у Дюк. въ Gloss. Graecit. подъсл. Потиросу.

ніе в'єнцовъ (Опис. Сунодд. ркпп. *Горск.* и *Невостр*. № 344, л. 124 об., стр. 19, и № 345, л. 76 об., стр. 24).

Вънцы, употребляемые при совершении браковъ, въ древнее и старое время не ръдко были у насъ деревянные, при чемъ дълалось такъ, что дерево покрывалось холстомъ и что по нему вънцы расписывались красками и украшались священными изображениями (Образцы можно видъть въ нъкоторыхъ музеяхъ. Въ музев Новгородскаго земства, теперь, кажется, уже исчезнувшемъ, было до 10 паръ вънцовъ изъ лубка и дубовой коры, см. Опись музея Новгор. земства, составл. Богословскимъ, Новгородъ, 1868).

#### Елеосвященіе.

Въ Греціи въ позднѣйшія времена явился обычай совершать таинство елеосвященія не только надъ живыми людьми, но и надъ тѣлами людей умершихъ. Отъ Грековъ обычай переходилъ къ Сербамъ, въ требникахъ которыхъ XV вѣка находимъ «Чинъ на освященіе масла умершіимъ инокомъ и бѣльцемъ» (Опис. Сунодд. ркпп. № 374 л. 112 об., стр. 165, гдѣ и о Грекахъ). Когда именно явился обычай у Грековъ—въ нашъ ли еще періодъ домонгольскій или уже послѣ и переходилъ ли онъ къ намъ, пока не имѣемъ свѣдѣній ¹).

# Погребеніе и поминки.

Поминовенныя службы по умершимъ называются паннихидами (παννυχίδες), что значитъ всенощное бдѣніе, тогда какъ службы поются не только не по цѣлой ночи, но и вообще не ночью. Должно думать, что несоотвѣтствующее времени и продолжительности службъ названіе перенесено на нихъ со всенощныхъ бдѣній, которыя совершались въ кимитиріяхъ на гробахъ мучениковъ, и перенесено, нужно думать, по тому побужденію, что, какъ говорить Нифонтъ у Кирика, «не грѣховъ бо дѣля поемъ надъ мертвыми, но яко надъ святыми» (у Калайд. стр. 183 fin., у Павл. соl. 36), т. е. чтобы посредствомъ названія выразить уваженіе къ умершимъ и чаяніе ихъ спасенія (cfr у Дюк. въ Gloss. Graecit. подъ сл.  $\pi$ αννυχίδες).

Греческая церковь отличается оть нашей Русской церкви одною

 $<sup>^1</sup>$ ) Отъ патріарха Константинопольскаго Никифора II, который скончался въ 1261-иъ году, сохранилось сочиненіе: Пері τῶν λεγόντων ὅτι χρή καὶ μετὰ τὸν θάνατον εὐχέλαιον ποιεῖν ἐν νεκρῷ,—Патрол. Миня t. 140 col. 805: а это весьма не далеко отъ нашего періода домонгольскаго.



особенностію касательно храненія останковъ людей умершихъ. У насъ зарывають покойниковъ въ землю и въ ней оставляютъ навсегда. Въ Греціи не такъ: сначала зарывають покойниковъ въ землю, а потомъ черезъ три года или черезъ другой опредъленный, немного меньшій, немного большій, срокъ кости ихъ выкапываютъ изъ земли и кладутъ въ особомъ помъщеніи—кимитиріи (хоцилтіром) или усыпальницъ.

Откапываніе и положеніе костей въ кимитиріи составляєть особый обрядь, служащій какъ бы продолженіемъ или довершеніемъ похоронь: призывается священникъ и при пѣніи имъ малой паннихиды кости изъемлются изъ земли; бывъ вынуты, онѣ обмываются водою и виномъ, слагаются въ небольшой ящикъ и вносятся въ церковь, гдѣ поется надъ ними заупокойная литургія и великая паннихида; послѣ этого относятся въ кимитирій. Сей послѣдній есть особый домъ или домикъ или сарай при церкви, въ которомъ имѣются, во-первыхъ, большая яма (по серединѣ) или большой ларь для ссыпанія костей людей бѣдныхъ, во-вторыхъ — шкапы съ ящиками или полками для костей людей богатыхъ, желающихъ хранить ихъ особо (на черепахъ дѣлаются надписи, кому они принадлежали и когда владѣльцы ихъ умерли).

Когда обычай сталь у Грековъ болье или менье общимъ обычаемъ, сказать не можемъ; но на Авонъ онъ явился или начался когда-то до второй половины XI въка, какъ это видно изъ вопросовъ Аоонскихъ монаховъ къ патріарху Константинопольскому Николаю Грамматику (1084-1111) 1). Относительно возникновенія обычая Афонцы дають знать, что у нихъ на кладбищахъ выкопано (приготовлено) извъстное число могилъ, что когда наполнятся вст могилы, они переносять останки изъ нихъ въ кимитиріи, чтобы освободить могилы для новыхъ покойниковъ, т. е. указывають на побужденія практическія. Въ позднъйшее время обычай получилъ значение повърки, не умеръ ли кто подъ клятвою архіерейскою или іерейскою. Если по прошествіи трехъ лѣть разрывали могилу и находили тѣло не разложившимся и надутымъ (тортахайос), то это считалось признакомъ, что человъкъ умеръ не разръшоннымъ отъ клятвы: призывался архіерей или священникъ для разръшенія и тъло снова зарывалось на нъкоторое время въ землю 2).

<sup>1)</sup> См. вопросы съ отвътами патріарха въ сочиненіи преосв. Порфиріа «Авонъ», III, стрр. 219 и 353 (въ греческомъ подлинникъ вопросы-отвъты напечатаны у Радии и П. IV, 417, а въ славянскомъ переводъ они въ Никоновской Кормчей,—гл. 54, но ни тамъ ни здъсь нашего вопроса-отвъта не читается).

<sup>2)</sup> Cfr у Дюк. въ Gloss. Graecit. подъ сл. торитачітац; о выняманія изъ

У насъ этотъ обычай вырыванія останковъ умершихъ изъ могиль принимаемъ былъ на болъе или менъе продолжительное время въ Печерскомъ монастыръ, къ чему было также практическое побуждение въ ограниченности его кладбищъ, находившихся въ его пещерахъ 1). Но чтобы онъ сколько нибудь распространался вообще въ Россіи, на это не имъемъ совершенно никакихъ указаній.

Въ Греціи еще и до настоящаго времени остается отчасти обычай хоронеть мертвыхъ безъ гробовъ, полагая тёло прямо въ землю. Въ древнее же время этоть обычай, какъ кажется, быль всеобщимъ. Покойниковъ, хоронимыхъ безъ гробовъ, приносять въ церковь, отпъвають и относять къ могиламъ на такъ называемыхъ кроватяхъ (та хραββάτια) или одрахъ, которые имъють совершенно одну и ту же форму съ нашими спальными кроватями. У насъ въ Россіи употребленіе гробовъ несомнънно восходить къ самому древнему времени 2). Весьма возможно однако, что и у насъ люди бъдные, и особенно въ ивстностяхъ безавсныхъ, гдв гробы были дороги, хоронились по обычаю греческому безъ нихъ. Въ Греціи и до настоящаго времени зарывають тела покойниковъ въ землю чрезвычайно мелко. Такъ было и у насъ въ древнее время, а нынёшній нашъ обычай зарывать тёла глубоко, введенный нарочитыми предписаніями правительства, — съ весьма недавняго времени (только съ начала прошлаго столътія).

Князья и вообще люди богатые хоронились у насъ такъ же, какъ и въ Греціи, въ мраморныхъ и вообще въ каменныхъ ракахъ или гробницахъ. Раки эти по своей формъ были тоже, что обыкновенные гробы, только несравненно ихъ болье. Онъ заранъе приготовлялись и поставлялись на назначенныхъ мъстахъ, тъла же покойниковъ, бывъ отпъты въ деревянныхъ гробахъ или безъ гробовъ, потомъ приносились къ нимъ и полагались въ нихъ (ибо носить раки какъ гробы при самыхъ погребеніяхъ было бы невозможно, по причинъ ихъ тяжести). Раки изъ простаго камня, по всей въроятности, приготовлялись у насъ дома, раки же мраморныя, нътъ сомньнія, привозились изъ Греціи 3).

э) Лѣтоп. подъ 1092 г. («продающен корсты» — продавцы гробовъ).
 э) Рака или гробница Ярославова до сихъ поръ сохраняется въ Кіевскомъ



зеням костей умершихъ на Авонъ см. Письма Святогорца, ч. І, взд. 2 стр. 106 sqq. (письмо 9), также Барскаю Путешествіе, изд. 1800 г. стр. 534 и Благовъиненсказо «Среди богомольцевъ», 2 изд. стр. 62.

<sup>1) 0</sup> существовани въ Печерскомъ монастыръ обычая откапывать тъла умершихъ см. во 2-мъ изданіи нашего сочиненія: Исторія канонизацік святыхъ въ русской церкви, стр. 207 sqq.

Тъла князей, а отчасти и вообще людей богатыхъ, погребались въ церквахъ, т. е. подъ церквами въ подпольяхъ. Раки или гробницы съ тълами не зарывались въ землю, а становились поверхъ земли и только замазывались 1). (Подполья подъ церквами назывались у насъ въ древнее время голубцами или голбцами 2), какъ доселъ называются въ иныхъ мъстахъ голубцами, въ другихъ голбцами подполья подъ избами. «Голубецъ» невольно напоминаетъ римскія колумбаріи (columbarium) или голубятни, какъ назывались у языческихъ Римлянъ кимитиріи или цеметеріи для храненія останковъ умершихъ. Съ немалою въроятностію можно предполагать, что тождество названій не случайное и что наше ведетъ свое начало изъ языческой древности).

# Правила относительно погребенія.

Если кто умреть покаявшись, предписываеть митр. Георгій, то пъть надъ нимъ въ ризахъ и творить по немъ сорокоустье (§ 72).

Если человъкъ, не будучи внъ ума, лишитъ себя жизни, предписываетъ онъ же, то не пъть надъ нимъ, но поврещи его (§ 93).

Нифонть говорить у Кирика, что умершихь безъ показнія онъ приказываеть иногда отпівать безъ ризъ, и это для того, чтобы другіе, видя сіе, убоялись (у Калайд. стр. 184 нач., у Павл. соl. 36).

Кирикъ спрашивалъ Нифонта: должно ли отпъвать младенцевъ, если они умругъ во время самаго крещенія, и получилъ во отвътъ: не гръховъ ради поемъ надъ мертвыми, но какъ надъ святыми, нбо должны всякаго христіанина считать за святаго, а Богъ судить всъмъ; должно пъть по нимъ и въ сороковой день (у Калайд. стр. 183 fin., у Павл. соl. 36).

Кирикъ сообщилъ Нифонту, что съ однимъ мертвецомъ погребли икону св. Михаила; послъдній не вельлъ выгребать, ибо — сказалъ — онъ (погребенный) есть христіанинъ (у Калайд. стр. 184, у Павл. соl. 37). Изъ этого видно, что общаго обычая погребать иконы съ умершими не было, но что частный обычай дълать это существовалъ.

Софійскомъ соборъ. Ея описаніе и рисунокъ у Фундукл. въ Обозр. Кіева, стр. 36 fin. (также въ Описаніи Кіевософ. собора).

<sup>1)</sup> Ипатск. 12т. подъ 1288 г. о гробнице кн. Владимира Васильковича, 2 изд. стр. 608.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Житіе Евфросиніи Полоцкой,—въ Пами. *Куш.-Безб.* IV, 174 col. 1, *преосв. Макарія* Археологич. Описаніе церкк. древностей въ Новгород'я I, 270 sub fin..

Мірскаго священника, предписываеть митр. Георгій, погребать въ башмакахъ, въ сорочкв и въ носкахъ безъ наколенковъ і), такъ же покаяльника и простца (§ 91). Что хочетъ сказать это предписаніе, не совсвиъ ясно; если не ошибаемся — то, что наколенки должны быть надеваемы только на умершихъ монаховъ, а священники мірскіе и міряне могутъ быть хоронимы и безъ нихъ. Причиной, почему наколенки считались нужными для монаховъ и не нужными для мірянъ, можетъ быть, было то, что на последнихъ надевалось «исподнее» платье, заменявшее наколенки, т. е. закрывавшее ноги, а первые хоронились безъ него въ однежь сорочкахъ.

По предписанію Нифонта, покойниковъ не должно отпівать по захожденіи или передъ захожденіемъ солнца, но когда оно еще высоко, ибо—говорить—погребаемый видить посліднее солнце до общаго воскресенія (у Калайд. стр. 184, у Павл. соl. 37).

Увъщание Нифонта погребать валяющися кости мертвыхъ мы привели выше.

# Правила относительно поминовенія усопшихъ.

Относительно заупокойных литургій въ продолженіе сорокоуста Нифонть у Кирика предписываеть: всегда служить эту литургію на трехъ просфорахъ: одна большая, дорная, изъ которой вынимается агнецъ и гдѣ мертвый не поминается, а другія двѣ за упокой (у Калайд. стр. 173, у Павл. соl. 24). Почему за упокой двѣ просфоры, а не одна, сказать не можемъ (Не потому ли, что заупокойными числами, какъ даетъ знать одно изъ правилъ, приводимыхъ ниже, считались чётныя?).

Митр. Георгій дівлаєть настоятельное увіншаніе относительно того, чтобы не півть нівскольких сорокоустовь за одинь разь: «се подобаєть відати, пишеть онь, аще попь возметь сорокоустье или два или три, да поеть первое одино, и потомъ (другое), а во едино двое сорокоустье не поеть; аще ли кто ослушаєтся кануновь и півти начнеть въ единь день, то сбереть себі гнівь Божій и пагубу на душу свою въ день страшнаго и праведнаго суда Божія; рече бо Господь: не можеть наемникь двіма господинома работати, то како попираєте Слово Божіе, не боящеся суда Божія и по своему изволенію творяще и инівхътому же учаще, о таковыхъ бо рече святое Писаніє: о горе вамъ мудрымъ и о семъ хитрымъ, и паки рече Господь: о горе вамъ, вожеве



<sup>1)</sup> О которыхъ см. ниже въ прим. къ уставу.

слѣпін, видяще слѣпи есте, слышаще не хощете разумѣти» (§ 162). Настоятельность увѣщанія и обличенія даеть знать, что въ Русской землѣ было слишкомъ обычно поступать вопреки должнаго. Требованіе митр. Георгія кратко подтверждаеть и епископь Нифонть у Кирика 1).

Въ воскресенье, предписываеть митр. Георгій, не должно пъть литургіи за упокой (§ 28).

Изъ Греціи перешолъ къ намъ обычай, чтобы еще при жизни давать пъть за себя сорокоусть 2). Митр. Георгій пишеть противъ этого обычая: если кто при жизни дасть пёть за себя сорокоусть, то не должно пъть (§ 58). Но Нифонть на вопросъ объ этомъ Кирика отввчаль: нельзя того желающимь запретить, ибо это делають ища спасенія своей душ'є; хотя ты и приводишь Георгія, митрополита Русскаго. написавшаго запрещеніе, а п'єть того нигді (т. е. Нифонть не зналь правиль митр. Георгія); впрочемь лучше бы имь было, если бы поручили надежному другу, чтобы исправиль послё смерти ихъ; когда берешь сорокоусть, то научи его, говоря: брать, добро бы тебъ не согръшать болье, ибо мертвые не гръшать (у Калайд. стр. 194 fin., у Павл. col. 51). У епископа Саввы Кирикъ спрашивалъ: если живой человъкь дасть пъть за себя сорокоусть, должно ли служить за него и посылать ему самому кутью? Епископъ отвъчаль ему: нъть бъды ъсть и пить ему освященное (у Калайд. ibid. стр. 199, у Павл. col. 56, такъ что человъкъ самъ себя поминаль). Какъ видно изъ нашихъ рукописей, вопросъ о сорокоусть за живыхъ и впоследствии занималь наше общество. Мивнія разділялись: одни защищали обычай, другіе напротивъ, и конечно-справедливо, осуждали его.

Относительно кутьи заупокойной Кирикъ пишеть: «Слышалъ а нъгдъ, что надъ кутьею за упокой нужно зажигать двъ свъчи или четыре или сколько бы ни было, но чёть («или колико хотяче ладно»), а за здравіе пять или три (вообще нечеть). Климъ (— одинъ изъчисла тъхъ, къ которымъ Кирикъ обращался съ вопросами) сказальмиъ на это: сколько хочешь—и за здравіе и за упокой, но безъ просфорь, ибо просфора проскомисается въ олтаръ и не кладется на

<sup>2)</sup> О существованіи въ Греціи обычая даже до настоящаго времени см. въ Индаліон'в прим'яч. къ толков. на 120 пр. Кареаг. соб..



<sup>1) «</sup>За того единого и пъніе и служба»— у Калайд. стр. 173, у Павл. соl. 24. — Въ одномъ позднъйшемъ исповъданіи священническомъ между другими гръхами: «или сорокоустья два или три во единомъ мъстъ пълъ буду»,—Опис. Сунодд. ркпп., Отд. III, 1, стр. 219.

кутью; въ Царыградъ въ монастыряхъ принесуть въ церковь вино, ладанъ, свъчи, просфоры, и несуть все на объдню въ олтарь, а на вечерню не носять кутьи, и канона не должно пъть, — канонъ поется на заутрени праздниковъ и безъ кутьи, а за упокой въ субботу; а освящать на блюдъ, кромъ сочива, все: горохъ, боръ (ячмень), сочевицу, ривифь (২০βίθι, горохъ), — на четыре части съ пшеницей и съ коноплями всыпать тъхъ овощей, которыя есть. Это написалъ я, — прибавляеть Кирикъ, — не для того, что должно дълать все это, а въдънія ради, когда что такое случится (у Калайд. стр. 180, у Павл. соl. 32).

Въ старое, а по всей въроятности и въ древнее, время у насъ особеннымъ образомъ погребали людей умиравшихъ несчастными и внезапными смертями, — удавленниковъ, утопленниковъ, замерзшихъ, вообще самоубійць и умиравшихь одночасно на дорогахь и на поляхь. Ихъ не отпъвали и не клали на кладбищахъ при церквахъ, а не отпътыхъ отвозили на такъ называемые убогіе дома, иначе-божедомы или божедомки и скудельницы, которые находились вий городовь на вспольяхъ. Эти убогіе дома были не что иное, какъ большія и глубокія ямы, иногда нивын надъ собой «молитвенные храмы 1), попросту-саран, вногда же, кажется, нъть. Въ эти ямы клали и бросали тъла и оставляли нхъ незасыпанными до 7-го четверга по Пасхв или до семика. Въ этоть послёдній посылались священники отпёть общую паннихиду 2), а граждане мужи и жены приходили «провожать скудельницы», принося съ собой къ паннихидъ канонъ или кутью и свъчи 3). Послъ паннехиды пришедшіе провожать скудельницы мужи и жены Бога ради засыпали яму съ телами и выкапывали новую. Странно, что съ самоубійцами смѣшивались несчастно или одночасно умершіе. Вѣроятно, что первоначально изъ последнихъ были полагаемы въ убогіе дома только тъ, которые оставались неизвъстними-кто они и откуда, полагались затёмъ, чтобы могли найдти и взять ихъ родственники (можеть быть, это позволялось родственникамь и въ позднейшее время).

Въ скудельницахъ или общихъ ямахъ имъли обычай погребать и всъхъ вообще во время общихъ большихъ моровъ. Но эти послъдни скудельницы устроялись или выкапывались не за городами

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соф. 2 лът. подъ 1474 г. и Псковск. 1 лът. подъ 1521 г.,—Собр. лътт. V, 294, и VI, 198.



¹) Опис. Сунодд. ркпп. Отд. III, 1, стр. 401, № 403, л. 133.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 377.

на пустыхъ мъстахъ, а при церквахъ на кладбищахъ, только при этомъ были выбираемы церкви, находившіяся на концахъ и окраинахъ городовъ <sup>1</sup>).

# Освященіе церквей.

Въ лътописяхъ читаются многократныя записи о великихъ освященахъ церквей (въ такомъ-то году такая-то церковь священа великимъ священемъ). Великое освящене предполагаетъ малое: подъ первымъ, какъ думаемъ, нужно разумъть освящене, совершенное самимъ архіереемъ (который самъ лично долженъ бы освящать и всъ приходскія церкви своей епархіи,—выше стр. 182); подъ вторымъ—освященіе, совершенное священниками съ присланнымъ отъ архіерея антиминсомъ.

Церкви ежегодно должны праздновать день своего освященія какъ свой большой годовой праздникъ (какъ день своего рожденія,—о чемъ выше). Въ древнъйшее время, какъ показывають записи въ святцахъ о дняхъ освященія Кіевскихъ церквей—Десятинной, Софійской и Георгіевской, это было у насъ соблюдаемо по крайней мъръ въ церквахъ важнъйшихъ. Въ послъдующее время, какъ дають знать свидътельства, это не вездъ было у насъ наблюдаемо и въ сихъ послъднихъ церквахъ. Епископъ Ростовскій Кириллъ 2-й, при своемъ вступленіи на каеедру въ 1231 году, ввелъ обычай этого ежегоднаго празднованія въ своей каеедральной церкви, а у прежде бывшихъ епископовъ Ростовскихъ, по словамъ лътописца, сего нъсть было 2).

Въ Уставъ митр. Георгія читается правило объ освященіи церквей, въ извъстныхъ въ настоящее время рукописяхъ Устава не имъющее конца: «аще будетъ церкви новопоставлена, то вечеръ и заутра отпъти ей (въ ней) канунъ во имя той церкви (молебенъ празднику или святому, которому она посвящена), и егда будетъ литургія, обойти

<sup>1) 0</sup> сихъ скудельницахъ см. Новгор. 1 лът. подъ 1230 г., также преосв. Макарія Описаніе церкк. древни. въ Новгородъ І, 138 fin., 159, 558 sqq.

<sup>2)</sup> Лаврент. лът. подъ 1231 г., 2 изд. стр. 436 fin.. Уставъ объ ежегодномъ празднованіи дня освященія церкви см. въ Опис. Сунодд. ркпп. № 372 л. 63, стр. 151. — Въ Малоруссіи и Бълоруссіи, по свидътельству Снегирева, день освященія приходской церкви до сихъ поръ составляетъ главный годовой праздникъ прихода, — Русскіе простонародные праздники, І, 176. — О маломъ освященіи см. Воскресенскую лътопись подъ 1287 г. (Полн. собр. лътт. VII, 179) и сfr что говоритъ о немъ Пидаліонъ въ прим. къ 7 пр. 6-го всел. собора, Закинеск. изд. стр. 329.

около всее церкви съ кресты въ ризахъ и внити въ церковь и створше октенья»... (§ 98).

Относительно положенія мощей въ новоосвящаемыхъ церквахъ въ томъ же Уставѣ предписывается: «церкви безъ мощіи не ставять, но мощи въ 4 столицы транезы вдолбше положать» (§ 53).

## Чинъ братотворенія.

Въ древнее и старое время у насъ быль обычай такъ называемыхъ побратимства и посестримства; именно два лица, — мужчина съ мужчиной, женщина съ женщиной или же мужчина съ женщиной вступали въ союзъ духовнаго братства съ целію и съ обещаніемъ братской любви и помощи. Союзы эти скрыплились и освящались нарочитымъ благословеніемъ церкви, что на церковномъ языкі называлось братотвореніемъ. Въ старыхъ потребникахъ нашихъ находимъ два чина братотворенія, --- краткій и пространный или простой и сложный. Первый состояль въ томъ, что священникъ читалъ надъ вступающими въ братство нёсколько молитвъ <sup>1</sup>). Второй чинъ представляетъ настоящее и довольно обширное последование. Священникъ становиль вступающихъ въ братство предъ одгаремъ, кладъ имъ руки на евангеліе, положенное передъ ними на налов, опоясывалъ ихъ однимъ поясомъ и давалъ имъ по свъчъ; затъмъ, самое послъдованіе: ектенія, молитва, чтеніе апостола и евангелія, ектенія сугубая, еще молитвы, Отче нашъ и пріобщеніе побратимовъ преждеосвященными дарами, наконецъ обвоженіе ихъ кругомъ налоя при пініи тропаря: «Господи приври съ небесе и виждь и другихъ 2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стр. 211, № 377, д. 61. Братотвореніе перешло въ намъ изъ Греців (ἀδελφοποιία,— Дюк. Gloss. Graecit. подъ симъ словомъ). Канонисты греческіе запрещаютъ совершать его монахамъ и говорятъ, что законы гражданскіе вовсе не признаютъ его за какой либо актъ юридическій,— у Радли и П. V, 370 в 400.



¹) Опис. Сунодд. рвпп. Отд. III, 1, стр. 145, № 371, л. 133.

# Прибавленіе къ главъ.

Посты и споры о нихъ у насъ.—Пища въ продолжение всего года и правила относительно ея.—Домашняя молитва.—Домашняя и личная святыня.

Существующіе въ православной церкви посты разділяются на дві категоріи. Св. четыредесятница и еженедівльные посты среды и пятка тотчасъ или вскорв послв своего появленія, что относится къ весьма древнему, первенствующему, времени, были канонически узаконены церковью какъ посты обще-и необходимо обязательные для всъхъ върующихъ или вообще введены были въ силу путемъ законодательнымъ '). Остальные посты-Рождественскій, Успенскій и Петровскій, по своему первоначалу также весьма древніе 1), ввелись и утвердились въ церкви не путемъ прямаго законодательства, а путемъ обычая. По сейчась указанной причинъ относительно второй категорів постовъ въ церкви весьма долгое время существовало разногласіе. Одни соблюдали ихъ, другіе не соблюдали, и не только не соблюдали, но даже укоряли и соблюдавшихъ. Сами соблюдавшіе также расходились между собой: одни соблюдали ихъ всё три, другіе не всё; въ отношеніи къ продолженію одни соблюдали ихъ такъ, какъ нынв, другіе сокращали до двънадцати дней, до шести, до четырехъ и даже до одного. Это разногласіе оставалось въ Греческой церкви во все время нашего періода домонгольскаго 3). Что касается до патріархата Константинопольскаго,

<sup>&#</sup>x27;) Апост. пр. 69, соборовъ — Лаодик. 50 и Гангр. 19, Діонисія Алекс. 1, Петра Алекс. 15.

<sup>2)</sup> Cm. y Bun. t. IX, p. 244, De jejuniis quatuor temporum.

<sup>3)</sup> Рѣчи о сихъ постахъ Анастасія Синанта, патріарха Антіохійскаго (VI в.), Анастасія, епископа Кесарін Палестинской (послѣ 920 г.), Никона Черногорца (конца XI—начала XII в.) и Өеодора Вальсамона (конца XII—начала XIII в.) си. у Ралли и П, IV, 419, 488, 565, 580, 589 sqq. А рѣчи о нихъ патр. Константинопольскаго Николая Грамматика, читаемыя въ двухъ его посланіяхъ на Аеонъ, къ проту Аеонскому и къ монахамъ Аеонскимъ, въ греческомъ подлинникъ съ русскимъ переводомъ см. у преосв. Порфирія въ сочиненіи: «Аеонъ», III, 205 sqq, 340 sqq (одно изъ посланій въ греческ. подлинникъ у Ралли и П. IV, 417, а въ

который долженствоваль быть для нась въ семъ случай примеромъ и образцомъ, то не о всемъ патріархать, а о самомъ Константинополь Өеологь Вальсамонъ сообщаеть, что въ последнемъ въ его время было: монашествующие и весьма многие изъ мірянъ соблюдали всь три поста и именно въ томъ продолжени, какъ нынъ; нъкоторие изъ мірянъ соблюдали два поста-Рождественскій и Петровскій, продолжая каждый изъ нихъ по четыре дни, а о постъ Успенскомъ не котъли и слышать 1). Какъ было у насъ съ сими постами въ періолъ домонгольскій, мы пибемъ свъдънія только за вторую половину XI в. и свъдънія какъ будто взаимно противоръчащія. Митр. Георгій въ своемь Уставъ бълеческомъ какъ будто даетъ знать, что въ его время были у насъ всв три поста, — что посты Рождественскій и Петровскій начинаемы были въ то же время, какъ и нынъ, но что постъ Успенскій если не у всёхъ, то у нёкоторыхъ былъ сокращенне. Говоря о всёхъ трехъ постахъ, митрополить ни одного изъ нихъ не предписываеть къ соблюденію, изъ чего и следуеть заключать, что уже всё три были соблюдаемы; что постъ Рождественскій начинаемъ быль съ 14 Ноября, это онь даеть знать темъ, что называеть его Филипповымъ (§ 4, - Ноября 14 ап. Филиппа); что пость Петровскій (§ 2) начинаемъ быль спустя неделю после Троицы, это видно изъ того, что говорить о бывшемъ у насъ обычав держать въ всехсвятскую недёлю мясопусть (§ 106), который очевидно предшествоваль посту; наконець, о сокращения Успенскаго поста если не всёми, то некоторыми, онъ даеть знать темъ, что считаетъ нужнымъ прямо сказать, сколько времени онъ долженъ продолжаться: «а къ Госпожину дню, — говорить онъ, — постятся 15 дней» (§ 14). Но другое находимъ въ Студійскомъ устав'в патр. Алексвя, который введенъ быль у насъ преп. Өеодосіемъ Печерскимъ вменно въ правленіе митрополита Георгія и подлинникъ котораго быль найденъ преп. Осодосіємъ именно у одного монаха, прибывшаго изъ Константинополя вмёсте съ симъ митрополитомъ. Въ Уставе говорится только о поств св. Филиппа и ничего не говорится о постахъ Петров-

<sup>1)</sup> Ibid. IV, 577. Патр. Николай Гранматикъ въ сейчась указанныхъ отвътатъ ионахамъ Асонский пишетъ о постъ Успенскомъ: «былъ прежде постъ въ это время (въ Августъ иъсяцъ), но перенесенъ, чтобы не совпадать съ бывающими въ это время постами языческими; однако и теперь еще иногіе постятся этотъ постъ (для избъжанія бользней)»,—у преосв. Порфирія стрр. 216 и 350 (у Ралли и П. стр. 419).



славянскомъ переводъ въ Никоновской Коричей, гл. 54; но есть разности въ редакціяхъ).

скомъ и Успенскомъ 1). Если въ извъстномъ въ настоящее время единственномъ полномъ спискъ Устава, относящемся къ періоду домонгольскому 2), нътъ пропуска, то будетъ слъдовать, что патріархъ Алексъй, а за нимъ и преп. Өеодосій принимали только одинъ пость, а затемъ, примиряя Уставъ съ показаніями Устава митр. Георгія. нужно будеть думать, что они держали у нась (какъ даеть знать последній) всё три поста, а другіе (согласно съ первымъ) одинъ пость. Со всею однако вероятностію следуеть предполагать, что въ Уставе патр. Алексва и въ его переводв Өеодосіевомъ было о поств Петровскомъ и что въ извъстномъ намъ спискъ перевода сдъланъ пропускъ, ибо объ этомъ поств говорится въ собственномъ словъ о постахъ преп. Өеодора Студита з), въ краткой Записи его устава, сдёланной въ самомъ Студійскомъ монастырѣ (см. выше стр. 371) 4) и въ уставѣ преп. Аванасія Авонскаго (выше ibid. прим.) 5). Что касается до поста Успенскаго, о которомъ есть въ собственномъ словъ Осодора Студита, но неть въ Записи и въ Уставе Аванасія Авонскаго, то весьма возможно, что о немъ въ Уставъ Алексъевомъ не было и что такимъ образомъ некоторые у насъ не только сокращали его, но в совсвиъ не соблюдали <sup>6</sup>).

Откуда явился у насъ помянутый выше мясопустъ, которымъ предваряемъ былъ постъ Петровскій и на который не находимъ ука-

¹) Опис. Синодд. ркпп. Отд. III, ч. 1, № 380, л. 205, стр. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сейчасъ указанномъ Сунодальномъ (а въ другомъ сохранившемся отъ періода домонгольскаго спискъ Устава—Типографскомъ содержится только часть богослужебная и нътъ части о жизни).

въ поученіи, надписанномъ Κατήχησις χρονική—поученіе временное, т. е. въ поученіи о временахъ года и о пищѣ въ разныя времена,—у Миня въ Ратг. t. 99, p. 1693.

<sup>\*)</sup> У Миня въ Patr. ibid., р. 1713, § 29.

<sup>5)</sup> См. въ Замъткахъ поклонника святой Горы, Кіевъ 1864 г., стр. 207.

<sup>•)</sup> Преп. Өеодоръ Студитъ говоритъ о постъ Успенскомъ особеннымъ образомъ и какъ будто предоставляетъ его произволенію людей: въ нарочитыхъ ръчатъ и предписаніяхъ о постахъ онъ говоритъ о трехъ постахъ — Рождественскомъ, Четыредесятницы и Апостоловъ, но потомъ мимоходомъ упоминаетъ и о постъ Успенскомъ, повелъвая соблюдать его, какъ носты Рождественскій и Апостоловъ (§ 11). Послъ Феодора Студита о постъ Успенскомъ говоритъ въ началъ Х въка, какъ о постъ соблюдаемомъ, оффиціальный актъ греческой церкви—такъ называемый Торос ток есоблюдаемомъ, оффиціальный актъ греческой церкви—такъ называемый Торос ток есоблюдаемомъ (Воспоминаніе церковнаго соединенія), написанный въ 920 году,—у Ралли и П. V, 8, въ Никоновской Кормчей л. 575 об., который ежегодно читался съ амвона въ Гюнъ мъсяцъ,—у Ралли и П. VI, 159.

заній въ церкви греческой, не можемъ сказать. Митр. Георгій, запрещая его, говоритъ: «нѣсть лѣпо подражати мясопусту другихъ по пянтикостіи чрезъ письмена святая, единъ бо мясопусть уставихомъ». Впрочемъ относительно произволящихъ прибавляетъ: «по волѣ лѣпо есть поститися и ненарокомъ по уставу, аки по преданію нѣкоему» (§ 106).

Еженедъльный пость среды и пятка представляль одну сторону, относительно которой въ позднъйшее время также произошли у Грековъ разногласія, вследствіе чего и у насъ въ Россін были о немъ споры, впрочемъ споры мъстные и немпогочисленные и вовсе не имъвшие какого нибудь особеннаго значенія, которое придають имь иные. Это именно-разпогласія у Грековъ, а у насъ споры, относительно того, по случаю какихъ правдниковъ отмънять постъ среды и пятка. Въ древнъйшее время постъ среды и пятка въ продолжение года былъ отывняемъ, во-первыхъ, на недвли отъ Пасхи до пятидесятницы, вовторыхъ-для праздника Рождества Христова 1). Въ это древнъйшее время не было другихъ Господскихъ праздниковъ, которые бы могли приходиться въ среду или пятницу, ибо сіи праздники были: Богоявленіе, Вознесеніе и Пятьдесятница и изъ нихъ Богоявленіе до второй половины IV въка было празднуемо (на Востокъ) вмъстъ и въ одинъ день съ Рождествомъ 2). Когда явились другіе Господскіе праздники, первымь въ числе которыхъ было Богоявленіе, отделенное отъ Рождества, то начали отмѣнять постъ среды и пятка и для нихъ и кромѣ самыхъ праздниковъ для такъ называемаго двънадцатидневья (бюбехаписосу) отъ Рождества до Богоявленія (какъ бы новая пятьдесятница). Затемъ стали отменять его для явившихся Богородичныхъ праздниковъ; а наконецъ, вполнъ или не вполнъ отмънять и для праздниковъ нарочитыхъ святыхъ и подобно двънадцатидневью еще для некоторыхъ временъ (недели Мытаря и Фарисея и сыропустная). Вмъсть съ симъ, какъ бы въ возмъщение за новыя отмъны, начали держать пость въ продолжение пятьдесятницы 3). Такое съ одной стороны расширеніе, а съ другой сокращеніе непоста совершалось не самою церковью и не способомъ законодательнымъ, а входило путемъ

¹) См. у Бинг. Vol. IV, pp. 76 м 258.

<sup>&</sup>quot;) Бинг. ibid. p. 69.

<sup>3)</sup> Постъ не совершенно полный не позднѣе какъ съ начала IX вѣка, ибо у преп. Өеодора Студита въ Κατήχ. χρον.: въ среды и пятки пятьдесятницы воздержаніе отъ мяса и сыра, за исключеніемъ преполовенія и послѣдней недѣли предъ Троицынымъ днемъ,—§§ 10 и 11.

частнаго и мѣстнаго обычая. А отсюда явились у Грековъ и разногласія, ибо одни отмѣняли постъ для одного количества праздниковъ, другіе для другаго, одни постились въ пятьдесятницу, другіе по древнему не постились и т. д. ¹).

У насъ въ Россіи нѣкоторыя правила относительно поста среды и пятка предписаль митр. Георгій въ своемъ Уставь былеческомъ, и именно-ничего пе говоря о праздникахъ, если они случатся въ эти дни, онъ даеть предписанія относительно времени пятьдесятницы, двізнадцатидневья и недёль Мытаря и Фарисея и сыропустной: въ среды и пятки пятьдесятницы, по его Уставу, пость въ смыслѣ воздержанія ослабляется.--яленіе лважны лнемъ, а не однажды, но въ отношеніи къ роду пиши-мясо только въ Преполовение и на Троицкой неделе, въ остальное же время рыба (§ 1); въ двенадцатидневье отъ Рождества до Богоявленія—мясо (§ 5); въ недёлю Мытаря и Фарисея мясо только тамъ, гдъ есть Армены, въ укоривну цълонедъльному посту которыхъ въ сію недълю положено отмънять пость ея среды и пятка (§ 6); въ недълю сыропустную-сыръ, но яденіе однажды днемъ (ibid). Въ отношенія къ пятьдесятницъ наша практика не согласовалась съ Уставомъ митр. Георгія и состояла въ томъ, что у насъ не держали поста во все ея продолженіе. Затьмъ, относительно праздниковъ у насъ утвердился тоть обычай, чтобы отмёнять пость для всёхъ праздниковъ Господскихъ и Богородичныхъ и для праздниковъ нарочитыхъ святыхъ, — Предтечи, апп. Петра и Павла, Іоанна Богослова, великомучениковъ Георгія и Димитрія и другихъ 2).

Ввелись ли у насъ наши порядки самовольно или взяты съ образца патріархата Константинопольскаго въ ту минуту, какъ мы приняли христіанство, сказать не можемъ. Какъ бы то ни было, но въ половинъ XII въка онъ представлялись несогласными съ порядками сего послъдняго. Большинство предстоятелей Русской церкви, а въ томъ числъ и митрополиты, смотръли на это несогласіе какъ на дъло безразличное, весьма похваляя тъхъ, которые въ виду патріархата Кон-

<sup>2)</sup> Наши обычаи указываются Никонсвскою лётописью въ разсказв о Поликарпе, игумене Печерскомъ,—подъ 1168 г., II, 168.



<sup>1)</sup> Сfr Руднева Разсужденіе о ересяхъ и расколахъ, стр. 52 (Патріархъ Николай Грамматикъ считаетъ разрѣшенною отъ поста недѣлю всѣхъ святыхъ, говоря, что думающіе иначе показываютъ совершенное невѣдѣніе законоположеннаго апостолами и отцами (у преосв. Порфирія стрр. 213 fin. и 438); но Вальсамонъ не говоритъ о сей недѣлѣ (у Ралли и П. II, 89 и IV, 487). По патр. Николаю въ сырную недѣлю не разрѣшено мясо; по Вальсамону—разрѣшено (ibid.).

стантинопольскаго ревновали о большей строгости, но не предпринимая мёрь и стараній къ тому, чтобы согласовать съ нимъ Русскую церковь 1). Но явился одинъ ревнитель сего соглашенія Русской церкви съ патріархатомъ Константинопольскимъ между епископами. Это былъ епископъ Ростовскій Несторъ, по всей вёроятности родомъ Грекъ, который въ 1157 г. предпринялъ попытку ввести въ своей епархіи относительно поста среды и пятка порядки Константинопольскіе. Попытка Нестора встрётила со стороны Ростовцевъ сопротивленіе; нашлись люди, которые и внижнымъ образомъ его препирали: и дёло кончилось тёмъ, что онъ былъ прогнанъ Андреемъ Боголюбскимъ съ каеедры 2). Епископъ отправился въ Константинополь къ патріарху (Лукѣ Хризовергу), который, оправдывая его, прислалъ Боголюбскому обстоятельное наставленіе относительно поста среды и пятка. Это наставленіе, пока извёстное, къ сожалёнію, въ спискахъ, очевидно, поврежденныхъ 3), есть слёдующее: Если случатся въ среду или пятокъ праздники Рождества Христова и Богоявленія, то мірянамъ ёсть мясо и все, а монахамъ молоко, масло коровье, сыръ и яйца; въ праздники Рождества Богородицы, Успенія, Срётенія и Преображенія, если случатся въ среду или пятокъ, разрёшаются мірянамъ и монахамъ масло деревянное, овощи, рыба и вино; въ два праздника Предтечевы и въ стантинопольскаго ревновали о большей строгости, но не предприничатся въ среду или пятокъ, разръщаются мірянамъ и монахамъ масло деревянное, овощи, рыба и вино; въ два праздника Предтечевы и въ праздники апп. Петра и Павла и Іоанна Богослова и другихъ нарочитыхъ святыхъ, если случатся въ среду или пятокъ, тоже самое, что и въ предыдущіе, но только въ томъ случать, если благословить и повелить епископъ '); въ двънадцать дней отъ Рождества Христова до Крещенія, въ недълю о Мытаръ и Фарисеъ, въ недълю сыропустную, въ недълю свътлую, въ недълю послъ Троицына дня и отъ свътлой нетъ по пять нестипи с постъ на по тарежно послъ процена до собтото сметрения. недъли до пятьдесятницы «поста, иже до девятаго часа не соблюдаемъ, но хотя яденія сыра и масла коровьяго отметаемся, стыденіемъ апостольскаго правила, то масло деревянное и другое къ сему и рыбу ъдимъ»; если отъ пасхи до Пятьдесятницы въ среду или пятокъ случится праздникъ Господскій или какого нарочитаго святаго, то «спра-

<sup>1)</sup> См. у Кирика въ Вопрошаній, у Калайд. стр. 194, у Павл. соl. 51.
2) Никон. літ. II, 161 и 184.
3) Посланіе въ Никон. літ. II, 180; именно о пості въ немъ стр. 187.
4) У преп. Феодора Студита въ слові о постакъ (Κατήχ. χρον.): въ Рождество Христово и Богоявленіе разрішаемъ на все (§§ 6 и 7); въ Преображеніе, Рождество Богородицы, Введеніе, Срітеніе, Успеніе, въ рождество и усікновеніе Предтечи и въ день апп. Петра и Павла разрішаемъ на масло и на рыбу (§§ 5 и 11); въ дпи мучениковъ и ієрарховь не разрішаемъ поста (§ 5).

шивай своего епископа и дѣлай такъ, какъ онъ велитъ». Этотъ указъ патріарха о постѣ среды и пятка, повидимому, долженъ былъ ввести у насъ порядки Константинопольскіе. Однако онъ этого не сдѣлалъ (какъ видно изъ дальнѣйшаго,—дѣло Поликарпово), и Русскіе остались при своихъ прежнихъ обычаяхъ.

Вследъ за Несторомъ, хотевшимъ примирить Русскую церковь или точнее-свою епархію Ростовскую съ патріархатомъ Константинопольскимъ, не совсёмъ понятнымъ образомъ явился проповёдникъ новаго ученія о пость среды и пятка, представлявшій собою совершенную крайность. Этоть пропов'ядникь явился въ томъ же Ростов'в и былъ преемникъ Несторовъ на епископской канедръ-Леонъ. Подъ 1164 г. льтопись Лаврентьевская сообщаеть: «въ тоже льто вста ересь Леонтіанская; Леонъ епископъ не по правдъ поставися Суждалю, Нестеру епископу Суждальскому живу сущу, перехвативъ Нестеровъ столъ, (и) поча (у) Суждали учити не ъсти мясъ въ Господскіе праздники въ среды и въ пятки ни на Рождество Господне ни на Крещевье». Учение столько крайнее, противоръчившее и тому, что предписывалъ патріархъ, естественно должно было показаться Ростовцамъ ересью. На его проповъдника собранъ былъ Андреемъ Боголюбскимъ мъстный церковноземскій соборъ, состоявшій изъ священниковъ и всёхъ людей и на немъ Леонъ былъ «уперть» выставленными отъ князя людьми 1). Оставпись при своемъ мнъніи, Леонъ, подобно своему предшественнику, хотъль перенести дъло на судъ патріарха, къ которому и отправился. Олнако въ Греція онъ быль обличенъ еще прежде, чвить дошолъ до патріарха 2). Съ какой стати Леонъ пропов'ядываль свое крайнее мивніе. возстававшее противъ только что преподаннаго наставленія патріарха, остается неизвестнымъ. Если онъ былъ Грекъ, что весьма въроятно, то нужно думать, что онъ опирался на какіе нибудь авторитеты и примъры, болъе для него убъдительные, чъмъ авторитетъ патріарха и что отправляясь къ последнему онъ хотель его переубълить: если же онъ быль Русскій, то нужно думать, что онъ дошоль по своего мивнія какимъ нибудь путемъ самостоятельнаго умствованія. Вообще, его поведение, именно-желание перенесть дело на судъ въ

<sup>2)</sup> Лавр. лът. ibid. Идя къ патріарху, Леонъ встрътилъ импер. Мануила, предъ которымъ былъ обличенъ, на какой-то ръкъ, — въроятно, на Дунаъ, когда Мануилъ шелъ войной на Венгровъ.



<sup>1) «</sup>Упре его владыка беодоръ», т. е. тотъ беодоръ или беодорецъ, который послѣ Леона поставленъ былъ въ епископы Ростовскіе и который, добивавшись архіепископіи, палъ въ борьбѣ съ митрополитомъ.

Константинополь и потомъ упорство, съ которымъ онъ отстаивалъ свое мнѣніе въ Грецін '), даеть знать, что онъ мнился имѣть за него какіято твердыя доказательства.

Черезъ четыре года послъ Леона въ 1168 г. дъло о постъ въ среду и пятокъ возобновилось въ Кіевъ. Митрополить Константинъ 2-й, прибывшій на Русь въ предшествующемъ 1167 г., запретиль и заточидъ игумена Печерскаго монастыря Поликариа за то, что этотъ совсвиъ разръшалъ пость въ меньшіе Господскіе праздники и въ праздники Богородичные и нарочитыхъ святыхъ, а также и въ продолженіе времени отъ Пасхи до Пятьдесятницы 2). Указанное значить, что игуменъ Печерскій относительно поста держался того обычая, который господствоваль у нась безь возраженій до епископа Ростовскаго Нестора. Такъ какъ невозможно предположить, чтобы въ случав принятія у насъ къ исполненію указа о постажь патріаршаго, адресованнаго къ Боголюбскому, воспротивился ему Печерскій монастырь, то изъ поведенія Поликарпа сабдуєть заключать, что указь не быль принять и что въ Печерскомъ монастырв продолжали держаться прежняго обычая вивств со всвии другими. Но если такъ, то представляется страннымъ поведеніе митрополита: ему, повидимому, должно было не нападать въ частности на Поликарпа, а издать общій указь, которымъ бы отмінялся существованній обычай и подтверждался указь патріарха. Въроятно, дъло было такъ, что митрополитъ, ръшившійся согласовать Русскую перковь съ патріархатомъ Константинопольскимъ, хотълъ начать введеніе новаго порядка съ монастырей и требоваль оть Печерскаго монастыря, чтобы онъ показалъ другимъ монастырямъ примъръ. Добился ли чего нибудь митрополить отъ Поликариа, остается неизвъстнымъ; по всей въроятности-нътъ. Виъстъ съ митрополитомъ стояли за Константинопольские обычаи два епископа-Черниговский Антоній, родомъ Грекъ, и Переяславскій, неизвістный по національности и по имени <sup>з</sup>). Первый хотёль ввести ихъ въ своей епархіи не между одними монахами, но и мірянами; но также потерпълъ совершенную неудачу: много возбраняль онь своему князю Черниговскому Святославу Всть мясо въ меньшіе праздники; но д'вло кончилось тімь, что онъ самъ быль прогнань княземь съ каеедры ().

Попытка митр. Константина никъмъ болъе не была возобновляема

<sup>1)</sup> Предъ императоромъ, Лавр. лът., ibid..

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лаврент. и Никон. летт. подъ 1168 г..

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Некон. авт..

<sup>4)</sup> Лаврент. лёт..

въ періодъ домонгольскій и дёло осталось такъ, т. е. въ прежнемъ положеніи, до временъ послемонгольскихъ.

Замечательную черту бывших у насъ споровъ о посте въ среду и пятокъ или точне возникавшихъ о немъ делъ составляетъ то, что предки наши, имъя порядки отличные отъ порядковъ Константинопольскихъ, воспротивились введенію у себя этихъ послёднихъ. Относительно мотивовъ сопротивленія мы не имбемъ прямыхъ указаній, а поэтому и не можемъ сказать ничего положительнаго. Со всею въроятностію слёдуеть думать, что такимъ мотивомъ было не нерасположение предковъ нашихъ къ посту, ибо человекъ подобный Поликарпу, игумену Печерскому, действоваль, конечно, не по сему побужденію. Изъ другихъ объясненій вфроятнійшимъ представляется намъ слідующее: предки наши вмъстъ съ христіанствомъ приняли отъ Грековъ или можеть быть оть Болгаръ извёстный порядокь относительно поста среды и пятка; впоследствім этоть порядокь оказался несогласнымь съ порядкомъ Константинопольскимъ; но предки наши видъли въ Греціи, а можеть быть-и въ самомъ патріархать Константинопольскомъ, не одинъ порядовъ Константинопольскій, но и многіе другіе; изъ сего вытекало для нихъ то заключеніе, что по отношенію къ посту согласіе съ Константинополемъ не обязательно, - что есть право держаться порядковъ и особыхъ отъ него: пользуясь симъ правомъ, они и хотыли твердо держаться порядка своего собственнаго, наслыдованнаго • отъ отцевъ и имъвшаго за себя голосъ ихъ отечественныхъ авторитетовъ 1).

Въ настоящее время посты содержатся у насъ (тѣми, кѣмъ содержатся) наибольшею частію такъ, что отъ нихъ остается почти одно имя. Дѣйствительный пость есть, во-первыхъ, не безразличное употребленіе всякой такъ называемой постной пищи, а именно извѣстныхъ предписанныхъ родовъ ея; во-вторыхъ и главное, есть воздержаніе отъ пищи, не вкушеніе ея ранѣе положеннаго времени, въ большемъ количествъ блюдъ (подачъ, перемѣнъ) и большее количество разъ противъ положеннаго. Въ простомъ народѣ различеніе родовъ постной пищи еще отчасти соблюдается; но поста въ смыслѣ воздержанія, въ смыслѣ неупотребленія пищи въ недолжное время и болѣе должнаго и простой народъ у насъ почти вовсе не знаеть, за исклю-



<sup>1)</sup> Разумбемъ слова преп. Осодосія Печерскаго въ посланіи къ вел. км. Изяславу: «егда ся приключить въ среду или въ пятокъ Господьскый праздникъ любо святьй Богородици ли 12 апостоль: то вжь месо» (Учен. Запис. П Отд. Ак. Н., кн. П, вып. 2, стр. 215 нач.).

ченіемъ рѣдкихъ отдѣльныхъ въ немъ людей, строго ревнующихъ о соблюденіи уставовъ церкви. Въ древнѣйшее время посты, какъ одно изъ важныхъ и совершенно обязательныхъ установленій церкви, были соблюдаемы весьма строго. Какъ было въ семъ отношеніи у Грековъ, а вслѣдъ за ними и у насъ, въ нашъ періодъ домонгольскій, не знаемъ; но правила того времени продолжаютъ подтверждать древнее узаконеніе, чтобы въ дни поста не вкушать пищи, состоящей изъ сухови, ранѣе 9-го часа, который по нашему теперешнему есть 3-й часъ по полудни, и вкушать только однажды днемъ 1).

Иолныя правила относительно соблюденія постовъ мірянами предписываеть метрополить Георгій въ своемъ Уставъ бълеческомъ, а нѣчто о пость среды и интка въ непостныя времена года находимъ у преп. Өеодосія Печерскаго, при чемъ въ отношеніи къ симъ днямъ оказывается между обоими существенное различіе. Воть правила митр. Георгія. Вз Великое говенье первую недълю всть сухо (сухояденье) однажды днемъ, а (вина) не пить; (въ субботу и воскресенье ъсть дважды) и употреблять рыбу; если кто будеть болень, то (въ эти два дня) на объдъ и на ужинъ по три великихъ чаши вина; послъ первой (Өеодоровой) недели въ продолжение всехъ другихъ недель: въ понедъльникъ, среду и пятокъ сухоядение однажды днемъ; во вторникъ и четвергь сочиво съ масломъ деревяннымъ или маковымъ однажды днемъ; въ субботу и воскресенье рыба дважды днемъ (§ 7). Въ Филипповъ постъ во всв простые (будніе) дни безъ варива и питья (вина) всть пооднажды днемъ; въ субботу и въ воскресенье (рыба) дважды днемъ (§ 4). Въ Петровъ постъ въ понедъльникъ, среду и пятокъ безъ варива и питья (вина) однажды днемъ; во вторникъ, четвергъ, субботу и воскресенье рыба дважды днемъ (§ 2 fin.). Относительно Успенскаго поста нъть предписанія, что, въроятно, должно понимать такъ, что большая или меньшая строгость его соблюденія оставлялась на собственную волю важдаго. Среды и пятки въ продолжение непостныхъ временъ года: отъ Пасхи до Патъдесятницы (за исключеніемъ недъли Тронцкой, въ которую мясо) рыба дважды днемъ и питіе (вина) въ мъру; во все остальное время (за указаннымъ выше исключеніемъ) вариво — сочиво (или) горохъ съ масломъ деревяннымъ и маковымъ, безъ питья вина, однажды дномъ (§§ 1 и 3).

<sup>1)</sup> Патр. Неволая Грамматика († 1111) см. у *Руднева* въ Разсужденіе о ересякъ и расколахъ, стр. 52, патр. Луку Хрязоверга въ посланіи къ Андрею Боголюбскому см. въ выпискѣ нѣсколько выше (А о древнемъ времени *Бинз.* Vol. IX, pp. 214 и 259).



Преп. Өеодосій Печерскій въ своемъ посланіи къ вел, княвю Изаславу говорить о постъ среды и пятка въ непостныя времена года: «(Божественній святій апостоли) законъ положища, да всякъ крестьянинъ постится въ среду и пятокъ-бъльцы отъ мясъ, черньцы отъ сыра» 1). Это значить, что преп. Өеолосій разръщаеть мірянамь въ среды и пятки всть сыръ, - что по нему такъ называемую скоромную пищу составляетъ одно мясо, а сыръ есть одинъ изъ видовъ пищи постной. Такъ какъ вовсе нельзя, конечно, думать, чтобы преп. Өеодосій уставляль собственный законь, то необходимо наоборогь думать, что таково было мивніе многихь или ивкоторыхь въ Греціи, перешедшее къ намъ совибстно съ тъмъ другимъ мивніемъ, представителемъ котораго является митр. Георгій. Не знаемъ, котораго устава держалось у насъ большинство. Но во всякомъ случав, что у насъ господствовалъ не исключетельно одинъ уставъ, а совмъстно оба, на это мы имъемъ оффиціальное свидътельство. Въ Правдъ Ярославовой о поконяхъ или кормовыхъ урокахъ вирника (полицейскаго чиновника, разследующаго дёла о мертвыхъ тёлахъ) говорится, что въ среду ему взять куну или сыръ, а въ пятницу такъ же 2).

Относительно поста дътей митр. Георгій даеть не вполнъ ясное предписаніе: «въ говенье дътяти молоду коровья молока не ясти: два говънья матерь ссеть, а въ третье не дати ему ясти», т. е. какъ кажется, никакого молока ни материна, ни коровьяго (§ 55).

Затвиъ, у него же читаемъ еще два наставленія относительно поста, заимствованныя у людей, которые занимались мелочами съ фарисейскимъ тщаніемъ: «Въ говънье главу ищи въ субботу или въ недълю» (ибо избіеніе головныхъ животныхъ, подразумъвается, есть дъло нарушающее строгость поста,—§ 66), и еще: «Въ говънье не досточтъ съдъти нога на ногу возложше» (ибо это возбуждаетъ плотскую похоть,—§ 76).

Въ помянутомъ посланів преп. Өеодосія Печерскаго читаемъ невразумительныя рѣчи о средѣ и пяткѣ. Онъ пишеть: «реклъ бо есв, благородне, аще отречется (кто) въ среду и въ пятницю не ясти мясъ, добро ли есть? Добро вельми и полезно, и не я сего завѣщаю, но божественніи святіи апостоли, да тако бо законъ положища, да всякъ крестьянинъ постится въ среду и пятокъ, бѣлцы отъ мясъ, а червыци отъ сыра: въ среду же, понеже съвѣтъ сотворища Жидове на Христоса, а въ пятокъ распяща Господа беззаконьници; ты же, княже

<sup>1)</sup> Въ Учен. Записк. II Отд. Акад. Н., кн. II, вып. 2, стр. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Русск. Достопп. I, 30: «въ среду куна оже сыръ, а въ пятничю такоже».

мой, аще которыя ради вины отреклъся еси или напасти ради въ среду и пятокъ масъ не ясти, - глаголеть Давидъ пророкъ и царь: объщайтеся и воздадите; недостоить человъку крестьяну себе связати, оже не ясти ни пити, нъ оже связанъ будеть отъ отця духовнаго; обаче преданіе имамы оть святыхъ апостолъ и оть святыхъ богоноспыхъ отецъ: въ Господьскыхъ праздницёхъ и святой Богородици во всё праздникы и въ память святыхъ апостоль 12 праздновати духовно, а отъ избытка нашего питати убогыя; и понеже еси мене въпращаль недостойнаго (то отвъчаю тебъ): аще связанъ еси отцемь духовныимъ въ среду и въ пятокъ мясъ не ясти, отъ того же (отца духовнаго) и раздрешеніе пріими или (а если) самъ ся еси зареклъ, Богь мене ради простить та; егда же ся приключить въ среду или въ пятокъ Господсскый праздникъ любо святьй Богородици ли 12 апостоль, то вжь мясо 1). Полагають, что въ приведенномъ мъсть преп. Осодосій отвъчасть на вопросъ Изяслава: ъсть или не ъсть мясо въ среду и пятокъ, если въ эти дни случится праздникъ. Однако совершенно ясно, что онъ отвъчаетъ не на этотъ частный вопросъ, а вообще на вопросъ: фсть или не фсть мясо въ среду и пятокъ, а о праздникахъ говорить только истати. Но что значить этоть последній вопрось? Не умен что нибудь отвечать, оставляемъ вопросъ о вопросв открытымъ 2).

Правила относительно пищи мірянъ въ продолженіе непостныхъ или скоромныхъ временъ года находимъ у того же митр. Георгія, что и о постахъ. Прежде всего онъ, согласно съ Гоанномъ Постникомъ и Уставомъ Герусалимскимъ, причисляетъ къ постнымъ днямъ понедѣльникъ 3) и предписываетъ о немъ тоже самое, что о средѣ и пяткъ (сейчасъ выше). Затѣмъ, его правила, отличающіяся неожиданною и не совсѣмъ понятною для насъ требовательностію, состоять въ слѣ-

 $<sup>^*</sup>$ ) См. у  $Py\partial$ нева въ Разсужденін о ересять и расколахъ прим. 54, стрр. 14 и 16 (Препп.  $\Theta$ еодорь Студить, — Кату́х. хроv.  $\S$  11, и Аванасій Авонскій, — въ Запискахъ поклон. св. Горы стр. 207, присоединяють понедёльникь къ средё и пятку, когда говорять о постё Апостоловь, именно — предписывая особенно строгое пощеніе не въ одни среду и пятокъ, но въ понедёльникъ, среду и пятокъ).



<sup>1)</sup> Учен. Запис... стр. 214 sub fin..

<sup>\*)</sup> Патріархъ Александрійскій Маркъ между другими многими вопросами, съ которыми онъ обращался къ Өеодору Вальсамону, между прочимъ задавалъ послёднему и такой вопросъ: «Достоинъ прощенія или нётъ разрёшающій на мясо, сыръ и янца въ среды и пятки всего года»?—у Ралли и П. IV, 487. Вопросъ показываетъ, что во времена Марка—Вальсамона еще были люди, не соблюдавшіе среды и пятка и что для иныхъ еще оставалось не рёшеннымъ вопросомъ, какъ смотрёть на это несоблюденіе поста.

дующемъ: отъ Пасхи до Пятьдесатницы во вторникъ, четвергъ, субботу и воскресенье—масо; въ остальное время года по вторникамъ и четвергамъ молоко и рыба, по субботамъ и воскресеньямъ мясо (§§ 1 и 3). Нётъ сомнёнія, что митрополитъ Георгій, возбраняя по вторникамъ и четвергамъ ёсть мясо, законодательствуетъ не самъ отъ себя; но было ли это въ Греціи въ его время обычаемъ общимъ или только частнымъ, сказать не можемъ. Переходило ли къ намъ это различеніе вторника съ четвергомъ отъ субботы и воскресенья, указаній также не знаемъ.

Митрополить Іоаннъ въ своемъ Правилъ и епископъ Нифонть у Кирика въ Вопрошаніи подтверждають каноническія предписанія о томъ. чтобы не употреблять въ нищу крови животныхъ, удавленины, звъроядины и мертвечины 1). Первый быль спрашиваемъ о нашемъ обычать травить звърей собаками и довить птицъ кречетами и даль отвътъ: «животныхъ (и птицъ), ловимыхъ собаками и кречетами или другими птипами, если онъ будутъ умерщвлены (ими), а не заколоты людьми, по правиламъ божественныхъ отецъ, не должно употреблять въ пищу; итакъ, - прибавляетъ митрополить спрашивавшему, - держись лучше точнаго смысла правиль, чёмь обычая страны» 2). Кирикъ спрашивалъ Нифонта о другомъ нашемъ обычав ловить птицъ силками и приводиль ему то, что иные говорять, будто слышали оть другихъ епископовъ, что если-де застанешь птицу въ силкъ уже удавившеюся, то заръжь не вынимая изъ силка, и тогда можно ъсть. Нифонть отвъчаль, что лгуть на епископовъ, что никто изъ нихъ этого не скажеть, и строго запрещаеть всть птиць, удавившихся въ силкахъ 3). Относительно крови Нифонть, отвъчая на вопросъ Кирика, говорить, что не должно ъсть крови животныхъ и птицъ, но нъть бъды ъсть кровь рыбью 1. Затемъ, онъ советуеть не употреблять въ пищу въ продолженіе нікотораго времени, по крайней мізрів — трехъ дней, молока новотельных коровъ, ибо въ первое время оно бываеть съ кровію <sup>5</sup>).

На вопросъ Кирика: что употреблять въ пищу и чего не употреблять, Нифонть отвъчаль: все можно употреблять и въ рыбахъ и

<sup>1)</sup> Апост. пр. 63, Труальск. соб. 67, Гангр. соб. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Греческ. подлинникъ въ Запискахъ Акад. Н., т. ХХП, кн. 2, приложж. стр. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Калайд. стр. 191, у Павл. col. 47.

<sup>&#</sup>x27;) Ibid. стр. 190 fin., col. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. crp. 191 fin., col. 48.

въ мясахъ, если человъкъ самъ себя не зазрить и не гнущается; если же будеть зазирать себя и все таки ъстъ, то гръхъ ¹). Кирикъ сирашивалъ о деревенскихъ жителяхъ, что иные изъ нихъ каются на духу, что ъдятъ векшину. Нифонтъ отвъчалъ, что великое зло ъстъ давленину, а если не давлено, то нътъ бъды ъстъ и векшину, (это) горавдо легче ²).

Относительно оскверненія пищи и питья чрезъ какихъ-либо нечистыхъ животныхъ у митрополита Георгія читаемъ: «Если песъ налочетъ или попадетъ сверчекъ, стонога, жаба, мышь, то прочитать только молитву, а если кто вкуситъ не зная, то нётъ епитиміи; если же мышь или жаба сгніетъ и разойдется гноемъ, то не ёсть, а кто вкуситъ не зная, долженъ поститься 8 дней. Если жаба мертвая попадетъ въ колодезь или хомякъ или мышь, то пусть выльютъ 40 ведеръ, сотворять молитву и покропятъ св. водой, — и послё того начинаютъ пить (§ 80).

Относительно оскверненной чрезъ впаденіе нечистыхъ животныхъ посуды Кирикъ спрашивалъ Нифонта: должно ли давать молитву глиняному сосуду осквернившемуся или только деревянному, а прочіе лишь вымывать? Нифонтъ отвъчалъ, что творится молитва всякому сосуду—деревянному, глиняному, мъдному, стеклянному и серебряному з)..

Правила относительно домашней молитвы, именно—относительно ежедневнаго количества поклоновъ, читаются у митрополита Георгія. Онъ суть слъдующія. Во всъ непостныя времена года ежедневно, за исключеніемъ середъ и пятковъ, по 60 поклоновъ среднихъ или поясныхъ; въ среды и пятки по стольку же поклоновъ до земли. Во всъ посты поклоны двоякіе: въ субботы и воскресенья, начиная съ вечера пятницы и оканчивая вечеромъ воскресенья,—середніе, въ прочіе дни—до земли. Въ великій пость тъхъ или другихъ, смотря по днямъ, по 300 на день, въ Филипповъ и въ Петровъ посты по 100 (§§ 2—7). Относительно того, когда и сколько разъ на дни совершать домашнюю молитву, митр. Георгій дълаеть наставленіе: «Лъпо есть крестьянину, въ коемъ жо дъль сущему, въ часы дневныя, въ няже Христосъ укоръ пріять, распятіе и смерть вкуси, пъти и хранити молитвами, глаголю

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Калайд. стр. 173 (вивсто напечатаннаго «избывати» должно читатьизвывати), у Павл. соl. 23.



<sup>1)</sup> Ibid. crp. 190 sub fin., col. 47.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 191 sub fin., col. 47.

убо 3-й часъ и 6-й и 9-й» (§ 104), т. е. по нашему по теперешнему счету—часы 9-й, 12-й и 3-й послъ полудня.

Домашнюю святыню составляють домовые кресты и иконы, личную—meйные или тъльные кресты и иконки.

Относительно домовыхъ крестовъ и иконъ Кирикъ спрашивалъ епископа Савву: «Въ клъти иконы держати или честный кресть, достоить ли (мужу) быти съ женою своею, т. е. если въ комнать будуть иконы или честный кресть, то достоить ли и пр. Епископь отвъчаль: «Ни въ гръхъ, (ибо) положена своя жена; а въ Грецихъ въ полатв ту имвніе, ту иконы, ту честный кресть, ту лежить мужъ съ женою (а у Грековъ такой обычай, что въ одной комнать и имъніе и иконы, и пр.): а кресть (который) на тебь ци (развѣ) съимаешь, рече, буда (будучи) съ своею женою?» 1). Слово клъть въ древнемъ русскомъ языкъ употребляется не столько въ смыслъ комнаты жилой, избы, сколько въ смысле нынешней крестьянской горницы, свътелки, --- холодной комнаты при жилой избъ, служившей (и служащей) для помъщенія имущества (и для пріема гостей льтомъ) 2). Кирикъ въ приведенныхъ словахъ, давая знать, что у насъ въ протпвность Грекамъ иконы и кресты помъщались въ древнее время не въ жилыхъ избахъ, а въ находившихся при нихъ «горницахъ», спрашиваеть епископа: позволительно ли быть мужьямъ съ женами въ этихъ горницахъ, въ которыхъ находились иконы и кресты.

По поводу енколпіевъ архіерейскихъ мы сказали выше, что у Грековъ быль весьма распространень обычай носить на шеяхъ крести или иконки. Обычай этотъ восходить къ весьма древнему времени в начался съ ношенія такъ называемыхъ филактеріевъ или амулетовъ, которое было заимствовано одновременно у Іудеевъ и язычниковъ. Филактеріи Іудеевъ, предписанные къ употребленію Монсеемъ (Исх. 13, 9. 16, Второзак. 6. 8) и упоминаемые Спасителемъ въ Евангелів (Ме. 23, 5: разширяють же хранилища—πλατύνουσι δὲ τὰ τυλαχτήτα) состояли изъ полосокъ пергамина или какой нибудь ткани съ нанисанными на нихъ изреченіями изъ закона и носились въ видѣ повязокъ на челахъ (очелій) и въ видѣ перевязей на рукахъ. Филактерів или амулеты язычниковъ состояли изъ лоскутковъ пергамина съ написанными на нихъ принятыми изреченіями (заклятіями, заговорами), изъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Еванг. Матеея 6, 6: ты же егда молишися, вниди въ клъть твою, по-греч. віс то тацівтом соб, т. е. въ рухлядницу твою (въ горницу твою — въ точномъ крестыянскомъ смыслѣ этого слова).



<sup>1)</sup> У Калайд. стр. 195 § 4, не сполна, у Павл. сполна соl. 52.

маленькихъ священныхъ или символическихъ изображеній, а преимущественно изъ драгоцънныхъ камней, которымъ въ древности усвояли разнообразныя чудесныя свойства, и носились преимущественно въ видъ подвъсокъ (навязокъ, по нашему по древнему «наузовъ») на шеъ. По подобію Іудеевъ и язычниковъ и у христіанъ ввелся обычай носить свои христіанскіе филактерін, и именно-но подобію первыхъ преимущественно листки пергамина съ написанными на нихъ словами изъ Евангелія (и даже пълыя миніатюрнаго письма Евангелія), а по подобію вторых навязанными на шею і): эти-то филактеріи съ теченіемъ времени и заміжнены были крестами и неонками, впутри которыхъ старались имъть частицы животворящаго древа или мощей святыхъ, для каковой цёли иногда устрояли ихъ полыми или створчатыми. Обычай носить кресты или иконки не быль обязательнымь (и они не надъвались на крещаемыхъ), но, какъ дають знать свидътельства, быль весьма распространеннымъ или даже, по нъкоторымъ указаніямъ, и совсьмъ всеобщимъ 2). Они назывались нарицательно-или именемъ предшествовавшихъ имъ, посившихся на груди, священныхъ вещей-филактеріями или, какъ кресты и иконки архіереевъ, отъ мъста своего нахожденія, енколпіями. Носились они, какъ кажется, не непременно подъ платьемъ, «въ нѣдрѣ» или въ пазухъ, откуда ихъ послъднее названіе (έγχόλπιον пізь έν и хόλπος - нѣдро, пазуха), но и поверхъ платья. Они играли весьма важную роль во взаимныхъ сношеніяхъ людей: если двое давали другь другу какія-нибудь важныя об'єщанія или заключали между собою важное условіе, то скрыпляли свою върность данному слову темъ, что менялись енколпіями; если кто-нибудь хотель твердо удостовърить другаго въ чемъ-нибудь, особенно если государь объщалъ милость человъку опальному или виновному, то посылалъ ему свой енколпій (наши позднівішія опасныя грамоты) 3).

У насъ въ Россіи ношеніе шейныхъ или тельныхъ крестовъ, какъ свидетельствують митр. Георгій и Вопрошаніе Кириково, вошло въ



<sup>1)</sup> См. у Дюк. въ Gloss. Graec. подъ слл. Έγκόλπιον и Фυλακτήριον.

<sup>2)</sup> При совершеніи брачныхь обрученій женихи съ невѣстами мѣнялись енколпіями или шейными крестами-иконками (У Миклошича въ Аста Patriarchat.
Constantinop. II, 212, объ одномъ обрученіи говорится: οὐ προέβη δὲ εἰς τοῦτο
οῦτε σταυριχὸς δεσμὸς, οῦτε δὶ ἐγχολπίων. Слѣдовательно, какъ будто различаются кресты и енколиіи. — Въ Тронцкой Лаврской рукописи № 204, л. 229 об., говорится: «Аще кто безъ крестьца ходитъ, проклинаемъ есть въ святѣи Софѣи въ 
синадици».

У Дюканжа подъ сл. 'Еүхо́диюу.

общій обычай въ періодъ домонгольскій. Первый въ своемъ Уставъ разръшаеть нъкоторые вопросы и даеть нъкоторыя предписанія касательно обращенія съ ними. Онъ говорить: «Бъльцемъ мужемъ достоитъ носити кресть на себъ и тако совокуплятися съ подружіемъ» (§ 43), затъмъ не совсъмъ понятное по чтенію нынъ извъстныхъ списковъ: «съ священнымъ крестомъ на проходъ не ходити, или (а если) будетъ съ мощьми, то держати (и) и дележуще кланятися ему» (§ 44) 1). Носились у насъ шейные кресты если не всъми, то князьями, и если не всегда, то иногда не не подъ платьемъ, а поверхъ платья.

Подобно тому, какъ и въ Греціи, эти кресты были употребляемы у насъ во взаимныхъ сношеніяхъ людей, а именно—лѣтопись указываеть примѣры, что бравшіе съ другихъ какое-нибудь важное объщаніе заставляли ихъ цѣловать свой шейный кресть 2)

У Кирика въ Вопрошаніи читаемъ невразумительное о шейномъ кресть. «Если,—пишется въ одномъ мъсть,—случится глядъть (на шейный кресть) или надъвать (его) на кого, цъловавши, то (послъ сего) можно ъсть всё» з). «Глядъть (на шейный кресть),—пишется въ другомъ мъсть,—или надъть (его) на кого (в) цъловать можно и послъ того, какъ человъкъ ъль что бы то ни было» з). По всей въроятности, туть разумъется сейчасъ указанное нами общественное употребленіе шейнаго креста, т. е. подъ глядъніемъ на кресть, надъваніемъ его на другаго и цълованіемъ разумъется глядъніе, надъваніе и цълованіе, дъланныя съ цълью удостовъренія.

Въ древнее время у насъ, въ слъдъ за Греками, были въ употреблени особаго рода шейныя иконки, которыя представляли собою соединеніе христіанскихъ иконъ съ языческими филактеріями или амулетами. Въ 1821 г. была найдена близь Чернигова золотая шейная иконка, круглам формой, величиной приблизительно съ нынѣщнія большія медали, выбиваемыя для торжественныхъ случаевъ, на которой съ одной стороны изображенъ архангелъ Михаилъ, окруженный надписью, а съ другой стороны женская голова среди змѣй, также окружонная надписью; иконка названа была Черниговской гривной (каковое названіе не было удачно,

<sup>1)</sup> Какъ кажется, митрополитъ хочетъ сказать, что если крестъ будетъ съ мощами, то не носить его на себъ, а держать въ честномъ мъстъ и такимъ образомъ молиться ему.—Кирика см. немного выше («крестъ на тебъ ци съимаешь, буда съ своею женою»).

<sup>2)</sup> Ипатск. авт., 2 изд. стрр. 312, 318 и 358.

<sup>3)</sup> У Калайд. стр. 179 нач., у *Иавл.* col. 30.

<sup>\*)</sup> У Калайд. стр. 196 нач., у Павл. col. 52.

ибо гривна значить не иконку или медаль, висящую на шев на цвпи, а самую цёль, висящую на шей; гривна-шейное ожерелье). Послё 1821 г. найдены были и другія многія подобныя иконки, т. е. съ темъ же изображеніемъ на одной сторонъ головы съ змѣями, и имъ усвоено потомъ название зифевиковъ 1). Сколько знаемъ, вопросъ объ этой головъ съ зивями до сихъ поръ не ръщонъ окончательно; но несомивнио, что она есть голова Медузы и означаеть греческій языческій филактерій или амулеть, перенесенный на христіанскія иконки. По греческой минологіи Медуза была одною изъ числа Горгонъ-тріады чудовищъ женскаго пола, назначеніемъ которыхъ было внушать смертельный ужасъ (наша русская старая корга?) и между которыми у нея-Медузы, самой ужасной изъ всёхъ трехъ, голова вивсто волосъ была покрыта зивями (или у которой голова была покрыта отчасти волосами, отчасти змёлми, такъ что первые переплетались съ последними); Минерва, приказавъ отсечь Медузе голову, возложила последнюю на свой щить (то торточелом), вследствие чего этоть последній пріобрель силу превращать въ камни враговь богини 3). Голове Медузы, какъ обладавшей способностью наводить ужасъ, все прогонять и уничтожать, Греки усвоили силу прогонять бользни, предотвращать "сглазн" (отъ нехорошихъ глазъ) и всякое волшебство (околдованіе), однимъ словомъ---усвоили значеніе филактерія въ смыслѣ чудеснаго предохранилища, иначе — амулета, талисмана 3). Какъ таковой, они изображали ее на медальонахъ съ твмъ, чтобы носить последніе на шев. Эта-то голова Медузина и есть голова съ змёнии нашихъ шейныхъ иконокъ. перенесенная на нихъ въ томъ смыслъ филактерія или амулета, который она имъла у языческихъ Грековъ. Подобное крайне предосудительное соединеніе христіанскаго съ языческимъ было сдёлано не нами, а Греками, ин же, усвоивъ отъ Грековъ иконки, въроятно, приписывали головъ, подобно имъ, чудесную силу, но, конечно, вовсе и не подозрѣвали, что такое она значить. По Черниговской гривнь, которая представляеть собою вещь драгоценную (золотая иконка, не менее какь въ полфунта весомъ), у насъ поспъшили заключить, что она принадлежить къ числу тъхъ гривенъ, которыя носимы были князьями и знатнъйшими боярами, и что изображение головы было спеціальною особенностію именно сихъ гривенъ.

<sup>3)</sup> См. статью г. Д. Стефани: «Аполлонъ Боэдроміосъ», пом'єщенную въ Запискахъ Акад. Н., т. III, кн. 2, стр. 41 sqq.



<sup>1)</sup> Змён, числомъ отъ семи до двёнадцати, выходять изъ головы со всёхъ ея сторонъ (на подобіе того, какъ въ колесё спицы изъ ступицы) и потомъ, простираясь къ окружности, или остаются головами у этой послёдней или заворачиваются къ голове и ширятъ на нее съ разинутыми пастями.

<sup>2)</sup> Сказаніе о Медуз'є, подобно тому какъ и о наибольшей части личностей греческой иноологія, многообразны и разнообразны. Кто хочеть обстоятельно сънин познакомиться, тоть должень обращаться къ спеціальнымъ руководствамъ по мнеологія.

Но впоследствии найдены были иконки и бронзовыя или медныя, изъ чего ясно, что онъ были особаго рода шейныя иконки, носившіяся всьми желавшими. Иконки-формой наибольшею частію круглыя; но есть четвероугольныя съ полукруглымъ верхомъ и восьмичгольныя. На христіанской. такъ сказать, сторонъ иконокъ изображенія: распятія, Божіей Матери, архангела Михаила, великомученика Никиты 1) и неизвъстно, т. е. нельзя разобрать, чьи; на языческой сторонъ-голова съ змъями, болъе или менъе разнообразно сдъланная. Изъ подписей на христіанской сторонъ иконокъ вокругь изображенія Божіей Матери читается болье или менье безграмотно сдъланная кругомъ его греческая подпись или запись, напись: Θεοτόχε, σχέπε καὶ βοήθει τὸν ἔγοντά σε α..., τ. ο. Βογορομιμο, буди покровъ и защита имъющему Тебя, аминь; вокругъ изображенія архангела Миханла: άγιος, άγιος, άγιος Κύριος Σαβαώθ πλήρης ο ούρανος καὶ ή γὴ τῆς δόξης аотоо, т. е. свять, свять Господь, исполнь небо и земля славы Его. На языческой сторонъ иконокъ читается, такъ же сдъланная болье или менње безграмотно и твердо еще не установленная, но наиболже въроятная греческая подпись (запись, напись), имфющая значеніе заговора или заклинанія: 'Υστέρα μελάνη, μελα(αι)νομένη μελάνη! 'Ως όφις εἰλύεσαι καὶ ὡς δράκων συρίζεις καὶ ὡς λέων Βρυγάσαι καὶ ὡς ἀρνίον κοιμοῦ (κοιμεῖσαι), τ. е. посявдняя (дрянная, скверная) 2) черная немочь, распречерная — черная немочь 1/2 Какъ змъй ты извиваешься и какъ драконъ шипишь и какъ левъ рыкаешь и какъ ягненокъ вертишься. На нъкоторыхъ иконкахъ молитвенная или простая подпись ихъ владельцевъ. На Черниговской гривне: ги (Господи) помози работ своюму василим (Василію) аминь; на одной другой иконкъ стоить имя: Ефросин (написанное: ефроони).

<sup>1)</sup> Разумъется великомученикъ Никита Готескій, память котораго 15-го Сентября. У Грековъ усвоялась ему власть изгонять духовъ нечистыхъ изъ бъснующихся, см. у Ралли и П. П, 442 (Апокрифическое сказаніе о немъ, значащееся вы числё отреченныхъ книгъ, напечатано въ Памятникахъ старинной русской литературы Кушелева-Безбородко, Ш, 146, и въ Памятникахъ отреченной русской литературы Тихонравова, П, 112.

<sup>2) &</sup>quot;Готерос значить последній и худой, дрянной (какъ у насъ въ выраженіяхъ: последній человекъ, последнее дело).

³) Разумбется по всей вфроятности трясавица или лихорадка, о которой въ заговорахъ именно употребляется выраженіе: «послёдняя язя», см. Замбтки по литературф и народной словесности А. Н. Веселовскаго, составляющія № 3 приложеній къ XLV тому Записокъ Академіи Наукъ, стр. 91. (А что мифніе г. Дестуниса, высказанное имъ въ статейкъ о написи, напечатанной въ І выпускъ X тома Извъстій Русскаго Археологическаго Общества, будто объера тутъ — существительное, значащее матицу, утробу, есть мифніе совствит неудачное, ясно изъ того, что говорится въ заговоръ о подразумъваемомъ въ немъ субъектъ нли какъ этотъ послъдній въ немъ изображается).

## ПРИЛОЖЕНІЯ.

1. Сумеонъ Солунскій о древнихъ вечернъ и утренъ наведрально-епископскихъ церквей или о такъ называемомъ пъсненномъ (пъвческомъ) послъдованіи (ή ἀσματιχή λεγομένη ἀχολουθία).

De sacra precatione главы 300-й конець и главы 301 и 302, у Миня въ Patrol. t. 155, р. 553 sqq.

"Уставовъ церковныхъ два, и одинъ изъ нихъ есть уставъ соборной церкви (τῆς χαθολιχῆς ἐχχλησίας, — канедрально-епископскихъ церквей), который по своему чину, какъ онъ изложенъ, соблюдается только въ отношеніи къ одной священной литургіи. (Гл. 301)... Остальныя же всё последованія Устава великой церкви (т. е. Константинопольской патріаршей, которая принимается за представительницу церквей канедральноепископскихъ) въ настоящее время въ другихъ (канедрально-епископскихъ) церквахъ не соблюдаются, и ни даже въ самомъ христолюбивомъ и царствующемъ градъ, потому что и онъ нъкогда плъненъ былъ латинянами и погубиль свои добрые и древивний обычаи; думаю же, что (случилось это) и по причинъ недостатка въ множайшихъ священникахъ и пъвцахъ. Однако исполняеть его въ праздникъ Воздвиженія, если (только) совершаеть пъсненное послъдование, и въ Успение Богоматери и въ день памяти Златоустаго. Но молитвы светильничнаго и утрени свидетельствують о немъ, сохраняясь (до сихъ поръ) и будучи сложены по древнему чину...; и самая молитва вечерни изъ этого последованія. Объ этомъ свидётельствують (и) молитвы, читаемыя священникомъ, (а равно и то), что поють пъвцы. И пятидесятаго псалма молитва тоже показываеть, (а также) и (молитва) хвалитныхъ. Итакъ, сіе пъсненное послъдованіе прекратилось въ другихъ городахъ, хорошо будучи сложено и возносимое Богу посредствомъ псалмовъ и славословій; и только въ одномъ нашемъ семъ благочестивъйшемъ городъ Оессалонивъ, въ его великой (т. е. каеедральномитрополичьей) церкви сохранилось (оно) и остается, по древнему прекраснъйшему обычаю оныхъ великихъ церквей, разумъю — царствующаго

града и Антіохіи и весьма многихъ другихъ. (Гл. 302) И молю васъ во Христв, чтобы вы соблюди этоть чинь навсегда, и чтобы оставалось у васъ преданіе отцовъ, какъ нівкая божественная искра. И мы (съ своей стороны), желая соблюсти его неповрежденнымъ и сохранить, какъ нъкое сладкое и изысканное брашно, присоединили къ нему и пѣніе каноновъ (συνηρμόσαμεν αὐτῆ, Τ. θ. τάξει, καὶ τὰ τῶν κανόνων), ΨΤΟΚΗ ΚΑΚΟΪ-ΗΗΚΥΙΙ ΥΚΟритель (поноситель) добраго и не имъющій свъдъній о чинъ, болье же беззаботный и ленивый, не нашоль какихь-нибудь предлоговь решиться на его (чина) уничтоженіе, говоря, что не слышимъ обычныхъ и всёми поемыхъ каноновъ. Ныпъ и они (каноны) присоединены (нами) и для усердствующихъ и ревнителей онъ (нашъ чинъ) благосложениве и пріятнъе последованій, совершаемых въ монастыряхь. Въ монастыряхь же этихъ и почти во всёхъ церквахъ совершается (содержится) чинъ Герусалимскаго Устава монастыря святаго Саввы. (Это потому), что возможно исполнять его и одному кому-нибудь, такъ какъ (онъ) и изложенъ монахами и въ киновіяхъ часто совершается (и) безъ пъсней. И сіе чиноположение есть необходимъйшее и отеческое. Его начерталь божественный отець нашъ Савва, принявъ его отъ святыхъ Евениія и Осоктиста, которые (въ свою очередь) приняли (отъ отцовъ), бывшихъ прежде нихъ и отъ исповедника Харитона. Чиноположение же Саввы, какъ мы узнали. утраченное вследствіе опустошенія монастыря варварами, трудолюбио издожиль святой отець нашь Софроній, патріархь святаго града. А после него опять божественный и богословствующій отець нашь Іоаннь Дамасвинъ возобновилъ и предалъ писанію. Этому (Уставу) последують всё священные монастыри и церкви, за исключениемъ нъкоторыхъ особенностей, установленныхъ (и сохраняющихся) въ великой Константинопольской церкви отъ древняго чина и (также) въ мірскихъ церквахъ, потому что находящіеся въ міру не им'вють силы исполнять всего,-не читають и псалтыри за исключеніемъ святой и великой Четыредесятницы".

Tого же трактата De sacra precatione главы 345-351, у Mиня p.~624 sqq.

Глава 345.

Начало устава и чина такъ называемаго пъсненнаго послъдованія.

Посмотримъ ясиће домостроительство Христово, изображаемое преимущественно въ пъсненномъ, хорошо такъ названномъ, послъдованіи, которое, какъ сказали мы, отъ отцовъ предано намъ издревле. И всъ соборныя (канедрально-епископскія) церкви во вселенной первоначально исполняли его пъсненно ( $\mu$ ελφδιχῶς), ничего не говоря безъ пънія (χωρὶς  $\mu$ ελους), кромъ однъхъ молитвъ священническихъ и прошеній (ектеній) діаконскихъ, преимущественно же великія перкви Константинополя, нѣкогда (бывшей) Антіохіи и Оессалоники. Въ настоящее же время онъостался дъйствующимъ (исполняемымъ) только въ одномъ божественномъ храмъ святой Божіей Софіи (т. е. Солунскомъ). Имъетъ же себя такъ...

#### Глава 346.

## О пъсненной вечериъ.

На вечерив прежде быль обычай, чтобы предъ началомъ службы служнтели (церкви) наполняли храмъ енміамомъ въ славу Божію и въ образъ божественной славы Божіей, которая исполнила ивкогда скинію (и храмъ Соломоновъ)... И на утренв подобнымъ образомъ передъ началомъ службы наполняли храмъ дымомъ енміама.

#### Глава 347.

Что (значить) кажденіе, (совершаемое) въ молчаніи передъ вечерней и утреней.

Нынв же этого не бываеть, кромв того, что на литургін и только діаконъ или священникъ, посл'в проскомидін, во образъ оной славы кадить въ молчаніи одтарь или же и весь храмь. Это бываеть и въ монастыряхъ предъ великой вечерней, причемъ священиивъ знаменуетъ божественную славу и благодать, преподаемую черезъ ангела, и потому что домъ Божій исполнь (полонъ) славы. Итакъ, на песненной вечерие священникъ, ставъ предъ святой трапезой, какъ бы на небъ передъ престодомъ Божіниъ, благословляетъ въ Тронце Бога, не говоря: "Благословенъ Богъ", ибо это необычно чину пъсненному, потому что это одного веткаго Завъта, но какъ на священной литургін: "Благословенно царство Отца и Сына и Св. Духа, всегда"..., богословя единство царства и естества и троичность Бога, что есть проповёданіе благодати, признаніе и испов'вданіе единаго въ Тронців Бога. И тотчасъ "мирная" 1), (въ которыхъ) священникъ преподаеть миръ отъ Бога и учить всёхъ просить (его). Итакъ, должно знать, что только последование одной литургии осталось совершаться по древнему чину; посему-то такимъ образомъ благословляеть Бога священникъ и посему-то тотчасъ говоритъ "мирная", и поются три антифона въ образъ Троицы, что принадлежить древнему пъсненному последованію. И некоторые, не знающіе того, что на песненной вечерне говорятся три антифона, а напоследовъ и Трисвятое, называють это какъ бы (какой-то) литургіей (ώς λειτουργίαν τοῦτο χατονομάζουσι). И особенно имъвшіе прежде это последованіе Константинопольцы теперь ди-

<sup>1)</sup> Та еірпука́-ектенія: «Миронъ Господу понолинся».

вятся сему, не зная, что оставили сім прекраснівнийе обычам вслідствіе гоненія латинянъ... Когда священникъ благословить и скажеть всё "мирная" (всв прошенія ектеніи: Миромъ Господу помолимся) и "Заступи, спаси, помилуй", пъвцы тотчасъ поють: "Услыши мя, Слава Тебъ, Боже". И необходима эта пёснь, содержащая вмёстё и моленіе къ Богу и славословіе Его, и одно (взято) изъ псалма: "Приклони, Боже, ухо Твое и услыши мя", другое отъ ангеловъ: "Слава въ вышнихъ Богу", и "Полны небеса и земля славы Его" и "Благословенна слава Господа". Потомъ говорить священникъ: "Пресвятую, пречистую", и велегласно славитъ въ Троицъ Бога. (возглашая): "Яко подобаетъ Тебъ всякая слава, честь и поклоненіе". И такимъ образомъ говорится весь псаломъ съ (припъвомъ) "Слава Тебъ. Боже". Итакъ, "Услыши мя", какъ сказано, принадлежитъ присовокупляе-ΜΟΜΥ ΠΟΒΙΜΥ (? τὸ ἐπάχουσόν μου οὖν τοῦ ἐπαγομένου ψαλμοῦ τυγγάνον). ΤΑΚЪ это обычно и въ другихъ пъсненныхъ последованіяхъ, ибо всегда говорять напередь некоторую часть стиха присовокупляемаго псалма (спорвроце́уоо фадроо, предначиная или съ "Аллилуія" или "Слава Тебв, Боже" или иного припъва (ὑπόψαλμα), — припъвъ же называется (такъ) потому, что поется съ псалмомъ постишно. И сначала стихъ, а потомъ говорится онъ (припевъ): напр. "Приклони, Господи, ухо Твое и услыши мя. Слава Тебъ, Боже"; подобнымъ образомъ и въ прочихъ (припъвахъ). Итакъ, на всвхъ вечерняхъ поется: "Приклони, Господи, уко Твое". Это потому, что и Солнце правды преклонило небеса и сошло... Посему и весь псадомъ этотъ: "Приклони, Господи" говорится постишно отъ обоихъ хоровъ и "Слава Тебв, Боже" на каждомъ стихв. Что это есть древній обычай последованія, это ясно и изъ молитвъ, ибо первая изъ молитвъ, читаемыхъ на свътильничномъ, содержить въ себъ мысль всего псалма и слова изъ него: "Господи щедрый и милостивый", и прочія (молитвы) подобнымъ образомъ относятся къ псалмамъ антифоновъ, — найдешь, что имъютъ и мысли ихъ и слова изъ нихъ; какъ ясно показываетъ и молитва входа на вечерив, которой начало: "Вечеръ и заутра и полудне". Посему-то (Ежей үар) входъ бываеть во время "Господи воззвахъ" и его стиховъ, и говорится молитва и содержить (она) реченія псаломскія изъ поемаго и мысли, такъ что какъ бы все возносится священникомъ къ Богу, какъ-то "Исправи молитву нашу, яко кадило предъ Тобою", и "Не уклони сердепъ нашихъ въ словеса лукавствія" и "Яко къ Тебъ, Господи, Господи, очи наши". Посему-то и на этомъ стихв ісрей приглашаемый (діакономъ) восходить на входь. Это означаеть, думаю, моленіе (высказанное) чрезъ пророковъ и вмёстё пророчество о снисшествіи и вочеловёченіи Господа и о спасеніи насъ отъ ада и погибели чрезъ страданіе и воскресеніе. Посему и первый изъ певцовъ призываеть священника, какъ и Давидъ: "Господи, приклони небеса и сниди" и "Ниспосли силу Твою и пріиди спасти насъ". И какъ бы изъ ада вопість: "Яко къ Тебъ, Господи, очи мои, — На Тя уповахъ, - Да не погубиши души моея". Посему и священникъ тогда, на

этомъ стихв, восходить, знаменуя соществіе къ намъ Христа даже и до ада и возстание Его, чрезъ которое мы освобождены отъ ада, и опять восшествіе на небеса. Итакъ, прежде говорилась псалтырь и вечеромъ, какъ нынъ утромъ. И подражая сему, монастыри постоянно говорять (одну) канизму псалтири вечеромъ и двъ утромъ. Въ настоящее же время на пъсненной вечерив, по слабости и нерадению, антифоновъ псалтири не говорять, кромв одной только святой Четыредесятницы и вечера каждой субботы въ одной святой Софіи, въ которой, по причинъ ропота нъкоторыхъ ленивыхъ, назначили мы говорить только "Блаженъ мужъ"-одинъ псаломъ съ пъснію во гласъ. Во святую же Четыредесятницу опять говорятся по обычаю шесть антифоновъ или только одна каеизма. Псаломъ же: "Приклони, Господи, ухо Твое" содержить и моленіе къ Богу и славословіе Его. И восхваляєть пострадавшаго за насъ Господа Інсуса Христа и называеть (Его) долготерпеливымь и многомилостивымь и истиннымъ. И просить дать намъ знаменіе во благое, то есть кресть, на которомъ умеръ, къ вечеру пригвожденный плотію, Христосъ; и ищеть податися намъ силв и спастися намъ. Потомъ поють "Слава" и другой хоръ "И нынв" съ "Слава Тебв, Боже". И опять священникъ малую ектенію: "Паки и паки" и "Заступи", и пъвецъ съ пъснію "Вселенную" (поетъ) Аллилуія. Поелику священникъ сказалъ къ Богу: "Заступи, спаси, помилуй и сохрани насъ, Боже, Твоею благодатію", то пъвецъ присоединяеть: "Яко вселенную, Боже, заступи, спаси, помилуй и сохрани посъщениемъ Твоимъ". Сіе означаетъ (и) Аллилуія, ибо Аллилуія толкуется посъщеніе и пришествіе и явленіе Бога и оно есть преимущественная хвала домостроительства. Поэтому и постоянно поется оно нами и говорится передъ евангеліемъ, такъ какъ Аллилуія значить пришествіе Христово; "ибо приходить, говорить, Богь ": а Онь (уже) и пришоль и опять придеть съ небесъ. И священникъ, сказавъ: "Пресвятую, пречистую" и предавъ всъхъ Богу со всеми святыми, возглашаеть: "Яко Твоя держава", славословя единаго въ Троицъ Бога. И тотчасъ пъвецъ поетъ дневной прокименъ, что называется последнимъ антифономъ, потому что другіе антифоны, которые говоримы были прежде, нычё оставлены. Итакъ, въ субботу вечеромъ говорится: "Воскресни, Боже", одинъ стихъ и "Слава, И нынъ", и непосредственно за симъ "Господи воззвахъ" съ припъвомъ: "Живоносное Твое возстаніе, Господи, славимъ". Это говорится въ одну недёлю, въ другую же: "Спасительное Твое возстаніе, Господи, славимъ". И когда такимъ образомъ говорятся прочіе по порядку стихи, священникъ творить входь или же и многіе съ нимъ (священники) и діаконы, какой есть (гдв) обычай, въ предшествіи свічь и кадила съ еиміамомь, въ образь вышняго чина и въ преподаяніе отъ жертвенника (олгаря) благодати Божіей и въ возношеніе молитвъ нашихъ горь, какъ благовоннаго и чистаго онијама, какъ говоритъ и поемый псаломъ и молитва произносимал при преклоненіи священниками главъ, именно: "Вечеръ и заутра и полудне".

согласующаяся, какъ сказано, съ поемымъ, нбо говоритъ: "Исправи молитву нашу, яко кадило предъ Тобою" и "Не уклони сердецъ нашихъ" и "Избави насъ отъ всехъ ловящихъ души наша" и "Къ Тебе, Господи Господи, очи наша" и "Не посрами насъ, Боже нашъ". И возгласъ. Когла возстануть священники 1), творится знаменіе креста, и говорить: "Вдагословень входь святыхь Твоихь, Господи" и "Премудрость прости",--говорится съ изображеніемъ знаменія креста кадильницею. Все это означаеть въ последніе веки и къ западу жизни сей соществіе съ небесь Спасителя (и потомъ съ побъдою надъ адомъ восшествіе на небеса)... Посему и пъвецъ на стихъ: "Яко къ Тебъ, Господи, Господи" обращается къ западу и поклоняясь приглашаеть священника, изображающаго Господа, и возглашаеть поя: "Яко къ Тебъ, Господи, Господи, очи мои, на Тя надёяхся, да не погубиши души моея ... Такимъ образомъ, священникъ, восходя въ одтарь, входитъ какъ Спаситель на небеса. Песни же воскресенія (οί δὲ υμνοι τῆς ἀναστάσεως) поются на амвонѣ по образу ангеловъ, воспъвшихъ возстаніе Господа, и апостоловъ, возв'єстившихъ (о Немъ) міру. И во время ихъ пінія бываеть кажденіе отъ священника или отъ діакона, поедику воскресшимъ и вознесшимся Христомъ ниспосдана намъ благодать Духа. И послъ "Слава, И нынъ" поется провименъ: "Яко Господь воцарися", побъдивъ смерть и діавола со всёми демонами... И тотчась оть священника или оть діакона сугубая ектенія 2) о всёхь вёрныхъ, о царяхъ и священникахъ, и после ектеніи возгласъ: "Яко милостивъ еси"... Послъ сугубой ектеніи тотчась малая ектенія и возглась: "Твое есть еже миловати".

### Глава 348.

## О трехъ малыхъ антифонахъ на пъсненной вечериъ.

И поется первый изъ трехъ антифоновъ, называемыхъ малыми, такъ какъ они имъютъ не полные псалмы, но четыре стиха изъ каждаго по выбору, и "Слава, И нынъ". Три же во образъ и въ честъ святой Троицы. И первый антифонъ: "Возлюбихъ, яко услышитъ Господъ" призываетъ и Богородицу, говоря: "Молитвами Богородицы, Спасе, спаси насъ"... И послъ стиховъ, говоримыхъ обоими хорами и "Слава, И нынъ" опять малая ектенія и возгласъ: "Благодатію и щедротами"... Второй же антифонъ: "Въровахъ, тъмъ же возглаголахъ" призываетъ и Господа вопло-

<sup>2)</sup> Погреч. «хтехуж бе́пры, собств.: напряженное, усиленное моленіе (въ нашемъ служебникъ молитва, читаемая священникомъ во время сугубой ектеніи, называется молитвой «прилежнаго моленія»).



<sup>1) &#</sup>x27;Аνισταμένων δὲ τῶν ἰερέων, т. е. священники, вышедъ на входъ, сидъли гдъ-то и на чънъ-то (въ стасидіяхъ?).

тившагося и говорить: "Спаси насъ, Сыне Божій, воскресый изъ мертвыхъ, поющія Ти",--или къ празднику или "во святыхъ дивенъ", если не Господскій праздникъ, а память какого святаго. "Въровахъ, тъмже возглаголахъ" означаеть въру апостоловъ и святыхъ, которою (они) привлекли всв народы отъ невърія къ въръ. И "Чашу спасенія пріиму, имя Господне призову созначаеть общение Христа и спасение кровию, которою пріобщившіеся Христу чрезъ мученичество и спасенные посредствомъ повыговь святые спасають нась, и чрезъ нихъ мы соединяемся съ Господомъ. Поэтому и на "Славу" говоримъ "Единородный Сыне", показывая Его общение съ нами. Это изложено (установлено) божественнымъ Кирилломъ. На "И нынъ" преславную Божію Матерь именуемъ, потому что чрезъ нее соединился съ нами Единородный и она есть превысшая и освященіе всёхъ ангеловъ и смертныхъ. И послё стиховъ и "Слава, И нынё", опять малая октенія и возглась: "Яко свять еси, Боже нашь". И півець опять (поеть) третій антифонь. Антифонь этоть: "Хвалите Господа вся языцы" есть ангельская песнь, призывающая весь мірь къ славословію Тронпы. И присовокупляется: "Святый Воже". И когда говорятся стихи обоими хорами и "Слава, И нынъ", говорится "дополнительная" (περισσή, подразум. Слава?), то есть послё "Слава, И нынё послёднее (? то техеотаточ). И поется велегласно Трисвятая пёснь, причемъ всё стоять съ откровенными главами, такъ какъ воспъвають Бога. Итакъ, смотри въ этихъ трехъ благочиніе пісней церкви: въ первомъ антифоні призываеть ходатайство Богоматери; во второмъ молить, чтобы Воплотившійся изъ нея быль милостивь предстательствомъ святыхъ; въ третьемъ и последнемъ воспеваеть Самого Трисвятаго съ ангелами Бога, испращивая милости и постепенно восходя въ высшему. На концъ сего (антифона) архіерей благословляеть трижды съ своего престола или изъ стасидін, изображая Господа, благословляющаго съ небесъ. Потомъ великая ектенія, — прошенія: "Исполнимъ молитву" отъ діакона, миръ же и молитва главопреклоненія отъ священника; это означаетъ рабство наше предъ Богомъ и уничижение и даже до зрака раба уничижение Божие. И когда священникъ восклонитъ голову и возгласить означающее воскресеніе наше оть паденія и смерти и содержащее благодарение Спасшему: "Буди держава царствия Твоего", говоря (это) велегласно и вседушно, тотчасъ бываеть литія позади амвона, для умилостивленія Бога о всёхъ вёрныхъ. И когда поются воскресныя стиховныхъ (τῶν ἀναστασίμων ψαλλομένων τῶν ἀποστίχου) и "Слава, И нынѣ", священникомъ творится напряжонное моленіе (сугубая ектенія) и "Господи помилуй", по обычаю, какъ бы предъ гробомъ Христовымъ. И послъ "Услыши насъ, Боже" отпустительныя и отпускъ. Если же день есть непраздничный (будній), литіи не бываеть. Отпустительное же говорится, когда сходить священникъ во образъ (на подобіе,—είς τύπον) литіи по-за амвонъ и когда поется: "Богородице Дево". И после этого возглашаеть священникъ: "Господу помолимся, Яко Ты еси освящение наше, Христе

Боже нашъ, и Тебъ славу возсылаемъ"... И такимъ образомъ бываетъ отпускъ. Послъдняя же всъхъ молитва есть молитва главопреклоненія и отпуска. Подобнымъ образомъ и на утренъ и на всякомъ другомъ моленіи. Итакъ, изъ сказаннаго ясно, что пъсненное послъдованіе есть пре-имущественнъйшее и старшее (всякаго) другаго... Если случится праздникъ или память празднуемаго святаго, послъ возгласа главопреклоненія бывають по уставу чтенія (сказаній о праздникахъ и мученикахъ и житій святыхъ).

### Глава 349.

## О пъсненной утренъ.

Изложу и утреню воскресную, по подобію которой и вседневныя утрени, и отсюда будеть ясень чинъ... Заключаются царскія двери божественнъйшаго храма, — новаго рая и неба, поелику и мы заключили для себя и непрестанно заключаеть рай и небо, и становится священникъ предъ дверями 1), какъ посредникъ и какъ имъющій образъ ангела и благословляетъ Бога, единаго въ Троицъ, говоря: "Благословенно царство Отца и Сына и Святаго Духа". И тотчасъ присоединяетъ всв "мирная" и "Заступи, спаси, помилуй". И пъвецъ тотчасъ поетъ часть имъющаго быть пътымъ псалма, по божественному слову: "И спахъ, Слава Тебъ, Боже". И после того, какъ священникъ скажеть: "Пресвятую, пречистую" и предасть всёхъ Богу и велегласно прославить Бога, сказавъ: "Яко подобаеть Тебв всякая слава", песненно (певчески-μετά μέλους) говорить пъвецъ: "Уснухъ и спахъ, Слава Тебъ, Боже". И такимъ образомъ начавъ псаломъ: "Господи, что ся умножища", совершаетъ его по стихамъ (постишно) весь съ прочими псалмами, причемъ тотъ и другой хоръ говорить: "Слава Тебъ, Боже". Говорятся же вмъсть три псалма во образъ и въ честь всесвятой Троицы, именно — самый "Господи, что ся умножиша"... "Боже, Боже мой, къ Тебъ утреннюю"..., и "Се благословите Господа"... На этихъ трехъ (псалмахъ) въ праздники поются и троичны, то есть "Слава Тебъ, Отче, слава Тебъ, Сыне, слава Тебъ, Святый Душе", и подобныя. Въ простые же дни и въ воскресенья, кромв воскресеній отцовъ и праотцовъ, только "Слава Тебъ, Боже", потомъ "Слава" и опять "Слава Тебъ, Боже", "И нынъ", — тоже и опять "дополнительная" (Слава? хаі περισσήν αύθις) высокимъ гласомъ тоже. И священникъ: "Паки и паки" и "Заступи", и пъвецъ: "Вселенную, Аллилуія". И священникъ: "Пресвятую" и возгласъ. И тотчасъ пъвецъ: "Непорочни въ пути, Аллилуія", "Блажени непорочни въ пути" и прочее стиха и Аллилуія. И такимъ обра-



<sup>1)</sup> Подъ царскими дверями разумбются главныя входныя двери въ церковь съ запада (и именно въ самую церковь изъ нартекса).

зомъ опять обоими хорами стихи съ Аллилуія, для исполненія всего перваго стоянія (τῆς πρώτης στάσεως ὅλης πληρουμένης). Потомъ "Слава, И нынь" н "дополнительная", "Аллилуія". И священникъ опять малую ектенію. Піввецъ: "Вразуми мя, Господи". Священникъ: "Пресвятую, пречистую" и возгласъ. И пъвецъ: "Руцъ Твон сотвористе мя и создасте мя" и остальнос псалма съ припъвомъ: "Вразуми мя, Господи". И остальные стихи (поются) обоими хорами съ "Вразуми мя, Господи, Слава, И нынъ" и "дополиительная" тоже: "Вразуми мя, Господи". Потомъ опять священникъ малую ектенію. Піввець: "Вселенную, Адлилуія". Священникь: "Пресвятую" и возгласъ. Пъвецъ: "Призри на мя и помилуй мя, Аллилуія". И тотчасъ отворяеть одну половину дверей, показывая, какъ отворилось намъ небо тотчасъ по воплощении Господа, призравшаго съ небеси на насъ и воплотившагося отъ пренебесныя и живыя двери — Богородицы. Онъ и прежде страданія и воскресенія отверзь намь небесная, какь и въ крещенім его написано, что виділь разверзаемыя небеса... Итакъ, стихи говорятся обоими хорами до "Ла взыдеть моленіе мое предъ Тя, Господи". Тогда же, поелику домостроительство уже совершено и Спаситель пострадаль и жертва крестная принесена и возстаніемь Господа освобождены всв находящіеся въ адв и на землв и чрезъ вознесеніе Его взошли на небо,-отворяются двери священникомъ. И велегласно поется такъ называемое входное съ Аллилуія, между тімь какь всі входять вь самое небо въ предшествіи священника, держащаго кресть, который изображаетъ Господа, спасшаго насъ крестомъ. Въ крестъ же водружены (вставлены) и три свёчи, знаменующія трисолнечный свёть и поелику крестомъ познаніе святыя Троицы и чрезт него явилась и возсілла ея (Троицы) слава. И тотчасъ по входъ преклоняеть священникъ главу, принося благодареніе Господу. Если же присутствуєть и архієрей, то и онъ преклоняєть главу вивств съ священникомъ, и говорять молитву входа. И благословляеть архіерей, говоря: "Благословень входь святыхь Твоихь, Господи". Итакъ, одинъ архіерей входить въ великую дверь, въ предшествіи ему священника и діакона — во образъ божественныхъ ангеловъ, изображая Христа, который отверзъ намъ двери рая и неба... Прочіе же входять боковыми дверями 1) или всв позади 2), потому что чрезъ Него (Христа), всь за симъ (крестомъ) следуя, входимъ на небо, и поють оба хора, стоя въ срединъ церкви, остающееся псалма, поучающее насъ воскресенію Христа и жизни и спасенію. "Да будеть рука Твоя — говорить — спасти мя", и "Да живеть душа моя и да восхвалить Тя" и "Умилосердися яко



<sup>1)</sup> Въ Грепіи въ большихъ церквахъ входныхъ дверей съ запада (изъ нартекса въ самую церковь) было не по одникъ, но по нѣскольку: обыкновенно трои, а въ Константинопольской Софіи девятеры (по трои въ середнюю церковь и въ боковыя отдѣленія, что подъ палатями или верхними галлереями).

<sup>\*)</sup> Т. е. когда нетъ боковыхъ дверей.

о овив погибшей, взыщи раба Твоего". Потомъ "Слава, И нынв", и опять велегласно поется Аллилуія въ славословіе Воскресшаго и насъ совоздвигшаго; тотчасъ (затемъ) "Благословите вся дела Господня Господа, пойте и превозносите Его во въки", -- поется же пъніемъ краснымъ (украшеннымъ, — рета формотос ерревоос). Когда сіе поется, восходять, причемъ священникъ держитъ крестъ, какъ ангелъ, а архіерей изображаетъ Христа, -- восходять же какъ бы къ одтарю, последуемые всеми, какъ къ самому престолу Божію. И архіерей восходить на самый престоль, знаменуя восходъ на небо и съдъніе Спасителя, подъ престоломъ же разумыю стасидію. Кресть же водружается на амвонв насупротивь одтаря, свидвтельствуя всёмъ о смерти и возстаніи Господа и чрезъ возженныя въ немъ три свѣчи проповѣдуя о Троицѣ. И поется красно (ἐμμελῶς) и велегласно вся пёснь святыхъ трехъ отроковъ съ "Благословите", такъ какъ они в прообразили въ пещи и вивств прославили Троицу и вочеловвчение Слова. И "Благословимъ Отца и Сына и Св. Духа, Господа, и нынв и присно". И наконедъ "дополнительная", "Хвалимъ, благословимъ, поемъ и поклоняемся Господеви", поелику все благое намъ стало отъ единаго Бога. всесвятыя Тронцы и чрезъ домостроительство Слова, единаго отъ Тронцы... Поэтому и тотчасъ славословимъ вину воплощенія Слова — Богоматерь. говоря: "Тя необоримую ствну, спасенія забрало" (ὀγύρωμα).

#### Глава 350.

О молитвахъ, говоримыхъ въ нартексъ (притворъ) и о бывающемъ тамъ кажденіи и о входъ. И что (все) это вначитъ.

Должно знать, что во время пѣнія трехъ первыхъ псалмовъ священникъ возносить къ Богу утреннія молитвы. Потомъ, когда начнуть "непороченъ", онъ беретъ кадило и положивъ еиміамъ (ладанъ) и благословивъ,—а если присутствуетъ архіерей, то сей благословляетъ енміамъ,— начинаетъ (кадить) отъ правой стороны нартекса, гдѣ находится на стѣнъ святая икона архангела 1), и кадитъ кругомъ нартексъ по столпамъ (пері тоо̀ варайос) и по стѣнамъ, а стоящіе у стѣнъ отступаютъ и опять становятся. И возвратившись туда, откуда началъ, творитъ образъ креста кадиломъ, говоря: "Премудрость, прости",—одна свѣча предносится предънимъ въ одни (только) праздники и въ нартексѣ зажигаются малыя и немогія свѣчи. Пѣвецъ же, приглашая его (священника), возглашаєтъ: "Благословенъ еси, Господи", ибо обычно, чтобы этотъ стихъ былъ при

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Солунской ли только Софін находилась икона архангела на указанновъ итестт или она должна была находиться на немъ въ каждомъ хравт, у Сумеона не ясно.



концв кажденія. И священникъ говорить тихимъ гласомъ: "Премудрость, прости и тотчасъ идетъ кадить архіерея и затёмъ остальныхъ всёхъ Потомъ, вошедши чрезъ боковую дверь въ храмъ, въ молчанін кадить весь его, а онъ (храмъ) остается затвореннымъ, какъ сказано. И вошелъ въ олтарь и покадивъ тамъ и положивъ кадило, береть честный крестъ, который стоить позади священнаго престола, и никто не предшествуеть ему и нъть (предносимыхъ) свъчей, но только одинъ онъ или діаконъ. И вышель (изъ храма) другою боковою дверію и преклоняя главу предъ архіереемъ несеть и ставить кресть на правой сторонъ (нартекса) близь великихъ дверей божественнаго храма, гдв онъ и стоить до окончанія псалмовъ. Тогла возжигается въ немъ три свъчи и отворяются двери и бываеть торжественный входъ... (Далее толкование описанныхъ действий). Сіе и о чить утрени. Когла же предложено будеть чтеніе, и преимущественно изъ Синаксаря (Пролога), возвѣщающее (подвиги) пострадавшихъ за Христа и исторію наступающаго праздника или діла праведно скончавшихся для Христа, которые подражали умершему и воскресшему Христу, опять бываеть ектенія и "Помилуй мя, Боже", съ приличнымъ припевомъ, что называется пятидесятнымъ (то печтухосторого).

#### Глава 351.

#### О пятилесятомъ псалмв.

Пятидесятное же (такъ) называется потому, что псаломъ пятьдесятый; и будучи сложенъ Давидомъ по поводу обвиненія въ убійствв и прелюбодъяніи, онъ приличествуеть всёмъ благочестивымъ смертнымъ, какъ псаломъ покаянный... Итакъ, пятидесятное подобающимъ образомъ (фороδίως) говорится на этомъ псалмѣ (ἐν τούτφ), по стиху на обоихъ хорахъ, (а) отпустительное или дня или праздника или святаго. И въ Господскіе праздники "Слава, И нынъ" праздника, а въ простые дни — дня. И на "Не отвержи мене отъ лица Твоего" (поется) "Предстательство христіанъ". На "Славу" - "Единородный" и на "И нынь" - "Преславную", и тотчасъ каноны (оі хауо́уес) праздника или святаго, которые приложили мы для благоукрашенія и для благоустроенія церкви, въ славу Божію и святыхъ его. И полотся на восемь, если два (святые); на шесть, если великій святой; на четыре, если нътъ празднуемаго (святаго), - для пользы, утъщенія и украпленія благочестивыхъ, какъ уложено въ канонахъ. Прежде каноны не пълись на пъсненной (утренъ), но послъ пятьдесятаго псалма и после ектенін тотчась говорились: "Хвалите". Ныне же после каноновъ говорятся ексапостиларіи. Потомъ малая ектенія. И тотчасъ: "Хвалите"... Певець перваго хора: "Хвалите Господа съ небесь, Тебе подобаеть песнь Богу", и другой въ другой стихъ тоже самое; и говорять подобнымъ образомъ и другіе шесть стиховъ. Итакъ, отсюда ясно, что и монастыри изъ прсненной утрени имеють (взяли) свои поводы (петь каноны), ибо и они подобнымъ образомъ говорять въ началахъ "Тебъ подобаеть пъснь, Боже", а на "Хвалите Господа отъ земли" — "Дайте славу Богу" и на остальные шесть стиховъ. А на "Вознесеся имя Его" — "Тому подобаетъ хвала" и следующіе. На "Восхвалять имя Его"—"Слава Тебе, Святый Отче", и на другой (стихъ) (т. е.) на "Возвышенія Божін" — "Сыне Божій, помилуй насъ", и (еще) другой стихъ (т. е.) на "Связати цари ихъ узами"—"Пощади насъ, Господи, ради Духа Святаго". Господь же, говоритъ Навелъ. Духъ есть, дабы прославлена была Троица, и подобнымъ образомъ на остальные. На "Хвалите Бога во святыхъ Его" — "Сыне Божій, помилуй насъ", опять ради воплощенія, и на прочіе полобнымъ образомъ. На "Хвалите Его въ кимвалехъ доброгласныхъ" — "Слава Тебе, показавшему свътъ и на прочій посль него. Потомъ "Благословенъ Господь Богъ Израилевъ, яко посёти и сотвори избавленіе людемъ своимъ". И это говорять на всёхъ стихахъ, ибо пёснь эта есть пророчество о воплощеніи Слова и предвареніе его (воплошенія) и благодареніе и произнесена скоро по рожденіи Предтечи и Крестителя и какъ благодарственную пъснь свётло (торжественно) поеть ее церковь. На "Славу" — "Благословенъ Господь Іисусь царь, яко посёти" и прочее велегласно. На "И нынь" — тоже. И (потомъ) "дополнительную", "Матерь Бога восхвалимъ вси, еюже получихомъ прегръшеній прощеніе"... И тотчась на амвонъ чтецъ, берущій въ руки кресть (λαμβάνων τὸν σταυρὸν ταῖς γερσί) и стоящій на амвонѣ (возглашаеть): "Слава въ вышнихъ Богу", и присовокупляется отъ певцовъ великое славословіе. Это бываеть ежедневно. Въ воскресеніе же говорятся "Хвалите" во гласъ съ прицевами. И наконецъ воскресныя стихиры или праздника или великаго святаго, если есть память его, "Слава" утренняя, на которой входъ священниковъ съ крестомъ и божественнымъ евангеліемъ, такъ какъ входъ сей означаеть воскресеніе Спасителя, бывшее около утра. Поэтому, когда священники говорять преклонившись молитву входа на утренъ, что изображаетъ до насъ и даже до ада уничижение и низшествіе Господа и возставляемых возстаніе, возвышается евангеліе, такъ какъ и оно возвъщаеть воскресение и говорится "Премудрость, прости", - и сіе въ возвіщеніе воскресенія, и поется на "И ныні и присно" -"Преблагословенна еси"... Когда священники войдуть внутрь (олгаря), сначала чтецъ на амвонъ, держа крестъ, говоритъ: "Слава въ вышнихъ Богу", потомъ пъвцы поють его пъсненно (аспатихос). Потомъ священники въ священномъ одгаръ все вмъстъ (съизнова) говорять, и отъ "Въ человъпъхъ благоволеніе" бываеть согласное (общее) славословіе внутри и внъ, потому что стали мы единою церковію Христовою горъ и нізу. И это въ пропов'яданіе и славу воскресенія Христова. Поэтому и тропарь воскресный: "Днесь спасеніе" — въ одно воскресенье и "Воскресь изъ гроба"—въ другое трижды сладкогласно (ဂ်စ်ပမနေ) поется внв пвивами и внутри священниками... Поэтому тотчасъ поется: "Возстави, Господи" и читается презвитеромъ на амвонъ утреннее евангеліе... И послъ того сугубая ектенія, великія прошенія, главопреклоненіе и отпускъ"...

# 2. Новелла импер. Льва Мудраго (886—911) неизвъстнаго года о всеобщемъ празднованіи нъкоторымъ святителямъ (Напечатана въ Jus Graeco-Romanum Цахаріе, III, 184).

Τῷ σεβασμίω τῶν σεπτῶν ἀποστόλων θεσπίσματι πρὸς δόξαν καὶ τιμήν έχπεφωνημένω των τε ἱερωτάτων γμερών, αι τὸ ἑορτάζειν ήμων τῷ τῶν ὅλων δεσπότη χομίζουσι, κἀχείνων δὲ, ὅσαι τάς τε αὐτῶν τούτων των ἀριδίμων νομογράφων καὶ των ἄλλων καλλινίκων άγωνιστών, οι σφαγαίς οιχείαις την δυσσέβειαν έτροπώσαντο, τας τελειώσεις μηνύουσι, άξίου τυγχάνοντος καὶ τούτου συνεπισυνῆφθαι, ώστε καὶ τῶν μετ έχείνους εν τη έχχλησία διαλαμψάντων θεηγόρων ανδρών και φωστήρων δίκην το τῆς ἐκκλησίας στερέωμα πράξεσι καὶ διδάγμασι καταπυρσευσάντων μη άγεράστους μηδ' άνεόρτους είναι τὰς μνήμας, τὸ λείπον προσαναπληρούντες θεσπίζομεν, καὶ τούτων τὰς ἱερὰς τῆς τελειώσεως ήμέρας τιμαίς Ιεροπρεπέσι χατασεμνύνεσθαι ών έστί γε τὰ ὀνόματα· 'Αθανάσιος, δ έν ἀρχιερεῦσι θεοῦ περιώνυμος · Βασίλειος, ή βασίλειος της έχχλησίας σεμνότης. Γρηγόριος, ό της θεολογίας έπώνυμος · Γρηγόριος, δ γλυχύς τῆς ἐχχλησίας ποταμός χαὶ ὑπέρλαμπρος . Ίω άννης, τὸ πάνχρυσον στόμα τοῦ πνεύματος καὶ σὺν τούτοις Κύριλλος καὶ Ἐπιφάνιος, ὧν καὶ τὰ κατορθώματα καὶ τὸ κλέος τοῖς εἰρημένοις ἐφάμιλλον.

# Переводъ:

"Къ досточтимому славныхъ апостоловъ узаконенію, изглашонному въ честь и славу священнъйшихъ дней, празднованіе которыхъ приводитъ насъ къ Владыкъ всяческихъ 1), а также и тъхъ (дней), которые являютъ кончины самихъ сихъ блаженныхъ законодавцевъ и другихъ добропобъдныхъ борцовъ, своими мученическими смертями посрамившихъ нечестіе 2), (— къ узаконенію этому) достойно присовокупить и то, чтобы памяти и послѣ нихъ возсіявшихъ въ церкви богопроповъдныхъ мужей и на подобіе звъздъ озарившихъ твердь церкви дълами и ученіями не были оставлены безъ чествованія и безъ празднованія. Посему, восполняя недоставлены безъ чествованія и безъ празднованія. Посему, восполняя недоставлено-подобающими честями; имена же сихъ: Аванасій, во архіереяхъ

з) Т. е. дней празднованія кончины апостоловъ и мучениковъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мысль та, что славные апостолы изгласили узаконеніе о празднованів Господскихъ праздниковъ.

Божінхъ преславный; *Василій*, царское украшеніе церкви; *Григорій*, богословію тезоименитый; *Григорій*, сладкая церкви рѣка и преславный; *Іолог*ь, всезлатыя уста Духа, и съ ними *Кирилл*ь и *Епифаній*, которыхъ подвиги и слава (которые подвигами и славою) соревновали съ (выже) поименованными.

# 3. Выписки изъ Студійскаго устава патр. Алексѣя (по Сунодальной руковиси № 330, въ Опис. Горск. и Невостр. № 380).

Дълаемъ выписки не въ точномъ воспроизведении подлинника, что для нашихъ цълей не нужно и чъмъ лишь затруднялось бы чтеніе 1), а въ переложеніи на русскій языкъ (съ удержаніемъ подлинника только въ нъ-которыхъ мъстахъ, что означаемъ кавычками).

Первая недъля великаго поста или недъля православія (л. 11 об. fin.).

1-я недёля поста. Творимъ память святыхъ пророковъ Мочсея, Аарона, Давида и Самуила и прочихъ "и о иконахъ правовёрія".

Тропарь, гласъ 2: Пречистому Твоему образу покланяемся, Благій... (въ подлинникъ тропарь написанъ сполна).

Въ субботу вечера, по пъніи: Блаженъ мужъ, на Господи воззвахъ уставляють стиховъ 9-ть и поются 3 стихиры воскресны настоящаго гласа пооднажды и въ Тріоди о святыхъ иконахъ 3 стихиры, гласъ 8, подобенъ: Прехвальніи мученицы; Слава, И нынъ, Богородиченъ наставшаго гласа; посемъ входъ, прокименъ; стиховна воскресная говорится дважды и о иконахъ самогласенъ 2 гласа: Отъ нечестія въ благочестіе; Слава, И нынъ, Богородиченъ, тропарь: Пречистому Твоему образу.

Въ 1-ю недълю поста на заутрени поется: Богь Господь привлючившагося гласа; тропарь воскресный поется однажды, потомъ: Пречистому
Твоему образу, Богородиченъ: Преблагословенна еси; по окончаніи объихъ касизмъ поются два воскресные ипакои, — одинъ по одной касизмѣ,
другой — по другой, и читаются посланія Григорія, папы Римскаго, къ
Льву царю еретику; по окончаніи евангелія поются три канона: воскресный наставшаго гласа, и "правовърію", гласъ 4, твореніе Ософана, и
пророкамъ, гласъ 3, твореніе Германа; по 3-й пѣсни поется съдаленъ
"правовърію", гласъ 7: Истинныхъ повельній, при пѣніи чего всѣ стоятъ
("сему поему прости вьси стоять"); Слава, И нынѣ, Богородиченъ: Плодъ
чрева Твоего; по 6-й пѣсни кондакъ, гласъ 8: Неисписанное Слово Отче;

<sup>1)</sup> И что въ то же время, по приченъ титят и сокращеній, представляло бы очень большія неудобства для печатанія.



на Хвалите Господа уставляють 6-ть стиховь: поются 3 стихиры воскресныя пооднажды и другія 3 стихиры "правовёрію", глась 6, подобень: Все упованіе, пооднажды; Слава, И нынё, Богородичень вторый наставшаго гласа; на стиховнё (стихира) воскресная ("на стихов. въскрёс.") однажды и самогласень дважды; Слава, И нынё, Богородичень, тропарь: Пречистому Твоему образу. Въ паперть ("папьрть") же не исходять, хотя и оглашеніе читается.

На божественной литургін провименъ: Благословенъ еси, Господи, Боже отець; стихъ: Яво праведенъ еси; апостоль: Братіе, върою Моусей великъ бывъ; аллилуія гласъ 4: Моусей и Ааронъ; евангеліе отъ Іоанна: Во время оно восхоть Інсусъ изыти въ Галилею; причастенъ: Радуйтеся, другой: Хвалите Господа.

Въ тотъ же день на вечернъ пънія псалтирнаго не бываеть; на Господи воззвахъ уставляють стиховъ 4 и поются покалним ("покан.") настоящаго гласа, какъ сказано; входъ, прокименъ, гласъ 8: Далъ еси достояніе; стихъ: "Коньць земл."; на стиховнъ говорится стихира святаго Оеодора однажды, а самогласенъ мученичный дважды и Богородиченъ: Богородице Дъво, радуйся.

Въ недёлю (воскресенье) вечеромъ поется великая павечерница съ мѣніемъ: Господи помилуй 50 (разъ); а во всё пятки поста на вечернѣ на Господи воззвахъ уставляють стиховъ 9, пѣнія псалтирнаго не бываеть, и поется самогласна стихира дважды и 4 мученикамъ въ Октоихѣ и 3 стихиры дневному святому и за мертвыхъ двѣ ("дъва") и Богородиченъ; посемъ входъ и литургія постная. Въ каждую субботу поста на заутрени поются каноны святымъ и за мертвыхъ настоящаго гласа; на 6-й пѣсни оставляется за мертвыхъ, а поются каноны святымъ "и съ трыпѣсны. зане въ тѣх за мъртвыя. трепаремъ прѣходити. прѣже поютъбося канон. святыхъ прѣже четверопѣснъ. сѣдальнаж. и въ псалтирынѣмь нѣніи"; и на третьей и на шестой пѣсни мученичная (стихира) и за мертвыхъ и святыхъ, и на Хвалите Господа мученичная стихира и съ догматиками богородичными, также и на стиховныхъ мученичная и за мертвыхъ.

# Недвия вай име цветная (л. 20).

Недёля цвётная. Въ субботу на вечерни поется: Блаженъ мужъ, и по окончаніи пёнія перемёняются стороны, — лёвая сторона переходить на правую, а правая на лёвую; послё этого бываеть начало: Господи воззвахъ отъ лёвой стороны, какъ и въ прочія субботы всегда бываеть; уставляють стиховъ 9 и поются 3 стихиры Цвётныя недёли потрижды, гласъ 6: Днесь благодать, Входящу Ти, Господи, Слава Тебѣ, Христе, въ вышнихъ; Слава, И нынѣ, (поютъ) первую стихиру; посемъ входъ и прокименъ: Господь воцарися; чтенія три: 1-е отъ Бытія: Призва Іаковъ, 2-е чтеніе отъ пророчества Софоніина: Тако глаголетъ Господь: радуйся зёло, дщи Сіонова, 3-е чтеніе отъ пророчества Захаріина: Радуйся зёло, дщи;

на стиховив 3 стихиры самогласны, гласъ 4: Хотящу Ти внити, Множество людій, Господи, Изыдите языцы; на Слава, и Нынв стихира, гласъ 6: Преже шести дней пасхи; тропарь, гласъ 4: Спогребшеся Тебв крещеніемъ, Христе Боже нашъ... (въ подлинникв тропарь написанъ сполна); послв того какъ діаконъ скажетъ: Премудрость, бываетъ отпускъ.

Въ недвлю цветную на заутрени поють: Богь Господь, гласъ 1-й; тропарь: Общее воскресеніе, который поется трижды; Богородичень не поется, а поются двё касизмы, и по 1-й касизмё поются инакои 6-го гласа: Съ вътвыми похвальше первъе, а по 2-й канизмъ съдаленъ праздника, также и по 3-й пъсни, а по 6-й пъсни кондакъ, гласъ 6: На престоль, на небеси; чтется (слово) Андреево празднику, котораго начало: Вчера ны съ Владыкою Лазарь, и раздъляется на два чтенія до обычнаго" и одно (чтеніе) читается по 1-й касизмі, а другое по 2-й; по 3-й же песни чтется "отъ сказанія святаго Іоанна евангелія слово", которому начало: Единъ же нъкто отъ нихъ Кајафа; по окончаніи втораго чтенія поются степенны и говорится прокимень, глась 4: Изъ усть младенець; стихъ: Господи, Господь нашъ, яко чудно; посемъ Всякое дыханіе и евангеліе утреннее цвътной недъли; Воскресеніе Христово видъвше не поется, но только 50-й псаломъ; поется канонъ, гласъ 4, твореніе Козмы: Явишася источницы, — уставляется стиховъ 10 и поются ирмосы и стихи по 4; а если соблюдать древній ("ветхій") обычай, то поется и канонъ Андреевъ, гласъ 4: Въспоимъ песнь Богу, вместе съ помянутымъ канономъ;лучше бы было, то оставивши, петь въ неделю только (канонъ) Козмы мниха, потому что приличествуеть его канонь ("яко подобаеть того канонъ") и (также) пъть стихи и постипіе; по окончаніи каждой пъсни поются ирмосы "въ перисъ (sic) 1) мѣсто"; свѣтиленъ: Словомъ Твоимъ, Слове; на Хвалите Господа уставляють стиховъ 6, поются 3 стихиры 8 гласа подважды: Радуйся и веселися, и другія двѣ подобно тому же ("под. томуж."); на Слава, И нынв иная стихира, гласъ тоть же: На херувимвую съдяй; на стиховиъ стихира 6-го гласа самогласная: Имъяй престолъ небо, и другія дві подобно тому же; на стихирахъ этихъ говорятся стихи: стихъ 1-й: Изъ усть младенець, стихъ 2-й: Благословенъ грядый во имя Господне; эти же стихи говорятся и въ предшествующую субботу вечеромъ на вечерић; на Слава, И нынъ стихира самогласна гласа 6: Честное воскресеніе; тропарь: Общее воскресеніе.

Надлежить знать, что въ сію недёлю не поется ничего воскреснаго. По отпуске утрени, во вторый часъ дня ударяется въ било 3-жды, собираются всё въ церковь и "бывающю начатію" совершають крестный ходъ ("по хрьстёхъ идутъ"), взявъ кресты, и сь пёніемъ тропаря: Общее воскресеніе, обходять весь монастырь; возвратившись съ крестами, клеплють

<sup>1) «</sup>Перисъ» — периссы, периссы, о которыхъ у Сумеона Солунскаго выше стрр. 487 и 488.



(въ било) и начинается божественная литургія. И поють оть канона праздника 4 пѣснь и 5; въ началѣ же ("почятіи") не говорится: Егда въ страсти разбойникъ, но вмѣсто того ирмосъ: Христосъ приходяй; при входѣ же священниковъ входный стихъ вмѣсто: Пріидите поклонимся, говорится: Благословенъ грядый во имя Господне до изъ дому Господня, гласъ 1-й, причемъ говорится и сказанный выше тропарь: Общее воскресеніе; посемъ Слава, И нынѣ, кондакъ, гласъ 6: На престолѣ; по немъ эктенія, потомъ Святый Боже; прокименъ, гласъ 4: Благословенъ грядый; стихъ: Исповъдайтеся Господеви, стихъ 2-й: Да речетъ убо домъ Израилевъ; апостолъ: Братія, радуйтеся о Господѣ; аллилуія, гласъ 1: Воспойте Господеви пѣснь нову; евангеліе отъ Іоанна: Прежде праздника пасхи; причастенъ, гласъ 4: Благословенъ грядый.

Въ ту же цвътную недълю (на вечернъ) поютъ: Къ Господу и Господь въ скорби; на Господи воззвахъ уставляютъ стиховъ 6 и поютъ 3 стихиры 7-го гласа пооднажды: Соборъ лукавый и другія двѣ ("дъва") подобны ей, и на гласъ 3 стихиры гласа 8-го, подобенъ: Иже въ едемѣ; на Слава и на И нынъ Богородиченъ; входъ, прокименъ: Се нынъ благословите; на стиховнъ стихира, гласъ 5: Достигше, върніи, и двѣ ("дъва") подобныя ей; Слава, И нынъ, гласъ 8: Изсохшей смоковницы; тропаръ: Богородице Дъво, радуйся. Павечерница же поется великая, какъ и въ прочіе дни поста.

# Великая суббота и день св. Паски (л. 53 fin.).

Во святую и великую субботу на утрени поють: Богъ Господь; тропарь, гласъ 2: Благообразный Іосифъ... (въ подлинникъ тропарь написанъ сполна) поется безъ Богородичнаго; посемъ поются: Блажени непорочни "Съ ВЛИВЛ. Приключьшагося гласа, съ семою и осмою и девятою, девяти бо сущемъ аллълуіаремъ въ кыйждо гласъ присно... (слово въ рукописи изгладилось, такъ что нельзя разобрать) нъкъгда". Когда не подобаетъ пъть за мертвыхъ, Блажени непорочни поется съ помянутыми тремя последними "аллугиарми"; по пеніи же Блажени непорочни говорится тропарь, глась 6: Содержай концы, во гробъ полагаещися... (въ подлинникъ тропарь написанъ сполна); читается слово Григорія Антіохійскаго на святое и спасеное погребение и воскресение Господа нашего Іисуса Христа. которому начало: Похвальное и се церковное; по 3-й пъсни поется съдальна воскресная, гласъ 1: Гробъ Твой, Христе, а по 6-й пъсни кондакъ, гласъ 2, подобенъ Рукописанаго: Бездну заключи; по чтеніи и по пъніи псалтыря тотчасъ говорится: Помилуй мя, Боже, а Воскресеніе Христово не говоримъ; посемъ поется канонъ, гласъ 6, и поются стихи и ирмосы подважды до 5-й пъсни, поются же и съ пъснями Маркова творенія: Безумный старче, и прочее, до 6-й пісни; по этой же (пісни) поется только четверопъснецъ, творенія Козмы, и говорятся стихи и ирмосы почетырежды; свётилень: Свять Господь; на Хвалите Господа стихира, гласъ 2: Егда оть древа Тя "и тому под.", На Славу иная (стихира), гласъ 5: Тебе одёющагося, и на И нынё: Преблагословенна еси, Богородице Дёво, "яко же и великая церкы 1) поеть по коньчяніи же тёхъ"; Слава въ вышнихъ Богу "пёвьчьскы"; на Славу же сего пёнія тотчасъ выходить священникъ съ діакономъ, имёя евангеліе и въ предшествіи свёщи, и вослодить "на столь" и давъ миръ сядеть, и тотчасъ говорится прокименъ, гласъ 4: Воскресни, Господи, помози намъ, до—имени Твоего ради; стихъ: Бога ушима нашима услышахомъ; стихъ 2: Дёло, еже содъла, до — древняя; стихъ 3: Рука Твоя языки, до—насади я; потомъ паремія отъ пророчества Іезекіилева: Бысть на мнё рука Господня; по пареміи прокименъ, гласъ 6: Воскресни, Господи Боже мой; стихъ: Исповёмся Тебё, Господи, стихъ 2: Возвеселюся и возрадуюся, до—вышнихъ.

Надлежить знать, что великая церковь во все лёто на всякую недёлю поеть: Воскресни, Господи, шестымь гласомь, и (только) въ эту одну утреню поеть сей прокимень седьмымь гласомь; одна же Студійская церковь никогда не поеть его шестымь гласомь, но или седьмымь или пятымь; "а нынё въ шестыи пёти ѝ (мы уставили въ нашемъ монастыре), и вина яве, понеже утрынее пётіе, рекше Слава въ вышнихъ Богу, пёвьчьскы поють, егоже николиже обычяи бё творите, тъчію нынё въ правьду, и нынёшніи прокимень въ шестыи глась поется"; бываеть и входъ священнику "и служба ина измёрена за изрядьное дне; по немь же апостоль къ Коринеянамь: Братіе, маль квась; потомь аллилуія, глась 4: Да воскреснеть Богь, потомь евангеліе оть Матеея: Наутрія же, еже есть по пятцы,—читается священниками въ олтарё; и по окончаніи евангелія бываеть ектенія оть діякона и отпусть по обычаю.

Въ ту же святую великую субботу вечеромъ клеплють къ вечерив въ 11 часъ и по Благослови душе моя на Господи воззвахъ уставляютъ 6 стиховъ и поють 2 стихиры 6-го гласа полважды, святаго Өеодора, полобенъ: О великаго таинства, на Славу, И нынв, гласъ 6, самогласенъ: Днешній тайно; посемъ бываетъ входъ съ евангеліемъ на Свете тихій, и когда скажетъ: Миръ всемъ, бываетъ сиденіе ("долюсюданіе") и читаются дневныя пареміи по чину ихъ, (причемъ) прежде (ихъ) не бываетъ прокимна; и по окончаніи чтенія и по песни 3-хъ отроковъ тотчасъ ектенія отъ діакона; потомъ: Елицы во Христа крестистеся, ради чтеній, а въ другіе праздники, въ которые поется: Елицы во Христа, не бываетъ ектеніи; посемъ прокименъ, гласъ 8: Вся земля да поклонится; стихъ: Восжликните Богу, стихъ 2: Рцыте Богу, коль страшна дёла.

Надлежить знать, что этоть прокимень великая церковь поеть прежде чтеній; по прокимні апостоль къ Римлянамь: Братіе, елицы во Христа крестистеся; вмісто аллилуія, глась 7: Воскресни, Боже, суди земли; поется



<sup>1)</sup> Т. в. Константинопольская патріаршая.

же весь псаломъ "на три стихи"; когда пѣвець начинаеть пѣть: Воскресин, Боже, встають священники и стоять, пока не кончать пѣвцы и люди, послѣ чего садятся (и сидять), пока поются три стиха; и опять, когда пѣвець начнеть пѣть: Воскресни, Боже, встають и стоять до окончанія свангелія, зря на востокь; евангеліе же читается оть Матеея: Въ вечерь субботный, и прочее. Божественная литургія святаго Василія; причастень: Вста, яко спя, Господь. Павечерница же въ тоть день не поется, ни въ великій четвергь, "иъ инныи тыгда" (?). По возстаніи братіи оть трапевы бываеть только Святый Боже и Господи помилуй 12 "и отпустить къждо въ своей келіи, якоже хощеть, свою службу съвьршати".

# О святой и великой недёли (л. 36).

Должно знать, что по прошествім третьей стражи ночи, то есть (въ) 9 (-ый) чась (прекше 9 час.") падаеть панаменіе водяных часовь 1) посль этого встаеть будильникь и обходить (келліи) будя братію со свычею. возглашая громкимъ голосомъ: Христосъ воскресе, и это (возглашаетъ) не однажды, но многажды; "по престаніи же того", когда ударяется (въ) било, вся братія собирается въ паперти церковной и (всь) молятся тихо. (а) священникъ, взявъ кадило, сначала кадить святый олгарь, въ предшествін ему свічь, и вышедь оттуда передними дверями проходить полунощную (-ою) сторону (-ою) церкви, и дошедши до царскихъ дверей з) выходить ими (въ паперть); когда же онъ это творить, приставникъ обходить всю братію, давая по свічь каждому брату; священникь же, какъ было сказано, вышедъ (въ паперть) царскими дверями, кадить братію, начиная отъ лівой страны и проходя всю паперть, и опять приходить къ царскимъ дверямъ; послѣ сего, ставъ предъ дверями, возгласитъ: Слава святьй, единосущней Троицъ, всегда, нынъ и присно, и по аминъ люди начинають тропарь, глась 5: Христось воскресе изъ мертвыхъ; когда сіе поется, идеть священникъ къ южной сторонъ церкви, входя (вшедъ) въ царскія двери, а братія позади его входять въ церковь; самъ же (священникъ), положивъ кадило и вшедъ во святый олтарь, станетъ предъ престоломъ ("пръдъ жъртвъникъмъ"); когда люди пропоютъ тропарь трижды священникъ говорить 1-й стихъ: Сей день, егоже сотвори Господь, возрадуимся и возвеселимся въ онь, а люди: Христосъ воскресе; стихъ 2-й: Составите праздникъ въ освияющихъ, до — рогъ олтаревныхъ, а люди: Христось воскресе; посемь говорить Слава, а люди тоть же тропарь; потомъ священникъ тотъ же тропарь, до - и сущимъ во гробъхъ животъ,

<sup>1) «</sup>Па́даеть знаменіе водьныхъ часовъ»: т. е. въ назначенное время водяные часы, посредствомъ неизвъстнаго приспособленія, подавали знакъ на подобіе нашихъ стънныхъ (съ боемъ) часовъ.

<sup>2)</sup> Т. е. дверей, ведущихъ изъ церкви въ паперть, см. выше.

ибо этоть конець припъвается людьми, и опять (тоть же конець) припъвается священникомъ ("пакы же отъ попа пририкаеться"); потомъ начинается пеніе канона: поють ирмосы и стихи почетырежды, — уставляется на каждой песни по 10-ти стиховъ, а на 4-й и на 7-й по 20-ти стиховъ; по 3-й песни поется инакон, глась 4: Предварившія утро яже о Марін, а вивсто Богородична послв Слава пвецы поють воскресный тропарь того же гласа: Свётлую воскресенія; посемъ чтется слово Григорія Богослова: Воскресенія день; по 6-й п'ясни поется кондакъ, гласъ 8: Аще н во гробъ снисшель, "стоящи братін до скончанія перваго икоса"; посемь говорится: Воскресеніе Христово видівше трижды, безъ Помилуй мя, Воже: говорится свътиленъ, гласъ 4: Плотію уснувъ, что поется во всю недвлю; посемъ поютъ Хвалите Господа, и поются стихиры гласа 1-го самогласны по дважды: Днесь спасеніе міру, потомъ: Воскресенія день, плодъ сотворимъ, потомъ: Светлаго и славнаго, а на Слава, И ныне-(поють) первую стихиру; посемъ поется утреннее пъніе потиху: Слава въ вышнихъ Богу; послё него бываеть ектенія отъ діакона, а отъ священника молитва; посемъ поются стихиры гласа 5: Пасха священная намъ днесь; посемъ говорится стихъ: Да воскреснеть Богъ и расточатся до ненавидящім Его, и поется другая стихира: Прімдите отъ виденія жены; стихъ 2: Яко исчезаеть дымъ, да исчезнуть до — а праведницы возвеселятся; потомъ третья стихира: Мироносицы жены; Слава, И нынв: Воскресенія день, и по окончаніи этого стиха тотчась: Христось воскресе, которое поется до окончанія цілованія. Чинъ же цілованія бываеть такимъ образомъ: станетъ передъ преградой одтаря на правой сторонъ діаконъ, держа святое евангеліе, потомъ подойдеть ("минеть" — пройдеть) сначала игуменъ и цъловавши святое евангеліе встанеть и онъ на правой сторонъ близь діакона, посемъ приходять вся братья со свъчами. сначала пълуя святое евангеліе, потомъ игумена и прочую братью, — свёчв же держать (зажегши) прежде начатія канона и до скончанія; послів цівлованія, въ предстояніи всей братіи, чтется отъ игумена слово Златоустаго, которому начало: Иже кто благочестивъ и христолюбивъ; послъ чтенія бываеть ектенія, на которой поминаются игумень и братія, (причемъ) Господи помилуй говорится сначала трижды, потомъ 12 (разъ); послъ cero otnects.

А за часы поется такимъ образомъ: Христосъ воскресе трижды, потомъ Веселитеся небеса, посемъ Слава, потомъ Аще и во гробъ снисшелъеси, И нынъ: Что тя наречемъ, обрадованная, потомъ Святый Боже и Пресвятая Троице, Отче нашъ, а Господи помилуй 12. Такимъ образомъ и за 3-й часъ и за 6-й и за 9-й; а за Благослови душе моя Господа и за Хвали душе—Христосъ воскресе трижды; Слава И нынъ: Единородный Сыне; посемъ Во царствіи си и Върую во единаго Бога и Отче нашъ и Господи помилуй 12 и Единъ святъ и Благословлю Господа на всякое. Такъ поется, кто поеть (часы) особо; а на литургіи, вчасы отпъвше" и

Въ царствіи си и Върую во единаго Бога и Отче нашъ и Господи помилуй 12, священникъ возглащаетъ: Яко свять еси, нынъ... и такимъ образомъ послъ сего изчинается литургія.

Вся же служба божественныя литургів въ великую недёлю, за исключеніемъ антифоновъ, совершается внутри божественнаго одтаря священмиками: прокименъ и апостолъ и аллилуія в евангеліе, которое читаетъ нгуменъ, стоя блезь престола, въ предстоянів по сторонамъ (его) двухъ діаконовь, держащихь евангеліе. Антифоны поются вив олгаря оть людей н они суть савдующіе: антифонь 1, псаломь 65: Воскликните Господеви<sup>1</sup>) вся земля, прицъвъ ("отпълъ"): Молитвами Богородицы: стихъ 2: Воскликните Господеви 2) вся земля, пойте же имени Его, дадите славу хваль Его; стихъ 3: Римте Богу: коль страшна дела Твоя; во множестве силы Твоея солжуть Тебъ врази Твои: Вся земля да поклонится Тебъ в) и поеть Тебъ, да полоть же имени Твоему, Вышній: Слава, И ныпъ; антифонъ 2, псаломъ 66: Воже ущедри ны и благослови ны; прицъвъ: Спаси ны, Сыне Божій, воскресый; стихъ 2: Боже ущедри ны и благослови ны: просв'яти ) лице Твое 5) на ны, и помилуй ны; стихъ 3: Познати 6) на земли путь Твой, во всвуж языцёмы спасеніе Твое; стихь 4: Ла исповідятся 7) Тебів люди, Боже, да исповъдятся Тебъ людіе вси; Слава И нынъ: Единородный Сыне и Слове; антифонъ 3, псаломъ 67: Да воскреснеть Богъ и расточатся врази Его, и на этомъ (антифонъ) припъвается ("пририцяеться") на каждомъ стихъ: Христосъ воскресе; стихъ 2: Да воскреснетъ Богъ и расточатся врази Его, и да бъжать оть дина Его ненавидящи Его; стихъ 3: Яко исчезаеть дымь, да исчезнуть, яко таеть воскъ оть лица огия; стихъ 4: Тако да погибнутъ грешницы отъ лица Божія, а праведницы да возвеселятся; а на входъ говорится стихъ 5; Въ церквахъ благословите Бога Господа отъ источникъ Израилевыхъ, и тропарь: Христосъ воскресе; на входь, когда отъ дюдей говорится Слава И нынь, поется (въ одтарь) кондакъ: Аще и во гробъ; посемъ: Елицы во Христа врестистеся, потомъ провимень, глась 8: Сей день, его же сотвори Господь; стихъ: Исповъдайтеся І'осподеви, яко благь; стихъ 2: Да речеть убо домъ Израилевъ; посемъ апостоль оть Деяній: Первое убо слово сотворихъ; алинауія гласъ 4: Ты, Господы, восиресъ ущедриши Сіона: стихъ: Господь съ небесе на землю призрѣ до - умерщвленыя; также евангеліе отъ Іоанна,

<sup>1)</sup> Въ подл.: Вогу.

<sup>\*)</sup> Въ подл.: опять: Вогу.

<sup>3)</sup> Въ пода.: «Тебв» нътъ.

<sup>•)</sup> Въ подал: и просвъти.

<sup>5)</sup> Въ пода.: Свое.

<sup>•)</sup> Въ подал: Да познаевъ.

<sup>\*)</sup> Въ лода.: Исповедяться.

в) Подл.: разидуться.

глава 1: Въ началѣ ¹) бѣ Слово; причастенъ, гласъ 5: Тѣло Христово пріимите.

Надлежить знать, что въ этоть день (-св. Пасхи) въ крестный ходъ ("по хрьствхъ") не ходять; указанная же вся служба великія недвли (дня св. Пасхи), -- утреня и литургія, безъ цізлованія и безъ чтенія слова Златоустаго, совершается во всю недалю (седмицу). И то надлежить знать, чтопо прошествін великія недёли прокимень и апостоль и аллилуія и евангеліе говорятся не внутри олтаря, но внъ, по обычному уставу ("подъ (sic) държящюму уставу"). Въ туже великую неделю (день) Пасхи на вечернъ не поется псаломъ: Благослови, душе моя, Господа, ни во всю недълю (седмицу) "праздьную" (пасхальную); но возглашаеть священникъ: Влагословенъ Богъ нашъ, люди: Христосъ воскресе трижды въ гласъ, посемъ бываеть ектенія оть діакона и молитва оть священника, "ти такоконьчають"; Господи воззвахь гласа 8,-уставляется стиховъ 6 и поются 3 стихиры подважды: Днесь адъ стеня вопість и иныя дві... (далье дваслова слиняли въ рукописи, такъ что нельзя разобрать), а на Слава И нынь (поють) первую (стихиру); посемь бываеть входь оть діакона и оть свищенниковъ и съ евангеліемъ и съ кадиломъ, въ предшествіи свічей; по совершеніи входа люди поють: Свёте тихій; потомъ прокимень: Кто Богъ велій; стихъ: И рёхъ (sic), нынё начахъ; стихъ 2: Помянухъ дёла Господня; стихъ: Сказалъ еси въ людехъ, и по прокимне діаконъ говорить: Премудрость прости, услышимъ; священникъ читаетъ внутри одтаря евангеліе отъ Іоанна: Сущю позді, конець: не иму віры; посемь ектенія ("диаконьницы и ектенья") и Сподоби Господи и Исполнимъ вечернюю, и опять другая стихира, гласъ 5: Пасха священная, и прочее, Пріндите отъ виденія жены и Мироносицамь женамь; стихи же говорятся, которые назаутрени: Да воскреснетъ Богъ; на Славу И нынъ-Воскресенія день; посемъ Христосъ воскресе трижды, также Веселитеся небеса, и посемъ діаконъ речеть: Премудрость, и бываеть отпусть.

Павечерница же поется такимъ образомъ: Христосъ воскресе трижды, потомъ Веселитеся небеса и Святый Боже и Господи помилуй 20; посемъ три поклона ("поклоненіе тришьды") и отпускъ. Этимъ уставомъ поется на всякій девь во всю недѣлю павечерница и вечерня, какъ сказано, и часы до субботняго вечера.

# Недёля Пятидесятницы или день св. Троицы (л. 60 об.).

Въ недълю Пятидесятницы на утренъ по псалмахъ и по Богъ Господь поютъ каеисму одну и поется съдаленъ праздника и чтется слово-Богослова о Пятидесятницъ; посемъ степенны и прокименъ, гласъ 4: Духъ Твой благій; стихъ: Господи, услыши молитву; Всякое дыханіе; евангеліе



<sup>1)</sup> Въ подл.: Искони.

оть Іоанна: Сущу позді; потомъ 50-й псаломъ, а Воскресеніе Христово не поется; поются два канона, гласъ 7 и гласъ 4, которыхъ ирмосы и стихи поются подважды; по 3-й пісни сіздалень праздника, а по 6-й кондакъ, гласъ 8; на Хвалите Господа уставляють стиховъ 6 и поются 3 стихиры подважды, гласъ 4: Преславная днесь и той подобныя ("том. под.") дві; на Слава И ныні первая (стихира); на стиховні "самоглас." 3 стихиры 1-го гласа: Пятьдесятницу празднуимъ, Вся подаеть Духъ Святый, Языки иноплеменны; на Слава И ныні (поють) первую (стихиру); поются же стихи не по обычаю, но сначала: Сердце чисто созижди во мні, Боже, потомъ: Не отверзи мене отъ лица; они же говорятся и на стиховні въ предшествующій вечерь субботній.

А на божественной литургіи поются антифоны:

1-й (антифонъ): Небеса повъдаютъ 1) славу Божію, Молитвами Богородицы; стихъ 2: Небеса поведають славу Божію, твореніе же руку Его возвъщаеть твердь; стихъ 3: День дни отрыгаеть глаголь, и нощь нощи возвъщаеть разумъ; стихъ 4: Не суть ръчи, ниже словеса, ихже не слышатся гласи ихъ: Слава И нынъ: молитвами Богородицы. Спасе, спаси насъ. Антифонъ 2, псаломъ 19: Услышитъ тя Господь въ день печали, Спаси ны, Сыне Божій и Утвшителю благій, поющія Ти аллилуія; стихъ 2: Услышить тя Господь въ день печали, защитить з) тя имя Бога Іаковля, Спаси насъ Сыне; стихъ 3: Послетъ 3) ти помощь отъ святаго и отъ Сіона заступить 4) тя, спаси ны, Сыне; стихъ 4: Помянеть 5) всяку жертву твою и всесожжение °) твое тучно буди; Слава И нынъ: Единородный Сыне. Антифонъ 3, псаломъ 20: Господи, силою Твоею возвеселится царь; тропарь: Благословенъ еси, Христе; (стихъ) 2: Господи, силою Твоею возвеселится царь и о спасеніи Твоемъ возрадуется зело, Благословень; стихъ 3: Желаніе сердца его даль еси ему и хотвнія устну его ніси лишиль его; стихъ 4: Яко предварилъ еси его благословеніемъ благостыннымъ, положилъ еси на главъ его вънецъ отъ камене честна... Благословенъ. Входъ. Велія слава его спасеніемъ Твоимъ, славу и велельпіе возложиши на него,... Благословенъ еси, Христе, Боже нашъ; на Слава И нынъ кондавъ: Егда сшедъ, и потомъ: Елицы во Христа крестистеся; прокименъ, гласъ 8: Во всю землю; стихъ: Небеса пов'ядають; стихъ 2: День дни отрыгаеть; апостоль оть Деяній: Внегда скончашася дніе; аллилуія, глась 1:

<sup>1)</sup> Подл.: исповъдають.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подл.: защити.

<sup>2)</sup> Подл.: Посли.

<sup>4)</sup> Подл.: заступи.

<sup>5)</sup> Подл.: Помяни.

<sup>6)</sup> Въ подл.: «однавтоната» т. е. оставленное безъ перевода греческое: о̀дохаютю́рата.

Словесемъ Господнимъ; стихъ: Съ небеси призръ; евангеліе отъ Іоанна: Въ послъдній день великій; причастенъ: Духъ Твой благій.

Надлежить знать, что въ ту недёлю пятьдесятную и наутріе въ понедёльникъ Святаго Духа не поются ни каноны ни стихиры святымъ, если (только) не случится когда въ понедёльникъ обрётенія честныя главы Предтечи,—тогда поется канонъ его и стихиры; "инако ньчьже праздника; аще память святаго нарочита будетъ, поемъ и того съ службою праздыника; тоже и въ коньчянія прочихъ Господскыхъ праздникъ бываетъ".

Въ этотъ день на вечерив пвиія псалтири не бываеть: на Господи возавахъ уставляють стиховъ 6 и поются 4 стихиры подважды, гласъ 4: Некнижныя ученики и "том. дъва" (sic); на Славу 4 иныя "тогоже"; посемъ входъ; прокименъ, гласъ 7: Кто Богъ велій; по немъ діаконъ тотчасъ говорить: Паки и паки, преклоньше колена, миромъ; священникъ читаеть изъ одтаря, въ слухъ всёмъ, первую молитву, "вьсёмъ на колену лежащемъ"; по модитвъ же діаконъ говоритъ; Заступи, спаси, помидуй 1) и сохрани насъ, Пресвятую чистую; посемъ священникъ говорить "възглашеніе мол. (итву)", и діаконъ: Рцемъ вси, Господи помилуй, и прочія прошенія и эктенію всю; послів эктеніи діаконъ тотчась: Паки и паки преклоньше, и читаеть священникъ вторую молитву, какъ и первую, "всемъ на кольну лежащемъ"; по окончании ея діаконъ: Заступи, Пречистую; когда священникъ скажеть "возглашение молитву", тотчасъ говорится Сподоби Господи и конечная молитва; діаконъ: Паки и паки, преклоньше; "вьсемъ же, якоже речено есть, преклоньшемься на зем. "(лю, ли), священникъ читаетъ третью молитву, какъ и предшествующія, и тотчасъ по окончаніи ся діаконъ: Заступи, спаси, Пресвятую, пречистую; "по возглашении же абие попъ начьнеть: Коньчаниь вечерняя молитвы, тихы, и глаголоть диаконъ двоицы или трижды, донъдоже попъ таину молитву коньчлеть"; по окончаніи ся поють 3 стихиры пооднажды, глась 3: Нынв въ знаменіе всёмъ "и нже по немь"; стихи же вмёсто обычныхъ стиховъ говорятся: отъ 50-го псалма Сердце чисто созижди въ... и Не отверзи мене отъ...; Слава И нынь: Царю небесный; тропарь: Благословенъ еси Христе, -сіе говорится во всю недёлю вечеромъ и на утрени.

Наутрія же Святаго Духа на утрени п'внія псалтыря не бываєть; поются же два канона: одинъ, гласъ 7, Пятьдесятницы, а другій, гласъ 1, Святаго Духа: Люты работы...

# Рождество Христово съ сочедъниюмъ (л. 111 об.).

Мѣсяца тогоже (Декабря) въ 24 день на вечерни въ навечеріе (въ) 23 день на Господи воззвахъ уставляють стиховъ 6 и поются стихиры самогласны 3, гласъ 4, подважды: Исаія ликуй, Христосъ приходяй, Вие-



<sup>1)</sup> Подл.: въстави.

лееме готовися; на Слава И нынѣ, гласъ 5: Не скорби, Іосифе; прокименъ; на стиховиѣ стихира, гласъ 5, самогласна: Пріидите христоносніи, друган, гласъ 6: Вертепе, уготовися, иная, гласъ 2, подобенъ: Егда на крестѣ пригво...; Егда Іосифъ, Дѣвице; на Слава тогоже гласа, подобенъ: Доме Ефраеовъ; Всѣмъ пророкомъ; И нынѣ: Доме Ефр...; тропарь, гласъ 4: Готовися, Виелееме... (въ подлинникѣ тропарь написанъ сполна); тотъ же (тропарь) на Богъ Господь и на концѣ утрени.

На утрени чтется слово Богослова, "чьтому (sic) учащее" и святаго Асанасія слово "написаніе" (на писаніе?); поются же 3 канона: препраздиства ("прёдпраздынка") два, глась 1: Христось раждается, и другой, глась 2: Поимъ Господеви, и святой Евгеніи тогоже гласа: Въ глубинь потоп...; сёдаленъ же на пёніи двухъ касисмъ — препраздиства и святой; по 3-й пёсни нпакои, гласъ 8: Сопль пастырскій, уставляя пёснь... (въ подлинникъ ипакои написано сполна); по 6-й пёсни кондакъ, гласъ 3, подобенъ: Дёва днесь; поются же ирмосы святыхъ Богоявленій "послёдь": Глубины открыль; свётиленъ: Святъ Господь; на Хвалите Господа "стихира святыя... (слово полуизглажено; нужно: мученицы?) гласъ 2, подобенъ: Егда отъ древа, поются (sic) пооднажды; на Слава И нынъ самогласенъ препраздиства; на стиховить поются стихиры, гласъ 2: Се время, и другія двъ, подобенъ: Доме Ефрас..., — поются пооднажды; на Слава И нынъ (поютъ) первую стихиру часовную, гласъ 8: Внелееме, готовися; лижьють порознь чясомъ и кланянию развъ дѣл..."

Въ тоть же день, въ навечеріе Рождества Христова, если есть постъ, поется вечерня при девятомъ часѣ дня; на Господи воззвахъ уставляють стиховъ 6 и поются три стихири "самогласно", гласъ 2, подважды: Прінците, возрадунися Господеви, Господу Інсусу рождшуся, Царствіе Твое, Христе Боже; на Слава: Что Ти принесемъ, на И нынѣ: Августу единовластвующу; посемъ входъ, на Свѣте тихій, отъ іереевъ съ евангеліемъ и съ кадиломъ и со свѣчами "и бывшю долѣсѣданию" поется прокименъ дневный и чтутся чтенія по обычаю; также и тропари по чину своему, и по окончаніи ихъ бываетъ ектенія отъ діакона, и тотчасъ: Святый Боже; прокименъ, гласъ 7: Господь рече ко мнѣ; стихъ... (въ рукописи полстроки оставлено не записанною); апостолъ: Многочастнѣ; аллилуія, гласъ 5; Рече Господь Господеви моему,—и поется весь псаломъ "на три стихы"; евангеліе отъ Луки: Во время оно изыде повелѣніе, и прочее. Литургія святаго Василія; причастенъ: Хвалите Господа.

Если же не будеть поста, но случится праздникь въ субботу или въ недълю: поутру ("съутра") совершается литургія Златоустаго и по отпусть ея входять братія въ трапезу и поставляется имъ вареное сочиво и хльба по одной части, пьють же и (вина) по одной чашь. Вечеромъ же бываеть вся помянутая служба до скончанія евангелія; по евангеліи же бываеть ектенія оть діакона и отпусть. Однако ектеніи на Святый Боже не бываеть, потому что не совершенная литургія; тропарь: Рождество

Твое, Христе Боже въ тотъ вечеръ не поется. Посемъ собираются на трапезу и вдятъ настоящій ("правый") обвдъ, —рыбы, и пьютъ по 3 чаши (вина). Во время вды читается слово преподобнаго отца нашего исповвдника Өеодора въ навечеріе Рождества Христова, и вставъ отъ обвда поютъ Святый Боже на трапезв и бываетъ отпустъ, послѣ молитвы отъ игумена.

Павечерницы вмёстё не поють; ио каждый въ своей кельё по обычаю творить свою службу.

Наутрія же въ 25 (день) місяца сотворяется по плоти спасительное Рождество великаго Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, и говорится по псалмахъ Богь Господь, гласъ 4, и поется трижды тропарь, гласъ... (пыфра гласа въ рукописи стерлась): Рождество Твое, Христе Боже (въ рукописи тропарь написанъ сполна); посемъ поются двв касисмы, и по конив первыя касисмы постся ипакои, глась 8: Неизреченнымь Твоимъ рожлествомъ: на Слава И нынф: О тебф радуется: и чтется слово Богослова: Христосъ раждается, — на два чтенія; посемъ поется вторая каонсма, и поется ипакои, гласъ 5: Свидетельствомъ твари; на Слава И нынъ богородиченъ: Страшное Дъвы таинство, и чтется второе чтеніе Богослова: посемъ поють степенны, гласъ 4, и Всяко дыханіе тогоже гласа: если случится не недёля (воскресенье), тогда степенная и Всякое дыханіе поются въ приключившійся гласъ; прокименъ, гласъ 4: Изъ чрева прежле ленницы; стихъ: Рече Господь Господеви моему; евангеліе отъ Матеея: Інсусъ Христово рождество сице бъ, лищи его отъ полу книгы рождеств. и до коньця"; потомъ поется 50-й псаломъ; каноновъ поется ва: гласъ 1, Христосъ раждается, а другой: Спасе люди, — уставляють стиховъ 12 и поются подважды и стихи и ирмосы ихъ. Надлежить знать, что объ стороны по окончаніи (каждой) пъсни поють: эта (одна) сторона: Христосъ раждается, а другая: Спасе, люди; на отданіи же праздника наобороть начинающая (первая) сторона поеть на концв (каждой пъсни): Спасе, люди, а другая сторона: Христосъ раждается. По 3-й пъсни съдаленъ праздника, гласъ 4, подобенъ "удис. иос.": Пріндите, видимъ вѣрніи, и чтется отъ толкованія евангелія отъ Матеея слово Златоустаго: Інсусу рождышуся; по 6-й пъсни кондакъ: Дъва днесь, который поется до окончанія 31-го дня (місяца); світилень: Посітиль есть нась, а Пречистая Владычице въ этотъ день не поется; стихиры на Хвалите Господа, гласъ 4, подважды: Веселитеся праведніи, Богородице Діво рождыши, Пріидите, похвалимъ; на Слава: Отепъ изволилъ есть; на И нынв (поютъ) туже (стихиру); на стиховив стихира, гласъ 6: "Ангелскыя првд. и ина дъва под. тому": Трубный гласъ, Родила есть; стихи поются такимъ образомъ: стихъ 1: Рече Господъ Господеви моему, до — ногама твоима; стихъ 2: Изъ чрева прежде денницы, до-Мелхиседекову; на Слава И нынв "ино" тогоже гласа, подобенъ Днесь висить на древъ: Днесь раждается отъ Дъвы; тропарь: Рождество Твое, Христе; посемъ ектенія и отпусть.

На божественной литургіи поются антифоны:

Антифонъ 1 псаломъ 105 1): Исповѣмся Тебѣ, Господи, всѣмъ сердцемъ моимъ, Молитвами Богородицы; стихъ 2: Исповѣмся Тебѣ, Господи, всѣмъ сердцемъ моимъ, въ совѣтѣ правыхъ и сонмѣ 3); велія дѣла Господия, Молитвами; стихъ 3: Изыскана во всѣхъ воляхъ Его: исповѣданіе и великолѣпіе дѣло Его, Молитвами Богородицы; стихъ 4: Избавленіе посла людемъ Своимъ: заповѣда въ вѣкъ завѣтъ Свой, Молитвами Богородицы; Слава: Молитвами, И нынѣ: Молитвами.

Антифонъ 2, псаломъ 111, стихъ 1: Блаженъ мужъ болйся Господа, Спаси ны, Сыне Божій, рождейся отъ Богородицы; стихъ 2: Блаженъ мужъ болйся Господа, въ заповъдехъ Его восхощеть зъло, Спаси ны; стихъ 3: Силно на земли будетъ съмя его, родъ правыхъ благословится; стихъ 4: Слава и богатство въ дому его, и правда его пребываетъ въ въкъ въка, Спаси ны Сыне; Слава И нынъ: Единородный.

Антифонъ 3, псаломъ 109, гласъ 4: Рече Господь Господеви моему: съди одесную Мене; тропарь: Рождество Твое, Христе Боже; стихъ 2: Рече Господь Господеви моему: съди одесную Мене, дондеже положу враги твоя подножіе ногъ твоихъ, Рождество; стихъ 3: Жезлъ силы послетъ ти Господь отъ Сіона, и господствуй з) посредъ враговъ твоихъ, Рождество: стихъ 4: Съ тобою начало въ день силы твоея, во свётлостехъ святыхъ твоихъ, Рождество Твое.

Стихъ входа: Изъ чрева прежде денницы родихъ Тя, клятся Господь и не раскается, Рождество Твое; Слава И нынё—кондакъ: Дёва днесь и Елицы во Христа крестистеся, а ектеніи не бываеть; прокименъ, гласъ 8: Вся земля да поклонится; стихъ: Воскликните; стихъ 2: Рцыте Богу, яко страшна; апостолъ къ Галатамъ: Братіе, егда пріиде кончина; аллилуія, гласъ 1: Небеса повёдають; стихъ: День дни; евангеліе отъ Матеея: Іисусу рождшуся въ Виелеемѣ; причастенъ: Избавленіе.

Надлежить знать, что если случится праздникь Рождества Христова или Просвъщение (Богоявление) въ день недъльный, то воскресное не поется: ни на утрени Воскресение Христово видъвше, ни воскресное евангелие не читается, ни на литургии апостолъ и евангелие недъльное не читается, но только празднику".

# 4. Службы русскимъ святымъ и русскимъ праздникамъ.

Двѣ службы русскимъ святымъ домонгольскаго періода, представляющія наибольшую сравнительную важность и вмѣстѣ извѣстныя по древ-



<sup>1)</sup> Иной счеть, чёнь нынё, или ошибка виёсто 110.

<sup>2)</sup> Пода : съборъ.

з) Пода.: одоливай.

нимъ рукописямъ, мы напечатаемъ сполна; это — службы мученикамъ Борису и Глёбу и преп. Өеодосію Печерскому. Что касается до остальныхъ службъ, менёе важныхъ и извёстныхъ намъ по рукописямъ только позднёйшимъ, включая въ ихъ число и принадлежащія, по всей вёроятности, не періоду домонгольскому, а уже послёдующему времени, службы свв. Владимиру и Ольгё: то мы сдёлаемъ такъ сказать библіографическіе ихъ указатели, именно — выпишемъ начала пёснопёній, изъ которыхъ онѣ состоять.

Служба свв. мученикамъ Ворису и Глёбу, 24 Іюля, написанная митр. Ісанномъ [изъ Іюльской служебной Минеи XII вёка, находящейся въ библіотекій Московской Сунодальной Типографіи, 34 235/1259].

Мца. того̂. (Iюля) въ  $\kappa \vec{\mathsf{g}}$ . творенние I бана. митрополита роусьскаго стъма. мункома. Бориса и глъба : —

Cr. raa. a. no. ahkk anfack : -

Нумада ха възлюенвъши коупьно брата четнай. Н жизнь нестаростьночю възлюенвши славьнай. Чъломоудрию изволиста. Н пощению отъ страстии дшегоубънънуъ. Тъмь съ поспъшениюмь баню багодать приниъща ицълюета болющам 1):—

Конда. гла. т-по. Два див.

Въсню диъ преславънаю памать ваю мунка хва. романе и деде съзывающи насъ въ похвалению ха ба нашего. тъмь и притъкающе въ рацъ ваю. исцълению даръ приемлемъ. въ божествънаю врача еста:—

Нко̂. по̂ : — едема вифа : —

Разоумьною житию съвършам пребажие цръскънмы вънщемь отъ оуности оукрашенъ пребатын романе. власть велим бъй своемоу очествоу. 
н всеи твари. тъмь вида твои оуспъхъ хсъ бъ. соудомь своимь на моучению призъва та. и кръпость ти подавъ съ ибсе. да побъднин врага. съ дедмь моужьскъ. съ братомь си пострадавшимь. и живъшимь съ товою: — лю: Тъ бо бжствъмаа.

Стра гла. д. по :- Дасть знаме :-

Придате цаломодрим любьци устаного двонию почьтама. Ха ваздловившам высами владающа устанны срдцемы и дшею савършеною стрпца

<sup>1)</sup> Въ нынёшней печатной Минев это — на утренё по 2-й стихологіи сё-далень.

романа. и славънааго и кротънаго деда. достославънаго. иже дщима и телесема чтам. Съкроушьним бъсовьским пълкы :—

Отъ корене издрастоста устнам брата славынам багородьнам. н EAFOPOALCTRO EX HETHNOY EXZAIOENCTA. HETLARHLMOVIO EXZAIOENEXHIA CAAвоу и животъ. и цество нераздроушныме. праведено же пострадавъща. въньца посъдъ примста. Стрпца блёнам. И мантвыника в дибуль на-MINXE : -

Далы и оучении хёты исполивноща даповади и того повеланию. врагомъ не вражьдоваета на очение пришьдъщихъ. Ваю неправьдьно. нъ вко стефаноу подобинка. Първомчикоу молистаса. Не постави ныт граха гація чавколюбьче бе нашь іс н спсе дшамъ нашных 1):— На стиховиъ. га а. В.:— Кънчин п:—

Кынын похвальными въньци въньчанить пъванемам. раздъленам телесема. Н събъкоупасна дшею върънънмъ людемъ теплан дастоупъннка. Деман ролстели олчогоение и всем всечении мусчужение мяжеолириятия съмънсломь. Бъсовьского дережавоу раздроушивша хвомъ подобиемь подающаго мирови велию милость:—

Кънми пъиънми добротами оукрасных пъванмам, романа силоу ньюущаго на страсти доблесть ми. и дёда коупьно оба рывынителю. Свътная присно силющи. И фудрающи святомь добродатели блустивых вьсм. Хвы во оувъдавъща заповъди бжетвыным преставистаем славьно всьмъ подающа миръ и веаню мать: — 2).

Стра. на хвалн га. гаа. а. по. Несизимъ : — Свътозарьна и ста. и елгоферазьна мункоу борисл и глъба вьсе праддынам пами высю землю просвещность, мраке злосты фетегоница. **ПРАЛЬГА БАГДТЬ ИСТАЧАЕТА:—** 

Капакын кръбънънын и стыми фчървивъща ризы прстав романе и деде. Тъм веселомь срещемь ваю пама праздыночюще молничел непрестаньно да си молита да вса изј:-

ЕЛКО ЗВЪЗДЪ ДВЪ МИРА ПРОСВЪЩАЕТА ЧОУДЕСИЪНИН БЛИСТАМИН. СТРПЦА гим романе и деде. Мракъ гръхованън бігонюща. Тъма въспъваемъ радостьно похвальюще ваю пама :— з).

На стиховив. гла. 2. самогласно -

Диь вселенам вся стрпцю лоучами просвящаеть см. и бяны цркы

з) Въ печатной Минев эти же стихиры на хвалитекъ.



<sup>1)</sup> Эта стихира и двъ предшествующія въ печатной Минеъ—на великой вечернъ на стиховнъ стихиры 1-я, 2-я и 3-я.

<sup>\*)</sup> Эта стихира и предшествующая въ печатной Минев-двв первыя «ины» (вторыя) стихиры на Господи воззвахъ.

ЦВВТЫ ОУКРАШАЕМА РОМАНЕ И ДЁДЕ ВЪПНЕТЬ ВА. ОУГОДЬНИКА ХЁА И ЗАСТОУПЬ-ИНКА ТЕПЛАК НЕ ПРЕСТАНТА МОЛКЦИАСК. ЗА РАБЫ СВОК :—— ¹).

Кайъ. тъмаже стынма. нивин по главамъ гръчьскън. стихъ си двдоу пъ приношоу романоу. га. й. з.) Водоу прошьдъ а : —

Дажь ми фтъпоустъ многыниъ прегръщениныъ моныъ спсе. премоудрость ми подаж. како да пъми похвалю тебе прославльща стак твок:—

Въспониъ пъин багочетивии. прославлены има цъломоудрънънны съмъісломъ. Романа славънаго дёда же багочтива коупно славащ :—

Даръ багородьства & ба принивша фба багородьство дшевьное възмобиста наче цъломоудрние и добродътелню оудабрающеса:—

Нубъраноу Ф родъ всехъ достонно. похвалимъ верини. двоую въ истиноу паче слова. ба слова въплътивъшоую :---

Па т. ірию. Ты еси оутвырже: —

Вьсе съмышление въ боу моудрам имоуща. братьнею люковию съвъкоуплышаем богоустиво пожиста:—

Младъ оубо теломь. Дшама же коупно став. како блгочетнва фбетшавъща ба възлюбила неста:—

Вещь възненавидъста тълъньнънъъ мимотекоущоую. и добродътълни пявистаста съсоуда славъно & оуности :—

Едина ты породи несъкаданьно нетачныма. тълчини. въ истиноу потребители ими распейсла иси:—

Ππ. μ. ipuo : — Tu un xe r. : —

Оуношьскы подвигышаста бажнага выздрастомь свыта оуностию. © сластехы любыве плытыскый не нинста фітноудь бажна писанию почитающа. Тышь и просвыщься заповыдыми баствынымии тымнаго погоубиста кнага:—

Всемъсльно фускънмъ последоую како моудръ стопамъ баяне сърывынители нме добрънмъ, романе бомоудре, дяда въ истиноу присиопаманаго брата бо въ коу багоутъно съвъкоуплена диймъ и теломъ квистаса:—

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ печатной Минеѣ нашъ канонъ есть второй изъдвухъ каноновъ, въ ней помѣщенныхъ.



¹) Въ мѣсячномъ Стихирарѣ XII вѣка, находящемся въ библіотекѣ Академія Наукъ, помѣщено 11-ть стихиръ свв. Борису и Глѣбу. Изъ нихъ двѣ первыя суть наши двѣ первыя на стиховнѣ («Кымии похвальнымии вѣньци»... «Кымии пѣсньными добротами»...); остальныя девять суть новыя. Стихиры напечатаны во 2 выпускѣ II книги Ученыхъ Записокъ II Отд. Акад. Н., въ приложеніи къ Описанію рукописей А. Х. Востокова, стр. 123. Нѣкоторыя изъ этихъ новыхъ стихиръ читаются въ печатной Минеѣ.

Даконъ бжик & дій възлюбивъща. и зърънню. въ жизин градоуща. съмъслъ же простирающа. чётьнам. чёти земльным. и власти възменавидъста. и нетьлъньное цртво и славоу. Оумъно и моудръ измънила неста : —

Гламь тн. послядоующие непорочьнам. Бляноую тебе нменоуемъ хрьстимнин вси роди мко ба рожьшоую въ истиноу а не мьчьтаниемь. съвършена фбоимь. Бяство истьствомь и законы члячуска съмъщеним :—

Пъ. ъ. грио. Въскоую ма ютърн : —

ТАКО ФПА БЛГУСТИВА ЛЮБОВНЮ СЪВИЗДИВА. Н ТОГО ЛЮБИЩА БОУСТИВНИ СВЪТЪЛОСТИЮ ВЪ РОУСИ ВЪСНИВЪЩА. БРАТОМА ЖЕ ПАЧЕ ВЪЗЛЮБЛЬЩЕМА СЕГО РАДИ. ЗАВИСТЬНЪМИ СТРЪЛАМИ ИСКОУЩЕНА БЪІСТА:—

Разгивавъст братооубница тко каниъ преже. стопълкъ фканьизи твенст законопрестоупьиъ. и къ зависти оубниство приплете властию прельстивъст словолюбит. и ф мъщеним правъдънаго не оубъжа:—

прельстивъст словолюбит. и б мъщенит правъдънаго не оубъжа:

Кръвню своею прапроудоу. носяща преславънат и псръ въ скипетра
мъсто. въ десноую роукоу носящи. съ хсомъ црствовати ныни сподобистаста романе и дяде вонна хва непобъдният:

—

Въшьшоу та въсъхъ и стъншоу. Чиновъ прославлюемъ ибсиънхъ. тако дольнаю съ вышьниным съвъкоупльшоу. Иъ ф мти ежна пъвъца твою посъщаеши. И поганънхъ оуставлюещи шатание: —

Па. г. іриб. Оцасти на спсе : —

Мощин и тъмъ сйве. нарекъшеса противънии. Въ нощин та къ бо́у пънию приносаща копии събодоща ходатанци твоемоу въньцю. Романе въствъномоу бънъше : —

ТАКО ВЪ ИСТИНОУ ПОДОБИНКЪ БА ВЪПЛЪШАГОСТА. ЗА ОУБИВАЮЩА ТА ТЕПЛЪ МОЛЕМИЕ ТА СТЕ ТАКО ВЪТОРЪИ ПЪРВОМЎНКЪ СТЕФАНЪ ВЕЛИКЪИ. СЕГО РАДИ СИИМЬ ПРОСЛАВИСТА:—

Оуношьскы храборовавьша: н моужьскы побъднвыша злаго ратоборца. сцінын романь коупьно съ дёдомь: дъломь н словомь показавышасть. и побъднын въньць отъ ба приничша славьнать:—

Оукшикноть проустии гласи бжию родительницю. посмь же та имын. видище събытие устьиънуъ прорицании двства въ истиноу и устоты въмъстилище:—

Ha. z. грыб. Бжил съхожени : —

Преславьно прослави. Баствынам блёдть самобратьно ваю. Мко притъчоу въ истиноу братолюбим блёочтим святьло наказани въпити прилежьно. байь бъ  $\ddot{\omega}_{ij}$ :—

О моужьство о чистан крапости. © воли непреклониан. В во оувдема велын. И дакалаема немаствьно. Непобадима вавистасы стрпца великаю романе и дяде неюже въсхвалимъ варини:—

Пострадати паче изволиста ли оубъмати злъ безоумычънхъ. сего радю възмъзди примста б ба. страстии иедоугы фтъ земьиънхъ бганити. храници и поюща байъ:—

Капаю боточьным фть тебе рожьшагосю мира фстиша буе дво напаю очто мъстии источи фсщающи дшоч и съмышление земьныныъ:—

**П1.** й. грио. Седмесединце : —

Иедоволини вънвъше фканьини твои оубинца ф оубиени ти повъргоша. Нечьстивъншъ звърбыъ на расхъщение. Двде бохранимън. фтъ блгородьнъю кръве рожышаса въспитана. Блгочтивно та блгдть бию хранимие. Хранениемъ англъ ликоующа синми въ въкъ : —

Коупьно ловжще пъръвъе въ доубровъ питающамсм. И виджще свътъ фтъ твоего лица мен симющь. Уъто се видъине. Дроугъ въ дроугоу глахоу. придъте видимъ преславьное видъине. Видъвъше же чоудо проповъдаща всъмъ. Ха похвалюще тебе съхраньшаго:—

Престав ваю пама осщающи ми раны ию пришла есть прехбальнаю стрпца въ нюже молимъсю полоучити ваю застоупление романе и дяде любовию поюще. Вко словоу блгаю оугодынка:—

Свята съсоудъ устам бънъши просвяти мм. и въ повельникъ свята ходити ми поспяши прутам фть урева твоего въсимвъша. и просвятивъшаго въриъниъ срдца его же. дъ:—

Па. 6. грыю. Оудивиса оубо ос:-

. На земли оубо положена бълста вко мьртва на ибсехъ съпрославляетаста. Съ рабъ бжин и тъмь дързновению фтъ сподобльшает славънаю. Ибчётаго върхоу стоюща надъ гробомь ваю страхомь огнънънмъ фтънаста блжнаю:—

Съдравъ творита болющам блгочьстивъм и хромънмъ течение поданета. И послоушьствоуеть съдравъ бывъ оу ваю ракъ. О двонце предненам. Твиь и намъ всвиъ помощьника вармета съвъще. Оуставлающа бользии и поганънуъ шатанине :—

Бжётвьнам и свътодарьнам въ истиноу върста. романъ и дёдъ добропобъдьнам стратърпьца набен изичь тронци вседьржителю престоита . избавленим просаща прегръшение зачинъ. върно на земли ваю пама тържъствоующемъ : —

О чоудесн пребольшоу очил. чоудо велніє въ нстиноу преславьнокако въмъстиса въ очтробоу твою бъ никакоже невмъстимън. его же за хвалющим та блгочьстиво. Очмоли двие фтъ бъдъ избавлющи и фтъ безаконьиънхъ азъкъ всегда:—

Въ древнихъ Паремейникахъ полагаются три чтенія (паремів) на память свв. Бориса и Глёба: "Братіе, въ бёдахъ пособивы бывайте... Слыша Ярославъ, яко отець ему умре... Ствнамъ твоимъ, Вышегороде, устроихъ сторожа (стража)"... Всв три чтенія, представляющія ту замізчательную особенность, что не взяты изъ Свящ. Писанія (въ первомъ чтеніи изъ Свящ. Писанія,--Притч. XVII, 17, только начало) напечатаны въ 1 томъ Собр. лътт., стр. 252 (Въ Паремейникъ XII въка, находящемся въ библіотекъ Московской Сунодальной Типографіи, № 156, чтенія надписывартся: первое-лоть Приточъ", второе и третье-лоть Бытія").

Служба преподобному беодосію Печерскому [изъ Сучодально-типографской Минеи за місяць Май, XIII—XIV віна, № 226/1258].

Муа того. (Мая) г. стго му тимом. Н мавры. Во диь оуспенье стго феодова. Нгумена печерьска.

Послѣ стихиръ Тимовею и Маврѣ: Інъ стръ Осодосью. Гла. й. По. О пресла.

Оче бойдре феодосье. Ты б оутробы приближи си смысль. весьма прилежа црю вседержителю. плоды достониы приноса ему б своихъ подвигь прпбие сооукрашаемый добродътелиыми вънци. тъмь блгихъ обрате въспримтье досточюдие :

Ты иннхомъ казатель. н русьсцви земли звъзда пръсвътлам осноющи чюдесы всю сию страну. та бо бъ преже избра ф оуности оче пастыра овцамъ словесизмъ. тъ прпбиыхъ та вспримтъ 1). синии же мола. проси стаду твоему гръховъ оставленыя :-

Ранса дво всепътава иже столпомъ огненъї пажить покадавши идеже паствитися бественое стадо хотяще црквь бо ту абье въздвиже фео-досьи. преукрашену и всечюдну. Внеиже вси празднуе оуспенье твое върнии ократь стоюще ракъ твоего оугодинка .

Придате стецамса вси къ бжтвизи памати оба нашего феодосых. придате стецамся вси въ батвини памати ода нашего феодосых. се бо б оуности званье свыше примть. и б нереш благодатили ий даръ. тамь бывъ холюбивъй кназе оучтль правъщ въръ велможа твердое защищенье. Сиръй шко оць мардъ. вдовицам же шко теплое заступленье. Скорбащи оутъшенье. Инщи скровище. Миншьскому же лику ластвицавъзводащи на въсоту ибичю. Всъм же к нему притеклющий шко истоуникъ присиотекущиш воды. Ещже и на сподоби вкусити хе бе по велица твоен ихстн.

<sup>1)</sup> Въ ркп. очевидно пропущене слово: ликъ.

Ка мункив.

Бооугодићи подвигъ. Стажавъ оче феодосье. Бовидець квиса. Тъмже молиса бу емуже оугоди. Фгиати мракъ невъжьства моего. Слово же блжное водъхнути ми вспъти та :-

Отъ мона чрева прилъписа к бу прибые ком мардън павелъ. и провъ же древле неремик. Тъ та ежтвиак блгъ. Оустиама феодосье бию слугу наре

Спсвы заповади послушавь & очности міре и жизнь сню ин во что же положи, кріть вжела гйь носити вса земнам възненавидавь, и на ибим взираше. Коплощеса & пруты ти ложесиъ дво всечтам бие слово всё просвати боразумым любовь и члвукое торжьство дику англючу совкупи и на ибнам възведе :-

Па. г. Срыб. Наста вкоже ты · (Четыре стиха Тимовею и Маврв). Інъ. Ненью кб.

Нетачными дары и дхёными сте ежтвенам ти бажнам обащена дша. видэти въжела гробъ гйь но свыше бъ възбраненъ бины смотренье. Мертва свершена истинна и непорочна бъскотавъ бъти агньце вземающаго бажие прутою кровью. грахи всего мира. Бескровиъм приноса ему :-

Оуставо ты стажатель о версты оуношьскы оче бывь. н сныв самодержець мирьскым пучниы оубъжаль есн. наставленье въсприны бжтвнаго дха.

Ранса рожни едн всё га ранса иже радость члвамъ възвъстившив. ранса сънь и несъкома горо. върнъмъ оутверженье едниа всепътав :-

Ко. т. два дй.

Двазду дит русьскую почте. В бъстока воснившюю. н на западъ пришёшю. всю во страну сию чюдесть. н добротою обащьшю вса нъсдажныемь батти миншыскаго оустава батвиаго феодосьа ⊹

Іко. По. Едема.

Кто идрещи въдможеть подвиги твом оче ли кто идочтеть миожьство трудобъ твой и чюдесъ дивиъ. и еще бо бъ плоти съи бесплотнаго видъ. въ плотаиз образъ бесъдующа к тобъ. и даръ ти ношаше бъъ посланое залто. паче очма члёча тъ мвиса смиренье и кроткъ ираво дхвиъм всем мдрти исполнь. Тъ и дха стго в собъ примтъ. Лю. Бжтвйъи феодосье.

Съ мунки. Гаа. а. По. Гробъ твон. Почетше ба...

Інъ Осодосью. Гал. Д. По. Оудиви.

<sup>1)</sup> Въ печатной Миней нашъ канонъ есть первый изъ двухъ каноновъ, въ ней поибщенныхъ.

Паче оума чавча ты квиса на земан б оутробы. Ейн са бы дшвиы. посреда во дому гна сточ подаеши плодъ учивыть си. В оусть во твой еліть въхрасти. Образь бывъ подвиго. и оуставъ любацины ба. сюже ны мепрестанно моли. спти поющи та.

**Пъ. д. Срмо. Хъ миз сн (Четыре стиха Тимоеею и Мавръ).** 

Ins. Couo. The Mr Xe.

Багть дха. възрасте в тобъ оче. егда рожшюю вида плачющюса и **ФЫДЛЮЦИЮ КРЕПЦЪ ТЫ ПРЕСТОАЩЕ. СТРУАМИ СЛЕЗЫ ТОУЛ. НЕПОКОЛЕБЛЕМЫН** столпъ. илко неподвижи пребъ .

Лютын врагь и вселукавын. тщаса блучити та и бтергиути б гиздда преоукрашена и желаема тобою. Но тъ сего ин во чтоже имъ полки сего **ПРОГОНА МАТЕМИ. ВОПЫХ СНАЗ ТВ ↔** 

Окроплам себя дождё дхейчичь. животочичим источники. и напажиса МДЪКО НАСТАВИНКА АНТОНЬК. КАЗСЪ ЕЖТВИЪН ВДРАСТИ. И ПИТАЕШИ МИОЖЬСТВО. неистощаема вонстину носифова житинца быбъ ..

Кто изрещи достоино ти възможеть уюдесь твой чтам. глубино чюдесь. тобою бо весь мирь хвалу ти приносить помиловань избавлаетса быдь люты и различны зо и врагь напастии :

Пъ. с. Срмо. Бий свът. (Четыре стиха Тимоеею и Мавръ).

Інъ Єрм : Въскую ма.

Добродателивыми подвиги. исправленым. твой оче всехвалие древиее so жилище худое создавъ рашири еси и святло намистье бу. подающю дарованье твонын матвын :

Сеттамин дарами подвигь твой. Вгонимо бываше множьство люты СЕСЪ. В ТВОЕГО ЖИЛИЩА СШЕСТВОВАЩЕ БО ТИ ВСЪ ТВОРЦА БЛІТЬ ДХА. И СЛАВИА та показа феодосье :-

Щедраго спса посредъ цркви въспълъ еси. тъмже ти щедротъ ЕАТЫК СВОИ ПОСЛА. ОСКУДЕНЬЮ РАЗРЕШАК ИСУАЛЬ. Н ПРИСНО ТЕКУЩАК ИСТАУЛЬ даръі стаду своему :-

Превышши бы выший силь. благодатнам заченши слово. иже ВСЛУЬСКАКА СЛОВО СТВОРШАГО. Н РОЖЬШИ СЕГО НЖЕ В ОЙА ПРЕЖЕ ВЪКЪ РОЖЬшаса утак ненгреченно :

Пъ. г. Сриб. Житинскаго. (Четыре стиха Тимовею и Мавръ).

Інъ. Матку сн про. Молтвын и бданьемь. и памьскъ панье непре-станно. свою дию ран бжественън створивъ. живоносное възрасти древо TTH DE. INB ICA CHEA H FA .

Нуволи танио смиренье влуче. и инщету бажене волею си. путь **ШЕСТВУК** ПОВЕЛЕНЬЕ. ДО БЕСТВЕНАГО МЕСТА ВЕДЬТИ. НО ПОКЛАНАНЬЕМЬ СРЕтающи похнанъ бъ

Подобаса ноги очишешему. свой оччивых бомдое. воду черпати. и

на раму носити изволии. и древо преложенье. началника трудо себеминхо положи :-

Оумртвиса тобою бще многокозыван врагъ иже всю тварь таею преже насадиван. и мртвии на жизнь взидохо. родила бо еси воистиму жизнь и га.

Пъ. 7. Срио. Хадавц. (Четыре стиха Тимовею и Мавръ). Інъ Срио. Нже ф юдам.

Къ матемъ ти бажие. всакъ прибъгам върою не постъщитса тогда. принмъ баїть прошенью оче. паки възвращаєтся ликум и въспъвам. очь нашй : Тъ очь мвиса. и заступий сиръй вдовица надежа. бользичющи въстанье. Оче всъ все бъй тъмже пой очь :

Оудобренье минхо. и путь спивю ты бы чавво обаще бо вса своими газь. батвены таних. Оуча бо гаше. Оць наши бё :-

Нуъ дкул оутробъ воплощесл. Венсл на списе наше. Тъ твою мтрысвядуще бию багодарыствуемъ вопьюще ойы.

Пт. н. Испламени. (Четыре стиха Тимовею и Мавръ).

Інъ Єрмо Седмьсе. Юко прокъ ежтвенън провида федосье. и скровена въвлеши преблжие. повелъваеши бо дхмъ принесшему к тобъеуальское изнести писае. вопъвти исповъдаше. чтов смъсло приноса. жертву чту влув :

Къ твоему пристаницию пририща. Вко елень ко источнику притекущю. и исталинът оулучити пища блючтът. иже землю сию держаи хота свечерати блжйе. Скуденье строителю вопьющю. Веланьемь же твоимь весь ссудъ. Дати блите ∴

Твое англича въспаша силы феодосье. твое и привичув силь похвалиша житье сватлое. и оукрашеное минхо, та срадумса ных веселиши. Соглано въспаваю дати блете :-

Та прутава влуце. жизни моен предагаю хранителинцю и заступинцю непобъдничю помощинца ми буди. Ф бъдъ и скорби избавлающинедостоннаго ти раба. и любовью поющаго. Дети блуте ::

Па. 6. Срмо. Ба улекиъ. (Четыре стиха и богородиченъ Тимоеею и Мавръ).

Інъ. Оустраши.

Памать твою див намъ. шко слице восню прибие. цалующе раку окрть стоюще твою шко ежественын кнвоть. върно въспъвлюще. твое стое оуспенье. с вышинын силами феодосье :-

Ранса граде русьскън приниъ скровище некрадомо. С ба оубо помощника велика бо блаженаго. Н заступинка теплаго. Бжтвиаго феодосьм тъ бъспримъъ. иже с лики миншьскъми изиъ веселитса :

Собраса торжьство нъиз. впама твою въспети га. тобъ подавшаго

Доблам трудъј, иже тъј претерив. Тъмь и молиса ему. Изблентиса стаду Твоему 6 соблазиъ вражън, еже тъј стажа мудре мателми си :-

Пощади ма спсе рожинса. и схранивъ рожьшюю та бес таа паки по ржтвъ. Стда садеши судити дъла мою. Гръхи мою презри и безаконых мою. Вко безгръшенъ съи и матвъ. Вко батъ и улбколюбець :-

# Служба св. Леонтів, епископу Ростовскому,

въ извъстныхъ намъ старшихъ рукописяхъ, какова напр. Троицкая Лаврская XV въка, № 613, содержащая Трефологъ за мъсяцы Май—Августъ (л. 57 sqq), представляетъ совершенное тождество состава, отъ начала до конца, съ находящеюся въ нынъшней печатной Минев. А поэтому мы и не будемъ дълать ея указателя. Надъ канономъ службы въ рукописяхъ надписаніе: "Твореніе Іоанна епископа".

Служба на перенесеніе мощей Николая Чудотворца въ Баръ-градъ, 9 Мая.

Мы имѣемъ эту службу подъ руками въ Троицкомъ Лаврскомъ Трефологѣ XV вѣка, № 613 л. 25.

Она представляетъ:

# Стихиры на Господи воззвахъ:

"Звізда незаходимая многосвітлаго солнца"...

"Въ мори, святителю, паче ума человъчьска являющися"...

"Дивнымъ схоженіемъ воду освятиль еси"...

(Въ нынъшней печатной мъсячной Минеъ двъ первыя изъ этихъ стихиръ положены на стиховнъ).

# Ины стихиры (на Господи воззвахъ):

"Въ Мурћкъ поживъ телесно, муро воистинну явися"...

"Побъдъ тезоименить воистинну върнымъ людемъ явися"...

"Явися Костянтину цесарю съ Авлавіемъ во сив"...

Слава:

"Святителемъ удобреніе и отцемъ красоту"...

*Чтенія* три,—тіже, что въ нынішней печатной Миней ("Память праведнаго съ похвалою..., Отъ усть праведнаго каплеть премудрость..., Праведный аще постигнеть скончатися"...).

# На стиховит стихиры:

"Радуйся священная главо, честное добродътели жилище божественое"...

"Радуйся честный уме, Троици чистый съсуде"... "Радуйся, иже ревности божественыя исполнися"... Слава:

"Человиче Божій, вирный рабе, служителю"...

#### Tponaps:

"Правило въръ, образъ кротости"...

# На утрени:

На 1-й канисмъ съдаленъ:

"Въ Мурехъ живый теломъ, святителю"...

на 2-й канисмъ:

"Источникъ чюдесъ, отче мудре, пріимъ"...

по поліслет стдалень:

"Премудраго святителя восхвалимъ, яко тепла"...

по 50-мъ псалмъ стихира:

"Наследниче Божій и снаследниче Христовъ"...

#### Канонъ:

1-я ньски: "Просвёти душю и сердце, молю ти ся"...

"Едину Тя обрёть премудрость сличну"...

"Зачинается Превъчный и Свершеный"...

(Въ печатной Минев два канона; второй изъ нихъ-нашъ).

#### Свътилень:

"Великаго пастыремъ началника и святителя вси наставника Мёряномъ"...

# Стихиры на хвамитьхы:

"Възрѣвъ неуклонно на высоту разума"...

"Человече Божій, верный уголниче"...

"Правило върв и образъ кротости"...

"Отче Николае, муроположница мощей твоихъ"...

Слава:

"Въструбимъ трубою пъсней"...

(Въ печатной Минев тв же самыя стихиры на хвалитехъ).

# Служба Всемелостивому Спасу, 1 Августа.

По Троицкой Лаврской рукописи № 599, л. 141 об., конца XV—начала XVI въка, служба имъетъ себя:

Стихиры на Господи воззвахъ:

"Днесь радуется вёрныхъ множство"...

"Да радуеться тварь (и) играеть"...

"Паче солнечныя заря хотяй мірови"...

(Въ печатной Минев ины или вторыя стихиры на Господи воззвахъ)...

#### Ины стихиры:

"Градъ твой пресвётло чтить Тя"...

"Отчьскыхъ не оставивъ нѣдръ"...

"Хвалимъ твое празднество върніи"...

(Въ печатной Минев первыя стихиры на Господи воззвахъ)

("Слава" мученикамъ).

#### И нынъ:

"Гласъ пророка твоего Movcia, Боже"...

Чтенія три, — которыя 16 Августа ("Рече Мочси..., Собра Мочси... Ста Соломанъ"...)

На стиховить: (стихиры и Слава святыми) И ныни: "Егоже превле, Моуси"... (въ печати. "И ныни" на Господи воззвахъ).

# Tponaps:

"Свътилниче солнечный міру"...

# На утрени:

На 1-й стихол. съдалень: "Яко Владыць всыхь и Подателю"...

На 2-й стихол. съдалень: "Свёту быти повелёвь"...

По полівлеть стод.: "Господи щедрый и милостивый Спасе"...

По 50-мъ псалмъ стихира:

"Живоначалный источникъ, всемилостивый Христосъ"...

Каноновъ два: Кресту и Милостивому (Спасу).

#### 1-го канона 1-я ппснь:

"Кресту, върныхъ спасенію... Побъдоносна явися на страсти и бъсы... Лучезарна облистаетъ сіянія"...

#### 2-10 канона 1-я писнь:

"Море очустиваа, погрузивъ..., Грядъте, върніи, хвалами..., Умъ да возвышается всъхъ..., Скрижаль богописана утроба..., Веселиться свътло верхъ"...

(Въ печатной Минев тв же самые два канона, но только переставлены).

#### Kamasacis:

"Таинъ еси, Богородице"...

#### Свитилень:

Милостивому: "Милосердія источникъ ниспосли"... Кресту: "Кресть, хранитель всей вселениви"... (второй въ печати. тоть же).

Стихиры на квалитьхъ:

"Небесная шествія, кресть честный"...

"Кланяющеся вкрою кресту"...

"Горесть древле услажай"...

(Въ печати. ины или вторыя стихиры).

# Служба Покрову Вожіей Матери, 1 Октября.

По Сунодальной богослужебной Минет за мѣсяцъ Октябрь, № 877 л. 1, XVI вѣка, служба имѣеть себя:

### Стихиры:

"Яко богонасаженый рай"...

"Освящается небо и земля"...

"Доброту Іаковлю"...

(Въ печатной Минев ины или вторыя стихиры на великой вечерив).

"Придъте вси празднолюбци, честный покровъ"...

"Градъ чтущіимъ тя и должно хвалящіимъ"...

"На вышнихъ престолъхъ опочиваяй"...

"Полата одушевлена Христова"... (Въ печатной Минев на малой вечернъ: первая—на стиховнъ Слава, остальныя—самогласны и въ другомъ порядкъ).

### На стиховнъ стихиры:

"Слава на небесъхъ и на земли"...

"Пріидите върніи въ святую церковь"...

"Пречистая Богородице, не забуди"...

(Въ печати. на стиховив на малой вечерив).

# Слава, И нынѣ:

"Яко въндемъ пресвътлымъ, всечистая Богородице"... (въ печатн. на стиховиъ на великой вечериъ).

# На утрени:

"Пріими, Владычице, върою притекающи"...

"Яко древняго въ истину пречестиви кивота"... (печ. съдаленъ по поліелев).

#### Канонъ:

1-я ппскь: "Съ чинми святыхъ ангелъ..., Скинію тя, Мочсіи..., Не яко предъ кивотомъ древле..., Поють тя, Богородице"... (въ печати. канонъ тотъ же. Во 2-мъ стихъ 8-й пъсни въ печати., какъ и въ рукописяхъ: "за ны гръшныя Богу помолися, твоего покрова праздникъ въ россійстъй земли прославлшыя").

Стихиры на хвалитьх»: "Тебъ припадающе..., Поють тя... Паче Аарона (въ печатн. тъ же). И нынъ: "Смыслъ очистивше"...

Въ Сунодальной Следованной Исалтири XIV века, которой мы не имеемъ подъ руками, канонъ тоть же, что выше, но между стихирами

есть, кажется, иныя, — см. Опис. Сунодд. ркпп. № 431 л. 126 об. (Еще извёстенъ намъ канонъ Покрову въ Академич. ркп. изъ Волоколл. № 389 л. 1; онъ—тотъ же, что выше).

# Служба св. Владимиру, 15 Ірля.

По Троицкой Лаврской рукописи № 613, представляющей службу въ ея общирнъйшей, извъстной намъ, редакціи (выше стр. 392, прим.), послідняя имъетъ себя:

### Стихиры на Господи воззвахь:

- "О преславное чюдо, величавы разумы погубляются днесь"...
- "Ливная чюдомъ пучина, жестосердіи Бога не разумѣща"...
- "Радуйся русьская похвало, радуйся вёрнымъ правителю"...

(Въ печати. эти три стихиры—на стиховић).

### Ины стихиры:

- "Веселится въчно свътлосіяющія (sic) гора Синайская"...
- "Яко отець дьхну (духовно?), цесарь же чювьственно русскымъ бысть. Василіе"...
  - "Корень правовърія ты бысть, Василіе"...

#### Слава:

- "Пріндете, стецемся вси къ честиви памети отца"...
- (Въ печатной Минев наши иныя стихиры стихиры на Господи воззвахъ, но съ лишнею на первомъ мъстъ: "Вторый ты былъ еси Константинъ, словомъ и дъломъ", которая въ нашей рукописи Слава на стиховнъ).

*Чтенія* три, — которыя 5 Іюля (Память праведнаго..., Уста праведнаго..., Праведныхъ души...).

# Стихиры на стиховнъ:

- "Ангеломъ ревнитель (sic), Владимера преблаженаго"...
- "Свътозарно, свять и благообразно, отче славный Владимире"...
- "Пресвятая твоя паметь, освъщающи міра, нынъ приспъ"...

#### Слава:

"Второй ты Константинъ бысть словомъ и дёломъ"...

# Tponaps:

"Уподобивыйся купцю, ищущи добраго бисера"... (въ печатн. — тоже).

#### На утрени:

По 1-й канисмъ съдаленъ: "Скоро и твердо стяжалъ еси тщаніе"... (въ печати. это—съдаленъ по поліслев).

По 2-й канисмю съдалень: "Просвътився днесь, преблажене отче и учителю"...

### Каноны, которыхъ два:

1-10 канона 1-я посны: "Придате, празднолюбци, пасны духовную..., Иже даруяй самени сающему..., Избраль еси своего владыку, кроткаго царя..., Честнайшю верховных чиновъ"...

Этотъ первый канонъ читается по рукописямъ въ двухъ редакціяхъ, различающихся между собою тімъ, что въ каждой пісни есть въ нихъ стихи розные. Второй редакціи 1-я піснь: "Пріндите, празднолюбци..., Иже даруяй сімени..., Иже волею и нужею къ себъ всихъ призываещи"...

2-10 канона 1-я ппысны: "Събезначалное Слово, иже древле четыремъ стихиамъ..., Выспры вшедъ, свыше Владыко..., Матеремъ и дъвамъ"...

(Въ печатной Минев тв же самые два канона, но только переставлены; при этомъ нашъ первый канонъ—во второй редакціи).

#### Свътиленъ:

"Мудростію и разумомъ истиннымъ крещеніе водъ духовныхъ"...

#### Стихиры на хвалитьхъ:

- "Преславная верста, Богомъ возлюбленная"...
- .Въ небесныя обители яко апостоль вшель еси"...
- "Отъ вражія нападенія соблюди градъ свой"...

### Слава, самогласенъ:

"Апостоломъ ревнителя, Владимера преблаженнаго"...

Въ другихъ, видънныхъ нами, рукописяхъ служба Владимиру имъетъ себя:

Въ Троицкой Лаврской рукописи № 578 л. 246, XV въка: *На Гос-*поди воззвахъ — три первыя стихиры и слава предъидущей рукописи, канонъ — первый предъидущей рукописи (второй редакців), въ которомъ по
3-й пъсни съдаленъ: "Яко началникъ и корень въръ" (въ печати. съдаленъ по первой стихологіи), на хвалитихъ — одна стихира и своя: "Апостоломъ ревнителя Володимера" (въ печати. стихира по 50-мъ исалить).

Въ Волокол. ркп. № 389 л. 275 об.: четыре *тропаря*: "Уподобися купцу, ищуще..., Отеческую прелесть и идоли, яко суетни..., Вторый ты бысть Костянтинъ..., Правовъріа наставниче и всей Руси просвътителю"...; канокъ—первый Лаврск. ркп. № 613 (второй редакціи).

Въ Волокол. ркп. Ж 394 л. 395: *тропаръ*—первый предъндущей рукописи; *канонъ* — второй Лаврской ркп. Ж 613 (первый печатной Минеи).

Въ Волокол. ркп. № 651 л. 262, XV в.: стихиры на Господи соззвахъ—первыя Лаврской ркп. № 613; на стиховит свои стихиры: "Ратнымъсвърепьствуя въоружься духомъ..., Миролюбенъ и въренъ къ своимъ богомъ..., Въренъ къ нимъ и миренъ боговъ (sic) отъиде..., (самогласенъ)-Събъритеся усердно вси рускыя державы началницы"...; тропаръ: "Уподобися купьцю"; канонъ—первый Лаврской ркп. № 613 (второй редакціи).

# Служба св. Ольгв. 11 Іюля.

По двумъ, находящимся въ нашемъ распоряжении рукописямъ, Волоколл. № 372 л. 161 об., и № 389 л. 263 об., служба имѣетъ себя:

# Стихиры на Господи воззвахъ:

- "Яко солнце восія намъ преславная память"...
- "Разума духовнаго, ниже посрамила еси"...
- "Духовно возвеселитеся рустіи вси концы"...

(Въ печатной Минев ины или вторыя стихиры на Господи воззвахъ).

# Tponaps:

"Крилома богоразумія вперивше умъ"... (въ печат. Слава на стиховнъ).

#### Канонъ:

1-я писнь: "Величіе наше и похвала ты еси, Олго"...

"Величаваго дьявола изъ Руси прогнала еси"...

"Ревность духовную (sic) банею крещенна"...

"Исаія тя жезль нарецаемь"...

(Въ печат. тотъ же канонъ).

#### Свитилень:

"Празднуемъ свётло память честнаго княженья"... Въ № 872: стихиры, тропарь, канонъ и свётиленъ: въ №

(Въ № 872: стихиры, тропарь, канонъ и свътиленъ; въ № 389: тропарь и канонъ).

# 4. Списонъ богослужебныхъ книгъ, сохранившихся отъ періода домонгольскаго до настоящаго времени.

#### Евангелія и Апостолы.

Въ древнее и старое время евангелія писались у насъ двояко: въ полномъ видѣ евангелистовъ, по принятому ихъ порядку, и въ видѣ избора взъ евангелистовъ богослужебныхъ чтеній, въ годовомъ порядкѣ сихъ послѣднихъ, начиная со дня Пасхи. Полныя евангелія назывались у насъ тетро-евангеліями и евангеліями-тетрами, изъ коихъ первое названіе есть греческое—тетрогодує́ком, четвероевангеліе, а второе явилось посредствомъ нашей перестановки въ сложномъ словѣ составныхъ его словъ (тетроевангеліе, евангеліе-тетро, тетръ); изборы богослужебныхъ чтеній назывались апракосами (евангеліе-апракосъ), что изъ греческаго—апракос (отъ фине и прасоф—дѣлаво), которое въ приложеніи къ днямъ (апрактос трефава въ противоположность є́ртрахтос тре.) значить день недѣльный, праздничный, и которое употреблено въ приложеніи къ нашимъ евангеліямъ въ

смыслѣ избора чтеній на праздники 1). Сохранившіяся отъ періода домонгольскаго полныя евангелія или тетры указаны нами выше; а здѣсь мы укажемъ одни апракосы.

- 1. Остромирово еванилие. Написано въ Новгородъ, въ 1056-57 г., діакономъ Григоріємъ для тогдашняго Новгородскаго посадника Остромира (припись писца на концъ рукописи), отъ котораго и получило названіе. Представляя собою древній шую, извістную въ настоящее время, русско-славянскую рукопись (славянскую рукопись, написанную въ Россіи), состоить изъ 294 листовъ, которые написаны писломъ въ прододженіе 6-ти місяцевь и 20 дней съ 21 Октября по 12 Мая (таже припись). Изборъ богослужебныхъ чтеній, образующихъ изъ себя евангеліе, состоить: изъ евангелій на каждый день недбли отъ дия св. Пасхи до понедъльника св. Духа; изъ евангелій на субботы и воскресенья отъ понедъльника св. Духа до Страстной недъли; изъ евангелій на каждый день страстной недёли, между коими 12-ть страстныхъ евангелій подъ великую пятницу (въ престав мана га нашего їс ха: на та фати, —въ другихъ мъстоль пишется та вым. что есть оставленное безъ перевода греческое та тавт); изъ 11-ти евангелій утреннихъ воскресныхъ; изъ евангелій на памяти святыхъ всего года по мъсяцеслову, начиная съ 1-го Сентября (этотъ отдълъ чтеній надписань: съборыних цьрижвычын начинаються оть мух септабря. до мий авгоста : векомаго давева :- -). Въ настоящее время рукопись находится въ Санктпетербургской Публичной Библіотекв. Она издана палеографически и учено-филологически покойнымъ Востоковымо въ 1843 г.. подъ заглавіемъ: "Остромирово евангеліе 1056 — 57 года, съ приложеніемъ греческаго текста евангелій и съ грамматическими объясненіями". Снимокъ письма см. у Срезн. въ приложж. къ Древин. памм. Р. п. и я.
- 2. Арханиельское еваниеліе, написанное неизвістно гді въ 1092-мъ г.. По составу одинаковое съ евангеліемъ Остромировымъ, но не вполні сохранившееся (безъ нісколькихъ тетрадей въ началі и потомъ безъ нісколькихъ листовъ въ другихъ тетрадяхъ,—всего 178 четверточныхъ листовъ). Находится въ Московскомъ Румянцевскомъ Музей, которымъ пріобрітено въ 1877-мъ году и которымъ внесено въ каталогъ подъ именемъ Архангельскаго потому, что по заявленію его продавца оно вывезено изъ Архангельска. См. о немъ въ Отчеті Музея за 1876—1878 г., стр. 87 sqq, гді указаны и статьи, посвященныя его описанію и обслідованію.

¹) По выписканъ у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Едгүүелом какъ будто следуеть, что сами Греки употребляли название тетрефагуелом въ приложении не къ полнымъ евангелиямъ, а къ богослужебнымъ изборамъ чтений или къ нашимъ апракосамъ и что слово апракос, въ нашемъ приложени у имъъ не употреблялось, сег у него же слл. апракос, и емпракто. Дело, можетъ бытъ, должно понимать такъ, что выписки Дюканжа изъ более ранняго языка, чемъ изъ какого взяты наши тетро и апракосъ.



- 3. Мстиславово еваниеліе. Написано въ томъ же Новгородь, что и Остромирово евангеліе, по заказу Новгородскаго князя (послі великаго князя) Мстислава Владимировича. Алексою (Алексвемъ), сыномъ попа Лазаря (припись писца), до 1117 г. (въ которомъ Мстиславъ ушоль изъ Новгорода), и было приложено княземъ въ построенную имъ церковь Влаговъщенія на княжескомъ Городишь, что близь Новгорода. Для обложенія великольпными досками (какь принято укращать богослуженыя евангелія) оно вожено было по приказанію князя въ Константинополь (его чиновникомъ Наславомъ — припись на евангеліи этого Наслава) 1). Содержить чтенія евангельскія въ томъ же составь, что и Остромирово евангеліе, съ н'вкоторыми частными разностями. Въ настоящее время находится въ Московскомъ Архангельскомъ соборъ. См. о немъ статьи: Невоструева въ Известіяхъ Акад. Н., т. ІХ, вып. 2, стр. 65, и Билярскаю ibid. т. Х. стр. 110 (спеціальное не напечатанное изследованіе объ евангеліи, принадлежащее первому, хранится въ рукописи въ библіотекъ Московской Avx. Академін).
- 4. Юрьевское еванеліс. Написано для Новгородскаго Юрьева монастыря Оеодоромъ Угриньцемъ до 1128 г. (при игуменѣ Киріакѣ, который умеръ въ семъ году,—припись писца); въ настоящее время находится въ Воскресенскомъ Новоіерусалимскомъ монастырѣ. По составу избора чтеній полнѣе предыдущихъ, именно—есть въ немъ чтенія: на понедѣльникъпятницу каждой изъ 16-ти недѣль по Пятидесятницѣ и на понедѣльникъпятницу 18-ти недѣль по новѣмь лѣтѣ. См. о немъ Срезневск. въ Извѣстт. Акад. Н., т. VIII, стр. 355, и также въ Древни. памм. Р. п. и я.
- 5. Стмеоновское (Добрилино) еваниеліе. Написано въ томъ же Новгородь, что и три изъ предъидущихъ, дьякомъ церкви святыхъ апостоловъ Константиномъ Добрилой для священника церкви Іоанна Предтечи Сумеона, въ 1164 г.. Находится въ Румянцевскомъ Музев. См. у Востокова № 103, стр. 171, также Жалайд. Іо. Экз. стрр. 31, 107 и 110.
- 6. Арханельско-соборное еванеліє. Въ Московскомъ Архангельскомъ соборѣ кромѣ евангелія Мстиславова еще находится евангеліе апракосъ, которое относять къ XII вѣку. См. книгу протоієр. А. Лебедева: Московскій каоедральный Архангельскій соборъ, М. 1880, стр. 365.
- 7. Милятиново (Домкино) евателіє. Написано въ Новгородь для Милятина Лукинича попомъ перкви св. Лазаря "Дъмъкой" въ 1215 или 1230 г. ("въ голодьное лъто",—припись). Находится въ Санктпетербургской Публичной Библіотекъ. См. о немъ Калайд. Іо. Экзарха стр. 111, прим. 69, и Срези. Древни. памм. Р. п. и л., стр. 44.

<sup>1)</sup> Доски сохранились до настоящаго времени; снимокъ съ передней доски въ Памятникахъ Московской древности Снегирева и въ Древностяхъ Россійскаго государства.



8. Типографское еванзеліе, находящееся въ библіотекъ Московской Сунодальной типографіи, XII—XIII въва, Ж 6.

Евангелія, сохранившіяся въ небольшихъ отрывкахъ:

Туровское, названное такъ потому, что въ началѣ XVI вѣка было приложено князьями Острожскими къ Туровской церкви Преображенія. Сохранился отрывокъ, состоящій изъ 10 листовъ; покойнымъ И. И. Срезневскимъ считается немного младшимъ Остромирова и вообще относится къ XI вѣку. Все сохранившееся напечатано г. Гильдебрандиомъ въ Вильнѣ, въ 1869 г., подъ заглавіемъ: "Туровское евангеліе одиннадцатаго вѣка" и потомъ Срезневскимъ въ Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ о малоизвѣстныхъ и не-извѣстныхъ памятникахъ, XII—LXXX, Спб. 1876.

Новородскіе мистики, всего два, въ настоящее время находящіеся въ Санктпетербургской Публичной Библіотекѣ,— Срезневскаю Древніе славянскіе памятники посоваго письма, стр. 25.

Дистки Ундольского, — изъ одного евангелія два и изъ другаго два, въ настоящее время со всей библіотекой рукописей Ундольскаго находящієся въ Московскомъ Румянцевскомъ Музев, — Срезн. ibid. стрр. 43 и 135.

Апостолъ въ древнее и старое время писался у насъ такъ же, какъ и евангеліе,—въ полномъ видё или въ видё избора богослужебныхъ чтеній. Употреблялись въ приложеніи къ двумъ его видамъ и названія "апракосъ" и "тетро", хотя послёднее къ нему и не идетъ 1). Богослужебныхъ апостоловъ отъ періода домонгольскаго пока неизвёстно ии одного (а равно неизвёстно и ни одного апостола небогослужебнаго или полнаго, за исключеніемъ одного списка апостола толковаго,—первой полов. тома стр. 885).

## Псалтыри.

Псалтыри богослужебной, т. е. не толковой, а простой, извёстно:

- 1. Отрывокъ, относимый въ XI в. (и замѣчательный тѣмъ, что имѣетъ гадательныя приписки),—*Срезневского* Свѣдѣнія и замѣтки о малонзв. и неизв. памятин., № XLII, 2 т. стр. 38.
- 2 и 3. Два списка, относимые къ половинъ XIII в., оба находящіеся въ библіотекъ (бывшей) Новгородскаго Софійскаго собора. Оба списка представляють собою псалтыри такъ называемаго "смъснаго строенія", въ которыхъ для антифоннаго или перемъннаго на обоихъ крылосахъ пънія псалмовъ написаны только половины стиховъ (для одного клироса), тогда какъ другія половины заключались въ другихъ соотвътствующихъ книгахъ,—Срезнесск. Древни. памм. Р. п. и я., стр. 59.

(Въ древнихъ памятникахъ посоваго письма Срезневскій говорить о

¹) Си. напр. Тронцкій Лаврскій апостоль № 79 въ Описаніи рукописей Лавры, также у *Востокова* въ Опис. № 9, стр. 12 fin..



Слупкой простой или нетолковой псалтыри XI въка. Но русскаго ли она письма или въжнославянскаго, не ясно,—стр. 21).

#### Паремейники.

Въ Московской Сунодально-типографской библіотекѣ находится 15 №М пергаминныхъ паремейниковъ, не имѣющихъ годовъ (№№ 156—170). Два первые изъ этихъ номеровъ съ вѣроятностію относятся къ XIII вѣку и, можетъ быть, принадлежать еще первой его половинѣ.

(Паремія, греческ. παροιμία, значить притча, нравоучительное изреченіе, нравоученіе. Такъ названы положенныя на дни праздничные чтенія изъ Ветхаго и отчасти изъ Новаго завёта потому, что въ чтеніяхъ предлагаются нравоученія изъ Свящ. Писанія, соотвётствующія праздникамъ).

#### Служебники и Требники.

Отъ періода домонгольскаго изв'єстны два служебника: одинъ, усвояемый преданіемъ преп. Антонію Римлянину, и другой, усвояемый тімъ же преданіемъ преп. Варлааму Хутынскому. См. выше стр. 354.

Вивств съ служебниками были у насъ въ періодъ домонгольскій и требники, см. выше стр. 420. Но последнихъ въ настоящее время неизвестно ни одного.

## Уставъ церковный.

Изъ церковныхъ уставовъ, бывшихъ у насъ въ употреблении въ періодъ домонгольскій (выше стр. 370) сохранились отъ нашего періода два списка Студійскаго устава патр. Алексвя (о которомъ выше стр. 371):

- 1. Типографскій, находящійся въ Московской Синодально-типографской библіотекъ, № 285 (1206), XI—XII въка. Описаніе у прессе. Сергія въ Полномъ мъсяцесловъ Востока, т. І, изд. 1 стр. 120 и приложж. 35, изд. 2 стр. 155.
- 2. Стнодальный, находящійся въ Московской Сунодальной библіотекѣ, № 380, конца XI—начала XIII вѣка. Описаніе у Горск. и Невостр. подъ № 380.

Въ бывшей Новгородской Софійской библіотекв, по свидвтельству И. И. Срезневскаго въ Древни. пами. Р. п. и я., стр. 38, находится "монастырскій уставъ церковнаго служенія". Но, къ сожальнію, этотъ уставъ, какъ можно подозрѣвать—очень важный по отношенію къ вопросу объ уставахъ, у насъ въ періодъ домонгольскій (см. выше) пока не описанъ и остается вовсе намъ неизвѣстнымъ.

# Минеи мъсячныя и праздничныя.

Мѣсячныхъ Миней, сохранившихся отъ періода домонгольскаго, извѣстно:

За мъсяцъ Сентябрь четыре списка: два Типографскіе, конца XI и

XII—XIII в., № 294 и 295, Сунодальный XII в., № 159, и Новгородской Софійской библіотеки того же XII в. (первые два видіны нами самими, о третьемъ *архим. Савв*ы Указатель, о четвертомъ *Срезневск*. въ Древнн. памм. Р. п. и я., стр. 39).

За мъсяцъ Октябрь три списка: Типографскій 1096 г., № 200, Сунодальный XII в., № 160, и Новгородской Софійской библіотеки того же XII в. (Савва и Срези).

За мёсяцъ *Ноябр*ь три списка: два Типографскіе, 1097 г. и XII в., ЖЖ 202 и 203, и Сунодальный XII в., № 161 (Савва).

Типографскія Минеи за мѣсяцъ Сентябрь № 294 и за мѣсяцъ Октябрь и Ноябрь 1096 и 1097 годовъ изданы съ ученымъ комментаріемъ И. В. Япичемъ въ издаваемыхъ Отдѣленіемъ русскаго языка и словесности Академіи Наукъ Памятникахъ древнерусскаго языка, въ которыхъ онѣ составляютъ томъ I (Спб., 1886).

За мѣсяцъ Декабръ три списка: Сунодальный XII в., № 162 (Савва) и два Типографскіе XII—XIII в., №№ 207 и 209.

За мѣсяцъ *Январ*ь четыре списка: три Типографскихъ: XI—XII в., № 210, XII в., № 210, и XII—XIII в., № 209 (въ одной книгѣ съ Январемъ), и Сунодальный XII в., № 163 (Сазва).

За мѣсяцъ Февраль три списка: два Типографскіе, XI—XII в., № 214, и XII—XIII в., № 215, и Сунодальный XII в., № 164 (ibid.).

За мѣсяцъ *Мартъ* полныхъ списковъ пока неизвѣстно ни одного. Въ Румянцовскомъ Музеѣ на переплетѣ одной старопечатной книги найдены два листа Минеи нашего мѣсяца, которые И. И. Срезневскій относитъ къ XI вѣку, см. его Свѣдѣній и замѣтокъ о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ № LI, т. 2 стр. 191, гдѣ листы сполна напечатаны.

За місяць *Априль* три списка: Типографскій XI—XII в., № 221, Сунодальный XII в., № 165 (Савеа) и Новгородской Софійской библіотеки (Срезневск.).

За мѣсяцъ *Май* три списка: Сунодальный XII в., № 166 (Саева), Новгородской Софійской библіотеки XI—XII в. (описанъ *Востоковым* въ Ученыхъ запискахъ II Отд. Ак. Н., кн. II вып. 2, стр. 126) и библіотеки Общества Исторіи и Древностей XII в. (Срезневск.).

За мѣсяцъ *Іюн*ь три списка: Сунодальный XII в., № 167 *(Савеа)*, Санктиетербургской Публичной (небольшой отрывокъ) и Новгородской Софійской библіотекъ того же XII в. *(Срезневск.)*.

За мѣсяцъ Іюль два списка, оба Типографской библіотеки: XI—XII в., № 234, и XII в., № 235.

За м'всяць Авчусть два списка: Типографскій XI—XII в., Ж 238, и Сунодальный XII в., № 168 (Савва).

Праздничныхъ Миней извъстно двъ, — находящаяся въ Санктиетербургской Публичной библіотекъ, XI—XII в. (см. о ней въ статьъ *Давров*- сказо: Описаніе семи рукописей Спб. Публ. библіотеки, помѣщенной въ Чтенн. Общ. Ист. и Древн., 1858 г. кн. 4), и Типографская XII—XIII в., № 330.

#### Тріоди постныя и цвётныя.

Тріодей постныхъ извѣстно пять списковъ: Новгородской Софійской библіотеки два—начала XII в. и начала XIII в. (Срези. ibid. стрр. 21 и 47; вторую тріодь, написанную попинымъ Савою Грьцинымъ, не имѣющую у Срезневскаго видоваго обозначенія, относимъ къ постнымъ по собственному предположенію); Типографскій XI—XII в., № 254; Сунодальныхъ два—XII в., № 278 и 310 (первый списокъ—Стихиры изъ постной тріоди),—описаніе втораго списка у Горск. и Невостр. № 423.

Тріодей цвѣтныхъ извѣстно два списка: Типографскій XI—XII в., № 255, и Воскресенскаго Ново-Іерусалимскаго монастыря, XII в. (*Орезн.* ibid. стр. 38).

#### Стихирари.

Стихирари, въ настоящее время у насъ неупотребительные, содержали "собраніе повседневныхъ стихиръ на весь годъ" (Савва въ Указат. подъ сл. Стихирарь).

Въ настоящее время извёстно отъ домонгольскаго періода восемь писковъ стихирарей: Сунодальныхъ три — одинъ писанный въ 1157 г., 
589, два XII в., мм 279 и 572 (Савва ibid. и Срези. ibid. стрр. 32 и 38), Новгородской Софійской библіотеки, писанный до 1163 г. (Срези. ibid. стр. 33), Санктпетербургской Публичной библіотеки XII в. (см. о немъ въ помянутой стать Павровскаю: Описаніе семи рукописей П. Б.), библіотеки Академіи Наукъ того же XII в. (описань Востоковыма и Срезнескима въ Учен. Зап. II Отд. Акад. Н. кн. II вып. 2, стр. 121), Типографскій XII—XIII в., м 303, и Гельсингфорскій (небольшой отрывокъ) XI—XII в. (Срези. Свёдд. и замм. о неизв. и малоизв. памм. м XLI, въ Зап. Ак. Н. т. XX, кн. 1).

# Кондакари.

Кондакари, въ настоящее время также неупотребительные, содержали "собраніе кондаковъ и другихъ церковныхъ пъсней за цёлый годъ" (Савса въ Указат. подъ сл. Кондакарь).

Отъ періода домонгольскаго изв'єстно три списка кондакарей: Ниже. городскаго Благов'єщенскаго монастыря, въ настоящее время находящійся въ Санктпетербургской Публичной библіотек', XI—XII в. (Срезн. Памм. Русск. п. и я., стр. 38, и архим. Макарія Памятники церковныхъ древностей, — Нижегородская губернія, Спб. 1857, стр. 194), Троицкій Лавр-

скій конца XII в., № 23 (*Срезн.* ibid. и Описаніе рукописей Лаврской библіотеки), Сунодальный XII—XIII в., № 777 (*Савва* и *Срезн.*).

#### Ирмологи.

Ирмологовъ извъстенъ отъ періода домонгольскаго одинъ списокъ— Типографскій XII в., № 307.

#### Канонники.

Извъстенъ одинъ списокъ, содержащій выборъ праздничныхъ каноновъ,—Новгородской Софійской библіотеки, XII в. (Срезн. ibid. стр. 38).

Книги, называемыя Праздниками.

Книги, называемыя Праздниками, употребительны у насъ до настоящаго времени. Онъ "заключають въ себъ пъснопънія на дванадесятые Господни и Богородичны праздники неподвижные и подвижные" (Никольск. Пособіе къ изученію Устава богослуженія).

Одинъ списокъ книги Праздниковъ, XII—XIII в., находится въ Типографской библіотекъ, № 330.

# "Уставь бёлеческій" или "Заповёдь" митр. Георгія.

Основанія того, почему нижеслівдующую "Заповідь святых отець ко исповідающимся сыномь и дщеремь" мы принимаемь за сочиненіе митр. Георгія и называемь уставомь бізлеческимь, мы указали въ 1-й полов. тома (стр. 436, также см. ниже примічанія къ правиламь Заповіди 58-му, 64-му и 108-му).

Уставъ, называвшійся въ древнее время и "Заповѣдью", какъ теперь стоитъ въ его надписаніи 1), извѣстенъ намъ по двумъ спискамъ— Троицкому Лаврскому № 204 (лл. 261 об. fin.—277) и библіотеки Ундольскаго № 28 (лл. 79—94), которые оба XVI вѣка. Въ Сунодальной рукописи, по описанію Горскаго и Невоструева № 391, л. 331 об., читается небольшое начало Заповѣди (о пишѣ и поклонахъ). Въ Сунодальной рукописи по тому же Описанію, № 153, л. 290, и въ Волоколамской рукописи (теперь находящейся въ библіотекѣ Московской Дух. Академіи) № 566 приводятся отдѣльныя правила изъ Заповѣди, въ первой нѣкоторыя, во второй довольно многія. Наконецъ, въ рукописяхъ, содержащихъ Номо-



<sup>1)</sup> См. примъч. къ 108-му пр. Заповъди.

жанонъ Іоанна Схоластика съ дополненіями (Схоластикова Кормчая,—Румянц. муз. № 230 и Моск. Д. Акад. фундам. № 54), читаются—во-первихъ, нѣкоторыя отдѣльныя правила, во-вторыхъ, цѣлая группа ихъ, въвидѣ таковаго же цѣлаго, что и у митр. Георгія (объ этомъ послѣднемъ обстоятельствѣ см. ниже примѣч. къ надписанію предъ § 130).

Мы печатаемъ заповъдь по Троицкому списку съ указаніемъ отличій и варіантовъ списка Ундольскаго 1).

По двумъ поздивишить спискамъ невозможно рѣшать вопроса: насколько сочиненіе митр. Георгія сохранилось до насъ въ подлинномъ видѣ или насколько оно интерполировано въ поздивищее время. Почему мы оставляемъ пока этотъ вопросъ вовсе не тронутымъ (см. впрочемъ сейчасъ указанное примѣчаніе къ надписанію предъ § 130 и примѣчаніе къ § 158).

Въ обоихъ спискахъ правила Заповъди написаны слитно, безъ обозначенія ихъ счета, безъ разстановки на новыя строки и иногда безъ отивты заглавными буквами. Для удобства пользованія и ссылокъ мы разставляемъ ихъ на новыя строки и выставляемъ имъ счетъ (такъ что въ нижеслъдующемъ текстъ Заповъди выставленныя цифры должны быть считаемы нашими; а если читатель найдетъ, что въ иныхъ случаяхъ мы раздъляемъ правила произвольно и неправильно: то ему предоставляется раздълять по своему) <sup>2</sup>).

# Заповёдь 3) святых отець ко исповёдающимся сыномъ и дщеремъ.

1. Отъ паскы до всёхъ святыхъ поклонъ середній до пояса <sup>4</sup>) по 60 на день; а порозныя <sup>5</sup>) недёля и въ среду и въ пятокъ мяса ясти бёль-

<sup>1)</sup> Въ спискъ Ундольскаго не достаетъ нъкоторыхъ правилъ, что мы указываемъ ниже; язывъ его нъсколько подновленъ, что даетъ видъть въ немъ позднъйшую редавцію, но, наоборотъ, нъкоторыя правила читаются въ немъ, очевидноправильнъе и исправиъе, чъмъ въ Тронцкомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) По Тронцкому списку Заповёдь была напечатана г. Тихонравовымъ въ Памятникахъ отреченной русской литературы, подъ рубрикой: «Худые номованунци» (т. П. стр. 289).

<sup>\*)</sup> По сп. Ундольскаго и въ Синод. № 391: «Заповёди».

<sup>4)</sup> Въ Волокол. рип. № 566, л. 423 о поклонъ середненъ до пояса: «сице есть поклонъ, елико прекланяти главу противу пояса своего».

<sup>5)</sup> Въ сп. Ундольск.: «праздныя». Порозная, праздная недёля — недёля св. Паски.

цомъ, а чернцомъ доиво <sup>1</sup>) и сыры и яица и рыбы ясти. Аже будеть накоемъ епитемья, то отъ паскы до антипаскы до сшествія святаго Духа <sup>2</sup>) въ понедѣльникъ и въ среду и въ пятокъ рыбы ясти двожды дне и питіе пити въ мѣру, а николиже не упиватися; во вторникъ и въ четверьтокъ и въ субботу и въ недѣлю и въ превленіе (sic, читай: преполовленіе) праздника мяса ясти, и русалная недѣля <sup>2</sup>) въ среду и въ пятокъмяса ясти.

- 2. Въ Петрово говъйно в се ни мяса ясти ни доива отинудъ в поклоновъ до земли сто на день, кромъ суботы и недъли и Осподскихъпраздникъ и Богородицы и Іоанна Предтечи и 12 апостолъ; аще ся пригодить тъхъ который день или въ среду или въ пятокъ, нъсть поклона до земли ни постъ, но молитву свою и пъніе держать во вся дни до последняго издыханія на всяко время противу силъ комуждо и поклона такожо, а упиватися не велю никомуже, но ясти и пити въ мъру, а къ Богу молитися на всякъ часъ, а въ покаянны (sic, читай: въ покаяньи) и въчистотъ всегда пребывати. Въ Петрово же говъйно постъ: въ среду и пятокъ безъ варива в суботу и въ недълю рыбы двожды днемъ и питіе.
- 3. По Петровъ дни въ понедъльникъ, въ среду и въ пятокъ вариво сочиво, горохъ съ масломъ древянымъ и съ маковымъ одиною днемъ, а рыбъ и скорома въ ты дни не ясти ни питія пити кромѣ бользни и тяжкыя страды; во вторникъ и въ четвертокъ доиво, рыбы двожды днемъ и питіе въ мѣру—по 3 чаши на объдѣ и на ужинъ, а въ суботу и въ недълю мясо; а поклона по 60 на день кромѣ суботы и недъли, поклоны бо починаются въ понедъльникъ 7) вечеръ (омъ), а въ пятокъ покладается въ 9 часъ и въ говъйно и кромѣ говъйна, а въ суботу и въ недълю всякую среднее поклоняніе.

Молоко.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ сп. Ундольск. нёть: «Аже—епитемья» и читается: «ясти. А отъ антинасхи до смествія святаго»... Выпускъ словь: «аже—епитемья», можеть быть, есть дёло позднёйшее, но затёмъ въ немъ, очевидно, правильнёйшее или подлинное чтеніе. Антипасха—Оомино воскресенье.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ сп. Ундольск.: «Троицькую недёлю». Русальной недёлей называлась недёля передъ днемъ св. Троицы.

<sup>4)</sup> Въ сп. Ундольск. слово «говъйно» замънено словомъ «говъніе», вакъ н

<sup>5)</sup> Въ сп. Унд.: «все-отинудъ» нѣтъ.

<sup>•)</sup> Въ сп. Ундольск.: «вареніа», какъ и ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ сп. Ундольск.: «въ недёлю». У Кирика въ Вопрошаніи (Калайд. 175): «въ пятокъ по вечерніи не дай (кланятися до земля), а въ недёлю по вечернів достоить».

<sup>\*)</sup> Въ сп. Унд.: ошибочно: «поклоняются».

- 4. Въ Филипово говъйно такоже держать, како то и въ Петрово товънье писано, и постъ и поклонъ, поединою днемъ ясти въ всѣ дни, а въ суботу и въ недълю двожды.
- 5. Отъ Рождества Христова до Крещенія Госполня 1) поклонъ до пояса, а въ среду и пятокъ мясо и доиво ясти и нитіе въ мѣру 2), въ канунъ 2) Крещенія Господня не ясти мяса ни доива, а отъ Крещенія Господня до великаго поста поклонъ до земли по 60 на день, а въ понедѣльникъ и въ среду и въ пятокъ постъ держати, а одиною днемъ сочиво безъ питья, безъ доива и безъ рыбы, а въ вторникъ и въ четвергъ доиво и рыбы и питіе въ мѣру, по 3 чаши на обѣдѣ и на ужинъ, а въ суботу и въ недълю мясо.
- 6. Въ недъло о мытаръ и фарисеи и предъ мясопусною недълею та 4) вся мясо ясти (и) дово, укаряа Армены 5), аще ли нъсть Арменъ, то не ясти ни мяса ни доива 6). Въ мясопустную ведълю въ середу и въ пятокъ не ясти мяса ни доива; въ сыропускную (sic) недълю въ среду и въ пятокъ сыръ ясть одиною днемъ, а поклонъ до земли по 60 на день.
- 7. Въ великое говъйно поклонъ по 300 на день до земли, а чернпомъ поклонъ въ все лъто по 200, а въ великое говънье по 300 на день;
  первая же недъля сухо ясти одиною днемъ, а питія не пити 7); аще ли
  въ немощн будеть, въ недълю и въ суботу по 3 чаши великихъ на объдъ
  и на ужинъ, въ ты же дни рыбы ясти бъльцомъ 3); а по Өедоровъ 9) недълъ въ вст недъли въ понедъльникъ, въ среду, въ пятокъ сухо ясти
  одиною днемъ, а во вторникъ и четвертокъ сочиво съ масломъ древянымъ или съ маковымъ одиною днемъ, а въ суботу и въ недълю рыбы 10)
  двожды днемъ. Отъ жоны своея законныя съблюстися въ все говъйно. И
  на святаго Іоанна обрътенье главы и на 40 мученикъ и на Благовъщенье
  рыбы ясти одиною днемъ, а вариво и сочиво съ масломъ древянымъ только
  ясти въ суботу и въ недълю, а во вторникъ не ясти ни въ четвертокъ

<sup>1)</sup> Въ сн. Унд.: «до Обрѣзанія Господня».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд.: «въ меру, по 3 чаши на обеде и на ужине».

в сп. Унд.: «наканунь».

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд.: «А недъля о мытари и фарисен предъ мясопустною недълею та»...

<sup>5)</sup> Укоряя Армянскій пость такъ называемый Арцивуріевъ (Дюканж. Gloss. Graecit. подъ сл. ἀρτζηβούριον).

<sup>•)</sup> Въ сп. Унд.: «аще ли—ни донва» нътъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) У Кирика въ Вопрошаніи (Калайд. 179): «въ чистую недівлю недів ясти прівсный, квасъ житный».

<sup>8)</sup> У Кирика въ Вопрошаніи (Калайд. 179): «икра во все гов'йніе б'альцемъ».

<sup>•)</sup> Въ сп. Унд.: «З чаши, а рыбы токио на Благовъщеніе и на вербницу лясти. А по Оелоровъ»... Оелорова недъля— первая недъля великато поста.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Въ сп. Унд.: «рыбы» нѣтъ.

древянаго масла. Аще ли ся пригодить праздникь святого Іоанна Предтечи или 40 мученикь въ Өедорову недёлю, то ясти 1) рыбы, и аще ся пригодить 2) Благовъщенье въ великую пятницу или въ великую суботу, не ясти рыбъ ни варива никому же, но сухо ясти.

- 8. Когда причаститься кто хощеть святыхъ таинъ, яже <sup>3</sup>) ведять отци <sup>4</sup>), то сохранитися достоить своихъ жонъ законныхъ вънчянныхъ предъ (— и) причащенія, елико имъ велять отци, и по причащенію <sup>5</sup>).
- 9. Подобаеть жо достойному причаститися пречистыхъ таинъ по всънедъли святого поста и въ великой четвертокъ и въ великую суботу и на Пасху и на Възнесеніе Господне и на Сшествіе святаго Духа и въ Петрово говънье и на Петровъ день и на святую мученику Бориса и Гльба и на Преображеніе Господне и на Успеніе святыя Богородица и на Въздвиженіе честнаго креста и въ день святаго Дмитрея и на Веденье (sic) святыя Богородица в) и въ день святого Николы и на Рождество Христово и на Крещеніе Господне и на Възнесеніе 7) Господне. И въ бользнь (sic) и въ смерть достоить причащатися всякому крестьяну человъку, и во питемьи в): ни одиному человъку, крестьяну будучему, мужу или женъ, малу или велику, молоду и стару, не достоить умирати безъ покоянія (и) безъ причастія святыхъ таинъ, ли въ нощь, ли въ день.
- 10. Достоить попомъ вынимати святое тёло того дёля по вся лёте въ великыи четвергь, и ссущивше держати въ стружцё отъ года до года больныхь дёля °); аще ли того попове не дръжать и епископы не учать ихъ тому, то вси хотять о томъ слово вздати за то къ Богу въ день судный, и митрополиты и епископы и попове, то бо есть велико дёло, а неисправлено въ руской земли то, а Бога дёля исправите, архіереи святители, много людій 10) умираеть въ васъ безъ причащеніа святыхъ таинъвъ вашомъ ненаказаніи и небреженіи и лёности и піянствѣ.
- 11. А се въдомо вы буди: безъ вънчанія жонъ не поимати никомуже, ни богату, ни убогу, ни нищему ни работу (sic, читай: работну); безъ вън-

<sup>1)</sup> Въ сп. Унд. «не ясти».

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Въ сп. Унд. «случится».

<sup>\*)</sup> Нужно «аще» — если.

<sup>4)</sup> Духовные отцы, духовники.

<sup>5)</sup> Это же считаеть обязательнымъ Вальсамонъ въ отвётахъ Марку Александрійскому, — у Радии и П. IV, 456.

<sup>•)</sup> Въ сп. Ундольсв. прибавлено: «въ святая святых».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ сп. Унд. «Срвтеніе».

<sup>8)</sup> Т. е. котя бы онъ быль и подъ епитеміей.

<sup>\*)</sup> У Кирика въ Вопрошаніи о томъ же по изд. Калайд. стр. 176.

<sup>10)</sup> Въ сп. Унд.: «дёло, и неисправление въ святительскомъ неиеказании и воіерейскомъ небрежение, много людій»... Т. е. поздивиній редакторъ недоуміваль, зачімъ туть стоить русская земля.

чанія бо женитва беззаконна есть, а не благословенна и не чиста, но и тайный бракъ нарицають святыя книги 1). Вы архіереи и святители Божіи, наказайте ихъ вы безъ лівности о всемъ въ трезвів умів, то вашо дівло есть, да и себе блюдите въ чистотів и душь всіхъ людіи, порученныхъ вамъ отъ Бога, да не стыдимся предъ Богомъ на страшнемъ судищи.

- . 12. А оглашенныхъ <sup>2</sup>) исходити вонъ мужемъ, а не женамъ <sup>2</sup>), (въ) запрещеньи будуче, изъ церкви на службѣ <sup>4</sup>) (sic), въ притворѣ до отпѣтья стояти, а на заутренеи и на вечерни нозбранно (sic, читай: невозбранно) стояти въ церкви.
- 13. И отъ жонъ своихъ достойно въздержатися всякому крестьянину будуче (віс) въ суботу вечеръ и въ недёлю вечеръ и въ Господскія праздникы и въ нарочитыхъ святыхъ и въ великое говъйно 5) и егда нечисты бываютъ жоны и егда хощетъ кто причаститися святыхъ таинъ, то соблюстися отъ женъ своихъ предъ причащеніемъ ночъ 6), а по причащеньи 2-ю нощь. Всякъ же человъкъ страхъ Божій держи въ сердци своемъ всегда и часъ смертный поминай присно и страшный онъ судъвъчныя муки.
- 14. А ко Госпожину дню <sup>7</sup>) постятся 15 дни; Августа въ 1 день, аще причтется въ среду или въ пятокъ, не ясти мяса ни доива, но рыбы ясти <sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Въ сп. Унд.: «но и тайный—книгы» нёть. О томъ же митр. Іоаннъ въ Правиле церковномъ Іакову Черноризцу, но изд. въ Русск. Достопп. І, 101 fin, у Павл. въ Пами. col. 7.

<sup>\*)</sup> Въ сп. Унд.: «А отъ оглашенных».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд. было написано: «мужемъ, а женамъ», потомъ «а» поправлено виноварью во что-то другое, но во что-не ясно, можетъ быть «н».

<sup>\*)</sup> Въ сп. Унд.: «на службв летургіа». Правильнъйшинъ, какъ кажется, должно считать чтеніе Троицкаго списка, по которому изъ-за летургів отъ оглашенныхъ выходить изъ церкви находящимся въ запрещеніи мужчинамъ, а не женщинамъ. Женщины ногли не высылаться потому, что полати или хоры, на которыхъ онѣ обыкновенно становились (см. ниже), не принимались за самую церковь 
(у Грековъ полати или хоры назывались между прочинъ хастухофича, хастухофичаса, 
что значить именно оглашенники). Въ Схоластиковой Кормчей по Академ. ркп. это 
правило читается дважды; на л. 75 об.: «а о литургіи оглашеныхъ исходити отъ 
перкве и стояти въ напротѣ, а на вечери и на утрени иногда (sic) не возбранну 
быти по всему, идѣже хощеть стояти въ церкви»; на л. 126 повторяется тоже, 
но съ началомъ: «о литургіи и оглашеныхъ» и потомъ: «и иногда».

<sup>5)</sup> Относительно великаго говёнія это же считаєть обязательнымъ Вальсамонъ въ помянутыхь отвётахъ Марку Александрійскому,—у Радля и П. IV, 485.

<sup>6)</sup> Въ сп. Унд. «ночь» нётъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ сп. Унд. «А къ Успенію святёй Богородицё».

<sup>\*)</sup> Въ сп. Унд.: «донва, то бо есть 1-й день поста».

- 15. Аще убіють или сріжнутся въ церкви, да не поють въ ней 40 дній, потомъ вскопають мость 1) церковный и высыплють, аще и на стінів будеть кровь пала, да омывають водою и молитву сътворять и водою по-кропять святою, и почнуть піти.
- 16. Аще отець <sup>2</sup>) дети (читай: детій) своихъ <sup>3</sup>) не переказавъ <sup>4</sup>) отъидеть далече, достоить имъ инаго отца искати.
- 17. Аще по покаяніи <sup>5</sup>) блудъ створить дьякъ, недостоить ему попомъ стати.
- 18. Аще отець перекажетъ •) умирая, идёже не любо дётемъ •), да сами найдуть отца себе, идёже имъ будеть любо, показніе бо волное •).
  - 19. А брата присваго достоить пріяти на покояніе.
- 20. Попъ, аще хощеть камкати ) не служивъ, въ одтари камкаетъ съ попы, фелогъ (sic, фелонь) взложь 10).
- 21. Аще будеть на лици знаменіе, акы кровь, не можеть стати попомъ.
  - 22. Мужу съ женою достоить каятися у единого отца.
- 23. Дьяку (аще) будеть простриженъ верхъ, не достоить ему животины ръзати 11).
- 24. Аще кто покается дітескъ поль, 8 літь или 10, а согрівшенія его будуть мала, разрівшити въ смый день 13).

<sup>1)</sup> Мость, помость - поль. Вскопають—выскребуть, выстрогають (снимуть съ пола окровавленную поверхность).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подразунтвается—духовный.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ сп. Унд.: «дётей своихъ духовимхъ».

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд. неудачный переводъ на новый языкъ: «не наказавь». Переказавъ—отказавъ, передавъ, т. е. другому духовному отцу.

<sup>5)</sup> Волокол. ркп. № 566, л. 468 об.: «аще покаянъ дьякъ блудъ створить, не стати ему попомъ». О дьякахъ «покаялникахъ», о которыхъ говорится у митр. Георгія нёсколько разъ и далёе, см. выше стр. 893 прим. 6.

<sup>6)</sup> Въ сп. Унд.: «прикажеть».

<sup>7)</sup> Т. е. если отепъ духовный, умирая, передаеть своихъ духовныхъ дътей духовнику, который имъ нелюбъ.

<sup>8)</sup> Въ сп. Унд.: «полно есть». Въ Вопрошанів Кирика (Калайд. 199): «покаяніе бо водно есть».

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Канкати или комкати—причащаться, изъ латинскаго communicare.

<sup>10)</sup> У Кирика въ Вопрошаній (Калайд. 179): «причащатися достоить попу въ монатьи съ людьми, аще бы не служиль, и пакы коли котя служити»...

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Этимъ правидомъ дается знать, что были при церквахъ дьяки безъ простриженныхъ верховъ или непосвященные, т. е. міряне дьячествовавшіе, исправлявшіе обязанности дьячковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Въ сп. Унд.: <8 день».

- 25. Попъ, аще хощеть литургисати, да не ясть луку преже за единъ день.
- 26. Аще лёте 1) будуть мухи въ олтари, не достоить калугеру ни падыяку отгонити оть честныхъ даровъ, но токмо дыякону.
- 27. Аще кто поязнаго <sup>3</sup>) начнеть имёти люта отца или невёжю, до отпросится оть него и индё покается; аще ли не пустить, не можеть ся охабити его <sup>3</sup>).
  - 28. Въ недълю не пъти литургіи за упокой.
- 29. Аще презвутеру усшеть рука и не мочи начнеть благословити, да не литургисаеть, но октенью молвить на заутреніи и молитву всегда творить, якоже и попъ, токмо не литургисаеть.
  - 30. Въ маслъную недёлю творится бракъ 4).
- 31. Аще попъ литургимисать (sic) хощеть въ вторникъ, то въ понедъльникъ блюдется въ ту нощь <sup>5</sup>).
  - 32. Проскуру достоитъ топити 6).
  - 33. Надъ мертвецомъ бывше пъти, а просцемъ комкати 1).
  - 34. Проскуръ аще изыдеть 8 дніи, не пъти ею в).
  - 35. Аще не вънчался будеть •), не достоинъ поповства, да вън-

<sup>1)</sup> Летонъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд.: «покаяльнаго». Правильнѣйшее чтеніе, вѣроятно, есть послѣднее; но можеть быть было и прилагательное «поялный», произведенное оть глагола поять, пониать (выбирать, такъ какъ духовныхъ отцовъ выбирали, именно такииъ образоиъ, что, выбравъ, навсегда оставались при одномъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд.: «отхабитися отъ него». Сfr Кирика въ Вопрошаніи по изд. Калайд. стр. 202 fin..

<sup>\*)</sup> Въ сп. Унд.: «не творится».

<sup>5)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нътъ. Кирикъ въ Вопрошаніи: «попу бълцю бывшу съ своею женою за день, лет служити, ополоскавшеся до пояса, а не вланявшеся и не вывшеся; аще попъ восхощеть служити въ недёлю и въ вторникъ, ножеть съвъкупиться межю днема — изранья въ понедёльникъ; съ своею женою бывъ, томъ дни нельзё въ олтарь» (у Павл. соl. 28, у Калайд. выпущено)

<sup>6)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нётъ. Въ Волокол. ркп. № 566, л. 111 читается: «проскуру всяку (вынятую и невынятую) достоить топити въ водё, а ножемъ не рёзати ея». Какъ будто это должно понимать такъ, что просфору засохиую не должно рёзать ножемъ, а размачивать въ водё и потомъ ломать руками.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ сп. Унд. этого правила нѣтъ. У Кирика въ Вопрошаніи (Калайд. 195): <надъ мертвецевъ бывшю попу достоить товъ дни служити ему, аще покадить и цѣдуеть».

в) У Кирика въ Вопрошанін (Калайд. 194 fin): «проскумисати за двѣ недѣ-ли», т. е. просфора годна для проскомисанія въ продолженіе двухъ недѣль.

<sup>\*)</sup> Въ сп. Унд.: «Аще не вѣнчался будеть съ женою діакъ». Въ Волокол. ркп. № 566, л. 114: «Аще діакъ безъ вѣнчанія жену пояль есть».

чався съ женою станетъ попомъ, достоитъ бо ся вънчати, аще и дътв будуть.

- 36. Аще обручена жена будеть дьяку, а умреть, не совокупившеся съ нею, достоить ему иную поимше стати въ попы.
  - 37. Въ клобукъ недостойно конархисати ни чтенья чести.
  - 38. Трепаремъ не крестити на Господъскыя праздникы объда 1).
- 39. Въ среду страстныя недёли полагается поклонъ, въ пятокъ тоя недёли держати <sup>2</sup>).
  - 40. Въ кадилницу темьянъ кладя благословити рукою.
  - 41. Честный кресть цівловавше не ясти мяса ни сыра <sup>в</sup>).
  - 42. Евангелья не достоить цёловати ядше ни доры ясти 4).
- 43. Бъльцомъ мужемъ достоитъ носити крестъ на себъ и тако съво-куплятися съ подружіемъ 5).
- 44. Съ священнымъ крестомъ на проходъ не ходити, или будетъ съ мощьми, то держати и дележюще (sic) кланятися ему 6).
- 45. Аще покаялнику жена умреть первая или простьцю, а оженится второю въ законъ, аще хощеть, да вінчается такоже 7).
- 46. Аще дътя крестять, да мати его не ясть 8 дній ни мяса ни масла  $^8$ ).
- 47. Аще ли пустить жену, да не вънчается, такоже аще и третыю жену поиметь °).
- 48. Аще дётя умреть <sup>10</sup>) внезапу безъ болёзни, суще (sic) не разумёти, како ему къ смерти, то нёсть епитемьи.
  - 49. Отъ треженца не достоить проскуры взяти.



<sup>1)</sup> Относительно этого предписанія сіт въ 1-й полов. тома стр. 816.

<sup>\*)</sup> Въ сп. Унд.: «полагаются поклоны», а дальнѣйшихъ словъ «въ пятокъ— держати» нѣтъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Кирика въ Вопрошаніи это о цілованіи креста въ день Воздвиженія, но не въ ниме дни,—у *Камайд*. стрр. 178 fin. и 196 нач., у *Павл*. coll. 30 и 52.

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нётъ. У Кирика въ Вопрошаніи наоборотъ: «Евангелье цёлуеть и ядше и пивше» (въ ркпп. у Калайд. выпущено).

<sup>5)</sup> Cfr у Кирика въ Вопрошанін, по Калайд. стр. 195 fin.

<sup>•)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нётъ. Проходъ—сортиръ; слова: дележюще не можемъ объяснить.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ сп. Унд.: ... «простъцю, аже не можетъ въздержатися, да поиметь 2-ю въ законъ и вънчается, и прівметь опитемью, како ему отецъ духовный повелить».

<sup>8)</sup> Cfr Описан. Сунодд. ркпп. Горск. и Невостр., № 358, л. 184.

Въ сп. Унд. этого правила нътъ.

<sup>10)</sup> Въ сп. Унд.: «умреть не крещено».

- 50. Достоить въ иконв ковати кресть 1).
- 51. Въ монастыри достоить дътя крестити, 8 день разръшится.
- 52. Безъ антимиса (sic) не достоить служити (въ) неосвящено(й) церкви, а въ освященой достоить, ктимись (sic) свящается, егда церковь святять или митрополита ставять или епископа.
- 53. Церкви безъ мощіи не ставять, но помощи (sic) въ 4 столицѣ <sup>2</sup>) трапезы вдолбше положать.
  - 54. Главу стригуще "Помилуй мя Боже" пъти »).
- 55. Въ говенье детяти молоду коровья молока не ясти: 2 говенья матерь ссеть, а во третье не дати ему ясти.
- 56. Аще и на срамныхъ удёхъ будетъ изметъ, священнымъ масломъ достоитъ мазати <sup>4</sup>).
- 57. Аще мужю жена не дастъ ножниць, не достоить пострищи его, тако (и) женъ.
- 58. Аще кто живъ сый, вдасть за ся сорокоустье, пѣти недостоить ему  $^{5}$ ).
  - 59. У попа своего комкати попадыи.
- 60. Аще попинъ хощеть дътя крестити и отцомъ быти, да привяжетъ чисть платъ къ иконъ и воложить въ онъ дътя; егда на переносъ нести, повелитъ иному нести за ся, тако же ко комканію емуже повелитъ, тотъ възметъ \*).
- 61. Аще кто научится грамоть, а будеть души не погубиль, а жену поняль девою и въ татьбе будеть не вязань, а инъ грехъ створиль будеть, да покается о нихъ ко отцю и съхранить епитемью и будеть попъ 7).
  - 62. Жена аще родить дътя, не ясти съ нею.

<sup>7)</sup> Cfr Кирива, по изд. Калайд. стр. 190, Павл. col. 46.



<sup>1)</sup> Т. е. можно вставлять въ икону крестъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд. «столбцы».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ сп. Унд.: «пёти, а мыющеся часы пёти». Подъ стриженіемъ главы, должно думать, разумёется выстриженіе лицами духовными такъ называемаго ихъгуменца, о которомъ см. въ 1-й полов. тома стр. 577 sqq.

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нътъ. Спыслъ его: мазать священнымъ масломъ, съ цълію лекарственною, даже и въ томъ случать, если будетъ болячка и на срамныхъ удахъ.

<sup>5)</sup> У Кирика въ Вопрошанін (Калайд. 194 fin., Павл. col. 51): «Прашахъ его (Нифонта) и сего: аже дають сорокоустье служити за упокой и еще живи суще. Не можеть, рече, того възборонити, аже приносять спасенія хотяче души своей, еже творишь и митрополита Георгія Русьскаго напсавша, а нѣту того ниглівже».

См. выше стр. 424.

- 63. Аще жена, родивше дътя, умирати начнеть, омывше ю дати камканіе, аже къ смерти ей будеть, такоже и дътя (аще) умирати начнеть омывши не ждати ни единаго дни <sup>1</sup>).
- 64. Въ святый и великый постъ добро удержатися малженама отъ себе; аще ли не можета, то первую и последнюю недёлю чисто съхранити, тако и къ Ржеству Христову постъ и къ Петрову дни \*).
- 65. Аще человѣкъ помыслить на грѣхъ и страха ради Божія вспрянеть отъ лукаваго совѣта вражія, нѣсть епитемьи за то, но плачется за разслабленіе си ума и молится съ смиреніемъ, яко покрылъ есть Господь отъ прельсти діаволя.
  - 66. Въ говънье главу ищи въ суботу или въ недълю .
- 67. На средокрестье, аще кресть цѣловавше, не ясти рыбы, а въ великой четвертокъ ясти рыбы <sup>4</sup>).
- 68. Въ нецълю достоитъ проскуры печи, а хлъба, аще не достанеть, то съ проскурами испечи мало <sup>в</sup>).
  - 69. Въ неделю до вечера не делати.
  - 70. Покоялникомъ не достоить 3-ее жене поимати.
- 71. Погану человѣку, сътворивше молитва, не ясти съ нимъ, но оли крестивше.
- 72. Аще кто покаявся умреть, пѣти надъ нимъ въ ризахъ и сорокоустье.
- 73. Артусъ весь въ семый день ломити, егда служба кончается велика дни.
- 74. Аже <sup>6</sup>) полотномъ икона покрывана, не достоитъ въ немъ себѣ ничего имъти, но церкви.
- 75. Егда нечиста будетъ жена, не печи проскуръ ей, ни въ церковь вълазити, ни цъловати суангелія, ни иконы ни креста <sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Митр. Іоаннъ въ Русск. Достопп. І, 90, у Павл. col. 2. Кирикъ у Калайд. стр. 195, у Павл. col. 52.

<sup>2)</sup> У Кирика въ Вопрошаніи: «Прашахъ, достоить ли дати тому причастіе, аже въ великый постъ съвъкупляется съ женою своею. Разгиввася: ци учите, рече, въздержатися въ говёнье отъ жонъ, грёхъ вы въ томъ. Рёкъ: написано, владыко, есть бо въ уставе бельчестемъ: яко добро бы блюстися, яко христовъ постъ есть, аще ли не могуть, а преднюю недёлю и последнюю недёлю, и беодосъ, рече (я сказалъ), у митрополита слышавъ, написа. Такоже не написавъ, рече, ни митрополить ни беодосъ» (у Пава. соl. 37, § 57, у Калайд. выпущено).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ оп. Унд. этого правила нътъ.

<sup>\*)</sup> Въ сп. Унд.: «пъловавши не ясти рыбы, яко и на Вздвиженіе честнаго креста».

<sup>5)</sup> Въ сп. Унд.: «пало, якоже бы годъ того дни».

<sup>•)</sup> Въ сп. Унд. «Имже».

<sup>7)</sup> У Кирика въ Вопрошаніи (Калайд. 199 fin.): «нечисть жент достоить,

- 76. Въ говенье не достоитъ съдъти нога на ногу взложивше 1).
- 77. Чеснокъ достоить ясти въ Благовѣщеньевъ (день) и 40 мученикъ. Не кланятися единъ день <sup>3</sup>).
- 78. Въ постъ ни человъкы ни дътина не крестится, ни страстныя недъля, но въ вербную и въ суботу лазареву и въ великую суботу, аще ли боленъ будеть, да крестити и <sup>3</sup>).
- 79. Аще церковь 4) у кого будеть въ дому, достоить въ ней пети литургія, а детяти не крестити, но въ соборнем церкви.
- 80. Песъ аще налочеть или сверчекъ впадеть или стонога или жаба или мышь, толко молитва створити; а мышь или жаба сгніеть и разыдется гноемъ, то не ясть, аще ли вкусить не вёдый, то постится 8 (50?) дніи. Аще хомякъ или мышь или ино что скверно впадеть въ яденье, а вкусить не вёдый, нёсть за то епитемьи. Аще жаба въ кладезё (sic) впадеть мертва или хомякъ или мышь, да выльють 40 ведеръ и молитву створять и покропять святою водою крестомъ, и тако начнуть пити.
  - 81. На роту по винъ достоитъ ходити 5).
- 82. Аще въ поганствъ гръхы будетъ створитъ, развъе душегубства, а по крещеніе (sic) будетъ не сгръшилъ, станетъ попомъ.
- 83. Аще видиши прозвитера въ блудъ впадающа или нань молвять, ты ему не зирай (sic, читай: зазирай), но аще хощеши отъ него камкати, камкай, яко свята его мня, а не гръшна; аще обличится гръхъ его предъмитрополитомъ, да отлучится, да аще ослушався начнеть литургисати, тогда отъ него не камкати.
- 84. Трудоватому •) достоить съ здравыми камкати, святый Василей (и) Григорей Богословець струпы ихъ омываху, ту не гнушастася ихъ.
- 85. Достоить сътворити милостыню, аще съключится, и передъ на-родомъ $^{7}$ ).
- 86. Аще кто вдасть портъ, въ немъже ходивъ, достоить въ немъ устроити, еже хощотъ (sic), церкви.

<sup>7)</sup> Въ сп. Унд.: «Достоитъ творити мелостыню предъ народомъ».



рече, ясти проскумисана проскура, доры не достоить ни еуангелія цёловати, ни въ церковь лёсти» и (Калайд. 201 fin.) «аще ли будеть (жена) нечиста, тогда да не печеть (проскурь)».

<sup>1)</sup> Въ сп. Унд.: «Ногу на ногу возложивъ сёдёти грёхъ». Василій Великій въ Слове подвижническомъ предписываетъ: «Сидя не клади одной ноги на другую: это знакъ невнимательности и души разсённой», —русск. перев. творр. В. В. ч. У, изд. 3 стр. 52 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд. этого правила нѣтъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд.: «да крестить, егда котять».

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд.: «церквица». Тоже въ Волокол. ркп. № 566, д. 132 об.

<sup>5)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нѣтъ.

<sup>6)</sup> Больному.

- 87. Аще кто челядина убість, яко разбойникъ епитемью прінметь.
- 88. Аще кто челядина продастъ поганымъ <sup>1</sup>) и начнетъ того каятися велми, да не камкаетъ за лёто и поклоняется 12 на заутрени, 12 на вечерни.
- 89. Аще кто убіеть разбойника или ратнаго нань пришедша, да приметь опитемью за полліта за пролитіе крови, засмотривше (sic) житіе его.
- 90. Аще съ треми женами мужескыми будеть быль, за лёто не камкати, тако и пость противу силв.
- 91. Бѣльца <sup>2</sup>) въ калигахъ и въ сорочици и въ копытьцахъ погрести безъ наколенковъ <sup>2</sup>), такоже и покоялника и простца <sup>4</sup>).
- 92. Аще кто не котя проткнеть потырь или доры уронить, пролитое съ землею вскопаеть и въ воду всыплеть, а уронившуюся дору сжещи ю, поклона за недълю 12 на вечеръ, 12 заутра.
- 93. Аще человъкъ небъсенъ ся погубить, не пъти надъ нимъ, но поверерничи (sic, читай: но повергнути и), а не погрести.
- 94. Аще митрополить или епископъ не литургисаль будеть служиль (sic) <sup>5</sup>), не дасть проскуры, но попъ, еже (sic, читай: иже) будеть служиль <sup>6</sup>).
- 95. Винный грезнъ и хлебъ новый, въ лътари (олтари) поставивше посторонь святыя трапезы, епископу или преднему попови молитву створити.
- 96. Облеченному на епископство не достоить верха постригати, но егда поставленъ будетъ.
- 97. Аще бъльца епископомъ поставять, и пострижется епископъ сый, и болъ того епископъ сый не будеть 7).
- 98. Аще будетъ церкви новопоставлена, то вечеръ и заутра отпъти ей канунъ во имя той церкви, егда в) будетъ литургія обойти около всее церкви съ кресты въ ризахъ и внити въ церковь и створше октенья...



<sup>1)</sup> Митр. Іоаннъ въ Русски. Достопп. І, 96.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подразунъвается—священника.

<sup>\*)</sup> Копытыцы—носки. Наколенки въ настоящее время называются у крестьянъ (по крайней ибрё въ извёстныхъ наиъ иёстахъ) паголенками. Если чулокъ разрёзать на двое такъ, чтобы изъ низа вышелъ носокъ, то верхъ и будетъ паголенкоиъ или древнинъ наколенкоиъ. Паголенки, закрывающе ногу до колёна, надёваются крестьянами виёстё съ носками, т. е. поверхъ ихъ, по требованію погоды. Правило хочетъ сказать, что у мірскихъ покойниковъ можно закрывать не всю ногу до колёна.

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нътъ.

<sup>5)</sup> Служиль, кажется, употреблено туть въ симслё—присутствоваль за службой, за литургіей.

<sup>•)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нътъ.

<sup>7)</sup> Въ сп. Унд. этого правила нѣть.

<sup>8)</sup> Въ сп. Унд.: «и егда».

- 99. ...любо единъ поетъ попъ, суботу лазареву митрополитъ крестъ и дъти и въ великую суботу 1 18...
- 100. Въ воскресенье митрополить чтетъ еуангеліе въ лътари и на подножить степеннъмъ стоя къ дверемъ лицемъ 3).
- 101. Святая же транеза въ великый четвертокъ помывати перво укропомъ и разъемлють на благословенье, а 2-е радостомомъ и то такоже разъемлють, а губою же помывати, разрубять ю на части и раздають требующимъ.
- 102. Не подобаеть у латыни камкати ни молитвы взимати <sup>2</sup>), и питія изъ едины чяши ни ясти <sup>4</sup>), ни дадити (sic) имъ понагѣя.
- 103. Яко умры и вскресніи и подобіє смерти Христовѣ 5) очищаєтся отъ грѣхъ, омывая въ немъ грѣхи своя; еже 6) бо три погруженія творять, крестять 7) и въ крещеньи, 3 нощи являєть, яже створи Господь въ сердци земля и паки три взницанья 8) творя надъ водою 3 дни именуя 9), яже створи Господь въ адѣ, да крестяся умираетъ грѣху, а живетъ Богу.
- 104. Лёпо есть крестьянину, въ коемъ жо дёлё сущему, въ часы дневныя, въ няже Христосъ укоръ пріять, распятіе и смерти вкуси, въ ты дни пёти и хранити молитвами, елма насъ ради таковая пріять и пострада, глаголю убо 3 часъ и 6 и 9, яко въ шостый часъ всплакася тварь, не терпяще укора владычня, а въ 9 часъ смерти вкуси; да елма убо таковая пострада за ны Господь, должны есмы и мы готовы быти, съ тщаніемъ пёти и хвалити и молити, да не яко (не) разумніи осужени будемъ отъ Него, такоже и въ иныи часы безпрестани поминати Бога и хвалити о всемъ тн (Того?).



<sup>1)</sup> Въ сп. Унд.: «любо единъ попъ поетъ» отнесено къ предыдущему правилу, а дальнъйшаго нътъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ сп. Унд. этого правила нътъ. Подъ воскресеньемъ разумъется пасхальное воскресеніе или день Пасхи. У Кирика въ Вопрошаніи: «игуменъ чтетъ еуантеліе на литургіи въ великъ день во олгари, зря на западъ», у Пасл. col. 29, § 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд.: «Въ латынскую церковь не подобаетъ входити ни пити съ ними изъ единой чаши ни ясти ни понагія имъ дати». Сfr. Кирика у Калайд., стр. 202, § 16.

<sup>4)</sup> Митр. Іоаниъ (Русск. Достопп. 1, 90 fin.): «ясти же съ ними, нужюсущю, Христовы любии ради, не отинюдь есть възбраньно».

<sup>3)</sup> Въ сп. Унд. надъ этимъ правиломъ надписано киноварью: «О крещеніи» и начало его читается: «Яко умрын въ крещеніи по подобію смерти Христове».

въ сп. Унд.: «яже бо».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ сп. Унд.: «крестян (крестя и)».

в) Въ сп. Унд.: «возникновеніа».

<sup>•)</sup> Въ сп. Унд.: «наименуя». Нужно: назнаменуя?

105. Яко нельпо есть еллиньскыхъ преданій ходити і) и праздникъ нечестивыхъ имъти, яже (нѣців) отъ крестьянъ съ тщаніемъ творять въ градъхъ и въ селъхъ, не въдять ся гибнуче. Нѣсть достойно намъняти коби ни звъздъ ни срящи въровати ни чеху ни иному подобну тъмъ ни родству части наряцати (sic), но при всемъ Бога наменяти, развъ гръхъ случшагося человъкомъ. Недостойно висикосного лѣта блюсти, насажевіе вина, ни во ино вся дѣло, ни налучнаго растенья, не наръцати дне зла, укланяти же ся звъздочетца и кудесника, блюстися волшебства и подобныхъ тъмъ, нельпо коледовати ни русальи играти ни индик(т)ъ чести ни праздновати въ ня, ни есть лъпо іюдейскихъ праздникъ держати ни иного ничесоже сътворимаго по закону ихъ ни праздновати суботъ ихъ ни входальтняго, ни праздновати зажинанью ни требы кровавы не творити, ничто же Моисъева закона. (Но) токмо праздници държати о имяни Господъ нашего Іисуса,—праздници Огосподъстъи, Богородица, Предтеча, святыхъ апостолъ (и) всъхъ Богу угодившихъ святыхъ.

106. Нѣсть лѣпо подрыжати мясопусту другыихъ по пянтикостьи чрезъ письмена святая, единъ бо мясопусть уставихомъ. По волѣ лѣпо есть поститися и не нарокомъ по уставу, акы по преданію нѣкоему.

107. Неліво проскуромисати въ горахъ ни въ клітіхъ, вурокъ улагають священныя тайны и з) по свящонному місту ходяще ли сами или скотіхъ з) или иною скверною оскверняему и безчествуему или готову сквернаву сущу, еретичества бо суть, а не крестьянска, или паки издолбающе з) влагати святое камканіе, аки отъ меча крыюще, якоже друзів творять урокъ з) приносящимь Христовамъ тайнамъ.

108. Аще смъсится кто съ женою въ пятницю и въ суботу и въ недълю, да аще зачнетъ, и будеть тать или разбойникъ или блудникъ, родителя же да пріимуть опитемью 2 лъта, поклона по 100 на день ...

109. Аще кто свою жену пустивъ, а иную поиметъ, постъ 2 лѣтъ, а поклона 700 на день  $^{7}$ ).

<sup>1)</sup> Въ сп. Унд. также «ходити». Нужно: хранити.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ сп. Унд. «и» нѣтъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд.: «скотв ихъ».

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд.: «вдолбающе».

<sup>5)</sup> Въ сп. Унд. въ текств «въ урокъ», а на полъ поправка «въ укоръ», что очевидно есть правильное чтеніе и какъ должно читать и выше.

<sup>•)</sup> Кирикъ въ Вопрошаніи (у Калайд. 188 fin., у Павл. col. 44): «прочтохъ же ему (Нифонту) изъ некоторой заповеди: оже въ недёлю и въ суботу и въ пятокъ лежить человекъ, а зачнеть дётя, будеть любо тать любо разбойнихъ любо блудникъ, любо трепетивъ (вар. трепетивъ), а родителиа опитенья двё лёта. А ты книги (рече) годяться сжечи».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Митр. Іоаннъ въ Русски. Достопи. 1, 96, у Пася. col. 10.

- 110. Аще мати продасть дитя свое, то 8 лётъ, аще ли не имёя продасть, 6 лётъ, а поклона по... (цифра смарана) 1) на день.
- 111. Оженився 2-ю женою пость оть года  $^2$ ), а 3-ею пость 4 лёта, а поклона по сту на день  $^2$ ).
- 112. Аще попъ, вошедъ <sup>4</sup>) въ церковь, ти воротится воспять, не достоитъ служити, а простець не имать мады литургія тоя.
- 113. Аще кто глаголеть съ другомъ въ церкви, да поклонится 100 и не камкаетъ того дни.
- 114. Аще кто скощунитъ <sup>3</sup>) смёхотвореніемъ, играетъ, да поклонится 300.
  - 115. Аще кто помочится на востокъ, да поклонится 300 %).
- 116. А иже развратить суангельская словеса и апостольская о собѣ, да будеть проклять.
  - 117. Иже камканія не мнить тала Христова, да будеть проклять.
  - 118. Иже не крестится двізма персты, да бу... 7).
- 119. Иже кто во гивъв росровавится (sic, читай: роскровавится), постъ 70 дніи, а поклоновъ 200, а попъ літо, а епископъ 5 літъ, а калугітъ 3 літа, а простець 8 (50?) дни.
  - 120. Аще попъ ловить звъри или птици, да извержется сана.
- 121. Аще епископъ носить ястребъ на руцв, а не молитвенникъ, да извержется сана.
- 122. Аще кто что вкуситъ снѣдно жидовско или болгарско или срацинска, а не вѣдая, постъ 8 (50?) дніи, а поклона 12 вечеръ, а 12 заутра, и аще ли вѣдая, 2 лѣта.
- 123. Аще ли приступить отъ крестьянъ къ поганымъ, а паки ся возвратить, постъ 40 дни.
- 124. Хотяще камкати, того дни не мытися, ни зноитися, такоже и по камканіи.
  - 125. Аще епископъ упіется, 10 дни постъ.

¹) Въ сп. Унд.: <200».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд.: «отъ года до года».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. ниже пр. 165, которое представляеть собою повтореніе настоящаго правила (Митр. Іоаннъ въ Русски. Достопп. стр. 95, у *Павл.* соl. 9).

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд.: «пошедъ».

<sup>5)</sup> Въ сп. Унд.: «кощюнитъ».

<sup>•)</sup> Въ сп. Унд. после сего правила лишнее правило: «Аще кто поидеть на игры, да поклонится 300». Въ одной рукописи Софійской библіотеки наше правило читается: «Аще кто на востокъ или западъ мочится, поста восемь дней, а поклоновъ по три ста на день», см. у Жмакина въ изследованіи: Митрополить Даніиль и его сочиненія, приложж. стр. 80 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Въ сп. Унд.: «Иже кто не крестится крестообразно, да будеть проклять». Чтеніе Троицкаго списка есть очевидно поздивимая, XVI в., поправка.

- 126. Аще кто цвлуеть мвсяць, да будеть проклять 1).
- 127. Аще кто крестить 2-ю трапезу роду и роженицамъ <sup>2</sup>) трепаремъ святыя Богородица и то ясть и піеть, да будеть проклять.
- 128. А иже о двою пость <sup>3</sup>) искони устанлени <sup>4</sup>) святіи отци, но якоже ина <sup>5</sup>) многа преобидіна быша правила и закони церковніи за многую нашу лівность, тако и си поста преобидіна быша за несытостьство наше, обаче добро бы было съхранивше, всякъ бо храняи имать мзду велику, а не храняй ни мзды имать ни оставленія гріховъ.
- 129. Аще ся человъкъ новопокаетъ ), да хранитъ епитемью 40 днін, ни ядя мяса ни масла, и по 40 дніи дати ему въ суботу и въ недълю мяса и рыбы.

Заповеди 7) святыхъ отець. Господи благослови отче 8).

130. Иже разбой творять оть роженія своего и убіеть °), 10 лѣть да покается въ иной области и потомъ да пріять будеть въ свое отечьство, аще праведно будеть покаялся о хлѣбѣ и о водѣ, и да послушествуеть ему епископъ и попове, у нихъ же ся будеть каялъ, къ роженью

<sup>1)</sup> Целуеть месяць — приветствуеть месяць, празднуеть новомесячию, сег посл. къ Колосс. 2, 16, и Трудльск. соб. пр. 65.

<sup>\*)</sup> Въ Волокол. ркп. № 566, д. 136 об.: «родству и роженицамъ».

<sup>3)</sup> Въ сп. Унд.: «о двою посту».

<sup>4)</sup> Въ сп. Унд. ошибочно: «уставили».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ сп. Унд.: «и ина».

<sup>6)</sup> Въ Волокол. ркп. № 566, д. 150 съ пояснениемъ: «аще ли новоповается вто, не бывалъ будетъ дотулъ въ покаяния...»

<sup>7)</sup> Въ сп. Унд.: «Отъ заповѣди».

в) Нежеследующее отделение правиль до 147-го читается какъ таковое же целое что у интр. Георгія, съ надписаніемъ: «Заповедь святыхъ отець», въ Схоластивовой Коричей, въ Румянц. сп. л. 106, въ Акадеи. сп. л. 83. Но одно целое отличается отъ другаго темъ, что у интр. Георгія нетъ довольно иногихъ правиль, которыя читаются въ Коричей и наобороть есть несколько правиль, которыхъ не читается въ Коричей. Который случай предполагать туть: то ли, что правила взяты изъ Коричей и приписаны къ правилаиъ интр. Георгія (или вставлены въ ихъ середину), или то, что они изъяты изъ интр. Георгія и написаны въ Коричей отдельно, этого не представляется возможнымъ решить (можеть быть, имъеть мёсто тоть случай, что правила взяты и переведены съ греческаго самостоятельно интр. Георгіемъ и самостоятельно составителями славянской Схоласти-ковой Коричей въ ея нынешнемъ виде, —переведены по двумъ особымъ редакціямъ ихъ въ подлиннике, чёмъ объяснится ихъ различіе въ составе).

<sup>\*)</sup> Въ Схоластик. Коричей: «Иже разбой створить или отъ роженіа своего убість...>

убіенаго, аще ли зя будеть не добрѣ покаяль, да не пріять будеть въ свое отечество ').

- 131. Иже разбой сотворить нехотя, 5 лёть да покается, о(ть) нихъ 3 о хлёбе и о воде.
- 132. Аще кто проклинается, 7 лёть да покается, 3 оть нихь о хлёбе и о воде. Аще кто нужою проклинается з), 3 лёта пость о хлёбе и о воде.
- 133. Аще кто украдеть славное что  $^3$ ), или скоть, или домъ подко-паеть или добро другое  $^4$ ), 5 лѣть пость, аще ли что мало украдеть 3 (лѣта) пость.
- 134. Аще отъ отравленія <sup>5</sup>) погубить человіка, 7 літь да покается, 3 оть нихь о хлібов и о водів.
- 135. Аще кто причетникъ или вящьши чинъ  $^6$ ) имѣя, оставль жону, честь пріиметь  $^7$ ), и паки ю пріиметь  $^8$ ), аще есть діакъ, 7 лѣть да по-клонится  $^9$ ), а аще ли попъ, 11  $^{10}$ ) лѣть да покается.
  - 136. Аще ли которая жена удавить детя 11), 3 лета пость.
- 137. Аще кто въ 1 день Генваря на коледу идетъ, яко же первіи поганіи творяху, 3 літа постъ, да покается о хлібів и водів, яко отъ скотины 13) (sic) есть игра та.
  - 138. Аще которая жена зелья ради 12) извержеть, 3 лета да покается.
- 139. Аще кто клять будеть (или молится сотонамъ или имена <sup>14</sup>) творить человъча <sup>15</sup>), 5 лъть) <sup>16</sup>) да покается о хлъбъ и о водъ.

<sup>1)</sup> Въ Волокол. ркп. № 566, д. 149: «аще ди будетъ добрѣ каядся о хлѣбѣ и о водѣ, и да послушествуютъ ему епископъ и попове, въ нихже ся будеть добрѣ каядъ, къ роженію своему да пріять будеть».

<sup>\*)</sup> Схол. К: «кленется».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сход. К.: главное что. Спысаъ: большое, важное, пѣнное.

<sup>4)</sup> Схол. К.: «что зѣло добро драгое».

<sup>5)</sup> Схол. К.: «отравленія діля».

<sup>6)</sup> Схол. К.: «вящию честь».

<sup>7)</sup> Такъ и въ сп. Унд. и въ Схоласт. Корич.

в) Скол. К.: «помиеть».

<sup>•)</sup> Схол. К.: «покается».

<sup>10)</sup> Cros. K.: <10>.

<sup>11)</sup> Схол. К.: «отроча».

<sup>12)</sup> Такъ и въ сп. Унд., въ Стол. К.: «отъ сотоны».

<sup>13)</sup> Сход. К. словъ: «зелья ради» нетъ.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Схол. К.: «имена имъ».

<sup>15)</sup> Скол. К.: «человъческая».

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Поставленныя въ скобкахъ слова въ Тронцк. сп.—на полѣ, а въ сп. Унд. и въ Схоласт. Корич. въ текстъ.

- 140. Аще которая жена блудъ створить и проказить отроча въ себъ, 5 льть и (sic) покается 3 о хльбь и о водь.
- 141. Аще кому умреть отроча не крещено,... (цифра пропущена) лътъ 1) постъ, да покается о хлъбъ и о водъ 2).
- 142. Аще кто проліеть отъ святыя чаши въ время приношенія, 7 літь и (sic) покается, аще ли на конців проліеть, 40 дни постится 3).
- 143. Иже сътворитъ блудъ съ скотиною, по святого Василья 15 лѣтъ не камкати, мы  $^4$ ) же 2 лѣта сухо ясть 12 часъ (sic), а поклона 200 на день, аще ли облѣнишися, то 15 (лѣтъ?) творити.
- 144. Иже блудъ творить съ сестрою, 15 лѣть не камкати, поститися и плакати, мы же 3 лѣта камкати же не повелѣваемъ, но сухо ясти 12 часъ, а поклонъ на день 500, аще ли облѣнится, 15 лѣть творить.
- 145. Иже блудъ творитъ съ снохою, то 15 лътъ повелъ святый Василей и плакатися и не камкати, мы же 2 лъта не камкати, въ 9 и часъ (sic) сухо ясти, а поклона 300 на день, аще ли облънится, то 11 лътъ творитъ.
- 146. Тать, аще покается, и не камкаетъ по святаго Василья 2 недѣли, аще ли отъ иного обличенъ будетъ, 2 лѣта, мы 40 дніи, а не камкати, но сухо ясти въ 9 (sic), кланяася на день по 100, дондѣже престанетъ отъ татьбы.
- 147. О потворѣхъ. Иже потворы и чародѣянія исповѣдаетъ, по святому Василію 15 лѣтъ да не камкаетъ, постяся и плачася, мы же 3 лѣтъ безъ камканія, сухо ясти въ 9—и часъ и поклоновъ по вся дни по 50 и по 200 (и) да отступитъ отъ грѣха.
- 148. А се хотя молитву творити болному, преже глаголи: святый Боже, Пресвятая Троица, Отче нашъ, Господи помилуй 12, таже молитвы за болящаго. А иже не идя ко болящему, а въ церкви или въ кельи своей помолить о немъ, (то) измолвитъ молитву Отче нашь 5). Се разрѣшающе человѣка 2 глаголи: во имя Отца и Сына и Святаго Духа разрѣшаю тя отъ всѣхъ узъ грѣховныхъ.
- 149. Аще кто зоветь попа на вѣнчанье брачное, услышить же бракъ законопреступенъ блудомѣшенье, сирѣчь сестру умершія жены хотяща пріяти, или нѣсть или приношеніе принести и сотворити <sup>6</sup>).



<sup>1)</sup> Схол. К.: «некрещено за линостію, 3 лита...»

<sup>2)</sup> У Кирика въ Вепрошаніи (Калайд. 195): «аще ли, рече, умреть дъта нехрыщено небреженіемь родитель или поповымь, велии за душегубье, поста 3 лъта; аще ли не въдуче, то нъту опитемы».

<sup>3)</sup> Въ Сход. К., не знаемъ тоже ли правило, или другое: «Аще кто пролість, святую службу творя, похоронить е, 8 дніи да постится о хлёбё и о водё».

<sup>4)</sup> Въроятно, Іоаннъ Постникъ, какъ онъ говоритъ «мы» въ нъкоторыхъ нижеследующихъ правилахъ.

<sup>5)</sup> Кирикъ въ Вопрошаніи по изд. Калайд., стр. 181.

<sup>6)</sup> Въ сп. Унд.: «принести створитъ».

- 150. Аще услышить попъ беззаконенъ бракъ, и рчетъ предо всёми: беззаконенъ есть бракъ, не подобаетъ ему причаститися чужемъ грёсё.
- 151. Аще сътворить блудь во снё прость людинь, то вопросить попа о воспріятіи камканія: достоить ли ему пріяти или ни; аще будеть мыслью прилежаль похоти женстей, не достоить, аще ли ни, то сотона искушаеть, да ея же ради вины оттучдаеть причастья Божіихъ таинъ, яко не престаеть искуситель, нападая на ны во время, егда хощеть человѣкъ пріобщитися тайнѣ Божіи.
- 152. Аще простець жену свою изгнавъ и ину пойметь или отъ иного пущену, да отверженъ будеть.
- 153. Вся святыя 40 дни и постъ развѣ суботы и недѣли и до Благовѣщеньева дни да не будеть литургія, но токмо прежесвященная 1).
- 154. Попъ, аще оженится, преставити отъ чину, аще ли блудъ створитъ или прелюбы створитъ, изринути отнюдь и вести на покаяніе.
- 155. Аще кто разсмотряеть попа женатаго, аки неподобно служившему <sup>2</sup>), приношенья не пріимати, да будеть проклять.
- 156. Аще дора обетщаетъ (sic) за лъто или за два, да потребится, и того ради блюдется, да не огнемъ сожждена будетъ 3).
- 157. Аще попъ, литургію пѣвъ, ти забудеть потребити доры, заутра потребить ю 4).
- 158. Аще будеть проскура разсвлася или будеть два креста цвла, (а) иное не будеть проскуры, то да сотворить твмъ крестомъ другую проскуру 5) и тако да литургисаеть, аще ли иныхъ будеть много, то оставити и 6).

<sup>1)</sup> Неисправно написанное въ нашихъ рукописяхъ правило это представляетъ собою повтореніе 52-го правила Трулльскаго собора, которое въ подлинвикъ читается: «Во всѣ дни поста святыя четыредесятницы, кромъ субботы и недъли и святаго дня Благовъщенія, святая литургія да бываетъ не иная, какъ преждеосвященная».

<sup>\*)</sup> Сход. К.: «служившу ену...» Акад. сп. л. 87 fin.

<sup>3)</sup> Въ Схол. К.: «Аще дора обетшаетъ за недълю или за деъ, да потребится, а тогда блюдется, да не огнемъ сожъжена будетъ»,—Акад. сп. л. 88 об..

<sup>\*)</sup> Въ Схол. К.: «Аще іерей пролитургію (sic) півъ, ти забудеть потребити, да соблюдеть е и заутра да потребить е»,—Акад. сп. л. 88 об.

<sup>5)</sup> Въ сп. Унд.: «проскуру» нътъ.

<sup>•)</sup> Волокол. ркп. № 566, л. 157: «аще будеть проскура рассяласа (sic) и будеть на ней два креста единочислены и (не) будеть другіа проскуры, да сътворить единемь крестомъ агнець и поеть литургію». Въ Схоласт. Кормч.: «Аще будеть проскура разсѣдалася, и будета въ ней два креста цѣлы, а иноя не будеть проскуры, то да сотворить единѣмъ крестомъ дору, и такъ да литургисаетъ; аще ли инѣхъ досыти будетъ, то да ни проскумисаетъ еа»,—Акад. сп. л. 88 об. —

159. Великаго и преславнаго учителя нашего Павла апостола, купно съ нимъ въспити 1) глаголюще: проклять всякъ, иже не пребудеть въ всёхъ книгахъ законныхъ, якоже творити я; аще бо, рече, ангелъ проповъсть вамъ, не якоже мы благовъстихомъ, проклять да будетъ; да и мы должни есмы съ нимъ велегласно въспити (sic) глаголюще: иже не любить Господа нашего, да будеть проклять. Иже не въруеть въ святую нераздельную Троицю, да будеть проклять. Иже святого камканія не менить самаго тела и крови Христовы, да будеть проклять. Иже не молится съ упованіемъ святви Богородици Маріи, да будеть проклять. Иже не кланяется съ страхомъ кресту Господию, да будеть проклять. Иже ни иконы Госполня и честныхъ всёхъ святыхъ съ страхомъ и съ любовію не цълуеть, да будеть проклять. Иже словесь суангельскихъ не имъсть въ честь, да будеть проклять. Иже святыхъ пророкъ не творить святымъ Лухомъ пророчествовавша, да будетъ проклятъ. Иже святыхъ не чтетъ ны ся кланяеть съ любовію мощемъ ихъ, да будеть проклять. Иже хулить святыя литургія и молитвы вся преданыя крестьяномъ апостолы и отцы святыми, да будеть проклять. Иже всея твари видъмыя (sic) же и невиивмыя (sic) не мнить Богомъ створены, да будеть проклять. Иже развращаеть о собъ словеса суангольская, (не) якоже исправища святіи мужи. ла будеть проклять 2). Иже не творить Богомъ даннаго Моусвемъ закона, но о собъ никако (нъкако) блядеть, да будеть проклять. Иже не мнить перковныхъ сановъ Богомъ данныхъ, да будетъ проклятъ. Иже на лукахъ. а не всею мыслію проклинаеть правила сего, да будеть проклять, о всемъбо ны извёсти блаженный Павель, святаго Духа къ нему глаголавша: вилите ли еретици рѣчь сію глаголюту з) (sic).

160. Яко законная женитва Богомъ законна, пища и питіе въ мѣру не осудить человѣка, аще бо речеть: ясте и пійте, все въ славу Богатворите.

161. И и (sic) пакы слышахомъ о попѣхъ, иже служивше литургію, не достоить въ ту нощь съвокуплятися съ женою своею, но сохранити вся нощь и до восхода солнцю, да не похулять тѣла и крови Его, занестрашно и свято есть, рече бо Господь; ядый плоть Мою и піяй кровь Мою во Мнѣ пребываеть и Азъ въ немъ; не подобаеть Христа въ себѣдержащи плотьстѣи страсти прилѣплятися, кая бо есть община свѣту съ



Правила Георгієвы 156—158 читаются подъ рядъ въ Схоластиковой Коричей, въсобраніи правиль безъ оглавленія, которое въ Румянцевск. спискъ начинается на. л. 111 на об., у Восток. стр. 278 нач., а правило 155—въ томъ же собраніи, но значительно выше. Слёдовательно, здёсь опять вопросъ о взаимномъ отношеніи.

<sup>1)</sup> Въ сп. Унд.: «възпити».

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Въ сп. Унд. «нже развратитъ —провлять» нётъ.

<sup>3)</sup> Въ сп. Унд.: «глаголюща».

тмою, или кая община Христу къ смраду сласти плотстви; аще ли сице не творять, якоже есть писано, то не имать (sic) благодати Отца нашего, иже есть на небесехь, сего бо двля имя Божіе хулится въ языцвхъ, якоже рече Христось во святомъ еуангеліи: лисове язвинны (sic) имуть, а птица небесныя гивзда, а Сынъ человвчь не имать у васъ гдв главы подклонити смрада ради сласти; то уже слышите слово, яко Христось у васъ не имать, гдв главы подклонити смрада ради сласти, и лишается дара благодати святаго Духа, и нынв простыя люди како можете страху Божію и чистотв научити, и пріемлюще отъ васъ твло и кровь Христову како схранити, якоже вы рекохъ; аще убо кто отъ васъ будеть тако створиль, да останется того и пріиметь за то епитемью 40 дни, а заутра 30; аще тако схранять, то пріимуть отъ Бога милость и простыню грѣховъ.

- 162. Се подобаетъ вѣдати, аще попъ взметъ сърокоустье или два или три, да поетъ первое едино и потомъ (второе и третье), а во едино двое сърокоустье не поется; аще ли кто ослушается кануновъ и пѣти начнетъ въ единъ день, то сберетъ себѣ гнѣвъ Божій и пагубу на душу свою въ день страшнаго суда Божія праведнаго, рече бо Господь: не можетъ наимникъ двѣма господинома работати 1); то како попираете слово Божіе, не боящеся суда Божія и по своему изволенію творяще и инѣхъ томуже учаще, о таковыхъ бо рече святое писаніе: о горе вамъ о семъ мудрымъ и о семъ хитрымъ, и паки рече Господь: о горе вамъ вожеве слѣпіи, видяще слѣпи есте, слышаще не хощете разумѣти.
- 163. Аще твло Христово обетщаеть (sic) или исплесневеть, то огнемь его не сожещи, а въ воду его не врещи, но потребити ѝ, вліявши вина, такоже аще и дора обетщаеть, потребити ѝ.
- 164. Аще ли попъ ставить покаялнаго сына діакономъ, аще будеть преже поятья жены своея съ иными блудъ створилъ, не достоитъ его поставити и лише осуженіе пріиметь.
- 165. А се вѣдомо буди, аще кому жена умретъ первая и оженится другою, да пріиметъ епитемью отъ года до года. Аще ли кто третею (sic пріиметъ, да пріиметъ епитемью, 5 лѣтъ не дати камканія ни въ церковь влазити, но внѣ ему стояти, а постъ ему держати, како повелятъ 3).



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ сп. Унд.: «како ему отець духовный повелить». Сfr Василія Великаго пр. 4-е.



¹) Сfr Описан. Сунод. ркпп. Горск. и Невостр. № 377 д. 160.

# ГЛАВА ШЕСТАЯ.

# Монашество.

I.

# Первое появленіе у насъ монашества и монастыри несобственные.

Когда говорять о нашемъ древнемъ и старомъ монашествъ, то обыкновенно представляють себъ монастыри исключительно въ формъ нынъшнихъ, т. е. какъ особыя и самостоятельныя учрежденія или заведенія, устроенныя болье или менье соотвытственно съ своею цылію и болье или менье достаточно для этой послыдней. Но кромы нынышнихъ настоящихъ монастырей мы находимъ у насъ въ старое время еще другой разрядъ ихъ, имъвшій иную форму, форму древнъйшую и первичную монастырей несобственныхъ и, такъ сказать, эфемерныхъ и легкихъ. Нъсколько человъкъ, желавшихъ монашествовать, соединались въ одно общество, ставили гдв нибудь въ одномъ мъств кельи себъ, - каждый самъ для себя, и эта монашеская слободка или этотъ монашескій скитокъ безъ всего дальнійшаго и представляль изъ себя или составляль собою монастырь. Такъ какъ монахи, по своему призванію-люди молитвы, им'ти нужду въ храмахъ и такъ какъ они, представляя собою своего рода нищую братію, жили подаяніями отъ мірянь, которыя удобнье было получать при техь же храмахь, то помянутыя слободки обыкновенно или наибольшею частію ставились при приходскихъ церквахъ въ ихъ оградахъ (отъ чего эти последнія во многихъ или по крайней мъръ въ иныхъ мъстностяхъ Россіи и до настоящаго времени называются монастырями). Воть для примъра выписки о такихъ монастыряхъ или монастырькахъ изъ Писцовой книги Новгородской области второй половины XVI въка: «Погостъ Имоченатцкой на Ояти, а на погоств церковь Рождество Пречистыя Богородицы стоить на царя и великаго князя земль; дворъ попъ Филипъ,

дв. дьячекъ Ромашка Григорьевъ, дв. пономарь Микитка, дв. проскурница Огафья; да десять келей, а въ нихъ живутъ 12 братовъ черицовъ ¹). Еще: «Погостъ Никольской въ Шунгъ на озеръ на Коткъ на острову; на погостъ церксвь...; на погостъ же дворъ игуменъ Мисайло, дв. попъ Ларіонъ Яковлевъ, дв. дьячекъ..., дв. пономарь..., дв. проскурникъ черной Пахнутей, да пять келей, а въ нихъ живутъ семь старцовъ, да семнадцать келей, а въ нихъ живутъ двадцать пять старицъ ²). Еще: «Погостъ Спасской на ръкъ на Шалъ, а на погостъ церковъ..., да на монастыръ келья игумена Кирила, да 4 кельи, а въ нихъ живутъ черноризцы, да 6 келей пустыхъ, да на монастыръ же дворъ попъ Титъ Маковъевъ, да за монастыремъ 5 келей, а въ нихъ живутъ 5 старицъ черноризицъ ³).

Необходимо думать, что эти несобственные монастыри не явились у насъ только въ позднъйшее время, а ведуть свое начало отъ древнъйшаго, бывъ заимствованы изъ Греціи. Необходимо думать, что именно съ этихъ несобственныхъ монастырей и началось у насъ монашество, потому что только при предположеніи сего могуть быть объяснены тъ противоръчія и та загадочность, которыя встръчаемъ въ нашихъ извъстіяхъ о появленіи у насъ первыхъ монастырей.

Митр. Иларіонъ въ своемъ Словѣ о законѣ и благодати говорить, что монастыри явились у насъ при Владимирѣ і; между тѣмъ лѣтописецъ вопреки Иларіону и само по себѣ непонятно говорить, что при Ярославѣ «черноризьцы почаща множитися и монастыреве починаху быти» і). Противорѣчіе Иларіону, что монастыри явились не при Владимирѣ, а при Ярославѣ, и то непонятное, что при Владимирѣ явились монахи безъ монастырей, объяснится для насъ въ томъ случаѣ, если мы предположимъ, что дѣло началось съ монастырей несобственныхъ: тогда Иларіона, который относить появленіе монастырей ко времени Владимира, должно будетъ понимать такъ, что онъ разумѣетъ монастыри несобственные, а лѣтописца, который относитъ ихъ появленіе ко времени Ярослава, такъ, что онъ разумѣетъ монастыри собственные; тогда непонятныя съ перваго раза слова лѣтописца, что

<sup>1)</sup> Неволина О пятинахъ и погостахъ Новгородскихъ, въ VIII кн. Записокъ Географическаго Общества, приложж. стр. 151.

<sup>\*)</sup> Ibid. crp. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. crp. 171; см. еще стрр. 160 и 175 и другія.

<sup>4)</sup> Изображая картину водворенія христіанства на Руси при Владимир'є, онъ между прочинъ включаеть ту черту, что «конастыреве на горазъ сташа».

<sup>5)</sup> Подъ 1037 г.

монахи явились прежде монастырей, очевидно, должно будеть понимать такъ, что монахи явились прежде монастырей собственныхъ, начавъ съ монастырей несобственныхъ. Далве: летописецъ говорить о построеніи въ Кіевъ въ княженіе Ярославово, съ котораго, по его словамъ, началось появленіе монастырей, всего одного мужскаго монастыря-это Георгіевскаго, построеннаго саминь князень; между тынь, во-первыхъ, по его же словамъ преп. Антоній Печерскій, пришедшій въ Кіевъ въ концъ правленія Ярослава, прежде чъмъ избрать для мъстожительства пещеру, превратившуюся въ Печерскій монастырь, «ходи (въ Кіевъ) по монастыремъ» 1); во-вторыхъ, по словамъ Нестора, преп. Өеодосій Печерскій, пришедшій въ Кіевъ въ началь вняженія Изяславова, когда вы единственному монастырю Ярославову не прибавилось въ вемъ еще ни одного монастыря, прежде чвиъ поселиться въ пещеръ у Антонія, «объходи (въ Кіевъ) вся монастыря, хотя быти мнихъ» 2). При одномъ монастыръ построенномъ-многіе или нъсколькіе монастыри, о построеніи которыхъ ничего неизв'єстно и которые явились какъ-то безъ построенія: ясно, что эти многіе или нъсколькіе монастыри суть монастыри несобственные, ибо только эти монастыри могли являться какъ бы не бывъ строены, такъ какъ они являлись пе такимъ образомъ, чтобы нарочито были строены, какъ монастыри, а такимъ обравомъ, что поставление въ известномъ месте, однекъ за другими, нескольких келлій образовывало монастыри. Наконець, самый способъ появленія нашего перваго собственнаго или настоящаго монастыря необходимо предполагаеть предшествующее ему существованіе монастырей несобственныхъ. Этоть первый монастырь-помянутый Ярославовъ Георгіевскій-не явился на свёть органически такимъ образомъ, чтобы на извъстномъ мъсть поселился отшельникъ, желавшій подвизаться,—чтобы къ нему собрались люди, желавшіе быть его учениками и сотрудниками, или чтобы на извъстномъ мъсть сразу поселилась цёлая «дружина» людей, сговорившихся отшельничествовать, и чтобы эти люди, соединившіеся первымъ или вторымъ образомъ, и построили для себя монастырь: онъ построенъ быль по приказанію внязя. Если внязь построиль монастырь, то, очевидно, имфль въ виду готовыхъ монаховъ, которыми хотълъ населить его, ибо предполагать, чтобы онъ построилъ монастырь въ ожиданіи, что когда-нибудь явятся на Руси монахи, чтобы населить его, или съ намъреніемъ навербовать

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Несторово житіе <del>Осодосія въ Чтен. Общ. Истор. и Древн.</del> 1858 г., кн. 3,



<sup>1)</sup> Подъ 1051 г.

въ него монаховъ изъ мірянъ, конечно, было бы весьма странно; а если такъ, то очевидно, что онъ им'ълъ въ виду гоговыхъ монаховъ монастырей несобственныхъ.

Митр. Иларіонъ и лътописець, какъ видно изъ приведенныхъ выше словъ того и другаго, относять первое появление у насъ монаховъ ко времени Владимира. Къ нимъ двоимъ долженъ быть причисленъ еще третій свидътель, средній между неми по времени, именно-мнихъ Іаковъ, который, описывая празднованіе Владимиромъ Господскихъ праздниковъ, говоритъ, что князь поставлялъ на этихъ праздникахъ три трапезы и что первая изъ трапезъ была назначена «митрополиту съ епископы и съ черноризьців и съ попы» і). Послів этихъ трехъ положительныхъ свидетельствъ, изъ которыхъ последнее впрочемъ не особенно твердо, потому что, не будучи нарочитой рычью о появлении монаховъ, а случайнымъ о нихъ упоминаніемъ, вмёстё съ другими людьми духовнаго чина, можетъ означать простую обмольку 2), само по себъ совершенно необходимо предполагать, что монахи впервые явились у насъ не спустя то или другое довольно значительное время после крещенія страны, а тотчасъ въ следъ за нимъ, и следовательно не при Ярославъ уже только, а еще при Владимиръ и въ самые первые дни христіанства. Большинство народа при своемъ крещеніи приняло это христіанство только внішнимъ и формальнымъ образомъ, безъ всякой перемъны внутренней, такъ что первое время представляло изъ себя христіанъ болье по имени, чымъ сколько нибудь на дыль. Но вмысть съ большинствомъ долженствовало быть меньшинство, которое, напротивъ, приняло христіанство совершенно сознательнымъ и искреннимъ образомъ, со всемъ убъжденіемъ и всемъ сердцемъ. Это необходимо предполагаемое меньшинство долженствовало быть тъмъ болъе ревностнымъ къ христіанству, чемъ оно было нове и, такъ сказать, свеже въ немъ, потому что первое познаніе истины всегда есть время напбольшей къ ней горячности. Такъ это было вездъ, такъ этому быть должно; следовательно-необходимо думать, что такъ было это и у насъ. Изъ сего, очевидно, следуетъ то, что появление людей, одущевленныхъ желаніемъ посвятить себя исключительно дёлу спасенія своей души, въ чемъ состоить монашество, должно быть относимо къ самому первому времени,-что это появленіе необходимо заставляеть предполагать себя, какъ естественное выражение первой горячности къ ново-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А также весьма можеть быть и поздевйшею припискою, т. е. слова «черноризьцё».



<sup>1)</sup> Похвала киязю Володимеру,—первой полов. тома стр. 243 нач..

принятому христіанству,—что безъ него нужно будеть представлять первое наше христіанство не естественно и такъ сказать не физіо-логически.

Такъ думать о первомъ появленіи у насъ монашества представляется совершенно необходимымъ. Но затъмъ, если не необходимо, то очень въроятно думать не только это, но и другое большее, а именно-что монахи не только явились у насъ при Владимиръ немедленно въ следъ за крещеніемъ имъ страны, но что они были у насъ уже до него. Христіанство существовало у нась до Владимира между Варягами. въ продолжение целаго полустолетия, и весьма трудно допустить, чтобы, при тогдашней рёшительной наклонности къ монашеству, это полувъковое христіанство все время оставалось безъ монаховъ. Варяги были ремесломъ и духомъ воители и съ перваго взгляда какъ будто мало в вроятности предполагать, чтобы между ними могли быть охотники идти въ монахи. Но между воителями остественно находиться людямъ, которые бы, послъ бурно проведенной жизни, желали тихой, отръшенной отъ суеты мірской и посвященной Богу, старости; притомъ же между этими воителями, нарочито имъвшими дело съ смертью, не могло обходиться безъ тъхъ случаевъ, чтобы люди, поставленные въ страшныя положенія, искали искупать жизнь объщаніемъ посвятить ee Bory ').

Такимъ образомъ, очень возможно, что монахи явились у насъ еще до Владимира и что новые монахи, явившіеся съ его времени, примкнули къ этимъ прежнимъ. Какъ бы то ни было, имъли или не имъли новые монахи руководителей себъ относительно монашеской жизни въ прежнихъ, но во всякомъ случать необходимо думать, что въ первое время они имъли другихъ руководителей, если не болъе высокихъ жизнью, то обладавшихъ большимъ знаніемъ ея обязанностей и правилъ, — въ монахахъ греческихъ. Для приступа къ крещенію народа Владимиръ привелъ съ собой изъ Корсуни, а для учрежденія іерархіи выписалъ изъ Константинополя вмъстъ съ епископами то или другое значительное количество священниковъ. Не только необходимо думать, что въ числъ этихъ священниковъ были священники черные или іеромонахи, но и весьма въроятно думать, что послъднихъ была значительная часть и даже большинство: священники бълые, какъ люди семейные и домовитые, едва ли могли имъть особенную охоту пересемейные и домовитые, едва ли могли имъть особенную охоту пересемейные и домовитые, едва ли могли имъть особенную охоту пересемейные и домовитые, едва ли могли имъть особенную охоту пересе

<sup>1)</sup> Въ книгъ Гартвига: Природа и человъкъ на крайненъ съверъ ны встрътили взятое изъ сагъ извъстіе, что Исландецъ Горвальдъ основалъ въ Россіи монастырь около времени крещенія Владимирова,—русск. перев. 2 изд. стр. 395.



ляться въ Россію, не смотря на всё выгодныя условія, какія могли быть предложены, но другое дёло монахи, въ отношеніи къ которымъ могло быть притомъ употреблено и простое понужденіе. Эти монахи вызваны были въ Россію не затёмъ, чтобы составлять монастыри, а затёмъ, чтобы священствовать на приходахъ. Но при формё монастырей несобственныхъ, съ которыхъ началось дёло, возможно было совмёщеніе приходскаго священствованія съ монастырскимъ игуменствомъ. Къ іеромонаху, бывшему священникомъ на приходѣ, собирались люди, желавшіе монашествовать, и, поселившись при немъ, составляли вогругъ него монастырекъ; іеромонахъ продолжалъ оставаться приходскимъ священникомъ и въ то же время принималъ игуменство или духовное руководство надъ этими собравшимися къ нему желателями монашества.

Итакъ, и положительныя свидътельства говорять и само по себъ необходимо думать, что монашество, бывшее или не бывшее у насъ въ видъ какъ бы нъкотораго введенія еще до Владимира, окончательнымъ образомъ, послъ крещенія всей страны, началось не при Ярославъ уже только, спустя значительное время отъ крещенія, а еще при немъ—Владимиръ, и именно болье или менье немедленно въ слъдъ за симъ крещеніемъ. Но во все правленіе Владимира и до второй половины правленія Ярослава у насъ еще не было собственныхъ или настоящихъ монастырей. Слъдовательно, необходимо думать, что до появленія собственныхъ монастырей у насъ была форма монастырей несобственныхъ,—монастырьковъ или монашескихъ слободокъ при приходскихъ церквахъ.

Почему не положиль начала собственнымь или настоящимь монастырямь самъ Владимирь чрезъ построеніе, по подражанію императорамь греческимь, своихь ктиторскокняжескихь монастырей, какъ это сділаль послів него Ярославь, остается непзвістнымь. Самое віроятное—потому, что обыкновенно все бываеть не вдругь, что онъ какъ во всемь другомь, такь и въ этомь, еще не простирался подражать императорамь греческимь, что поставиль себі задачею Ярославь. Съ весьма большою однако віроятностію слідуеть предполагать, что онь не быль совсімь безучастень къ ділу монашества, что при его Десятинной церкви въ Кієві и при его въ тіснійшемь смыслі придворныхь церквахь въ Кієві и вні его находились помянутые несобственные монастыри и что монашествующіе въ нихъ содержались боліве или меніе на его счеть, получая оть него большую или меньшую милостыню или ругу (Не ссылаемся на свидітельство Дитмара, который называеть Десятинную церковь подь именемь церкви св. Софін монастыремъ, Chronic. lib. VIII с. 16, ибо онъ жилъ отъ Кіева слишкомъ далеко, и полагать, чтобы онъ употреблялъ слово monasterium, а не ecclesia, съ совершеннымъ знаніемъ дѣла, не по заключеню просто отъ каеедральныхъ церквей западныхъ, которыя представляли собою именно монастыри, было бы, думаемъ, напрасно).

Мы свазали выше, что въ началу правленія Изяслава, когда собственных мужских монастырей быль въ Кіевь и всего одинъ, существовало въ немъ то или другое количество монастырей несобственныхъ. Послъ времени Изяслава во все продолжение періода домонгольскаго мы не встричаемъ болие извисти о существования этихъ послиднихъ монастырей въ Кіевв или гдв бы то ни было на Руси ни въ летописяхъ, ни во всякихъ другихъ историческихъ памятникахъ, которые всв далве говорять только о монастыряхъ собственныхъ, вовсе не упоминая и не давая знать о существованіи монастырей несобственныхъ. На этомъ основани можно было бы подумать, что послъ Изаслава они перестали существовать, уступивъ мъсто монастырямъ собственнымъ и бывъ вытеснены этими последними. Думать такъ было бы однако совершенно ошибочно. Въ последующее время снова являются передъ нами эти монастыри несобственные рядомъ съ монастырями собственными и полагать, чтобы они появлялись, исчезали и потомъ снова явились, есть дёло вовсе невёроятное и ненормальное; напротивь оть ихъ существованія въ последующее время необходимо заключать, что разъ явившись они продолжали и оставались существовать постоянно и только исчезли изъ памятниковъ историческихъ, которые не имъли нужды и поводовъ говорить о нихъ (о существованіи этихъ монастырей и въ позднейшее время мы узнаемъ не изъ памятниковъ историческихъ, которые молчатъ о нихъ до самаго конца ихъ существованія, а изъ памятниковъ совстив другого рода и совстив стороннихъ-изъ такъ называемыхъ Писцовыхъ оброчныхъ книгъ). Затемъ, какъ образъ появленія перваго собственнаго монастыря при Ярославъ необходимо и очевидно предполагаеть предпествующее ему существованіе монастырей несобственныхъ, такъ и построеніе наибольшей части дальнъйшихъ монастырей собственныхъ столько же необходимо и очевидно предполагаетъ современное имъ существованіе монастырей несобственныхъ. Наибольшая часть дальнъйшихъ собственныхъ монастырей не были построены монахами для самихъ себя, а подобно первому такому монастырю были построены кназьями и (отчасти) людьми богатыми для населенія ихъ монахами. Следовательно, здесь необходимо мыслить тоже, что выше: если князья и люди богатые строили зданія монастырей, то ясно, что они имбли въ виду готовыхъ мона-

Digitized by Google

ховъ, которыми бы могли населять зданія; а если такъ, то симъ необходимо предполагается существованіе монастырей несобственныхъ, ибо только монахи этихъ несобственныхъ монастырей могли быть имѣемы въ виду какъ будущіе готовые жители строившихся монастырей собственныхъ. Правда, здѣсь можетъ быть предполагаемо то новое, что имѣлось въ виду перезывать монаховъ изъ существовавшихъ монастырей собственныхъ; но предполагать это на самомъ дѣлѣ, конечно, было бы странно и невѣроятно.

Итакъ, въ періодъ домонгольскій (какъ и въ послѣдующее старое время) у насъ были два класса монастырей—во-первыхъ, монастыри собственные и настоящіе, во-вторыхъ—монастыри несобственные, монастырьки или монашескія слободки при приходскихъ церквахъ.

О второмъ классъ монастырей, который по времени появленія есть первый, какъ мы давали знать, кромъ того немногаго, что сказано выше, мы не имъемъ совершенно никакихъ свъдъній. Во всякомъ случав необходимо представлять дело не такъ, что ихъ было очень немного и что они представляли собою явление исключительное, а наобороть такъ, что ихъ было очень много и что они представляли собой явленіе самое обычное. Въ періодъ домонгольскій настоящихъ монастырей было настроено довольно значительное количество только въ двухъ представительныхъ центрахъ Руси-Кіевъ и Новгородь, во всехъ же другихъ местахъ и местностяхъ мы находимъ ихъ въ весьма ограниченномъ числъ: отъ четырехъ-пяти и до одногодвухъ на цёлыя области. Но въ періодъ домонгольскій, какъ это необходимо предполагать, были такія же уваженіе, усердіе и стремленіе къ монашеской жизни, какъ и въ послідующее время старой Руси, Поэтому нельзя думать, что все предполагаемое сравнительное множество желавшихъ идти въ монаха могло умъщаться въ тъхъ немногихъ монастыряхъ, которые мы знаемъ и которые должны быть представляемы вообще не особенно большими, ибо слишкомъ большіе монастыри въ родъ нынъшнихъ, съ цълыми сотнями и нъсколькими сотнями монаховъ, тогда несомивнно составляли крайне редкое исключение. Слвдовательно, всв желавшіе идти въ монахи и не находившіе себв міставъ монастыряхъ настоящихъ, должны были монашествовать въ монастыряхъ ненастоящихъ, --- въ кельяхъ при приходскихъ церквахъ. Сказать чего-нибудь опредвленнаго и положительнаго о многочисленности несобственныхъ монастырей, за отсутствіемъ всякихъ прямыхъ указаній, мы вовсе не можемъ; но вообще должно представлять себ'в именно многочисленность и при томъ болве или менве значительную. Всв желавшіе пойдти въ монахи и не находившіе себъ мъста въ немногихъ монастыряхъ настоящихъ, въ случав неимвнія другаго исхода. оставались бы дома съ однимъ желаніемъ монашества; но обычай, допускавшій монашествованіе вні настоящих монастырей, доставляль всвиъ весьма простой и весьма легкій исходъ: пошоль въ село къ церкви, поставиль себ'в келью или келейку-и монашествуй. Такая легкость возникновенія ненастоящихъ монастырей, при несомнівнной въ нихъ потребности, самымъ ръшительнымъ образомъ говоритъ ни за что другое, какъ за предположение объ ихъ большей или меньшей многочисленности. А другое и еще большее основание предполагать эту многочисленность монастырей несобственныхъ есть то, что послё монашества истиннаго не должно забывать о монашествъ мнимомъ. монашествъ только по виду и такъ сказать эксплуатаціонномъ. Въ позднейшее время (вплоть до настоящаго) у нась, какъ и у всёхъ другихъ людей, было крайне злочнотребляемо монашествомъ, именнокром'й людей д'яйствительно желавшихъ монашествовать шло въ монахи еще множество людей, которые вовсе не помышляли о монашествъ и которые имъля въ виду только кормиться на его счеть или при помощи его удовлетворять своему честолюбію (превращаясь наъ смерловъ въ сотцы», какъ въ настоящее время превращають себя въ техъ же отцовъ исключенные изъ духовныхъ училищъ ученики и мѣщане съ крестьянами): не говоря о многихъ другихъ свидательствахъ, напомнимъ только свидетельства о семъ Стоглаваго собора. Что влоупотребленіе явилось слишкомъ скоро въ слёдъ за употребленіемъ, въ этомъ, конечно, никто не будеть сомивваться, потому что иначе значило бы совствить не иметь понятія о людяхт; но целыя двести леть періода домонгольскаго заставляють думать, что оно не только явилось, но и успело получить всё свои широкіе размітры. А если такъ, то это уже ръшительно говорить за предположение о многочисленности монастырей несобственныхъ. Всв шедшіе въ монахи не для самаго монашества, а только для проистекавшихъ изъ него выгодъ, должны были предпочитать эти монастыри настоящимъ, хотя бы и имъли возможность поступать въ последніе: въ монастыряхь собственныхь сушествоваль большій или меньшій и хотя нівкоторый надзоры и соблюдались въ большей или меньшей, хотя бы то и въ весьма слабой, степени правила монашескаго житія, следовательно-въ нихъ нужно было до некоторой степени становиться монахомъ волей-неволей; напротивъ, въ монастыряхъ несобственныхъ, т. е. въ кельяхъ при приходскихъ церквахъ, была возможность и свобода вполив оставаться міряниномъ за исключеніемъ одной переміны одежды. Перемінить одежду, не перемъняя ничего другаго и не подвергая себя никакимъ

дальнейшимь неудобствамь и стесненіямь, конечно, дело не особенно трудное; а между тымъ эта перемына одежды давала человыку право на то, чтобы онъ требоваль себв содержанія у другихъ, чтобы его кормиль мірь своими подаяніями и своими приношеніями, чтобы на всвхъ мірскихъ пирахъ онъ быль почетнымъ гостемъ, чтобы всв величали его отпомъ и почитали какъ святаго молитвенника за грешный міръ: естественно, что на такую легкую перемвну, соединенную съ такими немалыми выгодами и пріятностями, должно было находиться большое количество охотниковъ (Сейчасъ сказанное о людяхъ, шедшихъ въ монахи не для самаго монашества, главнымъ образомъ должно быть разумбемо о людяхъ изъ низшаго сословія. Что касается до людей изъ высшаго сословія, которые шли въ монахи не для монашества, а для удовлетворенія своего честолюбія, для достиженія архіерейства, что, конечно, такъ же бывало, какъ въ настоящее время между людьми духовнаго сословія съ академическимъ образованісмъ. то они должны были идти въ монастыри собственные, ибо архіереи брались, какъ кажется, исключительно изъ этихъ последнихъ).

Роживется, конечно, вопросъ: отъ чего же не были строимы монастыри собственные, если была въ нихъ нужда, если значительное число монаховъ должно было монашествовать внв ихъ? Какъ мы давали знать выше, эти последніе монастыри явились у насъ въ періодъ домонгольскій двоякимъ образомъ-или бывъ строимы монахами для самихъ себя или бывъ строимы для монаховъ князьями и людьми богатыми. На основаніи того обстоятельства, что наибольшая часть нашихъ собственныхъ монастырей періода домонгольскаго построена князьями и людьми богатыми, у насъ существуеть мевніе, что наши князья и люди богатые считали своею обязанностью строить для монаховь монастыри (а нъкоторые по странному недоразумънію даже сами вмъняють имъ это въ обязанность). На самомъ дълв однако этого вовсе не было: князья и люди богатые строили монастыри не для удовлетворенія нуждё въ нихъ монаховъ, а для удовлетворенія собственной въ нихъ потребности, и вовсе не въ той мере, какой требовала первая, а только въ той мере, какой требовала вторая. У Грековъ давно явился обычай, чтобы цари, бояре и вообще люди богатые строили такъ называемые ктиторскіе или вотчинные монастыри, которыми бы они владели какъ собственностію и которые бы представляли нарочитыя міста молитвь о нихьстроителяхъ (обстоятельные скажемъ неже). Подражая Грекамъ, строили ктиторскіе или вотчинные монастыри и наши князья и люди богатые; но только этими, такъ сказать, спеціальными монастырями они и ограничивали свои заботы о монастыряхъ, вовсе не простирая ихъ

далбе, т. е. вовсе не заботясь и не считая своею заботою строить нать столько, сколько бы ихъ нужно было для монаховъ. Затемъ, обычай строенія ктиторскихъ или вотчинныхъ монастырей у насъ вовсе не получиль такого широкаго распространенія, какъ это было въ Грепів. Въ Кіевъ, великокняжескій престоль котораго занимали князья изъ разныхъ родовъ и семей, каждый родъ и каждая семья хотвли имъть свой вотчинный монастырь, и отъ того въ немъ настроено было много монастырей. Въ Новгородъ отчасти тъже изъ разныхъ родовъ князья, главнымъ же образомъ (какъ кажется) тамошніе богатые граждане, желая подобно князьямъ имъть свои вотчинные монастыри, настроили ихъ не менте Кіева. Но что касается до удбловъ послъ Кіева и до другихъ городовъ послі Новгорода, то первыми владівли постоянно одни и тъже роды и, естественно, довольствовались одними и теми же родовыми монастырями, только изредка и въ небольшомъ числ'в прибавляя къ нимъ монастыри, такъ сказать, личные, а во-вторыхъ-нигдв не повелось, чтобы вместе съ князьями строили свои родовые монастыри и частные люди богатые. Такимъ образомъ, послъ князей и частных влюдей богатых (последних единственно въ Новгородъ) оставалось строить монастыри самимъ монахамъ, что составляетъ именно ихъ, а не кого нибудь сторонняго, обязанность, т. е. которые они должны строить сами для себя, а не кто нибудь другой для нихъ. Сами наши монахи построили въ періодъ домонгольскій весьма немного монастырей и притомъ почти исключительно построили, подобно строителямъ мірскимъ, не своимъ трудомъ, а простымъ приказаніемъ-на готовыя деньги, принесенныя изъ міра, въ которомъ строители были людьми богатыми, при чемъ если не во многихъ, то по крайней мёрё въ нёкоторыхъ случаяхъ есть полное основание полозръвать, что побужденія къ строенію были не столько общественныя, сколько личныя, -- не столько желаніе устроить монастырь для монаховъ, сколько имъть свой монастырь для самого себя; что же касается до истинно монашескаго строенія безъ предварительныхъ злата и сребра и съ одними предварительными върою и упованіемъ, то такихъ монастырей было построено у насъ монахами въ періодъ домонгольскій, сколько изв'єстно, и всего только одинъ, — Кіевскій Печерскій.

Отсутствіе между нашими монахами періода домонгольскаго этой ревности или этого стремленія къ построенію монастырей и предполагаемая отсюда наклонность монашествовать въ монастыряхъ только готовыхъ или внё монастырей несомнённо составляетъ отличительную черту нашего монашества этого періода въ сравненіи съ нашимъ мо-

нашествомъ последующимъ. Чемъ и какъ объяснять ее, это не совсвиъ для насъ ясно и мы не рвшаемся сказать что нибудь положительное. Самымъ въроятнымъ представляется намъ предполагать, что наше монашество періода домонгольскаго воспроизводило современное ему монашество греческое, т. е. что это последнее въ своемъ тоглашнемъ стадін развитія отличалось именно указанной чертой отсутствія стремленія къ построенію монастырей послів безчисленнаго множества ихъ, построеннаго въ предшествующія времена. Подобное отсутствіе стремленія къ построенію монастырей для монашества начинающаго есть черта противунатуральная, потому что его естественной чертой должна быть, наобороть, чрезмірная страсть къ построенію монастырей: по если мы примемъ сейчасъ сказанное объ отношении нашего монашества къ монашеству греческому, именно-что оно не пошло самостоятельно естественнымъ путемъ развитія, а примкнуло къ этому послъднему въ его тогдашней степени развитія и воспроизвело его въ сей последней, то для насъ будеть понятна указанная противунатуральность.

Это отсутствіе ревности къ построенію монастырей можеть быть истолковано какъ признакъ сравнительной недоброкачественности нашего монашества періода домонгольскаго. Ниже увидимъ мы, что монашество это дъйствительно не должно быть представляемо особенно
доброкачественнымъ; однако отсутствіе ревности само по себъ вовсе
не составляеть такого свидътельства, какъ, наобороть, и ея избытокъ
вовсе не свидътельствуеть о доброкачественности монашества. Въ
позднъйшее время, какъ бы вознаграждая себя за древнее, монахи
наши отличались величайшей ревностью къ строенію монастырей, и
однако эта ревность означала не процвътаніе монашества, а его совершенную распущенность (Стоглавый соборъ и его свидътельства о
нашей ревности).

Такимъ образомъ, должно думать, что въ періодъ домонгольскій весьма значительное количество нашихъ монаховъ монашествовали не въ настоящихъ монастыряхъ, а въ монастыряхъ совсёмъ особенныхъ— въ вольныхъ монашескихъ слободкахъ на погостахъ приходскихъ цер-, квей. Намъ въ настоящее время, конечно, весьма странно представлять себё подобные монастыри. Но изъ этого, какъ уже нёсколько разъ замёчали мы выше, ровно ничего не слёдуетъ или слёдуетъ только то совершенно естественное, что наше время отлично отъ древняго,—что это послёднее имёло смёлость и прихоть быть во многомъ непохожимъ на наше. Съ перваго взгляда, конечно, представляется, что подобные монастыри безъ монастырскихъ стёнъ были ни чёмъ инымъ, какъ простой насмёшкой надъ монастырями. Но, во-первыхъ, збе

Digitized by Google

для техъ монаховъ, которые желали истинно монашествовать и спасаться, отсутствіе стінь нисколько не составляло прецятствія въ семь, равно какъ и ихъ существование не могло оказывать никакой помощи. Во-вторыхъ, отличіе настоящихъ монастырей, имъвшихъ стъны, отъ этихъ ненастоящихъ въ отношени къ степени способности удерживать оть граховъ тахъ монаховъ, которые желяли грашить, вовсе не было особенно велико. Прежде всего, если читатель воображаеть. что всв настоящіе или действительные монастыри съ самаго древняго времени имели стены, подобныя стенамь Троицкой Лавры, т. е. такія высокія, черезъ которыя никакъ не перескочишь, то онъ весьма ошибается: и въ настоящее время очень немалое количество монастырей имъетъ такія невысокія стьны, что достаточно подставы стула нли небольшой лоски, чтобы свободно черезъ нихъ перелезть, въ древнее же время, когда ствны монастырей были почти исключительно деревянныя (каменныя въ наибольшей части монастырей ведуть свое начало не далъе какъ отъ прошлаго XVIII стольтія), онъ были простые заборы или простые тыны. Такимъ образомъ, между монастырями огороженными и неогороженными или ненастоящими различие въ отношеній къ степени вившней заключенности и вившней принудительной огражденности отъ гръха было болве воображаемое, чъмъ дъйствительное. Засимъ, кто хоть сколько-нибудь знакомъ съ жизнью монаховъ. обитающихъ за высокими стенами, тоть очень хорошо знаетъ, что стыны собственно ни къ чему не служать и что гръхъ, не имъя возможности перелъзать черезъ нихъ, ухитряется совершенно свободно входить и выходить въ ворота (высокія стіны и сділаны въ большей части монастырей вовсе не противъ грвха, а противъ вившнихъ враговъ, чтобы устроить изъ монастырей крепости). Монастырь, стоящій въ міру, никакія стіны не разобщать съ міромъ, и единственное возможное средство этого разобщенія есть удаленіе монастырей изъ міра въ пустыни, какъ это и было въ началъ монашества. Дъйствительное различіе между монастырями настоящими и ненастоящими состояло въ томъ, что первые стояли на своей землъ, имъли свои церкви и представляли изъ себя нъчто самостоятельное и прочное, а послъдніе стояли на чужой земль, при чужихъ церквахъ и представляли изъ себя нъчто весьма непрочное и эфемерное, способное сколько быстро возникать, столько же быстро и исчезать: но различіе, будучи различіемъ въ отношенін къ внёшней видимости монастырей и къ внёшней видности или представительности монашества, нисколько не вліяло на него съ духовной стороны, какъ на образъ жизни и на подвигъ. Было бы существенное различие между монастырыми настоящими и ненастоятими въ семъ последнемъ отношеніи, если бы первые въ періодъ домонгольскій непременно и строго держались у насъ истиннаго монанескаго устава. Этотъ истинный монашескій уставъ, состоящій въ
общежитіи, исключающій все свое и особое и предполагающій все
общее, монастырское, не могъ быть вводимъ въ нашихъ монастыряхъ
ненастоящихъ, ябо требовалъ общихъ трапезъ и поваренъ и вообще
всего хозяйственнаго заведенія. Но ниже мы увидимъ, что этотъ уставъ,
бывъ введенъ къ намъ преп. Өеодосіемъ Печерскимъ, вовсе не сталъ
ни обычнымъ ни преобладающимъ уставомъ нашихъ настоящихъ монастырей, а былъ содержимъ, и притомъ весьма не строго и далеко
не вполнъ, развъ только нъкоторыми изъ нихъ, въ видъ весьма ръдкаго исключенія.

## II.

## Монастыри собственные и знаменитъйшіе между ними.

Собственные или настоящіе монастыри впервые явились у насъ, какъ мы сказали выше, во второй половинъ правленія Ярослава. и именно таковыми были два монастыря—мужской и женскій, построенные имъ самимъ послъ 1037 г. Въ существъ дъла, какъ мы сказали сейчасъ, не велико было различіе между монастырями собственными и несобственными и несомивнно въ частности, что не было совершенно никакого различія относительно образа и формы жизни между мона-, стырями несобственными, бывшими до Ярослава, и монастырями собственными, построенными вмъ, потому что какъ прежніе монастыри не были общежительными, такъ и его монастыри не были сдъланы таковыми. Но во всякомъ случав собственные монастыри представляли нвчто высшее противъ монастырей несобственныхъ по внешности. и если они были у Грековъ, то, конечно, должны были явиться и у насъ. У Грековъ, какъ мы сказали, былъ обычай, чтобы цари, бояре и вообще люди богатые строили ктиторскіе или вотчинные монастыри; Ярославъ хотълъ въ этомъ отношении, какъ и въ другихъ, подражать дарямъ греческимъ и сему-то обстоятельству и обязанъ своимъ появленіемъ на свёть нашъ первый собственный монастырь. Дальнейшіе наши собственные монастыри періода домонгольскаго относительно способа этого появленія на св'ять разд'яляются на два класса: одни явились какъ тъже ктиторские или вотчинные монастыри князей и отчасти людей богатыхъ, другіе построены были самими монахами; наибольшая часть монастырей составляеть первый классь и только наименьшая—второй, именно—изъ всёхъ извёстныхъ собственныхъ монастырей періода домонгольскаго до двухъ третей принадлежить къ первому классу и только до одной трети ко второму. Наши сведения о количествъ собственныхъ монастырей, существовавшихъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій, по всей въроятности, не отличаются совершенной точностію, такъ какъ можно думать, что то или другое число ихъ совсемь не попало въ историческія записи; есть однако большая візроятность усвоять свёдёніямъ точность приблизительную. По этимъ свъдъніямъ, всъхъ нашего разряда монастырей было въ Россіи въ періодъ домонгольскій до 70-ти. Не менте 30 изъ нихъ построены князьями какъ монастыри ктиторскіе, 10 построены самими монахами, а способъ строенія остальныхъ 30 остается неизвъстнымъ; если эти неизвъстные монастыри мы раздълимъ на двъ половины и одну отнесемъ къ одному классу, другую къ другому, то и получимъ то пропорціональное отношеніе последнихъ, которое указали выше и именнодо 45 монастырей, явившихся въ видъ ктиторскихъ княжескихъ, и до 25 монастырей, построенныхъ самими монахами. По мъстностямъ монастыри распредвляются такъ: 18 въ Новгородв съ его областью, 17 въ Кіевв, 7 или 8 во Владимирв съ Суздалемъ, по 5 въ Смоленскъ и Галичв, 4 въ Черниговв, по 3 въ Полоцкв и Ростовв, 2 въ Переяславле, по 1 въ Владимирв Волынскомъ, Туровв и Тмутаракани. При этомъ монастыри, о которыхъ положительно извъстно, какъ о ктиторскихъ княжеско-боярскихъ, распредъляются по тъмъ же мъстностямъ: 10 въ Кіевъ, 6 во Владимиръ, 5 въ Новгородъ, по 3 въ Черниговъ и Полоцкъ, по 2 въ Смоленскъ и въ Переяславлъ, по 1 въ Галичъ, Туровъ и Ростовъ. Монастыри, о которыхъ положительно извъстно, какъ о построенныхъ самими монахами, распредъляются: по 3 въ Кіевъ и Новгородъ, 2 въ Полоцкъ, по 1 въ Черниговъ в Галичъ.

Мы не можемъ представить обстоятельной исторіи постепеннаго возникновенія у насъ въ періодъ домонгольскій настоящихъ монастырей, потому что вовсе не имѣемъ для этого нужныхъ данныхъ. Впрочемъ, эта исторія, если бы мы ее и знали, не была бы исторіей постепеннаго возникновенія самаго монашества: въ каждой мѣстности, прежде появленія въ ней монастырей настоящихъ, могло быть и даже процвѣтать монашество въ монастыряхъ ненастоящихъ, несобственныхъ, а появленіе въ частности гдѣ бы то ни было монастырей кти-

торскихъ всегда означаетъ именно предшествующее существованіе въ мъстности монаховъ (ибо эти монастыри строились только для монаховъ уже готовыхъ). Послъ перваго настоящаго монастыря, построеннаго Ярославомъ въ Кіевъ, въ правленіе его сыновей явились таковые монастыри, по всей въроятности, какъ княжескіе ктиторскіе, слёдовательнодавая знать о предшествующемъ существовании монашества, въ ближайшей къ Кіеву южной Руси, — въ городахъ Переяславле, Чернигове и Владимиръ Волынскомъ; засимъ, подъ 1096 г. не совсъмъ ожиданнымъ образомъ упоминается настоящій монастырь въ инородческомъ и украйномъ Муромъ, въ которомъ, какъ должно думать, благодаря кому-то неизвъстному, монашество прямо началось съ монастыря настоящаго; въ 1117 г. заложенъ первый настоящій монастырь въ Новгород'я; во второй четверти XII в. построены два первые настоящіе монастыря въ Полоций; въ 1152 г. построенъ первый настоящій монастырь во Владимир'в Кляземскомъ. Относительно другихъ мъстностей мы знаемъ только позднёйшія первыя упоминанія о монастыряхъ, неизвёстно когда впервые явившихся, именно-въ 1138 г. упоминается впервые настоящій монастырь въ Смоленскі, во второй половині XII віка въ Туровь, въ 1189 г. въ Галичь, въ 1212 году въ Ростовь.

Отличія нашихъ настоящихъ монастырей періода домонгольскаго отъ монастырей греческихъ и отъ нашихъ послъдующихъ и вообще зарактеристическія ихъ черты суть:

- 1. Въ Греціи ктиторскіе или вотчинные монастыри были строены царями, боярами и вообще всёми желающими безъ всякаго ограниченія. У насъ, напротивъ, они строены были почти исключительно князьями: этого рода монастыри, построенные не князьями, находимъ только въ Новгородѣ, въ другихъ же мѣстахъ вовсе ихъ не видимъ. Какъ объяснять себѣ такое ограниченіе права ктиторства одними князьями, положительно сказать что-нибудь не рѣшаемся. Можетъ быть, у насъ смотрѣли на это право, какъ на важную привилегію, которую обычай усвоилъ исключительно князьямъ и на которую посягать позволяли себѣ только въ вольномъ Новгородѣ.
- 2. Монастыри, построенные самими монахами, по способу своего построенія разділяются на два частнійшіе класса: было или такъ, что человікь богатый въ міру постригался въ монахи и строиль монастырь на готовыя деньги, принесенныя изъ міра, или такъ, что полагаль основаніе монастырю отшельникь «безъ злата и сребра» и затімь постепенно онъ созидался «слезами, пощеньемь, молитвою, байньемь» 1),—трудами монаховь и по вірів ихъ доброхотными подая-

<sup>1)</sup> Л'втопись о Печерскомъ монастыр'в подъ 1051 годомъ.



ніями и приношеніями усердствующих в мірянъ. Посл'єдним способом построень у нась въ періодъ домонгольскій только одинъ Кіевскій Печерскій монастырь, всё же другіе монастыри были построены первымъ способомъ.

3. Всѣ наши монастыри періода домонгольскаго, не только ктиторскіе, но и собственно монашескіе были построены въ городахъ или по близости ихъ, и не было ни одного построено въ пустынъ, въ лъсу и вообще въ удаленіи отъ жилья человіческого. Ктиторскіе монастыри, какъ кажется, большею частію или по крайней мірь не на меньшую половину были строены въ самыхъ городахъ; монастыри собственно монашескіе, т. е. построенные самими монахами, если не всегда, то превмущественно были строены внъ городовъ, однако не въ удаленів отъ нихъ, а на ихъ вспольяхъ и подгородьяхъ (единственное нъкоторое исключение въ семъ случав представляетъ Новгородский Хутынскій монастырь преп. Варлаама, который построень быль въ пустынь, находившейся въ 10 верстахъ отъ Новгорода). Что касается до самыхъ городовъ, то монастыри ктиторскіе, само собою разумівется, должны были явиться только въ городахъ стольно-княжескихъ; но подобнымъ образомъ и монастыри собственно монашескіе, за весьма немногими исключеніями, явились только въ главныхъ городахъ областей.

Въ числъ 70-ти монастырей періода домонгольского 12-ть было женскихъ. Статистика этихъ монастырей представляеть то замъчательное, что мы ихъ находимъ не по всей Россіи, а только въ нікоторыхъ весьма немногихъ мъстахъ, именно-они были: 4 въ Кіевъ, 6 въ Новгороде и по 1 въ Полоцие и Владимире Клаземскомъ. Нельзя, конечно, думать, чтобы только въ этихъ местахъ женщины имели желаніе монашествовать; следовательно, необходимо думать, что въ другихъ мъстахъ онъ монашествовали въ монастыряхъ несобственныхъ,-въ слободкахъ при приходскихъ церквахъ. Что касается до появленія на свътъ 12-ти помянутыхъ монастырей, то о 3-хъ Кіевскихъ, 2-хъ Новгородскихъ и Владимирскомъ положительно извъстно, что они были монастырями ктиторскими; монастырь Полоцкій построенъ княжною, которая сама приняла монашество; образъ появленія на свёть остальныхъ монастырей остается неизвъстнымъ, но принимая во вниманіе женскую немощность, конечно, нельзя думать, чтобы хотя одинъ изъ к нихъ явился на подобіе Кіевскаго Печерскаго монастыря, т. е. должно думать, что всё они были построены на тё или другія предварительно · готовыя деньги.

Исторія строенія ктиторскихъ княжескихъ (и въ Новгородѣ боярскихъ) монастырей весьма кратка и совершенно однообразна. Желалъ

Digitized by Google

Sure of

князь имёть свой ктиторскій, вотчинный или родовой, монастырь: онъ приказываль строить его, населяль монахами,--и монастырь начиналь свое существованіе. Весьма не длинна исторія строенія и большей части монастырей, построенныхъ самими монахами, которые, какъ мы сказали, всв. за исключеніемъ одного Кіевскаго Печерскаго, были построены на готовыя деньги, принесенныя изъ міру. Богатый въ міру человъкъ постригался въ монахи и желалъ построить настоящій монастырь въ мъстности, гдъ таковыхъ не было, или свой новый и для него самого собственный монастырь рядомъ съ существовавшими: онъ приказываль строить, собираль монаховь, желавшихь сомонашествовать съ нимъ,-и монастырь, такъ же какъ и выше, начиналъ свое существованіе. Но такъ какъ большая половина строителей этихъ последнихъ монастырей причислены церковію къ лику святыхъ, въ качествъ подвижниковъ, такъ какъ всъ они во уважение къ сему строенію суть лица до ніжоторой степени историческія и такъ какъ число построенныхъ ими монастырей за періодъ домонгольскій весьма не велико, то о монастыряхъ этихъ мы скажемъ о каждомъ въ отдёльности. Мы начнемъ съ того единственнаго въ періодъ домонгольскій мо-46 стыря, который построень быль не людьми, принесшими изъ міра готовыя деньги, а отшельниками, удалившимися изъ него ни съ чёмъ, и потомъ стяжавшими злато и сребро на строеніе «слезами и пощеніемъ», т. е. съ Кіевскаго Печерскаго, который есть старшій изъ всъхъ и по времени. О прочихъ монастыряхъ скажемъ по мъстностямъ, именно-Кіевскихъ, Черниговской области, Тмутараканскомъ, Новгородскихъ, Полопкихъ и Галичскомъ.

Основателемъ Печерскаго монастыря былъ преп. Антоній, а его настоящимъ здателемъ и устроителемъ преп. Өеодосій <sup>1</sup>). Преп. Антоній былъ родомъ изъ города Любча или Любеча, находившагося въ Черниговской области, а въ настоящее время находящагося въ Черниговской губерніи, на Московской или лъвой сторонъ Днъпра, верстахъ во 120 вверхъ или на съверъ отъ Кіева <sup>2</sup>). Неизвъстно, изъ какого сословія

<sup>1)</sup> Источникъ свъдъній о преп. Антоніи—лѣтопись подъ 1051 г. и отчасти подъ 1074 г. (о не дошедшемъ до насъ его житіи см. ниже); источникъ свъдъній о преп. Осодосіи и о созданіи обоими монастыря—таже лѣтопись подъ указанными годами и Несторово житіе Осодосія.

э) Любечъ (Любець) принадлежитъ къчислу доисторическихъ городовъ Руси, существовавшихъ уже передъ прибытіемъ Варяговъ,—лётоп. подъ 882 г.; при Олегѣ онъ былъ въчислѣ главныхъ городовъ, въкоторыхъ сидѣли его «велиции князи»,—ibid. подъ 907 г.; въ послѣдующее вреия онъ не игралъ никакой поли-

происходиль преп. Антоній—изь боярскаго или просто горожанскаго, т. е. мѣщанско-крестьянскаго, но представляется болѣе вѣроятнымъ думать послѣднее '). Будучи мірскимъ человѣкомъ (и неизвѣстно какъ называвшись въ міру) <sup>2</sup>), онъ возъимѣлъ желаніе отправиться въ Грецію для поклоненія тамошнимъ святымъ мѣстамъ <sup>3</sup>). Пришедъ на Аеонъ, видѣвъ и обходивъ тамошніе монастыри, онъ возлюбилъ монашество и самъ рѣшился постричься. Умоленный имъ игуменъ одного неизвѣстнаго монастыря возложилъ на него монашескій образъ, нарекши ему имя Антонія, весьма возможно—съ выраженіемъ чрезъ сіе нарочитаго желанія, чтобы онъ сталъ для Руси тѣмъ же, чѣмъ былъ Антоній Великій для Египта, научилъ его монашеской жизни и отпустилъ на Русь съ благословеніемъ Аеонской горы '). Возвратившись на Русь,

тической роли, оставаясь постоянно пригородный (не княжеский) городойъ въ Черниговской удъль и интеръ извъстность только тъмъ, что близъ него была «вся жизнь» Черниговскихъ князей, т. е. ихъ села съ сельско-хозяйственными заведеніями,—Ипатек. лът. подъ 1148 и 1149 гг., 2 изд. стрр. 251 и 254 ясд. Въ исторической отношеніи Любечъ извъстенъ—во-первыхъ, сраженіемъ Ярослава съ Святополкойъ въ 1016 г.,—во-вторыхъ—большийъ съъздомъ князей «на устроенье (взанинаго) мира» въ 1097 г. — Въ настоящее время онъ — заштатный городъ или мъстечко.

<sup>1)</sup> Преп. Антоній не принималь сяна священства, оставаясь простымь монахомъ, и можно думать, что онь быль человъкь неграмотный; а это болье, хотя вовсе и неръшительно, говорить за его происхожденіе изъ мъщано-крестьянства, чёмъ боярства.

<sup>3)</sup> Въ детописи по спискамъ Лаврентьевскому и Ипатскому и наибольшей части другихъ говорится: «бё нёкій человёкъ именемъ мірскимъ отъ града Любча», безъ обозначенія мірскаго имени Антонія; но въ нёкоторыхъ немногихъ спискахъ (такъ называемый Переяславскій детописецъ,—во Временникѣ Общ. Ист. и Древн. вн. 9 стр. 45 нач. и одна Сунодальная дётопись,—у Погодина въ изд. Супрасльской дётописи стр. 164) выставлено это имя и естъ Антипа. Гораздо вёроятнёе думать не такъ, что въ большинствѣ списковъ пропускъ имени, а такъ, что оно было неизвѣстно лётописцу и что въ позднѣйшихъ немногихъ спискахъ оно выставлено самими переписчиками и редакторами послѣднихъ, водившимися тѣмъ соображеніемъ, что монашескія имена давались начинавшіяся съ одной букры съ мірскими (чего въ древнее время внрочемъ вовсе не было) и подобравшими мірское имя намболье подходящее къ монашескому (Ант—ипа, Ант—оній).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «Възложи сему (мірскому человѣку, неизвѣстному по имени, послѣ Антонію) Богъ въ сердце въ страну ити»; «въ страну» туть значить въ иную страну, за границу.

<sup>4)</sup> Съ сорововых в годовъ прошлаго столетія стало у насъ извёстным в вовсе неизвестное дотоле преданіе Асонскаго монастыря Есфигмена (на восточной стороне полу-

Антоній не пошоль въ свой Любечь, но рѣшился остановиться въ Кіевѣ. Причина не совсѣмь ясна, но по всей вѣроятности онъ не надѣялся найдти соревнителей себѣ въ подвигѣ настоящаго отшельническаго подвижничества въ своемъ родномъ городѣ и единственно надѣялся найдти ихъ въ Кіевѣ, наиболѣе успѣвшемъ въ христіанствѣ и уже имѣвшемъ монаховъ. Это было въ концѣ правленія Ярослава, «не

острова, втораго отъ суши или отъ Солуни после Хилендаря), что Антоній быль пострыженъ въ монахи именно въ немъ и что подвизался нъкоторое время близъ него, въ пещеръ, находящейся на высокомъ морскомъ берегу (на высокой горъ надъ моремъ). Преданіе это, не упоминаемое обстоятельнійшимь Варскимъ, слідовательно-въ его время не существовавшее, не нашло у насъ въры между учеными людьми, за исключениемъ легковърнаго А. Н. Муравьева, но людьми не особенно учеными оно было принято. Прикровенно и не слишкомъ прикровенно противъ преданія было писано, см. Путеводитель по св. гор'в Асонской, изд. 3, Спб. 1863, стр. 154 прим., Зам'втки поклонника святой Горы, Кіевъ 1864, стр. 293 вед, Акты Русскаго на святомъ Асонъ монастыря, Кіевъ 1873, стрр. 5 и 6. Но если на Абонт дъло извъстно встиъ и каждому безъ всякой прикровенности, то отъ чего не знать нагой истины и намъ въ Россіи? Итакъ, преданіе это просто напросто выдушано Есфигменцами для той цели, чтобы поставить свой монастырь подъ патронатъ Россін, чтобы привлечь въ него нашу изв'єстную щедродательность, а во всякомъ случать, чтобы испросить право производить въ Россіи сборы (въ первомъ монастырь не успаль, а въ посладнемъ дайствительно весьма успаль). Сочинивъ преданіе, Есфигиенцы написали житіе Антонія съ изложеніемъ доказательствь, что онъ постриженъ у нихъ; но съ житіемъ случилась та біда, что оно приводило Антонія на Асонъ въ 973 г., т. с. еще до крещенія Россіи. Когда указана была творцамъ его подобная нелепость, они написали вторую его редакцію, потомъ третью. Третья редакція, существовавшая уже въ 1863 г., все еще приводить Антонія на Афонъ въ 1012-13 г. (согласно съ печатнымъ Патерикомъ, см. неже), а поэтому весьма возможно, что въ настоящее время (узнавъ про несостоятельность н печатнаго Патерика) прибавили ихъ еще двё-три (когда им были на Асоне въ 1873 г., собственный авторъ житія въ первой и въ последующихъ редакціяхъ быль еще живь). Если будеть доказано, что на Асонт во вторую половину правленія Ярослава существоваль Русскій монастырь (въ вид'я настоящаго монастыря или въ видъ хотя бы кельи въ Асонскомъ смыслъ), что весьма возможно, то самос вероятное будеть предполагать, что Антоній постригся именно въ Руссковъ монастырв. Во всяковъ случав для будущихъ сочинителей новыхъ преданій и для будущих охотниковъ имъ вёрить замётимь: приходиль на Асонъ смиренный русскій повлоненкъ, въ одномъ изъ монастырей постригся въ монахи съ темъ, чтобы потомъ (послё наученія монашеству) воротиться домой, что и сдёлаль, —съ вакой стате могло остаться и сохраниться о немъ какое-нибудь преданіе въ мёстё его постриженія?

по мнозъхъ днехъ» послъ поставленія въ митрополиты Иларіона, которое имъло мъсто въ 1051 г. Обходивъ находившиеся въ Кіевъ монастыри, Антоній «не возлюбиль (ни въ одномъ изъ шихъ остаться), Богу тако не хотящу, и принялъ намерение подвиваться особо, чтобы собрать свой новый и съ новыми правилами и порядками жизни монастырь; съ целію найдти себе место по мысли онь обощоль дебри и горы вокругъ Кіева и наконецъ ръшился поселиться въ 3 верстахъ отъ него внизъ по теченію Днівпра на высокомъ берегу этого послівдняго, въ смежьи съ землей или на землв подгороднаго великокняжескаго села Берестова 1), въ небольшой пещеркв, которую оставиль послъ себя именно Иларіонъ, поставленный въ митрополиты изъ священниковъ села Берестова. Бывъ священникомъ, Иларіонъ, — человъкъ строго-аскетической жизни, хотыль до некоторой степени подражать монахамъ «пещерникамъ» (см. ниже), выкопалъ на берегу Днъпра, гдъ рось тогда густой и большой лъсъ, небольшую двухсаженную пещерку, и въ нее приходилъ изъ села пъть часы и молиться Богу втайнь: въ этой-то небольшой пещеркь, оставшейся посль Иларіона, когда онъ поставленъ быль въ митрополиты, такъ-праздною, и ръшился поселиться Антоній, желавшій подвизаться именно подвигомь пещерничества <sup>2</sup>). «И поча жити ту (въ пещеркв), моля Бога, ядый

<sup>1)</sup> Гдѣ именно находилось (давно, вѣроятно—съ нашествія Монголовъ, несуществующее) село Берестово въ теперешней Печерской части Кіева (ибо явившаяся около Печерскаго монастыря слободка теперь составляеть уже часть Кіева), остается неизвѣстнымъ. Такъ какъ Иларіонъ въ своей пещерѣ желаль удаляться изъ села и отъ людей, то очевидно, что оно находилось не рядомъ съ Печерскимъ монастыремъ (который на мѣстѣ и близъ мѣста первой), а въ томъ или другомъ отъ него отдаленіи, слѣдовательно—не менѣе приблизительно версты (по направленію отъ Диѣпра, гдѣ была пещерка и гдѣ потомъ сталъ монастырь, внутрь или къ западу).

<sup>2)</sup> Симонъ въ Патерикъ пвшетъ Поликарпу: «Идаріона же митрополита и самъ челъ еси въ житіи святаго Антонія, яко отъ того постриженъ бысть и тако священства (епископства, поставленія въ митрополиты) сподобленъ бысть». Но недошедшее до насъ и загадочное житіе Антонія, о которомъ скажемъ ниже, говорило неправду. Лътописецъ ясно даетъ знать, что Антоній воротился съ Аеона, когда Иларіонъ уже былъ поставленъ въ митрополиты. Затьмъ, если бы и могло быть такъ, что когда Антоній воротился, Иларіонъ еще не былъ поставленъ, а только избранъ, то во всякомъ случав не было бы ни мальйшаго основанія и никакой возможности усвоять постриженія ему: во-первыхъ, Антоній воротился съ Аеона совершенно безвъстнымъ монахомъ,—съ какой же бы стати постриженіе Иларіона было поручено ему? Во-вторыхъ, Антоній, не имъя сана священства, постригалъ приходившихъ къ нему учениковъ не самъ, а руками презвитера Никона (Несторъ

хавов сухъ, и тоже (и то только) черезъ день и воды въ мёру вкушая, копая печеру, и не да себъ упокоя день и нощь, въ трудъхъ пребывая, въ бдёньи и въ молитвахъ». Вскоре узнали про Антоніа добрые люди и начали приходить къ нему, принося потребное и прося благословенія. Ко времени смерти Ярослава (1054) онъ уже прославился какъ подвижникъ, такъ что преемникъ Ярославовъ Изяславъ приходиль къ нему съ дружиной 1) (в роятно, тотчасъ посл в вступленія на престоль) просить у него благословенія и молитвы. Къ Антонію пачала собираться братія для совокупнаго съ нимъ подвизанія и жительства въ пещеръ; всъхъ приходившихъ онъ принималь и постригалъ 2) и по томъ или другомъ непродолжительномъ времени составилось въ пещеръ братство изъ 12 человъкъ 3). Въ числъ этихъ первопришедшихъ къ Антонію были: Никонъ презвитеръ, т. е. пришедшій къ нему именно уже презвитеромъ, если вмёстё и не монахомъ, бывшій по своему сану, ніть сомнінія, духовникомь братства, слідовательно лицомъ важнейшимъ после самого Антонія, и можеть быть поэтому называемый великимъ («великій Никонъ» — у Нестора въ житін Өеодосія), —впоследствін второй преемникь Өеодосія на игуменстве въ монастыръ 4), преп. Өеодосій, Варлаамъ, сынъ знатнаго Кіевскаго боярина Іоанна, — первый игуменъ монастыря, главный каженикъ или евнухъ вел. кн. Изяслава Ефремъ, после епископъ Переяславскій <sup>5</sup>).

въ житін беодосія): но это постриженіе учениковъ, какъ ясно даеть знать лѣтописецъ, началось только уже въ правленіе Изяслава. — Поселившись въ пещерѣ Иларіоновой, Антоній, какъ должно думать, сдѣлался чрезъ это извѣстнымъ ему. нбо, конечно, онъ не забылъ своей пещерки и послѣ поставленія; сдѣлавшись извѣстнымъ, онъ долженъ былъ пріобрѣсти все уваженіе и все покровительство Иларіона, ибо послѣдній по духу и на дѣлѣ самъ былъ такой же подвижникъ. Но обо всемъ этомъ мы не можемъ говорить ничего положительнаго, потому что ничего не говорять объ этомъ источники.

<sup>1) «</sup>Приде съ дружиною своею». Дружина значить собственно дружину; но она можеть значить и жену—подружие; такъ какъ не дается основания понимать слова въ последнемъ значени, то мы и понимаемъ его въ первомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Не самъ, какъ сказали мы выше, а руками презвитера Никона.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По Нестору въ житін Өеодосія—изъ 15-ти.

<sup>4)</sup> Если Никонъ, постригавшій приходившихъ къ Антонію, былъ не самымъ первымъ изъ пришедшихъ, то о пришедшихъ до него должно думать, что они посылаемы были Антоніемъ для постриженія въ другіе монастыри.

<sup>-5)</sup> О первыхъ припедшихъ къ Антонію въ пещеру — Несторъ въ житіи <del>О</del>ео-досія. Варлаамъ, по мірскому имени неизв'єстный, какъ кажется, быль сынъ того

Преп. Өеодосій (мірское имя котораго такъ же какъ и Антонія неизвъстно) 1) родился въ Кіевскомъ Василевъ, ныньшнемъ Васильковъ, оть одного служилаго великокняжескаго человъка, не особенно, кажется, знатнаго, но до нъкоторой степени родовитаго 2); дътство и юность до постриженія въ монашество провель въ Черниговскомъ Курскъ, куда отецъ его (вскоръ посль его рожденія) быль переведенъ на службу. Въ Курскъ во времена дътства Өеодосіева уже появилось ученіе грамоть, т. е. уже открыты были многія или по крайней мъръ весьма немногія частныя училища грамотности,—и онь, надъленный особенною остротою ума и особенною жаждою знанія, заставиль сво-ихъ родителей, чтобы отдали его въ ученіе, при чемъ свою охоту оправдаль весьма быстрыми успъхами въ изученіи грамоты или искус-

боярина Ивана Творимирича, о которомъ лѣтопись говоритъ подъ 1043 г. Онъ рѣшился пойдти въ монахи, бывъ человѣкомъ женатымъ (и постригшись, какъ кажется, безъ согласія жены, оставшейся какъ будто бы въ міру). Отецъ пытался было возвратить его въ міръ, но напрасно. Въ чемъ состояла не упоминаемая болѣе должность кажениковъ или евнуховъ, людей оскопленныхъ, скопцовъ, каковъ былъ Ефремъ, ясно не видно, но вѣроятно (подобно евнухамъ византійскимъ и до нѣкоторой степени нынѣшнимъ турецкимъ) они вѣдали всю женскую половину дома (которая въ древности состояла изъ огромнаго множества рабынь, составлявшихъ отчасти домовую прислугу, отчасти продажный товаръ).

<sup>1)</sup> Несторъ утверждаеть, что Феодосій и въ мірѣ носиль имя Феодосія; по его словамъ, когда дѣтищемъ принесенъ былъ Феодосій къ презвитеру для нареченія имени, то послѣдній «сердечныма очима прозрѣвъ еже о немъ, яко хощеть измладу Богу датися. Феодосіемъ того нарицаеть» (Θεοδόσιος отъ Θεός — Богъ и δίδωμι—даю). Но можно думать, что, увлекшись желаніемъ сказать сейчасъ приведенное, онъ забылъ про то обстоятельство, что при монашескомъ постриженіи перемѣнялось имя (хотя въ то время, можетъ быть, бывало и такъ, что оставлялось мірское имя).

<sup>2)</sup> Что отепъ феодосія быль чиновникь, видно изъ того, что онъ переселился изъ Василева въ Курскъ, «князю тако повелѣвшю». Немногочисленные въ древнее время чиновники городскіе были посадники или житійнымъ слогомъ «властелины градовъ» и при нихъ тіуны двоякаго рода—княжескіе, дѣйствительные чиновники, и ихъ собственные — просто ихъ холопы. Такъ какъ отецъ феодосія не былъ посадникомъ или властелиномъ града, что ясно дветъ знать Несторъ («ни отъ властелинъ градъ пастуха и учителя инокиимъ»), то остается думать, что онъ былъ тіуномъ княжимъ (весьма не изъ большихъ между ними, ибо служилъ въ незначительныхъ городахъ, каковы Василевъ и Курскъ). О нѣкоторой родовитости отца феодосіева даетъ знать его мать, когда, укоряя его за работу на селѣ съ рабами и потомъ за просфорничество, говорить: «укоризну себѣ и роду своему твориши..., хулу наносиши на родъ свой».

ства чтенія '). Во время ученія Өеодосій узналь и наслушался (и можетъ быть-отчасти самъ начитался) о великихъ подвижникахъ христіанскаго монашества, и будучи человъкомъ исключительнымъ по натуръ, въ точномъ и совершенномъ смыслъ слова — высоко-избраннымъ сосудомъ Божінмъ, принялъ въ своемъ детскомъ сердце твердое намърение стать ихъ подражателемъ. Онъ началъ съ того, что отказался отъ участія въ играхъ сверстниковъ и что вмёсто одеждъ свётлыхъ, въ какихъ ему надлежало ходить по общественному положенію его родителей, къ огорченію и вопрски вол'в этихъ посл'яднихъ, старался одъваться въ заплатанныя рубища, чтобы казаться однимъ соть убогихъ з). Когда исполнилось Өеодосію 13-ть лёть, умерь его отепь. Оставшись послё него вмёстё съ матерью домохозянномъ, Осодосій приступиль къ домохозяйствованію такь, чтобы начать первое ученіе подвижничеству: присоединившись къ своимъ рабамъ, какъ одинъ изъ нихъ, онъ началъ наравив съ ними и «со всякимъ смиреніемъ» работать на сель или на фермъ, которая осталась посль отца. Но виъсть съ этимъ первымъ явнымъ приступомъ къ подвижничеству началась для Өеодосія и школа смиренія, учительницею въ которой явилась его мать, --женщина обладавшая, при мужской физической кръпости и дебелости, и мужскимъ характеромъ и въ тоже время весьма горячимъ и крутымъ нравомъ 3): видя необычное поведеніе сына, она сначала увъщаніями пыталась заставить его вести себя, какъ всъ, и какъ прилично было ему въ его положенів; когда же увъщанія остались безъ

<sup>1)</sup> О кругѣ ученія Өеодосіева у единаго отъ учитель Несторъ выражается: 
«нзвыче вся граматикія»; но несомнѣнно, что подъ этими граматикіями должно разумѣть одну грамоту и болѣе ничего: учители граматикій, — настоящихъ наукъ, что вѣроятно разумѣетъ подъ ними Несторъ, какъ можно думать, еще оставались до нѣкоторой степени въ Россіи во время дѣтства Өеодосіева, но оставались единственно въ Кіевѣ и никакъ ни во время его дѣтства ни ранѣе не могли попасть въ такой городокъ, какъ Курскъ.

<sup>\*)</sup> Несторъ представляетъ дѣдо такъ, что Феодосій началъ подвизаться до нѣкоторой степени еще до поступленія въ ученье. Если бы Феодосій видѣлъ живые примѣры подвижниковъ, то это было бы не невѣроятно, нбо извѣстны несомнительные случаи чрезвычайно ранняго увлеченія живымъ примѣромъ. Но такъ какъ Феодосій не видѣлъ живыхъ примѣровъ и могъ воодушевиться своимъ желаніемъ стать подвижникомъ только отъ слышанія, то вѣроятнѣе представлять дѣдо такъ, какъ мы его представляемъ.

<sup>2)</sup> Несторъ говоритъ о матери Осодосія: «бѣ тѣдомъ крѣпка и сильна, якоже и мужь (мужчина): аще бо кто и не видѣвь ся ти слышаше ю бесѣдующу, то начьняше мьнѣти мужа ю суща».

дъйствія, она обратилась къ побоямъ, которые, какъ ясно даеть знать Несторъ, должны быть представляемы весьма жестокими. Обращаясь съ людьми, отъ которыхъ можно было слышать душеспасительное, юный Өеодосій наслушался о святых Берусалимских містахь, «идіже Господь нашъ Інсусь Христось плотію походи»; въ его сердив загорвлось пламенное желаніе посётить ихъ, и онъ началь усердно молить Бога, чтобы исполнилось его желаніе. Скоро пришли въ Курскъ Іерусалимскіе странники 1), т. е. Іерусалимскіе Греки или Арабы, которые приходили въ Россію за милостыней и которые взялись допровадить мальчика до святыхъ мъсть. Не совствить понятно, какъ странники ръшились взять съ собой 13 или 14-лътняго человъка, но если справедливъ разсказъ, то нужно думать, что они были не изъ лучшихъ и что заботились не столько о томъ, какъ устроять спутника, сколько о томъ, что на дорогу они пріобретають себе прислужника 2). Какъ бы ни было, мать нагнала бъглеца, аростно избила и разругавъ странниковъ, связаннаго возвратила его домой. По возвращения она снова повторила тоже и такое же битье, посадила сына на привязь въ особой комнать, а черезъ два дня освободивь оть ней заковала ноги его въ желъза, въ которыхъ онъ и ходилъ немалое время 3), пока не далъ слова болве не бъгать, - не совствить въроятныя съ перваго взгляда жестокость и ея формы должны быть объясняемы нравомъ матери Өеодосія, при которомъ возможны и случаются подобные случаи даже и въ настоящее время, а затъмъ вообще тогдашнимъ временемъ. Оставивъ мысль о путешествіи къ святымъ Іерусалимскимъ містамъ, Осодосій усердно началь ходить въ церковь за службы и увидевъ, что часто не бываеть литургіи за невозможностію доставать просфоры, самъ рівшился стать для города просфорникомъ: онъ началъ печь просфоры и продавать ихъ, а прибыль, какая приходила, раздавать нищимъ. Что значить и какъ могла случиться невозможность доставать просфоры, мы уже объясняли выше; нёть сомнёнія, что съ своимь занятіемь просфоропекаря Өеодосій старался, сколько могь, утанваться отъ матери и отъ всёхъ, кто могь сказать ей, и что онъ устроиль это дело



<sup>1)</sup> У Нестора: «и се приндоша страньници въ градъ тъ»; странники значитътутъ не странниковъ въ теперешнемъ смыслѣ, а иностранцевъ, людей Греческой земли; можно разумѣть подъ ними греческихъ торговцевъ-коробейниковъ, но всего въроятиъе—сборщиковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Могли быть странники и такіе пройдохи, что просто предполагали продать воношу, выдавъ его за своего раба.

<sup>3) «</sup>Такоже сътвори дни многи ходя».

съ помощью какихъ либо сочувствовавшихь ему людей; но дъло было узнано и мать, и сама находа занятіе зазорнымъ и побуждаемая общими насывшками, обратилась къ увъщаніямъ, угрозамъ и побоямъ. Утипая гибвъ матери своими мудрыми бесбдами къ ней и снова видя его поднимающимся и переходящимъ въ тъ же угрозы и побои. прекращая свое занятіе и снова возвращаясь къ нему, Осодосій провель такъ болве двухъ лётъ 1). Наконецъ, онъ тайно ушолъ изъ дому и нвъ Курска и поселился въ одномъ сосъднемъ городъ у священника, съ темъ, какъ должно думать, намерениемъ, чтобы быть ему за двячка при совершении перковныхъ службъ и такимъ образомъ удовлетворить своему желанію постоянно или по крайней мерв какъ можно чаще упражняться въ церковной общественной молитвъ; при этомъ, какъ прямо говорить Несторь, онъ продолжаль заниматься просфоропеченіемъ. Въ дом'в священника Өеодосій прожиль «многи дни», т. е. довольно продолжительное время; но потомъ мать нашла его и возвратила домой изъ этого втораго побъга съ тъми же бранью и побоями, какъ и изъ перваго. Какъ сынъ бывшаго чиновника (тіуна) посадьничьяго Өеодосій не могь быть неизвістень посаднику Курска, --быль ли имъ все тоть же человъкъ, при которомъ служилъ его отецъ, или уже другой; посадникъ имълъ у себя домовую церковь, при которой должны были находиться домовые или такъ называемые крестовые священники и дьяки; Осодосій, будучи усерднійшимъ любителемъ и вивств знатокомъ церковныхъ службъ, будучи юношей «смиреннымъ и покоривымъ», представлялъ собою человека, который обещалъ быть примърнымъ крестовымъ дъякомъ: такимъ образомъ случилось, что но возвращении изъ вторичнаго бъгства Осодосій быль взять посадникомь

<sup>1)</sup> Въ древнъйшемъ извъстномъ спискъ житія Феодосіева, относящемся къ XII въку, говорится, что онъ провелъ въ занятіи просфорничествомъ болье 12-ти льть: «сице же пребысть двънадесяте льть или боль творя»; въ позднъйшихъ спискахъ вмъсто 12 льть читается 2 льта (преосе. Макарія т. 2, изд. 2 стр. 49, прим. 83). Мы ръшительно находимъ, что правильнъйшимъ чтеніемъ должно быть признаваемо чтеніе позднъйшихъ списковъ, а не древнъйшаго: во-первыхъ, совершенно невозможно допустить, чтобы мать Феодосіева терпъла его просфоропекарство примать 12 льтъ; во-вторыхъ, самъ Несторъ далье говоритъ, что Феодосій примоль въ Кіевъ для постриженія въ монахи, будучи «отрокомъ»; но если бы онъ провель въ просфоропекарствъ 12 льтъ, то въ минуту прихода въ Кіевъ быль бы уже вовсе не отрокомъ. Если бы Феодосій провель въ просфоропекарствъ 12 льтъ, то въ минуту его ухода отъ матери въ Кіевъ ему было бы льтъ 28—30; а если бы это было такъ, то мать много разъ должна бы была пытаться женить его, чего однако въ житіи Нестора вовсе не говорится.

Курска къ его домовой церкви. Во время пребыванія въ дом'в посадника, въ качествъ его крестоваго дъяка, Осодосій, уже окончательно ръшившійся стать инокомъ и подвижникомъ, возложиль на себя желёзныя вериги. Мать, узнавшая объ этомъ и замётившая на тёлё сына кровь отъ тренія жельза, настоятельными увъщаніями, бранью и побоями хотьла заставить его возвратиться на цуть обыкновенной жизни-Тогда Өеодосій, воодушевляясь словами Писанія: «аще кто не оставить отца или матере и въ следъ Мене не идеть, то несть Мене достоинъ», принялъ намъреніе удалиться изъ дому и отъ матери въ третій и нослёдній разъ. Желая постричься въ монахи, онъ направился въ Кіевъ, о монастыряхъ котораго слышалъ и въ который и прибыль послё трехнедёльнаго пёшеходнаго странствованія въ слёдь за купеческимъ обозомъ. Обощедъ, по словамъ Нестора, всв монастыри и ни въ одномъ не бывъ принять по причинъ бъдности (объясненіе сего послв), онъ услышаль наконець о преп. Антоніи, полвизавшемся въ пещерв: къ нему онъ и устремился. Подвижникъ сначала не хотълъ принять его, указывая на то, что «мъсто скорбно и тъснъйше паче инъхъ мъсть», а онъ юнъ и не можеть «терпъти на мъстъ семъ скорби»; но потомъ онъ преклонился усердными мольбами н твердымъ желаніемъ пришедшаго и повельть Никону, презвитеру начинавшагося братства, остричи его и облечь въ монашескую одежду 1).

На какомъ году возраста Өеодосій постригся въ монахи, этого не говорять ни літописець, ни Несторъ; но второй непрямыми різчами и не совершенно опреділенными указаніями даеть знать, что—будучи 18—20-літнимъ юношей і). Въ какомъ году историческомъ, т. е. отъ Р. Х., иміло місто событіе, этого также не говорять ни літо-

<sup>\*)</sup> Осодосій останся 13-ти лівть послів отца и затівнь должно быть полатаємо оть 3-хь до 5-ти лівть на время оть смерти отца до втораго бізгства вы вшой городь къ презвитеру и приблизительно столько же на время оть втораго бізгства до третьяго или окончательнаго въ Кієвъ. Въ иннуту своего прибытія въ Кієвъ Оседосій быль, по Нестору, отровомъ— юношей: въ монастыряхъ Кієвскихъ не хотіли принять его, «видівьше отрока простость и ризани же худани облечена»; Антоній говорить ему: «ты же унь сый».



<sup>1)</sup> Мать беодосієва, напрасно искавь сына четыре года, наконець явилась въ Кієвъ и нашла его въ пещерѣ у Антонія. Но виѣсто того, чтобы убѣдить сына возвратиться въ пірь, сама была убѣждена ниъ принять монашество, что и сдѣлала, постригшись въ Кієвскоиъ Никольскоиъ монастырѣ (находившемся за городонъ въ одну сторону съ Печерскимъ и не особенно далеко отъ него,—нынѣ мужской Пустынно-Николаевскій, стоящій впрочемъ не совсѣмъ на древнемъ мѣстѣ, см. ниже роспись монастырей).

писецъ, ни Несторъ; но первый даетъ знать, что послъ смерти Яро-слава (1054) и въ началъ правленія Изяслава, а второй даетъ знать, что довольно задолго и именно болъе четырехъ лътъ до 1062 г. ¹); слъдовательно—приблизительнымъ образомъ въ году 1055—56 ²).

Вскор'в по приход'в Осодосія въ Антонію всей братіи въ пещер'в последняго собралось, какъ мы сказали выше, 12 человекъ. Составивmееся братство ископало «печеру велику и (устроило въ ней) церковь и кельи». Когда такимъ образомъ пещера приняла видъ настоящаго монастыря, преп. Антоній, желая подвизаться не въ общинъ, а уединенно съ немногими учениками, сказалъ устроившейся братіи: «се Богь вась, братья, совокупи и оть благословенія есте святыя горы, виже мене постриже игуменъ святые горы, а язъ вась постригаль; да буди благословение на васъ первое отъ Бога, а второе отъ святыя горы; живете же о собъ и поставлю вы игумена, а самъ хочу въ ону 3) гору ити единъ, якоже и прежде бяхъ обыклъ уединився жити». Поставивъ игуменомъ надъ братіей Варлаама, сына боярина Іоанна, Антопій съ неизвистнымь небольшемь числомь спутниковь, желавшихъ въ собственномъ смысле отшельничествовать, удалился на соседній надречный холмъ, отделенный отъ холма, на которомъ находилась пенцера, глубокимъ оврагомъ, и здёсь ископаль себё новую пещеру 4).

<sup>1)</sup> Мать Осодосія пришла въ Кієвь спустя 4 года послѣ его поселенія у Антонія; но когда она пришла, монастырь находился еще въ пещерѣ, а не поверхъ земли; вынесеніе же монастыря изъ пещеры, по Нестору, инѣло мѣсто въ 1062 г..

<sup>2)</sup> Принимая, что Осодосій пришоль нь Антонію 18—20-літнимь юношей въ 1055—56 г., мы получимь, что онь родился въ 1035—38 г..

<sup>\*) «</sup>Въ ону гору», — подразунъвается: что видите за оврагонъ етсюда.

<sup>4)</sup> Первую Антоніеву пещеру (наслідованную отъ Иларіона), въ которой зачался Печерскій монастырь, составляють нынішнія дальнія или беодосієвы пещеры монастыря; вторую пещеру—нынішнія ближнія или его собственнаго имени (Антонієвы) пещеры. Холиъ второй пещеры лежаль отъ холиа первой, отділяясь отъ чего оврагонь, ближе къ городу; въ настоящее время отъ ближнихъ до дальнихъ пещеръ по галлерей, переквнутой черезъ оврагь, 91 сажень. Что Антоній удалился во вторую пещеру не въ буквальновъ сиыслі одинь и что овъ и послі принималь къ себі желавшихъ отшельничествовать, это видно изъ разсказа літописца (подъ 1074 г.) о затворників и потовъ юродивовъ Исаакіз Торопчанинів. Дальнійшая личная исторія преп. Антонія, предоставившаго созидать монастырь другивъ, есть та, что овъ во второй пещеріз и скончался, ниівъ только то приключеніе, что на нікоторое время должевъ быль удаляться изъ нея отъ гийва вел. ки. Изяслава жъ его брату Святославу въ Черниговъ. Въ 1067 г. Изяславъ вийстії съ братьями зтра

Число братів продолжало умножаться и Варлаамъ, съ разрѣшенія ю благословенія Антонія, началь выселяться съ нею изъ пещеры. Сначала поставили надъ послѣднею малую церковцу во имя Успенія Божіей Матери, а потомъ рѣшили построить близь нея и настоящій монастырь: испросивъ у великаго князи Изяслава гору, въ которой находилась пещера (принадлежавшую къ землѣ села Берестова), построиль

Святославовъ и Всевододовъ взядъ въ пленъ Всеслава Полопкаго и посадилъ въ порубъ въ Кіевъ; въ савдующемъ 1068 г. Кіевляне высъкли изъ поруба Всеслава. н объявили свониъ великимъ княземъ, а Изяславъ долженъ быль бежать въ Ляхамъ; еще въ следующемъ 1069 г. Изяславъ возвратиль себе престоль, оставленный Всеславонъ, бъжавшинъ въ Полоциъ, съ помощію Болеслава Ляшскаго. Возвратившись на престоль (2 Мая 1069 г.), Изяславъ «нача гневатися на Антонья изъ Всеслава»; поэтому Святославъ Черниговскій тайно увезь Антонія изъ Кіева къ себъ въ Черниговъ (тайно, нътъ сомнънія, за тымъ, чтобы скрыть отъ Изяслава ивстопребывание Антония, который въ противновъ случав могъ потребоватьего выдачи), гдъ Антоній и жиль нъкоторое время, пока въроятно не примирился съ Изяславонъ съ помощью Святослава, полвизавшись въ ископанной имъ пешеръ. на подгородныхъ Болдиныхъ горахъ (лётоп. подъ 1074 г., см. въ спискъ монастырей монастырь Черниговскій Болдино-Успенскій). Что было причиной гитва Изяслава на Антонія, который не простирался на весь Печерскій монастырь, а ограничивался имъ лично, остается неизвестнымъ. Такъ какъ Всеславъ взять быль въ плень изменою, съ преступленіемь крестнаго целованія (летоп. подъ 1074 г.), то пожеть быть Антоній открыто укоряль за сіе Изяслава, а Изяславь въ свою очередь, можеть быть, этимъ укоранъ приписываль то, что Кіевляне его прогнали. Годъ смерти пред. Антонія не отмічень ни у літописца ни у Нестора (которые послѣ его переселенія во вторую пещеру оставляють говорить о немъ и первый изъ которыхъ сообщаетъ приведенный нами эпизодъ удаления въ Черинговъ только случайнымъ образомъ), и мы находимъ указаніе на него только въ Патерикѣ, но указаніе возбуждающее некоторыя сомненія. Въ Патерике разсказывается, что Царица (небесная или Божія Матерь), посылая изъ Константинополя водчихъ строить «велекую» каменную церковь Печерскаго монастыря, говорела нив, что «Антоній. точію благословивъ (заложеніе церкви) отходить свёта сего на вёчный, а Осодосій въ два літа по немъ идеть къ Господу» (разсказъ Семона о водчихъ). Церковь Печерскаго понастыря была заложена въ 1073 г., подразунивается (какъ заложеніе всякой каменной церкви) весной; слёдовательно Антоній умерь не ранбе льта или весны 1073 г.; но беодосій, который умерь по Палерику черезь два. года после Антонія, скончался 3-го мая 1074 г., не чрезъ два года, а чрезъ одинъ отъ заложенія церкви (літопись). Въ літописи читается, что Антоній, ископавъ вторую пещеру, въ ней сконча животъ свой, «не исходя изъ пещеры летъ 40 нигдаже» (никудаже). Эти «льть 40», надъ которыми иные ученые ломають головы, составляють или поздибйшую приписку въ лётописи, основанную на какоиъ-товелнкую церковь ') и многія келліи и огородили все столиьемъ,—такъ начался Печерскій монастырь, получившій свое пазваніе, какъ говорить літописець, оть того, что монахи первоначально жили въ печерів. По свидітельству Нестора, не иміжемему впрочемь характера совершенной опреділенности, переселеніе изъ пещеры на верхъ вемли—въ монастырь случилось въ 1062 г. 2). Только что построенъ быль монастырь, какъ вел. кн. Изяславъ взяль изъ него игумена Варлаама, чтобы поручить ему игуменство въ построенномъ имъ самимъ монастырів св. Димитрія. Братья пошли къ Антонію и просили поставить новаго игумена. Антоній отвічаль: «кто болій въ вась, якъ же Оеодосій, послушливый, кроткій, смиреный, да сь (сей) будеть вамъ игуменъ»,—и Оеодосій, уже прежде того посвященный во презвитеры или іеромонахи з), сталь игуменомъ.

недоразумвнік (у Нестора также говорится о неисходномъ пребываніи въ пещерв, но безъ обозначенія числа лётъ: «ископавъ пещеру, живяще, не излазя изъ нея», по изд. Водянск. въ Чтенн. л. 9 стр. 27), или позднёйщую поправку другой цифры. Въ объихъ пещерахъ Антоній жилъ около 22 лётъ (1051—73), а во второй пещерв (о которой именно рёчь), если предположить, что переселился въ нее около 1060 г., жилъ около 13 лётъ (если вёрить Татищеву, то въ нёкоторыхъ бывшихъ у него подъ руками спискахъ лётописи виёсто 40 лётъ стояло 8,—Исторіи ч. П, стр. 111, прим. 256; но это также вовсе неладно, ибо будетъ выходить, что Антоній переселился во вторую пещеру только въ 1065 г. Можно предполагать, что въ подлинникъ стояло четыренадесять, что совсёмъ сходится съ вёроятнымъ временемъ пребыванія во второй пещерв, и что изъ этого четыренадесять по ошибкъ явилось четыредесять).

<sup>1)</sup> Великую, сравнительно съ предшествующей церковцей, но въ сущности небольшую, какъ это узнаенъ изъ исторіи построенія слёдующей, на самонъ дёлё великой, церкви (Несторъ). Она была деревянная, какъ прямо говорить Несторъ, но странно, что объ ся строеніи употребляются лётописценъ слова: заложища и свершища, обыкновенно употребляеныя только о церквахъ каменныхъ, и что полъ въ ней, какъ даетъ знать тотъ же лётописецъ (подъ 1074 г. въ разсказё объ Исаакіи) былъ каменный (очень возможно, что Несторъ и ошибается).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Построеніе монастыря Несторъ соединяеть съ поставленіемь въ нгумены преп. Осодосія, ему усвояя это построеніе. Но по болье достовърному свидьтельству льтописца монастырь построень не виъ, а до него Варлаамомъ. Такимъ образомъ, 1062 г. у него можно разумёть или о построеніи монастыря или о поставленіи въ штумены Осодосія. Во всякомъ случав изъ словъ Нестора следуеть то, что монастырь построень не поздиве 1062 г., но или въ семь году или несколько ранве.

<sup>3)</sup> На итсто Никона, который удалился изъ Печерскаго монастыря въ Тиутаракань, чтобы танъ построить свой монастырь (Несторъ).

Преп. Өеодосій быль поставлень въ игумены въ чрезвычайномолодых в годах в, не им в еще и 30 лёть отъ роду и можеть быть им в их в не бол в как в только 25-ть. Это значить, что онъ решптельно возвышался надъ всею остальною братіей, как челов в собый въ числ в ея, и что онъ даваль Антонію провидёть въ себ в тогознаменитаго возградителя монастыря, каким в явился на самом в дёл в 1).

«Пріемше монастырь, говорить летописець, Осодосій поча имети воздержанье и велико пощенье и молитвы со слезами и совокупляти нача многи черноризцы»: отъ Варлаама онъ получилъ монастырь съ 20 человъками братій, но скоро совекупиль ихъ 100 (лътоп.). Этосовокупленіе Өеодосіемъ въ непродолжительное время многочисленнагобратства, какъ ясно даеть знать летописець, совершилось не такимъ только и просто образомъ, что онъ принималъ всехъ приходившихъ къ нему (что делалось и прежде и причемъ братія прабывала толькопостепенно), а такимъ именно образомъ, что онъ нарочито старался о томъ, чтобы собрать какъ можно болве многочисленное братство. Такъкакъ вовсе нельзя, конечно, предполагать, чтобы Осодосій занимался нарочитой вербовкой въ монахи мірянъ, то, очевидно, необходимопредполагать другое. Этимъ другимъ могло быть только то, что Өеодосій старался собрать въ свой настоящій монастырь монаховъ монастырей ненастоящихъ, --- что возможно большее количество этихъ ужеготовыхъ монаховъ онъ хотълъ привлечь къ истинному монашествованію. Собравъ большое братство, Өеодосій рішился ввести въсвоемъ монастыръ хорошій монастырскій уставъ, каковаго дотоль еще не было въ монастыряхъ русскихъ; начавъ искать такого устава, онъ нашелъ у одного Грека, пришедшаго съ митрополитомъ Георгіемъ, уставъ Студійскаго монастыря, и его именно и ръшился ввести у себя; списавъ его (подразумъвается-въ переводъ), онъ сустави въ монастыри своемъ, какъ пѣнья пѣти монастырьская в поклонъ какъ держати и чтенья почитати и стоянье въ церкви и весьрядъ церковный и на трапевъ съданье и что ясти въ кія дни, все соуставленьемъ 2). Это первое введение настоящаго и притомъ строгаго-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лізтописець и Нестерь не одинаково говорять о пріобрітеніи <del>Ос</del>одосіємь-Студійскаго устава. Первый пишеть: «и нача (Осодосій) искати правила чернечь-



<sup>1)</sup> Оказывающійся по нашей хронологін слишковъ молодывъ возрасть Осодосія въ минуту поставленія его въ нгумены какъ будто заставляєть склоняться въ другой хронологін, которая прибавляєть ему въ семъ случай 10 лють. Но чтобы не два года, а 12 лють Осодосій могь провести въ просфоропекарстви, это представляєтся намъ совершенно невозможнымъ.

монастырскаго устава составило внаменитое дёло, навсегда доставившее Печерскому монастырю старёйшинство между всёми монастырями русскими: «Оеодосій, говорить лётописець, все то (вышесказанное) изобрёть, предасть монастырю своему; оть того же монастыря переяша вси манастыреве уставь; тёмь же почтень есть монастырь Печер-/ скій старёй всёхъ».

Съ введениемъ преп. Осодосиемъ настоящаго устава, о которомъ обстоятельные мы скажемь ниже, окончилась исторія внутренняго устроенія Печерскаго монастыря, но не окончилась исторія устроенія вевшняго, въ смысле совокупности зданій. Черезъ 11 или 12 леть посл'в построенія монастыря надъ пещерой преп. Өеодосій рішился построить новый общирнейшій монастырь на новомь месте. Это последнее было выбрано черезъ оврагь отъ прежняго монастыря, близь второй пещеры преп. Антонія, въ которой онъ скончался, и здёсь въ 1073 г. преп. Осолосій заложиль великую каменную церковь новаго монастыря 1). Но ему не суждено было совершить эту вторую постройку. Въ следующемъ 1074 г., 3 Мая, во вторую субботу по Пасхе, онъ скончался послё непродолжительной болёзни, по всей вёроятности, приключевшейся ему отъ напраженныхъ подвиговъ предшествующаго великаго поста, которымъ онъ обыкновенно предавался. Онъ умеръ въ возрастъ, какъ видно изъ сказаннаго сейчасъ выше, вовсе не преклонной старости, а только что начинавшагося зрёдаго мужества или смертію, какъ говорять, неожиданною и преждевременною: крвпкое телесное здоровье его, о которомъ прямо говорить его біографъ, какъ необходимо думать, было сломлено твмъ вольнымъ и постояннымъ аскетическимъ самоумерщвленіемъ, образецъ котораго онъ показалъ и къ которому мы возвратимся нёсколько ниже. Онъ погребенъ быль въ нещеръ, которая подъ старымъ монастыремъ, т. е. въ той первона-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) И поэтому-то Антоніевы пещеры суть ближнія пещеры къ монастырю, до сихъ поръ остающемуся на его второмъ мёсгѣ.



скаго, и обрътеся тогда Михаилъ чернець манастыря Студійскаго, иже бъ пришелъ изъ Грекъ съ митрополитомъ Георгіемъ, и нача у него искати устава чернець Студійскихъ, и обрътъ у него и списа»... Несторъ пишетъ: «посла (Феодосій) единаго отъ братія въ Костяньтинь градъ къ Ефрему скопцю (помянутому выше, который ушелъ изъ Печерскаго монастыря въ Константинополь и жилъ тамъ по всей въро-атности имено въ монастыръ Студійскомъ), да въсь (весь) уставъ Студійскаго монастыря исписавъ пришлетъ ему; онъ же преподобнаго отца нашего повелънія ту абіе и створи, и весь уставъ монастырскій исписавъ посла блаженному отцу нашему Феодосію». Какъ можно и въроятно примирять эти извъстія, см. выше.

чальной Антоніевой, которую этоть наслідоваль оть Иларіона и въ которой зачалось Печерское братство 1). Новый монастырь послё смерти Өеодосія достранвали его преемника: Стефанъ (остававшійся нгуменомъ недолго, не далбе какъ до 1078 г., см. о немъ сейчасъ неже. въ рвчахъ о монастырв Стефанечв), Никонъ (тоть, о которомъ говорили мы выше, возвратившійся изъ Тмутаракани, замівнившій Стефана не поздиве какъ въ 1078 г. и умершій въ 1088 г.) и Іоаннъ (избранный на мёсто Никона въ томъ же 1088 или въ следующемъ 1089 г.). Каменная церковь новаго монастыря, заложенная преп. Осодосіємъ въ 1073 г., была окончена кладкой при Стефанъ на 3-е льто, въ 1075 г. (лътоп.); но въроятно за скудостію средствъ для отдълки, производившейся медленно, она была освящена только черезъ 14 лётъ, въ 1089 г. (ibid.) 2). Такъ какъ новый монастырь быль построенъ (подравумъвается-весь деревянный) и братія была переведена въ него изъ стараго при Стефанъ (Несторъ), то должно думать, что въ неосвященной («великимъ священіемъ») церкви литургія совершалась на антиминсь (посл'в малаго священія), -- объясненіе см. выше. Старый или «ветхій» монастырь, после переведенія братіи въ новый, не быль уничтожень, а оставленъ существовать съ небольшимъ числомъ отдёленной въ него братіи: пещера, при которой находился этоть старый монастырь, посл'в того какъ вышла изъ нея братія, стала служить для монастыря усыпальницей или кладбищемъ, и для погребенія въ пещеръ умирающихъ и было отавлено для стараго монастыря несколько человекь братін, какъ бы погребальщиками, а также отряжены были презвитеръ и діаконъ для ежедневнаго совершенія въ церкви монастыря заупокойной литургін «за умирающую братію», —Несторъ.

Въ 1108 г. была окончена въ Печерскомъ монастырѣ строеніемъ каменная трапезница или трапеза, построенная иждивеніемъ нѣкоего Глѣба («повелѣньемъ Глѣбовымъ», лѣтоп. подъ 1108 и 1100 гг.),— по всей вѣроятности, Минскаго князя Глѣба Всеславича, сына Всеслава Полоцкаго (cfr Ипатск. лѣт. подъ 1158 г. fin. о вдовѣ Глѣба Ярополковнѣ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Патерикъ Печерскомъ дается знать, что къ росписанію церкви было приступлено спустя болье 10 льть посль смерти беодосія (разсказъ о живописцахъ) и сльд. спустя болье 7 льть посль окончанія жичени



<sup>1)</sup> И поэтому его—Осодосієвы пещеры суть дальнія отъ (теперешняго) монастыря пещеры. Не совствъ понятно, что Осодосій погребенть быль не вмість съ Антоніємъ и не въ одной съ нимъ пещерть. Это какъ будто наводить на подозрівніе, что когда умеръ Осодосій, Антоній быль еще живъ.—О погребеніи Осодосія літописець и Несторъ говорять не совствъ согласно.

Въ послъдней четверти XII въка, при архимандритъ Василіи <sup>4</sup>), избранномъ въ 1182 г. (Ипатск. лът.) и умершемъ неизвъстио когда послъ 1197 г. (ibid.), монастырь обнесенъ былъ каменной стъной <sup>2</sup>).

Въ 1240 г. въ нашествіе Татаръ монастырь быль разрушенъ 3). Въ 1250 г., какъ кажется, онъ оставался еще въ запуствній (въ семъ году Даніилъ Галичскій, отправляясь къ Татарамъ, молился въ Кіевъ въ Выдубицкомъ монастырв, но не и въ Печерскомъ,--Ипатск. лет.), но въ 1274 г. его игуменъ Серапіонъ поставленъ въ епископы Владимирскіе. Въ нынъшнемъ монастыръ остаются отъ домонгольскаго нижняя часть «великой» или главной церкви его и можеть быть надворотная церковь св. Троицы (см. выше); все остальное есть поздивишее и новъйшее: теперешнія каменныя стіны монастыря на місто деревянныхъ, замънившихъ собою разрушенныя домонгольскія, построены Мазепой въ 1698 г.; всв зданія и всв церкви (со включеніемъ и надпещерныхъ) идуть отъ последующаго за симъ времени, см. «Описаніе Кіевопечерской лавры» митр. Евгенія. Двои пещеры, находящіяся при монастырь, съ теченіемь времени потерпьли много измѣненій въ своемъ видь, ibid. гл. XIV (Мы сказали, что пещера находившаяся подъ ветхимъ монастыремъ, по перенесеніи монастыря на новое мъсто, стала монастырскимъ кладбищемъ. Но въ настоящее время мощи всёхъ святыхъ печерскихъ, описанныхъ въ Патерикъ, находятся въ ближнихъ пещерахъ. Должно думать, что перенесеніе случилось въ позднайшее время и вменно по тому поводу, что у поклонниковъ, пока не быль сабланъ черезъ оврагь между пещерами мостъ, не было охоты ходить въ дальнія пещеры).

Другіе Кіевскіе монастыри нашего класса суть: Германечь или Спасскій Берестовскій и Стефанечь или Кловскій Влахернскій.

Исторія построенія Германеча или Спасско-Берестовскаго монастыря положительнымъ образомъ неизвістна. Но необходимо думать, что онъ построенъ тімъ Германомъ, который упоминается въ літописи какъ игуменъ св. Спаса подъ 1072 г. (а Спасскій монастырь называется Германечемъ въ той же літописи подъ 1096 г.), нбо названіе монастыря Германечь, очевидно происходить отъ вмени сгрои-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подробно говорить о разрушеніи монастыря Татарами Синопсись, но известія береть онь, по всей вёроятности, только изъ устнаго преданія.



<sup>1) 0</sup> санъ архимандрита см. неже.

<sup>2)</sup> См. посланіе неизвъстнаго къ архимандриту Василію, усвояемое Кириллу Туровскому (перв. полов. т. стр. 810) въ Прибавленіяхъ къ Творр. Свв. Отцевъ, ч. 10 стрр. 347 и 348.

теля, а предполагать еще другаго Германа кром'в этого значить отодвигать монастырь въ такое время, когда еще совсёмъ не было настоящихъ монастырей на Руси (а въ нашемъ Германъ, по всей въроятности, должно видеть того Германа, который въ 1078-мъ году быль поставленъ въ епископы Новгородскіе и который послі 18-літняго пребыванія на канедрів умерь въ 1096-мъ году). Монастырь быль поставленъ такъ же за городомъ, какъ и Печерскій, и на землъ того же самаго села Берестова, что и онъ, вменно не въ дальнемъ разстояніи, ближе къ городу, отъ второй пещеры преп. Антонія (а когда Печерскій монастырь быль перенесень на новое місто и поставлень между сейчась названной пещерой и имъ, то онъ очутился въ самомъ непосредственномъ сосъдствъ съ Печерскимъ монастыремъ: отъ стъны Печерскаго монастыря до церкви Спаса на Берестовомъ, остающейся отъ Берестовскаго монастыря, около 40-50 саженъ). Должно думать, что-Владимиръ Мономахъ взялъ монастырь подъ свое покровительство въ качествъ ктиторіи или патроната и что таковою ктиторією онъ оставался въ родъ его сына Юрія Долгорукаго до самаго нашествія Монголовъ (см. выше въ спискъ каменныхъ церквей), когда прекратилъ свое существованіе. Монастырь, построенный до 1072 г., быль строень одновременно съ Печерскимъ: такъ какъ въ последній были принимаемы съ великою готовностію всё желающіе пойдти въ монахи и всё готовые монахи, то очевидно, что другой монастырь рядомъ съ нимъбыль поставлень не по сознанию нужды въ немъ (этомъ другомъ), а потому только, что его строитель хотёль имёть свой собственный монастырь (Мы предполагаемъ при этомъ, что Спасскій монастырь начать быль строеніемь повдиве Печерскаго, но не невозможно однако и то, что онъ начать ранте; вообще нельзя не пожалеть, что исторія его построенія остается неизв'єстною).

Монастырь Стефанечь или Кловскій Влахернскій построенъ Стефаномъ (отъ котораго имя), бывшимъ игуменомъ Печерскимъ и потомъ епископомъ Владимиро - Волынскимъ. Стефанъ, по всей вёроятности, происходившій подобно Варлааму изъ боярскаго рода '), въ молодыхъ лётахъ постригся въ монастырё Печерскомъ у Өеодосія («взрослъ естьподъ его рукою», — лётоп. подъ 1074 г.) и ко времени смерти послёд-

<sup>1)</sup> Если въ Патерикѣ Печерсковъ врачъ Николы Святоми говорить сему послѣднему, постригшемуся въ монати въ 1106 г.: «кто изъ бояръ поступалъ такъили хотя желаніе инѣлъ идти по этому пути (монашескому), кромѣ Варлаама, бывшаго здѣсь (въ Печерск. и.) игуменомъ», то это начего не доказываетъ: это толькопозднѣйшее ораторство.



няго быль въ монастыръ екклесіархомъ и доместикомъ 1). Преп. Өеодосій, умирая, предложиль было братін въ игумены на свое м'єсто н'якоего презвитера Іакова (по всей въроятности извъстнаго писателя), но братія не пожелала его, такъ какъ онъ быль не ихъ постриженникъ, а пришель изъ другаго монастыря, и вийсто него просила назначить доместика Стефана, на что Осодосій и согласился <sup>2</sup>). Поставленный въ игумены по желанію братіи и ознаменовавъ свое игуменство темь, что достровлъ начатую Өеодосіемъ великую церковь новаго монастыря и самый этоть монастырь, Стефанъ долженъ быль потомъ не болве какъ послв 5-летняго игумененія з) оставить свое место съ безчестіемъ: неизвъстно, кто быль виновать, но въ монастыръ вышла крамола в онъ былъ отставленъ братіей оть игуменства () и прогнанъ изъ монастыря 5). Прогнанный игуменъ не хотель идти подъ начало въ другой монастырь или монашествовать внъ монастыря и отчасти въроятно на собственныя средства, отчасти же съ помощью своихъ многочисленныхъ внакомыхъ и своихъ духовныхъ дътей между боярами, весьма сочувственно отнесшихся къ его безчестію, решился постронть себе свой собственный монастырь. Место для своего монастыря онъ выбраль на томъ же загородьи, гдв стояль и Печерскій монастырь, и не въ слишкомъ далекомъ разстояніи отъ последняго (верстахъ въ полуторыхъ къ северозападу), надъ ручьемъ

<sup>5)</sup> Несторъ въ житін Өеодосія. Къ сему случаю возвратимся послів.



<sup>1)</sup> Несторъ называетъ Стефана то екклесіархомъ, то доместикомъ (деместикъ), и весьма возможно, что у насъ въ его время оба названія означали одну и ту же должность или об'в должности соединялись въ одномъ и томъ же лицѣ. Екклесіархъ, что значить начальникъ церкви, въ монастыряхъ греческихъ въ древнее время чинъ важный, былъ смотрителемъ надъ церковію (начальникомъ надъ пономарями), уставщикомъ и распорядителемъ въ ней относительно богослуженія и виѣстѣ съ тѣмъ и смотрителемъ надъ монахами во время ихъ пребыванія въ церкви. Доместикъ—начальникъ хора пѣвцовъ, регентъ.

<sup>&</sup>lt;sup>а)</sup> Такъ разсказываеть летописецъ; Несторъ въ житіи Осодосія разсказываеть иначе (и такъ же съ явно намереннымь погрешенісмъ противъ истины, какъ и въ томъ случае, когда постросніе Печерскаго монастыря усвояеть не Варлааму, а Осодосію). Будучи постриженникомъ именно Стефана, онъ совсёмъ умалчиваеть объ Іакове и представляеть дёло такимъ образомъ, будто Стефанъ былъ предложень прямо самимъ Осодосіємъ.

<sup>2)</sup> Въ 1078 г. по Патерику нгуменомъ былъ уже пресминкъ Стефана Никонъ (затворинкъ Никита, послъ епископъ Новгородскій, при нгуменъ Никонъ предсказалъ смерть князя Глъба Святославича, а послъдній убить въ 1078 г.).

<sup>4)</sup> Объясненіе этого самосуда си. ниже.

Кловымъ (отъ чего Кловскій); посвятивъ монастырь Божіей Матери и именно—празднику положенія Ея ризы во Влахернь (2 Іюля), онъ назваль его Влахернскимъ і). Монастырь прекратиль свое существованіе въ нашествіе Монголовъ (сіт въ спискъ каменныхъ церквей).

Тмутараканскій монастырь, существовавшій или по крайней м'вр'в остававшійся монастыремъ русскимъ весьма недолгое время, быль Богородицкій Никоновъ.

Никонъ, первый презвитеръ Печерскаго братства, тотъ самый, о которомъ говорили мы выше, поживъ недолгое время съ Антоніемъ, разстался съ нимъ и ушелъ отъ него (еще до поставленія въ игумены Варлаама), чтобы «свсти особв», т. е. чтобы поставить свой собственный монастырь. Совещавшись или уговорившись съ однимъ монахомъ другаго Кіевскаго монастыря <sup>2</sup>), онъ отправился съ симъ послёднимъ къ Черному морю; пришедъ «надъ море» спутники разлучились,другой монахъ пошелъ къ Константинополю, а Никонъ «въ островъ», т. е. на полуостровъ Тмутараканскій. Въ Тмутаракани, близь града, подразумъвается главнаго на полуостровъ, носившаго съ нимъ одно и тоже имя (Тмутаракань) Никонъ нашолъ «мъсто чисто» или удобное для поставленія монастыря и на немъ возградиль монастырь въ честь св. Богородицы. Ушолъ ли Никонъ отъ Антонія съ твиъ нарочнымъ намереніемъ, чтобы идти въ Тмутаракань, или мысль объ этомъ пришла ему на дорогъ, чего изъ несовсъмъ удовлетворительнаго разсказа Несторова не видно, во всякомъ случать рождается вопросъ: для кого онъ хотель построить монастырь въ Тмутаракани? Къ сожаленію, вопросъ этотъ оставляется Несторомъ безъ всякаго отвъта. Въ Тмутаракани или нашей маленькой Тмутараканской колоніи жили — во-первыхъ, тамошніе Кавказскіе тувемцы, --- во-вторыхъ, какъ предполагаемъ мы и какъ говорили много выше, — Варяги-Руссы, остатокъ и часть Черноморской колоніи Варяго-или Норманно-Русской, и въ-третьихътакъ сказать наши Русскіе Руссы, какъ чиновники, въдавшіе колонію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иненно монастыря св. Мины. Другой монахъ, по своему происхожденію былъ бояринъ, и воть фактическое доказательство несправедливости увёреній Патерика, что до Святоши изъ бояръ постригся въ монахи только Варлаанъ. О построеніи Никономъ Тмутараканскаго монастыря (вийстй съ его удаленіемъ изъ Печерскаго монастыря и обратнымъ возвращеніемъ) разсказываетъ Несторъ въ житік Феодосія.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Несторъ въ житін Өеодосія. Патр. Никонъ и митр. Платонъ съ названіями своикъ монастырей: Иверъ, Новый Іерусалинъ и Висанія инбють передъ собою древній принбръ въ нашемъ Стефанб.

Должно думать, что Никонъ построиль свой монастырь не для последнихъ, ибо ихъ было на полуострове, неть сомнения, весьма не много и въ случав желанія идти въ монахи имъ естественно было стремиться къ монастырямъ домашнимъ, впутреннимъ русскимъ. Слъдовательно, представляется въроятнымъ думать, что Никонъ построилъ свой монастырь съ той цёлью, чтобы водворить или распространить и утвердить монашество между тувемцами и между Варяго-Русскими. Что дъло было авиствительно такъ, на это какъ будто намекаетъ до нъкоторой степени и Несторъ, когда Никона съ его спутникомъ-другимъ монахомъ сравниваеть съ Павломъ и Варнавою. Какъ бы то ни было, но Никонъ построилъ монастырь и населиль его какими-то монахами. Спустя лёть семь-восемь, послё 1066 г. 1), онъ снова возвратился изъ Тмутаракани въ Печерскій монастырь, а свой тамошній монастырь приложиль или приписаль къ последнему 2). Несторь. писавшій житіе Өеодосіево передъ 1091 г. (см. выше), говорить о монастырь: «и бысть монастырь славнынь, иже и до нынь есть, прикладъ имый въ сій Печерскій монастырь». Но вскор'в послі 1091 г. Тмутаракань перестала быть русскою колонією, вийстй съ чимъ и монастырь Никоновъ или пересталъ существовать или пересталъ быть русскимъ <sup>3</sup>).

Новгородскіе монастыри суть: два находившіеся въ самомъ Новгородів—Антонія Римлянина и Варлаама Хутынскаго (второй не въ

<sup>1)</sup> Никонъ возвратился въ Печерскій монастырь посл'є того, какъ привелъизъ Руси въ Тиутаракань князя Гл'єба Святославича на м'єсто убитаго Ростислава (Несторъ), а Ростиславъ убить въ 1066 г. (л'єтоп.).

<sup>\*)</sup> Никонъ, возвратившись въ Печерскій монастырь, «вся своя благая» предаль блаженному Феодосію. Это обстоятельство и удаленіе его изъ Кіева въ обществе монаха-боярина наводять на мысль, что и самъ онъ быль по происхожденію изъ бояръ (Не задолго до смерти Феодосія, когда Святославъ согналь съ велико-княжескаго престола Изяслава, Никонъ во второй разъ удалялся изъ Печерскаго монастыря въ Тмутаракань, въ построенный имъ монастырь, и снова возвратился въ Печерскій монастырь уже после смерти Феодосія,—Несторъ въ житіи Феодосія).

<sup>\*)</sup> О спутникѣ Никона изъ Кіева—другомъ монахѣ Несторъ говоритъ: «боляринъ же идыи къ Костянтиню граду, обрѣтѣ островъ средѣ моря, и ту всели(в)ся въ немь поживе лѣта многа, терпя зиму и гладъ и тако успе съ миромъ, се же и до нынѣ островъ тъ (тотъ) зовомъ есть боляровъ». Какой разумѣется островъ на Черномъ морѣ (на которомъ совсѣмъ нѣтъ острововъ посрединѣ и есть только островки при берегахъ), не знаемъ (не думаемъ однако, чтобы тутъ легендарно разумѣлся Принцевъ островъ на Мраморномъ морѣ, одинъ изъ группы Принцевыхъ острововъ).

самомъ Новгородъ, а бливъ него), и третій въ Новгородской области— Старо-Русскій Мартиріевъ.

Существуеть житіе преп. Антонія, которое выдаеть себя за произведеніе его ученика и преемника на игуменств'в Андрея и въ которомъ повъствуется объ Антоніи, что онъ родился въ Великомъ Римъ оть латинскаго языка, оть православныхъ родителей, державшихся православія втайні, и что въ 1116 г. онъ прибыль въ Новгородь чудеснымъ образомъ 1). Относительно этого житія давно признано за несомивнное то, что оно представляеть собою произведение игумена Андрея не въ его подлинномъ видъ, а въ большей или меньшей позднъйшей передълкъ, ибо въ немъ-во-первихъ, объ игуменъ Андреъ нъсколько разъ говорится въ третьемъ лиць, во-вторыхъ-одинъ разъ говорится объ Антоніевомъ и его-Андреевомъ времени какъ о давно прошедшемъ, и въ-третьихъ-прибытие Антониево въ Новгородъ въ 1116 г. относится ко времени жизни епископа Никиты, тогда какъ последній умерь въ 1108 г. 2). Въ руконисихъ вследь за житіемъ преп. Антонія читается описаніе его чудесь, сеставленное въ 1598 г. постраженникомъ и монахомъ Антоніева монастыря, а послё монахомъ Тронцкаго Сергіева монастыря, Нифонтомъ, который извістень тімъ, что въ 1597 г. его стараніями (при содъйствіи архимандрита Тронцкаго Сергіева монастыря, Кирилла Завидова, 1594—1605, бывшаго передъ твиъ игуменомъ Антоніева монастыря) открыты были мощи преп. Антонія и было установлено ему празднованіе 3). Этому Нифонту обыкновенно и усвояется передълка житія Андреева. Но едва ли не съ гораздо большею вероятностію следуеть полагать, что житіе вполне должно быть усвояемо сему Нифонту,—что оно есть его собственное сочинение и только выдается имъ за Андреево. Если бы съ самой минуты смерти преп. Антонія существовало его житіе, преданное церкви

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Житіе напечатано въ Православн. Собесёдникѣ, 1858, ч. П, стрр. 159 и 310.

<sup>2)</sup> Сfr Каючевск. Житія святыхъ, стр. 306 sqq.

<sup>\*)</sup> См. Нифонтово сказаніе «О преложеніи честнаго и многочудеснаго тіла преподобнаго отца нашего Антонія Римлянина, нже въ Великомъ Новіграді», въ которомъ вийсті съ разсказомъ объ открытін мощей преп. Антонія содержится описаніе 21 чуда, совершившагося при мощать передъ ихъ открытіемъ и вслідть за ихъ открытіемъ. Послісловіе сказанія напечатано у Восток. въ Румянц. Муз. стр. 209 соl. 2 и въ Описаніи рукописей Хлудова А. Попова стр. 437 (мы иміли сказаніе въ ркп. Московск. Дух. Акад., фундам. № 96, Августовск. Четь-Минея).

Божіей игуменомъ Андреемъ по повельнію архіепископа Нифонта, какъ увържетъ наше теперешнее житіе, то едва ли бы могло случиться, чтобы правднованія памяти Антонія, если не общаго во всей Русской церкви, то мъстнаго въ Новгородъ, не было установлено въ весьма древнее время. Если бы этого по чему нибудь весьма нелегко объяснимому не случилось, то какъ бы онъ не быль причисленъ къ лику святыхъ, --общихъ или хотя мъстныхъ, на Макаріевскихъ соборахъ 1547 и 1549 годовъ? Предположить, чтобы житіе могло остаться невзвёстнымъ для сихъ соборовъ совершенно невозможно, потому что, во-первыхъ, житій старательно искали и всё имевшіе ихъ спешили ихъ представить, а, во-вторыхъ, и главное — что предсъдатель соборовъ митр. Макарій былъ прежде архіепископомъ Новгородскимъ и что его заботливость преимущественнымъ образомъ была посвящена именно здёшнимъ святымъ. Наконецъ, если бы житіе преп. Антонія существовало до митр. Макарія, то какъ бы оно не попало въ его Четь-Минеи, которыя первоначально были составлены именно въ Новгородъ Все сейчасъ сказанное нами представляетъ ръшительныя основанія сомніваться въ томъ, чтобы дійствительно существовало житіе Андреево и чтобы Нифонть имъль его у себя подъ DVKamu 1).

Въ Антоніевомъ монастырв во время Нифонта могло возникнуть мивніе объ иностранномъ западномъ происхожденіи преп. Антонія по тому поводу, что въ его — Нифонтово время было въ монастырв ивсколько церковныхъ вещей западнаго происхожденія, именно—шесть иконъ, несколько богослужебныхъ сосудовъ и колоколъ 2). Вещи эти

<sup>1)</sup> Прежде насъ решительнымъ образовъ въ этовъ сеневваются, и даже более ченъ соневваются П. М. Строесъ, — Вибліологич. словарь, стр. 18, и В. О. Ключевскій, — Древнерусскія житія святыхъ, стр. 58.

<sup>\*)</sup> Описаніе иконъ (небольших разиврами, металлическо-эмалевых на деревянных нетолотых доскахь) у прессе. Макарія въ Археологической описаній церковных древностей въ Новгородв II, 163 аср и въ стать Ю. Д. Филимомова: Древнейшія западныя эмали въ Россіи, помещенной въ Сборник Общества древнерусск. искусства при Моск. Публ. Музев, 1874 г. кн. 4—5 (со снишкомъ). Мивніе г. Филимонова объ этихъ иконахъ есть то, что оне представляють собою не собственныя иконы, а переплетныя окладныя доски съ богослужебныхъ книгъ (евангелій), что оне работы XIII, а не XII века, и следовательно—понали въ монастырь уже песле Антонія, что по месту работы оне изъ Лиможа во Франціи (лиможская эмаль). Колоколъ, весомъ въ 1 пудъ 10 фунтовъ, съ вероятностію можетъ быть усвояемъ самому Антонію, или вообще періоду домонгольскому, ибо поздне у насъ начали лить колокола свои. Что касается до сосудовъ «съ подпи-

при Антонів или послв него могли попасть въ монастырь весьма просто, —вездв на Руси и особенно въ Новгородв въ древнее и старое время пріобрѣтали отъ западныхъ купцовъ церковныя принадлежности западной работы (поколику между послвдними были употребительныя у насъ): но монахи монастыря, современные Нифонту (и во главв ихъ онъ самъ) заключили по симъ вещамъ, которыя въ ихъ время, можеть быть, оставались въ Новгородв только у нихъ въ монастырв и которыя преданіе монастырское, по всей вѣроятности, усвояло именно самому Антонію, что онъ былъ иностранецъ западнаго датинскаго языка. Въ слѣдъ за симъ могла сложиться и подробная, читаемая у Нифонта, легенда...¹) Послѣдній увѣряеть, что Антоній сталъ зваться Римляниномъ съ самой минуты своей смерти; но это неправда: современная Антонію Новгородская лѣтопись (выписки изъ которой сейчась ниже) вовсе не называеть его Римляниномъ; вовсе не называется онъ Римляниномъ и въ актахъ XVI вѣка (Ист. Іер. III, 136 sqq).

Преп. Антоній, едва ли Римлянинъ и вообще западный иностранець, каковымъ считать его нѣть дѣйствительныхъ основаній, а по всей вѣроятности природный богатый Новгородецъ 2), замѣчателенъ тѣмъ, что онъ, сколько извѣстно, постронлъ въ Новгородѣ первый настоящій монастырь, притомъ монастырь прямо великолѣпный, каменный (собственно съ каменною церковію,—о монастыряхъ Юрьевскомъ и Перынскомъ, считаемыхъ древнѣйшими Антоніева, см. ниже въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ своей граноте преп. Антоній пишеть о себе: «се азъ Антоній, худши во миисёхь, изыдохь на м'есто се»... Если онъ быль въ Новгород'я вностранный пришелець, то бы онъ выразился «придохъ», а не «изыдохъ» (Родъ преп. Антонія, записанный въ сунодик'я его—Антоніева монастыря, см. у Восток. въ Опис. Румянц. Муз., стр. 582, соl. 2).



сями Римскимъ языкомъ», о которыхъ говоритъ Нифонтъ, т. е. которые были въ монастыръ въ его время, то въ настоящее время ихъ въ монастыръ нътъ, а сосуды Московскаго Успенскаго собора, принимаемые за Антоніевы (будто бы привезенные изъ Новгорода Грознымъ), на самомъ дълъ вовсе не изъ Антоніева монастыря-

<sup>1)</sup> Замічанія на нее см. у Камочевск. Въ Житіяхъ святыхъ, стр. 308 fin. Свои хронологическія данныя Нифонтъ замиствуеть изъ Новгородской літописи, а заставляеть прибыть Антонія въ Новгородъ не въ 1117, въ которомъ, по літописи, послідній началь строить церковь, а въ 1116 г. (во всіхъ спискахъ житія: «въ літо 6614»; но это, какъ очевидно изъ дальнійшаго у автора, обиолька вийсто: 6624) затівнь, чтобы дать время приплыть бочкі и самому Антонію обучиться русскому языку. Что касается до епископа Никиты въ 1116 г., то туть, какъ должно думать, Нифонть введень быль въ заблужденіе грамотой преп. Антонія, о которой сейчась ниже.

спискъ монастырей). Подлинныя свъдънія о преп. Антоніъ, сообщаемыя Новгородскою (1-ю) летописью, къ сожаленію, весьма кратки: въ 1117 г. «игуменъ Антонъ заложи церковь камяну, святая Богородиця манастырь»; въ 1119 г. «свершена бысть церкы (церковь) Антонова святая Богородиця»; въ 1125 году «исписаща божницю Антонову» (т. е. церковь стынымъ письмомъ); въ 1127 г. «обложи (заложилъ) трапезницю камяну Антонъ игуменъ»; въ 1131 г. «Антона игуменомъ Нифонть архіепископъ постави»; въ 1147 г. «умре Онтонъ игуменъ (и) въ то же лето вдаша игуменьство Андрееви по Онтоне 1). Такимъ образомъ, изъ этихъ извъстій мы узнаемъ, что преп. Антоній приступиль къ построенію монастыря въ 1117 г., что онъ окончательно устроиль его и приняль игуменство надъ собранною въ немъ братіей въ 1131 г. и что онъ скончался черезъ 30 лёть отъ начала строенія монастыря въ 1147 г.. Сохранились до настоящаго времени двъ грамоты преп. Антонія. Одна изъ грамоть, какъ должно думать, есть позднайшая и подавльная; но другую грамоту есть вся вероятность считать подлинною, только дошедшею до насъ въ новомъ языкъ и съ поврежденнымъ чтеніемъ 2). Во второй грамоть читаемъ: «се авъ Антоній, худшій во мнисъхъ, изыдохъ на мъсто се, не пріяхъ имънія ни отъ князя ни отъ епископа, но токмо благословение отъ Никиты епископа»... Такъ какъ епископъ Никита умеръ въ 1108 г., то, согласившись признавать грамоту подлинною, мы будемъ имъть новое изв'встіе, что Антоній пришоль на м'всто своего монастыря довольно

<sup>1)</sup> Отсюда Нифонтъ узналъ, что преемникомъ Антоніевымъ (на игуменствѣ) былъ Андрей.

<sup>2)</sup> Грамоты напечатаны въ Исторіи Іерархіи III, 123 sqq. Подложною должно считать ту, которая напечатана на первомъ мѣстѣ и въ которой содержится обозначеніе границъ земли, купленной Антоніемъ у Смѣхна и у Прохна у Ивановыхъ дѣтей у посадничихъ: изъ грамоты Антоніеву монастырю царя Ивана Васильевича отъ 1573 г., ibid. стр. 144, явствуетъ, что наша Антоніева грамота явилась только послѣ сей грамоты, бывъ извлечена отчасти изъ нея (границы земли), отчасти изъ подлинной грамоты Антоніевой (цѣна земли, съ превращеніемъ гривень въ рубли). Въ грамотѣ Антоніевой, которую мы счатаемъ подлинною, говорится о покупкѣ имъ села Волховскаго, изъ-за котораго въ позднѣйшее время происходили между монастыремъ и городомъ тяжбы. Но думать, чтобы монастырь завладѣтъ селомъ у города послѣ Антонія насильно, было бы весьма невѣроятно, ибо очень трудно монастырю завладѣть землей у города и особенно очень трудно было завладѣть ею у такого города, какъ Новгородъ. Другое дѣло—границы земли, гдѣ можно взводить на противную сторону ложныя обвиненія въ захватѣ и выдумывать мнимую «старину».

вадолго до 1117 г. и что прежде чёмъ приступить къ строенію монастыря онъ довольно долго подвизался на м'ест'в такъ-безъ монастыря (въ одинокой кельъ или въ товариществъ съ другими нъсколькими особокелейниками). При этомъ весьма ввроятно будетъ предполагать, что Никита, до поставленія въ епископы ревностный подвижникъ Печерскій і), имълъ на Антонія большее или меньшее вліяніе, если не направивъ на путь монашества, то утверждая его на немъ. Еще читаемъ въ грамотъ: «да то все управить Мати Божія, что есмь бъды приняль о мёстё семъ». Слова эти не ясны и не опредёленны и ихъ можно понимать двояко-или такъ, что онъ принялъ много огорченій, устрояя монастырь, или такъ, что онъ очень много принялъ ихъ изъ-за земли монастыря, —изъ-за села Волховскаго, находившагося между городомъ и монастыремъ, которое онъ купилъ последнему <sup>2</sup>), и именно, какъ можно думать по соображению съ позднъйшимъ временемъ, изъ-за того, что жители сосъдняго съ землей края города посягали на пользованіе угодьями села 3). Такъ или иначе понимать приведенныя слова грамоты, но вообще, онъ дають знать, что Антоній устрояль свой первый настоящій монастырь въ Новгород'я совсемь при иныхъ условіяхъ, чвить Антоній и Өеодосій первый таковой монастырь въ Кіевв. Тамъвъ Кіевъ всеобщее усердіе, выражавшееся въ приношеніяхъ вмъніями (деньгами) и въ приложеніяхъ селами; здёсь-посягательство и на то, что было пріобрътено самимъ строителемъ на собственныя деньги. Это наводить на мысль, что въ Новгороде до Антонія еще не было монашества, что онъ первый хотёль завести его въ немъ и что его первая попытка была встрвчена Новгородцами вовсе не съ особенными желаніемъ и усердіемъ. На ту же самую мысль наводить и то странное обстоятельство, что Антоній, начавшій строить монастырь въ 1117 г., принялъ санъ его игумена только въ 1131 г.: это можеть вначить, что охотники идти въ монахи выискивались весьма туго и что онъ долго оставался безъ людей, надъ которыми бы принять игуменство (если князь Всеволодъ началъ строить въ 1119 г. Юрьевъ монастырь прямо съ игуменомъ Киріакомъ, то весьма возможно предпола-

<sup>\*)</sup> Въ 1573 г. нонастырь жаловался Ивану Васильевичу, «что де была чудотворцова купля пашенная земля и лугь подъ нонастыремъ, и ту де землю отняли Новгородцы насильствомъ и припустили къ пасьбё»,—Ист. Iер. ibid. стр. 145.



<sup>1)</sup> См. о немъ въ Патерикъ, —первый разсказъ Поликарповъ.

<sup>\*)</sup> Неправильно напечатанное въ Исторів Іерархів м'єсто грамоты о покупк'є села должно быть читаємо: «на сел'є еснь даль гривень сто на Волховскомъ; (даль колопы, купленные съ селовъ) Тудоръ съ женово»...

тать, что для княжескаго монастыря игуменъ и монахи приведены были съ Юга—изъ Кіева).

Не только каменная церковь, но одновременно съ нею таковая же трапеза ясно показываеть, что преп. Антоній быль человъкь не просто богатый, но и весьма богатый, и что онь хотъль построить монастырдяя своего времени великольпный, ибо каменныя трапезы въ монастыряхъ домонгольскаго періода составляли величайшую ръдкость и обыкновенно явлались въ нихъ не тотчась, а спустя то или другое значительное время послё ихъ основанія (въ Печерскомъ монастыръ каменная трапеза окончена въ 1108 г.). Уступая первенство степени княжескому монастырю, каковымъ былъ Юрьевъ (начатый строеніемъ въ 1119 г.), Антоніевъ монастырь несомнённо быль въ Новгородъ въ періодъ домонгольскій первымъ монастыремъ по великольпію, такъ какъ въ Юрьевомъ монастыръ каменная трапеза явилась только уже въ XV въкъ (Что преп. Антоній былъ человъкъ не просто богатый, но и весьма богатый, и слъдовательно — происходилъ не просто изъ знатнаго, но и весьма знатнаго рода, это, какъ намъ кажется, даетъ знать и Новгородская лѣтопись. Мы сказали, что извъстія, сообщаемыя ею о преп. Антоніи, весьма кратки: онъ весьма кратки для нась, но по отношенію къ ней самой, по отношенію къ тому, насколько лѣтописи удъляють у себя мѣста исторіи монастырей, онъ не кратки, а исключительно пространны. Лѣтопись не ограничивается только однимъ извъстіемъ о построеніи монастыря, какъ это обыкновенно, но совсѣмъ необычнымъ образомъ даетъ цѣлую краткую лѣтопись его постепеннаго строенія. Это заставляеть именно предполагать, что строитель его былъ человъкъ исключительно знатчый).

Не менъе достойно сожальнія, что мы не имъемъ сколько-нибудь обстоятельныхъ свъдъній о преп. Варлаамъ Хутынскомъ. Преп. Антоній, какъ должно или по крайней мъръ можно подозръвать, съ великими усиліями и скорбами вводилъ въ Новгородъ монашество; но въ продолженіе полустольтія послъ него монашество въ Новгородъ привилось и въ концъ XII въка мы встръчаемъ весьма любопытное явленіе, что собирается цълая небольшая дружина или цълое небольшое общество знатныхъ Новгородцевъ, которое желаетъ посвятить себя христіанскифилософской жизни отшельничества, удаляется за городъ и устрояеть себъ пустыньку. Къ прискорбію, мы ровно ничего болье не можемъ сказать объ этомъ обществъ, кромъ того, что оно составилось. Собравніеся желатели отшельничества удалились изъ міра безъ монашескаго постриженія, въроятно, желая предварительно испытать свои силы. Во главъ замъчательной дружины или этого кружка аристократовъ-отшель-

никовъ былъ нъкто мірскимъ именемъ Алексьй Михайловичь, въ монашествъ Варлаамъ, т. е. именно преп. Варлаамъ Хутынскій. Долго ли отшельничествоваль онь съ своими товарищами, оставаясь міряниномъ. неизвёстно; въ 1192 г. онъ былъ монахомъ и въ этомъ же году былаосвящена въ его пустынъ церковь и она наречена монастыремъ. Въ Новгородской летописи подъ симъ годомъ читаемъ: «въ тоже лето постави церковь внизу на Хутынъ Варламъ чернець, а мірскимъ именемъ Алекса Михалевиць, въ имя святаго Спаса Преображенія, в святи ю владыка архіепископъ Гаврила на праздникъ (т. е. Преображенія) и нарече монастырь» і). Болье о преп. Варлаамь ничего неизвъстно. Вь двухъ повднъйпихъ Новгородскихъ льтописяхъ находимъ запись, что онъ скончался въ томъ же 1192 г. 6 Ноября 2), но въдревнъйшей Новгородской лътописи, молчащей объ его смерти, читаемъ подъ 1207 г.: «въ тоже лето преставися рабъ Божій Парфурій, а мірски Прокша Малышевичь, постригся у святаго Спаса на Хутынь, при игуменъ Варлаамъ. Къ чему относить слова: при «игуменъ Варлаамъ, -- къ преставися или постригся, не совсъмъ ясно; но гораздовъроятнъе къ первому, изъ чего будеть следовать, что преп. Варлаамъ скончался послѣ 1207 г. (и съ чъмъ будеть согласоваться и то показаніе его житій, что онъ дождался возвращенія друга своего Добрыни Ядрейковича, въ монашествъ Антонія з), который воротился не ранъе 1200 г., см. выше) 4).

Старорусскій Мартиріевъ монастырь, находящійся въ Старой Русь явился одновременно съ Варлаамовымъ Хутынскимъ. Онъ построенъ въ 1192 г. игуменомъ Мартиріемъ, который въ следующемъ 1193 г. из-

<sup>4)</sup> Въ 1243 г. скончался въ Хутынскомъ монастырѣ Варлаамъ—не основатель преподобный, а бывшій въ мірѣ Вячеславъ Прокшиничь, сынъ помянутаго сейчась выше Прокши Малышевича, въ монашествѣ Порфирія (1-я Новг. лѣт.).



<sup>1)</sup> Монастырь Хутынскій находится на Волхові, въ 10 верстахь оть города внизь по теченію, на правомъ (Торговой стороны города) берегу. Літопись употребляеть выраженіе «внизу» не въ томъ смыслі, что онъ стоить въ низині, а въ томъ смыслі, что внизь отъ города. Монастырь стоить не въ низині, а на возвышенности надъ ріжой и отъ того онъ не въ Хутыні, а на Хутыні. О пронизводстві слова Хутынь отъ худый и объ обитаніи будто бы на місті до преп. Варлавма нечистой силы см. у преосв. Макарія въ Археол. опис. церк. древ. въ Новгороді І, 431 прим.; не помнимъ гдіто мы встрітили, что Хотынь по-фински значить возвышенность.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Въ Новгородск. 4-й и Софійск. 1-й (П. С. Л. тт. 4 и 5).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у Каючевск. стр. 61.

бранъ былъ въ архіепископы Новгородскіе на мѣсто Гавріила. О построеніи монастыря Мартиріемъ и о самомъ Мартиріи до архіепископства извѣстно только то, что записано въ 1-й Новгородской лѣтописи подъ 1192 г.: «въ то же лѣто въ Русѣ срубища (sic) церковь на островѣ Мартурій игуменъ въ имя святаго Преображенія и створи монастырь, и бысть прибѣжище крестьяномъ 1).

Монастыри Полоцкіе суть построенные преп. Евфросиніей Полоцкой два монастыря—женскій Спасскій и мужской Богородицкій.

Преп. Евфросинія, по мірскому имени до монашества Предслава, была княжна изъ удёльнаго княжескаго дома Полоцкаго <sup>2</sup>). Она была внука знаменитаго Всеслава Брячиславича († 1101), дочь его младшаго сына Святослава — Георгія. Намереніе посвятить себя Богу въ монашествъ она приняла еще въ ранней юности. Когда ей исполнилось 12 льть, отець и мать начали совыщаться объ ез замужествы, потому что вследствіе ся красоты сватались уже многіе женихи (въ древнее время выдавали девиць замужь весьма рано, даже 8 леть, см. выше); но она тайно ушла изъ дому въ монастырь, въ которомъ игуменьей была княгиня Романовая и упросила постричь ее въ монахини. Кнагиня Романовая, нътъ сомнънія, была жена дяди Евфросиньина Романа Всеславича, который по Ипатской летописи умерь въ 1116 г.; такъ какъ она могла постричься въ монахини и стать игуменіей только послів смерти мужа, то этимъ указаніемъ опредівляется раннее время, съ котораго должно быть считаемо монашество Евфросинів 3). Пробывъ нікоторое время въ монастырів, она потомъ переселилась, съ дозволенія тогдашняго Полоцкаго епископа Илів, къ кане-

<sup>\*)</sup> О монастырѣ, въ которомъ была нгуменьей княгиня Романовая, нѣть нивакихъ свъдъній, кромѣ нашего упоминанія и по всей въроятности должно представлять его себъ какъ монастырь несобственный, какъ монашескую (т. е. мона-хиньскую) слободку гдѣ-нибудь при приходской церкви.



<sup>1)</sup> Мартирієвъ Спасо-Преображенскій монастырь находится на сіверномъ краю т. Русы, на правомъ берегу ріжи Полисти, внизъ по ен теченію, см. о немъ Исторіи Іерархіи VI, 301 sqq. Онъ названъ «на острові», какъ догадывается гр. Толстой, «візроятно потому, что ручей Войо, обтекающій городъ съ восточной стороны в впадающій за монастыремъ въ р. Полисть, образуеть собою островь» (Святыни и древности Старой Русы,—въ Думеполезн. Чт. въ Іюньск. кн. 1878 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Житіе преп. Евфросиніи по языку и по редакцін, въ каких оно дошло до насъ, довольно новое, но по содержанію несоливно древнее, напечатано въ Памятникахъ старинной Русской литературы *гр. Кушелева-Безбородко*, вып. IV, стр. 172.

дральной его церкви св. Софіи и здёсь, пребывая въ «голбцё каменні», т. е. въ нажнемъ этажъ подъ церковію, въ церковномъ подвальн 1), и подвизаясь подвигомъ постическимъ, занималась списываніемъ книгъ, которыя отчасти писала сама, отчасти черезъ наемныхъ писцовъ: этопоследнее обстоятельство, по всей вероятности, и было причиной ем переселенія къ канедральной епископской церкви, въ библіотекъ которой она могла найдти книги для списыванія. Отъ св. Софіи Евфросинія переселилась въ находившуюся не далеко оть города епископскуюметохію или мызу, называвшуюся Сельце, при которой была малая церковь («церковца») Спаса и которую она получила отъ епископа Илін посредствомъ дара или купли въ собственность для основанія монастыря <sup>2</sup>). Передача Сельца епископомъ Евфросиніи нивло місто въ присутствін дяди ся Бориса, который умеръ въ 1128 г., — этимъ опредъляется годъ, не позднъе котораго сіе случилось. Пребывая на Сельцъ и устрояя монастырь, преп. Евфросинія тайно отъ отца постригла въ монахини другую сестру свою Городиславу, назвавъ ее-Евдокіей, а затімь пришла къ ней и сама постриглась въ монахини двоюродная сестра, дочь помянутаго кн. Бориса Звенислава, съ именемъ Евпраксіи. Послів сего, когда вівроятно собралось достаточное число монахинь, преп. Евфросинія построила въ монастырв на место бывшей дотол'в деревянной и маленькой церкви каменную (во имя тогоже Спаса), которая совершена была въ 30 недёль. Видя монастырьсвой украшеннымъ и всего благаго исполненнымъ, Евфросинія умыслила создать вторую каменную церковь въ честь святой Богородицы. и совершивъ ее и иконами украсивъ, «предасть мнихомъ и бысть монастырь велій», т. е. посл'в женскаго монастыря она создала мужской. который по всей вёроятности быль поставлень въ более или мене близкомъ сосъдствъ съ первымъ з). Когда окончено было строение монастырей, преп. Евфросинія — разсказываеть ея житіе — возгорълась желаніемъ видеть въ своей церкви Богородицы Ея икону (называемую)

<sup>3)</sup> Мужской монастырь преп. Евфросиніи не сохранился до настоящаго времени и габ именно онъ находился, остается неизв'ястнымъ.



<sup>1)</sup> О голбцахъ или голубцахъ см. выше.

<sup>2)</sup> Почему Евфросинія избрала м'єстомъ для основанія монастыря епископскую мызу, а не другую свободную и свою землю, въ житій не объясняется. В'єроятно епископъ, обм'єнявшись съ нею на другую землю или взявъ съ неи деньгж для пріобр'єтенія другой мызы, самъ пригласиль ее основать на мыз'є монастырьпотому, что на ней, какъ говорится въ житій, были погребены прежніе Полоцкіе епископы и что онъ желаль вид'єть у гробовъ посл'єднихъ монастырь.

Одигитрію, — одну изъ трехъ иконъ, которыя написаны были евангелистомъ Лукой еще при жизни Божіей Матери и которыя находилисьодна въ Царьградъ, другая въ Іерусалимъ и третія въ Ефесъ 1). Пославъ съ дарами многоценными къ императору Мануилу (1143-1181) и патріарху Лукв Хризовергу (1156-1169), она съ прилежаніемъ просила себъ Ефесскія иконы; царь, видъвъ любовь Евфросиніи, послаль въ Ефесь 700 оружниковъ своихъ и, взявъ икону, послаль къ ней; преподобная же, получивъ икону, внесла ее въ церковь Богородицы (т. е. мужскаго монастыря) и суставила по вся вторники носити ее по святымъ церквамъ». Какъ понимать этоть разсказъ, не совсемъ ясно, но по всей въроятности такъ, что Евфросинія, желая пріобръсть хорошую храмовую икону для своей церкви Богородицы и именно коцію съ знаменитой Константинопольской иконы Божіей Матери. называвшейся Одигитріею, пріобрівла ее чрезъ посылку парочныхъ пословъ въ Константинополь (подобно тому, какъ тамъ пріобретены были иконы Пирогощая и Владимирская) 2).

Подъ конецъ жизни своей преп. Евфросинія возжелала дойти святаго града Іерусалима и поклониться гробу Господню и всёмъ святымъ мѣстамъ. Устроивъ монастыри и вручивъ начальство надъ обоими з) сестрё своей Евдокіи, прежде путешествія постригши въ монахини двухъ племянницъ своихъ, дочерей своего любимаго брата Вячеслава—Кираанну и Ольгу (съ именами Агаеіи и Евеиміи, руками епископа Діонисія) и простившись со всёми родными, она отправилась въ путь въ сопровожденіи брата Давида и двоюродной сестры Евпраксіи. Встрётившись на дорогё съ импер. Мануиломъ, который шоль войной на Угровъ з), и по его приказанію съ великою честію провоженная до

<sup>1)</sup> Позднъйшее преданіе, читаемое въ Синавсаръ Никифора Каллиста дъйствительно усвояло евангелисту Лукъ написаніе трехъ иконъ Божіей Матери (см. также Синавсарь Никодимовъ подъ 18 Октября).

<sup>•)</sup> Извѣстіе житія, что Евфросинія уставила по вся вторники носити икону по святымъ церквамъ, дѣлаетъ болѣе чѣмъ вѣроятнымъ предположеніе, что икона была копія съ Константинопольской иконы Одигитрін, ибо эта послѣдняя икона, по извѣстіямъ нашихъ паломниковъ (Стефана Новгородца и дьяка Александра, см. ихъ въ изданіи Сахарова) «была выносима всякій вторникъ» (куда—не говорятъ паломники, но даютъ знать, что въ дома желающихъ). О Константинопольской Божіей Матери Одвгитріи см. выше стр. 413.

<sup>\*)</sup> Объясненіе «надъ обонии» см. ниже.

<sup>4)</sup> Императоръ Мануилъ предпринималъ нъсколько походовъ противъ Венгровъ и ръшить—въ походъ какого именно года встрътилась съ нивъ Евфросинія не представляется возможнымъ.

Константинополя, поклонившись вдесь св. Софін и всемъ Божіннъ церквамъ, принявъ благословение отъ патріарха и купивъ для гроба Господня виміамы и златую кадильницу, Евфросинія прибыла въ Іерусалимъ и остановилась здёсь въ русскомъ монастырё у святыя Богородицы 1). Поклонившись гробу Господню и покадивъ его золотою кадильницею, которую принесла ему въ даръ, она впала потомъ въ болівнь, прежде чімь успівла събздить со своими спутниками на Іордань (что они сдълали безъ нея). Чувствуя приближение смерти, она послала въ лавру св. Саввы Освященнаго просить, чтобы ей позволено было лечи въ тамошней церкви. Но въ лаври отвичали: «имвемъ вапрещеніе отъ св. Саввы, еже жены не принимати никоеяже; но се ти есть монастырь святыя Богородицы Өеодосіевъ общій, въ немъ же лежать святыя жены — мати святаго Саввы и мати святаго Осодосія и мати святую безмезднику Козмы и Даміана, именемъ Оеодотія, и иныя мнови, ту ти подобаеть лещи». Евфросинія послала въ монастырь Өеодосіевъ и купила гробъ въ комаръ святыя Богородицы. Послъ 24-дневной бользни она скончалась 24 Мая (1173 г.) г) и Лавиль съ Евпраксіей и прочими спутниками честно спрятали ея тьло 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ настоящее время мощи преп. Евфросиніи находятся въ Печерскомъ



<sup>1) «</sup>Обита у святыя Богородицы въ русскомъ монастырв». По слованъ житія, Евфросинія, прибывъ въ Іерусалинъ, «посла слугу своего Михаила (который ходиль и въ Константинополь за иконой Богородицы) тогда сущему патріарху глаголюще: владыко святый, сотвори милость ко мет, повели, да отворят ми ся врата Христова; онъ же повель прошенію ся быти», такъ что преподобная вошла въ Герусалимъ сими вратами. Туть, конечно, разумъются такъ пазываемыя Златыя врата, находящіяся въ восточной стінь города, къ сторонь Елеона, въ которыя по поздивниему преданію вошоль Спаситель въ своемъ торжественномъ входв въ Іерусалинь после воскрешенія Лазаря (говоринь, по поздивишему преданію, такъ вавъ читатель, надъемся припомнить, что после Спасителя Герусалинь быль совершенно разрушенъ Титомъ). Если бы дело было во времена владычества мусульнанъ, то разсказъ быль бы несомивно ложень, потому что врата ведуть на площадь мечети Онаровой, составляющей величайшую святыню мусульнань, на которую христіанамъ до последняго времени не позволено было и смотреть. Но Евфросинія была въ Герусалнив между 1099 и 1187 годами, когда имъ владвли крестоносцы. Поэтому, можетъ быть допущено, что для Евфросиніи были отворены ворота, котя съ дозволенія и не православнаго патріарха, а католическаго государя.

<sup>\*)</sup> Въ житін означено число, но нѣтъ года, который находинъ въ Прологѣ. Можно думать, что въ нынѣ извѣстныхъ спискахъ житія пропускъ и что въ Прологѣ годъ взять изъ него. Во всякомъ случаѣ 1173 г. должно считать если не совершенно, то приблизительно вѣрнымъ.

Монастырь Галичскій, не несомнівню принадлежащій періоду домонгольскому, а можеть быть уже послідующему ближайшему времени, а также неизвістно достовірными образоми каки и построенный—на готовыя ли деньги, принесенныя изи міра, каки всі другіе монастыри нашего класса, кромі Печерскаго, или безь сихи денегь подобно этому посліднему постепенно возникшій, есть Полонинскій Григоріеви.

Гдъ находилось въ Галичской области селеніе Полонина, оть которой получиль название монастырь, остается неизвъстнымъ. Предполагають, впрочемь, безь всякаго действительнаго основанія, что гдівнибудь близъ Галича 1). Строителемъ Полонинскаго монастыря быль нъкій подвижникъ Григорій, о которомъ подъ 1268 г. говорится какъ о человъкъ старомъ 2) и который слъдовательно могь построить монастырь задолго до сего года, такъ что представляется въроятнымъ относить последній къ періоду домонгольскому или полагать на самой границъ двухъ періодовъ. Есть все основаніе думать, что этоть Григорій принадлежаль къ числу нерядовых в монаховъ своего времени и быль подвижникь болье или менье замьчательный. Не въ нарочитомъ его житін, въ которомъ и умфренная и неумфренная похвала была бы совершенно естественна, а въ ненарочитой по отношенію къ нему лівтописи, о немъ говорится: «бящеть человъкъ свять, якого же не бысть передъ нимъ и ни по немъ не будеть» 3). Что онъ дъйствительно выдавался между современными ему монахами и славился своею жизнью, это видно и изъ того, что его избралъ въ свои наставники Войшелкъ княвь Литовскій, когда отъ неистовствъ своей тиранніи решился обратиться къ подвигамъ монашескимъ. Къ сожаленію, мы не имеемъ о

<sup>(</sup>т. е. Кіевскомъ) монастырѣ, въ Дальниъ или Феодосіевыхъ пещерахъ. Но составляетъ вопросъ то, когда и какъ онѣ перенесены и также составляетъ странностъ то, что не говоритъ о нихъ Кальнофойскій въ своей Тератургимѣ 1638 г. (см. въ Описаніи Кіевопеч. Лавры митр. Евгенія).

<sup>1)</sup> См. книгу «Шематизмъ провинціи св. Спасителя чина св. Василія Веливаго въ Галиціи, уложеный... 1866 и Короткій поглядъ на монастыри и монашество Руске», напеч. во Львовъ, 1867, стр. 163. Изъ Шематизмовъ уніатскихъ епархій Львовской и Перемышльской, которыя мы имъемъ подъ руками, оказывается, что въ настоящее время нътъ селенія Полонины въ Австрійско-Русской Галиціи. Не знаютъ, гдъ находилась Полонина, и спеціальные изслъдователи исторім Галича и Галичской области, см. Исидора Шараневича Исторію Галицко-Володимирской Руси, въ Львовъ, 1863, стр. 108 и статью «Стародавный Галичъ» въ сборникъ Зоря Галицкая яко альбумъ на годъ 1860, въ Львовъ, стр. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ипатск. лът., 2 изд. стр. 573.

<sup>\*)</sup> Таже лёт. подъ 1262 г., 2 изд. стр. 568 нач..

Григоріи никаких св'яд'яній (кром'я того, что привели выше: въ 1262 г. «иде Войшелкъ до Галича къ Данилови князю и Василкови, хотя пріяти мнишескій чинъ, тоже потомъ иде въ Полонину ко Григорьеви въ манастырь, и пострижеся во черньц'я, и бысть въ манастыри у Григорья 3 льта, Григор'я же бяшеть челов'якъ святъ»... что выше; въ 1268 г. Войшелкъ, наказавъ убійцъ своего отца Миндовга, «иде до Угровьска въ монастырь къ святому Данилью, и (онять) взя на ся черн'ячьскій порты; Григорій же еще бяше живъ, наставникъ его; Войшелкъ же, вопрошавъ о живот'я его, радъ бысть, посла по нь, река: господине отче, прі'яди с'ямо; онъ же прі'яха къ нему и настави его на путь чернечьскій», —Ипатск. л'ят., указз. м'яста).

Съ очень большою вероятностію должень быть относимь въ числу монастырей, построенныхъ самими монахами, монастырь Муромскій Спасскій, находящійся внутри города Мурома (о немъ въ Ист. Іер.-V, 114). Область Муромская, сначала составлявшая часть удъла Черпиговскаго, въ 1096 г. была отдълена отъ Чернигова въ особый (частивитій) уділь, при чемь на столі Муромскомь быль посажень младшій сынъ Святослава Ярославича Ярославь (старшимъ изъ братьевъ, послъ умершаго отца, Олегомъ). Монастырь Муромскій Спасскій упоминается въ семъ 1096 г. и прежде посаженія въ Муромъ Ярославова; следовательно, онъ не быль строеніемъ этого перваго Муромскаго князя. Прежде Ярослава онъ могь быть построент или его старшими братьями князьями Черниговскими (а съ ними и имъ самимъ, до Мурома однимъ изъ Черниговскихъ князей), или же явившимся въ самомъ Муромъ представителемъ монашества, который хотълъ создать въ немъ настоящій монастырь, по подобію таковыхъ монастырей, бывшихъ въ другихъ мъстахъ Руси. Усвоять первымъ князьямъ Черниговскимъ такую ревность въ построеніи княжихъ ктиторскихъ монастырей, чтобы они строили ихъ не только въ самомъ Черниговъ, но даже и въ пригородахъ, представляется весьма мало въроятнымъ; а поэтому съ гораздо большею вероятностію и нужно видеть въ монастыре строеніе собственное монашеское, --- согражденіе неизвъстнаго мъстнаго представителя монашества. Если это последнее, то мы будемъ иметь въ нашемъ монастыръ исключительный примъръ настоящаго монастыря, построеннаго самими монахами, въ слишкомъ скоромъ времени послъ крещенія містности (изь чего слідуеть, что неизвістный строитель его, если только върны наши предположенія о немъ, представляль собою человъка исключительно замъчательнаго).

## III.

## Уставы жизни монашеской и самая жизнь.

Обращаемся къ уставамъ жизни и къ самой жизни нашихъ монаховъ періода домонгольскаго.

Монашество началось съ отшельничества. Явились люди, которые желали удалиться и отрёшиться оть міра и посвятить себя исключительно на служеніе Богу и которые пошли для сего изъ городовъ и селеній въ пустыни и уединенія. Такъ какъ люди эти принимали на себя подвигь произвольный, то, разумвется, никто не даль никому изъ нихъ напередъ написаннаго закона, ибо произвольное есть именно то, что не подлежить закону и предоставлено собственной вол'в челов'вка: каждый отшельникъ подвизался по своему собственному разумёнію и усердію. Но если всякимъ людямъ, стремящимся къ какой нибудь одной особенной цёли, естественно соединяться въ общества, то тёмъ естественнъе было сдълать это отшельникамъ, пъли которыхъ были не своекорыстныя, чтобы въ нихъ могло быть препятствіе къ соединенію, а напротивъ та высокобезкорыстная, которая нарочито и необходимо должна была соединять общія силы и общую ревность воедино. Такимъ образомъ, изъ отдельныхъ и разрозненныхъ отшельниковъ скоро составились общества, которыя образовали собою монастыри і). Въ монастыряхъ должны были явиться уставы, ибо ихъ предполагаеть всякое благоустроенное общество, какъ начертанія его цілей и способовъ къ достижению сихъ целей и какъ регуляцию (упорядочение) совокупной дінтельности (общинной жизни). Общества отпельниковъ составились такимъ образомъ, что менве опытные и менве сильные въ подвижнической живни собирались около более опытныхъ и более сильныхъ, отдаван имъ себя въ руководство и въ научение какъ ученики учителямъ. Эти учители монашества и составляли уставы для своихъ учениковъ, предавая ихъ письмени или вводя въ дёло неписанными. Цели отшельниковъ и потомъ монаховъ были: во-первыхъ, произвольная нищета и безбрачное дъвствованіе, изъ которыхъ одна сама собою и прежде всего предполагается отречениемъ отъ міра и отъ того, яже въ немъ, и ивъ которыхъ бевъ другаго невозможно исключительное попеченіе о Господнемъ; затімъ, жизнь для Бога-умерщвленіе плоти

<sup>1)</sup> Мочастирном — уединенное жилище отъ рочастия — уединенно живущій, а сіє отъ рочас (рочос) — одинъ, одиновій, уединенный.



посредствомъ поста и телесныхъ подвиговъ и усовершение духа посредствомъ молитвы устной и умной. Относительно всего этого и предписывають тв или другія правила уставы монашескіе. По совершенному единству целей всехъ монахоръ устави, очевидно, не могли быть разнообразны, а представляя въ существъ одинъ и тотъ же уставъ должны были только отличаться одинь оть другаго большей или меньшей степенью строгости и суровости и нъкоторымъ равнообразіемъ относительно употребленія и прим'вненія вившнихъ формъ и пріемовъ подвижничества. Впервые написалъ монашескій уставъ Пахомій Веливій († 348), первый составившій въ Египтв, отечествів настоящаго монашества, изъ разрозненно подвизавшихся отшельниковъ монастыри или купножитія і). Вслідъ за Пахоміемъ Великимъ начерталь правила для монашеской жизни въ соединени съ обстоятельнымъ теоретико-дидактическимъ руководствомъ къ ней Василій Великій († 379), который какъ творецъ «науки» монашества, справедливо почитается вторымъ отцомъ его после Пахомія 2). Въ дальней шія времена после Пахомія и Василія писали свои уставы, повторня въ существъ ихъ уставы, очень многіе, ибо ктиторамь или основателямь монастырей было предоставлено писать свои уставы до повднейшаго времени (а собственно говоря-предоставлено, т. е. не отнято, право делать это и досель). Что касается до каноническихъ или церковно-законодательныхъ постановленій относительно монаховъ, которыя имёли составлять общій и обще-обязательный законъ и которыхъ посему не могь преступить ни одинъ составитель устава, то они, объ одномъ умалчивая, какъ о само собою разумъемомъ (каково напр. дъвство), другое оставляя собственной совъсти и усердію монаховъ, главнымъ образомъ касаются одного пункта монашескаго объта нищеты, а именно-узаконяють, какъ это съ самаго начала было признано истинными представителями истиннаго (не фарисействующаго) монашества, что монастыри должны быть строгими общежитіями и что монахи не должны

<sup>2)</sup> Сочиненія Василія В., посвященныя монашеству, носять общее названіе Та асхітіха, въ славянск. перев. Постивческія слова (отъ «поститься» — подвизаться); главныя изъ нихъ: "Орог κατά πλάτος — Пространныя правила, "Орог кατ' επιτομήν — Правила въ сокращеніи, 'Ασχητικαί Διατάξεις — Подвижническія заповіди (наставленія). Въ греческомъ подлинник сочиненія въ Патрол. Миня t. 31; въ русскомъ переводів твореній Василія Великаго, сділанномъ при Московской Дук-Академін, оні занимають часть V.



<sup>1)</sup> Изложеніе Устава Пахомієва см. въ Исторін православнаго монашества И. С. Казанскаго, ч. 1 стр. 129 sqq.

оставлять себь при вступленіи въ нихъ и притяжать себь по вступленіи ничего собственнаго і). Надъ весьма многими написанными или безъ письмени введенными уставами возвышались тв изъ нихъ, которые принадлежали знаменитьйшимъ представителямъ монашества; сътеченіемъ времени эти уставы начали вытьснять изъ монастырей множество ихъ собственныхъ уставовъ и входить въ общее употребленіе; таковыми уставами были: Іерусалимскій Саввы Освященнаго († 532), Константинопольскій Өеодора Студита († 826) и Аеонскій или святыя Горы, начавшійся отъ преп. Аеанасія († 980).

Изъ сейчась сказаннаго повидимому слёдуеть, что монашество / должно было придти къ намъ изъ Греціи съ какимъ нибудь уставомъ. На самомъ дълъ случилось такъ, что оно пришло къ намъ безъ всякаго устава. Выше мы замъчали, что ничъмъ такъ не было злоупотребляемо въ христіанскомъ міръ, какъ монашествомъ; къ этому мы должны. прибавить, что ничто такъ не трудно, какъ истинное монашество. Вследствіе этихъ двухъ причинъ въ весьма непродолжительномъ времени посл'в появленія монашества истиннаго и уставнаго явилось монашество, такъ сказать, не совсвмъ истинное и безуставное. Монашество. есть исключительный и нарочитый путь, ведущій въ царство небесное; царство небесное желательно всякому, а поэтому и желающихъ идтивъ монахи, естественно, было много. Но истинное монашество представлялось очень труднымъ: подвиги телесные, молитва после церковной домашняя устная и умная оставлялись на волю и совесть каждаго монаха, ибо туть контроль быль невозможень и следовательно туть самому себъ можно было дълать большія или меньшія послабленія; за всемь темь оставалось еще нечто существенное, где это произвольное и собственною властію облегченіе себ' монашества было невозможно: истинное монашество есть строгое и безусловное общежите, -- совершенное отсутствіе всякой собственности, одна и та же со всёми положенная уставомъ пища въ общей трапезъ, одна и та же со всъми изъ монастырской казны одежда, одинъ и тотъ же со всёми и оттуда же весь домашній обиходъ. Здёсь уже ничёмъ нельзя было помочь себъ и по необходимости надлежало быть вивств со всвии постникомъ, безсребренникомъ, любителемъ простоты и нищеты въ одеждв и во всемъ быть. Умъ человъческій изобрътателенъ, и люди желавшіе съ одной стороны идти къ небу върнымъ путемъ монашества, а съ дру-: гой стороны по возможности освободить его для себя отъ его терній, изобрёли монашество облегченное, это-такъ называемое монашество



<sup>1)</sup> Двукрат. соб. пр. 6.

\ келліотское или особножитное '). Человъкъ постригался въ монахи, входилъ для жительства въ монастырь, но не вступаль въ монастырскую общину, подчиняя себя ея требованіямъ относительно неимінія собственности и всёмъ ея суровостямъ относительно пищи и всего образа жизни, а ставилъ въ монастыръ особую и отдъльную про себя келлію и въ ней на свои собственныя средства жилъ собственнымъ и отдъльнымъ хозяйствомъ, подвергая себя лишеніямъ въ пищь и во всемъ или, наоборотъ, избавляя себя отъ нихъ и не помышляя о нихъ. сколько самъ хотълъ. Это изобрътение должно было крайне понравиться въ особенности всемъ темъ, которые шли въ монастыри не для монашеских в подвиговъ большихъ или малыхъ, а просто затёмъ, чтобы чрезъ нихъ поддерживать свое вемное существование (какъ, напр., въ настоящее время у насъ недоучивающеся по тупости или лъности семинаристы внають два житейскіе пути-или дьячковство или монашество). Поступавшіе въ общины монастырскія получали готовое помъщеніе, готовый столъ и готовую одёжу, вообще все готовое; но столь быль скудень и суровь, одёжа была груба и бёдна и безь малёйшаго излишка противъ необходимости, въ готовомъ помъщении не полагалось комфорта даже до иголки; такимъ образомъ, этотъ готовый полный пансіонъ въ существъ быль лучше только настоящаго голода и полной наготы и безкровности, и при всемъ томъ заставляли работать. Совсьмъ или по крайней мъръ весьма значительно другое было въ сравненіи съ симъ келліотство, особножительство. Какъ велико было у людей, желавшихъ спастись, стремление идти въ монахи, такъ велика была у людей, остававшихся въ міру, наклонность покровительствовать и благотворить монахамъ, чтобы такимъ образомъ пріобрести хотя ихъ ва себя молитвы. Эксплоатируя эту-то наклонность общества люди, шедшіе въ монахи не для монашества, и могли устранваться въ келліяхъ съ большимъ или меньшимъ комфортомъ: на поставление келли или на покупку готовой выпрашивались деньги у христолюбцевъ, затемъмилостыня тахъ же христолюбцевъ (при накоторомъ и собственномъ трудв) доставляла человвку средства содержанія, и такимъ образомъ выходило, что кормила монашеская ряса, но человъкъ жилъ своимъ домкомъ, на свободъ и въ большемъ или меньшемъ привольи, вовсе не подчинаясь суровымъ требованіямъ монашескаго общинножитія. Какъ

<sup>1)</sup> Названіе — κελλιωτικός μοναχός, κελλιωτική μονή у Вальсан. въ привъч. къ 24 гл. 1-го титла Номован. и въ толков. на 45 пр. Трулльск. соб. Новъйшее и доселъ употребляемое названіе — особножитіе — по-греч. ἰδιοριθμία (μοναστήριον ἐδιόριθμον, μοναχὸς ἰδιόριθμος).



бы то ни было, келліотство явилось очень рано. Есть новелла импер. Юстиніана, въ которой оно строго осуждается и решительно на будущее время воспрещается і). Несмотря однако на это воспрешеніе гражданской власти и несмотря на последующее осуждение и самой церкви <sup>2</sup>), оно не только продолжало существовать, но все болье и болве входило въ обычай, совращая на свою сторону и людей желавшихъ истинно монашествовать, и наконецъ почти совсвиъ вытёснило изъ монастырей общинножите или истинное монашествоване. Вальсамонъ говорить о помянутой выше новеляв Юстиніана, решительно ванрещающей келліотство: «въ настоящее время новелла остается въ дъйствін въ монастыряхъ женскихъ, въ мужскихъ же нигдъ »). Выраженіе «нигав» не должно быть понимаемо буквально; но если Вальсамонъ употребляетъ его, то, конечно, затъмъ, чтобы обозначить слишкомъ большую распространенность въ монастыряхъ келліотства (Сначала келлін явились въ монастыряхъ общинныхъ какъ нёчто привнос-, ное. Но затемъ целые монастыри превратились въ келліотскіе. Когда случилось это послёднее, то доходы монастырей, переставъ составлять общую казну, изъ которой всё и въ равной мере были довольствуемы пищей и одеждой, начали быть раздаваемы монахамъ по рукамъ сообразно съ ихъ старшинствомъ, степенями и должностями въ монастыряхъ. Если въ нашихъ теперешнихъ монастыряхъ, въ решительномъ большинствъ своемъ хромающихъ надесно и налъво, --- наполовину общенножитныхъ и на половину особножитныхъ, уничтожить общую трапезу и раздавать монахамъ по рукамъ столовыя деньги не всвить поровну, а въ той пропорціи, въ какой получаются кружечные доходы, предоставивъ монахамъ саминъ заботиться о пищъ, какъ они сами заботится объ одеждё, то монастыри и стануть монастырями келліотскими или особножитными).

Въ этомъ видъ келліотства или особножитія и перешло къ намъ монашество отъ Грековъ и въ этомъ видъ исключительно оно существовало у насъ первое время до преп. Осодосія Печерскаго. Преп. Осодосій ввелъ въ своемъ монастыръ общежитный или истинный монастыръ общежитный или истинный монастыръ студійскій преп. Осодора Студита.

Письменных записей Студійскаго устава, который преп. Өеодо-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Βъ толкованів на 41 пр. 6 всел. собора, у Радля н Потли II, 405: Σήμερον δὲ εἰς μὲν τὰ γυναιχεῖα μοναστήρια ἐνεργοῦσι τὰ τῆς νεαρᾶς, εἰς δὲ τὰ ἀνδρῷα οὐδαμοῦ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Новелла 133-я, cfr новеллы 123 гл. 36.

<sup>\*)</sup> Двукратн. соб. пр. 6.

ромъ былъ введенъ въ монастыръ безъ письмени, преп. Оеодосій имълъ передъ собою двъ: краткую запись, сдъланную въ самомъ Студійскомъ монастыръ и подробный уставъ патр. Алексъя (см. выше). Необходимо думать, что съ первою или безъ первой былъ имъ пріобрътенъ, переведенъ на славянскій языкъ и введенъ въ Печерскомъ монастыръ второй, какъ уставъ полный и настоящій, чего не представляеть собою запись самаго монастыря. Раздълясь на двъ части, уставъ патр. Алексъя содержитъ въ первой части—уставъ или типикъ церковнаго богослуженія, во второй—уставъ или правила жизни монаховъ.

Во второй части уста знадписанной: «Уставьникъ, разсматряяй о брашьнъ же и питіч мнихомъ и о вьсяцьмь чину и о пребываніяхъ и въ церкви и вьсьдъ содержатся подробныя правила относительно частностей жизни и поведенія монаховъ і); но въ ней не находимъ мы общихъ нарочитыхъ ръчей о существъ жизни-о томъ, какая она должна быть, строго общинножитная вли же какая либо иная. Патр. Алексый дылаеть это опущение, ныть сомныния, потому, что общее онъ само собою подразумъваеть. Следовательно, преп. Осодосій должень быль увнать это общее взъ самой практики Студійскаго монастыря, что онъ могь сдёлать чрезъ разспросы у того черица этого монастыря Михаила, оть когораго получиль уставь патр. Алексвя или по крайней мъръ свъдънія о немъ, и чревъ полученіе свъдъній съ самаго мъста отъ жившаго въ Студійскомъ монастырв евнуха Ефрема, о чемъ говорить Несторъ. Такъ какъ для насъ практика Студійскаго монастыра не существуеть, то мы, чтобы узнать, въ чемъ полагалось существо жизни монаховъ въ Студійскомъ монастырѣ по установленію Өеодора Студита, должны обратиться къ письненнымъ памятникамъ. Въ житін преп. Өеолора относительно нашего вопроса читаемъ: «поелику ничего нъть столько спосившествующаго единодушію, какъ равенство и общность во всемъ (да удалится отъ подвизающихся по Богв то, чтобы говорилось: мое и твое, большее и меньшее, поелику это гнило и враждебно единомыслію), то онъ (преп. Өеодоръ) установиль, чтобы имёть все общее, (въ томъ числё) и одежду, такъ чтобы каждый имёль-(все) нужное и (никто ничего) отдёльно собственнаго; назначиль для всвхъ и одну такую палату (оїх пра єїν), дабы въ ней желающіе полагали свои одежды, которыя нужно было бросить или починить, и чтобы у

¹) Описаніе этой второй части, такъ же какъ и первой, въ Опис. Суноддрипп. Горск. и Невостр. № 380. Въ нашенъ дальнёйшенъ изложеніи устава ны буденъ ссылаться отчасти на это Описаніе (въ тонъ, что приведено въ ненъ), отчасти на самую рукопись, которая по каталогу библіотеки № 330.



приставленнаго къ тому (монаха) брали другія новыя и чистыя. У кого общая жизнь, общія нужды и столь, и все общинное, или-чтобы сказать высочайшее-у кого общія души и возвышеніе и восхожденіе къ Богу: твиъ что иное надлежало избрать, какъ не то, чтобы и до малъйшаго все было общее, дабы во всемъ соблюдались у нихъ обшность и равенство, по сказанному апостоломъ: множеству же увъровавших было одно сердце и одна душа, и ни одинг не называл ничего изъ принадлежащаго ему своимъ, но было у нихъ все общее (Дъян. IV, 32); для сего и самъ отецъ (преп. Өеодоръ) не имълъ у себя ничего особеннаго или взятаго гдъ нибудь индъ (а не изъ одного съ другими мъста); но въ томъ же самомъ одеждохранилищъ, подобно другимъ, полагалъ хитонъ (изношенный, требовавшій перемѣны) и бралъ (новый, другой), какой случайно попадется, а наиболье выбиралъ самый худой, дабы и въ семъ быть образомъ смиренія для техъ, которые были подъ его властію > 1). Самъ преп. Өеодоръ въ наставленіи ученику своему Николаю (составившему свой монастырь) и потомъ въ своемъ духовномъ завъщаніи (въ ръчи, обращенной къ его будущему преемнику) пишеть: «потщися всемврно, да у (всего) братства ) будетъ все общее и нераздъленное и да ничего ни у кого не будетъ отдъльно собственнаго даже и до иголки; твои же душа и тъло, но не что либо другое (не страсти, подразумъвается), да будутъ раздълены въ равенствъ любви ко всъмъ духовнымъ твоимъ чадамъ и братьимъ з)... Объ этой основной сущности жизни монашеской по уставу Студійскаго монастыря патр. Алексви умалчиваеть, какъ о томъ, что само собою предполагается, и преп. Өеодосій должень быль узнать объ этомъ, какъ объ общемъ основоположении, помемо устава. Однако патріархъ, не говоря о строгомъ общинножитіи прамо и нарочито, говорить о немъ косвенно и частно. Въ первомъ случай онъ заявляеть строгость своихъ требованій въ отношеніи къ нему, когда предписываеть, чтобы приходящіе въ монастыри монашествовать съ извъстными денежными вкладами и за это требующіе себъ свободы въ

<sup>1)</sup> У Миня въ Патр. t. 99, p. 149 n. 34.

<sup>2)</sup> У Миня ibid. pp. 941 и 1820 п. 7. Въ одномъ изъ писемъ своихъ преп. Өеодоръ пишетъ: «монаху сокровище (монахъ уже пріобрѣдъ великое богатство), если кто притяжетъ себѣ свыше трехъ монетъ, по написанному у отцовъ, и то съ мыслю о бѣдныхъ, поелику тщательный монахъ, господствующій надъ міромъ чрезъ нестяжательность, не пріобрѣтаетъ и ни одной монеты и взываетъ съ св. Павломъ: яко пищи, а многи богатяще; яко ничтоже имуще, а вся содержаще (2 Кор. VI, 10)», у Миня ibid. р. 1557.

(жизни, лучшей противъ другихъ кельи и лучшей пищи, не вступали въ его монастырь и ногой <sup>4</sup>). Возставая со всею силою противъ подобной продажи монастырями и противъ подобной купли у нихъ облегченій оть монашества и называя это безстыднымъ корчемствованіемъ со стороны однихъ (т. е. монастырей) и куплей беззаконной и непріязненной со стороны другихъ (т. е. дающихъ вклады и требующихъ себъ за нихъ льготы), патріархъ говорить, что желающіе быть въ братствъ больше другихъ пусть будуть больше добродътелію или смиреніемъ, гді не положено преділа возвышенію и гді ніть ни равенства ни неравенства, «а въ инъхъ же всъхъ и преже всъхъ въ пребываніи сирічь въ брашні и питіи купночестью быти хощемъ»... скакъ брашно полагается обще и одно и то же всемъ, такъ и въ вине, подаваемомъ на трапезъ, не должно быть никакого различія, но «всегда всвиъ изъ одного и того же сосуда должно быть почерпаемо». Частно патріархъ говорить объ общинножитін, когда, во первыхъ, нарочито предписываетъ относительно той же пищи, чтобы никто не имълъ своего отдёльнаго стола въ своей кельи, а всё непременно ходили въ транезу, и чтобы никто не употребляль пищи лишней сверхъ транезной, а поэтому никто не имълъ у себя въ кельв и сосудовъ для ея изготовленія 2), — во-вторыхъ, когда предписываеть быть совершенному равенству всёхъ въ отношенін къ монастырскамь работамъ (о семъ последнемъ см. ниже).

<sup>2) «</sup>Да входять убо вси въ трапезницю всегда и вкупь да ядять; еже бо пріобидьти кому общая трапезы и еже съ всею братьею пребыванія, а въ келіп всти, всяцьть образомъ отмътаемъ, аще (не) недугомъ одержимъ будеть или отъ иноя нъкоя нужи на трапезняцю не можеть пріити», ркп. л. 213 об. и также 201 об. fin. въ главь «о вторый трапезь», т. е. объ ужинь. Поелику многіе не ходять на трапезу «извітомъ» посіщенія ихъ отъ друзей и ближнихъ, то посліднихъ кормить, по разсмотрівню, въ трапезь, л. 213 об. и 214. «А еже иныти нъкимъ, паче унымъ, укропьця (сосуды для воды) или гърньця (горшки) или... (пропускъ) въ своихъ келіяхъ: не хощемъ, діло бо се тайяденія, еже отцы, яко



<sup>1) «</sup>Нарицающая же ся отрицянія дающимъ и того ради сподоблятися хотящёмъ произвольномъ быти и келія различнёйше инёхъ имёти и слуги множайша имёти, хлёбъ же и вино болё и луче прівмати, ни вступити на дворь монастырскій не дадимъ», ркп. л. 235 об. «Нарицающая же ся отрицянія»—такъ называемыя отрицанія; ясно, что словомъ отрицаніе переводится какое-то греческое слово, употреблявшееся какъ техническое названіе вкладовъ; какое миенно, сказать не можемъ, но вёроятно — апотау́ п, которое означало собственно монашеское отрицаніе отъ міра при постриженіи (Дюк. Gloss. Graecit. v. апотау́ п) и которое въ приложеніи къ деньгамъ будеть значить деньги, даваемыя при постриженіи.

Проходя молчаніемъ основную сущность того образа монашеской жизни, который имъется въ виду, какъ саму собою предполагаемую (и которую, какъ таковую, преп. Өеодосій долженъ быль узнать помимо устава), патріархъ подробно начертываеть въ своемъ уставъ частныя правила этой жизни. Имъя въ виду историческую важность устава для нашего монашества, мы передадимъ правила въ нъкоторой подробности. При этомъ, въ тъхъ мъстахъ, гдъ онъ можетъ быть дополненъ изъ собственной записи монастыря, мы сдълаемъ это дополненю.

Относительно качества и употребленія одежды патріархъ предписываеть: «Никто изъ монаховъ не долженъ носить одежды (тонкой) льняной ни другой какой нибудь (изъ сказанной), но только изъ (грубой) шерсти, цвётомъ черную или (темно---) красную или такъ называемую (темно-) сврую і); всв одвянія монаховь должны быть «худы» (грубо-немногодънны) и «чисты» (опрятны) и никакъ не должны быть свётлыхъ (яркихъ) цвётовъ или имёть лоскъ 3), какъ нёкоторые (суетно) утвивются арко-красными и лоснящимися одеждами 3), пагубно смъщивая съ монашескою скромностію мірское тщеславіе, ибо все, что не для потребности 4), а для украшенія, подлежить порицанію суетности, какъ сказаль Великій Василій; итакъ, священному стаду монаховъ да будетъ чужда безразсудность <sup>5</sup>) изысканности мірской и плотской, вся же ихъ слава внутрь да будеть )...; одежды великихъ схимниковъ должны иметь по обычаю иконныя (вышитыя на нихъ) изображенія, а одежды малосхимниковъ должны быть просты...; вимою подъ предлогомъ холода монахи не должны надъвать вдвойнъ никакой одежды, достаточно для нихъ для защеты отъ холода носить «свиты»

39\*

мерзость, нѣкако(у) и инѣхъ страстій матере и яко се перву вину священыхъ (sic, мірскихъ?) попеченій, добрѣ творяще, отгнаша», ркп. л. 214.

<sup>1)</sup> Подл. «Точію отъ руна и то черно или то само черино или съро нари-члемое».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подл. «Свётлость ниёя»; свётлость, конечно, есть переводъ греческаго хартротус, а точное значение слова хартротус въ отношени къ одеждё есть ниенно лоскъ.

<sup>\*) «</sup>Черинымъ блищаніемъ радуются».

<sup>4)</sup> Ркп. л. 223.

<sup>5) «</sup>Уродьство»—глупость, безуніе.

<sup>•)</sup> Рвп. 223 об. Но относительно богослужебных («святительских»») одеждъ патріархъ предписываетъ, чтобы онъ были отъ бълыя волны, удобрены честно и доброутварно украшены, ibid. и л. 224, привед. въ Опис.; тоже относительно сихъ одеждъ и беодоръ Студитъ,—у Миня t. 99, рр. 941 fin. и 1821 п. 19.

(хитоны, рясы, см. ниже) изъ толстаго плотно сотканнаго сукна 1), нбо и холодъ и всякую другую тягость 2), мы должны съ готовностію терпъть ради пріобрътенія своихъ душъ; если хотять, то пусть одъваются (поверхъ хитоновъ) толстыми суконными мантіями з); а обычай дёлать хитоны и мантіи изъ міжовъ мы воспрещаемь, ибо таковыя одежды опасны прилежателямъ монашескаго житія; не позволяемъ покрывать мъховыми покровами и головъ, что иные дълають полъ предлогомъ хожденія въ бани и зимняго холода; (а летомъ) вместо льняныхъ (тонкихъ) тканей должно покрывать головы толстыми «клобуками» 1), и не смъшиваться съ мірянами въ употребленіи льняныхъ (тонкихъ) матерій; а болве здоровымъ изъ монаховъ должно имвть головы вовсе непокрытыми, по древнему отеческому преданію 5); не должно употреблять монахамъ и чулковъ 6), если кто не будеть посланъ изъ монастыря на далекую службу 7), или не будеть слабъ здоровьемъ, такъ что будеть нуждаться въ подобной одежде, при чемъ долженъ надевать ее не иначе, какъ съ разръшенія игумена; сандаліи (башмаки 1) монаховъ должны быть съ глубокими и высокими запятками и съ небольшими носками °) и должны быть вышиты тонкими черными неткамв (ремешками), точно такъ какъ и ихъ сапоги 10)...

<sup>1) «</sup>Толстін чернаго орниця свиты учящены».

Ркп. л. 224, привед. въ Опис...

<sup>3) «</sup>Мантіями толстыми пъртянами». Пъртяный, портяный собственно значить, кажется, холщевый (онучи холщевыя — портянки, тогда какъ суконныя — онучи, сfr у Восток. въ слов. пъртъ), но въ нашемъ мъстъ по смыслу должно разумъть сукно. Сfr собственную запись Студійскаго монастыря, гдъ наши мантів называются ѐπю́риα раддому, у Миня р. 1720.

<sup>\*)</sup> О названіи клобукъ си. ниже.

<sup>5)</sup> Это предписаніе патр. Алексвя несовсвиъ для насъ понятно. Въ «спитиміяхъ» беодора Студита, не принадлежащихъ, впрочемъ, ему, а поздиве написанныхъ въ его монастырв, или по крайней мере дошедшихъ до насъ въ поздивнией редакціи (ибо малый и великій образъ) читается: «делающій какое бы то ни было дело безъ мантіи (малой, см. ниже) или кукуля, да накажется епитиміей какъ пренебрежитель», у Миня р. 1749, п. 4.

<sup>6) «</sup>Подобаеть же имъ ни въ наричяемыхъ наногвахъ ходити». Наногъва ногава, ногавица значитъ чулокъ, а точнъйшимъ образомъ верхнюю часть чулка, его трубу, отръзанную отъ носка, которая въ древнее время носилась отдъльно отъ носковъ (какъ и доселъ еще индъ носятъ крестьяне, называя эти трубы паголенками).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ркп. л. 224 об., привед. въ Опис..

<sup>8)</sup> Подл. «плесньцы»; см. въ слов. Восток. слл. плесница и плесньць.

<sup>°) «</sup>А напредъ луницѣ малы». Луница уменьшит огъ луна, которая въсмыслѣ полукруга (ущербающая).

<sup>10)</sup> Prn. J. 225.

О количествъ одеждъ, которое полагалось въ Студійскомъ монастыръ имъть каждому монаху, собственная запись этого послъдняго говорить: «каждый брать долженъ имъть: двъ рубашки (ὑποχάμησα β΄), два китона (ἐπανωφόρια β΄), изъ которыхъ одинъ суконный, два кужуля, мантію (ἐπώμιον) малую для работъ, и другую, болъе длинную, для церкви, которую уставъ предписываетъ употреблять въ субботу вечеромъ на свътильничномъ и въ воскресенье на утренъ, и опять вечеромъ на свътильничномъ и прежде него на божественной литургіи, а равнымъ образомъ и въ Господскіе праздники і), и другую мантію суконную большую; обувь (должна быть)—короткіе саноги (полусапожки), другіе большіе сапоги і) и башмаки (хаλіхη); на постель монахъ долженъ имъть: тростниковую рогожу (матрацъ, фіадох хідіхух) и двъ сукмяницы (два суконныя одъяла, δύο μαλλωτάρια) і).

Правила относительно пищи монаховъ въ уставъ патр. Алексъя суть слъдующія 4). Отъ Пасхи 5) до поста св. Филиппа или Рождественскаго, со включеніемъ и самой недъли Пасхи, монахи вкушаютъ пищу по дважды днемъ—на объдъ и на ужинъ. На объдъ предлагаются два кушанья: вариво (какое нибудь) съ зеліемъ какимъ нибудь, т. е. какою нибудь зеленью (видами которой весьма богата Греція) и сочиво, т. е. густое кушанье, приготовленное изъ сочевицы или чечевицы и изъ всякаго вида бобовъ, слъдовательно соотвътствующее нашей кашъ; то и другое кушанье приготовлено съ деревяннымъ масломъ. На ужинъ, который послъ вечерни (и, подразумъвается, передъ павечерницей, которая есть служба, совершаемая по вечеръ, т. е.

<sup>5)</sup> Ркп. л. 205 sqq, праведено въ Описаніи. О постахъ апостоловъ или Петровскомъ и Богородицы или Успенскомъ въ правилахъ о пищѣ не говорится. О постѣ Успенскомъ мы не встрѣчали упоминаній и въ другихъ мѣстахъ устава, а о постѣ Петровскомъ упоминанія встрѣчаются, наприм. лл. 66 об. и 259.



<sup>&#</sup>x27;) Въ «епитиміяхъ» преп. Осодора читается: «кто въ воскресенье и особенно въ праздничный день не надёнетъ большей мантіи, т. е. на два свётильничныя и на утреню, да положить передъ олгаремъ поклоновъ 50, и потомъ воротившись (въ келью) да надёнетъ ее», у Миня р. 1737 п. 33.

<sup>\*)</sup> Κονδοτζάγγια μ μακροτζάγγια, επ. γ Дюк. въ Gloss. Graecit. ποдъ сл. τζάγγαι.

³) У *Миня* р. 1720.

<sup>\*)</sup> Правила относительно пищи читаются и въ собственной записи Студійскаго монастыря (у Миня р. 1713: «о количествъ пищи и о благочиніи на трапезакъ»). Запись почти совершенно согласна съ уставомъ, за исключеніемъ нѣкоторыхъ частностей.

послъ ужина, по гречески атобълтом, оть ато и бълтом-ужинъ) 1), предлагается одно кушанье — сочиво и именно — не приготовленное вновь, а оставленное отъ объда и остающееся отъ него до ужина на очагѣ на маломъ огнѣ, чтобы быть предложену теплымъ 2). На объдѣ и на ужинъ братіи подается вино: на объдъ три чаши, - первая передъ варивомъ, вторая перелъ сочивомъ и третья по окончаніи; на ужинв двъ чаши, - первая передъ сочивомъ и вторая послъ него (Положенное количество чашъ вина можеть показаться большимъ. Но въ Греціи вино весьма слабое, пилось монахами и всёми, какъ и доселё пьется, разведенное водой 3), такъ что должно представлять его себъ какъ нашъ хорошій квась и ни въ какомъ случав какъ нашу водку, способную дёлать человёка пьянымъ. Монахи вместе съ мірянами непремвино пили вино потому, что его питье требуется климатическими условіями, такъ какъ питье голой, не разведенной виномъ, воды вредно для здоровья). Въ праздники полагается на объдъ такъ называемое «утвшеніе» 1), относительно котораго не находимь въ уставв прямыхъ предписавій, но которое судя по частнымъ указаніямъ состояло изъ пироговъ, изъ прибавки къ двумъ будничнымъ блюдамъ третьяго (варива или сочива) съ четвертою чашею вина и изъ пшеничной кутън, составлявшей въ праздники церковное приношеніе 5). Въ постъ св.

<sup>5)</sup> Въ праздникъ св. Осодора: вариво, ино брашно и сочиво, л. 208 об.; въ праздникъ св. Алексъя, ангела патріархова: вина по 4 чаши урочныя, л. 209 об.; о пирогахъ — «хлъбахъ чистыхъ» лл. 209 об., 211 об. и другіе (самое названіе пироги л. 212 об.), о кутьъ въ главъ «о изданіи» л. 244 fin. sqq.



<sup>1) «</sup>По вечернии ударяему въ било тришды събираются вси на трапезницю» л. 202 об. нач.; павечерница спустя «мало» времени послѣ ужина, л. 203 sub fin.

<sup>3)</sup> Βτ Уставт патр. Алекств опущено о рыбт, сырт съ молокомъ и янцатъ, о которыхъ послт говорится мимоходомъ. Прямо сказано о нихъ въ собственной записи Студійскаго монастыря: 'Ιστέον δὲ, ὅτι ἀπὸ τῆς πασχαλίας μέχρι τῶν άγίων πάντων (въ записи есть Петровъ пость) τὰς β' μαγειρίας τό τε λάχανον καὶ τὸ ὅσπριον μετὰ ἐλαίου ἐσθίομεν· χρώμεθα δὲ καὶ ἰχθύων καὶ τυροῦ και ὼοῦ, у Миня р. 1713 п. 29.

<sup>3)</sup> Новогреческое названіе вина то храсі оть хера́уучи—смѣшиваю, т. е. вино съ водою. Замѣтимъ здѣсь истати, что наши красоуля или красовуля есть греческое храсоβо́λιον (Дюк. Gloss. Graec. сл. храсі и баλоς—стекло, т. е. винное стекло, стеклянный сосудъ, стаканъ для вина, а первое, если не произошло изъ втораго, отъ храсі и βа́λλω—бросаю, ввергаю, наливаю, т. е. сосудъ для наливанія вина.

<sup>4)</sup> Самое слово «утѣшеніе» въ уставѣ лл. 200, 204 об. fin., 209 об. fin., 210 нач. и другіе.

Филиппа: въ субботы, воскресенья и праздники пища вкушается по дважды-на объть и на ужинь и та самая, что въ будни предшествующаго времени непостнаго; то же и о винъ, т. е. три и двъ чаши; въ будніе дни пиша вкушается пооднажды, именно-по окончаніи вечерни объдъ, состоящій изъ варива съ деревяннымъ масломъ и сочива безъ масла; вина три не чаши, а чашки, т. е. гри не стакана, а стаканчика, рюмки <sup>1</sup>). Въ великій пость: въ продолженіе шести недѣль въ «простые» или будніе дни пища однажды днемъ и именно въ первую недълю сухояденіе, - хлібот и какіе нибудь плоды, въ прочія пять недъль-въ среду и пятокъ, какъ на первой недълъ, въ другіе дни ядь или кушанье, составленное изъ варива и сочива, соединенныхъ вивств и сваренныхъ безъ масла; въ первую недвлю и въ среды и въ пятки прочихъ недваь вино не пьется, исключая больныхъ и старыхъ, а вивсто него особое «составное питье» 2), въ остальные же дни прочихъ недёль по одной чашё вина; въ субботы и воскресенья пища по дважды и вина на объдъ три чаши, на ужинъ двъ; на страстной нед'яль: въ понедъльникъ-сухояденіе, какъ на первой недъль; во вторникъ-сваренное сорочинское пшено, политое сверху медомъ (потому что въ тоть день поются по обычаю святыя страсти); въ средувариво и сочиво вмёстё (какъ выше) съ масломъ (ради канона святыхъ страстей Өеодора Студійскаго); въ четвергь два кушанья—вариво н сочиво (т. е. каждое отдъльно); въ пятокъ-по единой чашъ сочевицы, сваренной виъсто масла съ уксусомъ; въ субботу-пироги 3) и два кушанья: варино и сочиво съ масломъ; подразумъвается, что каждый день по однажды; вино въ страстную недёлю не пьется, но помя-

³) «Да будуть чисти хавби, сирвчь питы великія». Пита, греческ. πῆτα или πήττα—круглая булка.



<sup>&#</sup>x27;) «Вёдёти есть, яко присно, егда нёсть утёшенія, на обёдё убо подобаеть быти почерпанія (вина) три, а на вечери 2, кром'я поста святаго Филиппа, въ тъ (тотъ) бо единою ядять и по три вземлють чашки», л. 204 об. fin. Относительно употребленія въ пость Филипповъ видовъ пищи сдёлано замічаніе, им'яющее значеніе въ исторіи постовъ, что во весь этоть пость никому изъ монаховъ никакъ не дозволяется тсть сыра и яицъ, ибо въ продолженіе его воздерживаются отъ нихъ и весьма иногіе изъ мірянъ,—привед. въ Опис..

<sup>2)</sup> Въ уставѣ патр. Алексѣя: «ривиенная уха (которая есть) смѣшеніе съ кропомъ и съ пыпьрымь», привед. въ Опис. стр. 259 fin.; въ собственной записи Студійскаго монастыря: εὐχρατον, τὸ ὁποῖον συνίσταται ἐχ τε πιπέρεως καὶ χυμίνου καὶ ἀνίσου θερμοῦ (у Миня р. 1716), т. е. раствореніе, которое составляется изъ перца, тмина и теплаго аниса (ривненная отъ древнегреч. ἐρέβινθος или новогреч. ροβίθι—видъ гороха).

нутое «составное питье»—въ великій четвергь по двѣ чаши, въ прочіе дни—по одной 1).

Относительно трапезы патр. Алексви допускаеть въ своемъ уставъ странное и неожиданное нарушение строгости правиль истиннаго общежитія, за которое въ принципъ самъ такъ стоить, а именно: онъ допускаеть, чтобы на игуменскій столь пища была подаваема лучшая, чвиъ на другіе столы, и чтобы игуменъ сажаль за свой столь 8 братьевъ по своему усмотренію (— за каждый столь положево было садиться по 9 человъкъ) 2): «достоить же игумену повсегда осмь братій на первую трапезу призывати бети съ нимъ, отъ нихъ же единъ присно буди иже на тотъ день служивый попъ, и по разсмотренію тому же (вгумену) и призыванымъ брашно будетъ, есть бо и рыбу повелитъ предложити или сыръ, или ино что еще, аще хочетъ з); страннымъ образомъ оправдываеть патріархъ и свое попущеніе: «и сему (игумену) ничесоже возбранити велимъ, но вся тому велею (sic, волею, вельми?) попущаемъ: ему же толико душъ поручено братій, прилежаніе вещи безсмертны, тому много паче таковая по угоженію ему дівяти подасться»... 4). Эта привилегія игуменскаго стола ни подъ какимъ видомъ не должна имъть мъста въ посты 5).

Всякій хорошій христіанинъ вкушаеть пишу, какъ даръ Божій, чинно и съ молитвою; тёмъ болёе такъ должны поступать монахи. Въ уставё патр. Алексёя предлагается подробный чинъ трапезы или трапезованія монаховъ 6). По троекратномъ удареніи въ било, монахи идуть въ трапезницу, въ предшествій дневнаго служащаго священника и за нимъ игумена, съ півніемъ псалма 142: «Господи, услыши мо-

<sup>1)</sup> Въ собственной записи Студійскаго монастыря о страстной недёлё иначе: въ великіе понедёльникъ, вторникъ, среду и пятокъ—какъ на первой недёлё; въ великій четвергъ одно кушанье—сочиво съ тертыми орёхами и вареные бобы; «въ великую же субботу,—что составляетъ замёчательное и нелегко объясникое,—въ 11-иъ часу начинается свётильничный и по отпуске едикъ сыръ и рыбъ и яйца и пьенъ три чаши», у Миня р. 1716 п. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Что за каждый столь по 9 человъкъ, объ этомъ не говорится прямо въ уставъ патр. Алексъя, но прямо говорится въ собственной записи Студійскаго монастыря: κάθηνται δὲ κατὰ τράπεζαν ἀκόβηθον (читай ἀκοβήθων) θ', у Меня р. 1713 п. 28, т. е. за каждый столь садится по 9 человъкъ: ἀκόβηθος датинск. ассubitus—возлежащій за трапезой, съдящій.

<sup>\*)</sup> Ркп. л. 205 fin. и об..

<sup>4)</sup> Л. 205 об..

<sup>5)</sup> Ibid..

<sup>6)</sup> Prn. 1. 197 of. sqq.

литву мою, внуши моленіе мою»; по приходів въ трапезу служащій священникъ благословляеть столы начертаніемъ знаменія креста съ произнесеніемъ молитим: «Господи Боже нашъ, животворящій хліббь»; когда въ следъ за игуменомъ все сядуть, положенный чтецъ творить начало чтенію і), а служащій священникь говорить: «благословень Богъ нашъ, нынъ и присно», и всъмъ умолишимъ начинается чтеніе; трапезари приносять кушанье-первое блюдо и когда оно будеть поставлено на всъ столы, старшій трапеварь возглашаеть: «Господи благослови, помолемся», и дневной священникъ благословляеть предложенное брашно молитвою: «Христе Боже молитвами отепъ нашихъ благослови брашно и питіе наше, нынъ и присно»; когда въ слъдъ за игуменомъ всв начнуть всть, старшему трапеварю подается лжица, которою ударяется въ блюдо на то назначенное 2), и когда онъ ударитъ и возгласить: «Госполи благослови» (безъ помолимся) приходить къ игумену «кутникъ» и принявъ отъ него благословение обходитъ братью съ (большой) двуухой чашей и всемъ наливаетъ вина, вмёсте съ которымъ подкутники подають «укропъ» з); при питьи первой чаши вина всв монахи встають «и къ игумену помавають держа кождо свою чашу», прося благословенія отъ него; вторая чаша передъ сочивомъ и третья послё него наливаются съ темъ же удареніемъ, но пьются безъ благословенія игумена, съ собственнымъ остненіемъ чашъ крестнымъ внаменіемъ; после перваго кушанія настаеть «умолчаніе», вносится второе кушаніе и такъ же благословляется, а если есть сутьшеніе», то также поступается и далье 1); по окончаніи объда и по питін заключающей его чаши старшій трапезарь поставить на край перваго (игуменскаго) стола помянутое назначенное для удареній блюдо

<sup>4) «</sup>На нитхъ брашныхъ, аще уттиение будетъ и болт предложныхъ будетъ», л. 199 об. fin.; это какъ будто даетъ знатъ, что иногда были предлагаемы уттиения болте обильныя, нежели какъ указано выше.



<sup>1)</sup> О томъ, что «присно на объдъ и на вечери чтеніе отъ божественныхъ писаній должно есть бывати», въ уставъ есть нарочитая ръчь, л. 203 об. нач..

<sup>2)</sup> Блюдо, назначенное для удареній во время трапезы и представлявшее собою столовый звонокъ, называлось у насъ кандіей или кандѣей. Наше названіе изъ греческаго χόνδυ, что значить большая чаша (εἴδος μεγάλου ποτηρίου, σχύφος)—Словарь Визант.; о кандѣѣ, хранящейся въ ризницѣ Новгородскаго Софійскаго собора см. у архим. Макарія въ Археолог. опис. церковни. древни. въ Новгородѣ, II, 285).

<sup>3)</sup> Укропъ собственно горячая вода; но тугъ слово значеть, кажется, просто воду, которая подавалась монахамъ для разведенія вина.

и ударить въ него трижды лжицею великою: при этомъ чтецъ немедленно прекращаеть чтеніе, а «келарь» (съ подкеларниками) ставить на столы пустыя блюда, въ которыя братія кладуть ложки съ возглашеніемъ въ следъ за игуменомъ: «Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй насъ»; за этимъ поставляются на столы пустыя мисы, въ которыя кладутся братіей «укруги» или остатки хліба и надъ сими укругами 1) творится возношеніе имени св. Троицы 2): игумень, кладя укругь въ мису, говоритъ: «Господи благослови», старшій трапезарь и всё братія, полагая укруги, поють: «благословень Богь, питаяй нась», по скончаніи сего стиха служащій священникъ, творя кресть надъ мисою, говорить молитву: «Христе Боже нашь, исполни избытки рабъ Своихъ и насъ помилуй, яко свять еси, и нынв и присно», по аминв старшій трапезарь, поклонившись игумену при крат трапезы, возгласивъ велегласно: «благослови, помолися о мнв», и получивъ отъ игумена въ отвёть тихое: «Богь спаси тя», береть мису и творить ею кресть, говоря велегласно: «велико имя», на что всв братія: «святыя единосущныя Троицы», --- «и сохранить всёхъ нась», на что братія: «аминь» з); послъ сего пгуменъ: «да помянеть Господь всъхъ духовныхъ отецъ и братію нашу», на что братія: «аминь»; по мановенію игумена старшій транезарь велегласно начинаеть: «милостивъ и щедръ Господь», и всъ встають и по отпускъ священника (о всъхъ благодаримъ Богу, братія трижды: Господи помилуй, надъ всеми благодаримъ Отца и Сына и святаго Духа, и нынъ и присно, братія: аминь) творять шествіе къ церкви. Во время шествія поють псаломъ 121: «Возвеселихся о рекшихъ ми» и потомъ 83: «Коль возлюбленна селенія Твоя»; по приходъ къ церкви становятся предъ ея главными (царскими) дверями, священникъ молитву: «Тебъ истинному человъколюбцу Богу мы гръшнін, Слава и нынъ, и по троекратномъ взаимномъ поклоненіи священника и братіи отпускъ.

Что касается до поведенія монаховъ во время трапезы, то они должны соблюдать совершенное молчаніе, говорить про себя стихъ: «Господи Іисусе Христе Боже нашъ» и прочее, и устами насыщаясь пищи, ушами внимать душеполезнымъ ученіямъ предлагаемаго чтенія ().

<sup>4)</sup> Рки. л. 204. Въ собственной записи Студійскаго понастыря нарочито ска-



<sup>1)</sup> Отъ укруговъ никто ничего не долженъ брать; каждодневно они раздаются келаремъ предъ вратами монастыря просящей братіи нашей, л. 200 об..

<sup>2)</sup> На ужинъ-Богородицы.

<sup>3)</sup> На ужинъ трапезарь, въявъ мису, сотворить ею крестъ и велегласно возгласить: Пресвятая Богородице помогай намъ, и отвъчають всъ: аминь, л. 203.

Есть въ уставъ наставление и относительно того, какъ возгнетать огонь въ поварнъ и хлъбной пекарнъ. Поваръ или хлъбопекарь приходить въ церковь, кладеть три поклона предъ олтарной преградой («предъ чистыми преградами») и просить огня у пономаря церковнаго. Пономарь зажигаетъ просящему огонь «отъ святаго свъта свътильника», т. е. въроятно отъ лампады, горящей въ олтаръ передъ запрестольнымъ крестомъ, — и этимъ святымъ огнемъ всегда зажигаются дрова какъ въ поварнъ, такъ и въ пекарнъ 1).

Занятія монаховъ составляють: общественная или общебратская церковная молитва, молитва келейная, чтеніе божественныхъ писаній и монастырскія общинныя работы.

Что въ монастыръ каждодневно должны быть совершаемы всѣ положенныя церковныя службы и что всѣ монахи неупустительно должны
присутствовать на нихъ, объ этомъ патр. Алексъй не говорить нарочито, потому что это само собою подразумъвается. Онъ только предписываеть въ одномъ мъстъ своего устава, да «свершена и устроена
всъми своими частьми церковная служба будетъ» 2), т. е. чтобы всъ
церковныя службы совершались безъ всякаго упущенія по начертанному имъ уставу богослуженія 3).

<sup>3)</sup> Исключеніе изъ всёхъ монаховъ составляли монахи ремесленники, т. е. монахи, знавшіе какія нибудь нужныя для монастыря спеціальныя ремесла и занимавшіеся изготовленіемъ для монастыря произведеній своихъ ремеслъ («ручьній хитрьци, ремествьники»): ради своего многаго труда они будились къ заутренъ поздиве другихъ въ свое особое время,—правила относительно сего л. 254 об. вср. Наказанія монахамъ опаздывающимъ за службы см. въ «епитиміяхъ» беодора Студита, у Миня р. 1733; въ нашемъ уставъ: «аще ли кто отъ братья послъди каженія придеть (за заутреню), три поклоненія створь предъ царскими (входными въ церковъ) дверьми, крестное знаменіе на чель и на персёхъ знаменавъ (начертавъ), станеть въ своемъ чину» (на своемъ мъстъ) л. 248 об. нач. Есть въ уставъ нарочитыя ръчи о благоговъйномъ стояніи монаховъ въ церкви, л. 249 об., и о порядкъ, въ какомъ они должны стоять (раздёленные на двъ стороны, на каждой сторонъ впереди «попы» или ісромонахи, потомъ діаконы и т. д.; «попове да стоять предъ олтаремъ на западъ зряще»), л. 253.



<sup>1)</sup> Ркп. л. 216 fin. и об..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ркп. д. 221 об.

Въ промежутки между церковными службами монахи свободные отъ монастырскихъ работъ (не имѣющіе ихъ череды, о чемъ сейчасъ ниже) и также всв вообще монахи по окончаніи всвую службь и работь не должны ходить другь къ другу въ кельи, «виною яко се пользы ради или иноя нъкія нужныя ради вины», но всякому отходить въ свою келью и въ ней сидеть и «молитися великому Богу и къ божественнымъ прилежати писаніемъ, великъ бо есть чистый таковыхъ книгъ ликъ (выборъ, составъ) і) и мощьно есть комуждо свою сдв исправляти душю... и аще часто чтуть я, то никогда же сблазнятся > 2). «Аще (же) которін научитися хотять перковнаго ученія (то, не холя для сего къ могущимъ научить монахамъ въ келіи, что запрещается) по утреніи въ трапезницю сходящеся да учатся; преже же всего нгуменъ да печется, еже комуждо мниху тако псалтырю поведати, яко ни единому требовати книгъ на сторонъ на коей любо>3) (т. е. чтобы каждый монахъ зналъ псалтырь наизусть и чтобы никто не нуждался для прнія псалмовь вр церкви вр книгр псалтырной).

Во всёхъ такъ называемыхъ домовыхъ службахъ монастырскихъ монахи, по предписанію патр. Алексёя, должны быть своими слугами сами, ни въ чемъ не прибёгая къ помощи нарочитыхъ слугъ н не имёя ихъ, какъ таковыхъ, въ монастырё. «Поелику въ лучшихъ киновіяхъ (общиножитіяхъ),—пишетъ онъ,—монахи тщатся, по преданію святыхъ отецъ, сами себё служить, а не смотрёть на иныхъ руки, а поэтому и хлёбы мёсятъ сами своими руками и во всёхъ прочихъ службахъ являются самоработниками («самодётели»), то мы хочемъ, чтобы и постящіеся (подвизающіеся) въ этомъ святомъ монастырё хранили тотъ же уставъ, мёся и тёсто своими руками» 4). Въ работахъ

<sup>4)</sup> Ркп. д. 227 об. нач.. Монахи ивсили тесто, пекли хлебы и варили пищу, подразумевается, подъ надворомъ и руководствомъ спеціальныхъ поваровъ и хлебо-пекарей; тоже должно разуметь и о другихъ службахъ, требующихъ спеціальныхъ



<sup>1)</sup> Слова: «политися—со́дазнятся» взяты изъ Юстиніановой новедлы 133, гд. 2. «Ликъ» въ подд. хоро́с.

<sup>\*)</sup> Ркп. л. 220 и об. Въ собственной записи Студійскаго ионастыря иншется относительно чтенія книгъ въ дни свободные отъ работъ: «Должно знать, что въ которые дни инженъ свободу отъ телесныхъ делъ, ударяетъ библіотекарь въ дерево однажды, и собираются братія въ библіотеку (εἰς τὸν τόπον τῷν βιβλίων) и береть каждый книгу и читаетъ до вечера, и прежде удареній биль къ свётильничному опять ударяетъ библіотекарь однажды и всё приходятъ и возвращаютъ книги по записи» (сдёланной, когда выдавались), у Миня р. 1713 п. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pro. J. 221 fin. H of..

службъ всв монахи, начиная съ игумена, должны участвовать въ одинаковой степени и для совершенной равном врности въ распределения труда, бывъ раздёлены на «три чины» или на три смёны, должны перемъняться на никъ поочередно (такъ чтобы одни не оставались постоянно на работахъ болве легкихъ и болве «благородныхъ», а другіе более тяжелыхъ и более низкихъ) і). Равнымъ образомъ, если случатся работы исключительныя и тяжкія, то трудъ долженъ быть совершенно общій. «Какъ уставлено самимъ монахамъ (и именно всёмъ безъ изъятія) місить тісто, такъ и извий привозимыя въ монастырь тяжести, какъ-то дрова или вино и прочее, имъ самимъ повелвваемъ вносить въ монастырь съ берега 2), и не одинъ не долженъ гордиться или таковаго дела стыдиться, но прежде всёхъ преподобный отецъ игуменъ да работаеть съ усердіемъ и радостію, подавая приміръ духовнымы своимъ детямъ»...3). Что касается до работъ вне монастыря (въ монастырскихъ селахъ), то на нихъ монахи посылаются только приставни ками и надсмотрщиками 4) (а самыя работы производятся, -- не указано къмъ, — или рабами или наемными людьми 5).

Въ собственной записи Студійскаго монастыря есть глава «о соразм'врности въ работахъ» (монаховъ). Въ ней пишется: «Должно знать, что въ святую великую четыредесятницу по отп'етін нами перваго часа, что бываеть уже при восход'є солнца, отходить каждый на свою работу и бываеть на нихъ (работахъ) стихословіе ц'єлой псалтыри, за исключеніемъ каллиграфовъ; работають до 9 часовъ; посл'єже отп'етія нами св'єтильничнаго и посл'є ужина, каждый проводить въ уединеніи время, какъ желаеть. Въ остальные дни года, когда не

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ наставленіи препод. Осодора Студита ученику его Николаю читаєтся замѣчательное въ семъ отношеніи увѣщаніе: «да не пріобрѣтешь раба ни для собственной нужды ни для ввѣреннаго тебѣ менастыря, ни для селъ твоихъ,—человѣка созданнаго по образу Божію, ибо это дозволено только находящимся въ міру», у Миня р. 940 sub fin..



знаній. Изъ числа работъ прямо и нарочито поименовывается мёшеніе тёста, нётъсомнёнія, потому, что оно вмёстё съ поварничествомъ и хлёбопекарствомъ вообще считалось работой самой унизительной или низкой (cfr у Нестора въ житіи преп-Феодосія, по изд. Бодянскаго л. 27, какъ преп. Феодосія по его худой одеждё принимали не за игумена, а за «единаго отъ варящихъ»).

<sup>1)</sup> Ркп. лл. 227 об. и 228.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. монастырь патр. Алексѣя стояль гдѣ нибудь недалеко оть берегаморя.

<sup>3)</sup> Pro. n. 229.

<sup>4)</sup> Ркп. л. 218 об.

поемъ часовъ, дѣлается удареніе по утру въ три часа, и отходитъ каждый на работу и работаетъ до обѣда. Послѣ пищи каждый проводитъ время уединенно или занимаясь или отдыхая до 8-го часа; въ 8 часовъ ударяетъ дерево 3-жды и опять каждый отходитъ на свою работу до свѣтильничнаго; когда же поемъ часы, то по окончаніи утренняго (перваго) часа отходятъ братія каждый на свою работу и работають до часа 6-го, есть ли 9-й или нѣтъ, и послѣ 6-ти отдыхаютъ, какъ сказано, до 8> 1).

Относительно келейной молитвы или келейнаго правила монаховъ, которое «кождо благоговъйныхъ мнихъ выну должни суть въ своей кождо кельи (исполняти)», въ уставъ патр. Алексъя предписывается <sup>2</sup>):

- 1. По отпущенін павечерницы: псалмы 26, 31 и 56, Святый Боже, тропарь: Объятія отче (sic), Слава, тропарь: Егда придеши, И нынь: Матерь Божію, Господи помилуй 30, Пріндите поклонимся, псалмы 37, 38 и 40, Святый Боже, тропарь: Убогія душа, Слава: Все житіе мое, И нынъ: Къ Богородиць прилежно, Господи помилуй 30, Пріндите поклонимся 3-жды, псалмы 69, 70 и 72, Святый Боже, тропарь: Помышляю день, Слава: Въ удолъ плачевиъ, И нынъ: Милосердія, Господи помилуй 30, Пріндите поклонимся 3-жды, псалмы 50 и 101 и молитва Манассіи: Господи Вседержителю, Святый Боже, Окомъ милосердымъ, Слава: Въкъ мой кон(чается?), И нынь: Рожійся насъ ради, Слава въ вышнихъ, стихира приключшагося гласа..., Господи помилуй 50, Святый Боже, Спаси Господи люди, Поваянія бывъ, Страстьми святыхъ, Боже отецъ нашихъ, Правоверію наста (вниче?), Слава: Помани Господи, яко благъ. И нынъ: Мати святая, Даждь намъ Владыко, Величая величаю Тя, Господи помелуй 30, са покланянія по силв KOETOÆIO».
- 2. Въ полунощіє: Блажени непорочни, Святый Боже, тропарь: На одрѣ лежа, и другой: Ослаби, Господи, ослаби, Слава: Покой, Спасе нашъ, И нынѣ: Отъ Дѣвы въсіявсе, Господи помилуй 50; относительно поклоняній тоже.

Монахи могутъ выходить изъ монастыря только въ случав «неотрочныя потребы» и не иначе какъ съ благословенія игумена; игуменъ даетъ имъ «печати» (какъ бы марки или билеты, свидътельствующіе о полученномъ отпускв), которыя предъявляются ими вратарю м



<sup>1)</sup> У Миня р. 1717 n. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pkii. 4. 269-270.

безъ которыхъ никто изъ монаховъ не выпускается вратаремъ изъ монастыря <sup>1</sup>).

Для женщинъ монастырь долженъ быть совершенно невходенъ; не только не допускаются въ него чужія монахамъ женщины, но ни подъ какимъ предлогомъ и родственницы, даже матери и сестры, «ближики бо мнихомъ на земли нъстъ» 2). Исключеніе дълается для одной царицы, если она захочеть придти въ монастырь; но и она съ своими спутницами впускается въ монастырь не главными воротами, а побочными (банными) и встръчается не всъми монахами (которые остаются невядимы и не видя ея въ своихъ кельяхъ), а только игуменомъ, экономомъ, старшимъ священникомъ, парамонаремъ и еще немногими изъстаршихъ 2).

На великій пость монастырь долженъ быть затворяемъ совсёмъ «и се отнюдь неисходномъ (быти изъ него въ продолженіе поста) мнихомъ благогов'єйнымъ» (Затворяется монастырь въ масляное воскресенье посл'є вечерней трапезы и снова отворается въ пятокъ 6-й недёли; если въ продолженіе великаго поста привезуть въ монастырь провивію или монахъ посланъ будеть на внішнюю службу, то отворяются ворота не главныя, а которыя на огородъ) 4).

Монахи ходять въ баню мыться пооднажды въ мъсяцъ, при чемъ предъявляють «баньнику» полученныя оть игумена помянутыя выше



<sup>1)</sup> Ркп. л. 225. Вратарь называется страннопримникомь, потому что принемаеть приходящихь въ монастырь; выбранный изъмонаховь старыхь и целомудренныхъ и послушствованныхъ отъ всёхъ, т. е. такихъ, которые всёмъ извёстны залюдей вёрныхъ и надежныхъ, онъ имёсть трехъ помощниковъ изъ людей столько же доброкачественныхъ, какъ онъ и самъ,—нарочитыя рёчи л. 229 fin. sqq.

<sup>2) «</sup>Женать же непроходиму быта отниудь святый монастырь сь (сей) хощемъ, якоже законъ и правила повелѣваютъ, и никоеяже ради вины или извѣта входну быта тѣмь честный священый (сей монастырь), ни аще кто сына или брата получивъ или кого отъ рода имѣти ту речеть, ближики бо минхомъ на земли нѣсть», ркп. л. 230 («Законъ и правила», т. е. гражданскій законъ и церковныя каноническія правила: гражданскій законъ, съ безусловною строгостію запрещающій женщинамъ входъ въ мужскіе монастыри и мужчинамъ въ женскіе, есть новелла Юстиніана 132, гл. 3; церковное каноническое правило, запрещающее мужчинамъ входъ въ женскіе монастыри и слѣд. подразумѣвающее обратное и о мужскихъ, есть 7 всел. собора пр. 20. Слова: «ближики бо минхомъ на земли нѣсть», патр. Алексѣй беретъ именно изь новеллы,—соруте́уета үйо тоїх рохахоїх ѐкі үйҳ оох ѐсті).

<sup>3)</sup> Рын. л. 230 об..

<sup>4)</sup> Pkn. 1. 215 ob. -216.

печати <sup>1</sup>); въ продолжение великаго поста не ходять въ баню, за исключениемъ больныхъ <sup>2</sup>).

Начальникъ монастыря есть игуменъ, которому повинуются братія со всякимъ покореніемъ <sup>3</sup>). Онъ долженъ быть духовникомъ всей братіи, если самъ не назначить другаго <sup>4</sup>), и вообще къ нему должны обращаться братья со всякими помыслами и за всякими совътами духовными. Игуменъ долженъ почасту «оглашать», т. е. поучать братію, и обще всъхъ и каждаго особо <sup>5</sup>).

Итакъ, вотъ Студійскій уставъ, который быль введенъ преп. Өеодосіемъ въ Печерскомъ монастырѣ. Всякій уставъ можетъ быть введенъ вполнѣ и не вполнѣ, во всей его строгости и съ значительнымъ
ослабленіемъ этой послѣдней. Такъ какъ преп. Өеодосія никто не обязывалъ вводить нашего устава во всей полнотѣ и строгости, то, очевидно, онъ могъ ввести его и не во всей полнотѣ и строгости; а слѣдовательно—рождается вопросъ: какъ онъ его ввелъ? Мы не имѣемъ
описанія быта Печерскаго монастыря при преп. Өеодосіи во всѣхъ его
частностяхъ, чтобы такъ или иначе отвѣтить положительнымъ образомъ
по всѣмъ пунктамъ 6). Мы имѣемъ въ семъ отношеніи только частныя

<sup>6)</sup> Яфтописець, конечно, говорить, что Өеодосій, получивь уставь Студійскій,



<sup>1)</sup> Ркп. л. 225 fin. sqq, привед. въ Опис.. Въ текстъ пропускъ, и только по контексту можно догадываться, что монахамъ дозволяется ходить въ баню пооднажды въ мъсяцъ. Относительно пропуска съ большою въроятностію можно думать, что его намъренно сдълалъ русскій любитель бань.

<sup>\*)</sup> Ркп. л. 211 нач. (баня находилась внѣ монастыря, а въ пость выходъ изъ него запрещенъ).

<sup>3)</sup> Ркп. л. 216 об. sqq. Внъщніе знаки почтенія: приходя къ игумену и уходя отъ него, кланяться до земли; встрътивъ игумена внъ кельи «поклониться ему вельми», л. 218.

<sup>4)</sup> Въ собственной записи Студійскаго монастыря: «Должно знать, что на каждой утрень выходить игумень изъ хора при началь 4-й пъсни, и съдши принимаеть на исповъдь приходящихъ братій и врачуеть каждаго соотвътственнымъ образомъ», у Миня р. 1712 п. 22.

<sup>5)</sup> Ркп. л. 223. Что касается до наказаній, которымъ подвергаетъ игумень виновныхъ, то по собственной записи Студійскаго монастыря они простираются до сажанія въ особое заключеніе на сухояденіе: «Должно знать, что есть у насъ и отлучебницы (ἀφοριστρίαι), въ которыя заключаются непокорные и строптивые, сухоядя и учась добродѣтели, ибо наказаніе посредствой плетей (διά μαστίγων—тѣлесное), какъ приличествующее мірскийъ, справедливо отвергнуто нашими отцами», у Миня р. 1713 п. 25 (въ монастыряхъ Пахомія В. было и тѣлесное наказаніе,—Исторія правосл. монашества на Востокѣ П. С. Казанскаго І, 146).

указанія. Эти частныя указанія не оставляють сомнінія въ томъ, что преп. Өеодосій ввель въ Печерскомъ монастырі уставъ патр. Алексія во всей его строгости и вмёстё во всей его полноть, за исключениемъ въ первомъ случай одного пункта, относительно котораго мы остаемся въ неизвъстности. Сущность устава Алексвева состоитъ въ томъ, что онъ есть уставъ истиннаго общинножитія. Такое именно общинножитіе ввель и преп. Өеодосій въ Печерскомъ монастырів. «Созва ны (братіе), -- говорить онъ монахамъ въ одномъ поученій, -- благодать святаго Духа и молитва святыя Богородица въ сю обитель въ единодушіе и въ единоуміе и въ едину волю» і): это несомнівню-голось игумена, когораго идеаль не только истинное общинюжитіе въ вещественномъ смысль, но и высовое и совершенное въ духовномъ, то апостольское общинножитие, когда не только не едина же что от импьний своижа глаголаше свое быти, но когда встых бъ сердие и душа едина. «Нежио есть намъ, братіе, -- говорить преп. Өеодосій въ другомъ поученіи объ истинномъ общиножитім именно вещественномъ, -- инокомъ сущимъ и отвергшимся мірскихъ, собраніе паки творити иміній въ келіи своей; како возможемъ молитву чисту приносити Богу, сокровища им'вній держащи въ кельи своей? О семъ слышасте Господа рекша, яко идеже сокровища ваша, тамо и сердца ваша будуть, и паки о сбирающихъ: безумне, въ сію нощь душу твою измуть оть тебе, а еже сбра, кому будеть?-твмъ же, братіе, довольны будемъ о уставныхъ пещись одеждахъ нашихъ, о пищи, предложенъй на трапезъ отъ келаря, а въ кельи оть сицевыхъ имети ничтоже, да тако съ всякимъ усердіемъ и всею мыслію молитву свою чисту приносимъ къ Богу» 2). Несторъ пишеть въ житін Өеодосія: «многажды хожаше по келіямь ученивь своихъ и аще что обрящаще у кого, -- ли брашно снедно, ли одежно лише уставныя одежы или отъ имвнія что, сія вземь, въ пещь вметаше, якоже вражію часть сущу и преслушанія грібуть з). Желая восхвалить осо-

<sup>«</sup>устави въ манастыри своемь, како пѣти пѣнья манастырьская, и поклонъ какъ держати, чтенья почитати, и стоянье въ церкви, и весь рядъ церковьный, и на трапезѣ сѣданье, и что ясти въ кія дни, все со уставленьемъ» (подъ 1051 г.). Но это, очевидно, нисколько не исключаетъ предположенія, что уставъ болѣе или менѣе быль ослабленъ въ своей строгости.

<sup>1)</sup> Поученіе о хоженій къ церкви, — Учени. Запис. II Отд. Акад. Н. вп. И, вып. 2, стр. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Поученіе о нестяжательности, ibid. crp. 201 fin..

<sup>3)</sup> По изд. Бодянск. л. 19 и об.. Дале Несторъ приводить сейчасъ переданное нами поучение преп. Осодосия, изъ котораго оно и взято (Каноническое опре-40

бенное смиреніе преп. Өеодосія, Несторъ пишеть: «еще же и въ пещьницу часто исхожаще и съ пекущими веселящеся духомъ, тъсто мъшаше и хлібы пека, і). Но это должно быть понимаемо не такъ, какъ толкуеть Несторъ по своему времени, не какъ проявление преп. Өеодосіемъ особеннаго смиренія (хотя онъ и быль его преисполнень), а такъ, что въ его монастыръ, согласно съ уставомъ Алексъевымъ, всъ службы монастырскія составляли общую и равную обязанность всёхъ братій, а въ томъ числів и его — игумена. Что въ монастырів Печерскомъ при преп. Өеодосіи относительно общности службъ и работъбыло совершенно согласно съ уставомъ Алексвя, это даетъ знать Несторъ и въ другомъ мъсть, когда говорить, что каждый изъ братів имълъ свой топоръ для рубки дровъ 2). Согласно съ уставомъ патр. Алексъя преп. Өеодосій «прилежно училь братію не преходити отъ кельи въ келью, но въ своей кельв каждому молить Бога» и заниматься почитаніемъ книгь 3). По одному поводу Несторъ разсказываеть, какой порядокь заведень быль преп. Өеодосіемь въ монастыръ относительно приготовленія пищи, и своимъ разсказомъ даеть знать, что уставъ патр. Алексвя быль воспроизведенъ имъ и до мелкихъ подробностей. Вел. кн. Изяславъ, часто посъщавшій Печерскій монастырь и неръдко вкушавшій въ немъ пищи, разъ спрашиваль преп. Өеодосія: отъ чего ему свои многоценныя брашна не кажутся такъ сладкими, какъ монастырскія малоцінныя и постныя. Преп. Өеодосій отвічаль,

дълспіе относительно стяжанія, найденнаго у монаха: «игуменъ или епископъ да возметъ оное стяжаніе и, въ присутствіи многихъ продавъ, да раздаєть нищимъ в нуждающимся»,—Двукратн. соб. пр. 6.

<sup>1)</sup> У Вод. л. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разъ примодъ къ преп. Өеодосію келарь и сообщивъ, что нѣтъ въ монастырѣ дровъ, просидъ послать рубить ихъ какого-нибудь празднаго брата. Өеодосій отвѣчалъ: я праздненъ, и пошодъ рубить; братія, узнавъ, что игуменъ рубитъдрова, «взяди каждый свой топоръ» и пошли помогать ему,—у Бодянск. д. 14 sub fin..

<sup>3)</sup> Несторъ у Бодянск. л. 11 обор. и л. 15, лѣтописецъ подъ 1074 г.,—поученіе Феодосія къ братіи въ началѣ поста. Не довольствуясь увѣщаніями, препобеодосій «по вся нощи обходи келіи мниховы всѣ, хотя увѣдѣти, когождо ихъ како житіе; егда же услышаше кого молитву творяща, то тогда ставъ прославляще о немъ Бога, егда же ли паки кого слышаще бесѣдующа, два ли или тріе сшедшеся вкупѣ, тоже ту ударивъ своею рукою въ двери, ти тако отхожаще назнаменавътѣмъ свой приходъ»,— Несторъ у Бодянск. л. 11 об. На другой день виновные въпраздныхъ бесѣдахъ были обличаемы и въ случаѣ нераскаянности подвергаемы епитиміямъ.

что у нихъ въ монастырѣ брашна приготовляются не съ сварами и бранью, какъ у него, а съ молитвою: «егда бо братіи монастыря сего хотящемъ варити и хлѣбы пещи или иную кую службу творити, тогда же первое, шедъ единъ отъ нихъ, возметъ благословеніе отъ игумена, таче по сихъ поклонится предъ святымъ олтаремъ трикраты, ти тако свѣщю вожжетъ отъ святаго олтаря, и отъ того огнь взгнѣтитъ, и егда наки воду вливая въ котелъ, глаголетъ старѣйшинѣ: благослови, отче, и оному рекущу: Богъ благословитъ тя, брате, и тако вся служба ихъ съ благословеніемъ совершается» 1).

Существенный и важный пункть, относительно котораго мы, къ сожальнію, остаемся въ неизвъстности, есть пункть о женщинахъ, т. е. сдълаль ли преп. Өеодосій свой монастырь совершенно не входнымъ для нихъ, какъ это у патр. Алексъя, или же оставиль входнымъ <sup>2</sup>).

Преп. Өеодосій ввель въ Печерскомъ монастырв уставъ Студійскій, — уставъ истинно и строго общежитный. «Оть того же (Печерскаго) монастыря, — говорить літописець, — переяща вси монастыреве (русскіе) уставъ» з). Повидимому, ничего не можеть быть яснье и опреділенные отвіта на вопросъ: какъ иміло себя діло съ уставами монастырей русскихъ въ періодъ домонгольскій, т. е. повидимому — ничего не можеть быть яснье того, что въ періодъ домонгольскій уставомъ нашихъ монастырей быль уставъ Студійскій, слід, уставъ истинно монашескій, строго общежительный. Если бы это было такъ, то наше монашество періода домонгольскаго рішительно возвышалось бы надъ современнымъ ему монашествомъ греческимъ, а равнымъ образомъ было бы рішительно выше и нашего собственнаго монашества всего послідующаго времени вплоть до настоящаго, ибо у Грековъ въ нашъ періодъ домонгольскій строгое и нестрогое общежитіе было только въ отдільныхъ немногихъ монастыряхъ и у насъ послів нашествія Мон-

<sup>1)</sup> У Бодянск. л. 18 об..

<sup>3)</sup> Несторъ упоминаеть о вратаряхь въ монастырѣ при преп. Феодосін, у Бодянск. л. 12 об., но вратари существовали не для того только, чтобы не пускать женщинъ. Еще Несторъ указываеть не совсѣмъ понятное для насъ противорѣчіе устава Феодосіева уставу Алексѣеву въ отношеніи къ посту. Онъ говоритъ, что преп. Феодосіемъ было установлено, чтобы на первой недѣлѣ великаго поста въ пятницу для трудовъ предшествующихъ дней бывали монахамъ «хлѣби чисти зѣло (т. е. пироги) съ медомъ и съ макомъ творени», у Бодянск. л. 21. Не стоить ли тутъ въ пятницу по ошибкѣ вмѣсто въ субботу?

³) Подъ 1051 г. fin..

головъ вплоть до настоящаго времени истинное и строгое общежитіе составляло и составляеть только весьма редкое исключение. На самомъ дълъ, увы! это быдо далеко не такъ, хотя повидимому и такъ. Прежде всего наши монастыри періода домонгольскаго, какъ мы говорили, раздълялись на два класса: на собственные или настоящіе и на несобственные. Монастыри несобственные по самому существу своему были келліотскіе или особножитные и могли становиться общежитными только превращаясь въ собственные, ибо монастыри эти были ни что иное, какъ собранія отдільных келлій безъ способовь и средствъ къ общему житью. Следовательно, несомнённо, что слова летописца должны быть понимаемы не обо всёхъ вообще нашихъ монастыряхъ, а только объ одномъ классъ ихъ, именно-монастыряхъ собственныхъ и настоящихъ, съ выдъленіемъ другаго класса ихъ — монастырей несобственныхъ, которые не могуть быть подразумъваемы въ его словахъ, потому что не могли быть монастырами общиножитными. Но по всёмъ соображеніямъ должно быть принимаемо, что если не большая, то по крайней мъръ не меньшая часть нашихъ монаховъ періода домонгольскаго монашествовала не въ монастыряхъ собственныхъ, а въ монастыряхъ несобственныхъ. Затъмъ, приведенныя слова лътописца: «отъ того же манастыря переяша вси манастыреве уставъ», конечно, имъють значеніе свидётельства, какь это и со всявими свидётельствами, только относительно предшествующаго имъ времени, а не послёдующаго (что было бы уже пророчествомъ). Но слова эти сказаны не поздебе 1110 г., когда имъ-летописцемъ (первоначальнымъ) окончена лътопись; слъдовательно, они и говорять только о небольшомъ промежуткъ времени между Өеодосіемъ Печерскимъ и 1110 г. и ничего не говорять болже. Собственные или настоящіе монастыри, бывшіе въ Россіи до 1110 г., по этимъ словамъ, всв. приняли уставъ Студійскій, введенный въ Печерскомъ монастыръ преп. Өеодосіемъ; но сохранили ли теже монастыри уставъ после 1110 г. и принимали ли его монастыри явившіеся посл'є сего года, это составляеть другой вопрось, на который приведенныя слова, конечно, начего не отвічають. На этоть другой вопрось мы можемъ дать положительный отвъть не полный, а только половинный, и именно — отвётъ далеко несогласный съ общепринятымъ мнъніемъ, несправедливо основывающимся на приведенныхъ словахъ лѣтописца. Преп. Өеодосій ввелъ вт Печерскомъ монастыръ Студійскій уставъ, предписывающій общежитіе строгое и полное. Но общежитіе можеть быть и не строгимь и не полнымь, а только частнымъ и нъкоторымъ, каково, напр., общежите наприхъ теперешнихъ монастырей (всёхъ такъ называемыхъ штатныхъ), въ которыхъ у мо-

наховъ общая транеза, но своя одежда, и въ которыхъ даются и предоставляются монахамъ деньги въ частную собственность, какъ доходы отъ кружекъ и отъ должностей (съ предоставлениемъ имъ копить деньги и при счастливыхъ должностяхъ накоплять богатства, хотя и безъ довволенія оставлять законнымъ образомъ наслёдникамъ). Неполный положительный отвъть на вопросъ есть тоть, что строгое и истинное общежитіе, введенное было преп. Өеодосіемъ, оставалось у насъ весьма недолго и что потомъ у насъ совстив не было въ монастыряхъ общежитія полнаго, а было только частное и нівкоторое. Вскорів послів преп. Өеодосія истинное общежитіе исчезло въ самомъ Печерскомъ монастыръ; слъдовательно-нельзя думать, чтобы оно осталось въ какомъ-нибудь изъ монастырей бывшихъ до 1110 г., ранбе котораго сказаны приведенныя слова летописца, и чтобы оно было принято въ какомъ-нибудь изъ монастырей явившихся послё сего года. Въ Печерскомъ монастыръ послъ преп. Осодосія осталась общая трапеза 1), хотя, какъ кажется, не сполна и во всякомъ случав такъ, что сверхъ монастырской пищи вполнъ дозволялась и своя; не знаемъ и не имъемъ свидетельствъ — осталась ли общая и всемъ одинаковая одежда, но затыть — поступавшимъ въ монахи дозволялось оставлять у себя имущества, которыя они имъли въ міру, а равнымъ образомъ и пріобретать ихъ въ частную собственность въ самомъ монастыръ. Свидътельства, удостовъряющія въ сейчасъ сказанномъ, мы находимъ въ кингь, которая никакь не можеть быть заподозрына въ предубъждени н въ намеренныхъ неверныхъ показаніяхъ относительно Печерскаго монастыря, именно-въ Патерикъ Печерскомъ. Приведемъ ихъ по порядку повъстей послъдняго (ибо порядокъ хронологическій ненадеженъ, да въ данномъ случав вовсе и не важенъ). Въ повести объ Аванасіи затворникъ (5-й у Симона) читаемъ: «одинъ братъ, жившій свято и богоугодно, по вмени Аванасій, послів долгой болівани умерь; два брата

<sup>1)</sup> Что въ Печерскомъ монастырѣ оставалась общая трапеза до конца періода домонгольскаго, это видно изъ словъ Симона къ Поликарпу въ вступительной, обличительной части посланія: «Свидѣтель ми есть о томъ Христосъ, ничему же быхъ не причастился иному брашну, развѣ укруга хлѣба и сочиву, устроеннаго на святую ту (Печерскую) братію. Ты же, брате, днесь похваляя лежащихъ на трапези, и утро на варящаго и на служащаго брата ропщеши»... (Разсказъ о братѣ, укравшемъ хлѣбъ у Прохора лебедника,—7-й разсказъ у Поликарпа,—паводилъ бы на мысль, что по временамъ уничтожалась въ Печерскомъ монастырѣ и общая трапеза; но случай имѣлъ мѣсто въ исключительное время великаго голода и поэтому не представляется надежнымъ дѣлать отъ него заключенія).



отерли мертвое тъло, увили, какъ слъдуетъ, покойника и ушли; по случаю къ нему заходили нъкоторые другіе и видя, что онъ умеръ, такъ ушли; и такъ покойникъ оставался весь день безъ погребенія: быль онъ очень бъденъ, не вмълъ онъ ничего отъ міра сего и поэтому былъ не погребенъ (вар. былъ пренебрегаемъ); богатымъ всякій старается служить въ жизни и при смерти, чтобы получить что-нибудь въ наследство»... Въ повести о черноризце Еразме (7-й у Симона) читаемъ: «Въ томъ же монастыръ Печерскомъ быль черноризецъ Еразмъ; онъ имълъ большое богатство и все, что имълъ, истратилъ на церковныя нужды; обнищавъ совсвиъ, онъ впалъ у всвхъ въ пренебрежение»... Въ повъсти о чернориздъ Арееъ (8-й у Симона): «Въ томъ же монастырв Печерскомъ былъ черноризецъ по имени Арееа, родомъ Полочанинъ; онъ имълъ миого богатства въ кельъ своей и никогда не подаль убогимь ни одной цаты (копвики), ни даже хльба и такъ быль скупъ и немилосердъ, что и себя самаго морилъ голодомъ»...1). Въ повъсти объ Алипіи вконописцъ (10-й у Поликарпа) дается знать, что монахи занимались ремеслами въ свою собственную пользу, т. е. получая плату за произведенія своего труда самимъ себъ. Въ повъсти о преп. Маркъ пещерникъ (8-й у Поликарпа) говорится, что этотъ Маркъ занимался копаніемъ въ пещеръ мъсть для погребенія братіи или могиль и что за трудъ свой онъ ничего не требоваль, а если ито самь давалъ, то раздавалъ нищимъ («трудился онъ цёлые дни и цёлыя ночи для дёла Божія, выкопаль много могиль на погребеніе братів и ничего не бралъ за это, если же кто самъ давалъ ему, онъ принималъ и раздавалъ убогимъ»). Въ повъсти объ отпахъ Өеодоръ и Василіи (9-й у Поликарпа) второй изъ нихъ представляется монахомъ богатымъ и вообще дается знать, что имъть деньги и вещи и распоражаться ими была предоставлена монахамъ полная свобода.

Такимъ образомъ, приходившіе въ монастырь стричься въ монахи приносили съ собою деньги, которыя не отдавали въ монастырь, какъ вкладъ и жертву, а оставляли при себъ, какъ свою частную собственность; послъ постриженія монахи пріобрътали деньги въ ту же частную собственность; между собой они различали богатыхъ и бъдныхъ и послъдними гнушались; за взаимныя услуги и службы монахи брали другъ съ друга плату такъ, какъ бы они были совсъмъ чужіе между собой (и даже не составляло общинной заботы монастыря, а составляло

<sup>1)</sup> Изъ этихъ словъ должно заключать, что трапеза была неполная, именно что былъ общій одинъ об'єдъ, а за ужинъ выдавались каждому д'еньги: если бы былъ общій ужинъ, то Арееа не им'єдъ бы причины морить себя голодомъ.



частную заботу каждаго монаха то, чтобы приготовить себъ могилу и быть погребену). Это уже вовсе не общинножитие истинное и. Студійское; это уже такое привнесение особножития, при которомъ отъ общинножитія остается одинъ видъ и одно пустое имя и одна тщетная похвальба. Если такова была судьба общинножитія въ самомъ Печерскомъ монастыръ, то, конечно, необходимо думать, что она была не лучшая во всвхъ другихъ монастыряхъ русскихъ домонгольскаго періода, именно — что въ монастыряхъ, принавшихъ его вслъдъ за Осодосіемъ при немъ самомъ и въ промежутокъ времени отъ него до летописца, оно стало потомъ твиъ, чвиъ стало и въ его монастырв, и что въ монастыряхъ последующихъ оно было вводимо,—где было вводимо, только въ томъ видъ, въ какомъ было въ Печерскомъ монастыръ. Та быстрота, съ которою исчезло истинное общинножите изъ самаго Печерскаго монастыря, следовательно-то совершенное нерасположение въ нему монаховъ самаго этого монастыря (надъ которымъ, подразумъваемъ - нерасположениемъ, могъ взять верхъ и которому могъ противустоять только преп. Өеодосій), весьма наводить на мысль и на подовржніе, что въ другихъ монастыряхъ въ своемъ истинномъ видъ оно и не было принимаемо и что слова летописца: «отъ того манастыря переяща вси манастыреве уставъ должны быть понимаемы только значительно въ несобственномъ смыслъ, не о полномъ настоящемъ общежитін, а только о нікоторой его части (літописець выражается, къ сожалвнію, не совсвиъ опредвленно, не предвидвать, конечно, нашихъ вопросовъ и недоумбній; но весьма возможно, что въ приведенныхъ выше словахъ онъ и совсвиъ не разумветь общинножитія: уставъ Студійскій, введенный преп. Өеодосіемъ въ своемъ монастыръ, состояль изъ двухъ частей-изъ устава богослуженія и изъ устава жизни, и весьма возможно, что летописецъ разуметь только одинъ первый, но не и второй вивств) 1).

Въ Печерскомъ монастыръ послъ преп. Өеодосія осталась только небольшая частица введеннаго имъ истиннаго общинножитія. Но въ

<sup>1)</sup> Что въ самомъ Печерскомъ монастыръ истинное общиножите начало исчевать до 1110 г., это видно: во-первыхъ изъ того, что Несторъ вивняеть въ особенную заслугу преп. Осодосію то, что онъ работаль въ поварнъ и въ пекарнъ, давая тыть знать, что въ его—Несторово время этого уже не было; во-вторыхъ—изъ того, что уже до 1099 г. монахи не сами мололи на себя хлъбъ, а чрезъ слугъ монастырскихъ и стыдились такой работы (разсказъ Поликарпа объ отцахъ Осодоръ и Василін,—упоминаемый въ немъ князъ Мстиславъ Святополковичъ убитъ въ 1099 г.).



этомъ частичномъ смыслъ онъ все-таки остался общинножитнымъ монастыремъ до самаго нашествія Монголовъ і). Какъ думать о другихъ собственныхъ или настоящихъ монастыряхъ русскихъ періода домонгольскаго: всё ли они были общинюжитными, подобно Печерскому, въ томъ же, подразумъвается, частномъ смыслъ, что онъ, или только нъкоторые, и въ последнемъ случае какая приблизительно часть? Для отвъта на этотъ вопросъ, составляющій вторую половину поставленнаго выше общаго вопроса, мы не имбемъ никакихъ данныхъ или соб-. ственно имвемъ только тв положительныя данныя, что не всв безъ изъятія монастыри были особножитными, такъ какъ прямо знаемъ, по крайней мірів, одинь монастырь общинножитный г). Різшить вопросъ въ области простой въроятности, дъло не легкое. Едва ли можно сомевваться, что сами монахи были болве наклонны къ особножитію, чемь къ общежитію, хотя бы и въ самой нестеснительной его форме (не всв монахи вообще, а ихъ большинства, которымъ принадлежитъ рышеніе подобныхь общихь, всыхь касающихся, вопросовы). Но дыло было не въ самихъ монахахъ. Большая часть нашихъ настоящихъ монастырей періода домонгольскаго была построена князьями; князья, какъ ктиторы монастырей, могли вводить въ нихъ порядки, какіе онв сами хотёли, и давать имъ уставы, какіе находили лучшими, на что, какъ ктиторы, имъли полное право. Что же могло болъе нравиться нашимъ князьямъ: общинно-или особножитіе? Представлялось бы, что они должны были желать лучшаго, что и по истинной ревности и по тщеславію они должны были им'єть охоту не уступать Печерскому монастырю, следовательно-быть за общинножитие. Однако, дело имееть другую сторону. При общинножитіи было бы для князей весьма хлопотной задачей содержать монастыри, тогда какъ напротивъ особножитіе чрезвычайно ее упрощало: выдавать каждому монаху извъстное количество събстныхъ припасовъ, и дело съ концомъ. Знаемъ мы одно указаніе, что какъ будто княжескіе монастыри были у насъ общинножитными, но указаніе весьма не надежное. Князь Новгородскій Всеволодъ Мстиславичъ въ данной имъ по приказанію отца († 1132) грамоть Новгородскому Юрьеву монастырю пишеть: «а се язъ Всеволодъ далъ есмь блюдо серебрьно, въ тридцать гривенъ серебра, святому

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это именно Новгородскій Антонія Римлянина. Что въ монастырѣ было учреждено преп. Антоніемъ общежитіє, видно изъ того, что имъ была построева трапеза.



<sup>1)</sup> Приведенныя выше слова Синона.

Георгіеви, вел'яль есмь бити въ не на об'яд'я, коли игуменъ об'ядаеть ) Можно понимать это такимъ образомъ, что въ монастыряхъ съ общей трапезой у нась уже въ древнее время водворился обычай, ставшій въ позднейшее время и доселе остающиси господствующимъ, чтобы игумены и вообще власти ходили за братскіе столы только иногдавъ праздники; но не менъе въроятно подразумъвать туть объды, дававшіеся въ монастыр' монахамъ людьми сторонними, что въ древнее время было весьма обычно (и на каковыхъ объдахъ, разумъется, предсъдательствовали власти монастыря). Въ греческихъ источникахъ находимъ указанія, что какъ будто въ Гредіи монастыри императорскіе и вообще ктиторскіе, долженствовавшіе служить прим'вромъ для нашихъ монастырей княжескихъ, были особножитными; однако опять указанія неясныя, неопределенныя и нерешительныя <sup>1</sup>). Предположивъ, хотя и безъ достаточнаго основанія, что княжескіе монастыри были общинножитными, мы, повидимому, будемъ иметь достаточное право, въ силу сказаннаго выше, предполагать, что были въ большинствъ особножитными монастыри некняжескіе. Однако и здісь ніть; у людей есть соревнованіе, и если князья хотьли, чтобы ихъ монастыри были общинными, то могли соревновать имъ и строители монастырей изъ монаховъ и настоятели монастырей нектиторскихъ, самостоятельныхъ. Какъ бы то ни было, въ концъ концовъ несомитино, что на какой бы степени внъшней распространенности ни находилось у насъ общежитіе въ періодъ домонгольскій, —было ли оно въ настоящихъ монастыряхъ общею формою жизни, формою господствующею или только исключительною, по внутреннему объему и качеству оно было до последней степени сокращеннымъ и уръзаннымъ, т. е. до послъдней степени облегченнымъ и ослабленнымъ.

Итакъ, истинный уставъ монашескаго общиножитія, строго и безусловно отрицающій всякую собственность, быль было вводимъ къ намъ преп. Оеодосіемъ Печерскимъ, но продержался въ нашихъ монастыряхъ весьма недолго, а затёмъ его у насъ совсёмъ не было и монахи наши, помимо этого единственно истиннаго монашескаго устава, монашествовали по двумъ уставамъ, далеко не строго монашескимъ, которыхъ какъ таковыхъ собственно никогда не признавала церковъ з) и которые, бывъ изобрётены самоволіемъ и фарисействомъ человёче-



<sup>1)</sup> Исторін Іерархін VI, 773. Для чего били въ блюда на объдахъ, см. выше-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Іоанна патр. Антіохійскаго, жившаго въ половинѣ XII вѣка, трактатъ: Oratio de disciplina monastica, въ Патр. *Миня* t. 132 p. 1132.

<sup>\*)</sup> Двукратнаго собора пр. 6-е.

скимъ, существовали единственно на тъхъ же правахъ, на которыхъ существуеть всякое злоупотребленіе; эти уставы были-келліотскій или особножитный, въ которомъ не оставалось и тени истиннаго монашескаго устава, и общинножитный съ такимъ сохраненіемъ права частной собственности, при которомъ отъ истиннаго устава сохранялась не болье, какъ только твнь. Не мы Русскіе изобрели эти два устава, и вина за нихъ падаеть не на насъ и не на нашихъ монаховъ. Но намъ Греція предложила три устава монашеской жизни: истинное общинножитіе, общинножитіе весьма неистинное (т. е. это общинножитіе съ сохраненіемъ права частной собственности) и келліотство: мы слегка попробовали первый уставъ и избрали исключительно два послъдніе. Этоть выборь нами уставовъ составляеть уже факть нашей жизни, и онъ свидетельствуетъ (полагаемъ, несомнительно) о томъ, что мы ваявили немного наклонности къ истинной и строгой формъ монашеской жизни и что мы желали монашествовать исключительно по облегченнымъ способамъ, такъ сказать — соединяя полезное съ пріятнымъ. Въ лицъ преп. Осодосія Печерскаго явился у насъ ревнитель строгой монашеской жизни; въ своемъ монастыръ удалось ему завести истинное общинножитіе; можеть быть, смотря на него, поревновали ему до нъкоторой степени и другіе: но умеръ онъ, и въ его монастыръ (и следовательно-необходимо думать, темъ более где-нибудь) на место истиннаго общинножитія водворилось общинножитіе мнимое. Если мы-Русскіе будемъ сравнивать себя относительно наклонности къ строгой монашеской жизни съ Греками, то найдемъ не то, что, кажется, у насъ обыкновенно думають, т. е. не то, что мы въ семъ отношенін ихъ выше, а то, что мы ихъ ниже. У нихъ послъ первыхъ весьма недолгихъ временъ монашество начало быстро падать и дошло до совершенной распущенности; но это должно разумъть не обо всъхъ монахахъ, а объ ихъ большинствъ: вмъстъ съ распущеннымъ большинствомъ, у нихъ всегда было (какъ и до настоящаго времени есть) меньшинство, которое рядомъ съ этимъ большинствомъ стремилось жить по истинному монашескому уставу и соблюдать его во всей его строгости, такъ что у нихъ всегда были и никогда не переставали существовать монастыри, для которыхъ этотъ уставъ не составлялъ только преданія, записаннаго и читаемаго въ книгахъ, а быль подлиннымъ уставомъ жизни. Не знаемъ, была ли распущенность нашего большинства меньшая, чемъ у Грековъ; но у насъ не было меньшинства, которое бы представляло собою искупъ за большинство (разумвемъ не отдъльныхъ подвижниковъ, о которыхъ ръчь ниже, а соблюдение истиннаго монашескаго устава цёлыми монастырями).

Монашество и стяжательность суть вещи столько же соединимыя между собою, сколько положение в отрицание, сколько да и нътъ, впередъ и назадъ, ибо первое есть именно отказъ отъ последней. Следовательно, наши монахи періода домонгольскаго, въ слёдъ за большинствомъ монаховъ греческихъ, жившіе вмёсто устава нестяжательнаго по «уставу стяжательному», строго говоря, представляли собою монашество неистинное 1). Но монашество состоить не изъ одной нестяжательности: какъ же представлять себъ нашихъ монаховъ этого періода по прочему и по всему? Увы, должно представлять себъ такъ, / какъ должно представлять. Нравственный человъкъ есть органическое цълое, въ которомъ все какъ одно, а не механическій какой-нибудь сборъ, гдъ бы одна часть могла быть худою, а другія рядомъ съ нею и независимо отъ нея хорошими: если наши мопахи періода домонгольскаго вивсто устава нестяжательности жили по уставу стяжательному, то необходимо предполагать подмёну и въ другомъ, необходимо представлять себ' монашество соотв' втственным сему и во всем прочемъ. Въ Греціи къ тому времени, какъ мы приняли христіанство, монашество, процвътавшее вообще весьма недолго (какъ цълое, а не въ отдельныхъ людяхъ, о которыхъ речь особая), давно уже нало. Мы вовсе не были призваны (т. е. оказались вовсе не призванными) къ тому, чтобы возстановить его, и мы могли принять его отъ нихъ въ его поздивишемъ превращенномъ видв только какъ целое, а не такимъ образомъ, чтобы сделать въ целомъ какой-нибудь выборъ.

Монашество есть совершенное отречение отъ этого міра для исключительнаго посвященія себя заботамъ о пріобрътеніи того міра. Человъку отрекшемуся отъ міра нечего дълать въ міру; съ другой стороны онъ всемърно долженъ опасаться, чтобы его слабую природу не одолъли соблазны міра и не возвратили вспять. Человъкъ, которому нечего дълать въ міру и который имъетъ всё причины бъжать изъ

¹) «Слагающіеся къ монашескому житію мыслятся какъ умершіе для (мірской) жизни; подобно тому, какъ мертвые не имѣютъ ничего, такъ каноны церковные требуютъ, чтобы ничего не притяживали монахи» (Зонара въ толков. на 6 пр. Двукр. собора). «Послѣ постриженія не дозволяется (монаху распоряжаться бывшимъ у него въ міру имѣніемъ, которымъ онъ долженъ распорядиться до постриженія), ибо онъ уподобляется мертвому, а мертвый не владѣетъ имѣніемъ и не можетъ что нибудь говорить о немъ» (Вальсамонъ ibid.). Слѣдовательно, монахъ стяжатель собственно есть какъ бы лживый и притворный мертвецъ (см. самое правило собора, въ которомъ монахъ стяжатель уподобляется древнему оному Ананіи, покусившемуся солгать Духу Святому).



него 1), естественно, долженъ былъ уходить изъ міра: истинное монашество и было и можеть быть только пустынножитиемъ. Пока монастыри оставались въ пустыняхъ, въ которыхъ они и навсегда должны были бы остаться, монашество цвёло. Но слишкомъ велика у людей наклонность превращать истину Божію въ лжу: монашество пріобрило высокое уважение въ обществъ и стало по разнымъ сторонамъ очень привлекательнымъ и для людей, не имъвшихъ искренняго желанія монашествовать. Въ следствіе сего среди монаховъ истинныхъ явились монахи ложные и фарисействующіе. Эти-то ложные монахи возвратили монастыри изъ пустынь въ міръ, - въ города и селенія и скоро испревратили монашество. Люди богатые, устремившіеся въ монахи для удовлетворенія честолюбія, но вибств съ темь не хотевшіе разстаться и съ житейскими удобствами и житейскою обезпеченностію, создали стижательность въ томъ смыслъ, чтобы приносить съ собою въ монастыри богатства, которыя имфли въ міру (или чтобы въ случай недвижимости этихъ богатствъ, оставаться ихъ собственниками и послъ постриженія въ монахи). Понятно, что люди бъдные, устремившіеся къ монашеству не для него самаго, должны были создать стяжательность и въ томъ смыслъ, чтобы собирать деньги и имънія и послъ постриженія въ монашество. Но деньги собираются съ людей успёшнымъ образомъ только посредствомъ извъстныхъ пріемовъ. Іоаннъ Златоустый, рисуа привлекательнъйшую картину высокой по своей христіанской философіи жизни истинныхъ монаховъ, между прочимъ говоритъ, что не только нътъ между ними льстецовъ, но что у нихъ и не знаютъ, что такое лесть 2). Это незнание льсти или наобороть положительнымь образомь эта прямота долженствовала бы быть темъ, по чему монахи имели бы быть солію земли. Но деньги собираются съ людей не посредствомъ приложенія въ обращеніи съ ними прямоты, а посредствомъ льсти, лжи, лицемърія, фарисейства и ханженства. Дозволенная и получившая свободу страсть къ стяжаніямъ, естественно, и должна была стать для монаховъ школою для всего этого. Мнимые монахи возвратили монашество въ міръ не для того, чтобы воспользоваться міромъ отчасти: посль объта нестажательности остаются объты поста и цъломудрія, и ови успъли достигнуть того, чтобы первый быль уничтожень благо-

 $<sup>^{2}</sup>$ ) См. въ Исторіи православн. монашества на Востовъ H.~C.~Kазанскаю, I, 16.



<sup>1)</sup> Ибо «добровольно создавать себѣ брань, какъ говоритъ Василій Веливій, было бы крайнинъ безупіенъ», 'Ασχητικαί Διατάξεις, гл. 3, у Миня въ Патрол. t. 31 p. 1344.

виднымъ образомъ и чтобы къ нарушенію второго были устранены всв препятствія. Міръ встрітиль возвратившихся къ нему изъ пустынь монаховъ, какъ людей Божінхъ, съ ведичайшимъ усердіемъ; но онъ могъ заявить имъ свое усердіе только по мірскому, предложивъ имъ свои трапезы. Эти трапезы, какъ «мяса Египетскія», входили въ разсчеть мнимыхъ монаховъ, и они употребили все стараніе, чтобы съ одной стороны вивнить монахамъ трацезованія у мірянъ какъ бы въ священную обязанность и въ долгь ихъ призванія, а съ другой стороны, чтобы навязать мірянамъ ученіе, будто это призываніе монаховъ на трацезы есть одно изъ самыхъ святыхъ дёлъ, одна изъ самыхъ важныхъ и обязательных в христівнских добродітелей. Эти святыя, будто бы і), трапевы отворили монахамъ двери монастырей, въ которыхъ они должны были пребывать неисходно, отдали ихъ во власть бога мамоны, которому неразлучно сопутствують и всё другіе боги, представляющіе мірскія страсти. Не останавливаясь за симъ на полдорогв, мнимые монахи успъли произвести полное возсоединение монашества съ міромъ, такъ что совершенно «возвратили монаховъ сердцами ихъ въ Египеть». Монастырь долженъ быть невходенъ для женщинъ, потому что люди желающіе дівствовать нарочно заключились въ немъ оть посліднихъ и потому что у однихъ съ другими нътъ ничего общаго 2). Но мнимые

<sup>2) «</sup>Входы монастырей должны быть заключены для женщинь», Василій В. въ Sermo asceticus, у Миня t. 31 р. 877. Василій В. ("Орог хата πλάτος гл. 33 и 'Абхитихаї Διατάξεις гл. 3) и 7-й вселенскій соборь (пр. 20) дозволяють монаху въ случав нужды видеть женщину, но не иначе какъ въ присутствіи свидетелей. Өеодорь Студить пишеть въ наставленіи своему ученику: «да не отворишь дверей монастыря твоего какой-нибудь женщинь безъ великой нужды; если найдешь возможнымъ принять (ее) такъ, чтобы остаться (вамъ) взаимно невидимыми, то это будеть хорошо». У Миня р. 941.



<sup>&#</sup>x27;) Если читатель и на самонь дёлё считаеть ихъ святыми, то весьма ошибается. Наши лётописи, конечно, представляють ихъ таковыми, но если онь обратится къ Пахомію В., Василію В., Осодору Студиту, то рёчей о сихъ трапезахъ вовсе у нихъ не найдеть и все ихъ ученіе найдеть совершенно имъ противнымъ: канонеческія правила строго запрещають выходить монаху изъ монастыря безъ настоятельной нужды (Трулльск. соб. пр. 46), а выходъ изъ монастыря за тёмъ, чтобы принимать участіе въ мірскихъ трапезахъ, конечно, не составляєть настоятельной нужды; наконець, 7-й вселенск. соборъ, разсуждая о мірскихъ трапезахъ, и прямо предписываеть, чтобы взявшіе на себя иго монашеское «сёли наединё и умолкли», т. е. не принимали участія въ сихъ трапезахъ (пр. 22, см. Василія В. въ "Орос хата πλато; гл. 32 и въ 'Аскатскай Διατάξει; гл. 20, у Миня въ Патр. t. 31 pp. 993 fin. и 1389).

монахи открыли женщинамъ монастыри подъ темъ предлогомъ, что и онв не должны быть лишаемы молитвы въ храмахъ монашескихъ (какъ будто бы молитва въ своемъ приходскомъ храмъ была не столько же дъйствительна и угодна Богу) и что и онъ не должны быть устраняемы оть пользованія нравоучительными беседами монаховъ (какъ будто бы онъ не выбли нарочитыхъ пастырей или какъ будто бы онъ не вывли наставниць въ монахиняхъ). Дело кончилось темъ, чемъ и должно было кончиться, т. е. что монастыри стали совершенно доступны в открыты не только для женщинъ, искавшихъ спасенія, но и для женщинъ, приносившихъ гръхъ. Истинные монахи бъжали изъ міра за твиъ, чтобы вив его спасать свои души; мнимые монахи, возвратившись въ міръ съ желаніемъ имьть его въ своей власти съ его благами, изъявили претензію им'єть въ своей власти души людей. Право и долгъ врачевать человеческія души въ таинстве исповеди, конечно, принадлежить и подобаеть пастырямь этихь душь, ибо иначе зачёмь же они и пастыри? Но монахи, которыхъ никто не звалъ въ пастыри, предъявили себя врачами болье искусными, чымъ собственные пастыри, завладъли этимъ правомъ и съ совершеннымъ устраненіемъ последнихъ обратили его въ свою полную монополію. Монахи стали исключительными врачами душъ не только мужскихъ, но и женскихъ, т. е. присвоили себь исключительное право исповеди не только мужчинъ, но и женщинъ. Побудительною причиною къ присвоенію права было не то, чтобы обратить въ посмеха обеть целомудрія, а властолюбіе и корысть: но ясно, что врачеваніе женскихъ душъ подвергало всему возможному искушенію и всей возможной опасности души самихъ врачей (сравнивай Василія Великаго въ Абхитихаї Διατάξεις глл. 3 и 9).

Такимъ образомъ, мнимые монахи сдёлали все, чтобы уронить монашество и до основы потрясти его нравы. Къ этому присоединалось еще нёчто, что не ими было выдумано. Древніе основатели монашества, столько хорошо знавшіе слабость человёческой природы и силу ея страстей, въ какомъ-то непонятномъ намъ противорёчіи себъ, съ одной стороны строжайше воспрещали общеніе монахамъ съ женщинами, находя его въ высшей степени опаснымъ, а съ другой стороны строняи женскіе монастыри рядомъ съ мужскими, такъ чтобы они при своихъ настоятельницахъ состояли подъ высшимъ вёдёніемъ игуменовъ послёднихъ и на ихъ попеченіи въ отношеніи матеріальномъ 1). За

<sup>1)</sup> Пахоній Великій среди своихъ мужскихъ монастырей построилъ монастырь женскій (Исторія правосл. монашества на Востокъ П. С. Казанскаго, І, 130), равнымъ образомъ Василій В. построилъ въ Понть свой мужской монастырь рядомъ



этими монастырями по близости и рядомъ, какъ бы для большаго упрощенія діла, явилясь монастыри совсімь двойные мужско - женскіе, именно-одинъ и тотъ же монастырь разгораживался внутренней стёной на двв половины и одна половина предоставлялась монахамъ, другая монахинямъ і). Древними строителями монастырей соседственныхъ строжайше было воспрещено всякое не необходимое общеніе между монахами и монахинями и всв необходимыя свиданія между ними были обставлены всевозможными предосторожностями; в роятно, что и первые строители монастырей двойныхъ подтверждали тоже воспрещение и таже правила относительно предосторожностей. Но тамъ не менае монастыри оставались стоять рядомъ или и совсёмъ составляли одни (средоствиные) монастыри. Произошло изъ этого то, чему нельзя было не произойти: строгость запрещеній была безсильна противъ легкой возможности гръха, и это странное сосъдство монастырей, совершенно подобное сосъдству огня и съна, а еще болье странное это единство монастырей, подобное, такъ сказать, испытанію — можеть ли свно горъть въ огив, само собою понятно, имели по отношению къ нравамъ монаховъ самыя печальныя, какія только можно вообразить, послёдствія. Весь вредъ и весь соблазнъ подобныхъ сосъдства и единства не могъ не обнаружиться, и пипер. Юстиніанъ въ одной изъ своихъ новеллъ ръшительно предписываетъ-развести монаховъ съ монахинями и впредь ихъ купножитію не быть 2). Однако обычай, столько пріятный для любителей гръха, и на послъдующія времена остался во всей своей силь (такъ что это купножитие монаховъ съ монахинями было уничтожено только уже во времена весьма позднія) 3).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Церковное законодательство относется къ этемъ монастырямъ не совсёмъ понятнымъ для насъ образомъ. 7-й вселенскій соборъ съ одной стороны предписы-



съ женскимъ матери и сестры, подчинивъ потомъ послѣдній первому (см. "Орог хат'  $\stackrel{\circ}{\epsilon}$ титоµ $\stackrel{\circ}{\eta}$ у, гл. 108 и слѣдд., у Миня t. 31 р. 1156; о матеріальныхъ отношеніяхъ монастырей—7-го всел. собора пр. 20).

<sup>1)</sup> Зонара въ толкованіи на 20 правило 7-го всел. собора, которое говорить о монастыряхь двойныхь (διπλά μοναστήρια), полагаеть, что не было монастырей двойныхь въ собственновь смыслё, а были только монастыри сосёдственные, находившіеся въ такомъ разстояніи одинь отъ другого, чтобы язъ одного въ другой можно было слышать. Но въ существованіи этихь монастырей не оставляеть никакого сомнёнія 123 новелла Юстиніана, которая совершенно ясно говорить (гл. 36): чни въ какомъ мёстё нашей имперіи не дозволяємъ монахамъ и монахинямъ жить въ одномъ монастырі (ἐν ἐνὶ μοναστηρίφ) или быть такъ называемымъ двойнымъ монастырямъ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Новелия 123, гл. 36.

Въ позднъйшее время передъ нашимъ періодомъ домонгольскимъ присоединилось и еще нъчто содъйствовавшее тому, чтобы довести зло до его возможнаго предёла. Мнимые монахи эксплоатировали міръ, наобороть мнимо-благочестивые міряне изобрёли средство эскплоатировать монастыри. Въ Грецін монастыри были-или ктиторскіе, составлявшіе частную фамильную (семейную) собственность богатыхъ мірянъ (въ томъ числъ, подразумъвается, и царей), которые ихъ строили, или свободные и самостоятельные (самовластные), не имъвшіе ктиторовъ (построенные самими монахами или которыхъ ктиторы вымерли, — нарочитую річь см. ниже). Второй классь монастырей міряне и сделали предметомъ своей эксплоатаціи. Дело началось съ того, что монастыри, пришедшіе въ упадокъ, поручаемы были въ пожизненное, на правахъ ктиторскихъ, завъдываніе богатымъ благочестивымъ людямъ съ твиъ, чтобы они ихъ поправили и привели въ лучшее состояніе. Но потомъ это стало только предлогомъ и извиненіемъ; на самомъ же дълъ вошло въ обычай выпращивать монастыри въ пожизненное завъдывание за тъмъ, чтобы пользоваться ихъ доходами, которые предоставлялись получавшемъ монастыри на правахъ ктиторскихъ въ полную власть, чтобы имёть монастыри пожизненными какъ бы именіями или арендами (раздавали монастыри императоры и архіерен преимущественно своимъ чиновникамъ въ награду за службу, совершенно такъ, какъ у насъ князья раздавали въ поместья земли, а потомъ и всёмъ, кому хотёли). Не говоря о томъ, что монастыри самымъ беззаствичивымъ и безпощаднымъ образомъ были пустошимы, подобные порядки имъли два слъдствія по отношенію къ жизни монаховъ: вопервыхъ, мірянинъ, получившій монастырь въ вав'ядываніе или въ аренду, либо навсегда поселялся въ немъ съ своимъ семействомъ, какъ въ усадьбу, или временно съ семействомъ пріважаль въ него жить, какъ на дачу, такъ что монастыри стали изъ монастырей на половину мірскими домами (подразум'ввается, что арендаторъ монастыря, живя въ немъ постоянно или временно, жилъ въ немъ совершенно такъ, какъ въ мірскомъ им'внін, принимая гостей, давая балы и праздники et caetera); во-вторыхъ, власть надъ монахами игумена совершенно уничтожалась, превращаясь въ чисто номинальную, и ее замънала власть мірянина-арендатора, который искаль и требоваль вовсе не того, чтобы монахи жили помонашески, а того, чтобы они угождали ему и

ваеть «не быти отнынъ монастырянь двойным», потому что сіе бываеть соблазномъ и преткновеніемъ для многихъ», а съ другой стороны дозволяеть остаться таковымъ монастырямъ, прежде бывшимъ, пр. 20.



служили, и который могь наполнять монастырь подъ видомъ монаховъ всявимъ сбродомъ (объ этомъ позднёйшемъ обычаё раздавать монастыри въ аренду и о всемъ, проистекавшемъ отсюда злё для монастырей и для монаховъ, см. въ нарочитомъ о семъ сочиненіи жившаго въ половинё XII візка Іоанна патріарха Аптіохійскаго Λόγος περί τοῦ ότι οἱ τὰ μοναστήρια διὰ δωρεῶν λαμβάνοντες, εἴτε ἀρχιερατιχῶν εἴτε βασιλιχῶν, καὶ ἐχ τῶν μοναστηρίων χέρδη ἔχοντες ἀσέβουσιν et caet., т. е. Слово о томъ, что принимающіе монастыри въ даръ или отъ архіереневъ или отъ царей и корыствующіеся отъ нихъ, поступають нечестиво, у Миня въ Патр. t. 132 р. 1118. Во времена патр. Іоанна лица, получавшія монастыри въ пользованіе или аренду, навывались харіотіхарію, что вполив соотвётствуеть древнему русскому слову «милостникъ»; поздніве они стали называться эквархами).

Мнимые монахи (съ мнимо-благочестивыми мірянами) до такой степени широко растворили въ міръ ворота монастырей, что стіны последнихъ почти не служили уже ни къ чему. Не довольствуясь однако симъ, мнимые монахи выдумали монастыри и совсёмъ бевствнные, -- эти монашескія слободки въ оградахъ приходскихъ церквей, гдв не безпокоиль входы и выходы людей своимь созерцаніемь, хотя бы и совершенно снисходительнымъ и только празднымъ, уже никакой привратникъ и гдъ уже вовсе не представлялось никакой нужды помимо вороть «прелазити инудь». Весьма вероятно, что изобретатели этихъ упрощенныхъ монастырей выдавали ихъ за возобновление первоначальнаго отшельничества, когда подвижники жили именно въ кельяхъ неогороженными слободками. Но то были слободки, стоявшія въ пустыняхъ, а это были слободки, явившіяся въ міру... А наконецъ, достигая верха простоты, мнимые монахи изобрёли монашество совсёмъ безмонастырное, именно-монашество бродячее и домовое. Человъкъ постригался въ монахи, но не поселялся въ монастыръ, котя бы и сейчасъ помянутомъ безствнномъ, а двлая своимъ монастыремъ весь Божій міръ и предъявляя свое монашество своей одеждой, переходиль въ немъ отъ одной грапезы къ другой '); или же человъкъ постригался въ монахи и затемъ оставался монашествовать въ своемъ или въ чужомъ мірскомъ дому, монашествовать въ томъ, конечно, единственно смыслъ, чтобы соть чтимаго одвянія воспринять славу благочестія и твив обръсти безпрепятственное наслаждение своими удовольствиями» 2).

Итакъ, мнимые монахи, не преминувшіе явиться скоро въ слъдъ

<sup>1)</sup> Двукратнаго собора пр. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Того же собора прр. 2 и то же 4.

эм истинными, усивли достигнуть того, чтобы превратить монашество изъ подвига по Богв въ средство къ пріятно-распущенной жизни. Для людей, шедшихъ въ монахи съ искреннимъ желаніемъ монашествовать, эти мнимые монахи съ ихъ новыми законами, конечно, были не укавъ; но человъкъ слабъ и не обязуемый къ злу онъ увлекается къ нему примъромъ. Мнимые монахи возвратили монастыри изъ пустынь въ міръ для самихъ себя; но вмъстъ съ этимъ они столько же подвергли соблазнамъ міра и монаховъ истинныхъ. Предлежащій соблазнъ гръха и постоянно видимый примъръ его одолъвають человъка; подъ давленіемъ злой и развращающей среды онъ постепенно и незамътно понижаетъ уровень своихъ нравственныхъ требованій и кончаетъ тъмъ, что нисходитъ почти до ен уровня. Говорять: человъка испортила, развратила среда; это именно сдълали съ истинными монахами монахи мнимые и міръ, съ одной стороны по своему усердствовавшій къ монашеству, а съ другой стороны его эксплоатировавшій.

Монашество начало падать у Грековъ задолго до принятія нами христіанства, ибо оно процвётало у нихъ очень недолго 1); къ тому времени, какъ мы приняли христіанство, оно уже находилось у нихъ въ совершенномъ упадкъ. Объты нестяжательности и поста, обътъ подвижничества и «всякой скорби и тесноты», были прямо и открыто отвергнуты, уступивъ мъсто любостажанію, чревоугодію и плотоугодію: не доходило до того, чтобы открыто отвергнуть быль объть дъвства (ибо это значило бы не только посягнуть на монашество, но и исключительно поставить себя въ самомъ христіанствъ, такъ какъ и для всякаго христіанина, не дающаго никакихъ нарочитыхъ обътовъ, блудъ есть грахъ), но судя по тому, что уничтожены были всв препятствія къ нарушенію об'єта и наобороть углажены были всів пути къ сему нарушенію, едва ли можеть быть сомнительнымь, что монахи въ семъ отношеніи были нисколько не выше мірянъ, что вовсе не памятуя про объть, какъ нарочитый объть, они видъли вмъсть съ мірявами гръхъ только въ нарушеніи всякихъ приличій и ограничивали свои заботы вивств съ последними единственно темъ, чтобы соблюдать эти приличія (насколько ихъ предписываеть мірская нравственность) и изб'єгать скандальныхъ обнаруженій греха и скандальныхъ исторій съ нимъ (насколько это не терпится и мірскою нравственностію). По выраженію

<sup>1)</sup> О великомъ множествъ лживыхъ монаховъ (фассороможуот) уже въ половинь V въка, см. у Нила Синайскаго, въ словъ подвижническомъ, глл. 8 и 9, и въ письиъ къ архимандриту Никону,—у Миня t. 79, рр. 437 и 728 (изображаются лженонахи яркими красками).



одного ревнителя истиннаго монашества того времени, которое подлежить нашей рѣчи, мнимые монахи успѣли поставить монашество въ Греціи такимъ образомъ, что оно какъ разъ стало противоположно тому, чѣмъ бы должно быть, «виѣсто осужденія міра его вожделѣніемъ, вмѣсто удаленія изъ міра устремленіемъ въ него», превращеніемъ всѣхъ тѣхъ «да», которыя говорить монахъ при своемъ отреченіи отъ міра, въ насмѣшливое «нѣтъ» 4).

Мы вовсе не были призваны къ тому, чтобы возстановить мона-

<sup>1)</sup> По выраженію человіка, извістного своинь высокинь образованіемь во времена невъжества и своимъ чистымъ и свътлымъ взглядомъ на христіанское благочестіе во времена обскурантизна и биготизма, -- митрополита Солунскаго Евстафія, жившаго во времена императоровъ Мануила, Алексвя и Андроника Комненовъ и Исаака Ангела и умершаго после 1194 г., въ трактате Епісхафія вісо почаутжой еті біорбозеі той тері айтой, т.е. Разсужденіе о жизни монашеской въ отношенін къ ея исправленію, въ Патрол. Миня t. 135 р. 820 п. 113. Для знакомства съ печальнымъ и жалкимъ состояніемъ монашества въ Греціи въ XII вѣкѣ (или для удостовъренія въ семъ) должно четать сейчась помянутый трактатъ Евставія и еще его же трактать Пері опохрізею; т. е. О лицентрін, въ Патрол. Миня t. 136 р. 373. Изъ перваго трактата сделаемъ здесь небольшую выписку: «Монашеская жизнь (Подитеїа) предана (существуеть) для того, чтобы быть осужденісять міра, а не (его) вождельнісять, удаленісять изъ него, а не устремленісять въ него, (предана быть) житіемь безсустнымь, а не порабощеннымь сусть. Для тебя же (обращается Евстаоій къ монаху) отрицаніе отъ міра есть приложеніе къ безчинію (въ подл. игра словъ: τοῦ χόσμου ἀπόταξις ἀχοσμίας ἐπίταξις), и не успъеть твое «да», произносимое при пострежени, сложиться въ определенный звукъ, такъ чтобы стать настоящимъ да, и ты уже обращаемь во яжу отрицаніе (тобою даваемое чрезъ это да) посредствомъ «нёть» (подразумёвается -- въ делать), такъ что онъ (да и нътъ) суть для тебя какъ бы слова, которыя должно употреблять смотря по обстоятельствамъ и такимъ образомъ быть тобою полагаемыми одно витсто другаго. Спрошенный предъ божественнъйшимъ жертвенникомъ, исповъдуешь ли не пребывать въ мірских тщетахь, которыя перечисляеть (тебѣ) вопрошающій, ты говоришь прямо «да», то есть утвердительно; на самомъ же деле, сказать точнее, это было (съ твоей стороны) отрицаніемъ, потому что, какъ мы видимъ, ты приложился къ міру наиболье посль сего, и перемьнивь (да) въ «ньть» вь своихъ ответакъ на другіе вопросы и выражая отрицаніе, делаешь не это (не такъ, какъ бы ты сказаль «нёть»), а остаешься при томь, оть чего отрекся, какъ бы сказаль ты «да». И такинь образонь превращаень ты отрицаніе вь утвержденіе, сь самаго начала, какъ думаю, принявъ намерение обманывать и виесте съ прямыщь спысломъ слова отрицаясь и отъ прямой жизни посредствомъ увертки жалкаго обмана» (т. е. того обмана, что думаешь нътъ, когда говоришь да, и наоборотъ),p. 820.

тество, чтобы возвратить его ко временамъ Пахомія Великаго и Васвлія Велекаго, и могли усвонть его себів только въ томъ самомъ видів, въ какомъ оно было у Грековъ въ минуту принятія нами христіанства. Объть безусловной общинной нестяжательности давно сталь у монаховъгреческихъ пустымъ словомъ, и они присвоили себъ право оставаться совершенно такими же стяжателями, какими были до перемёны мірской одежды на монашескую: съ исключениемъ того же объта нестяжательности является монашество и у насъ. Монахи греческіе жили въ міру, по городамъ и селеніямъ, въ растворенныхъ для женщинъ монастыряхъ или же въ монастыряхъ, черезъ ствны отъ которыхъ были монастыри женскіе; подобнымъ образомъ и наши монахи не возвратились въ пустыни, а остались въ городахъ, не затворили монастырей или женщинъ, в оставили ихъ совершенно открытыми для нихъ; подобнымъ образомъ и у насъ купножвтіе монаховъ съ монахинями въ монастыряхъ двойныхъ вовсе не было найдено опаснымъ для объта цъломудрія і). Всівпорядки, которые дёлали монашество вмёсто удаленія изъ міра устремленіемь въ него и ко всёмъ его соблазнамъ были перенесены къ намъвзъ Грецін во всей неприкосновенной цілости. Странно было бы, есліг бы люди, поставленные въ однъ и тъже условія, не оказались одними и теми же людьми. Если въ Греціи богатый человекъ, постригавшійся въ монахи, приносилъ свои богатства въ монастырь не затемъ, чтобы връніемъ на нихъ поучаться нищеть и лишеніямъ, то, конечно, тожебыло и у насъ. Если въ Греціи б'ёдный челов'єкъ, постригаясь въ монахи, видълъ свой законный путь къ большему или меньшему благоденствію въ благотворительности усердствующаго міра, то, конечно, не могло быть иначе и у насъ. Если въ Грепіи этоть промысель эксплоатаціи мірской благотворительности дівлаль монаховь человівкоугодниками и льстецами, лицемърами и ханжами, то, конечно, и у насъ онъдолженъ быль делать ихъ темъ же самымъ. Если въ Грепіи люди, давшіе объть воздержанія и поста, присвоили себъ право быть непремънными и первыми гостями на всъхъ мірскихъ гостебныхъ трапезахъ, на всъхъ праздникахъ и торжествахъ чревоугодія, то, конечно, и у насъ они не имъли охоты отказаться отъ этого права. Если у насъвъ следъ за Греками, обетъ девства былъ освобожденъ отъ всехъ пре-

<sup>1)</sup> За періодъ домонгольскій мы нивемъ положительныя свидвтельства толькоо монастыряхъ сосёдственныхъ, но не въ точномъ смыслё двойныхъ (Ярославевымонастыри Георгіевскій и Иринскій, монастыри преп. Евфросиніи Полоцкой Спасскій и Богородицкій). Но мы находимъ у насъ эти монастыри въ послёдующеевремя.



пятствій и обставлень всіми соблазнами, которые бы вели кь его нарушенію, то, конечно, у нась не могло быть съ нимъ лучше, чімъ это было у Грековъ. Міръ не принималь у нась такого участія въ развращеніи монаховь, какь въ Греціи. У нась не было того, чтобы чуть не каждый монастырь быль усадьбою для пом'єщика-мірянина, который вносиль въ него, къ искушенію монаховь, всю мірскую жизнь во всей ея полноть, ибо у нась не было греческаго дарствованія монастырей въ аренду мірянамъ. Но мы приняли отъ Грековь тоть завъть, чтобы честить и гобзить монаховь, и въ совращеніи ихъ съ пути поста (который впрочемъ составляеть основаніе другихъ монапескихъ добродьтелей) мы были можеть быть даже болье усердны, нежели онн 1).

Итакъ, наше монашество періода домонгольскаго, бывшее воспроизведеніемъ, нисколько не улучшеннымъ, современнаго монашества греческаго, должно быть представляемо очень не высоко.

## IV.

## Подвижники и виды подвижничества.

Безъ праведниковъ не можетъ стоятъ градъ. Безъ праведниковъ,— безъ отдёльныхъ истинныхъ монаховъ въ возможно строгомъ смыслё слова и безъ подвижниковъ, не могло бы существовать и монашество. Если бы въ монахи шли исключительно люди искренно желавшіе монашествовать, то монашество не пало бы; но вскорт въ следъ за этими людьми устремились толпами къ монашеству люди, которые видёли въ

<sup>1)</sup> У насъ не только счеталось весьма обязательнымъ и весьма важнымъ дѣломъ благочестія призывать монаховъ на пиры въ дома. но и весьма рано ввелся обычай дѣлать для нихъ пиры (съ допущеніемъ къ участію въ нихъ женщинъ) въ самыхъ монастыряхъ, чего намъ не приходилось встрѣчать въ извѣстіяхъ греческихъ. Митр. Іоаннъ въ своемъ Правилѣ къ черноризцу Іакову пишетъ: «иже въ монастырѣхъ часто пиры творятъ, созывающе мужи вкупѣ и жены и въ тѣхъ пирѣхъ другь друга преспѣваютъ, кто лучшій сотворитъ пиръ: сія ревность не о Бозѣ, но отъ лукаваго»... Павл. Памятнн. соl. 16, § 29. А о поведеніи нашихъ монаховъ на пирахъ тотъ же митр. Іоаннъ даетъ знать. когда говоритъ: «а еже во пирѣхъ пити. цѣлующеся съ женами безъ смотрѣнія минхомъ и бѣлцемъ»... ibid., соl. 13, § 24.



немъ только средство постыдной эксплоатаціи, постыднаго обмана ближнихъ и помышлявшіе вовсе не о будущей жизни, а о томъ, чтобы воспользоваться имъ, какъ аферой, къ удовлетворенію своихъ требованій отъ настоящей. Эти монахи не для монашества, подавлявшіе своею численностію людей, искренно желавшихъ монашествовать и ниввшіе на своей сторонъ превосходство соблазна, погубиле монашество, низвели и увлекли до своего уровня и искреннихъ монаховъ, какъ бы усп'ввъ перетолковать имъ монашество и подтасовать его требованія. Но позволяеть увлекать себя толпа и рядовая масса людей, и въ ней всегда находатся отдёльные люди, способные стать выше ея и твердо остаться на своемъ должномъ мъстъ, не идя въ слъдъ за нею. Какъ это бываеть всегда, такъ долженствовало быть это и въ монашествъ. Рядовое большинство людей, искренно желавшихъ монашествовать, такъ сказать, было совращено мнимыми монахами, чтобы монашествовать по новому уставу ими созданному; но изъ большинства выдёлялись отдъльные монахи, которые способны были не поддаваться соблазну п которые хотели быть монахами именно по старому истинному уставу.

Монашество есть нарочитый и исключительный подвигь служенія Богу посредствомъ добровольнаго отреченія отъ этого міра (отъ его дозволенныхъ попеченій, радостей и утёхъ): какъ подвигъ духовный оно есть подвигь очищенія духа отъ помысловъ земныхъ и устремленія его псилючительно къ Богу; какъ подвигь тілесный оно есть (послів отреченія оть всего земнаго) подвигь лишеній и скорбей (подразумізвается, конечно, добровольно на себя налагаемыхъ). Душа человъческая съ ея помыслами неописуема и какъ подвизались подвижники борьбою съ мірскими помыслами, это не составляетъ предмета річей исторіи, которая можеть говорить только о подвигахъ видимыхъ, тёлесныхъ. Конечно, съ самой первой минуты появленія у насъ монашества, въ какой бы далекой отъ своего идеала и отъ своего истиннаго образаформъ оно къ намъ ни пришло, явились между нашими монахами отдъльные подвижники; конечно, они не исчезали между нами и во все продолженіе періода домонгольскаго, какъ не исчезали и послъ; но положительныхъ свъдъній о нашихъ подвижникахъ періода домонгольскаго мы имбемъ въ своемъ распоряжении слишкомъ мало. Только Печерскій монастырь нёсколько озаботился описать подвиги своихъ подвижниковъ, которыхъ однихъ мы и имвемъ въ своемъ распоряжения для пвкотораго образца 1). Представлять однако дёло такимъ образомъ, будто подвеж-

<sup>1)</sup> О подвижникахъ Печерскихъ говорятъ: летопись, Несторово житіе преп-Феодосія и Патерикъ; но во всёхъ трехъ источникахъ о подвижникахъ, какъ пед-



ники только и были въ одномъ Печерскомъ монастыръ, очевидно, было бы столько же неосновательно, сколько неосновательно думать, будто въ Русской вемлё Богъ ограничилъ благодать своихъ духовныхъ дарованій только однимъ мъстомъ-Печерскимъ монастыремъ. Основатели Печерскаго монастыря препп. Антоній и Өеодосій были такіе подвижники, которые не только подвизались сами, но сильны были вдохнуть ревность къ подвигамъ и въ другихъ, которые образовали около себя соборъ полвижниковъ. После нихъ Печерскій монастырь, можеть быть, никогда не оставался безъ одинокихъ подвежниковъ. Но должно думать, что точно такъ же они были, ибо могли быть, и въ другихъ монастыряхъ. Истиннъйшее подвижничество есть то, когда люди подвизаются исключительно для славы Божіей и нисколько для тщетной славы человъческой; но подвижники Печерскаго монастыря, когда онъ сталъ знаменитымъ монастыремъ, именно подвергались искушенію этой тщетной славы, тогда какъ подвижники монастырей незнаменитыхъ темъ могли быть чище въ своихъ подвигахъ, чёмъ труды ихъ были сокровеннъе отъ молвы и превозношеній человъческихъ.

Преп. Антоній Печерскій, пришедъ съ Авона, гді онъ постригся въ монахи, и поселившись въ пещеръ Иларіоновой, по словамъ лътописца 1), «поча жити ту, моля Бога, ядый хлебъ сухъ и то черезъ день, и боды въ мъру вкушая, копая печеру, и не да себъ упокоя день и нощь, въ трудъхъ пребывая, въ бденьи и молитвахъ». Переселившись изъ первой пещеры, отъ собравшейся братіи, въ другую, преп. Антоній и въ этой другой пещер'в подвизался такимъ же образомъ, не исходя изъ нея до смерти никогда и никуда 2). Преп. Өеодосій, начавшій подвиваться оть лёть юности и сь самаго дётства, пришедъ къ преп. Антонію и бывъ принать имъ, по словамъ Нестора 3), соттоль поданшеся на труды телесныя и бдише по вся нощи въ славословленіи Божіи, сонную тягость отгоня, къ воздержанію же и плотію своею тружаяся, руками діло свое ділая и вспоминая по вся дни псаломское оно слово: виждь смиреніе мое и трудъ мой и остави вся гръхи моя, тъмъ весь со всъмъ воздержаніемъ душу смиряще, тъло же паки трудомъ и подвизаніемъ дручаше, яко дивитися преподобному Ан-



вижникахъ, очень немного. Спеціальный и обширный Патерикъ, какъ уже мы говорили, повъствуетъ не столько о подвигахъ подвижниковъ, сколько о чудесахъ.

¹) Подъ 1051 г..

<sup>\*)</sup> За исключеніемъ эпизода бъгства отъ Изяслава въ Черниговъ къ Святославу.

<sup>3)</sup> Вь его Өеодосіевомъ житіи.

тонію и великому Никону смиренію его и покоренію толикому его, въ юности благонравству и украпленію въ бо лости» 1). До введенія въ монастыр' самемъ Осодосіємъ общинножитнаго устава съ общею трапезой было такъ, что изъ жита, купленнаго на деньги, пріобретенныя общимъ трудомъ, каждодневно вечеромъ выдавались братіи ихъ доли въ зернъ, которое ночью каждый долженъ быль смолоть 2), чтобы по утру печь хлібы. «Блаженный же, говорить Несторь, (сверхь общихь дновныхъ работъ со всеми другими и чтобы избавлять другихъ еще отъ труда нощнаго и дать время для опочитія) вземъ раздъленное жито и когождо часть измоловъ поставляще на своемъ мёсть, а также и воду нося и дрова изъ лъса на свою плещю > 3), т. е. кромъ того, что измалываль для всёхь зерно, приготовляль еще всёмь воду и дрова '). Къ этому, такъ сказать, обыкновенному подвигу нощнаго бодрствованія въ трудв, преподобный ревноваль еще прилагать полвигь необыкновенный: «другойци же, продолжаеть Несторъ, оводу сущу многу и комаромъ въ нощи, излезъ надъ пещеру и обнаживъ тело свое до пояса, съдяще, прядый волну на сплетеніе копытцемъ 5), и псалтырь же Давидову поя, отъ множества овода и комара все тъло его покровено будяще и ядяху плоть его о немъ піюще кровь его, отець же нашъ пребываще неподвижимъ, ни вставая отъ мъста того, дондъже годъ будяте утрени» 6).. «Бѣате бо, говорить Несторъ о преп. Өеодосіи, какъ уже объ игуменъ, по истинъ человъкъ Божій, свътило во всемъ мір'я видимое и просіявшее во всемъ черноризцамъ, -- смиреніемъ, смысломъ и послушаніемъ и прочими труды подвиваяся, дълая по вся дни, не дая рукама своими, ни ногама покоя» 7). «Никто же его николи же,

<sup>1)</sup> По изд. Бодянск. л. 5 об. нач..

<sup>2)</sup> Подразумъвается—на ручной мельниць, въ жерновахъ.

<sup>\*)</sup> По изд. Бодянск. л. 9 oб.

<sup>4)</sup> Чтобы не показались читателю нев фроятными слова относительно дровъ, нужно знать, что лъсъ находился не за десятки версть отъ пещеры, а рядомъ съ ней (т. е. съ ея верхомъ).

<sup>5) «</sup>Копытьцень». Плетеніе копытцевь и клобуковь, какъ говорить Несторь въ другомъ мѣстѣ (Бодянск. стр. ibid.), составляло одно изъ ручныхъ дѣлъ пещернаго братства, отъ которыхъ они питались, продавая произведенія своихъ рукъ. Клобуки—шапки, головные покровы, т. е. не мопашескіе клобуки а мірскія шапки (отъ которыхъ первые заимствовали свое русское имя); копытца—принадлежность обуви (сравни у Восток. въ Слов. копытьце); какая именно. не видно, но должно думать, что носки.

<sup>6)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>ч</sup>) У Болянск. л. 14.

еще говорить о немъ Несторъ, видъ на ребръхъ своихъ лежаща, ли воду возливающа на тило, разви токмо руци умывающа; а одежда его свита власяна остра на тълъ, извну же на ней ина свита 1), и таже вельми худа сущи, и туже сего ради возволочаще на ся, яко да не явитися власяници, сущи на нечь \*): о сей одежди худън мнози несмысленія ругахуся ему, укоряюще его, блаженному же си съ радостію всю пріимающю укоризну ихъ, ливя убо присно на памяти слово Господне: блажени есте егда укоряють вы ... 3). Особенно въ строгихъ и суровыхъ подвигахъ ежегодно проводиль преп. Өеодосій великій пость (по примъру преп. Саввы Освященнаго). Простившись съ братіей по обычаю вечеромъ въ недълю масляную (въ масленичное воскресенье) и преподавъ ей наставление о провождении дней поста, онъ бралъ нъсколько ковригь хлёба и съ ними удалялся въ пещеру, глё въ одной изъ келлій затворялся и засыпался землей для совершеннаго безмолвія и уединенія; о нужныхъ монастырскихъ ділахъ переговариваль съ приходившими къ нему черезъ малое оконце только въ субботу или недълю, а «во ины дни пребываше въ постъ и въ молитвъ, вздержася кръпко» 1). И такъ проводилъ до пятка-кануна Лазарева, когда кончается собственный великій пость, а въ этоть день снова возвращался въ монастырь, чтобы вмёсть съ братіей подвизаться страстную нелълю.

Преп. Өеодосій, истинный подвижникъ и человъкъ исключительной силы духа, той силы, которой достаетъ не для одного самого человъка, но которая захватываетъ и покораетъ себъ и другихъ, но только самъ усердно подвизался, но въ состояніи былъ передать свою ревность къ подвигамъ и другимъ, въ состояніи былъ создать себъ между своими монахами школу учениковъ,—при немъ монастырь Печерскій имълъ соборъ подвижниковъ. Объ этомъ созданномъ имъ соборъ подвижниковъ лѣтописецъ говоритъ 5): «Стефану же (послъ смерти Өеодосія) предержащю монастырь и блаженое стадо, еже бъ совокупилъ Өеодосій, таки (бяху) черньци, яко свѣтила въ Руси (памятію) сіяютъ: ови бо бяху постници кръпци, ови же на бдѣнье, ови на кланянье коленное, ови на пощенье чрезъ день и чрезъ два, ини же

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Объ одеждъ и объ острости свить срави. ниже.

э) У Бодянск. напечатано: на ней: не знаемъ, ошибка это типографіи или рукописи. но должно читать или на немъ (Феодосіи) или подъ ней (другой свитой).

<sup>2)</sup> У Бодянск. л. 14 об.

<sup>4)</sup> Літописець подъ 1074 г.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Подъ 1074 г.

ялуши хлебъ съ водою, ини зелье варено, друзіе сыро». Вместе съ подвигами умершвленія плоти посредствомъ бавнія, молитвы и разнообразнаго поста летописецъ не упоминаеть о подвиге ся умерщвленія посредствомъ желъза, ношенія веригь; умодчаніе, нъть сомньнія, должно понимать такъ, что веригоношение было деломъ слишкомъ обычнымъ, что оно не считалось особымъ подвигомъ, а такъ сказать - входило, какъ само собою подразумъваемое дополнение, въ другие подвиги: не говорится, чтобы и самъ преп. Өеодосій носиль вериги, однако мы знаемъ, что онъ носилъ ихъ еще до монашества. Изъ подвижниковъ Печерскихъ, бывшихъ современными учениками препп. Антонія и Оеодосія, намъ прямо указаны подвиги двоихъ: Даміана презвитера и преп. Исаакія. О первомъ літописець говорить: «Даміанъ презвитерь бяще такъ постникъ и воздержникъ, яко развъ хлъба ти воды (ничесоже не) ясти ему до смерти своея». О второмъ онъ же пишетъ: «се бысть черноризецъ вменемъ Исакій, якоже и еще сущу ему въ міръ, въ житьи мірстімь, и богату сущу ему, бі бо купець родомъ Торопечанинъ, и помысли быти мнихъ, и раздая имънье свое требующимъ 1), и иде въ великому Антонію въ печеру, моляся, дабы его сотворилъ черноризцемъ, и пріятъ ѝ Антоній, взложи нань порты чернецьскія, парекъ имя ему Исакій, бъ бо (мірское) имя ему Чернь; сей же Исакій воспріять житіе кръпко: облече бо ся во власяницу и повель купити собъ козелъ, и одра мъхомъ козель и взвлече на власяницу и осше около его кожа сыра». Изъ подвижниковъ Печерскихъ послъ смертв Антонія и Өеодосія въ Патерикъ разсказывается о необыкновенномъ и исключительномъ постникъ, который не ълъ ни хлъба, ни обычныхъ велій сибдныхъ, а питался однимъ веліемъ несибднымъ-лебедой. Это быль преп. Прохорь, отъ употребленія лебеды названный лебедникомъ, подвизавшійся въ монастыр'в при игумен'в Іоанн'в (1089— ) и вел. кн. Святопольт Изяславичт (1093—1114). Ставъ монахомъ сонъ предалъ себя на послушание и такое безмърное воздержание, что лишилъ себя и хлёба: онъ собиралъ лебеду, растиралъ ее своими руками и дёлалъ изъ нея хлёбъ, — этимъ и питался; (лётомъ) онъ приготовлялъ ее на годъ, а на следующее лето опять такъ же, и такимъ образомъ провелъ безъ хлеба всю свою жизнь; не вкусиль оть хлеба кроме просфоры и никакого овоща и питья, но только лебеду и воду>2).

Кром' подвижничества обыкновеннаго, о котором ревновать по



<sup>1)</sup> Въ летописи: «требующимъ и монастыремъ», но последнее по времени, къ которому относится разсказъ, очевидно, поздисищее прибавление.

<sup>2)</sup> Разсказъ Поликарпа 7-й.

мъръ силъ есть долгь всякаго истиннаго монаха, строжайшими ревнителями аскетизма «придуманы» 1) были еще формы его необыкновенныя, перешедшія изъ Греціи и къ намъ, таковы — затворничество и столиничество.

Но прежде чемъ говорить о нихъ, мы должны, возвращаясь несколько назадъ, сделать замечания о пещериичестве, которымъ подвизался преп. Ангоній.

Пещерничество, обитаніе вибсто надземных жилищь во внутреземныхъ пещерахъ обязано въ Грепін своимъ происхожденіемъ такъ сказать физическимъ условіямъ страны и само по себ'я было не столько видомъ подвижничества, сколько просто видомъ обитанія. Греція есть страна гористая и въ ея горахъ находится немалое количество естественныхъ пещеръ, -- комнато-или печурообразныхъ углубленій въ каменныхъ массахъ, изъ которыхъ состоять горы, представляющихъ совершенныя удобства для жилья (конечно, самаго невзыскательнаго). Подвижники, удалявшіеся изъ міра въ пустыни и строившіе себ'я въ пихъ для житья, само собою разумбется, не дома, а такія, начиная съ самой крайней степени простоты, вижины, въ которыхъ бы только можно было жить, совершенно естественно должны были придти къ мысли, чтобы, не строя и этихъ хижинъ, прямо воспользоваться жилищами, которыя предлагала имъ сама природа: такимъ образомъ естественныя пещеры пустынь были заняты обитателями и явились подвижники-пещерники. Послъ того какъ явился и повелся обычай пещерничества, вмъсть съ естественными пещерами начали высъкать и искусственныя (и само собою разумфется, что улучшали искусственно и пещеры естественныя). Такъ какъ естественныя пещеры были большею частію не велики, а высъкать въ каменныхъ массахъ искусственныя пещеры возможно было только маленькія, то пещерники подвивались большею частію по одиночкі и весьма різдко, віроятно, цільми небольшими обществами, которыя бы представляли изъ себя маленькіе . пещерные монастырьки 2). Само по себъ греческое пещерничество, какъ

<sup>\*)</sup> Не разумбемъ техъ случаевъ, когда около пещеръ, но не въ нихъ сашихъ, являлись монастыри. А равнымъ образомъ возможны были, конечно, и исключенія, такъ что известенъ примеръ весьма большаго монастыря устроеннаго въ огромной естестренной пещеръ,—это монастырь (знаменитый въ теперешнемъ королевствъ греческомъ) Мέγα Σπήλαιον т. е. Великая Пещера, находящійся въ съверномъ Пелопонесъ, въ двухъ часахъ на съверъ отъ г. Калавриты.



<sup>1)</sup> Переводниъ греческое ѐ $\pi$ иνо $\tilde{\omega}$ , см.  $\mathcal{A}$ юк. Gloss. Graecit. подъ сл.  $\sigma$ τυλίτης.

мы сказали, не можеть быть принято за особый подвигь: пещеры находились не въ землъ, а поверхъ земли, въ бокахъ горъ, имъя три сторовы глухія, и одну открытую, обращенную къ свёту и воздуху; по климатическимъ условіямъ Греціи он'в были совершенно сухія и при нъкоторой искусственности въ обдълкъ могли представлять даже жилища до нъкоторой степени комфортабельныя (имъя то существенное преимущество передъ хижинами, поставленными на землъ, что хорошо защищали отъ жаровъ и совсемъ прекрасно отъ ветровъ). Подвижничество въ пещерахъ становилось действительнымъ подвигомъ только въ техъ случаяхъ, если оне избирались или высекались, подобно гнездамъ орлинымъ, на головокружныхъ высотахъ и на неприступныхъ скалахъ, такъ что становилось тяжкимъ трудомъ восхождение къ нимъ или нисхождение изъ нихъ и такъ что была полною «страхования» жизнь среди ужасовъ природы. Представителемъ этого пещерничества быль у насъ преп. Антоній Печерскій. Изъ разсказа літописца слівдуеть, что Антоній сдівлался пещерникомъ не намівренно, а случайно: по его представленію, діло было не такимъ образомъ, что Антоній видълъ пещерничество на Авонъ и что возлюбивъ его возвратился въ Россію съ мыслію о немъ, а такимъ образомъ, что возвратившись въ Госсію онъ хотель было подвизаться обыкновеннымь образомь въ одномъ изъ монастырей Кіевскихъ и что только не взлюбивъ ни въ одномъ изъ монастырей остаться и нашедъ готовую пещеру, ископанпую Иларіономъ, остановился на пещерничествъ. Слъдовательно, собственнымъ отцомъ пещерничества у насъ былъ Иларіонъ, а можеть быть и кто-нибудь другой прежде его, кому подражаль уже и онъ самъ. Остановившись (по представленію летописца) на мысли пещерничать случайнымъ образомъ, преп. Антоній, какъ видно изъ дальней шаго, даль себь обыть остаться пещерникомъ навсегда: не только во всю жизнь свою никогда и никуда не исходиль онъ изъ пещеръ Кіевскихъ (первой и второй), но и принужденный бъжать изъ Кіева отъ гнѣва Изяславова къ Святославу въ Черниговъ, онъ тотчасъ же выкопалъ себъ въ послъднемъ пещеру и въ продолжение временнаго пребывания въ немъ хотель оставаться темъ же, чемъ быль на своемъ настоящемъ мъсть. Греческое пещерничество преи. Антоній видоизмъниль и наъ простой особой формы обитанія превратиль въ настоящее подвиж ничество. Греческія пещеры, какъ мы сказали, были не внутри, а поверхъ вемли, въ бокахъ горъ; по всей въроятности, такова же была и пещера Иларіонова, ископанная въ боку высокаго Дивпровскаго берега. Но Антоній устроплъ свою пещеру вмісто надземной подземною, т. е. вертикально опустившись внутрь земли на извъстную глубину,

выкопаль ее потомь въ горизонтальномъ направлении подъ извъстнымъ, болбе или менве толстымъ, слоемъ поверхности земли, однимъ словомъ-устроилъ свою пещеру совершенно въ той формъ, какую имъють Римскія и вообще Итальянскія катакомбы, остающіяся оть первыхъ временъ христіанства. Самъ ди Антовій придумаль это изм'вненіе или онъ со стороны быль наведень на мысль о немь, неизвістно; но можно съ въроятностію предполагать, что онъ взяль себъ за образецъ находившіяся близь міста его поселенія (Иларіоновой пещеры) пещеры Варажскія, служившія для Вараговъ кладовыми. Судя по назначенію этихъ последнихъ пещеръ, должно думать, что оне были именно подземныя 1); а такимъ обравомъ онв своею формою и могли навести Антонія на мысль устроить пещеру по новому и по своему, нежели какъ это было у Грековъ 2). Какъ бы то ни было, но при этомъ превращени пещеры изъ надземной въ подземную, лишенную свъта и притока свъжаго воздуха, жизнь въ ней стала настоящимъ подвигомъ (каковымъ она была бы у насъ и въ случав надземности, ибо у насъ при нашемъ климать нельзя достигнуть того, чтобы сдълать пещеру совершенно сухою). Какую форму выбла первая Антоніева пещера, такую же форму иміна и вторая. Какт въ первой пещеръ Антоній подвизался не въ одиночествъ, а съ братствомъ (пока оно не достигло 12 человъкъ), такъ и во второй пещеръ онъ имълъ при себь маленькое братство (такъ что когда надъ первой пещерой явился монастырь, его вторая пещера представляла какъ бы пещерное подъотделеніе монастыря) 3). Продолжалось ли у насъ пещерничество

<sup>3)</sup> Что касается до формы объихъ Антоніевыхъ пещеръ, то въ существъ онабыла таже, какую нивютъ пещеры въ настоящее время, т. е. онъ состояли изъподземныхъ галлерей (въ лътоп. «улицъ»), съ маленькими кельями въ бокахъ и съ большимъ или меньшимъ количествомъ расширеній галлерей въ комнаты (цер-



<sup>1)</sup> О Варяжских пещерахъ, бывшихъ въ сосёдстве съ Антоніевыми пещерамъ, съ назначеніемъ быть кладовыми, и потомъ присоединенными къ пещерамъ монастыря, говорится въ Патерике, въ разсказе Поликарпа (9-мъ) объ отцахъ Оеодоре и Василіи. Какъ понимать туть дело о Варягахъ, въ Патерике не объясняется; но вероятно такъ, что великіе князья содержали въ своемъ селе Берестовомъ гарнизонъ Варяговъ и что этими-то Варягами и были выкопаны пещеры съ назначеніемъ быть кладовыми ихъ сокровищъ (награбливать которыя во время войнъ было ихъ спеціальностью, —въ предотвращеніе отъ пожаровъ и всякихъ случайностей, которымъ они могли быть подвержены на чужой земле).

<sup>2)</sup> Изъ того, что пещеры Антоніевы вижють совершенное тождество формы съ римскими и вообще итальянскими катакомбами, конечно, нисколько не слёдуеть, чтобы Антоній зналь и взяль форму послёднихъ.

какъ пещерничество, въ видъ маленькихъ пещерныхъ монастырей, послъ преп. Антонія, не знаемъ, но во всякомъ случать оно продолжалось у насъ въ соединеніи съ одиночнымъ затворничествомъ.

Подвигь затворничества состояль вь томь, что монахъ, желавшій подвизаться имъ, входилъ для заключеннаго и неисходнаго пребыванія въ особую малую келлію (затворъ, έγκλείστρα), въ которой онъ представляль собою какъ бы живаго погребеннаго мертвеца. Относительно затворничества сдълано нарочитое каноническое узаконеніе 6 вселенскимъ соборомъ (пр. 41); оно гласитъ: «Желающіе въ городахъ или въ селахъ удаляться въ затворы и себъ внимать въ уединеніи, сначала должны входить въ монястырь и обучаться отшельнической жизни и въ продолжение трехъ лътъ въ страхъ Божиемъ повиноваться начальнику обители и во всемъ, какъ подобаетъ, исполнять послушаніе, и такимъ образомъ засвидетельствовать свое произволение на таковую жизнь и испытываться отъ мъстнаго предстоятеля (т. е. епископа), что оть всего сердца добровольно ее избирають. Послё этого еще одинъ годъ пребывать (имъ) вив затвора, чтобы намврение ихъ обнаружилось вполнъ, ибо тогда они представятъ удостовъреніе, что стремятся къ сему уединенію не ради тщетной славы, а ради самаго истиннаго блага. По исполнени таковаго времени, если пребудуть въ томъ же намъреніи, пусть затворяются, но уже да не будеть имъ позволено оставлять такого пребыванія, когда захотять, развів когда заставить ихъ общественная польза или другая нужда, до смерти ихъ угнетающая, и то съ благословеніемъ містнаго епископа. А тіхъ, которые дервнутъ исходить изъ ихъ обиталищъ безъ указанныхъ причинъ, вопервыхъ, силою заключать въ помянутомъ затворъ, а потомъ врачевать постами и иными строгостями, ибо внаемъ по написанному, что никтоже возложь руку свою на рало и обрашся вспять управлень есть от царствіе небесное». Подвизаніе посредствомъ затворничества было у насъ въ періодъ домонгольскій болье или менье распространено и употребительно. Объ этомъ необходимо заключать, во-первыхъ, изъ Патерика (у Поликарпа о затворникахъ Никитъ, Лаврентіи и Іоаннъ многотерпъливомъ), во-вторыхъ, и еще болъе изъ лътописи (Лаврентьевской), которая подъ 1175 г. даеть знать, что были многіе затворы

ковь, трапеза, и можеть быть и для иных какихъ либо потребь). Но ставъ изъ жилыхъ помещений кладбищами и потомъ подвергавшись засыпаниямъ отъ обваловъ и реставрациямъ, оне должны были более или мене изменить свою форму въчастностяхъ.



по монастырямъ пе только въ Кіевь, но и въ другихъ городахъ і). Не знаемъ, пребывали ли наши затворники въ своихъ затворахъ пеисходно, какъ того требуетъ правпло соборное; но имвемъ указанія, что нъкоторыя изъ нихъ пребывали въ нихъ очень подолгу; такъ о многотерпьливомъ Іоаннь, затворникь Печерскомъ, говорится въ Патерикь, что онъ пробыль въ затворъ «въ великомъ воздержаніи, мнотимъ постомъ удручая и томя плоть свою и нося на всемъ твлв тяжкія жельза», 30 льть <sup>2</sup>). Не знаемь, какь было вь Греціи, но наши затворники принимали всёхъ приходившихъ къ нижь для поученія (бесъдуя съ ними черезъ оконца своихъ затворовъ) 3). Въ Печерскомъ монастыръ для затворовъ служили пещеры и именно малыя въ сихъ последнихъ кельицы (объ Исаакіи въ летоп. подъ 1074 г.: «затворися въ печеръ, въ единой улицъ, въ кельици малъ, яко четырь лакоть»; объ Іоаннъ многотерпъливомъ въ Патерикъ: «въ тъснъ мъсть единомъ оть печеры»), входы или точиве влазы въ которыя были засыпаемы землей (объ Исаакіи въ лът., о Никитъ въ Патер.). Судя по многочисленнымъ остаткамъ въ разныхъ мъстахъ пещеръ, которыя преданіемъ обыкновенно возводятся къ глубокой древности, есть вся въроятность полагать, что подобно Печерскому монастырю онъ были и при многихъ другихъ монастыряхъ и что и въ другихъ монастыряхъ, подобно какъ въ немъ, затворы были попреннуществу въ нихъ же. Какъ подвизались въ своихъ заключеніяхъ строжайшіе изъ затворниковъ, объ этомъ можно составить себъ понятіе по тому, что льтопись говорить объ Исаакіи (томъ самомъ, о которомъ говорили мы выше, по мірскому имени Черни): «затворися въ печеръ въ кельици маль, и ту моляше Бога со слезами: бъ же ядь его проскура едина и таже черезъ день, воды въ мъру пьяще, приносящеть же ему великій Антоній и подаваше ему оконцемъ, яко ся вместяще рука, тако прінмаще пищю; и того створи лътъ 7, на свъть не вылазя, ни на ребръхъ ни ле-

з) Поликариъ въ Патерикъ о Никитъ затворникъ.



<sup>1)</sup> Князь Кіевскій Ярославъ Изяславичь вь гитві на Кіевлянь за то, что они подвели на него другого князя, «попрода весь Кіевъ: игумены и попы, черньци и черници, латину, и затворы и гости» (истинное чтеніе, перепутанное переписчи-ками, втроятно:... «черници и затворы, латину и гости»). Андрей Боголюбскій «на милостыню (бяше) зтло охотникъ, брашно свое и медъ по улицамъ на возтать слаше, больнымъ и по затворомъ».

<sup>\*)</sup> Разсказъ Поликарна 5-й. Въ Грецін были люди съ нев'троятнымъ духомъ подвижничества, проводившіе въ затворі по 60-ти и по 70-ти літъ (у Дюх. въ Gloss. Graecit. подъ сл. ѐүхдеїстра).

гавъ, но съдя мало прівмаше сна .... (доколь не прельщень быль бъсомъ и не выведень изъ затвора). Далье льтопись говорить, что обычно наставшу вечеру онъ начиналь молиться, поя псалмы, оди и до полунощья, и что когда утруждался, садился (для сна) на своемъ съдалищь.

Столпничество, впервые «придуманное» преп. Сумеономъ Столпникомъ въ V въкъ († 459), представляетъ собою особый виль затворничества. Устроялась небольшая столпообразная башня (отолововсь μιχρόν ἔγχλειστρον, ἐγχλειστήριος στύλος, τ. θ. ατοπποοδραθικιά μαπιμά затворъ, затворный столпъ) і), съ балкономъ на верху, и въ ней заключался желавшій столпничать, подвизаясь преимущественно въ стоянін на сейчась помянутомъ балконь 2). Такъ какъ столпничество есть родь подвижничества чрезвычайно трудный, то его решались избирать весьма немногіе; у нась же по нашему климату оно было почти невозможно, ибо человъческая природа не въ состояніи переносить на открытомъ воздухѣ ни холода нашей зимы, ни дождей и вътровъ нашего лета. Были однако и у насъ немногіе столиники, которые повсей въроятности подвизались не столько на столнахъ, сколько въ самыхъ столпахъ. За періодъ домонгольскій извъстенъ такихъ столиниковъ пока одинъ, это-Кириллъ Туровскій, знаменитый пропов'єдникъ. Въ житін его (краткомъ проложномъ, о которомъ много выше) говорится, что постригшись въ монахи онъ сначала подвизался въ монастырв, а потомъ, «на большія подвиги желая, въ столпъ вшедъ затворися, и ту пребысть неколико время, постомъ и молитвами наче тружаяся и многа божественная писанія изложи» (Преп. Никита Переяславскій, о которомъ см. ниже въ обзор'в монастырей, по нашему мевнію, со всею въроятностію должень быть относимь не къ періоду домонгольскому, а къ позднайшему времени).

Къ особеннымъ подвигамъ монашескимъ должно быть отнесено юродство, которымъ подвизались впрочемъ не одни монахи, а и міряне, и которое по отношенію къ монахамъ, строго говоря, есть подвигь противуканоническій, ибо юродствовать можно только въ міру, а монахъ неисходно долженъ пребывать въ монастыръ. Юродство состояло въ томъ, что человъкъ притворно дълался дуракомъ и безумцемъ для Господа, чтобы терпъть отъ людей поношенія и укоризны и съ дерзно-

<sup>2)</sup> По-гречески столиникъ — отохітяє и хіочітяє.



<sup>1)</sup> Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. ѐүхдеїотра, cfr Евстаеїя Солунскаго Ad stylitam quemdam въ Патр. Миня t. 136 p. 217 sqq.

веніемъ обличать ихъ 1). За періодь домонгольскій мы знаемъ у насъ лвонхъ, подвизавшихся подвигомъ юподства, --это Исаакій Поченскій и преп. Авраамій Смоленскій. Исаакій, тотъ самый, о которомъ говорили мы выше (по мірскому Чернь), бывь пострижень преп. Антоніемъ въ монахи, сначала затворился въ затворъ, но послъ 7-льтняго жестокаго подвига въ немъ впаль въ искушение отъ діавола и вм'вст'в съ симъ искущениемъ въ тяжкую бользнь, почему и быль изъ него выведень; послё сего оздоровёвь оть болёзни и не возвращаясь снова въ уединеніе, онъ рішился юродствовать; одівшись во власяницу и по ней въ «свиту вотоляну», т. е. въ какое-то рубище, и на ноги надъвъ «прабошни черевьи протоптаныя», т. е. какую-то обувь въ родь нашихъ нищенскихъ опорокъ 2), онъ «нача уродьство творита и пакостити нача ово игумену, ово братьи, ово мірскимъ человъкомъ, да друзін раны ему даяху; и поча по міру ходити, такоже уродомъ ся творя; вселися въ печеру, въ ней же преже быль (въ затворъ) и совокупи къ себъ уныхъ и вскладаще нань порты черенечьскія, да ово отъ игумена Никона прінмаше раны, ово отъ родитель тахъ дътьскихъ; онъ же то все терпяше, прінмаше раны и наготу и студень день и нощь» 3). Преп. Авраамій Смоленскій подвивался нікоторое время подвигомъ юродства въ лъта своей юности, когда ръшился оставить міръ и прежде чёмъ постригся въ монахи. Въ чемъ состояло его юродство, жизнеописатель его не говорить («измънися свътлыхъ ризъ и въ худыя облечеся и хожаше яко единъ отъ нищихъ, -- на уродство ся преложи»...) 4.

<sup>1)</sup> Юродивый по-гречески салос—глупець, дуракь, человыть съ поврежденной головой, сумасшедшій (прозваніе преп. Миханла Клопскаго Саллось есть греческ. салос). Въ древнемъ славянскомъ Прологъ употребляются объ юродивыхъ выражения: похабъ и похабъство: «похаба себе сотворивъ», «Христа ради похабъство».— Словарь Восток. подъ нашими словами.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Что такое «вотоляный» и «прабошни», настоящимъ образомъ пока мы объяснить не можемъ; но по смыслу они суть то, что мы разумъемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лізтоп. подъ 1074 г.

<sup>\*)</sup> Кром'в сейчась указанных видовъ подвижничества въ Греціи въ нашъ періодъ домонгольскій были еще и другіе н'вкоторые, а можеть быть и многіе, виды. Воть видовой списокъ подвижниковъ, который находимъ у Евставія Солунскаго, по лесей в'вроятности, не полный: οἱ γομνῆται—нагиши. т. е. ходившіе нагишомъ; οἱ

V.

## Мнимые монахи и подвижники и злоупотребленія монашествомъ-

Всякое нравственное зло развивается не вдругь и всякая нравственная зараза распространяется не сразу, а только постепенно. На этомъ основани со всею въроятностию слъдуетъ думать, что у насъвъ періодъ домонгольский процентъ монаховъ мнимыхъ былъ не такой огромный или наоборотъ процентъ монаховъ истинныхъ среди мнимыхъ былъ не такой ничтожный, какъ это было въ Греціи ) и послъ у насъ-

<sup>1)</sup> О Грецін тогдашней Евставій Солунскій говорить, что на немногихъ монаховъ истинныхъ приходились многія тысячи монаховъ мниныхъ: διορῶμαι στύλους μὲν ὀλίγους πυρός ἀσχητικοῦ ἐν ἡμῖν προφαίνοντας, γνόφους δὲ μυρίους ὅσους ὑπο-



ты тріхы чинтіотрофої — не заботившіеся о волосать, что можно было бы порусски передать нечёсы, но подъ чёмъ вёроятно разумеются те монаки, которые не стригли волосъ (какъ это дълали всв монаки, см. ниже), а отпускали ихъ ростиво всю ихъ естественную длину (следовательно можно сказать-космачи, грив ачи) уарасебуас-отъ харас на земль и ебуй постеля-спяще на земль (земленостельники, землеспальники); ανιπτόποδες—не моющіе ногь (грязноноги); ротомеς — оть ρύπος грязь, грязныши (έγοντες κατά παντός τοῦ σώματος ρύπος — инфющіе грязьπο всему τήμγ); σιγώντες - μοηчальники; δενδρίται (δενδροχομούμενοι, οι έπὶ τῶν δένδρων) деревляне (деревами украшающіеся, подвизающіеся на деревьяхъ), — Ad stylitam quemdam Thessalonicensem, у Миня въ Патр. t. 136 p. 241 sqq). Изъ перечисленныхъ видовъ подвижниковъ не совсемъ ясные деревляне, какъ кажется, представляли собою видъ столиниковъ, т. е. столиниковъ, которые вийсто столповъ подвизались въ стояніи на деревьяхъ (устраивая, подравунтвается, подмостки). Затъпъ, были до нъкоторой степени настоящими подвижниками молчальники; а что касается до остальныхъ съ ихъ нехитрыми подвигами, то весьма въроятно думать, что наибольшая часть ихъ принадлежала къ числу подвижниковъ, полвезавшехся не для Бога, а для людей, т. е. для обиана невъжественныть нежду сими последними (сейчасъ ниже). Нашъ Патерикъ Печерскій говорить какъ бы о подвигъ слезоиспусканія и слезособиранія. Объ одномъ преподобномъ Печерскомъ онъ пишеть: «цёлые источники слезь проливаль онь и слезы все унножались ему; онъимълъ сосудъ и, когда становился на молитву и приходили ему слезы, онъ ставилъего передъ собой и передъ нииъ плакалъ; и черезъ несколько летъ сосудъ этотъ быль полонь слезь» (О преп. Ософиль въ 8-мь разсказъ Поликариа о преп. Маркъ). За собираніе слезъ преподобный укорсиъ въ бывшемъ ему виденіи какъ за тщетную похвальбу слезами.

самихъ. Какъ жили монахи мнимые, это всякому само собою понятно, т. е. всякому само собою понятно, что эти монахи, постригавшіеся и одъвавшіеся въ монашескую одежду не для монашества, настолько старались какъ можно менве монашествовать, насколько было это возможно. Какъ живуть наши мнимые монахи въ настоящее время, у всьхъ у насъ передъ глазами. Но какъ бы ни были худы у насъ эти монахи теперь, во всякомъ случав относительно періода домонгольскаго должно быть представленій несравненно худшихъ: въ настоящее время нътъ уже монастырей двойныхъ, мужско-женскихъ; въ настоящее время уже нътъ монастырей въ видъ простыхъ слободокъ при приходскихъ церквахъ, причемъ было бы такъ, чтобы рядомъ съ мужской слободкой стояла женская; въ настоящее время уже нъть монаховъ безмонастырныхъ, бродящихъ въ міру. Легко представить себъ, что могло делаться въ этихъ монастыряхъ двойныхъ и въ этихъ двойныхъ слободкахъ, если они были населены монахами неистинными (представить себъ, если не при помощи иного болъе щекотливаго средства, то по крайней мъръ припомнивъ себъ, что дълается въ подобныхъ монастыряхъ и слободкахъ у раскольниковъ). Какое отвратительное безобразіе представляли. собою наши внёмонастырные, волочившіеся по міру, монахи въ позднівішее время, это мы положительнымъ образомъ знаемъ изъ памятниковъ (Стоглавый соборъ и пъкоторые другіе паматники); со всею віроятностію, конечно, слідуеть думать, что они представляли не много лучшее благообразіе и въ періодъ домонгольскій (въ настоящее время, помогая нашему воображенію, представляють собою этихъ монаховъ пройдохи между такъ называемыми странниками и странницами). Пока мы не знаемъ нарочитыхъ ръчей объ этихъ монахахъ изъ періода домонгольскаго, которыя бы изображали ихъ темъ, чемъ они были; но воть непарочитая речь о нихъ, кстати пришедшаяся, у Данінла Заточеника: «мнози, отшедше міра сего, паки возвращаются, аки пси на своя блевотины, на мірское гоненіе: обиходять села и домы славных в міра сего аки пси ласкосердіи, идіже браци и пирове, ту черецы и черницы беззаконній, отеческій имъя на собъ санъ, а блядивъ норовъ, святительскій имъя на собъ санъ, а обычай похабъ 1).

хριτιχούς, ἀποφραγνύντας καὶ διατειχίζοντας τοὺς νεφελουμένους, ώς μὴ ἔχειν ποθὲν καταλάμπεσθαι, — De simulatione, въ Патр. Миня t. 136 p. 393.

<sup>1)</sup> Слово Данінла по редакція Ундольскаго, Русская Бесёда 1856 г. кн. ІІ, отд. ІІ, стр. 119. Въ Греція монахи безмонастырные, волочившіеся по міру, величали себя «пустынниками» (ѐρημῖται), т. е. они увёряли мірянъ, что имѣють жи-

Ложь нигде и ни на какой высоте не оставляеть истины и у людей хватаеть мужества и дерзости, чтобы обращать въ предметь обмана и источникъ корысти и самую повидимому неприкосновенную святость. Вибств съ подвижниками истинными были подвижники ложные, подвижники-промышленники, которые фальшивымъ видомъ подвижничества обманывали людей, чтобы пользоваться у нихъ уваженіемъ и славою подвижниковъ истинныхъ и чтобы подъ разными предлогами и безъ всякихъ предлоговъ обирать ихъ невъжественное усердіе. Не знаемъ, къ какому времени относится у Грековъ своимъ началомъ это промышленное или промысловое подвижничество, --- въроятно къ весъма древнему 1); какъ бы то ни было, но въ нашъ періодъ домонгольскій оно находилось у нихъ на высокой степени пропвитанія, бывъ возведено въ настоящую науку и настоящее художество и имъя многочисленную школу представителей. Митрополить Солунскій Евставій въ своемь трактать о лицемьріи (Περί ὑποχρίσεως) рисуеть намъ цёлую возмутительную картину этого ненавистнейшаго промысла 2). Должно думать, что до такого художества, какъ въ Греціи, обманъ не быль у насъ доводимъ, ибо мы по нашему національному характеру не способны къ такой художественности обмана, къ какой способны Греки; должно думать, что промысель не получаль у нась и такой распространенности, какъ было въ Греціи, ибо мы въ семъ случаъ какъ будто надълены большимъ чувствомъ мъры, чъмъ Греки. Но за всёмъ темъ едва ли можно сомневаться, что промысель, въ поздневшее время несомевнно бывшій и у насъ (Стоглавый соборъ), перешоль къ намъ уже въ періодъ домонгольскій (Для своеобразнаго, во вовсе не безполезнаго назиданія, во всякомъ же случать для любопытнаго сведенія, позволимь себе привести изъ трактата Евставіева небольшую выдержку: «И ты увидишь (обращается онъ къ читателю)

<sup>2)</sup> Тракгать въ Патрол. Миня t. 136, p. 373 sqq.



лища въ пустыняхъ и что находятся въ міру только временно, пришедши изъ пустыни; чтобы притязать на право подвижниковъ, они выдумали для себя подвить весьма не тяжелый, а именно вибсто того, чтобы стричь волосы, какъ это дёлали въ древнее время всё монахи, они оставляли ихъ рости, т. е. вибсто того, чтобы стричься, они ходили въ длинныхъ волосахъ, и это-де было подвижничество... (Трулльск. соб. пр. 42 и толкованіе на него Вальсам.). Должно полагать, что и наши безмонастырные монахи старались подражать греческимъ.

<sup>1)</sup> Сравн. въ статъв покойнаго П. С. Казанскаю: Общій очеркъ жизни иноковъ Египетскихъ въ IV и V въкахъ, Москва 1872, стр. 82, о Сарабантахъ и Ремоботахъ, а также см. 4 пр. 4 всел. собора.

ихъ (ложныхъ подвижниковъ) способными обмануть всякаго человъка, поддъланными отъ ногъ до головы, ибо не только расхаживають (по міру) намереннымъ сбразомъ босикомъ, съ грязными ногами и полные нечистоты отъ верху до назу, но умышляють относительно ногь и прочую злую хитрость, которую они способны придумать, заразъ полагая предъль измъненію Божія творенія (χυρώσαντες καθάπαξ παραλλαγήν τοῦ θείου πλάσματος, т. е. не давая рости ногамъ, а какъ-то ихъ искалъчивая и однажды навсегда придавая имъ извъстную форму). Съ автерскимъ подражаніемъ опи усвояють ту трясучую на подобіе муравьевъ походку, которая свойственна сгорбленнымъ старикамъ, желая показать чрезъ сіе, что они утратили естественную кръпость воздержаніемъ и что почти находятся при самой смерти. И однако руки ихъ свидътельствують о другомъ: распухшія отъ пресыщеній онъ выдають подобнаго рода подвижниковъ. Что же касается до лица, то здёсь другая куча обмана: борода либо не чешется и оставляется безобразною ради подвижнической грязи и чтобы стать отвратительнымъ комомъ, ня съ благолвніемъ расчесываемая несеть повъшенную на нее всю добродътель честно прикрывающаго ее старца... 1). Что находится выше (бороды съ усами — лицо, щеки), то по подобію рукъ, можеть быть, также слишкомъ цвътегь здоровьемъ отъ упитанности; но подвижникъ имъетъ противъ сего (зла) искусственную краску, которою онъ многообразно разділаль себя, скрывая (естественный цвіть). Глаза же...>2) (автерство съ глазами и т. д.). «Бываеть иногда, что притворщики добродьтели посягають и на собственныя плоти (т. е. скопять себя) и такимъ образомъ какъ бы налагають (на себя) печать (опролоураээйсту), — погибельные, достойные посвченія, — какъ бы принося въ жертву эти срамные начатки своей богинь-похоти, ибо и она должна быть названа ихъ богинею, какъ чрево. И одни изъ нихъ ножикомъ слегка соскребають поверхность кожи, гдв найдуть нужнымь, другіе уничтожають остроту ногтей (вплотную ихъ образывая, — δνύχων δξύτητα αποσύροντες), иные же и напилкомъ подпиливають (ихъ) и, производя (такимъ образомъ) поддёлку, показывають это зрителямъ-или паединъ дътямъ или и открыто взрослымъ (и утверждають), что будто бы эти раны нанесли имъ демоны ночью во время молитвы 3). Выду-

з) Въ трактатъ 0 монашествъ въ отношении къ его исправлению Евстаний



<sup>1)</sup> Мысль та, что благольно расчесывающій бороду полагаеть въ этомъ благольнін всю добродьтель или что устрояя сіе благольніе онъ уже считаеть себя весьма, вполны добродьтельнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) P. 396 n. 27.

мывають эти нелёпости, чтобы и поразить зрёдищемъ доказательствъ святости и чтобы получить, лумаю, вино и масло для врачебнаго наложенія на раны и для принятія внутрь (т. е. вина подъ предлогомъ леченія). Фідотіцой утаі бе об айтой приведемъ м'всто въ подлинникъ καὶ φθείρων πληθυσμούς, ώς καὶ έξω των ρακέων έρποντα προφαίνεσθαι τὰ ζωύφια καί που καὶ ετέρωθεν ερανίζονται, τυχὸν μεν καὶ δὶ εμπολῆς, ἴσως δέ καὶ δωρεάν διὰ τί καὶ τοῦτο; ἵνα τῆς ἀγέλης ταύτης τεθαυμαστωμένοι ζώοις περιουσιασθήσονται, δὶ ὧν ἔσται κέρδος αὐτοῖς τὸ μάλιστα хата σχοπόν τοῖς ὑποχριταῖς. Оставляю жельзоносцевь (веригоносцевь), которые днемъ, надъвъ свои шлемы подъ одежду, однако такъ, чтобы они были совершенно видимы, занимаются битіемъ в... (σθειρών) или иначе устрояють соблазны и придумывають всевозможныя зрълища, а ночью сбрасывають съ себя эту тяжесть, чтобы легче было спать... (Оставляю) и техъ, которые намазывають кровію внутреннюю сторону желёзныхъ колецъ (круговъ, хохдома, изъ которыхъ состоятъ вериги), дабы казалось, что они (кольца, круги) поядають плоть подвижника и что онъ какъ бы пответь кровью, -- да погубить Богъ такъ радующихся крови (такъ позволяющихъ себъ кощунствовать съ кровью)... Припомнилось мит втого сметное и я хочу сообщить факть, получившій широкую извъстность между Мегалопольцами (Константинопольцами), который и насъ поразиль, такъ что навсегда остался въ памяти. Быль нъкій пустынникъ, коварный любитель добродътели, въ правленіе блаженной памяти Іоанна Компина († 1142). Онъ быль заключень въ твеное желвзо (вериги), весь быль грязь, отвратительный смрадъ, нечистота несмываемая; поэтому и пахнуло отъ него вследствие покрывавшей его грязи такъ, что нельзя было подступиться... (Господинъ) этоть, сначала считавшійся по виду доброд'втели за ангела, напослівдокъ въ явленіи истины даль познать въ себъ демона, превосходившаго и тъхъ, которые тяжко погръшили противъ плоти, - онъ измыслиль убавленіе собственной плоти, будто бы до глубины поядаемой треніемъ жельза, на подобіе того, какъ дерево претирается пилой. И выдумка поистинъ отвратительная какъ по матеріи, такъ и по формъ! Взявъ легкое или печень (какого-нибудь) животнаго и измельчивъ мелко, такъ что получалось подобіе травяной пережеванной массы, онъ прил'впляль въ промежуткахъ между жел'взомъ и принималь желавшихъ съ нимъ беседовать. После недолгой беседы онъ слегка сострясался,

говорить, что мнимые подвижники хвалятся и виденіями и богооткровеніями и чудесами, у *Миня* t. 135, p. 828 n. 120 fin.



жакъ будто чувствовалъ боль отъ кусанія; потомъ опускалъ руку подъ платье, гдв прилвпиль помянутое легкое, и отскребщи пальцами выносиль на світь проклятое орудіе (своего обмана) и восклицая болівненнымъ голосомъ: «о плоть моя», (извістнымъ) искуснымъ образомъ потрясалъ рукою, такъ что часть ненавистной матеріи, издавая запахъ гнили, падала на землю, а другая оставалась во впадинахъ подъ ногтями. Омывая съ руки какъ бы ручей дегтю (смолы,—βορβορώδη χείμαβρον), онъ возбуждалъ величайшее удивленіе въ незнающихъ (его секрета), будучи достоинъ не только истиннаго пожранія здісь, но и червей тамъ»…) ').

Остроуміе людское придумало сдёлать изъ монашества своеобразное житейски-полезное употребленіе. Монашество есть совершенное отреченіе отъ міра, добровольная смерть для него; слідовательно, говоря юридическимъ языкомъ, оно есть добровольная политическая и гражданская смерть. Добровольное можеть быть перемёнено въ невольное, а между тъмъ люди неръдко видять нужду и имъютъ желаніе избавляться отъ другихъ людей посредствомъ преданія ихъ политической или гражданской смерти (за невозможностію, неудобствомъ и по нежеланію избавляться инымъ болёе рёшительнымъ образомъ): такимъ образомъ вошло въ обычай постригать въ монашество неволею. Съ цълію политическою государи неволею постригали въ монахи являвшихся имъ соперниковъ и вообще людей, казавшихся имъ политически опасными; съ цёлію гражданскою мужья постригали въ монахини свочхъ жонъ, чтобы жениться на другихъ жонахъ. Въ первомъ случав было собственное и настоящее принуждение; во второмъ случав собственнаго принужденія не могло быть, если только принуждавшіе не были государи, ибо мужьямъ — частнымъ людямъ, конечно, не могло быть дано права отделываться оть жонъ посредствомъ приказанія имъ идти въ монахини: здёсь собственное принуждение замёнялось принужденіемъ правственнымъ.

Отъ Грековъ этотъ обычай постригать въ монашество неволею быль усвоенъ и нами—Русскими; впрочемъ, въ періодъ домонгольскій и какъ средство политическое и какъ средство гражданское, онъ, кажется, не входилъ у нась въ слишкомъ большую употребительность, какъ это было у Грековъ, и практиковался только изръдка, въ видъ исключенія. Случаевъ политическаго невольнаго постриженія за періодъ домонгольскій знаемъ одинъ, это — въ 1205 г. князь Галицко-Волынскій Романъ Мстиславичъ постригь въ монахи князя Кіевскаго



¹) P. 404, nn. 35 H 36.

(передъ Кіевомъ Бългородскаго, язъ рода Смоленскихъ) Рюрика Ростиславича (своего тестя). Опыть кончился тёмъ, что Рюрикъ послъ случившейся въ 1206 г. смерти Романа тотчасъ же сбросилъ съ себя чернеческія порты (живъ и княживъ послів того 10 лівть по 1215 г. 1). Въ 1059 г. сыновья Ярославовы Изяславъ, Святославъ и Всеволодъ высадили изъ поруба дядю своего Судислава, который сидёль въ немъ-24 года, будучи посаженъ въ него Ярославомъ въ 1036 г. По освобожденій изъ заключенія, Судиславъ, завоженный племянниками кокресту, «бысть чернцемь». Можно подовръвать, что онъ принужденъ быль пойти въ монахи; но лътописецъ прямо этого не говоритъ и у человъка, просидъвшаго въ заключении 24 года, т. е. совершенно убитаго нравственно и прожившаго цёлую жизнь внё міра, совершенноестественно быть добровольному желанію окончить послёднюю монашествомъ. Умеръ Судиславъ въ 1063 г., бывъ погребенъ въ церквъ Георгіевскаго Ярославова монастыря, въ которомъ, нёть сомнёнія, п монашествоваль. Въ 1146 г. постригся въ монахи Черниговскій князь-Игорь Олеговичь, неудачно пытавшійся занять престоль великокняжескій послів брата своего Всеволода и попавшій въ плівнъ къ занявшему престоль Изяславу Мстиславичу Переяславскому, въ следующемъ 1147 г. убитый Кіевлянами. Хотя Игорь постригся, какъ прямо даетъ знать летописець, не по искренней доброй воле, но во всякомъ случав пострижение было добровольное, не предложенное ему, а имъ самимъ прошенное: въроятно, не надъясь получить свободу, Игорь предпочиталь неволю въ монастырв неволв въ тюрьмв; а весьма возможно и то, что изъ монастыря онъ разсчитываль скорбе убъжать, чбиъ изъ тюрьмы.

Постриженія въ монашество невольныя гражданскія, мужьями жонъ, въ позднѣйшее время были у насъ чрезвычайно обычны. Это зависѣло отъ того, что въ позднѣйшее время у насъ выдавали дѣвицъ замужъ не только безъ предварительныхъ знакомствъ жениховъ съ невъстами, но и безъ предварительныхъ надлежащихъ показовъ послѣднихъ первымъ, вслѣдствіе чего, по увѣревію Котошихина, нигдѣ во всемъ свѣтѣ не было на дѣвокъ такого обманства, какъ въ Московскомъ государствѣ 2). Человѣкъ, получавшій себѣ въ жоны урода и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О Россіи въ царствованіе Алексія Михайловича, гл. XIII, 2 изд. стр. 130 fin.



<sup>1)</sup> Лаврент. лётоп. подъ 1205 и 1206 гг. Виёстё съ Рюрикомъ Романъ постригъ и его жену, свою тещу; разстригшись самъ, Рюрикъ хотёлъ было разстричь и ее, но она, услышавъ объ этомъ его намереніп, постриглась въ слиму.

вообще такую девицу, которую оказывался не въ состояни полюбить, «билъ и мучилъ ея всячески» 1), пока не заставлялъ ее постричься. Мы не имбемъ положительныхъ сведеній, какъ у насъ было съ обычаями брачными въ періодъ домонгольскій, но есть вся въроятность предполагать, что было совершенно иначе и что позднейший московскій обычай образовался уже только въ позднійшее время. Въ язычествъ, до принятія христіанства, у всъхъ Славянъ русскихъ, за исключеніемъ племени Полянскаго, браки заключались посредствомъ умыка пія дівиць на прищахь межу селы или у воды, «ст неюже кто селщашеся» 2). Отсюда до перехода къ обычаю московскому огромный скачекъ, который во всакомъ случав никакъ не могъ быть сдвланъ сразу. У Полянъ, по словамъ летописца, брачный обычай состоялъ въ томъ, что «не хожаше зать (женихъ), по невъсту, но привожаху (ю) вечеръ, а заутра приношаху по ней что вдаруче» (приданое). Но эта нъкоторая, а можетъ быть — и совстви надлежащая, оформленность брака висколько не исключаетъ возможности предварительныхъ надлежащихъ, и даже болъе чъмъ надлежащихъ, знакомствъ жениховъ съ невъстами. Притомъ, въ періодь домонгольскій, если не у князей, то у частныхъ людей еще оставалась языческая легкость разводовъ, избавлявшая отъ необходимости прибъгать къ невольнымъ постриженіямъ <sup>3</sup>). Какъ бы то ни было, но пока мы не знаемъ изъ періода домонгольскаго извъстій, которыя бы говорили о существованіи у нась между частными людьми обычая постригать жонъ въ монахини. Что касается до князей, то здёсь знаемъ также одинъ примёръ и того же самаго Романа Мстиславича: въ 1205 г. вибстб съ тестемъ и тещею онъ постригъ и свою жену, ихъ дочь (которую поча пущати отъ себя, хотячи постричи, въ 1197 г.).

Странное употребленіе сдёлали изъ монашества въ позднійшее время и люди благочестивме, показывая печальную извращенность и какъ бы объюродівлость понятій. Монашество есть надежній путь спасенія; но, конечно, не тімь, что человінь произнесеть монашескіе обіты и надінеть на себя монашескую одёжу, а тімь, что со всімь усердіемь, по мірів силь, потрудится въ монашескихъ подвигахъ: Богь, такъ же какъ люди, требуеть не словь, а діль, и не одного одівнія

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Устав. Ярославовъ: «Аще мужъ пуститъ жену безъ вины»... «Аще мужъ съ женою по сеоей воли гаспустятся»...



<sup>1)</sup> Kotomux. ibidd.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лътон. во введ. (Лаврент. дът. 2 изд. стр. 13, Ипатск. 2 изд. стр. 8 нач.).

въ одежды добродътели, а самой добродътели. А между тъмъ позднъйшее благочестіе ввело въ обычай постриженіе въ монашество передъ смертію, придавая значеніе тому, чтобы человікь, завідомо кончившій съ исполнениемъ какихъ бы то ни было обътовъ, произнесъ нъмъющими устами монашескіе об'яты, и чтобы одежды, одно ношеніе которыхъ само по себъ, сколько бы ни продолжительное, ни на іоту не даеть человъку святости, были возложены на него на день или часъ остающейся жизни. Человекь лежаль едва движимый на одре, готовясь испустить последнее дыханіе, и съ нимъ совершали какъ бы какую-то прискорбивищую комедію вопросо-отвівчаній: «Брате, почто пришелъ еси, припадая къ святому жертвеннику и къ сему святому собору?>--«Желая жизни подвижнической, честный отче» и пр., причемъ иногда даже и отвъты умирающій давалъ не своими, а чужими устами. Какъ кажется, въ Грецін обычай постригаться въ монахи передъ смертію первоначально явился не въ томъ видь, въ которомъ онъ утрачиваль всякій смысль и превращался въ простой странный обрядь, т. е. какъ кажется, первоначально было не такъ, чтобы постригались въ минуту самой смерти, стараясь захватить только последнее дыханіе, а такъ, что-въ началъ болъзней, которыя предчувствовали смертными, и такимъ образомъ проводили по крайней мъръ по нъскольку дней в недъль если не въ монашескимъ подвигахъ, то въ монашескомъ одъяніи 1). Не только въ Греціи, но и у насъ, до позднайшаго времени періода домонгольскаго, находились люди, которые въ состояніи были видъть всю напрасность и безполезность этого предсмертнаго постриженія; Поликарпъ Кіево-Печерскій заключаеть свою часть Патерика

<sup>1)</sup> Свёдёнія наши вь этомъ отношеніи недостаточны. Инператоръ Исаакъ Комнинъ († 1061) постригся въ монахи, впадши въ болёзнь, которую считалъ смертною, но послё выздоровёлъ и монашествовалъ въ Студійскомъ монастырё до смерти два года. Затёмъ, Исаакъ Комнинъ севастократоръ, братъ импер. Алексія Комнина, и имперр. Мануилъ Комнинъ († 1181) и беодоръ Ватаци († 1259) постригались ріхро̀ тро̀ тоо δανάτου,— «незадолго до смерти». Въ концё XII віка и у Грековъ постригали при самомъ послёднемъ издыханіи; Вальсамонъ говоритъ: «знаемъ многихъ, постриженныхъ почти при послёднемъ издыханіи и по причне белёзни не помнящихъ случившагося съ ними» (а послё оздоровівшихъ и желавшихъ разстричься), въ толков. на 2 пр. Двукр. соб., у Ралли и П. ІІ, 656. Въ «Епитийяхъ», преп. беодора Студита, принадлежащихъ или не принадлежащихъ ему, но дошедшихъ до насъ въ позднійшей редакціи, дается знать, что иногда больные для постриженія монашескаго приносимы были въ церкви монастырей на одрахъ, у Миня въ Патр. t. 99, р. 1749 п. 8.



словами: «кто говорить: постригите меня, когда увидите, что я буду умирать, — того суетна въра и пострижение. Но въ тъхъ случаяхъ, когда рядовое христіанское большинство мнить покупать спасеніе слишкомъ легкими средствами, оно всегда на сторонъ «да», а не «нътъ» (какъ бы руководствуясь житейскимъ правиломъ, что дело нетрудное, а между темъ все-таки можеть быть...). Сколько можно судить по записямъ въ латописяхъ, у насъ обычай явился не вдругъ и не скоро, а только уже въ последнее время періода, къ конце XII века; можно съ въроятностію думать, что первоначально онъ быль исключительно обычаемъ княжескимъ (какъ бы ихъ привилегіей) и что потомъ только уже сталь обычаемь и частныхь, знатныхь и богатыхь, людей 1). Въ 1194 г. постригся вел. кн. Святославъ Всеволодовичъ, изъ рода князей Черниговскихъ, въ 1195 г. Всеволодъ Мстиславичъ Владимиро-Волынскій, въ 1197 г. Давидъ Ростиславичъ Смоленскій 2), въ 1206 г. вел. кнагиня Марія жена Всеволода Юрьевича, — за 18 дней до смерти, въ 1227 г. «постригся и въ схиму» Владимиръ Всеволодовичь, сынъ вел. кн. Всеволода Юрьевича съ сейчасъ помянутой Маріей, въ 1228 г. преставились въ черпцахъ и въ схимъ Давыдъ Муромскій и Мстиславъ Мстиславичъ Смоленско-Торопецкій <sup>3</sup>). Прежде всіхъ вышеуказанныхъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Въ опредъленіи бользин — смертная она или не смертная легко можно ошибиться, всльдствіе чего многіе люди, постригавшіеся на случай смерти, потомъ выздоравливали. Въ Греціи многіе изъ этихъ обманувшихся людей изъявляли сильную наклонность снова становиться мірянами (Вальсамонъ у Разли и П. II, 656). То же. должно думать, было и у насъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О всёхъ троихъ Ипатск. летоп., 2 изд. стрр. 457, 459 и 471.

<sup>2)</sup> О всёхъ четверыхъ Лаврент. лётоп. — Давыдъ (Юрьевичъ) Муромскій есть тогъ самый, который въ позднейшей легендё является подъ мірскимъ именемъ Петра и монашескить Давыда съ женою Февроніей, въ монашестве Евфросиніей. Старшаго брата Давыдова Павла, о которомъ говоритъ легенда, по лётописямъ не-извёстно, а былъ по нимъ братъ Владимиръ, умершій въ 1205 г. (Лаврент. лётоп.). Ничего не говорятъ лётописи и о женё Давыдовой, и весьма возможно, что легенда, постригая ее вмёстё съ Давыдомъ, принимаетъ за нее жену Святослава Всеволодовича Владимирскаго (съ 1247 г. великаго князя), которая была изъ княженъ Муромскихъ, какъ кажется—дочь Давыда, и которая въ 1228 г. постриглась отъ мужа, «по совёту» съ нямъ, въ монахини (Лаврент. лётоп. Легенда напечатана въ Памятникахъ старинной Русской литературы гр. Кушелева-Безбородко вып. I стр. 29 ясц. Агрикъ, мечемъ котораго (Агриковъ мечъ) Давыдъ убилъ змён, блудившаго съ женой брата, есть, очевидно, греческое атройхо; (или атроихо;), что значитъ деревенскій житель, деревенщина; необходимо думать, что это было имя богатыря греческихъ народныхъ былвнъ, изъ которыхъ перешло и въ баши (бога-

хотёль было постричься предъ смертью въ монахи вел. кн. Ростиславъ Мстиславичъ, умершій въ 1167 г., но быль возбранень отъ этого свонить духовникомъ, который быль изъ мірскихъ священниковъ: «егда бо отходя житья сего маловременьнаго и мимотекущаго — пишетъ лётонись 1) — молвяще Семьюнови попови, отцю своему духовному: «тобъвъздати слово о томъ Богу, занеже възборони ми отъ постриженья». Это даетъ знать, что обычай постриженія князей передъ смертію ввелся у насъ послё нёкоторой борьбы между мірскими священниками и между монахами.

## VI.

Правила относительно монашества. Внѣшняя организація монашества и монастырей: степени или образы монашества, одежда монаховъ, управленіе и средства содержанія монастырей.

Церковныя и греческія гражданскія правила относительно поступленія въ монашество суть слідующія:

- 1. Такъ какъ монашество есть нарочитый путь спасенія, а спасеніе никому не должно быть возбранено, то въ монахи можеть поступать всякій, какого бы онъ состоянія ни быль,—свободный или рабъ, и какого бы онъ ни быль поведенія въ міру,—хорошаго или худаго; рабъ, подразумъвается подъ условіемъ отпущенія господиномъ (4 всел. соб. прав. 4, Трулльск. соб. прав. 43, новелла Юстиніан. 5, гл. 2).
- 2. Желающій воспринять монашество должень быть пострижень не у себя на дому и не гдів-либо, а непремінно въ извістномь монастырів и въ присутствін игумена сего послідняго, который пріємлеть постригаемаго въ свое послушаніе (Двукратн. соб. пр. 2). Правило это, постановленное къ уничтоженію монаховъ домовыхъ и безмонастырныхъ, на ділів вовсе не соблюдалось.
  - 3. Приходящіе въ монастыри съ цёлію постриженія въ монахи



тыря-деревенщины, соотвётствующаго нашему Ильё Муромцу). Мечъ найденъ Давыдомъ въ одной церкви, во одтарной стёнё между «керемидами»: керемиды—не керемети, а греческ. херацібає или новогр. херацібає, херацібає — кирпичи, что доджны были объяснить ученому издателю и варіанты).

<sup>1)</sup> Инатек. подъ 1168 г., 2 изд. стр. 362.

должны быть постригаемы не тотчась, а по истечени трехлітняго испытанія (за исключеніемъ людей благоговійныхъ и въ мірскомъ одівній провождавшихъ жизнь монашескую, для которыхъ срокъ шестимісячный). Если въ продолженіе трехъ літь испытанія принятый окажется біжавшимъ рабомъ и будеть требованъ господиномъ, то колженъ быть возвращенъ посліднему, вмісті и съ похищеннымъ имісніемъ, если таковое принесь въ монастырь; послі истеченія трехлітія господинъ совершенно теряеть свои непредъявленныя права (Двукр. соб. пр. 5, новелль Юстиніана 5 гл. 2 и 123 гл. 35).

- 4. Ранній возрасть постриженія въ монашество для мужчинь не быль опредёлень до Трулльскаго собора, а для женщинь быль опредёлень Василіемь Великимь и потомь перемёнень быль симь соборомь. Именно—Василій В. назначаеть для женщинь болёе 16-ти или 17-ти лёть возраста (пр. 18), а Трулльскій соборь для мужчинь и для женщинь назначаеть не менёе, какъ десятилётній возрасть (пр. 40. Соборь говорить, что онь назначаеть свое число лёть «послёдуя примёру правиль о вдовицахь и діакониссахь, по соотвётствію», но какъ это онь дёлаеть, когда вдовиць, какъ самь говорить, предписано избирать 60 лёть, а діакониссь поставлять 40 лёть, ясно не видно).
- 5. Люди, находящіеся въ брачномъ сожитіи, могуть принимать монашество не иначе, какъ одна сторона съ согласія другой (Василій Великій въ "Οροι κατά πλάτος, гл. 12. Но Юстиніанъ въ новеллів 123, гл. 40, какъ будто предоставляеть право ділать это одной сторонів и безъ согласія другой. По новеллів импер. Льва Мудраго бракъ долженъ быть разрівшаемъ для монашества такимъ образомъ, чтобы обів стороны шли въ монастырь, см. въ Πηδάλιον в прим. къ 48 пр. Трулльск. соб.).
- 6. Идущій въ монахи, если желаєть оставить свое им'вніе находящимся въ міру (д'втямъ, если им'веть ихъ, или кому хочеть), то долженъ д'влать распоряженія о немъ и зав'вщаніе прежде постриженія; посл'в же постриженія его им'вніе уже принадлежить монастырю, сд'влаєть ли онъ прямое дарствованіе или н'втъ (Двукр. соб. пр. 6, новелла Юстиніана 5, гл. 5). Что практика вовсе не знала и не признавала этого правила, дозволяя самимъ монахамъ оставаться полными собственниками принесенныхъ ими изъ міра или оставленныхъ въ міру им'вній, о семъ мы говорили выше.

Обращаемся къ внѣшней организаціи монашества и монастырей. Извѣстно, что позднѣйшія времена, развивая, расширая и усложиля все древнѣйшее, иногда впадали въ погрѣшность не вполнѣ сообразнаго. Это случилось между прочимъ и по отношенію къ монаше-

ству. Степеней монашества есть и можеть быть собственно только одна. Человъкъ дълаетъ безусловное, а не условное, отречение отъ міра и даеть безусловный, а не условный, объть служить единому Богу посредствомъ подвижничества, въ этомъ состоить монашество. Къ безусловному не можетъ быть прибавлено ничего новаго, а следовательно-и къ обътамъ монашескимъ, разъ даннымъ, не можеть быть прибавлено новыхъ обътовъ. Древнее время и знало одну степень монашества, -- сразу монашество полное, поелику монашества неполнаго быть не можеть. Но въ позднъйшее время, не знаемъ-когда до начала. IX въка (до преп. Өеодора Студита), оно начало быть раздъляемо на. двѣ степени — на малую схиму (μικρόν σχημα) и великую ангельскую схиму (μέγα καὶ άγγελικὸν σχημο) или по теперешнему на монашество манатейное и монашество схимное, что затъмъ стало и общимъ правиломъ. Такъ какъ къ разъ даннымъ полнымъ и безусловнымъ обътамъ не можеть быть прибавлено ничего новаго, то изъ разделенія монашества на двъ степени вышла та странность, что при пострижепін изъ малаго образа въ великій монахъ ограничивается только тёмъ, что снова повторяеть объты, которые даль при пострижении въ первый (см. чины постриженія), вслідствіе чего это великое постриженіе является въ существъ празднымъ и безцъльнымъ повтореніемъ малаго 1). Толкователи позднъйшаго времени, когда уже вошло въ общій обычай раздёленіе монашества на двё степени, называють малый образь обрученіемъ великаго 2). Но обрученіе не есть самый бракъ и обрученіе монашеству не есть еще самое монашество, а между темъ несомненю, что малый образъ есть полное монашество з). Преп. Өеодоръ Студитъ не признавалъ вводившагося въ его время раздъленія монашества на два образа и писаль въ своемъ завъщании своему будущему преемнику: «не давай такъ называемаго малаго образа, а потомъ какъ бы великаго, ибо одинъ образъ (монашества), подобно крещенію, какъ

<sup>· &</sup>lt;sup>2</sup>) Сумеонъ Солунск. въ сейчасъ выше указанномъ мъстъ пытается ръшить противоръчіе между единствомъ монашества и двумя его образами, но не выходитъ изъ затрудненія съ побъдою.



<sup>1)</sup> Человъкъ, уже давшій объть огреченія отъ міра и подвижничества, при постриженіи въ великій образъ снова спрашивается: отрицаещися отъ міра и яже въ міръ, по заповъди Господа... Пребудеши въ монастыръ и въ подвизаніи до посладняго издыханія, и пр.

<sup>2)</sup> Вальсан. въ толков. 2 прав. въ храмѣ Софін: μιχρὸν σχῆμα ἀρραβῶν ἐχείνου τοῦ τελείου λέγεται, у Ралли и Потли II, 710 нач., Симеонъ Солунскій Contra haereses cap. 20,— у Миня въ Патр. t. 155, p. 104.

(это) было въ обычав у святыхъ отцовъ і). Но въ Устав патр. Алексвя, какъ должно подразумвать согласно съ общимъ обычаемъ его времени, уже два образа — малый и великій («малосхимные» монахи, «малые скимники» и «великіе скимники», малый образъ и великій образъ) і). Последуя патр. Алексею (и общему обычаю), и преп. Өеодосій Печерскій ввель у себя два образа.

Въ позднъйшее время кромъ двухъ образовъ монашества собственнаго и настоящаго явился еще третій образъ монашества несобственнаго, --образъ какъ бы предварительный и вступительный и представлявшій собою полумонашество. Приходящіе въ монастыри для принятія монашества по правиламъ каноническимъ и по законамъ гражданскимъ должны быть постригаемы не ранбе, какъ послё трехлътняго испытанія. Законъ Юстиніановъ предписываеть имъ въ продолженіе этихъ трехъ лётъ носить одежду и стрижку мірскую 3). Но въ поздивишее время вошло въ обычай надввать на желающихъ изъ испытуемыхъ, хотъвшихъ заявить свое твердое намърение принять монашество, по истеченіи той или другой части трехлітія, монашескія одежды безъ монашескаго постриженія. Такимъ образомъ, явился чинъ мірянъ, носящихъ монашескія одежды или монаховъ (собственно — мірянъ) расофорныхъ і). Истинные ревнители монашества считали въ высшей степени предосудительнымъ, если человъкъ, надъвшій монашескія одежды, все-таки возвращался потомъ въ міръ, однако законнымъ образомъ право это за рясофорами оставалось, потому что рясоношеніе было нічто не узаконенное, а введенное обычаемъ 5). Патр. Але-

<sup>5)</sup> См. трактать Вальсамона Пері той расофором у Ралли и П. IV, 497 яqq и его же въ толков. на 5 пр. соб. Двукрати., ibid. II, 665 яqq. Всё или не всё нонашескія одежды были надёваемы на рясофоровъ, Вальсамонъ прямо этого не говоритъ, выражаясь неопредёленно— арфиа ромахиха, раса арфаа. Изъ нашего



<sup>1)</sup> Βъ Патр. Миня t. 99, p. 1820 n. 12: οὐ δοίης ὅπερ λέγουσι μιχρὸν σχῆμα, ἔπειτα ὡς μέγα εν γὰρ τὸ σχῆμα, ὥσπερ καὶ τὸ βάπτισμα, καθὼς οἱ ἄγιοι πατέρες ἐχρήσοντο. Тоже въ наставленін ученику Николаю, ibid. p. 941. Сfr въ Пидаліонъ примъчаніе къ 42-му правилу Трулльскаго собора, Закинеск. издетр. 259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ркп. лл. 224, 232 и об., 265 об., 266 об., 273 об. Въ Уставъ нътъ пряжыхъ ръчей о двухъ образахъ, но непрямыя упоминанія о нихъ, предполагающія раздъленіе, многократны.

<sup>\*)</sup> Ηοβεπια 5, гл. 2: χουρ $\tilde{q}$  τε χαὶ ἐσθῆτι τῆ τῶν χαλουμένων χρῆσθαι λαϊχῶν.

 $<sup>^{\</sup>bullet}$ ) Расофорос, т. в. Форой арфиа раса—носящій монашескія одежды (подразумівается мірянинь—хаїхос расофорос).

ксви въ своемъ уставъ относительно одъянія испытуемыхъ въ монашескія одежды (постриженія, --какъ бы предварительнаго и не настоящаго, см. нынъшній чинъ, — въ рясофоры) предписываеть: если испытуемый есть человъкъ знаемый въ монастырь, то игуменъ надвнеть на него монашескія одежды, когда хочеть по своему «разсмотрівнію»; если же онъ есть человъкъ незнаемый, то долженъ пробыть въ мірскихъ одеждахъ не менъе года, бывъ испытываемъ въ худшихъ службахъ монастырскихъ 1). Согласно съ общимъ обычаемъ и съ уставомъ патр. Алексъя и преп. Өеодосій Печерскій раздълиль въ своемь монастыръ испытуемыхъ на два класса-носящихъ мірскія одежды и одежды монапескія. Такимъ образомъ въ монастыръ его (какъ вообще въ монастыряхъ греческихъ) всв обитающе раздвлялись на четыре класса: два класса испытуемыхъ и два класса настоящихъ монаховъ. Объ этомъ четырехклассіи Несторь пишеть: «Вся приходящая (въ монастырь Өеодосій) прінмаше съ радестію, но не ту абіе постригаше его, но повелъваше ему въ своей одежи ходити, дондъже извыкаще весь устрой монастырскій, таче по сихъ облувшеть ѝ въ мнишскую одежю, и тако паки во всёхъ службахъ искушашеть ѝ, ти тогда остригій оболочашеть ѝ въ мантію, дондъже паки будяще чернець искуснъ, житіемъ чистъ си, ти тогда сподоблящеть ѝ пріяти святую скиму» 2).

Въ поздивите время у насъ образовался взглядъ на великую схиму, какъ на нечто такое, что далеко не обязательно для всёхъ монаховъ, и вмёстё съ тёмъ какъ на нечто такое, что много пользуетъ уже само по себе, безъ соответствующихъ подвиговъ. На этомъ основани у насъ начали принимать великую схиму не всё монахи, а по произволу только некоторые изъ нихъ и притомъ только въ глубокой старости и даже передъ самою смертію. Что преп. Өеодосій вовсе не держался подобнаго взгляда, это отчасти видно изъ сейчасъ приведенныхъ словъ Нестора. А еще болёе это необходимо думать само по



Феодосія Печерокаго видимъ (сейчасъ ниже), что всё, за исключеніемъ мантія (т. е. какъ теперь). Образовъ одёванія рясофоровь въ монашескія одежды по Вальсамону было два: одинъ въ присутствія всей братіи руками игумена съ переміной имени и съ пініемъ Трисвятаго (пынішній чинь); другой безъ всего этого, вітроятно — просто съ частнаго благословенія или дозволенія игумена (у Ралли и П. ІІ, 665 и 666 и ІV, 501. По уставу импер. Ирины, о которомъ ниже, монахини рясофорныя надівають то інатеоч, какъ называетъ императрица хитонъ или рясу, каі том расу, гл. 30).

<sup>1)</sup> Ркп. лл. 232 об. fin. и 233.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Бодянск. д. 10 об..

себъ. Великая схима, послъ того какъ явилось раздъление монашества на два образа, стала выражениемъ монашества полнаго и совершеннаго, при усвоенномъ малой схимъ значеніи только обрученія сему послъднему і); но преп. Өеодосій, конечно, желаль и ревноваль видъть совершенными монахами всю свою братію; что же касается до постриженія въ глубокой старости и передъ самой смертью, просто ли въ монашество или изъ малаго образа въ великій, то даже поздній его ученикъ говоритъ: «глаголяй сице: аще видите мя умирающа, тогда постризите мя, сего суетна въра и пострижение з). На семъ основаніи необходимо думать, что преп. Осодосій постригаль въ великую схиму всёхъ безъ изъятія своихъ монаховъ, и именно — нарочито и непремънно требуя этого отъ всъхъ, и что онъ не дожидался глубокой старости, а тымъ болые болызни явно смертной, а только ожидаль отъ каждаго доказательствъ готовности и наклонности быть совершеннымъ инокомъ. Въ первой половинъ XII въка позднъйшие взгляды начинають явно выступать. Кирикъ Новгородскій спрашиваль о себъ епископа Нифонта: «и еще безъ скимы есмь, помышляль есмь въ себъ: ноли въ старости тоже ся постригу, ноли буду лучшій тогда, но худъ есмь и боленъ» [я еще не постригся въ схиму; думаю въ себъ: не лучше ли постричься подъ старость, можеть быть не лучше ли буду тогда (здоровьемъ), ибо (теперь) худъ (здоровьемъ) и болъю], и получиль въ отвъть: «добро еси помыслиль, еже еси реклъ, къ старости пострищися въ скиму» 3).

Въ настоящее время почти всё грамотные монахи, по выслуге лёть, возводятся въ степени священства—діаконы и презвитеры (іеродіаконы, іеромонахи). Совсёмъ не такъ было въ древнее время. Монахъ идеть въ монахи не для пастырства надъ другими, что есть священство, а для спасенія посредствомъ подвиговъ собственной души, идеть для того, чтобы изъ овцы обыкновенной, каковы всё пасомыестать овцою такъ сказать исключительною и смиреннёйшею. Въ первое время монашества вовсе и не было монаховъ-священниковъ и монахи для совершенія у себя литургіи приглашали къ себё приходских в священниковъ і). Съ теченіемъ времени, чтобы избавить монастыри оты

<sup>1)</sup> Κυρίως απόχαρσις ή του μεγάλου και άγγελικού σχήματος περιβολή έστι, τὸ γὰρ μικρὸν σχήμα άρραβῶν ἐκείνου τοῦ τελείου λέγεται, Вальсамонъ въ толков. на 2 пр. собора въ храмъ Софіп, у Радли и П. П, 710 нач..

<sup>2)</sup> Поликариъ въ Патерикъ, тъ слова, что приведены выше.

<sup>3)</sup> y Kasaŭd. crpp. 174 sub fin. n 175, y Hass. col. 25.

<sup>4)</sup> Исторія правосл. монашества на Восток' ІІ. С. Казанскаю І, 138 fin..

необходимости приглашать къ себъ приходскихъ священниковъ, былодопущено поставлять монаховъ въ священники и именно-въ священники, если можно такъ выразиться, не полные, не по благодати разумъется, которая не можеть быть преподана только отчасти, а по праву ея употребленія, съ правомъ и назначеніемъ быть священниками для монаховъ и въ монастыряхъ, но безъ права быть ими для мірянъ и въ міру і). Но это было допущено и болье или менье долгое время существовало на практикъ только для удовлетворенія нужды и не болье. Въ монастыръ ставилось изъ лучшихъ монаховъ столько священниковъ, сколько это требовалось по количеству братіи и церквей, авсв прочіе монахи оставались простыми монахами 2). Въ позднуйшее время начали ставить въ јеродјаконы и јеромонахи и безъ нужды иди сверхъ нея, но все-таки ныевшняго стремленія монаховъ къ симъ степенямъ священства и нынъшняго взгляда на нихъ, какъ на своегорода непремънные чины, вовсе не было, и теперешніе порядки и взгляды у насъ происхожденія весьма недавняго 3). Нашъ періодъ домонгольскій должень быть полагаемь въ семь отношеніи въ середип'ь между двумя крайними предвлами древне-стараго времени: съ одной стороны ставили въ ісродіаконы и ісромонахи уже безъ нужды, но съ другой стороны сверхъ нужды ихъ ставимо было еще весьма немного <sup>4</sup>).

<sup>4)</sup> Патр. Алексъй въ своемъ Уставъ предписываетъ, чтобы священниковъ и діаконовъ было въ монастыръ «довольно», такъ чтобы церковныя службы не всегдасовершались одними и тъми же священниками и діаконами, а по «чередъ»; какъсвященники такъ и діаконы должны быть непремънно моназами великаго образа, ркп. л. 232 sqq. О чиновникахъ монастырскихъ, со включеніемъ и самаго игу-



<sup>1)</sup> Сіе следуеть уже изъ того, что монахи по правиламь «да соблюдають безмолвіе, да прилежать токио посту и молитер, безотлучно пребывая въ техъ местахь, въ которыхъ отреклись отъ міра, да не внешиваются ни въ церковныя ни въ житейскія дела и да не прівилють въ нихъ участія, оставляя свои монастыри»,—что они могуть исходить изъ монастыря, только когда «настоить неизбежная некая нужда», 4 всел. соб. пр. 4 и 6 всел. соб. 46, сіт въ Пубайсог примен. къ 4 пр. 4 всел. соб..

<sup>2)</sup> Импер. Юстиніанъ въ новеллѣ 133, гл. 2, предписываетъ, чтобы іеромонаховъ и іеродіаконовъ въ монастырѣ, выбранныхъ изъ числа старѣйшихъ и достойнѣйшихъ его монаховъ, было тѣхъ и другихъ виѣстѣ четверо или пятеро.

<sup>3)</sup> Отъ Екатерининскихъ штатовъ 1764 г., когда на извъстное положенное количество понаховъ каждаго (оставленнаго) понастыря назначено было (въ заиънъ отобранныхъ вотчинъ) опредъленное жалованье, раздъленное на три статъв (какъ бы чиновникамъ): іеромонаху, іеродіакону и простому понаху.

Монахи начали монашествовать, какъ само собою разумвется, въ произвольных одеждахь; но когда явились настоящіе монастыри, то вивств съ устройствомъ всего быта введено было однообразіе и однообразное постоянство и относительно ихъ. Полобно священникамъ монахи не выдумали для себя новыхъ одеждъ, а изъ многихъ видовъ сихъ последнихъ, употреблявшихся въ міру, усвоили себе известные некоторые, которые находили наиболье для себя приличными и соотвътственными. Опредъленныя одежды введены были уже Пахоміемъ Великимъ, первымъ учредителемъ настоящихъ монастырей. По его уставу и въ его монастыряхъ монахи носили: 1. Коловій или левитонъ (хоλόβιον, χολοβιών, προμεβομμμου οττ χολοβός 1), λεβητών, λεβι(υι)τών, λεβητονάριον), - покольничю рубашку безъ рукавовъ, только съ прорызами для рукъ или съ очень короткими по-локоть рукавами, изъ матеріи льняной или шерстаной <sup>2</sup>). 2. Аналавъ—особую перевазь коловія или рубашки по груди. 3. Кожаный поясь. 4. Милоть (μηλοτή оть  $\mu \tilde{\eta} \lambda c \nu$ —овца, коза,)—верхнюю накидку или короткій плащъ, въ родв капюшона, изъ нагольной или никакою матеріей непокрытой выдёланной овчины. 5. Кукуль-шапочку въ формъ островерхой скуфьи. 6. Мафорій-покровъ на шапочку въ видь и въ родь башлыка 3).

Посл'в перехода монашества изъ Египта въ страны настоящей Греціи въ одеждахъ монашескихъ, введенныхъ преп. Пахоміемъ, про-

мена, не было постановлено, чтобы они непремённо имёли степени священства, и относительно игуменовъ 7-й вселенскій соборъ за свое время даетъ знать (пр. 14), а Вальсамонъ за свое прямо говорить, что они бывали и не священники (въ толковани. на помянутое 14 и на 19 прр. 7 всел. соб.,—у Ралли и П. П, 618 и 633; объ игуменахъ имёвшихъ санъ діаконовъ, см. у Дюк. въ Gloss. Graec. подъ сл. рабора въ архираморістує; игумены, не бывшіе священниками, конечно, п не были духовниками братіи, поручая духовничество другимъ); относительно эконома, втораго по игуменё чиновника, патр. Алексёй въ своемъ Уставё дёлаетъ замёчанія и на тотъ случай, если онъ «не будетъ почтенъ поповскимъ саномъ», лл. 199 об. нач. и 253.

<sup>1)</sup> Что въ отношенін къ одеждѣ пожеть значить обрѣзанный, окоротанный.

<sup>2)</sup> Дюканжа Gloss. Graecit. подъ слл. ходовог и девутой и Gloss. Latinit. подъ слл. сововішт и levitonarium. Были коловін и другой формы,— въ видё длинной рубашки съ широкими рукавами, какъ паши теперешніе діаконскіе стихари (этой второй формы коловін подъ именень далиатиковъ вошли въчисло богослужебныхъ одеждь Западной церкви),—Дюк..

<sup>3)</sup> Объ одежде Египетскихъ монаховъ см. Исторію правосл. монашества на Востоке П. С. Казанскаго І, 135 и его же Общій очеркъ жизни иноковъ Египетскихъ въ IV и V векахт, стр. 10.

изошли нівкоторыя измівненія, -- отчасти онів были перемівнены, отчасти дополнены: коловій, носившійся монахами Египетскими и какъ верхняя и какъ нижняя одежда, т. е. надъвавшійся прямо на тело безъ поддеванія подъ него рубашки въ собственномъ смысль, быль замьнень двумя одеждами—названною сейчась рубашкою (ὑποχάμησον) 1) и хитономъ, милоть была замёнена мантіей и затёмъ была прибавлена еще новая одежда — паллій, такъ что послі этихъ перемінь, одеждами монашескими стали: кукуль съ покровомъ или мафоріемъ, хитонъ съ рубашкой подъ нимъ, аналавъ, паллій, поясъ и мантія; къ одеждамъ должна быть прибавлена обувь, которой монахи Египетскіе почти никогда не носили 2) и относительно которой нътъ правила въ уставъ Пахомія: этою монашескою обувью стали сандаліи или калиги 3). Въ этомъ измъненномъ видъ монашескія одежды остаются и до настоящаго времени, остаются впрочемъ въ книгахъ, въ чинахъ постриженія, но не на самомъ дълъ. Одежды монаховъ малаго и великаго образа или по теперешнему манатейных и схимников были совершенно однъ и тъже, какъ ясно показывають чины постриженія (до настоящаго времени) 4), и различались между собою темь, что одне-монаховь великаго образа или схимниковъ были съ «иконами воображеными» 5), т. е. нашитыми или вышитыми на нихъ изображеніями крестовъ, а другія — монаховъ малаго образа или манатейныхъ были просты. Если взглянуть на теперешняго манатейнаго монаха, то мы не увидимъ ничего древняго, ничего изъ того, что указано сейчасъ. Но мы уже говорили выше, что нынъшняя монашеская (и священническая) ряса происхожденія весьма повдняго, что до ея появленія обыкновенную верхнюю одежду мона-



<sup>1)</sup> Послів того какъ рубашка явилась, она стала вещью само собою предполагаеной, а поэтому и упоминанія о ней можно встрітить рідко; но что она 
была, т. е. что монахи послів Египта въ собственной Греціи не надівали хитонъ 
непосредственно на тіло (какъ Египетскіе монахи коловій или левитонъ), а поддівали подъ него рубашку, это видно изъ записи Студійскаго монастыря о видахъ 
и числів одеждъ монаховъ, гдів на первоиъ містів «двів рубашки» — ὑποχάμησα β', — 
у Миня въ Патр. t. 99 р. 1720.

<sup>2)</sup> П. С. Казанскаю Исторія I, 135 fin. Очеркъ, стр. 13.

<sup>3)</sup> Сумеонъ Солунскій De sacramentis cap. 55 fin., De poenitentia cap. 273, Responsa ad Gabrielem Pentap. Quaest. 6 sub fin., у Миня въ Патрол. t. 155, pp. 204, 497 и 913.

 $<sup>^4</sup>$ ) Только одинъ и тотъ же головной покровъ у монаховъ малаго образа называется камилавкой (хахоциао́хоо), а у монаховъ великаго образа кукулемъ (хоо-хоо́х $\lambda$ tov).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Уставъ патр. Алексея, ркп. л. 224.

ховъ составляла мантія, которую они не только изредка надевали въ церкви, а носили всегда и вездв, совершенно такъ, какъ носять теперешнюю расу. Нынёшній головной покровь монаховь манатейныхь по своей форм'в происхожденія также весьма пованяго. Этоть головной покровъ или клобукъ состоить изъ двухъ частей — изъ камилавки, имъющей форму весьма высокаго ставца, бурака или шляпы — цилиндра съ обръзанными полями, и изъ хвостатаго покрова по ней или крепы. При соединеніи крепы съ камилавкою или при надіваніи первой на вторую форма условливается послёднею, ибо крепа, покрывая камилавку, сообразуется съ ея формою; но нынашняя форма камилавки и есть именно поздняя: она заимствована Греками изъ одного источника съ нынвшней рясой, а отъ Грековъ перенесена къ намъ патр. Никономъ. Дониконовская форма камилавки есть та, которая остается въ настоящее время у раскольниковъ, т. е. круглая маленькая шапочка нли скуфейка. Въ этой своей собственной и действительной форм в камилавка и будетъ начвиъ инымъ, какъ древнимъ кукулемъ (χουχούλλιον), который по мивнію толкователей взять оть крестильнаго кукуля именно — отъ того кукуля или той скуфьеобразной шапочки, которая съ древняго времени возлагается на крещаемыхъ при крещении 1) (Камилавка монаховъ манатейныхъ есть одинъ и тоть же головной покровь съ кукулемъ монаховъ великосхимныхъ, отличающійся отъ него только отсутствіемъ нашитыхъ или вышитыхъ крестовъ и для различенія оть него только получившій новое имя. Кукуль монаховъ великосхимныхъ досел'я сохраняеть свою древнюю форму, но, кажется, отличается нъсколько отъ формы камилавки раскольнической или отъ формы этой последней, какую она имела у насъ передъ Никономъ, именнотогда какъ кукуль монаховъ великосхимныхъ есть скуфья островерхая и довольно глубокая, камилавка раскольничья, -- если не ошибаемся, -есть скуфейка кругловерховая и мелкая. Если такъ, то более первоначальную форму должно видеть въ форме кукуля, ибо нужно предполагать, что монахи носили въ древнее время камилавки, какъ и теперь носять схимники кукули, закрывая ими голову глубоко, до самыхъ глазъ). Покровъ камилавки или кукуля (нынёшняя крепа) въ древнёйшее время называвшійся мафоріемъ — μαφόριον, что есть испорченносокращенное изъ ယံပုဝဘုဝ်ခုးလ и значить головной покровъ, достигающій до плечъ и закрывающій ихъ (отъ ωμος—плечо и φέρω—ношу), а въ последующее время не имъвшій собственнаго названія з) и подразумъ-

<sup>2)</sup> У патр. Алексия въ устави въ глави «о погребани» покровъ называется



<sup>1)</sup> П. С. Казанскаю Очеркъ, стр. 11 нач..

вавшійся вийстй съ кукулемъ, какъ одно съ нимъ цёлое 1), по своей собственной форм'в сверхъ того, что прикрываетъ (камилавки или кукуля въ тёсн'вйшемъ смысл'в) былъ бол'ве или мен'ве близокъ къ нын'вшнему (нын'вшней креп'в); но, заключая отъ прим'вра теперешнихъ нашихъ схимниковъ, в'вроятно думать, что его боковые, висящіе на плечахъ, концы или крылья были сшиты напереди вм'вст'в (ибо такъ это теперь у схимниковъ) 2). Въ древнее время покровъ д'влался не изъ легкой матеріи (крепы, отъ которой названіе) какъ теперь, а изъ толстаго сукна 3), и служилъ не для безц'вльнаго украшенія, а для того, чтобы защищать голову отъ непороды, для каковой ц'вли былъ малодостаточенъ кукуль 1). На семъ основаніи со всею в'вроятностію сл'вдуетъ

<sup>«</sup>наглавіемъ»: «взложить нань куколь, аще великій скимникъ будеть, взложить наглавіе верху главы его и покрывъ до брады, яко—невидѣну быти лицю», л. 273 об.. Теперешній греческій чинъ погребенія монашескаго, буквально говоря тоже самое, называеть наглавіе τὴν περιχεφαλαίαν; тоже въ греческомъ послѣдованім малаго образа.

<sup>1)</sup> Какъ это у схиниковъ и теперь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Менологіи импер. Василія ны нашли двухъ монаховъ въ кукуляхъ съ наглавниками: у одного монаха (Данінда столиника, подъ 11 Декабря. ІІ, 23) концы наглавника напереди сшиты; какъ они инбють себя у другаго (подъ 28 Января, ІІ, 141) этого нельзя разобрать. Въ Менологіи очень много монахинь въ наглавникахъ: во-первыхъ, подъ этими наглавниками какъ будто нётъ кукулей и они надъты прямо на голову, какъ платы мірскими женщинами; во-вторыхъ, они имъютъ двоякую форму-близкую къ теперешней съ узкими концами или крыльями по бокамъ и обыкновенныхъ женскихъ платовъ (иногла весьма длинныхъ, какъ бы шалей, напр. подъ 20 Ноября, І, 202, у одной преподобной); у наглавниковъ первой формы одинь конець висить, другой обвить около шен; у наглавниковь второй формы (платковъ, шалей) иногда концы сощинлены подъ подбородкомъ, иногда же висять каждый самь по себь. Вь налюстрированномь славянскомь хронографь Георгія Амартола XIII в., принадлежащемъ Моск. Д. Акад. (фундаментт. ркпп. № 100) у двукъ монаковъ концы наглавниковъ какъ будто не сшиты напереди (д. 218 обор.). Въ илиострированной исторіи Флорентійскаго собора, не поздиванной конца ХУ въка, принадлежащей Вънской Публичной библіотекъ, концы наглавниковъ у однихъ монаховъ ясно не сшиты, а у другихъ какъ будто сшиты (у Несселя V, 39 и 40). Изображение монаха въ одномъ кукулъ безъ наглавника есть въ помянутомъ хронографъ Амартола: кукуль виветь форму скуфьи кругло — а не остро-верхой (a. 18).

<sup>3)</sup> Патр. Алексий въ устави: «достонть имъ (монахомь) въ льняныхъ мисто тканій толстыми клобуки покрыватися», л. 224 об.

<sup>\*)</sup> Для сей же самой цёля носили эти главные покровы, вполпё соотвётствующіе нашимъ башлыкамъ, п міряне подъ именемъ бирровъ (birrus) и плане-

думать, что онъ не постоянно быль надёть на голову по камилавкѣ, а только надёвался въ случаѣ нужды, въ другое же время откидывался на спину и висѣлъ на послёдней въ видѣ маленькаго капюнюна, мѣшка ¹).

тарієвъ (которые, превращаясь въ простое украшеніе, иногда бывали роскош-явашіе).

<sup>1)</sup> Общее русское название головнаго покрова монаховъ, т. е. камилавки вибсть съ крепой, - клобукъ есть название славянское или по крайней ивръ древнерусское и взятое не изъ греческаго; значить вообще шапку, головной покровь (см. Каранзина но Index'y Строева). Канилавка по-гречески хацедаожом или хациλαύχιον и καλυμμαύγιον. У теперешнихъ Грековъ болбе принято писать и говорить хадопрабуют (такъ и въ Требникъ, въ чинъ пострижения), но Константинъ Порфирогенить постоянно пишеть ханадайхюм (въ De Ceremoniis aulae Byzantinae и въ De administrando imperio). Названіе производять: оть хабиа єдабую прогоняю жаръ, защищаю отъ жара, хандос-верблюдъ, предполагая, что камилавки дълались изъ верблюжьей шерсти, хадопто αθχένα (хадопрабулоч) — закрываю затылокъ; но по всей въроятности название не греческое и съ самою вешию пришло откуда лебо съ Востова (Арабы въ Палестинъ и Египтъ доселъ носять на головалъ платы или шали, т. е. не только женщины, но и мужчины; но какъ называются у нихъ эти платы мы не знаемъ). Были императорские вънцы, называвшіеся каннлавкани (Конст. Порфирог. De administr. imper. cap. 13): должно думать, что эти вънцы имъли скуфьеобразную форму, и весьма въроятно, что стъ сихъ-то вёнцовъ кукули манатейныхъ монаховъ и получили название камилавокъ. Посать того, какъ вышло изъ употребленія названіе покрова-μαφόριον, Греки начали употреблять для различенія двухъ частей головнаго покрова названія — для саной канилавки: хатшханплайуюч, есшханплайуюч или сокращенно соханплайуюм, т. в. нежняя, внутренняя канелавка, для покрова: амиханийском и просто хартдабую, т. с. верхняя камелавка, (просто) камелавка (Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. харедабуюм). Въ нашенъ церковнонъ Уставе употребляются названія—для канилавки: подкапъ и канилавъ, для покрова: «платъ инущь покровъ» и «платъ, еже швать покрывало» (глд. 39 и 40; подкапъ изъ капъ, которое есть греческое ха́па - шапка, Дюм. Gloss. Graecit. сл. ха́па, т. в. нежняя шапка; безъ сложенія наъ хата произошло, несовствь понятнымъ для насъ образомъ, раскольничье каптырь, котораго не случилось намъ встречать въ древнихъ памятникахъ); Арсеній Сухановь вь Проскинитарін камилавку называеть скуфьей и сукамилавкой, а покровъ-клобуковъ и канедавкой (Казанск. изд. стр. 197 и следд.). Нынешнее наше названіе покрова — крепа, какъ ны сказали, происходить отъ натерін, изъ которой дълается покровъ; а название катерии крепа есть французское crêpe, нъмецкое Кгерре (крепъ, флёръ, производимое отъ латинскаго crispus — кудрявый, волнистый, потому что матеріалу, изъ котораго ділается крепа, придается волнистость).

Какую форму имъла рубашка (ύποκάμησον) древнихъ монаховъ, указаній не встръчается. Но по всей въроятности ту же самую, которую имбеть и въ настоящее время (у монаховь, носящихъ монашескія рубашки), т. е. форму обыкновенной рубашки (съ прямымъ воротомъ), но значительно длинной, до половины голеней и нъсколько ниже. Матеріаломъ рубашекъ, сообразно съ качествомъ, требовавшимся отъ другихъ монашескихъ одеждъ, додженъ быть предполагаемъ грубый холсть-Монахи, ревновавшіе объ особенномъ и нарочитомъ умершвлевіи плоти, вивсто обыкновенных рубашекъ носили такъ называемыя власяницы (τὰ τρίχινα οτъ θρίξ, τριχός—волось), —рубашки изъ матеріи, сотканной изъ верблюжьей или иной жесткой (какъ волосы) шерсти, которыя множествомъ шерстистыхъ острыхъ кончиковъ кололи и жалили тъло-(преп. Өеодосій Печерскій носиль на тіль «свиту власяну остру»,— Несторъ въ житіи, у Бодянск. л. 14 об.; Евстаній Солунскій говорить о власяниць: (ἔνδυμα) διά τριγων, ων το χέντημα ώσει χαι χυνοσβάτοι καὶ κάκτοι καὶ βάμβοι, — οдвяніе изъ волось, которыхъ (волосъ) колотье какъ (колотье иголъ) шиповника, кактуса и терна 1),-De emendanda vita monastica, у Миня въ Patr. t. 135, p. 789, n. 72).

Хитонъ (χιτών), иначе ряса, есть подрясникь нынѣшнихъ монаховъ. Какъ въ общественномъ быту позднѣйшихъ или византійскихъ Грековъ, такь и у монаховъ хитонъ имѣлъ форму длинной до пять рубашки съ неширокими и длинными по кисти рукъ рукавами и съ такъ называемыми запястьями на концахъ (какъ у нынѣшнихъ священническихъ и монашескихъ подрясниковъ) ²). Нисколько не отличаясь отъ мірскаго хитона формой, монашескій хитонъ отличался отъ негоцвѣтомъ—чернымъ и качествомъ, по которому онъ, какъ всѣ монашескія одежды по отношенію къ мірскимъ одеждамъ, долженствовалъ составлять рубище и вретище. Выше по поводу иматія священниковъмы говорили, что одежды Грековъ были отличны отъ нашихъ,—что тѣ верхнія одежды у нихъ, которыя называются комнатными (а на открытомъ воздухѣ употребляются въ теплое время) всѣ были неразрѣзанными и не съ полами, какъ наши сюртуки и всякія верхнія одежды,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Что хитонъ имель запястья въ мірскомъ быту, см. на хитонахъ императоровъ, напр. изображеніе Юстиніана въ храмѣ св. Софіи, у Зальценберка ВІ. XXVII; что онъ имель ихъ у монаховъ см. изображенія въ Менологіи императора. Василія.



<sup>1)</sup> Колющія растенія указываемъ съ точностью сиысла, но не буквы, ибоиначе для читателя была бы неясность.

а наглухо сшитыми и надъвавшимися съ головы, какъ рубашки, и что последнее название должно быть понимаемо у нихъ не только объ одеждв надвваемой непосредственно на твло или въ твснвишемъ и собственномъ смыслъ рубашкъ, какъ у насъ, но и въ смыслъ указаннаго класса или рода всякой одежды верхней. Хитонъ монаховъ именно и составляль таковую верхнюю ихъ одежду 1), ибо далее следовала мантія, которая принадлежала къ другому классу верхнихъ одеждъ, — къ классу нашихъ шинелей, верхнихъ кафтановъ, шубъ, вообще къ классу верхнихъ одеждъ открытаго воздуха и непогодъ. Такимъ образомъ, хитонъ составлять верхнюю одежду монаховъ въ собственномъ и теснейшемъ смыслв, одежду, безъ которой монахъ такъ же не могь быть мыслимъ, какъ цивилизованнаго общества человъкъ не мыслимъ при людяхъ безъ сюртука. По сей причинъ нарицательное названіе та амфія иоуауна-монашеская одежда по преимуществу относилось именно къ хитону и по преимуществу означало именно его. Но всвиъ монашескимъ одеждамъ кромъ названія адкріо розахіха было еще усвоено описательное названіе аціріа рабом 2), что означаеть грубую одежду изъ извъстнаго сорта грубой шерсти, одежду изъ такого же извъстнаго сорта матеріала, какъ напр. у насъ соддатское сукно, каковы были одежды монашескія (Рабос есть латинское rasus 3) оть rado—скоблю, скребу и какъ прилагательное къ адфоот вначить собственно одежду выношенную, вытертую, лишенную ворсы, но въ употреблении оно значило одежду изъ матеріала изв'єстнаго грубаго сорта 1; какой именно быль это матеріаль, съ точностію определить нельзя, но вообще онъ долженъ быть представляемъ близкимъ къ нашему солдатскому сукну; въ настоящее время послушникамъ, новопоступающимъ въ монастыри, и послушникамъ, находящимся на черныхъ работахъ, шьютъ подрясники изъ какого-то толстаго сукна, весьма бливкаго къ солдатскому: если оно не есть прамо солдатское, то можно подозръвать, что оно представляеть собою древнее сукно монашеское). Подобно тому, какъ названіе ацфіа цочау ка усвоялось преимущественно хитону, и названіе άμφία βάσα относительно главнымь образомъ къ нему, и изъ сего άμφία βάσα сдълано было другое собственное названіе хитона— τὸ βά-

<sup>1)</sup> Въ записи Студійскаго монастыря называется єтамофором, въ противупоможность рубашкі, которая есть какъ бы отохатофором, у Миня t. 99 p. 1720.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вальсан. у Радли и П. IV, 501 нач.: цета разову ацфіюч.

<sup>\*)</sup> Дюк. Gloss. Graecit. сл. Разоч.

<sup>4)</sup> Дюк. ibid..

σον (подразумъвается άμφίον, ἔνουμα, φόρεμα), ряса 1). Изъ одежди рубашкообразный хитонъ превратился въ нынашній подрясникъ тамъ способомъ, что изміняемый изъ одеждъ греческихъ (передоглухихъ) въ одежды новоевропейскія, каковы и русскія, онъ разрізань быль спереди по длинъ на полы (а изъ рясъ переименованъ въ подрясники въ то недавнее время, какъ явилась нынвшная ряса, представляющая собою отъинуду заимствованный позднёйшими Греками кафтанъ, о чемъ мы говорили выше). Когда именно хитонъ былъ разръзанъ спереди (какъ у насъ, такъ и у Грековъ, и у насъ вероятно вследъ за Греками), этого пока мы не можемъ сказать, потому что не встръчали пока прямыхъ на это указаній (которыя и встретить весьма трудно, потому что онъ могли быть сделаны не нарочно, а только какъ-нибудь случайно). Разръзанный на полы, хитонъ долгое время, какъ бы соединая новый видъ съ старымъ, застегивался отъ верху до низу на частой рядь пуговиць (а у Грековь и досель застегивается на этоть рядъ пуговицъ отъ ворота до пояса).

Аналавъ 2)—ἀνάλαβος отъ ἀναλαμβάνω, воспринимаю, надѣваю на себя (у нѣкоторыхъ ἀναβολεύς и ἀνάβολος отъ ἀναβάλλω, накидываю, кладу на себя) былъ особой перевязью хитона на плечахъ и подъ мышками для того, чтобы въ послѣднемъ удобнѣе было заниматься работами. Парамандъ нынѣшнихъ манатейныхъ монаховъ, представляющій собою древній аналавъ, болѣе или менѣе близокъ по формѣ къ послѣднему, который, вѣроятно, дѣлался только не изъ шнуровъ или узкихъ тесёмъ, какъ дѣлается теперь первый, а изъ тесёмъ или кожаныхъ ремней 3) болѣе или менѣе широкихъ. Онъ составлялъ перевязь, весьма подобную той, которую діаконъ дѣлаетъ изъ ораря на литургіи послѣ возглашенія: «Благодатію и щедротами», и по всей вѣроятности снятъ именно съ обравца діаконскаго. Если читатель возметь двъ ремня и оба сошьеть въ кольца такихъ размѣровъ, чтобы каждое, будучи по-

<sup>3)</sup> Египетскіе монахи носили аналавь изъ шерстяной тесьмы—laneo plexas, но потомъ ихъ носили, если не исключительно, то наиболью кожаные, — Сумеонъ Солунск. De poenitentia гл. 173, у Миня въ Ратг. t. 155 р. 497 (о кожаномъ аналавъ конца XIV—начала XV въка, найденномъ въ Москвъ, см. въ Памятникахъ Моск. древности Снегирева, стр. 128 соl. 2).



<sup>1)</sup> По греческому послѣдованію во одѣяніе рясы ('Ακολουθία εἰς ἀρχάριον ἡασοφοροῦντα) на одѣваемаго въ рясу надѣвается хитонъ и камилавка: ἐνδύει αὐτὸν χιτωνα καὶ καλυμμαύχιον.

²) 0 немъ Дюк. Gloss. Graecit. сд. а̀νа́даβоς н П. С. Казанскій, Очеркъ, стр. 12.

ложено на одно плечо и продъто подъ другую подмышку, плотно облегало первое и подхватывало вторую, если онъ вставить эти кольца одно въ другое такъ, чтобы изъ ихъ соединенія выходиль Андреевскій кресть, и сощьеть ихъ въ мъстахъ соединенія, то это и будеть древній аналавъ. Будучи надето на плечи и продето подъ мышки соединеніе ремней (тесёмъ) представляло кресть (Андреевскій) спереди и сзади, почему аналаву и придавалось (и придается) духовное значеніе подъятія на рамена крестнаго ига Христова. Въ настоящее время древній аналавъ находимъ у монаховъ въ двойномъ видъ — въ видъ параманда, который носять монахи малаго образа или манатейные и въ видъ собственно такъ называемаго аналава, который носять кромъ параманда монахи великаго образа. Этотъ последній по своей форм'в то же самое, что парамандъ, и отличается отъ параманда темъ, что не подхватываеть подъ мышки, а сдёланный гораздо просторнее его совершенно свободно висить на схимникъ, не служа никакому непосредственному назначенію и составляя какъ бы простое надётое украшеніе; онъ дълается изъ плетей (плетеній) или шнуровъ и укращается (въ видъ кистей или кисточекъ) множествомъ маленькихъ крестиковъ, отъ чего погречески называется еще πολυσταύριον—иногокрестіе. Парамандъ носится манатейными монахами и схимниками по рубашкъ, а аналавъ последними по подряснику. Несомненно, во-первыхъ, что древній аналавъ нужно видеть не въ нынешнемъ аналаве схимниковъ, а въ ныившнемъ парамандъ, общемъ имъ съ монахами манатейными, ибо древнія описанія аналава совершенно ясны и не оставляють въ семь случав никакого мъста спорамъ 1); несомнънно, во-вторыхъ, что аналавъ носился въ древнее время монахами не по рубашкъ въ тъснъйшемъ смысле, а по хитону или расв, нынешнему подраснику, на которомъ носять ныевшній аналавь схимники; несомевнее, въ-третьихъ, что монахи великаго образа или схимники имъли въ древнее время одинъ анадавъ, а не два, какъ въ настоящее (парамандъ или древній аналавъ и такъ называемый нынъ аналавъ). Отъ чего случилось, что древній аналавъ перенесенъ съ хитона на рубашку (и утративъ свое древнее имя получиль новое параманда); отъ чего у монаховъ великаго образа или схимниковъ аналавъ удвоенъ, причемъ новъйшій его дубликать заняль ивсто стараго: на вопросы эти, за отсутствіемъ положительныхъ указаній, можеть быть отвічаемо только предположительно. Переименованіе аналава въ параманды—παράμανδυ, παραμάνδιον ничего въ семъ случав не объясняеть; названіе παραμάνδιον, очевидно, про-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. въ указанныхъ мѣстахъ.

всходящее взъ παρά и μανδύας, не совсёмъ ясно, ибо трудно рёшить что туть значить παρά; но значить ли оно близь или вмѣсто, во всякомъ случав показываеть только то, что древній аналавъ находился въ блежайшемъ соприкосновении съ мантіей и следовательно надевался не на рубашку, а на хитонъ или рясу, нынёшній подрясникъ. Когда хитонъ разръзанъ былъ спереди и сталъ одеждой двуполой, то монахи начали принимать за хитонъ находившуюся подъ нимъ рубашку, ибо хитонъ значить рубашка, а поэтому и перенесли аналавъ съ дъйствительнаго хитона на воображаемый или съ нынёшнаго подрясника на рубашку: такъ съ въроятностію можно объяснять перенесеніе. Что же касается до того, что монахи великаго образа или схимники, перенесши дъйствительный аналавъ съ подрясника на рубашку, надъли на первый собственно такъ называемый нынв аналавъ, то это, ввроятно, для отличія оть манатейныхь и для показанія, что они суть какъ бы сугубые монахи, или, наобороть, случилось такь, что, перепесши аналавь вивств съ манатейными монахами на рубашку, они хотели оставить его, въ сохранение древняго обычая, и на хитонъ, причемъ второму придали нъсколько иную форму, чтобы не выходило совершенной двойственности. Въ «Сказаніи о черноризчесть чину», усвояемомъ Кириллу Туровскому, аналавъ называется плетцами і), а въ Чинъ погребенія монашескаго по старымъ рукописямъ плетьми 2); такъ какъ это названіе болье идеть къ ныньшнему аналаву схимниковъ, чымь къ параманду, то изъ сего следуеть заключать, что первый явился уже значительно въ древнія времена 3).

Паллія—παλλίον въ настоящее время совсвиъ нѣтъ у монаховъ. Нѣкоторые хотять видѣть его въ малой мантіи, манатейкѣ или манаткѣ, о воторой говорили мы выше (въ одеждахъ архіерейскихъ). Но это вовсе неосновательно: малая мантія есть видъ самой мантіи,—мантія домашняя, а паллій служилъ не въ домашнюю замѣну мантіи, а былъ виѣстѣ съ нею особою отъ нея и возлагавшеюся на монаховъ при постриженіи одеждою, какъ это ясно даютъ знать Сумеонъ Солунскій ') и чины постриженія (греческіе до настоящаго времени, см. также у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. Μανδύας). Въ настоящее время



<sup>1) «</sup>Се же мнихомъ и аналави предано носити, рекше плетце, творяще дъломъ послушание»,—Рукописи гр. Уварова, изд. Сухомлинова, т. 2 стр. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Коричая Троицк. Лавры № 206 л. 340 об. нач..

<sup>3)</sup> Въ уставъ патр. Алексъя въ главъ о погребани — аналавъ: «взложить нань аналавъ», л. 273 об.

<sup>4)</sup> Цитаты выше.

у схимниковъ есть такъ называемая малая схима, которую они иногда употребляють вивсто большой схимы (подъ сею последнею они разумъють кукуль съ наглавникомъ). Если читатель возметь священическую епитрахиль, если онъ отръжеть у нея верхнія проймы, которыми она надъвается на шею и саблаеть продольный разрёзь по серединь, если онъ надънеть ее на себя въ этоть разръзъ такъ, что одна половина будеть висъть на груди, а другая на спинъ, то это и будеть именно малая схима. Совершенно подобную сей малой схимъ одежду находимъ на монахахъ X-XI въка по изображениямъ въ Менологіи импер. Василія 1): со всею въроятностію подозръваемъ, что это к есть именно паллій. Такъ какъ всё монашескія одежды явились съ вакимънибудь непосредственнымъ назначениемъ, а не для простаго украшения или духовнаго знаменованія, которое имъ придано послів, то имівль конечно это непосредственное назначение и паллій. Если его вид'ять въ сейчасъ помянутой одеждв, то его нужно будеть принимать за что-то такое въ родъ нынъшней жилетки, за нагрудникъ и вмъстъ наспинникъ.

Поясъ — ζώνη съ древняго времени болѣе или менѣе былъ тотъ же, что и теперь, — кожаный середней ширины (пальца въ три) ремень (по подобію кожанаго пояса первоначальника анахоретовъ Іоанна Предтечи), почему иногда онъ называется λῶρον (что значить ремень, а потомъ въ употребленіи и многое другое, новогр. λουρί).

Мантія— μανδύας, о которой мы уже говорили выше въ одеждахъ архіерейскихъ, у монаховъ была трехъ видовъ: короткая въ видъ недлиннаго капюшона (т. е. если послъдній отпороть отъ шинели и снять) для работъ, болье длинная для церкви въ праздинки и великая—неизвъстно для чего, но въроятно для употребленія въ холодъ и непогоду и въ дорогахъ. Такъ какъ мантію великую или большую предписывается дълать суконную, то этимъ дается знать, что другія двъ были дълаемы изъ матеріала болье легкаго. Изображеній монаховъ въ мантіи церковной весьма много въ Менологіи импер. Василія: длиной она приблизительно въ половины голеней или нъсколько короче <sup>2</sup>).

<sup>2)</sup> Запись Студійскаго монастыря о количестві и видахь одеждь монаховь: «каждый брать должень иміть малую мантію для работь и другую церковную боліве длинную, которую по закону должно употреблять вь суботу вечеромь на світильничномь и въ воскресенье на утрени и опять вечеромь на світильничномъ и прежде него на божественной литургін, а равнымь образомь и въ господскіе праздники, и другую мантію суконную великую (єтю́исоу, собственно наплечникь,



<sup>1)</sup> Весьма многимъ.

Обувь монаховъ составляли сандали, калиги и сапоги.

Сандалів—τὰ σανδάλια (древн. τὰ σάνδαλα) въ своемъ первоначальномъ и простейшемъ веде суть кожаныя или деревянныя (произв. оть σανίς — доска) подошвы, привязанныя къ ступнъ ноги ремнями; послъ онъ стали весьма мелкими башмаками, въ родъ нашихъ туфлей-(новогр. παπούτσι, τσαρούγι). Калиги — τα καλίγια и καλλίγια (также та хадіхія и аі хадіхаі) 1), изълатинскаго caligae, были болье глубокіе башмаки съ длинными ремнями, которыми поверхъ ихъ обвивалась нога, какъ у нашихъ лаптей оборами. Сапоги (αί τζάγγαι и τὰ τζάγүіа) <sup>2</sup>) были въ существъ то же, что наши (отличались отъ нашихъ главнымъ образомъ тъмъ, что дълались головковые, а не вытяжные, и что имѣли носы не тупые, а круглые или продолговато-востро-круглые; большіе—μαχρατζάγγια иміни голенища до колінь, Дюк. Gloss. Graecit. τζάγγαι, а малые — κονδοτζάγγια, новогреч. κονδός короткій, віроятновъ половину противъ большихъ и были подобны нашимъ туфлямъ съ голенищами). Собственную и такъ сказать форменную обувь монаховъ составляли сандаліи, дававшіяся имъ при постриженіи; затёмъ калиги, въроятно, носились или безразлично вмъсть съ сандаліями, а сапоги, подобно мантіи великой, віроятно, употреблялись только въ особенныхъ случаяхъ (въ холодъ и въ дорогахъ).

У насъ въ Россіи, по климатическимъ условіямъ, съ одеждами монаховъ должны были произойти нѣкоторыя перемѣны, а именно — во-первыхъ, долженствовало быть законно признаннымъ употребленіе мѣховъ, запрещенное въ Греціи 3), во-вторыхъ, обыкновенною обувью-

μιχρόν εἰς τὸ διαχονεῖν, καὶ ἔτερον τὸ τῆς ἐκκλησίας, βαθύτερον... καὶ ἔτερον ἐπώμιον μαλλωτὸν μέγα), у Миня р. 1720. Къ мантін великой должно относитьслова Устава патр. Алексѣя: «(зимой монаки) мантіями толстыми пъртянами аще
котятъ, да одѣваются», л. 224 об. нач., см. выше. Въ «Епитиміякъ» θеодора Студвта читаемъ: «кто въ воскресенье, а особенно въ праздничный день, не надѣнетъсвоей большей мантін (τὸ μεῖζον αὐτοῦ ἰμάτιον) т. е. на двѣ свѣтильничныя и на.
утреню, да положитъ предъ олтаремъ поклоновъ 50, и потомъ возвратившись да
надѣнетъ её»... «Работающій какую бы то ни было работу безъ мантін своей илибезъ кукуля, да будетъ наказанъ епитиміей, какъ пренебрежитель», у Минярр. 1737 п. 33 и 1749 п. 4.

<sup>1)</sup> Кадіхіоч у Дюк. въ Gloss. Graecit., хадіх двъ Записи Студійскагононастыря.

<sup>2)</sup> Славянск. Азбуковникъ: «цангія—сапоги».

<sup>3)</sup> Мѣха, запрещенные въ Греціи строгими монашескими уставами и не носившіеся настоящими монахами, какъ должно думать, заключая отъ теперешняговремени, весьма носились монахами не совсёмъ настоящими. Теперь у монаховъ-

монаховъ, вивсто сандалій и калигъ, должны были стать сапоги (а бъднъйшихъ, конечно, и лапти,—своего рода калиги 1).

Итакъ, одежды монаховъ были: рубашка (ὑποχάμησον), хитонъ или ряса (нынѣшній подрясникъ), аналавъ (нынѣшній парамандъ), паллій (нынѣ неизвѣстный, весьма вѣроятно такъ называемая малая схима монаховъ великаго образа или схимниковъ), поясъ, кукуль съ наглавникомъ (у монаховъ манатейныхъ получившій названіе камилавки, у насъклобука), сандаліи или калиги (и сапоги).

Одежды эти были однъ и тъже у монаховъ великаго и малаго образа или манатейныхъ и схимниковъ, и отличались между собою твиъ, что у первыхъ онв были «съ воображенными иконами» или съ вышитыми (нашитыми) на няхъ изображеніями крестовъ 2), а у последнихъ безъ сихъ изображеній. Первоначальными одеждами монаховъ были не простыя, какъ въроятно думаеть читатель на основани общихъ соображеній, а напротивъ съ изображеніями, которыя ввель уже первый учредитель (организаторь) настоящаго монашества преп. Пахомій Великій 3). Простыя одежды, лишенныя священныхъ изображеній, какъ нужно думать, ввелись съ того времени, какъ монахи изъ своихъ пустынь начали выходить въ города, ибо толкаться въ городахъ по улицамъ и площадямъ было неудобно въ одеждахъ, которыя самымъ своимъ видомъ слишкомъ выдавали свое назначение вовсе не для городскихъ улицъ и площадей. Весьма въроятно, что именно это появленіе одеждъ простыхъ и было причиной разділенія монашества на два образа: великій и малый. Монахи никогда не хотывшіе снимать одеждъ съ изображеніями и надівать простыхъ (и подразумівается-



греческихъ къ ибхаиъ (лисьниъ) необыкновенная страсть: въ ибховыхъ кондогуняхъ, — короткихъ подрясникахъ, шубкахъ, они ходять даже лётоиъ, съ одной стороны защищая себя ими отъ жаровъ, какъ наши извощики полушубками, а съ другой стороны — щеголяя ими (и корча изъ себя старыхъ турецкихъ пашей и бывшихъ молдаво-валашскихъ воеводъ).

<sup>1)</sup> Въ Греціи не положено было носить монахамъ такъ называемаго «нежняго бълья», но у насъ, конечно, должно было войдти въ употребленіе и оно.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ настоящее время кресты нашиваются на схимы бѣлаго цвѣта, но въ древнее время они были краснаго (о Пахоміи Великомъ П. С. Казанскаю Исторія І, 135; Сумеонъ Солунскій De poenitentia, у Миня t. 155 р. 497). Чтобы на поясахъ у схимниковъ дѣлаемы были изображенія, въ греческихъ извѣстіяхъ мы указаній не всгрѣчаемъ; но въ нашемъ сказаніи о черноризчестѣ чину: «скимный поясъ съ праздники» (Рукописи гр. Уварова, т. 2 стр. 96 fin.).

<sup>3)</sup> Kasancx. ibid. I, 135.

выходить изъ монастырей), стали монахами великаго образа или схимниками, а прочіе---монахами малаго образа.

Всв одежды монаховь съ древняго времени, какъ и въ настоящее, были чернаго цввта (съ дозволеніемъ перехода изъ чернаго въ темно-красный и темносврый, см. выше), почему монахи названы чернецами (μελανείμονες, μελανειμονούντες, μελανειφορούντες) 1). Всв одежды долженствовали быть изъ матеріала простаго и грубаго (следовательно и у насъ меха—не лисьи и куньи, а изъ простыхъ овчинъ) и представлять собою въ сравненіи съ одеждами мірянъ рубища и вретища, «одежды нищетныя» или нищенскія 2).

Въ древнее время монахи не носили длинныхъ волосъ, какъ теперь, но остригали головы наголо, почему и посвящение въ монахи (употребляемъ слово посвящение, конечно, не въ смыслъ хиротонии) названо пострижениемъ 3). Патр. Германъ говорить, что монахамъ остригается совершенно голова по подражанию св. апостолу Іакову брату Господню и Павлу апостолу и прочимъ 4). Не совсъмъ ясно, что онъ хочетъ сказать, но въроятно думать, что свой обычай имъть голову

<sup>1)</sup> Всё одежды за исключеніемъ рубашки, о которой ничего не можемъ сказать. Затімъ, должны быть исключены изъ всёхъ монахи Египетскіе: при Пахомів В. они носили коловіи бёлаго цвёта (Казанск. Очеркъ, стр. 11 fin.); равнынъ образомъ и въ позднійшее время, во второй половині XII в., если не всё они, то нікоторые изъ нихъ носили одежды бёлыя какъ снёгъ (Евстаей Солунскій, De emendanda vita monastica, у Миня t. 135 р. 416).—Монаха не въ черной, а темнокрасной мантіи см. въ помянутомъ выше Академич. Хронографі Амартола, л. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сравн. въ нашемъ церковномъ уставъ главу 39. Увы, писанное про кого писано?

<sup>3)</sup> Что остригали головы, см. Трулльск. соб. пр. 42.

<sup>4)</sup> То бе хеіревда түν харах одотедає хата μίμησιν той а́уіов а́поэто́дов et caet., Rerum Ecclesiasticarum contemptatio, у Миня въ Патр. t. 98 стр. 396. Слова патр. Германа приводятся въ читаемой въ славянскихъ рукописяхъ статъ́к: «Сказаніе, что есть черноризецъ и что одѣяніе» (напр. Тронцк. Лаврск. Коричая № 206, гл. 67 л. 330: «а еще острищи (понаху) всю главу, (то есть) по подобію ап. Іакова и св. ап. Павла и прочихъ»). Опис. Сунодд. ркпп. № 373 л. 113 об., стр. 161: Послѣ того какъ надъ постригаемымъ въ палый образъ будетъ совершенъ обрядъ постриженія, братія, пріемше его, отводять въ діаконикъ и «остритають» его поюще..., т. е. остригають совсѣмъ послѣ нѣкотораго стриженія, сдѣланнаго (по требованію обряда) игуменомъ. Сfr Пидаліонъ въ прим. къ 42 пр. 6-го всел. соб., Закиноск. изд. стр. 258 (который доказываеть, что монали должны стрпчь волосы).

остриженною, по подражанію или безъ подражанія апостоламъ, монахи взяли оть библейскаго прим'вра древнихъ Евреевъ: у этихъ посл'яднихъ голова остригалась въ знакъ печали и с'ятованія (Іова 1, 20; прор. Михея 1, 16), а монашество есть именно состояніе печали; равнымъ образомъ, в'яроятно, этимъ хот'яли выразить отложеніе тщетныхъ попеченій «о прелести и сует'я плоти» (такъ какъ заботы о волосахъ означали именно сіе посл'яднее) 1). Обычай носить длинные волосы монахи заимствовали, какъ должно думать, отъ такъ называемыхъ анахоретовъ пли еремитовъ — одинокихъ монаховъ или мірянъ, хот'явшихъ подвизаться не въ монастыряхъ, а отд'яльно въ пустыняхъ («пустыниковъ») 2). Длинноволосіе начало входить между монахами въ обычай пе поздн'яе начала ІХ в'яка 3), а стало обычаемъ общимъ и обязательнымъ уже посл'я нашего періода домонгольскаго 4).

Административную власть монастырей составлали игумены съ ббльшимъ или меньшимъ количествомъ находившихся подъ ними чиновниковъ. Область администраціи распадалась въ монастыряхъ на три части: нравственный надзоръ надъ монахами и дисциплина ихъ поведеніа, вавъдываніе церковью или церквами съ ихъ богослуженіемъ, веденіе ховяйства. Но не во всёхъ монастыряхъ былъ одинаково строгъ нравственный надзоръ, не всё монастыри имёли общее хозяйство, не во всёхъ монастыряхъ быль правстыряхъ быль одинаково. Сообразно

<sup>1)</sup> Сравн. 96 пр. Трулльск. собора.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О сихъ анахоретахъ и ихъ длинныхъ волосахъ — того же соб. пр. 42. Можно подозрѣвать, что носить длинные волосы, съ цѣлію привлечь на себя вниманіе людское, придумали именно того сорта анахореты, о которыхъ говорить соборъ въ правилѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Преп. Өеодоръ Студить писаль оправдательное письмо по тому поводу, что остригъ волосы своимъ монахамъ, у *Миня* t. 99 p. 993 (Epistt. L. I, ep. 27).

<sup>4)</sup> Евстасій Солунскій въ концѣ XII в. говорить объ остриженіи всей головы, De emendanda vita monastica, у Миня t. 135 р. 792 п. 74; въ нашень Сказаніи о черноризчестѣ чину говорится, что «се же есть мниху (на головѣ) малыхь власъ куста» (въ другихъ спискахъ: «се же есть мниху малыхъ власъ напреди неостриженіе»: стрижка наголо съ оставленіемъ напереди куста волосъ,—хохла, чуба),—Рукописи гр. Уварова, т. 2 стр. 97. Въ Менологіи импер. Василія монахи не съ остриженными наголо головами, а такъ съ подстриженными волосами, какъ подстригають ихъ у насъ крестьяне (Весьма вѣроятно представлять дѣло о волосахъ такимъ образомъ, что передъ беодоромъ Студитомъ начало входить рощеніе, что по его примѣру возвратились къ стрижкѣ, а что потомъ опять и окончательно рощеніе).

съ этимъ различіемъ монастырей и составъ администраціи въ нихъ былъ различный.

Различіе монастырей произошло такимь образомъ, что отъ формы монастыря полной и совершенной они нисходили къ формамъ менфе полнымъ и совершеннымъ. Первую форму представляли монастыри строго-общинножитные, соединявшіе вмість съ тімь строгость требованій въ отношеніи къ нравамъ. Въ этихъ монастыряхъ администрація и была въ томъ ея цёломъ видё, въ какомъ она была выработана для монастырей. Послъ игумена, о которомъ скажемъ ниже, весь составъ чиновъ администраціи, какъ мы сказали, распадался на три группы: для нравственнаго надзора надъ монахами и для наблюденія между ними дисциплины, для въданія церквей съ богослуженіемъ и для веденія хозяйства. У преп. Өеодора Студита ') и въ уставахъ, письменно воспроизводящихъ неписанный уставъ его монастыря, находимъ для нрав ственнаго надзора надъ монахами и дисциплины чиновниковъ: таксіарха, епистимонарховъ, епитиритовъ, будильниковъ и привратника. Таксіархъ — ταξιάργης, что значить чиноначальникъ, порядконачальникъ, былъ нъчто въ родъ нынъшняго благочиннаго; онъ наблюдаль надъ поведеніемъ братіи въ келліяхъ и въ церкви; во времена собраній въ церкви или гдъ-либо онъ установляль и наблюдаль порядокь и чинность и наконець онъ вель списокъ монаховъ (ματρίκιον-матрикулу, клировую ведомость) «для веденія степени каждаго» 2). Епистимонархи— ἐπιστημονάργαι, — люди свѣдущіе, опытные, по Өеодору Студиту были монастырскіе судьи 3), а по Аванасію Авонскому—въ числів двухъ они наблюдали за благочинностію стоянія братіи въ церкви (-по одному для каждаго изъ двухъ ликовъ, раздъленные на которые стояли братія въ церкви, см. выше), побуждали идти въ нее опавдывавшихъ и подвергали наказаніямъ не приходившихъ 4). Епитиритыέπιτηρηταί, наблюдатели, въроятно, бывъ помощниками таксіарха, по Өеодору Студиту были какъ бы очами надъ братіей, наблюдали надъ

<sup>4)</sup> Си. его Уставъ въ русскомъ переводѣ въ Замѣткахъ поклонника святой Горы, Кіевъ 1864. стр. 205. Въ записи Студійскаго монастыря иначе, чѣмъ у Осодора Студита: епистимонархи—судьи. «таксіархи двое на (двукъ) ликахъ напоминаютъ братьямъ чинно стоять въ ликахъ (во время богослуженія, а таксіарха Осодора Студита нѣтъ), р. 1709 п. 18.



<sup>1)</sup> Въ Ямбахъ, — Ἰάμβοι εἰς διαφόρους ὑποθέσεις, у Миня въ Патр. t. 99 р. 1780 sqq, и отчасти въ «Епитиміяхъ» ibid. p. 1733 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Ямбахъ р. 1784 п. 11, въ Епитиміяхъ р. 1748 п. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Ямбахъ р. 1781 fin. n. 8.

нею днемъ и ночью и во всякое время, разрушая недозволенныя сходки для сивха, празднословія и другихъ болве предосудительныхъ цвлей і). Будильники - афонтогаг, по первому удару била къ утренней службъ обходили келлін, будя братію, а равно побуждали идти и ко всякой другой службв 3). Привратнивъ-πυλωρός и όστιάριος или όστιαρός, наблюдаль за входами въ монастырь и за выходами изъ него, дозволяя входъ (мірянамъ) и выходъ (монахамъ) только получившимъ дозволеніе отъ игумена 3). Для завъдыванія церковью и богослуженіемъ были чиновники: екклесіархъ доместики и канонархъ. Εκκлесіархъ - έχχλησιάρүлс, начальникъ церкви, быль именцо то, что значить его имя, т. е. главнымъ блюстителемъ церкви и всъхъ ея принадлежностей, главнымъ распорядителемъ и надзирателемъ въ ней въ отношении ко всему убранству и главнымъ распорядителемъ въ ней въ отношени къ богослуженію 1). Доместики — доместихої, изъ латинскаго domesticus (собственно домовый, дворовый, дворянинъ и дворянинъ въ томъ смысль, въ которомъ слово употреблялось у насъ въ старое время, а въ употребленіи съ приложениемъ названия должности: бощестихос той, тфу... имя весьма многихъ чиновниковъ высшихъ и низшихъ) были головщики и регенты двухъ клиросовъ пъвчихъ 5). Канонархъ-хаусуасу ис, начальникъ каноновъ, - предначинатель ихъ прнія и распорядитель относительно ихъ пвнія, быль, во-первыхь, канонархь въ теперешнемь смыслв, затвмъ вообще уставщикъ относительно чтенія и наконецъ имълъ на своей обязанности бить въ било къ службамъ ). При этихъ высшихъ чиновникахъ по церкви были низшіе: сосудохранители (подъ надзоромъ высшихъ чистившіе сосуды, за исключеніемъ, конечно, богослужебныхъ, и одежды), парамонари (поддерживавшіе чистоту въ церкви), кандиловжигатели и пр. Для веденія хозяйства главные чиновники были экономъ и келарь, а подъ ними для разныхъ отделовъ и видовъ хозяйства весьма

<sup>1)</sup> Въ Ямбахъ р. 1794 п. 9; тоже у Аванасія Авонскаго ibidd. (наблюдатель).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Өсөдөръ Студить въ Ямбахъ р. 1785 п. 16. У Асанасія Асонскаго, ibidd.: «будильникъ на утреннихъ чтеніяхъ обходить тихо брагій и будить за-снувшихъ».

<sup>3)</sup> Осодоръ Студить въ Ямбахъ р. 1789 n. 26 и въ Епитиміяхъ р. 1741 n. 63.

<sup>4)</sup> См. у Дюканжа въ Gloss. Graecit. подъ сл. 'Еххдизіарунь.

<sup>5)</sup> Προκ. Gloss. Graecit. ca. δομεστικός.

<sup>6)</sup> Өеөдөръ Студить въ Епитиміяхъ р. 1745 п. 99, у Дюк. въ Gloss. Graecit. сл. хауфу.

многіе другіе: трапезарь, поваръ, хлібопекарь, портной, сапожникъ, огородникъ, виноградарь и пр. и пр., подравумввая, что каждый изъ нихъ быль частный начальникъ на своемъ послушании и нивлъ при себъ то или другое количество послушниковъ и простыхъ служебниковъ. Экономъ (сіхочоцоς отъ сіхос и чецю-домоправитель), главный чиновникъ по хозяйственной части, имълъ въ своемъ въдъніи доходы и расходы монастыря и имбнія, съ которыхъ получались первые. Кенарь—хеλλάριος и хеλλαρίτης 1)—что значить амбарный, оть хеλλάριον амбаръ съ събстными припасами и со всявими для хозяйства запасами и принадлежностями, быль, какъ говорить Өеодоръ Студить, начальникомъ брашнъ (пищеначальникомъ, аруши βршиатии) 1), т. е. главнымъ начальникомъ по веденію монастырскаго стола, а также, какъ необходимо подразумъвать, и по снабжению брати одеждой. Наиболье важнымъ между остальными быль трапезарь—τραπεζάρης, у Өеодора Студита аркотутария 3), —приготовитель объдовъ (наблюдатель за ихъ приготовленіемъ), въ славянскомъ переводъ устава патр. Алексвя кутникъ'), т. е. главный послё келаря и непосредственный начальникъ монастырской трапезы, какъ бы монастырскій буфетчикъ 5). Изъ всёхъ перечисленныхъ сейчасъ чиновниковъ главными были не тъ, которые въдали духовное, а тв, которые въдали плотское, т. е. не таксіархъ съ епистимонархами и пр., а экономъ съ келаремъ 6).

Въ Уставъ патр. Алексъя есть глава о чиновникахъ, озаглавленная «О служебницъхъ» ). Въ ней читается: «Служебникъ же въ монастырихъ (віс) хощемъ: иконома, кутника, иже старъи на обою сторону церкве (епистимонарховъ Аванасія Авонскаго и таксіарховъ записи Студійскаго монастыря), пономаря, сосудохранильника, житници ключаря, иже о больныхъ стоитъ (больничнаго, усосхо́дос) в), иже вспо-

<sup>1)</sup> Келдарітус у Өеодора Студита въ Ямбахъ р. 1784 п. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidd. n. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Ямбахъ р. 1784 n. 13.

<sup>^)</sup> Описаніе Сунодд. ркпп. № 380 л. 225 об.

<sup>5)</sup> Куть—задній уголь въ избів. Трапезарь получиль у нась названіє кутника, візроятно, потому, что шкафъ или буфеть со столовыми принадлежностями стояль въ заднемь углу трапезы и что у него стояль онь (трапезарь) во время об'ёдовъ-

<sup>6)</sup> Что экономъ (а не келарь, какъ у насъ послѣ) былъ главнымъ чиновникомъ послѣ игумена и какъ бы выдававшимся надъ другими, объ этомъ патр-Алексѣй говоритъ прямо и нарочито, ркп. л. 253.

<sup>7)</sup> Ркп. д. 225 об. fin. sqq.

<sup>\*)</sup> Есть онъ и у Өеодора Студита,—въ Ямбахъ р. 1785 п. 17, въ Епитиміяхъ р. 1741 п. 67.

минае (будильника, ἀφυπνιστής?), деместика церковнаго і), книжнаго хранителя (βιβλοφύλαξ) 2), келаря, старъйшаго страннопріимца» (разумівется привратникъ, см. выше). Главные чиновники послъ игумена суть экономъ и кутникъ, ибо они двое вмёстё съ игуменомъ печатають ковчежепъ (сундукъ) съ монастырскими деньгами, подагаемыми въ хранильницу (денежную кладовую) 3). Со всею въроятностію слъдуеть думать, что это перечисление чиновниковъ не совершенно полно и вменно-или что самъ патр. Алексей не имель намеренія делать перечисленія совершенно полнаго или что славянскій переводчикъ Устава воспроизводить греческій подлинникь не вполнъ и въ своей редакцін: въ немъ вовсе нътъ чиновниковъ нравственнаго надзора. Не имъя въ рукахъ греческаго подлинника устава, нельзя рёшить положительно. который случай имълъ мъсто. Намъ представляется въроятнъйшимъ думать, что второй, и именно — оть того, что у насъ эти чиновники найдены излишними и исключены изъ состава чиновъ, а ихъ обязанности отчасти были приняты самими игуменами, отчасти возложены на чиновниковъ другихъ категорій, на екклесіарха съ доместиками (а въроятиве-съ будильниками), можетъ быть-на эконома и келаря.

Какъ бы то ни было, но есть вся въроятность думать, что у насъ дъйствительно было сдълано сейчасъ указанное послъднее, т. е. что преп. Оеодосій Печерскій ввель въ своемъ монастыръ чиноначаліе греческое съ нъкоторымъ сокращеніемъ штата чиновниковъ, исключивъ чиновниковъ сейчасъ указанной категоріи, отчасти принявъ ихъ обязанности на самого себя, отчасти возложивъ на другихъ чиновниковъ. Мы не имъемъ нарочитыхъ записей о чинахъ, введенныхъ преп. Оеодосіемъ; но нътъ никакихъ намековъ на нихъ въ записяхъ ненарочитыхъ, а равнымъ образомъ не находимъ никакихъ указаній на ихъ существованіе у насъ и во всъхъ извъстіяхъ послъдующаго времени. Изъ ненарочитыхъ извъстій Несторова житія преп. Оеодосія узнаемъ,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) «А иже въ имѣніи добытокъ (наличныя имѣющіяся деньги) въ хранильници полагати, и отъ игумена и отъ иконома и отъ кутника въ ковчежцѣ запечатати», ркп. л. 227 нач. Но у Осодора Студита второй чиновникъ послѣ эконома желарь,—у Микя t. 99 р. 944.



<sup>1)</sup> Должности отдёляются одна отъ другой точками, но вспоминае и демсстикъ безъ раздёленія точками: «мже въспоминае деместика церк.».. См. какъ напечатано въ Опис. Сунодд. ркпп.: мы принимаемъ, что и мсжду ними должна быть поставлена точка.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Өеодора Студита въ Епитиміяхъ р. 1740 п. 47, въ Записи Студійскаго монастыря р. 1713 п. 26.

что онъ нъсколько сократилъ и остальные чины, имъ введенные: должность трапезаря или кутника онъ соединиль съ должностью келаря 1). а полжность екклесіарка возложиль на одного изъ доместиковъ (нужноподразумѣвать, праваго клироса 2). Такимъ образомъ, преп. Өеодосій учредилъ у себя главные монастырские чины: церковные доместиковъ, причемъ одинъ изъ нихъ былъ и екклесіархомъ, хозяйственные-эконома з) и келаря. Изъ чиновниковъ второстепенныхъ церковныхъ у Нестора упоминаются «парамонари» или пономари, которые иначе называются строителями церковными '); изъ неупоминаемыхъ само собою долженъ быть предполагаемъ канонархъ и необходимо должны быть предполагаемы будильники. Изъ чиновниковъ хозяйственныхъ, конечно, учреждены были всв, которые требовались составомъ хозяйства, причемъ весьма віроятно предполагать, что при устройстві ихъ штата н при распредъленіи между ними обязанностей (службъ) преп. Өеодосій сообразовался не столько съ порядками монастырей греческихъ, сколько съ порядками мірскими русскими (боярскія хозяйства) 5).

Въ монастыряхъ особножитныхъ (идіоритмахъ, по теперешнему по-русскому — штатныхъ) не было общей трапезы и общей казенюй одёжи. Слёдовательно, въ нихъ не нуженъ быль келарь со всёмъ штатомъ низшихъ подъ нимъ чиновниковъ. Составляеть вопросъ, какъ вёдаемы были въ этихъ монастыряхъ недвижимыя имёнія, когда онё вънихъ были. Возможны два предположенія: или что быль общій экономъ, который завёдывалъ ими, и что доходы съ нихъ, доставлявшіеся имъвъ монастырь, раздёлялись между братіей, или что самыя имёнія дёлились между монахами на участки и каждый изъ нихъ самъ вёдальсвой участокъ, пользуясь имъ какъ пожизненною или вообще времен-

<sup>5)</sup> Передъ смертью преп. Осодосій собраль всю братію, находившуюся вив монастыря, на службахь въ селахь, «и начать казати тіуны, приставники в слуги, еже пребывати комуждо въ порученій ему службіз...», у Бод. л. 27 об.—Вратарь, чиновникъ особаго разряда, у Нестора упоминается нісколько разър Бодянск. лл. 12 об., 16, 18.



<sup>1)</sup> Что келарь быль и трапезаремь, это Несторь иногократно даеть знагь яснымь образомь, у Бодянск. лл. 19 и об., 20 об., 21, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Стефана, преемника <del>Феодосіева въ монастырѣ на мгуменствѣ, Несторъ называетъ (до мгуменства) то екклисіархомъ, то доместикомъ перковнымъ, у Бодянскала. 14 м 28.</del>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Экономъ прямо упоминается Несторомъ, у Бодянск. л. 16.

<sup>4)</sup> У Бодянск. 11. 16 об., 17 об., 20 fin. и об., 21 об. (они били въ било къ службанъ, а не канонархъ; они наливали масло въ лампады, следовательно не было особыхъ кандиловжигателей).

ною (до выхода изъ монастыря) частною собственностію. Представляется съ перваго взгляда въроятнъйшимъ первое, ибо послъднее совсёмъ превращало бы всёхъ монаховъ въ мелкихъ собственниковъ, своего рода арендаторовъ, т. е. мы разумёемъ всёхъ ихъ слишкомъ приближало бы къ мірянамъ. Однако у Грековъ поздивищаго времени мы находимъ такія указанія, которыя заставляють предполагать, что если не всегда было, то по крайней мъръ иногда бывало и послъднее 1). Во всякомъ случав въ этихъ монастыряхъ нуженъ былъ экономъ или соотвътствующій чиновникъ для въданія и употребленія тъхъ денежныхъ доходовъ, которые шли не на братію, а на монастырь, и употреблялись на поддержание церквей и зданий. О денежныхъ доходахъ, шедшихъ на братію, мы уже говорили выше, что они такъ или иначе были раздёляемы или прямо получались по рукамъ. Представлялось бы съ перваго взглада необходимымъ думать, что въ этихъ монастыряхъ, такъ же какъ въ общинножитныхъ, были чиновники церковные, такъ какъ безъ нихъ не можетъ обходиться богослужение. На самомъ же дъль и аргіогі и на основаніи прямых указаній гораздо въроятнье думать, что ихъ вовсе не было и что дёло о богослуженій въ этихъ монастыряхъ должно быть представляемо особо и по своему. Въ монастыряхъ общинножитныхъ всё труды, а въ томъ числе в трудъ совершенія богослуженія, были общіе; вслідствіе этого въ нихъ могли поставлять монаховъ во священники, сколько хотёли, а равнымъ образомъ и штаты прочихъ церковныхъ чиновниковъ (чтеповъ и пъвцовъ и проч.) могли устраивать съ такой полнотой, съ какой желали. Но другое дъло въ монастыряхъ особножитныхъ: здёсь быль каждый самъ для себя и по себ'в и никто не обязанъ быль чёмъ нибудь служить для другихъ даромъ; следовательно — здёсь монахи должны были платить отъ себя сообща служившимъ для нихъ священникамъ особую плату, особое жалованье (содержать ихъ отъ себя на жалованы, на-

<sup>1)</sup> Одинъ знакомый намъ монахъ—грекъ изъ Пелопоннесскаго монастыря Великая Пещера, о которомъ упоминали мы выше, увърялъ насъ, что въ этомъ монастыръ именно такой порядокъ владънія имъніями въ настоящее вреня (если не измъняетъ намъ память, дъло имъетъ себя при этомъ не такъ, чтобы монастырскія имънія раздълямсь на столько участковъ, сколько наличныхъ монаховъ, и чтобы каждый монахъ имътъ свой участокъ, а такъ, что онъ давно раздълены на извъстное количество непередъляемыхъ и неумножаемыхъ участковъ и что опредъленнымъ количествомъ участковъ владъютъ старшіе монахи). Арсеній Сухановъ въ своемъ Проскинитаріи говоритъ, что въ монастыръ на островъ Хіосъ у каждаго старца свой садъ.



нимать ихъ) 1). Но извъстно, что когда приходится платить, то люди изъ всёхъ силъ стремятся къ тому, чтобы платить какъ можно меньше; на этомъ основаніи со всею въроятностію слідуеть предполагать, что въ монастыряхъ особножитныхъ такъ мало было служащихъ священниковъ и прочихъ церковныхъ причетниковъ, менте чего уже нельзи быть, или что ихъ было въ нихъ не болёс, какъ столько, сколько требовала настоятельная нужда. Въ монастыряхъ общежительныхъ было заведено, чтобы богослужение совершалось каждый день неопустительно; следовательно, эдесь требовалась перемена священниковъ (череда); напротивъ, относительно монастырей особножительныхъ есть вся въроятность думать, что если не во всёхъ нихъ, то въ большей части ихъ богослужение совершалось вовсе не каждый день, а только по воскресеньямъ и по праздникамъ, и что въ будни монахи ихъ предоставляли себъ довольствоваться дъйствительнымъ или милмымъ совершениемъ келейной службы (келейное правило) 2); слѣдовательно здѣсь вовсе не требовалось многихъ священниковъ и какой-либо перемены ихъ. Мірскіе приходы съ сотнями душъ прихожанъ довольствовались однимъ священникомъ съ дьячкомъ: со всею въроятностію слъдуєть думать, что немного большимъ довольствовались и монастыри особножитные. Такимъ образомъ, въ этихъ монастыряхъ не было ни екслесіарха, ни доместиковъ (ибо никакихъ хоровъ пъвчихъ), ни канонарха, а два дьячка — по одному на крылось, которые совивщали въ себв всвхъ помянутыхъ чиновниковъ. Изъ сказаннаго слёдуетъ, что и экономъ въ этихъ монастыряхъ получалъ особое жалованье: это весьма въроятно; но возможно и то, что въ экономы шли изъ одного того, что должность ихъ, выражаясь беззастенчивымъ древнимъ языкомъ, представляла собою «кормленіе» (Въ томъ спискъ славянскаго перевода Устава

<sup>\*)</sup> Сравни о монахахъ нынёшнихъ особножитныхъ монастырей Авонскихъ въ Путеводителё по св. горё Авонской, изд. 3. Спб. 1867, стр. 11. Если случалось. что жители мёстности, въ которой находился особножитный монастырь, изъявляли желаніе, чтобы въ немъ совершалась вседневная служба, то, какъ кажется, они на свой счетъ обязывались содержать потребное для сего количество іеромонаховъ въ монастырё, сіт въ Исторіи Іерархіи грамоту архіепископа Новгородскаго Іоанна († 1414) Архангельскому въ нынёшнемъ городё Архангельскё монастырю,—ІП, 300 («потребовали»).



<sup>1)</sup> Если читателю кажется это дикимъ, то пусть онъ вспомнитъ, что и Екатерининскіе штаты назначаютъ иное жалованье іеромонаху, иное іеродіакону, иное простому монаху. Лишки іеромонаху и іеродіакону противъ монаха составляютъ жалованье имъ за то, что они іеромонахъ и іеродіаконъ.

патр. Алексвя, которымь мы пользуемся, т. е. Сунодальномъ № 330. по Описанію Горскаго и Невоструева № 380, принадлежавшемъ, какъ должно думать, Новгородскому монастырю Благовъщенія, построенному архіепископами Иліею и Гаврішломь, въ первой богослужебной части Устава, въ отделении помъсячномъ, противъ накоторыхъ дней есть записи о поминовенныхъ объдахъ на братію, т. е. объ объдахъ, постав лявшихся братін на проценты изъ вкладовъ, положенныхъ для сей цъли въ монастырь людьми желавшими быть поминаемыми въ немъ 1). Нъкоторыя изъ записей составляють свидётельства по отношенію къ нашему вопросу. Л. 95 об. 14 Ноября на память ап. Филиппа: «объдъ на синехъ (т. е. на съцахъ, какъ это на лл. 88, 90 об., 163 об. представлявшихъ собою, за неимъніемъ трапезы, помъщеніе просторное для устроенія общаго об'єда) по Филипи, по Овгиньи... поминати ихъ родъ и племя и православныя хрястьяны, священнику и дьякону по мидяницъ соли, старцамъ дъякамъ и сторожамъ по чолкви». Л. 165 об. Мая 6 на память праведного Іова: собъдъ братын по Ларивонъ скимивкв, по Өеклв... священнику служебнику медяница соли, а пафида (чит. панафида) имъ пъти»... Въ дни поминовенныхъ объдовъ на братію служба въ монастыряхъ совершалась торжественная (соборная): если служить одинь священникь съ дьякономъ и старцами дьяками, то значить только они и были въ монастыръ церковно-служащихъ людей. Если священнику съ прочими служащими платится за объдню, то значить, что годовая плата имъ была только за воскресенья и за праздники, а за экстренные случан платилось особо; следовательно, служили въ монастыръ, за исключениемъ экстренныхъ случаевъ, только по воскресеньямъ и по праздникамъ).

Въ монастыряхъ несобственныхъ или въ монашескихъ слободкахъ при мірскихъ приходскихъ церквахъ не было ничего вещественнаго общаго,—ни стола, ни одежды, ни келей, ни церкви, ибо келья у каждаго была своя собственная, а церковію для всѣхъ служила та приходская церковь, при которой жили. Слѣдовательно, въ монастыряхъ

<sup>2)</sup> Медяница, мидяница есть мёдяница — мёдный сосудъ, мёдная чаша извёстной вмёстимости, извёстная мёра, см. въ Словарё Срезнечскаю сл. мёдяница. О чолкви, подъ которою какъ будто должно разумёть какую-то монету или какуюто денежную счетную единицу, ничего не можемъ сказать (теперешпій нашъ: цёлковый не есть ли чолковый, цёлковый?).



<sup>1)</sup> Эти обёды и въ особножитныхъ монастыряхъ устроялись общіе (за непивнісиъ трапозъ — въ комнатахъ игуменскихъ или вообще въ подходящихъ помівщеніяхъ, см. сейчасъ ниже).

этихъ требовался одинъ нравственный надзоръ. Такъ какъ они представляли собой нёчто совсёмь вольное, своего рода казачество въ монашестве, то нётъ сомнёнія, что и нравственный надзоръ въ нихъ былъ до последней степени слабъ и болёе номинальный, чёмъ дёйствительный. За древнее время не имёемъ свёдёній, но въ позднёйшее время бывало, что монастыри эти совсёмъ не имёли игуменовь, такъ что каждый монахъ въ нихъ былъ самъ себё игуменъ.

Главными начальниками монастырей были игумены 1).

Власть игуменовъ была существенно различна въ монастыряхъ свободныхъ и самовластныхъ и въ монастыряхъ ктиторскихъ, составлявшихъ собственность ктиторовъ, къ последнимъ изъ которыхъ должны быть еще причислены монастыри поссессіонные—находившіеся во временномъ пользованіи какихъ-нибудь мірянъ. Всякій монастырь быль строимъ къмъ-нибудь. Строитель монастыря становился его ктиторомъ, что звачить собственникь, господинь, пріобретая на него известныя, весьма обширныя права <sup>2</sup>). Если строитель монастыря быль мірянинь, то ктиторскія права по закону были наслідственны; строитель могь передать ихъ своимъ наследникамъ и тогда монастырь становился родовымъ ктиторскимъ; но строитель могь и отказаться отъ своихъ наследственныхъ правъ, какъ бы предоставляя и жертвуя ихъ самому монастырю, — тогда последній становился свободнымъ и самовластнымъ 3). Если строитель монастыря быль монахъ, то онъ по закону не имълъ права наслъдственности (т. е. оставлять что-либо въ наслъдство); вопреки закону по злоупотребленію, какъ кажется, бывало, что и монахи строители оставляли свои ктиторскіе монастыри въ наслід-

<sup>3)</sup> Έλεύθερος καὶ αὐτοδέσποτος, см. Типикъ монастыря Кехарітюріємує импер. Ирины (гл. 1), которая именно отказалась отъ насл'ядственныхъ правъ на свой ктиторскій монастырь (о Типикъ ниже). Έλεόθερα καὶ αὐτεξούσια μοναστήρια,—Вальсамонъ у Ралли и П. II, 634 fin.



<sup>1)</sup> Ἡγούμενος οτь ἡγέομαι—веду, предвожу (водитель, предводитель, руководитель, пастырь) и καθηγούμενος οτь καθηγεύμαι. Последнее названіе, ставшее въ позднейшія времена и въ простейшей речи более употребительнымъ, чемъ первое, значить совершенно одно и то же съ нимъ, какъ классическія ἡγεμών и καθηγεμών. Объ архимандритахъ си. ниже.

<sup>\*)</sup> Ктиторъ въ греческовъ языкъ имъетъ два значенія, какъ въ руссковъ міръ — вседенная и миръ — покой. Κτίτωρ отъ κτίζω — строю, значить строитель, здатель, κτήτωρ отъ κτάομαι — пріобрътаю, значить стяжатель, собственникъ, господинъ. Ктиторы монастырей назывались ктиторами во второмъ смыслъ, съ предположеніемъ, что они суть ктиторы и въ первомъ.

ство своимъ наслѣдникамъ і); но наибольшею частію, какъ должно думать, было такъ, что монахи строители оставляли свои ктиторскія права самимъ монастырямъ, дълая ихъ такимъ образомъ свободными и самовластными. Монастыри свободные подчинались на одномъ основаніи съдуховенствомъ власти мъстныхъ епископовъ (послъ того, какъ бы подчинены имъ, 4 всел. соб. пр. 4) и затъмъ не имъли надъ собой никакой иной власти, представляя изъ себя то же, что всё теперешніе наши монастыри. Игумены въ свободныхъ монастыряхъ избирались самими монахами последнихъ, всемъ ихъ соборомъ, при смотрении местныхъ епископовъ, чтобы избирались не старшіе по степени, а достойнъйшіе по качествамъ 2). Въ уставъ патр. Алексвя относительно избранія игумена предписывается з): посл'є смерти игумена братія въ продолжение 3-хъ дней возносять общую теплую молитву къ Богу, чтобы явиль достойнаго и затемь, предлежащу св. евангелію, изберуть, чего же въдять»; если всъ единогласно изберуть одного, то благодареніе Богу, если же сего не случится, то пусть изберуть трехъ кандидатовъ и идуть съ мольбой къ патріарху, чтобы онъ изъ троихъ выбраль одного; избираемый должень быть: не моложе 33 лёть; изъ постриженниковъ монастыря, а не изъ отъинуду пришедшихъ, чтобы зналь и любиль порядки монастыря и не имъль охоты посягать на нихъ '); изъ людей не бывшихъ въ брачной жизни, а не вдовцовъ или разошедшихся для монашеской жизни съ женами, ибо, говорить патріархъ, честь бо егда прихожшимъ въ бракъ жена же и дети суть, и удольеть любовь естества, клоняще паче къ роду отгудь зло имъти яже о монастыри» 5); желательно, чтобы ивбираемый имълъ санъ священства, но достойный изъ великихъ схимниковъ можетъ быть избранъ п изъ не имъющихъ 6). Власть игуменовъ монастырей была исограниченная: вст монахи должны были повиноваться имъ со всакимъ покоре-

<sup>6)</sup> Такъ какъ въ священняки патріархъ предписываетъ поставлять изъ великихъ схимниковъ, см. выше, то, прибавляя здёсь изъ великихъ схимниковъ, онъ кочетъ сказать, что игуменъ (священникъ или не священникъ) долженъ быть изъ великихъ схимниковъ.



<sup>1)</sup> Что это бывало, какъ будто даеть знать это преп. Өеодоръ Студить въ наставлении ученику своему Николаю, у Миня р. 940.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Юстиніана новеллы 5 гл. 9 и 123 гл. 34.

<sup>3)</sup> Ркп. глава «о игуменахъ», л. 238 об. нач. sqq.

<sup>4)</sup> Патріархъ въ частности заклинаєть, чтобы въ его монастырѣ оставался неизмѣннымъ уставъ преп. Өеодора, л. 241 нач..

<sup>5)</sup> Pkn. n. 239.

ніемъ 1) и встхъ назшихъ подъ собой чиновниковъ, начиная съ эконома, они поставляли и отставляли своею единоличною властію <sup>2</sup>): по имъ рекомендовалось совершать все дёло управленія при сов'єщавіи съ лучшими монахами, - опытевйшими и благоговвинвишими. Преи. Өеодоръ Студить пишеть игумену: «не сделаешь и не совершишь никакого д'вла, ни относительно выхода (ἐν προόδω), ни относительно продажи и купли, ни относительно принятія брата и отвъта ему, ни относительно перемены службы (чиновниковъ), и (вообще) относительно какого бы ни было другаго вещественнаго дела, а также и относительно душевныхъ погръшеній, безъ совъта съ преимуществующими въ знанін п благоговънін, -- одного или двухъ или трехъ или множайшихъ, смотря по предлежащему делу, какъ заповедано отцами» 3). Въ случав погрвшностей самого игумена, требующихъ напоминанія, Василій Великій дозволяєть (ἐπιτρέπει) ділать это старшимь по возрасту и разумнейшимъ монахамъ 1). Въ случай тяжкихъ винъ и совершеннаго недостоинства игумена, Пахомій Великій предписываеть въ своемъ Уставъ, чтобы собрадись двадцать монаховъ или десять и по крайней мір'є пять, пяв'єстных по благочестію всей братіп, чтобы они судили виновнаго и низводили его со степени, если онъ окажется заслуживающимъ этого 5). Въ повднейшихъ уставахъ мы не читаемъ правиль относительно вразумленія погрішающих и низведенія недостойныхъ игуменовъ; но практика показываетъ, что и въ позднъйшее премя монахи низводили своихъ игуменовъ.

Наслѣдственные ктиторы монастырей и временные ихъ поссессоры (харистикаріи, позднѣйшіе экзархи) вмѣстѣ съ правомъ собственности (паслѣдственной или временной) на вещественные доходы монастырей имѣли власть и надъ духовною жизнію въ нихъ монаховъ: они поставляли, а слѣдовательно и отставляли, игуменовъ 6); они по своему усмотрѣнію принимали монаховъ въ монастыри 7), а слѣдовательно и

<sup>1)</sup> Уставъ патр. Алексвя, глава: «мнишскіе заповёди живущихъ въ ку(и)новіи», л. 216 об..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. глава «о служебницъть», л. 225 об. fin. sqq.

<sup>3)</sup> Духовное завъщаніе, у *Миня* р. 1821 п. 24, тоже въ наставленіи ученику Николаю, р. 944.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) <sup>\*</sup>Οροι κατὰ πλάτος, г.μ. 27, γ *Миня* въ Patr. t. 31 p. 988.

<sup>5)</sup> П. С. Казанскаю Исторія монашества І, 147 fin.

<sup>•)</sup> Вальсан. въ толков. на 1 прав. Двукр. соб., у Ралли и П. II, 650 fin..

<sup>7)</sup> Ιοαнна патріарха Αнτίοχίκακα Περί τοῦ ὅτι οἱ τὰ μοναστήρια διὰ δωρεών λαμβάνοντες et cact. — De monasteriis laicis non tradendis, y Μυμя t. 132 p. 1141.

изгоняли изъ монастырей; такимъ образомъ, и въ духовномъ смыслѣ они были высшими начальниками монастырей, а игумены только ихъ такъ сказать уполномоченными. Вообще, здѣсь все зависѣло отъ личныхъ качествъ ктиторовъ и поссессоровъ монастырей. Если они были люди благочестивые, желавшіе, чтобы монахи въ ихъ монастыряхъ надлежащимъ образомъ монашествовали, они избирали хорошихъ игуменовъ и вручали имъ всю должную власть; если же они о монашествъ висколько не заботились, а хотъли только быть господами монастырей, тогда и власть игуменовъ превращалась въ одно пустое слово, а монахи «совсъмъ и не знали, есть ли у нихъ игуменъ или нътъ», зная только своего настоящаго господина—ктитора или поссессора 1).

Мы не имбемъ полныхъ положительныхъ свъденій, какъ было у насъ дело съ игуменами въ монастыряхъ свободныхъ; но со всею вероятностію должно предполагать, что совершенно такъ, какъ въ Греціи. Мы положительно знаемъ, что монахи ихъ сами избирали игуменовъ; мы положительно знаемъ, что монахи ихъ могли сами смѣщать игуменовъ: но мы не имъемъ положительныхъ указаній относительно того, чтобы власть игуменовъ была неограниченная (При смерти преп. Өеодосія Печерскаго монахи монастыря сами избрали преемника ему, льтопись подъ 1074 г. и Несторъ въ житіи. Затьмъ, мы имвемъ запись объ избраніи игумена въ Печерскомъ монастырів во второй половинъ XII въка, изъ которой ясно, что онъ избираемъ быль самими монахами. Въ 1182 г. по смерти архимандрита Поликарпа (о санъ архимандрита ниже) «бысть мятежь въ монастырь: по старци бо ономъ (Поликарив) не могоша избрати собв игумена, и бысть скорбь братьи и туга и печаль велья, не подобатеть бо таковому силну дому поне единъ часъ безъ пастуха быти. Во вторникъ же убо (неизвъстно на который день после смерти Поликарпа, случившейся 24 Іюля) удариша братья въ било и снидошася во церковь и почаща молбы творити ко святьй Богородиць, и се дивно бысть дьло, яко едиными усты мнозъ рекоша: послемся къ Васильеви попови на Щьковицю (который былъ вдовъ), абы быль намъ игуменъ и управитель стаду черноризиць Өедосьева манастыря Печерьского. И пришедши поклонишася Василью попови и рекоша: мы, вся братья и черноризци, кланяемся тобъ и хочемъ тя имъти себъ отца игумена. Попъ же Василъй, въ велицъ изуменьи бывъ, поклонися противу имъ и рече: отци и братья! азъ чернечство въ сердцъ имълъ есмь, игуменьства же ради что мыслисте о моей худости?---много же превъся имъ и въречеся имъ. Они же, поемше



<sup>1)</sup> Іоаннъ, патріархъ Антіохійскій, ibidd.

и, ведоша въ манастырь въ пятницю... Избранный монахами игуменъ быль поставлень (постриженный, конечно, предварительно въ монахи) митрополитомъ, Ипатск. лът., 2 изд. стр. 424 нач. Въ Новгородскомъ Антоніевомъ монастыр' послів смерти преп. Антонія въ 1147 г. «вдаша игуменство (т. е. монахи) Андрееви, въ 1157 г. послѣ смерти Андрея «поставища Ольксу (Алексвя) въ его мъсто», въ 1162 г. послъ смертн Алексва «поставиша игуменомъ Мануила», --- Новгородск. 1 лвтоп. Замъчательна въ семъ отношенін духовная грамота преп. Антонія Римлянина. «Се поручаю, --пишеть онъ, -- (монастырь) Святьй Богородицъ и крестьянамъ (т. е. всвиъ благочестивымъ христіанамъ), и даю въ свободу и поручаю мъсто се на игуменство (т. е. хочеть сказать преп. Антоній, оставляю мой монастырь свободнымъ, не предоставляя монаъ ктиторскихъ правъ и въ частности того права, чтобы избирать игумена, кому-нибудь другому, а оставляя ихъ ему самому — монастырю). Хто мое слово худое преступить, судить ему Богь и святая Богородица или Вогь отведеть. А (да будеть въ монастыр' игуменомъ тотъ) кого изберуть братья и отъ братьи (т. е. самаго монастыря) и иже кто въ мёстё семь терпить. А который брать нашь да начнеть хотёти игуменства мъста сего (помимо избранія всей братіей), или мадою или насильемъ, да будетъ проклять; или отъ князя начнетъ по насилью дъяти кому (радёть кому нибудь другому?) или по мадё, да будеть проклять; или епископъ по мадъ начнеть кого ставити или инъ станетъ творить (игумена) на мъстъ семъ, да будетъ проклять ... (Исторіи Іерархін ч. III, стр. 124. Что монахи сами отставляли игуменовъ монастырей, это видно изъ примвра Печерскаго монастыря, монахи котораго отставили и прогнали отъ себя преемника Өеодосіева Стефана). Сейчась приведенныя слова преп. Антонія, а также опредбленія Владимирскаго собора 1274 г. указывають на существовавшую темную сторону въ замъщении у насъ игуменскихъ мъстъ въ свободныхъ монастыряхъ. именно — что честолюбивые монахи, искавшіе игуменства, старались пріобрѣтать посредствомъ пронырства или подкупа расположеніе епископовъ и князей и что при помощи ихъ вліянія и навязывали себя монахамъ.

Несомивно, что съ монастырями несвободными у насъ было несравненно лучше, чвиъ въ Греціи (гдв было съ ними до последней и до невыразимой степени худо). Во-первыхъ, у насъ не было въ періодъдомонгольскій монастырей поссессіонныхъ, раздававшихся въ пользовапіе милостникамъ (харистикаріямъ), а только монастыри ктиторскіе ').

<sup>1)</sup> Въ поздивите время и у насъ въ западной Литовской (не Московской)



Во-вторыхъ, монастыри ктиторскіе у насъ были почти исключительно княжескіе, т. е. построенные князьями, а не частными людьми. Князья наши, конечно, не пользовавшіеся своими ктиторскими правами, чтобы извлекать изъ монастырей вещественныя выгоды (а наоборотъ, ихъ содержавшіе), какъ съ въроятностію слъдуетъ думать, обыкновенно пользовались своимъ правомъ относительно назначенія въ монастыри игуменовъ. Едва ли слъдуетъ думать, чтобы они слишкомъ заботились о процвътаніи монашеской жизни въ своихъ монастыряхъ; но съ другой стороны, конечно, нельзя думать и того, чтобы они намъренно старались ее уронить. Поэтому, самымъ въроятнымъ представляется то, что они поставляли въ игумены людей по ихъ мнънію возможно достойныхъ (иногда, разумъется, и ошибаясь и поддаваясь разнымъ вліяніямъ), и затъмъ предоставляли имъ болье или менъе полную и настоящую власть.

Въ Гредін игумены имѣли пногда помощниковъ,—δεύτερα φέροντας, δευτεραρίους 1).

Въ женскихъ монастыряхъ, какъ необходимо думать и какъ само собою разумъется, образъ жизни и устройство администраціи были тъ же самыя, что и въ мужскихъ, за исключеніемъ особенностей, условливаемыхъ въ первомъ случать большей слабостью женской природы, и во второмъ случать тъмъ обстоятельствомъ, что женщины не все могли и не все имъли удобство дълать для себя сами. Сохранился до настоящаго времени уставъ одного греческаго общиннаго женскаго монастыря конца XI—начала XII въка, именно — уставъ, написанный супругою импер. Алекстя Комнина (1081—1118) Ириною для основаннаго ею

<sup>1)</sup> Өеодоръ Студить въ Ямбахъ р. 1781 п. 6 и Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. деотера́рюς.



Руси явились эти монастыри; въ Несторовомъ житіи преп. Осодосія по редакціи его въ Акакіевской XV в. редакціи Патерика Печерскаго умирающій Осодосій говорить вел. князю Святославу: «и се поручаю твоему благочестію святый сій монастырь... да не обладаєть имъ ни архієпископъ, ни инъ никтоже отъ клирикъ Софійскихъ»... Историческія Чтенія о языкѣ и словесности 2 отд. Акад. Наукъ 1856 и 1857 гг., сгатья преосв. Макарія: Обзорь редакцій Кієво-Печерск. Патерика, стр. 68. Въ періодъ домонгольскій епископы наши, конечно, весьма соблазнявшіеся примѣромъ епископовь греческихъ, еще и самимъ себѣ не рѣшались осванвать монастырей, какъ это даетъ знать вопросъ епископа Сарайскаго Осогноста къ Константинопольскому собору 1301 г.: «аще будетъ монастырь подъ епископією, угоденъ будеть епископій, достоитъ ли въ немъ епископію сътворити, или ни, а монастырь индѣ сътворити», Чтеній Обіщ. Ист. и Древн. 1860 г. кн. ІІ, отд. ІІІ стр. 38 fin.

въ Константинополь монастыря Богородицы τῆς Κεχαριτωμένης, т. е. Обрадованной і). На этотъ уставъ, составительница котораго желала видъть свой монастырь строго общинножитнымъ и благоустроеннъйшимъ, можно смотръть какъ на образецъ уставовъ, бывшихъ въ женскихъ монастыряхъ строго общиножитныхъ и благоустроенныхъ (что одно съ другимъ, впрочемъ, нераздъльно).

Относительно совершенной нестяжательности, относительно общности и тождества пищи и одежды предписанія тѣже самыя, что въ Уставѣ патр. Алексѣя  $^2$ ). Относительно пищи то послабленіе противъ устава патр. Алексѣя, что въ простые дни года на обѣдѣ не два кушанья, но два или три, по разсмотрѣнію игуменьи  $^3$ ). Монахини пьють вина не по три чаши и чашки (какъ въ уставѣ патр. Алексѣя, см. выше), но по одной чашѣ или чашкѣ, «когда же изволится настоятельницѣ, бываетъ и прибавленіе, сколько она хочетъ  $^4$ ). О качествѣ и количествѣ одеждъ монахинь въ уставѣ не говорится. Всѣ онѣ должны спать въ одной общей спальнѣ (или въ двухъ общихъ спальняхъ, смотря по числу, которое не должно превосходить  $^4$ 0)  $^5$ ), дабы «всѣ были явны всѣмъ» ( $\pi$ ασαι  $\pi$ ασαις хατά $^2$ ηλοι)  $^6$ 0. У монастыря не должно быть такъ



<sup>1)</sup> Напечатанъ въ Analecta Graeca Бенедиктинцевъ и изъ нихъ у Миня въ Патрол. t. 127. Монастырь τῆς Κεχαριτωμένης вийстй съ мужскийъ монастырейь τοῦ Φιλανθρώπου—Спаса Человіколюбца, построенныйъ той же импер. Ириной и ея супругойъ импер. Алексівейъ (Типика гл. 77 и у Дюканжа въ Constantinop. Christ. Lib. IV р. 81), какъ даетъ знать нашъ іеродіаконъ Зосийа, находился въ містности между монастырейъ Пантократора и Влахернской церковью (Въ Путешествіяхъ Русскихъ людей по святой землів изд. Сахарова, Спб. 1839, ч. ІІ, стрр. 40 и 41, сравн. Стефана Новгородца о монастыръ Ивана Дамаскина, который есть монастырь τῆς Κεχαριτωμένης, ibid. 26).

<sup>2) «</sup>Подвизайтесь (говорить императрица монахипямъ) совершеннымъ нестяжаніемъ не только въ деньгахъ до обола, но и въ пище и питьё до малейшаго», гл. 50. «Определяемъ и сіе, чтобы всёмъ вамъ (монахинямъ монастыря) были одна и та же пища и одно и то же питье, и оденніе и обувь, и да не будетъ у насъ какого-нибудь во всемъ этомъ различія. Одно и то же, говорю, всёмъ, — игуменьи, экклесіархиссе, преимуществующимъ возрастомъ и добродётелію и благо-украшенностію (періфачеіа—славою) жизни и не имеющимъ этихъ преимуществъ», гл. 56, см. также глл. 2, 44, 49, 51, 55.

<sup>3)</sup> Гл. 46. Греческое èv λιταῖς ἡμέραις по-латыни неправильно переведено in diebus litaniarum.

<sup>\*)</sup> Γπ. id. Чаша — πόσις μετὰ τοῦ μείζονος ἐξαγίου μ μέγα χρασοβόλιον, чашка — πόσις τῷ ἐλάττονι ἐξαγίφ (ποτερπαπομε) μετρούμενος.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Γπ. 5.

<sup>6)</sup> Гл. 6.

называемых «внёмонастырных» и не должны быть принимаемы въ него пущеницы 1). Желающія по доброй волё перейти въ монастырь изъ другихъ монастырей (ἐξωχουρίτιδες) могутъ быть принимаемы, но съ условіемъ, чтобы не приносили своихъ порядковъ, иначе «да отсылаются съ молитвами» (т. е. вонъ) 2). Монастырь долженъ быть совершенно недоступенъ для мужчинъ (въ случав нужды мужчины —близкіе родственники видятся съ монахинями въ воротахъ монастыря въ присутствіи игуменіи или посланной ею болве престарвлой и честивйшей монахини; если монахиня, которую желаютъ видёть, будетъ больна, то чі тогда мужчины не впускаются въ монастырь, но сама она приносится на носилкахъ къ воротамъ монастыря) 3). Монастырь долженъ быть совершенно недоступенъ для постороннихъ взоровъ черезъствны 4).

Начальница монастыря есть игуменья. Она избирается: когда настоящая игуменія впадеть въ смертную бользнь, то всё монахини приходять къ ней и общимъ мивніемъ избирають вивств трехъ кандидатокъ, если же настоящая игуменія умреть внезапно, то послё ея смерти такимъ же образомъ избирають столько же кандидатокъ; имена трехъ избранныхъ пишутся духовникомъ монастыря на хартіяхъ, запечатываются печатями и полагаются на св. престолё; послё литургіи въ ближайшее воскресенье или праздникъ священникъ возметь одну изъ трехъ

¹) Гл. 53. 'Еξωμονιτίδας δὲ καὶ καταπεμπτὰς οὐτε εἶναι οὐτε ὀνομάζεσθαι βούλομαι.—' Εξωμονίται и 'Εξωμονίτιδες — внѣмонастырные и внѣмонастырныя — въ первомъ случаѣ монахи и міряне, во-второмъ — монахини и мірянки, были такіе монахи и монахини, міряне и мірянки, которые дѣлали въ монастыри извѣстные вклады съ тѣмъ, чтобы, не живя въ нихъ, получать оть нихъ извѣстное содержаніе, сſг ниже объ ἀδελφάτον. Катапецпті, — пущеница — женщина, съ которою развелся и которую заставилъ нойти въ монастырь мужъ (подразумѣвается, дающій въ монастырь, который пожелаетъ принять его жену, большій или меньшій вкладъ, и за это выговаривающій ей льготы).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Га. 54.

<sup>3)</sup> Гл. 16. Родственницы женщины не только могутъ посъщать монахинь, но н оставаться на нъкоторое время въ монастыръ, бывъ принимаемы и помъщаемы въ построенной въ немъ близъ воротъ гостинницъ для принятія приходящихъ (ἐν ἀρχονταριχίφ, —архондарикъ, что значить тоже, что архондарикъ въ монастыряхъ греческихъ въ настоящее время, —гостинница въ монастыръ, именно — самомъ монастыръ, для принятія приходящихъ, отъ ἄρχων — начальникъ, знатный, чиновный человъкъ, потому что таковые преимущественно были принимаемы въ гостинлицахъ).

<sup>&#</sup>x27;4) Гл. 74.

хартій, и чья окажется, та и будеть игуменія (Если въ монастырѣ не окажется трехъ достойныхъ кандидатокъ, то избирать двухъ; если не окажется и двухъ, то одну изъ монастыря, а другую изъ другаго «доброчестнаго» монастыря) 1). Если игуменія окажется недостойною, то она устраняется огъ своей должности (съ высылкою изъ монастыря или безъ высылки) и на ея мѣсто такимъ же образомъ поставляется другая (но устраняется не монахинями монастыря, а тою изъ женщинъ-наслѣдницъ императрицы, которая будетъ попечительницею монастыря, —ἀντιλαμβανομένη) 2).

Для совершенія церковныхъ служов въ монастырѣ имѣютъ быть въ немъ два священника. Они должны быть монахи, евнухи, достойные по жизни, скромные и смиренные; въ случаѣ невозможности имѣтъ таковыхъ изъ монаховъ, и не монахи, но евнухи и засвидѣтельствованные въ добродѣтели и благочестіи 3).

Вст монахини должны вметь одного и того же духовнаго отца, который (между монахами, имеющими право духовничества, cfr выше)

Jack Bridge Bridge State Cong

¹) Pa. 11.

<sup>\*)</sup> Гл. 13.

<sup>\*)</sup> Гл. 15. Въ Греціи Византійской по подражанію Востоку, начиная съ самаго Константина Великаго, во дворце императорскомъ и въ домакъ знатныкълюдей было иножество евнуховъ (изъ которыхъ непреизно были комнатные служители въ теснейшемъ симсле слова и спальники-хонтомітан: о времени Констанція у Дюк. Gloss. Graec. подъ сл. Аруквочобую, затінь Златочстый у Монофок. V, 621 и VIII, 188). Евнухи отчасти получались изъ-за границы — изъ Авазгів или съ Кавказа (Евагр. Hist. Eccl. lib. IV с. 22, Прокопій De bello Gothico lib. IV с. 3,-изъ чего ясно, что Турки получають женщинь съ Кавказа, усвоивъпослѣ Грековъ ихъ обычан), отчасти производились дома, пиенно — бѣдные люди нарочно оскопляли своихъ дётей, чтобы доставить имъ иёста въ домахъ богатыхъ людей (Acta SS. Болландд. Окт. t. 3 p. 448 col. 2, cfr также кардинала Гунберта въ Brevis commemoratio). По иножеству евнуховъ въ міру, вкъ иного было и въ монахахъ (въ Константинополъ были монастыри, состоявшие изъ однихъ евнуховъ, — Патрол. Миня t. 157 р. 612), а отсюда-то и возможно было требованіе строителей женских монастырей, чтобы священниками и духовниками въ нихъбыли евнухи (cfr въ ктиторскомъ уставъ Михаила Атталіаты въ Мессиюу. Вівдіов. Саты І, 32). Мірскіе евнули вовсе не служили къ поддержанію нравовъ, а папротивъ къ ихъ развращенію (самаго печальнаго свойства ръчи о нихъ читай въ Словаръ Свиды подъ сл. Σπάδων. Въроятно, подобные мірзкимъ евнухамъ бывали и монахи и въ семъ-то, въроятно, обстоятельствъ нужно видъть причину, что на . Авонъ иногда поднимались на нихъ гоненія).

долженъ быть евнухъ, человъкъ сіяющій добродътелію и опытный въ принятіи помышленій и во врачеваніи душъ 1).

Въ монастыръ полагаются не только чиновницы изъ самихъ монахинь, но и чиновники изъ мужчинъ.

Для управленія монастырскими имѣніями и для заботь о содержаніи монастыря, т. е. о пріобрѣтеніи всего нужнаго для содержанія монахинь и монастыря, что для нихъ самихъ, какъ для женщинъ, было бы неудобно, и отъ чего онѣ, съ запрещеніемъ выходить изъ монастыря, прямо отстранялись, должны быть въ монастырѣ экономъ и подъэкономъ (παροιχονόμος) ²). Первый можетъ быть или изъ числа двухъ священниковъ монастыря или и человѣкъ сторонній (духовный пли свѣтскій, не сказано). Вторымъ долженъ быть одинъ изъ помянутыхъ священниковъ ³).

Чиновницами монастыря изъ самихъ монахинь должны быть:

Келларея (κελλαρέα), тоже что въ мужскихъ монастыряхъ келарь 4).

Трапезарія ( $\tau \rho \alpha \pi \epsilon \zeta \acute{\alpha} \rho \iota \alpha$ ), тоже что въ мужскихъ монастыряхъ трапезарь или кутникъ (съ прибавленіемъ, что она смотритъ за благочиніемъ монахинь во время трапезы) <sup>5</sup>).

Житничная (ώρειάρια), завъдующая всякими припасами для стола. Виночерпія (οινοχόη), завъдующая виномъ.

Дохіарія счетная (δοχειαρεία τῆς εἰσόδου — прівмщица), ведущая приходорасходную книгу монастыря (бухгалтерша)  $^6$ ).

Дохіарія одёжная (δοχειαρεία έν τῷ βεστίω), вав'вдующая приготовленіемъ одежды для монахинь  $^{7}$ ).

Ергодотріи двѣ (ἐργοδοτρία: — раздантельницы работь), завѣдующія рукодѣльями монахинь (раздающія матеріалы для рукодѣлій и смотрящія за работами 8).

<sup>1)</sup> Гл. 16.

<sup>2)</sup> Это παροιχονόμος даеть знать, что παρηγούμενος, значащее въ настоящее время монаха, который быль нгуменомъ и сложиль съ себя должность (Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. ήγούμενος) въ старое время значило подъ-игумена, помощника игумена.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Глава 14,

<sup>4)</sup> О келларст, по забвенію или недосмотру или по чему нибудь, нттъ нарочитыхъ ртчей въ уставт и она упоминается въ немъ только случайно, причемъ, впрочемъ, дается знать, что она была главная, гл. 25.

<sup>5)</sup> Гл. id.

<sup>6)</sup> Γπ. 24.

<sup>7)</sup> Гл. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) l'a. 27.

Скевофилакисса (σχευοσυλαχίσση), что вначить сосудохранительница,—церковная ризничая 1).

Екклесіархисса (ἐххλησιαργίσση), тоже, что въ мужскихъ монастыряхъ екклесіархъ<sup>2</sup>).

Ецистимонархисса (ἐπιστημοναρχίσση), тоже, что въ мужскихъ монастыряхъ епистимонархъ, — наблюдающая за стояніемъ монахинь въ церкви, за ихъ сиденіемъ на трапезе и за всемъ пхъ поведеніемъ во всякое время (благочинная) 3).

Всъхъ чиновниковъ и чиновницъ избираетъ игуменія, по своему собственному усмотрънію (κατά γνώμην οἰκείαν) 1.

Въ нашихъ русскихъ женскихъ монастыряхъ періода домонгольскаго находимъ игуменовъ. Такъ подъ 1115—1128 гг. упоминается игуменъ женскаго Андреевскаго монастыря въ Кіевъ (Янчина) Григорій 5): подъ 1237 г. упоминается неизвъстный по имени игуменъ женскаго Успенскаго монастыря во Владимиръ (Княгинина) 6). По всей въроятности, туть должно разумъть не игуменовъ въ собственномъ смыслъ, управлявшихъ монастырями вмъсто игуменій или свыше ихъ, а духовниковъ монастырей (бывшихъ, можетъ быть, въ тоже время и ихъ экономами).

Послѣ того, какъ монахи были причислены къ клиру и подчинены въдънію спархіальныхъ архісреєвъ (4 всел. соб. пр. 4), для надзора надъ ними учреждены были особые спархіальные чиновники. Въ таковые чиновники, долженствовавшіе наблюдать надъ монахами и монастырями со стороны спархіальной власти и имѣть ихъ со стороны свъ ближайшемъ въдъніи, въ древнее время поставлялись достойнъйшіе изъ числа игуменовъ монастырей каждой спархіи, получившіе, какъ чиновники, названіе или титулъ архимандритовъ, что значить начальникъ монастырей тр. Съ теченіемъ времени надворъ надъ монастырями пере-

<sup>7) &#</sup>x27;Αρχιμανδρίτης οτь άρχος —начальникь (собственно оть употребляемаго только въ сложенін слова άρχι—соотвётствующаго нёмецкому Erz—) и μάνδρα—собственно загородь, клёвь для скота, овчарня, а въ переносномъ смыслё монастырь, духовная овчарня, πνευματική μάνδρα, Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. μάνδρα. О значенім архимандритовь какъ чиновниковь ibidd..



¹) Гл. 19.

<sup>°)</sup> Гл. 20.

<sup>3)</sup> Ta. 26.

<sup>4)</sup> Гл. 18.

<sup>5)</sup> Лаврент. лётоп. подъ 1127 г., Ипатск. лёт. подъ 1115 и 1128 гг. (второй годъ—одно и тоже съ Лаврент.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Лавр. лът., 2 изд. стр. 441.

шоль оть архимандритовь къ другимъ архіерейскимъ чиновникамъ, именно — ихъ великимъ сакелларіямъ 1). Но самое имя ихъ сохранилось и начало быть даваемо какъ почетный титуль игуменамъ старшихъ и знаменитъйшихъ въ епархіяхъ монастырей. Въ последнемъ смыслё почетнаго титула игуменовъ старшихъ монастырей имя архимандрита перешло и въ намъ въ Россію. Нами оно было усвоено весьма не скоро и, начавъ быть даваемо только одному старъйшему игумену въ каждой епархіи, въ періодъ домонгольскій успъло распространиться у насъ, какъ кажется, далеко не по всъмъ епархіямъ. Первый архимандрить, какъ само собою разумъется, явился въ епархіи митрополичьей, и именно-титуломъ его почтенъ быль во второй половинъ XII въка игуменъ Печерскій 1). Послъ Кіева явился архимандрить въ Новгородъ 3), затъмъ называются они во Владимиръ 4) и Ростовъ 5). Что касается до надвора у насъ надъ монахами, то нарочитыхъ чиновниковъ для сего у насъ не было и надъ ними, такъ же какъ и надъ приходскимъ духовенствомъ, надзирали у насъ сами епископы, увздные намъстники и десятинники.

Бывъ причислены къ клиру и подчинены въдънію архіереевъ, мопахи должны были подпасть (подлечь) однимъ и тъмъ же съ низшимъ клиромъ обявательствамъ по отношенію къ архіереямъ, именно—стать ихъ людьми податными. Свъдънія наши о податяхъ монаховъ и монастырей архіереямъ не совсъмъ достаточны. Упоминаются подати канониконъ и мнимосинонъ. Канониконъ—хауоуко̀у (аі хауоукаі εἰσφοραί,

<sup>1)</sup> См. выше. Въ позднѣйшее время великій сакелларій Константинопольскаго патріарха имѣлъ подъ собой спеціальнаго чиновника для надзора надъ монастырями— ἄρχων τῶν μοναστηρίων, см. Кодина De offic. сар. І, πέμπτη πεντὰς. Въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ Греціи архимандриты сохраняли свою власть до позднѣй-шаго времени, см. у Дюж. ibidd. (Сицилія).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Впервые называется архимандритомъ нгуменъ Поликарпъ подъ 1174 г., Ипатск. лът. Въ первое время имя архимандрита употреблялось въ соединеніи съ именемъ нгумена: «архимандритъ Печерскій игуменъ... архимандритъ нгуменъ Печерскій», ibid. 2 изд. стрр. 387, 423 fin., 428 (каковое соединеніе именъ употреблялось и у Грековъ, см. преосв. Макар. Ист. т. III, 2 изд. стр. 41, прим. 65).

<sup>3)</sup> Игуменъ Юрьева монастыря въ первый разъ называется архимандритомъ педъ 1226 г., Новгородск. 1-я ятт..

<sup>4)</sup> Игуменъ Рождественского монастыря въ первый разъ называется архимандритомъ подъ 1230 г., Лавр. лът., 2 изд. стр. 431 нач..

<sup>5)</sup> Игуменъ Богоявленского (послѣ Аврааміева) монастыря называется архимандритомъ подъ 1261 г., Лаврент. лѣт..

тὰ συνήθη κανονικά) ') есть та же самая подать, о которой мы говорили выше. Какъ она взималась съ монаховъ—съ каждаго ли отдѣльно (поголовно) и съ каждаго въ равной мѣрѣ (іеромонахъ, іеродіаконъ, простой монахъ), какъ съ лица, или съ монастырей, сообразно съ тѣмъ. какое количество монаховъ они могли прокармливать, т. е. сообразно съ ихъ доходами, остается неизвѣстнымъ. Мнимосинонъ — μνημόσυνον. собственно значитъ церковное поминовеніе усопшихъ посредствомъ пѣнія заупокойныхъ литургій и паннихидъ. Подать міимосинонъ, упоминанія о которой мы встрѣчаемъ впрочемъ не въ актахъ нашего періода домонгольскаго, а только конца XIV вѣка ²), состояла, какъ должно думать, въ томъ, что архіереямъ шолъ извѣстный процентъ отъ получавшихся монастырями поминовенныхъ доходовъ.

Относительно податей съ монаховъ архіереямъ у насъ въ Россіп въ періодъ домонгольскій пока мы не имѣемъ никакихъ прямыхъ свѣдѣній. Въ области предположеній представляется вѣроятнымъ думать, что у насъ было такъ же, какъ въ Греціи (т. е. при подразумѣваемомъ, что то, какъ было въ этой послѣдней, не совсѣмъ извѣстно...).

Изъ идеи монашества не слъдуеть и никакъ не можеть слъдовать того, чтобы монахи должны были содержаться на готовыя средства, доставляемыя міромъ. Люди бъжали изъ міра въ пустыни спасать свои души, конечно, не заключая съ міромъ оригинальнаго условія: а ты-де за то, что мы будемъ спасать свои души, заботься о нашихъ тълахъ и нашихъ тълесныхъ нуждахъ. Если монашество есть совершенное отреченіе отъ міра и отъ всего, яже въ мірѣ, то, конечно, не за исключеніемъ того, чтобы принимать отъ него все, что онъ будеть готовъ подавать, ибо въ семъ случав отречение было бы далеко не совершеннымъ отреченіемъ. Если идущій въ монахи долженъ оставить въ мірѣ. и все то, что имъетъ своего, то странно было бы, если бы онъ потомъ сталь принимать чужое. Единственное средство содержанія истиннаго монаха — труды его собственныхъ рукъ. Такъ это и было въ началъ монашества: первые монахи не только содержали себя исключительно трудами своихъ рукъ, но и считали себя обяванными выработывать настолько, чтобы помогать беднымъ и питать нищихъ и увечныхъ з).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. въ Исторін правосл. понашества П. С. Казанскаю, ч. І, стрр. 12,



<sup>1)</sup> Грамоты патріарховъ Георгія Ксифилина (1193—1198) и Германа, у Ралли и П. V, 101 и 110.

<sup>2)</sup> Acta patriarchatus Constantinopolitani Μυκλουμινα υ Μυλλερα ΙΙ, 241 (ακτι 1395 г.: ὁ δὲ κατὰ καιρούς εὐρισκόμενος ἀρχιερεύς ἔχη τὸ κανονικὸν αὐτοῦ καὶ τὸ μνημόσυνον κατὰ τὴν συνήθειαν ἀπ' αὐτῶν—ποнасτωρεй).

А чтобы отъ трудовъ, необходимыхъ для нуждъ плоти, оставалось достаточное время для молитвы и подвиговъ духовныхъ, для сего монахъ даетъ обётъ подвижничества, т. е. между прочимъ обётъ скудости и лишеній или умёренія необходимыхъ требованій плоти до самой постёдней возможности і). Но человёкъ слабъ и въ нёкоторомъ приближеніи къ чистымъ идеаламъ способенъ находиться только на весьма не долгія времена: міръ естественно усердствоваль монахамъ, желая пріобрёсти и купить себё ихъ молитвы, монахи же, переставъ быть Антоніями и Пахоміями, не устояли въ единой надеждё на Бога и попустили міру, изъ котораго бёжали, придти къ себё на помощь,—такъ началось обезпеченіе монастырей движимыми и недвижимыми имёніями г). Случилось это весьма и весьма задолго до принятія нами христіанства и ко времени сего послёдняго въ Греціи уже давно не было нивакого и помину о древнихъ и первоначальныхъ идеалахъ. Образъ истиннаго монашества предносился уму не только преп. Өео-

<sup>\*)</sup> Въ извиненіе монаховъ можеть быть припомнено, что я первохристіанское 
«народу же въровавшему бъ сердце едино и душа едина и не сдинъ же что отъ 
имъній своихъ глагодаще свое быти, но бяху имъ вся обща (и) не бяще въ нихъ 
имщь ни единъ» (Дѣян. 4, 32, 34) оставалось весьма не долго. Впрочемъ, въ 
извиненіе только того, что они позволяли міру обезпечивать себя, но ни въ малѣйшее извиненіе того, что они начали (и весьма нарочито) заботиться объ обезпеченіи себя сверхдолжнымъ.



<sup>16, 19, 22, 64, 126, 134,</sup> также Василія В. λόγος άσχητικός, у Миня въ Ратг. t. 31 р. 876, и другое λόγος άσχητικός, ibid. p. 881. И нынёшній нашъ перковный уставъ (который есть уставъ монастырскій и въ своихъ предписаніяхъ относительно жизни монаховъ истинно и первоначально монашескій) говорить монатамъ: «Стяжаніе же чуждихъ трудовъ вносити каково любо отнюдъ нёсть на пользу намъ... но яко яда смертоносна отбёгати же (сего) и отгоняти»..., гл. 45 нач.. Давнее нарочитое собраніе свидётельствъ изъ древнихъ отцовъ, что монахи должны жить трудами рукъ своихъ, а не подаяніями мірянъ, см. въ указё Петра Великаго о монашестве и монастыряхъ отъ 31-го января 1724-го года, сочиненномъ по порученію государя Ософаномъ Прокоповичемъ (въ сочиненіи Чистовича: Ософанъ Прокоповичь и его время стр. 711 fin. sqq), а недавнее — въ статьё архим. Евдокима: «Иноки на службё ближнимъ», напечатанной въ Декабрьской книжкё «Богословскаго Вёстника» за 1902-й годъ, стр. 577 sqq.

<sup>1)</sup> А относительно извиненія монаховъ, будто невозможно слединять модитву и труды и будто первая не оставляєть времени для посліднихъ, читай у Василія Великаго въ "Орог κατά πλάτος, гл. 37-ю, которая надписывается: «Должно ли подъ предлогомъ модитвъ и псалмопінія небрещи о трудахъ (отказываться отъ трудовъ), и какія времена приличествуютъ для молитвы и во-первыхъ о томъ, что должно трудиться».

досія, но даже и его біографа, но по немощи времени и людей онъ уже вовсе не въ состояни быль повторить его на деле. Несторь говорить о преп. Өеодосіи, что онъ «не хотяше никакоже прилога творити (къ монастырю), но бъ върою и надежею къ Богу вскланяяся, якоже паче не имъти упованія имъніемъ з і). Эти слова, какъ ясно даеть знать тоть же Несторь, должно понимать только въ томъ смыслъ, что таково бы было желаніе преп. Өеодосія; что же касается до дійствительности, то, имъя подъ собою стадо людей болъе слабыхъ върою, чът онъ самъ, онъ долженъ былъ не отказываться отъ приношеній монастырю недвижимых имфній. Вообще, изъ ясных свидетельствь того же Нестора, который говорить вышеприведенное, несомнино, что преп. Өеодосій не отвергаль вдаянія или прилога монастырю недвижимыхъ имвній и что ихъ было при немъ у монастыря то или другое значительное или по крайней мёрё нёкоторое количество. Слыша о добромъ житіи въ Печерскомъ монастырів, собранномъ и устроенномъ преп. Өеодосіемъ, князья и бояре, говорить Несторъ, начали приходить къ Өеодосію, испов'єдуя ему гріски свои и получая отъ него великую пользу, и приносили ему отъ имфній своихъ на утфшеніе братін и строеніе монастырю, другіе же давали имъ и села 2); затівмь, онъ многократно говорить о селахъ монастырскихъ при Өеодосіи и о паходившихся въ нихъ тіунахъ, приставникахъ и слугахъ 3). Такимъ образомъ, монастыри наши начали владёть недвижимыми имёніями не позднъе, какъ со времени преп. Өеодосія 1).

Дальнъйшія наши свёдёнія объ этихъ недвижимыхъ имёніяхъ монастырей за періодъ домонгольскій, исключая тоть же Печерскій монастырь, весьма скудны и состоять всего изъ немногихъ отдёльныхъ изв'естій.

Что касается до Печерскаго монастыря, то мы не знаемъ всёхъ недвижимыхъ имъній, которыми онъ владълъ въ періодъ домонгольскій, но во всякойъ случат и изъ того, что знаемъ, слъдуетъ, что онъ былъ надъленъ ими весьма щедро. Князь Ярополкъ Изяславичъ, умершій въ 1086 г., вдалъ Печерскому монастырю «всю жизнь свою, Небльскую»

<sup>4)</sup> Прежде монастыря Печерскаго могь получить недвижимыя имвнія монастырь Георгіевскій Ярославовь оть своего устроителя.



<sup>1)</sup> По изд. Бодянск. л. 19.

<sup>2)</sup> Несторъ выражается туть съ ораторскою ухищренностію: «друзін же и села вдаваюче на попеченіе имъ»; (у Бодянск. л. 12 об.); но что дёло идеть це о временномъ пользованіи, а о вёчномъ владёніи, это ясно изъ дальнёйшаго.

<sup>3)</sup> У Бодянск. лл. 19, 20, 22 об., 24 и об., 27 об.

волость и Дерьвьскую и Лучьскую и около Кіева» 1). Выраженіе «всю жизнь свою золжно понимать или такъ, что Ярополкъ отдалъ монастырю всё свои частныя недвижимыя имёнія, которыя имёль, или такь, что онъ отдаль тв изъ нихъ, въ которыхъ были его лучшія хозяйственныя заведенія. Въ томъ и другомъ случай следуеть, что это быль вкладъ, который одинъ дълалъ Печерскій монастырь богатымъ. Епископъ Ростовскій Ефремъ, по происхожденію, віроятно, богатый Ростовско-Суздальскій бояринъ, а по монашеству до архіерейства, віроятно, монахъ Печерскій, далъ монастырю подворье въ Суздали «и съ селы»<sup>2</sup>). Неизвъстная по имени дочь сейчасъ помянутаго Ярополка Изаславича, супруга Полоцко-Минскаго князя Глеба Всеславича вдала монастырю «пять сель и съ челядью» з). Если присоединить къ недвижимымъ имъніямъ, которыми надъленъ былъ Печерскій монастырь, огромные денежные вклады, которые онъ получалъ і), то несомевнео будеть следовать, что онъ быль чрезвычайно богать. Преп. Өеодоръ Студить наставляеть своихъ учениковъ-игуменовъ: «Да не копишь золота въ монастыръ своемъ, но избытокъ всякаго вида (денегь и всякихъ припасовъ) да раздаешь нуждающимся въ воротахъ двора твоего, какъ (дёлали) и святые отцы 5). Весьма мало вёроятности думать, чтобы ученики преп. Өеодосія, ученика преп. Өеодора, следовали сему наставлевію 6)...

Послѣ Печерскаго монастыря наши свѣдѣнія состоять только въ слѣдующемъ:

Преп. Антоній Римлавинъ купилъ и приложиль своему монастырю

<sup>6)</sup> Напротивъ, въ лѣтописи подъ 1128-иъ годоиъ записано: «Въ се же лѣто преяша церковь Диитрия Печеряне и нарекоша ю Петра, съ грѣхоиъ великииъ и неправо»,—Лаврептьевск., 2 изд. стр. 284.



¹) Ипатск. лът. подъ 1158 г. sub fin., 2 взд., стр. 338.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Летоп. подъ 1096 г. (Лаврен. 2 над. стр. 230, Ипатск. 2 над. стр. 166).

<sup>2)</sup> Ипатск. лет. подъ 1158 г. sub fin.—Въ настоящее время известна грамота Печерскому монастырю Андрея Боголюбскаго, которою онъ даетъ монастырю городъ Василевъ, нынёшній Васильковъ, съ волостями; но грамота поздисёшая поддёльная (напечатана въ Описанія Кіево-Печерской давры митр. Евгенія).

<sup>4)</sup> Напр. сейчасъ названный Глёбъ Всеславичъ «вда въ животё своемъ съ княгвнею 600 гривенъ серебра, а 50 гривенъ золота», а его княгиня послё его смерти «вда 100 гривенъ серебра, а 50 гривенъ золота», а по своемъ животё (кромё 5 селъ) «и все да и до повоя» (т. е. все до повойника, или какъ теперъ говорятъ—до нитки, движиное имёніе), Ипатск. лёт. подъ 1158 г. sub fin..

<sup>5)</sup> Въ завъщанін, у *Миня* t. 99 p. 1821 n. 21 и въ наставленіи ученику Николаю, ibid. p. 944.

находившееся рядомъ съ нимъ село Волховское 1) съ тремя семейными холопами и тоню (рыбной ловли) въ Волховъ 2).

Великій князь Мстиславъ Владимпровичь (1125—1132), ктиторъ Новгородскаго Юрьева монастыря, даль этому монастырю (черезъ посредство сына своего Всеволода, бывшаго на его мъстъ княземъ въ Новгородъ) волость Буицъ или Буецъ (Буйцы), находившуюся въ Деревской патинъ, на половинъ разстоянія между древнимъ Дъмономъ, нын вшним Бемьянском и Псковским Торопцом з). Ви вств съ волостью князь даль еще монастырю двё статьи княжихъ доходовъ, а именно: 1) «въно Вотское», т. е. какъ должно думать — княжія пошлины съ браковъ въ Вотской области (после Вотской пятине), 2) сосеннее полюдье даровное», т. е. княжіе сборы сполна или — что гораздо въроятнъе — частію, получавшіеся въ осенній пробядъ князя по областв или какъ бы въ его осеннюю славу («даровный» можетъ быть понимаемо туть двояко — или такъ, что въ осенній проёздь не было взпмаемо определенныхъ сборовъ, а только добровольные дары, или такъ, что туть разумёются не самые сборы, а дававшіеся сверхъ ихъ добровольные дары, что было у насъ въ обычав; затвиъ, съ ввроятностію должно предполагать, что тв или другіе дары не со всей области, а только съ какой-нибудь ея части, которая не обозначена или потому, что это было сказано словесно, или по недосмотру, ибо дары со всей области были бы какъ будто слишкомъ много) 4).

Преподобный Варлаамъ Хутынскій оставиль своему монастырю: два села съ небольшимъ количествомъ холоповъ 5), нъ-

<sup>1)</sup> Купилъ вибств съ землей подъ монастырь, которая была земля этого села.

<sup>2)</sup> Грамота въ Истор. Іерархін III, 124 (вторая изъ двухъ напечатанныхъ).

<sup>3)</sup> О волости Буецъ см. Неволина О пятинахъ и погостахъ Новгородскихъ (въ Запискахъ Геогр. Общ. кн. VIII) стр. 178 и прилож. стр. 234.

<sup>• )</sup> Еще Мстиславъ далъ монастырю «блюдо серебрьно въ 30 гривепъ серебра бити въ не на объдъ коли игуменъ объдаетъ». См. грамоту Мстислава, напечатанную неисправно въ Истор. Іерарх. VI, 772, перепечатанную у Карамзина къ II т. прим. 256, въ I т. Дополненн. къ Акт. Ист., № 2, и съ совершенною точностію, строка въ строку и буква въ букву, напечатанную въ Славяно-русской палеографіи XI—XIV вв. И. И. Срезпевскаго стр. 149. Въ Истор. Іерархіи VI, 772 еще напечатаны двъ грамоты Юрьеву монастырю Всеволода сына Мстиславова, стр. 774, но онъ подложны.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Одно рядомъ съ монастыремъ, который, какъ должно думать, былъ построенъ преп. Варлавмомъ на собственной землѣ, другое «на Слудищи за вклабнею вдалѣ».— Слудище, можетъ быть есть нынѣшняя Слудка, какъ называется возвышенный берегъ Волховца (притока Волхова) подъ селомъ Волотовымъ, которое отстоитъ отъ

сколько пожень и ловища на Волховъ (и Волховцъ) рыбныя и гоголиныя <sup>1</sup>).

За отсутствіемъ положительныхъ св'яд'вній, в'вроятнымъ представляется думать не то, чтобы монастыри наши въ періодъ домонгольскій были надълены недвижимыми имъніями болье или менье изобильно, а напротивъ то, что они владели ими только въ весьма незначительномъ числё и что Печерскій монастырь представляль между ними единственное и особое исключение. Какъ мы говорили выше, въ отдълъ объ имвніяхь архіерейскихь канедрь, въ періодь домонгольскій недвижимыя имънія у князей и у боярь еще не были слишкомъ многочисленны, а поэтому они и не могли имъть такой охоты жертвовать ими, какъ это стало послъ. Князья обезпечивали свои ктиторскіе монастыри, какъ должно думать, выдачей имъ ежегодной руги <sup>2</sup>) деньгами и съестными припасами, а частные люди богатые — бояре и гости или купцы творели милостыню монастырямъ и расплачивались съ ними за ихъ молитвы посредствомъ денежныхъ вкладовъ и доставленія съйстныхъ припасовъ натурою. Монастыри, подобно архіереямъ, могли создавать себъ недвижимыя именія сами, посредствомъ собственной разработки пустопорожнихъ и свободныхъ земель, въ которыхъ въ древнее время не могло быть недостатка. Монастыри общинюжитные и сколько-нибудь благоустроенные, по всей въроятности, это и дълали, при чемъ должно подразумввать, что заботились не столько о томъ, чтобы вмвть многія села, сколько о томъ, чтобы имъть немногія, да хорошія. Но что касается до монастырей особножитныхъ, каковыми должна быть предполагаема большая часть собственныхъ монастырей нашихъ періода домонгольскаго, то въ нихъ не могло этого быть: въ монастыряхъ этихъ, каждый, начиная съ начальниковъ, заботные только о самомъ себъ и всв получавшіеся доходы, не составляя общей монастырской казны, поступали въ раздёлъ; следовательно-здёсь не кому и не на что (т. е. ни на какія средства) было заботиться о создаваніи им'єній.

Помимо недвижимыхъ имъній доходы монастырей должны были состоять: изъ поминовенныхъ вкладовъ и плать, изъ вкладовъ и жертвъ отъ случайнаго такъ сказать усердія, изъ вкладовъ постригавшихся въ монахи и изъ сборовъ по міру.

<sup>2)</sup> Руга есть греческое ρόγα и значить тоже, что латинское praebenda—



Хутынскаго монастыря верстать въ 3—4, т. е. село на Слудищи можеть быть есть нынъшнее Волотево (о Слудкъ н Волотовъ см. архим Макарія Археолог. описаніе церкови. древностей въ Новгородъ I, 568).

<sup>1)</sup> Грамота въ Истор. Iep. VI, 617.

Въ Греціи чуть не каждый богатый человінь иміть свой монастырь, въ которомъ онъ хоронился и въ которомъ долженствовалъ быть поминаемъ. У насъ не вошло въ слишкомъ большой обычай, чтобы частные богатые люди строили свои монастыри; но необходимо думать, что съ самаго древняго времени вошло у насъ въ обычай, чтобы богатые люди хоронились въ монастыряхъ. Не говоря о томъ, что въ Греціи отчасти стараніями монаховъ, отчасти собственнымъ невѣжествомъ мірянъ, создался взглядъ, будто поминовеніе въ монастыряхъ дъйствительнье, чымь въ приходскихъ церквахъ, -- что поминовение въ монастыряхъ на самомъ дълъ было надежнъе, чъмъ въ приходскихъ церквахъ т. е. что монахи могли добросовъстиве исполнять взятыя обявательства поминать: обычай долженъ быль явиться съ самой ранней поры и изъ побужденій простаго гщеславія. Въ Греціи всв знатные люди погребались въ монастыряхъ; естественно было, чтобы и у насъ составился взглядъ, что мъстомъ погребенія знатнаго человъка должень быть монастырь, что быть погребену не въ монастыръ значить быть погребену не совсемь по знатному. Доходы монастырей отъ погребавшихся въ нихъ бояръ и вообще богатыхъ людей долженствовали быть болье или менье значительными, ибо въ древнее, такъ же какъ и въ старое, время жертвовались на поминъ души весьма большія деньги <sup>1</sup>). Въ поздивите время у насъ стало монастырей такъ много, что не могло хватать боярь и богатыхъ людей на то, чтобы они могли погребаться во всёхъ ихъ; но должно думать, что въ періодъ домонгольскій, когда монастырей было сравнительно немного, этоть доходь оть поминовеній боярь и людей богатыхь быль доходомь наибольшей ихъ части (подразумъвается монастырей собственныхъ). По финансовой сторонъ дъло съ заупокойнымъ поминовеніемъ имъло себя въ періодъ домонгольскій у бояръ и людей богатыхъ, въроятно, такъ же какъ и въ последующее время, именно-что известный родъ погребавшійся въ изв'єстномъ монастыр'в вносиль въ посл'ядній изв'ь-

¹) Что дають знать законы, опредёляющіе, чтобы въ случай смерти безъ духовнаго завіщанія человіка, не иміющаго дітей (а только родственниковь), на поминовеніе души отділялась третья часть его имінія и даже половина, см. новеллу Константина Порфирогенита въ Патр. Миня t. 113 р. 597 п. 11, сунодальные указы патр. Аванасія 1-го († 1293) у Ралли и П. V, 123 и 124, также у Дюк. въ Gloss. Graecit. подъ сл. Чодской (Въ Ярославовой Правді, въ главі: «О задници боярстій и о дружинні» гонорится: «паки ли (кто) безъ ряду (безъ завіщанія) умреть, то все дітень, а на самаго часть дати души», въ Русск. Достопп. I, 44).



стную сумму для въчнаго поминовенія въ сунодикь и что по каждомъ въ отдельности умершемъ лице рода заказывались сорочины или годовщины (оплачивавшіяся, подразумівается, особо и само по себів) съ посильнымъ каждий разъ или иногда вкладомъ и сверхъ того. Бояре в богатые люди, погребавшіеся въ изв'єстныхъ монастыряхъ, само собою разумъется, до нъкоторой степени смотръли на эти монастыри какъ на свои монастыри и какъ бы на свои ктиторів. А поэтому совершенно въроятно имать, что кромъ вклаловъ и плать за поминовенія они считали своею обязанностію и вообще помогать монастырямъ въ средствахъ содержанія и что или ежегодно и въ опредъленномъ количествъ или по временамъ и въ произвольномъ количествъ доставляли имъ натурою съвстные припасы (Печерскій монастырь всключительно наделенный вотчинами, какъ кажется, хотель быть исключительнымъ и относительно доходовъ поминовенныхъ. Въ Духовномъ Регламентв въ числь повъстей, отводящихъ отъ пути спасительнаго, упоминается преданіе этого монастыря, счто погребенный тамо человівкь, хотя бы н безъ пованнія умеръ, спасенъ будеть», — ч. 2, дівль общихъ отд. 1 и. 4. Можно было бы подумать, что это, действительно не приводящее къ пути спасительному, преданіе есть поздивищая выдумка времень Польскаго владычества, когда была полная свобода выдумывать все, что хочешь. И однако, къ сожалѣнію, оно есть преданіе весьма древпес. Уже Несторъ въ житін преп. Өсодосія увёряеть, будто онъ умирая объщался братіи: «се елико же вась въ монастыри семъ умреть, или игуменомъ гдъ отосланъ 1), аще и гръхи будетъ кто сотворилъ, азъ ниамъ о томъ предъ Богомъ отвъщати» 2). А Патерикъ Печерскій увъряеть, булто преп. Антоній и Осодосій объщались, что всякій (какъ монахъ, такъ и мірянинъ) положенный въ монастыръ, будеть помилованъ, хотя бы и гръшенъ былъ» з). Первоначальный лътописецъ, современный Нестору монахъ Печерскаго монастыря, но вопреки ему возвышавшійся надъ общею «вёрою» монаховъ Печерскаго монастыря и не хотъвшій быть пропагаторомъ яхъ тенденцій, влагаетъ въ уста умирающаго преп. Өеодосія слова: «аще по моемъ отшествіи свъта сего монастырь ся начнеть строити (и черноризци начнуть) прибывати въ немъ, то въжьте, яко пріялъ мя есть Богъ; аще ли по моей смерти

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разсказъ Симона (1-й) о препод. Онисифоръ (и также 5-й о препод-Асанасіи Затворникъ).



<sup>1)</sup> Разумъется то, что монахи Печерскаго монастыря браты были на игуменство въ другіе монастыри.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Бодянск. д. 28 об.

оскудъвати начнеть манастырь черноризци и потребами монастырскими, то въдуще будете, яко не угодиль есмь Богу» 1).

Бояре и люди богатые усердствовали не только къ тъмъ монастырямъ, въ которыхъ погребались, но и ко всъмъ вообще. А поэтому они могли давать свои вклады и дълать приношенія не только въ эти монастыри, но и въ другіе, съ которыми находились въ связяхъ по мъсту, или по какимъ-либо личнымъ отношеніямъ (знакомые уважаемые монахи въ монастыръ и пр.). Это мы разумъемъ подъ жертвами случайнаго усердія.

Первоначально люди шли въ монахи такимъ образомъ, что все, что нивли въ міру, оставляли въ этомъ последнемъ (раздавая нищимъ иди отдавая родственникамъ) и какъ бы совершенно отрясая отъ ногъ мірскую пыль. Но когда монахи, переставъ имёть единственнымъ средствомъ своего содержанія труды своихъ рукъ, начали принимать вспомоществовательныя приношенія оть мірянь, то естественно, что и шедшимъ въ монахи дозволено было приносить въ монастыри ихъ мірскія имънія какъ даръ и жертву. Такимъ образомъ, монастыри начали обогащаться приношеніями богатыхъ людей, шедшихъ въ монахи. Однако, эти приношенія могли имъть мъсто только въ монастыряхъ строго общежительных и только при томъ условіи, что богатые люди, шедшіе въ монахи, желали монашествовать по уставу строгаго общиножитія. Коль скоро допущено было въ монастыряхъ особножетие, полное вли неполное, то вмёстё съ этимъ допущено было (или это значить, что допущено было) и то, чтобы богатые люди, шедшіе въ монахи, не жертвуя своихъ имвній въ монастыри, оставляли ихъ при себв какъ свою частную собственность, и само собою понятно, что люди, желавmie не общиню, —а особножительствовать предпочитали дълать исключительно последнее. Но после появленія особножитія явились новые вклады въ монастыри со стороны поступающихъ въ монахи, именновклады обязательные или точнъе говоря условленные (сказали бы мы условные, если бы не выходило двусмыслія) и контрактные. Дівло началось съ того, что въ менастыри общинножитные (каковыми первоначально были всв монастыри) начали приходить люди, которые жедали монашествовать въ нихъ, но которые (не имъя охоты быть истинными монахами) не желали подчиняться уставамъ общинножитія, -- которые желали вывть пищу и одежду лучнія, чвит прочіе монахи, и

<sup>1)</sup> Подъ 1074 г. Первую половину рѣчи мы нѣсколько сократили (безъ всякаго ущерба смыслу), освободивъ ее, какъ намъ думается, отъ поздивищаго (не особенно толковаго) распространенія.



быть освобожденными отъ общинныхъ работъ, или которые, имъя пищу и одежду свои собственныя (первую у себя въ кельв, особо оть общей трапезы) желали имъть последнюю льготу, т. е. быть свободными отъ работь. Эти люди входили въ условіе съ монастырями (какъ бы заключали съ неми контракть) и за обязательство доставлять имъ лучшую пищу и одежду съ, освобожденіемъ отъ работь, или за сіе последнее дълали въ монастыри извъстные денежные взносы 1). Но въ монастыряхъ, какіе бы они ни были, начиная отъ строго общинножитныхъ и до самыхъ, если позволительно такъ выразиться, особножитныхъ, существують нівкоторыя общія обязанности, ибо и въ посліднемь случав они суть все-таки общины, хотя бы по одному только общему мъсту жительства. Общее місто жительства требуеть нівкоторых общих работь для его поддержанія и содержанія; следовательно- и ваёсь было мьсто тому, чтобы желающіе освобождать себя отъ всякихъ работь дьлади за себя взносы. Притомъ, въ монастыряхъ особножитныхъ нужно было сдёлать взнось за келью, которая давалась въ пользование монаху. Изъ взносовъ составлялись капиталы; капиталы, пускаемые въ обороть, раздаваемые въ рость, приносили проценты, которые и составляли доходъ наличныхъ пайщиковъ, такъ что особножитные монастыри съ этими взносами и составлявшимися изъ нихъ капиталами, дававшими проценты, представляли изъ себя какъ бы наши биржевыя артели: человъкъ посредствомъ извъстнаго взноса вкупался въ общину, какъ бы покупалъ въ ней себъ мъсто (отъ чего взносы навывались у насъ «вкупами») и затыть пользовался выгодами. Люди, посредствомъ взносовъ освобождавшіе себя отъ общинныхъ работь и отъ всякихъ общинныхъ обязанностей, предполагають другой классь людей, которые за нихъ работали, т. е. которые принимаемы были безъ взносовъ, съ условіемъ быть работниками за людей привиллегированныхъ, такъ что по силв этихъ взносовъ братства монастырей должны были раздёлиться, на два класса — на работниковъ и неработниковъ или какъ бы господъ. Всякій монастырь для своего обихода, смотря по разміврамь этого послівдняго и по разм'трамъ его самого, требовалъ изв'тстнаго количества работниковъ. Какъ скоро извъстный монастырь имълъ полный штатъ потребныхъ ему работниковъ, онъ не имъль нужды болье принимать ихъ, а

¹) Патр. Алексти пишеть въ своемъ уставъ: «Дающимъ такъ называемыя отрицанія (по-гречески въ Уставъ импер. Ирины апота $\gamma\eta$  — сейчась названный взносъ) и за это хотящимъ быть свободными (отъ работъ) и кельи имъть дучшія и слугъ имъть большее число и хлъбъ и вино получать дучшіе и въ большемъ количествъ, не позволяемъ вступить и на дворъ монастырскій», ркп. д. 235 об.



напротивъ имълъ побужденія не принимать, ибо ихъ нужно было кормить и содержать; такимъ образомъ, эти взносы и эта артельность жизни монаховъ должны были иметь своимъ последствиемъ то, что люди бедные могли поступать въ монастыри только въ извёстномъ числё, т. е. только въ такомъ числъ, какое требовалось монастырями по ихъ нуждамъ. Греческій обычай взносовъ перешоль и къ намъ, и именно-еще въ періодъ домонгольскій и болёе или менёе пемедленно вслёдь за появленіемъ у насъ настоящихъ монастырей. Несторъ въ житіи преп. Өеодосія пишеть, что когда онъ — Өеодосій приполъ изъ Курска въ Кіевъ, съ намереніемъ постричься въ монахи, то «обходи вся монастыря, хотя быти мнихъ и моляся имъ, да пріять ими будеть; они же, видъвша отрока простость и ризами же худами облечена, не рачиша того пріяти» і); и еще пишеть о Өеодосін, когда онъ сталь игуменомъ монастыря: «(принималь всякаго хотвышаго быть черноризцемъ и приходившаго къ нему) не отръваше ни убога, но вся пріимаше со всякимъ усердіемъ, бъ бо и самъ въ искушеніи томъ быль, яко же и выше речеся, егда бо прінде оть града своего, хотя быти мнихъ, якоже обходящую тому вся монастыря, не рачахуть бо того пріяти... се бо си вспоминая благій, какова скорбь бываеть человіку тогда хотящему острищися, и сего ради вся съ радостію приходящая прівмаше» 2)... Эти слова Нестора не могуть быть понимаемы о времени преп. Осодосія потому, что тогда еще не было настоящихъ монастырей, но онъ свидътельствують объ его собственномъ времени. До какой степени вкладничество было распространено у насъ въ періодъ домонгольскій, это видно изъ того, что проникло въ самый Печерскій монастырь. Въ Патерикв разсказывается, что одинъ малосхимный монахъ монастыря «много разъ хотель постричься (въ великую схиму), но по нищетъ его братія пренебрегали имъ з): ясно, что онъ былъ не вкладчикъ, а рабочій (трудникъ).

Такимъ образомъ, одинъ изъ источниковъ дохода монаховъ и именно, какъ должно думать, не всёхъ монаховъ, а только монаховъ вкладчиковъ составляли проценты съ капиталовъ, образовавшихся отъ вкладовъ. Изъ періода домонгольскаго мы не имеемъ свидетельствъ, чтобы монахи занимались и спеціально промышляли отдачей денегъ въ ростъ; но изъ последующаго времени (до новейшаго не особенно давняго) мы имеемъ свидетельства, не оставляющія въ этомъ никакого

<sup>3)</sup> Разсказъ Поликарпа последній о Пимене многострадальномъ.



<sup>1)</sup> У Водянск. д. 5.

<sup>\*)</sup> Ibid. л. 10 об..

сомевнія (Обычай приношенія въ монастыри и взиманія въ нихъ вкладовъ или вкуповъ съ постригавшихся, начавшійся не поздніве 7-го вселенскаго собора, -- пр. 19, въ последующее время весьма оразнообразился въ Греціи и состояль не только въ томъ, что мы указали, но и во многомъ другомъ, какъ это показываютъ слова импер. Ирины въ типик в монастырю Κεγαριτωμένης, предписывающей: «хочемъ, чтобы приходящія (въ монастырь) были принимаемы и постригаемы даромъ и присоединяемы были къ числу сестеръ безъ какого-либо даянія: да не подасть никто ни отреченія ни обычнаго (пошлины) и да не взыщется (съ кого-нибудь) ни приноса ни такъ называемаго столоваго ни инаго чего нибудь какимъ бы то ни было именемъ не называемаго 1). Знать всв виды взносовъ, не будучи нисколько назидательнымъ, было бы любопытно, потому что проясняло бы финансовую сторону жизни монастырей, а въ связи съ нею отчасти и самого общества; однако у насъ пока не достаеть свъдъній. Имъется нъкоторое количество извъстій. хотя и не на столько, чтобы совершенно прояснять дело, о взносе навывавшемся άδελφάτον, оть άδελφός - брать, по-русски можно перевести братчинство, по-старосербски адрьфать, причемъ самъ взнощикъ пазывался ἀδελ φάτωρ 2) — братчинникъ. Монахъ или міранинъ вносиль въ монастырь, какъ бы въ банкъ, извъстную сумму, называвшуюся άδελφάτον, или ньсколько таковыхъ суммь, -- ньсколько аделфатовъ, и за это получаль, на подобіе ренты оть вічнаго банковаго вклада, въчное, имъющее быть передаваемымъ по наслъдству, право на содержаніе отъ монастыря или одного лица (самаго ли вкладчика аделфата или другаго, кого онъ хотълъ) или несколькихъ лицъ, смотря по тому, сколько было вносимо аделфатовъ. При этомъ міряне аделфаторы (лица содержавшіяся на аделфаты) или поступали на житье въ монастыри, пли получали содержаніе отъ вихъ себъ на дома 3). Иногда внесеніе въ монастыри аделфатовъ соединялось съ благотвореніемъ имъ: міря-

<sup>1)</sup> Οὕτε γὰρ ἀποταγὴν παρέξει τις, οὕτε συνήθειαν, οὕτε προσένεξιν (ς) ἐπιζήτηθήσεται, οὕτε το λεγόμενον τραπεζιατικόν, οὕτ' ἄλλο τι ὁποιφδήποτε ὀνόματι κατονομαζόμενον, гл. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Вальсан. въ толков. на 19 пр. 7 всел. соб., у Ралли и П. II, 633. См. еще въ ктиторскомъ уставъ Михаила Атталіата, напечатанномъ въ Меσαιων. Βιβλιοθ. Сатья, I, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разділялись на живущих въ понастыряхъ (понастырныхъ) и на виймонастырныхъ, см. Іоанна патр. Антіохійскаго De monasteriis laicis non tradendis, у *Миня* въ Патр. t. 132 p. 1141 fin.: хозинхої додохорої езощномітан хай е́томомітан.

нинъ вносилъ въ монастырь одинъ или несколько аделфатовъ, но не требоваль себъ непосредственно содержанія за нихь, а только выговариваль себв воспользоваться своимъ правомъ, если бы случились съ пимъ несчастія и онъ пришоль въ бідность; равнымъ образомъ вносили аделфаты съ правомъ пользоваться ими не ввчно, а только по смерть, такъ чтобы послъ смерти они обращались въ даръ монастырю. Вообще. ва внесеніе этихъ аделфатовъ въ монастыри (своего рода банки) смотрели какъ на средство обезопасить себя отъ случайностей и превратностей жизни. Патріархи, а можеть быть и цари, сділали изъ аделфатовъ особое примъненіе: они начали раздавать ихъ въ даръ какъ пожизненную аренду. Извъстному лицу давался патріархомъ въ извъстномъ монастыръ аделфать безъ внесенія имъ соотвътствующихъ денегь; это значить, что на монастырь возлагалась обязанность (даромъ) доставлять лицу аделфаторское содержаніе. Чтобы у насъ въ Россіи когда либо были аделфаты, на это мы пока не встрѣчали указаній. О нихъ кром'є указанныхъ м'єсть, см. Вальсамона въ прим. на 10 тит. 1 гл. Номоканона Фотіева (аренда) и въ толков. на 37 прав. Трулльск. соб., у Ралли и П. I, 238 нач. и II, 390 sqq., Acta Patriarchatus Constantinopolitani Миклошича н Миллера, ч. I стр. 340, ч. II стрр. 326, 353, 424 и 430, Акты Русскаго на святомъ Асонъ монастыря св. великомуч. и целителя Пантелеймона, Кіевъ, 1873, стрр. 186, 401 sqq. и 407, въ Рјечник' В Даничича подъ сл. адръфато, Люканжа Gloss. Graecit. и словари Меурсія и Свицера подъ сл. адедоаточ, cfr у Дюканжа въ Gloss. Latinit. подъ сля. Conversi, Donati, Laici (fratres), Oblati).

И въ настоящее время значительная часть нашихъ монастырей пользуются «сборами» по міру какъ однимъ изъ источниковъ своего содержанія. Относительно древняго времени необходимо думать, что пользовались этимъ источникомъ рѣшительно всѣ монастыри. Въ настоящее время сборничанье монастырей ограничено и подвергнуто контролю; но въ древнее время оно было совершенно свободно, и предполагать, чтобы кто-нибудь не хотѣлъ пользоваться источникомъ дохода, предоставленнымъ въ его полную волю и нисколько не незначительнымъ, конечно, было бы невѣроятно. Относительно этихъ сборовъ у насъ въ Россіи мы не имѣемъ свѣдѣній ни за древнее ни за позднѣйшее время; за древнее время мы не имѣемъ свѣдѣній о нихъ и въ Греціи. Въ позднѣйшее время у Грековъ, начиная съ XVI вѣка и до начала нынѣшняго, они доходили до совершеннаго безобразія: чуть ве половина монаховъ каждаго монастыря (разумѣемъ монастыри, въ которыхъ были монахи, ибо въ Греціи, какъ мы говорили выше, было м

есть множество монастырей, въ которыхъ нъть монаховъ) постоянно находилась въ сборъ и весь православный міръ, за исключеніемъ нашей Московской (но не Кіевской) Россіи, бывшей совершенно благоразумно закрытою для безцеремоннъйшаго и неблаговиднъйшаго нищенствованія, ръшительно быль наводнень этими сборщиками. Должно
думать, что въ древнее время въ Греціи и у насъ, какъ у насъ и
въ поздиъйшее время, было въ этомъ отношеніи гораздо лучше и
умъреннъе.

Въ позднъйшее время, какъ и до настоящаго, многіе монастыри начали получать значительные или даже очень значительные доходы отъ собиравшихся въ нихъ богомольцевъ для поклоненія лежащимъ въ нихъ мощамъ. Въ древнее время такимъ монастыремъ былъ развъ одинъ Печерскій, послъ того какъ были открыты мощи преп. Өеодосія. Изъ всъхъ же другихъ монастырей еще ни въ одномъ не было мощей.

Такъ какъ въ періодъ домонгольскій не было еще у монастырей позднайших вотчина; така кака тогда еще не было ва ниха и гораздо поздиве начавшихъ являться мощей і): то представлялось бы думать, что монастыри періода домонгольскаго были б'єдны въ сравненіи съ последующими нашими монастырями. На самомъ деле вещественную обезпеченность первыхъ монастырей въ сравнении съ последними должно представлять себъ нъсколько иначе. Въ позднъйшее время явились у насъ монастыри, надвленные вотчинами въ тысячи душъ крестьянъ, десятки и даже сотни тысячъ, т. е. весьма и чрезмърно богатые; но такихъ монастырей въ общемъ количествъ было не слишкомъ много, — не особенно большая группа; между тёмъ при чрезмёрномъ увеличеніи общаго числа монастырей было весьма не малое количество монастырей весьма бъдныхъ, такъ что на двухъ противоположенныхъ концахъ монастыри позднъйшаго времени представляли лвъ крайности-аристократовъ и паріевъ. Въ періодъ домонгольскій, при отсутствін вотчинъ и мощей, не было монастырей страшно и весьма богатыхъ, за исключениемъ одного весьма богатаго — Печерскаго: но такъ какъ они были сравнительно весьма малочисленны, то и однихъ указанныхъ нами выше средствъ, кром'в вотчинъ и мощей, должно было хватать настолько, чтобы всв они были достаточны и чтобы во всвхъ яхъ монахи, безъ позднейшей княжеской роскоши некоторыхъ, были

<sup>1)</sup> Послів мощей преп. Осодосія первыя мощи въ монастырякъ — мощи преп. Сергія Радонежскаго, обрітенныя въ 1423 г..



совершенно сыты, т. е. вещественное благосостояніе монастырей періода домонгольскаго должно быть представляемо не иміющимъ крайностей серединнымъ или среднимъ достаткомъ и довольствомъ.

## $\mathbf{VII}$

## Общественное значеніе и служеніе монаховъ.

Въ заключение остается намъ сказать объ общественномъ значени и служени у насъ монаховъ.

Монашество явилось среди христіанскаго общества вовсе не для цёлей общественнаго служенія. Люди отказывались и отрекались отъміра не за тімь, чтобы, отрекшись оть него, остаться въ немь и самоотверженно служить обществу, а за твмъ, чтобы не только переносно, но и буквально удалиться изъ него-міра и въ полномъ разобщеніи съ нимъ посвятить себя единственно и всецёло подвигу спасенія своей души. Въ исключительныхъ случаяхъ монахи или что тоже пустынники не отказывались подавать свою помощь обществу, когда сами находили ее полевною или когда общество нарочито искало ея, но поминованіи въ нихъ временной надобности они снова возвращались къ себъ, чтобы снова служить исключительно своимъ душамъ 1). Когда изъ пустынь монахи возвратились въ города и селенія и снова возсоединились съ міромъ, они естественно не могли поставить себя такъ, чтобы жить въ міръ и въ тоже время оставаться совершенно чуждыми общественной жизни. Но при этомъ они не приняли на себя новыхъ обътовъ и не задавали себъ новыхъ цълей какого-либо общественнаго служенія, а остались при тёхъ же об'єтахъ и цёляхъ, что и прежде, возвращение же ихъ въ міръ было ни чёмъ инымъ, какъ просто уклоненіемъ отъ пути истиннаго монашества. Представители древняго западнаго монашества рекомендовали монахамъ какъ нарочитое дъло, имъющее общественное значеніе, изученіе наукъ 2); въ позднъйшее

<sup>1)</sup> Антоній Великій дважды приходиль изъ пустына въ Александрію: въ первый разъ по собственному побужденію за тѣмъ, чтобы въ гоненіе Діоклетіаново «своими увѣщаніями подкрѣплять исповѣдниковъ вѣры въ мужествѣ и твердости»; во второй разъ по вызову св. Асанасія, чтобы всенародно обличить ересь Аріанъ,—

П. С. Казанскаго Исторія монашества І, 53 и 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аврелій Кассіодоръ († послів 562 г.), современникъ Бенедикта Нурсій-

время явились на западѣ монашескіе ордена, которые уже прямо соединили обѣты монашества съ обѣтами служенія обществу і). Но восточное монашество, постоянно составлявшее изъ себя, какъ и доселѣ составляющее, одинъ орденъ: Пахоміе-Василіевъ (Пахомій В. и Василій В.) і), навсегда осталось при тѣхъ обѣтахъ и цѣляхъ (въ идеѣ), съ которыми оно впервые явилось въ Египтѣ, т. е. при обѣтѣ отреченія отъ міра и яже въ мірѣ и цѣли—аскетической жизни і).

По каноническому правилу вселенскаго собора «монашествующіе въ каждомъ градъ и странъ да соблюдаютъ безмолвіе, да прилежатъ

скаго, основателя ордена Бенедиктинцевъ. См. Гизелера Kirchengeschichte, 1-en В. 2-te Abth., § 119.

<sup>1)</sup> Францисканцы или Fratres minores (Минориты) и Доминиканцы или Fratres praedicatores, явившіеся одновременно въ началь XIII въка и поставившіе цълію своего общественнаго служенія «спасеніе людей посредствомъ нарочитой проповъди въ обществь въры и благочестія».

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Анзельмъ, епископъ Гавельбергскій, бывшій въ Константинополь посломъ отъ импер. Лотарія въ 1135 г., говорить о монахахъ Константинопольскихъ, что одни изъ нихъ подвизаются по уставу блаженнаго Антонія, другіе—блаженнаго Пахомія, третьи — Василія Великаго (Слова его у Дюканжа въ Const. Christ. Lib. IV п. IV, monasterium Philanthropi). Въроятно, онъ хочеть туть различать монатовъ строго общиножитныхъ, нестрого общиножитныхъ и особножитныхъ.

з) Указывая на то, что представители древняго западнаго монашества рекомендовали монахамъ, какъ нарочитое дело, изучене наукъ, им вовсе не котимъ сказать, что на Востокъ не было монаховъ ученыхъ. На Востокъ не запрещалось монакамъ быть учеными, и кто котель делаться ученымъ, тоть делался имъ. Но мы котимь сказать, что на Востокт не было нарочитымь образомь вивняемо монаханъ въ обязанность изучение наукъ, что въ монастыряхъ не составлялось ученыхъ братствъ, которыя бы поставляли свою спеціальную задачу въ этомъ изученій наукъ и вивств въ приготовлении дальнвишихъ ученыхъ, такъ чтобы изучение наукъ существовало въ монастырятъ постоянно и организованно. Восточнымъ монахамъ рекомендовалось только чтеніе «божественных» — святоотеческих писаній для назиданія душевнаго (По новелл'в Юстиніана 133, гл. 6, у монаховь должны быть два занятія: чтеніе божественных писаній и приличествующія монахамь рукодёлія,объ втихъ последнихъ см. Василія В. въ "Орог хата платос, гл. 38. Тоже повторяется и въ последующее время. Монастырь Студійскій при преп. Өеодоре и некоторое время после него быль въ большей яли меньшей мерт монастыремъ нарочито ученымъ, часть братства котораго нарочито посвящала себя наукамъ, см. жизнь преп. Осолора въ Патр. Миня t. 99 р. 168 п. 57: но это не правило, а исключеніе, и другихъ приміровъ намъ неизвістно. О пренебреженіи къ наукамъ древнихъ восточныхъ монаховъ см. Созомена Н. Е. I, 12, cfr Гизелера Kirchengeschichte, 1-en Bandes 2-te Abth., § 95).

токмо посту и молитей, безотлучно пребывая въ тёхъ мёстахъ, въ которыхъ отреклись отъ міра, да не вмёшиваются ни въ церковныя ни въ житейскія дёла и да не пріемлють въ нихъ участія, развё токмо когда будеть сіе поручено епископомъ града, по необходимой надобности» (4 вселен. соб. пр. 4). Такимъ образомъ, монахи не только не призваны къ общественной дёятельности, но она положительно запрещается имъ, кромё извёстныхъ особенныхъ случаевъ. Если монахи въ позднёйшее время стали до нёкоторой степени постоянными участниками общественной дёятельности, то это случилось именно вслёдствіе уклоненія монашества съ его истиннаго и собственнаго пути и строго говоря это участіе есть нёчто противузаконное, и—разумёется—тёмъ болёе противузаконно, чёмъ болёе дёятельно.

Есть множество людей, которые строго порицають наше монашество за его безполезность для міра. Вслідствіе этого защитники монашества стараются всевозможнымъ образомъ преувеличивать его общественное значение. Первые были бы правы, если бы дело основывалось не на недоразумвнін, а вторые достигають своей цвли единственно посредствомъ ораторскихъ, громкихъ, но ничего не содержащихъ и нисколько не подкришенных доказательствами фразъ 1). Въ монахи идутъ не для служенія міру, а для отрішоннаго оть міра спасенія свонхь душъ: какое же право спрашивать того, что вовсе не объщается? Но порицателямъ монашества, къ которымъ принадлежить едва ли не наибольшая часть образованнаго общества, ненавистно въ немъ то, что весьма многіе идуть въ монахи вовсе не для спасенія своихъ душъ, а подъ видомъ сего для самаго безцеремоннаго пасенія своихъ твлесъ, что на мнимыхъ постниковъ, двоственниковъ и худоризцевъ слишкомъ много уходить изъ міра денегь, которымъ могло бы быть дано лучшее назначение, чемъ прохлада тунеядцевъ. Но туть совсемъ лругой вопросъ не о безполезности для міра монашества, а объ его неудовлетворительномъ и, если угодно, крайне неудовлетворительномъ состояніи: реформируйте монастыри по истиннымъ уставамъ монашескимъ или точнъе по истинному уставу монашескому, ибо таковыхъ истинныхъ уставовъ въ нашей церкви только одинъ, заставьте монаховъ не обманывать только міръ видомъ монашества, а дійствительно жить помонашески, какъ они вовсе не въ шутку, а совершенно серьёз-

<sup>1)</sup> Образцы немалыхъ противоръчій себъ по сему поводу можно видъть у покойнаго достопочтеннаго П. С. Казанскаго въ его Исторіи правосл. монашества на Востокъ.



но объщаются при постриженіи,— и комары, піющіе кровь (всъ эти убоявшіеся премудрости исключенные семинаристы и всъ эти неплохаго ума мъщане и мужички, приносящіе изъ міра въ монастыри такую практичность) быстро разлетятся и больше не будуть прилетать, и монахи не будуть искать у міра денегь, а будуть отказываться отъ нихъ '). Но очень многіе противъ самаго монашества въ восточномъ или нашемъ видъ, т. е. противъ огреченія отъ міра для личныхъ аскетическихъ подвиговъ, а не для самоотверженно-дъятельнаго служенія обществу. Не раздъляя вражды къ нашему теперешнему монашеству въ его идеъ, но въ то же время и вподнъ сочувствуя мысли о людяхъ, которые бы отрекались отъ міра для самоотверженно-дъятельнаго и нарочитаго служенія обществу, мы имъемъ отвъчать противникамъ нашего монашества: учреждайте новые монашескіе ордена или общины братьевъ милосердія, такъ чтобы на время или на навсегда вступающіе въ нихъ люди совершали подвигь помянутаго служенія обществу 2): но оставьте

<sup>2)</sup> Т. е. мы хотимъ сказать: молитесь Богу, чтобы Онъ воздвигъ намъ нокаго вида Антоніевъ и Пахоміевъ и Василіевъ Великихъ, которые бы въ состояніи были спёлать это...



<sup>1)</sup> Никакими начальственными предписаніями нельзя вдохнуть въ монаховъ духа истиннаго монашества; но заставить монаховъ внёшнимъ образомъ жить по дъйствительному и строгому монашескому уставу, такъ чтобы инваи охоту идти въ мовахи именно только люди, исполненные духа истиннаго монашества, совершенно въ возможности и въ средствахъ духовнаго начальства. Вившиниъ образомъ истинно монашеская жизнь должна быть строгимь общежитиемь, такъ чтобы у монаховь, т. е. совершенно ни у кого изъ нихъ, не было ръшительно ничего частно или лично собственного даже до иголки, устроенная при этомъ во всемъ своемъ объемъ или во всехъ своихъ частностяхъ такъ, чтобы она была жизнію именно подвижниковъ. Въ 1869-иъ году возникла было у духовнаго начальства имсль о введения въ монастыряхъ общежетія и св. Сунодомъ разослана была епархіальнымъ архіереямъ для обсужденія записка, въ которой признавалось необходимымъ реформировать монастыри и въ которой проектировалось ввести во всъхъ монастыряхъ общежитие: но дело осталось за темъ безъ дальнейшаго движения... См. во 2-мъ томѣ «Странника» за 1897-й годъ отдълъ: «Внутреннее церковное обозрѣніе», стр. 560. Еще соборъ 1681-го года, бывшій при патр. Іоакий (Акт. Историч. т. У, № 75, стр. 112) и Петръ Великій въ Духовновъ Регламенть (прибавленія къ Регламенту «О монахакъ» § 27) предписывають, чтобы во всехъ монастыряхъ было общежитие. И если бы Петръ не умеръ слишкомъ скоро после издания своего нарочитаго (знаменитаго) указа о монашествъ и монастырять отъ 31-го Января 1724-го года, то весьма въроятно, что съ своей жельзной волей онъ дъйствительно ввель бы въ монастыряхъ общежитие (хотя после него оно, конечно, в могло бы снова исчезнуть изъ монастырей...).

свободу (одинаковое право на которую имѣють рѣшительно всѣ) и тѣмъ людямъ, которые хотѣли бы спасаться по старому способу, введенному и ураженному отцами церкви и великими въ церкви мужами, утвержденному вселенскими соборами, имѣющему авторитетъ такой древности и въ концѣ концовъ нисколько не составляющему помѣхи для основанія новыхъ монашескихъ орденовъ.

Если бы монахи остались тёмъ, чёмъ намёревались быть, то они принесли бы великую пользу обществу и безъ непосредственнаго участія въ его дёлахъ, — принесли бы пользу примёромъ, словомъ и дёломъ.

Истинное монашество есть совершенное отречение отъ міра. Слъдовательно, отречение въ томъ числе и прежде всего отъ двухъ злыхъ и черныхъ его боговъ, превращающихъ его изъ прекраснаго міра Божія въ жалкій міръ неправды и суеты, — корыстолюбія и честолюбія или точнъе говоря-двойственно проявляющаго себя одного бога-себялюбиваго человъческаго сях, культъ которому состоить въ томъ, что люди безжалостнымъ образомъ эксплуатируютъ один другихъ и что они низкимъ образомъ раболепствуютъ одни передъ другими. Небольшая горсть людей, которая бы стояла внѣ міра, какъ не преклоняющая колъна предъ его Вааломъ, конечно, не была бы сильна своимъ примъромъ истребить въ мірѣ идолопоклонство. Но что этотъ примѣръ быль бы не безъ своего благодътельнаго вліянія, что между тысячами мірскихъ людей онъ действоваль бы обличающимъ, вразумляющимъ, умеряющимъ и отрезвляющимъ образомъ на единицы, это такъ же несомнвнно, какъ то, что истинная добродвтель (именно истинная и никакъ не фарисействующая и не состоящая въ одной только благолёпно расчесанной бородъ) никогда не остается безъ своего благодътельнаго вліянія. «Они для того удалились въ пустыню, говорить Іоаннъ Златоустый о монахахъ мірянину, чтобы научить и тебя презирать сусту мірскую» і): и несомевню, что примірь монаховь поучаль бы мірянь, если бы монахи остались настоящими монахами.

Монахи удалились изъ міра въ пустыни. Но міряне сами шли къ нимъ, чтобы искать ихъ благословенія и внимать ихъ поученіямъ. Если бы монахи остались тѣмъ, чѣмъ намѣревались быть, они стали бы въ христіанскомъ обществѣ его пророками, подобными пророкамъ еврейскимъ, т. е. неблазненными, безбоязненными и безпощадными обличи телями людей. Въ мірѣ есть нарочито поставленные обличители — па-

<sup>1)</sup> На евангеліе отъ Матеея беседа 72-я fin..



стыри церкви. Но всякій пастырь церкви, какъ тоть же мірской человък, связанъ мірскими отношеніями и житейскими нуждами и волейневолей долженъ до нъкоторой степени зръть на лица, ибо люди сильные могуть обрушиться на него своимъ гнввомъ, а люди богатые могуть заключить для него свою дающую руку. Но истинный монахъ отъ всего отрекся, ничего не боится и ни въ чемъ не нуждается: какая сила и какое богатство, для него совершенно безразличныя, могли бы заградить его обличающія уста? Въ этой роли небоязненныхъ и нелицепріятныхъ облачителей людей, стоящихъ такъ сказать выше обыкновеннаго обличенія, сколько бы добра могли принести монахи обществу, если бы остались истинными монахами? Въ мірѣ никогда не было недостатка въ такъ называемыхъ мелкихъ тираннахъ, которые въ видъ помещиковь, въ виде начальниковь областей большихъ и малыхъ (губернаторовъ и исправниковъ), въ видъ заводчиковъ и фабрикантовъ, ростовщиковъ и скупщиковъ и всякихъ денежныхъ эксплуататоровъ (ибо притеснительная власть капитала нисколько не мене сильна, чвиъ и настоящая власть) являются для людей истиннымъ бичомъ Божівмъ. Унимать эти съкущіе бичи, возвращая сотнямъ и тысячамъ людей свободное дышаніе, было бы высокимъ призваніемъ истинныхъ монаховъ 1)!

Если бы монахи остались истинными монахами, они не имъли бы нужды въ стяжаніяхъ. А между тъмъ міръ усердствоваль бы приносить имъ эти стяжанія не менъе того, сколько приносиль и посль того, какъ они стали стяжателями. Какая прекрасная роль была бы для монаховъ служить передатчиками богатствъ изъ рукъ людей богатыхъ въ руки людей бъдныхъ и какой величайшей важности соціальнымъ органомъ они могли бы явиться, разръшая наилучшимъ образомъ проблемму объ уравновъшеніи въ міръ богатства и бъдности! Для сего имъ не нужно было бы возвращаться изъ пустынь въ міръ (и слъдовательно переставать быть истинными монахами): ихъ посредниками въ передачъ богатствъ отъ богатыхъ бъднымъ могли бы служить благочестивые міряне или такъ сказать ихъ мірскіе братія — fratres laici 2).

<sup>3)</sup> Въ трактатъ: «Сравненіе власти, богатства и преимуществъ царскихъ съ истиннымъ и христіанскимъ любомудріемъ монашеской жизни» Златоустый говоритъ, что для себя самого монахъ не испрашиваетъ у богатыхъ никакой ни малой ни большой милости, а для бъдныхъ испрашиваетъ многихъ и постоянныхъ милостей и



<sup>1)</sup> Іоаннъ Златоустый въ 6-мъ словъ противъ Аномеевъ приглашаетъ монаховъ именно къ этому великому дѣлу—быть сотрудниками пастырей церкви въ нравственномъ воспитаніи людей, живущихъ въ міръ,—слова § 3.

Если бы монахи остались истинными монахами, то, по Василію Великому, они и непосредственнымъ образомъ много благотворили бы нуждающимся въ благотвореніяхъ мірянамъ. Истинный монахъ, говорить Василій, вмѣстѣ съ молитвою и послѣ молитвы долженъ заниматься рукодѣліемъ день и ночь и при этомъ цѣлію своихъ трудовъ долженъ поставлять не удовлетвореніе собственныхъ нуждъ, которыя, подразумѣвается, должны быть до возможной степени ограниченны ¹), а вспомоществованіе нуждающимся ²). А Іоаннъ Златоустый говорить объ истинныхъ монахахъ, которыхъ видѣлъ передъ собою: «съ восходомъ солнечнымъ идетъ каждый (изъ нихъ) къ своему дѣлу и трудами многое пріобрѣтаютъ (они) для бѣдныхъ ³). О нѣкоторыхъ Египетскихъ монахахъ извѣстно, что отъ трудовъ рукъ своихъ они весьма много благотворили и кормили бѣдныхъ 4).

Возвратившись изъ пустынь въ міръ, монахи не могли не принять прямаго, болье или менье дъятельнаго, участія въ его дълахъ. Если въ отношеніи къ самимъ себь они поставили цьлію спасеніе душъ, то естественно, что и въ отношеніи къ міру они могли имътъ цълію только желаніе ему блага. Большая или меньшая степень дъятельнаго осуществленія этого желанія, само собою разумьется, должна была условливаться степенью способности къ осуществленію. Наше монашество въ своемъ большинствь было весьма не высоко въ отношеніи къ умственному развитію, монашествовало и спасалось въ совершенной простоть сердца и ума. Слъдовательно, несправедливо спрашивать съ него многаго, равно какъ несправедливо и приписывать ему многое. Большинство нашихъ монаховъ не въ состояніи было оказывать пользы обществу инымъ обравомъ, какъ только молитвою за него, и пеобходимо думать, что оно и ограничивалось только тьмъ, что было ему по силамъ, не пытаясь брать на себя непосильнаго и не стремясь

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. у *Heandepa* въ Allgemeine Geschichte d. christl. Religion und Kirche, III В. 4 Aufl. S. 360 fin., также у П. С. Казанскаю въ Исторів монашества, II, 287 fin..



что такимъ образомъ онъ есть врачъ тъхъ и другихъ, первыхъ освобождая отъ гръховъ добрымъ увъщаніемъ, а послъднихъ избавляя отъ бъдности, — трактата § 3.

<sup>1)</sup> По свидътельству Златоустаго, пищу современныхъ извъстныхъ ему монаховъ составляли хлъбъ и вода,—бесъды на евангеліе отъ Матеея 69 и 70-я.

²) <sup>\*</sup>Орок хата̀ πλάτος, въ Патрол. Миня t. 31 col. 1025, русск. перев. въ t. V, изд. 3 стр. 171 нач..

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Бесъда на евангеліе оть Матеея 68-я.

далве своихъ предвловъ. Но если вслвдствіе этого наше монашество вовсе не такъ двятельно участвовало въ общественныхъ двлахъ, какъ было въ Греціи, за то у насъ вовсе не было, какъ тамъ, и того, чтобы монахи въ иныхъ случаяхъ, по своему понимая благо общества, «возмущали двла церкви и государственныя» (4 всел. соб. пр. 4).

Переставъ быть людьми не отъ міра, поставивъ себя въ зависимость отъ міра принятіемъ оть него стяжаній, монахи утратили способность быть его учителями исключительными. Но вмъсть съ этимъ они не утратили способности быть учителями обыкновенными, сохранивъ въ тоже время всю свободу и все удобство къ сему труду. Поэтому тв изъ нашихъ монаховъ, которые чувствовали себя способными быть учителями, въ слъдъ за монахами греческими, посвящали себя дёлу народнаго учительства. Простой народь нашь съ такой же готовностью наклоненъ внимать наставленіямъ и поученіямъ о благочестів, какъ это и у другихъ людей і). Но въ древнее время ръшительное большинство нашихъ пастырей или приходскихъ священниковъ вовсе неспособны были къ исполнению той своей обязанности, которая называется учительствомъ. Посл'в пастырей оставались церкви съ ихъ богослужениемъ; но, во-первыхъ, богослужение вовсе не живое слово, во-вторыхъ-въ древнее время оно также далеко не сполна было понятно для простаго народа, какъ и теперь. Гдъ же было взять народу настоящаго и вразумительнаго поученія? Въ отвіть на этоть спрось, по примъру Греціи, явились у насъ грамотные и начитанные монахи, исполненные усердія и ревности поучать. Въ настоящее время эти учительные монахи или эти монахи-учители не составляють обыденнаго явленія и не всякій ихъ видаль. Однако и досель они еще не совсёмъ перевелись и дають возможность наглядно составить себ' понятіе объ ихъ древнихъ и старыхъ предшественникахъ. Является въ какомъ-нибудь монастыръ учительный благочестивый старецъ, распространяется о немъ слухъ, и народъ изъ ближнихъ и дальнихъ мъстъ начинаеть стекаться къ нему толпами, а его келья превращается въ непрестанно полную аудиторію. Какъ есть въ настоящее время, такъ было и въ древнее. Примъръ монаха-народнаго учителя изъ періода домонгольскаго мы имъемъ въ лицъ преп. Авраамія Смоленскаго, который быль вменно однимь изъ тёхъ книжныхъ монаховъ, которые

<sup>1)</sup> А утверждать, чтобы народъ нашъ быль наклоненъ къ сему несравненно болбе, чтиъ у другихъ людей и исключительнымъ образомъ, какъ это утверждаютъ иные, мы не видимъ достаточныхъ основаній (которыхъ утверждающіе это вовсе не представляютъ).



принимали на себя учительство какъ нарочитую профессію вли нарочитый трудъ. Весь Смоленскъ, по словамъ его біографа, стекался къ нему, ища слова назиданія, и онъ поучаль день и нощь, никогда не смыкая усть своихъ и преподавая наставленія всемъ-малымъ и великимъ, рабамъ и свободнымъ, бъднымъ и богатымъ. Другаго подобнаго народнаго учителя представляеть Патерикъ Печерскій въ лиців затворника Никиты (у Поликарпа сказаніе 1-е). Мы не имвемъ или не знаемъ прямыхъ свидетельствъ, насколько монахи домонгольского періода подвизались въ дълъ народнаго учительства, но со всею въроятностію следуеть думать, что те изъ нихъ, которые были способны къ сему учительству, смотръли на него, какъ на свою прямую обязанность п стремились упражняться въ немъ по мъръ силь со всъмъ усердіемъ. Мы уже говорили выше, что въ Гредіи въ поздивищее время установился обычай, чтобы духовниками дёлаемы были исключительно монахи, т. е. іеромонахи, и что изъ Греціи обычай, не въ тамошней исключительности, перешоль и къ намъ. Нътъ сомивнія, что назначенія монаховъ въ духовники не всегда совершались у насъ, такъ же какъ и въ Греціи, съ строгимъ разборомъ и что далеко не всѣ монахи шедшіе въ духовники способны были не только слушать исповъдающихся, но и поучать ихъ. Однако, не предполагая ни лучшаго ни худшаго, въроятно думать, что довольно значительная часть мъстъ духовническихъ занимаема была именно монахами способными и наклонными къ учительству. Такимъ образомъ, этотъ обычай назначать въ духовники монаховъ велъ къ тому, что способные между ними къ роли народныхъ учителей въ болъе или менъе значительной степени размъщались въ средъ самаго народа 1).

Игумены монастырей вмъстъ съ архіереями представляли собою высшее духовенство, которое могло простирать свое вліяніе не только на народъ, но и на дъла государственныя. Все, что мы выше сказали

<sup>1)</sup> Двукратный соборъ указываетъ одинъ видъ общественной дѣятельности, на которую монахи могуть быть употребляемы епископами; но слова его для насъ не совсѣмъ понятны; онъ говоритъ: «аще епископъ нѣкінхъ монаховъ, свидѣтельствуемыхъ во благочестіи и честности житія, восхощетъ превести въ другой монастырь, ради благоустроенія обители, или же заблагоразсудитъ послати (хатастірах) и въ мірскій домъ или благоизволитъ поставити (ѐπιστήραх) въ иномъ какомъ мѣстѣ: чрезъ сіе не дѣлаются виновными ни сіи монашествующіе ни пріемлющіе ихъ> (пр. 4 fin.). Вальсамонъ понимаетъ слова собора такъ, что епископамъ предоставляется ставить монаховъ экономами въ мірскіе дома для ихъ спасенія (у Ралли и П. П. 661): но едва ли его пониманіе правильно.



объ архіереяхъ, какъ о миротворцахъ князей, вполнё должно быть относимо и къ игуменамъ, ибо эти послёдніе всегда были въ семъ отношеніи ихъ д'вятельными и усердными помощниками, а въ случай ихъ небытія пли отсутствія съ такою же, какъ они, ревностію принимали ихъ роль на себя. Какъ къ архіереямъ обращались князья въ своихъ взаимныхъ ссорахъ, ища въ нихъ посредниковъ, такъ подобнымъ образомъ они обращались и къ игуменамъ.

Правило вселенскаго собора, какъ мы видёли выше, дозволяетъ епископамъ въ случаяхъ необходимой надобности или важныхъ нуждъ обращаться къ помощи монаховъ. Въ Греціи однимъ изъ важныхъ особенныхъ случаевъ, въ которомъ монахи оказали свое усердное содъйствіе епископамъ, была борьба съ еретиками (хотя наобороть бывало и такъ, что православію нужно было бороться съ монахами и что онп, дъйствуя всегда усердно, не всегда были свободны отъ упрека въ ревности не по разуму). У насъ не было ересей, но у насъ быль другой случай, въ которомъ монахи могли оказать весьма важную услугу епшскопамъ и церкви, это-проповъдь и водвореніе въ странъ христіанства. Къ сожальнію, наши свыльнія о распространеніи у нась хрестіанства чрезвычайно скудны, и на вопросъ объ участіи въ немъ монаховъ вовсе не можетъ быть отвъчаемо ничего положительнаго ни въ ту, ни въ другую и вообще ни въ какую сторону. Пользуясь неизвъстностью, можно ad libitum предполагать и слишкомъ многое и слишкомъ малое; полагаемъ, что то и другое было бы несправедливо и что въроятнъйшая правда въ такъ называемой золотой серединъ. Что монахи принимали пъкоторое участіе въ распространеніи христіанства, это извёстно положительнымъ образомъ (см. выше); затёмъ весьма вёроятно предполагать, что они принимали участие гораздо болье двятельное, нежели сколько извъстно; но, съ другой стороны, не представляется въроятнымъ предполагать того, чтобы они принимали участіе слишкомъ д'ятельное и чтобы это распространеніе христіанства главнымъ образомъ совершено было именно ихъ трудами. Весьма возможно и не невъроятно, что отдъльныхъ монаховъ, ревновавшихъ быть миссіонерами и пропов'ядниками христіанства, было не малое количество; но не представляется въроятнымъ предполагать, чтобы для сейцвли было организовано между ними что нибудь нарочитое общее, въ родъ настоящаго миссіонерскаго общества (Извъстный баронъ Герберштейнъ говорить о современныхъ ему,—первой половивы XVI в.,—и прежнихъ русскихъ монахахъ, что они суть и были исполнены величайшей ревности къ дёлу миссіонерства. Но въ его словахъ, далеко не подтверждаемыхъ домашними доказательствами, должно видьть нв

что иное, какъ воспроизведение похвалъ русскимъ монахамъ, слышанныхъ имъ отъ самихъ Русскихъ. Въ періодъ Московскій монахи содъйствовали колоназаціи страны, хотя это содъйствіе было съ ихъ стороны ненамѣреннымъ и хотя оно было вовсе не такъ значительно, какъ то иные воображаютъ. За періодъ домонгольскій о сей колонизаціи не можетъ быть рѣчи, потому что монастыри въ этотъ періодъ были сосредоточены исключительно въ городахъ и мы не знаемъ за все его продолженіе ни одного примѣра монастыря въ пустынѣ).

Въ Грепіи монахи не содъйствовали нарочитымъ образомъ подлержанію просвещенія и наукъ (хоти и не мало было монаховъ просв'вщенныхъ и ученыхъ, получившихъ образование не въ монастыряхъ). Относительно нашего маленькаго и своеобразнаго просвъщенія принято думать, что оно главнымъ образомъ, если не исключительно, поддерживалось у насъ монахами. На самомъ дёлё это не совсёмъ такъ, и заслуга нашихъ монаховъ въ семъ случат должна быть значительно сокращаема противъ того, какъ представляется, хотя и не отрицаема совсвиъ. Мы не имъли въ періодъ домонгольскій настоящаго просвъщенія и наше просв'ященіе тогда (какъ и долгое время посл'я) состояло въ одномъ умъньи грамотъ или умъньи читать и затъмъ въ простомъ собственномъ приложенін этого умінья—въ большей или мельшей начитанности въ церковно-учительныхъ книгахъ, переведенныхъ съ греческаго языка. Следовательно, у насъ поддерживали наше своеобразное просвъщение тъ, кто, во-первыхъ, заботился объ училищахъ грамотности и кто, во-вторыхъ, составлялъ библіотеки четіихъ книгъ и тымь доставляль возможность читать ихъ.

Монахамъ предписывается свободное отъ церковной молитвы и отъ ручныхъ трудовъ время проводить въ чтеніи божественныхъ писаній. Изъ этого следовало бы, что приходившіе изъ міра въ монастыри неграмотными были обучаемы въ нихъ грамоте, и что всё вообще монахи были грамотными. Можеть быть, это и было такъ въ монастыряхъ греческихъ въ древнее время; можеть быть, это было такъ въ некоторыхъ изъ нихъ и въ позднейшее время: но чтобы это было и бывало такъ въ монастыряхъ русскихъ, пока мы не знаемъ относительно сего никакихъ указаній 1).

<sup>1)</sup> Въ Патерикъ (Поликарпа разсказъ 10-й) говорится, что преп. Спиридонъ просфорникъ, пришедшій въ монастырь не изъ города, а изъ села, былъ невѣжа словомъ, именно — человѣкъ безграмотный, и что послѣ постриженія онъ началъ учиться книгамъ, т. е. грамотѣ. Но онъ учился не потому, чтобы ученіе было обязательно, а потому, что самъ хотѣлъ. Въ томъ же Патерикъ говорится о преп-



Василій Великій рекомендуеть монахамъ одно дёло общественной благотворительности, которое въ томъ случай, если бы изъ монастырей греческихъ перешло въ наши, служило бы у насъ до нівкоторой степени средствомъ къ распространенію грамотности въ народів. Именно—Василій Великій рекомендуеть монахамъ брать къ себів на воспитаніе дівтей-сироть и дівтей біздныхъ родителей и заводить для сего при монастыряхъ особые дівтскіе пріюты (сиротопитательницы, драсотрофійа), причемъ предписываеть обучать дівтей и грамотів и начальнымъ христіанскимъ ученіямъ 1). Подобные пріюты могли быть заводимы только монастырями общинножитными, и до какой степени часто они были заводимы этими монастырями въ Грецін, мы также вовсе не знаемъ, какъ и выше 2); но что ихъ вовсе не существовало въ немногихъ таковыхъ монастыряхъ у насъ, объ этомъ необходимо заключать изъ того, что ничего неизвітетно о заведеніи дітскаго пріюта преп. Оеодосіємъ

Никитѣ (Поликарпа разсказъ 1-й), что онъ, послѣ случившагося съ нивъ искушенія, совсѣмъ забылъ грамоту, такъ что отцы едва научили его ей. Но, во-первыхъ, разсказъ о Нвкитѣ не есть настоящее историческое свидѣтельство; во-вторыхъ, вновь научить грамотѣ человѣка знавшаго ее и потомъ забывшаго—случай исключительный.

<sup>1) &</sup>quot;Орог хата πλάτος, гл. 15, у. Миня t. 31 р. 952. П. С. Казанскій въ Исторін монашества (І, 164) говорить о Пахонін Великовь: «Пахоній принималь въ свой монастырь и дѣтей съ тою цѣлію, чтобы дать имъ воспитаніе въ духѣ христіанскаго благочестія, и этимъ подаль прекрасный примѣръ для послѣдующихъ иноковъ, имѣвшій такое благотворное слѣдствіе для христіанства», причемъ дѣлаеть ссылку на житіе Пахоміево п. 19. Можно было бы подумать, что туть идеть рѣчь о чемъ нибудь подобномъ тому, что рекомендуеть монахамъ Василій В.; но на самомъ дѣлѣ ничего подобнаго нѣть: въ житіи Пахомія говорится, что онъ принялъ и причислиль къ братству одного благороднаго 14-лѣтняго юношу и болѣе ничего (въ Аста SS. Болландистовъ Мая III томъ рр. 304 fin. и Аррепа. 30, житія п. 23, у П. С-ча цитата не вѣрно). А когда онъ говоритъ, что «этимъ подалъ прекрасный првиѣръ» и пр., то разумѣеть нѣчго рѣшительно недоумѣнное.

<sup>2)</sup> Въ «Епитиміяхъ» препод. Өеодора Студита есть наказанія «учителю дітей» (διδασχάλφ τῶν παίδων), ведущему себя не по должному, у Миня t. 99 р. 1745 п. 96. Этимъ дается знать, что при монастырі было училище дітей, но дальнійшихъ свідіній о немъ не имісемъ. Въ позднійшее время, изъ опасенія вреда, который могли причинять мальчики нравамъ монаховъ, строго запрещалось держать ихъ въ монастыряхъ даже для обученія грамоті. Никифоръ Исповідникъ пишетъ: «ради трехъ причинъ дозволяется монаху оставлять свей монастырь (въ которомъ онь постригся): если игумень — еретикъ; если входять въ монастырь женщины; если учатся въ монастырь мірскія діти», — у Ралли и П. ІV, 428, п. 17, и 431 п. 19.

Печерскимъ (послѣ котораго было не дальнѣйтее развитіе благоустроенія монастырей, а только нѣкоторое сохраненіе того, что было заведено имъ).

Относительно библіотекъ четіихъ книгъ обыкновенно думается, что онъ составляемы были у насъ, если не исключительно, то преимущественно монастырями, такъ что съ сей стороны мы обязаны поддержаніемъ нашего просвъщенія, если не исключительно, то преимущественно имъ. На самомъ дълъ туть только нъкоторая и не особенно большая часть правды, причемъ должно различать монастыри, какъ монастыри, и отдъльныхъ монаховъ, какъ частныя лица. Необходимо думать, что монастыри, какъ монастыри, почти вовсе не заботились нарочитымъ образомъ о составленіи библіотекъ, что послъднія составлянсь въ нихъ сами собой посредствомъ вкладовъ частныхъ людей и наслъдства послъ нихъ, что они—монастыри были только пріемниками книгъ и лучшими ихъ хранилищами, а самая заслуга наполненія ихъ четіими книгами или составленія въ нихъ библіотекъ сихъ книгъ принадлежить частнымъ людямъ— отчасти мірянамъ, отчасти монахамъ (именно какъ частнымъ людямъ или отдъльнымъ лицамъ).

Первую библіотеку четінхъ кпигь на Руси въ нам'єреніи, чтобы она стала родоначальницею другихъ библіотекъ и вообще расплодила на Руси эти книги, завелъ Ярославъ при митрополичьей каеедральной церкви св. Софіи. Послів этой библіотеки — праматери или первоматери, какъ необходимо думать, были заводимы библіотеки удёльными князьями совокупно съ епископами при канедральныхъ архіерейскихъ соборахъ, съ тъмъ, чтобы онъ могли быть частнъйшими родоначальницами библіотекъ въ своихъ округахъ 1). Отъ этихъ казенныхъ библіотекь пошли частныя библіотеки и библіотечки, заводившіяся, вопервыхъ, богатыми мірянами — дучшими и первостатейнѣйшими боярами, во-вторыхъ, монахами, подразумъвается-въ частную собственность, изъ богатыхъ мірянъ. У богатыхъ мірянъ у насъ не повелось заводить библіотекъ родовыхъ, т. е. такихъ, которыя бы, бывъ заведены извёстными лицами въ родахъ, переходили отъ отцовъ къ дётамъ и изъ поколеній въ поколенія, были тщательно сохраняемы и постепенно пріумножаемы, а только такъ сказать библіотеки личныя: богатый человъкъ, чувствовавшій наклонность кь чтевію книжному, заводилъ для себя большую или меньшую, смотря по средствамъ и воз-

<sup>1)</sup> Преп. Евфросинія Полоцкая въ начал'є XII в'єка, желая составить для себя и для своихъ будущихъ монастырей библіотеку четіихъ книгъ, поселяется для ихъ списыванія при каседральной архісрейской церкви, см. выше.



можности, библіотеку, а предъ смертью уничтожаль ее, или отказывая своимъ наследникамъ по частямъ или же въ полномъ составе отказывая ее не наследникамъ. Церковно-учительныя книги составляли ценность какъ бы священную и такой предметь употребленія, который наиболъе приличествовалъ монахамъ, а поэтому у мірянъ и вошло въ . обычай отказывать при смерти свои библіотеки и библіотечки 1) книгъ въ монастыри. Если міряне находили за приличнівйшее жертвовать и оставлять свои книги монастырямь, то естественно и понятно, что монахи изъ богатыхъ людей, составлявшіе библіотеки и пріобретавшіе книги въ свою частную собственность и иля своего частнаго употребленія, отказывали (передавали) ихъ не своимъ наследникамъ мірскимъ, для которыхъ онъ не могли имъть никакой ценности, а именно монастырямъ, въ которыхъ чрезъ это они оставляли всегдашнюю по себъ память. Этимъ путемъ полученія насл'єдствъ оть мірянъ или отъ монаховъ (отдъльныхъ) и составлялись постепенно библіотеки монастырей. Что касается до нарочитыхъ заботъ монастырей о составления библіотекъ посредствомъ нарочныхъ, имфвшихся для сей цели въ нихъ писцовъ, то онъ могуть быть предполагаемы у насъ не болъе, какъ только въ видъ самаго ограниченнаго исключенія. Монахамъ предписывается, чтобы свободное отъ церковной модитвы и отъ ручныхъ занятій время они посвящали чтенію божественныхъ писаній, т. е. нравственно-назидательных отеческих твореній; из этого следовало бы, что всв монастыри должны были нарочитымъ образомъ заботиться о составленіи библіотекъ четівхъ книгъ. Но мало ли что монахамъ предписывалось и чего они не исполняли: предписывалось, чтобы всв монастыри были строго общинножитными, и однако явились монастыри не сгрого общинножитные и совствить особножатные. Нарочитые заботы о такой такъ сказать роскоши, какъ составленіе библіотекъ четівхъ книгъ, бывшихъ не общею потребностью всёхъ монаховъ, а только частною потребностью некоторыкъ, могли иметь место единственно въ монастыряхъ строго общинножитныхъ, гдв при отсутствіи частныхъ доходовъ и даровомъ всёхъ въ пользу общины труде могло быть отдёляемо извъстное (и какое угодно) количество братіи и на писаніе книгь; но вь монастыряхь не строго общинножитныхъ и совсемъ особножитныхъ писцамъ иужно было платить изъ доходовъ всёхъ и каждаго, на что ни всь, ни каждый, конечно, не могли нить охоты.

<sup>1)</sup> Что древнія библіотеки не должны быть представляемы состоявшими изътысячь книгь (т. е. рукописей), а только изъ-десятковъ и и всколькихъ единиць, это ясно изъ-того, что мы говорили о нихъ-много выше.

У насъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій монастырей строго обшинножитныхъ былъ и всего одинъ Печерскій и притомъ не за все время своего существованія въ продолженіе періода, а только за неполгое время игуменства преп. Осодосія. Только относительно этого монастыря и только за время игуменства преп. Оеодосія и можеть быть предполагаемо, что библіотека четінхъ книгь была составляема въ немъ нарочитыми его заботами, причемъ подразумъваются заботы собственно преп. Өеодосія. То обстоятельство, что Печерскій монастырь при преп. Өеодосів быль строго общинножитнымь еще не предполагаеть необходимо сейчась сказаннаго, ибо если нарочитымъ образомъ могли заботиться о составленіи библіотекъ только въ монастыряхъ общинножитныхъ, то это не значить, чтобы должны были заботиться во всёхъ ихъ. Но есть вся вёроятность и всё основанія думать, что преп. Осолосій не только хотёль сдёлать свой монастырь настоящимь и истиннымъ монастыремъ чрезъ введение въ немъ строгаго общиниожитія (что есть истинное монашествованіе), но что онъ хотель и стремился, чтобы и въ ряду этихъ монастырей его монастырь быль въ числь лучшихь, ни въ чемъ не отстающимь отъ таковыхъ лучшихъ монастырей греческихъ. Въ лучшихъ же строго общинножитныхъ монастыряхъ греческихъ заботились о составленіи библіотекъ четінхъ книгъ нарочитымъ образомъ, носредствомъ нарочнаго отражения на трудъ писанія книгъ изв'єстнаго количества способныхъ на сіе братій: такъ это было въ Студійскомъ монастырв во времена преп. Өеодора н после него 1). Преп. Өеодосій съ одной стороны видель примерь Студійскаго монастыря, а съ другой стороны читаль въ уставв патр. Алексвя, что монахамъ въ свободное отъ церковной молитвы и отъ монастырскихъ работъ время должно, «въ своя келія всякомуждо отходити и ту съдъти и великому молитися Богу и къ божественнымъ прилежати писаніемъ» 2): и весьма невіроятно думать, чтобы онъ, несомевено усерднейшимъ образомъ ревновавшій поставить монастырь и въ немъ жизнь монаховъ на возможную степень совершенства, не по-



¹) Преп. Феодоръ Студить говорить о каллиграфахъ или книжныхъ писцахъ (собственно-доброписцахъ) въ своихъ «Епитиміяхъ», а давая знать, что ихъ было нёсколько, — то или другое количество, такъ что они составляли особую службу монастырскую (διαχονία), называетъ протокаллиграфа или начальника надъ инсцами, у Миня t. 99 р. 1740 nn. 53—60. Что книжные писцы были въ Отудійскойъ монастырѣ и послѣ преп. Феодора, си запись Студійскаго монастыря, у Миня ibid. р. 1717 n. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ркн. л. 220 об. нач..

заботился нарочитымъ образомъ о доставленіи последнимъ такого важнаго средства въ усовершению себя въ нравственной жизни, какъ чтеніе отеческих писаній. Что преп. Осодосій действительно нарочитымъ образомъ заботился о составления библіотеки четінхъ книгъ, это до нівкоторой степени положительно даеть знать летописець, когда, приводя его наставленія монахамъ, съ которыми онъ обращался къ нимъ передъ началомъ великаго поста, между прочимъ говоритъ, что онъ увъщеваль ихъ быть боломии «на преданья отечьская и почитанья книжная» 1): если увъщеваль быть бодрыми на почитанья книжная, то. конечно, заботился о доставленіи и самыхъ книгь; равнымъ образомъ, если мы примемъ, что онъ простираль требование не имъть монахамъ собственности даже до книгъ 2), то будемъ иметь положительное свидътельство, что при немъ была въ монастыръ библіотека четінхъ кингь. нбо Несторъ говорить о презвитеръ Даміанъ, современнивъ Осодосіевомъ, что этотъ не спалъ по всё ночи и почиталъ съ прилежаниемъ святыя вниги 3). Какъ бы то ни было, однако необходимо думать, что и въ Печерскомъ монастыръ нарочитыя заботы о библютекъ четихъ книгъ прекрателесь тотчасъ или вскоръ послъ смерти преп. Осодосія, вообще вивств съ исчезновениемъ въ немъ строгаго общинножития, и что посяв сего и въ немъ библіотека умножалась только твмъ же пу-

<sup>1)</sup> Подъ 1074 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Несторъ говорить, что препод. Өеодосій вметаль въ печь, если находиль у монаховъ въ кельяхъ брашно сивдно, одежду сверхъ положенной, или отъ имвнья что, у Водянск. л. 19.

<sup>2)</sup> Ibid. д. 16 об. Несторъ говорить, что въ монастыре при Осодосіи быль чернець Иларіонь, китрый писать книги, который по вся дни и нощи писаль ихъ въ кельв блаженнаго, д. 16, что Никонъ переплеталь книги, а самъ беодосій пряль потребныя для сего нете л. 14 об.; ны не ссылаемся на эти свидетельства, потону что Иларіонъ могь писать, а Никонъ переплетать вниги не четьи, а богослужебныя. Странно, что Несторъ, разсказывая о томъ, какъ преп. Осодосій увещеваль монаковь не преходить отъ кельи въ келью, но каждому пребывать въ своей кельв, не говорить, чтобы онь нежду прочинь увещеваль ихь читать книги (а только молиться Вогу и заниматься рукодёльемъ), у Бодянск. лл. 11 об. и 15. — Поликарпъ въ Патерикъ въ разсказъ (4-иъ) о преп. Григоріи чудотворцъ даеть знать, что въ монастыръ при преп. Осодосін у монаховъ были свои четін книги, составлявшія ить частную собственность. Если словань Поликарна, записывавшаго летенду о преп. Григорів спустя полтораста літь послі препод. Осодосія, дать віру, то допущение последниять, чтобы нонаки имели книги, какт частную собственность. несколько не будеть исключать вероятности того, что онъ заботился о составление казенной монастырской быблютеки.

темъ, какимъ составились и умножались библіотеки во всёхъ другихъ монастыряхъ, т. е. путемъ наслёдованія отъ мірянъ и монаховъ <sup>1</sup>).

Въ періодъ домонгольскій (какъ и весьма долгое время послё) мы не имъли ни наукъ ни настоящей или въ собственномъ смыслъ такъ называемой литературы; а слёдовательно мы не имёли ин ученой ни литературной въ собственномъ смысле письменности (за исключениемъ въ последнемъ случав Слова о законе и благодати митр. Иларіона н церковныхъ словъ Кирилла Туровскаго). Но все-таки мы имвли въ этоть періодь (какъ и посл'в до водворенія просв'ященія) своего рода нъкоторую письменность, — письменность такъ скавать первично-или первобытно-литературную. Произведеніями нашей своеобразной и весьма необширной письменности домонгольского періода мы обязаны почти исключительно монахамъ. Собственно говоря, въ этомъ нёть ничего особенно замвчательнаго и выставляющаго какъ-нибудь нашихъ монаховъ особенно хорошемъ образомъ, потому что эта письменность, поусловіямъ нашего умственнаго горизонта, могла быть почти исключительнымъ образомъ только церковною и отчасти была именно такою. съ которою прямо соединены были такъ сказать личные интересы монаховъ (сказанія о святыхъ). Однако здесь монахи наши принимадів на себя дълать и нъчто такое, что не лежало на ихъ прямой обязанности и что, имъя для насъ великую важность, налагаеть на насъ долгь частной глубокой имъ благодарности: разумвемъ то, что если не въ продолжение всего периода наши летописи ведены были монахами, то первоначальная летопись была написапа однимъ изъ нихъ.

<sup>1)</sup> Въ последующее время библіотеки знаменитыхъ монастырей Тронцкаго Сергіева, Керелло-Бѣлозерсваго, Соловецкаго, Іосифо-Волоколанскаго и другихъ составлялись главнымъ образомъ этимъ же путемъ, при нарочитыхъ заботахъ толькослучайныхъ и отрывочныхъ (временныхъ) и весьма небольшихъ (являлся въ монастыръ внежный и заботнешійся о внигахъ игуменъ и привазываль написать на вазенный монастырскій счеть то или другое количество важныхъ по его мивнію в нужныхъ или полезныхъ для монастыря внигъ, и затемъ опять перерывъ до такого же нгупена, если только онъ являлся). — Относительно ремесла писанія внигь или рукописей для мірянъ у насъ думается, что имъ занимались преимущественно монахи, и такимь образомъ имъ главнымъ образомъ вибилется въ заслугу поддержаніе нашего просывщения съ этой стороны. Но, чтобы это действительно было такъ, весьна соинительно: за періодъ домонгольскій мы знаемъ книжныхъ писцовъ-поповъи поповыхъ дётей, дьяковъ и мірянъ и ни одного монаха; въ послёдующее время ны находемъ у насъ особое сословіе книжныхъ писцовъ, какъ ремесленниковъ, и гораздо вероятнее считать его состоявшимъ по преимуществу изъ мірянъ, а не изъ монаховъ.



## Русскіе монастырях греческих и русскіе монастыри въ Греціи.

Наше русское монашество было воспроизведениемъ монашества треческаго; следовательно, наши русскіе монажи были ученнками по отношенію къ монахамъ греческимъ. Совершенно естественно было то. чтобы ученики питали подобающее уважение къ учителямъ; а вследствіе сего долженъ быль виёть иёсто тоть случай, чтобы между русскими монахами находились отдёльные люди, которые бы, не довольствуясь подражаніемъ монахамъ греческимъ только издали, хотёли, такъ сказать, точнвишимъ образомъ обучаться монашеству отъ нихъ самихъ и подъ ихъ непосредственнымъ руководствомъ. Такимъ образомъ, съ перваго времени появленія у насъ монашества должно было имъть мъсто то явленіе, чтобы находились отдъльныя лица межлу нашими монахами, которыя бы уходили изъ Россіи въ Грецію для монашествованія въ монастыряхъ греческихъ. Несторъ въ житін преп. Өеодосія Печерскаго сообщаеть, что преп. Никонъ великій (какъ онъ его называеть), удалившійся изъ новооснованнаго преп. Антоніемъ Печерскаго монастыря, чтобы основать въ Тмутаракани свой собственный монастырь, имъль спутникомъ своимъ до Чернаго моря неизвъстнаго по имени монаха монастыря св. Мины, который, разставшись съ Никономъ у моря, пошолъ въ Константинополь и тамъ пожиль многа лъта на одномъ островъ среди мора 1), въроятно-въ одномъ изъ монастырей, находившихся на островахъ, составляющихъ грушну острововъ Принцевыхъ, лежащихъ на Мраморномъ моръ близь Константинополя. Въ следъ за Никономъ, по известно того же Нестора, удалился изъ Печерскаго монастыря и отправился въ Константинополь Ефремъ каженикъ, впоследствін епископъ Переяславскій, который монашествоваль въ Константинополъ въ одномъ неизвъстномъ, по всей въроятности-Студійскомъ, монастыръ, пока не вызванъ быль въ Россію, чтобы быть поставленнымъ въ епископы 2). Кром'в сейчась приведенныхъ двухъ свидътельствъ мы не знаемъ другихъ подобныхъ свидътельствъ за весь періодъ домонгольскій. Но по самому существу дъла необходимо думать, что эти случаи ухода русскихъ монаховъ изъ Россіи въ Грецію, для монашествованія въ тёхъ или другихъ, лучшихъ и извъстнъйшихъ, ея монастыряхъ, имъли мъсто во все продолжение



<sup>1)</sup> По изд. Бодянск. л. 8 fin.

<sup>\*)</sup> Ibid. n. 9.

періода, причемъ весьма въроятно, что и начались они не съ указаннаго только, хотя и ранняго, времени, а именно съ самой первой миннуты появленія у насъ монашества.

Сверхъ этого ухода отдъльныхъ русскихъ монаховъ въ Грецію, для монашествованія въ ея монастыряхъ, мы находимъ въ ней въ періодъ домонгольскій свои и особые русскіе монастыри. Именно—находимъ на Авонт и въ Герусалимъ.

Авонъ, ставшій исключительнымъ жилищемъ монаховъ съ конца 7-го или можеть быть съ половины 9-го въка 1), началъ пріобретать свою позднейшую великую славу какъ разъ передъ темъ временемъ, какъ мы приняли христіанство: онъ обязанъ ея началомъ преп. Аеанасію Анонскему, который подвизался на немъ, построивъ свою знаменитую лавру, положившую начало позднейшимъ большимъ его монастырямъ <sup>2</sup>), съ 960-го г. по 980-й г. <sup>3</sup>). Русскіе монахи должны были узнать объ Аеонъ съ самой же первой минуты своего появленія, отъ тіхъ монаховъ греческихъ, приведенныхъ Владимиромъ, которые были такъ сказать первыми воспріемниками нашего монашества. Болье чыть выроятно, что съ первой же минуты появленія нашего монашества начались и путешествія оть нась на Аеонъ отдёльныхъ монаховъ, съ цёлію монашествованія или въ его монастыряхъ пли одиноко, по образу его пустынниковъ-каливитовъ и радомъ съ сими последними. Когда явился на Авоне собственный русскій монастырь въ точномъ значеніи этого слова, положительно остается неизв'ястнымъ; но не положительное и близкое къ нему есть то, что до 1169 г. в болве или менве вскорв послв 1143 г. Нвсколько времени назадъ напечатаны древніе акты, хранящіеся въ Асонско-русскомъ Пантелеймоновомъ монастырв, которые сообщають сведения по нашему вопросу '). Въ актахъ этихъ находимъ, что въ 1169 г. былъ на Авонь русскій монастырь Богородицы, по чмени Ксилургу (той Ξυλουργού, что по-русски значить древоделя, плотника) — что монастырь этоть быль построенъ когда-то до 1030 г. 3), но до 1143 г. не быль русскимъ



<sup>1)</sup> Спеціальное сочиненіе объ Анонті: преосв. Порфирія (Успенскаго) Исторія Анона, въ трехъ частяхъ (Анонть языческій, — христіанскій, — понашескій). Кіевъ, 1877.

<sup>\*)</sup> А дотол'в преобладало монашество одиночное и маленькими общинами вънебольшихъ монастырькахъ.

<sup>\*)</sup> По другинъ-по 1000-й г.

<sup>4)</sup> Акты Русскаго на святомъ Авонт монастыря св. великомученика и целителя Пантелеймона, Кіевъ, 1873.

<sup>5)</sup> Актовъ № 1.

монастыремъ 1). Следующее отсюда заключение есть то, что русские монахи стали имъть на Асонъ свой монастырь не такимъ образомъ. чтобы постровли для себя новый монастырь, а такимъ образомъ, что межау 1143 и 1169 годами или выпросили себъ въ даръ или пріобрвли посредствомъ покупки у общины Асонскихъ монастырей или у нхъ Протата существовавшій монастырь греческій, пришедшій въ запуствніе, каковой случай въ то время бываль съ монастырями Аеонскими не ръдко. Въ 1169 г. русскіе монахи говорять о своемъ монастыръ, что они «въ немъ постриглись и много потрудились и издержались надъ его поддержаніемъ и устроеніемъ и что «въ немъ постриглись родители и сродники» ихъ; а изъ этихъ словъ и видно, что пріобратеніе монастыря имало масто довольно задолго до 1169 г. и болве или менве вскорв послв 1143 г. <sup>2</sup>). Что касается по того обстоятельства, что русскіе монахи не построили для себя новаго монастыря, а пріобрёли готовый, то весьма вероятно, что на Асоне въ XI-XII в. было уже такъ, что вся его земля была разобрана между существовавшими монастырями и что на немъ уже не было пустопорожнихъ, никому непринадлежащихъ, мъстъ, на которыхъ бы могли строить новые монастыри желающіе (А что касается до того, чтобы купить у какого-нибудь монастыря участокъ земли для постройки новаго монастыря, то возможно, что продавать участки и тогда уже не было въ обычав, какъ въ настоящее время 3). Въ помянутомъ 1169 г. русскіе монахи выпросили себ'в у общины Авонскихъ монастырей другой запуствиній монастырь, съ твиъ, чтобы по возобновлении онъ сталь главнымъ ихъ монастыремъ, а прежній былъ приписнымъ къ нему (па-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ что въ настоящее время новые монастыри могуть быть строимы только на земляхъ, арендованныхъ у старыхъ монастырей: на таковыхъ земляхъ стоятъ новые русскіе монастыри — Андреевскій скить или Серай (монастырь очень большой) и Ильинскій скитъ.



<sup>1)</sup> Въ актахъ по 1143 г., Ж.М. 1, 3, 5 и 6, монастырь не называется русскимъ монастыремъ, какъ называется онъ потомъ.

<sup>2) № 7,</sup> стр. 75. Изъ сейчасъ приведенныхъ словъ русскихъ моналовъ ведно и то, что они не сами построили монастырь, а такъ или иначе пріобреди его готовый; ибо если бы было первое, то они такъ бы и говорели, имея нужду говорить для защищенія своихъ правъ на монастырь. — Отъ 1143 г. есть опись имущества монастыря Ксилургу, № 6, въ которой некоторыя вещи назывались та робска; если бы это значило: русскія, а не было позднейшей формой греческаго прилагательнаго робско, что значить: красный цветомъ, тогда дело нужно было бы понимать такъ, что русскіе монахи поселились въ монастыре прежде, чёмъ пріобреди его въ собственность.

рацьохастήριον) 1). Этоть второй монастырь, во имя св. великомуч. Пантелеимона, назывался, въроятно оть родины строителя, монастыремъ Оессалоникійца (μονή τοῦ Θεσσαλονικέως), а послѣ перехода въ собственность русскихъ монаховъ сталь называться Русскимъ монастыремъ (у Славянъ въ позднѣйшее время—Руссикъ, Русикъ 2). Въ позднѣйшее время у насъ было принимаемо, что монастырь св. Пантеленмона «изъ старины баше строеніе великихъ князей русскихъ отъ великаго Володимера» 3). Но какъ это совершенно несправедливо въ отношеніи къ нему, такъ со всею вѣроятностію слѣдуетъ думать, что и въ пріобрѣтеніи перваго монастыря не принимали никакого участія князья и что оно было исключительно частнымъ дѣломъ общины самихъ русскихъ монаховъ. Въ настоящее время русскіе монахи монастырей 4), еще въ малыхъ и весьма малыхъ монастырькахъ, въ такъ называемыхъ кельяхъ и кельицахъ 5); очень вѣроятно, что это

¹) ARTOBЪ № 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нынфшній Афонскій русскій монастырь св. Пантелеймона или нынфшній Афонскій Руссикъ не есть древній Руссикъ, о которомъ мы сейчасъ сказали. Древній Руссикъ, не особенно долго находившійся во владфніи русскихъ монаховъ, хотя и сохранявшій постоянно имя Русскаго монастыря, кончилъ свое существованіе, превратившись въ развалины (нынф возобновляемыя) въ концф XVIII столфтія, а нынфшній новый Руссикъ построень на землф древняго въ началф прошлаго столфтія. Что касается до монастыря Ксилургу, то въ видф скита, принадлежащаго Руссику, съ именемъ Богородицына, онъ существуеть до настоящаго времени (см. предисловіе и примфчанія къ Актамъ, также издаваемый Пантелеймоновымъ монастыремъ Путеводитель по св. горф Афонской).

<sup>3)</sup> См. у Караиз. къ т. VI прим. 629, стр. 101 fin. (1497 г.).

<sup>\*)</sup> Въ настоящее время большихъ русскихъ монастырей на Асонт три: монастырь Пантелеймоновскій (Руссикъ) и помянутые скиты Андреевскій и Ильинскій; последніе по своему имени и по своему рангу въ числе Асонскихъ монашескихъ обиталищъ суть не монастыри, а скиты, потому, что — монастыри новые, стоящіе не на своихъ собственныхъ, а арендованныхъ у другихъ (настоящихъ) монастырей земляхъ.

<sup>5)</sup> На Асонт слово «келья» употребляется не въ смыслт маленькаго, бобыльскаго, домика, какъ у насъ въ Россіп, а въ смыслт маленькаго монастырька (помътщающагося въ одномъ зданіи: келья, потому что одно зданіе, причемъ непремённо подразумтвается, что есть въ немъ и своя монастырская церковь. Эти кельм построены и строятся на арендуемыхъ у монастырей земляхъ. Превратившись въ большой и настоящій, со многими зданіями, монастырь, келья становится по имени и по рангу скитомъ).

такъ было и въ древнее время, т. е. что кромъ помянутыхъ настоящихъ русскихъ монастырей были тогда на Авонъ и нынъшніе маленькіе русскіе монастырьки, которые могли явиться раньше настоящихъ и даже задолго до нихъ 1) (А вмъстъ съ тъми и другими монасты рями могли постоянно оставаться и быть, какъ это и теперь есть, русскіе монахи, которые хотъли монашествовать въ одинокомъ пустынничествъ).

О существованіи русскаго монастыря въ Іерусалимѣ находимъ извъстіе въ житіи преп. Евфросиніи Полоцкой, которан была въ святомъ городѣ или въ 1173 г. или около него; въ житіи Евфросиніи говорится, что во время своего пребыванія въ Іерусалимѣ, она «обитала у святыя Богородицы въ русскомъ монастырѣ». Такъ какъ о монастырѣ не упоминаеть въ своемъ Паломникѣ игуменъ Даніилъ, бывшій въ Іерусалимѣ въ 1113—15 году, то слѣдуеть думать, что онъ явился послѣ него. О дальнѣйшей судьбѣ монастыря послѣ Евфросиніи ничего неизвѣстно. Что касается до способа, какъ Русскіе пріобрѣли себѣ монастырь въ Іерусалимѣ, то весьма вѣроятно думать, что это было такъ же, какъ на Авонѣ, т. е. что русскіе монахи не вновь построили себѣ монастырь, а выпросили или купили себѣ во владѣніе одинъ изъ запустѣвшихъ монастырей греческихъ.



<sup>1)</sup> Допустивъ предположеніе, что въ XI—XII в. на Асонт были тт же порядки, что и теперь, весьма въроятно будеть представлять дёло о появленіи на немъ монастырей русскихъ такимъ образомъ, что сначала, и весьма возможно—болте или менте рано, явились малые монастыри или кельи (самими монахами построенные на арендованныхъ земляхъ или купленные, съ обязательствомъ аренды за землю, уже готовые), а потомъ монахи выпросили или купили себт и настоящій монастырь.



## приложенія.

## 1. Списокъ монастырей домонгольскаго періода.

Настоящій списокъ мы расположимъ въ томъ же порядкѣ, что и списокъ каменныхъ церквей, именно: 1. Кіевъ съ его областью, 2. Перевславль, 3. Черниговъ (съ Рязанью и Муромомъ), 4. Владимиръ Волынскій, 5. Галичъ, 6. Туровъ, 7. Полоцкъ, 8. Смоленскъ, 9. Новгородъ, 10. Ростовъ-Суздаль (и 11. Тмутаракань).

#### 1. Кіевъ съ его областью.

Наибольшая часть извъстныхъ монастырей Кіевскихъ домонгольскаго періода построены князьями. А такъ какъ всѣ церкви Кіева, построенныя князьями, не только приходскія, но и монастырскія, мы помъстили въ спискѣ церквей каменныхъ, то вмѣстѣ съ этимъ мы представили тамъ и почти полный списокъ Кіевскихъ монастырей. Мы повторимъ списокъ, не повторяя подробностей о монастыряхъ, которыя сообщены тамъ, и дополнимъ его тѣми немногими монастырями, которые не были княжескими или неизвѣстны за таковые.

(Монастыри мужскіе отъ женскихъ какъ здёсь, такъ и во всемъ спискё далёе, мы отличаемъ такимъ образомъ, что, не дёлая обозначенія въ первомъ случай, дёлаемъ его во второмъ).

- 1. Георгіевскій.
- 2. Ирининскій, женскій.

Оба построены Ярославомъ.

- 3. Димитріовскій.
- 4. Николаевскій, женскій.

Оба построены Изяславомъ Ярославичемъ.

- 5. Печерскій, препп. Антонія и Өеодосія (выше стр. 468).
- 6. Св. Мины, неизвёстно кёмъ построенный. О немъ не совсёмъ опредёленно и именно—не давая прямо знать, что находился въ Кіевѣ, говоритъ Несторъ въ житіи преп. Өеодосія (Никонъ Печерскій ушель отъ Өеодосія въ Тмутаракань съ однимъ чернцомъ боляриномъ монастыря св. Мины, —по изд. Бодянск. л. 8 об. fin).

- 7. Михайловскій Выдубицкій, построенный Всеволодомъ Ярославичемъ.
- 8. Андреевскій Янчинъ, женскій, построенный темъ же Всево-
- 9. Михайловскій Златоверхій, построенный Святополкомъ Изяславичемъ <sup>1</sup>).
- 10. Еловскій или Влахернскій, построенный бывшимъ игуменомъ Печерскимъ Стефаномъ (отъ строителя Стефанечь. Выше стр. 586).
- 11. Спасскій Берестовскій, построенный візроятно игуменомъ Германомъ, который упоминается подъ 1072 г., и візроятно отъ него называемый Германечь (выше стр. 586).
- 12. Өедоровскій (Вотчь), построенный Мстиславомъ Владимировичемъ въ 1128 г.
  - 13. Кирилловскій, построенный Всеволодомъ Ольговичемъ († 1146).
- 14. Лазаревъ, женскій, названный такъ по имени своего неизвъстнаго строителя или въ честь своего святаго не видно, упоминаемый подъ 1113 г. (Ипатск. лът., 2 изд. стр. 199 нач.).
- 15. Космо-Даміанскій, построенный неизвѣстно кѣмъ и когда, упоминаемый въ Патерикѣ у Симона (въ самомъ письмѣ къ Поликарпу, который нѣкоторое время былъ игуменомъ этого монастыря).
- 16. Васильевскій, упоминаемый подъ 1231 г. Въ спискѣ каменныхъ церквей см. о церквахъ Васильевскихъ (№ 19 и 20).
- 17. Воскресенскій, упоминаемый подъ тёмъ же 1231 г. (Лаврент. лёт.). Въ половине XII вёка въ Кіеве были неизвестные монастыри, на-ходившеся за городомъ, на вспольи, со стороны (какъ будто) Золотыхъ воротъ,—Лаврент. лёт. 2 изд. стр. 315, Ипатск. лёт. того же изд. стр. 296 (обё подъ 1151 г.).

(Въ области Кіевской позднѣйшимъ преданіемъ относится къ періоду домонгольскому и къ самому первому времени у насъ христіанства построеніе монастыря Спасскаго, полагаемаго на горѣ "Бѣлый Спасъ" или "Спасщина", находящейся недалеко отъ Вышгорода, съ которой монастырь, послѣ нашествія Монголовъ, по тому же преданію, перенесенъ на новое, недалекое, мѣсто, получивъ отъ послѣдняго, — лощины, окруженной съ трехъ сторонъ горами, названіе Межигорскаго. Основаніе монастыря, существовавшаго на второмъ мѣстѣ и подъ вторымъ именемъ, неизвѣстно съ какого времени по 1786 г., преданіе усвояетъ греческимъ монахамъ, пришедшимъ въ Россію съ первымъ митрополитомъ Кіевскимъ Михаиломъ. См. Ист. Іер. ІІ, 624).

<sup>1)</sup> Позднъйшее преданіе усвояетъ построеніе монастыря первому (будто бы) митрополиту Кіевскому Миханлу,—Ист. Іер. IV, 184.



## 2. Переяславль.

- Іоанновскій, неизвѣстно кѣмъ построенный, упоминаемый съ 1072 г..
   См. въ спискѣ каменныхъ церквей (послѣ № 4).
- 2. Борисо-Глѣбскій на Альть, на мѣсть убіенія Бориса, вѣроятный. Лѣтопись разсказываеть подъ 1074 г., что преп. Өеодосій Печерскій передъ своею смертію хотѣль было поставить въ свои преемники презвитера Іакова, который пришель въ Печерскій монастырь съ Летьца (сар. Лтьца, Лтца). Подъ Летьцомъ, если не ошибаемся, должно разумѣть Льто, Алтъ, Олтъ, т. е. Альту, ибо рѣки съ уменьшительнымъ именемъ Альтецъ неизвѣстно; на Альтѣ же самымъ вѣроятнымъ мѣстомъ, гдѣ можно полагать монастырь, представляется именно мѣсто убіенія Бориса, на которомъ была построена церковь (деревянная) вѣроятно болѣе или менѣе вскорѣ послѣ Вышегородской (каменная построена Бладимиромъ Мономахомъ,—въ спискѣ каменныхъ церквей № 5).

Полагають монастырь при каседральномъ спископскомъ соборѣ (Михайловскій), но единственно на томъ основаніи, что при немъ устроенъ быль монастырь въ началѣ XVIII в., когда онъ быль приходскою церковію (Исторіи Іерархіи V, 79, сfr Арандаренку III, 422). Находящаяся у насъ подъ руками книга: "Шематизмъ провинціи Св. Спасителя чина св. Василія Великаго въ Галиціи и Короткій поглядъ на монастыри и на монашество Руске отъ заведеня на Руси вѣры Христовои ажъ по нынѣшное время", въ Львовѣ, 1867, полагаетъ въ Переяславлѣ и относить къ XII в. еще одинъ монастырь—Рождественскій, стр. 125; но своего источника книга не указываетъ и монастырь остается намъ совершенно не-извѣстнымъ.

# 3. Чернигова съ Рязанью и Муромома.

1. Успенскій на Болдиныхъ горахъ или Болдинскій, впослёдствіи и въ настоящее время Успенскій Елецкій, находящійся за городомъ, на возвышеніи, называемомъ Болдины горы. Объ основаніи монастыря читаемъ въ лётописи подъ 1074 г.: "привлючися прити Изяславу изъ Ляховъ (въ Кіевъ, въ 1069 г. послё изгнанія) и нача гнёватися Изяславъ на Антонья (Печерскаго) изъ (-за) Всеслава (Полоцкаго, который, бывъ въ 1068 г. высёченъ Кіевлянами изъ поруба и посаженъ на великовняжескій престолъ, заставилъ Изяслава бёжать изъ Кіева), и, приславъ Свитославъ, въ ночь поя Антонья Чернигову; Антоній же, пришедъ къ Чернигову, възлюби Болдины горы, ископавъ печеру, ту ся всели: и есть ту манастырь святое Богородици, на Болдиныхъ горахъ, и до сего дни". Не совсёмъ опредёленныя слова лётописца, который съ одной стороны ведеть монастырь отъ преп. Антонія, а съ другой стороны не называетъ

Антонія прямо его основателемъ, по всей въроятности, нужно понимать такъ, что при пещеръ Антонія монастырь быль построень его учениками. Мъстное преданіе усвояеть построеніе монастыря не преп. Антонію или его ученикамъ, а самому князю Святославу и относить его къ 1060 г.. что будеть на 9 льть ранье прибытія въ Черниговъ Антоніева (Исторія Іерархіи, VI, 489); но льтописецъ, конечно, зналь дьло лучше мъстнаго преданія, которое, по всей въроятности, не особенно древняго происхожденія (Прозваніе монастыря — Елецкій преданіе объясняеть тымъ, что онъ построенъ Святославомъ по случаю явленія иконы Божіей Матери на деревь ели (ibidd); если дъйствительно такова причина, то о событіи со всею въроятностію должно думать, что оно имьло мьсто не въ правленіе Святослава, а болье или менье позднье, а поэтому и въ прозваніи, если только оно дъйствительно происходить оть ели, должно видьть не первоначальное, а прибавленное посль).

- 2. Ильинскій-Троицкій, находящійся въ верств оть Успенскаго, на однѣхъ и тѣхъ же съ нимъ Болдиныхъ горахъ. Мѣстное преданіе, о которомъ мы говорили сейчасъ выше, усвояеть преп. Антонію построеніе настоящаго монастыря вмѣсто Успенскаго (Ист. Iер. IV, 297 fin.). Очень возможно, наобороть, что не Успенскій, а настоящій монастырь построенъ самимъ Святославомъ. Прямаго подтвержденія тому, чтобы Святославомъ былъ построенъ въ Черниговѣ монастырь не можетъ быть представлено никакого; но нѣкоторымъ непрямымъ подтвержденіемъ сего могутъ служить слова Нестора въ житіи преп. Оеодосія, что въ Черниговѣ при Святославѣ было нѣсколько монастырей (Святославъ, говоритъ Несторъ, завидовалъ Изяславу, что у него былъ такой свѣтильникъ, какъ преп. Оеодосій, "якоже сповѣдаше чьрноризць Павылъ, игуменъ сыи отъ единого манастыря, сущихъ въ области его", т. е. Святослава,—по изд. Бодянск. л. 25 об.).
- 3. Борисо-Глівскій, упоминаемый подъ 1231 г. (Лаврент. літ.,—"Мученичьскый"), находившійся при церкви Бориса и Глівса, построенный кн. Давидомъ Святославичемъ († 1123, см. въ спискі каменныхъ церквей) и можеть быть основанный одновременно съ построеніемъ церкви.
- 4. За сими тремя монастырями въ самомъ Черниговъ, еще извъстенъ во всей области Черниговской, со включеніемъ Мурома и Рязани, и всего одинъ монастырь, именно—Спасскій въ Муромъ, который, неизвъстно къмъ и когда бывъ построенъ, упоминается подъ 1096 г.. Между монастырями восточно-инородческой, Мерьско-Муромской, Руси этотъ Спасскій монастырь, существующій до настоящаго времени (Ист. Іер. V, 114), долженъ быть признаваемъ если не за самый старшій, то за одинъ изъ старъйшихъ.

Въ Лаврентьевской и такъ называемой Академической лѣтописяхъ подъ 1237-мъ годомъ при описаніи нашествія Татаръ говорится, что въ *Рязани* и ея области этими послёдними пожжены были монастыри. Но

какіе именно монастыри остается неизвістнымъ, и возможно, что разуміются монастыри не собственные, а ті монашескія слободки при приходскихъ церквахъ, о которыхъ мы говорили выше.

#### 4. Владимиръ Волынскій.

Единственный, положительно извъстный за періодъ домонгольскій, монастырь во Владимиръ съ его областью есть монастырь, называвшійся Святою горой или Святогорскимъ, а въ настоящее время называющійся Загоровымъ (помянутый выше Шематизмъ, стр. 111), находящійся не въ самомъ Владимиръ, а близь него, неизвъстно къмъ и когда построенный, но существовавшій уже при жизни преп. Өеодосія Печерскаго, слъдовательно до 1074 г. (Несторъ въ житіи преп. Өеодосія о смерти Варлаама, который, возвращаясь изъ путешествія ко святымъ мъстамъ, умеръ въ семъ монастыръ,—по изд. Бодянск. л. 13 обор. нач., см. въ спискъ каменныхъ церквей).

Подъ 1268 г. упоминается во Владимирѣ монастырь св. Миханла Великаго (Ипатск. лѣт., 2 изд. стр. 573). Можеть быть, онъ быль построенъ еще до нашествія Монголовъ.

О монастыръ Полонинскомъ, который находился неизвъстно — въ области Владимирской или Галичской, см. сейчасъ ниже подъ Галичемъ.

Помянутый выше Шематизмъ провинціи Св. Спасителя, неизвъстно на чемъ основываясь, полагаеть во Владимирт еще три монастыря: Богородичный каеедральный, т. е. находившійся будто бы при каеедральской епископской церкви Св. Богородицы, Апостольскій и Честнаго Креста, стр. 106, и кромт того одинъ монастырь въ его области, именношри церкви св. Николая въ Жидичинт, стр. 110, о которой мы говорили въ спискт каменныхъ церквей.

#### 5. Галичъ.

- 1. Іоанновскій, находившійся въ городѣ Галичѣ, упоминаемый подъ 1189 г. (Ипатск. лът., 2 изд. стр. 447 fin.).
- 2. Лелесовъ, находившійся неизв'єстно гд'в въ области, на дорог'в изъ Угоръ или Венгріи къ городу Галичу, упоминаемый подъ 1210 г. (Ипатек. л'ет., 2 изд. стр. 487).
- 3. Синеволодскій или Синеводскій Богородицы, находившійся недалеко на югь оть города Стрыя, при впаденіи річки Опора въ ріку Стрый (ныні туть селеніе Синовускъ или Синовуско), упоминаемый подъ 1240 г. (Ипатск. літ., 2 изд. стр. 523).
- 4. Даниловскій въ Угровскі, построенный кн. Даніиломъ Романовичемъ въ честь своего ангела, не задолго до нашествія Монголовъ (Ипатск. літ. подъ 1268 г., 2 изд. стр. 573, объ Угровскі см. выше въ спискі епархії).

5. Пелонинскій, бывшій въ городь или селеніи Полонинь, которое находилось неизвъстно гдъ въ югозападной Руси — въ Галиціи или на Вольни (по Шематизму провинціи Св. Спасителя — близь города Галича, стр. 163 нач.). Упоминается подъ 1262 г. (Ипатск. лът. 2 изд. стр. 567 fin.); основанъ неизвъстно когда, но въроятно или не задолго до нашествія Монголовъ или вскоръ послъ него тъмъ Григоріемъ святымъ человъкомъ, который былъ его настоятелемъ въ помянутомъ году (ibid.) и о которомъ мы говорили выше (стр. 601).

# 6. Туровъ.

Единственный извёстный въ Турове и его области монастырь есть епископскій монастырь свв. мучениковъ Бориса и Глеба, находившійся близь г. Турова на болоньи, т. е. на городскомъ поле, и упоминаемый во второй половине XII века (сказаніе о мнихе Мартыне, — у преосв. Макарія въ Ист., т. 3, изд. 2 стр. 300 fin.; по местному Туровскому преданію, монастырь находился на нынешнемъ местечковомъ кладбище, — Калайдовича Памятники Россійск. Слов. XII века, предисл. стр. XXI).

#### 7. Полоциъ.

- 1. Спасскій, женскій и 2. Богородицкій, мужскій, построенные преп. Евфросиніей. См. о нихъ выше стр. 597.
- 3. Борисо-Глёбскій, находившійся внё города и близь него, за Двиной, надъ рёчкой Бёльчицей (оть чего Бёльчицкій). Построеніе усвояется кн. Борису Гинвиловичу, внуку Мингайла, Литовскаго покорителя Полоцка, и относится къ разнымъ годамъ первой четверти XIII вёва (Турчанинова Обозрёніе Бёлоруссіи, стр. 50, Шематизмъ провинціи Св. Спасителя, стр. 126 нач. Въ настоящее время на мёстё упраздненнаго монастыря,—за позднёйшее время о немъ Ист. Іер. V, 590 fin.,—архіерейская мыза или усадьба съ остающеюся отъ монастыря каменною церковію, если не измёняеть намъ память, болёе или менёе древнею).

#### 8. Смоленскъ.

- 1. Борисо-Глібскій на Смядыни, на мість убіенія св. Глібса, построенный неизвістно кімъ и когда, упоминаемый въ 1138 г. (Новг. 1 літ., см. списокъ каменныхъ церквей).
- 2. Отрочій, находившійся неизвістно— въ самомъ Смоленскі или гдів-либо въ области, упоминаемый въ 1206 г. (Лаврент. лівт., 2 изд. стр. 404 нач.).
- 3. Св. Креста или Крестовоздвиженскій, находившійся въ самомъ Смоленскъ.
  - 4. Богородицкій, называвшійся Селище, въ 6 верстахъ отъ города

(нынѣ село Богородицкое, — Историко-статист. описаніе Смоленск. епархіи, стр. 287). Оба упоминаются въ житіи преп. Аврамія, въ первой четверти XIII вѣка.

5. Рисположенскій Аврамієвъ, въ самомъ городѣ, построенный епископомъ Игнатіємъ и названный Аврамієвымъ по его (монастыря) игумену преп. Аврамію (Житіє послѣдняго).

## 9. Новгородъ.

- 1. Антонія Римлянина Рождество-Богородицкій, начатый строеніемъ въ 1117 г. См. о немъ выше стр. 589 fin.
- 2. Юрьевъ или Георгіевъ (Георгіевскій въ честь св. Георгія, по простонароди. Юрія), находящійся вив города, построенный княземъ Новгородскимъ Всеволодомъ Мстиславичемъ съ игуменомъ Киріакомъ, начиная съ 1119 г.; какъ монастырь княжескій быль въ Новгородь старшимъ изъ всъхъ монастыремъ и его архимандритіей (Татищевъ высказалъ предположеніе, въ видъ положительнаго извъстія, что Юрьевъ монастырь построенъ Ярославомъ Великимъ, - II, 461, прим. 461. Основаніемъ для предположенія, конечно, послужило ему то, что Ярославъ носиль христіанское имя Георгія или Юрія. Но само собою очевидно, что это основаніе вовсе не достаточное. Что касается до построенія монастыря въ честь св. Георгія кн. Всеволодомъ, то необходимо думать, что онъ построиль его въ честь ангела своего отда, который носиль два христіанскія имени- Өеодора и Георгія (преосв. Макарія І, 404) и по приказу котораго онъ, въроятно, его и стровлъ (cfr грамоту Мстислава въ Юрьевъ монастырь въ Ист. Іер. VI, 772). Если въ летописи, - Новг. 1, говорится о заложеніи монастыря: "заложи игуменъ Кюрьякъ и князь Всеволодъ церковь камяну, манастырь св. Георгія, Новегороде", то этого нисколько не необходимо понимать такъ, чтобы монастырь существовалъ уже прежде, но совершенно можно понимать такъ, что Всеволодъ, приступивъ къ строенію монастыря, избраль будущаго ему игумена, который бы непосредственно завъдываль стройкой и который бы потомъ собраль братію).
- 3. Воскресенскій, женскій, находившійся внѣ города, въ одной верстѣ отъ него, при озерѣ Мячинѣ, упоминается въ 1136 г. (преосв. Макар. I, 541, см. въ спискѣ каменныхъ церквей № 17).
- 4. Варваринскій, женскій, находившійся на Софійской сторонѣ, близь Власіевской церкви, упоминается въ 1138 г. (преосв. Макар. I, 177, въспискѣ каменныхъ церквей № 24).
- 5. Звёринъ (послё Звёринъ-Покровскій), женскій, находящійся на Софійской сторонь, на концё города внизъ по Волхову и на берегу сего послёдняго, за Землянымъ валомъ; упоминается въ 1148 г..
  - 6. Аркажъ Успенскій, находившійся вив города, построенный въ

- 1153 г. игуменомъ Аркадіемъ, послѣ епископомъ Новгородскимъ (1156—1162. въ спискѣ каменныхъ церквей № 15).
- 7. Свято-Духовъ (нынѣ женскій), находящійся въ одномъ концѣ города съ Звѣринымъ, упоминается въ 1162 г.
- 8. Благовъщенскій, находившійся за городомъ, построенный архіепископомъ Иліею (Іоанномъ) съ братомъ Гавріиломъ въ 1170 г. (въ спискъ каменныхъ перквей № 12).
- 9. Іоанно-Предтечевъ, женскій, находившійся на Софійской сторонъ, въ Неревскомъ концъ, упоминается въ 1179 г.
- 10. Хутынскій преп. Варлаама, находящійся внѣ города, построенный въ 1192 г. См. о немъ выше стр. 595.
- 11. Кирилловскій въ Нелезенѣ, находящійся внѣ города, упоминается въ 1196 году, когда въ немъ заложена каменная церковь, но кажется—не устроенъ вмѣстѣ съ сею послѣднею, а существовалъ уже ранѣе (въ спискѣ каменныхъ церквей № 18).
- 12. Николо-Островскій, находившійся въ 7 верстахъ отъ Новгорода, между рікой Вишерой и річкой Вельей (послі 1764 г. село,—Ист. Іер. V. 379 fin.), построенный архіепископомъ Мартиріемъ въ 1197 г.
- 13. Евфиміннъ, женскій, находившійся на Торговой сторонъ, въ Плотникахъ или Плотницкомъ концъ, на Запольской улицъ, построенный въ 1197 г. одною богатою Новгородкой ("постави Полюжая, Городьшиниця дъци").
- 14. Спасо-Нередицкій, находившійся внѣ города, построенный въ 1198 г. кн. Ярославомъ Владимировичемъ (въ спискѣ каменныхъ церквей № 19).
- 15. Михалицкій на Молотков'в, Рождество-Богородицкій, женскій, на ходившійся на Торговой сторон'в, въ Плотницкомъ конц'в, на краю города у Землянаго вала (въ настоящее время приходская церковь), построенный въ 1199 г. супругой сейчаст помянутаго князя Ярослава Владимировича. (Въ Новгородской III л'етописи разсказывается объ особомъ чуд'в, подавшемъ поводъ къ построенію монастыря).
- 16. Пантелеймоновъ, находившійся внѣ города, близь Юрьева монастыря (на томъ мѣстѣ, гдѣ теперь стоить принадлежащая Юрьеву монастырю бывшая мыза гр. Орловой,—преосв. Макар. І, 647), построенный или въ 1207 г. (въ спискѣ каменныхъ церквей № 22) или неизвѣстно когда ранѣе (А грамоты Всеволодова Юрьеву монастырю, въ которой упоминается Пантелеймоновъ монастырь,—Ист. Іер. VI, 774, и Изяслава Мстиславича самому Пантелеймонову монастырю,—ibid. V, 454 fin., несомиѣнно подложны, ибо въ первой Всеволодъ называется великимъ княземъ, каковымъ онъ не бывалъ, а вторую Изяславъ даетъ по благословеню епископа Нифонта, съ которымъ онъ находился изъ-за Климента въ открытой и сильной враждѣ).
  - 17. Павловъ Варецкій, находившійся на Торговой сторонѣ, на Ва-

рецкой улицъ. Въ 1224-мъ году новгородецъ Семенъ Борисовичъ поставилъ каменную церковъ святаго Павла и святаго Сумеона и святыхъ Константина и Елены, а въ 1238-мъ году вдова Семена Борисовича "сотворила" у церкви монастырь,—Новгородск. 1 лът. подъ обоими годами.

Извѣстно въ Новгородѣ нѣсколько церквей, относящихся къ домонгольскому періоду, при которыхъ въ послѣдующее время являются монастыри. Предполагая непремѣнно, что монастыри явились вмѣстѣ съ церквами, и сіи послѣдніе относять къ періоду домонгольскому. Но непремѣнное туть нисколько не слѣдуетъ: церкви были построены въ періодъдомонгольскій, а монастыри могли явиться при нихъ въ разное время
послѣ (сначала въ видѣ несобственныхъ, а потомъ превратившись и въ
собственные). На семъ основаніи монастыри эти должны быть отнесены
къ числу домонгольскихъ сомнительныхъ. Домонгольскія церкви, при которыхъ они являются въ послѣдующее время, суть:

Николая Чудотворца, находящаяся на Софійской сторонъ, на Яковлей улицъ, близь Звърина монастыря, построенная въ 1135 г. (въ спискъкаменныхъ церквей № 8,—монастырь Въло-Николаевскій).

Петра и Павла на Синичьей горѣ, построенная въ 1185 г. (въ спискѣ каменныхъ церквей № 14).

Рождества Христова, находившанся на Торговой сторова, на вспольи за городскимъ валомъ, въ полуверств отъ него, противъ Щитинскихъ воротъ (преосв. Макар. I, 557), построенная въ 1226 г.

## Въ пригородахъ Новгорода извёстны монастыри

#### во Псковѣ:

Спасскій Мирожскій, находившійся при церкви Спаса въ Мирожахъ, построенной архіепископомъ Нифонтомъ (см. въ спискъ каменныхъ церквей), по всей въроятности — созданный Нифонтомъ одновременно съ церковію, а во всякомъ случат упоминаемый подъ 1188 г. (Новг. І лът.).

Монастырь Спасскій Завеличскій или въ Завеличьи, основанный будто бы тімь же Нифонтомь, что и предъидущій (Ист. Іер. IV, 123), въдійствительности есть тоть же Мирожскій: монастырь называется то Завеличскимь (въ Завеличьи), то Мирожскимь (въ Мирожахъ) потому, что онъ находится (въ настоящее время какъ приписной къ архіерейскому дому) за ріжой Великой при впаденіи въ нее річки Мирожи.

# Въ Ладогѣ (старой):

Георгіевскій, такъ называемый Заствиный, находившійся при той церкви св. Георгія, о которой мы сказали въ спискъ церквей каменныхъ, не положительно извъстный, а только съ въроятностію предполагаемый (Ист. Iep. IV, 136).

#### Въ Старой Русѣ:

Спасо-Преображенскій, построенный игуменомъ, послів архіепископомъ Новгородскимъ, Мартиріемъ въ 1192 г. См. о немъ выше стр. 596.

Въ Новгородъ и древней Новгородской области было и есть немалое количество монастырей, которые относять къ періоду домонгольскому отчасти на основаніи свидътельствъ весьма ненадежныхъ, отчасти безъ всякихъ свидътельствъ на основаніи соображеній, а отчасти и вопреки положительнымъ свидътельствамъ. Эти монастыри суть:

Десятиный. Въ Новгородской сокращенной лѣтописи по такъ названному Супрасльскому списку (изданному въ 1836 г. кн. Оболенскимъ) подъ 998 г. читается: "въ Новъгородъ владыка Якимь уради собъ монастырь Десятиный, а Святую Софею заложи конець Пискупли улици"... Неизвъстный составитель (сократитель) лѣтописи въроятно усвояетъ Іоакиму, по какимъ-нибудь своимъ домышленіямъ, существующій въ Новгородъ женскій монастырь "въ Десятинъ" или Десятинскій, который построенъ въ первой половинъ XIV въка (преосв. Макар. I, 209).

Перынь или Перынскій, находящійся въ 4 верстахъ отъ Новгорода. на берегу Ильменя, въ одной верств за Юрьевымъ монастыремъ. Названіе Перынь производять оть имени языческаго бога Перуна и полагають, что на мъсть монастыря стояль у языческихь Новгородцевь идоль этого Перуна: затемъ, основываясь на свидетельстве летописи, что Владимиръ. приступивъ къ крещенію народа, "повель рубити церкви и поставляти по мъстомъ, идеже стояху кумиры", заключаютъ, что церковь на мъсть Перуна имъла быть поставлена одною изъ первыхъ въ Новгородъ; наконецъ, свои собственныя предположенія возводять въ "общее древнее преданіе": въ результать всего этого и получается то будто бы несомивниое, что Перынскій монастырь должень быть принимаемь за одинь изв монастырей времени Владимирова и вообще за одинъ изъ самыхъ старшихъ въ Россіи. Но, во-первыхъ, ни древняго ни поздняго преданія о началь Перынскаго монастыря при Владимирѣ вовсе нѣтъ 1); во-вторыхъ, происходить ли название Перынь отъ имени Перунъ или только отъ одного съ нимъ корня, во всякомъ случай объяснять название монастыря тамъ, что на его мёстё стояль ндоль Перуна, не представляется слишкомъ вёроятнымъ, ибо съ какой стати идолъ Перуна, вивств съ другими идолами, быль бы поставлень не въ городъ или не близь него, а за пълыя 4 отъ него версты? Въ летописи говорится, что Добрыня, пришедъ въ Новгородъ, постави Перуна надъ ръкою Волховомъ, но Перынскій монастырь

<sup>1)</sup> Если не считать надпись, не давно сдъланную на церковновъ столбъ,— преосв. Макар. I, 425 нач.

не столько на Волховѣ, сколько на Ильменѣ, и такъ какъ онъ стоитъ у послѣдняго на низкомъ берегу, то къ нему вовсе не идетъ выраженіе "надъ" 1). При отсутствіи какъ положительныхъ извѣстій, такъ и какихъ нибудь дѣйствительныхъ основаній для предположеній, время основанія Перынскаго монастыря должно быть считаемо просто неизвѣстнымъ. Не невозможно, что онъ явился еще въ періодъ домонгольскій и не попалъ въ лѣтопись Новгородскую по своей незначительности; но болѣе вѣроятно относить его уже къ послѣдующему времени.

Николо-Липенскій, находившійся въ 7 верстахъ отъ Новгорода, на Ильмень, недалеко отъ впаденія въ него рыки Мсты. Въ поздныйшемъ сказаніи о чудесномъ обрытеніи на Ильмень иконы Николая Чудотворца Дворищенскаго при князы Мстиславы Владимировичь (см. выше стр. 415) утверждается, что нашь монастырь противь мыста обрытенія на озеры и въ память сего чуда построилъ названный князь Мстиславь Владимировичь (сидывшій въ Новгороды съ 1088 по 1117 г.). Но по древней Новгородской лытописи церковь Николы въ Липны (каменная, существующая до настоящаго времени), безь монастыря при ней, была построена въ 1292 г. архіепископомъ Климентомъ. А что до монастыря, то есть основанія полагать, что его не было при церкви еще и въ 1386 г. (Полн. собр. лытт. т. V, стр. 241 fln.).

Валаамскій Преображенскій монастырь, находящійся на Ладожскомъ озеръ, на островъ Валаамъ или Валамо. Послъ мъстнаго Валаамскаго преданія, которое выдаеть основателей монастыря препп. Сергія и Германа за учениковъ ап. Андрея, посътившаго-де изъ Новгорода Валаамъ. существующія свид'ятельства назначають два весьма разныя времени основанія монастыря. По житію преп. Аврамія Ростовскаго монастырь существовалъ уже при Владимиръ и притомъ явившись болъе или менъе тотчасъ носле введенія христіанства; подтверждая житіе, одинъ изъ списковъ такъ называемаго Софійскаго Временника, именно - Академическій, изданный въ 1795 г., говорить, что "лета 6671 (1163) обретены быша мощи и пренесены преподобныхъ отецъ нашихъ Сергія и Германа Валамскихъ. Новгородскихъ чудотворцевъ, при архіепископѣ Новгородскомъ Іоаннѣ" (Ист. Iep. III, 481). Съ другой стороны, на одной изъ рукописей бывшей Новгородской Софійской библіотеки читается зам'ятка: "въ л'ято 6837 (1329) нача жити на островъ на Валаамскомъ, озеръ Ладожскомъ, старецъ Сергій" (ibid. стр. 484). Которое же изъ двухъ временъ есть въроятнъйшее? Несомнънно, что послъднее, а не первое: житіе Аврамія, заставляющее насъ делать такую невероятную вещь, какъ относить начало Валаамскаго монастыря ко времени Владимира, въ своемъ теперешнемъ видъ есть ничто иное, какъ простое искажение и вовсе не составляеть

<sup>1)</sup> У Перынскаго монастыря какъ будто особенный прибой волнъ Ильменя къ берегу, и можетъ быть оть этого названіе ийста.



свидътельства (о чемъ нъсколько ниже), такъ что свидътельствомъ послъ него остается запись Софійскаго Временника. Открытіе и перенесеніе мощей Сергія и Германа въ 1163 г. было бы событіемъ для своего времени совершенно исключительнымъ, и именно — какъ открытіе оно представляло бы всего второй случай посль мощей преп. Осодосія Печерскаго, а какъ перенесение оно было бы случаемъ совствиъ первымъ: полагать, чтобы о такихъ исключительныхъ событіяхъ не было следано современной записи если не во всёхъ древнихъ русскихъ лётописяхъ, то по крайней мере въ местной летописи Новгородской, изъ которой бы потомъ перешло во всв позднавшія латописи если не вообще русскія, то по крайней мере въ те же Новгородскія, полагать, чтобы имена святыхъ, которыхъ открыты были мощи, не были внесены въ святцы тотчасъ или вскорт послт сего, есть дто совершенно невтроятное. Изъ этого несомижно следуеть, что приведенная запись одного списка одной позанейшей летописи есть или намеренный позднейший вымысель или ненамеренное поздивишее недоразумвніе (за что говорять и ен внутреннія качества, ибо, во-первыхъ, архіепископъ Іоаннъ, т. е. собственно — Илія, въ 1163 г. еще не быль архіепископомъ; во-вторыхъ, она говорить о перенесеніи мощей неизв'єстно куда и зачімь). Съ другой стороны, какія можно придумать побужденія для нам'вреннаго перенесенія жизни святыхъ изъ болъе ранняго времени въ болъе позднее, и не ясно ли, что замътка на Софійской рукописи, сдёланная отдёльно, принадлежить непосредственному или близкому современнику?--(что ясно видно и изъ того, что онъ называеть преп. Сергія не преподобнымь, а просто старцемь). Такимъ образомъ, должно быть признано за безспорное, что основание Валаамскаго монастыря относится не ко времени Владимира и вообще домонгольскому періоду, а къ первой половинѣ XIV вѣка.

Новоторжскій Борисо-Глівскій, находящійся близь города Торжка (нынів Тверской губерніи). Основателемъ монастыря быль преп. Ефремъ, о которомъ въ весьма позднемъ и весьма плохомъ житіи 1) утверждается, будто онъ быль брать Георгія и Мочсея Угриновъ или Венгровъ, служившихъ св. Борису, будто по убіеніи Бориса и брата Георгія, онъ удалился въ Новгородскую область и въ двухъ верстахъ отъ (тогдашняго) города Торжка (послів перенесеннаго ближе къ монастырю) и основаль сначала страннопріимный домъ (?), а потомъ монастырь, въ которомъ въ 1036 г. построилъ церковь свв. Бориса и Глівба 1). Кто хочеть, можетъ считать все это "несомнівннымъ", но намъ это представляется весьма сомнительнымъ. Въ минуту смерти Бориса и во все правленіе Ярослава монашество еще только зачиналось въ самомъ Кіевъ, и вдругь находится человъкъ, который желаеть насадить его въ отдаленныхъ пустыняхъ, въ

<sup>1)</sup> См. Каючевск. Житія святыхъ, стр. 335.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Ист. Іер. Ш, 417.

которыхъ тогда еще совсвить не было христіанства! Если преп. Антоній Печерскій въ свое нъсколько позднійшее время не помышляль о томъ, чтобы насаждать монашество въ своемъ родномъ Любечъ, который нисколько не быль пустынею, и если преп. Өеодосій Печерскій не помышляль о томъ, чтобы насаждать его въ своемъ родномъ Курскъ, который нисколько не быль таковою же: то совстить невъроятно, чтобы въ первую половину правленія Ярослава могь помышлять кто-нибудь объ его насажденіи въ отдаленныхъ пустыняхъ. Вообще, мы ръшительно думаемъ, что основатель монастыря преп. Ефремъ, не бывъ братомъ Георгія и Моусея Угриновъ, жиль гораздо позднѣе первой половины XI въка.

Дымскій Антоніевъ, находящійся въ 15 верстахъ отъ города Тихвина (Новгородской губерніи), при деревнѣ Дымяхъ или Дымьяхъ и озерѣ Дымскомъ, отъ которыхъ получилъ названіе. Кто такой быль и когда жилъ основатель монастыря преп. Антоній Дымскій, совершенно ничего неизвъстно. Какой-то литераторъ конца XVIII, а можетъ быть и начала XIX въка 1) составилъ біографію Антонія очень просто: изъ другихъ несколькихъ Антоніевъ области Новгородской онъ взяль того, котораго не оказывалось препятствій сдёлать Дымскимъ и изъ этого подходившаго Антонія и сділаль своего Антонія. Подходившій Антоній, взятый неизвёстнымъ литераторомъ, быль тоть въ тёснёйшемъ смыслё Антоній Новгородскій, который въ мір'в назывался Добрынею Ядрейковичемъ и который после путешествія въ Константинополь постригся въ Хутынскомъ монастыръ и затъмъ былъ Новгородскимъ архіепископомъ (1211-1229, † 1232). Поздивищія редакцім житія преп. Варлаама Хутынскаго, въ которомъ говорится о семъ Антоніи, дълають его игуменомъ Хутынскимъ послѣ Варлаама (каковымъ онъ не былъ), но не знаютъ и не говорять того, чтобы после Хутыни онъ быль архіепископомъ Новгородскимъ. Это и даетъ возможность неизвъстному литератору сдълать нашего Антонія послів игуменства Хутынскаго основателемь Дымскаго монастыря в). И последуя сему-то неведомому литератору, весьма не далеко отъ насъ жившему..., и относять Антонія Дымскаго и его монастырь къ періоду домонгольскому. При совершенномъ отсутствіи всякихъ свёдёній о преп. Антоніи, время его жизни, конечно, остается неизвістнымъ, но чтобы ее должно было относить къ періоду домонгольскому, это болве чвмъ сомнительно (Въ XVI въкъ монастырь Антоніевъ имълъ главную церковь во имя преп. Антонія Великаго, по которому онъ могъ быть названъ Антоніевымъ, см. Писцовую книгу Обонежской пятины 1583 г., пом'вщенную въ 6 кн. Временн. Общ. Ист. и Др., стр. 89 sub fin.; между тъмъ совершенное отсутствіе всякихъ свідіній о преп. Антоніи не можеть не быть признано обстоятельствомъ весьма страннымъ и загадочнымъ: невольно

<sup>1)</sup> Св. Ключевск. Житія святыхъ стр. 349.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сн. у Ключевск. ibid. стрр. 144 н 145.

рождается подозрвніе относительно возможности того, что вмісто дійствительнаго лица мы имісмъ туть діло съ простымъ позднійшимъ домышленіемъ...).

Троицкій Кайсаровскій, находившійся въ Вологдь, на берегу ручья Кайсарова (Касарова), отъ котораго получилъ названіе, упраздненный еще задолго до штатовъ 1764 г.. Преданіе, записанное въ поздивншее время, усвояеть построеніе монастыря преп. Герасиму, который, бывь уроженцемъ Кіевскимъ и постриженникомъ тамошняго Глушенскаго монастыря, пришель въ Вологду, бывшую еще посадомъ, стоявшимъ въ глухомъ лесу, въ 1147 г. <sup>1</sup>). Существовала или несуществовала въ 1147 г. Вологда, въ видъ посада или города \*), но во всякомъ случав за періодъ домонгольскій она должна быть представляема торговою колоніею Новгородскою съ населеніемъ изъ самихъ Новгородцевъ только въ небольшомъ числв и славнымъ образомъ изъ туземныхъ инородцевъ-Чуди Пермской (Біармійской, — Віармія) или Зырянъ. Предполагать, чтобы урожденецъ Кіевскій могь имъть желаніе пойдти въ инородческую и некрещенную мъстность, гав онъ не могь налвяться найлти себв товарищей въ монаществовани и гдв онъ вовсе не могъ ожидать себв и благосклоннаго пріема, весьма сомнительно. Читаемый въ сказаніи о преп. Герасимі разсказъ, что онъ имълъ ссору съ "мъщаниномъ" Пятышевымъ, не хотъвшимъ дать ему земли подъ строеніе монастырское, указываеть на поздивішее время.

#### 10. Ростовъ-Сувдаль.

## а) Область Сувдальская со столецею Владимиромъ Клявемскимъ.

#### Во Владимиръ:

1. Георгієвскій, находившійся при церкви св. Георгія, построенной Юріємъ Долгорукимъ, о которой мы сказали въ спискъ каменныхъ церквей; по всей въроятности, не построенный самимъ Долгорукимъ вмъстъ съ церковію, а явившійся при ней уже послъ него, и можетъ быть—что не въ періодъ еще домонгольскій, а уже поздиве (въ настоящее время снова не существуетъ, упраздненный когда-то давно,—Ист. Іер. VI, 958).

<sup>2)</sup> Въ достовърныхъ извъстіяхъ она упоминается въ первый разъ подъ 1264 г. (Карамз. IV, 59), но не какъ въ этомъ году, а когда-то прежде основанная.



¹) У Карамз. въ т. IV прин. 117, Ист. Іер. IV, 322 fin.. Герасивъ пришелъ «на ивсте, гдв въ великовъ лвсу были средній посадъ Воскресенія Христова, Лінивая площадь и налый торжовъ», — Карамз. Церковь Воскресенія Христова, стоящая на Лінивой площади, съ конца XV до половины XVI в. была каседральнывъ соборовъ Вологодскихъ архіереевъ (у Карамз. ibid. и Описаніе Вологод. каседр. Соф. собора Н. Суворова), изъ чего слідуетъ заключать, что она стояла въ пентрії тогдащияго города.

Всѣ остальные извѣстные монастыри Владимира, существовавшіе вънемъ и близь него въ періодъ домонгольскій, указаны нами въ спискѣкаменныхъ церквей. Они суть:

- 2. Вознесенскій передъ Золотыми воротами города (въ настоящее время не существующій),
  - 3. Рождество-Богородицкій, въ Боголюбовомъ,
- 4. Неизвъстнаго воимени (Покровскій), женскій, близь Боголюбова (не положительно извъстный, а только въроятный, въ настоящее время не существующій),—всъ три построенные Андреемъ Боголюбскимъ.
  - 5. Рождественскій (Рождество-Богородицкій), близь княжаго двора,
- 6. Успенскій, женскій (Княгининъ),—оба построенные братомъ и преемникомъ Боголюбскаго Всеволодомъ Юрьевичемъ.

## Въ Суздаль:

- 7. Димитрієвскій. Монастырь этоть образовался изъ находившагося въ Суздаль подворья Кієвскаго Печерскаго монастыря. Какъ таковое, съ церковію св. Димитрія, онъ упоминается поль 1096 г. Когда сталь настоящимъ и самостоятельнымъ монастыремъ, неизвъстно, но еще въ періодъ домонгольскій (Лаврент. лът. подъ 1216, 1229, 1230 и 1237 гг.).
- 8. Относять къ 1207-му году основание Суздальского Ризположенского женского монастыря (см. у преосв. Макарія въ Ист. Р. Ц., т. III, 2 изд. стр. 60 fin.).

Въ такъ называемой Академической лѣтописи говорится, что Татары, взявъ въ 1237-мъ году Сувдаль, разграбили и пожгли монастырьсв. Димитрія "и прочіи".

## Въ Переяславлѣ:

9. Никитскій, находящійся за городомъ, на полѣ, верстахъ въ 3 отъгорода съ сѣверной или Ярославской стороны. Монастырь этотъ становится извѣстнымъ по житію преп. Никиты, столпника Переяславскаго.

Преп. Никита, урожденецъ Переяславскій, примедъ въ совершенный возрасть, проводиль жизнь тяжкимъ грѣшникомъ 1). Но потомъ голосомъ собственной пробудившейся совъсти и внѣшними знаменіями онъ призванъ быль къ покаянію 2). Тогда онъ рѣшился оставить міръ, чтобы искупить

<sup>1)</sup> Реторика позднёйшаго житія говорить объ этопь не совсёнь ясно: «бѣ мытарень другь и съ ниши прилежа градскинь судіянь; и многь мятежь и пакости творяще человёковь, отъ нихже неправедну прівилюще изду: тёмъ питаше себѣ и подружіе свое».

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Пришедъ однажды въ церковь, онъ услышаль читаемое изъ Исаін пророка: «Измыйтеся и чисти будете, и отъимите лукавства отъ душъ вашилъ»... и эти слова заставили его придти въ себя; на другой день после сего онъ собралъ

свои грвхи подвигами монашескими и пошель въ находившійся близь города монастырь св. мученика Никиты. Послё суроваго предварительнаго искуса принятый въ монастырь и постриженный, въ монахи 1), Никита сначала затворенъ былъ игуменомъ монастыря въ "хлевине узпе", а потомъ, по мимошестви малаго времени, возложивъ на себя, съ благословенія того же игумена, жельза тяжка, упражнялся день и ночь въ пьнім псалтири и почитанім житій святыхъ, а также и въ телесныхъ усиденныхъ и особенныхъ трудахъ <sup>2</sup>). По прошествіи немалаго времени онъ ископаль себт, съ благословенія игумена, столпа, и съдши въ немъ ископалъ узкую дорожку подъ ствну церкви, чтобы ею приходить въ церковь на молитву <sup>2</sup>). Такъ провелъ онъ многа лёта. Однажды пришли къ столпу святаго двое "отъ ближникъ его", желая получить отъ него благословеніе; но увидъвъ на немъ тяжкія жельза съ тремя на нихъ крестами (пріобрѣтшія отъ тренія о тьло яркій блескь), блестьющими какъ золото (серебро?), они приняли ихъ (и особенно кресты ва нихъ) за дъйствительное волото и по наущенію духа лукаваго рішились убить его; почему пришли ночью, разломали покровъ или крышу столца 4) и исполнили свое намъреніе 5).

друговъ своихъ, чтобы обвеселяться съ ними, но когда жена его начала варить купленную для ужина говядину, то отъ послёдней виёстё съ пёной начала исходить кровь: это было принято Никитой за указаніе свыше на его кровопивство и окончательно подёйствовало на него, такъ что онъ тотчасъ же оставиль домъ, чтобы идти въ монастырь.

<sup>1)</sup> Игуменъ назначилъ Никитъ три дня плакать о гръхахъ предъ воротами монастыря; Никита одинъ день плакалъ предъ воротами, исповъдуя гръхи свои входящимъ и исходящимъ, а на другой день пошелъ въ близъ лежавшее болотце и тамъ, раздъвшись, отдалъ плоть свою на събденіе мшицамъ, комарамъ и паукамъ, такъ что по прошествіи трехъ дней найденъ былъ весь покрытый насъкомыми и окровавленный.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Выходя изъ монастыря по ночамъ, онъ выкопалъ два колодезя: одинъ близъ монастыря Вориса и Глеба, другой близъ «потока студенаго».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «Ископа себё столпъ по благословенію отца своего и въ немъ сёдъ ископа стезю узку подъ стёну церкви, ею же на молитву прихождаще». Изъ этого видно, что Никита не поставиль себё столпа поверхъ земли, а ископалъ себё столпъ,— столпообразную круглую яму или пещерку, внутри вемли, и слёдовательно— что его столпничанье было не столько дёйствительнымъ столпничаньемъ, сколько затворничествомъ.

<sup>\*) «</sup>Разориша покровъ столпа», изъ чего ясно, что столбъ былъ не поверхъ зеили, а въ зеилъ.

<sup>5)</sup> Убійцы преподобнаго, завернувъ его вериги во вретище, бѣжали къ Волгѣ (чтобы переправиться на другой ея берегъ и скрыться въ такъ называвшенся «Заволжьн»); добѣжавъ до Волги подъ Ярославленъ, они сѣли на берегу въ ожиданіи

Въ одномъ поздившемъ спискъ житія преп. Никиты выставленъ годъ его смерти, именно — 1193-й; но несомивно, что эта хронологія есть поздившая приписка і). Въ нъкоторыхъ спискахъ житія есть разсказъ объ испъленіи преподобнымъ Черниговскаго князя Михаила, и событіе относится къ 1186 г.; но разсказъ справедливо принимается за такую же поздившую вставку, какъ и годъ смерти. Когда въ дъйствительности жилъ преп. Никита, остается неизвъстнымъ и, какъ кажется, болъе въроятно то, что не до нашествія Монголовъ, а уже послъ.

Монастырь Никитскій могъ существовать и до нашествія Монголовъ, но, относя жизнь Никиты къ посл'ядующему времени, мы будемъ им'ять и свид'ятельство о немъ (читаемое въ житіи Никиты) изъ этого поздн'яйшаго времени.

Въ Лаврентьевской лѣтописи подъ 1237-мъ годомъ говорится, что Татары, взявъ *Москву*, монастыри ея всв пожгли. Такъ какъ въ Москвѣ нѣтъ монастырей, которые бы восходили своимъ началомъ къ періоду домонгольскому, то или должно разумѣть слова лѣтописца о монастыряхъ несобственныхъ или же видѣть въ его словахъ: "монастыри вси<sup>«</sup> своего рода lapsus calami.

#### Въ Нижнемъ Новгородъ:

10. Вел. кн. Юрій Всеволодовичь, заложившій въ 1221-мъ году Нижній Новгородь, одновременно съ симъ или въ слёдъ за симъ до 1229-го года поставилъ на его загородьи монастырь Богородицы (Лаврент. лёт. подъ 1221 и 1229 гг.). Это — нынёшній Нижегородскій Благовёщенскій монастырь.

#### б) Область Ростовская.

#### Въ Ростовъ:

1. Богоявленскій, впослідствіи Богоявленскій Аврамієвь, находящійся подлів города, съ его сівернаго или Ярославскаго края. Неизвістно когда основань и упоминается въ первый разъ уже послів нашествія Монголовь, подъ 1261 г. (Лаврент. літ.), но съ титуломъ архимандритіи, т. е. старійшаго по степени изъ всіхъ монастырей Ростовской области, на



перевоза и здёсь, развернувъ вретище, увидёли свою ошибку; брошенныя ими въръку вериги были найдены по чудесному видёнію, бывшему старцу Ярославскаго монастыря св. Петра Симону, и по малому времени были возвращены въ Никитскій монастырь, чтобы быть положенными на гробъ святаго.

<sup>1)</sup> Ключевск. Житія святыхъ, стр. 47.

основаніи чего есть віроятность относить его уже къ періоду домонгольскому и считать вообще боліве или меніве древнимъ.

- О мнимомъ основателъ монастыря преп. Авраміи сейчасъ ниже.
- 2. Петровскій, находящійся также за городомъ, въ полуверств далье отъ Богоявленскаго. Также неизвъстно—когда основанъ, но не поздвъе конца XII въка (Пахомій, поставленный въ епископы ростовскіе изъ игуменовъ Петровскихъ въ 1214 г., былъ игуменомъ монастыря 13 лътъ,— Лаврент. лът. подъ 1214 и 1216 гг.—Житіе преп. Петра, царевича Ордынскаго, о которомъ скажемъ въ слъдующемъ періодъ, легендарно усвояетъ основаніе монастыря сему послъднему).

#### Въ Ярославлъ:

3. Спасскій, основанный княземъ Ростовскимъ Константиномъ Всеволодовичемъ въ 1216 г. (Лаврент. лът.; въ семъ же году заложена и его каменная церковь).

## О мнемомъ основателе Вогоявленскаго монастиря преп. Аврамін.

Основаніе Ростовскаго Богоявленскаго монастыря усвояется преп. Аврамію, который будто бы жиль при великомъ княз'в русскомъ Владимир'в святомъ, т. е. крестител'в Руси, и при уд'вльномъ Ростовскомъ княз'в св. Борис'в...

Житій преп. Аврамія извъстно три и именно въ отношеніи къ объему — пространное, среднее и краткое. Между этими тремя житіями дійствительное житіе есть среднее, а что касается до остальныхъ двухъ, то краткое есть проложное сокращеніе средняго или дійствительнаго житія, а пространное есть поздивишее его распространеніе, сделанное не ранве конца XVII—начала XVIII въка (Списковъ краткаго житія, Нач. "Преполобный отець нашь Аврамій бів родителю благочестиву сынь", весьма много, — преосв. Макарій, Исторіи т. І, изд. 2 стр. 269, указываеть ихъ 12, у насъ подъ руками изъ библіотекъ Академической и Лаврской — 8; по одному списку Румянцевскаго Музея XVII в. оно напечатано въ Памятникахъ Кущелева-Безбородко, І, 221. Списковъ средняго или дъйствительного житія, Нач. "Еже удивлятися (удивитися) святыхъ трудомъ добро", преосв. Макарій ibid. указываеть два, у нась подъ руками еще одинъ — Лаврской библіот. № 657. Указанное нами взаимое отношеніе двухъ житій совершенно явствуеть изъ ихъ взаимнаго сличенія. О пространномъ житін, представляющемъ собою поздивишее литературное произведеніе, скажемъ ниже).

Передацимъ среднее или дъйствительное житіе преп. Аврамія, по возможности близко держась подлинника и въ нужныхъ случаяхъ воспроизводя его дословно. Аврамій, по мірскому имени неизвъстный, ро-

дился вь предвлахъ Галичскихъ, въ городв Чухломв (нынв Костромской губерніи), отъ благочестивыхъ родителей. Наказанный отъ послёднихъ книжному ученію и наученный благочестію, онъ пребываль въ страхъ Божіемъ отъ младыхъ ногтей, ходя во всякомъ смиреніи и простоть, любя чистоту душевную и вмёстё и тёлесную. Еще въ юномъ возрастё оставиль онь родителей своихъ и мірскій мятежь и взявь кресть свой последоваль Христу: всего себя коти представить Богу, онъ ношоль искать въ честныхъ и чудотворныхъ обителяхъ жилищь святыхъ. Обощедъ и соглядавъ "мъста довольна", онъ пришелъ въ славный Великій Новгородъ, гдъ соглядалъ "вся спасеная и чудотворная мъста миогонародна суща и по Розв живуща"; но помянувъ гласъ оный, еже бъгати отъ человъкъ в спастися, онъ захотёль водвориться въ пустынё и пришоль къ великому озеру Ладожскому и тамъ нашолъ обитель, называемую Валаамъ, въ которой и поселился для обитанія. Полюбивъ удаленное отъ города м'єсто и видя устроеніе въ братіи, онъ просиль игумена монастыря сподобить его ангельскаго образа, каковой по приказанію последняго и быль на него возложенъ. Въ монастыръ Валаамскомъ, упражняясь во всякихъ монашескихъ подвигахъ, Аврамій пробылъ "льта довольна"; но потомъ онъ началь быть почитаемъ и славимъ и отъ некоторыхъ называться пастыремъ. Не хотя сего слышать и бъгая чести, онъ ушолъ изъ монастыря въ "незнаемыя страны" — по благословенію Божію пришоль въ городъ Ростовъ, гдв началъ обитать, составивъ себв малую "колибицу" или келлію при озерв. Къ нему начали приходить для духовныхъ собесвдованій благоразумные и богобоязненные люди, а нъкоторые желали и жить съ нимъ, почему и не желая онъ сталъ начальникомъ иноковъ. Вдавъ себя на большіе подвиги и чудесь обогатився благодатію, т. е. удостоившись дара чудотвореній, Аврамій сокрушался духомъ и проливалъ слезы о томъ, что въ Ростовъ прелесть идольская еще росла въ нечестивыхъ душахъ, именно - что Чудской конець города, омраченный деяніемъ бесовскимъ, покланялся каменному идолу Велесу, въ которомъ жилъ злой бесъ, творившій злымь своимь омраченіемь мечты и страшилища христіанамь, такъ что путемъ близь него никто не смълъ ходить. Видя таковую прелесть въ несмысленныхъ людяхъ и возревновавъ ревностію Иліиной, Аврамій обратился съ молитвою къ Богу, чтобы Онъ далъ ему силу раззорить многокозненнаго идола; но Господь, искушая въру святаго и готовя ему большее прославленіе, не вняль его молитвъ: Аврамій пытался раззорить жилище бъсовское и не могь, ибо "не дадяще близь себе пріити окалиный той волшебствомъ своимъ". Когда (после напрасныхъ попытокъ) Аврамій сидълъ въ скорби, видить онъ идущаго къ нему нъкоего старца, благоговъйнаго образомъ. Сретивъ его, взаимно съ нимъ приветствовавшись н взявъ отъ него благословеніе, Аврамій началь спрадцивать его: откуда идеть и коей есть страны, и получиль въ отвёть, что онъ родомъ оть Царяграда и пришлецъ на его (Русской) земль. На взаимный вопросъ

старца: для чего сидить скорбный близь сего многострастнаго идола окаяннаго Велеса, Аврамій разсказаль ему, какъ просиль у Бога помощи на раззореніе идола и не быль услышань въ своей молитвъ. Тогда старець сказаль Аврамію: если хочешь, отче, получить желаемое, то иди къ Царюграду и тамъ отъищи въ городъ домъ Іоанна Богослова и войди въ домъ его и помолись образу его. -- не выйдешь изъ него тошь, но получишь желаемое, а если не пойлешь въ домъ Іоанна Богослова, то не получишь желаемаго. Когда Аврамій началь печалиться о продолжительности пути, старецъ отвѣчалъ, что Богъ прекратитъ цуть его малымъ временемъ. Исполнившись Духа Святаго и взявъ благословение у старца. Аврамій отправился въ путь, не помышляя объ его долготь; но когда онъ перешель ріку Ишню (текущую съ Московскую сторону Ростова, отъ города верстахъ въ 3, а отъ Богоявленскаго монастыря или отъ того мъста, съ котораго Аврамій отправился въ путь, верстахъ въ 5), то срътилъ "человъка страшна, благоговъйна образомъ, плъщива, взлыса, брадою круглою великою и зёло благоговёйна суща", имёющаго въ рукахъ трость. Аврамій паль предъ ногами его и поклонился ему, а онъ спросиль Аврамія, куда идеть. Выслушавь отвёть последняго, страшный мужь сказаль ему: "иди назадь, старче, возьми трость мою, приступи къ идолу Велесу, избоди тростію сею во имя Іоанна Богослова и обратится въ прахъ окаянный , — послё чего сталъ невидимъ. Исполнившись страха и радости. Аврамій возвратился назадъ, тотчасъ невозбранно приступиль къ идолу и обратилъ его въ прахъ, прободши его тростію во имя Іоанна Богослова. Аврамій прославиль Бога, давшаго поб'я на діавола и на дъйство его, повъдалъ обо всемъ семъ "въ то время епископу сущу Оеодору" и съ его благословенія на м'аст' стр'атенія Іоанна Богослова поставилъ церковь во имя последняго, "иже суть (sic) и до сего дне", а на томъ мість, гдв прежде быль идоль Велесь, возградиль церковь малу во славу Христова Богоявленія, поставилъ келліи и призваль мниховъ и "сотвори обитель свою общину" (устроиль въ монастырв общежитіе). Въ первое время Аврамій приняль много огорченій отъ (сосёднихъ) зломышленныхъ и невърныхъ жителей, пытавшихся то раззорить, то сожечь его монастырь; но не по многомъ времени они были приведены имъ ко Христу и всв отъ мала и до велика крестились, послв чего многіе изъ новокрещенныхъ отроковъ, внимал наставленію преподобнаго, тайно оставляли домы родителей, приходили къ нему въ монастырь, и постригались въ монахи. Когда умножилось число монаховъ, Аврамій создаль великую перковь (вийсто первой малой) и украсиль ее какъ невисту Христову чудными иконами и святыми книгами. "Князи же Ростовстіи начаша въру велику имъти къ отцу своему Аврамію и къ монастырю его и къ всъмъ мнихомъ и имъніа многа даяху на строеніе монастыреви и села даяху монастырю, всёмъ мнихомъ на потребу, нищимъ на прокормленіе". Преподобный же епископъ Өеодоръ, видя множащуюся братію въ обители святаго, благословилъ ихъ (иноковъ) и любовію помогалъ имъ, о всемъ подавая советь къ стезямъ спасенія. "Последи же советь сотвори епископъ Иларіонъ съ великимъ княземъ Владимеромъ и съ кляземъ съ Борисомъ, дабы сотворили архимандритью ту обитель и съ советомъ абје понудища святаго и святивше поставища преподобнаго Аврамія архимандритомъ". Этимъ кончается въ житіи біографія Аврамія: затёмъ слёпуеть разсказъ объ одномъ особенномъ и чудесномъ событи изъ его жизни, именно-о посрамленіи имъ многокозненнаго біса. Старый ненавистникъ добра творилъ пакости святому во дни и въ ноши, но не въ состояни быль устращить его своими мечтами; одинь разъ, когда Аврамій, готовясь совершить божественную литургію, прочель молитвы къ святому причащенію и хотель по обычаю умыть руки, бесь вощель въ умывальницу, чтобы сотворить ему запятіе водою; но преподобный уразумёль кознь вражію. взяль честный кресть, положиль его на верхь сосуда, кругомъ сосуда оградилъ крестнымъ знаменіемъ и такимъ образомъ заключилъ въ немъ бъса. "Бысть же обычай ту (т. е. въ Ростовъ) сущимъ княземъ" всякій день исходить въ поле на ловы, причемъ возвращаясь въ городъ они заходили въ монастырь святаго, чтобы поклониться церкви его и принять отъ него благословеніе. Одинъ разъ по обычаю "пріндоша князи" въ келлію къ преподобному и не застали его въ ней, ибо онъ находился въ поварив, моя власяницы на братію. Дожидансь его прихода (и разсма-вальницу, накрытую крестомъ; одинъ изъ князей взяль кресть, чтобы знаменаться имъ, чёмъ и далъ возможность бёсу освободиться изъ своего заключенія. Встратива Аврамія, идущаго ва келью, бась началь поносить его и съ угрозою сказаль: "Какъ ты заставилъ меня мучиться силою невидимаго Бога въ твоемъ жалкомъ сосудъ, такъ и я скоро наведу на тебя лютейшій ковъ и сдёлаю тебя посмёшищемъ для всёхъ видящихъ тебя, будещь посаженъ на петую кобылу безъ седла и обутъ въ женскіе красные башмаки и другаго зла много сотворю тебъ". Принявъ образъ воина, бъсъ явился "къ великому князю Владимеру въ градъ Владимеръ" и началъ клеветать ему на Аврамія, говоря: "господине царю, хошу ти тайну повёдати велику, твоему державству достойну: есть въ твоей державь, царю, въ градь Ростовь, мнихъ нькій, Аврамій зовомъ, волхвъ сый, образомъ творяся, яко свять, прельщаще люди, смиренъ ся творя, обрате влагалище веліе въ земли, сосудъ мадянъ полнъ злата, достоинъ твоему господству, имже бо сосудомъ златымъ (sic) и поясомъ златымъ и чепемъ немощно цвив (sic) предати, сребру же и инымъ ивкимъ драгимъ вещемъ немощно исповъдати, и тъмъ сокровищемъ монастырь созда и церковь велію постави, а твоему господству не пов'йда". Великій князь Владимирь, разжегшись тяжкимь гнёвомь на преподобнаго. посладъ по него лютаго воина, наказавъ ему взять Аврамія, въ чемъ его застанеть и не говоря ему ни слова. Посланный воинь засталь Аврамія стоящаго на келейной молитвъ послъ соборнаго пънія и взяль его въ одной власяниць и необутаго. На дорогь, на другой сторонь озера, они встрътили крестьянина, вхавшаго на пъгой кобыль и имвишаго въ рукахъ красные женскіе башмаки: военъ посадиль Аврамія на кобылу и обуль въ башмаки, чемъ и исполнилось пророчество беса. Великій князь Владимиръ приказалъ поставить передъ собой Аврамія и мнимаго вонна. его соперника; но когда последній началь повторять свою клевету. Аврамій силою Божіей заставиль его открыться предъ княземь, что онь есть "бъсъ Зефеусъ, искони ненавидяй добра роду человъческому, паче же инокомъ боящимся Бога", после чего немедленно исчезъ. Видя случившееся, великій князь Владимирь объять быль страхомь и со слезами началъ просить прощенія у старца и пр. и пр. Получивъ прощеніе и наказанный Авраміемъ духовно (въ обращеніяхъ къ князю Аврамій постоянно называеть его "царю" и "самодержавный царю"), великій князь "многа имънія вдасть ему на устроеніе церкви и на созданіе монастыря, и домы и села и водныя уголья многи поласть монастырю, и устрои его своимъ монастыремъ и учини его высша всёхъ обителей, иже суть въ Ростове, и многи рабы пода въ домъ святому Богоявленію, и грамоты многи подасть жалованныя, иже суть и до сего дне". Отпущенный великимъ княземъ Владимиромъ съ великою честію, преподобный Аврамій пожилъ въ своемъ монастыръ въ великомъ смиреніи и отошолъ къ Господу въ старости доброй, 29 октября (не указаннаго въ житіи года).

Итакъ, Ростовъ, крещенный уже, но только не совсемъ сполна, -Аврамій, возводимый въ архимандриты области Ростовской, - многія обители въ Новгородъ, Ростовъ и во всей съверной Россіи, -- благочестивые родители въ городъ Чухдомъ Галичской области. — великій князь, имъюшій пребываніе во Владимиръ, — многіе князья въ Ростовъ: все это несомнънно никакъ не времена святаго Владимира. Съ другой стороны, два первые Ростовскіе епископа Өеодоръ и Иларіонъ, великій князь Владимиръ и удъльный Ростовскій князь Борись. Что же значить это, какъ примирить непримиримое и до нелъпости противоръчащее (Владимиръ въ столицъ Владимиръ)? Примирить, очевидно, невозможно, ибо вчера и сегодия нельзя соединить въ одинъ день. Следовательно, въ житіи другое нвито. Это другое нвито можеть быть только одно, именно-что несоединимое соединила въ житіи поздивишая рука, которая прибавила въ немъ одни времена къ другимъ. Древняго никогда не передълываютъ въ новое. наоборотъ новое всегда передълывають въ древнее, и следовательно не можеть быть никакого сомивнія на счеть того, что есть въ житіи привнесенное позднайшею рукой. Какой-то злонамаренный неважа, а очень можеть быть даже, что и просто шутникъ, вставилъ въ житіи имена епископовъ Осолора и Иларіона, великаго князя Владимира и князя Бориса, — и въ этомъ вся нехитрая загадка. Къ счастію, фальсификаторъ быль слишкомь невъжествень или не хотьль шуткъ придавать характера злостнаго: сдёлавъ вставку, онъ не произвель въ житіи соотвётственныхъ измъненій, не полвергъ его соотвътственной переработкъ; учинивъ въ немъ нъчто въ родъ того, что человъка, одътаго въ сермягу и лапти, украсиль шегольскою бальною шляпою, онъ оставиль намь полную возможность видеть истину. Эта простая истина, еслибы кто не хотель признать ее на основаніи только соображеній, открывается и изъ сличенія средняго или действительного житія съ житіемъ проложнымъ, сокращеннымъ изъ перваго. Въ немногихъ извъстныхъ спискахъ средняго житія, которое мы изложили сейчась, во всехъ стоять имена епископовъ Өеодора и Иларіона и князей Владимира и Бориса; но между многими извъстными списками краткаго житія, есть нъкоторые, въ которыхъ этихъ имень не читается и въ которыхъ объ епископахъ и князьяхъ говорится безъименно: таковы намъ извъстные списки-Лаврскіе въ №№ 649 и 693 и печатный въ Прологв. Изъ этого ясно, что вставка именъ въ среднемъ или настоящемъ житіи сделана была уже после того, какъ изъ него сокращено было проложное, - что, бывъ распространена потомъ и по спискамъ сего последняго, она однако попала не во все.

Отбросивъ имена епископовъ Өеодора и Иларіона и князей Владимира и Бориса, мы перенесемся съ Авраміемъ въ весьма позднее время. Онъ жилъ, во-первыхъ, въ то время, когда въ Ростовъ была цълая семья удельныхъ князей. После св. Бориса при Владимире Ростовъ не имель своихъ удёльныхъ князей до начала XIII вёка, до 1207 г., въ которомъ онъ получилъ своего новаго перваго князя въ липъ Константина Всеволодовича, старшаго сына вел. кн. Всеволода Юрьевича Большое Гивадо. Цёлая семья князей въ Ростове является только съ правнуковъ этого Константина Всеволодовича, дътей его внуковъ Бориса († 1277) и Глъба († 1278, отъ сына Василія или Васильки, убитаго Татарами въ 1237 г.). Во-вторыхъ, преп. Аврамій постригся въ монахи и первое нікоторое время подвизался въ Валаамскомъ монастыръ. Но Валаамскій монастырь, какъ мы видёли выше, основань въ первой половинѣ XIV вѣка, именно-основатель его преп. Сергій пришель жить на Валаамъ въ 1329 году. Въ житіи не сказано, т. е. оно не знастъ, при самомъ ли Сергіи постригся и подвизался Аврамій въ Валаамскомъ монастырь, или уже посль его смерти, последовавшей впрочемъ въ неизвестномъ году, но во всякомъ случае онъ постригся въ монастырй уже совсимь устроенномъ и слидовательно спустя то или другое довольно значительное время послѣ 1329 г.. На основаніи втораго сейчась указаннаго признака, раннимъ преділомъ монашеской жизни Аврамія является конець первой-начало второй половины XIV въка. Послъ ранняго предъла мы не можемъ указать поздняго до конца XV — начала XVI въка, когда Аврамій является уже въ святцахъ, о чемъ скажемъ ниже; но есть ръшительныя основанія полагать, что онъ жилъ именно во второй половинъ XIV въка. Въ 1385 г. митрополиту Московскому Памину сопутствоваль въ путешествій въ Царьградъ

"Аврамей, игуменъ Ростовскій, Низкій" і), и мы почти не сомнъваемся, что этоть Аврамей Низкій и есть нашь прец. Аврамій. Житіе Аврамія, какъ всякому очевидно изъ нашей его передачи, въ весьма значительной части своей есть не что иное, какъ воспроизведение устныхъ позднейшихъ легенлъ о немъ; но чтобы дегенды и притомъ слишкомъ, такъ сказать, отважныя и оригинальныя могли сложиться, для этого нужно было пройдти постаточному времени; между тъмъ житіе написано не поздиве 1534 года. ибо одна летопись, писанная въ семъ году, упоминаеть о немъ а), и такъ какъ, по всей въроятности, оно написано около времени внесенія Аврамія въ святцы и именно нъсколько прежде, то должно быть относимо къ концу XV-началу XVI въка 3). Следовательно, жизнь Аврамія должно отодвитать отъ времени написанія житія приблизительно не менже какъ именно во вторую половину XIV въка. По житію преп. Аврамій-архимандрить, а нашъ Аврамій Низкій — игуменъ; но житіе ошибается или намъренно говорить неправду; въ Следованной Исалтири, принадлежавшей митрополиту Даніилу (1522—1539) о преп. Авраміи записано подъ 29 Октября: "въ той же день преставление преподобнаго Авраамія игумена, бывшаго у святаго Богоявленія въ Ростовв" (ркп. Моск. Дух. Акад. изъ Волоколл. № 140). Это, очевидно, значить то, что Богоявленскій монастырь, бывшій во время процейтанія и, такъ сказать, самостоятельности Ростовскаго удёла архимандритіей Ростовской области, после подчиненія удёла Москвъ, что началось со времени Калиты († 1340), быль лишенъ своего достоинства и низведень въ рядъ обыкновенныхъ игуменій (сейчась сказанное служить къ новому подтверждению и того, что Аврамий жилъ не прежде Калиты). Житіе пов'яствуеть, что по оклеветанію б'яса Аврамій быль привлечень на судь великаго князя; но монастырь его находился не въ области великаго княженія, а въ области одного изъ удівловъ; слів-

<sup>1)</sup> Карамз. V прим. 123.

<sup>3)</sup> Летопись, такъ называемая Тверская, напечатанная въ XV т. Собр. летг., стр. 114 нач. (составленная именно жителемъ Ростовской области, см. Предисл.).

<sup>\*)</sup> Въ деревнѣ Богословской на рѣкѣ Ишнѣ, на мѣстѣ которой, по житію, Аврамій встрѣтилъ Іоанна Богослова и которая пожалована мовастырю изъ дворцовыхъ селъ при Иванѣ Васильевнчѣ Грозномъ (см. грамоту Михаила Федоровича въ Описаніи монастыря архим. Іустина, напечатанномъ въ Ярославлѣ, въ 1862 г., стр. 52), построена церковь, — деревянная существующая до настоящаго времени, въ 1562 г. (какъ видно изъ надписи, вырѣзанной въ церкви на дугѣ надъ царскими дверями); такъ какъ въ житіи говорится о ней, какъ уже о существующей, то изъ сего слѣдовало бы, что оно (житіе) написано послѣ 1562 г. Но противъ сего позднѣйшаго срока — сейчась указанное свидѣтельство Тверской лѣтописи, въ виду котораго слова житія о церкви остается считать позднѣйшей вставкой.

довательно онъ подсуденъ быль и могъ быть привлеченъ на судъ не всдикаго князя, а одного изъ своихъ удёльныхъ, т. е. Ростовскихъ, князей. Олна изъ службъ преп. Аврамію (о которыхъ ниже) называетъ князя Аниреемъ: "демонъ предстаетъ тогда владущему князю Андрею". Между князьями Ростовскими мы дъйствительно находимъ такого князя Андрея который нивль отношенія къ Богоявленскому монастырю и который можеть быть принимаемь за современника игумену Аврамію Низкому. Пожитію, когда на судь у великаго князя обнаружилась невинность оклеветаннаго Аврамія, первый даль ему многа имінія и пр.; въ сохранившейся до настоящаго времени грамотв царя Алексвя Михайловича Богоявленскому монастырю отъ 1650 г. сообщается извъстіе, что одно изъ имъній монастыря-слободка Спасская, что бывало сельцо Спасское, есть дача искови въчная" княгини Осодоры Михайловой съ сыномъ ся княземъ Андреемъ Михайловичемъ 1). Этоть князь Андрей Михайловичъ, по частивищему разделенію Ростовскаго удела на мелкіе уделы, быль князь-Андомскій и можеть быть принимаемъ за современника игумену Аврамію Низкому \*). Если преп. Аврамій не только получиль оть него вотчину, но и дъйствительно подвергался его гивву и быль у него на судъ, то это должно будеть значить, что та часть города Ростова, къ которой причислялся Богоявленскій монастырь, составляла долю князей Андомскихъ (читателю известно, что столицы уделовъ разделялись между частиейшими удельными князьями на доли или на части, такъ что каждый частный внязь имель въ общей столице удёла свою долю). Путешествіе игумена Аврамія Низкаго въ Константинополь съ митрополитомъ Пиминомъ представляетъ собою какъ разъ подходящее объяснение того, какъ могла сложиться легенда о чудесномъ повелёніи преп. Аврамію идти въ Константинополь за тростію Іоанна Богослова в). Наконець, и то обстоятельство, что преп. Аврамій быль родомъ изъ города Чухломы идеть именно къ игумену Аврамію Низкому. Митрополить Пиминъ, которому въ 1385 г. сопутствоваль въ Константинополь Аврамій Низкій, очевидно, въкачествъ близкаго къ нему человъка, тотчасъ послъ своего посвященія въ митрополиты былъ на нъкоторое время заточенъ великимъ княземъвъ Чуклому (въ 1379 г.): тамъ онъ могъ познакомиться и близко сойд-

<sup>1)</sup> Св. въ помянутовъ выше Описаніи Богоявленскаго Аврамієва монастыря архим. Іустима, стр. 56 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Родосл. внига, по изд. *Новик*. II, 165.

<sup>\*)</sup> Антоній Новгородскій въ своемъ Паломникѣ говорить, что въ Константинополѣ, во царскихъ златыхъ полатахъ, въ числѣ другой иногой святыни былъ-«посохъ желѣзенъ, а на немъ крестъ Іоанна Крестителя» (по изд. Саевами. стр. 98). Игуменъ Аврамій Низкій могъ вывезти изъ Константинополя копію этогопосоха.

тись съ родственниками Аврамія и чрезъ нихъ-то послёдній и могь стать близкимъ къ нему человекомъ.

Итакъ, преп. Аврамій Ростовскій жилъ не ранфе второй половины XIV вѣка и по всей вѣроятности есть одно и то же лицо съ игуменомъ Ростовскимъ Авраміемъ Низкимъ, о которомъ говорять лѣтописи подъ 1385 годомъ.

Поздивищія легедны суть именно поздивищія легедны, и читатель. конечно, не найдеть ничего удивительнаго въ томъ, что преп. Аврамій, вовсе не бывъ основателемъ Богоявленскаго монастыря, превращается въ его основателя. А еслибы онъ этому удивился, то воть ему примъръ изъ исторіи монастыря, стоящаго рядомъ съ Богоявленскимъ, - Ростовскаго Петровского. Этогь последній монастырь несомнённо основань въ періодъ домонгольскій (см. выше), и однако житіе царевича Ордынскаго Петра усвояеть его основание сему последнему, при чемъ говорить о дель съ такими подробностями и съ передачей такихъ частностей, что какъ будто авторъ житія быль совсёмь непосредственнымь современникомь и очевидцемъ. Легенды являются двоякимъ образомъ: слагаются какъ бы сами собой безъ чьего-нибудь намфренія и сочиняются людьми намфреннымъ образомъ; въ нашемъ житіи мы, въроятно, имъемъ легенды обоихъ классовъ. Въ Ростовъ, давно и сполна крещенномъ, и давно совсъмъ христіанскомъ, преп. Аврамій могь уничтожить какое-нибудь особенное языческое суевъріе, остававшееся до второй половины XIV въка, какъ въ иныхъ мъстахъ остаются подобныя суевърія даже до настоящаго времени, — и на этомъ основании и могла возникнуть легенда о сокрушении имъ идола Велеса и о крещении остававшихся въ Ростовъ языческихъ его чтителей 1). Когда же авторъ житія заставляеть дёлать Богоявленскій монастырь архимандритіей Ростовской и обителью высшею всёхъ, яже суть въ Ростовъ, самого великаго князя, то очень можно подозръвать прямую намеренность: Богоявленскій монастырь, некогда действительно бывшій архимандритіей Ростовской (о чемъ авторъ могь знать изъ льтописи и изъ мъстныхъ преданій монастыря), потомъ утратиль это свое достоинство; авторъ житія и тв люди, по чьему порученію онъ писаль, т. е. вдасти и монахи монастыря, снова хотели сделать его архимандритіей; въ доказательство правъ на сіе сослаться на удёльныхъ князей Ростовскихъ (которые сдёлали монастырь архимандритіей своей области) было бы нисколько не убъдительно; а поэтому авторъ и усвояеть возведение монастыря въ архимандритіи самому великому князю (А за этимъ кто-то не-

<sup>1)</sup> Жители сосёдняго съ Ростовомъ Переяславля творили почесть большому камию, въ которомъ обиталъ (будто бы) бёсъ, даже въ началё XVII вёка, въ правленіе паря Ивана Васильевича Шуйскаго, си. сочиненіе А. П. Смирнова: Святёйшій патріархъ Филареть Никитичъ Московскій и всея Россіи, Москва, 1874, ч. II стр. 116.

робкій, руководствовавшійся правиломъ, что для человѣка отважнаго все возможно, не въ шутку или въ шутку желая порадѣть монастырю, ничто же сумняся и не долго думая, прибавилъ, что великій князь былъ никто иной, какъ самъ Владимиръ).

Надписаніе житія увѣряеть, что оно "списано отъ ученикъ" Аврамія 1); но ученики не надписали бы этого, —житіе писалъ бы кто-нибудь одинъ изъ нихъ, который и выставилъ бы, если бы хотѣлъ, только свое собственное отдѣльное имя; надписаніе даетъ основаніе подозрѣвать, что авторъ имѣлъ въ рукахъ какія-то записки объ Авраміи, которыя онъ справедливо или несправедливо принималъ за записки учениковъ: вѣроятно, изъ этихъ записокъ авторъ и заимствовалъ тѣ немногія фактическія свѣдѣнія объ Авраміи, которыя у него находимъ (Очень можетъ быть, что святцы Даніиловой Слѣдованной Псалтири называютъ Аврамія игуменомъ, а не архимандритомъ, и только бывшимъ у св. Богоявленія, а не его основателемъ, основываясь именно на сихъ запискахъ, которыя были передѣланы потомъ въ этомъ отношеніи нашимъ авторомъ).

Службъ преп. Аврамію намъ извъстно двъ. Первая служба: Начало первой стихиры на Господи воззвахь: О преславное чюдо, источникъ благолати въ Ростовъ является", Начало перваго стиха первой пъсни канона: "Лютыми страстьми побъждаемь есмь окаянный, и сего ради молю Тя, Христе Боже". Въ этой именно службъ, извъстной намъ по одному списку. — Троицк. Лаврск. библіот. № 630, читается, что демонъ предсталь князю Андрею (въ 3-мъ стике 6-й песни канона). Вторая служба: Начало первой стихиры на Господи воззвахъ: "Преподобне отче Аврааміе, лушю съ теломъ очистивъ и Святому Духу прекраснаа обитель явися". Начало перваго стиха первой пъсни канона: "Христа насъ ради смирившаго, да иже и (sic) рабія образа подражая, возлюбивъ смиреніе". Въ этой службъ, извъстной намъ по 13 спискамъ, — 4 Академическимъ и 9 Лаврскимъ, сообщается нъсколько новыхъ свъдъній объ Авраміи, даюшихъ отчасти знать, что о немъ ходило много легендъ. Во второмъ стихъ первой пъсни канона читается: "иже въ чревъ матери трикраты проглашеніемъ Троици служитель показася"; въ четвертомъ стихв четвертой пъсни канона читается: "лице Христово лицемъ преподобне Авраміе зръти сполобися"; въ третьей стихиръ на Хвалитьхъ читается: "отвергь тлънныя ризы хожаще зиму безъ теплая одежа, якоже въ лѣтѣ" (О клеветаніи бъса на Аврамія великому князю или просто князю въ этой службъ вовсе не упоминается).

Относительно внесенія преп. Аврамія въ святцы мы нашли слѣдующее: 1) въ святцахъ XV—начала XVI вѣка, которыхъ мы пересмотръли

<sup>1)</sup> Это надписание сполна: «Житие вкратив преподобнаго и богоноснаго отца нашего Авраамия, архимандрита Богоявленскаго, Ростовскаго чудотворца, иже (sic) списано бысть отъ ученикъ его».



сравнительно весьма значительное количество и именно святцевъ полныхъ, а не сокращенныхъ, имени Аврамія нѣтъ, за исключеніемъ двоихъ; 2) въ этихъ двоихъ святцахъ имя Аврамія приписано на полѣ (одни изъ этихъ двоихъ святцевъ въ богослужебномъ сборникѣ, писанномъ въ Ростовъ въ 1487 г., Лаврск. № 761, другіе въ Слѣдованной Псалтыри, писанной въ неизвѣстномъ году конца XV или начала XVI вѣка, какъ видно изъ одной замѣтки—при жизни Іосифа Волоколамскаго, который † 1515 г.,—Академ. изъ Волоколл. № 214); 3) въ святцахъ Слѣдованной Псалтыри, принадлежавшей митрополиту Даніилу, имя Аврамія не на полѣ, а въ самомъ текстѣ (Академич. изъ Волоколл. № 140,—въ подлинномъ чтеніи запись приведена нами выше). Изъ этого ясно, что имя Аврамія внесено въ святцы въ самомъ концѣ XV—началѣ XVI вѣка.

Пространное житіе преп. Аврамія, выписку изъ котораго напечаталь преосв. Макарій (т. 1, изд. 2 стр. 269) и которое мы имфемъ подъ руками въ полномъ спискъ, выписанномъ изъ одной рукописи Костромскаго Богоявленскаго монастыря 1), представляеть собою позднійшую обработку середняго или авиствительнаго житія, сабланную съ пелію сгладить несообразности последняго, а кстати и украсить жизнь Аврамія новыми легендами. Неизвъстный фальсификаторъ, приписавшій въ житіи, т. е. середнемъ или дъйствительномъ, епископовъ Осодора и Иларіона и князей Владимира и Бориса, сделалъ свое дело чрезвычайно невежественно, вовсе не произведши въ житіи соответствующихъ измененій. Нашъ новый неизвёстный авторъ и предпринимаеть свой трудь, чтобы сдёлать эти измёненія, а кстати, какъ мы сказали, чтобы присочинить и новыя легенды; при этомъ въ достижении первой пели онъ обнаруживаеть также весьма небольшое искусство. Вотъ выписки изъ нашего житія того, что представляется въ немъ по новому и прибавляется лишняго противъ дъйствительнаго (фальсифированнаго) житія. "Сей убо блаженный Аврамій чудотворецъ отъ предёлъ Галицкихъ, града нарицаемаго Чюхлома, богата родителя сынъ; еще бо бѣ ту людіе въ то время не крещени быша; имя же бѣ ему наречено почюхломски Иверикъ 3). И бѣ той отъ рожденія своего разслабленъ неисцельною болезнію, лежа на одре своемъ осмынадесять лътъ. И приходяще же купцу (sic) ко отцу его изъ дальнихъ странъ, изъ Нова града и изо Пскова и изъ Немецъ, торгующе со отцемъ его.

<sup>\*)</sup> Т. е. ученый редакторъ житія придунываетъ инородческое языческое имя.



<sup>1)</sup> Рукопись, написанная въ 1745 г., называется Киновіономъ, потому что въ началь ея помещено сочиненіе Гавріила Домецкаго: «Киновіонъ или изображеніе евангельскаго иноческаго общаго житія» (написанное въ 1683 г.). Указаніємъ рукописи мы обязаны покойному А. В. Горскому, а выпискою изъ ней житія покойному секретарю Костромской Духовной Консисторіи С. И. Ширскому. Начало житія: «Еже удивлятися святыхъ трудомъ добро есть, а еже ревновати спасенію додатайственно»...

и видяще отрока того лежаща на одръ, въ болъзни суща, и пришедше посъщаху его, бесъдующе ему о въръ Господа нашего Інсуса Христа: како исперва сотвори Богъ небо и землю<sup>4</sup>... Далье довольно подробная беседа, несколько на манеръ беседы философа греческаго къ Владимиру и представляющая какъ бы сокращение сей последней. "Той же отрокъ Иверикъ, слышавъ сіе отъ Новгородцевъ и отъ Псковичъ о Христь Бозъ нашемъ и удивися зъло и отпустивъ (sic) ихъ съ миромъ; самъ же лежа на одрѣ своемъ, размышляя и удивляяся"... что отецъ и мать его имѣють многихъ боговъ, и ему въ продолжение столькихъ лётъ нётъ никакой отъ нихъ помощи, а у Новгородцевъ одинъ Богъ, и такова многа человъкомъ исцёленія подаетъ... "И аще бы ихъ той Новгородцевъ Богъ единъ... (думаль Иверикъ въ себъ), даль мнъ облегченье, по ихъ извъщению, то пошоль быхъ азъ въ ту ихъ страну и нашолъ быхъ Бога ихъ Іисуса Христа"... во время этихъ размышленій онъ внезапно чудеснымъ образомъ исцелель. Тотчасъ после сего онъ тайнымъ образомъ оставилъ домъ отца и пошолъ на западъ, чтобы искать върующихъ во Христа. Достигнувъ предъловъ Новгородскихъ, онъ провелъ въ обителяхъ здешнихъ (еще не крещенный) семнадцать лёть, переходя изъ одной въ другую, чтобы избъгать славы (которую тотчась же въ каждой обители пріобръталь) и извыкнувъ въ нихъ зѣло книжному ученію. Послѣ сего (sic) онъ пришоль въ самый Новгородъ и видевъ народное множество решился искать обители, удаленной отъ градовъ и весей (не совстыть складно, но именно такъ). Онъ пошолъ къ Ладожскому озеру и пришолъ въ обитель Валаамскую. Принятый игуменомъ монастыря Өеогностомъ, Иверикъ былъ крещенъ и нареченъ въ крещеніи Аверкіемъ, а потомъ постриженъ въ монашество съ именемъ Аврамія. Послѣ того какъ Аврамій прожиль въ монастыръ 12 лътъ (причемъ, конечно, ръчь и объ его суровыхъ подвигахъ монашескихъ), пришолъ въ старость игуменъ Өеогность и братія сотворили совътъ поставить въ игумены его-Аврамія. Бъгая власти, онъ удалился изъ монастыря. Въ направленіи къ востоку дошель онъ до Тихвинскихъ весей и "ту слышалъ, яко князь Владимиръ Кіевскій креститъ Россійскую землю во имя Отца и Сына и Святаго Духа", а потомъ поворотиль на югь и пришоль въ Ростовъ... О жизни въ Ростовъ повторяется дъйствительное, фальсифированное, житіе и только дылаются нъкоторыя частныя поправки и дополненія. Если во времена Аврамія удъльнымъ княземъ Ростовскимъ былъ св. Борисъ, то въ немъ не могло быть многихъ удёльныхъ князей, и главнымъ образомъ въ этомъ-то случай нашъ авторъ и исправляеть действительное житіе. Многихъ Ростовскихъ князей последняго онъ превращаеть какъ бы въ помещиковъ, въ инородческихъ князьковъ: "князи Ростовстін-пишеть онъ-живущіи окресть монастыря, пріяша сами святое крещеніе предъ самимъ великимъ княземъ Владимеромъ"..., и потомъ объ ихъ вывздахъ на ловы: "близь же святыл обители ту сущи жкняземъ ивущимъ и обычай имуще на поле вздити"...

Затёмъ, онъ еще прибавляеть объ избёжаніи изъ города епископа Өеодора и поставленіи на его мёсто Иларіона, заниствуя изъ сказанія о св.
Леонтіи Ростовскомъ. Или не простиралась мудрость нашего своего рода
Метафраста до того, чтобы видёть, что "великій князь Владимеръ (имівющій столицу) въ градё Владимеръ" есть нічто совсёмъ неладное; или
онъ не находилъ возможнымъ что-нибудь съ этимъ сдёлать (выше онъ
называеть Владимира княземъ Кіевскимъ): но только это такъ у него и
остается...

Въ предълахъ древней области Ростовской, подобно области Новгородской, есть монастыри, которые относятъ къ періоду домонгольскому и которыхъ домонгольская древность весьма сомнительна. Таковы Устюж свіе монастыри:

Троицкій Гледенскій, находящійся близь Устюга, въ двухъ верстахъ отъ него, на горѣ Гледень, возвышающейся надъ противоположнымъ городу берегомъ рѣки Сухоны, отъ которой (горы) и получилъ названіе ¹). На томъ основаніи, что мѣстный Устюжскій лѣтописець, составленный въ позднѣйшее время, относить начало города Устюга не позднѣе какъ къ XI вѣку ²), авторъ Исторіи Россійской Іерархіи находить вѣроятнымъ относить начало Гледенскаго монастыря не позднѣе, какъ къ XII вѣку ²). Но очевидно, что основаніе весьма не твердое, и весьма сомнительно, чтобы въ украйномъ, глухомъ и инородческомъ Устюгѣ могъ явиться монастырь въ XII в. и вообще въ періодъ домонгольскій ²).

Архангельскій, находящійся въ самомъ город'в Устютв. По тому же Устюжскому л'втописцу основанъ въ 1212 г., въ правленіе Ростовскаго князя Константина Всеволодовича, преп. Кипріаномъ, который былъ изъ землевлад'вльцевъ или изъ простыхъ землед'вльцевъ Устюжской волости в).

<sup>1)</sup> Относительно названія горы Устюжскій літописець пишеть: «Гора оная того ради нарицается Гледень, что съ поверхности ея на всё окрестныя страны сиотрість (глядість) удобно»,—у Карамз. къ т. НІ прин. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Л'ятописца сего о начал'я Устюга си. у Караиз. ibid. (въ выписки не видно, чтобы л'ятописецъ относилъ начало Устюга къ XI в.).

<sup>\*) «</sup>По древности города Устюга, бывшаго (первоначально) на Гледенской горѣ, слѣдуетъ положить, что и Гледенскій монастырь тамъ основанъ по крайней мѣрѣ не позже XII вѣка>,—III, 694.

<sup>4)</sup> Устюгь, неизвёстно когда основанный, упоминаемый въ первый разъ въ детописи подъ 1218 г. (Карамз. III, 106 sub fin.), какъ должно полагать, быль колоніею Ростовскою; относительно его жителей за періодъ домонгольскій нужно думать тоже и еще болёе, что относительно Новгородской Вологды, т. е. что при неиногочисленныхъ колонистахъ русскихъ они состояли главнымъ образомъ изъ исстныхъ инородцевь,—тей же Периской Чуди или Зырянъ.

<sup>5)</sup> У Карамз. къ т. III, прин. 186, Ист. Iер. III, 312, Словарь историче-

О малой въроятности относить основание монастыря къ 1212 г. или вообще къ періоду домонгольскому должно сказать тоже, что сейчасъ выше.

О монастыръ Челмогорскомъ или Челменскомъ, находившемся въ 40 верстахъ отъ Каргополя, см. первой половины тома стр. 178 прим. 1.

## 11. Тмутаракань.

О Тмутараканскомъ монастырѣ св. Богородицы, построенномъ преп. Никономъ Печерскимъ, см. въ спискѣ каменныхъ церквей, выше стр. 281.

# 2. Запись устава Студійскаго монастыря, сдъланная въ самомъ монастыръ (см. выше стр. 371,—у Миня въ Патрол. t. 99, р. 1704).

# "Уставъ порядновъ Студійскаго монастыря" 1).

1. Многія и различныя утвердились въ честныхъ монастыряхъ отъдревнихъ временъ преданія, и одни изъ нихъ (монастырей) управляются и ведутся въ парство небесное одними уставами, другіе — другими. Одно изъ всёхъ (преданій) есть и преданіе, содержимое нами, которое мы приняли отъ великаго отца нашего и испов'єдника Өеодора, и не одни мы, но и многіе изъ лучшихъ монастырей избрали (и содержатъ) его, какъсовершеннъйшее, устраняющее и излишества и недостатки. Посему и мы нынъ, повинулсь отеческимъ приказаніямъ, преклонили себя къ послушанію з), чтобы предать его письмени, въ непреходящую память будущимъродамъ. Да подастъ же намъ Богъ, молитвами нашего пастыря, потребную силу къ сложенію слова, чтобы изложить здраво полезныя и спасительныя богоноснаго отца нашего заповъди, во славу Отца и Сына и Св. Духа и въ сохраненіе и спасеніе тъхъ, которые съ върою принимають на себя соблюдать ихъ. Итакъ, съ Богомъ да будетъ сіе началомъ сложенія.

скій о святыхъ подъ сл. Кипріанъ.—О препи. Герасии Вологодской и Кипріанъ Устюжской можно читать въ недавно вышедшей книг священника І. Върюжсскаю: «Историческія сказанія о жизни святыхъ, подвизавшихся въ Вологодской епаркій, прославленныхъ всею церковію и итстно чтимыхъ (Вологда, 1880). Но у достопочтеннаго автора, поставляющаго своею главною цізлію назидательное чтеніе, не находий точнаго воспроизведенія древнихъ (въ нашей случат собственно—старыхъ) сказаній.

<sup>1)</sup> Υποτύπωσις хатаστάσεως, собственно — нзображение состояния.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въроятно, должно понимать такъ, что неизвъстный составитель записв сдълаль ее по приказанію игумена монастыря.

Какъ поступаемъ въ собраніяхъ святаго и славнаго тридневнаго Воскресенія нашего Спасителя. О деревъ (билъ).

- 2. Надлежить знать, что по прошествіи второй стражи ночи или въ шесть часовъ при началь седьмаго падаеть условный знакъ водяныхъ часовъ 1) и по назнаменанію (изв'ященію) ихъ встаеть будильникъ и обходить спальни съ фонаремъ, предувъдомляя братій о вставаніи на утреннее славословіе. Тотчасъ же быють и била вверху и внизу 2). И когда всь братія соберутся въ паперти церковной и молится каждый про себя, іерей, взявъ въ руки кадильницу, кадить сначала святый олтарь, и вышедъ изъ него чрезъ переднюю преграду з) обходить съверную сторону храма и достигши царскихъ дверей ) кадить братію и тотчась возвращается чрезъ южную часть храма туда, откуда вышель. Братія же въ следъ за нимъ входять въ храмъ. Онъ же, положивъ кадильницу въ святомъ олтарѣ и вышедъ изъ него, становится прямо очистилища 5) и начинаеть тропарь, гласъ косвенный 1-й: Христось воскресе изъ мертвыхы-Когда будеть онъ трижды пропъть имъ (јереемъ) и братјей, онъ (јерей) говорить стихъ: Сей день, его же сотвори Господи, а братія тропарь, стих. 2: Составимте праздника до конца, и опять поется тропарь народомъ. По окончаніи его тотчасъ начинается канонъ, поелику шестопсалмія не поемъ во всю эту седмицу. Бывають же два чтенія и послів втораго чтенія псаломъ 50-й. И по окончаніи утрени бываеть цілованіе, и отпускъ. На свътильничныхъ этой седмицы говоримъ: Христосъ воскресе и тотчась Господи воззвахь и отпустительное Христось воскресе. Подобнымь образомъ на павечерницахъ Трисвятое и Господи помилуй 12. Въ субботу же новой недвли и въ воскресение свътоносной недвли 6) вечеромъ на павечерницахъ отъ Съ нами Бого и такъ далве.
  - 3. Въ воскресеніе свътоносной недъли начинается и шестопсалміе

Τῷ δὲ σαββάτψ τῆς διακαινησίμου (ἐβδόμαδος) καὶ τῆ κυριακῆ τῆς λαμπροφόρου.



<sup>1)</sup> Πίπτει τοῦ ὑδρολογίου τὸ σύσσημον. См. выше въ выпискахъ изъ устава патр. Алексвя (Σύσσημον изъ σὺν и σῆμα).

<sup>3) &</sup>quot;Аνω хай хатю. Можеть быть, должно понимать такъ, что больница инвладва этажа и что два висячіе била (великое древо и ивдное си. выше) повещены были—одно въ одномъ этажъ, другое въ другомъ.

<sup>\*)</sup>  $\Delta$ ιὰ τῆς ἔμπροσθεν χιγχλίδος ἐξελθών—οπταρηγώ преграду, ο κοτοροй говорили мы выше.

<sup>4)</sup> Входныхъ изъ паперти въ церковь.

<sup>5)</sup> Ката прособото тоб ідастурісь, — предъ святыми дверями одтарной преграды, надъ которыми очистилище, — о немъ выше стр. 204.

и говоримъ Бого Господъ во гласъ 4 косв. и тотчасъ степенны въ тотъ же гласъ, прокименъ и Всяко дыханіе, потомъ евангеліе и Въ нощихъ. И послѣ 50-го псалма начинается канонъ. Бываютъ же два чтенія. И въ воскресеніе вечеромъ начинается Блаженъ мужъ и въ понедѣльникъ на утрени опять поемъ Бого Господъ въ 1-й гласъ и одну канизму псалма (ἔν κάθισμα τοῦ ψαλμοῦ), потомъ канонъ воскресенія. Чтенія же бываютъ три. Отселѣ павечерницы совершаемъ сполна, кромѣ вечера субботы и Господскаго праздника и памяти святаго, которые освобождаютъ насъ, когда случатся, отъ работъ, отъ часовъ и отъ великихъ поклоновъ (μετανοιῶν, въ данномъ случаѣ подразумѣвается: μεγάλων): въ сіи дни (павечерница) отъ Съ нами Бого и далѣе (конецъ предшествующаго §). Совершаются и службы (монастырскія) съ утра, начиная со вторника второй недѣли. До Пятидесятницы поемъ на свѣтильничномъ прокимены каждый день.

- 4. Нужно знать, что на всёхъ свётильничныхъ Господскихъ праздниковъ *Блаженъ муже* начинается въ 4 косв. (гласъ), потомъ второе начало и третье въ гласъ дня; потомъ *Господи воззвахъ* во гласъ стиховъ праздника.
- 5. Должно знать, что до праздника Вознесенія воскресныя стихиры предшествують канизмамъ покаяннымъ и апостольскимъ (προηγούνται τῶν καθισμάτων τε κατανοκτικῶν καὶ ἀποστολικῶν).
- 6. Нужно знать, что отъ Пасхи до Вознесенія говоримъ Воскресеніе Христово и потомъ 50-й псаломъ и мученическія въ псалмопівнім (μαρτυρικά εν τῆ ψαλμωδία). А отъ него (Вознесенія) уже никакъ (этого не бываеть).
- 7. Надлежить знать, что до Пятидесятницы не поемь и часовь и не преклоняемь кольнь; впрочемь поемь каноны о умершихь въ субботы; и въ другой день, если случится поминовеніе по брать, равнымь образомь поемь.
- 8. Должно знать, что въ субботу Пятидесятницы на ексапостиларіи поемъ Память скончавшихся, Господи, и съ пѣніемъ сего идемъ на гробы братіи и тамъ стоя поемъ стихиры дня, и конецъ утрени. Это же творимъ и въ субботу заговѣнья ( $\tau \hat{\eta}_s$  'А $\pi$ охре́оυ).
- 9. Нужно знать, что вечеромъ въ воскресенье святой Пятидесятницы на свётильничномъ, на которомъ творимъ и три колёнопреклоненія, послё псалма предначинательнаго тотчасъ Господы воззвахъ. И на другой день на утрени послё шестопсалмія говоримъ Бозъ Господъ и тотчасъ канонъ и два чтенія. И сію недёлю проводимъ безъ пёнія часовъ.
- 10. Потомъ наступаеть Четыредосятница святыхъ апостоловъ, и начинаемъ пѣть и часы всегда съ касизмой. По окончаніи же псалмопѣнія говоримъ Господи помилуй, Христе помилуй. И творимъ сначала три великіе поклона, съ одинаковою скоростію всѣ (ἰσοταχῶς ἄπαντες), послѣдуя настоятелю, во время которыхъ (поклоновъ) мало воздѣваемъ и руки къ Богу (ἐν αἶς καὶ μικρὸν τὰς γεῖρας ἐκτείνομεν πρὸς τὸν Θεόν). Потомъ каждый

- 20 другихъ (поклоновъ) въ возможною ему скоростію. И такъ должно дѣлать за каждою службою (σύναξιν). На павечерницѣ колѣнопреклоненій 50, а на утренѣ 40.
- 11. Нужно знать, что на каждой утрень посль окончанія чтенія вставая і) говоримь 12 разь *Господи помилуй*. И такимь образомь опять начинается псалмопыніе.
- 12. Должно знать, что въ каждую субботу и воскресенье, если нѣтъ въ нихъ Господскаго праздника или памяти святаго, читаемъ апостолъ. Въ субботы же на утренъ поемъ каензму предъ непорочнымъ. Потомъ непороченъ; потомъ 50-й псаломъ; потомъ канонъ. Чтенія же бывають три, ибо на непорочномъ не читаемъ. Вмѣсто ексапостиларія говоримъ Въ память вычную будеть праведникъ, отъ слуха зла не убоится. Это количество и качество псалмопънія простирается до Воздвиженія животворящаго креста.
- 13. Надлежить знать, что въ Успеніе всесвятыя Вогородицы, именно на свётильничномъ попраздиственномъ (то редбортот), послё псалма начинательнаго тотчасъ Господи воззвахъ. И на другой день на утренё послё шестопсалмія опять Богь Господь и тотчасъ канонъ. Чтенія два. Подобнымъ образомъ въ Рождество Богородицы, такъ же въ Рождество Христово, тоже въ Богоявленіе и въ Срётеніе Господне. Въ другіе же праздники, кромѣ вышеписанныхъ, вдвойнѣ праздновать не должно. Отъ Воздвиженія же до великой Четыредесятницы предлагается на утреняхъ и другая каеизма, и тропари каеизмъ удвояются, въ то время какъ говорится междустишіе. Чтеній же бываетъ четыре. Въ эти субботы поемъ двѣ каеизмы предз мепорочимъ, потомъ мепорочемъ, а потомъ канонъ, и бывають четыре чтенія, поелику на непорочномъ не читаемъ.

### О святой Чотыредесятниць.

- 14. Нужно знать, что въ святую и великую Четыредосятницу поемъ четыре касизмы и тріодь и бывають четыре чтенія. И послі того, какъ братія немного отдохнуть, около разсвіта, екклесіархь ударяєть въ било, и когда всі соберутся въ церковь, поемъ 1-й часъ съ касизмой, однако не читаемъ на немъ; на 3-мъ же, 6-мъ и 9-мъ читаемъ. На каждомъ антифонт или Сласъ бываеть молитва отъ священника и діакона. Творимъ же поклоновъ великихъ на часахъ и на світильничномъ по 30, на павечерниці 100 и на утрент 80.
- 15. Должно знать, что во всю великую седмицу поемъ часы подобно тому, какъ выше, кромъ великой субботы, и творимъ поклоны великіе до тъхъ поръ, пока начнотся утреннее Трисвятое, которое говорится послъ

<sup>1)</sup> Т. е. вставая отъ сидбиія во время чтеній.

стихиры стиха. Послъ него прокименъ, апостолъ и пророчество и евангеліе.

- 16. Нужно знать, что въ середу, пятницу и воскресеніе, при предстояніи братій со всякимъ благоговѣніемъ, послѣ окончанія утрени читается Катихизисъ богоноснаго отца нашего Оеодора. Потомъ и отъ себя говоритъ игуменъ, наставляя братію. И по окончаніи Катихизиса поютъ Славу (δοξάζουσιν) и читается Отче нашъ и Благословите, святіи, благослови отче, и отпускъ. Такъ во весь годъ.
- 17. Нужно знать, что въ субботу на Господи воззвахъ воскресныя стихиры утрояются, а на Хвалителя удвояются. Подобнымъ образомъ и въ Господскіе праздники.
- 18. Надлежить знать, что есть (въ монастырѣ) и епистимонархи, которымъ доносится о погрѣшеніяхъ меньшихъ братій и отъ которыхъ онѣ (погрѣшенія) пріемлють исправленіе. (Есть) и таксіарховъ два на (двухъ, обоихъ) хорахъ, которые напоминаютъ братіямъ стоять въ хорахъ чиню. И (есть) еще особый будильникъ, который, во время чтеній утрени тихо обходя братію, пробуждаетъ засыпающихъ. И назначаются каждый вечеръ поочередно два наблюдателя, которые послѣ клепанія била побуждаютъ лѣнивыхъ идти на вечерню и на павечерницу и которые потомъ, по окончаніи павечерницы, осматриваютъ тайныя (уединенныя) мѣста въ монастырѣ и сходящихся на безвременныя сходбища разлучаютъ съ подобающею твердостію.
- 19. Нужно знать, что послё каждой павечерницы бываеть крестообразное посредствомы рукы цёлованіе (ὁ διὰ χειρῶν σταυροειδής ἀσπασμός), служащее знакомы примиренія каждаго съ каждымы, ради дневныхы случающихся взаимноогорченій (προσχρούσεις—столкновеній) 1).
- 20. Должно знать, что наканунѣ (тұй тараночұй) Рождества Христова и Богоявленія и въ святый (великій) четвергъ вечеромъ и въ святую великую субботу вечеромъ павечерницы не поемъ, но только Трисвятое вътрапезѣ.
- 21. Надлежить знать, что на павечерницахъ святой Четыредесятницы, почти всёхъ, бываетъ оглашение братиямъ или отъ настоятеля или отъ старейшихъ и искуснейшихъ въ слове.
- 22. Должно знать, что на каждой утренѣ исходить изъ хора игуменъ при началѣ 4-й пѣсни и садясь принимаеть на исповѣдь приходящихъ братій и врачуеть каждаго подобающимъ образомъ.

¹) Статейку о семъ крестообразномъ цѣлованіи Никиты Стисата, содержащую его духовное изъясненіе (и отчасти описаніе), см. у Миня въ примѣчаніи къ нашему параграфу. Записи и также у него же въ томѣ 120 стр. 1009. Русскій переводъ статейки въ сочиненіи И. Д. Мансветова: Митрополитъ Кипріанъ въ его литургической дѣятельности, М. 1882, приложж. стр. XX.



- 23. Нужно знать, что въ святую Четыредесятницу назначается престарвлый брать и съ 3-го часа отходить на всё службы 1) и творя метаніе говорить 2): "братіе и отцы, да внимаемъ себё, ибо умираемъ, умираемъ, умираемъ, вспомнимъ и о небесномъ царствіи!"
- 24. Надлежить знать, что когда принимаемъ (въ свой монастырь) братьевъ изъ другаго монастыря или мірянъ для монашествованія, то заставляемъ ихъ пробыть въ гостинницѣ (монастырской,—εἰς τὸ ξενοδοχεῖον) двѣ недѣли или и три, для досмотра и испытанія (узнанія) монастыря; и если пребудеть въ своемъ рѣшеніи (подразумѣвается: перейдти въ нашъ монастырь изъ другаго или постричься въ немъ), тогда игуменъ, засвидѣтельствовавъ ему имѣющее случиться, послѣ оглашенія вводить его (въ самый монастырь) и сопричисляеть къ своему стаду, причемъ приходящій творить поклоненіе братіямъ съ дозволенія игумена, а они молятся о немъ.
- 25. Нужно знать, что есть у насъ и отлучебницы (ἀφοριστρίαι), въ которыя заключаются непокорные и строптивые, сухояля и учась добродѣтели; ибо исправленіе посредствомъ бичей (διὰ μαστίγων), приличествующее (идущее) мірянамъ, справедливо отвергнуто нашими святыми отпами.
- 26. Должно знать, что въ тѣ цни, въ которые мы свободны отъ тѣлесныхъ дѣлъ, ударяеть книгохранитель однажды въ дерево и собираются
  братія въ книгохранительную комнату и береть каждый книгу и читаетъ
  до вечера; передъ клепаніемъ же къ свѣтильничному ударяеть опять
  однажды книжный приставникъ и всѣ приходять и возвращаютъ книги
  по записи; кто же умедлитъ (опоздаетъ) возвратить книгу, да подвергнется епитиміи.
- 27. Нужно знать, что когда творимъ 9-й (часъ), пресвитеръ начинаетъ литургію съ 6-го числа, а если наміреваемся и йсть (εἰ δὲ καὶ μέλλομεν ἐσθίειν), съ 3-го часа; если освобождаемся отъ пінія часовъ и работаемъ, къ божественной литургіи клеплють въ 3-мъ часу; посліб окончанія ея ударяеть било трижды и собираются всіб братія вмівстів и послів пінія изобразительныхъ и принятія "благословенія" (εὐλογίαν—антидора) отходимъ въ трапезу.
- О количествъ и качествъ кушаній и питій и о благочиніи на трапезахъ.
- 28. Когда собираются братія об'вдать, то въ устахъ (каждаго изъ нихъ) долженъ носиться стихъ (молитва); садится за каждый столъ по 9 челов'вкъ; таксіархи распоряжаются, чтобы приносимы были кушанья,—и

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. е. говорить вездѣ, — братіямъ, составляющимъ каждую службу.



<sup>1)</sup> Обходить всё службы, одну за другой.

(приносимы были) благочинно, безъ шума; бываетъ чтеніе, причемъ братія имѣютъ кукули на головахъ; знакомъ окончанія сего чтенія служить шумъ ложекъ на послёднемъ кушаньи, которыя всё вмёстё бросаются на (служащее къ тому) блюдо; равнымъ образомъ и къ наливанію (вина) и къ подачё (перемёнъ кушаній) дается знакъ посредствомъ ударенія.

29. Надлежить знать, что оть Пасхи до всёхь святыхь ёдимь два кушанія: зелія (зелень) и горохъ (бобы) съ деревяннымъ масломъ 1); йдимъ и рыбъ и сыръ и яйца; пьемъ на объдъ трижды; (всчеромъ), при ударенін била, идуть братія (въ трапезу) и вдять хлівбь и кушанья, если осталось ихъ отъ утра (ибо нарочно вечеромъ не приготовляется братству кушаній); питія же двіз чаши. Въ четыредесятницу святыхъ апостоловъ рыбъ и сыра и яниз не вдимъ, кромв дней, въ которые не поемъ часа (брач); Вдимъ же въ 9 часовъ два кушанія: зеліе (зелень — то дауачоч) съ деревяннымъ масломъ и горохъ (бобы-то остроот) безъ масла; питія же двъ чаши въ 9 часовъ и двъ чаши вечеромъ; въ дни праздничные, въ которые назнаменали мы (τριξάμεθα) всть сыра и прочее, вкущая пищу въ 6 часовъ, пьемъ 3 чаши, а вочеромъ 2; этотъ же уставъ и въ четыредесятницу святаго апостола Филиппа, но по причинъ краткости лней четыредесятницы святаго Филиппа Вдимъ однажды, а пьемъ 3 чаши. Отъ (дня) памяти святыхъ апостоловъ до святаго Филиппа въ середу и въ пятницу поемъ 9-й часъ; когда же упадеть на нихъ память святаго, освобождающая насъ отъ часовъ и великихъ поклоновъ, вдимъ и сыръ и яица и рыбу. если подасть намъ Богь, а чашъ пьемъ 3 на объдъ и 2 вечеромъ.

#### О святой и великой четыредесятницъ.

30. Во святую и великую четыредесятницу вдимъ однажды днемъ, кромв субботы и воскресенія; въ первую и середнюю недвлю вдимъ однообразно, именно — вареные бобы (фара едесто́у), соленые плоды (адрайах) безъ масла, сушеныя фиги (сусабас) по 5 (штукъ) и если случатся—каштаны (хастача) и апіефты (апієфва) в) и сливы (барасхуча); на 2-й недвлв и 3-й и 5-й и 6-й вдимъ такъ: вареные плоды (хоххоос едестоос) в) и соленые плоды на блюдахъ (адрайах ейс та схооте́дда) и приготовленный варивомъ горохъ

<sup>1)</sup> То те дахачов кай то ботров пета вдаю: дахачов значить зеліе, зелень; ботров значить шелуковые плоды, — городь, бобы, Hülsenfrucht, Bohnen (Въ Греціи приготовляють изъ бобовь кушанья, какъ у насъ изъ гороку).

водъ: ріга соста, что значить: вареныя груши, и причень слово принимаєтся запростонародное, сложенное изъ ἀπίδια—груши и ἐφθά—вареныя (ἔψω).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ латинск. переводъ: pruna, что значитъ мелкія лъсныя сливы (въ противоположность садовынъ).

(бобы) съ тертыми орѣхами (μαγειρίαν δοπριον μετά καρίου τριπτοῦ); овощей же (ὀπώρας, — помянутыхъ плодовъ) или сушеныхъ фигъ въ эти (недѣли) не ѣдимъ; во всю святую четыредесятницу (вмѣсто вина) пьемъ "евкратонъ" 1), кромѣ больныхъ или стариковъ; евкратонъ же составляется изъ перца и тмина и теплаго аниса. Во святый понедѣльникъ (страстной недѣли) и вторникъ и середу и четвергъ и пятницу кушанья этой первой недѣли (ταύτης πρώτης ἐβδομάδος) отлагаются (πίπτουσιν—па́даютъ, у Никона Черногорца: отпадаютъ); во святый (великій) четвергъ ѣдимъ одно гороховое (бобовое) вариво съ тертымъ орѣхомъ и горячую кутью (ζεστὰ κούκια) 2), а пьемъ "евкратонъ" (погреческ. поврежденно: πρὸς ἔνκρασιν); во святую (великую) субботу въ 11-мъ часу начинается свѣтильничное (τὸ λυχνικόν) и послѣ отпуста ѣдимъ сыръ и рыбъ и яица (τυρὸν καὶ ἰχθῦς καὶ ἀά) и пьемъ по 3 (чаши) 2).

#### О Благовъщеніи.

- 31. Надлежить знать, что въ 6-мъ часу, при удареніи дерева, собираемся въ домъ (церковь) пречистой Богородицы и когда начато будеть свётильничное, остаются тамъ немногіе братія, совершая его (свётильничное); прочіе же идуть въ крестный ходъ (ἐπαίρουσι λιτήν) и обошедши кругомъ монастырь приходять, если входъ (? ἔρχονται, εἰ εἴσοδος) и (потомъ) совершенная литургія; ѣдимъ тогда рыбъ и деревянное масло и пьемъ по 3 (чаши).
- 32. Нужно знать, что въ середнюю недёлю святыхъ постовъ каждый день по пъніи 9-й (пъсни канона) предлагается животворящее древо, и всё ему покланяемся.

<sup>3)</sup> Такъ это и по древнёйшему Герусалинскову уставу, см. въ сочинение Мансветова: Митрополитъ Кипрівнъ въ его литургической деятельности, стр. 178 (въ скобахъ для «снесенія» замётиль, что преп. Осодоръ Студитъ въ похвальномъсловь своей умершей матери между прочимъ говоритъ о ней, что она была муте та полуа хреофатобоа, ѐ у тф малота тесоарахостіζегу, т. е. что она воздерживальсь и отъ многаго яденія мяса, особенно же во время четыредесятствованія, что какъ будто должно разумёть именно о четыредесятниць или о великомъ пость, — въ Патрол. Миня t. 99 сод. 885).



<sup>1)</sup> Ейхратом отъ ей и хераммори.—благо, корошо смѣшиваю (благосмѣшеніе) — техинческое названіе искусственнаго питья, соотвѣтствующаго европейскимъ линонадамъ и оршадамъ и турецкимъ шербетамъ (и нашему квасу; въ старыхъ русскихъ памятникахъ упоминается «греческій квасъ», подъ которымъ должно разумѣть нашъ евкратонъ или что либо подобное ему).

<sup>3)</sup> Кобхі (хобхіом,—іся), откуда наше кутья, по Пассову и Византію значить кокосовое дерево, кокосовый оріхь; по новогреческимъ словарямъ значить бобы какого-то извістнаго вида-

# О соразмърности въ службахъ.

- 33. Нужно знать, что въ святую великую четыредесятницу, по отпътіи нами 1-го часа, когда уже восходить солице, отходить каждый на свою службу и бываеть на нихъ (службахъ) стихологія всей псалтыри кромѣ каллиграфовъ; работають же до 9-го часа. По отпътіи нами свътильничнаго и послѣ ужина, каждый уединяется, какъ желаеть. Въ остальные дни года, когда не поемъ часовъ, ударяется (въ дерево) поутру трижды и отходить каждый на свою службу и работаеть до объда; послѣ объда уединяется каждый, какъ желаеть или размышляя или почивая до 8-го часа; въ 8 часовъ ударяеть дерево трижды и опять каждый отходить на свою службу до свътильничнаго. Когда же поемъ часы, отходять братія на свои службы по совершеніи утренняго (1-го) часа, работая до 6-го часа, есть ли 9-й (часъ) или нъть; и послѣ 6-го часа отдыхаеть (каждый), какъ сказано, до 8-го часа.
- 34. Нужно знать, что въ навечеріе неділи Ваій на Господи воззвахъ переміняются хоры (лики): правые идуть на лівую сторону и лівые на правую 1).
- 35. Должно знать, что если братъ разобьетъ сосудъ или черепичный (горшокъ) или чугунный, то во время обёда, когда ёдятъ братія, становится близь трапезы въ то время, какъ игуменъ покрываетъ голову своимъ кукулемъ, имёя въ рукахъ и разбитый имъ сосудъ, въ показаніе своего прегрёшенія.
- 36. Нужно знать, что послѣ стихологисанія нами псалтири, на 3-ю Славу каноны, ударяєть (въ дерево) 3 раза канонархъ, чтобы собрались тѣ, которые еще изучають псалтырь, пѣть вмѣстѣ съ нами канонъ, ибо исходять (они изъ церкви) отъ шестопсалмія и занимаются (изученіемъ) дотолѣ; потомъ ударяєть трижды и на Хвалитѣхъ, когда имѣетъ быть читаемъ Катихизисъ великаго отца нашего и учителя Өеодора.
- 37. Нужно знать, что въ навечеріе Богоявленія, послів отпуста божественной литургіи, принимаемъ "благословеніе" (антидоръ), потомъ вымываемъ ротъ, которые причащались, благословенія же не вдимъ; когда священникъ уставить сосуды (συστείλας τὰ σκεύη), идеть въ святыя двери (олтаря) и сотворивъ молитву исходить съ братіями къ водосвятильниць (εἰς τὸν λουτῆρα), поющи: Во Іордань крещающуся Тебъ, Господи, и когда сіе поется, бываеть отъ діакона ектенія; по окончаніи ея начинаеть священникъ молитву освященія; послів освященія воды и окропленія братій, поется тропарь, глась косвенный 4-й: Гласъ Господень на водахъ, вопієть глаюля; стихъ 1-й: Море видь и побъже, стихъ 2-й: Что тебь есть море, яко побъгло еси, и послів троекратнаго півнія сего тропаря идемъ въ цер-

<sup>1)</sup> См. въ выпискахъ изъ устава патр. Алексия.



ковь, поющи тропарь, глась 4-й: Одпанися соптомь божествению ('Ο τὸ φῶς ἀναβαλλόμενος θεϊχῶς) '), и послів утроенія сего (тропаря) бываеть молитва оть священника, — и оканчивается сіе божественное славословіе. Потомь сь стихословіемь идуть (ἀπέρχεται ὁ στίχος) въ трапезу. Равнымь образомь и въ святый (великій) четвергь, послів причащенія и измытія ртовь, бываеть умовеніе ногь, а когда будуть измыты всів (μετὰ τὸ ἀπονύφασθαι πάντας) идуть съ стихословіемь въ трапезу.

#### О количествъ одежды и объ обуви и устроеніи постели и о полобномъ.

38. Нужно знать, что каждый брать должень имѣть: 2 рубашки (ὑποχάμησα), 2 хитона (рясы, ἐπανωφόρια), изъ коихъ одинъ шерстяной (μαλλωτόν), 2 кукуля, мантію (ἐπώμιον),—малую для работь, и другую глубочайшую (βαθύτερον, — болѣе длинную и широкую) для церкви, которую по уставу должно употреблять въ субботу вечеромъ на свѣтильничномъ и въ воскресенье на утренѣ и опять вечеромъ на свѣтильничномъ и также на божественной литургіи, а равнымъ образомъ и въ Господскіе праздники, и иную мантію шерстяную, великую (большую, — хаї ἔτερον ἐπώμιον μαλλωτόν μέγα); обуви же—короткіе сапоги и другіе длинные сапоги и калиги; на постели да имѣеть (каждый брать) тростниковую рогожу (ψίαθον χιλίχην) и два шерстяныя покрывала (одѣяла,—δύο μαλλωτάρια)".

Нашу запись устава преп. Өеодора, какъ мы говорили, воспроизводить въ своемъ уставъ (съ измъненіями и дополненіями) преп. Асанасій Асонскій. Уставъ Асанасія напечатанъ въ русскомъ переводъ въ Запискахъ поклонника святой Горы (Кіевъ, 1864), стр. 199 fin. sqq.

(Греческій оригиналь записи по другой, и какъ мы думаємь—позднѣйшей, редакціи напечатань А. А. Дмитрієвскимъ въ томѣ І Описанія литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго Востока, стрр. 224—238).

# 3. Завъщаніе преп. Өеодора Студита (у Миня въ Патр. t. 99, р. 1813).

"Преподобнаго и богоноснаго отца нашего и исповъдника Өеодора, игумена Студійскаго, завъщаніе. Читается наканунъ (дня) его успенія 2).

 $<sup>^2</sup>$ ) Про тус хоциусвых состой, что можеть быть понимаемо и такъ: читается ежедневно въ продолжение извъстнаго времени передъ днемъ (праздникомъ) его успенія.



<sup>1)</sup> Въ нынёшнемъ чине этого тропаря нётъ.

Слыша божественнаго Давида, говорящаго: учотовихся и не смутихся (Пс. 118, 60) и еще: чотово сердие мое (Пс. 56, 8), поелику впаль я въ непрестанную бользнь жалкаго тыла (моего), а между тыть не могу я, чада мои и братія и отцы, собрать всыхь вась предъ лице мое во время исхода, потому что (иные изъ васъ, ушедъ изъ сего монастыря) составили въ различныхъ мъстахъ (свои) монастыри, а другіе (будучи монахами сего монастыря) находятся въ отсутствіи: то, поелику уже приближился часъ моего преложенія отъ сей жизни, спышу урядить вамъ сіе завыщаніе, считая приличествующимъ и требующимся безопасностію то, чтобы имыющіе услышать мой послыдній голось узнали, какъ я вырую и какъ мыслю и какого оставляю послы меня игумена, дабы отсюда содержали вы согласіе и миръ во Христь, который Господь, возносясь на небеса, оставиль святымъ Его ученикамъ и апостоламъ.

### О въръ.

"Итакъ вѣрую въ Отца и Сына и Св. Духа, святую и единосущную и превѣчную (ἀρχιχήν) Троицу"... Этоть параграфъ, не относящійся къ намъ, мы опустимъ и приведемъ только его заключеніе і): "Соисповѣдую къ сему, что монашескій образъ есть высокій и вознесенный и ангельскій, чистый оть всякаго грѣха ради совершеннаго пережитія (умерщвленія страстей,—διὰ τελείας ἐπιβιώσεως); онъ долженъ быть проводимъ (т. е. жизнь въ немъ) вполнѣ по законоположенію Аскетическихъ словъ божественнаго и великаго Василія, а не на половину (только), какъ (дѣлаютъ) иные, одно пріемля, другое оставляя, потому что безъ трехъ состояній. указанныхъ въ божественной Лѣствицѣ, невозможно законнымъ образомъ прожить жизнь (ἐπιβιῶσαι) по какому-либо (иному произвольному) выбору; такъ что не должно даже пріобрѣтать (монахамъ) ни раба ни скотъ женскаго рода, поелику это несообразно съ обѣтами и опасно для душъ...

# Объ игуменѣ з).

Итакъ, во-первыхъ, оставляю господина и отца моего и отца вашего, преподобнъйшаго Затворника <sup>3</sup>) и отцомъ и свътильникомъ и учителемъ. Онъ и меня и васъ превзошелъ въ Господъ и сталъ головой, хотя ради христоподражательнаго смиренія и удалился (изъ братства),

<sup>1)</sup> Достойно зам'вчанія, какъ выражается зд'ёсь преп. Өеодоръ о вселенскихъ соборалъ: «посл'ёдую святымъ и вселенскимъ шести соборамъ; еще же (пріемлю) и недавно собранный во второй разъ въ Нике' (соборъ)»...

Для названія котораго употребляется слово кадпуобрамос.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Еүхдекотоу; такъ какъ собственнаго имени Енклистъ нѣтъ, то им подагаемъ, что это было прозваніемъ не называемаго по имени монаха вслѣдствіе того, что онъ жилъ въ затворѣ.

проводя жизнь въ безмолвін. Върую, что его водительствомъ и молитвами вы спасетесь, если будете съ своей стороны оказывать (ему) подобающія -благопокореніе и послушаніе. Затімь (оставляю вамь игуменомь того), кого вы общимъ избраніемъ богопреподобно, въ предшествіи отеческой воли (подразумъвается — Затворника) присоедините къ нему (Затворнику 1). Кого излюбить все братство, тому последуеть и моя воля. Итакъ, пріиди сюда, отецъ и братъ, кто бы ты ни былъ! Воть возлагаю на тебя предъ лицемъ Божіимъ и избранныхъ Его ангеловъ все во Христъ братство. Какъ примешь его? Какъ будешь печися о немъ? Какъ (бодрственно) будешь водить (его)? Какъ (заботливо) будешь охранять (его)? Какъ агнцевъ Христовыхъ; какъ члены твои возлюбленнъйшіе, согръвая и окружая нажными попеченіями каждаго изъ нихъ, въ равной мара любви, потому что у каждаго человъка равная любовь ко всъмъ членамъ (своего) тъла. Отверзи нъдра твои съ любовію, всели всъхъ (у себя) съ милосердіемъ; воздой ихъ, преобразуй ихъ, соверши ихъ въ Господъ! Изощряй умъ твой размышленіемъ, возбуди готовность въ себъ мужествомъ, утверди сердце твое въ въръ и надеждъ! Предъиди имъ во всякой добродътели, предшествуй въ борьбъ противъ воюющихъ мысленно, защити, направи. введи ихъ въ мъста добродътели, раздай имъ жребіи земли безстрастія! Посему и заповъдую тебъ заповъди сін, которыя ты непремънно долженъ -соблюдать.

## Заповъди игумену \*).

- 1. Да не измѣнишь ни въ чемъ устава и порядка, который принялъ ты отъ моего смиренія, безъ настоятельной нужды.
- 2. Да не пріобрѣтешь чего-либо отъ міра сего и да не скопишь отхѣльно для самого себя и до одного сребренника.
- 3. Да не удълишь души и сердца твоего на попеченія и заботы (о комъ-либо иномъ), кромъ ввъренныхъ (тебъ) отъ Бога и отъ меня преданныхъ и ставшихъ твоими духовными дътьми и братьями. Никогда да употребишь (чего-либо) изъ твоего монастыря ни на близкихъ по плоти ни на родственниковъ ни на друзей ни на товарищей, ни при жизни ни по смерти, ни въ видъ милостыни ни посредствомъ оставленія въ наслъдство; ибо ты не отъ міра, чтобы принимать (тебъ) участіе въ находящихся въ міру. Развъ когда кто-либо (изъ помянутыхъ) перейдетъ изъ мірской

<sup>1)</sup> Затворникъ оставляется не игуменомъ монастыря, а только, такъ сказать, высшимъ его руководителемъ и надзирателемъ. Дъйствительный игуменъ—тотъ, кто къ нему присоединяется.

<sup>\*)</sup> Нижеслёдующія заповёди игумену читаются у преп. Осодора Студита еще въ видё наставленія ученику Николаю, возведенному въ игумены какого-то монастыря,—у Миня t. ibid. p. 940.

жизни въ нашъ (монашескій) чинъ; тогда будешь печься (о нихъ) по по-дражанію святымъ отцамъ.

- 4. Да не пріобрѣтешь раба, человѣка по образу Божію, ни для собственнаго пользованія ни для своего монастыря ни для полей 1), ибо это попущено однимъ мірскимъ людямъ, какъ (и) бракъ; ты же долженъ представить себя въ (своемъ) изволеніи рабомъ своихъ, имѣющихъ одинаковыя съ тобою души, братьевъ, хотя по внѣшней наружности ты и считаешься господиномъ и учителемъ.
- 5. Да не имѣешь животнаго женскаго рода для работъ, ибо отъ женскаго ты совершенно отрекся,—(да не имѣешь) ни въ монастырѣ ни наполяхъ (твоихъ), какъ никто не употреблялъ (сихъ животныхъ) изъ преподобныхъ и святыхъ нашихъ отцовъ и какъ не дозволяетъ (сего) и самое естество.
- 6. Да не вздишь верхомъ на лошадяхъ или мулахъ безъ нужды, но христоподражательно да путешествуещь пѣшкомъ. Или по крайней мѣрѣ да будеть твоимъ верховымъ животнымъ молодой оселъ  $(\pi \tilde{\omega} \lambda o \varsigma)$ .
- 7. Да хранишь всячески, чтобы у братства все было общее и нераздёльное, и ничего ни у кого не было частно собственнаго (даже) до иголки. Твои же тёло и душа, и ничто-либо другое, да будуть раздёлены въ равенствё любви всёмъ духовнымъ твоимъ чадамъ и братьямъ.
- 8. Да не имѣешь съ мірскими людьми братотворенія или кумовства. (συντεχνίας), ибо ты бѣглецъ изъ міра и отъ брака; сего не обрѣтется у отцовъ, а если и обрѣтется, то рѣдко, и это (примѣры обрѣтаемые)—не законъ.
- 9. Да не вкушаешь пищи вмёстё (за однимъ столомъ) съ женщинами, кромё матери по плоти или сестры, монахиня она или мірская, если только не вынудитъ какая-либо настоятельная нужда, какъ повелёваютъ святые отцы.
- 10. Да не имѣешь частыхъ выходовъ (изъ монастыря) и частаго обращенія (въ міру), безъ нужды оставляя собственное стадо. Ибо вождѣленно то, чтобы ты, и досуги свои проводя въ стадѣ, возмогъ спасти в самыхъ заблудшихъ и избалованныхъ словесныхъ овецъ.
- 11. Да хранишь всячески, чтобы трижды въ недѣлю творить оглашеніе (сказывать поученія братіямъ), и также каждый вечеръ, (что ты долженъ дѣлать) или самъ или черезъ другаго изъ (своихъ) чадъ, поелику это есть дѣло отцепреданное и спасительное.
- 12. Да не дашь того, что называють малымь образомь, а потомъ какъ бы великаго, ибо одинъ образъ, подобно крещенію, какъ было въобычав у святыхъ отцовъ.
  - 13. Да не преступишь законовъ и каноновъ святыхъ отепъ (и) пре-

<sup>1)</sup> Полей, т. е. монастырских хозяйственных усадебъ, метохій.



ниущественно предъ всёми божественнаго и великаго Василія. Но все, что д'влаешь и говоришь, д'влай какъ им'вющій свид'єтельство отъ Писаній или отъ отеческаго обычая, безъ нарушенія запов'ёди Божіей.

- 14. Да не оставишь твоего стада и да не перейдешь къ другому или да не возвратишься къ сану (? ἢ πρὸς ἀξίαν ἐπαναδράμης), безъ согласія собственныго твоего братства.
- 15. Да не водишь дружества съ монахиней; да не посёщаемь женскаго монастыря и да не бесёдуемь наедине съ монахиней или мірской женщиной, если только не случится нужды, и тогда (да имеемь бесёду съ ней) въ присутствіи двухъ лицъ съ каждой стороны, ибо одно (лицо), какъ говорять, легко соблазнимо (подкупимо? εὐεπηρέαστον).
- 16. Да не отворишь дверей монастыря для входа какой бы то ни было женщины безъ великой нужды; если же можешь принять такъ, чтобы (тебъ съ нею) остаться невидимыми (другъ другу), то сіе не непріемлемо.
- 17. Да не сдѣлаешь себѣ прибѣжищемъ (мѣстомъ частаго выхода, посѣщенія, хатаγώγιον) или духовнымъ своимъ дѣтямъ мірской домъ, въ которомъ есть женщины, ходя (въ него) часто; но избери (кого-нибудь) изъ людей благочестивыхъ, чтобы исполнять преходящія (παροδιχάς, случающіяся) и необходимыя нужды.
- 18. Да не возмещь въ келлію къ себѣ въ ученики (послушники) мальчика (юношу) 1) съ пристрастіемъ (простабос), но да устроишь себѣ служеніе (прислуживаніе) изъ лицъ неподозрительныхъ и изъ различныхъ (поперемѣнно, поочередно) братьевъ.
- 19. Да не пріобрѣтешь (себѣ) одѣянія изысканнаго и многоцѣннаго, кромѣ одеждъ богослужебныхъ. Но отцеподражательно да одѣваешься и да обуваешься въ скромную (смиренную, тапкічої<) одежду и обувь.
- 20. Да не будешь роскошествующимъ ни въ издержкахъ на самого себя ни въ принятіи гостей, такъ чтобы симъ (суетно) развлекаться, ибо это свойственно распущенной жизни.
- 21. Да не скопишь золота въ монастыръ твоемъ, но избытокъ всякаго вида да раздаешь нуждающимся въ воротахъ двора твоего, какъ (дълали) святые отцы.
- 22. Да не принимаеть на себя храненія казны и экономскихъ заботь, но да будеть твоимъ ключемъ величайтая забота о душахъ — рвшить и вязать, по Писанію. Золото же и относящееся до (твлесныхъ) нуждъ да вручить экономамъ, келарямъ и (вообще) какъ подобаетъ (быть) каждой службв, а что касается до тебя, то очевидно, что ты имветь власть надъ всвии и что по соввту съ преимуществующими (братіями) перемвияеть, если заблагоразсудить, чиновниковъ, принимая отчеть отъ приставленнаго къ каждой службв.

<sup>1)</sup> Мекражком, что значить собственно нальчикь, но также и юноша до 20-льтняго возраста.



- 23. Да не предпочтешь пользѣ братства лицо всякаго другаго человѣка, великаго и имѣющаго власть въ настоящемъ вѣкѣ, и да не уклонишься предложить душу твою даже до крови ради сохраненія божественныхъ законовъ и заповѣдей.
- 24. Да не сотворишь и не учинишь ни въ какомъ дѣдѣ, относящемся до душевнаго или до тѣлеснаго, чего-либо по собственному хотѣ-чію,—во-первыхъ, безъ воли и молитвы господина и отца твоего (Затворника), потомъ преимуществующихъ знаніемъ и благочестіемъ, смотря попредлежащему предмету, ибо иногда нужно совѣтоваться съ однимъ, иногда съ двоими или троими или и многими, какъ мы наставлены отъ отцовъ и какъ мы (сами всегда и непремѣнно) дѣлали (διήξαμεν).

Все это и что другое приняль ты да сохранишь и да сбережешь, дабы благо тебѣ было. Буди благошествень въ Господѣ, а противнаго да не будеть ни говорить ни думать.

#### Заповъди братіямъ.

Пріимите и вы, чада мои и братья, послушайте моего жалкаго слова! Пріимите господина игумена, какъ избрали его вы всѣ, ибо никому не позволительно никоимъ образомъ избрать иную какую жизнь, кромѣ той, которая предлежить,—и сіе связаніе отъ Господа. Любите его, какъ преемника моего, взирая на него съ уваженіемъ и почтеніемъ, и требуемую закономъ заповѣдь послушанія такъ же соблюдайте въ отношеніи къ нему, какъ соблюдали въ отношеніи ко мнѣ, не пренебрегая новымъ въ Господѣ избраніемъ его и не ища (отъ него) большаго данныхъ ему отъ Св. Духа дарованій. Довлѣетъ ему содержать то, что заповѣдано отъ моего смиренія. И если любите меня, чада мои, заповѣди мои сохраните. И миръ имѣйте между собою и ангельскій вашъ обѣть соблюдите ненарушимымъ, шествуя (какъ подобаетъ) понебесному.

Возненавидъвъ міръ, не возвратитесь къ дъламъ міра. Разрѣшившись отъ узъ пристрастія, не связывайте себя опять плотскими отношеніями (союзами, σχέσεις).

Отрекшись отъ всего сладкаго и скорогиблющаго настоящей жизни, да не отбъжите чрезъ презорство отъ подвижническаго вашего послушанія, чтобы стать предметомъ радости для демоновъ.

На пути послушанія да пребудете твердо до конца, чтобы пріобрѣсти неувядаемый вѣнецъ праведности.

Водясь смиренномудріємъ, да будете отреченниками отъ собственной воли, сообразуясь съ однимъ тѣмъ, что одобряется (указуется) вашниъ игуменомъ. И аще сіе въдите, блажени есте, аще сохраните сіе до конца, ибо ликъ мучениковъ срѣтитъ васъ и ставъ вѣнценосцами въ небесномъ царствіи вы насладитесь вѣчныхъ благъ".

Завъщание оканчивается "епилогомъ", который мы опустимъ, какъ и первый параграфъ и по той же самой причинъ.



# ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

Попытки ересей въ Русской церкви. Отношенія Русской церкви къ латинству и латинская пропаганда между Русскими и на Русской территоріи. Степень терпиности Русскихъ къ другимъ неправославнымъ и къ иновърцамъ.

Въ продолжение періода домонгольскаго въ Русской церкви вовсе не являлось еретическихъ сектъ, такъ что въ это первое время водворенія у насъ христіанства она была совершенно свободна отъ тъхъ волненій и смутъ, которыя обыкновенно производятъ своимъ появленіемъ и существованіемъ секты. Все дъло въ этомъ отношеніи ограничилось у насъ весьма немногими и не имъвшими никакого успъха попытками.

По свидътельству Никоновской лътописи, въ періодъ домонгольскій у насъ являлись два еретика, —одинъ спустя весьма непродолжительное время послъ крещенія, при самомъ св. Владимиръ и при первомъ митрополитъ Леонъ, въ 1004 г.; другой спустя стольтіе съ двадцатильтіемъ послъ перваго, при Владимиръ Мономахъ и при митр. Никитъ въ 1123 г.. О первомъ еретикъ лътопись пишетъ подъ 1004 г.: «Тогоже лъта митрополитъ Леонтъ посади въ темницу инока Андреяна скопца; укоряше бо сей церковныя законы и епископы и презвитеры и иноки; и по малъ исправися и прінде въ покаяніе и въ познаніе истинны, якоже и многимъ дивитися кротости его и смиренію и умиленію». О второмъ еретикъ лътопись пишетъ подъ 1123 г.: «Тогоже лъта пресвященный Никита митрополитъ Кіевскій и всея Русіи въ своемъ градъ въ Синелицъ затвори въ темницъ злаго еретика Дмитра».

Приведенныя краткія извѣстія не отвѣчають на вопросъ: кто были еретики, — природные Русскіе и проповѣдники новыхъ, имъ самимъ принадлежавшихъ, ересей, или же люди пришлые и пропагандисты

ересей, существовавшихъ въ другихъ странахъ. О первомъ изъ нихъ необходимо думать послёднее; о второмъ вёроятнёе думать тоже, но возможно, что онъ быль и природный Русскій. Ереси являются двоякимъ путемъ-теоретическимъ и практическимъ. Первое бываетъ такъ, что богословствующая мысль совращается съ праваго пути, второетакъ, что мнимыя или действительныя злочнотребленія въ церкви и крайности направленій въ обществъ вызывають противъ себя протесть, который не удерживается въ должныхъ предвлахъ. Богословствованіе возможно только подъ условіемъ просв'ященія; но у насъ его не было въ періодъ домонгольскій, какъ и долгое время послі; слідовательно, въ продолжение сего періода, какъ и долгое время послъ, у насъ не могли авляться и ереси путемъ теоретическимъ. Вторымъ путемъпрактическимъ могутъ являться ереси и безъ просвёщенія; но необходимое условіе для нихъ въ семъ случав есть время, ибо протесты противъ влоупотребленій и крайностей поднимаются не вдругь, а последнія и сами по себ'є создаются только временемъ. О второмъ еретикв, который могь быть и изъ природныхъ Русскихъ, -- укорителемъ какихъ-нибудь обычаевъ церкви, мы ничего не можемъ сказать, потому что не сообщается никакихъ свъдъній объ его ереси. Весьма возможно даже, что слово еретикъ, употреблявшееся у насъ въ древнее время не въ одномъ только его собственномъ смыслѣ, означаетъ въ приложеніи къ нему не дійствительнаго еретика, а человіна тажко преступнаго '). Относительно перваго еретика, который быль человъкъ несомивано пришлый, составляеть вопрось: откуда онъ пришель и какую ересь у насъ проповъдываль? Такъ какъ эта послъдняя характеризуется весьма неопределенно, то ответь можеть быть данъ только предположительный. Въроятнъйшій отвъть есть тоть, который дань давно и всёми принять, а именно — что онъ быль болгарскій Богомилъ. Другими странами, изъ которыхъ могли приходить къ намъ еретики, конечно, были только Греція и Болгарія. Но въ Греціи въ X-XI въкъ не было другихъ ересей, кромъ того же богомильства, распространившагося изъ Болгаріи. Богомилы были именно такіе того времени еретики, которые, не довольствуясь своей родиной, посылали миссіонеровъ и въ другія страны и между сими странами преимущественно въ родственныя славянскія (Сербію, Боснію, Хорватію). Не-

<sup>1)</sup> Въ древнее время слово «еретикъ» употреблялось у насъ преимущественно въ смыслѣ волхва, колдуна: этимъ еретикомъ въ несобственномъ смыслѣ и могъ быть Димтръ.



опредъленые признаки, которыми характеризуются ересь и еретикъ, не говора прямо, чтобы послъдній быль Богомиль, по крайней мъръ вполнь идуть къ нему. Богомилы по организаціи своей секты представляли изъ себя какъ бы монашескій орденъ и обыкновенно носили монашеское платье. Гнушаясь бракомъ и брачнымъ сожитіемъ, они не ръдко скопили себя, а нъкоторые между ними проповъдывали даже ученіе объ оскопленіи, какъ общеобязательное. Отвергая истинное христіанство и христіанскую церковь (что они дълали не смотря на то, что по платью и по нравамъ были какъ бы христіанскими монахами), они дъйствительно укоряли церковные законы и епископовъ и презвитеровъ и иноковъ. Весьма скорое показніе еретика послъ того, какъ онъ быль посажень въ темницу, наводить на мысль о притворствъ; а это идетъ именно къ Богомиламъ: въ притворствъ они были величайшіе мастера, и оно было возведено у нихъ въ догмать 1).

Какой успаха имали оба еретика, если только второй была дайствительно еретика, извастія ничего не говорять. Самое вароятное, что—совсамь никакого, ибо иначе съ учителями должны бы были попасть ва тюрьмы и ученики; во всякомъ же случат необходимо думать, что весьма малый и что ни тоть ни другой не основывали у нась сколько-нибудь прочнымъ образомъ еретическихъ сектъ, ибо на существованіе у насъ этихъ посладнихъ въ періодъ домонгольскій нать совершенно никакихъ указаній и намековъ. Такъ какъ ересь Богомиловъ не заключала въ себт ничего привлекательнаго, а напротивъ представляла собой олицетвореніе всего неланаго и ненавистнаго, то нельзя не

<sup>1)</sup> Волгарское богонильство было продолжением ереси ариянских Павликіанъ, которые переселены были изъ Арменіи во Фракію (подъ Филиппоноль), на границу съ Болгаріей, императорами Константинопольскими Копронимомъ и Цимискіемъ. Ересь получила свое названіе отъ попа Іереміи Богомила, который жилъ во второй половинъ X въка и который былъ главнымъ ея распространителемъ въ Болгаріи. Доматическое ученіе Богомиловъ было дуалистическое: духовный міръ сотворенъ Богомъ, вещественный, со включеніемъ тѣла человѣческаго, падшимъ Сатанайомъ, и совершенно противухристіанское: ветхозавѣтная и новозавѣтная церкви отъ Сатанайла или діавола. Провственное ученіе было сурово аскетическое. Такъ какъ ересь была по премиуществу ересью людей необразованныхъ и не терпѣвшею образованія, то въ ея ученіе было множество самыхъ нелѣпыхъ басней, а ея послѣдователи въ своемъ поведеніи позволяли себѣ разныя экстраваганціи (напр. объ одномъ еретикѣ повѣствуется, что онъ ходилъ нагой, нося на срамныхъ удахъ тыкву).— О Богомилахъ см. въ нашей книгѣ: Краткій очеркъ исторіи правосля церквей Б. С. и Р., и въ книгахъ, тамъ указанныхъ.

порадоваться, что ея чаша по тёмъ или другимъ причинамъ шла мимонасъ и что ей не удалось у насъ утвердиться 1).

Въ повдивитей письменной литератури нашей находимъ большее или меньшее количество апокрифовъ, заимствованныхъ нами отъ Болгаръ и по своему происхожденію, можеть быть, не сполна переведенныхъ греческихъ, а отчасти и самостоятельно болгарскихъ. Весьма возможно, что между этими апокрифами некоторые происхождения богомильскаго 2). Но присутствіе въ нашей письменности сочиненій богомильскихъ можеть значить не непременно то, чтобы у насъ когда-нибудь существовала ересь богомильская, но и просто то, что книжные люди наши по своему невъжеству не въ состояни были различать лжи отъ истины и что въ семъ невменяемомъ и не злостномъ невежестве они усвояли отъ Болгаръ все, что приходило къ намъ отъ нихъ въ книгахъ. Въ пътствъ намъ приходилось слыхать отъ женщинъ разсказы о сотвореніи человъка весьма похожіе на богомильское ученіе о томъ же (діаволь, сотворивь тёло человёка, не въ состояніи быль сотворить души, поэтому послалъ къ Богу и пр.) 3). Какъ думать о сходствъ, -- случайное оно или не случайное, остается неизвъстнымъ; если не случайное, то богомильское учение могло проникнуть къ намъ изъ книгъ (напр. изъ слова Козьмы презвитера, который обличаетъ ученіе Богомиловъ, но вмъсть и передаеть его) или посредствомъ живаго общенія нашего съ Болгарами, у которыхъ богомильскія басни могли распространаться и въ массъ православныхъ. Наконедъ, вещь весьма допустимая и возможная, что сами Богомилы, не имфвъ у насъ успфха въ томъ, чтобы основать свое общество, имъли успъхъ въ томъ, чтобы распространять свои бредии.

(Въ первой четверти XVIII в., при Петръ Великомъ, явилось у насъ «Соборное дъяніе на еретика Арменина, на мниха Мартина», въ

<sup>1)</sup> Не смотря на нелъпость своего ученія, ересь весьма твердо держалась въ Болгаріи и въ большей части другихъ странъ, гдв она успъвала водворяться. Но эта твердость должна быть объясняема именно нелъпостью, ибо нелъпое имъетъ для темныхъ массъ, среди которыхъ ересь распространялась, своего рода привлекательность (а если въ Босніи ересь возвысилась даже на степень религіи государственной, то туть необычайное діло должно быть объясняемо государственными обстоятельствами страны, въ которой и верхніе слои общества представляли собою нічтовесьма немного высшее темныхъ массъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ указанной нашей книгъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сfr въ Историко-статистическомъ описанія Смоленской епархів, стр. 36 fin., что народныя вёрованія крестьянъ губернія представляютъ сотвореніе міра въвидё борьбы добраго Верховнаго существа со злымъ.

которомъ говорится, что этоть еретикъ Мартинъ, родомъ Армянинъ, прибывъ въ Россію изъ Константинополя въ 1149 г. и выдавъ себя за Грека родственника патріарха Луки Хризоверга, началъ проповъдывать у насъ ересь, состоявшую изъ армянства, латинства (которымъ по дъянію онъ заразился въ Римъ) и нашего раскольничества (отметаніе креста двоечастнаго, хожденіе посолонь, Ісусъ а не Інсусъ, аллилуія дважды, сложеніе перстовъ для крестнаго знаменія и для благословенія двоеперстное), что онъ осуждень быль на соборь, бывшемь въ Кіевъ въ 1157 г., при вел. кн. Ростиславъ Мстиславичь и митр. Константинъ, а потомъ на соборъ, бывшемъ въ Константинополъ, въ следующемъ 1158 г., при патр. Луке Хризоверге, и что въ последнемъ за нераскаянность въ некоторыхъ пунктахъ своего лжеученія быль обръчень на казнь огнесожжения. Это соборное дъяние есть ничто вное, какъ прискорбивите неудачная (и чрезвычайно неискусная) выдумка извъстнаго миссіонера противъ раскольниковъ при Петръ Великомъ Питирима, архіепископа Нижегородскаго, съ неизв'єстными помощниками, сдёланная съ цёлію привлеченія раскольниковъ къ православію (и къ сожальнію попущенная, если не болье, такимъ разумнъйшимъ человъкомъ, какъ Петръ). Съ 1718 г. по 1721 г. бывъ напечатано нісколько разъ отдівльной книжкой, въ посліднемъ году дъяние было напечатано въ видъ приложения къ Питиримовой Пращицъ (въ предъувъдомлении разсказывается мнимая исторія его открытія, къ которой справедливо или несправедливо прицлетается св. Димитрій Ростовскій. Поученія митрополитовъ Михаила и Өеопемпта, на которыя ссылается двяніе, столько же существовали когда-нибудь, сколько и оно само).

Послѣ раздѣленія церквей, имѣвшаго мѣсто въ половинѣ XI вѣка, латиняне, т. е. всѣ западно-европейскіе народы, стали для насъ людьми отлученными и отсѣченными оть нашего православнаго союза. Не распространяясь о крайней прискорбности во всѣхъ отношеніяхъ самаго событія раздѣленія ¹), мы скажемъ здѣсь: во-первыхъ, какъ смотрѣли у

<sup>1)</sup> Окончательное раздівленіе церквей иміло місто въ 1054 г., при Константинопольскомъ патріархії Михандії Керударій и папії Львії ІХ, спустя два безъ небольшаго столітія послії ссоры и схизмы патр. Фотія съ папою Николаемъ І. Въ 1053 г. Михандъ Керуларій вийсті съ архіепископомъ Ахридскимъ Львомъ (который до поставленія въ неизвітельной году въ архіепископы быль хартофилаксомъ Константинопольскаго патріарха и можеть быть—самого Керуларія, поставленнаго въ патріархи въ 1043 г.; объ отношеніи къ Керуларію его хартофилаксовъ см. письмо къ нему Петра Антіохійскаго, у Миня въ Ратг. t. 120, р. 797 п. 3)



насъ на неправомысліе латинянъ и какъ относились къ нимъ; во-вторыхъ—о попыткахъ ихъ собственной у насъ пропаганды.

Можеть быть, читатель знаеть, а можеть быть — и не знаеть, тоть грустно-замівчательный факть, что разділеніе церквей иміветь весьма немаловажное значение именно въ нашей русской церковной исторіи. Это разделеніе сопровождалось сильнымъ возбужденіемъ личныхъ страстей какъ одной, такъ и другой стороны, и вследствіе того крайней несправедливостью объихь во взаимныхъ обвиненияхъ. Мы-Русскіе, не замішанные въ діль лично, повидимому, должны были взять на себя ту роль, чтобы стать умерителями увлечений и раздраженія замішанныхь, т. е. Грековь, чтобы стать судьями виновныхь (латинянъ) по возможности безпристрастными, чтобы быть возстановителями распри въ ея истинномъ видъ. Но къ подобной роли, какъ само собою понятно, мы были вовсе неспособны, и случилось совствить другое. Греческіе полемисты противъ латинянъ, въ своемъ увлеченів вражды противъ нихъ впадая въ прискорбитито крайность, изображають ихъ преисполненными прегрешеній и винь, еретиками, горшими всвять древнихъ еретиковъ и совмъстившими у себя всв ереси послъднихъ. Мы усвоили себъ этотъ взглядъ полемистовъ на латинянъ. Но въ поздевите время мы заметили, что Греки смотрять на нихъ и и относятся къ нимъ не такъ нетерпимо и непріязненно, какъ бы это следовало на основаніи ученія о нихъ древнихъ Грековъ, — и мы заподоврили самихъ Грековъ въ отпаденіи отъ православія къ латинству...

Это впрочемъ далеко послъ, уже на Москвъ, а въ періодъ домонгольскій мы еще только усвояли взгляды Грековъ на латинянъ. Какого рода взгляды, мы сейчасъ дали знать. Въ Греческой церкви ни въ ми-

написалъ посланіе къ Іоанну, епископу Транійскому (г. Трани въ южной Италіина берегу Адріатическаго моря, недалеко на сёверъ отъ Бари), въ которомъ обличаль нёкоторыя отступленія латинянъ (опрёсноки, субботній пость, яденіе удавленины, непёніе пёсни аллилуіа въ великій пость), съ тёмъ, чтобы объ этихъ обличеніяхъ было доведено до свёдёнія всёхъ епископовъ и всёхъ христіанъ западныхъ
и самаго папы. Пославіе дёйствительно дошло до свёдёнія и до рукъ папы. Обийнявшись по поводу его нёсколькими посланіями съ Миханломъ Керуларіемъ и императоромъ Константинопольскимъ (Константиномъ Мономахомъ), онъ (папа) отправиль
наконецъ въ Константинопольский своихъ легатовъ. Эти послёдніе (съ кардиналомъ
Гумбертомъ во главё) повели дёло такъ, что 16 Іюля 1054 г. положили на престолъ Константинопольской св. Софіи отлучительную грамоту на Грековъ. Съ этого
дня и началось окончательное раздёленіе церквей.

нуту самаго разделенія, ни после не было произнесено такого соборнаго осужденія на латинскую церковь, въ которомъ бы ясно и опредъленно были указаны ея погръшенія и вины и которое бы такимъ образомъ полагало пределы усердію частныхъ чрезъ мёру ревностныхъ обвинителей. Вследствіе этого сін последніе успели составить такой длинный списокъ винъ латинской церкви, какого не представляеть ни одна древняя еретическая секта і). Латинская церковь была не только церковью, погрёщавшею противъ чистоты православія, но и церковью своихъ особыхъ обрядовъ и обычаевъ, — и полемисты греческіе ставять ей въ вины не только ез погрещения, но и ея простые особые обряды и обычаи. Не ограничиваясь этимъ, полемисты ставять ей въ вины существовавшія въ ней частныя и містныя элоупотребленія, которыя столько же возможны были и въ самой церкви Греческой и которыя она столько же осуждала, сколько и эта послёдняя подобныя влоупотребленія у себя. Наконецъ, не довольствуясь и симъ, полемисты отчасти на основаніи ложныхъ слуховъ, сплетенъ и клеветь, отчасти же сь помощью своей собственной наміренной софистики, обвиняють латинскую церковь и въ винахъ совсемъ небывалыхъ. Не до такой степени охватывала Грековъ вражда къ латинянамъ, чтобы между ними совсёмъ не находилось людей благоразумныхъ и умеренныхъ, которые бы сознавали полобную крайность и протестовали противъ нея. Такіе люди были <sup>2</sup>); но они высказывали свои умеренныя мысли большею частію по случайнымъ поводамъ, когда спрашивали ихъ мивнія, и не имъли охоты писать нарочитыхъ полемическихъ сочиненій, въ которыхъ имъ приходилось бы полемизировать и съ чужими и съ своими, такъ что поле собственной полемики почти исключительно принадлежало людямъ крайняго направленія. Действительныя вины вли согре-

<sup>\*)</sup> Πατρ. Απτίοχιᾶςκιᾶ Πετρъ, современникъ Михаила Керуларія (Δόγος χαθ' εν χαιρὸν εἰσῆλθεν ὁ Ἰταλὸς ᾿Αργορός, у Миня въ Патр. t. 120, р. 796), архіенископы Болгарскіе θеофилактъ и Динтрій Хоматинъ (первый въ Προσλαλία περὶ ων εγχαλοῦνται Λατίνοι, у Миня ibid. t. 126, р. 221, второй въ отвѣтахъ Константину Кавасилѣ, у Ралли и П. V, 430) и епископъ Китрскій Іоаннъ (въ отвѣтахъ тому же Кавасилѣ, у Ралли и П. ibid., стр. 404).



<sup>1)</sup> Во главѣ чрезъ мѣру ревностныхъ обвинителей датинской церкви долженъ быть поставленъ самъ патріархъ Миханлъ Керуларій, который въ раздраженів вражды противъ латинянъ, послѣ случившагося раздѣленія, причемъ крайне высокомѣрнымъ поведеніемъ папскихъ пословъ оскорблена была его гордость, не въ состояніи былъ удержаться въ предѣлахъ надлежащей мѣры. См. его посланіе къпатр. Антіохійскому Петру, въ Патр. Миня t. 120, р. 798 sqq., § 11 sqq.

шенія Римской церкви, которыя бы ни въ какомъ случай не заслуживали снисхожденія и извиненія, а подлежали осужденію, какъ извістно, не особенно многочисленны (съ чімъ вмістій мы вовсе не хотимъ сказать, чтобы оній не были важны); не были оній многочисленны и по суду людей умібренныхъ 1). Но у людей крайнихъ, какъ мы сказали, оній представляли чрезвычайно длинный списокъ, во второй половиній XI віжа этотъ списокъ доходилъ до 28 пунктовъ, а въ сліндующемъ XII віжій даже до 32 и болійе 1). Греческая церковь, отлучивъ отъ своего общенія и союза церковь латинскую за ея погрійшенія, не провозгласила ее обществомъ и сборищемъ еретическимъ 2). Но по суду самозванныхъ судей, водившихся сліною ревностью, латиняне суть еретики и притомъ самые тяжкіе, мало чімъ различающієся отъ древнихъ еллиновъ или язычниковъ.

Какія изъ греческихъ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ, написанныхъ въ самой Греціи, были въ періодъ домонгольскій переведены на славянскій явыкъ и въ славянскомъ переводъ находились въ распоряженіи нашихъ тогдашнихъ предковъ, и были ли какія изъ нихъ

<sup>2)</sup> Хоматинъ у Радли и П. ibid., стр. 435 sub fin.: οῦδ' αὐτοὶ (датиняне) ώ; αἰρεσιῶται ἀπόβλητοι δημοσία γεγόνασιν (efr въ изслѣдованіи: Исторія Флорентійскаго собора, М. 1847, обыжновенно усвояемомъ А. В. Горскому, но на самомъ дѣлѣ принадлежащемъ студенту Моск. Д. Акад. И. Остроумову, стр. 138).



<sup>1)</sup> Патр. Антіохійскій Петръ считаеть неизвинимыми согрѣщеніями датинянь приложение въ символъ и неприятие причащения отъ женатыхъ священниковъ, а о προγεμτ γοβορμττ: τὰ δ' ἄλλα περιφρονητέα μοῖ είναι δοχεῖ, τοῦ τῆς ἀληθείας λόγου μηδέν έξ αὐτῶν καταβλαπτομένου (γκαзанн. coq. § 18); αρχίσπικουτο Θεοφιлакть и Динтрій Хоматинъ признають таковымъ согрещеніемъ латинянъ приложеніе въ самволъ (первый указ. сеч. §§ 2, 13—14); епископъ Китрскій Іоаннъ полагаеть двъ вины раздъленія между латинянами и православными: первую и большую — догмать о Св. Духв, вторую, не одинаковаго съ первою, т. е. меньшаго значенія, употребленіе опресноковь (О томь, что вное дело догматы веры, которые у встав должны быть одни, и иное дтло обряды и обычаи, чины и последованія службъ, относительно которыхъ между частными церквами могутъ быть разности, см. патр. Фотія оправдательное посланіе къ пап'в Неколаю по поводу ванятія патріаршаго престола, — у Валетичь стр. 153 sqq. Сань фотій вь своень окружномъ посланін объявляють винами латинянь: пость въ субботу и несоблюденіе поста въ первую неделю Четыредесятницы; непріятіе женатыхъ священниковъ; непризнаніе муропомазанія, совершоннаго священникомъ и-что есть главное-приложеніе въ символь «и отъ Сына», ibid. стр. 168).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. А. С. Павлова Критическіе опыты по исторіи древитйшей грекорусской полемики противъ датинянъ. Спб. 1878, стрр. 44 и 45.

тогда переведены, это пока остается неизвёстнымъ. Что касается до сего рода сочиненій, написанных у насъ въ Россіи и именно для насъ, то они суть: (Обличетельное слово) къ латинянамъ митр. Льва, Стязанье съ латиною митр. Георгія, посланіе къ антипацъ Клименту митр. Іоанна 2-го, два посланія къ нашимъ князьямъ митр. Никифора, Слово о въръ крестьянской (православной) и латинской монаха Өеодосія (первой половины тома стр. 694 sqq) и наконецъ обличеніе латинянамъ, помъщенное въ лътописи, въ повъсти о крещеніи Владимира, и представляемое тамъ, какъ часть поученія, которое преподаль новокрещенному князю епископъ Корсунскій і). Между этими сочиневіями посланіе митр. Іоанна 2-го писано собственно не для Русскихъ, а съ темъ, чтобы быть отправленнымъ къ папе; но, бывъ тогда же переведено на славянскій языкъ и ставъ достояніемъ нашей литературы (поступивъ въ ея составъ), какъ одинъ изъ ея памятниковъ, оно, какъ таковой, стало для предковъ нашихъ однимъ изъ обличительныхъ сочиненій противъ латинянъ. Митрополиты Левъ и Іоаннъ обличаютъ латинянъ въ немногихъ заблужденіяхъ и погрещеніяхъ, именно-первый обличаеть ихъ: за опресноки, субботній пость, совершеніе полной литургіи въ продолженіе великаго поста, безженство священниковъ, яденіе удавленины и прибавленіе въ символь Filioque; второй: за субботній пость, несоблюденіе поста въ первую недёлю четыредесатницы, безженство священниковъ, усвоение права совершать таниство муропомазанія однимъ епископамъ, прибавленіе въ символъ того же Filioque. Митрополиты Георгій и Никифоръ представляють въ своихъ сочиненіяхъ противъ латинянъ тв весьма длинные списки ихъ отступленій и винъ, которые были составлены ревностнъйшими изъ полемистовъ греческихъ: первый насчитываеть этихъ отступленій 26 °), второй—въ одномъ сочинении (послании къ Владимиру Мономаху) 20, въ другомъ (посланів въ Ярославу Святополковичю), 23. Монахъ Өеодосій и авторъ поученія Владимиру святому отъ лица епископа Корсунскаго, пом'ященнаго въ лътописи, подобно двумъ предшествующимъ принадлежащіе къ

<sup>2)</sup> Въ самомъ сочинения митр. Георгія отступленій показывается 27; но 26-е отступленіе—употребленіе опръсноковъ есть одно и тоже съ 1-мъ. Замѣтимъ здѣсь, что послѣ преосвящ. Макарія Стязаніе съ латиною перепечатано по рукописи А. С. Павловымъ въ указанномъ немного выше изслѣдованіи (стр. 191).



<sup>1)</sup> Поученіе, которов пов'єсть о крещеніи Владимира, пом'єщенная въ л'єтописи, влагаеть въ уста епископа Корсунскаго, состоить изъ трехъ частей: краткое испов'єданіе вёры; о седми вселенскихъ соборахъ; о вёр'є латинской (противъ которой Владимиръ предостерегается).

числу тёхъ, которые были за возможно двинный списокъ отступленій латинянъ, не воспроизводять списка въ полномъ видё, предполагая его извёстнымъ; довольствуясь отрывочнымъ указаніемъ кой-чего изъ этого длиннаго списка, они главнымъ образомъ имёють въ виду то, чтобы дать общую характеристику латинства относительно его качества, или чтобы произнести о немъ общій судъ. Этотъ общій судъ у втораго изъ нихъ есть тоть, что ученіе и вёра латинянъ развращены нёкимъ (миенческимъ) еретикомъ Петромъ Гугнивымъ, пришедшимъ въ Римъ «со инёми» послё 7-го вселенскаго собора и восхитившимъ престолъпанскій і), а у перваго, что «развращенная вёра (латинянъ) полна погибели»,—что «сущему въ ней нёсть видёти жизни вёчныя ни части со святыми»,—что «егоже ни жидове творятъ, то они (латиняне) творятъ» и что «многіе изъ нихъ и въ Саввеліеву ересь вступаютъ» з).

Митрополиты Левъ и Іоаннъ, перечисляя только немногія, дъйствительных и болье или менье важных заблужденія датинянъ, не говорять, чтобы только въ этомъ и состояли всь ихъ заблужденія. Сльдовательно, на пространные списки ихъ заблужденій, которыя представляли въ своихъ сочиненіяхъ митрополиты Георгій и Никифоръ, Русскіе люди не имьли основаній смотрьть такъ, чтобы въ последнихъкъ дъйствительнымъ заблужденіямъ было прибавлено многое такое, чтоне составляло заблужденій, а должны были видьть въ нихъ списки полные, дълая предположеніе о митрр. Львв и Іоаннъ, что изъ многаго они говорять только о немногомъ. Такимъ образомъ, на основаніи сочиненій митрр. Георгія и Никифора Русскіе должны были представлять себъ латинство исполненнымъ множества заблужденій. Сочиненіе монаха Оеодосія и поученіе, помъщенное въ льтописи, давая имъ общій отвъть относительно качества латинства, учвли ихъ, что оно—латинство есть въра развращенная и погибельная.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Полный списокъ отступленій латинянъ, который дають нанъ интр. Георгій и Никифоръ, монахъ <del>О</del>еодосій и нензвѣстный составитель поученія, читаемаговъ лѣтописи, см. въ приложеніи къ этой главѣ.



<sup>1)</sup> Выль во второй половинь V выка Петрь Гугнивый (т. е. косноязычный, заика, Петрос Моууос), патріархь Александрійскій, державшійся ереси монофизитской, но не бывало папы Петра Гугниваго. Откуда взялся онь у греческихь полемистовь, у кеторыхь береть его составитель нашего поученія, это до сихь поръсоставляєть вопрось (остроунныя соображенія о семь см. въ Критическихь опытахь г. Павлова стр. 23 fin. О греческихь источникахь всего нашего поученія см. у него же—Павлова стр. 8 sqq.—Въ переводів исповіданія візры Михавла Синкелла, составляющаго первую часть поученія, загадочную особенность составляєть то, что-греческое орособою переводится: подобосущень).

Сообразно двумъ взглядамъ на заблужденія и отступленія латинянъ — умъренному и крайнему у Грековъ были два мивнія и касательно того, въ какихъ отношеніяхъ должны находиться къ нимъ православные. Люди умеренные, исходя изъ того положения, что латиняне не суть еретики, осужденные церковію, и «что какъ они признають святость нашего, а мы признаемъ святость ихъ богослуженія», считали дозволительнымъ не только общеніе съ ними житейское, что впрочемъ не запрещается канонами и по отношенію къ еретикамъ, но въ весьма значительной степени и церковно-молитвенное 1). Напротивъ, люди крайніе, считавшіе латинянь за еретиковь, естественно должны были прилагать къ нимъ тв требованія, которыя существовали въ семъ случав относительно последнихъ. Эти требованія были отчасти каноническія, отчасти же не каноническія, а прибавленныя къ нимъ позднъйшею ревностью Грековъ. Каноническія требованія состояди, вопервыхъ, въ томъ, чтобы не участвовать съ еретиками въ молитев ни общественной, ни домашней, и по отношенію къ первой какъ не допускать ихъ входа въ свои храмы, такъ наобороть не посъщать и ихъ общественно-молитвенныхъ мёсть 2); во-вторыхъ, чтобы не вступать съ неми въ браки (если сторона еретическая не присоединится къ православію) 3). Требованіе не каноническое, а позднѣе явившееся въ Греческой церкви, состояло въ томъ, чтобы не имъть съ еретиками общенія въ пищі и питіи, т. е. иначе-чтобы не иміть съ ними общенія житейскаго 4). Мивнія людей умвренныхъ, по всей ввроятности, вовсе не были у насъ изв'встны. Что касается до мнівній людей крайнихъ, которыя были у насъ извъстны и которыя всв принадлежать указаннымъ выше Грекамъ, писавшимъ противъ латинянъ у насъ и нарочито для насъ, то онъ раздъляются на двъ неравныя половины.

<sup>1)</sup> Динтрій Хоматинъ у Ралли и П. V, 433 fin. и 435 (православные потуть входить въ храмы латинянъ, чтобы творить молитву Богу и воздавать находящимся въ нихъ святымъ подобающія поклоненіе и честь).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Апостт. прр. 10, 45 и 65, Лаодик. соб. прр. 6, 9 и 33 (по Тимоеею Алекс., пр. 9, еретики допускаются въ церковь, но на литургіи они должны выходить изъ нея, когда предъ временемъ цѣлованія возглашается: непріемлемые ко общенію изыдите).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Всел. 4 соб. пр. 15, всел. 6 соб. пр. 72, Лаодик. соб. прр. 10 и 31 (Каре. соб. пр. 30 предписываеть, чтобы не совокуплялись бракомъ съ еретиками дѣти клириковъ).

<sup>4)</sup> Зонара и Вальсамонъ въ толк. на 33 пр. Лаодик. соб., у Ралли и П. III, 198 и 199.

Одно мевніе, болве умвренное, имвющее своего единственнаго представителя въ лицъ митр. Іоанна 2-го, держится строго каноновъ, а неканоническое не предписываеть, а только попускаеть и притомъ съпредостереженіемъ; другое мивніе, принадлежащее митрр. Георгію и Никифору и монаху Өеодосію, требуеть всего того, чего требовала позднайшая Греческая церковь. Митрополить Іоаннъ въ своемъ Правилъ черноризцу Іакову пишеть: «Съ тъми, которые служать на опръсновать и въ сырную недълю вдять мясо, а также вдять кровьи удавленину, не должно сообщаться (сопричащаться) і) и сослужить: но всть вивств съ ними, въ случав нужды, ради Христовой любви, несовсёмъ предосудительно (ой πάνυ ἐστίν ἀποτρόπαιον); еслибы кто захотвль небегать и этого, можеть быть подъ предлогомъ благочестія нан немощи, пусть избъгаеть; однако пусть смотрить, чтобы взъ сего непроизощель соблазнь великой вражды и влопамятованія, — всячески должно предпочитать меньшее вло большему>2). И еще: «Что касается до того, чтобы благовернымъ князьямъ отдавать дочерей своихъ замужъ въ другія страны, где служать на опреснокахь и не отметаются сквернояденія, то недостойно и весьма неподобно устроять дітямь такія брачныя сочетанія; и божественный и мірской уставы повелёвають быть бракамъ между лицами одной и той же благовърственной въры» 2). Митрополить Георгій пишеть: «Не подобаеть у латыни камкати, ни молитвы взимати, и питія изъ одиныя чаши ни ясти, ни дати имъ понагвя> 4)... Митрополить Некифоръ пещеть: «Намъ православнымъ христіаномъне достоить съ ними (латинянами) ни пити ни ясти ни цёловати ихъ; но аще случится православнымъ съ ними ясти по нужи, да кромъ поставить имъ трапеву и сосуды ихъ» (т. е. пусть поставить имъ особый столь и пусть вдять изъ особыхъ сосудовъ). Монахъ Өеодосій пишеть: «Въръ же латинской (не подобаеть) прилучатися ни обычая ихъ держати и комканія ихъ б'вгати и всякаго ученія ихъ не слушати и всего ихъ обычая и норова (нрава) гнушатися и блюстися, своихъ дочерей не даяти за нъ ни поимати у нихъ, ни братитися съ ними, ни поклонитисы (ему), ни цъловати его, ни съ нимъ въ единомъ сосудъ ясти и пити, ни борошна (брашна) ихъ пріимати; тъмже паки у насъ прося-

<sup>1)</sup> По греч. соухолисте, что должно понимать не въ смысле вообще сообщенія, а въ смысле пріобщенія вместе Тела и Крови Христовыхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Греческій подлинникъ, съ котораго русскій переводъ, въ Записк. Акад. Н. т. XXII, кн. 2, приложж. стр. 7.

<sup>3)</sup> Ibid. crp. 14.

<sup>\*)</sup> Въ Уставѣ бѣлеч. § 102.

щомъ Бога дъля ясти и пити, дати имъ ясти и пити, но въ своихъ сосудъхъ; аще ли не будетъ сосуда у нихъ, да въ своемъ дати и потомъ измывше сотворити молитва».

Такимъ образомъ, у Грековъ были два мивнія касательно отношеній православных въ латинянамъ-умеренное и крайнее. Если бы у нихъ последнее даже и не преобладало решительно надъ первымъ; если бы мы даже предоставлены были самимъ себъ выбирать одно или другое, то болье чыть выроятно, что мы бы усвоили миние крайнее. ибо ревности о благочестіи, каковую мы имели, не сопровождаемой просвъщениемъ, котораго мы не имъли, естественно вдаваться въ крайность. Но рашительно преобладающимъ мнаніемъ Греческой церкви, т. е. собственно греческихъ полемистовъ, было мивніе крайнее; именно и исключительно оно было пропов'дуемо намъ нашими греческими учителями. Следовательно, мы должны были усвоить его по всемь и по всякимъ причинамъ. Сообразно крайнему взгляду на въроучение латинянъ мы должны были усвоить себъ крайній взглядъ и на то, какія отношенія должны быть между нами и ими. Мы усвоили себ'в этотъ последній во всей его крайности, безъ той некоторой меры, которую рекомендуеть митрополить Іоаннь, а въ томъ совершенномъ безмъріи. которое предписываеть монахъ Өеодосій.

Но ничего не бываеть вдругь. И крайніе взгляды на латинянь еще не достигали у насъ въ періодъ домонгольскій того всеобщаго и рвшительнаго господства и той силы, какъ это мы видимъ впоследствіи. Полагаемъ, что въ семъ случав нужно различать теоретическій взглядъ на еретичество латинянъ в практическую нетершимость къ нимъ. О въръ латинянъ у насъ проповедывалось ученіе, что она исполнена весьма многихъ и тяжкихъ ересей, что она не лучше жидовства и что въ ней нъть спасенія. Конечно, никто не критиковаль ученія и не протестоваль противь него, т. е. противь его крайности, потому что у насъ вовсе не было дюдей способныхъ на это, темъ болье, что въ ученіи видьли не мевнія частных людей, а ученіе самой н всей Греческой церкви. Если же никто не оспариваль и не отвергалъ ученія, то следуеть, что всё его принимали. Сообразныя съ теоретическимъ взглядомъ на латинянъ практическія отношенія къ нимъ должны были состоять въ совершенной ихъ нетерпимости. Но теорія съ практикой, знаніе съ исполненіемъ не идуть непремінно объ руку: знаніе и Божественныхъ запов'ядей не есть въ тоже время и ихъ исполненіе. Это посл'яднее требуеть соотв'ятствующаго чувства. Крайняя нетерпимость къ латинянамъ предполагаетъ сильное чувство вражды къ нимъ; а этимъ чувствомъ вражды мы не могли воспылать тотчасъ

же послъ того, какъ начали знать ихъ за еретиковъ, — оно должно было постепенно вырости и созрѣть. Слѣдовательно, нетерпимость къ латинянамъ во всякомъ случав не могла явиться сразу, а могла являться постепенно. Между тъмъ условія періода домонгольскаго были таковы, что должны были не содъйствовать развитию нетерпимости, а напротивъ подавлять ее и задерживать. Разделеніе церквей, после котораго народы западно-европейскіе стали для нась въ теоріи тяжкими еретиками, не отодвинуло насъ отъ нихъ на востокъ, такъ чтобы порвать наши связи съ ними и удалить насъ отъ ихъ соседства, поичемъ въ изолированности отъ житейскихъ сношеній съ ними (какъ это было после на Москве) возрастанію чувства вражды быль бы предоставленъ весь просторъ; но и послѣ него мы остались въ той же живой съ ними связи и въ томъ же непосредственномъ съ ними сосъдствъ, что и прежде сего. И необходимо думать, что это житейское чувство добраго знакомства и сосъдства съ ними парализовало въ продолженіе періода домонгольскаго религіозное чувство вражды. Какъ разновърные жители какой-нибудь мъстности отъ непрестанныхъ взаимныхъ сношеній утрачивають и забывають чувство религіозной вражды, такъ, подобно сему, у насъ въ періодъ домонгольскій должно было препатствовать развитію чувства этой вражды къ латинянамъ то живое житейское общеніе, въ которомъ мы находились со всёми безъ изъятія вападно-европейскими народами и особенно съ нашими непосредственными сосъдями Поляками и Венгерами. Вообще, относительно періода домонгольскаго должно думать, что та крайняя нетерпимость къ латинянамъ, которая условливалась нашими взглядами на ихъ еретичество и которую пропов'ядывали у насъ наши греческіе учители, еще не проникала сполна все общество, какъ это стало послъ, а ограничивалась только еще нъкоторой его частью. Исключительные и. такъ сказать, нарочитые ревнители своей православной вёры, каковы долженствовали быть по преимуществу монашествующіе, начали проникаться ею, какъ мы имвемъ указанія, весьма рано и очень возможно, что уже успёли усвоить ее въ томъ nec plus ultra виде, какъ предписываеть монахъ Өеодосій і); но большинство общества и вся мірская

<sup>1)</sup> Приведенный нами отвёть митр. Іоанна черноризцу Іакову даеть знать, что уже тогда у нась были люди, не хотёвшіе имёть общенія съ датинами даже въ пищё и питіи. Объ отношеніяхь къ датинянамь исключительныхь ревнителей своей православной вёры изъ числа монашествующихъ можно заключать по ихъ отношеніямъ къ Армянамъ; а о сихъ послёднихъ дается въ Патерикѣ знать, что овъ отличались совершенной нетерпимостью,—разсказъ Поликарпа объ Агапитѣ безмездномъ врачѣ (и врачѣ Армянинѣ).



часть его съ князьями во главъ пигала къ латинянамъ еще большую или меньшую терпимость. Въ продолжение периода домонгольскаго мы имъли сосъдями не только католическихъ Поляковъ и Венгровъ, но и языческихъ Половцевъ. Непрестанныя житейскія сношевія съ этими последними произвели то, что мірское общество (князья) забывало даже про ихъ языческое поганство и относилось къ нимъ съ полною терпимостью, безъ малъйшаго признака брезгливости. Тъмъ болъе трудно было случиться, чтобы оно проникалось нетерпимостью къ латанянамъ. Впоследстви на Москве князья и цари уже доросли и возвысились до того, чтобы, подобно императорамъ Византійскимъ, совместить въ себе представительство свётское и духовное, чтобы стать не только государями, но и первыми ревнителями и поборниками въры; но князья домонгольскаго періода были еще по преимуществу первое, представляли изъ себя еще по преимуществу міръ и какъ бы еще предоставляли строгую ревность церковную людямъ нарочито къ тому призваннымъ. Въ продолжение всего періода до самаго его конца князьа наши заключали брачные союзы съ западно-европейскими государями, не только приводя отъ нихъ невъстъ, которыя принимали у насъ православіе, но и выдавая къ нимъ своихъ девицъ, которыя, по всей вероятности, должны были принимать у нихъ католичество. Последнее, конечно, не заслуживаеть и особенной похвалы; но во всякомъ случай свидительствуеть о терпимости нашихъ князей къ латинянамъ.

Нёть сомнёнія, что въ періодъ домонгольскій, какъ и послё, весьма не часты были у насъ случаи присоединенія латинянь къ нашему православію. Но въ періодъ этотъ весьма нерёдки могли быть тё случаи, что Русскіе женились на католичкахъ: кромё князей, о которыхъ мы уже говорили, и по ихъ примёру, это могли дёлать бояре, разыскивая выгодныхъ невёстъ если не по всей Европів, какъ первые, то по крайней мёрів въ сосёднихъ Венгріи и Польшів; могли выдавать своихъ дочерей за Русскихъ иностранные католическіе купцы, торговавшіе въ Россіи, и таковые же жившіе въ ней въ немаломъ числів художники и ремесленники; наконецъ, могли заключать и, какъ мы имбемъ свидітельства, дійствительно заключали браки пограничные Русскіе съ своими заграничными латинскими сосёдями і). Мы не имівемъ положительныхъ свидітельствь, чтобы католическія княжны, которыхъ брали замужъ наши князья, а также и всів католички, выходившія замужъ за Русскихъ, должны были отказываться оть латинства и

<sup>1)</sup> Historica Russiae Monimenta a Turgen., I, 31.



присоединяться къ православію; но это необходимо предполагать по твиъ общимъ каноническимъ узаконеніямъ, что православный не иначе можеть вступить въ бракъ съ еретичкою, -- а латинянъ у насъ принимали за еретиковъ, --- какъ если последняя откажется отъ ереси и присоединится къ церкви 1). На вопросъ: какъ въ продолжение періода домонгольскаго датиняне и датинянки быди присоединяемы у нась къ православію, свидетельства дають тоть ответь, что относительно сего быль произволь между двумя способами — перекрещиваниемъ и муропомазаніемъ. Въ Греческой перкви весьма долгое время не было нарочитаго узаконенія относительно принятія вменно латинянъ 2), и слъдовательно до него должны были руководствоваться въ семъ случав узаконеніями относительно прежде бывшихъ еретиковъ. Этихъ послёднихъ правила раздъляють на два разряда, на более тяжкихъ и мене тяжкихъ, и предписывають принимать однихъ чрезъ перекрещиваніе, другихъ чрезъ муропомазаніе 3). Такъ какъ латиняне не были причислены Греческою церковію посредствомъ ся соборнаго или вообще законнаго опредвленія къ твиъ или другимъ еретикамъ, то рішать этотъ вопрось, а съ нимъ вопросъ и о способъ принятія, оставлялось частному произволу и частной ревности. Какъ кажется, у Грековъ и у насъ не преобладалъ ръшительнымъ образомъ ни одинъ ни другой способъ принятія, а употреблялся то одинъ, то другой (Кардиналъ Гумберть въ своей отлучительной грамот на Грековъ 1054 г. утверждаеть, будто они перекрещивали латинянь еще до разделенія церквей і). Въ началъ XII въка въ Греческой церкви, какъ необходимо заключать отъ обычаевъ церкви Сербской, перекрещивание если не было обычаемъ распространеннымъ, то во всякомъ случав существовавшимъ 3). Въ половинъ XII въка нашъ Нифонтъ епископъ Новгородскій говоритъ, что

<sup>5)</sup> Стефанъ Нѣманя, крещенный сначала латинскимъ крещеніемъ, потомъ былъ перекрещенъ по православному, — см. нашей книги: Краткій очеркъ исторія правослл. церквей Б. С. и Р. стр. 551, прим. 19.



<sup>1)</sup> Въ Греческой цервви Вальсамонъ прямо говорить о необходимости сего присоединения для латинской стороны, вступающей въ бракъ съ православною,—въ толков. на 14 пр. 4 всел. соб., у Радли и П. II, 254 нач..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соборное узаконеніе о принятіи латинанъ и вменно чрезъ иуропомазавіє было постановлено только въ 1484 г.,—у Радли и П. V, 143 (а нынѣшній обычай Грековъ перекрещивать латинянъ идетъ отъ собора 1756 г.,—ibidd. стр. 614).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Всел. 4 соб. пр. 7 и всел. 6 соб. пр. 95.

<sup>4)</sup> Sicut Arriani rebaptizant in nomine S. Trinitatis baptizatos et maxime Latinos,—въ Патрол. Миня t. 143, col. 543.

въ Константинополь принимали латинянъ чрезъ муропомазаніе і), и въ тоже время одинъ католическій писатель обвиняетъ Грековъ, что они перекрещивали послъднихъ і). Въ концъ XII—началь XIII въка Өеодоръ Вальсамонъ даетъ какъ будто знать, что латинянъ принимали въ Греціи чрезъ муропомазаніе і). Соборъ Латеранскій 1215 г. жалуется, что Греки прежде перекрещивали латинянъ и что нъкоторые дълали это и въ его время і). Въ первой четверти XIII въка Димитрій Хоматинъ рышетельно возстаетъ противъ перекрещиванія латинянъ, давая тымъ знать, что въ его время оно было употребительно і). Относительно нашей Русской церкви помянутый епископъ Нифонтъ за половину XII въка сообщаетъ тоже, что и о церкви Греческой і). Но современный ему епископъ Краковскій Матеей утверждаетъ, что Русскіе перекрещивають латинянъ і). Папы Гонорій III и Григорій IX въ грамотахъ 1222 и 1232 гг. утверждають тоже самое, что ихъ епископъ ії) ії).

Притязая на верховное господство во всей христіанской церкви, папы ділали попытки подчинить себів всів христіанскіе, не признававшіе ихъ власти, народы. Если попытки не удавались по отношенію къ пільмъ народамъ, они обращались къ попыткамъ частной пропаганды между ними, чтобы посредствомъ частнаго совращенія пролагать путь общему подчиненію. И у насъ въ Россіи въ періодъ домонгольскій вмістів съ первыми попытками иміли місто в вторыя. Впрочемъ, этихъ посліднихъ попытокъ, которыя вообще начались главнымъ образомъ съ того времени, какъ въ Римской церкви явились монашескіе ордена, спеціально взявшіе своею задачею діло пропаганды, что было въ конців нашего періода домонгольскаго, какъ попытокъ нарочитыхъ, было весьма не много, а именно — и всего одна. Затімъ, еще была одна попытка не нарочитая, случай къ которой подавали политическія обстоятельства

<sup>1)</sup> У Калайд. стр. 176 нач., у Павл. соl. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Odo de Diogilo подъ 1147 г., см. у *Пихмера* въ Geschichte der kirchl. Trennung, I, 288, прим.

з) У Радли и П. II, 253 sub fin. и IV, 460.

<sup>\*)</sup> У Гизелера въ КG. В. II, § 95, принвч. 9.

У Леунклавія въ Jus Graeco-Rom. I, 318 (Гизелеръ ibidd., прим.
 9 fin.).

bidd.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Письмо 1130 г. къ Бернарду, аббату Клервосскому, съ приглашеніемъ заняться обращеніемъ Русскихъ въ латинство.

<sup>8)</sup> Turgen. Historica Russiae Monimenta, I, pp. 12 n 31.

одной изъ областей Русскихъ и при которой хлопотали не столько папы, изъ своихъ прямыхъ интересовъ, сколько католические наши сосъди изъ интересовъ политическихъ.

Первая или единственная нарочитая попытка имёла мёсто въконцъ періода домонгольскаго и представляла собою одинъ изъ первыхъ опытовъ дъятельности новооснованнаго ордена Доминиканцевъ или братьевъ проповъдниковъ (Fratres Praedicatores). Тотчасъ послъ основанія ордена въ 1216 году представители его явились въ сосёдней съ нами Польше, а въ 1228 г. они были въ ней такъ многочисленны и такъ успъли заявить себя, что въ семъ году въ ней или изъ нея учреждена была особая орденская провинція. Эти-то польскіе Доминиканцы и пытались вести католическую пропаганду въ Россіи, и именно-самой столицъ ся Кісвъ. Въ какомъ году они явились въ последній, положительно неизв'ястно, но съ в'вроятностью предполагають, что около 1228 г. 1). Мы находимъ ихъ здёсь при церкви св. Марін (при церкви Богородицы, ибо католики навывають Богородицу Sancta Maria), которая, по всей въроятности, не была построена ими самими, а существовала уже прежде и была церковію или (что втроятнье) одною изъ перквей жившихъ въ Кіевв итальянско-нвмецкихъ купповъ. Т. е. следуетъ предполагать, что Доминиканцы явились въ Кіеве не открыто съ цълію пропаганды, а подъ видомъ священниковъ для жившихъ въ немъ латинянъ, такъ что водворились въ немъ незамътнымъ образомъ. Въ 1232 г. папа Григорій IX, желая содъйствовать успъху ихъ пропаганды, далъ имъ своею грамотою нѣкоторыя особыя праваотносительно индульгенцій <sup>2</sup>). Но въ следующемъ 1233 г. деятельность почтенныхъ отцовъ была замвчена Русскимъ правительствомъ (тогдашнимъ княземъ Кіевскимъ Владимиромъ Рюриковичемъ), и они были изгнаны изъ Кіева съ запрещеніемъ снова въ него возвращаться 3).

<sup>1)</sup> См. статью И. И. Мальниевскаго: «Доминиканець Яцекъ (Іакинев) Ондровонжъ, мнимый апостоль земли русской», помещ. въ Трудахъ Кіевск. Д. Акад. 1867 г., т. 2, стрр. 47 и 70.

<sup>\*)</sup> Typicuesa Historica Russiae Monimenta, I, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Длугомъ подъ 1233 г. (кн. VI, изд. 1711 г. стр. 649): Władimirus Kioviensis Dux, veritus ritum suum Graecum per fratres Praedicatores, videlicet Martinum de Sandomiria Priorem Kioviensem et alios fratres ejus, utpote viros religiosos et exemplares, pessundari et confundi, praefatos fratres de ecclesia S. Maria in Kiow, ordini praefato consignata et circa quam habebant suum conventum, expelli, redeundi facultatem eis interminans.—Что вниманіе Кіевскаго князя на пропаганду Доминиканцевъ могло быть

Тѣмъ дѣло и кончилось. Что пропаганда Доминиканцевъ въ Кіевѣ имѣла успѣхъ, это видно изъ того, что она привлекла на себя вниманіе и что противъ нихъ были приняты рѣшительныя мѣры; но насколько былъ великъ успѣхъ, объ этомъ ничего не можемъ сказать по неимѣнію извѣстій. Весьма вѣроятно, объ ней нужно быть тѣхъ же представленій, что о позднѣйшихъ, въ новѣйшія петербургскія времена, попыткахъ пропаганды католиковъ въ Россіи, т. е., что они успѣли совратить нѣсколько знатныхъ семействъ, — что это надѣлало шуму и что затѣмъ ихъ выпроводили вонъ.

Попытка ненамфренная и шедшая не отъ папы была въ области Галицкой или Галиціи. Въ этой области, сосёдней съ Венгрією, въ последнее полстолетие периода домонгольского престолъ княжеский пять разъ занимаемъ былъ Венгерскими королевичами: въ 1188-89 г. Андреемъ сыномъ Белы III, въ 1214—1218 гг. и потомъ въ 1219—20 г. Коломаномъ сыномъ Андрея II (предъидущаго), въ 1227 г. и потомъ въ 1231-1233 гг. другимъ сыномъ того же Андрея Андреемъ. Естественно, что Венгры, получая Галицію въ свои руки, исполнялись желанія удержать ее за собою, а поэтому естественно было являться у нихъ желанію объединить ее собою въ церковномъ отношеніи. Четыре сиденія изъ пяти были такъ непродолжительны и такъ непрочны, что не представляли времени и возможности для осуществленія желанія самымъ деломъ. Но въ одно сиденье, именно Коломаново съ 1214 по 1218 г. была делаема попытка отторгнуть Галицію оть православія. Король Андрей, непосредственно распоряжавшійся за малолетняго сына, хотълъ присоединить область къ Римской церкви посредствомъ унів, подобной той, которая много после была введена въ Руси литовской. Поэтому онъ отправилъ къ папъ Иннокентію III посланіе, въ которомъ, подчиняя область его власти, просиль папу, чтобы ея жителямъ позволено было сохранять ихъ греческіе обряды. Просьба короля, очевидно, означаеть то, что онъ не находиль возможнымь обращать и не надвялся обратить Галицію прямо въ католичество. Папа изъявиль свое согласіе на просьбу. Однако и посредствомъ уніи Галичское православное духовенство не хотело присоединяться къ Римской церкви. Тогда король прибъгъ къ средствамъ насилія, —онъ изгналъ изъ церквей православныхъ епископовъ и священниковъ и вручилъ последнія своимъ священникамъ католическимъ. Не имъвъ никакого успъха или

обращено изъ Владимира, см. первой полов. тома стр. 600.—Подробно въ указанной статъв Малышевскаго.



можеть быть имѣвъ тоть успѣхъ, что нѣкоторыя отдѣльныя лица (каковыя могли быть особенно въ высшемъ сословіи) отложились отъ православія, чтобы снова скоро возвратиться къ нему, попытка, очевидно, представляла собой нѣчто весьма печальное, какъ временная смута.

Въ 1238 г. въ Галицію явились тѣ отцы Проповъдники, которые въ 1233 г. были изгнаны изъ Кіева. Объ ихъ дъятельности въ ней мы скажемъ послъ.

(Первую попытку католической пропаганды въ Россіи ніжоторые хотять относить еще ко временамъ Владимира, а именно — думають видеть указаніе на нее въ словахъ Титмара объ епископ'я Колобрежскомъ Рейнберев, о которомъ мы упоминали много выше. Титмаръ пишеть о последнемь: «(Король Руссовъ Владимиръ) имель трехъ сыновей и одному изъ нихъ привелъ въ супружество дочь Польскаго короля и нашего (т. е. Немцамъ) врага Болеслава, съ которою посланъ былъ Поляками Рейнбернъ, настоятель Колобрежскій (presul Salsae Cholbergensis). Родившись въ селеніи, называемомъ Гассегунъ (Hassegun) и будучи воспитанъ въ свободныхъ наукахъ мудрыми наставниками, онъ (Рейнбернъ) взощелъ на степень епископскую, какъ надъюсь, будучи ея достоинъ. Сколько же онъ трудился въ дълъ ему ввъренномъ (in cura sibi commissa, изобразить это) не достанеть моей способности и красноръчія. Онъ разрушиль и сожегь капища идольскія и бросивъ въ озеро, бывшее чтилищемъ демоновъ, четыре камия, помазанные святымъ муромъ, и очистивъ (его) святою водой, извель (израстиль) всемогущему Господу новую вътвь на неплодномъ деревъ, т. е. въ народъ крайне грубомъ насаждение святаго благовъствования (Chronic. lib. VII cap. 52). Въ этихъ словахъ Титмара иные хотять видъть указаніе на католическую пропаганду у насъ Рейнберна. Но, во-первыхъ, если бы это было такъ, то въ деятельности Рейнберна было бы весьма мало смыслу: онъ обращаль бы язычниковъ въ католичество (собственно, такъ какъ еще не было раздъленія церквей, въ христіанство по римскому обряду) и передаваль бы вхъ священникамъ православнымъ (греческаго обряда), ибо священниковъ католическихъ онъ не имъль, а изъ самихъ новообращенныхъ ставить ихъ не могъ, поелику для сего требовалось знаніе богослужебнаго латинскаго языка. Во-вторыхъ, Титмаръ совершенно ясно даетъ знать, что онъ говорить о двательности Рейнберна не у насъ въ Россіи, а въ своей епископіи Колобрежской (in cura sibi commissa), которая, какъ мы сказали выше, была въ области языческой.

Кирикъ въ своемъ Вопрошанін сообщаеть, что въ его время, т. е. въ половинѣ XII въка, въ Новгородъ нъкоторыя женщины носили дъ-

тей на молитву вивсто православных священниковъ къ Варяжскимъ 1), т. е. подразумввается—находившимся при бывшихъ въ Новгородв латинскихъ церквахъ (о которыхъ немного ниже). Это, конечно, должно понимать не такъ, что Варяжскіе священники вели между женщинами пропаганду, а такъ, что последнія въ своей простотв не видели различія между одними и другими священниками и предпочитали ходить къ чужимъ по какимъ-нибудь случайнымъ причинамъ, напр. можетъ быть потому, что Варяжскіе священники не брали или менте брали денегь за молитву).

Въ исторію католической пропаганды у насъ въ Россіи входить до нівкоторой степени исторія обращенія въ христіанство латинскими миссіонерами Чудскихъ народцевъ нашего нынашняго Балтійскаго края — Ливовъ, Эстовъ и Куровъ. Часть этихъ народцевъ, именно-Ливы были данниками княвей Полоцкихъ, на всю же вообще ихъ территорію посл'єдніе притязали простирать свою власть. На семъ основаніи д'явствительной или только притязаемой зависимости помянутыхъ народцевъ отъ Русскихъ князей иные наши изслёдователи смотрять на ихъ обращение датинскими миссіонерами въ католичество, какъ на хищеніе, сділанное Римскою церковію у нашей церкви православной. Но въ исторіи прежде всего безпристрастіе, и нужно имъть весьма немного этой добродётели, чтобы вовсе не соглашаться съ обвинителями. Латинскіе миссіонеры явились къ народцамъ только въ последней четверти XII въка, следовательно -- мы имели достаточно времени, чтобы обратить ихъ въ православіе: кто же препятствоваль намъ сдёлать это? Говорять, что мы обращали ихъ въ христіанство, но только не огнемъ и мечемъ, какъ совершили обращение католики, а мирнымъ путемъ, и потому дело шло не спешно. Увы, на самомъ деле совсемъ не то. Что католики совершили свое обращение огнемъ и мечемъ, это дъйствительная правда; но по отношенію къ намъ правда состоить въ томъ, что мы не обращали ихъ никакъ и вовсе не заботились объ ихъ обращенів. Латинскіе миссіонеры начали свою пропов'ядь у народцевъ съ дозволенія Полоциях князей: ясно, что князья Полоцкіе, предоставляя ихъ латинянамъ, не имъли ни малъйшей охоты ваботиться объ ихъ обращении въ христіанство сами, и ясно, что дёлу, начатому съ дозволенія, вовсе несправедливо было бы усвоять названіе хишенія 2).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оставаясь строго справедливыми, мы должны будемъ сказать и признать, что не Нъщы создали намъ такъ называемый Балтійскій или Остзейскій вопросъ, а мы сами.



¹) У Калайд. стр. 202, § 16, у Павл. col. 60.

Краткая исторія обращенія помянутыхъ народцевъ въ католичество (и возникновеніе среди ихъ Нъмецкаго государства) есть слівдующая.

Въ 1158 г. случайнымъ образомъ попалъ въ устья Западной Лвины одинъ Бременскій корабдь, шедшій въ Новгородъ или изъ Новгорода и занесенный сюда бурею. Онъ сдёлаль опыть торговли съ жителями новооткрытой страны и такъ какъ опыть оказался удачнымъ, то Бременскіе купцы, бывъ рады новооткрытому рынку для своихъ товаровъ, завязали съ ними правильныя торговыя сношенія, для чего основали съ ихъ довволенія острожокъ (Икскуль, недалеко отъ Риги вверхъ по Двинѣ) и въ последнемъ постоянную контору. На открытую куппами языческую страну обратиль вниманіе Бременскій архіепископъ и ръшился обратить ее въ христіанство. Съ дозволенія папы Александра III онъ отправиль въ нее миссіонеромъ Августинскаго каноника Мейнгарда, который прибыль на місто и началь между язычниками проповёдь, съ дозволенія Полоцкаго князя, въ 1186 г.. Первоначально онъ имёль нёкоторый успёхь и построиль для обращенныхь церковь въ помянутомъ острожкв (Икскулв); но когла отправился домой для полученія сана епископскаго (1188) и снова возвратился, то нашоль туземцевь враждебно противь себя настроенными. Онь обратился за помощью къ папъ, и сей послъдній снарядиль противъ язычниковъ крестовый походъ изъ шатавшихся тогда по Европъ рыцарей. Крестоносцы, прибывъ на мъсто дъйствія, не застали въ живыхъ Мейнгарда, который умеръ въ 1196 г., и дождались прибытія новаго епископа, посвященнаго изъ Цистеріанскихъ монаховъ Бертольда von Loccum. Бертольдъ сначала увъщевалъ явычниковъ принять христіанство добровольно, но когда увъщанія не подъйствовали, ръшился принудить ихъ къ тому силою. Между крестоносцами и туземцами произошло сраженіе, и хотя Бертольдъ паль въ немъ (1198 г.), изрубленный последними, но первые одержали решительную победу. Вследствие этого Ливы, къ которымъ относится все вышесказанное, принуждены были креститься и приняли священниковъ, обязавшись доставлять имъ содержаніе. На м'єсто Бертольда быль поставлень въ епископы Икскульскіе знаменитый Алберть von Apeldern изъ канониковъ Бременскихъ. Для мъстопребыванія миссіонеровъ и купцовъ вмъсто бывшаго острожка онъ основаль въ 1200 г. при усть Двины настоящій городъ, именно-Ригу. Не надіясь на случайную помощь рыцарей, онъ решился основать свой собственный орденъ, каковой, бывъ утвержденъ папою, и явился въ 1202 г. подъ именемъ ордена Меченосцевъ (Orden der Schwertbrüder, Schwertorden). Вообще, Алберть

въ свое 30-лётнее пребываніе на каседрё епископской († 1229 г.) прочно утвердиль католичество и власть Нёмцевъ среди Чуди Балтійскаго края. Въ 1218 г. были крещены Семигаллы или Семгаллы (Зимъгола нашихъ лётописей) и для нихъ была открыта епископская каседра въ Селоне (Selon). Въ 1219 г. при помощи Датскаго короля Воддемара II Албертъ заставилъ креститься Эстовъ и учредилъ для нихъ епископскую каседру въ Дерпте 1). Всёхъ доле остававшісся некрещенными Куры, предупреждая необходимость креститься по неволе, рёшились сдёлать это по доброй воле въ 1230 г., на другой годъ после смерти Алберта. Князья Полоцкіе, добровольно пустившіе въ страну Нёмецкихъ проповедниковъ, впоследствіи увидёли свою ошибку и рёшились было вхъ выгнать. Но въ начавшейся борьбё Нёмцы весьма скоро одержали надъ ними рёшительный верхъ.

Въ продолжение періода домонгольскаго западная Европа вела съ Россіей болье или менье дъятельную торговлю: Швеція съ Норвегіей, Данія, вся Германія отъ съвера до юга и Италія вмёли нашу страну своимъ торговымъ рынкомъ <sup>2</sup>). По этой причинъ въ большихъ городахъ Руси, каковы — столица государства Кіевъ, затьмъ Новгородъ, Псковъ, Смоленскъ, Полоцкъ, Владимиръ Волынскій и въроятно—Переяславль Русскій и Черниговъ, постоянно жило въ продолженіе періода то или другое количество иноземныхъ латинянъ въ лицъ этихъ западно-европейскихъ купцовъ. Въ отношеніи къ въръ эти купцы или гости-латиняне пользовались у насъ въ продолженіе періода совершенной свободой, имъя по городамъ свои церкви, которымъ было оказываемо все уваженіе и все покровительство законовъ <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> И кром'в того еще две епископскія канедры—въ Вирлянде и Ревеле.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Солосъева Исторів т. 3, изд. 4, стр. 45 sqq., Погодина Древн. Русск. Исторів т. 2, стр. 774 sqq.

<sup>3)</sup> О латинских церквах, бывших у насъ по городамъ въ періодъ домонгольскій, свёдёнія наши случайны и по всей вёроятности не полны. Въ Кісевъ подъ 1233 г., въ исторіи Доминиканцевъ, которую мы передали выше, упоминается перковь св. Маріи или Богородицы. Но нужно думать, что въ Кісев была не одна латинская церковь, а нёсколькія: въ немъ торговали латинскіе купцы не изъ одной страны, а изъ многихъ; заключая отъ примёра Новгорода и вообще отъ обычаевъ того времени, слёдуетъ полагать, что купцы каждой страны составляли изъ себя особое товарищество или общество; а отсюда вёроятное заключеніе—то, что купцы каждой страны имёли свою особую церковь. Это подтверждаеть до нёкоторой степени Новгородская лётопись, которая говоритъ, что, при взятім и разграбленіи Кієва въ 1203 году Рюрикомъ Ростиславичемъ съ Половцами, «иноземцы

Кром'в латинянъ западной Европы прітажали къ намъ въ Россію для торговли и другіе неправославные и также иновірпы: изъ Крыма. въ которомъ, какъ средоточномъ пунктв торговли Европы съ Азіев. собраны были купцы всвхъ въръ первой и последней, должны были пріважать къ намъ для торговли болве или менве многочисленные представители многихъ разныхъ его вёръ і); изъ Камской Болгаріи прівзжали къ намъ, преимущественно въ восточную часть государства вли въ область Сувдальскую, купцы магометане (каковы были Болгары Камскіе); отъ Половцевъ, которые, нътъ сомнънія, жили не одними грабежами, но также и торговлей, должны были прівзжать къ намъ купцы язычники (каковы были Половцы). Что касается до свободы общественнаго богослуженія всёхъ другихъ неправославныхъ посл'є католиковъ и до иновёрцевъ, то не знаемъ-вопросъ этотъ имёль ли къ кому-нибудь изъ нехъ практическое предожение, т. е. не знаемъ, жили ли у насъ гдъ-нибудь купцы какой-нибудь изъ подлежащихъ въръ въ такомъ большомъ постоянно числъ, чтобы у нихъ могла являться мысль объ учрежденій для себя общественнаго богослуженія.

всякаго языка затворишася въ церквахъ, и вдаша имъ (Рюрикъ съ своеми союзниками) животъ, а товаръ разделина на полы»: вероятнее подагать, что перкви. въ которыхъ затворились иноземцы, были ихъ собственныя, а не православныя. Bъ Ностородъ были двв датинскія церкви: св. Одафа, принадлежавшая обществу купцовъ Готскихъ или Готландскихъ, построенная когда-то до 1152 г., и св. Петра, принадлежавшая обществу купповъ Нъменкихъ, построенная въ 1184 г. (А перковь св. Пятницы, поставленная заморскими купцами въ 1156 г., была не латинская, а православная, т. е. заморскіе купцы значать туть не иностранных купцовъ, торговавшить въ Новгородъ, а Новгородскихъ купцовъ, ведшихъ заграничнуюторговаю. О латинскить церквахь въ Новгородъ си. изследование М. Бережкова «О торговить Руси съ Ганзой до конца V въка», составляющее III часть Записокъ Историко-филолог. факультета Спбургск. университета, Спб. 1878, стр. 59 sqq-Посл'в Кіева и Новгорода находинъ датинскія перкви въ Ладовъ (св. Николая) и въ Смоленски (св. Богородицы, — Бережк. ibid. стрр. 58 и 96, а прежде него обо всых церквахь у Карамя.). Затычь, съ очень большою выроятностію должно предполагать датинскія церкви еще по крайней мёрё въ двухъ городахъ, именно-Полочкъ и Псковъ.

<sup>1)</sup> Въ Патерикъ Печерскопъ сообщается, что у князя Николая Святоши, постригшагося въ монахи Печерскаго монастыря въ 1106 г., былъ въ міру лъчецъ мли домовой врачъ родомъ Сурянинъ (Сирянинъ), т. е. Арабъ. Врачъ-арабъ попалъ на службу въ Россію, конечно, по дорогъ, проложенной купцами. А если пріъзжали къ намъ торговать купцы арабскіе, то этимъ дается основаніе предполагать, что пріъзжали и многіе другіе восточные.

Если—да, то съ весьма большою въроятностью слъдуеть думать, что кому бы то ни было изъ нихъ предоставлялась такая же свобода общественнаго богослуженія, какъ и католикамъ. Въроятно думать это на основаніи того, что представляется въроятнымъ предполагать о неправославныхъ и иновърцахъ, которые не только на время пріъзжали къ намъ въ Россію для торговли, но и основали у насъ колоніи для постояннаго жительства.

Эти последніе неправославные и иноверцы суть Армяне и Евреи или Жиды.

Извёстно, что Армяне, представляющіе изъ себя какъ бы вторыхъ Евреевъ въ отношеніи въ той основной чертв характера, чтобы поставлять цёль и видёть смыслъ жизни въ торговле и наживе, въ той или иной эксплуатаціи людей, подобно этимь послёднимь разсёяны по всёмъ концамъ земли, гдё можеть быть производима торговля и гдё открывается поприще для наживы. Сходство характеровъ, по всей въроятности, произвело сходство судьбы. Печальнъйшая исторія прекрасной родины Армянъ есть та, что она съ древнихъ временъ постоянно переходила изъ рукъ однихъ чужеземныхъ завоевателей въ руки другихъ, подвергаясь всёмъ бёдствіямъ опустошенія при переходё отъ однихъ къ другимъ и всёмъ бедствіямъ угнетенія во время пребыванія подъ властью однихъ и другихъ. Вследствіе этого Армяне съ весьма древнихъ временъ начали оставлять свою родину и разселяться по чужимъ вемлямъ, чтобы среди чужихъ людей полагать себъ родину въ деньгахъ. Между другими странами были основаны Армянами колоніи и у насъ въ Россіи. Откуда явились они къ намъ для поселенія, положительнымъ образомъ неизвъстно; надлежить думать, что, съ одной стороны, изъ Тавриды или Крыма, где начало ихъ торговыхъ колоній должно быть относимо въ древнему времени і), а съ другой стороны-

<sup>1)</sup> Крымская Сугдвя или Сугдая (нынвшній Судакъ, — первой полов. тома стр. 53) едва ли не была колонією Армянскою. Греческіе літописцы говорять подъ половиной VI віжа о какомъ-то народції Сугдантахъ (Σουγδαίται), который жиль гдів-то около Каспійскаго моря, въ сосідствії съ Мидянами (сіверо-восточная часть нынішней Персіи), Персами и Турками (подъ которыми, вітроятно, должно разуміть Хазаровъ, жившихъ тогда между Чернымъ и Каспійскимъ морями, съ сівера отъ Арменіи), и который вель спеціальную торговлю шелковыми тканями (Стриттера Метогг. рорр. III, 44 sqq.). Этотъ послідній признакъ одинаково идеть какъ въ Армянамъ, такъ и къ Сугдаї (первой полов. тома стр. 58. — Подъ верхними Сугдіями, о которыхъ говоритъ монахъ Епифаній, ібі стр. 14, можеть быть должно разуміть нашихъ Сугдантовъ. Объ Армянахъ въ Крыму въ позднійшее время см. въ Крымскомъ Сборникі Кеппена).

изъ Болгаріи, въ которую они явились, въроятно, въ следъ за своими сородичами Павликіанами 1) и въ которой мы находимъ во второй половинъ XI-въ XII въкъ болъе или менъе значительное ихъ количество <sup>2</sup>). Если върить Патерику Печерскому, въ Кіевъ была нъкоторая Армянская колонія уже во второй половин' XI в ка, въ правленіе вел. князя Всеволода Ярославича: въ Патерикъ разсказывается, что въ правление Всеволода былъ въ Киевъ знаменитый врачь, родомъ изъ Армянъ, — что онъ посрамленъ былъ подвижникомъ Печерскимъ. преп. Агапитомъ безмезднымъ врачемъ, и что въ отминение за посрамленіе онъ научиль единовърцев своих отравить Агапита зеліемь 3). Если върить собственнымъ армянскимъ свидътельствамъ, то начало ихъ поселеній въ Галиціи относится еще къ болье раннему времени. чёмъ какое извёстно о Кіеве, а именно-къ 1060 г. 1). Во всякомъ случав относительно Галици съ Волынью принимается, что повлеве являющіяся въ нихъ армянскія колонік ведуть свое начало оть XII и XIII вѣковъ 5).

Евреи или Жиды впервые проникли въ Кіевъ, въроятно, еще до основанія нашего государства, когда южною Русью владъли Хазары, у которыхъ они (Евреи) имъли своими прозелитами Кагана или госу-

<sup>1)</sup> О переселеніяхъ императорами греческими армянскихъ Павликіанъ (изъкоторыхъ Болгарскіе богомилы) см. въ нашей книгѣ Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей Болг., Сербск. и Рум., стр. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письма Феофилакта, архіепископа Болгарскаго (въ Патр. Миня t. 126), Житіе Иларіона, епископа Меглинскаго (Никон. лът. II, 45), сfr  $\Theta$ . И. Успенскаго Образованіе второго Болгарскаго царства, стр. 224 sqq (Виъстъ съ нашей Россіей основаны были Армянами въ нашъ періодъ домонгольскій колоніи въ Венгрін,—Своегпід'а Ethnographie der Oesterreich. Мопагсніе: эти послъдніе Армяне, конечно, пришли изъ Болгаріи).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разсказъ Поликарна объ Агапитѣ.

<sup>4)</sup> Pummepa Erdkunde, X, 597 fin.

<sup>5)</sup> Энциклопедическій Лексиконъ Плюшара, статья: Арменія (ч. 3 стр. 141 соl. 2), Руднева 0 ересяхъ и расколахъ, стр. 67 нач. (Въ 1367 г. польскій король Казимиръ, не задолго передъ тѣмъ покорившій Галицію, даль позволеніе армянскому епископу Григорію постронть въ Львовѣ канедральный соборъ и имѣтъ при немъ пребываніе,—Зубрицкаю Критико-историческая повѣсть временныхъ лѣтъ Червонной или Галицкой Руси, стр. 156; въ 1634 г. Львовскій армянскій епископъ Николай Тоговоміси приняль унію съ папой,—Гарасевича Annales Ecclesiae Ruthenae, р. 74 нач.. Въ настоящее время Армянъ въ Австрійской Галиціи съ Буковиной до 5 тысячь; живуть они въ городахъ: Львовѣ, Лисечѣ—Lysiec, Городенкѣ, Снятынѣ, Кугнѣ—Киtty, Черновицѣ и Сучавѣ,—Чёрницъ).

даря съ высшимъ дворянствомъ. Послё основанія государства ихъ колонія, какъ нужно думать, главнымъ образомъ поддерживалась переселенцами изъ Крыма, гдё ихъ было очень много, а со второй половины XI вѣка и изъ Польши 1). Подробныхъ свёдёній объ Еврейской или Жидовской колоніи въ Кіевё не имѣется; но несомнённо, во-первыхъ, что она была болёе или менёе велика, ибо особая слобода (особый кварталъ), въ которой они жили, дала свое названіе однимъ изъ городскихъ вороть 2),—во-вторыхъ, что въ качествё банкировъ и ростовщиковъ они играли въ тогдашнемъ торговомъ мірё и вообще всемъ русскомъ обществё весьма немаловажную роль 3). Кромё Кіева должно съ совершенною вёроятностію предполагать Еврейскія колоніи и по другимъ большимъ городамъ 4).

Если князья наши дозволяли селиться у себя Армянамъ и Евреямъ и если тв и другіе изъ посліднихъ находили возможнымъ и иміли охоту селиться у насъ, то ясно, что по отношенію къ тімъ и другимъ была допускаема у насъ нівкоторая терпимость. До какой степени доходила эта терпимость, ничего не можемъ сказать положительнаго за отсутствіемъ свідівній и указаній. Въ области вівроятнаго нужно предполагать, что она была боліє или меніє значительная. Что граждан-

<sup>1)</sup> См. статью И. И. Мальшевскаю: «Еврен въ южной Руси и Кіевт въ X—XII въкахъ», помъщенную въ Трудахъ Кіевской Академін 1878 г. Чтобы Еврен явились въ Польшт и слъдовательно изъ нея могли переселяться въ Россію ранте второй половины XI в., это отрицаетъ Graets въ своей Geschichte der Juden, объявляющій еврейско-польскія монеты XII въка за augenscheinliche spuria,—VI, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Жидовскіе ворота,—Ипатск. лёт., 2 изд. стрр. 232 и 296, въ Ярославовоть город'в первые отъ Золотыхъ въ ту или другую сторону (по Закревск., Лёт. и опис. г. Кіева, нынёшніе Львовскіе, на северъ отъ Золотыхъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ 1113 г. после смерти Святополка Изяславича, Кіяне въ числе другихъ ненавистныхъ имъ людей грабили Жидовъ (Ипатск. лет.), причиною чего съ совершенною вероятностію предполагаютъ страшное ростовщичество последнихъ (Малыш.). Старорусское слово «кабала» (дать на себя кабалу — вексель, и идти въ кабалу —заживать взятыя въ долгъ деньги), вероятно, происходитъ отъ еврейскаго слова кабалъ, что значитъ схватить, связать (такъ какъ дававшіе на себя векселя и вообще занимавшіе деньги подвергали себя опасности арестовъ).

<sup>4)</sup> Подъ 1288 г. упоминаются Жиды (но не видно, какъ осёдлые или только какъ временные жители) во Владимирѣ Волынскомъ,—Ип. лёт., 2 изд. стр. 605 (При Андреѣ Боголюбскомъ Жиды, какъ слёдуетъ понимать лётопись, — Ипатск., 2 изд. стр. 401, не жили постоянно во Владимирѣ Кляземскомъ, а только прівзжали въ него торговать).

ская власть въ лицъ князей, съ своей стороны и поколику это зависъло отъ нея, была готова оказывать терпимость возможно широкую и возможно полную, это не можеть подлежать сомивню. Но и представителямь власти церковной періода домонгольскаго не можеть быть усвояемо той крайней нетерпимости, которой они исполнялись послъ на Москвъ (равно какъ съ ними и представители власти гражданской). Эти представители власти церковной въ періодъ домонгольскій были у насъ Греки. Какъ таковые, они, конечно, руководствовались въ своемъ поведеніи относительно неправославныхъ и инов'єрцевъ тіми правилами и обычаями, которые были въ Греціи. А сіи правила и обычан допускали значительную и въ непритязательномъ смыслъ совершенно достаточную терпимость. Іоаннъ, епископъ Китрскій (города Китръ, находящагося не далеко на югозападъ отъ Солуни, составлявшаго и досел'в составляющаго епископію митрополін Солунской), жившій въ концѣ XII—началѣ XIII вѣка, въ своихъ отвѣтахъ архіепископу Диррахійскому Константину Кавасиль сообщаеть относительно правиль и обычаевъ, существовавшихъ въ Греціи касательно поведенія съ еретиками и иновърцами слъдующее: «въ христіанскихъ областяхъ и городахъ издревле попущено жить и иноязычнымъ и инославнымъ, какъ-то lудеямъ, Армянамъ, Измаильтянамъ, Агарянамъ и другимъ подобнымъ, но не вмёстё съ христіанами, а отдёльно, почему и отдёляются для каждаго изъ этихъ народовъ особыя мъста или внутри городовъ или внъ, такъ чтобы они селились въ этихъ мъстахъ и не поставляли своихъ жилищъ внѣ ихъ; въ мѣстахъ, назначенныхъ для жительства, Армяне строять (т. е. имъють дозволение строить) храмы и совершають относящееся до ихъ ереси (богослужение общественное) и пребывають неприкосновенными; тоже (право) принадлежить и Іудеямь и Измаильтянамъ, живущимъ въ христіанскихъ городахъ; если же они переступять за предълы назначеннаго имъ обитанія, то не только да будуть въ семъ воспрепятствованы, но и да разрушатся жилища ихь, какія бы ни были» і). Такимъ образомъ, Армянамъ и Іудеямъ или Жидамъ предоставлялась свобода общественнаго богослуженія подъ условіемъ житья въ отдівльныхъ мівстахъ и отдівльными слободами. Отстраняя нынъшнюю требовательность и, такъ сказать, щекотливость, которая оскорбляется какимъ-либо выдъленіемъ, налагающимъ своего рода клеймо, и которой тогда несомивнно не было, это должно будеть признать совершенной свободой.

<sup>1)</sup> У Ралли и II. V, 415.

Касательно отношеній къ латинянамъ отдёльныхъ особенно ревностныхъ по своей въръ людей мы знаемъ правила, которымъ слъдовать они должны были считать для себя обязательнымь, но не имвемь указаній на самое поведеніе. По вопросу объ отношеніяхъ къ прочимъ неправославнымъ, и именно между ними къ Армянамъ, и къ иновърцамъ, и именно между сими послъдними къ Жидамъ, мы имъемъ указанія на самое поведеніе. Эти указанія состоять въ томь, что люди особенно ревностные по своей въръ относились къ однимъ и другимъ съ горячею нетерпимостію. Вь Патерикь Печерскомъ о навванномъ выше преп. Агапитъ разсказывается, что разъ приполъ къ нему больному помянутый врачь Армянинь и пощупаль его руку (пульсь) и что святой, когда случайно узналь оть врача, что онь родомъ Армянинъ, закричалъ на него: «какъ смёлъ ты войдти (ко мнё) и осквернить мою келью и держать (меня) за мою грешную руку, или вонъ отъ меня иновърный и нечестивый». Преп. Осодосій Печерскій простираль свою ревность по отношенію къ Жидамь до того, что по ночамъ, тайно отъ всвхъ, ходиль въ ихъ слободу, чтобы укорять ихъ и досаждать имъ и чтобы нарицать ихъ отмётниками и беззакопиками 1).

-<del>:382:</del>

<sup>1)</sup> Несторъ въ житій, по изд. Бодянск. д. 24 sub fin.. Не совсёмъ ясно, что значить: тайно отъ всёхъ («отай всёхъ»); какъ будто должно понимать это такъ, что явныя укоризны Жидамъ были дёломъ недозволеннымъ.

#### ПРИЛОЖЕНІЕ.

Отступленія и вины латинянъ по митрр. Георгію и Никифору, по монаху Өеодосію и поученію къ Владимиру отъ лица епископа Корсунскаго, помѣщенному въ лѣтописм.

Отступленія и вины латинянъ въ томъ широкомъ ихъ объемъ, который онв имбють у нашихъ полемистовъ (въ следъ за современными имъ полемистами греческими), не могуть быть представлены въ систематическомъ порядкъ, ибо послъ немногихъ отступленій и винъ, которыя дъйствительно суть таковыя и имьють степени важности, все остальное весьма многое есть безразличное, --- богослужебно-обрядовыя разности или обычан, хотя укоризненные, но не имъющіе отношенія къ въръ. Мы представимъ списокъ отступленій и винъ въ томъ порядкѣ, какъ онъ изложенъ у митр. Георгія, и потомъ прибавимъ, что есть лишняго противъ него у митр. Никифора, у монаха Өеодосія и въ поученіи. У митр. Георгія 26 пунктовъ отступленій, у митр. Никифора 23 пункта, а у монаха Өеодосія и въ поученіи только по небольшому количеству пунктовъ: лишки у троихъ послёднихъ противъ перваго являются такимъ образомъ, что, опуская ніжоторые (митр. Никифорь) или многіе (мональ Өеодосій и поученіе) пункты перваго, они въ то же время прибавляють свои новые (Отъ митр. Никифора имъемъ два сочиненія противъ латинянъ: пославіе къ Владимиру Мономаху и посланіе къ Ярославу Святополковичу; въ первомъ посланіи Никифоръ повторяеть, нісколько сокращая, митр-Георгія, а новые противъ последняго пункты находятся во второмъ посланіи, къ которому и должно быть относимо сойчасъ сказанное).

Наши сейчасъ названные полемисты, какъ мы сказали, воспроизводять современныхъ имъ полемистовъ греческихъ. Это должно понимать не въ томъ частномъ смыслъ, чтобы каждый отдъльный пунктъ отступленій и винъ латинянъ они брали непремённо изъ письменныхъ сочиненій полемистовъ греческихъ, бывшихъ у нихъ подъ руками, а въ томъ общемъ смыслъ, что они принадлежатъ къ сторонъ полемистовъ греческихъ, которые хотятъ признавать отступленіями и винами латинянъ всъ

ихъ простыя разности и вст ихъ просто особые (хорошіе или худые) обычан или которые вообще были за великое множество отступленій и винъ латинянъ. Что касается до отдёльныхъ пунктовъ, то некоторые изъ нихъ они могли брать и не изъ письменныхъ сочиненій, а и изъ собственныхъ свъденій о латинянахъ правильныхъ или неправильныхъ, справедливыхъ или ошибочныхъ. Митрр. Георгій и Никифоръ и монахъ Өеодосій были Греки и следовательно могли пользоваться греческими полемическими сочиненіями противъ латинянъ въ подлинникъ. Какія полемическія сочиненія противъ латинянъ съ подробнымъ изложеніемъ ихъ отступленій и винъ существовали у Грековъ во время жизни каждаго изъ троихъ 1), остается достоверно неизвестнымъ. Первымъ таковымъ сочиненіемъ, т. е. съ подробнымъ изложеніемъ, было письмо патріарха Константинопольскаго Михаила Керуларія къ патріарху Антіохійскому Петру 1054 г. 2). Его, конечно и несомивино, имвлъ митр. Георгій подъ руками. Было ли у него еще что-нибудь, не знаемъ; но, какъ кажется, не было ничего изъ того, что извъстно намъ въ настоящее время. Митр. Никифоръ, вромъ патр. Михаила Керуларія, имълъ у себя подъ руками неизвъстно къмъ и когда послъ Керуларія составленную статью, которая надписывается: Пері τῶν Φράγγων καὶ τῶν λοιπῶν Λατίνων, въ славянскомъ переводъ: "О Фрязъхъ и прочихъ латинъхъ" и которая въ семъ послъднемъ читается въ Никоновской Кормчей (гл. 48, л. 400) в), и еще, какъ должно думать, сочинение Іоанна митрополита Клавдіопольскаго (г. Клавдіополя въ Исавріи, — Бинг. III, 489) 4). Излагая пункты митр. Георгія, мы укажемъ, какіе есть и какихъ нътъ у патр. Михаила Керуларія (сокр.-Мих. Кер.), а излагая новые противъ Георгія пункты митр. Никифора мы сділаемъ ссылку на сейчасъ указанныя два сочиненія (статью о Франкахъ или о Фрязвуъ и трактатъ Іоанна Клавдіопольскаго), въ которыхъ находимъ почти всв его новые пункты.

<sup>1)</sup> Митр. Георгій, неизв'єстно съ какого года и по какой занимавшій каседру, упоминается подъ 1072 и 1073 годами; митр. Никифоръ 1-й занималь каседру съ 1103 по 1123 годъ; монахъ Осодосій жилъ во второй и третьей четвертяхъ XII в'іка.

<sup>2)</sup> Письмо у Миня въ Патр. t. 102 p. 781; исчисление въ немъ отступлений датинянъ § 11 sqq (написано вскоръ послъ смерти папы Льва IX,—§ 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Греческій подлинникъ статьм (съ славянскимъ переводомъ по Кормчимъ второй половины XIII въка Новгородской и Рязанской) у А. Н. Попова въ сочиненіи: Историко-литературный обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ. М. 1875, стр. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Извлеченіе изъ сочиненія Іоанна Клавдіопольскаго у А. С. Павлова въ Критическихъ опытахъ, прилож. VIII, стр. 189 (о неиъ стр. 45 нач.).

## Списонь отступленій и винь латинянь, читаемый у митр. Георгія.

- 1. "Опрѣсноки служать и ядять (причащаются), еже есть жидовски" (есть у Мих. Кер.) 1).
- 2. "Постригаютъ бороды своя бритвою, еже есть отсѣчено отъ Моусеева закона и отъ евангельска" (есть у Мих. Кер.) <sup>2</sup>).
- 3. "Въ святъй литургіи во время причащенья единъ отъ служащихъ (священниковъ), ъдъ опръсноки, цълуетъ прочихъ" (которые не причащаются и которымъ это цълованіе служитъ вмъсто причащенія. Есть у Мих. Кер.).
- 4. "Въ святъй службъ (литургіи) на переносъ не выходять ни на великій ни на малый (т. е. не творять ни малаго ни великаго выхода или входа), а службу творять не въ олтари, но по всей церкви, три (объдни поють) и четыре и пять (въ одной церкви) въ единъ день, агробы въ олтаръхъ ихъ" (Нътъ у Мих. Кер.).

Если слова: "а службу — церкви" понимать такъ, что литургію совершають не въ олтарѣ только, но и по всей церкви, то будеть сказано справедливо. У католиковъ кромѣ главнаго престола, который въ олтарѣ (наибольшею частію, а иногда въ серединѣ церкви) бываеть еще по многу побочныхъ престоловъ, которые дѣйствительно по всей церкви—у южной

<sup>1)</sup> Опръсноки, опръсночные или безквасные хлъбы, попросту сказать: пръсные хлъбы (испеченые безъ дрожжей), употребляемые латинянами при совершения литургии, называются у нихъ облятами (oblata, oblatae, у Поляковъ oplatek,—tka, каковое собственно название и употребляеть митр. Никифоръ), что значить одно и тоже съ нашинъ (греческинъ) названиенъ литургийныхъ хлъбовъ—просфора, т. е. приношение (oblata отъ глаг. offero, приношу). Оба названия—наше и латинское произошли отъ того, что въ древнее время какъ у насъ, такъ и у нихъ, литургия совершалась не на хлъбахъ, изготовленныхъ отъ (при) самой церкви, а принесенныхъ върующими (а такъ какъ и у нихъ върующие приносили, конечно, обыкновеные хлъбы, а не опръсноки, то этинъ ясно и доказывается, что опръсноки составляютъ у нихъ поздивишее нововведение).—Латинския обляты или облятки совершенно отличаются формою отъ нашихъ просфоръ: онъ суть весьма маленькия и тонкия лепешки (величиной въ нашъ теперешний двухкопъечникъ, а толщиной—въ толщину нашего серебрянаго пятачка и даже тонъе).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Когда введся между западнымъ духовенствомъ обычай брить бороду, остается неизвестнымъ: о немъ говоритъ патр. Фотій (оправдательное посланіе къ папѣ Николаю, у Валетты стр. 155); до папы Григорія VII (1073—1085) онъ не былъ всеобщимъ, а сей последній предписываль его къ общему соблюденію (посланіе по сему поводу у Дюк. въ Gloss. Latinit. подъ сл. Вагва); окончательно утвердился онъ не ранее XV столетія (Словарь Мюллера-Мотеса подъ сл. Вагт).

и съверной ея стънъ. Митр. Никифоръ (въ посланіи къ Ярославу), сказавъ, что въ единой церкви служить литургію до трижды днемъ есть зло, прибавляетъ: "въ единой бо церкви аще будетъ одинъ олтарь, то едину литургію творити и по чину едину литургію пъти: чего ради яко единъ за нь распятся Христосъ, единою распятся, да того ради попови подобаетъ едину литургію творити днемъ въ церкви святьй". Въ древнее время у Грековъ не было придъльныхъ олтарей, какъ у насъ теперь, а только придъльныя церкви, такъ что каждая церковь имъла только по одному олтарю. Поэтому митр. Никифоръ въ приведенныхъ словахъ хочетъ сказать: въ каждой церкви бываетъ (должно быть) только по одному престолу; а на одномъ престолъ можно совершить (какъ это и у католиковъ) литургію однажды, потому что и пр..

- 5. Въ Сумволъ въры о Св. Духъ приложили: и отъ Сына (есть у Мих. Кер.).
- 6. На св. литургіи возглашеніе лика: "Единъ свять, единъ Господь" произносять съ прибавленіемъ: "со Святымъ Духомъ" (есть у Мих. Кер.).
- 7. Измѣнили слова ап. Павла: мамъ квасъ все смъщеніе квасить (Галат. V, 9) въ: "малъ квасъ все смѣшеніе тлитъ" (есть у Мих. Кер.) 1).
- 8. Запрещають жениться дьякамъ, которые хотять поставиться въ попы, не ставять попами женатыхъ и не причащаются отъ женатыхъ поповъ (есть у Мих. Кер.. Предписанія древней Западной церкви о воздержаніи священниками и діаконами отъ женъ Кареаг. соб. прр. 3, 4, 34 и 81; о возведенномъ въ канонъ обычать касательно сего Римской цервви—Трулльск. соб. пр. 13).
- 9. Дозволяють мужу брать замужь двухь сестерь, послё смерти первой вторую (у Мих. Кер. вмёсто сего есть другое подобное: хаі δύο άδελφάς δύο, подр. άδελφοί, λαμβάνουσι, т. е. двухь сестерь беруть замужь два брата).
- 10. Епископы носять перстни на рукахъ, "яко извѣтомъ жены церкви поимающа", т. е. выставляя извѣтомъ то, что этотъ обычай знаменуетъ какъ бы бракъ епископовъ съ церквами (есть у Мих. Кер.) <sup>2</sup>).
- 11. Епископы и попы ходять на войну и свои руки оскверняють кровію (есть у Мих. Кер.) 3).

з) Это дъйствительно было въ обычат у западныхъ епископовъ и священниковъ.



<sup>1)</sup> Приведенный стихъ ап. Павла въ древнихъ спискахъ читается различно, въ однихъ: ζομεί—кваситъ, въ другихъ: φθείρει—тлитъ. Греки усвоили первое чтеніе, а латиняне второе, и отсюда укоризна (подозрѣвающая наиѣренное поврежденіе въвидахъ азимитизма).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О перстняхъ, носимыхъ западными епископами, аббатами и настоятелями приходскихъ церквей во время богослуженія, см. *Серединск*. О богослуж. Зап. церкви, I, 34 fin..

- 12. "Епископи ихъ женятся, а попове ихъ наложници имутъ и женимы (женимыхъ, пущеницъ, женщинъ прожененныхъ мужьями, разведшихся съ ними); аможе колиждо идутъ, тамо ся женятъ (т. е. переходя съ одного мъста на другое, оставляютъ женщинъ, съ которыми жили на оставленныхъ мъстахъ и берутъ новыхъ на новыхъ мъстахъ) и дътей добываютъ и служатъ невозбранно" (нътъ у Мих. Кер.. Чтобы епископы латинскіе женились въ собственномъ смыслъ этого слова, нътъ ни у одного полемиста греческаго; слово "женятся", употребленное объ епископахъ, въроятно, должно понимать у Георгія въ томъ же смыслъ, въ какомъ онъ употребляеть его о священникахъ, т. е. объ открытомъ сожитіи съ наложницами).
- 13. Постятся въ субботы, вопреки правиламъ апостольскимъ и отеческимъ (есть у Мих. Кер.) 1).
- 14. "Въ первую недълю великаго поста мясопустъ и маслопустъ (т. е. сыропустъ) единою творять, и потомъ наки постятся въ субботу, а въ недълю ядять яица и сыръ и молоко" (Должно понимать такъ: Не зная недъль мясопустной и сыропустной, на первой недълъ великаго поста, на которой начинають постъ съ середы <sup>2</sup>), заодно творять и мясопустъ и сыропустъ и потомъ въ великомъ постъ постятся по субботамъ, а по воскресеньямъ ъдять яйца, сыръ и молоко. Есть у Мих. Кер., но конецъ читается иначе: "въ середу ъдять мясо, въ пятницу сыръ и яйца, а въ субботу во весь день постятся". О римскомъ постъ въ субботу—Трулльск. соб. пр. 55; о вкушеніи сыра и яицъ въ субботы и воскресенія Четыредесятницы сіт того же собора пр. 56) <sup>3</sup>).
- 15. Ъдятъ удавленину и мертвечину вопреки Мочсееву закону и евангелію и правиламъ святыхъ отцовъ (есть у Мих. Кер.).
- 16. Таятъ нечистыхъ запрещенныхъ животныхъ, (между прочимъ) таятъ и желвь (черепаху) нечистую, называя ее кокошью (? у Мих. Кер. сквернояденіе—то расрофатегу).
- 17. Чернцы ихъ вдять "сало свиное, еже при кожи"; дозволяють епископы ихъ всть чернцамъ и другія мяса (у Мих. Кер. есть первая половина, которая читается: хаі τὸ τοὺς μοναχοὺς хρεωφαγεῖν τὸ στέαρ τὸ χοίριον χαὶ τὴν δερματίδα πάσαν τὴν διήχουσαν μέχρι τοῦ хρέατος и монахи мясовдять сало свиное и всякую кожицу, простирающуюся даже до мяса) 4).

<sup>1)</sup> Католики постятся въ пятницу и субботу, приченъ ихъ пость состоить въ воздержании отъ одного мяса,—Серед. О богосл. Зап. ц., П. 75.

<sup>\*)</sup> Си. Серед. ibidd. стр. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О нынѣшнемъ постѣ католиковъ въ Четыредесятницу см. Серед. ibidd. стр. 77.

<sup>4)</sup> По поводу обвиненій на латинянь, что они скверноядять и что монахи ихъ мясоядять сало свиное, патріархь Антіохійскій Петрь завібчаеть Миханлу Ке-

- 18. Трятъ медвъдину и ословъ; попы ихъ трятъ въ посты бобровину, говоря, что она отъ воды и есть рыба (нътъ у Мих. Кер.).
- 19. Бдять съ собаками изъ однихъ сосудовъ: сами повыши, остатки (въ твхъ же сосудахъ) ставять собакамъ и потомъ опять сами вдять (изъ твхъ же сосудовъ. Нётъ у Мих. Кер.).
- 20. "Не пріимають святыхь и великихь отець нашихь и учитель архіерей, аки святыихь: Великаго, реку, Василія и Григорія Богословця и Златоустьця, ни ученья ихъ имѣють, высоты ради ихъ и жестокаго ради труднаго житья ихъ и добродѣтельнаго" 1) (есть у Мих. Кер. безъ "высоты добродѣтельнаго").
- 21. Во святомъ крещенін крестять въ одно погруженіе (есть у Мих. Кер. съ оговоркой:  $\dot{\omega}$ ; δέ τινες  $\dot{\eta}$ μας διεβεβαιώσαντο, какъ насъ увѣряли нѣкоторые).
- 22. Сыплютъ крещаемымъ соль въ уста и не даютъ именъ при крещеніи епископы и попы святаго (какого-нибудь) или святой, но какое имя дастъ мать, въ то имя и крестятъ (у Мих. Кер. есть о соли, а объ именахъ нѣтъ).
- 23. Не хотять мощамь святыхъ кланяться; нёкоторые изъ нихъ не кланяются и святымъ иконамъ (есть у Мих. Кер.).
- 24. "Святыхъ иконъ воображенья на мраморъхъ и на помостъхъ церковныхъ написають, не ѝ да почтятъ, но попираютъ ногами, не токмо простіи, но и попове и чернцы ихъ" (Этого обвиненія на латинянъ нѣтъ ни у одного изъ другихъ полемистовъ; вѣроятно, что вмѣсто "иконъ" должно читать "крестовъ" и разумѣть тутъ то обвиненіе другихъ полемистовъ, что латиняне, входя въ церковь, становятся на колѣни и начертываютъ,—употребл. выраженіе "написаютъ"—крестъ на полу, чтобы лобызать его, а потомъ вставъ становятся ногами на то мѣсто, гдѣ начертали крестъ, и такимъ образомъ попирають послѣдній).
- 25. "Не отлучають святаго оть сквернаго, ни чтять святаго олтаря боль, якоже пріяхомь и научихомся оть святыхь, а прибожьнокь и придвіріе въ иномъ чину имісемь и въ немь стояти велимь простій чади и женамь, во внутренній же церкви паки инність книжникь ставляемь, въ вышній же страні ліпшая, книжнійшая, во святьмь же олтари во время

<sup>1)</sup> Не значить ли это того, что Западная церковь «запрещаеть въ молитвахъ произносить прозвание святаго и его отчизну?» (Серед. ibidd. стр. 65 fin.).



рударію: «что касается до того, что скверноядять они и что ионахи их изсоядять сало свиное, то при тщательномъ дознаніи найдешь, что это бываеть у нікоторыхъ и изъ нашихъ; Виенняне,  $\theta$ ракійцы и Лидяне ідять воронъ, сорокъ, дикихъ голубей и земляныхъ ежей (γαγύλας καὶ κολοιούς καὶ τρυγόνας καὶ χερσαίους έχίνους), которыхъ употребленіе  $\theta$  отцы дозволили какъ діло безразличное»...,  $\Lambda$  όγος, καθ' εν καιρόν, § 7.

евятыя литургіи толико архіерееве и попове и дьякони и падьяцы; а ти святый олтарь тако имуть, яко и прибожникъ", т. е. не чтять святаго олтаря болье (чьмъ остальную церковь), какъ мы приняли и научились отъ святыхъ; а (мы) имьемъ паперть (прибожьнокъ) и заднюю часть церви, которая отъ (входныхъ) дверей (придверіе), въ иномъ чину (въ иной чести) и приказываемъ стоять въ нихъ простымъ людямъ и женщинамъ, а въ середней церкви ставимъ честныхъ людей, а въ передней части церкви ставимъ лучшихъ и честнъйщихъ..., а у нихъ (латинянъ) святой олтарь въ такомъ же уваженіи, какъ и паперть (нътъ у Мих. Кер.).

26. Несправедливо обвиняють нашихь чернцовь за то, что они вдять яйца, говоря, что изъ нихъ (яицъ) рождаются животныя и птицы; а наши-де (латинскіе) чернцы вдять сало, "се бо есть житьный и травьный цввть" (нвть у Мих. Кер.).

### У митр. Никифора лишнее противъ митр. Георгія:

- 1. Не разрѣшають поста въ среду, пятокъ и субботу, если случатся въ эти дни Рождество Христово, Богоявленіе или другой Господскій праздникъ (есть въ статьв о Фрязѣхъ, § 4, но говорится объ одномъ днѣ—субботѣ, и у Ізанна Клавдіопольскаго, § 3, но говорится о двухъ дняхъ—иятницѣ и субботѣ. Такъ какъ латиняне, постясь съ пятницей въ субботу, не постятея въ среду, Серед. О богослуж. Зап. ц. II, 75, то середа у него или по его собственной ошибкѣ или по позднѣйшей ошибочной прибавкѣ).
- 2. Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы не называютъ Богородицею, но только святою Маріею, что есть Несторіева ересь (въ статьъ о Фрязъхъ § 10, у Іоанна Клавдіоп. § 8) 1).
- 3. Иконъ святыхъ въ церкви не держатъ, но только одно распятіе (въ статъв о Фрязвхъ § 8, у Іоанна Клавдіоп. нвтъ).
- 4. При крещеніи, послѣ его совершенія, плюють крещаемому въ правую руку, перстомъ размѣсять слюну и мажуть ею крещаемаго вмѣсто мура (въ статьѣ о Фрязѣхъ § 14, у Іоанна Клавдіоп. § 11).
- 5. Когда крестившійся придеть въ возрасть и впадеть въ грѣхи человѣческіе, не покаяніемъ и исповѣданіемъ исцѣляють его, но мажуть его масломъ деревяннымъ во оставленіе грѣховъ, а покаяніе отметають (въ статьѣ о Фрязѣхъ и у Іоанна Клавдіоп. §§ тѣ же, что выше).
- 6. Крестящимся не дають имень святыхь, но звёриныя имена: левь, пардусь и другихь звёрей (въ статьё о Фрязёхь нёть, у Іоанна Клавдіоп.

<sup>1)</sup> Нажваніе Богородицы у католиковъ дъйствительно не Богородица, а святая Марія (sancta Maria; слова, соотвътствующаго греческому Осотохос или нашему Вогородица у нихъ нътъ, а когда нужно выразить именно то, что святая Марія есть Богородица, то они говорять: Маter Dei).

- $\S$  12 μ  $^{4}$  Η  $^{4}$  Η  $^{4}$  Η  $^{4}$  Το  $^{4}$  Τ
- 7. Крестятся пятью перстами, а потомъ пальцемъ (большимъ) "мажутъ" свое лице (въ статьъ о Фрязъхъ § 16, у Іоанна Клавдіоп. § 13; погречески пальцемъ: μετὰ τοῦ ἀντίχειρος; мажутъ: ἐπισφραγίζουσιν).
- 8. Отъ среды первыя недёли (великаго) поста не поють "Аллилуіа" до св. Пасхи (въ статьт о Фрязехъ § 17, у Іоанна Клавдіоп. § 6).
- 9. Говорять, что не достоить хвалить Бога инымъ языкомъ, кромъ трехъ—Еврейскаго. Греческаго и Римскаго (въ статьъ о Фрязъхъ по греческому подлиннику § 19,—у Попова стр. 65 нач., а въ славянскомъ переводъ почему-то непонятному она опущена; у Іоанна Клавдіоп. нътъ).
- 10. Умирающихъ епископовъ своихъ не погребають въ тотъ же день, но держатъ непогребенными до восьми дней, пока соберется вся область умершаго и принесутъ кто чёмъ можетъ "почесть" (его) и тогда погребаютъ. И руки ихъ складываютъ не крестообразно (на груди), но протягиваютъ вдоль, какъ Жиды; а очи, ноздри и уши затыкаютъ воскомъ; тоже дёлаютъ и простцамъ (въ статьъ о Фрязёхъ—по греч. подл. § 20, слав. перев. § 19; у Іоанна Клавдіоп. нётъ объ епископахъ, но есть о простертіи рукъ и о затыканіи всёхъ чувствъ вообще у умирающихъ, § 18).
- 11. Допускають въ бракахъ (такъ сказать) обмѣнъ ("измѣну"): выдавшій замужъ дочь свою (за кого нибудь) береть обратно у свата дочь за своего сына или брата или за (другаго) близкаго родственника (въ статьѣ о Фрязѣхъ по греч. подл. § 22, перев. § 21; у Іоанна Клавдіоп. § 15).
- 12. Чернцы ихъ, когда становятся епископами, ядятъ мясо и все прочее (мірское) творятъ безъ боязни, какъ и міряне; и всёмъ вообще чернцамъ въ болёзни дозволяютъ ёсть мясо (въ статьё о Фрязёхъ по греч. подл. § 23, Слав. перев. § 22, у Іоанна Клавдіоп. § 17).

# У монаха веодосія лишнее противъ митрр. Георгія и Никифора:

- 1. "Согр $^*$ шеніем $^*$  не отъ Бога просять прощенія, но прощають попове их $^*$  на дару $^*$ .
  - 2. "Мертвыя своя кладуть на западъ ногами, а главою на востокъ".
- 3. "Женященся у нихъ (братья) поимають двѣ сестреницѣ" (двухъ сестеръ.—Мих. Кер. у митр. Георгія подъ § 9).

# Въ поучени из Владимиру, помещенномъ въ летописи, лишнее противъ троихъ предмествующихъ:

1. "Влезше въ церковь, не поклонятся иконамъ, но стоя поклонится и поклонився напишетъ крестъ на земли и цёлуетъ, вставъ простъ ста-

#### 828 т. г. гл. уп. приложение. отступления и вины латинянъ.

нетъ на немъ ногами: да легъ цѣлуетъ, а вставъ попираетъ" (Въ статъѣ о Фрязѣхъ, § 9: "Входя въ божественные храмы (распростираются), припадаютъ лицомъ къ полу, и шепчутъ; потомъ изображаютъ на немъ (полу) пальцемъ крестъ и встаютъ,—и тѣмъ оканчиваютъ молитву", подразумѣвается—болѣе въ продолженіе стоянія въ церкви не кланяясь; у Іоанна Клавдіопольск. § 7: "Почему и входя въ церкви, въ которыхъ находятся изображенными святыя иконы, не цѣлуете ихъ, но, изображая на полу крестъ и его цѣлуя, тѣмъ оканчиваете молитву?")

2. "Паки же и землю же глаголють матерію: да еще имъ есть земля мати, то отецъ имъ есть небо".

- ﴾≹-

# ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

Въра, нравственность и религіозность народа.

Церковь существуеть для общества, — для того, чтобы воспитывать людей въ въръ и нравственности христіанской и чрезъ то содъйствовать ихъ земному благополучію и доставлять имъ въчное спасеніе. Слъдовательно, въ исторіи каждой частной церкви или въ исторіи церкви каждаго народа главный вопросъ составляеть: насколько она—церковь достигала сейчасъ указанной своей цъли?

Увы! исторів всёхъ частныхъ хрестіанскихъ церквей дають отвъть на нашъ главный вопросъ далеко не тоть, который бы могь быть признанъ удовлетворительнымъ. Это печальное не есть впрочемъ что-либо сколько-нибудь неожиданное. Ричь въ данномъ случай ни о чемъ иномъ, какъ о той summa summarum человеческой исторіи, насколько люди, каковы они суть, т. е. въ своемъ теперешнемъ состояніи гріховной поврежденности, хотять быть настоящими людьми или насколько сохраняють и проявляють они вложенное въ нихъ Богомъ стремленіе въ духовно-нравственному совершенству; а грустно-основную истину человъческой исторіи составляеть то, что люди, представляющіе изъ себя рабовъ грѣха и страстей, проявляють эту наклонность въ крайне слабой степени. Христіанская церковь, по своему происхожденію-дівло нарочито божественное, возвышается надътівмь, что создано самими людьми, каковы государства 1); кром'в средствъ къ достиженію своей цёли обыкновенных она имёеть еще средство необыкновенное-благодать Божію: но благодать Божія не распоряжаеть насильственно и принудительно волею людей; она подастся имъ только тогда, когда они сами ищуть ея в становятся ея достойными; следовательно — ея дъйственность зависить отъ той же собственной ихъ воли. Вообще, действительное христіанство всёхъ частныхъ христіан-

і) Ціть которых доставлять земное благополучіе людямь.



скихъ церквей является въ исторіи чрезвычайно далекимъ отъ того истиннаго христіанства, каковое бы долженствовало быть вездів 1). Успъхъ религіознаго воспитанія общества, подобно тому, какъ и семейно-школьнаго воспитанія дітой, зависить отъ двухъ условій: оть степени выполненія своихъ обязанностей воспитателями и оть степени пріемлемости воспитывающихся. Но и тв и другіе суть люди. Гдв и когда въ христіанской церкви ея призванные воспитатели заботились о религіозномъ воспитаніи обществъ такъ, чтобы это воспитаніе, не говоря о качествъ, обнимало по объему всъ сполна массы и въ массахъ всв единицы вврующихъ? Что касается до другой стороны-воспитывающейся, то пріемлемость людей къ религіозно-правственному воспитанію, вследствіе ихъ греховной поврежденности, увы! до самой послѣлней степени тупая; человѣкъ всегда быль и навсегда остается тыть, что сказаль о себы, вы сознаній своей нравственной немощности, совершеннъйшій изъ людей: аз плотяна есмь, продана пода приха... не еже бо хощу, сіе творю, но еже ненавижду, то содпловаю (Римл. 7, 14, 15). Въ древней христіанской церкви мы находимъ недолгія времена, которымъ усвояется эпитеть «свётозарныхъ»; но времена эти были свътозарными вовсе не нравственной высотой массь, а отдъльныхъ лицъ, и не столько высотой нравственной, сколько умственной,блистательнымъ разцветомъ христіанской науки, раскрывшей и обработавшей христіанское в фроученіе 1.

Итакъ, была ли наша Русская церковь по своимъ подлежащимъ качествамъ ниже или выше другихъ частныхъ церквей, т. е. хотя бы и не первое, а послъднее, во всякомъ случав наши главныя рвчи о върв и нравственности общества не могли бы быть какой-нибудь хвалебной одой самимъ себъ, ибо въ исторіи церквей всего христіанскаго міра эти въра и нравственность (какъ и не могло быть того иначе при духовномъ немоществованіи людей) представляютъ собою предметъ не столько хвалебныхъ одъ, сколько скорбныхъ элегій.

Въ области церкви, какъ и въ области государствъ, человъчество не стоить неподвижно на одномъ мъстъ, но постепенно движется впередъ и самоусовершается. Однако движется и самоусовершается такъ

<sup>1)</sup> Равно какъ и дъйствительныя государства являются чрезвычайно далекими отъ ихъ идеала (весьма неръдко совстиъ забывая про то, чтобы доставлять благо-получіе людямъ, что составляеть ихъ главную и собственную цъль).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Время Златоустаго причисляется къ этимъ временамъ свътозарнымъ,— и однако, по изображению св. отца, оно далеко не было нравственно-свътозарнымъ ни вверху ни внизу общества.

медленно и при медленности такъ не безусловно, что едва ли когда наступитъ время, чтобы вмъсто печальныхъ элегій оно могло стать предметомъ хвалебныхъ одъ.

По приказанію государя Русскіе крестились и стали по имени и видимо христіанами. Но иное дёло было стать христіанами въ возможной мёрё дёйствительными, христіанами не по имени только, а по самымъ вёрё и правственности.

Чтобы въровать, нужно знать то, во что въровать, иначе—знать учение въры или ея догматы. Знание предполагаеть средства познавания, ибо, по апостолу,—како увърують, его же не услышаща (Римл. 10, 14)? Слъдовательно, здъсь первый вопросъ: какъ было у насъ съ этими средствами познавания или научения въ въръ?

Обязанность учить мірянь вёрё и вмёстё нравственности возложена въ церкви христіанской на пастырей, которые обязаны не только совершать первымъ таинства и вообще перковныя, общественныя и частныя, службы, по и быть ихъ въ отношеніи къ христіанству учителями. По истинной идев пастырей, обязанность учить мірянъ вврв и нравственности есть столько же ихъ существенная и непременная обязанность, какъ и обязанность совершать таинства. Но известно, что рознь иден или идеаловъ съ дъйствительностью по несовершенству людей составляеть, такъ сказать, фундаментальную сущность всей человъческой исторіи. Вообще, въ христіанскомъ міръ обязанность учить понималась и понимается пастырями наибольшею частію весьма ограниченно. Цастырь обязанъ научить всёхъ своихъ пасомыхъ истинамъ въры и правиламъ нравственности христіанской. Въ отношеніи къ тъмъ и другимъ и особенно въ отношеніи къ первымъ онъ можеть достигать этого не иначе, какъ если, содержа при домѣ или при церкви училище, будеть проходить курсь христіанскаго ученія сь каждымъ подростомъ (генераціей) дітей, ибо безъ настоящаго, систематическаго и нарочитаго, ученія, какъ всякому понятно, невовможно пріобрётеніе знанія истинъ вёры. Между тімь, обязанность учить мірянь, по большей части, понимается пастырями въ томъ только весьма узкомъ и ограниченномъ смыслъ, чтобы сказывать имъ поученія или слова въ церкви за богослужениемъ въ праздничные дни, что на самомъ дълъ вовсе не можеть быть настоящимъ ученіемъ, а только нівкоторымъ повтореніемъ, которое, имъя весь свой смыслъ въ приложеніи къ правиламъ правственности, весьма мало удобоприложимо къ истинамъ въры.

Но бываеть и такъ, что пастыри вовсе не исполняють своей обязанности учителей ни въ широкомъ ни въ узкомъ ея зпаченіи, не исполняють не потому, чтобы не хотъли, а потому, что неспособны къ ея всполненю. Пастыри берутся взъ народа; если нътъ просвъщенія въ народъ, то не откуда взять и просвъщенныхъ, способныхъ исполнять обязанность учительства, пастырей.

На Руси въ періодъ домонгольскій (какъ и очень долгое время послъ) не было просвъщенія, и ея пастыри были въ ничтожномъ меньшинствъ-люди бевъ образованія книжно-начитанные, въ наибольшемъ большинствъ-люди не выше какъ только грамотные (а ниже не совствиъ и даже совсить безграмотные), - тв и другіе вовсе неспособные быть учителями народа и бывшіе только совершителями для него таннствъ и службъ. Такимъ образомъ, въ періодъ домонгольскій (какъ и весьма долго послё) русскій народъ долженъ быль оставаться вовсе безь ученія со стороны своихъ пастырей. При отсутствій сего ученія, очевидно, онъ долженъ быль самоучиться христіанской въръ, самъ быть въ ней своимъ учителемъ. Люди книжные, составлявшіе верхнее меньшинство общества, посл'в приведенных в въ Греціи насадителей кнежности, которые вибств были и двиствительными временными учителями, учились изъ книгъ и вмёстё съ книгами-дёти отъ своихъ отцовъ: но какъ учился простой народъ, какъ училась народная масса? На вопросъ отвъчать не легко. Учился какъ нибудь, но какъ? Обыкновенно принято отвъчать, что училищемъ въры и благочестія для простаго народа быль у нась храмъ съ его богослужениемъ, причемъ съ особенною силою указывается на то, что у насъ богослужение совершалось не на чужомъ непонятномъ языкъ, а на своемъ понятномъ. Но говоря откровенно, къ отвъту этому прибъгають для успокоенія совъсти в просто потому, что не находять другаго сколько-нибудь удовлетворительнаго отвъта. Кто ръшится предполагать, чтобы въ древнее время богослужение было совершаемо у насъ лучше, чёмъ въ настоящее? И следовательно, что могь разбирать простой человекь во всемь, чтомомъ и поемомъ (какъ первое читается, а второе поется до настоящаго времени въ огромномъ большинствъ русскихъ церквей), кромъ одного «Господи помилуй»? Затемъ, языкъ нашихъ богослужебныхъ книгъ, какъ уже мы не одинъ разъ говорили выше, называютъ нашимъ собственнымъ далеко не въ собственномъ или не точномъ смыслъ, и онъ вовсе не такъ былъ (и есть) понятенъ для народа, какъ свой русскій, причемъ совстить забывають и опускають изъ виду еще и то, что даже и свой русскій языкъ для простаго народа вполн'в понятенъ только говорной, но не книжный. Но если бы мы даже и совсимь устранили сейчасъ указанныя препятствія со стороны неудовлетворительности совершенія службъ и невразумительности языка, то и тогда

можно ли было бы усвоять церкви съ ея богослужениемъ роль дъйствительного училища вёры для простаго народа или для народной массы? Богослуженіе, совершаемое въ церкви, -- не для наученія въръ невъдущихъ, а для навиданія въдущихъ: не расчитанное на то, чтобы подготовлять людей и быть для нихъ начальнымъ христіанскимъ училищемъ, оно напротивъ само требуетъ предварительной подготовленности и предполагаеть уже пріобр'втенную большую или меньшую на**ученность.** Простой народъ настоящаго времени передъ нами. Возьмете любаго крестьянина изъ числа неграмотныхъ и совствить нарочитымъ образомъ не наученныхъ христіанству, каково впрочемъ у насъ еще и досель большинство крестьянъ: что онъ понимаетъ, стоя въ церкви за богослужениемъ и насколько это хождение расширяетъ его христіанскія познанія? Мы вовсе не хотимъ сказать того, чтобы для простаго народа хожденіе въ церковь было безполезно: участіе въ общественной церковной молетвъ, по силъ особаго значенія этой молитвы, одинаково пеобходимо какъ для христіанина вполнъ въдущаго, такъ и для того, кто знаеть только «Господи помилуй»; мы говоримъ только, что напрасно усволется церкви роль, исполнять которую ей собственно не пазначено 1). Итакъ, какимъ же образомъ простой народъ могъ учиться у насъ истинамъ христіанской въры? Выше мы говорили о добровольныхъ учетеляхъ народа помимо пастырей или священниковъ, яменноо монахахъ, которые къ подвигу о спасеніи самихъ себя присоединяли еще подвить заботь о спасенів другихъ и которые, нарочитымъ образомъ посвящая себя дёлу народнаго учительства, поучали всёхъ къ нимъ приходившихъ. Несомненно, что труды этвхъ учителей были не безъ значенія и не безъ пользы большей или меньшей; но они могли быть учителями нравственности, а не въры, о чемъ мы говоримъ, ибо поучали слушателей ежедневно и ежеминутно смёнявшихся, а не открывали курсовъ ученія для слушателей опредёленныхъ и постоянныхъ. Необходимо предполагать, что, не имъя нарочитыхъ учителей въры, народъ учился ей такъ же, какъ онъ учится и всему, а именночто нівкоторая степень віздівнія распространялась въ немъ сверку отъ меньшинства. Верхнее меньшинство не имбеть охоты учить нижняго большинства или народную массу; нижнее большинство или народная масса не ищетъ учиться у верхняго меньшинства; но при всемъ томъ они составляють одно живое цёлое, одинь нераздёльный народь, и

<sup>1)</sup> Церковь есть, конечно, училище вёры и нравственности, но не въ сиысле собственного и первоначального наученія, а въ сиысле повторенія и укрепленія.

путемъ не нарочитаго ученія, а непрестаннаго общенія, безъ наміренія и віздома съ той и другой стороны и непримітнымъ для той или другой образомъ, отъ меньшинства нізкоторая часть знанія распространяется въ большинстві. Что этотъ путь просвіщенія для массы народной есть путь самый первобытный, крайне медленный и до послідней степени недостаточный,—что вообще онъ есть путь, котораго единственное достоинство въ томъ, что онъ все-таки существуєть и при отсутствій всякаго другаго, это совершенно ясно и безъ всякихъ объясненій.

Итакъ, симъ-то, такъ сказать, самодъйствующимъ путемъ, безъ всякихъ съ чьей либо стороны заботъ и попеченій, масса народная и должна была учиться у насъ христіанской въръ, ея истинамъ и ея догматамъ. Это, конечно, очень печально. Своеобразнымъ утъшеніемъ въ семъ случать можетъ служить то, что и у всъхъ другихъ христіанскихъ народовъ съ нашимъ ученіемъ истинамъ въры народныхъ массъ было не лучше или очень немного лучше нашего: не вездъ, подобно намъ, было такъ, чтобы отсутствовало умѣніе, но вездъ было такъ, что совсъмъ или почти совсъмъ отсутствовало хотъніе.

Верхнее меньшинство общества и масса народная, будучи обращены изъ язычества въ христіанство, приняли это последнее различнымъ образомъ. Первое, будучи болфе или менфе надлежащимъ обравомъ оглашено крестителями, переменило веру съ надлежащимъ сознаніемъ смысла этой перемёны, именно-съ надлежащимъ сознаніемъ, что оставляемое язычество есть вёра ложная и что принимаемое христіанство есть въра единая истинная. Вследствіе этого оно не соединило христіанства съ язычествомъ, какъ это случилось у массы народа, о чемъ скажемъ сейчасъ ниже, а приняло первое на мъсто последняго. Следовало бы отсюда, что в верованія языческія вполне уступять въ немъ мъсто христіанскимъ, - что последнія, обладая большей или меньшей степенью внутренняго совершенства, внишнимъ образомъ будутъ господствовать один, безъ остатка прежнихъ върованій оставленнаго язычества. На самомъ дёлё этого вовсе не случилось. Оставлено было явычество, какъ въра, и однако далеко не были оставлены всв върованія языческія.

Тертулліанъ сказаль о душів человіческой, что она по натурів своей есть христіанка. Если это можеть быть признано справедливымъ относительно лучшей части души, то напротивь относительно худшей части ея должно быть сказано, что она есть по своей натурів язычница. Язычество, созданное самими людьми и слідовательно для удовлетворенія всівхъ потребностей ихъ натуры, содержить въ себів нівчто

такое, что не только не могло быть оставлено тотчась после принятія христіанства, но что почти до такой же степени никогда совершенно не оставляется человъкомъ, какъ въ области нравственной гръхъ. Богъ закрыль оть человъка его будущее, предоставивь его своему собственному въденію, между темъ въ человеке неодолима наклонность знать это будущее. Богь не предоставиль человвку своей способности творить сверхъестественное, и однако человъкъ питаетъ непоколебимую увъренность, что для него возможно обладание тайною, какъ это дълать. Вследствіе этихъ двухъ наклонностей у всёхъ народовъ явилась въра въ гаданія, приметы, волшебство или кудесничество, которая и стала существенной частью языческой догматики, получивъ самое широкое развитіе. По вёрованіямъ языческимъ, человёкъ можно сказать ни одного шагу не дълалъ безъ того, чтобы среда, его окружающая. представляя изъ себя какъ бы одно силошное прорицалище, не предвъщала ему чего нибудь къ добру или къ худу: «храмина трещить, ухозвонъ, воронограй, курокликъ, окомигъ, огнь бучить, пёсъ воетъ. мышей пискъ, мышь порты грызеть, жаба кычеть, кошка мявкаеть. сонъ страшить, слища (черида, свинью) срить, изгорить инчто. огнь пищить, искра изъ огня прянеть, падеть человивь, и пр. и пр. и пр., - таковъ безконечный списокъ языческихъ гаданій о булушемъ по примътамъ 1). По върованіямъ явыческимъ, люди, овладъвшіе тайною творпть сверхъестественное -- волхвы и кудесники представляли изъ себя какъ бы земной Промыслъ, державшій въ своихъ рукахъ судьбу люлей, надълявшій ихъ счастіемъ и насылавшій несчастія: безъ волхва язычникъ не могъ ступить ни одного сколько-нибудь важнаго шага.

Извъстно, что въ отношеніи къ сейчась указанной части языческой догматики даже и въ настоящее время огромное большинство людей, чтобы не сказать—всё вообще люди, болье или менье язычествуеть. Заключая отъ настоящаго времени къ первымъ временамъ христіанства, очевидно, будемъ имъть всю въроятность предполагать, что эта часть языческой догматики перенесена была изъ язычества въ христіанство сполна, во всемъ своемъ объемъ. Слъдовательно, въра верхняго меньшинства началась съ того, что вмъстъ съ принятыми върованіями христіанскими сохраненъ былъ весьма большой остатокъ прежнихъ върованій языческихъ.

Если мы и доселѣ продолжаемъ язычествовать, то ясно, что удивляться этому было бы напрасно и что просто остается признать пе-

<sup>1)</sup> Статьи о книгахъ ложныхъ.

чальный фактъ слишкомъ ръшительной наклонности человъческой природы къ язычеству, т. е. собственно къ помянутой части языческихъсуевърій 1).

Нижнее большинство или народная масса, бывъ обращаема изъязычества въ христіанство, не могла быть сколько нибудь надлежащимъобразомъ просвъщена относительно сего послъдняго и принимая егокакъ новую въру должна была водиться при семъ своимъ собственнымъ языческимъ взглядомъ на взаимное отношеніе въръ. Слъдствіемъэтого было то, что народная масса начала съ настоящаго двоевърія, не только съ перенесенія въ христіанство части прежнихъ языческихъвърованій, но съ соединенія язычества съ христіанствомъ, какъ цълой въры, или съ простаго присоединенія вновь принятаго христіанствакъ прежнему язычеству.

Возвышались или не возвышались язычники до представленія объединомъ Богв, но всв они были многобожники, принимавшіе, что міръ и люди управляются и в'ёдаются множествомъ боговъ съ единымъ Богомъ, отцомъ другихъ боговъ, во главъ, или же безъ сего послъдняго. Изъ этого многобожія языческих внародовь, очевидно, истекальпринципъ многовърія, именно — допущенія и признанія каждымъ изънихъ вмёстё съ своею вёрою одинаковой истинности и всёхъ другихъсуществовавшихъ въръ. Коль скоро допущено существование многихъбоговъ, то уже не можеть быть сказано, что ихъ должно быть пятьшесть и вообще столько, сколько принимаеть одинь извёстный народь; если множество, то очевидно уже совствить неограниченное въ числъ, и ясно, что какъ истинны въ этомъ множествъ накоторые боги, т. е. свои собственные, такъ истинны и всё другіе. У каждаго языческагонарода были свои боги; это вначило, по мивнію язычниковъ, что міръраздёленъ между богами на удёлы и что въ одномъ мёстё господствують один изъ нихъ, въ другомъ — другіе, всё вообще одинаково

¹) Кто изъ числа даже людей образованныхъ не придерживается вёры, что понедёльникъ есть тяжелый день для начатія какихъ нибудь дёлъ и для предпринятія путешествій? Это суевёріе, идущее отъ временъ языческихъ, основывается на томъ, что у язычниковъ понедёльникъ былъ днемъ луны (Lunae dies, Lundi, Montag), а муна, какъ мнеологическое божество, была покровительницею чаръ меролквованія (В. Hederichs Mythol. Lexicon, sub v. Luna, — прениущественно чаръ любовныхъ, отъ чего въ любовныхъ пёсняхъ обращенія къ лунё); слёдовательно, по представленіямъ языческимъ, въ понедёльникъ (бывшій какъ бы днемъколдуновъ) человёвъ подвергался наибольшему дёйствію направленныхъ противънего очарованій.

истинные. Каждый человъкъ долженъ былъ держаться своей собственной въры, — въры своихъ отцовъ, ибо его собственнымъ отеческимъ богамъ принадлежало дъйствительное попеченіе о немъ и объ его земль; но вольно было обращаться съ молитвами и ко всёмъ другимъ богамъ, какихъ кто зналъ, и включать чужихъ боговъ въ число своихъ. По этой причинъ языческіе народы при взаимныхъ сближеніяхъ пополняли одинъ отъ другаго число своихъ боговъ и даже стремились всъхъ ихъ соединять въ одно мъсто, такъ чтобы почитать всъхъ извъстныхъ боговъ міра (Римскій Пантеонъ diis deabusque totius mundi, Абинское стремленіе къ почитанію всъхъ боговъ, простиравшевся до боговъ невъдомыхъ, — Дъян. Апост. 17, 23, также римская форма молитвы ко всякому встръченному, но неизвъстному по имени, богу, Quisquis es) ').

Представленій, общихъ всёмъ язычникамъ, держались и наши языческіе предки. Для нихъ была немыслима вёра единая истинная, исключающая всё другія вёры, каково христіанство; для нихъ были мыслимы только многія, одинаково истинныя, вёры, которыя бы не исключали одна другую, а соединялись одна съ другою, дополняя себя взанино. Вслёдствіе этого для нихъ была непонятна и немыслима перемёна вёры въ собственномъ смыслё этого слова, какъ оставленіе одной вёры и взятіе вмёсто нея другой, а могло быть понятно и мыслямо только присоединеніе новой вёры къ старой. Такимъ образомъ, принятіе христіанства, которое введено было правительствомъ, на ихъ взглядъ не могло значить того, чтобы оставить прежнюю вёру и его поставить на мёсто сей послёдней, а могло значить единственно то, чтобы его присоединить къ прежней вёрё вров върва върва

Христіанство не представляеть собой чего-нибудь подобнаго одной

<sup>1)</sup> А. Адама Римскія древности въ русск. перев., II, 92 нач..

<sup>2)</sup> Когда у Славянъ Балгійскихъ введено было въ 1124 г. христіанство св. Оттоновъ Банбергскивъ, то нёкоторые изъ нихъ рёшили: Nobis consilium videtur, ut Deum christianorum habeamus et tamen antiquos deos nostros non dimittamus et juxta illius aram nostris quoque diis aram constituamus, ut eos omnes pariter colendo illum et istos pariter habeamus propitios,—Vita Ottonis въ Аста SS. Балландистовъ, Julii t. 1 р. 414 fin.. Венгерскій герцогъ или великій князь Гейза, по увёренію Дитиара Мерзебургскаго, началь христіанствовать такинъ образовъ, чтобы просто присоединить христіанство къ своему прежнему язычеству: hic—пишетъ Дитиаръ—Deo omnipotenti variisque deorum inlusionibus immolans, cum ab antistite suo ob haec accusaretur, divitem se et ad haec facienda satis potentem affirmavit (Chronic., lib. VIII с. 3).

изъ частныхъ языческихъ въръ. Эти послъднія, всъ будучи одного и того же происхожденія и всъ будучи варіяціями одного и того же общаго, весьма схожи между собой въ существенномъ и несущественномъ, такъ что между ними возможно и легко взаимное полное слитіе. Христіанство не могло быть слито съ язычествомъ, а должно былостать рядомъ съ нимъ, какъ особая отъ него въра. Такимъ образомъ, принявъ христіанство и не отказываясь отъ язычества, масса русскаго народа должна была стать двоевърною въ точномъ и буквальномъсмыслъ этого слова: введенный правительствомъ христіанскій Богъ съ сонмомъ святыхъ и прежніе языческіе боги—двои боги или два сонма, двъ семьи боговъ; новое христіанское богослуженіе и старое языческое—два особыя и отдъльныя богослуженія.

При введеніи христіанства, правительство уничтожило общественныя языческія капиціа и запретило общественное языческое богослуженіе. Но оно не сильно было уничтожить самой в'вры въ прежнихъбоговъ, и запрещенное, оставшись во всей своей ц'влости, приб'яглокъ покрову и къ защитъ тайны.

Съ теченіемъ времени въ массу народа начало мало-по-малу проникать сознаніе, что христіанство есть единая въра истинная и что язычество есть ложь и лесть діавола. Вийстй съ этимъ постепеннодолжны были исчевать и боги языческіе, какъ олицетворенія и воплощенія діавола. Вовсе однако не исчезло съ ними и самое язычество. Върованія, празднества и религіозные обычан языческіе, созданные народомъ и его жизнью и составлявшіе завітную отеческую старину, были слишкомъ крепки въ народе, чтобы ихъ могли увлечь съ собоюисчезавшіе боги 1). Эти послівдніе составлями рішительный контрастьсъ Богомъ христіанскимъ, никонмъ образомъ не могли быть примирены съ Нимъ, и какъ скоро явилось въ народъ сознаніе такого контраста, должны были неминуемо исчезнуть. Но для візрованій, празднествъ и обычаевъ языческихъ, съ исчезновениемъ боговъ, освобожденныхъ отъ явнаго клейма и явной печати язычества, были пути спасенія. Одна часть ихъ нашла возможнымъ приминуть къ христіанству и стать подъ его покровъ; другая часть осталась въ неопредвленноневинномъ или не ненавистномъ видъ върованій, празднествъ и обычаевъ народныхъ. Такимъ образомъ, после временъ двоеверія явнаго, открытаго и сознательнаго, настали времена двоевърія скрытаго, маски-

<sup>1)</sup> Празднества языческія представляли собою не только моленія богамъ, ном увеселенія въ честь муъ; а потребность веселія такъ свойственна людямъ...

рованнаго и безсознательнаго. Наибольшая часть вёрованій, празднествъ и обычаевъ языческихъ остались въ народё и послё исчезновенія боговъ языческихъ; но они перестали быть сознаваемы имъ, какъ таковыя, а стали просто наслёдіемъ отцовъ, которому оправданіе: «какъ отцы наши думали и жили и насъ научили, такъ думаемъ и живемъ и мы». Въ этомъ второмъ періодё скрытаго и безсознательнаго двоевёрія народъ находится отчасти и до настоящаго времени, ибо и до сихъ поръ подъ именемъ суевёрій, обычаевъ и обрядовъ, народныхъ праздниковъ и увеселеній, онъ еще весьма не мало удерживаетъ въ своей вёрё и въ своемъ быту остатковъ язычества.

Съ точки зрвнія не археологической все сказанное можеть показаться очень грустнымъ. На это можеть быть отвічено одно: такъ было и есть не у насъ только, а рішительно у всіхъ христіанскихъ народовъ Европы, нисколько не исключая и крестителей нашихъ Грековъ 1). Явленіе общее всімъ есть, очевидно, явленіе неизбіжное и пеобходимое.

Подобно всёмъ другимъ народамъ индо-европейскаго племени Славяне въ нёкоторой степени возвышались до идеи единобожія <sup>2</sup>). Среди множества своихъ боговъ они признапали единаго Бога вселенной, верховно господствующаго на небесахъ, произведшаго всёхъ дру-

<sup>1)</sup> Греки и до настоящаго времени народъ суевърнъйшій и замаскированно язычествують никакь не менъе, если не гораздо болье, чънъ мы (до какой степени много языческаго оставалось у нихъ въ массахъ народныхъ въ концъ VII въка, это показывають правила Трулльскаго собора 61, 62 и 65; относительно настоящаго времени мы можемъ указать книги: Берки. Шиндота Das Volksleben der Neugriechen und das hellenische Alterthum,—первая часть: Leipzig, 1871, и Н. Г. Полита Медетр сті той різо той указываются и другія, существующія по нашему предмету, книги).

<sup>\*)</sup> Книги относительно языческой виноологіи Славянъ и въ частности Русскихъ и относительно языческихъ суевърій, остающихся у послъднихъ: Начертаніе Славянской виноологіи М. Касторскаю, Спб. 1841, Славянская виноологія Н. И. Костомарова, Кієвъ 1847, Изслъдованія о языческомъ богослуженіи древнихъ Славянъ 11. И. Срезневскаго, Спб. 1848 г., Русскіе простонародные праздники и суевърные обряды И. М. Снемрева, въ четырехъ выпускахъ, Москва 1837—1839, Русская народная годовщина И. П. Сахарова, помъщенная въ Сказаніяхъ Русскаго народа, тома 2-го кн. 7, Общерусскій дневникъ церковныхъ, народныхъ, семейныхъ праздниковъ и хозяйственныхъ занятій, принъть и гаданій А. С. Петрушевича, Львовъ, 1865, Поэтическія возярьнія Славянъ на природу А. Аванасьева, три тома, Москва, 1866—1869.

гихъ боговъ и раздёлившаго между сими послёдними вселенную въчастное вёдёніе. Этоть единый небесный Богь, родитель другихъ боговъ или «прабогь», т. е. богь по преимуществу, назывался у Славянъ именемъ сохранившимся, подобно какъ и извёстныя имена почти всёхъ другихъ боговъ, оть древняго первоязыка индо-европейскихъ народовъ 1), — Сварогъ, что значитъ по небу ходящій, на небе обитающій (Небоходитель, Небообитатель) 2). Верховнаго Бога, по вёрованіямъ Славянъ, какъ мы сейчасъ дали знать, окружалъ сонмъ низшихъ боговъ, частнымъ образомъ вёдавшихъ міръ и людей и раздёлявшихся на степени, смотря по ихъ близости къ этому Богу надъними самими 2). Число низшихъ боговъ (прибоговъ) у различныхъ

<sup>1)</sup> Первоязыкъ индо-европейскихъ народовъ, исчезнувшій, подразумѣвается, съ ихъ раздѣленіемъ, въ наибольшей цѣлости сохранился въ языкѣ такъ называемомъ Санскритскомъ (что значить—языкъ устроенный, обработанный), который былъ первымъ или древнѣйшимъ особымъ языкомъ Индѣйцевъ и который, весьма давно персставъ быть языкомъ говорнымъ, остается какъ языкъ мертвый, на подобіе латинскаго, старогреческаго, въ Браминскихъ священныхъ книгахъ (Ведахъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О признаваніи Славянами единаго небеснаго Бога говорить Гельмодыть.— Chronic. Slavor. lib. 1, § 83 (а Прокопій Кесарійскій въ De bello Gothico. III, 14, подъ единымъ богомъ Славянъ, творцомъ молнін, разумфеть главнаго изъ низшихъ боговъ-Перуна). Что этотъ единый Богъ быль Сварогъ, видно изъ того, что въ генеалогіи боговь онъ (Сварогь) ставится на первоиъ ивств и что другіе боги суть его (Сварога) дети, Сварожичи (Ипатск. летоп. подъ 1114 г., 2-го изд. стр. 200: сначала Сварогъ, потомъ Солице царь, сынъ Свароговъ; въ словъ христолюбца, о которомъ первой полов. тома стр. 827: «огневи молятся, зовуще его Сварожичемъ»; Дитмаръ Мерзебургскій, Chronic. lib. VI, с. 17, говорить, что первый изъ второстепенныхъ боговъ назывался у Славянъ Сварожичемъ, — Zuarasici). У Балтійскихъ Славянъ Сварогъ назывался Святовитовъ (Zuantevit,-Гельмольдъ, lib. II, § 12). Название Сварогь изъясняется Сансиритскими Svar — небо н да хожденіе (Буслаева 0 вліянін христіанства на Славянскій языкъ, стр. 50).— Что касается до слова Богь, то один видять въ немъ Санскритское baha -- счастіе, красота, сила, любовь, добродътель (все божественное, все доброе и желаеное) или bahy-иногій, ведикій (bah-уведичиваться, возрастать); другіе производять его отъ Санскритскаго bu-быть (Сущій, - Извістт. Акад. Н. т. 1 стр. 241 и т. 2 стр. 386, cfr ibid. cтр. 522, также Бусл. ibid. cтр. 122). И. И. Срезневскій въ своемъ Словаре, не отвечая пряко на вопросъ о происхождение слова: Богъ, делаеть къ нему занетку: «Ср. Скр. bhaga-господь, счастіе; Зид. bagha; Др. Перс. buga-богь».

<sup>3)</sup> Гелькольдъ, lib. 1, § 83: Inter multiformia vero deorum numina, quibus arva, silvas, tristitias atque voluptates attribuunt, non diffitentur unum Deum in celis ceteris imperitantem,—illum prepotentem celestia tan-

славянскихъ народовъ было различно і). Прежде всего они боготворили небесныхъ физическихъ деятелей, поддерживающихъ жизнь земли, ние ея жизнодавцевъ, именно-во-первыхъ, того невидимаго деятеля, который производить облака и молніи и испущаеть дождь на землю; во-вторыхъ, солние, которое освъщаеть ее и согръваеть. Посль дъятелей небесныхъ оне боготворили двятеля надземнаго, т. е. ветеръ, который одуваеть землю, очищаеть и освёжаеть ся воздухъ. Затёмъ, они признавали боговъ, имъющихъ попеченіе собственно и непосредственно о людяхъ, и вменно — во-первыхъ, боговъ, пекущихся обо всвхъ людяхъ вообще съ ихъ общими нуждами и потребностами; вовторыхъ, частивншихъ покровителей и патроновъ домовъ или семействъ и отдёльныхъ лицъ; въ-третьихъ, боговъ домашняго скота, который въ древнее время составляль главное богатство людей. Наконець, подобно другимъ языческимъ народамъ, они населяли низшими богами или полубогами разныя части земли или, точеве говоря, всю землю, по ез физическому разделенію на особыя части, -- поля, леса, горы, воды и болота. Такъ какъ человекъ не только пользуется счастіемъ на земле, но и полвергается несчастіямь, во главъ которыхъ есть общее несчастіе всіхъ людей — смерть, затімь голода, моры и пр., то Славяне, подобно всемъ другимъ народамъ, вервли не только въ боговъ добрыхъ, которые пеклись о нихъ, но и въ боговъ злыхъ, которые были имъ враждебны и ихъ преследовали. Называя первыхъ боговъ общимъ именемъ боговъ бълыхъ (Бълбоговъ, Бълбогъ), последнихъ называли они общимъ именемъ боговъ черныхъ (Чернобоговъ, Чернобогъ) 2).

Божество громовъ, молніи и дождей Русскіе называли Перуномъ, что значить ороситель, дождитель <sup>3</sup>). Солнце, каковое имя значить раждающій, творящій (или блистающій) <sup>4</sup>), они называли еще Дажьбогомъ, что значить свётящій, жгущій <sup>5</sup>), и Хорсомъ или Корсомъ,

tum curare, hos vero, distributis officiis obsequentes, de sanguine ejus processisse et unumquemque eo prestantiorem, quo proximiorem illi Deo deorum.

<sup>1)</sup> Гельнольдъ ibidd.: Est autem Sclavis multiplex ydolatrie modus, non enim omnes in eandem superstitionis consuetudinem consentiunt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гельнольдь lib. 1, § 52 (Аван. 9, 92).—Дитнарь Мерзебургскій переводить слово быльй датинский словой pulcher: Belegora (Была гора), quod pulcher mons dicitur, Chronic. lib. VI с. 38 нач.; Beleknegini (Былокнятиня), id est pulchra domina, lib. VIII с. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aoan. I, 248.

<sup>4)</sup> Ibid. I, 70 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. I, 65.

что значить творецъ, производитель 1). Божество воздуха и вътровъ называли Стрибогомъ, что именно значить богъ воздуха (вътра) 2). Общими божествами людей были: во-первыхъ, Лада, у западныхъ Славянъ называвшаяся Сивой (Siwa), а у Поляковъ въ частности, по нъкоторымъ свидътельствамъ, Живой, богиня живни людей, мира и согласія между ними, всякаго ихъ счастія и по преимуществу счастія семейнаго и супружескаго 3); во-вторыхъ, Ярило (у западныхъ Славянъ Нровитъ), называвшійся иначе Туромъ (Туръ), богъ войны и геройства или удальства, плодородія земли и людей, веселья и чувственныхъ наслажденій 1). Божествами домовъ или семей и отдъльныхъ лю-

¹) Бодянск. «Объ одномъ Прологѣ Московской духовной типографіи и о тождествѣ Славянскихъ божествъ Хорса и Даждьбога», въ Чтен. Общ. Ист. и Древн.
годъ 1 (1846) кн. 2. Солнце, дѣйствующее на землю изъ отдаленія, непосредственно на землѣ воспроизводитъ себя въ огиѣ. Славяне поклонялись огню: «огневи
молятся, зовуще его Сварожичемъ» (питата нѣсколько выше). Съ большею вѣроятностію слѣдуетъ думатъ, что Славяне поклонялись огню не какъ отдѣльному божеству, а какъ воспроизведенію солнца, или какъ тому же солнцу, только въ земномъ его образѣ.

<sup>3)</sup> Aean. I, 320.

<sup>\*)</sup> Вывъ перенесено съ богини супружеской любви на самую эту любовь, слово лада употреблялось въ старое время какъ ласкательное имя, которымъ супруги называли другъ друга. Въ Словъ о полку Игоревомъ: «жены рускія въсплакали, а ркучи: уже намъ своихъ милыхъ ладъ ни мыслію смыслити» (по изд. въ Русски. Достопп. III, 98 fin. и еще стрр. 216, 218 и 220). Донынъ употребляемыя слова, указывающія на характеръ Лады,—ладный, ладить. Въ народныхъпъсняхъ Лада постоянно называется Дидъ Ладой: «ой Дидъ-Лада». Дидъ значитъ: великій и составлялъ усвоенный Ладъ эпитегъ, такъ что: «ой Дидъ-Лада» значитъ: «о великая Лада!»

<sup>4)</sup> Въ житіи Оттона Бамбергскаго говорится: Негочіт (Яровить) lingua latina Mars dicitur,—Аста SS. Болландистовь, Julii t. 1 р. 409 fin.. Что онъбыль богомъ плодородія, это видно изъ свидѣтельства того же житія св. Оттона,—ibid. р. 408 fin.. Что у насъ, съ именемъ Ярилы, онъ быль богомъ чувственныхъ наслажденій, видно изъ того, что Ярила на праздникѣ его похоронъ изображался въ видѣ куклы съ огромнымъ мужскимъ дѣтороднымъ членомъ (Аван. I, 442, сfr Снегир. IV, 55). Считаютъ за одно и то же съ Яровитомъ боговъ: Руевить, Ясонь, или Хасонь (Јевве), видя въ названіяхъ особыя филологическія формы названія Яровить (Аван. I, 443 fin.). Что Туръ есть одно и то же съ Яровитомъ или Ярилой, относительно этого имѣемъ свидѣтельства: близъ Загреба или Аграма въ Кроаціи есть мѣстность, которая по-хорватски называется Турово поле, а понѣмецки Магвfeld (см. въ Древней и Новой Россіи 1879 г. въ № 8, статью: «Людевитъ Гай», стр. 280 соl. 2); въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Россіи слово туръ есть

дей были Родъ и Рожаницы 1). Богомъ скота, въроятно, главнымъ и общимъ, имъвшимъ полъ собою низшихъ боговъ по родамъ животныхъ, быль Волось или Велесь, можеть быть тождественный съ скандинавскимъ Valass, что значить богь воловъ. Изъ боговъ или какъ бы полубоговъ полей, лёсовъ, горъ, водъ и болоть наша русская миноологія знаеть — боговъ лъсныхъ, которые отъ мъста жительства назывались Лешими (лешій отъ лесъ, тоже что лесной)-богинь водяныхъ, которыя назывались Русалками, что значить жительницы воды, --- боговъ болотныхъ, которыхъ собственнымъ названіемъ, какъ кажется, было Чёрть (пословица: «сидить какъ чёрть въ болотв»). Въ летописи упоминаются еще божества Симарытлы или Семарытлы и Мокошы 2), но что они такое были, пока остается вовсе неизв'ястнымъ 3). Въ обличительныхъ словахъ, написанныхъ противъ явычествованія крещенныхъ Славанъ и принадлежащахъ къ литературъ не исключительно нашей русской, а вообще восточно-славянской (Болгаро-Сербо-Русской) вивсто одного Симаргла летописи называются двое-Сима и Реглъ, и потомъ еще упоминаются Буякини, Упири, Берегини, Вилы, Переплуть, Троанъ 1). Представителемъ боговъ черныхъ, враждебныхъ человъку, былъ,

слово непечатное и значить то же, что греческое φαλλός (свѣдѣніе сообщено однить товарищень по службѣ, родомъ изъ Саратовской губерніи; см. также Смемр. IV, 55 sub fin.; у Гомера въ Иліадѣ прилагательное доброс, тождественное съ нашимъ туръ, есть постоянный эпитетъ Марса). Который-то изъ двухъ боговъ любви—Ярило или Лада назывался еще Кострубомъ (въ Малороссіи) и Костромою (въ Великороссіи, Аван. III, 724 fin. sqq).

<sup>1)</sup> Родъ или домовой быль патрономъ цёлыхъ семействъ или домовъ; рожаницы—патронессами отдёльныхъ людей (соотвётствовали христіанскимъ ангеламъхранителямъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подъ 980 г.: «постави (Владимиръ въ Кіевъ) кумиры на холму виъ двора теремнаго: Перуна..., и Хърса-Дажьбога, и Стрибога и Сниарьга (*вар*. Семарьгла) и Мокошъ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Можно предполагать, что онв были божества не русскія, а инородческія, принятыя Владимиромъ или ранве его въ сониъ русскихъ божествъ (и усвоенныя потомъ и русскимъ народомъ, ибо о нихъ говорится въ обличительныхъ словахъ).

<sup>4)</sup> Летописи русской литературы и древности Тихопр., т. IV, отд. 3, стрр. 90 и 97. Названіе Буякинь какъ будто должно (наи пожно) производить отъслова: буй, буевище, что значить кладбище (Спезир. I, 27 fin.) и следовательно должно (пожно) считать за духовъ женскаго рода, обитавшихъ на кладбищахъ. Упирь, тоже что невиецкое Вампиръ (Vampir, ж—ам) есть упершій, тяжко грешный и проклатый человекъ, который выходить по ночамъ изъмогилы, ходить по

кажется, Дивъ, имъвшій зловъщимъ въстникомъ своимъ филина, который, будучи принимаемъ за него самаго (какъ его олицетвореніе), также назывался дивомъ і). За нимъ слъдовали Мара, черная богиня язвъ и моровъ и въроятно вообще общественныхъ бъдствій и Мо(а)рена или Мо(а)ряна, богиня смерти. Та и другая изъ нихъ, въроятно, имъли немалое количество разныхъ именъ помощниковъ или помощницъ і).

домамъ и сосетъ кровь у сонныхъ людей и особенно у иладенцевъ (Аван. III, 557; Сербы и Греки сифшивають упирей съ оборотнями, которые у Малороссовъ висств съ другини Славянани-вовкулаки, Аван. III, 525 sqq, и называють нхъ (упирей) первые вукодлаками, — Карадже. Ръчникъ подъ симъ словомъ и Живот и обичаји народа српскога, стр. 213; вторые-нашинъ славянскимъ именемъ βουρχόλακας, — Ε. Μιμυθπα Das Volksleben der Neugriechen S. 157, Дюканжа Gloss. Graecit. подъ сл. Ворхоблака). Верегини, можеть быть, другое название Русалокъ, данное имъ потоду, что онъ выходять изъ водъ на берега ракъ и проводять время въ сидении на нихъ (Асанасьовъ принимаеть ихъ за женскія существа, обитающія на горать, оть древняго значенія слова брегь — гора, — ІІ, 529 fin., III, 124; въ нъкоторыхъ сказаніяхъ замічается о берегиняхъ, что нхъ «нарицають тридевять (вар. тридесять) сестрениць, у Тихоир. стрр. 89 нач., 92 нач., 108 нач.). Вилы у Сербовъ суть молодыя и красивыя существа женскаго пола, одътыя въ бълую, длинную одежду, съ распущенными косами, живущія по большинъ горнынъ: возвышенностянъ и по утесанъ около воды, никому не чинящія зла и только жестокинь образовь истящія, когда кто ихь оскорбить, — Карадж. Рачникъ и Живот. Что такое Переплутъ, остается пока вовсе необъясненнымъ. Подъ Трояномъ, какъ им говорили прежде, со всею въроятностию должно разумъть ринскаго инператора Траяна, внесеннаго сказаніями въ число боговъ, можеть быть, по недоразумвнію.

<sup>1)</sup> Дивъ, тождественное съ датинскийъ Deus и греческийъ Өео́с (косвенные падежи отъ Ζεός — Διός, Δι), собственно значащее свётлый, первоначально употреблялось о божестве въ добройъ сиысле (нынешнее значене словъ: дивный, дивно) и нотойъ уже начало употребляться въ злойъ (что случилось съ словойъ и у Персовъ, у которыхъ div—злей духъ, Аван. I, 127 fin.). Вийсте съ божествойъ мужскаго рода — Дивойъ въ сказаніяхъ ставится божество женскаго рода — Дивія: «овъ Дыю жъреть, а другый Дивій», Библіографф. листы Кеппена, 1825 г. № 7, стр. 88 sub fin., сfг Летописи Русск. литератур. Тихопр. IV, 3, 99). Какъ о божестве чернойъ, которое наносить людяйъ несчастія, о Дивъ говорится въ слове е полку Игоревейъ: «уже вържеся Дивъ на землю» (Русскую, которую страшно опустошали Половцы, — Рускк. Достопи. III, 130); а о дивъ-филийъ, какъ птице бога-Дива въ нейъ же: «дивъ кличетъ връху древа» (предвёщая несчастія, — ibid. стр. 38).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вивсто Мары другихъ Славянъ, божества женскаго рода, у насъ Русскихъ,

Подобно всвиъ народамъ міра и сообразно съ человъческою способностью представленія, Славяне вообще и Русскіе въ частности представляли себъ своихъ боговъ въ тълесныхъ образахъ вемныхъ живыхъ существъ. Свъдънія наши въ семъ отношеніи весьма ограничены. Изъдвухъ формъ представленія—первичной зооморфической и вторичной антропоморфической Славане, какъ кажется, держались уже исключительно второй, допуская только временныя превращения своихъ боговъ въ животныхъ. Каждое божество было представляемо, какъ нужно думать, въ человъческомъ образъ, сообразно съ его внутренними свойствами и съ определенными, ему приличными (и усвоенными), внешними аттрибутами. Но такъ какъ твердое установление отдельныхъ образовъ можетъ совершиться только при помощи живописи и скульптуры, а у Славянъ онъ были въ самомъ первомъ зачаткъ, то въроятно думать, что въ представленіяхъ о божествяхъ у нихъ не было надлежащей рельефности (и твердой въ отношении къ частностямъ формъ установленности).

Наибольшую часть своихъ боговъ Русскіе изображали въ идолахъ или статуяхъ. Объ идолахъ Перуна, Хорса-Дажьбога, Стрибога,
Симарыгла и Мокошн говорить лѣтопись 1). Существованіе идоловъ
Лады и Ярила заставляютъ предполагать донынѣ существующіе народвые обычаи 2). Случайно или неслучайно не упоминается объ идолѣ
Волоса; если не случайно и онъ дѣйствительно не былъ изображаемъ
въ идолахъ, то мы не можемъ сказать причины. Затѣмъ, у насъ по
всей вѣроятности не были изображаемы въ идолахъ, подобно тому,
какъ не были изображаемы у западныхъ Славянъ, боги полей, лѣсовъ
и водъ и вообще боги земные 3); причиной сего кромѣ сравнительной
неважности этихъ боговъ должно полагать то, что они собственнымъ
своимъ лицомъ были слишкомъ близки къ людямъ и что имъ вмѣсто

въроятно, быль Морь (порить), божество мужескаго рода, нбо слово морь до сихъ поръ употребляется у насъ такъ, что заставляетъ предполагать существованіе языческаго чернаго бога: пришоль, напаль морь на людей. У Сербовъ Мара—Куга и Морија, Карадже. Слов.. По нашей русской минологін помощняцею сперти является Баба-яга (Аван. III, 586) и потомъ орудіями злыхъ божествъ между самини людьми—вёдьмы (о которыхъ у него же въ томъ же томъ).

<sup>1)</sup> Подъ 980 г..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На народныхъ игрищахъ, составляющихъ остатокъ языческихъ имъ празднованій, до сихъ поръ употребляють ихъ чучелы или куклы.

<sup>3)</sup> Гельнольдъ, lib. 1, § 83, говорить: alii (dei Sclavorum) silvas vel lucos inhabitant, quibus nullae sunt effigies expressae.

статуй можно было молиться на мъстахъ ихъ жилищъ. Статуи были исключительно деревянныя <sup>4</sup>), а что касается до стороны исполнительной или художественной, то онъ, конечно, болъе намекали на живыхъ людей, чъмъ дъйствительно представляли ихъ.

Русскіе еще не доходили до того, чтобы строить для своихъ боговъ нарочитые храмы <sup>2</sup>). Они чтили ихъ и служили имъ, во-первыхъ, подъ открытымъ небомъ: на холмахъ, въ посвященныхъ имъ участкахъ лъсовъ или священныхъ рощахъ, у воды—на колодцахъ, источникахъ и ръкахъ, на хлъбныхъ поляхъ, въ болотахъ; во-вторыхъ, въ собственныхъ храминахъ, именно—избахъ и овинахъ <sup>3</sup>).

Богослуженіе языческих Славянь, какь и других народовь, состояло въ принесеніи богамь жертвь и въ совершеніи передь ними, употребляя христіанское выраженіе,—службь. Жертвы богамь состояли въ закаланіи и сожженіи животныхь, въ возліяніяхь, въ приношеніи хлібовь и всяких плодовь земныхь и вообще всего, въ чемь нуждается въ своемь быту человівкь. Какь у всіхь Славянь вообще, такь и у Русскихь въ частности были въ обычай человівческія жертвы, приносившіяся въ особенно важных случаяхь і). Службы богамь состояли въ молитвахь къ нимь и въ богослужебныхь боліве или меніве продолжительныхь и сложныхь церемоніяхь, въ составь которыхь входило півніе півсней, игры и пляски, изъ коихь первыя (игры) въ вещественныхь дійствіяхь изображали духовное, а вторыя вообще служили внішнимь выраженіемь внутреннихь чувствь.

Вопроса о томъ, къмъ совершалось у Русскихъ богослужение и были ли у нихъ нарочитые жреды, мы уже касались выше. Нарочитыхъ жредовъ не было, и общественное богослужение совершалось князьями, начальниками, стардами или стариками и вообще людьми въ данномъ мъстъ и въ данное время почетнъйшими, а частное или домашнее богослужение совершалось главами семействъ. Съ богослужениемъ у всъхъ языческихъ народовъ неразрывно соединено было гадание, вопрошание о благоволении или неблаговолении боговъ къ людямъ

<sup>1)</sup> Это видно изъ того, что Владимиръ, поставившій въ Кіевѣ въ 980 г., очевидно, возможно великольпную статую Перуна, поставиль ее деревянную и только отчасти присоединиль въ ней къ дереву серебро и золото: «постави Перуна древяна, а главу его сребрену, а усъ злать». Сfr Ибнъ-фоцлана у Френа, S. 9.

<sup>3)</sup> Что было уже у Славянъ западныхъ, см. у *Срезневск*. О языческ. богослуж..

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Подъ овинами, т. е. въ подовиньяхъ, модились огню.

<sup>4)</sup> Первой полов. тома стр. 151 прим.

и къ совершеннымъ или предпринимаемымъ ими дъйствіямъ. Таинственная наука гаданія требовала спеціальныхъ людей, и таковыми были у насъ волхвы, представлявшіе собою жрецовъ другихъ языческихъ народовъ только отчасти (имъвшіе значеніе въ народъ, какъ мы говорили выше, весьма большое).

Русскіе върили въ безсмертіе души и въ загробную жизнь и по крайней мъръ отчасти признавали награды и наказанія за дъла здъшней жизни 1). Жилище душъ они полагали на нъкоемъ островъ Буянъ 2), находящемся на моръ-на-океянъ 3). Впрочемъ, по ихъ представленіямъ, на нъкоторую часть года, на наше христіанское время отъ Пасхи до Троицына дня, души ежегодно возвращались въ этотъ міръ 4). Тъла покойниковъ они сожигали и обыкновенно въ лодкахъ 5) затъмъ, чтобы души въ послъднихъ могли переправляться въ мъста своего обитанія. На мъстахъ сожженія тълъ (и надъ остававшимися отъ нихъ костями) насыпали холмы 6) или же собирали кости въ «судины малы» (небольшіе судёнцы) и поставляли либо «на столпъ, на путъхъ, либо на холмахъ 1). Похороны покойниковъ справляли пиршествами и тризнами,—воинскими играми 8). Черезъ годъ послъ смерти на могилахъ покойни-

<sup>1)</sup> У Срезневск. О языческ. богослуж..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отъ того кладбища-бун, буевища.

<sup>3)</sup> Аван. II, 131, 140.

<sup>4)</sup> Въ великій четвергъ кликами мертвыхъ (Стоглавъ гл. 41, вопр. 26, Казанск. изд. стр. 190), т. е. привътствовали ихъ, возвращающихся съ того свъта; въ Троицкую субботу справляли на кладбищахъ номинки и тризны по мертвымъ (Стогл. гл. 41, вопр. 23, Казанск. изд. стр. 187), т. е. провожали ихъ на тотъ свътъ (До сихъ поръ сохраняющееся народное върованіе, что души мертвыхъ выпускаются изъ ада къ Свътлому дню и снова въ него запираются къ Троицыну дню).

<sup>5)</sup> Ибнъ-фоцданъ у Френа SS. 11 и 13 (по нашей лѣтописи во введенів сожигали на великихъ кладахъ, но можно полагать, что о поставленіи лодокъ на колоды, на которыхъ онѣ и у Ибнъ-фоцлана, S. 13, въ лѣтописи не досказано).

<sup>•)</sup> Ибиъ-Фонл. ibid. S. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Летопись во введенів и Ибиъ-Даста у Хвольсона, стр. 29.

<sup>8)</sup> Ольга сотворила тризну Игорю и не велёла творить тризны надъ собой,— лётоп. подъ 945 и 969 гг. (Въ одномъ чинё исповёди налагается епитинія на того, кто «по шертвеци драдся», — Сунод. ркпп. по Опис. Горск. и Невостр. № 153, л. 290, стр. 282. Такъ какъ тризны или драки по шертвецамъ происходили на кладбищахъ, то отсюда буйный—человёкъ храбрый, драчунъ, а буяти—уессупсорал, — Будил. Языкъ XIII слл. Григ. Богосл., стр. 110).

ковъ устрояли большіе помпнальные об'яды <sup>1</sup>). Кром'в того души вс'яхъумершихъ людей ежегодно чествовали н'ясколькими нарочитыми поминовеніями или поминовенными празднествами <sup>2</sup>).

На первомъ мість Русскіе боготворили небесныхъ дізтелей, поддерживающихъ жизнь земли и людей. Естественно, что и годовые праздники ихъ прежде всего долженствовали быть посвящены симъ последнимъ. Такъ какъ оба божества дъйствують въ тъсной связи одно съ другимъ и взаимно другъ друга дополняють, то, какъ кажется, правдпики имъ были общіе, и именно — три изъ четырехъ въ дни солнечные или Солнцевы и одинъ въ день Перуновъ. Годовое отношеніе солнца въ землъ раздъляется на два періода: въ продолженіе одного оно печется о ней и животворить ее, въ продолжение другаго какъ бы оставляеть ее своими попеченіями. Періодъ попеченій, какъ понятно, и долженъ былъ составлять время празднествъ въ честь Солеца и вивств съ нимъ Перуна. Постепенная прогрессія этого періода имветъ три термина: въ Декабръ мъсяць, достигнувъ своего наибольшаго удаленія отъ земли, солнце снова поворачивается на літо (12 Декабря Спиридона солноворота); въ Мартъ мъсяцъ солнце сравниваетъ день съ ночью и начинаеть его удлиннять, а въ то же время, перевъсивъ надъ холодомъ, постепенно начинаеть прибавлять тепла; въ Іюнъ мъсяць солнце доводить день до наибольшей продолжительности и тепло до наибольшей степени силы. Эти три солнечные термина и были временами праздниковъ Солнцу и Перуну: первый праздникомъ новаго года, второй — весны, третій — лета. Первый праздникъ навывался Колядой или Коледой, что изъ латинскаго Calendae и представляетъ собою усвоенное Славянами римское название новаго года (Саlendae Jannuarii); языческія названія другихъ двухъ праздниковъ неизвістны. Четвертый годовой праздникь въ честь солнца и Перунапраздновался въ день последняго, именно-или въ неопределенный и случайный день перваго дождя и грома или въ определенный, но намъ неизвъстный, день около времени перваго дождя и грома 3). Изъ празд-

<sup>1)</sup> Ибнъ-Даста ibid..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Спеціальное сочиненіе по нашену преднету: А. А. Котапревскаго 0 погребальных обычаях языческих Славянь, Москва, 1868.

<sup>3)</sup> Можно предполагать, что въ первый или въ опредвленный ближайшій четвергь, который какъ день недёльный посвященъ быль Перуну (какъ у Римлянъ Юпитеру, который быль тоть же Перунъ: у нёкоторыхъ изъ западныхъ Славянъ четвергъ до сихъ поръ—Перуновъ день: Perendan), послё перваго дождя и грома. Извёстно присловіе: «послё дождика въ четвергъ», означающее никогда (и соотвёт-

никовъ другимъ богамъ, по указаніямъ современнаго народнаго быта, извъстны: въ честь Лады два, въ честь Ярилы два и одинъ въ честь Волоса 1). Съ большою въроятностію должно предполагать, что кромъ праздниковъ годовыхъ были еще у Русскихъ праздники мъсячные, совершавшіеся въ началъ каждаго луннаго мъсяца, и не невъроятно предполагать, что были у нихъ праздники недъльные, совершавшіеся черезъ шесть дней въ седьмой (такъ какъ недъли у языческихъ Славянъ, подобно нашимъ еврейско-христіанскимъ, были семидневныя) 2).

Итакъ, въ первое время послъ принятія христіанства наши предки въ своей низшей массв или въ своемъ большинствъ, буквальнымъ образомъ ставъ двоевърными и только присоединивъ христіанство къ язычеству, но не поставивъ его на мъсто послъдияго, съ одной стороны молились и праздновали Богу христіанскому съ сонмомъ Его святыхъ или — по ихъ представленіямъ — богамъ христіанскимъ, а съ другой стороны, молились и праздновали своимъ прежнимъ богамъ языческимъ. Тотъ и другой культъ стояли рядомъ и практиковались одновременно: праздновался годовой кругъ общественныхъ праздниковъ христіанскихъ и одновременно съ нимъ праздновался таковой же кругъ праздниковъ явыческихъ; совершались домашнія требы чрезъ священниковъ похристіански и въ то же время совершались онъ черезъ стариковъ и черезъ волхвовъ и поязычески; творилась домашняя молитва Богу и святымъ христіанскимъ и вмёстё съ ними и богамъ азыческимъ. Общественные идолы языческіе были сокрушены, общественныя моленія и праздники языческіе были запрещены; но этимъ язычествованіе новокрещенныхъ Русскихъ, какъ уже мы говорили выше, могло быть только стеснено, а не уничтожено. Мы не знаемъ, имели ли Русские вместе съ общественными идолами и домашнихъ, такъ чтобы послъ уничтоженія однихъ идолы могли замъняться въ случаяхъ общественныхъ молитвъ другими. Но, во-первыхъ, они могли обходиться и безъ всякихъ идоловъ, довольствуясь имъть предъ глазами и какое бы то ни было вещественное напоминаніе о богахъ, — какой-нибудь символъ того или другаго

ствующее латинскому: ad calendas graecas). Происхождение присловия представляется вёроятнымъ объяснять такъ, что когда въ христіанстве запрещено было празднование нашего четверга, то и начали ссылаться на него, какъ на праздникъ, который никогда не имёлъ быть празднуемъ (я сдёлаю, исполню то-то после дождика въ четвергъ, т. е. въ нашъ праздникъ, а такъ какъ этотъ праздникъ, бывъ запрещенъ, никогда не имёлъ быть празднуемъ, то...).

<sup>1)</sup> О времени праздниковъ см. нѣсколько ниже.

<sup>2)</sup> Си. несколько ниже.

изъ нихъ, какую-нибудь вещь, считавшуюся тому или другому посвяшенною, или наконецъ простое собственное нахождение на мъстъ предполагаемаго поприща двятельности, на мёстё воображаемаго жительства того или другаго. Во-вторыхъ, если они считали идоловъ необхолимой принадлежностью общественнаго богослуженія и празднествь, то, при ихъ неприхотливости въ отношении къ совершенству формъ идоловъ, они легко могли создавать ихъ на каждый данный случай. Идолы Русскихъ были не то, что Фидіевы Аеины-Паллады, которыя, въ случав гибели, оставались бы незамвнимыми: обтёсанный и получившій только нікоторые намёки на человівческую форму деревянный чурбанъ, соломенная чучела могли быть для Русскихъ совершенно достаточными идолами. Общественныя языческія моленія и правднованія были запрещены правительствомъ; но наблюдать за ненарушеніемъ этого запрещенія оно имёло ніжоторую возможность только въ городахъ и нисколько не въ деревняхъ, где начальники, бывшіе изъ местныхъ жителей (деревенскіе старосты), были совершенно такіе же двоевърцы, какъ и всё другіе. Слёдовательно, не смотря на запрещеніе, общественныя моленія и правднованія за чертой городовъ могли совершаться съ такой же полной свободой, какъ и прежде. Мы не говоримъ о молитвахъ и празднованіяхъ языческимъ богамъ домашнихъ; въ дома надворъ правительства не могъ проникать ни въ селахъ, ни въ городахъ, и ясно, что этотъ видъ язычествованія и после введенія христіанства остадся совершенно свободнымъ на всемъ пространствъ Руси. Мы не имъемъ древнихъ литературныхъ памятниковъ, которые бы изображали двоевёріе первыхъ русскихъ христіанъ во всей полнотв и со всею наглядностью, такъ чтобы давали соверцать живыя готовыя картины. Но мы имбомъ не малое количество древнихъ памятниковъ, и въ томъ числё нёкоторые оффиціального характера, которые прямо и ясно говорять о немъ и которые поставляють дёло внё всякаго сомнънія. Все сказанное нами выше есть не болье какъ про стой комментарій къ прямымъ и яснымъ свидётельствамъ помянутыхъ памятниковъ 1).

<sup>1)</sup> Св. обличетельныя слова противъ двоевърно живущихъ христіанъ въ Лѣтописяхъ русской литературы и древности Тихопр. т. IV, отд. 3, стр. 83 sqq. Самое слово: двоевъріе не есть слово новаго сочиненія, но принадлежащее нашинъ слованъ («христіане двоевърно живущіи», ibid. стрр. 89 и 91 начч.). Подъ свидътельствовъ оффиціальнаго характера разумѣемъ свидѣтельство интр. Іоанна въ Правилѣ черноризпу Іакову, по изд. преосв. Макарія въ Исторіи, т. ІІ, изд. 2, стр. 372, § 15: «А иже (христіане) жрутъ бѣсомъ и болотомъ и кладеземъ»...

Намъ, по нашимъ понятіямъ, не совсёмъ легко представляются эти люди двоевёрные, сочетавающіе свёть съ тьмой, въ одно и то же время и съ одинаковымъ усердіемъ служащіе истинѣ и лжи и видящіе первую и направо и налѣво. Но мы знаемъ изъ Священной Исторіи, что древніе Израильтяне очень не рѣдко страдали этою болѣзнью двоевѣрія, служивъ въ одно и то же время и Ісговѣ и богамъ языковъ. У насъ въ Россіи и въ настоящее время состояніе двоевѣрія можетъ быть видимо и наблюдаемо на самомъ дѣлѣ: нѣкоторые изъ крещенныхъ инородцевъ нашихъ представляютъ собою въ одно и то же время и христіанъ и язычниковъ, или именно—тѣхъ христіанъ двоевѣрныхъ, какими были мы сами въ началѣ нашего христіанства.

Какъ долго продолжался у насъ періодъ открытаго и настоящаго двоевърія, это одинъ изъ тъхъ вопросовъ, на которые нельзя отвъчать прямымъ и положительнымъ образомъ. Въ различныхъ мѣстахъ онъ кончился въ различное время, имъвъ разную и весьма разнообразную продолжительность, отъ сравнительно очень недолгой до сравнительно весьма долгой. Само собою понятно, что его исчезновение началось съ мъстъ центральнъйшихъ, бывшихъ средоточіями представителей истиннаго христіанства, и отъ центровъ шло постепенно къ окружностямъ, обнимая сплошь всё цёлыя тёмъ скорёе, чёмъ кратче были радіусы. Припомнивъ исторію распространенія христіанства на Руси, а именночто первоначально крещена была только Русь собственная, а Русь инородческая была постепенно врестима посль, читатель пойметь, что сказанное нами выше должно быть относимо къ Руси собственной: въ мъстахъ крещенныхъ разновременно послъ, естественно, были и свои собственные періоды двоевърія. У инородцевъ, какъ необходимо прелполагать, эти періоды двоевфрія были значительно продолжительнье, чёмъ у природныхъ Русскихъ, а у нёкоторыхъ изъ нихъ, какъ мы положительно знаемъ, они были и чрезвычайно продолжительны (напр. Чудь Водской пятины въ Новгородской области, крещенная, можетъ быть, еще въ періодъ домонгольскій и едва ли поздиве XIII въка. оставалась двоевърною до половины XVI в.).

Какое приблизительно время послё крещенія Владимиромъ Руси оставалось двоевёріе въ самыхъ центрахъ, съ которыхъ началось его исчезновеніе, къ указанію этого можеть служить извёстный намъ одинъ примёръ. Между 1073—78 годами при князё Глёбё Святославичё (внукѣ Ярослава, правнукѣ Владимира св.) въ Новгородѣ явился волхвъ, хотѣвшій сдѣлать попытку изгнанія отсюда вёры христіанской. Когда епископъ, видя успѣхъ проповѣди волхва въ народѣ, вышелъ обличать его, то князь и его дружина стали на сторонѣ послѣдняго, а весь на-

родъ сталь за волхва и хотвлъ убить епископа (спасеннаго только мужествомъ и находчивостью князя). Такое отношеніе народа къ епископу и волхву показываеть, что онъ быль еще настоящій полуязычникь съ перевѣсомъ сочувствій на сторону явычества и что послѣднее у него еще вовсе не началось растворяться въ христіанствѣ. Относительно Новгорода слѣдуеть думать, что въ немъ, какъ наиболѣе народоправномъ и свободномъ, христіанство утверждалось медленнѣе, чѣмъ въ какомъ-нибудь другомъ центрѣ, ибо въ немъ была большая свобода для оппозиціонной проповѣди волхвовъ и всѣхъ вообще враговъ христіанства (какъ и крещенъ онъ быль огнемъ и мечемъ). Но если мы примемъ, т. е. предположимъ, что въ усвоеніи христіанства онъ отсталь отъ другихъ центровъ все-таки не слешкомъ на много, то нужно будеть думать, что время полнаго еще господства въ немъ язычества было въ другихъ центрахъ не болѣе какъ только временемъперваго перехода отъ язычества къ христіанству.

Верхнимъ меньшинствомъ общества христіанство было принято въ подлинномъ значеніи единой въры истинной, имъвшей не стать рядомъ съ язычествомъ, а замънить его, такъ что это меньшинство, бывъ обращено и крещено, изъ языческаго прямо стало одновърно христіанскимъ, безъ предварительнаго періода открытаго двоевърія. Сверху истинный взглядъ на христіанство постепенно, скоро или нескоро, долженъ былъ распространяться и книзу и наконецъ стать общимъ взглядомъ всего народа, вмъстъ съ чъмъ долженъ былъ окончиться въ народъ и періодъ открытаго двоевърія. Послъ исчезновенія боговъ, которые постепенно стали для своихъ бывшихъ чтителей бъсами и демонами и нечистою силою, наступили весьма долгія, отчасти и до сихъ поръ продолжающіяся, времена полуязычества такъ сказать акефальнаго, безглаваго и безъименнаго, двоевърія скрытаго и маскированнаго.

Съ богами языческими народъ скоро или не скоро долженъ былъ разстаться, потому что туть невозможно было какое-либо примиреніе и какой-нибудь компромиссъ. Какъ скоро явилось и утвердилось въ народѣ сознаніе, что они суть ложь и вражда противъ истиннаго Бога, имъ наставалъ неминуемый конецъ, ибо другаго исхода тутъ не было. Но послѣ боговъ имѣло возможность уцѣлѣть очень многое. Боги были, наконецъ, оставлены и не чтимы; но совершавшіяся въ честь ихъ правднества и принадлежавшіе къ ихъ культу религіозные обычаи и обряды могли остаться и послѣ нихъ въ видѣ правднествъ, обычаевъ и обрядовъ народныхъ, или же бывъ соединены и слиты съпраздниками, обрядами и обычаями христіанскими. По подобію всѣхъ

другихъ христіанскихъ народовъ это случилось и у насъ Русскихъ. Каждому извъстно, что еще и до настоящаго времени быть народа полонъ остатками языческихъ праздниковъ и обрядовъ языческаго культа.

Языческій праздникъ Коляды или новаго года, первый въ году изъ праздниковъ Солнцу и Перуну, былъ соединенъ съ христіанскимъ праздникомъ Рождества Христова и вообще со всёмъ праздникомъ такъ называемаго двёнадцатидневія (δωδεκαήμερον) или 12 дней отъ Рождества Христова до Богоявленія. Народные обряды, игры и увеселенія этого времени суть именно остатокъ языческаго праздника новолётія 1). Праздникъ весны или второй Солнца и Перуна, прихо-

<sup>1)</sup> Въ Малороссін, у Болгаръ и у Сербовъ вечеромъ наканунъ Рождества Христова или въ Рождественскій сочельникъ устронется особая обрядовая трапеза (Петрушенича Общерусск. дневникъ стр. 85, Каравелова Панятники народнаго быта Болгарь стр. 276 fiu., Караджича Рачникъ поль сл. Божећ и «Живот» стр. 3): это трапеза Солнцу и Перуну, съ моленіемъ къ нимъ о плодородім и благополучін наступающаго года (почему и вечерь Рождественскаго сочельника называется у Малороссовъ щедрынь вечеронь, cfr Специр. II, 9). Гаданья святочныя выражають желаніе людей (въ настоящее время исключительно молодыхъ) узнать свою судьбу въ наступающій годъ. Переряживанія, инфющія тоть собственный симсяр, чтобы подъ масвой и подъ чужнив видомъ укрыться отъ действія замкъ боговъ и отъ служащихъ ихъ орудіями злыхъ людей, употребляются о святкахъ потому, что въ продолжение ихъ злые боги стараются вредить и причинять зло людямъ посредствомъ такъ называемыхъ у насъ васильчиковъ (оть того, что они преинущественно злы въ Васильевь вечеръ, — подъ новый годъ; — а почену злые боги стараются особенно вредить людянь и посыдають своихь васильчиковь именно въ это время, несовствъ ясно). Въ древнее время святки назывались у насъ Корочюномъ (Новгор. 1 лёт. подъ 1143 г., -какъ у Карпаторуссовъ и другихъ некоторыхъ Славянъ они до сихъ поръ называются, Специр, I, 49; «задать кому карачунъ» значить задать кому святки, задать кому праздникъ, т. е. отделать кого). Карачунь, по всей вероятности, есть одно и то же съ болгарскимъ Каракопчо (Каравел. ibid. стр. 278 fin.); а болгарскій Каракончо есть одно и то же съ новогреческими Каліхачт Сарог; новогреческіе же Каликанцары суть именно зяме духи (въ некоторыхъ местахъ представляемые такъ же, какъ у насъ васильчики, маленькими нагими мальчиками въ колпакахъ), являющіеся на землю, чтобы наносить вредъ и досаждать людянь, на 12 дней отъ Рождества Христова до Крещенія (ο HBIT Πολιμπα Μελέτη ἐπὶ βίου ctp. 67 μ Шмидта Das Volksleben S. 142). Святочные Авсень (Овсень, Усень) или Таусень и Плуга (у Румыновъ Plugul) пока остаются необъясненными удовлетворительно. —Объ языческомъ празднования январскихъ календъ или нашихъ святокъ Греками говорить Трулльскій соборъ въ пр. 62; о самомъ празднованім, остающемся какъ и у насъ до настоящаго времени.

дившійся на великій пость, быль перенесень на недѣлю, предшествующую этому послѣднему, и составляеть нашу теперешнюю масляницу 1). Праздникь лѣта или третій Солнца и Перуна быль соединень съ праздникомъ Іоанна Крестителя или по просторѣчію Ивана Купалы (24 Іюня) 2). Четвертый праздникь Солнцу и Перуну и именно Перуновъ, какъ дають внать сохранившіяся до настоящаго времени нѣкоторыя указанія, быль соединень съ праздникомъ Пасхи 3). Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Россіи доселѣ празднуются два праздника Ярилы—

си. въ Пидаліонъ, въ примъчан. къ сейчасъ указанному правилу Трулльскаго собора.

<sup>1)</sup> Мы Русскіе во времена предъисторическія (и потомъ очень долго и во времена историческія) считали годы или начинали новый годъ не съ Январскаго термина натуральнаго года, а съ Мартовскаго, какъ это было и у классическихъ Грековъ и Римлянъ въ древнъйшее время. Поэтому у насъ второй праздникъ Солнца и Перуна былъ виъстъ и гражданскимъ праздникомъ новаго года. — О празднованіи Мартовскаго языческаго праздника, соотвътствующаго нашей масляницъ, Греками см. въ указанномъ 62 пр. Трулльскаго собора, въ толкованіи на правило Вальсамоновомъ (у Ралли и П. П, 450) и въ примъчаніи къ нему Пидаліона. — О масляницъ пекутъ у насъ блины или аладым потому, что суббота сырной недъли или масляничвая есть день вселенскаго поминовенія родителей (т. е. по случаю праздника языческаго распространили поминовеніе христіанское на всю недълю).

<sup>2)</sup> Купала не есть языческое божество, какъ баснословять наши инеологи, апростонародное прозвание Іоанна Крестителя. Купала, купатель, отъ купаю, т. е. крещаю: Иванъ купавшій, т. е. крестившій, Христа,—Креститель (встрёчали мы, что и въ богослужебныхъ книгахъ крещеніе просторёчиво называется купаніемъ).—Объ языческомъ правднованіи нашего купальницкаго праздника Греками см. у Вальсамона въ толкованіи на 65 пр. Трудльск. соб. (у Радли и П. ІІ, 459 нач.) и отчасти въ Пидаліонё въ примёчаніи на то же правило.

<sup>3)</sup> Въ нёкоторыхъ мёстахъ Россіи святая недёля называется гремяцкою недёлей (Сахар. стр. 75); существуетъ примёта, что на святой недёлё громъ къ урожаю (Петруш. стр. 40); въ Малороссіи кости отъ насхальнаго ягненка или поросенка зарываютъ на хлёбныхъ поляхъ, чтобы не было глада (ihidd. и Спечир. I, 160; передъ временами Владимирскаго собора 1274 г. въ нёкоторыхъ мёстахъ Россіи въ нощь святаго воскресенія, подъ которымъ, кажется, должно разумёть не каждое воскресеніе, а именно Свётлое, совершали языческій праздникъ, аки Діонисовъ, посредствомъ висканія и ржанія вкупё мужей и женъ, — дёяній собора конецъ, въ ркпи.; въ Галиціи въ нёкоторыхъ мёстахъ кличутъ Вородая, —Петруш. ibidd.: что значить этоть Вородай?). Никифоръ исповёдникъ въ одномъ изъ свояхъ правиль запрещаеть тас пецятас фолаттво, т. е. хранить четверги (у Ралли и П. IV, 431, пр. 4). Въ Пидаліонё это поясняется: «у Армянъ и у (православныхъ) христіанъ востока (Малой Азін) вошло въ обычай и до сихъ поръ остается соблю-

одинъ въ кснцѣ Апрѣля, другой—во всѣхсвятское заговѣнье <sup>3</sup>). Почти во всей Россіи до настоящаго времени празднуются два праздника Лады — одинъ на такъ называемую красную горку (Оомино воскресенье), другой въ Семикъ—Троицынт день. Праздникъ Волоса соединенъ съ праздникомъ св. Георгія (23 Апрѣля), при чемъ на сего святаго перенесена и роль покровителя животныхъ <sup>2</sup>). Домовый праздникъ Рода и Рожаницъ, нынѣ совсѣмъ исчезнувшій, долгое время совершался на другой день Рождества Христова въ праздникъ собора Бегородицы <sup>3</sup>). Случаи домашней жизни, которые въ язычествѣ, такъ же

даенымъ, чтобы не работать во всё четверги отъ Паски до четверга Вознесенія можеть быть ради почитанія этого (послёдняго) четверга» (въ примъч. къ правнау Никифора, Закиноск. 1864 г. изд. стр. 732). Эти четверги не представляють ми собою четверговъ Зевса-Перуна? Замётимъ здёсь кстати, что какъ у нась по представленіямъ народнымъ, гремить теперь на небё вмёсто Перуна пророкъ Илія, такъ и у Грековъ вмёсто Зевеса онъ же, см. житіе Андрея Юродиваго въ Аста SS. Болландистовъ, Маіі t. VI р. 81.

<sup>1)</sup> Б'есовскія потіхи въ первый понедільникъ Петрова поста, о которыхъ говоритъ Стоглавъ (гл. 41, вопр. 27, Казанск. изд. стр. 191), составляли окончаніе праздника Ярилы (см. у Спецер. IV, 59 fin. выписку изъ Тихона Задонскаго).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) А св. Власій, представляющій собою трансформацію Волоса по созвучію, есть какъ бы помощникъ св. Георгія.—О празднованіи св. Георгію у Грековъ и Болгаръ совстить по-язычески см. сейчасъ ниже.

<sup>3)</sup> Совершался потому, что этогь праздникь принимался у Грековь за праздникъ «родинъ» Богородицы (дохвібу, —Трулльск. соб. пр. 79, сіг въ Пидаліонъ првибланіе къ сему правиду). - Трапеза, ставившаяся Роду и Рожаницамъ, освящалась тропаремъ Богородицы, — см. обличительныя слова въ Летт. Тихонр. (въ Малороссін еще въ конц'я XVI в. на другой день Рождества Христова приносили въ перковь «нуку съ сыронъ варену», иняще въ честь Богородицы, - Акты Запади. Россін, т. IV, №№ 22 и 33, стрр. 30 и 44).—Что касается до ежентсячныхъ языческихъ праздниковъ, то съ совершенною вероятностію предполагають, что 12 пятниць въ году, къ которымъ народъ питаетъ особенное уважение, воспроизводятъ собою эти праздники. За еженедъльный языческій праздникъ Славянъ должно принивать ту же пятнецу (которая въ язычестве была посвящена у вихъ Ладе или Сивъ, Аван. I, 230, и симъ объяснять, что народъ питаетъ особенное уважение къ св. Параскевъ-Пятнецъ и что у Болгаръ она считается натерію св. Недъли; Стоглавъ, гл. 41 вопр. 21: «является (лживымъ пророкамъ) святая Пятинца и святая Анастасія (Воскресеніе, т. е. Болгарская св. Недёля) и велять имъ заповъдати хрестьяновъ»..., cfr Снемр. I, 188. Въ Малороссін у простаго народа еще въ конце XVI в. недельнымъ праздникомъ была пятница, а не воскресенье, --- Акты Зап. Росс. ibid., стрр. 29 и 44); о почитанін въ Малороссін пятивцы вакъ дня

какъ и въ христіанствъ, сопровождались религіозными дъйствіями, именно: рожденія, свадьбы, похороны, какъ извъстно, и до настоящаго времени изобилуютъ остатками языческихъ религіозныхъ обрадовъ подъименемъ народныхъ обычаевъ.

Праздновавъ и празднуя всё помянутые языческіе праздники и совершавъ и совершая при всёхъ указанныхъ случаяхъ религіозные языческіе обряды, народъ явычествоваль (послё забытія языческихъ боговъ) и язычествуетъ нисколько не сознательно: но языческое твиъ не менъе остается языческимъ. Въ настоящее время праздники и обычан народные уже мало носять явных слёдовь явычества; однако и въ настоящее время на праздничныхъ и на похоронныхъ объдахъ и при поминовеніяхъ родителей на могидахъ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ творятся языческія возліянія въ честь боговъ или покойникамъ совершенно поязычески. Но чемъ далее назадъ, темъ языческое сохранялось цёлёе и полнёе. Объ этомъ мы можемъ судить по примёру другихъ. Въ некоторыхъ местахъ Греціи и во всей Болгаріи до настоящаго времени въ день св. Георгія закалается въ честь его (вийсто замвненнаго имъ Волоса) настоящая языческая жертва 1). У Сербовъ и у Болгаръ наканунв Рождества Христова зажигается на очагахъ домовъ такъ навываемый баднякъ, — сырая дубовая плаха, которая оставляется горъть (медленнымъ огнемъ, тлъть) до Крещенія: это несомнънно въ подлинномъ видъ остатокъ языческаго обряда 2).

Быль отдёль вёрованій языческихь, который цёликомь должень быль перейдти вь христіанство и навсегда остаться вь народё вь своемь подлинномь видё. Это вёра вь боговь черныхь. Въ богахь черныхь язычество признавало начало зла, подобно тому, какъ христіанство признаеть его въ демонахъ. По общему признаку представителей зла черные языческіе боги были отождествлены съ христіанскими демонами, а поэтому и вполнё остались въ вёрованіяхъ народныхъ, какъ будто бы признаваемые ученіемъ христіанскимъ. Между тёмъ черные боги языческіе не имёють ничего общаго съ демонами христіанскими

воскреснаго, о постѣ въ 12 годовыхъ пятницъ и о жонкѣ простоволосой, изображавшей собою св. Пятницу, см. въ Регламентѣ, ч. 2, дълъ общихъ пункты 4 и 5.

<sup>1)</sup> О Гревахъ см. въ Пидаліонъ примъч. къ 99 пр. Трудльск. соб. (приченъ жертва не справедливо принимается за заимствованный отъ Турокъ ихъ курбанъ), о Болгарахъ у Каравелова въ Памятникахъ народнаго быта Болгаръ, стр. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У насъ до сихъ поръ поють: Благослови, Троица, Богородица, намъ въ лесъ пойти, венокъ сплести! Ай Дидъ, ай Ладо!—Специр. III, 103.

(за исключеніемъ того, что въра въ нахъ, какъ и во всёхъ языческихъ боговъ, есть лесть демонская). Послёдніе суть представители и дъятели зла нравственнаго, первые же признавались виновниками золъфизическихъ. Удерживая языческія представленія и понятія, простой народъ и до настоящаго времени твердо въритъ, что физическія бъдствія суть дъйствія нечистой силы—его прежнихъ боговъ черныхъ, и сообразно съ своей върой борется съ ними не раціональными, а своими языческими средствами—заклинаніями, заговорами, совершеніемъ языческихъ обрядовъ і). Виъсть съ самыми черными богами онъ твердо върить въ ихъ орудія между людьми живыми и мертвыми—колдуновъ, въдьмъ, оборотней, вампировъ или упырей.

Что наши пастыри, на которыхъ лежала обязанность учить народъ христіанству, а слідовательно и отвращать отъ язычества, вовсе неспособны были къ исполненію обязанности учителей, объ этомъ мы говориян выше. Но памятники представляють дёло даже въ болёе печальномъ видъ. Не было пастырей, которые бы учили и были способны учить своихъ пасомыхъ, но бывали пастыри, которые потворствовали пасомымъ язычествовать отчасти потому, что и сами оставались по чувствамъ теми же язычниками, отчасти потому, что, будучи пастырями — наемниками, извлекали изъ изычествованія своихъ пасомыхъ корысть. Составитель одного обличительнаго слова противъ двоевърія народа, укоряя остававшійся обычай освящать и молить на пирахъ праздничныхъ брашна и питія появычески, говорить, что «попове и книжницы-одии, вида дъянія злая и слыша о няхъ, не хотять учить, другіе же и сами пріобщаются имъ, допускають совершеніе помянутаго языческаго действія и ядять моленое то брашно» 2). Въ другомъ словъ читаемъ, что обычай ставить трапезу Роду и Рожаницамъ на другой день Рождества Христова и освящать ее тропаремъ Богородицы, т. е. совершать въ честь ихъ праздникъ подъ видомъ праздника Богородицъ, священники ради «окладовъ» или своихъ сборовъ не только не воспрещали, но даже и весьма поощряли 3).

Въ утъшеніе читателя снова повторимъ сказанное нами уже не однажды: во всемъ христіанскомъ міръ люди были одни и тъ же и что представляеть собою исторія водворенія христіанства у насъ, то же самое находимъ въ большей или меньшей мъръ и у всъхъ другихъ европейскихъ христіанскихъ народовъ.

<sup>1)</sup> Опахиванье селеній во время моровыхъ язвъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Лѣтопп. у Тихопр., стр. 89.

<sup>3)</sup> Ibid. crp. 101.

На вопросъ: въ какомъ состояни находилось въ народъ знаніе самой вёры христіанской, мы уже отчасти отвівчали сейчась выше. Пока народъ только полухристіанствоваль, оставаясь въ то же время полуязычникомъ, онъ, очевидно, не имълъ никакого надлежащаго понатія о христіанствъ, ибо если бы имъль его, то бы и не полуязычествовалъ. Съ теченіемъ времени онъ пріобрёлъ и усвоилъ то понятіе о христіанстві, что оно есть единая вітра истинная, вмітсті съ чіть пересталь полуязычествовать (разумвемь, сознательно). Но дальнвишія его познанія въ въръ христіанской, познанія ея въ ея догматахъ, должны были ограничиться очень немногимъ и пойдти очень не далеко Въра простаго безграмотнаго народа настоящаго времени у всъхъ у насъ передъ глазами: если мы даже и ничего не убавимъ у этой въры по закону регрессіи, то мы будемъ им'ьть в ру слишкомъ ограниченную и скудную въ отношеніи къ полноть и отчетливости. Мы уже говорили выше о техъ средствахъ, которыя имель у нась народъ для наученія въ въръ: но како же увърують, его же не услышаша?...

Таковымъ было по отношенію къ въръ нижнее большивство русскаго общества или такъ называемая его народная масса. Верхнее меньшинство начало съ истинной веры христіанской оть самой первой минуты принятія христіанства: оно не присоединило язычества къ христіанству, но прямо приняло последнее вместо перваго. Но вера истинная, будучи таковою, можеть имъть весьма различныя степени внутренняго совершенства, — можеть быть верою вполне отчетливою и раздъльною, и можеть быть върою крайне смутною. Отчетливое и раздъльное знаніе въры, т. е. составляющихъ ее догматовъ, предполагаетъ основательное ей наученіе; но у насъ не было средствъ этого наученія: у насъ ни для кого не было нарочитыхъ учителей въры, а были только средства къ самонаученію, -- были только віроучительныя книги, переведенныя съ греческаго языка, по которымъ имфвшіе возможность и желавшіе должны были научаться сами. Бывають немногіе, отдёльные и исключительные, люди, которые и при самообучении чему-нибудь пріобр'втають такія знанія, которыя возможны только при настоящемъ обученін; но познанія большинства при этомъ самообученіи никогда не могуть достигать того, чтобы быть сколько нибудь надлежащими и удовлетворительными: онв обыкновенно представляють собою далеко недостаточныя, лишенныя связности, полноты и отчетливости нівчто и койчто. Какъ бываеть это при самообучении всему, такъ, конечно, надлежало быть этому и при самообучении нашихъ предковъ христіанской въръ. А такимъ образомъ относительно въры верхняго меньшинства нашего общества надлежить думать, что хотя не пережила она періода

полувърія, т. е. періода, въ продолженіе котораго она была бы только присоединенною къ язычеству, и что котя она прямо началась съ того, чтобы быть върой истинной, но что по своимъ внутреннимъ качествамъ она не поднималась высоко и постоянно оставалась върою болье или менъе далекою отъ желаемой степени совершенства.

Въра необходимо предполагаетъ знаніе и не можетъ быть безъ него. Немного знанія предполагаеть и требуеть законь нравственный для того, чтобы быть исполняемымъ, ибо заповъди его немногочисленны и по своему смыслу не мудрены. Изъ этого следовало бы, повидимому, то, что въ отношении къ исполнению закона нравственнаго народы образованные не много преимуществують передъ народами необразованными, а такимъ образомъ далве, повидимому, следовало бы то, что и намъ съ нашимъ образованіемъ не было препятствій стоять на одномъ нравственномъ уровив съ другими народами. Однако и здёсь далеко не такъ. Нравственный законъ христіанскій или нравственный законъ евангельскій, какъ таковой, есть, такъ сказать, законъ, писанный не для цёлыхъ обществъ, а для отдёльныхъ избранныхъ людей. Отдёльные избранные люди въ обществахъ стремятся, при помощи благодати Божіей, къ исполненію нравственнаго христіанскаго закона въ его подлинномъ и настоящемъ видъ. Что же касается до пълыхъ обществъ, какъ обществъ, то онъ живутъ не непосредственно по нравственному закону евангельскому, а по другимъ законамъ, только на немъ основаннымъ. Нивводя до самихъ себя нравственность христіанскую, люди создають такъ навываемую нравственность общественную, требованія которой, какъ признаваемой обществами, и служать для всёхъ членовъ каждаго общества болве или менве обязательнымъ правственнымъ закономъ, ибо въ противномъ случав человвкъ привлекаетъ на себя общественное осужденіе. Просв'єщеніе необходимо возвышаеть въ соотвътствующей степени уровень общественной нравственности, дължя ее больше требовательною. А такимъ образомъ, и въ христіанскомъ смыслів народы просвещенные необходимо должны быть более нравственными, чъмъ народы непросвъщенные.

Христіанская нравственность, такъ же какъ и естественная, которую она возстановляеть въ ея первоначальномъ видъ, состоить изъ обязанностей человъка въ отношеніи къ ближнимъ и къ самому себъ.

Первая или низшая обязанность въ отношеніи къ ближнимъ есть та, чтобы не присвоять себъ ничего имъ принадлежащаго и нивакимъ образомъ не вредить имъ или быть въ отношеніи къ нимъ совершенно честнымъ. За нею слъдуетъ милосердіе къ ближнимъ, состоящее въ

томъ, чтобы не только не присвоять себв принадлежащаго имъ и не вредить имъ, но и дёлиться съ ними своимъ собственнымъ и помогать имъ всякимъ образомъ. Наконецъ, совершеннейшее исполнение закона нравственнаго состоитъ въ томъ, чтобы возлюбить ближняго какъ самого себя, чтобы все свое считать принадлежащимъ въ равной мёрв себв и ему и чтобы въ случав нужды положить за него свою душу.

Любовь къ ближнимъ, какъ къ самому себъ, столь высока и непосильна людамъ, что послъ недолгаго примъра первенствующей церкви въ Герусалимъ (Дъян. 4, 32-34) болъе не видится въ христіанскихъ обществахъ, составляя исключительную добродътель немногахъ избраннвиших людей. Повидимому, доступны всемь людямь честность и милосердіе. Но, увы, и здісь въ своемъ большинстві они являются такими своеобразными исполнителями нравственнаго закона, что добродътель становится простымъ фарисействомъ и лицемъріемъ. По должному смотрять люди на милосердіе, признавая въ немь первую и высшую христіанскую добродітель (послів недоступной для нихъ совершенной любви къ блажнимъ) и всв по мврв силь или хотя сколько нибудь стараются исполнять заповёдь о немъ; но въ то же время составляеть великую р'вдкость между людьми и какъ бы не считается обазательною добродътелію совершенная честность. Жертва и милостыня ближнимъ изъ пріобр'втеннаго отъ нихъ съ большимъ или меньшимъ хищеніемъ и неправдою суть пичто, — этому учить не только слово Божіе, но каждаго человъка его собственный разумъ. И однако удълять ближнимъ изъ своихъ стажаній считается должнымъ, а обманывать и эксплуатировать тёхъ же ближнихъ при собираніи этихъ стажаній не считается грізхомъ. Мы не разумівемъ обмановъ явныхъ, которые признаются за преступленія и гражданскими законами, но обманы тайные, когда ближній самъ допускаеть обмануть себя по невъдънію. Общеніе людей между собою состоить во взаимной мінь труда (при чемъ деньги-условная замёна и какъ бы росписки) и именно-или труда въ подлинномъ видъ (работы, услуги) или въ видъ его произведеній (товары). Ніть таких в христіанских обществъ и народовъ, въ которыхъ бы люди не старались продавать своего труда въ какомъ бы то ни было его видъ дороже его дъйствительной стопмости, въ которыхъ бы они заботились о соблюдении совершенной честности,о томъ, чтобы не взять болже должнаго. Это большее или меньшее отсутствіе честности въ дъловыхъ или сопряженныхъ съ интересомъ сношеніяхъ людей между собою во всёхъ христіанскихъ (подобно тому, какъ и нехристіанскихъ) обществахъ есть бользнь не извъстныхъ только классовъ людей, а общая всёмъ имъ оть самаго верху и до

самаго низу. Какъ ведущій милліонныя дёла заботится только о выгодё, мало памятуя о честности, такъ и продающій своего труда на гривну-на пятакъ заботится о томъ же самомъ.

Такимъ образомъ, исполнение обязанностей въ отношении къ ближнимъ чрезвычайно далеко между христіанами отъ своего совершенства. Есть милосердіе къ ближнимъ, и однако вмѣстѣ съ нимъ всегда больше или меньше не достаетъ той добродѣтели, безъ которой отъ него остается одно фальшивое имя. Исполняя заповѣдь о милосердіи, люди творятъ пожертвованія на пользу ближнихъ и подаютъ имъ милостыню; но весьма не рѣдко, если не наибольшею частію, чрезъ сіи послѣднія люди только возвращаютъ ближнимъ небольшую часть того, что собрали отъ нихъ съ употребленіемъ большихъ или меньшихъ обмана и эксплуатаціи.

Нъть совершенной честности ни у одного народа христіанскаго міра. Но должно признать тоть грустный факть, что мы -- Русскіе не принадлежимъ къ числу народовъ, которые могли бы хвалиться ею преимущественнымъ образомъ. Это значить не то, чтобы природа обделила и обидила насъ нравственнымъ качествомъ честности, -- безукоризненная честность простаго народа глухихъ мъстностей, не тронутаго соблазнами, служить доказательствомъ несправедливости нареканій въ семъ отношении на природу, - это значить, что слишкомъ низокъ уровень требованій въ семъ отношеніи нашей общественной нравственности. Изв'встно, что у насъ въ такъ называемомъ торговомъ дълъ, принимая это слово въ общирномъ смыслъ и разумъя купцовъ какь спеціальныхъ, такъ в случайныхъ, обманъ считается не только за ничто, а именно за торговое правило, --что ловкими обманами хвалятся какъ подвигами, и что вообще отсутствіе честности въ торговліч оправдывается словами: «торговое дёло», т. е. признаніемъ, что торговля безъ обмана невозможна.

Не беремся рѣшить: выше или ниже мы другихъ христіанскихъ народовъ въ отношеніи къ заповѣди о милосердіи, которая, будучи понимаема не только вещественно, но и духовно, широка и многообразна (утѣшить, примирить, наставить). Но несомнѣнно то, что съ самаго древняго и перваго времени мы были усердными ея исполнителями въ видѣ благотворенія нищимъ и убогимъ. Къ сожалѣнію, форма этого благотворенія была и остается у насъ до настоящаго времени весьма несовершенною, не только не достигающею вполнѣ своей цѣли, но и производящею немалое зло. Основываясь на мнимомъ уставѣ Владимировомъ многіе думають, что у насъ по примѣру Греціи были заведены послѣ принятія христіанства и существовали въ періодъ домонгольскій

богадъльни и больницы или вообще дома общественнаго призрънія бъдныхъ. На самомъ дълъ ничего подобнаго у насъ никогда не было и формой нашего благотворенія была всключительно поручная милостына, а что касается до мнимаго устава, то онъ только на бумагв переносить къ намъ порядки греческіе. Что Владимирь вовсе не устрояль богаделенъ и больницъ для бедныхъ, въ этомъ не оставляеть ни мал'вйшаго сомн'внія лівтопись, которая прямо и ясно говорить, что Владимиръ благотворилъ бъднымъ именно поручно: «повелъ всякому нишему и убогому приходити на дворъ княжь и взимати всяку потребу-питье и яденье и отъ скотниць кунами (отъ ключницъ деньгами); устрои же и се, рекъ: «яко немощніи и болніи не могуть долісти двора моего», --- повелъ пристроити кола и вскладше хлъбы, мяса, рыбы, овощь разноличный, медъ въ бчелкахъ (боченкахъ), а въ другыхъ квасъ, возити по городу, впращающимъ: «гдъ болній и нищь, не могій ходити?» тъмъ раздаваху на потребу» 1). Что вовсе не было заводимо богадъленъ и больницъ и после Владимира, это несомивно следуеть, кроме совершеннаго молчанія о нихъ всёхъ памятниковъ, изъ тёхъ многихъ мъсть льтописи, въ которыхъ она воздаеть похвалы добродътелямъ умершихъ князей: почти въ каждой изъ этихъ похвалъ говорится о нешихъ или убогихъ и ни въ одной о богадъльняхъ и больницахъ 2). Форма благотворенія поручная, вообще весьма несовершенная, заставляющая ходить людей по міру, им'веть два важныя неудобства: вопервыхъ, по причинъ унизительности нищенства иные бъдные люди не рышаются прибытать къ нему и такимъ образомъ остаются терпыть величайшую нужду до самой голодной смерти; во-вторыхъ и главное, поручная благотворительность производить нищихъ-промышленниковъ, праздныхъ тунеядцевъ, какъ всёмъ извёстно, самаго недоброкачественнаго свойства.

Не было заведено у насъ, по примъру Греціи, богадъленъ прежде всего, нътъ сомнънія, по той общей причинъ, что не было заведено у насъ по ея примъру и многаго другаго, — что вообще въ устройствъ своего быта мы не стремились и не поставляли задачею во всемъ сравняться съ Греками (у которыхъ притомъ богадъльни были заведены въ древнее время, а въ наше позднъйшее время, въро-

<sup>1)</sup> Подъ 996 г..

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О княз'в Андрев Боголюбскомъ, который непрем'вно завель бы у себя во Владнимр'в богад'вльни, если бы он'в были до него гдв набудь, л'втопись говорить: «паче же на милостыню (б'в) з'вло охотливъ: ибо брашно свое и медъ по улицамъ на воз'в слаше больнымъ и по затворомъ», —Лаврент. подъ 1175 г..

ятно, постепенно закрывались и исчезали). Частнъйшею причиною могло быть то, что бъдныхъ, нуждавшихся въ милостынъ и искавшихъ ея, у насъ не было въ древнее время такого множества, какъ въ Греціи (гдъ въ городахъ былъ настоящій пролетаріатъ, подобно нынъшней западной Европъ). Что касается до больницъ для бъдныхъ, то онъ не могли быть заведены у насъ, кромъ сказаннаго, по отсутствію лекарей, безъ которыхъ обходились не только бъдные, но и богатые 1).

Богадъльнямъ для обдныхъ и убогихъ весьма естественно было бы завестись при монастыряхъ, которые и сами жили милостыней и обитатели которыхъ были своего рода нищими. Проп. Өеодосій Печерскій и дъйствительно завель было при своемъ монастыръ такую богадъльню: «сотвори дворъ близь монастыря своего и церковь возгради въ немъ святаго первомученика Стефана, туже повелъ пребывати нищимъ и сленымъ и хромымъ и трудоватымъ (больнымъ), и отъ монастыря подаваше имъ, еже на потребу, и отъ всего сущаго монастырскаго десятую часть даяще имъ»<sup>2</sup>). Но если примъръ Өеодосія и имълъ частныхъ подражателей, то во всякомъ случав вовсе не вошель въ общій обычай монастырей. Въ самомъ Печерскомъ монастыръ богадъльня, заведенная Өеодосіемъ, какъ кажется, существовала после него очень не долго. Монахи наши, имъя передъ собой примъръ монаховъ греческихъ, которые въ Х въкъ и послъ были уже вовсе не то, что во времена древнія, сосредоточили свои заботы исключительно на самихъ себъ, помышляя только о собственномъ, бъдномъ или богатомъ, нищенствъ.

Въ древнее время нищіе собирали у насъ милостыню совершенно такъ, какъ и въ настоящее время, т. е. ходили по домамъ и стояли у церквей. Конечно, отъ самаго древняго времени идетъ тотъ обычай, чтобы милостыня денежная въ будни подавалась меньшая, въ праздники большая, при особенныхъ случаяхъ въ домахъ, каковы—крестины, свадьбы, преимущественно же похороны, еще большая <sup>3</sup>). Кромъ милостыни или подачъ хлъбомъ и деньгами въ древнее время устрояли для нищихъ кормленія или объды, именно—во всъхъ тъхъ случаяхъ, когда устроялись объды для гостей, ибо нищіе почитались Христовыми гос-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Владимиръ святой раздаваль нищимъ въ празднеки весьма большую денежную милостыню,—лётоп. подъ 996 г..



<sup>1)</sup> Въ древнее время, какъ и въ позднѣйшее на Москвѣ, у насъ были лекаря изъ иностранцевъ (Арабовъ, Армянъ,—въ Патер., Грековъ и можетъ быть Жидовъ, которые славились тогда искусствоиъ врачеванія) только у князей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Несторъ въ житін Өеодосія, по изд. Бодянск. л. 20 sub fin..

тями. Эти кормленія устроялись не на кухняхъ и какъ-нибудь пренебрежительно, а тамъ же, гдѣ и гостямъ и съ религіозною почестностію, ибо благочестиво вѣровалось, что во главѣ нищей братіи присутствуетъ самъ Христосъ. Этотъ обычай, весьма возможно—перешедшій еще изъ временъ дохристіанскихъ, былъ общій, начиная отъ князей, о первомъ между которыми св. Владимирѣ монахъ Іаковъ сообщаетъ прямое извѣстіе, что въ праздники онъ имѣлъ обычай поставлять три трапезы: митрополиту съ духовенствомъ, нищимъ и себѣ съ боярами и всѣми своими мужами 1). Для удобства сбора милостыни, какъ мы говорили уже выше, нищіе селились слободками близь церквей и монастырей, кортомя у тѣхъ и у другихъ землю и ставя на ней собственныя кельи.

Кром'в обязанностей ко всёмъ ближнимъ христіанская нравственность, такъ же какъ и естественная, налагаетъ на челов'вка особыя обязанности къ ближнимъ кровнымъ и семейнымъ.

Свидътельства современнаго быта простаго нашего народа не позволяють дълать въ семъ отношеніи благопріятныхъ заключеній касательно древняго времени. Мнимый уставъ Владимировъ, представляющій собою историческій памятникъ конца XII—начала XIII въка, даетъ знать о несовершенствъ нашихъ семейныхъ нравовъ, когда въ числъ преступленій, подлежащихъ формальному суду, считаетъ нужнымъ помъстить: «(аще) отца или матере бъетъ сынъ или дщи (сынъ отца бъетъ или матерь дочка бъетъ)». Въ простомъ народъ въ настоящее время особенно страдаютъ отсутствіемъ человъчности отношенія мужей къ женамъ. Со всею въроятностію слъдуетъ, конечно, предполагать, что это есть порокъ, не создавшійся въ новъйшее время, а идущій отъ временъ древнихъ 2).

Общественная жизнь людей создаеть между ними разнообразным обязательства, честное и върное храненіе которыхъ составляеть христіанскую добродътель, существенно условливающую благосостояніе и отдъльныхъ людей и цълыхъ обществъ. Добродътель эта, по ея важному практическому значенію, всегда признавалась людьми одною изъ главныхъ христіанскихъ добродътелей, что видно изъ того, что всегда

¹) См. первой полов. т. стр. 242 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Обращеніе людей съ домашними животными, конечно, составляеть свидетельство относительно ихъ нравовъ (какъ то говоритъ и Свящ. Писаніе, —Притч. Солом. XII, 10): обращеніе нашего народа съ несчастными лошадьми (и дворовыми собаками) представляеть въ семъ случай свидётельство крайне печальное.

признавалось за тяжкій грёхъ противоположное ей вёроломство. Наши князья періода домонгольскаго, вслёдствіе частыхъ взаимныхъ ссоръ и столько же частаго заключенія взаимныхъ договоровъ, имёли нарочито многіе случаи явить себя такъ или иначе въ отношеніи къ этой добродётели. Обращаясь къ положительнымъ свидётельствамъ лётописей, мы не находимъ ни крайности печальной, — рёшительной наклонности князей къ вёроломству, ни свёта безъ тёней. Были князья, которые твердо хранили обязательства, скрёпленныя крестнымъ цёлованіемъ, страшились нарушить ихъ и, бывъ вынуждены сдёлать это послёднее, плакались во всю жизнь; но были и такіе князья, которые нарушали обязательства почти тотчасъ, какъ цёловали кресть, и которые даже издёвались надъ щепетильной сов'єстливостію другихъ въ семъ отношеніи.

Христіанскія нравственныя обязанности человѣка въ отношеніи къ самому себѣ прежде всего суть: трезвость и тѣлесная чистота или цѣломудрів.

Что трезвость вовсе не составляеть нашей добродетели, что напротивъ мы съ древняго времени и до настоящаго самымъ печальнымъ образомъ преданы пороку пьянства, это известно всемъ и каждому. Арабъ Ибиъ-Фоцланъ говорить о Русскихъ въ первой половинъ Х въка: сони предаются питью вина неразумнымъ образомъ и пьютъ его цълые дни и ночи; часто случается, что они умпрають съ стаканомъ въ рукъ і). Неизвъстный Грекъ, сочинившій повъсть о крещеніи Русскихъ, помъщенную въ льтописи, влагая въ уста Владимира извъстныя слова: «Руси есть веселье-питье, не можемъ безъ того быти», съ насмъшкой надъ нами хочеть сказать, что вина Русскіе не проміняють ни на какую въру и что о въръ, которая запрещаеть пить, напрасно съ ними заводить и річи. Безобразіе древняго пьянства преп. Өеодосій Печерскій изображаеть совершенно въ томъ же видь, какой оно имьеть и въ настоящее время: «одни, -- говорить онъ, -- ползають на колфнахъ, будучи не въ состоянів стоять на ногахъ, другіе валаются въ грязп в навозъ, ежеминутно готовые испустить духъ > 2). Не знаемъ, надълила ли насъ природа особенной страстью въ пьянству; но несомненно то, что при болъе высокой степени просвъщенія, а слъдовательно и при

<sup>&#</sup>x27;) У Френа, S. 11 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Да припомнить читатель, что говорить о нашень пьянстве Стоглавый соборь вы своемы ответь о піянственномы питін,—гл. 52, Казанск. изд. стр. 249 sqq (253).

большей требовательности общественной нравственности, оно не было бы у насъ такъ велико и такъ безобразно.

Лалеко не можемъ мы похвалиться и добродетелью пеломудрія. Много выше мы приводили свидетельство сейчась помянутаго Ибнъ-Фоплана объ языческихъ Русскихъ, какъ у нихъ купцы, торговавшіе невольницами, имели последнихъ, пока оне были у нихъ на рукахъ, какъ своихъ наложницъ 1). Необходимо предполагать, что тв же самыя отношенія были у нихъ между господами и постоянными рабынями последнихъ и что такимъ образомъ у языческихъ Русскихъ невольница и рабыня были синонимами наложницы. Съ принятіемъ христіанства должны были измениться взгляды, но мало изменились правы. Даже на нашей памяти было немалос количество помещиковъ, которые изъ дворовыхъ и крѣпостныхъ своихъ женщинъ набирали себъ совсвиъ турецкіе гаремы или которые смотрели на всёхъ своихъ дворовыхъ и крипостных женщинъ какъ на свой сплошной гаремъ: это не нововведеніе поздивиших нравовь, а несомивино остатокь древнихь. Исторические памятники мало говорять объ этомъ остаткъ язычества въ нравахъ верхнихъ слоевъ нашего общества; но молчание должно понимать не въ томъ смыслъ, чтобы остатокъ не бросался въ глаза по своей незначительности, а въ томъ напротивъ смыслъ, что онъ не ръзалъ глазъ по своей обычности и общности <sup>2</sup>). Простой народъ не идетъ впереди своего верха, и естественно, что его нравы не могли скорте сталаться болже строгими и чистыми, чёмъ нравы господъ. Въ простомъ народъ довольно долгое время послъ принятія христівнства оставался языческій обычай им'ять по дв'я и но три жены и разводиться съ женами за темъ, чтобы вступать въ новые браки, безъ всякихъ законных причинъ, по одной той причинъ, что жена перестала нравиться. Когда то и другое было прекращено полицейскими мѣрамя государства и церкви, явилось на смену ихъ нарушение верности браку со стороны мужчинъ, весьма легкій языческій взглядъ на которое видънъ изъ того, что въ простомъ народъ оно и до настоящаго времени считается почти за ничто. Блудъ холостыхъ отроковъ и въ верхнемъ слов общества и въ простомъ народе быль деломъ столько обычнымъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первой полов. т. стр. 146.

<sup>\*)</sup> Правда Ярославова, признавая и какъ бы санкціонируя факть рожденія господами дітей отъ рабынь, ділаєть по отношенію къ дітямь и ихъ матерямь то, что предписываєть освобожденіе тіхъ и другихъ отъ рабства: «аже будуть робье діти у мужа, то задниції (наслідства) имъ не имати, но свобода имъ съ матерью»,—Руски. Достопп. І, 54, ІІ, 107.

что даже не находили возможнымъ преслѣдовать его со всею строгостію. Кирикъ Новгородскій спрашиваль епископа Нифонта: подъ какимъ условіемъ можно давать причастіе отрокамъ блудящимъ? Нифонтъ не поставляетъ условіемъ того, чтобы они дали об'вщаніе совс'ємъ отказаться отъ блуда, а только то, чтобы они воздерживались отъ него въ продолженіе 40 дней предъ причастіемъ 1).

Оскорбленіе христіанской нравственности не дёломъ, а словомъ, составляетъ срамословіе или матерная брань. Изв'єстно, что въ настоящее время въ простомъ народ'я нашемъ привычка и наклонность срамословія доходить до омерзительности,—что весьма р'ядкій мужикъ, будучи въ сердцахъ или н'ясколько выпивши, способенъ сказать два слова безъ третьяго матернаго. Трудно думать, чтобы эти привычка и нэклонность были когда нибудь еще большими; но съ другой стороны было бы нарушеніемъ всякихъ историческихъ в'яроятностей полагать, чтобы он'я были когда-нибудь меньшими. Д'яйствительностію, очевидно, должно быть то, что какъ было въ язычеств'я, такъ безъ мал'яйшаго улучшенія осталось и въ христіанств'я.

Истинный христіанинъ долженъ быть таковымъ во всемъ своемъ житейскомъ бытв, соблюдая умвренность въ пищв и питіи, умвренность и скромность въ одеждв и во всей обстановкв быта, умвренность и нравственную пристойность въ увеселеніяхъ. На самомъ двлв люди всегда были въ семъ отношеніи весьма плохими христіанами и не по-

<sup>1)</sup> У Калайд. выпущено, у Павл. col. 41. Въ позднёйшее время, въ XVI въкъ, у насъ былъ веська распространенъ содомитизмъ (пасберастіа, -- собственно мальчиколюбленіе, а въ употребленіи вообще мужелюбленіе). Относя появленіе его у нась къ позднёйшему времени, считають причиною сего позднёйшую строгую заключенность у насъ женщинъ. Но въ поздивишее вреия у насъ были строго заключены далеко не всв женщины, а только женщины высшаго класса, и следовательно это не составляеть действительной причины; а во всякомь случай мы находимь указанія на существованіе у насъ нашего гріза сверхъестественнаго уже въ весьма древнее время (см. первой полов. тома стр. 824 прим. 3). Съ содомитизмомъ могли познакомить насъ Греки, у которыхъ онъ идетъ отъ временъ классическихъ и которые были преданы ему и въ позднъйшее время въ самой крайней и можно сказать ужасной степени, см. напр. житіе Андрея Юродиваго въ Acta SS. Болландистовъ, Маіі t. VI, pp. 32 sqq, 44. Въ поздивние время у насъ мужчины, служившіе за женщинь, для пріобретенія женоподобности, выщинывали себе бороды: то же находинъ у Грековъ, -- Морини De poenitentia, приложж. р. 93. Содолитизиъ Турокъ, не смотря на то, что каждый мужчина можетъ иметь у нихъ сколько хочеть женщинь, съ большею вфроятностію должень быть производниь отъ. Грековъ.

дають надежды стать когда-нибудь лучшими. О порокв пьянства нашихъдомонгольскихъ предковъ мы уже говорили выше. Въ древнее время не было у насъ нывъшнихъ модъ въ одеждахъ, но была роскошь ихъ нетолько не меньшая, но и гораздо большая нынъшней: изъ Греціи и се всего Востока получались у насъ всевозможныя шолковыя и шерстяныя, тканыя серебромъ и золотомъ, матеріи, и если нынъшнія франтихи могутъ похвастать количествомъ платьевъ, то домонгольскіе люди обоихъ половъ далеко оставляли ихъ за собой качествомъ 1). Относительно стремленія къ роскоши обстановки быта древніе богатые люди нисколько не уступали нынъшнимъ, пріобрътая изъ Греціи и «изъвсѣхъ земель» серебряную и золотую посуду, дорогіе ковры и скатерти и пр. и пр. 2).

Въ настоящее время мы увеселяемся посредствомъ баловъ, музыки, театра и картъ. Въ древнее время увеселялись посредствомъ пировъ, тъхъ же музыки и театра и вмъсто картъ посредствомъ такъ называемой верни. Древнихъ музыкантовъ и актеровъ, тъшившихъ нашихъ предковъ музыкальными концертами и театральными представленіями, составляли такъ называемые скоморохи, вольные и подвижные или бродячіе артисты, которые расхаживали по городамъ и селеніямъ, давая свои представленія всъмъ желающимъ, въ особенности же бывъприглашаемы на пиры и праздники 3). До недавняго времени бывшіе

¹) Кромѣ того, что одежды шились изъ дорогихъ и драгоцѣныхъ матерій, онѣ унизывались жемчугомъ и убирались камнями. Рубашка изъ голландскаго полотна у нынѣшняго богатаго человѣка и вмѣстѣ франта, при всей своей добротности и при всемъ своемъ изяществѣ, стоитъ не болѣе 20—25 рублей; но рубашка древняго богатаго человѣка и франта. унизанная жемчугомъ, могла стоитъ тысячи рублей. Дополненія къ рубашкѣ составляли: золотая гривна (на шеѣ), золотые обручи (на рукахъ); дорогой и совсѣмъ драгоцѣный поясъ (сfr Опис. Сунодд. ркпи. № 54, стр. 22 нач.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А относительно многочисленности прислуги въ домахъ и вообще домовыхъ холоповъ древніе и старые люди, какъ изв'єстно, доходили до того, что, по нын'ішнить нашимъ понятіямъ, представляли изъ себя н'вчто совс'ймъ см'ішное.

<sup>3)</sup> Слово скоморохъ происходить, какъ намъ думается, отъ греческаго простонароднаго (не находящагося въ лексиконахъ) схофирархос, что будетъ значить мастеръ (собств. начальникъ) сибхотворства (архсс схофираточ). Въ старыхъ Писцоемхъ и Переписныхъ книгахъ не редко можно встречать, что въ какой-нибудь деревнё живетъ скоморохъ или живутъ скоморохи. Это значитъ, что скоморохи жили для обихода окружной мёстности, чтобы было кого приглашать въ качествъ музыкантовъ и потешниковъ на всякіе пиры, а особенно на свадьбы (въ Греціи, гдё ремесло скомороховъ практикуютъ цыганы, это и до сихъ поръ такъ).

повожатаи или вожаки ученыхъ медвёдей представляли остатокъ древнихъ скомороховъ, но остатокъ весьма ничтожный. Скоморохи практиковали свое артистическое ремесло большими или меньшими артелями: всв члены артели или извъстная часть ихъ играли на инструментахъ, каковые были: гусли, сурны, домры, свиръли, бубны; и вкоторые изъ членовъ артели обладали голосами и могли пъть solo подъ аккомпанименть или безъ него; всв они или большая часть ихъ были актерами и могли играть театральныя піесы; наконець, всё они или извёстная часть были мастерами плясанія. Сейчась указанный составь ихъ долженъ быть предполагаемъ потому, что репертуаръ увеселеній, которыя они давали, состояль: изъ инструментальныхъ концертовъ съ пъніемъ или безъ него, изъ пънія пъсенъ solo, изъ плясокъ, какъ бы соответствующихъ нынвшнимъ балетамъ, и наконецъ изъ игры театральныхъ пьесъ. Къ театру человъческому присоединялся театръ звъриный, состоявшій изъ медвідей, обезьянь и віроятно и другихъ животныхъ і). Изъ пьесъ, которыя играемы были скоморохами, до насъ не сохранилось никакого остатка 2); изъ ихъ пъсенъ можеть быть сохранились многія, но он' теряются въ общей массі народныхъ пісень и не могуть быть указаны. Во всякомъ случав относительно нравственнаго качества тъхъ и другихъ необходимо предполагать, что онъ вовсе не отличались скромностію и сколько-нибудь сдержанною пристойностію, напротивъ — что языческая вольность нравовъ продолжала оставаться и воспроизводиться въ нихъ во всей своей целости и даже со всемъ своимъ нагимъ цинизмомъ и что такимъ образомъ онъ вовсе не служили къ усовершенію въ обществъ правовъ христіанскихъ. Игра въ зернь, по всей въроятности, заимствованная у Грековъ, представляла собой азартную игру посредствомъ метанія очковыхъ костяныхъ кубиковъ на доскв, разбитой на условныя клетки з). Не знаемъ, насколько

<sup>1)</sup> Ко всему указанному скоморохи были еще гимнастами и фокусниками. Скомороха, выдёлывающаго гимнастическія штуки предъ княземъ, см. на фрескё въ паперти Кіевософійск. собора,—снимокъ въ изданіи Полеваю: Очерки Русской исторіи въ памятникахъ быта, ІІ, 48; что скоморохи были фокусники, это даетъ знать Переяславскій лётописецъ, когда, разсказывая подъ 1070 г. о появленіи волхвовъ въ Ростов'є, говоритъ: «они же (волхвы) мечтаніемъ яко скомраси прорізаху у нихъ за плечами»...,—Временн. кн. ІХ, стр. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Т. е. какой нибудь остатокъ, можеть быть, и сохранился въ народѣ, но пока не приведенъ въ извѣстность.

<sup>3)</sup> Игра въ зернь (названіе отъ того, что вийсто костяныхъ кубиковъ,— «зерновыя кости»,—нерёдко употребляли зерна, по всей вёроятности, есть грече-

были привязаны къ ней наши домонгольскіе предки, но въ поздивишее время была къ ней привязанность совершенно такая же, какъ въ настоящее время къ картамъ.

Человъкъ состоить не изь одной только души, а изъ души и тъла. Поэтому и свой религіозный союзъ съ Богомъ онъ долженъ выражать не посредствомъ однихъ только внутреннихъ мыслей и чувствъ, но и посредствомъ внёшнихъ действій и дёлъ. Эти внёшнія действія и дёла, отчасти прямо и обязательно предписуемыя церковію, отчасти получившія свое начало въ добровольной ревности людей, суть: внёшняя молитва частная и общественная, установленные и вообще принимаемые церковію посты, созиданіе и украшеніе храмовъ Божіихъ, путешествія ко святымъ мёстамъ для поклоненія находящимся въ нихъ святынямъ. Большее или меньшее усердіе къ исполненію этихъ дёйствій и къ совершенію этихъ дёлъ и составляєть внёшнюю набожность или внёшнюю религіозность.

Въ настоящее время вившняя набожность ослабъваеть у насъ въ такъ называемой образованной части общества и ея представителемъ почитается простой народъ. Считая вившнюю набожность необходимой принадлежностью простаго народа, замёною для него внутренней, совнательной и отчетливой въры, нъкоторые наклонны полагать, что простой народъ нашъ съиздревле отличался особенно усердною вившнею набожностью. На самомъ дълъ это далеко не такъ. Совершенно справедливо, что если простой человъкъ преданъ въръ и усерденъ къ ней, то онъ именно вившне набоженъ, т. е. старается выразить свои преданность и усердіе посредствомъ д'яйствій и д'яль внішней набожности, которыя замёняють для него внутреннюю сознательную и отчетливую въру. Но это вовсе не значить того, чтобы каждый простой человъкъ долженствоваль быть непремънно набожнымъ. Едва ли можеть быть признано справедливымъ мевніе, чтобы простой народъ нашъ, какъ целый народъ, быль очень набожень въ настоящее время и едва ли за его набожность не принимается нъчто другое. Въ такъ называемомъ образованномъ обществъ распространяется сомнъние относительно необходимости и значенія внішней набожности; водворяется въ семъ отношении скептицизмъ; въ простомъ народе неть этихъ сомевнія и скептицизма, — и сіе-то собственно составляеть его существенное отличіе отъ образованнаго общества въ отношеніи къ набож-

ская игра, которая у древних Грековъ называлась хо́ $\beta$ оι (кубики,—игра посредствомъ костиныхъ кубиковъ, Апост. пр. 42 и Трулльск. соб. пр. 50), а у новыхъ Грековъ называется то̀ ζάρι и то̀ τά $\beta$ λι, и которая есть европейскій триктракъ.

ности. Но если мы возьнемъ самую набожность, то она окажется далеко не такою удовлетворительною, какъ бы представлялось съ перваго взгляда. Простой деревенскій народъ ходить по праздникамъ въ церковь, но, какъ всякій знасть, весьма и до послёдней степени неаккуратно и притомъ если не наибольшею частію, то въ весьма значительномъ процентв истинную причину хожденій составляеть не столько молитва, сколько торги, бывающіе по праздникамъ въ селахъ. Простой деревенскій народъ ходить «на духъ» — что по его пониманію есть дёло внёшней набожности, — но наибольшею частію не по дёйствительному усердію къ исполненію сего діла-какъ онъ понимаетьнабожности, а потому, что это строго требуется начальствомъ. Вообще, посмотръвъ на деревенскаго нашего человъка, на простолюдина, нъсколько пристально и прямыми, т. е. не предрасположенными въ его пользу, глазами, мы едва ли найдемъ, чтобы онъ былъ особенно набоженъ не въ смыслъ теоретическаго признанія долга по отношенію къ дъламъ набожности, а въ смыслъ дъйствительнаго усерлія къ ихъ исполненію. Но и нынишняя, далеко не особенно усердная, набожность простаго народа вовсе не должна быть возводима ко временамъ слишкомъ древнимъ. Съ половины XVII в., съ правленія царя Алекстя Михайловича, правительства свътское и духовное обратили пристальное внимание на народъ въ семъ отношении, начавъ издавать соотвътствующіе указы и предписанія и съ этого-то собственно времени набожность простаго народа доведена до своей нынашней, не особенно высокой, степени совершенства. Что же касается до набожности, предшествующей этимъ нарочитымъ мърамъ, то памятники изображають ее въ самомъ непривлекательномъ видъ. Въ простомъ народъ было весьма не мало людей, которые совствиь не заботвлись объ исполнени христіанскихъ обязанностей и «всуе именовались православными христіанами», которые заглядывали въ церковь только раза по два-три въ годъ, въ самые большіе Господскіе праздники или даже и совстиъ никогда не заглядывали, которые ходили на исповёдь къ духовнымъ. отцамъ и приступали къ таинству причащенія чрезвычайно рідко или даже и совсъмъ въ продолжение цълой жизни не ходили и не приступали, равсчитывая исповёдаться и причаститься только передъ. смертію і).

Въ сейчасъ сказанномъ нътъ, впрочемъ, ничего удивительнаго, а. напротивъ оно совершенно естественно. Дъйствія и дъла внёшней набожности не требують никакого наученія и доступны для всякаго про-

<sup>1)</sup> См. *Щапова* Русскій расколь старообрядства, стр. 162 нач. sqq.

стаго человъка; на семъ основании эта набожность и считается непремънною принадлежностью простаго народа. Но мочь дълать что-нибудь вовсе не значить самаго дёлать: совершенная доступность дёль и дёйствій вившней набожности для простаго народа вовсе не предподагаеть необходимымъ образомъ и его усерлія къ нимъ. Это послыжнее не есть что-нибудь безпричинно свойственное простому народу, а есть выраженіе усердія къ вёрё, раздёльно или смутно представляемой въ ея ученіи. Слідовательно, чтобы явилось въ народі оно, нужно было. чтобы сначала явилось въ народе усердіе къ вере. Простой нароль. какъ мы видъли, началъ съ полуязычества и затъмъ, предоставленный самому себъ, сталъ исключительно или всецъло христіанствующимъ весьма не скоро; съ неменьшею медленностію должно было рости въ немъ и усердіе къ внішней христіанской набожности (въ которой онъ полагаетъ все христіанство или всю христіанскую въру). А такимъ образомъ, о простомъ народв или народной массв періода домонгольскаго должно думать не такъ, чтобы недостатокъ внутренней въры замъняло въ ней усердіе къ внышней набожности, а такъ, что она (масса) была весьма несовершенна въ христіанств по обоему-и по впутреннему и по внъщнему.

Усердіе къ внёшней набожности было тамъ же, гдё и внутренняя вёра, т. е. въ верхнемъ меньшинстве. Для ответа на вопросъ: какъ велико было это усердіе, къ сожалёнію, мы имёемъ весьма мало данныхъ. Совершенно опредёленныя свёдёнія наши въ семъ отношеніи начинаются не рапее, какъ съ начала XVI вёка (съ случайнаго, но драгоцівнаго описателя нашихъ нравовъ преп. Максима Грека). Свёдёнія представляють верхнее меньшинство нашего общества весьма религіознымъ или набожнымъ; но оть XVI вёка до начала XIII и дальше назадъ разстояніе такъ велико, что не дается міста никакимъ заключеніямъ: возможно, что религіозность эта уже во всей своей ціблости восходить къ періоду домонгольскому, но такъ же, если не еще боліве, возможно и то, что она только впослідствій и постепенно развилась изъ зачатковъ сего послідняго времени.

Основаніе внішней религіозности или набожности составляєть большее или меньшее усердіе къ молитвіз домашней и общественной. Есть указанія, дающія право заключать, что усердіе къ молитвіз домашней уже въ періодъ домонгольскій и съ самаго перваго времени было такъ же велико, какъ и въ позднівищее время. Лівтописецъ, разсказывая объ убіеніи св. Бориса, сообщаєть, что когда убійцы пришли къ нему въ станъ и приступили къ его шатру, то услышали его «поюща заутреню». Этими словами дается подразумівать, что св. Борисъ имізь

обычай каждый день пёть себ'в заутреню и что онъ исполняль то правило, которое читается въ поздивишихъ записяхъ: «подобаеть умвющимъ грамотв пъти себъ на всякъ день утреннюю и часы, вечерню и повечерницу и полунощницу, — да не оставить ничтоже не отправивъ 1). Много выше мы говорили, что въ древнее время бояре обыкновенно имъли у себя домовыхъ священниковъ, которые совершали для нихъ церковную службу — или со включеніемъ литургіи въ домо. выхъ церквахъ или безъ сей последней въ моленныхъ, такъ называе. мыхъ---крестовыхъ, комнатахъ. Мы имбемъ некоторыя случайныя ука-занія изъ весьма древняго времени, что бояре всюду брали сь собой своихъ домовыхъ священниковъ и следовательно — всюду неопустительно заставляли совершать для себя церковныя службы. Тоть же льтописенъ, разсказывая поль 1071 г. о появленіи на Бълоозерь волхвовъ и объ ихъ казни бояриномъ Яномъ Вышатичемъ, который пришоль на Белоозеро изъ Кіева собирать княжескую дань, случайнымъ образомъ сообщаеть, что бояринъ имълъ при себъ священника 2). Князья брали съ собой священниковъ, когда отправлялись въ военные походы. Князь Новгородъ-Съверскій Игорь Святославичь, герой Слова о полку Игоревомъ, попавъ въ плънъ къ Половцамъ и не надъясь скоро освободиться, позаботился, чтобы ему присланъ былъ изъ Руси попъ со святою службою з). Владимиръ Мономахъ въ своей извъстной памятной грамот детямь наставляеть ихъ неопустительно творить каждый день молитву предъ восходомъ солнца, по восходъ солнца и вечеромъ, и прибавляетъ, что такъ дълалъ отецъ его и «вси добріи мужи свершении ).

Большее или меньшее усердіе къ построенію и украшенію храмовъ, служащихъ мъстами общественной молитвы, не можеть быть понимаемо всецъло и исключительно въ смысль приложенія и свидътельства набожности, ибо кромь набожности могуть быть при семъ и другія побужденія — духъ или обычай времени, тщеславіс, подражаніе другимъ. Но во всякомъ случав, если не вполнъ, то до нъкоторой

<sup>1)</sup> Опис. Сунодд. ркпп. Отд. II, Прибавл., № 231, стр. 89 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Волхвы убили «попина Янева».

Ипатск. авт. подъ 1185 г., 2 изд. стр. 437.

<sup>3)</sup> Въ Лаврент. лет. подъ 1096 г.. О Галичскомъ князе Владимирке Володаревиче дается знать въ летописи (не совершенно определенно), что онъ имель обычай каждодневно ходить за службу въ придворную церковь, — Ипатск. лет. подъ 1152 г., 2 изд. стр. 319 нач.; о Смоленскомъ князе Давиде Ростиславиче летопись говорить это прямо и положительно, — ibid. подъ 1197 г., стр. 471 fin..

степени это усердіе составляеть именно приложеніе набожности и служить свидітельством о больших или меньших ея достаткі и силів. Обращаясь къ этому мірилу набожности наших предковъ домонгольскаго періода, находимъ, что и оно показываеть рішительнымъ образомъ въ ихъ пользу. Было бы преувеличенно и вовсе несправедливо приписывать имъ усердіе необыкновенное и безпримірное, какъ это дівлають нівкоторые, сміншвая домовыя церкви съ общественными и поражаемые числомъ 600 церквей въ Кіеві, ибо домовыя церкви, относительно постройки весьма дешовыя и вовсе не требовавшія никакихъ особенныхъ жертвь, нисколько не могуть служить міриломъ набожности, какъ составлявшія простой общій обычай времени. Но во всякомъ случаї усердіє къ сооруженію общественныхъ храмовъ, которое показали князья наши домонгольскаго періода и которое видно изъ сдівланнаго нами выше изложенія, положительно свидітельствуєть если не о преизбыткі набожности, то о совершенномъ ея достаткі 1).

Не положительные уставы церкви, а собственныя благочестивыя стремленія христіанъ создали особый видъ набожности, — путешествія ко святымъ мѣстамъ для поклоненія находящейся въ нихъ святынь. Обычай этихъ путешествій восходитъ къ весьма древнему времени, непосредственно къ свв. Константину и Еленѣ, которые возвратили христіанамъ святѣйшее изъ святыхъ мѣсто — Іерусалимъ. Изъ Греціи обычай перешолъ и къ намъ, и съ самаго же древняго времени сталъ у насъ тѣмъ, что есть и до сихъ поръ, т. е. обычаемъ, который весьма

<sup>1)</sup> Понятія времени полагали въ чесло законной военной добычи не только все принадлежавшее у враговъ людянъ, но и Богу-святыню храмовъ и ихъ принадлежности. На этомъ основанім князья наши, когда случалось имъ брать воменые города, старательно грабили церкви городовъ, чтобы обогащать ихъ святынею к принадлежностями свои церкви. Въ 1066 г. Всеславъ Полопкій взялъ Новгородъ в унесъ изъ его св. Софіи колокола, поникадила, ерусалинь церковный и сосуды служебные (Новгор. 1 лет. подъ 1066 г. и Ипатск. лет. подъ 1178 г., — 2 изд. стр. 412). Въ 1171 г. рать Андрея Боголюбского, предводимая его сыномъ Мстиславонъ, взяла Кіевъ подъ Мстиславонъ Изяславиченъ Волынскинъ, и--- «грабили монастыри и Софью и Десятиньную Богородицю: церкви обнажища иконами и кингами и резами, и колоколы изнесоша всв, и вся святыни взята бысть» (Ипатскподъ 1171 г. сначала). Въ 1203 г. Рюрикъ Ростиславичъ отнялъ Кіевъ у своего соперника съ помощію союзниковъ, и эти последніе (Черниговскіе Ольговичи) «митрополью святую Софью разграбита, и Десятиньную святую Богородицю разграбиша, и манастыри всё, и иконы одраша, а иныв поимаша, и кресты честныя и ссуды священныя и книги, то положиша все соб' въ полонъ> (Лаврент. л'ят. подъ 1203 г. сначала).

усердно почитается и весьма усердно практикуется народомъ и притомъ не однимъ верхнимъ меньшинствомъ, но и нижнимъ большинствомъ или народной массой.

Уже въ правленіе Ярослава были люди, совершавшіе и желавшіе совершать путешествія ко святымъ містамь: таковъ быль преп. Антоній Печерскій, въ мір'в неизв'ястный по имени гражданинъ г. Любеча, которому «взложи Богъ въ сердце въ страну ити», т. е. за границу, къ заграничнымъ святымъ мъстамъ, и который, устремившись на Авонъ, приняль тамъ монашеское постриженіе: таковъ быль преп. Өеодосій Печерскій, который въ юности своей покушался совершить путешествіе въ Іерусалимъ. Игуменъ Ланівлъ, знаменитый авторъ Іерусалимскаго Паломника, бывшій въ святомъ град'в въ начал'в XII в'яка, говорить о цёлой и больше или меньше многочисленной дружинё Русскихъ, бывшихъ одновременно съ нимъ въ Герусалимъ на поклоненіи 1). При преп. Евфросиніи Полоцкой, во второй половинъ XII въка, въ Іерусалимь быль особый русскій монастырь св. Богородицы, неизвъстно когда явившійся (выше стр. 745), но обязанный своимъ существованіемъ, какъ можно думать, между прочимъ тому побужденію, чтобы давать пристанище русскимъ поклонникамъ. Принадлежащее той же второй половин' XII в ка Вопрошение Кирика Новгородскаго прямо в ясно даеть знать, что поклонническія путешествія въ Іерусалимъ были тогда весьма многочисленны 2). Такъ какъ эти путешествія по тогдашнимъ условіямъ (дорогамъ на сушт и способамъ передвиженія на морт) составляли весьма большой трудъ, то они считались за наиболье дъйствительное средство умолить Бога въ какихъ-либо несчастіяхъ и за наиболье дыйствительный способь благодарить его за какія-либо благодыянія. Посему молившіе Бога о предотвращеній или о дарованіи чего-нибудь давали объщание совершить путешествие въ Герусалимъ, причемъ для большаго свидътельства непреложности своего объщанія имъли обыкновеніе налагать на себя клятву (т. е. клятву въ томъ, что исполнять объщаніе) 3). Къ сожальнію, должно сказать, что сколь рано начались путешествія къ святымъ мъстамъ, столь же рано начались и влоупотребленія этимъ подвигомъ. Ханжи, праздные тунеядцы и люди вообще



<sup>1)</sup> Палонн. гл. XXI, по изд. Норова стр 144 fin..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Калайд. стрр. 176 и 203, у Павл. coll. 27 и 61 (Путешествія столько отнинали въ простомъ народѣ рукъ у земледѣлія и вообще труда, что, по Нифонту, онѣ причиняли великій вредъ государству).

³) У Кирика: «ходили бяху роть, хотяче въ Іерусалинъ», — Калайд. стр. 203, у Павл. col. 61.

самой подозрительной нравственности, которыхъ такъ много скрывается подъ видомъ странниковъ и странницъ въ настоящее время, какъ оказывается, ведутъ свое начало еще отъ временъ періода домонгольскаго. Епископъ Новгородскій Нифонтъ говоритъ въ Вопрошеніи Кириковомъ, что иные ходили въ Іерусалимъ только за тѣмъ, чтобы праздно ѣсть и пить: «того дѣля идетъ, абы порозну ходяче ясти и пити» 1). Подозрѣвается, что усердіе простаго народа къ странничеству, вопреки его неусерлію въ отношеніи къ другому и болѣе существенному, истекало изъ побужденій не столько прамыхъ, сколько сейчасъ указанныхъ косвенныхъ.

Путешественники ко святымъ мѣстамъ по книжному назывались паломниками (какъ и книги, содержавшія путешествія ко свя. мѣстамъ и ихъ описанія), а въ народныхъ былинахъ называются каликами <sup>2</sup>). Названіе паломникъ считаютъ тождественнымъ съ западнымъ названіемъ тѣхъ же путешественвиковъ,—раlmarii, palmati, palmigeri, происшедшимъ отъ того, что послѣдніе возвращались изъ Іерусалима съ пальмовыми вѣтвями, какъ знакомъ совершеннаго путешествія <sup>3</sup>), т. е. паломникъ, считая первоначальнымъ произношеніемъ паломникъ, производять отъ пальма. Названіе калика, по всей вѣроятности, должно производить отъ извѣстной греческой обуви калиги (калики, о которой см. выше стр. 686), которую могли употреблять путешественники къ святымъ мѣстамъ, какъ обувь наиболѣе для нихъ удобную (магкую и легкую, каковая калигообразная обувь и доселѣ преимущественнымъ образомъ употребляется странниками) <sup>4</sup>). Народныя былины говорять о

<sup>1)</sup> У Калайд. стр. 176, у Павл. соl. 27. Наше названіе лицентра «ханжа» есть греческое χατζής (у Болгаръ и у Сербовъ — хаджія и хаджи, у Турокъ — ходжа), что есть названіе поклонника, совершившаго путешествіе въ Іерусалинъ (и усвояется ему потомъ какъ прозваніе), т. е. у насъ названіе поклонника стало синонимомъ и нарицательнымъ именемъ лицемтра (0 существованіи слова въ греческомъ языкт до Турокъ, — можетъ быть, происходящаго отъ нашего славянскаго: ходить, —см. Аста Patriarchat. Constantinop. Миклошича, І, 13, ІІ, 203: χαδζίχης).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ хронографѣ: «во образѣ нѣкоего пилигрина (-ма), сирѣчь калики»,— А. Н. Попова Изборникъ изъ хроногрр. 190 (Паломники, о которыхъ въ Лаврент. лѣт. подъ 1283 г., въ другихъ лѣтописяхъ называются переходниками, иже ходятъ по землямъ, милостыни просяще,—Воскрес.).

³) Дюканжа Gloss. Latinit. подъ сл. Palmarius.

<sup>4)</sup> А названіе «каліжи», означающее нищихь, странствующихь по міру, есть то же, что калики (ибо и сіи послідніе совершали свои путешествія Христовынь именемь).

каликахъ, что они отправлялись въ путешествія, для безопасности въ пути и для взаимной помощи, артелями («Сорокъ каликъ со каликою») и что на время странствованій они выбирали себъ атамановъ, которые бы смотръли за нравами всъхъ остальныхъ, не давая красть и пускаться на женскій блудъ і).

Христіанство само въ себъ одно; но народы, его содержащіе, различны. Поэтому, относительно своего характера, насколько послъдній зависить не отъ него самого, а отъ воспринимающихъ его людей, оно должно было воспроизводиться у каждаго народа болье или менье въ своемъ особомъ и индивидуальномъ образъ. Народы западно-европейскіе составляли изъ себя не только одну церковь, но и одно духовное цьлое въ общирномъ и полномъ смысль этого слова, по причинь единства своего просвъщенія; но и тамъ подъ общею физіономіею церкви различаются частныя физіономіи отдъльныхъ народовъ. Мы съ Греками составляли одну церковь; но мы вовсе не составляли съ ними одного духовнаго цьлаго въ отношеніи къ просвъщенію. Сльдовательно, у насъ христіанство могло воспроизвестись въ нашемъ смысль не только нъсколько отлично отъ нихъ, но и совсьмъ въ своемъ особомъ образъ.

За періодь домонгольскій и за последующее время до XVI века мы такъ мало имеемъ сведеній о характере нашего христіанства, что решительно не въ состояніи представлять его себе сколько-набудь въ живомъ и ясно различаемомъ образе. Достаточныя сведенія о характере нашего христіанства мы имеемъ, пропустя огромное время отъ его начала у насъ, только уже за XVI—XVII векъ. Эти сведенія даютъ намъ видеть въ нашемъ христіанстве XVI—XVII века решительную крайность приверженности къ наружной набожности и къ внешей обрядовой формальности.

Христіанство, какъ религія, состоить въ томъ, чтобы человѣкъ содержаль въ умѣ и сердцѣ своемъ правую вѣру въ Бога, соединенную съ надеждою на Него и любовію къ Нему, и чтобы онъ велъ

<sup>1)</sup> Безсонова Калеки перехожіе, вып. І, стр. 7 вqq (что каликай жилось отъ Христова имени хорошо, видно изъ того, что они величаются въ былинахъ «дородными молодцами»). — Антоній Новгородскій въ своемъ Константинопольскомъ Паломникѣ сообщаетъ извѣстіе о замѣчательномъ русскомъ паломникѣ періода домонгольскаго, который умеръ и былъ погребенъ въ Константинополѣ: «на уболѣ (ѐν τῷ ἐμβόλφ, — выше стр. 242) святаго Георгія святый Леонтей попъ Русинъ лежить въ тѣлѣ, великъ человѣкъ: той бо Леонтій З-жды въ Іеросалимъ пѣшъ ходилъ», — по изд. Саваим. стр. 142.

сообразную съ сею вёрою нравственную жизнь, по возможности уподобляясь въ этой послёдней вёруемому Богу, что составляеть задачу
(цёль бытія) истиннаго христіанина (какъ составляло это задачу или
цёль бытія и истиннаго человёка, каковымъ человёкъ вышелъ пзъ
рукъ Божіихъ). Но такъ какъ человёкъ состоять не изъ одной души,
а изъ души и тёла, причемъ внутреннее онъ долженъ выражать во
внёшнемъ, то, сообразно съ его природою, по отношенію къ внутренней вёрё отъ него еще требуется, чтобы онъ выражалъ ее наружно,
посредствомъ внёшней молитвы и другихъ дёйствій и дёлъ, составляющихъ изъ себя наружное богопочтеніе. Такимъ образомъ, совершенное христіанство, что касается до его явленія во внёшности, требуетъ
отъ человёка—во-нервыхъ, чтобы онъ велъ нравственную или добродётельную жизнь, сообразную съ закономъ евангельскимъ, и во-вторыхъ,—чтобы онь исполнялъ обязанности наружнаго богопочтенія.

Который рядь этихъ вижшнихъ обязанностей есть первый, который — второй, и какое взаимное между ними отношение, это, кромъ слишкомъ яснаго ученія Слова Божія, повидимому, совершенно очевидно и само по себъ. Человъкъ имъетъ двъ обязанности: долженъ въровать въ Бога и вести нравственную жизнь, сообразную съ Его закономъ; исполняя первую наъ этихъ обязанностей, онъ долженъ выражать внутреннюю въру и во внъшнихъ дъйствіяхъ, составляющихъ наружное богопочтеніе. Если нравственная жизнь, сообразная съ закономъ Божінмъ, есть одна изъ двухъ прамыхъ обязанностей, а вившнее богопочтеніе есть только наружное, такъ сказать, засвидітельствованіе соблюденія одной изъ этихъ двухъ обязанностей: то очевидно, что прямая обязанность более того, что служить только къ засвидетельствованію о выполненіи обязанности. Человікь, находящійся въ подчиненін у другаго человъка, обязанъ уважать его и исполнять свои обязанности по отношенію къ нему; первое онъ долженъ делать не только такъ, чтобы питать чувство уваженія внутри себя, но и такъ, чтобы выражать его посредствомъ внёшнихъ соотвётственныхъ знаковъ: однако ясно, что главное туть не эти вившніе знаки, а исполненіе обязанностей. Изъ сейчасъ сказаннаго, повидимому, следовало бы, что крайность приверженности къ внъшней набожности, состоящая въ томъ, что обязанности вившняго богопочтенія люди ставять выше и на мізств обязанностей нравственно-добродетельной жизни, --- что въ первыхъ они полагають главное существо христіанства, а вторыя какъ бы нерестають и считать прямыми и положительными христіанскими обязанностями, не должна бы была иметь места. На самомъ дъле она не только имбеть мосто, но у людей необразованных составляеть обычное явленіе, такъ что необразованность по отношенію къ христіанству имъеть своимъ непремъннымъ слъдствіемъ то, чтобы человъсь болъе или менъе искажалъ смыслъ его, усвояя большее или меньшее сверхдоджное значеніе внішней набожности въ ущербъ нравственно-добродътельной жизни. Горизонтъ умственнаго зрънія людей необразованныхъ весьма узокъ и какъ бы совпадаеть съ горизонтомъ зрвнія вещественнаго, ограничиваясь темь, что они действительно видять. Внъшнее богопочтение съ составляющими его дъйствиями есть только наружное свидътельствование и заявление внутреннихъ чувствъ, питаемыхъ человъкомъ върующимъ къ Богу, которому необходимо благоугождать и единственно можно благоугодить дёлами жизни, состоящей въ исполнении Его нравственнаго закона. Но человъкъ необразованный видить церкви съ совершаемымъ въ нихъ общественнымъ богослуженіемъ, видитъ всѣ другія дъйствія внѣшняго богопочтенія, предписанныя къ общественному и частному исполненю, -и такъ сказать всепъло и исключительно сосредоточивая свой взглядъ на этомъ видимомъ, приходитъ къ тому, чтобы полагать въ одномъ этомъ все существо христіанства и чтобы забывать про все остальное, какъ бы не входящее въ кругъ прямыхъ обязанностей христіанскихъ и предоставленное просто собственной воль людей. Усвояя внышнимь дыйствіямь наружнаго богопочтенія силу освящать и спасать себя, помимо и независимо отъ своихъ нравственно-добрыхъ дель, человекъ усвояетъ имъ какъ бы какую-то сверхъестественную и магическую силу (opus operatum). Конечно, это не совсемъ для насъ понятно; но далеко не совсъмъ для насъ понятна и ясна и вся вообще область умственнонравственной патологіи человічества.

У всёхъ христіанскихъ народовъ, какъ мы сейчасъ дали знать, неизбёжное явленіе составляетъ то, чтобы низшія необразованныя части обществъ, т. е. нижнія большинства или народныя массы, страдали въ большей или меньшей степени неразлучною болізнію необразованности—преувеличеніемъ значенія наружной набожности въ ущербъ нравственно-добродітельной жизни. Но могутъ быть народы и совсёмъ необразованные, и тогда эта болізнь должна стать болізнію цілаго народа. Мы — Русскіе представляли изъ себя народъ необразованный, и слідовательно у насъ долженъ быль иміть місто сейчась указанный печальный случай.

Какъ уже мы говорили выше, мы вовсе не имѣемъ свѣдѣній о характерѣ нашего христіанства за огромное время отъ его начала у насъ до XVI вѣка. Что съ самой первой минуты его принятія было усвоено нами внѣшней набожности значеніе не совершенно должное,

а большее должнаго, въ этомъ нельзя сомнѣваться, ибо человѣкъ необразованный вообще не можетъ не преувеличивать значенія внѣшней набожности. Но началось ли прямо съ той совершенной крайности, которую мы находимъ въ XVI вѣкѣ, или дѣло въ семъ отношеніи шло постепенно? Не можетъ въ свою очередь подлежать сомнѣнію, что не первое, а послѣднее, и что внѣшняя набожность имѣетъ у насъ свою исторію, которой мы не можемъ прослѣдить и представить, но которую совершенно необходимо предполагать.

Принимая христіанскую віру, предки наши были тіми же людьми безъ образованія, что и въ последующее время. Но и будучи людьми безъ образованія, они должны были впервые принять ее въ ся возможно истинномъ, а не извращенномъ, видъ. Христіанство принималось ими вмёсто язычества, какъ вёра истинная вмёсто вёры ложной; но существенное отличіе христіанства отъ язычества состоить въ томъ. что оно, заменяя веру въ боговъ ложныхъ верою въ Бога истиннаго, по отношенію къ самому человіку требуеть, чтобы онъ благоугождаль Богу не только посредствомъ внёшнихъ знаковъ Его почитанія, каковы — наружная молитва и все внёшнее богопочтеніе, чего одного требовало явычество, но и непременно и более того посредствомъ добрыхъ дёлъ, - посредствомъ исполненія заповёдей Его нравственнаго закона. Добрыя дёла и добродётельная жизнь составляють такой рёшительный контрасть христіанства сь язычествомь, составляють такую главную и основную часть его новыхъ требованій противъ последняго, что принимать христіанство и не сознавать сейчась указаннаго его отличія отъ язычества значить принимать то, что вовсе не подимается. Слёдовательно, мы должны туть предположить одно изъ двухъ: или что предки наши приняли христіанство совершенно безъ его пониманія или-если приняли съ надлежащимъ его пониманіемъ, то вмѣств съ твиъ-съ надлежащимъ пониманіемъ и значенія въ немъ правственно-добрыхъ дёлъ. Въ минуту принатія христіанства предки наши были людьми необразованными, какими остались и послъ. Но, бывъ необразованными, они вовсе не представляли изъ себя по степени своего такъ сказать общечеловъческого (первоначального и донаучнаго) разветія какихъ нибудь совершенныхъ дикарей, которые бы не отличали правой руки отъ лѣвой и вообще представляли первобытную безсознательность. Несомивню, они находились на такой степени поманутаго развитія, что въ состояніи были надлежащимъ образомъ понимать, что такое есть принимаемое христіанство. Когда мы говоримъ: въ состояние были надлежащимъ образомъ понимать, то нужно помнить, что мы говоримъ не о всемъ народъ, со включениемъ его такъ

называемой нижней массы, о которой должно быть иныхъ, указанныхъ нами выше, представленій, а о верхнемъ меньшинствъ, о которомъ одномъ вообще мы вдёсь говоримъ: народная масса не потому главнымъ образомъ первоначально поняла христіанство по своему, что не въ состояни была надлежащимъ образомъ понять его, а потому, что она не была научена и предоставлена была самой себв. Такимъ образомъ, предки наши, принимая христіанство, должны были принимать его съ яснымъ разумвніемъ того, какое значеніе усвояеть оно добрымъ деламъ и добродетельной живни или — что тоже — исполнению нравственнаго закона Божія. А если такъ, то и не могло у нихъ прямо и сразу начаться съ того, что мы видимъ въ ХVI въкъ, т. е. съ совершенно извращенныхъ представленій о взаимномъ отношеніи между вившней набожностію и собственнымъ или действительнымъ благочестіемъ. Мы говоримъ туть объ общей церковно-исторической истинъ, которая имъеть только частнъйшее приложение въ намъ-Русскимъ и которая состоить въ томъ, что народы и необразованные. однако стоящіе на такой степени человіческаго развитія, чтобы были въ состояніи различать существо христіанства оть язычества, принимають это послёднее въ его болёе или менёе истинномъ видё (истинномъ, подразумъвается, не по отношенію къ нему самому, а по отношенію къ своему его пониманію) и что уже только потомъ оно болве или менъе у нахъ извращается. Первоначально и народы необразованные, но обладающіе указанной способностью пониманія, принимають христіанство такимъ образомъ, чтобы усвоять должное значеніе его требованію отъ человівка добродітельной жизни или исполненія нравственнаго закона Божія, и уже только потомъ, мало по малу, медленнъе или скоръе, такъ сказать-не удерживаясь на первоначальной высоть и опускаясь къ низу, они ставять внешнюю набожность на мъсто собственнаго благочестія.

Скоро ли началось у насъ это превращеніе или извращеніе христіанства, какъ быстро оно шло и когда дошло до той крайности, въ какой оно представляется намъ въ XVI въкъ, отвъчать на все это, какъ мы не одинъ разъ говорили выше, мы вовсе не въ состояніи. Кіевскій или домонгольскій періодъ русской исторіи есть періодъ исторіи того русскаго племени, которое называется теперь малорусскимъ. Сравнивая позднъйшихъ Малороссовъ съ Великороссами, и именно обращая вниманіе на то, что Великороссы произвели расколъ, который выражаетъ собою отождествленіе внъшнихъ обрядовъ въркі съ ев догматами, что въ свою очередь есть слъдствіе крайней привязанности къ наружной набожности, и что у Малороссовъ начего подобнаго не

было и расколь до сихъ поръ вовсе не имветь между ними места. приходять къ заключенію, что два племени — великорусское и малорусское существенно различаются между собою характеромъ своихъ духовныхъ натуръ и что повднайшая крайняя привазанность къ наружной набожности, будучи дёломъ Великороссовъ, которымъ принадлежить періоль Московскій, есть выраженіе (в следствіе) именно ихъ характера. Это мевніе о различів Малороссовъ съ Великороссами въ характеръ, конечно, болъе или менъе справедливо, но едва ли въ отношеній къ чертамъ характера, которыя касаются насъ: предполагать о Малороссахъ, чтобы они по своему характеру никогда не впали въ ту крайность приверженности къ наружной набожности, которую мы видимъ на Москвъ въ XVI въкъ, болье чъмъ сомнительно. Позливишіе, XVI віка, Малороссы, весьма отличные отъ современныхъ имъ Великороссовъ, представляють собою продукть своей особой исторів. отличной отъ исторіи Великороссіи, а чёмъ бы они были, если бы ихъ исторія была тожнественна съ исторією послідней, это составляєть вопросъ, на который вовсе не можеть быть дано увъреннаго отвъта. Великороссія, по своему географическому положенію, часть Руси весьма удаленная отъ западной Европы, начала до накоторой степени разоб**шаться съ последнею съ самаго Андрея Боголюбскаго, съ котораго** начинается ен исторія, а потомъ и совершенно порвала свои связи съ нею и по такой степени стала страною самозаключенною, что прелставляла изъ себя какъ бы европейскій Китай; напротивъ, нынёшняя Малороссія не только никогда не разрывала съ западной Европой, но съ той самой минуты, какъ для Великороссіи началось совершенное разъединеніе (нашествіе Монголовъ), теснье, чымь прежде, сбливилась съ нею (королевство Галицко-Волынское), а потомъ, подпавъ государственной власти Польши, стала подъ ея и ръшительное духовное вліяніе. Поздивищая ученая Малороссія, рызко отличающаяся своимъ характеромъ и складомъ своего религіознаго мышленія отъ современной себъ Великороссіи, представляетъ собою воспроизведеніе западно-обравованной Польши.

Больше или меньше отличаются Малороссы характеромъ своей духовной натуры отъ Великороссовъ, но во всикомъ случав это отличіе нельзя представлять себв такимъ образомъ, чтобы Малороссы, если бы они остались, подобно Великороссамъ, людьми необразованными и если бы они поставлены были въ условія положенія сихъ последнихъ, не впали въ крайность сверхдолжной привязанности къвнёшней набожности. Народъ, остающійся необразованнымъ и поставленный въ положеніе, въ которомъ находились Великороссы, т. е. раз-

общенный со всёмъ остальнымъ міромъ и самозаключенный въ самомъ себъ не можеть болье или менье не впасть въ эту крайность. Мы вовсе не знаемъ положительнымъ образомъ того, чтобы Малороссы или-что тоже-Русскіе домонгольскаго періода не впадали въ нашу крайность и чтобы они не освободились отъ нея только впоследстви времени; мы только считаемъ совершенно необходимымъ предполагать это, такъ что ръчь наша должна возвратиться къ тому, на чемъ мы оставили ее выше. Мы считаемъ необходимымъ предполагать это, вопервыхъ, по причинъ уже указанной выше, а во-вторыхъ, еще и по другимъ причинамъ. Народъ, котя и необразованный, но стоящій на такой степени общечеловъческого развитія, чтобы понимать существо христіанства и его отличіе отъ язычества, каковыми именно должны быть представляемы Русскіе, долженъ принимать христіанство и не можеть его не принимать съ надлежащимъ пониманіемъ того, какое значеніе придаеть оно добрымь дівламь или нравственной жизни. А по этой-то причинъ, какъ указано выше, и не можетъ случиться у подобнаго народа, каковы были Русскіе, чтобы онъ прямо началь съ крайней привазанности къ внёшней набожности (такъ какъ это есть уже извращеніе христіанства). Подобный народъ, всябдствіе своей необразованности, необходимо долженъ болбе или менбе впасть въ эту крайность съ теченіемъ времени и потомъ и сіе-то собственно «потомъ» и составляеть вопрось по отношенію къ Русскимъ, т. е. какъ скоро и когда оно настало? Оно могло настать скорве или медленные, смотря по обстоятельствамъ, и именно обстоятельства, въ которыхъ находились Русскіе домонгольскаго періода, и заставляють предполагать, что тогда оно еще не наставало. Если человъкъ будетъ предоставленъ самому себъ, то извъстныя естественныя наклонности его разовъются и проявять себя скорбе; если же онъ будеть находиться подъ вліяніями, которыя будуть парализовать и задерживать развитіе этихъ наклонностей, то само собою понятно, что и обнаружение ихъ совершится гораздо медлениве: по отношенію къ Русскимъ домонгольскаго періода имъль мъсто второй случай (тогда какъ наобороть по отношению къ Русскимъ Московскаго періода первый); а вследствіе сего и должно быть предполагаемо то, что мы предполагаемъ.

Во все продолженіе періода домонгольскіе предки наши находились въ живомъ сравнительно общеніи съ западной Европой. По географическому положенію страны, князья наши не могли принимать діятельнаго участія въ политическихъ діялахъ всей западной Европы; но тімъ не меніве они водили знакомство и находились въ связяхъ со всею ею, какъ видно это изъ того, что они заключали браки, приводя

Digitized by Google

невъсть или выдавая своихъ дъвицъ, на всемъ ен пространствъ. Непринимая деятельнаго участія въ делахъ всей Европы, князья наши находились въ дъятельныхъ политическихъ сношеніяхъ (дружественныхъ или враждебныхъ) съ непосредственными нашими сосъдями на-Западъ — Поляками и Венгерцами. Во все продолжение періода въглавивишихъ городахъ Руси (Кіевской или тогдашией собственной) постоянно находились болье или менье многочисленныя товарищества (компаніи) купцовъ изъ разныхъ мѣстъ западной Европы. Все это нисколько не имело своимъ следствиемъ того, чтобы предки наши захотыли быть, подобно западной Европы, просвыщенными, заимствуя просвъщение отъ ней или отъ Грековъ; но всему этому, какъ уже мы говорили выше, нельзя не придавать и совершенно никакого значенія. Человъть необразованный, водящій внакомство съ людьми образованными, незамътно для себя самого и безъ своего прямаго намъренія, заимствуеть оть последнихь некоторое развитие и становится выше того необразованнаго человъка, который обращается исключительно въ средв подобныхъ себв. Приводы изъ западной Европы княженъ для замужества были не особенно многочисленны; но эти княжны воспитывали потомъ цёлыя семейства дётей. Притомъ, весьма вёроятно думать, что дело въ семъ случав не ограничивалось одними самими князьями, но что, по подобію ихъ, брали себъ невъсть изъ западной Европы, и преимущественно изъ сосъднихъ Польши и Венгріи, и наши: бояре. Такимъ образомъ, знакомство и связи предковъ нашихъ съ вападной Европой должны были сообщать имъ нѣкоторое общее развитіе. Но это общее н'вкоторое развитіе не могло съ своей стороны не служить ивсколько къ тому, чтобы поддерживать свёть и въ возарвніяхъ религіозныхъ и чтобы предохранять отъ уклоненія въ сферъэтихъ последнихъ въ решительную крайность. Крестьянинъ соверщенно неразвитый бевъ сомнёнія вёруеть, что наружная молитва или полаганіе поклоновъ предъ иконами составляеть все, что требуется для спасенія; но крестьянинъ, им'вющій нівкоторое развитіе, уже по крайней мъръ смутно понимаеть, что это не составляеть всего.

Сейчась указанному нами вліянію, конечно, вовсе не должно усвоять слишкомъ большаго значенія. Само по себв и въ отдёльности ономогло быть такъ слабо съ своимъ двиствіемъ въ сферв религіозной, чтобы и совсвиъ не имъть никакого значенія. Но кромѣ этого, какъбы побочнаго, вліянія было еще другое вліяніе прямое, къ которому это служило только дополненіемъ и умалать значеніе котораго было бы несправедливо. Разумѣемъ вліяніе греческое. Во все продолженіе періода домонгольскаго митрополитами русскими были Греки; вмъстъ съмитрополитами постоянно было нівкоторое количество Грековъ русскими епископами; при митрополитахъ и при епископахъ жили Греки въ качествъ ихъ чиновинковъ или соборныхъ клирошанъ. Слъдствіемъ такого положенія діль необходемо долженствовало быть то, чтобы религіозныя воззрвнія Русских были болве или менве тожлественны съ таковыми же возорвніями Грековъ и не уклонялись оть нихъ: всв епископы русскіе изъ природныхъ Русскихъ, представлявшіе собою проводниковь редигіозныхь воззрёній въ духовной или перковной средв, естественно должны были стараться усвоять себв воззрвнія и вообще характеръ и духъ мышленія своихъ митреполитовъ: великіе князья съ своими боярами, представлявшие изъ себя въ свътской средъ тоть образъ, на который должны были взирать всё остальные, находились подъ учительнымъ вліяніемъ и руководствомъ тёхъ же митрополитовъ вибств съ жившими при нихъ Греками; всв остальные Греки. жавшіе вев Кіева, непосредственнымь образомь должны были поддерживать греческія воззрінія на пространствів всей вообще Руси. Чтобы для читателя были убъдительнъе наши ръчи, мы повволемъ себъ обратиться къ доводу не особенно пріятнаго свойства: если владычество Татаръ имъло своимъ слъдствіемъ то, чтобы предки наши въ вначительной степени заразились татарскимъ духомъ, то невозможно было, чтобы владычество Грековъ (духовное) не имвло своимъ следствіемъ поддержанія греческихъ воззрівній. У насъ есть люди, которые полагають, что именно Грекамъ мы и обязаны нашей крайней привяванностью къ наружной набожности. Но это вовсе несправедливо и составляеть не болье какъ недоразумьніе. Протестантскіе в раціоналистическіе писатели представляють Греческую церковь за принятіе ею иконопочитанія и почитанія мощей святыхъ, съ чімъ соединено и изъ чего развилось все внашнее богопочтеніе, какъ виновницу возвращенія къ языческому идолослуженію и вообще всего того, что объемлется нёмецкимъ словомъ Abgötterei; эти-то укоризны писателей и думають относить къ вившней набожности нашей Руси, какою она является въ XVI въкъ. Но великое различіе между употребленіемъ всякой вещи и ея влоупотребленіемъ, - великое различіе между твиъ, чтобы, принимая вившнее богопочтеніе, какъ діло необходимое, усвоять ему должное значеніе, и тімъ, чтобы, извращая значеніе этого богопочтенія, ставить его выше и на место правственных христіанских дель. Если помянутые писатели, поступая совершенно несправедливо, укоряютъ Грековъ за употребленіе, то это вовсе не значить, чтобы на посл'ядвихъ падала вина и за наше элоупотребленіе. Нельзя сказать о Грекахъ того, чтобы, по мъръ упадка у нихъ просвъщения, совствиъ не помутилась у нихъ и чистота христіанскихъ взглядовъ и чтобы они не наклонились несколько на сторону праведности неоправдывающей. Въ нашъ періодъ домонгольскій мы видимъ у Грековъ обычай, чтобы люди умирающіе принимали передъ смертью монашеское постриженіе, причемъ предполагается тщетная надежда получить маду дёль монашескихъ за одно кратковременное воспріятіе на себя монашескаго образа. Но относительно происхожденія этого обычая съ вівроятностіюследуеть думать, что причиной при семь была не столько сейчась указанная тщетная надежда, сколько особое образовавшееся о монашествъ мнъніе: монашество было принимаемо за таинство и какъ бы ва второе крещеніе і), почему и віроятно полагать, что дійствительную причину провсхожденія обычая составляли желаніе и надежда людей изгладить гръхи предшествующей мірской жизни столько дъйствительно, сколько действительно изглаждаеть ихъ крещеніе. Что же касается до дёль и дёйствій наружной набожности въ собственномъ смыслё, то Греки никогда не доходили до того, чтобы впалать относительно ихъ въ нашу крайность, - чтобы, извращая ихъ смыслъ и полагая въ нихъ какъ бы всю сущность христіанства, ставить ихъ на мъсто дълъ нравственно-добрыхъ. Въ позднъйшее послъ нашего періода домонгольскаго время Греки, конечно, не возвышались въ пониманіи христіанства противъ эгого последняго времени, ибо средствосего понвманія-просв'ященіе шло у нехъ не на гору, а все бол'ве и болье подр гору; однако и въ поздненшее врсия им не находим у нихъ ничего подобнаго тому, что было у насъ въ XVI въкъ. Преп. Максимъ Грекъ, авившись въ русскомъ обществъ XVI въка, увидълъ себя какъ бы совсёмъ въ другомъ нравственномъ мірё, -- до такой степени быловелико различіе между тогдашними Русскими и Греками. Можеть быть, ьто-нибудь захочеть думать, что преп. Максимъ бичуетъ крайнюю привязанность къ наружной набожности современныхъ ему Русскихъ не потому, чтобы она возмущала его, какъ Грека, а потому, что онъ былъ человъкъ всключительный, возвышавшійся надъ современнымъ ему обществомъ и что, останься онъ въ Греціи, онъ бичеваль бы ее и у самихъ Грековъ. Но, во-первыхъ, если бы Греки, подобно намъ впадали въ эту крайность, то тамъ нашлись бы обличители и безъ Максима, между темъ какъ ихъ мы не знаемъ; во-вторыхъ, доказательства

<sup>1)</sup> Принимаеть монашество за таниство писатель, известный подължененть Діонисія Ареопагита (De Eccles. Hierarch. с. 6); за таниство и какъ бы за второе крещеніе — Осодоръ Студить (у Миня въ Patr. t. 99, pp. 1521, 1524 и 1596), cfr Гизелера Dogmengeschichte, SS. 403 fin. и 526.

ръзкаго различія по отношенію къ предмету нашей ръчи между позднъйшими Русскими и Греками мы находимъ у современныхъ намъ Русскихъ и Грековъ, обращаясь къ взаимному ихъ сличенію. Относительно своего повеленія въ храмахъ или перквахъ за общественнымъ богослуженіемъ Русскіе и Греки существенно различаются между собою: у насъ простые люди стараются какъ можно усерднее молиться, т. е. какъ можно болве творить поклоновъ (такъ что въ сельскихъ церквахъ отъ шуршанія по одёжё творящихъ кресты рукъ поднимается даже нъкоторый шумъ); напротивъ въ церквахъ греческихъ «моленія» въ нашемъ смысле почти вовсе нетъ, такъ что на непривычный русскій взглядъ Греки въ церкви во время молитвы представляють изъ себя нѣчто странное: стоять и не молятся («стоить-какъ говорятьи не перекрестится»). Грекъ ограничиваеть свою такъ сказать поклонную молитву твиъ, что двлаеть несколько поклоновъ при входе въ церковь и что потомъ творить ихъ не очень большое количество въ извъстныя важнъйшія времена службъ (причемъ творить ихъ вовсе не съ тою крайнъйшею машинальностію, какъ это у нашихъ простыхъ людей). Русскій, вітроятно, подумаеть, что Греки отступили въ семъ случав отъ древняго благочестія; на самомъ же двлв это вовсе не такъ: Греки остаются въ семъ случав при древнемъ обычав, а у Русскихъ ввелся свой обычай, сообразно съ ихъ особымъ взглядомъ на поклоны. Сейчасъ указанное различіе между Русскими и Греками частнымъ, но несомивнимъ, образомъ показываетъ, что одни и другіе вовсе не тождественны во взглядахъ на вившнюю набожность, н следовательно показываеть, что первые не заимствовали своихъ взглядовъ у последнихъ 1).

Итакъ, необходимо думать, что домонгольскіе предки наши еще не впадали въ совершенную крайность приверженности къ наружной набожности или еще не доходили до совершеннаго извращенія ея смысла, что мы находимъ нравственною бользнію позднайшихъ нашихъ предковъ.

<sup>1)</sup> И ко всёмъ дёйствіямъ и дёламъ внёшней набожности Греки не имёютъ такой приверженности, какъ мы—Русскіе. Знающіе Грековъ въ семъ отношеніи Русскіе объясняють это тёмъ, что у нихъ-де пало древнее благочестіе; но это неправда и истинная причина — различіе взглядовъ (Никоновское исправленіе книгъ дало поводъ высказаться старому или средневёковому мнёнію Русскихъ о Грекахъ, будто у нихъ пало истинное благочестіе: причиной образованія этого взгляда было то, что мы указали сейчасъ выше, —различіе взглядовъ на внёшнюю набожность. Обстоятельныя рёчи о семъ мы должны будемъ вести много послё).

До какой степени они были чужды этой больвии и до какой степени правильно понимали они значеніе наружной набожности въ дель спасенія, это составляеть вопрось, на который во всякомъ случав нельзя бы было дать отвёта математически-точнаго, ибо туть рёчь не о предметахъ, которые могуть быть определяемы съ математическою точностію, и отвічать на который, за отсутствіемъ средствъ, мы не въ состоянии и съ точностию нематематическою. Человъкъ, не имъющій просвіщенія, неизбіжно должень уклонаться въ эту крайность, а что касается до обстоятельствь, въ которыя онь поставлень, то они или задерживають его наклонное движение къ этой крайности или ускоряють послёднее. Такъ макъ первыя обстоятельства именно могуть только болве или менве задерживать и парализовать движеніе, но несовершенно его уничтожить и прекратить, то изъ сего следуеть, что домонгольскіе предки наши не могуть быть представляемы такимь образомъ, чтобы они нисколько не уклонялись въ сторону нашей крайности и чтобы они неподвижно оставались на чертв и на мъств истиннаго пониманія. Должно думать о нихъ такъ, что болже или менже ови уклонялись въ сторону нашей крайности, но что уклоненіе еще не достигало той черты, за которою бы начиналась действительная и настоящая крайность.

Впадая въ крайность приверженности къ наружной набожности, человъкъ дълаетъ это на счеть собственнаго и дъйствительнаго благочестія, состоящаго въ исполненіи нравственнаго закона Божія. Будучи благочестивымъ, нельзя не быть въ соотвётственной мёрё набожнымъ; напротивъ, будучи набожнымъ, можно быть вовсе неблагочестивымъ. Благочестіе состоить въ томъ, чтобы любить Бога, какъ говорить апостоль, доломо и истиною (1 Іоанн. 3, 18); а кто любить Бога дыломъ, тотъ не можеть не выражать своей къ Нему любви и наружными знаками. Набожность состоить въ томъ, чтобы выражать свои чувства къ Богу словомъ и языкомъ и другими внъшними способами; но выражать внёшнимъ образомъ весьма можно и то, чего не имвешь внутри. Благочестіе состоить въ томъ, чтобы месполнять запов'ядь Божію о любви къ ближнимъ; а кто истинео любитъ ближнихъ, тотъ какъ будетъ не любить Бога и вмъстъ съ симъ внутренно и наружно не почитать Его, когда первая любовь именно от Бога есть и когда всякь любяй ближнихь оть Бога рождень есть и знаеть Бога (I Ioahh. 4, 7)? Набожность состоить въ томъ, чтобы наружно почитать Бога посредствомъ устной молитвы, преклоненій тёла или поклоновъ и посредствомъ другихъ наружныхъ дъйствій; но словами усть и преклоненіями тіля и всякими другими наружными дійствіями восьма можно

почитать Бога и такииъ образомъ, чтобы сердце наше отстояло отъ Него далече (Мате. 15, 8. 9), и чтобы мы вовсе не помышляли при семъ объ исполненіи Его запов'єди о любви къ ближнимъ. На сейчасъ указанномъ взаижномъ отношенім между собственнымъ благочестіемъ и наружною набожностію и основывается то, что когда человінь преувеличиваеть значение и искажаеть смысль второй, то онь квлаеть это въ ущербъ первому. Человъкъ создаеть себъ и какъ бы воеводеть въ свой догмать погращительное мевніе, будто важнайшее и главное въ христіанствъ состоять въ исполненіи заповъли о наружной набожности; но чемъ онъ усердне исполняеть эту мнимую первую заповъдь, тъмъ онъ болье и болье приходить въ нерадвніе объ исполненіи действительной первой заповеди, какь объ этомъ свидетельствуетъ самъ Спаситель, указывая на примъръ іудейскихъ книжниковъ и фарисеевъ (Мате. 23, 23, Лук. 11, 43). Съ этими последними, по свидетельству Спасителя, случилось то, что они, заботясь о тщательнъйшемъ соблюдения преданий человъческихъ, оставили заповъдь Божію (Марк. 7, 8). Подобное случается съ христіанами, когда они ставять наружную набожность на то первое мёсто, на которомъ стояли у книжниковъ и фарисоовъ преданія человіческія: усвояя такое значеніе діламь этой набожности, что какъ будто бы въ нихъ заключалось все существо христіанства, люди оставляють и забывають заповъдь Божію о соблюденіи Его нравственнаго закона. Конечно, этого не бываеть такимъ образомъ, чтобы прямо и положительно быль отрицаемъ нравственный законъ евангельскій; но это бываеть такимъ образомъ, что не отрицаемый онъ полагается какъ бы въ совершенномъ вабвенін. Сія подобаше творити и оньст не оставляти, говорить Спаситель книжникамъ и фариссимъ о взаимномъ отношении между важиващими и менве важными заповедями, подлежащими соблюденію (Мате. 23, 23): перем'вщая нравственный законъ и наружную набожность и поставляя первый не на месте того, что должно творить, а на мёстё того, что должно не оставлять, люди, при своемъ безсилін исполнять свои обязанности во всемъ ихъ объемъ, позволяють себъ и находять извинительнымь совствиь оставлять то, что доджно быть только не оставляемо; со всёмъ усердіемъ творя дёла, составляющія изъ себя наружную набожность, и превратно мысля о нихъ, люди воображаютъ себя достаточно добрыми и благочестивыми христіанами, чтобы заботиться еще о чемъ-либо другомъ. Не совсёмъ, можеть быть, понятно такое самообольщение (и какь бы нравственнопатологическое явленіе); но оно предъ нами на лицо, какъ фактъ нашей жизни, ибо и досель весьма значительная часть русскихъ благо890 т. і. гл. уш. вера, нравственность и религіозность народа.

честивыхъ людей не полагаетъ ли благочестія въ одной наружной набожности?

Итакъ, о домонгольскихъ предкахъ нашихъ необходимо думать, что въ дёлё пониманія благочестія они еще свободны были отъ той крайности, которая является нашею болёвнію въ позднёйшее время. Но въ отношеніи къ благочестію, конечно, выше тоть, кто болёв правильно понимаеть его; слёдовательно, должно думать о нихъ, что они въ семъ случаё были выше, чёмъ позднёйшіе наши предки.

## Дополненія и поправки.

Къ стр. 17. По Витрувію (предполагая, что онъ выражается съ точностію), греческія базилики имѣли форму не продолговатыхъ, а квадратныхъ четвероугольниковъ: Graeci in quadrato fora (названіе площадей употребляеть вмѣсто названія базиликъ, которыя находились на площадяхъ) constituunt, и на кровляхъ или покровахъ ихъ галлерей устрояемы были гульбища: supra ambulationes in contignationibus faciunt. Римляне, у которыхъ въ базиликахъ даваемы были врѣлища гладіаторскихъ боевъ, — gladiatoria munera, устрояли для зрителей въ своихъ галлереяхъ верхніе этажи ложъ, — moeniana (названныя такъ по одному случаю отъ одного Менія).

— Въ позднъйшее время всякіе торговые ряды, помъщались или не помъщались въ нихъ судьи, назывались у Грековъ базиликами, см. *Unger*'a Quellen d. Byzantin. Kunstgeschichte, I, 84 (Basilica der Pelzhändler—базилика мъховщиковъ).

Къ стр. 20. Мы сказали въ предшествующемъ дополненіи къ стр. 17-й, что классическіе Римляне устраивали въ своихъ базиликахъ верхніе этажи ложъ. Что же касается до христіанскихъ Римлянъ, то они не устраивали въ своихъ базиликахъ подобно Грекамъ верхнихъ галлерей для женщинъ: у нихъ женщины не жили, подобно тому какъ у Грековъ, обособленно отъ мущинъ въ домашней жизни, а поэтому и не явилось у нихъ, подобно тому какъ у последнихъ, требованіе и обыкновеніе отдёльнаго отъ мужчинъ стоянія женщинъ въ церквахъ.

Въ настоящее время у католиковъ независимо отъ архитектурной формы базиликами называются—въ Италіи и Франціи каеедральноепископскія церкви, а въ Испаніи каеедрально-архіепископскія или митрополичьи церкви.

Къ стр. 33. Объ эффектъ купола св. Софія съ окружающими его и составляющими съ нимъ одно шестью полукуполами тоже, что я, говорять: патр. Констанцій въ своемъ сочиненіи Кωνσταντινίας,

стр. 71 fin., Папарригопуль въ своей Історіа той Еддункой Едчон, т. III, стр. 194, и нашъ А. Н. Муравьевт въ своемъ письмі о св. Софіи въ митр. Филарету, напечатанномъ въ 8-й части Прибавленій къ твореніямъ святыхъ отцевъ, стр. 443.

Къ стр. 34, къ прим. 2. Въ четырехъ толстыхъ контрафорсахъ, подпирающихъ куполъ св. Софіи (двухъ съ южной стороны и двухъ съ съверной), устроены были всходы на верхнія галлерен или полати.

Къ стр. 48. Не сохранилось намятниковъ древней церковной архитектуры крымской, но сохранились древніе памятники церковной архитектуры кавказской, — грузино-арминской, которую по близкому сосёдству Крыма и Кавказа въроятно считать за болье или менье родственную съ первой. Древняя архитектура кавказская не представляется тожественною съ древнею архитектурой нашею русскою, но нівкоторыя особенности нашей архитектуры мы находимъ въ ней. Именно-оква въ церквахъ такія же узкія, какъ у насъ; двери, такъ же какъ у насъ, съ полукруглымъ верхомъ и съ боковыми ствиками скошонными кнаружи, которыя уставлены колонками и трехъугольными выступами, соединенными по верху соотвётственной формы дугами (выше стр. 41); ствны церквей съ наружной стороны разделаны лизенами; наружныя украшенія западной стіны церквей, по бокамъ входныхъ дверей, напоминають до некоторой степени укращенія той же стены въ Новгородскихъ церквахъ, о которыхъ мы говорили выше на стр. 43 fin. (по упущенію тамъ прямо не сказано, что вменно западной стыны, а не всъхъ ствнъ). Памятники Кавказской церковной архитектуры см. у Д. И. Гримма въ его изданіяхъ: Памятники византійской архитектуры въ Грузіи и Арменіи, 12-ть выпусковъ, Спб., 1859—1864, и Паматники христіанской архитектуры въ Грузіи и Арменіи, Спб. 1866, и у гр. Толстого и Кондакова въ IV выпускъ Русскихъ древностей въ памятникахъ искусства, Спб. 1891.

(Дюбуа де Монперё въ своемъ Voyage autour du Caucase, сравнивая церковную архитектуру кавказскую съ остатками церковной архитектуры крымской, находить совершенное тожество между ними въ отнощени техническомъ,—въ отдълкъ колоннъ и капителей и вообще въ украшенияхъ: нъмецкаго перевода 1842 года, который мы имъемъ вмъсто подлинника,—Reise um den Kaukasus, т. I, стр. 123 fin.).

 $K_{\rm Z}$  стр. 59, къ прим. 2. Греческое названіе христіанскаго олтара  $\beta \tilde{\eta} \mu \alpha$  есть перенесенное на него названіе воспроизводимой имъ дохристіанской судейской абсиды въ базиликахъ, см. въ книгѣ Дѣяній апостольскихъ XVIII, 12 sqq, и XXV, 6 sqq, въ которой славянское: судилище по-гречески  $\beta \tilde{\eta} \mu \alpha$ .

Къ стр. 59, къ прим. 3. Въ настоящее время у Грековъ въ просторѣчіи олтарныя абсиды навываются еще хивадами или ахивадами,— $\chi \gamma(\iota) \beta \acute{a} \acute{c} \alpha$ ,  $\grave{a} \chi \gamma(\iota) \beta \acute{a} \acute{c} \alpha$ , каковое слово вначить то же, что хо́ $\gamma \gamma \gamma$ , т. е. раковина.

Ка стр. 61, ка прим. Въ одномъ греческомъ чинъ литургіи, читаемомъ въ ркп. XV въка, говорится, что посль литургіи участвовавшимъ въ ен совершеніи священникамъ бываеть въ діаконикъ нѣкое малое утьшеніе (καὶ γίνεται по окончаніи литургіи ἐκεῖσε ἐν τῷ ἐιακονικῷ τοῖς ἱερουργήσασι μικρά τις παράκλησις), см. въ 1-й части І тома Описанія (греческихъ) литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго Востока, предпринятаго А. А. Дмитріевскимъ, стр. 172.

Къ стр. 62, къ прим.. Священники одъвались въ богослужебныя одежды въ діаконикъ и входили изъ діаконика въ олтарь дверями, бывшими изъ перваго въ послъдній. Но такъ какъ относительно архіереевъ было принято, чтобы они для совершенія литургіи входили въ олтарь торжественнымъ образомъ черезъ царскія врата: то они одъвались къ ней не въ діаконикъ, а въ самой церкви, именно — или въ своемъ такъ называемомъ стасидіи, о которомъ ниже, или подлъ своего стасидія, см. въ указанномъ въ дополненіи къ стр. 61 Описаніи литургическихъ рукописей А. А. Дмитріевскаго ч. 1-й т. І стр. 167 sub fin. и т. ІІ стрр. 301 fin., 376 и 785, такъ же у Симеона Солунскаго De sacra liturgia, сар. 79 и въ Ехрозітіо de divino templo § 46, Патрол. Миня t. 155, coll. 256 и 718.

Кз стр. 64, кз прим. 3. Въ одномъ греческомъ чинъ литургін XIV въка говорится, что на маломъ входъ впереди патріарха съ архіереями идетъ патріартій чиновникъ съ нартексомъ, подразумъвается—содержащимъ (во вложенномъ въ него сосудъ или во вложенныхъ въ него сосудахъ) благовонную воду для кропленія служащихъ и молящихся (патріархъ и архіереи ποιούσι τὴν ἔισοδον, τοῦ ἐπὶ τῆς εὐταξίας ἔμπροσθεν αὐτῶν προπορευομένου μετὰ νάρθηχος), см. 1-й части I тома указаннаго Описанія литургическихъ рукописей Дмитріевскаго стр. 304.

Къ стр. 67, къ прим. 3. Планъ всего двора церкви св. Климента вивств съ планомъ самой церкви — у Мартинъи въ Dictionnaire des antiquités chretiénnes, p. 82.

Къ стр. 69. У Владимирскаго Дмитріевскаго собора до его реставраціи во второй четверти прошлаго вѣка были съ трехъ сторонъ паперти вышиной по его барельефы, — Доброхотова Памятники древности во Владимирѣ Клаземскомъ, стр. 145 fin.: и возможно, что онѣ были не временъ Грознаго, къ которымъ относить ихъ сейчасъ названный описатель Владимирскихъ древностей, а современныя собору.

Къ стр. 70, къ прим.. Мощи преп. Өеодосія Печерскаго, перенесенныя въ 1091-мъ году въъ пещеры, въ которой онъ быль погребень, въ монастырскую, заложенную имъ самимъ, церковь, поставлены были не въ самой церкви, а въ притворт ея, какъ не невтроятно думать, именно потому, что въ 1091-мъ году онъ (Өеодосій) еще не быль канонизованнымъ святымъ. Не вездт однако въ Греціи было соблюдаемо предписаніе о томъ, чтобы не погребать покойниковъ въ церквахъ: патріархъ Александрійскій Маркъ въ своихъ вопросахъ Вальсамону сообщаетъ, что въ Египтт это погребеніе покойниковъ въ церквахъ составляло древній мъстный обычай,—у Ралли и П. ІV, 479, вопр. 41. У насъ въ Россіи, въ случат если церкви не имъли притворовъ или папертей, умершіе князья и епископы погребаемы были въ самыхъ церквахъ у ихъ ствнъ (по ихъ ствнамъ) или же въ нишахъ (каморахъ), сдёланныхъ въ сихъ послёднихъ.

Къ стр. 72, къ прим. И таковы же, какъ слъдуетъ думать, т. е. именно съ древними крыльцами, построенныя Юріемъ Долгорукимъ церкви—Преображенская въ г. Переаславлъ Залъсскомъ (нынъ городской соборъ) и Бориса и Глъба въ находящемся близъ Суздаля, быв-шемъ домовомъ княжескомъ, селъ Кидекшъ.

Къ стр. 72—73. Протојерей Скворцовъ въ своемъ Описаніи Кіево-Софійскаго собора по возобновленіи его,—стр. 12 нач., выскавываетъ предположеніе, что одна изъ башенъ собора, именно—находящаяся у юго-западнаго угла, составляла крещальню. Но предположеніе не можетъ быть признано за въроятное (а если въ башнъ находится изображеніе крещенія Христова, то оно могло лишь быть взято изъ башни-крещальни).

Кз стр. 75, кз прим. 2. Въ житіи великомученицы Варвары (4 Декабря) говорится, что она, какъ дѣва, была содержима отцомъ своимъ въ высокой башнѣ или въ высокомъ теремѣ (εἰς ἕνα πῦργον ὑψηλόν). У насъ есть пословица или поговорка: «Въ лѣсу птицы, въ теремѣ дѣвицы, а у бражки старыя бабы» (Словарь Даля подъ сл. Баба).

- Грелоть въ своемъ Relation nouvelle d'un voyage de Constantinople говорить о башнь, что она служила нькогда ризницей св. Софіи (servoit autrefois de Sacristie à sainte Sophie),—изд. 1860 г. стр. 112 нач..
- Въ большей части Аеонскихъ монастырей есть пирги или башни (по-турецки кулы). Но башни эти не приставлены къ церквамъ, чтобы служить ихъ скевофилакіями, а стоятъ отдёльно и особо отъ нихъ; формой не круглыя, а квадратныя или вообще четверо-

угольныя и оканчиваясь на верху крізпостными (крізпостных стінь) зубцами не иміють надь собою кровель. Сохраннясь теперь, какъ ненужный остатокъ старины, въ прежнее время оні иміли своимъ назначеніемъ служить монастырскими бойницами въ случай нападенія непріятелей (морскихъ разбойниковъ), что бывало не різдко.

— къ прим. З. Наше гаданіе, что двѣ башни у римскаго св. Петра, можеть быть, были—одна крестильницей, другая скевофилакіемъ, устраняется положительными извѣстіями объ нномъ назначеніи одной и другой башни.

Къ стр. 79, къ прим. 3. Въ настоящее время у Грековъ въ просторъчів эти выступы такъ же, какъ и одтарныя абсиды (дополн. къ стр. 59) называются хивадами или ахивадами (по крайней мъръ утверждаетъ это одна имъющаяся у насъ греческая книга).

Къ стр. 80. Что въ Малороссіи если не рѣшительно преобладаеть, то составляеть весьма распространенную форму крестовая (трехкупольная по длинѣ) церковь, см. въ 4-мъ выпускѣ 15-й книги Чтеній въ Историческомъ Обществѣ Нестора лѣтописца отчеть с. В. Щербины объ археологической экскурсіи въ Бердичевскій, Васильковскій и Уманскій уѣзды лѣтомъ 1901 г., — свѣдѣній о засѣданіяхъ Общества стр. 70 (сfr стр. 55).

Къ стр. 87, къ прим. З (поправка). Если извъстіе Никоновской льтописи о 15-ти верхахъ на церкви Златоверхо-Михайловскаго монастыря не вымышлено съ какого-нибудь повода, какъ подобное могло быть и съ ея извъстіемъ о 25-ти верхахъ Десятинной церкви: то объ этихъ 15-ти верхахъ нужно будетъ думать то же самое, что о 25-ти верхахъ послъдней церкви, о чемъ мы говоримъ на стр. 96-й, т. е. что при 5-ти настоящихъ или дъйствительныхъ куполахъ было на церкви монастыря, и именно на ея папертяхъ, 10-ть описанныхъ тамъ и имъвшихъ указанное тамъ назначеніе полукуполовъ.

Къ стр. 88, къ прим. 1. А алебастръ — греческ. ἀλάβαστρος (слово же кирпичъ, который по-гречески πλίνθος, не есть ли восточное и взятое у Камскихъ Болгаръ? По шестиязычному словарю Миклошича, изъ другихъ Славянъ оно есть только у тъхъ изъ нихъ, у которыхъ могутъ быть предполагаемы восточные булгаризмы, т. е. у Славянъ, которые по основателямъ ихъ государства называются именно Болгарами).

Къ стр. 89, къ прим. 1. Г. Павлиновъ въ статьъ: «Спасо-Преображенскій храмъ въ г. Черниговъ», напечатанной въ VI выпускъ за 1882-й годъ журнала «Зодчій» говорить о кладкъ стънъ собора, что низъ ихъ, приблизительно до сажени вышины, принадлежащій Мстиславу Владимировичу, — изъ булыжника съ прокладкой кирпичныхъ плитъ, и что потомъ идетъ кладка изъ крупнаго кирпича разной величины, — стр. 82, col. 2.

Къ стр. 92. Церковь въ Русь, нынышней Старой Русь, была складена въ два мъсяца и 10 дней, — Новгородск. 1-я лътоп. подъ 6706-мъ годомъ, въ Собр. лътт. III, 24.

Къ стр. 95 sqq. На 12-мъ Археологическомъ съёздё въ Харь-ковё въ 1902-мъ году Д. В. Айналовъ прочелъ рефератъ: «Мраморъ и инкрустаціи Десятинной церкви и Кіево-Софійскаго собора», ивъ которыхъ послёдній будто бы былъ облицованъ мраморомъ.

Къ стр. 96 нач... О возможномъ многокуполіи церкви Златоверхо-Михайловскаго монастыря, подобномъ возможному многокуполію Десятинной церкви, см. поправку къ стр. 87-й.

Къ стр. 102. До потери Кіево-Софійскимъ соборомъ его куполовъ, какъ оказывается, не доходило и нынѣшніе его купола не суть новые, поставленные на мѣсто упавшихъ древнихъ, какъ это принималось, а сохранившіеся до настоящаго времени его древніе купола, см. въ 3-мъ выпускъ XI тома (1887 г.) «Древностей» Московскаго Археологическаго Общества статью А. В. Прахова: Кіевскіе памятники византійско-русскаго исхусства (въ 1886-мъ году «въ дницъ» главнаго купола открыто г. Праховымъ древнее мозаическое изображеніе Спасителя).

Къ стр. 108, къ прим. 2. Точно такъ же и первый Новгородскій епископъ Іоакимъ погребенъ былъ не въ Софійскомъ соборъ, а внів его, въ каменной палаткі, и въ соборъ перенесенъ быль послі,— 3 Новгор. літ. въ Собр. літт. III, 275.

Къ стрр. 113—116. Что мивніе, будто Успенскій соборъ представляеть собой двойную постройку Андрея Боголюбскаго и брата его Всеволода, не составляеть во Владимирів какого-нибудь давнаго преданія, которое могло бы быть возводимо ко времени самой мнимой окончательной постройки собора, а есть мивніе, принадлежащее первому новійтаго времени ученому описателю собора В. Доброхотову, который, не зная рівчей о соборів Ипатской літописи, зналь только рівчи Степенной книги (Памятниковь древности во Владимирів Кляземскомъ стр. 7), относительно этого намъ извістно молчаніе, которое не можеть быть понимаемо иначе, какъ свидітельство о несуществованіи преданія. Въ 1792-мъ году Московскій митрополить Платонь совершиль поіздку въ Ярославль, Кострому и Владимирь, о которой оставиль путевыя записки. Описавъ въ запискахъ нашъ Успенскій соборъ, Платонъ говорить объ его сооруженіи: «(соборъ) созданъ Андре-

емъ Юрьевичемъ, сымомъ Долгорукато, Бегемобскимъ, см. заински Платона въ приложени къ сочинению И. М. Сиспиреса: Жизнъ Мескевскаго интрополита Платона, изд. 1856 г. стр. 22. Если би существонале (ходиле) во Внадимиръ преданіе, то не преминули бы сеобщить о немъ митр. Платону; а онъ, съ своей стороны, не преминуль бы въ томъ или другомъ симсив сказать е немъ (и въ своемъ Сокращении россійской церковной исторіи, напечатанномъ потемъ, въ 1803-мъ году, Платенъ условетъ построеніе собора одному Беголюбскому, І, 92).

Ка стр. 117, из прим. 1. Церковь была строена вменно полных три лёта: она заложена была 8-го Апреля 1158-го года, — лётопи. Лаврент. и Ипатск., а окончена не ранёе Іюля мёсяца 1160-го года, — Лаврент. лёт., говорящая объ окончаніи стройки нодъ симъ годомъ безъ обозначенія мёсяца и числа, но после рёчей о событів, которое по Новгородской 1-й лётописи вмёло мёсто 21-го Іюна сего года.

Ка стр. 125, ка прим.. О реставраців собора преосв. Осогностомъ см. въ стать г. Трумовскаю: «Краткій отчеть о реставрація Владвинрскаго Успенскаго собора въ 1891 г.», нем'ященной въ XVI том'я (1900 г.) Древностей Московскаго Археологическаго Общества.

*Ка стр. 134.* Кольскій Воскресенскій соборь не сожмень Англичанами, а уціблівль при ихъ бомбардировків Колы.

Ка стр. 135, ка прим. fm.. Запись о деревянной церкви, имёвшей 37-мь саженъ вышины, читается въ сказаніи О началь и совданіи Тронцкаго (Устымехонскаго) монастыря, въ которомъ она находилась (в который находился на берегу озера Белоозера, при истокв изъ него Шексны, въ 17-ти верстахъ къ востоку отъ Беловерска). Въ Исторіи іерархіи, авторъ воторой, какъ нужно думать, пользуется темъ же сказаніемъ, говорится, что церковъ виёла въ вышину 17 саженъ,—VI, 588. Но вероятно, что въ Исторіи іерархіи ошибна или опечатка, ибо и по ней, какъ по сказанію у Бычкова, теплая церковь монастыря, построенная одновременно съ холодной и долженствовавшая быть няже последней, виёла вышины 19-ть саженъ.

Къ стир. 147. Видъ деревянной церкви, имѣвшей 21 главу, а теперь послѣ передѣлки имѣющей 17-ть главъ, находящейся въ погостѣ Вытегорскомъ, который въ 11-ти верстахъ отъ города Вытегры Олонецкой губерніи, см. въ № 19-мъ «Нивы» за 1881-й годъ, стр. 417, и въ мартовской книжеѣ «Историческаго Вѣстника» за 1903-й годъ, въ статъѣ И. Ф. Тюменева: «По Маріинской системѣ», стр. 1063.

Къ стр. 160. Подлинное и полное заглавіе книги Вильгельма Грелота (Guilaume Grelot), которую нашли мы въ Петербургской Публичной Библіотекъ, есть: Rélation nouvelle d'un voyage de Con-

stantinople. Enrichie de Plans levez par l'Auteur sur les lieux, et des Figures de tout ce qu'il y a de plus remarquable dans cette Ville. Presentée au Roy. A Paris. MDCLXXX. На заглавномъ листъ имени автора не выставлено. Первое изданіе 1680-го года — въ четвертку, второе изданіе 1681-го года — въ 12-ю долю листа. Есть англійскій переводъ, принадзежащій І. Philips'у (A late Voyage to Constantinopl) и напечатанный въ Лонденъ въ 1683-мъ году.

Къ стр. 160 fm.. Самъ Грелотъ считаетъ башню за прежде бывшую колокольню: C'estoit dans cette tour qu'etoient autrefois les cloches de sainte Sophie, изд. 1680 г. р. 143.

Къ стр. 160—161. Въ Соловецкомъ монастыръ первоначально употреблялись сохраниющися до настоящаго времени глиняныя била, см. Очерки природы и быта Бъломорскаго края Россіи А. Михайлова, Спб. 1868, стр. 137.

Ка стр. 162. Solium въ общемъ смысть вначить возвышение, возвышение мъсто, каковъ именно порогъ в какова именно солея.

Ка стр. 165, ка прим. 1. М'вста стоянія чтецовъ и п'ввцовъ, соотв'єтствующім нашимъ крылосамъ, называются у Грековъ двояко—стасидіями или же одинаково съ самыми собраніями чтецовъ и п'ввцовъ хоросами, хорами,—χορός.

Къ стр. 169, къ прим. 3. Въ Волокол. ркп. № 566, л. 299: «кнвотъ надъ транезою».

Къ стр. 175. Въ монастыряхъ придумали завъшивать весь олтаръвиъсто завъшиванія киворія, въроятно, потому что киворіи начали устроять очень легкими, виъсто балдахиновъ балдахинчиками, съ ножками ихъ на самыхъ престолахъ (выше стр. 170), такъ что завъшиваніе ихъ стало неудобнымъ.

Кз стр. 177. Изображеніе укращеннаго мозанкой архіорейскаго трона или престола (кресла), находящагося въ Кіевскомъ Софійскомъ соборѣ, см. въ Древностихъ россійскаго государства.

Къ стер. 181. Константиномъ Порфирогенитомъ въ De ceremonn. слово μίνσος употребляется въ смыслѣ перемѣны кушаній во время обѣда,—въ Патрол. Миня t. 112, соl. 1389, а Кодиномъ въ De officiis Cpolitanis въ смыслѣ праздничной подачи отъ царя иѣвчимъ и другимъ лицамъ,—у Миня ibid. t. 157, соl. 77 sqq.—'Αντιμίνστον'омъ Константинъ Порфирогенитъ навываетъ столъ, на которомъ поставляются святия дары для причащенія царя (βασιλικὸν ἀντιμίνστον) или царскихъ чиновниковъ,—у Миня ibid. coll. 255, 281, 304, также столъ, на которомъ полагаются царскія коронаціонныя одѣянія при совершеніи чина коронаціи и мундирныя такъ сказать принадлежности сановниковъ

при производотвѣ сихъ последнихъ, — ibidd. coll: 441, 453, 460, 473, 524.

R3 cmp. 182 fin.. Что говорить о нашемъ обычав Пидалюнъ, см. 2 прим. къ 7 правилу 7-го вселенск. собора, Закинеск. изд. стр. 329.

Къ стр. 187—188. Что евангелисть Лука не быть неопонислемъ, см. объ этомъ въ статъв П. С. Казанскато: «Лука Евангелисть, квитъ мконописецъ», напечатанной въ І выпускв ІІ тома Трудовъ Московскаго Археологическаго Общества за 1869 годъ, и у преосв. Порфирія Успенскаго въ первомъ Путешествін въ Анонскіе монастыри, І, 1, стр. 321 аср. Что касается до Нерукотвореннаго образа, то, признаван достовърность сказанія о немъ, надлежить понимать дёло не такъ, что Спаситель послаль Авгарю свою икону для поклоненія, а такъ, что Онъ послаль Авгарю свое изображеніе или свой портреть для созерщанія и что чудодъйственное изображеніе Спасителя начало быть почитаемо церковію какъ икона послё того, какъ ввелось въ ней иконо-почитаніе.

Къ стр. 193, къ прим. 2. Τῆς Κεχαριτωμένης точнье—Облагодатствованной, Благодатной (Ев. отъ Луки 1, 28, Посл. къ Ефес. 1, 6: Χαῖρε κεχαριτωμένη, ἐχαρίτωσεν ἡμάς, Радуйся Благодатная, облагодати насъ, хотя κεχαριτωμένη переводится и словомъ обрадованная, см. въ Словаръ Срезневскаго сл. обрадовати).

Ка стр. 194, ка прим.. Выносные кресты, т. е. кресты, носившіеся въ крестныхъ ходахъ, были у Грековъ особые отъ крестовъ запрестольныхъ и не стояли въ церквахъ, а хранились въ ризницахъ, см. новеллу Юстиніана 123, § 32, и у Ралли и П. II, 475.

Къ стр. 196. Назы или тумбы, ствики, подъ мъстными иконами мконостасовъ, представляющія собою древнія кинклиды или канкеллы, и въ настоящее время называются у Грековъ τὰ στήθη.

Ка стр. 197, ка прим. 3 fin.. Преп. Өеодосій Печерскій въ одномъсвоемъ поученін называеть царскія двери святыми дверцами,—см. въ выпускі ІІ книги ІІ Ученыхъ Записокъ Второго Отділенія Академін Наукъ (Спб., 1856 г.), стр. 208 fin..

Къ стр. 199, къ прим. fn.. Павель Силенціарій говорить не только то, что въ св. Софій были трои двери изъ церкви въ олтарь, но совершенно ясно и то, что двои дверей были съ боковъ или со сторонъ. Его слова: Διὰ τρισσῶν δὲ θυρέτρων ἔρχος δλον μύστησιν ἀνοίγεται ἐν γὰρ ἐκαστῆ πλευρῆ βαιὰ θύρετρα διέτμανεν ἐργοπόνος χείρ, т. е. все вагражденіе (олтара св. Софін) входно для священниковъ черезъ трон входно стороны рука мастера проръзала малыя двери.

— къ прим. 3. Преграда эта у Любке, Fig. 198, S. 228.

Късмр. 199, за прим. 4. О боневих одгаринхъ дверихъ въ Софія Константинопольской см. еще Констант. Порфирог. у Миня въ Ракт. 112, р. 360 (разумъется южная сторона).

Кв стр. 208, из прим. 1 (попраемя). Последнія три строки примечанія со слова: «пом'вщаєть» должны быть читаємы: пом'вщаєть на темплон'в XIII вёка все то, что было писано на нем'в въ XVI вёка, вм'вств и съ поклонными иконами (о которыхъ и пр.).

Къ стр. 211, къ прим. 2 fin.. Въ Серпски'иъ Рјечник'в Караджича—темило.

Ка стр. 212-213. Объ инонъ храмовой, навывающейся намполною, и объ иконаст нампестных кромь срамовой. Что иконы храмовыв называнись у насъ въ періодъ домонгольскій нам'ястными, это яснодается анать въ Патерикъ Печерскомъ. Въ Патерикъ разсказывается, что Божія Матерь, посыдая нав Константиноводя ва Кіева каменныха здателей для построенія церкви Ея воимени въ Печерскомъ монастырів, дала здателямъ свою икону и сказала, что икона эта будеть въ церкви: монастыря наибстною, т. е. вменно храмовою, каковою икона была въмонастыръ и остается по настоящаго времени. Какое значение соединялось съ словомъ: нам'естный при употреблении его о храмовой вком'ь или что оно при семъ значило, положительнымъ образомъ сказать этогоне можемъ, ибо не удалось встретить намъ относительно этого какихълибо указаній. Идущія къ данному случаю значенія слова: нам'ястный, съ которыми оно употреблялось въ древнее время, суть: во-первыхъ, первенствующій, главенствующій, главный, см. въ Рјечник'в Даничича сл. намёстьнь и въ Словаре Срезневского сл. намёстие; во-вторыхъ, нам'встный, тутошній, въ смысл'я м'встный, тутошній житель: въ книг'я Двяній апостольскихь, гл. 21, ст. 12, словомъ: намъстнін переведено греческое слово ἐντόπιοι, значащее: мъстные жители; и въ-третьихъ, можеть быть, жилищный, обиталищный и прямо храмовой: въ древнемъ каненъ преп. Өеодосію Печерскому говорится, что онъ совдаль «свётло намёстье Богу», т. е. свётлое жилище, обиталище, свётлый храмъ Богу, см. въ канонъ, который печатаемъ ниже, первый тропарь-5-й пески (Въ древнемъ переводе толкованія на пророка Исаію читается еще выраженіе: «время м'естное», — приводится у Срезневск. ibid. подъ. сл. мъстъныи [«безаконіа приведутся на среду во время мъстное»]. Но какое греческое слово переводится славянскимъ словомъ: мъстный, этого мы пока не могли найдти). Мы привели свидътельство, что у Грековъ въ древнее время храмовая икона лежала на аналов передъ олгаремъ (стр. 210, прим. 2). Еще свидвтельства. си. въ изданіи А. А. Дмитріевского Описаніе литургическихъ рукописей, хранищихся въ библютекахъ православнаго Востока, т. І, ч. 1, ствр. 661 нач., 677 (био проокимител, т. с. неона крановая и неона мразднуемаго святаго), 680 fin.. A оведетельство непрамое дается главами древинкъ установъ о возжитании свъть и о наждении и состоить въ томъ, что въ первой глави говоритси отдельно о возжигании свичъ на табле и отгельно предъ храновой иконой, а во второй главе говоратся отдъльно о кажденін тябла и отдъльно храмовой иконы. Что касается до того, что въ Печерскомъ монастырв храмовая или наместная икона была повъщена надъ царскими дверями: то со всею въростностію надлежить понимать это не такъ, что въ монастыр'в сами придумали повъсить икону надъ царскими дверями, а такъ, что носледовали въ семъ случав обычаю, бывшему вивств съ обычаемъ полагать храмовую якону на аналож, у Грековъ. Можеть быть, къ вопросу объ этомъ посиванемъ обычав относится сообщаемое г. Динтріевскимъ, что еть нерквахъ Константинополя не видено имъ въ иконостасахъ храмовыхъ неонъ, но что объ половинки царскихъ врать завершаются византійскимъ орломъ съ изображеніемъ того святаго, имени котораго посвящается храмъ, см. первый выпускъ его наслёдованія: Современнее богослужение на православномъ Востокъ, Кіевъ, 1891, стр. 90 (Въроятно, сейчасъ сказанное должно разумъть не о всъхъ церквахъ Константинополя, а только о некоторыхь; если же о всёхъ, то въ другихъ мъстахъ Грецін храмовыя иконы въ нерквахъ есть и отчасти стоять въ вконостасъ, какъ у насъ, главнимъ же образомъ лежатъ на аналов предъ олгаремъ, -- кромв свидетельствъ, которыя имвемъ въ греческихъ книгахъ, у самого Динтріовскаго ibid., стр. 99).

Кром'й вконы храмовой, называвшейся нам'йстною, были у насъ въ церквахъ въ періодъ домонгольскій еще другія нам'йстныя вконы. Въ Патерик'й Печерскомъ говорится, что одинъ житель Кіева поставиль себ'й церковь и на украшеніе церкви заказаль Алипію нконописцу пять великихъ иконъ деисуса и дв'й нам'йстныя (а на стр. 214 въ прим. 6-мъ предъидущ. стр.: «Если бы было сказано» и пр.—недосмотръ н ошибка, ибо именно сказано, что об'й нам'йстныя иконы въ одну церковь). Владимиро-Волынскій князъ Владимиръ Васильковичъ написаль дв'й нам'йстныя иконы для одной, построенной имъ, церкви (за же стр. 214 и то же прим.). Названіе нконъ нам'йстными, т. е. однимъ именемъ съ иконою храмовою, должно быть понимаемо въ томъ смысл'й, что он'й выбстій съ сею посл'йднею предназначались быть по тімъ или другимъ причинамъ иконами особешно чтимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно чтимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно чтимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно чтимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно чтимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно чтимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно чтимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно тимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно тимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно тимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно тимыми. Что он'й находились не въ деисус'й или иконами особешно тимыми.

что касается до нхъ мъста, то на основани существующихъ указанів должно думать, что он'в были в'вшаемы на подкупольныхъ столбахъ нав ставимы въ кіотахъ у этихъ столбовъ. Барскій въ своемъ Путепиствів къ святымъ мъстамъ говорить, что въ некоторыхъ монастыряхъ Асонскихъ висять наместныя иконы на подкупольныхъ столбахъ (см. у негоо лавръ св. Асанасія и о монастыряхъ Иверскомъ, Зографскомъ, Дохіарскомъ, Ксенофскомъ и Ксиропотамскомъ, изд. 1800 г. стрр. 522, 585. 665, 678, 686, 698). Делая по этому указанію справки о подкупольныхъ столбахъ, мы находимъ: во-первыхъ, въ древнихъ греческихъ уставахъ, что архісрей, входя въ церковь, лобызасть икону, стоящуювъ среденъ церкви, и что служащій архіерей, совершая малый входъ во время литургін, покланяется нионамъ, находящимся передъ солеей, см. у г. Динтріевскаго въ указанномъ изданія, т. І, ч. 1, стр. 164 и т. П, стр. 305, --- со всею въроятностію подъ этими иконами середины храма и передъ солеей, которымъ архіерей долженъ быль воздаватьчесть лобываніемъ или поклоненіемъ, нужно разумѣть именно наши мъстныя иконы, находившіяся на подкупольных столбахь; во-вторыхь, въ сказаніяхъ о св. Софін Константинопольской находимъ правыя взвъстія, что ея подкупольные столбы посвящены были навъстнымъ святымъ, имена которыхъ и носили, и что на нихъ висёли иконы данныхъ святыхъ, см. Паломникъ Антонія Новгородскаго по взд. Саввачтовасов. 66-67 (76-77: «столпъ Григорія чюдотворца..., и ту стоить икона святаго Григорія ...) и прим. 28 ученаго издателя, также въ-Комотамтичностольств у Византия I, 473 (о самых в столбах в н о волоннахъ св. Софіи, которымъ усвоялась сила исцелять болевни по той причинъ, что положены въ нихъ моши, см. выписку изъ Стефана Новгородна у Саввантова ibid. и выписку изъ одного западнаго писателя у И. И. Срезневскаго въ примъчаніяхъ къ № LX Свёдёній и Замівтокъ). Представляется недоумъннымъ, что о намъстныхъ иконахъ, находившихся на подкупольных столбахъ церквей, не говорится въ главахъ уставовъ о кажденіи и о возженіи свёта. Можеть быть, должнообъяснять это тамъ, что наши иконы находились не во всахъ церквахъи не составляли необходимой принадлежности церквей. В вроятно, что иконы намъстныя имъли какія-пибудь внъшнія отличія оть иконъ ненаместныхъ, но пока объ этихъ отличияхъ мы совершенно ничего не можемъ сказать (Можетъ быть, решению вопроса о наместныхъ вконахъ помогуть вападно-русскіе акты и современная дійствительность западной Руси. Въ западно-русскихъ актахъ упоминаются наши намъстныя иконы, какъ находящіяся въ порквахъ, въ первой половинъ ХУИ въка, см. въ I томъ Памятниковъ, издаваемыхъ Временною Коммиссією для разбора древних актовъ, Высочайше учрежденною при Кієвскомъ военномъ, Подольскомъ и Волынскомъ генераль-губернаторѣ, отд. 1-го № XXXIII, опись дѣлъ Луцкаго братства, стр. 262, Имѣемъ указаніе, что какъ будто и въ настоящее время есть въ западной Руси наши намѣстныя вковы, см. въ приложеніи къ № ІІ Свѣдѣній и замѣтокъ И. И. Срезневскаго письмо къ нему—Срезневскому г. Будзиловича, стр. 8. Что въ церквахъ Московской Руси въ половинѣ XVII вѣка были у подкупольныхъ столбовъ мѣстные образы, т. е. что вконы, находившіяся у столбовъ, назывались мѣстными, см. въ 5-й книгѣ Трудовъ Владимирской Ученой архивной Коммиссіи Опись По-кровскаго женскаго монастыря въ г. Суздалѣ, стрр. 69, 71 и 109).

Къ стр. 213, къ прим. 4. Мъстныя вконы навываются еще у Грековъ Аі δεσποτικαὶ εἰκόνες или Τὰ Δεσποτικά, съ подразумъваемымъ во второмъ случав εἰκονίσματα.

Къ стр. 214, къ прим. 2 (поправка). Такъ какъ въ позднъйшее время Греки стали навывать темплонъ по нашему иконостасомъ, то чтобы отличить его отъ ихъ дъйствительнаго яконостаса, который есть налой для иконъ, они называють его µέγα εἰχονοστάσιον, большой иконостась, а второй—µіхроν εἰχονοστάσιον, малый иконостась. Налои въ церквахъ для иконъ устрояются Греками съ возможнымъ изяществомъ, при чемъ иногда дълають ихъ съ верхами, которые украшають на подобіе церквей главами или главками. О такомъ налов въ Аеонской лавръ св. Аеанасія Барскій говорить, что въ церкви монастыря находится «маль иконостасъ или пристолецъ на подобіе храма съ пятью главами, маргаритною кожею (перламутромъ) изрядно украшенъ»,—изд. 1800 г. стр. 522.

Къ стр. 214, прим. 2, и стр. 217 къ прим. Въ чиновникахъ Холмогорскаго Преображенскаго собора, напечатанныхъ А. П. Голубцовымъ въ 4 й книгв Чтеній Общества Исторіи и Древностей за прошлый 1903-й годъ иконостасомъ (и иконоставомъ) называется налой съ
праздничной пконою, поставляемый въ церкви для лобыванія иконы
на всенощной подъ праздникъ, «на хвалитьхъ»: «на хвалитьхъ иконостасъ былъ», «на хвалитьхъ иконостасъ не былъ», см. по указателю
подъ сл. иконостасъ. Но въроятнъе понимать это не такъ, что у насъ
было употребительно названіе иконостаса въ смыслѣ налоя съ праздничной иконой, а такъ, что первый епископъ Холмогорскій Аоанасій
(съ 19-го Марта 1682-го года), съ котораго начались записи чиновниковъ, какъ человъкъ ученый (и именно принадлежавшій къ числу
тъмъ самоучекъ ученыхъ, которые чувствують слабость къ громкимъ

слованъ и эффективнъ названіямъ), ввелъ у себя греческое названіе дажняго налож.

То стр. 314, не прим. 2. Еїхочостаєю унотреблялось еще у Грековъ въ смыслів комнати, въ кетерой стоять имоны, — меленной комнати: οί δὲ τρίγαμοι οὐα εὐλογοῦνται ἐν ἐκκλησία, ἀλλ' ἐν εἰκονοστασίω, Доканок. Gloss. Graecit. подъ сл. εἰκονοστάσιον.—Въ смыслів напоя съ положенной на немъ иконой слово иконостаєть употребляется въ нашемъ теперешнемъ служебникъ, въ «увъщаніи», кънъ сніздать благословенный хлібоь, которое читается на конців чина вечерни.

Къ стр. 215. Въ Кіевскомъ Софійскомъ соборъ Ярослава не было сдълано при его устроеніи темплона (тябла) или денсуса въ томъ симслё, чтобы въ олгарной арке, надъ преградой олгаря, положены были полки и чтобы на этихъ последнихъ поставлены были нконы. А на самой ствив надъ одгарной аркой, на ен дугв, была изображена мозаически (остающаяся за иконостасомъ до настоящаго времени) икона, называвшаяся деисусомъ, т. е. икона Спасителя съ Божіей Матерью и Предтечею по сторонамъ Его. И очень не невероятно думать, что во все продолжение періода домонгольскаго этимъ и ограничивался темплонъ или денсусъ собора въ указанномъ смыслѣ древняго иконостаса, иначе сказать — что во все продолжение періода въ немъ не было темплона или денсуса въ собственномъ смисле иконостаса. Должно полагать, что иконь въ церквахъ помимо табла или деисуса, принадлежавшихъ самымъ церквамъ (а не прихожанамъ), было въ періодъ домонгольскій вообще не по многу. Но въ церквахъ княжескихъ и канедрально-епископскихъ, судя по Владимирскому Успенскому собору Боголюбскаго, было ихъ не только по многу, но даже и очень по многу. О соборъ Боголюбского говорится, что въ великій пожаръ 1185-го года сгорвло въ немъ «чюдныхъ нконъ, золотомъ вованыхъ н каменьемъ драгимъ и женчюгомъ великимъ (украшенныхъ), нъсть числа», — Лаврент. лет. подъ 1185 г., 2 изд. стр. 372.

Ка стр. 216—217, ка прим.. Изъ описи Троицкой Сергіевой Лавры 1641-го года (хранящейся въ лаврской ризниців) вакъ будто слідуеть, что въ Троицкомъ соборів Лавры містныя иконы были тогда уже вилотную приставлены къ олтарю, а что въ другихъ церквахъ ел еще не были приставлены, ибо при описаніи иконостаса собора різчь начинается съ містныхъ иконъ, какъ главной составной его части, а при описаніи иконостасовъ другихъ церквей отдільно говорится о деисусів и отдільно о містныхъ иконахъ.

Если справедливо наше предноложение о мъстныхъ вконахъ Троицкаго собора Лавры, то и начало приставления ихъ вплотную къ олгарю должно быть относимо къ болве раннему времени, чвиъ соборъ 1667-го года.

Ка смр. 217. Хоругви обыкновенно ставатся у крылосовъ потому, что ока суть знаменя павческих хоровъ, долженствующія быть неовим передь нами въ торжественныхъ процессияхъ. Одинъ Гревъ го-DODUIT HAME, TO V HIME BY REMOTORIES HERESANY OUTS COOTBETCTBYIOщій нашемъ хоругвямъ лаваронъ (λάβαρον) или лабарумъ, представляющій собою вав'яствый лабарумь, нав'ястное знамя, Константина Великаго (о неособенной распространенности котораго следуеть заключать изъ того, что Сумсонъ Солунскій, говоря о литаніяхъ или врествых ходах, не говорить объ его ношенія вивств съ крестани и иконами, —De sacra precatione cap. 353, у Миня въ Патрол. t. 155, col. 656). То стучом греческихъ перквей, что есть латинское signumзнамя (см. Менрсія Glossarium graecobarbarum и Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. Σίγγον) составляеть или составляло ли действительное пер-ROBHOS SHAMS, COOTSETCTBYIONICS HAMISM'S XODYTBEN'S, STO OCTACTOS AND насъ вопросомъ, ибо употребляются о немъ выраженія, которыя не едуть въ нему, какъ къ знамени: помянутаго Опесанія антургическихъ рукописей г. Дмитріевскаго т. І. ч. 1, стр. 677: ἐν τῷ σίγνω τῆς ἀγίας είχόνος άπτειν κανδήλας τρεῖς. Ο множестив значеній, въ которыхъ употреблялось слово signum, см. у Дюк. въ Gloss. Latinit.—Первоначальное и собственное значение слова хорауѓа или хориуја-вождение, предвождение кора танцоровъ и пъвцовъ. А слово: уорауетом или уоопустом значить не место совершенія, а место приготовленія къ совершенію хожденія, місто обученія ему).

— из прим.. Относительно находящихся на строкъ 12—13 отъ наву словъ: «второе—въ смыслъ ряда иконъ подъ деисусомъ или древнихъ намъстныхъ» должно имъть въ виду оговорку, которую мы сдълали на стр. 213-й.

Къ стор. 219. Симонъ въ Патерикъ, въ разсказъ о живописцахъ, говоритъ, что Владимиръ Мономахъ, желавшій создать въ Ростовъ церковь, совершенно подобную Печерской, «и писма на картіи написаль, идъже кійждо праздникъ въ коемъ мъстъ написанъ есть (въ Печерской церкви)». Изъ этого видво, что тогда уже заботились о соблюденіи взвъстнаго порядка въ размѣщеніи сюжетовъ живописи.

Къ стр. 220. Въ четырехъ каморахъ или абсидахъ, вначе парусахъ, купола св. Софін Константинопольской изображены были шествкрылатие серафины, см. у Грелома въ Rélation nouvelle d'un voyage de Constantinople на внутреннихъ видахъ св. Софів.

— Въ «Сказаніи о созданіи великіа Божія святна Софъа, яже

есть въ Костянтинъ градъ», и именно въ послъднемъ отдълв его: «Тол-кованіе Святии Софви» говорится о расположеніи священныхъ изображеній въ куполахъ перквей: «Главу перковную (верхъ главы) держитъ Христосъ, а мею (трибуну главы) — апостоли (возможно, что омибка или обмолька виъсто: пророки), назуси (паруса)—евангелисты»..., см. во ІІ томъ Лътописей русской литературы и древности, изд. Н. Тихо-ировосыма, М. 1859, Отд. ІІ, стр. 30.

- къ 2-й, 3-й строкамъ снизу. Утверждается на основании Грелога, что въ куполь Константинопольской св. Софів-кресть, по прискорбному недоразуменію. На самомъ деле Грелоть не говорить, чтобы въ куполъ св. Софін находилось изображеніе креста, и маленькій у него крестикъ въ куполъ св. Софін на рисчикь внутренняго вика последней есть не кресть, а просто условный знакъ (вместо буквы или цифры) къ изъяснению (explication) рисунка. Что касается до дъйствительных в изображеній въ куполь св. Софін: то Юстиніаномъ, есль мы правильно понимаемъ Павла Силенціарія, быль изображень въ немъ кресть (vers. 491/75, не совершенно ясно у Саленціарія, говорить ли онъ о крестъ, изображенномъ внутри купола или поставленномъ на немъ снаружи; но выраженіе: ёүрхфе-за первое пониманіе); а когда-то послѣ Юстиніана, какъ иные предполагають и какъ иные утверждають, изображение креста было заменено изображениемъ Господа Вседержителя (объ увъреніяхъ одного Грека, что въ 1833-иъ или 1847-иъ году онъ видълъ въ куполъ св. Софіи взображеніе Пантократора, см. въ 1-2 вып. VIII тома Извъстій Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь, въ статейкъ г. Беглери: Святая Софія, стр. 117).
- къ прим. 2. Въ главномъ куполѣ Кіево-Софійскаго собора (не разрушенномъ и возстановленномъ, какъ принималось, а сохранившемся) недавно открыто мозанческое ивображение Вседержителя, см. въ 3-мъ выпускѣ XI тома «Древностей» Московскаго Археологическаго Общества статью А. В. Прахова: Кіевскіе памятники византійско-русскаго искусства.

Къ стр. 237, къ прим. 3. На амвонъ Успенскаго собора могли быть ставимы три аналоя, для чтенія евангелія тремя діаконами на трехъ явыкахъ, и могли свободно (не тъсно) умъщаться на немъ пять человъкъ.

— къ прим. 6. См. еще Чиновники Холмогорскаго Преображенскаго собора, напечатанные А. П. Голубцовымъ въ 4-й книгв Чтеній Общества Исторіи и Древностей за прошлый 1903-й годъ, стрр. 9, 14 fin., 106.

. Ка стр. 228, ка прим.. О фрескаха Кіево-Софійскаго собора, по

тщательномъ досмотрѣ ихъ въ Древностихъ россійскаго государства, должно быть сказано, что не всв онв оденаковаго достоинства, что послѣ достаточной части хорошихъ (сравнительно) есть между ними и посредственния и даже совсѣмъ плохія (что всѣ онѣ принадлежатъ мастерамъ греческимъ, видно изъ надписей надъ изображеніями, которыя всѣ греческія). Особенно плоха свѣтская живопись въ башиѣ собора, о которой мы сказали на стр. 189, въ прим. 2.

Ка стр. 239 sqq. Бывали и у Грековъ церкви, которыя не имъли гинеконитисовъ или женскихъ полатей. Въ такихъ случаяхъ въ древнее, а по всей въроятности и въ поздибищее время, женская частъ церквей, находившаяся внизу, отдълялась, какъ это до сихъ поръ у Сербовъ (стр. 243), итъ сомити — съ примъра Грековъ, отъ мужской части ствикой или перегородкой (σανίσιν), см. св. Іоанна Златоустаго бестру на евангеліе отъ Матеел 73-ю sub fin..

- из ирим. 1. Онфаліонъ иле путь, обычно называемый киклосомъ или кругомъ, въ накоторыхъ местахъ навывается у Грековъ аетосомъ, -- орломъ, потому, что иногда у нихъ на полу перковномъ вивсто вставленія вноцвётнаго круга или овала взображается елиноглавый или двуглавый орель. Относетельно этого орла должно думать, что онь, будучи тождественъ по своему происхождению съ богослужебнымъ сорлецомъ» нашехъ архіореевъ (маленькимъ круглымъ подножнымъ ковромъ, на воторомъ вышеть единоглавый орелъ, имеющій сіяніе вокругъ головы, парящій надъ городомъ, надъ ствнами городовой крепости) представляеть собою того орда, который изображанся и изображается на полу церковномъ при посвящении архіерейскомъ и который, паря надъ городомъ, первоначально, какъ въроятно думать, означаль то, что архіерей поставляется въ духовные начальники изв'естнаго города, мірская власть надъ которымъ, символнзуемая нашею птицею, вивств съ нимъ самимъ принадлежитъ государю (поздеве орелъ началъ быть толкуемъ, какъ символъ чистоты, правоты и высоты богословія, требуемаго отъ архіерея: Сумеонъ Солунскій). У насъ архіерен не только посвящаются на ордець, но и вообще служать на немъ (такъ сказать, присвоили его въ свое всегданиее употребленіе); у Грековъ наобороть архіерен не употребляють при богослуженій подножниковь съ ввображеніемъ орла, но у нихъ ad libitum или по желанію изображають его на полахъ церковныхъ (А три ръки, изображавшіяся на полу церковномъ при архіерейскомъ посвященін, были три поперечния инопритима линіи или черты, проведенныя на полу церковномъ для показанія м'ість, на которыхъ долженъ быль останавливаться или дёлать требовавшівся церемоніаломъ остановки посвящаемый въ архіерен, идя изъ олгаря въ посвящающему архіврею, который сиділь на све βάθρα),—нинішнемь облачальномь амвоні, у заперей вы перковы).

Ка отр. 239. Златоусть говорить, что отци иужчивь съ женщинами посредствомъ досокъ (с преграды, — у Монфок. VII, 803. — У насъ на патр. Никона мужчини и женщины уже станс вмъстъ, и Никонъ спращивалъ патріарха Конста сія: благословно ли это, см. его вопросы въ тан новской Скрижали, вопр. 27.

Къ стр. 240, къ прим. 4. Говеря, что въ пютки остаются и до сихъ поръ, мы разумбемъ были въ немъ; но это было такъ дакно (1873 г. возможно, уже и въ немъ та же елевтеръй, кото

Ка стор. 241. Знаемъ одно прямое свидътели время женщины стояли у насъ въ церквахъ за сл мужчинъ и сзади ихъ. Свидътельство читается вт преп. Сергія Радонежскаго, въ которомъ разска добный еще находившись во чревъ матери явилт телемъ Св. Троицы чрезъ то, что одинъ разъ, матери въ церкви за литургіей, троекратно гро чемъ говорится, что мать его стояла въ церкви въ притворъ».

*Es стр. 242 нач.*. Что строимы были съ г тями, см. житіе преп. Өеөдөсія Печерск. по изд.

Ка стр. 247, ка прим. 2. Преп. Максить Вальсанона (глухимъ образомъ, безъ указанія ваетъ установленіе ежемѣсячнаго освящемія во статьѣ «О освящемін водѣ назаутрім святыхъ Бо изд. III, 119.

Къ стр. 250. Остается только совершенно бы и при какомъ дъйствіи могь священникъ про тирь на престоль (хотя въ pendant къ этому и указать другое столько же недоумънное, однако вовможное: «Если случится [за литургіей], что агмень на дискось и замътить это священникъ переносъ»: то поступать такъ-то, см. ниже въ щ литургів).

Ка стр. 251 на прим. 1. Слова, поставлен жать только къ указанію, что алафора по-славя:

въ возгласћ, къ молорому принадлежать слова, подъ :dvapopá разумъется не воздухъ, а хаббъ, приноснина въ Тело Христево.

Ко стр. 258. Въ букваръ ісремонаха Каріона Истомина, напеч чатанномъ въ Москвъ на 1694-иъ году, подъ буквой Ф—воображеніе священинческой фелеми съ невиръзаннымъ передомъ.

Къ стор. 260, на прил. 1 fm... Случайнымъ образемъ наголинулись им на объяснение бывшаго непонятнимъ для насъ названия діамонскаго ораря заницей. Въ одномъ славянскомъ хронографъ читается: «прінде н Оома (апостоль), нося зуницу пресвятыя Богородица, сирѣчь поясь», см. въ статьъ С. П. Розанова: Замътки по вопросу о русскихъ хронографахъ, напечатанной въ январьской книжъв Жури. Мин. Нар. Просв. за настоящій 1904-й годъ, отд. 2, стр. 97. Зуница есть уменьшительное греческаго слова зуни, которое представляетъ собой простонародную форму слова зони,— ζώνη, значащаго поясъ. Такъ какъ и діаконскій орарь можетъ быть названъ поясомъ и отчасти употребляется какъ поясъ: то ясно, что значаща есть описка или ошибка виъсто зуница (или зоница).

Къ стр. 261. Есть особая статейка Никиты Стивата, бывшаго іеромонахомъ Студійскимъ, Είς τὴν ζώνην τῶν Στουδιτῶν διακόνων, т. е. О поясѣ Студійскимъ діакомовъ (подразумѣвается—въ защиту его), см. Описанія греческихъ рукописей сунодальной библіотеки, составл. архим. Владимиромъ, ч. 1, № 318 л. 223 об., стр. 453 sub fin..

Къ стр. 271. Василій Великій († 379) въ посланіи къ Неокесарійскимъ клирикамъ говорить, что св. Григорій Неокесарійскій († между 264—270) не покрывать главы во время молитвы, и даеть знать, что въ его—Василіево время въ Неокесаріи вошло въ обычай покровеніе головъ, а что у него самого въ Кесаріи этого еще не было, —русскій переводъ посланія въ 7-й части твореній Василія В., 3 изд. стр. 76. Какъ понимать Василія В. съ ув'вренностію не можемъ сказать. Можеть быть такъ, что скуфьи для прикрытія гуменца, первоначально нигд'я въ перкви не употреблявшіяся, во времена Василіевы уже явились въ Неокесаріи, а у него самого въ Кесарів они еще не были носимы.

Къ стр. 276. Остается непонятныть для насъ и то, что Неколай Чудотворець неображался на греческихъ печатяхъ въ шашкъ и что на печатя, привъшанной къ одной русской грамотъ 1317-го года, онъ изображенъ въ шашкъ, совершенно тожественной по формъ съ ны-иъиней нашей мятрой (вольность гравёра?): объ изображенихъ на греческихъ вечатяхъ см. въ 2—3 выпускъ т. VII Извъстій Русскаго Археологическаго Института въ Константинополь сообщеніе Б. А.

Полменно «О византийских печатих, накъ историческомъ источникъ»; стр. 222; изображение на печати, иривъщанной къ русской грамотъ, — въ Собрани государственных грамотъ и договоровъ, т. І, № 12, стр. 16 (Если ныившняя икона Николая Чудотворца (Николи) Зарайского естъ подлинная икона начала XIII въка, — см. о ней инже, и если не подновлена она въ недавнее время: то на ней Николай Чудотворецъ изображенъ въ шапкъ. Въ Менологіи импер: Василія, равно какъ и на фрескахъ въ Кіево-Софійскомъ соборѣ Ярославовомъ, онъ еще безъ шапки).

Ко стр. 300, § 18. О древней церкви Кіевскаго Кирилловскаго монастыря, который закрыть въ 1786-мъ году и который принимается за Кирилловскій монастырь, построенный вел. кн. Всеволодомъ Олеговичемъ, см. въ статьв з. Прахова: «Кіевскіе памятники византійскорусскаго искусства», напечатанной въ III выпускі XI тома «Древностей» Московскаго Археологическаго Общества, стрр. 10 нач. sqq (г. Праховъ рішительнымъ образомъ принимаеть, что монастырь закрытый въ 1786-мъ году быль монастырь построенный Всеволодомъ Ольговичемъ).

Къ стр. 304. Планъ Черниговскаго Спасо-Преображенскаго собора приложенъ къ статъй о соборй г. Павлинова, пом'ященной въ VI выпуски за 1882-й годъ журнала «Зодчій» (вм'ясти съ западнымъ фасадомъ и фасадомъ олтарныхъ абсидъ), и находится у него же въ Исторіи русской архитектуры, М. 1894 г., рис. 1 на стр. 8 (вм'ясти съ фасадомъ и разризомъ).

Къ стр. 320 (поправка). Во 2-й книгъ Христіанскихъ древностей Прохорова за 1862-й годъ одинъ только видъ Старо-Ладожской церкви св. Георгія, а главнымъ образомъ см. о ней въ 1-й и 2-й книгахъ тъхъ же Древностей за 1871-й годъ.

Къ стр. 323. Борисо-Глъбская церковь села Кидекши возобновлена въ 1239 г., — Лаврент. лът., 2 изд. стр. 446 (священа была великимъ священіемъ, какъ необходимо предполагать, послъ возобновленія).

Къ стр. 326 sqq. В. И. Ламанскій въ стать славянское житіе св. Кирилла, какъ религіозно-эпическое произведеніе и какъ историческій источникъ, напечатанной въ Журналь Министерства Народнаго Просвъщенія за прошлый 1903-й годъ (въ апръльской, майской, іюньской и декабрьской книжкахъ) представляеть дъло объ изобрътеніи Константиномъ первоучителемъ славянской азбуки и о переводъ имъ богослужебныхъ книгъ на славянскій языкъ совершенно по новому, при чемъ славянско - миссіонерскую дъятельность его значительнымъ

образомъ расширяетъ. Именно г. Лананскій утверждаетъ, что Константинъ первоунитель изобраль славянскую жбуку и перевель богослужебныя книги на славянскій языкъ вовсе не для Моравовъ вследствіе обращенія сихъ последнихъ въ Константинополь къ импер. Миханлу, а гораздо раньше,—что уже къ Сарацинамъ или Арабамъ онъ посыланъ былъ (не въ 851-мъ, а 855-мъ году) за тёмъ, чтобы съ славянскими книгами въ рукахъ попытаться обратить въ христіанство многочисленныхъ малоавійскихъ Славянъ, которые состояли на службъ у враждебныхъ имперін Арабовъ, — что и хозарская миссія Константина состояла въ томъ, чтобы овять съ славянскими книгами въ рукахъ пропов'єдывать христіанство находившимся въ зависимости отъ хозаръ Славяно-Варягамъ, которые, бывъ накуплены Арабами, нападали подъ предводительствомъ Аскольда и Дира на Константинополь.

Мы съ своей стороны решительнымъ образомъ остаемся при старомъ представленіи дела, т. е. что славянская азбука была изобретена Константиновъ первоучителевъ и что богослужебныя винги были переведены имъ на славянскій языкъ именно вслёдствіе посольства Моравовъ въ Константинополь къ импер. Михаелу. Съ 1843-го года, когда впервые обращено было вниманіе ученыхъ на такъ называемое паннонское житіе Константина, разумбемое г. Ламанскимъ подъ названіемъ славянскаго житія св. Кирилла, житіе это, написанное по всей въроятности еще при жизни Менодія и подъ его редакціей, считается первоисточникомъ и не подлежащимъ сомивнію источникомъ о дъятельности Константина первоучителя. Но житіе это съ совершенною и безспорною ясностію говорить, что славянская азбука изобрівтена Константиномъ и что богослужебныя книги переведены имъ на славянскій явыкъ именно для Моравовъ вслідствіе ихъ посольства въ Константинополь къ импер. Миханду. Какинъ же образомъ г. Ламанскій идеть противь этого совершенно и безспорно яснаго свидівтельства? Онъ высказываеть новый взглядъ на житіе. Соглашаясь съ твиъ, что житіе можеть быть написано еще при жизни Месодія, онъ утверждаеть, что до XV ввка, отъ котораго известны въ настоящее время его (житія) списки, оно было исправляемо, дополняемо, вообще болве или менве измвняемо у Болгаръ, Серболъ, у Хорватовъ и у Русскихъ, и что читаемый теперь въ немъ разсказъ объ изобретении Константиномъ славянской азбуки и о переводъ богослужебныхъ книгъ на славянскій явыкь для Моравовь есть въ позднівние время вставленная въ него басня, вымышленная моравскимъ или паннонскимъ патріотивмомъ. Объ этомъ новомъ взглядь г. Ламанскаго должно быть свазано, что онъ совершенно произволенъ и неоснователенъ. Если бы

жетіе въ теченіе воковь у разнихъ славянских народовь било исправляемо и дополняемо, вообще болбе или менье явибилемо, и если бы читаемый въ невъ разскать объ инобрётения Константиномъ славянской авбуки и о нереводъ богослужебникъ книгъ на симънский языкъ быль вставленной въ него поздиванией басней: то неизбилное и необходимое обо воемъ этомъ свидетельство содержали бы списки житія, вменно — спески неизбъжно и необходимо представлели бы бельшее или меньнее размообразіе и что въ однахъ изъ нахъ чаталясь би моравская бески, въ другихъ нётъ. Но что представляють на самомъ дълъ списки? На самомъ дълъ симсновъ, написанныхъ въ равныхъ славянскихъ странахъ, извъстно осли не величайное множество, то очень большое количество и всё они представляють совершенное однообразіе и во вейхъ ихъ одинаково читается моравская басня г. Ламанскаго (на это съ удареніемъ указываль И. И. Срезневскій въ своей Славяно-Русской палеографів). Объявляя за новдивинее баснословіе разсказъ объ изобрътени Константиномъ славянской азбуки и о переводъ имъ богослужебныхъ книгъ на славянскій языкъ, читаемый въ житін Константиновомъ, г. Ламанскій вабываеть про такъ называемое Паннонское житіе Месодієво. Въ этомъ второмъ житін съ такою же совершенною ясностію говорится, что славянская азбука изобр'ятена Константиномъ и что богослужебныя книги нереведены инъ на славенскій явыкъ для Моравовъ: что же и въ этомъ второмъ житів также поздивания вставка?..

Г. Ламанскій въ своемъ новомъ представленіи діла думаеть опираться на положительное свидетельство, именно-онь думаеть находить это свидътельство въ такъ навываемой Итальянской легендъ или въ Vita cum translatione S. Clementis. Хотя легенда вовсе не принадаежить современнику Константина, упоминаемому въ его Паннонскомъ житін. Гавдерику, епископу Веллетрійскому и кога недавно открытымъ письмомъ въ Гавдерику Анастасія библіотекаря вовсе не подтверждается безспоряниъ образомъ ея принадлежность Гавдерику, какъ то и другое утверждается г. Ламанскимъ: но положимъ, что легенда дъйствительно принадлежить Гавдерику, какое же находится въ ней свидътельство, что славянская азбука изобретена Константиномъ и что богослужебныя книги переведены имъ на славянскій явыкь не для Моравовъ, а гораздо ранве путешествія къ симъ последнимь? Совершенно никакого. Г. Ламанскій говорить: «Ясным» доказательством» того, что въ казарской миссін у Константина Философа были ввятыя имъ съ собою славянскія книги, его переводы, служать слова Гавдерика: «усминавь о томъ, что совершено было Философомо во земли жаварь (курсивъ авгова)

князь Ростиславъ (audiens... quod factum fuerat a Philosopho in provincia Cazarorum) послаль къ императору посланниковъ... (съ просьбою) послать ему въ Моравію такого учителя, который бы научиль мораванъ читать св. книги на своемъ славянскомъ языкъ». Просъба Ростислава из императору объ учитель, читаемая въ легенда невразумительно и какъ будто съ пропускомъ (прислать учителя, который бы научиль ихъ читать, -- qui ad legendum eos doceat, но не сказано, что четать), по всей въроятности, должна быть понимаема такъ, какъ понемаеть ее г. Ламанскій (ибо въ ней должно видеть воспроизведеніе изъ Паннонскаго житія Константинова, въ которомъ Ростиславъ говорить: «не имамы учителя таковаго, иже бы ны въ свой явыкь истую въру христіанскую сказаль»). Но вогда г. Ламанскій слова мнимаго Гавдерика: «услышавъ о томъ, что совершено было философомъ» и пр., хочеть разумёть о проповёди послёдняго съ славянскими книгами въ рукахъ: то онъ хочеть подобнымъ образомъ толковать ихъ безъ всякаго основанія. Въ легенде прямо и совершенно ясно говорится, что такое могь услышать Ростиславь о деятельности Константина въ Хазарін и при этомъ ни слова не говорится о славянскихъ книгахъ, а именно-ошибочнымъ образомъ утверждается, будто Константинъ всехъ Хазаръ отвратиль оть заблужденій какъ сарацинскихъ, такъ и іудейскихъ и научиль въръ канолической. На самомъ дълъ Итальянская легенда говорить не за г. Ламанскаго, а противъ него: имъвъ случай и поводъ сказать о славянскихъ книгахъ Константина до его путешествія въ Моравію, она вовсе не говорить о нихъ...

Остается черноризець Храбръ съ его сказаніемъ «О письменти». Ростиславъ князь Моравскій, по разчисленіямъ, производимымъ на основаніи показаній Паннонскаго Константинова житія, присылаль посольство въ Константинополь въ 863-864-мъ году, между темъ Храбръ говорить, что Константинъ изобрёдь славянскую азбуку въ лёто отъ сотворенія міра 6363, что есть 855-й годъ отъ Рождества Христова. Въ случав, если бы Храбра невозможно было примирить съ Паннонскимъ житіемъ Константина, то на вопросъ: которому отдавать предпочтеніе несомнительный отвіть быль бы тоть, что не въ показаніяхъ житія, служащихъ въ разчисленію, должно видеть искаженіе или сочиненіе, а въ цифръ Храбра видъть ошибку, допущенную имъ самимъ или идущую отъ одного взъ его переписчиковъ, при чемъ двя посабдняго мевнія мы имвли бы и фактическое основаніе, ибо Храбръ, перечисляя государей, въ правленіе которыхъ имело место изобретеніе азбуки, называеть Коцела, князя Блатенскаго, тогда какъ положительно извъстно, что Коцелъ занялъ столъ княжескій посль отца своего Привини поздиве 855-го года. Но Храбръ весьма можетъ битъ примиренъ съ Памнонскимъ житемъ Константина при допущени одного, опять имъющаго за себя и фактическое основание, предположения. Предположение это состоитъ въ томъ, что Храбръ взялъ свою хронологическую дату изъ занаднаго источника, въ которомъ означенъ былъ годъ не отъ сотворения міра, а отъ Рождества Христова, и что второй годъ перевель на первый онъ самъ — Храбръ. Допуская это мы нолучимъ, что въ западномъ источникъ Храбра стоялъ 863-й годъ, ибо онъ, переводя годъ отъ Р. Х. на годъ отъ С. М., долженъ былъ приложить къ первому году не 5508 лётъ по западному, а 5500 лётъ, какъ было принято у Грековъ. Мы сказали, что для нашего предположения есть и фактическое основаніе. Присылавшаго посольство въ Константинополь князя Моравскаго Ростислава Храбръ называетъ Растицемъ, каковая форма именъ, какъ указалъ И. В. Ягичъ, есть форма западно-европейскихъ лётописей.

На удивленіе В. И. Ламанскаго легкомыслію, «чтобы не сказать больше», тъхъ новъйшихъ ученыхъ, которые върать правдивости Паннонскаго житія Константинова (и къ которынъ, если не ошибаемся, принадлежать всъ ученые, за исключеніемъ его одного), мы отвътимъ удивленіемъ великой живости и смълости, не говоря ничего болье, его фантазіи...

(Не совсёмъ согласны мы съ В-мъ И-мъ относительно того, что въ заслугѣ Константина Славянамъ есть великаго, т. е., что именно признавать въ ней за великое. Я остаюсь при своемъ мнѣнів, что это великое составляла мысль даровать Славянамъ богослуженіе на ихъ собственномъ славанскомъ языкѣ, а что исполненіе мысли, худое или хорошее, могло быть дѣломъ и обыкновенныхъ людей).

Сдёлали мы возраженіе В-у И-у далеко не во всёхъ подробностяхъ: подробное возраженіе можеть быть сдёлано только въ нарочитой журнальной стать'в.

Къ стр. 342. Относительно вопроса о томъ, которая азбука, вириллица или глаголица, принадлежить Константину, мы продолжаемъ твердо оставаться при томъ мнёніи, что ему принадлежить первая азбука.

Ко многому, что сказано въ защиту принимаемаго нами вмёстё съ большинствомъ ученыхъ мнёнія, прибавимъ кое-что (можеть быть впрочемъ также уже не одинъ разъ сказанное). Что во времена Храбра была у Болгаръ только одна которая-то азбука, это рёшительнымъ образомъ слёдуеть изъ его сказанія, ибо въ случаё, если бы были обё азбуки, онъ необходимо такъ или иначе долженъ бы быль прямо

«сказать или косвенно дать знать объ этомъ (защищая, напр., двой-«ственность азбуки оть упрековь со стороны Грековь). Но если бы употреблявшаяся въ Болгарін во времена Храбра одна славянская азбука была глаголица: то, бывъ употребляема въ продолжение царствованів Сумеонова, въ конц'є котораго или въ стадъ за которинъ дисаль Храбрь,—т. e. хотимь им сказать—рь валь разцвата въ Болгарін славянской письменности, когда писали Константинъ епископъ, Іоаннъ экзархъ, Григорій минхъ и самъ царь Сумеонъ, она уже никакъ не была бы замънена потомъ кириллицей. А то соображение, что авбука болве трудная заменена авбукой более легкой не имееть смысла, нбо болье легкое для насъ есть то, къ чему мы привыкли. Слыдовательно, единственная употреблявшаяся въ Болгарія во времена Храбра славянская азбука была не тлаголица, а следовательно она, представлявъ собою азбуку изобретенную Константиномъ, была кириллица. Храбръ говорить, что Константинъ сотвориль въ своей славян--ской азбукв 24 буквы «по чину» греческихъ письменъ, т. е. буквъ: но въ глаголицъ греческихъ буквъ не 24, а менъе, ибо иъсколько греческихъ буквъ, какъ непужныя, не взяты въ нее. Это выраженіе Храбра «по чину греческихъ письменъ» говорить вменно за кириллицу, ибо слово «по чину» значить въ нашемъ случай: по полобію.

Относительно изобретенія глаголицы дело представляется намъ такъ. Хорваты Далматинскіе заимствовали изъ Моравіи славянскія греческаго обряда книги Константиновы. Но кинги эти подверглись гоненію со стороны папъ, такъ что Хорваты должны были наконецъ отка: заться оть нихъ. Тогда нашелся между ними человекъ, который захотель спасти славянскій языкь для богослуженія: отказавшись оть ненавистныхъ папамъ славянскихъ книгъ греческаго обряда и написанныхъ азбукой Константиновой, онъ изобрълъ новую славинскую азбуку (воспользовавшись для буквъ тыми чертами и рызами, которые, по Храбру, употребляли славяне до крещения?) и ею написалъ свой славянскій переводъ богослужебных книгь латинскаго обряда. Какъ мы сказали, намъ подозрѣвается, что изобрѣтателемъ глаголической азбуки быль хорватскій епископь Чедеда, жившій въ половині XI віжа. (а что касается до рукописей глаголических старших половины XI в ка, то мы мало вёримъ въ не имёющую пока твердыхъ данныхъ въ видё рукописей съ годами глаголическую палеографію).

Въ концъ концовъ должно быть сказано, что вопросъ объ азбукахъ составляеть вопросъ не рышонный положительнымъ образомъ. Можеть быть, когда-небудь онъ и будеть такъ или иначе рышонъ положительно; а можеть быть, онъ и навсегда останется въ нынёшнемъположения...

Къ стр. 348. Представляя дёло о происхожденіи трехъ илассовъслужбъ исторически, нужно думать: сначала явились службы церквейканедрально-ецископскихъ, по своему характеру торжественныя; ногдаобразовались приходы въ нынёшнемъ смыслё слова, явились службыцерквей приходскихъ — простейшія; монастыри усвоили службы церквей приходскихъ, но расширили ихъ (и умножими).

Ка стр. 355, ка прим. 2. Въ служебникъ Антонія Римлянина:
«Прінть іерен отъ дьякона просфуру и прекрестя ножеть и глаголеть:
«Вспоминаніе творить Господа нашего її Ха на тайнъй Его вечери»,
и вынемъ агнъць и положить на дискосъ. И просфумисавъ просфуры
и глаголеть мол(итву), — кадить кадиломъ: «Кадило приносимъ предъ
Тя, Господи Боже нашъ»... Молитва надъ хлъбомъ о предложенныхъ:
«Боже, Боже нашъ, иже небесный хлъбъ»... И покрыеть святыв
дары, глаголя: «Господь воцарися»»... И по семь попъ съ дъякономъпоклонитася предъ трапезою ї (трижды). Шедъ и речеть діяконъ: «Благослови Владыко»»... (начало литургіи).

Къ стр. 356. Въ Измарагдъ Троицкой Лавры XVI, № 204 л. 229 об. заупокойную литургію предписывается служить на четырехъ просфорахъ: «первая Тълу, вторую святцю наставшему, третьвъсвятому, которая (-го) церкви, четвертай за упокой души положи».

Къ стр. 358 fm.. Славянское: «возлюбимъ другъ друга» есть неправильное и весьма неудачное вмёсто: «облобызаемъ другъ друга» (которое указываеть на древній обычай лобызаться за литургіей и всёмъ присутствующимъ). По-гречески: ᾿Αγαπήσομεν ἀλλήλους. Первоезначеніе слова ἀγαπάω дёйствительно есть: люблю; но оно значить и: лобызаю, обнимаю, и совершенно ясно, что въ данномъ мёстё оноупотреблено во второмъ, а не въ первомъ, значеніи, ибо восклицаніе: «возлюбимъ другъ друга» въ данномъ случаё не имѣетъ смысла.

Къ стр. 372. Въ уставъ патр. Алексъя по его славянскому переводу въ Сунодальной рукописи № 330 въ одномъ мъстъ, — л. 206, о пвицъ въ Рождественскій постъ, говорится: «а по другому уставу» (мъсто приведено въ Описан. Сунодд. ркпп.). Изъ этого съ въроятностію слъдуетъ заключать, что вмъстъ съ уставомъ патр. Алексъяпреп. Өеодосій имъль у себя въ рукахъ и собственную запись монастыря.

Кз стр. 374. Въ нѣкоторыхъ нашихъ монастыряхъ еще въ XVI в., соблюдая уставъ Студійскій, совершали преждеосвященную литургію въ великомъ постѣ ежедневно, — Опис. Сунодд. ркпп. Горск. и Невостр.

№ 404, л. 334 об., стр. 405.—О частныхъ отличіяхъ устава богослуженія въ нашихъ монастыряхъ въ поздиванее время см. ibid. сейчасъ указанное мъсто и еще № 391, л. 36 об. sqq., стр. 333, также описаніе рукописей Ундольскаго № 118 (уставецъ окозрительный архіеп-Геннадія), стр. 135.

Къ стр. 379. Выписку изъ одного западнаго писателя начала XVII въка объ обрядъ входа въ Герусалинъ въ недълю Ваій, совершавшемся въ Герусалинъ, см. у Спетирева въ Русскихъ простонародныхъ праздникахъ, III, 172.

Къ стр. 382. И только Левъ же Мудрый издалъ указъ о неработании въ воскресные дни не въ однихъ городахъ (какъ было прежде), но и въ деревняхъ (земледъльцамъ), — у Цахаріе въ Jus Graeco-Romanum, III, 147.

Къ стр. 402, къ прим. 1. Что Славяне разумъли подъ греческими Скнеами самихъ себя, видно изъ того, что въ древнемъ переводъ толкованій на посланія ап. Павла слова апостола въ посланіи къ Колоссаямъ гл. 3, ст. 11: Оπου οὐχ ἔνι... βάρβαρος καὶ Σκύθης передаются: гдѣ же нѣсть... иноземець Словеникъ (—нъ), см. Опис. сунод. ркпп. Горск. и Невостр. № 96, стр. 163.

Къ стр. 413, къ прим. 3. Собственное названіе монастыря—τῶν Οδηγῶν, см. Gardthausen'a Palaeographie, S. 314 нач. и 410 прим..

Къ стр. 417 fin.. Положительно извъстно объ архимандритахъ Тронцкаго Сергіева монастыря XVII въка, что они совершали въ великій четвергъ умовеніе ногъ, см. Опис. сунод. ркпп. Горск. и Невостр. № 400, л. 270, стр. 384.

— Къ особенностить служенія въ страстную недёлю не только архіерейскаго, но и священническаго принадлежить то, что въ великую пятницу на вечерий поставляется среди церкви, а въ великую субботу на утрени обносится кругомъ церкви пасхальная плащаница. Исторія пасхальной плащаницы, восходящая своимъ началомъ у Грежовъ, можетъ быть, къ концу нашего періода домонгольскаго, есть слідующая. Не поздийе первой половины XI віжа начало входить у Грековъ въ обычай то, чтобы по окончанія великаго славословія на утрени великой субботы творить входъ (въ олтарь изъ сосудохранительницы) съ евангеліемъ (єїсобом рата той єйсурскісм) для чтенія въ олтарів священникомъ или вообще служащимъ предстоятелемъ 12-го страстнаго евангелія: Во утрій же день—знаменавше камень са кустодією: Мате. XXVII, 62—66 (о входів говорить уставъ патр. Алексівя, см. выше стр. 498 нач., а что онъ долгое время не становился общимъ обычаемъ видно изъ того, что о немъ не говорять иные греческіе ти-

пики или уставы XII въка, см. въ Описаніи (греческихь) литургическихъ рукописай, хранящихся въ библіотекахъ православнаго Востова-A. A. Anumpiesckaro, τ. 1, Τυπικά, ч. 1 capp. 131 fin., 551, 881. 910). Не нозинае конца XIV вака виаста съ евангеліем в началь бытьприносимъ изъ сосудохранительницы въ олгарь въ качествъ образа. дневно-праздничнаго литургійно-богослужебный воздухъ, на которомъвышито изображение положения во гребъ Спасителя (о воздухахъ съизображениемъ на нихъ положения во гробъ Спасителя, по размерамъ. вёроятно, значительно большихъ, а по назначению, вёроятно, празиничныхъ. носившихъ особое название δ έπιτάφιος, какъ называются у Гремовъ и пасхальныя плащаници, — у Сумеона Солунскаго въ De sacraliturgia с. 96, въ Патрол. Миня t. 155, col. 288). Отъ патріарха Константинопольскаго Асанасія I, занимавшаго каседру два раза, въ продолжение 1289—1293 и 1303—1311 годовъ, сохранились два воззванія къ народу и два посланія къ императору съ приглашеніемь присутствовать су тф сутафіафіф той Ушторос, на погребеніи Спасителя. полъ каковымъ погребеніемъ должно разуметь именно церемонію приноса въ одгарь воздуха съ изображениемъ положения Спасителя вогробъ (о воззваніяхъ и посланіяхъ патр. Аоанасія, находящихся въодной рукописи Парижской бывшей королевской библіотеки, см. у Бандурія въ Imperium Orientale, t. II рад. 964—965, №№ 35—37 п 55; самыя возвванія и посланія, какъ будто нигді не напечатанныя (въ-Патрологіи Миня, ограничивающейся перепечатками напечатаннаго-Бандуріємъ, яхъ нётъ), къ сожаленію остаются намъ неизвестними. Такъ какъ воздухъ, какъ таковой, не могь быть выносимъ въ самуюцерковь, чтобы въ качествъ образа праздничнаго быть предлагаемымъдля лобыванія народу, то одновременно съ тімь, какь онь (воздухь)приносимъ былъ въ одтарь для лобыванія священниками, въ церкви для лобыванія народомъ поставляемъ быль настоящій образъ наи настоящая икона положенія во гробъ Спасителя (см. Опис. сунод. рипп. Горск. и Невостр. № 877, л. 84 sqq, стр. 215—216, и № 400, л. 283, стр. 385). За симъ, какъ въроятно думать, по тому побужденію, чтобы и народу доставить возможность лобызать тоть самый образь положенія во гробъ Спасителя, который лобызаемъ быль священниками и полагаемъ былъ на престолв, и чтобы такимъ обравомъ объединить народъ со священниками, увеличили воздухъ въ объемъ и превратилиего въ плащаницу, подобную плащаницамъ, полагавшимся на гробницы и раки святыхъ, т. е. замънили воздухъ сейчасъ указанной плащанецей, которая, какъ таковая, могла быть выносима и въ самуюцерковь для лобызанія народа (покровы на гробницы и раки святых»,

имъвніе на себъ ихъ изображенія, назывались плащаницами; покровы, не имънию изображеній, назывались покровами, си. Уставъ Московскаго Усненскаго собора первой половины XVII въка, напечатанный въ III том'в Русской Исторической Библютеки, издаваемой Археографической Комиссіей, col. 101 sub fin.). Когда воздухъ провращенъ быль въ плащаницу или замвнемъ быль плащаницей, сказать не можемъ, но въ нашихъ славянскихъ церковныхъ уставахъ название вовдуха начинаеть замёняться вазраніемь плащаницы въ началё XVII вёка, см. въ Опис. сунода. ркпп. Горск. и Невостр. уставъ Госифова Волоколамскаго монастыря половины XVI въка и уставъ Антоніева Сійскаго монастыря конца XVI — начала XVII въка, въ которыхъ еще воздухъ, а не плащаница,—№ 389, л. 440 об., стр. 325 нач., № 404, л. 261 об., стр. 403, и сводный уставъ Троицкаго Сергіева и Кириллова Бълозерскаго монастырей нач. XVII въка, по которому въ Кирилловомъ монастире воздухъ, а въ Троицвомъ плащаница, № 400, лл. 283-286, стр. 384-385. Когда плащаница начала быть ставима посреди церкви на вечернъ великой пятницы (при чемъ катафалкъ, на которомъ она распростирается, знаменуеть гробъ Христовъ) и когда она начала быть обносима кругомъ церкви на утренъ великой субботы, свъдъній не имъемъ (Въ нынъшнемъ церковномъ уставъ, предписаніе котораго еще не соответствуеть теперешней практике и которое страдаеть неясностію, находимъ слёдующее: «(Поется въ великую субботу на утренъ) Славословіе великое. Таже входить настоятель во святый олтарь со јерен и діаконы, и облачится во вся священныя одежды, іерен же токмо въ ризы: всходить со евангеліемъ подъ плащаницею (въ боковыя южныя двери олгаря), наддержащимъ священниковъ, діакономъ же вадящимъ. Въ то время звонъ во вся, предходящимъ ему со свъщами, и со двъма лампадами: и оба дика поюще трисвятое надгробное. Приходить же игуменъ предъ святыя царскія двери, и ту стоить ожидая конца трисвятаго последняго. Сему же кончану бывшу, входить настоятель со евангеліемь въ царскія двери и полагаеть евангеліе на престол'в, плащаннцу же на уготованив стол'в во образъ гроба. Глаголеть настоятель: премудрость, прости, и чтець абіе тропарь: «Благообразный Іосифъ» и пр. После евангелія «ектеніа, Рцемъ вси: И посемъ, Исполнимъ утреннюю молитву: и отпусть. И бываеть цвлованіе во обителехъ на плащаниць положенія во гробь. А идь же нъсть плащаницы, цълують образъ. Пъвцы же поють стяхиру, гласъ 5: Пріндите ублажимъ: и часъ 1-й»...). Сіт о пасхальной плащаниць у Н. П. Кондакова въ сочинении: Памятники христіанскаго искусства на Асонъ, Спб., 1902, стр. 258 sqq.

Къ стр. 453. Въ Сунод. рукоп. № 378, л. 74 об. надъ послъдованіемъ елеосвященія выставлено имя автора: «твореніе Арсеніево».— О совершеніи общаго елеосвященія въ великую субботу или великій четвергь—ibid. № 389, стр. 324, и № 399, стр. 376 fin..

Къ стр. 454. Молитви, читаемыя надъ твлами умершихъ подъ клятвою, см. въ Опис. Сунодд. ркпп. № 370, д. 189 об. и № 374, д. 262 об..

Къ стр. 455. Объ одрахъ погребальныхъ патр. Алексей говоритъ въ своемъ уставе: «одръ, устроенный на изнесение къ погребению», л. 273 об..

- Преп. Никита Переяславскій быль погребень безь гроба, обернутый въ бересту,—*Ключевск*ій, Житія святыхъ, стр. 46.
- Относительно читаемаго у Кирика предписанія всегда служить заупокойную литургію на трехъ просфорахъ см. приписку къ стр. 356.
- У Грековъ погребали покойниковъ въ самый день смерти, см. новеллу Льва Мудраго въ Jus Graeco-Romanum *Цахаріе*, III, 146 и на стр. 717 § 10.

Въроятно, что и у насъ большею частію было также; однаво примъры, приводимые въ лътописяхъ, показывають, что не всегда такъ-

- Объ языческихъ жертвахъ у Грековъ на гробахъ покойниковъ см. у Радли и П. V. 387, и въ Пидаліонъ прим. къ 99 пр. 6-го всел. соб., Закинеск. изд. стр. 310.
- Слово «рака» образовалось изъ латинскаго агса черезъ перестановку буквъ, *Буслаева* О вліяніи христіанства на славянскій языкъ, стр. 116.

Къ стр. 458, къ прим. 1. Никифоръ Исповъдникъ говорить въ одномъ изъ своихъ правилъ: «Не согръшитъ кто-либо, если принесеть за трехъ человъкъ одну просфору или одно кандило»,—у Ралли и П. IV, 428 п. 11.

Къ стр. 459. О скудельницахъ или убогихъ домахъ см. еще у Снегирева въ Русскихъ простонародныхъ праздникахъ, III, 180 sqq.— У Грековъ были общія, особо на то назначенныя, ямы для бросанія тълъ казненныхъ людей, см. Дюк. Gloss. Graecit. подъ сл. Віода́уатої.

Къ стр. 464. О постъ Петровскомъ или апостоловъ говорится въ уставъ патр. Алексъя: л. 66 об. и л. 258 об. fin..

Къ стр. 466. Предписываемое патр. Николаемъ Грамматикомъ относительно разръщенія поста среды и пятка, если въ сіи дни случатся праздники,—у преосв. Порфирія стрр. 209 и 344, § IV.

Къ стр. 471. Патр. Николай Грамматикъ въ посланіи къ проту Авонскому относительно поста въ среду и пятокъ предписываеть, что, воздерживаясь отъ рыбы, масла и вина, должно сухо ясти однажды днемъ въ 9-мъ часу,—у преосв. Порфирія стрр. 208 fin. и 343 fin..

Къ стр. 478 fm. Въ Шестодневъ Io. Екзарха 1263 г., — Опис. Сунодд. ркпп. № 54, стр. 22 нач.: «Гривну цетаву (изъ монетъ) на выв носеща». — Греческое изображение гривны см. у Несселя, I, рр. 99—101 (Іосифъ въ гривнъ, возложенной на него Фараономъ).

Ка стр. 479, ка прим. 1. Весьма многіе сними съ змівевиковъ приложены, во-первыхъ, къ стать Прозоровскаго: «О древнихъ медальонахъ, называемыхъ змівевиками», напечатанной въ Христіанскихъ древностяхъ Прохорова за 1877-й годъ, во-вторыхъ—къ стать гр. Толствова: «О русскихъ амулетахъ, называемыхъ змівевиками», напечатанной въ ІІІ томів новой серін Записокъ Русскаго Археологическаго Общества. Змівевикамъ посвящены двіз статьи М. И. Соколова: 1) «Апокрифическій матеріалъ для объясненія амулетовъ, называемыхъ змівевиками», напечатанная въ ССІХІІ (1889 г.) части Журнала Министерства Народнаго Просвіщенія, и 2) «Новый матеріалъ для объясненія амулетовъ, называемыхъ змівевиками», напечатанная въ І томів (1895 г.) Древностей, — трудовъ Славянской Комиссіи Московскаго Археологическаго Общества.

Къ стр. 502 нач. Крестные ходы, отъ хожденія за крестами, назывались у насъ «покрестіями», см. Стогл. гл. 30 и Описаніе рукописей Троицкой Лавры, № 218 л. 216 («молитва на покрестіи»).

Къ стр. 524. «Изследованіе о явыке Остромирова евангелія», принадлежащее М. М. Козловскому, напечатано въ І-мъ томе Изследованій по русскому явыку, издаваемых Отделеніемъ русскаго языка и словесности Академіи Наукъ. Въ приложеніи къ изследованію: «Перечень и исправленіе опечатокъ, вкравшихся въ изданіе Остромирова Евангелія, напечатанное въ 1843 году А. Востоковымъ».

Къ стр. 527 fm... Іоаннъ, митрополить Евхантскій, жившій около половины XI вѣка, всправляль греческія минеи мѣсячныя, — у Миня въ Патр. t. 120, p. 1195, n. 96.

Къ стр. 554. О построеніи у насъ монастырей въ позднівищее время съ тімъ, чтобы собирать въ нихъ монаховъ: въ 1394 г. «на Тфери Арсеній епископъ постави церковь на різців на Тмаців, во имя Өеодосія и Антонія, и согради кельи и созва мнихи и постави игумена»,—у Карамз. къ т. V прим. 254, стр. 99.

Къ стр. 559. Люди бъдные, желавшіе монашествовать, и потому должны были жить въ слободкахъ при приходскихъ церквахъ, что въ монастыри ихъ принимали только въ ограниченномъ числъ, сіг ниже стр. 720.

Къ стор. 570, къ прим. 4. О сочинени Есфигменцами преданія, будто преп. Антоній Печерскій ностригся въ монахи и подвизался въ ихъ монастыръ, см. еще у А. А. Дмитрієвскато въ статьъ: «Путешествіе по Востоку и его научные результаты» (Кіевъ, 1890), стр. 68 прим. (А ръчи А. Н. Муравьева, какъ онъ узналъ о преданія, — въего письмъ объ Есфигменъ, напечатанномъ въ 8-й части, 1849 г., Прибавленій къ творр. свв. етщ., стр. 660 sqq.).

Къ стр. 574, тъ прим. 1. Одно и то же имя въ міру и въ монашествъ—Лаврент. лът. подъ 1206 г., 2 изд. стр. 403 (супруга вел. ин. Всеволода Марія).

Къ стр. 584. Печерскій монастырь называеть лаврой Симонъвъ Патерикъ (конецъ собственнаго письма къ Поликарпу, передъ разсказомъ о преп. Онисифоръ).

Къ стр. 590. Меркурій Смоленскій быль родомъ римлянинъ вѣры греческія,—Волокол. ркп. № 640, л. 160 fin.: отсюда взяль Нифонть?

 $K_{\rm Z}$  стр. 605 fin. sqq. Въ позднѣйшее время думали оправдывать монастырское особножитіе ссылкой на Іоанна Лѣствичника († въ нослѣдней четверти VI—первыхъ годахъ VII вѣка), см. посланіе нашего митр. Фотія во Псковъ отъ 27 Іюня 1418 г. въ Памятни. канонич. права Павлова № 46, соl. 394. Но Іоаннъ Лѣствичникъ говорить (Лѣствицы слово 1, § 26) вовсе не объ особножитіи въ монастырѣ, а объ особномъ подвижническомъ житіи гдѣ-либо въ одиночествѣ (по нему три суть гдавные вида монашеской жизни: 1) подвижническое пребываніе въ одиночествѣ, 2) безмолствованіе съ однимъ братомъ, много—двумя и 3) териѣливое сѣдѣніе въ общинѣ, т. е. въ общежитномъ монастырѣ: 'Еν трібі үєνіхωта́таіς хатаста́бебі хадібра́том а́таса  $\mathring{\eta}$  μοναχιχ $\mathring{\eta}$  πολιτεία περιέχεται  $\mathring{\eta}$  ἐν αθλητιχ $\mathring{\eta}$  αναχωρ $\mathring{\eta}$ σει καὶ μονί $\mathring{\eta}$   $\mathring{\eta}$  μετα ένὸς  $\mathring{\eta}$  πολύ δύο  $\mathring{\eta}$ συχάζειν  $\mathring{\eta}$  èν αθλητιχ $\mathring{\eta}$  αναχωρ $\mathring{\eta}$ σει καὶ μονί $\mathring{\eta}$   $\mathring{\eta}$  μετα ένὸς  $\mathring{\eta}$  πολύ δύο  $\mathring{\eta}$ συχάζειν  $\mathring{\eta}$  èν κοινο $\mathring{\eta}$ ί $\mathring{\psi}$  ὑπομονητιχ $\mathring{\psi}$ ς καθέζεσ $\mathring{\psi}$ αι).

Къ стр. 641. О раздаваніи монастырей въ пожизненное пользованіе клирикамъ и мірянамъ въ поздивишее время и о присвоеніи тѣми и другими монастырей въ собственность см. у Миклошича Аста. Patriarchat. Const. I, 76 fin. (также I, 454 fin., 474; II, 388, 399 нач., 415, 429 fin., 467, 468, 495).

Къ стр. 641, къ прим. 1. Еще: у Ралли и П. II, 661. — Къ прим. 2. Еще: Іоаннъ Москъ въ Лимонарѣ, — у Миня въ Патр. t. 87 р. 2912, у Ралли и П. II, 655, Миклошича Acta Patriarchat. Const. I, 323.

Къ стр. 650. Никола Святоша имѣлъ свою келлію и при ней свой огородъ (разсказъ о немъ Симона); Григорій Чудотворецъ также имѣлъ при келліи свой огородъ (разсказъ Поликарпа).

Къ стр. 651. О пещерахъ Іорданскихъ говорить Іоаннъ Мосхъ-

въ Лимонарв, гл. X (у Миня t. 87); о пещерахъ въ Арменіи близъ города Ани см. въ Сборникв военныхъ разсказовъ ки. Мещерскаго, т. V, стр. 146 sqq.

Къ стр. 660. Злоупотребленіе монашествомъ, можно сказать, началось одновременно съ появленіемъ самаго монашества. О немъ говорить уже Василій Великій, см. въ его Подвижническихъ уставахъ нодвизающимся въ общежитіи и въ отшельничествъ,—'Ασχετικαί διατάξεις πρός τοὺς ἐν κοινοβίφ καὶ καταμονάς ἀσκούντας, главу 8-ю ο бродячихъ подвижникать (у Миня въ т. 31, русск. перев. ч. V).

Къ стр. 684. Паллій монашескій, какъ особая одежда, упоминается въ Лимонаръ Іоанна Мосха, гл. XVIII. — Cod. Theodos. lib. XIV, tit. X, n. I: discoloribus quoque palliis pectora contegentes.—По Никифору Исповъднику, презвитеръ монахъ не долженъ служить (λειτουργήσαι) безъ мантів,—у Ралли и П. IV, 429 n. 27.

Къ стр. 698. Въ Греціи ктиторы монастырей не только передавали ихъ въ наследство, но и продавали, — Миклошича Аста Patriarchat. Const. I, 138 (о передачь въ наследство ibid. I, 138, 157, 179, 231, 312 sqq, 423 fin.; II, 391 fin.; о владеніи частями монастырей ibib. II, 445). — У насъ въ Юго-Западной Руси въ XIV веке были продаваемы монастыри, см. Литературный Сборникъ, издаваемый Галицкорусскою Матицею (во Львове), на 1870 г., стр. 102 fin. (актъ 1378 г.).

Къ стр. 700. Некоторые ктиторы монастырей въ Греціи притазали, чтобы назначеніе ими игуменовъ въ монастыри производилось внё всякаго вліянія м'встныхъ епископовъ, — Вальсам. у Радли и П, III, 143 fin..

Къ стр. 703 нач.. Извъстны однако изъ позднъйшаго времени примъры и боярскихъ ктиторско-домовыхъ монастырей: въ 1393 г. «преставися Иванъ Михайловичъ, нарицаемый Тропарь, въ бъльцъхъ, и положенъ въ своемъ монастыри на селъ своемъ, — Карамэ. къ т. V прим. 254, стр. 98 fin.; въ правленіе Димитрія Іоанновича Донскаго († 1389) бояривъ города Галича (Костромск. губ.) Иванъ Овинъ вмълъ домовый, находившійся въ его усадьбъ (близь Галича), монастырь (см. житіе преп. Пансія Галичскаго, мъстно празднуемаго 23 Мая).

Къ стр. 708, къ прим. 2. Пирръ, патріархъ Константинопольскій, поставленный въ 639 г., быль до поставленія аруши том мочастуріши.

Къ стр. 708 fm.. Но въ патріархать Антіохійскомъ архимандриты были надзирателями монастырей и во второй половинь XI въка, см. Горск. и Невостр. Опис. Сунодд. ркпп. № 226—229, стр. 41 (объ архимандритахъ въ натріархать Константинопольскомъ во второй половинь XIV въка см. Миклошича Аста Patriarchat. Constantinop., II, 22).

Къ стр. 728 fm.. Читавъ въ газетахъ отчеть о судъ надъ Кронштадтскимъ полицеймейстеромъ Шафровымъ (который происходиль какъ разъ въ то время, когда мы занимались просмотромъ главы о монашествъ) мы думали, что если бы жилъ въ Кронштадтъ одинъ изъ тъхъ истинныхъ монаховъ, о которыхъ говоримъ, то онъ безбоязненно м громко обличалъ бы полицеймейстера за его дъянія...

Кз стр. 735. Что касается до ученія дітей въ монастыряхъ помимо призрівнія сироть и дітей біздныхъ родителей, то у Василія Великаго въ Правилахъ кратко изложенныхъ ("Οροι κατ ἐπιτομήν) читается сліздующій вопросо-отвіть:

«Вопросъ: Надобно ли въ братствъ быть учителю (вар. училищу) мірскихъ дѣтей? Отвътъ: Поелику апостолъ сказалъ: отщы, не раздражайте чадъ своихъ, но воспитовайте ихъ въ наказаніи и ученіи Господнемъ (Ефес. VI, 4),—то, если приводящіе (дѣтей) приведуть (ихъ) съ такою пѣлію и принимающіе будуть имѣть увъренность, что могуть воспитать приводимыхъ въ наказаніи и ученіи Господни, пусть соблюдается повелѣнное отъ Господа, Который сказалъ: оставите дътей прішти ко Мню, и не возбраняйте имъ: таковыхъ бо есть царство небесное (Мате. XIX, 14). А безъ такой пѣли и безъ такой надежды, по моему разсужденію, и Богу сіе не угодно и намъ не прилично и не полезно (хаі ἡμῖν οὕτε πρέπον οὕτε συμφέρον)—вопросо-отв. 292 въ Патрол. Миня t. 31 соl. 1288, русск. перев., изд. 3 ч. V, стр. 330 fin.

Къ стр. 749. Въ лътописи подъ 1094 г. упоминаются «монастыри» на вспольи Чернигова.

Къ стр. 760. Въ Суздалъ упоминается Васильевскій мужескій монастырь подъ 1252 г., Восток. Опис. Рум. муз. стр. 99 соl. 1, Срезневск. Памм. русск. письма и явыка стр. 60 соl. 1 sub fin..

Къ стр. 762. Въ житіи преп. Никиты Переяславскаго упоминается находившійся въ Переяславив монастырь Бориса и Глюба (см. предшествующую стр. 761). Но относительно преп. Никиты далеко не несомнюнно то, что онъ жилъ въ періодъ домонгольскій, а равно и показанія его житія не могуть быть признаны совершенно надежными (возможно, что монастыри позднейшіе оно переносить въ древнейшее время).

Къ стр. 763. Въ житін преп. Никиты Переяславскаго упоминается находившійся въ Ярославлів монастырь св. Петра (см. предшествующ. 762 стр. прим.). Относительно этого извістія должно быть сказано то же самое, что въ предъидущемъ дополненіи къ стр. 762 мы сказали относительно извістія житія о Переяславскомъ монастырів Бориса и Глівба.

Къ стр. 769, къ прим. 2. Нынъшняя деревянная церковь села Богословскаго построена въ 1687-иъ году, а царскія врата въ ней съ надписью 1562-го года изъ бывшей прежде нея церкви.

Къ стр. 773. Пространная редакція житія преп. Аврамія Ростовскаго составлена въ 1649-мъ году монахомъ Авраміева монастыря по имени Григоріемъ, см. въ Занятіяхъ восьмаго Археологическаго събзда (Москва, 1890) докладъ проф. М. И. Соколова подъ заглавіемъ: «Невый матеріалъ для изученія редакцій житія св. Аврамія Ростовскаго», стр. 86 нач.. Тѣмъ же М. И. Соколовымъ наша редакція житія напечатана въ Ярославскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ 1890-го года, въ № 14-мъ и 15-мъ.

— sub fin.. Читаемое во второй службе преподобному Аврамію: «Иже во чреве матери трикраты»... и «Отвергь тлённыя ризы кожаше»... представляеть собой тождественное съ темь, что известно о преп. Сергіи Радонежскомъ и по всей вероятности должно быть понимаемо какъ простое «усвоеніе» первому принадлежащаго последнему (что было у нашихъ составителей службь и житій дёломъ не необычнымъ).

Къ стр. 785. Что уставъ Асонскій, пошедшій отъ преп. Асанасія, быль Студійскій, сfr Опис. Сунодд. ркпп. № 431 л. 71, стр. 545 sub fin..

Къ стр. 786, къ прим. 1. О седьмомъ вселенскомъ собор $\dot{\mathbf{b}}$  см. окружное посланіе ( $\dot{\epsilon}\gamma \dot{\mathbf{x}}\dot{\mathbf{y}}\dot{\mathbf{x}}\dot{\mathbf{\lambda}}$ .  $\dot{\epsilon}\pi \iota \mathbf{o}\tau$ .) патр. Фотія, § 40, у Валетты стр. 180.

— из прим. 3. Подъ затворникомъ можно было бы разумъть дядю Осодорова Платона, но онъ умеръ задолго до Осодора.

Къ стр. 800. Въ Пидаліонъ, въ примъчаніи къ 96 пр. 6-го вселенск. собора, въ которомъ ведется ръчь о брадобритіи латинскаго духовенства, Закинеск. изд. стр. 307 соl. 2 sub fin., читаемъ: «Мелетій исповъдникъ (ὑποθεσ. ζ. περὶ ἀζύμ.) говоритъ, что нъкій папа Петръ, ради его злодъяній, былъ схваченъ королемъ (не сказано какимъ) и что ему для бевчестія (для осрамленія) была обрита половина бороды». Этотъ Мелетій исповъдникъ былъ монахъ Гал(л)исійскій (изъодного монастыря съ патріархомъ Константинопольскимъ Іосифомъ 1-мъ, который отказался отъ престола въ 1274 г.) и жилъ въ правленіе импер. Михаила Палеолога († 1282 г., т. е. одновременно съ Іосифомъ); навывается онъ исповъдникомъ потому, что императоръ, за его противодъйствіе уніи съ латинянами, уръзалъ ему языкъ (о немъ архим. А. Димитракопула "Ордобобос Еххас, стр. 60 нач.; Никодимъ упоминаеть о немъ въ Синаксаристъ подъ 19 января, но отсылаеть

читать жизнь его къ Νέον Έκλόγιον, а этой последней книги у насъньть нодъ руками). Кое-что взъ написаннато Мелетіємъ противъ датинянъ, по свидетельству Димитракопула—ibidd., напечатано въ книге Раутисμой Στηλίτευσις (о которой см. греческую библіографію Врето—Νεοελληνική Φιλολογία, І, № 269); но и этой книги им не имбеть подъруками. Въ рукописи сочиненія Мелетія есть въ Авонской лаврів св. Аванасія, см. Саты Месанов. Віβλιод. І, 274. Зная изъ річей Мелетіевыхъ о папів Петрів только немногов, приведеннов выше, ми инчего не можемъ сказать о нихъ. Но намъ весьма подозрівнается, что первый, у котораго должно искать папу Петра, есть Николай Идрунтскій (Идрунть—Отранто въ южной Италіи), который жилъ въ комив ХІІ—началів ХІІІ вівка и который между прочемъ написаль: Пері той μή ξυράσθαι τό γένειον (о немъ и о неизданныхъ его сочиненіяхъ у Демитракопула ibid. стр. 34).

Къ стр. 828. Іоаннъ Златоустый навываеть землю матерью, — у Монфок. IV, 16 и 80.

Къ стр. 855 fm.. О почитании въ Малороссіи пятницы, какъ дня воскреснаго, о постъ въ 12 пятницъ и о жонкъ простоволосов, изображавшей собою св. Пятницу, см. въ Регламентъ, ч. 2, пункты 4 и 5.

Къ стр. 868. Простой народъ увеселялъ себя, какъ и доселъ увеселяетъ, по праздникамъ. Въ древнее времи принадлежность большихъ праздниковъ составляли такъ-называемыя братчины (Ипатск. лът. подъ 1159 г., 2 изд. стр. 340 нач.: «братъщина»),—складчинные пиры прихожанъ у церкви. Братчины, бывшія и у Грековъ, собственно запрещаются каноническими правилами,—Лаодик. соб. пр. 55 и Кареаг. соб. пр. 71 (у Разли и П.—60). О праздничныхъ хороводахъ у Грековъ, для сравненія съ нашими, см. у Разли и П., III, 117, 185 и 465 sqq).

— О скоморохахъ см. статью повойнаго И. Д. Бълдева («О скоморохахъ») въ Временникъ Общ. Ист. и Древи., кн. ХХ, также у Аванасьева въ Поэтическихъ воззръніяхъ, І, 338 fin. sqq. — Несторъ въ житін преп. Өеодосія говорить, что однажды пришоль послъдній къ вел. кн. Святославу, «и се видъ многыя играющи предъ нимь, овы гусльныя гласы испущающе, другыя же оръганьныя гласы поюще, и питыть замарьныя (слова нъть у Восток., а Миклошичемъ не объясняется) пискы гласящемъ, и тако въсъмъ играющемъ и веселящемъся, якоже обычая есть предъ князьмь», —по изд. Бодянск. л. 26.



Въ 1-мъ изданіи настоящаго полутома я напечаталь на конць его свою рычь, которою предвариль мой докторскій диспуть (импьшій мысто въ Московской Духовной Академіи 16-го Декабря 1880-го года). Такъ какъ рычь эта есть въ точномъ смысль слова защитительная, то считаю нужнымъ перепечатать ее и въ настоящемъ 2-мъ изданіи полутома.

and the second of the second o

#### 

 $\label{eq:condition} (1-\alpha) = (1-\alpha) + (1-\alpha) +$ 

.... Обращаясь къ моей исторіи, я, — какъ мив думается, — не имвю нужды многословно отвічать на вопрось: что побудило мена предпринять ея изданіе. Исторія русской церкви, чтобы доститнуть возможной для нея степени совершенства, желаемаго отъ всякой исторіи, какъ науки, должна быть обработана. Эта обработка, подобно тому, какъ обработка и всякой другой исторіи, не можеть быть дівломъ однихъ — двоихъ рукъ, а ожидаеть цівлаго и боліве или меніве длиннаго ряда работниковъ. Обработкі русской церковной исторіи уже положено твердое и прочное начало; но послів начинателей, которымъ принадлежить (и да будеть!) вся слава, какъ таковымъ, должны явиться многіе продолжатели. Я имію усердное желаніе быть однимъ въ числів этихъ послівднихъ, чтобы приложить свою посильную лепту,—и воть отвіть на вопрось о руководившихъ мною побужленіяхъ.

Желаніе и осуществленіе желанія—вещи различныя: удалось ли мнѣ прибавить что-нибудь къ сдѣланному моими предшественниками, судить объ этомъ я, конечно, долженъ предоставить другимъ. Не присвояя себѣ права быть своимъ судьей, я считаю не неумѣстными нѣ-которыя объясненія и еще болѣе—сознаю потребность въ нѣкоторыхъ оправданіяхъ.

Составляеть прискорбную истину то, что исторія русской церкви вообще, а періода домонгольскаго въ частности, очень не богата историческимъ матеріаломъ, изъ котораго она должна быть созидаема. Относительно періода домонгольскаго, которому посвящена часть моей исторіи, представленная на соисканіе степени, истину составляеть и

не только то, что онъ очень не богать историческимь матеріаломъ. но и то, что онъ скуденъ имъ до самой крайней и до самой последней степени. Совершенно голый в не совсёмъ полный списокъ митрополитовъ, не полные списки епископовъ, списки каменныхъ церквей: воть почти все, что дають церковной исторіи наши л'етописи домонгольскаго періода; а помимо летописей-некаких исторических актовъ и никакихъ историческихъ памятниковъ. При такомъ положенів дыла, историкь русской церкви, какъ бы его ни мучили идеалы исторін, конечно, не въ состояніи дать исторіи періода домонгольскаго сколько-нибудь настоящей и сколько-нибудь надлежащей: если вовсе нъть свъдъній о правительственной дъятельности митрополитовъ, есль вообще совсвиъ нечего о нихъ неизвъстно; то понятно, что ничего нельзя сказать объ ихъ деятельности и что невозможно нарисовать ихъ портретовъ, какъ живыхъ и нравственно-индивидуальныхъ людей. Отказываясь оть того, что невозможно, историкь русской церкви, очевидно, обязуется обратить всё свои заботы на то, что такъ или иначе для него возможно. Исторія нашей церкви, какъ исторія всякой другой церкви и вообще всякаго общества людей, есть исторія не толькоотдельных лиць, представляющих из себя такь называемыя лица. историческія, но и безличная исторія учрежденій, составляющихъ еж внёшнюю организацію: помимо митрополитовъ, какъ лиць, у насъ была митрополія и вообще ісрархія, какъ церковно-правительственное учрежденіе; помимо историческихъ напр. д'явтелей изъ монаховъ. у насъ было монашество, какъ нравственно-общественное учрежденіе. Невозможно говорить объ отдёльныхъ лицахъ, когда нёть о нихъ никакихъ севденій; но возможно до некоторой степени возсовидать исторію учрежденій, какъ безличныхъ механизмовъ, хотя бы и отсутствоваль историческій матеріаль или быль только очень скудень. Въ этомъ случав для восполненія матеріала, если онъ отсутствуеть, или для его надлежащаго употребленія, если онъ очень скуденъ, такъ что самъ по себъ, представляя только отрывочные и темные намеки, не можеть быть употреблень въ дело, оказывается возможнымъ обращение въ помощи двухъ средствъ: аналогіи и обратныхъ заключеній отъ поздивишаго времени. Учрежденія церкви вивств съ самою церковію мы заимствовали изъ Греціи; следовательно, между ен церковными учрежденіями и нашими необходимо предполагать сходство, и следовательносвъдънія объ ея церковныхъ учрежденіяхъ могуть до нъкоторой степени возмѣщать отсутствіе или восполнять недостатокъ и освѣщать темноту нашихъ свёдёній объ этихъ учрежденіяхъ у нась на Руси. Учрежденія существують въ обществахь не такимъ образомъ, чтобы каждый день мінять свой духь и характерь и внішній строй; если въ обществахь не случается идущихь оть частной иниціативы внезапно-насильственных переворотовь, переустранвающихь ихь жизнь, то учрежденія столько же устойчиво сохраняють единство своего духа и характера, а въ общемъ и внішняго строя, сколько устойчиво сохраняєть себя самая жизнь; слідовательно, въ исторіи русской церкви есть основанія ділать заключенія оть позднійшаго допетровскаго времени къ древнійшему.

Сейчась указанныя средства возсозиданія исторіи учрежденій, само собою понятно, далеко не могуть быть признаны вполнъ удовлетворительными и, конечно, вовсе не то, что прямое средство — положительныя свёдёнія. Но если не находится въ распоряженіи историка этого последняго средства, то употребленіе нашихъ средствъ все-таки до нъкоторой степени можеть оказывать ему услугу, и следовательночтобы сделать что-нибудь, необходимо ими воспользоваться. Я съ своей стороны усердно старался воспользоваться побочными средствами, о которыхъ говорю, насколько въ состояніи быль это саблать. Въ части моей исторіи, представленной на соисканіе степени, есть глава объ **управленін.** Всякій немного знакомый съ русской церковной исторіей знаеть, что наше церковное управленіе періода домонгольскаго покрыто мракомъ совершенной неизвёстности. Мы, разумёется, имбемъ то знаніе, что у насъ въ періодъ домонгольскій были митрополиты, епископы и низшее приходское духовенство. Но какъ управляли церковію митрополиты и епископы, откуда бралось и что такое было низшее духовенство, — на эти и другіе вопросы положительныя свёдёнія не дають намъ никакихъ отвътовъ. Я со всъмъ усердіемъ старался, насколько могь, при помощи сейчась указанных средствъ, пролить въ этотъ мракъ некоторый светь...

Всякая исторія относительно своего матеріала, обиленъ онъ или скуденъ, должна быть подвергнута критической обработкв. Правило обыкновенной жизни: не върить всему, что люди говорять и пишутъ, имъетъ совершенно такое же приложеніе и къ исторіи; какъ въ настоящее время, приготовляя матеріалъ будущей исторіи, люди отчасти по невъдънію, отчасти по прямымъ намъреніямъ, пишуть о дълахъ и событіяхъ, имъющихъ стать достояніемъ исторіи, далеко не одну чистую истину, такъ это было и въ древнее время. Въ древнее время, по условіямъ тогдашней общественной жизни, была еще гораздо большая свобода для лжи ненамъренной и намъренной: и до сихъ порънародное творчество создаеть историческія легенды, но легенды эти уже не имъють возможности пріобрътать зваченіе историческаго ма-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

теріала; и теперь еще пожалуй нашись бы люди, которые по тімъ или другимъ наміреніямъ не откавались бы оть слаганія историческихъ легендь, но надъ ними контроль нынішней печатной гласности. Вообще, нужда критики въ отношеніи къ матеріалу всякой исторіи совершенно ясна и очевидна, и — сколько наивенъ будеть тоть будущій историкъ нашего времени, который дастъ полную віру всему, что получить отъ насъ въ виді историческаго матеріала, столько же наивны были бы и мы, если бы относились къ находящемуся въ нашихъ рукахъ матеріалу прошедшей исторіи съ подобною же полною вірой. При моемъ изученіи русской церковной исторіи я поставиль своєю нарочитою задачею критическое отношеніе къ ея матеріалу. Критика привела меня между прочимъ къ тому, что я отрицаю достовірность повісти о крещеніи св. Владимира, поміщенной въ літописи, и признаю ее за позднійтную легенду.

По поводу этого, такъ сказать---крупнаго, отрицанія считаю нужнымъ, во-первыхъ, заметить, что вовсе несправедливо обвинять меня, будто я первый деренуль поднять свою руку на пов'всть. Задолго прежде меня это сделаль покойный Сергей Михайловичь Соловьевь, который видить въ повъсти не болье, какъ воспроизведение позднъйшихъ преданій или легендъ и который не принимаеть какъ прихода къ Владимиру пословъ съ предложеніемъ въръ, такъ и посыланія имъ своихъ пословъ для осмотра въръ на мъстахъ і). Различіе между мною и Сергвемъ Михайловичемъ въ отношении именно къ невврию въ повъсть только то, что онъ высказываеть его сравнительно кратко, а я сравнительно пространно; но это различие объясняется тамъ, что онъ историкъ гражданскій, а я-церковный. Авторитеть покойнаго Сергія Михайловича, надъюсь, достаточно силенъ, чтобы я могъ стать подъ его защиту отъ обвиненій, будто я поступиль въ семъ случав съ не совсвиъ извинительнымъ легкомысліемъ. Если мив скажуть, что я, какъ историкь церковный, должень быль ополчиться на защиту повъсти противъ г. Соловьева, то я отвъчу на это темъ, что бывають случан, когда историкъ церковный видить себя въ необходимости соглащаться въ своей области съ историкомъ гражданскимъ.

Во-вторыхъ, мей приходилось слышать обвиненія, будто я съ моимъ отрицаніемъ пов'єсти снимаю съ св. Владимира тоть в'йнецъ славы, которымъ онъ украшается, будто я неввожу его съ того высокаго ньедестала, на которомъ онъ стоить, и будто я отнимаю у него титло

<sup>1)</sup> Ист. т. I, гл. VI, изд. 4 стр. 177 sqq.

равноапостола. Обвиненій я не выдумываю, — мив на самомъ двав приходилось ихъ слышать: но вакимъ образомъ онв могли быть сдвланы, я вовсе этого не понимаю. Св. Владимиръ укращается своимъ вънцомъ славы, стоетъ на своемъ высокомъ пьедесталъ и получилъ оть церкви титло равноапостола потому, что онь крестиль Русь: но развѣ я, отрицая достовърность повъсти объ его крещеніи, отрицаю -факть крещенія имъ Руси? Владимирь, утверждаеть пов'ясть, потому приналъ въру Грековъ, что убъдился въ ея истинности: но развъ я не утверждаю того же самаго и говорю что-нибудь иное? Мое несогласіе съ пов'єстью состоить въ томъ, что по ней-Владимиръ посылаль пословь для осмотра вёрь и что послё этого осмотра онъ рёшился принять именно віру Грековъ, а не какую-нибудь другую, потому, что она была найдена послами самою лучшею, а я не допускаю осмотра и считаю необходимымъ предполагать убъждение въ истинности греческой въры прямое и непосредственное. Такимъ образомъ, все дъло въ этомъ выборъ. Мы — Русскіе, представляя собою исключеніе между всеми народами, которымъ доводилось переменять отеческое язычество на другую въру, приняли вивсто язычества греческое православное христіанство не такъ, какъ делали все прочіе, - убедили насъ въ его истинности и мы приняли, а такъ, что, не довёряя стороннимъ убъжденіямъ, мы сами произвели досмотръ вськъ въръ и что по собственному досмотру мы нашли греческую въру самою лучшею. Локазывать, что этоть выборь вёры есть нёчто весьма невёроятное само въ себъ и въ то же время-нъчто совствиъ неизвъстное нашемъ древнимъ, старшимъ летописца или современнымъ ему, историческимъ повъствователямъ, значило бы снова повторять то, что я уже говорю въ моей книгв. Но допустимъ этотъ неверонтный выборь веры: на самомъ ли дълъ Владимиръ, какъ креститель Руси и какъ равноапостоль, въ семъ случав является въ лучшемъ свётв, нежели какъ при моемъ представленіи діла? Къ Владимиру приходять послы оть разныхъ народовъ съ предложениемъ въръ; онъ выслушиваетъ всъхъ по--словъ и, не убъжденный ни однимъ изъ нихъ, принимаеть только то общее решеніе, что нужно переменить язычество на какую-нибудь другую въру; принявъ это общее ръшеніе, онъ устраняется отъ дальнъйшаго личнаго участія въ ръшеніи вопроса о въръ и поручаеть выбрать изъ несколькихъ другихъ веръ какую-нибудь одну отряженнымъ для сего 10-ти мудрымъ и смысленнымъ мужамъ изъ числа его бояръ, соглашаясь, подразумъвается, принять ту въру, которую выберуть последніе. Допустимь, что это было возможно, хотя Владимирь, намеревающійся отказаться оть явычества не для кавой-нибудь другой 59\*

извъстной въры, а вообще для того, чтобы принять какую-нибудь другую въру, и будеть представлять очень мудреную загадку: но человъкь, принимающій только намъреніе перемънить старую въру накакую-нибудь новую и потомъ предоставляющій сдълать выборъ новою въры другимь, можеть ли быть привнань за человъка, поступающаго по собственному искреннему убъжденію? Не ясно ли, что, желая представлять дъло такъ, какъ оно представляется въ повъсти, мы получимъпо отношенію къ Владимиру не то, чтобы видъть въ немъ человъка, дъйствующаго по искреннему убъжденію, а напротивъ то, чтобы видъть въ немъ замъчательный примъръ незауряднаго индефферентиста? «Я готовъ отказаться отъ язычества (по неизвъстной причинъ), а вы идите и выбирайте, какую внаете, другую въру» — такимъ страннымъобразомъ заставляеть насъ повъсть представлять св. Владимира.

Неизвъстный авторъ нашей повъсти, какъ должно думать, руководился при ея слаганіи благими намъреніями. Но это не мъщаеть быть повъсти мало состоятельной...

Въ главъ о просвъщени я говорю, что мы-Русские въ періодъдомонгольскій, какъ и очень долгое время послі, не иміти настоящагообразованія, — что нашимъ образованіемъ была одна простая грамотность, съ собственною начитанностію въ церковно-учительныхъ книгахъ, переведенныхъ съ греческаго языка. Кто помнить и принимаетъ-Карамзинскія, что будто было время, когда Россія «не только была общирнымъ, но въ сравнени съ другими и самымъ образованнымъ государствомъ» 1) Европы или что по крайней мъръ она не уступалавъ семъ отношеніи первёйшимъ европейскимъ лержавамъ 2), для того, конечно, непріятно слышать річи совсімь другія. Но послів Карамзина утекло много воды и прошло много времени. Въ тв дни, какъписаль свою исторію Карамзинь, у нась какь-то еще весьма легко смотръли на просвъщение: думали, что оно можетъ исчезнуть у народа отъ самыхъ незначительныхъ причинъ, ибо наоборотъ были самообольщены увъренностію, что ничего не стоить насадить его въ народъ. Отсюда возможность Карамзинскаго представленія, спасавшаго нашу національную честь, что у насъ водворялось было просв'ященіе, - что оно вивло было у насъ блестящій періодъ существованія, и что потомъ раздёленіе нашего отечества (на удёлы) и междоусобныя войны (князей) подавили его у насъ, такъ что въ XIII въкъ мы уже начали

Digitized by Google

<sup>1)</sup> О древней и новой Россіи,—приложжи из XII т. Ист. стр. XXXIX fin...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. т. V, стр. 213 fin..

въ семъ отношения отставать отъ державъ западной Европы 1). Но послъ Карамзина им увидъли и убъдились, что далеко не слишкомъ легко насадить просв'ящение въ народ'я, а отсюда и по отношению къ нашей исторіи додумались, что просвіщенію насажденному не очень легко исчезнуть; къ этому присоединился примеръ Новгорода, о которомъ страннымъ образомъ забылъ Карамзинъ, но который стоялъ внв междоусобныхъ войнъ князей и которому не нужно было даже откупаться оть утвенительной власти бароновъ, что, по Карамзину, должны были делать города западной Европы 2). Какъ бы то ни было, только у последующихъ нашихъ за Карамзинымъ историковъ-- у преосвященныхъ Филарета и Макарія и у Сергвя Михайловича Соловьева уже вовсе нъть ръчей о томъ, чтобы въ періодъ домонгольскій мы имъли настоящее образование и чтобы оно находилось у насъ въ продолженіе періода если не въ блестящемъ, то въ какомъ бы то ни было состоявін; всё они говорять только о грамотности, хотя старшій между ними по времени-преосв. Филареть, говоря о грамотности, и употребляеть такія фразы, что какъ будто говорить о настоящемъ просв'ященін 3). Такимъ образомъ я, когда утверждаю, что въ періодъ домонгольскій у насъ не было настоящаго просв'ященія, вовсе не говорю чего-нибудь новаго противъ моихъ предшественниковъ. Въ семъ случав я какъ будто нъсколько отличаюсь отъ моихъ предшественниковъ только темъ, что говорю объ этомъ съ большею настоятельностію, нежели они. Почему я говорю съ настоятельностію, это я объясняю въ самой моей книгь. Имъеть народъ просвъщение или не имъеть его,двъ вещи совершенно различныя; въ первомъ случат однъ слъдствія, во второмъ-другія. У насъ отсутствовало просвіщеніе, и это отсутствіе сопровождалось своими, т. е. соответственными, следствіями, придало своеобразный характеръ исторіи нашей церкви и произвело въ ней своеобразныя авленія: а поэтому я и говорю объ отсутствіи у насъ просвъщенія съ настоятельностію. Можеть быть, я говорю съ настоятельностію немного сверхдолжною; если это правда, то въ свое извиненіе могу сказать то, что историкъ — живой человъкъ и что, говоря о прошедшемъ, онъ не можетъ совстмъ отришаться отъ настоящаго. У насъ, вопреки светлымъ надеждамъ, которымъ предавались совре-

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 215.

<sup>2)</sup> Ibidd.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Преосв. Филаретъ Ист., пер. I, § 9, изд. 3 стр. 32; преосв. Макарій Ист., т. I, гл. III, изд. 2 стр. 211; Соловьевъ Ист., т. I, гл. VIII, изд. 4 стр. 285.

менники почтеннаго исторіографа и во главѣ ихъ онъ самъ, еще и досихъ поръ не вошло въ общее и живое сознаніе всѣхъ, что намъ настоятельно необходимо просвѣщеніе,—что какъ въ государствѣ, такъи въ церкви (въ послѣднемъ случаѣ со стороны естественной, при сторонѣ сверхъ-естественной) оно составляетъ ту первооснову, на которой зиждется все: человѣку, который имѣетъ дѣло съ непросвѣщеніемъ въ исторіи и который видить его плоды, какъ мнѣ думается, извинительно до нѣкоторой степени являться передъ своими читателями апологетомъ просвѣщенія.

Быть историкомъ въ некоторомъ отношении почти такъ же щекотливо, какъ быть публицистомъ. Исторія какого бы то ни было общества не можеть быть похвальнымъ словомъ ему или панегирикомъ, а должна быть точнымъ воспроизведениемъ его прошедшей жизни совсёми достоинствами и недостатками этой послёдней; иначе она утратить весь свой смысль и перестанеть быть исторіей. Но, говоря о недостаткахъ прошедшаго времени, иногда невозможно бываеть не захватывать до некоторой степени настоящаго, по той очень простой причинъ, что иногда прошедшее еще продолжаеть болъе или менъеоставаться настоящимъ. Такимъ образомъ, въ некоторыхъ случаяхъ историкъ волей-неволей становится отчасти публицистомъ. Между твиъесть людя, которые смотрять на это своими глазами,-которые, отдавая въ полное распоряжение историка прошедшее, желали бы предъявлять къ нему требованіе, чтобы онъ, какъ знаеть, тщательно обходидъ настоящее, котя бы то и съ явнымъ ущербомъ для исторіи, т. е. хотя бы во избъжание ръчей о настоящемъ ему приходилось отказываться отъ полныхъ и отъ должныхъ речей и о прошелшемъ. Обязанъ де историкъ подчинаться этому требованію? Если бы онъ подчинился требованію, то, допуская умолчанія, онъ быль бы вынуждень кривитьсвоею совестію; а какъ скоро онъ дозволить себе это, то исторія уже не исторія. Я съ своей стороны держался того мивнія, что лучше подвергнуться упрекамъ людей, предъявляющихъ къ наукв ненаучныя и вивнаучныя требованія, чвить отказаться отъ обязанности быть историкомъ по искренней совъсти. При этомъ, въ оправдание какъ свое личное, такъ и вообще исторіи, считаю нужнымъ прибавить следующее. Не знаю, справедливо ли и совсёмъ ли хорошо поступають, когда во всякихъ нарочитыхъ ръчахъ о настоящемъ времени, пытающихся указывать его недостатки, непремённо подоврёвають предосудительныя намеренія; но исторія, когда она вынуждена бываеть вместе съ прошедшимъ временемъ касаться и настоящаго, не только не имбеть въ виду оскорблять это послёднее, а напротивъ оказываеть ему еще добрую услугу. Недостатки настоящаго времени составляють то, что всёмъ и каждому извёстно, и слёдовательно исторія не дёлаєть туть чего нибудь похожаго на то, чтобы, мёшаясь не въ свое дёло, обнаруживать какія нибудь не подлежащія оглашенію тайны. Люди видящіе недостатки и незнающіе причинь, отъ которыхь они произошли, всю отвётственность за нихь возлагають на тёхъ, кому они принадлежать; исторія, объясняя причины, какъ произошли недостатки и какъ они образовались исторически, показываеть, что подобное обвиненіе далеко не справедливо...

Мнъ приходилось слышать замъчанія, имъннія смысль ръзкихъ обвиненій, что во взглядахь, мижніяхь и сужденіяхь я слишкомь много отступаю отъ монхъ предшественниковъ. Повволяя себв думать, что люди. желающіе поставеть мив въ вину мою оригинальность или своеобразность, не мало ее преувеличивають, а съ другой стороны-позволяя себв не находить слишкомъ большаго преступленія въ томъ, чтобы имёть смёлость быть самостоятельнымь, я могу ватёмь сказать въ свое оправданіе: я держусь взглядовъ, высказываю мивнія и сужденія, которыя кажутся мнв наиболве вврными и основательными, какъ это двлають и всё люди, которые говорять по собственнымъ искреннимъ убъжденіямъ. Въ своихъ взглядахъ, мивніяхъ и сужденіяхъ я, конечно, могу ошибаться; но это возможно и бываеть и со всёми людьми, и если бы всё воздерживались оть заявленія уб'ёжденій, которыя считають истинными, въ томъ опасеніи, что принимаемое ими за истинное можеть оказаться ложнымь, — а этой возможности никто и никогда не решится отрицать, — въ такомъ случае люди должны были бы сделать то, чтобы наложить на свои уста печать совершеннаго молчанія. Это со стороны, субъективной. Со стороны объективной я могу сказать въ свое оправдание то, что всякая исторія имфеть надежду быть возможно надлежащимъ образомъ разработанною не въ томъ случав, когда трудящіеся надъ нею отстраняють отъ себя заботы о самостоятельномъ изследованін, что составляеть причину разногласія во взглядахь, мивніяхъ и сужденіяхъ, а напротивъ въ томъ случав, когда они считають это самостоятельное изследованіе своимъ обязательнымъ деломъ. Слишкомъ большая и не совсёмъ понятная нетерпимость у насъ иныхъ людей къ самостоятельности научнаго изследованія невольно приводить мив на память слова покойнаго Петра Симоновича Казанскаго, съ которыми онъ обращался къ покойному Михаилу Петровичу Погодину по тому поводу, что последній очень недружелюбно встретиль новыя историческія теорін и мивнія Сергвя Михайловича Соловьева. Поставивъ Погодину на видъ, что хотя бы и всё новыя теоріи и митиія

были ошибочны, отъ этого ничего другого не можеть произойти для науки, кром'в пользы, Петръ Симоновичь указываеть врагу новыхъ теорій и мніній конечный результать, который должень получиться изъ разногласія изслідователей: «взглядь (на предметы) расширяется, открываются (въ нихъ) новыя стороны, и (—къ чему мы всії стремимся—) истина восторжествуеть» 1).

Всякій человівкь ділаеть не боліве того, сколько можеть сділать, а поэтому и успілу діятельности всякаго человіна зависить собственно не оть него. Оть самого человіна зависить то, чтобы онъ трудился, по мірів своихъ силь, усердно и добросовістно. Не знаю, удалось ли мий приложить что нибудь къ сділанному монии предшественниками, какъ я того искренно желаль, но я старался трудиться такъ, чтобы по возможности меніе упрекать себя въ томъ, что зависілю отъ меня самого».

22 Дек., 1880.

<sup>1)</sup> См. письмо П —а С—ча къ Погодину въ Москвитянинъ 1849 г., ч. II, Смъсь, стр. 11.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

# Глава V. вогослуженіе

#### ОТДЪЛЪ ПЕРВЫЙ:

#### ХРАМЫ ИЛИ ЦЕРКВИ.

| 1. Постепенное умноженіе числа церквей                                                                                                                                  | . 1—3.  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Количество церквей по достижении имъ своей нормы                                                                                                                        | . 4—6.  |
| Статистика церквей каменныхъ                                                                                                                                            | . 6—14. |
| Первыя каменныя церкви—6; города, въ которыхъ было н большее ихъ количество—8; Кіевъ—9; Новгородъ—10; Владимі Кляземскій—11; каменныя церкви во всей остальной Руси—12. | аръ     |
| ANYMIAKITUNG HANUBAŬ USMAUULIVE                                                                                                                                         | 15125   |

Заимствованіе нами архитектуры каменныхъ церквей отъ Грековъ и видовой ея характеръ-15. Очеркъ исторіи архитектуры каменныхъ церквей, начиная съ древнъйшихъ временъ: базилики-16; купольныя церкви, и именно-ротонды одиночныя-21, ротонды двойныя - 25, октагоны - 26, четвероугольники съ куполами или купола на четвероугольныхъ низахъ-28. Первый образецъ купольной церкви въ ея окончательной формъ-Юстиніанова св. Софія Константинопольская и отношеніе къ ней Ярославовой св. Софін Кіевской—29 fin.. Многокуполіе послів Юстиніанова единокуполія и поздивйшія греческія церкви—33. Частныя отличія нашихъ русскихъ церквей отъ церквей греческихъ, воспроизведение которыхъ онъ представляють въ общемъ-35 fin., и именно: относительно способа и мъста постановки одного купола или многихъ куполовъ-36; относительно величины куполовъ-39 fin.; относительно формы оконъ-41; относительно формы дверей-41; относительно орнаментовки или разделки стень съ наружной стороны—41; относительно формы кровель—44; относительно употребленія колоннъ-45. Вопрось о происхожденія отличій нашихъ русскихъ церквей отъ церквей греческихъ-47. Пристройки къ церквамъ: одгарныя полукружія или абсиды-59: паперти (нартексы)—64; дворы—66; башни—72. Составляющія особый видъ церкви крестовыя и съ закрестіями-76. Размъры нашихъ каменныхъ церквей домонгольского періода-81. Матеріалъ, употреблявшійся у насъ для 1 хъ сооруженія и способъ кладки—88. Время. употреблявшееся на ихъ сооруженіе-91, 92. Мастера, строившіе церкви-91. Сравнительныя архитектурныя качества (красота) церквей-92. Отличіе нашихъ помонгольскихъ каменныхъ перквей отъ поздивишихъ-93 fin.. Частивищая классификація нашихъ каменныхъ церквей домонгольского періода-94. Монументальныя каменныя церкви домонгольского періода: Кіевская Лесятинная церковь—95; Кіевскій Софійскій соборь—99; дерковь Печерскаго монастыря—106; Новгородскій Софійскій соборь—107 fin.; Владимирскій Успенскій соборь—112.

# III. Архитектура церквей деревянныхъ...... 126—150.

Недостатовъ свёдёній о деревянныхъ церквахъ домонгольскаго періода—126, 131. Значительно высокая степень, на которой у насъ въ періодъ домонгольскій стояло деревянное зодчество—127. Въ отношеніи въ качеству деревянныхъ церквей вёроятное раздёленіе домонгольской Руси на двё половины—на сёверную и южную—129. Формы деревянныхъ церквей—131 fin.; овна въ нихъ—138; верхи и низы ихъ—139; купола на нихъ—139 fin.; крыши ихъ—141; главы на ихъ куполахъ ји крышахъ—144.

#### IV. Колокольни и ихъ архитектура ...... 150—161.

Заимствованіе нами Русскими колоколовъ не отъ Грековъ, а съ Запада, отъ Нъмцевъ—151. Незначительная величина колоколовъ въ домонгольское время—152 fin.. Форма тогдашнихъ колоколенъ—155. При весьма малой еще распространенности въ періодъ домонгольскій колоколовъ общеупотребительныя тогда била—158 fin..

## 

Примыкающая къ олтарю (о которомъ выше—59) солея—162. Св. трапеза или престолъ въ олтаръ—166. Киворій надъ престоломъ—169. Дарохранительницы на престолажъ и такъ называемые Іерусалимы или Сіоны—172 fin.. Завъсы у престоловъ—174 fin.. Способъ постановки престоловъ и мъсто ихъ въ олтаръ—176. Архіерейско-священническое сопрестоліе—176 fin.. Антиминсы—181.

Священния изображенія и иконы въ олтаряхъ (самаго древняго времени)—187 fin.. Олтарная приадъ ней, образовавшія старое тябло или старый ній иконостасъ—195. Иконы настолиныя и настіругви—217. "Подлинники", по которымъ писаль Стінная живопись въ церквахъ—218. Мозаика—церквахъ—231. Омфаліонъ или пупъ на полахъ ц Женскія галлереи въ церквахъ (гинеконитисы или лати) и нижнія женскія части церквей—239. Сидъ для молящихся мірянъ—243 fin.. Водосвятильниц ницы при церквахъ—246 fin..

#### VI. Богослужебныя принадлежности.....

Священные сосуды—249. Покровы и возд ды—251. Богослужебныя одежды: священническі діаконскій стихарь—253; епитрахиль—255; поясьческая риза (фелонь)—257; малая фелонь—258 fin.; требленіе священнических ризъ нѣкоторыми діакомофоръ—262; саккосъ—263; полиставрій—264; скій—264; епигонатій—265; малая риза низших усвоеніе этимъ клирикамъ діаконскихъ стихарей—богослужебныхъ одеждъ—268. Богослужебный горхіереевъ—268 fin.. Панагіи или енколпіи архіер ары)—275. Свѣчи и деревянное масло для в предъ иконами и для освѣщенія церквей—276. Для кажденія предъ иконами и на молящихся—28 пелены—283. Вопросъ о снабженности нашихъ цеј скаго періода богослужебными принадлежностями—

**Приложеніе.** Списокъ каменныхъ церквеі періода—292.

#### ОТДЪЛЪ ВТОРОЙ:

#### САМОЕ ВОГОСЛУЖЕНІЕ

#### І. Переводъ богослужебныхъ книгъ на славянс

Исторія перевода, предвареннаго изобрѣте азбуки—326. Біографическія свѣдѣнія о первоу скихъ Константинѣ и Месодіи—333. Замѣчанія с Константиномъ славянской азбукѣ—340.

# II. Общественное богослужение ...... 343—384.

Краткій очеркъ исторіи общественнаго богослуженія—343 Литургія у насъ въ періодъ домонгольскій—354. Правила относительно литургіи въ нашихъ каноническихъ сочиненіяхъ періода домонгольскаго—362. Прочія службы, составляющія общественное богослуженіе—365. Богослужебный у насъ уставъ въ періодъ домонгольскій—370. О нікоторыхъ особенныхъ обрядахъ архіерейскаго служенія—377. Замічаніе о святцахъ—380. Объ исполненіи у насъ по церквамъ устава богослуженія въ періодъ домонгольскій—384.

#### 

Празднованіе князьямъ Борису и Глѣбу—385. Празднованіе Өеодосію Печерскому—387. Празднованіе Леонтію епископу Ростовскому—390. Вопросъ о времени установленія празднованій вел. княгинѣ Ольгѣ и вел. кн. Владимиру—391. О канонизаціи святыхъ домонгольскаго періода—394. Что разумѣлось у насъ въ древнее и старое время подъ нетлѣніемъ мощей—395. Почитаемые усопшіе періода домонгольскаго—397. Праздникъ перенесенія мощей Николая Чудотворца—398. Праздникъ Покрова Божіей Матери—400. Вопросъ о празднованіи иконѣ Знаменія Божіей Матери 27 Ноября—406. Праздники освященія нѣкоторыхъ церквей (Десятинной церкви, Кіевской Софійской церкви и другихъ)—408. Праздникъ Всемилостивому Спасу и Пречистой Богородицѣ 1 Августа—409.

Иконы особенно чтимыя и чудотворныя: Печерской Божіей Матери—411; Божіей Матери Пирогощей—411; Николая Чудотворца такъ называемаго Мокраго—412; Смоленской Божіей Матери—412; Владимирской Божіей Матери—414; Николая Чудотворца Дворищенская—415; Знаменія Божіей Матери—415; Николая Чудотворца Жидичинская—416; Спаса Избавника Мѣльницкая—416; Николая Чудотворца Зарайская—416 (Корсунской Божіей Матери, находящаяся въ Нижнемъ Новгородь—417).

Святыня, привезенная и полученная изъ Греціи: Мощи св. Климента Римскаго и ученика его Фива—418. Мощи Варвары великомученицы—418. Доска оконечная гроба Господня—419. Доска гробная св. Димитрія Солунскаго—419. "Гробъ Господень"—419. Часть страстей Господнихъ—419. Многія мощи святыхъ—419.

# IV. Частное богослужение...... 420—461.

(Древнее названіе требника, въ которомъ содержатся частныя службы—420). Крещеніе — 421. Муропомазаніе —430. Причаще-

ніе—433. Покаяніе—438. Бракъ (и брачное сожитіе)—446. Елеосвященіе—453. Погребеніе и поминки—453. Освященіе церквей—460. Чить братотворенія—461.

Прибавление из глави. Посты и споры о нихъ у насъ—462. Пища въ продолжение всего года и правила относительно ея—473. Домашняя молитва—475. Домашняя и личная святыня—476 нач..

Приложения: 1. Сумеонъ Солунскій о древнихъ вечернѣ и утренѣ каеедрально-епископскихъ церквей или о такъ называемомъ пѣсненномъ послѣдованіи—481. 2. Новелла импер. Льва Мудраго о всеобщемъ празднованіи нѣкоторымъ святителямъ—493. 3. Выписки изъ Студійскаго устава патр. Алексѣя—494. 4. Службы русскимъ святымъ и русскимъ праздникамъ—507. 5. Списокъ богослужебныхъ книгъ, сохранившихся отъ періода домонгольскаго до настоящаго времени—523. 6. Уставъ бѣлеческій или заповѣдь митр. Георгія—530.

# Глава VI.

#### MOHAMECTBO.

Кіевскій Печерскій—569, Кіевскій Германечь или Спасо-Берестовскій—585, Кіевскій Стефанечь или Кловскій Влахернскій—586, Тмутараканскій Богородицкій—588, Новгородскій Антонія Римлянина—589 fin., Новгородскій Хутынскій Варлаамовъ—595, Старорусскій Мартиріевь—596, Полоцкіе Евфросиньины Спасскій и Богородицкій—597.

#### III. Уставы жизни монашеской и самая жизнь..... 603—645.

Появленіе уставовъ и наиболье распространенные изъ нихъ въ Греціи—603; безуставность у насъ въ первое время—605; введеніе преп. Өеодосіемъ въ Печерскомъ монастырь Студійскаго устава и правила этого устава—607; заимствованіе изъ Печерскаго монастыря Студійскаго устава другими нашими монастырями—627; несохраненіе нашими монастырями предписанія Студійскаго устава относительно строгаго общежитія—628, и въроятное совершенное отсутствіе его въ большей части монастырей—631 fin.; монашествованіе нашихъ монаховъ по уставамъ не строго монашескимъ, и соотвътственно съ крайнимъ упадкомъ, въ которомъ находилось монашество въ Греціи—633.

| IV. Подвижники и виды подвижничества 645—657.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Преп. Антоній Печерскій—647; преп. Өеодосій и его соподвижники—649; пещерничество—651; столпничество—656; юродство—656.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| V. Мнимые монахи и подвижники и злоупотребленія мона-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| шествомъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| VI. Правила относительно монашества—668. Внѣшняя орга-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| низація монашества и монастырей: степени или образы монаше-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ства—669 fin.; одежды монаховъ—675.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| (И поступаніе съ головными волосами-688).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Управленіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (Монастыри свободные и ктиторскіе—698).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Средства содержанія монастырей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| VII. Общественное значеніе и служеніе монаховъ 724—740.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Истинная цёль нашего монашества—724; отношеніе монаховъ къ общественной дёятельности по каноническимъ правиламъ—725; предъявленіе къ монахамъ требованій, исполнять которыя они не дають обёщанія—726; великая польза, которую монахи принесли бы обществу, если бы остались (и если бы опять стали) тёмъ, чёмъ намёревались и чёмъ должны бы быть—728; учительные монахи древняго времени—731; игумены монастырей—помощники епископовъ въ дёлё миротворенія враждовавшихъ князей—732 fin.; вопрось объ участіи домонгольскихъ монаховъ въ дёлё распространенія христіанства на Руси—733; вопрось объ ихъ участіи въ дёлё поддержанія нашего (своеобразнаго) просвёщенія—734; принадлежность имъ наибольшей части произведеній нашей домонгольской письменности—740. |
| Русскіе монахи въ монастыряхъ греческихъ и русскіе монастыри въ Греціи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| момъ монастыръ-776. 3. Завъщаніе преп. Осолора Ступита-785.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

#### Глава VII.

|     | Попытки ересей в | въ Русской церкви 791—79:                                                      | 5. |
|-----|------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----|
|     | Отношенія Русско | ой церкви къ латинству и латинская проп                                        | a- |
| Ган |                  | и на Русской территоріи 795 fin.—813<br>ги Русскихъ къ другимъ неправославнымъ |    |
| къ  | •                |                                                                                |    |
|     | Именно-къ Армяна | мъ-815 и къ Евреямъ или Жидамъ-816.                                            |    |

**Приложение.** Отступленія и вины латинянъ по митрр. Георгію и Никифору, по монаху Өеодосію и поученію къ Владимиру отъ лица епископа Корсунскаго, пом'вщенному въ л'етописи—820.

## Глава VIII.

#### ВЪРА, НРАВСТВЕННОСТЬ и РЕЛИГІОЗНОСТЬ НАРОДА.

Степень достиженія домонгольскою русскою перковію ся задачи воспитанія людей въ върѣ и нравственности христіанской—829. Вывшія у домонгольскихъ Русскихъ средства къ наученію въ върѣ христіанской—831. Различное принятіе христіанства верхнимъ меньшиствомъ общества и народной массой—834. Двоевъріе народной массы—836. Предшествующее христіанству и не вдругь по принятіи христіанства оставленное народною массою язычество Русскихъ: боги языческіе—839; идолы или статун боговъ—845; богослуженіе языческое—846; въра въ безсмертіе души—847; языческіе праздники—848; характеръ двоевърія—849; вопрось о времени его прекращенія—851; остатки язычества въ народъ и по прекращеніи настоящаго двоевърія—852. Состояніе христіанской нравственности у Русскихъ домонгольскаго періода и ся характеристическія черты—859 fin...

| Дополненія и | поправки              | 891—92 <b>6.</b> |
|--------------|-----------------------|------------------|
| Рѣчь передъ  | докторскимъ диспутомъ | I—X.             |

Digitized by Google

# БОЛЪЕ ВАЖНЫЯ ЗАМЪЧЕННЫЯ ОПЕЧАТКИ, ТАКЖЕ ОБМОЛВКИ И ПРОПУСКИ.

| Cmp.       | Строка.      | Напечатано:                                     | Должно быть:                |
|------------|--------------|-------------------------------------------------|-----------------------------|
| 4          | 4 снизу      | или                                             | HXЪ                         |
| 29         | 2 —          | Послъ: 1852 нужно приб                          | авить: London               |
| <b>54</b>  | 3 —          | Königsglunev's                                  | Königslutter's              |
| 9 <b>2</b> | 13 —         | Нелезив                                         | Нелезенъ                    |
|            | 6 —          | черныя                                          | чёрныя                      |
| 104        | 4 —          | RWGHHO                                          | н именно                    |
| 164        | 6 —          | аргик <b>лю</b>                                 | артикаю                     |
| 176        | 4 —          | Colyncuin Expositio                             | Солунскій въ Expositio      |
| 183        | 2 —          | λειφάνων                                        | λειψάνω <b>ν</b>            |
| 196        | 12 сверху    | pectovaria                                      | pectoralia                  |
| 204        | 19 —         | έστ                                             | <b>ἐστὶ</b> .               |
| 217        | 12-13 сверку | Слова: или древнить наит                        | стныхъ нужно выбросить      |
| 279        | 1 снизу      | вощаницъ)                                       | вощаницъ?)                  |
| 298        | L3           | Петра Лаврент.                                  | Петра,—Лаврент.             |
| 317        | 13 —         | Послѣ слова: несуществую выше № 9 церквей самаг | о Новгорода<br>О Новгорода  |
| 322        | 11 снизу     | Послѣ слова: Клязенскомъ стр. 56                | пропущены слова: Си. выше   |
| 416        | 2 —          | Союзъ: и послѣ слова: на                        | печатана нужно выбросить    |
| 480        | 24 —         | Βρυχᾶσαι                                        | βρυχᾶσαι                    |
|            |              | χοιμοῦ (χοιμεῖσαι)                              | χοινοῦ (χοι <b>νεῖσα</b> ι) |
| 569        | 7 —          | Слова: о недошедшенъ до должны быть выброшены.  | HACL ETO METIE CH. HEMO-    |
| 604        | 7 сверху     | равнообразіемъ                                  | разнообразіень.             |
| 608        | 14 снизу     | письненнымъ                                     | письменнымъ                 |
| 714        | 19 —         | ричи ом                                         | рито ри                     |
| 816        | 1 —          | Черновицѣ                                       | Черновицахъ                 |



# Въ Императорскомъ обществъ Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московси. Университеть продаются сльдующія книги:

1. Труды и Латописи Общества, 2—8 части. М. 1815—1837 г. Ц. по 50 к. за книгу.

2. Русскія достопанятности. Часть 1-я, 1815 г., ц. 50 к., Ч. 2-я (Русская Прав-

да). 1843 г., ц. 1 р.

3. Предварительныя критическія изсатдованія для Россійской исторіи. Эверса, пер. съ нъмец. М. Погодина. М. 1826 г., ц. 1 р.

4. Древности съвернаго берега Понта. Соч. П. Кешпена, переводъ съ нъмец. Средняго-Камашева. М. 1828 г., ц. 50 к.

5. Псковская явтопись, изд. М. Погодиныжъ. М. 1887 г., ц. 1 р.

6. Русскій Историческій Сборникъ, изд. М. Погодинымъ. М. 1837—1846 г. 7 томовъ. Ц. по 1 р. за томъ.

7. Славянскія древности. П. І. Піафарика, нерев. съ чешскаго О. Бодянскаго. Т. І, кн. 1 (1-е и 2-ое изд.), т. ІІ, книга З. Ц. 2 р. за книгу.

8. Историко-притическія изысканія. Ю. Венелина. Т. ІІ. М. 1841 г., ц. 1 р. 50 к.

9. Повъствованіе о Россів Н. Ардыбатева. М. 3-й т. Ц. 3 р. Начало IV-го (вл. 7, стр. 1—308; вя. 8, стр. 1—16). Ц. 2 р.

10. Критико-историческая повъсть временныхъ явтъ Червонной или Галицкой Руси до конца XV стольтія. Соч. Зубрицкаго; пер. съ польск. О. Бодянскаго.. М. 1845 г., ц. 1 р. 50 ж.

11. О Русскомъ войскъ въ царствованіе Миханля Осодоровича и послъ его до Петра 1-го. Изслед. И. Бъляева. М. 1846 г., ц. 50 коп.

12. Книга Большой чертежь, изд. Г. • Спассиямъ. М. 1846 г., ц. 1 р. 50 к.

13. Исторія о Донскихь казакахь. Соч. А. Ригельмана. Безъ рисунковъ. М. 1846 г., ц. 1 р. 50 ж.

15. Изследованіе начала народовъ славянскихъ. Разсужденіе Л. Суровецкаго. Переводъ съ польскаго Юстина Белявскаго. Съ предисл. О. Бодянскаго. М. 1846 г., ц. 50 коп.

16. Автопись самовидца о войнахъ Богдана Хиельнициаго и о междоусобіяхъ бывшихъ въ Малой Россіи по его смерти. Съ предисловіемъ П. Кулиша и О. Бодянсваго. М. 1846 г., ц. 1 р.

17. Реймское евангеліе, изд. В. Ганкою.

1846 г. Ц. 3 р.

18. О бунтъ г. Пинска и объ усмиревіи онаго въ 1648 году. Переводъ съ польскаго Николая Янковскаго. М. 1847 г., п. 10 к.

19. Исторія о казакахь Запорожскихь. Съ предисловіемь О. М. Бодянскаго. М. 1847 г., ц. 50 коп.

20. Описаніе о малой Россій и Украинъ. Соч. Станислава Зарульскаго. Съ предисл. О. М. Бодянскаго. М. 1847 г., ц. 25 коп.

21. Критическое разложение всехъ именъ Аттилина семейства и прочихъ, такъ называемыхъ, гуннскихъ его вельможъ, о которыхъ только упоминаетъ Прискъ въ своихъ путевыхъ запискахъ. Юрія Венелина, п. 50 к.

22. Краткое описаніе о казацкомъ Малороссійск, народъ и о военныхъ его дълахъ. Соч. Петра Симоновскаго. Съ предисл. О. Бодянскаго. М. 1847 г., ц. 1 р. 50 к.

23. Переписка и другія бумаги шведскаго короля Карла XII, польскаго Станислава Лещинскаго, татарскаго хана, турецкаго султана, Филиппа Ордика и кіевскаго воеводы Іосифа Потоцкаго на латин. и польск. языкахъ. Съ предисл. О. Бодянскаго. М. 1847 г., ц. 50 коп.

24. Древнія святыни Ростова великаго. Съ 6 изображеніями. Соч. гр. М. Толстаго.

М. 1847 г., ц. 50 коп.

25. Описаніе города Острога. Составл. А. Перлитейномъ. Съ нланомъ древняго Острога. М. 1847 г., ц. 20 к.

26. Паралипоменъ Зонаринъ. Съ предисл. О. Бодянскаго, М. 1847 г., ц. 50 коп.

27. Ипостранныя сочинения и акты, относящеся до Россіи. Кн. М. А. Оболенскаго. В. І. Шаумъ М. 1847 г., д. 50 моц.

28. Украинскія народныя преданія. Собраль П. Кулипъ. Кинжка люркая. М.

1847 г., ц. 50 коп.

29. Краткое историч. описаніе о Малой Рессін до 1765 г., съ дополненіемъ о Запорожскихъ казакахъ и приложеніями, касающимися до сего описанія, собранное 1789 г. Съ предмел. О. Бодянскага. М. 1848 г., ц. 50 к.

30. Повъсть о томъ, что случилось на Украинъ съ тоя поры, какъ она Лятвою завладъна, ажъ до смерти гетмана Зивовія Богдана Хиельвицкаго. Сообщ. И. И. Срезневскимъ Съ предисловіємъ О. Бодянскиго. М. 1848 г., ц. 25 коп.

31. Малороссійская переписка, храня щаяся въ Московской Оружейной палать. Сообщ. И. Забълнъъ. М. 1848 г., п. 10 к.

32. Граматично исказано об Руском озику. 1 Сочин. попа-Юрка Крижанищя. Съ предисл. О. Бодянскаго. М. 1848 г., ц. 1 р. 25 к.

33. Исторія Россійская. В. Н. Татицева. Книга 5-я, или часть 4-я. М. 1848 г., ц. 1 р. 50 к.

34. Опыть русскаго простонароднаго словотолковника. (Буквы А.—П; стр. 1—181. М. Макарова. М. 1848 г., ц. 1 р.

35. Очеркъ жизни и дъяній гр. Ад. Вас. Суворова-Рымникскаго. Изд. П. В. Голубкова. М. 1848 г., ц. 20 к.

36. Алекски Однорогъ. Истор. романъ. Спб. 1853 г. Ц. 1 р. съ пересылкою.

37. Источники малороссійской исторія, собранные Д. Н. Бантышемъ-Каменскимъ и изд. О. Бодянскимъ. Ч. І. М. 1848 г. Ч. ІІ. М. 1859 г., ц. по 2 р. за томъ; за оба 3 руб.

38. Memorial poétique sur la guerre d'Orient, ecrit en vers grecs par Alexandre Soutzo et traduit en prose française par lui même. Odessa. 1855 (crp. 1—225). H. 1 p.

39. О времени происхожденія славян.

письменъ. Соч. О. М. Бодянскаго. М. 1855 г.

(безъ снимковъ) ц. 2 р.

40. Діаріушъ или журналь, т.-е. повседневная записка случающихся при дворъ пана гетмана Скоропадскаго окказій и церемоній, такожь и въ канцелярія войсковой отправуемыхъ дъль. Хорунжаго Ник. Дан. Ханенка. Съ историч. свъдъніемъ о сочинителъ О. Бодянскаго. М. 1858 г., ц. 50 коп. 41. Лътопись и описаніе г. Кіева. Сост.

41. ЛЕТОПИСЬ И ОПИСАНІЕ Г. КІЕВА. СОСТ. Н. Закревскій. Съ 4 литогр. рисунками.

М. 1858 г., ц. 2 р.

42. Наставленіе выборному отъ Малорофійс, поддегін ме Компосір от сочиваній проекта Новаго уложенія Дм. Наталину и возраженію депутать Гр.: Политині на оное

наставленіе. М. 1858 г., п. 20 к.

43. Записка о Чукотскомъ народъ, обетающемъ около береговъ Ледовитаго моря (изъ секретныхъ свъдъній Сенатскаго архива); Мижніе Мордвинова о способахъ, конии Россіи удобиъе можно привизать къ себъ постепенно кавиазскихъ жителей. Письмо его же къ графу Аракчерву по дълу о контрактахъ на поставку сухопутнаго провіанта Перетпомъ и Злобинымъ. Мижніе адмирала Чичагова о продовольствіи столицы. Выриска наъ проекта Аверина о винемъ откупъ. М. 1858 г., ц. 20 к.

44. Крестьянскія ченобитныя. Письма помащиковъ, Ченобитныя помащиковъ, Сообщ. Вл. Борисовъ, М. 1859 г., д. 10 к.

45. Тетрадь, а въ ней имена писаны опадъныхъ при церъ и вел. князъ Ісаниъ Васильевичъ, Челобитная Вологод. архісп. Маркеляа парю Адекско о муръ св. Нико- най чудотворца, хранившенся съ 1658 г. въ Вологодскомъ Сосійскомъ соборъ. Сосощ. Н. Суворовъ. М. 1859 г., п. 10 к.

46. Мивніе министра Юстиція Трошин-

д. 10 к.

47. Примъчанія на изкоторыя статьи, касающіяся до Рессіи графа А. Р. Ворошцова, импер. Александру I представлениня. Сообщ, А. И., Казначесть. Объясиенія—смышаль яч? (о расколоучитель діаконь Осдорь) О. М. Бодянскаго. М. 1859 г., п. 10 к.

48. Митвія гоневала Мордвинова е вредпыхь последствіяхь для казны и частныхъ
виуществь оть ошибочныхь игръ управлепія государств, казначействомь; по дбау
подрядчиковь на пенку и на парусныя
полотна по Черноморскому флоту; о неудобствахъ мегущихъ носледовать отъ введенія закона подвергать секвестру и публичной предаже вижнія, ком дошли отъ

мужа въ женъ, вогда окажется на первомъ лазенное цъщсканіе; в ше двлу о помъще цъ Тоузаковой, обвиняемой въ смерти своего пужа. М. 1859 г., ц. 15 к.

49. Походы виминговъ, гесударств. устройство, правы и обычам древних скандинавовт. Соч. А. М. Стрингольма, нерев. съ итмец. А. Шемякина. Съ приложениям и примъчавнями и инфикацина К. Ф. Фрима. М. 1659—1861 г., ц. за объ части 3 руб.

50. О земельной собственности въ древней Сербів. А. Майнова. М. 1860 г., п. 50 ков.

51: а) Деньги и пулы превней Руси великокняжескія и удвльныя. Д. Совцова. М. 1860 г. (стр. !—X-+11—140 съ 11-ю табляцайн (N-N-1-11) литограф. сням-ковъ пуль и денегъ). ц. 2 р. перес. за 2 ф. и 6)—Прибавленіе 2-е (стр. !—IV-5—82-+2 табляцы (N-13 в 14) М. 1862 г., ц. 50 коп. перес. за 1 ф.

52. Переписка между Россією и Польшею по 1700-й годь, составленная по двиломатич. бумагамь И. И. Бантышемь-Каменскимь. Съ предисловіємь О. Бодянскаго. Ч. І. 1487—1584 гг. М. 1860 г.—Ч. ІІ. 1584—1612 гг. М. 1861 г.—Ч. ІІІ. 1612—1645 гг. М. 1862 г., ц. по 1 р. 50 к. за томь; за всъ три—3 р. 50 коп.

53. Замъчаніе графа О. В. Ростоичина на кингу г. Стройновскаго. М. 1860 г.,

q. 10 Bon.

54. По двлу о князь А. И. Горчаковъ.

М. 1860 г., ц. 10 к.

55. Послъдній день жизни импер. Екатерины II, и первый день царствованія импер. Павла І. Графа О. Ростопчина. М. 1860 г. п. 10 коп.

56. Примучанія о невыгодной торговля съ Бухаріей, писанныя въ 1730 г. Пьеромъ Куня. М. 1861 г., ц. 10 к.

57. Разсужденіе о пользахъ и невыгодахъ пріобрътенія Грузіи, Имеретіи и Одиши со всъми прилежащими народами, М. 1861 г., ц. 10 к.

58. Каталогъ славянороссійскимъ рукокисямъ, погибшимъ въ 1812 г. проф. Баузе. В. Каразина. М. 1862 г., ц. 30 в.

50. Конси. Осдор, Калайдовичь. Біография. очеркь. Матеріалы для манеописанів К. О. Калайдовича и особенно для изображенія ученой его діятельности. П. А. Безсонова. М. 1862 г., ц. 1 р.

60. Дъдо объ Арсения Мацьевичь, 6. митриполить Ростовскомъ. М. 1862 г., д. 50 коп.

61. Матеріалы о Гаврінав Романовичь Державинь. М. 1863 г., ц. 30 к.

62. Путешествія венеціанца Марко Поло въ XIII в. Переводъ съ нъмецкаго А. Ше-мякина. М. 1863 г., ц. 2 руб.

63. Инсьма и записки пиператр. Екатерины II въ графу Никитъ Иван. Панину.

М. 1863 г., ц. 1 р.

64. Матеріалы объ Ив. Ив. Бецкомъ. Сообщ. Илар. А. Чистовичемъ. М. 1863 г., ц. 50 коп.

65. Церковно-историч. описаніе упраздпенныхъ монастырей, находящихся въ предълахъ Калужской спархін. Состав. ісром. (имит архии.) Леонидъ. М. 1863 г., п. 1 р.

66. Журналь генераль-маіора и кавамера Петра Никитича Кречетникова о движенія и военныхъ дъйствіяхъ въ Польшть въ 1767 и 1768 годахъ. Съ предисл. (). Бодянскаго. М. 1863 г., ц. 1 руб.

67. а) Журналь реляцій къ Ея Импер. Велич. 1782—1787 гг. Тульскаго, Рязанскаго и Калужскаго генераль-губернатора Миканла Никитича Кречетникова и б) письма къ нему гр. 3. Г. Чернышева и другихъ Съ предисловіемъ О. Бодянскаго, М. 1863 г. цъна 1 руб.

68. Надимся на пясьмахъ, въ старину въ русскомъ государствъ употреблявшіяся М. 1864 г., ц. 10 к.

69. Доношеніе попечителя Казанскаго округа на издателя "Библіографич. листовъ" г. Министру Нар. Просвъщенія. М. 1864 г. ц. 10 к.

70. Письма къ государынъ цесаревнъ Елизаветъ Петровиъ Мавры Шепелевей. М. 1864 г., ц. 10 к.

71. Жизнеописанія древних и средневъковых путешественников, посъщавших Россію наи говоривших о ней. Перев. А. Н. Шемякина. М. 1865 г., ц. 3 руб.

72. Обозръніе рукописей и старопечатныхъ книгь въ книго-хранилищахъ монастырей, городскихъ и сельскихъ церквей Калужской епархін. Состав. архии. Леонидъ. М. 1866 г., ц. 1 руб.

73. Описаніе славянских рукописей московской Патріаршей библіотеки. Разділы І—ПІ. Свящ. Писавіе, толкованіе его и каноническое право. Трудъ В. М. Ундольскато. Съ предисловіемъ О. Бодянскаго. М. 1867 г. Ц. 50 к.

74. Путешествіе въ Московію барона Августина Майерберга и Горація Вильгельна Кальвуччи, пословъ импер. Леопольда къ царю Алексъю въ 1661 г.: lleреводъ съ датив. А. Н. Шемякина. Съ предисловіемъ О. Бодянскаго. М. 1874 г.,

ц. 2 р.

75. О вліянів борьбы между народами и сословіями на образованіе русскаго государства въ домонгольскій періодъ. Проф. М. Л. Затыркевича. М. 1874 г., ц. 2 р.

76. Россія при Петръ Великомъ, по руконисному извъстію І. Г. Фоккеродта и Оттона Плейера. Переводъ съ нъмец. А. Н. Шемякина. М. 1874 г., ц. 1 руб.

77. Бытъ западно-русскаго селянина. Юл. О. Крачковскаго. М. 1874 г., ц. 1 р.

25 коп.

78. Описаніе цутешествія въ Москву посла римскаго императора Николая Варкоча съ 22 іюля 1593 г. Переводъ съ нъмецкаго А. Н. Шемякина. М. 1875 г., ц. 1 р.

79. Реестра всего войска Запорожскаго посль Зборовскаго договора съ королемъ польскимъ Яномъ Казимиромъ составленные 1649 г. октября 16-го двя, и изданные по подлиннику, съ предисловіемъ, О. Бодянскимъ, съ 2-мя литографиров, снимками, именно: гербомъ гетмана Богдана Хмельницкаго и его подписью. М. 1875 г., ц. 1 р. 50 коп.

80. О мъстъ погребенія ки. Д. М. Пожарскаго и о томъ, гдъ онъ лъчился отъ ранъ осенью 1611 г. Гр. М. Д. Бутурлина.

М. 1876 г., ц. 50 к.

81. О посольствъ въ Китай графа Гсдовкина. В. Н. Баснина. М. 1876 г., п. 50 коп.

82. Донесеніе о Московін Іоанна Пернштейна, посла импер. Максимиліана II при московскомъ дворъ. Перев. съ итальянскаго гр. М. Д. Бутурлина. Съ предисловіемъ О. Бодянскаго. М. 1876 г. Цана 25 коп.

83. Путешествія антіохійскаго патріарха Макарія, описавныя архидіакономъ Павломъ Аленскимъ, переведенныя съ арабскаго на англійскій Ф. К. Бельфуромъ, а съ англійскаго на русскій Дмитріемъ Благово. Выпускъ 1-й. М. 1876 г., ц. 1 р. (597).

84. Русскія народныя пъсни, собранныя II. В. Шейнымъ. Пъсни былевыя. М. 1877 г.,

ц. 1 р. (795).

85. Начало и возвышение Московів. Соч. Даніяла принца изъ Бухова, дважды бывшаго посломъ у Ивана Васильевича, вел. князя Московскаго. Переводъ съ датинскаго И. А. Тихомирова. М. 1877 r.; ц. 50 коп.

86. Народныя пъсни Галицкой и Угорекой Руси, собранныя Я. О. Головацкимъ и изданныя О. Бодянскимъ ч. 1-1У.,

М. 1877. ц. 10 руб.

87. Богословіе св. Іоанна Дамаскина, въ переводъ Іоанна экзарха Болгарскаго. М. 1878 г., ц. 3 р.

88. Кинга записная имяннымъ письмамъ и указамъ императр. Анны Іоанновны и Елизаветы Петроввы Сем. Андреевичу Салтывову, 1732-1742 г. Съ предиса. А. Кудрявцева. М. 1878 г., ц. 50 к.

89. Шестодневъ, составленный Іоанномъ. екзархомъ Болгарскимъ. М. 1879 г., ц. 3 р.

90. Житіе препод. отца нашего Өеодосія игум. печерскаго. Списавіе Нестора. По харатейн, списку московск. Успен. собора буква въ букву и слово въ слово. Съ предисловіемъ Андрея Попова. М. 1879 г., р. 30 ков.

91. Куранты или въстовыя письма 1655 и 1665 гг. Сообщ. И. Е. Забълвиъ. М.

1880 г., ц. 10 к.

92. Челобитье лъкаря Родонта боярину Б. И. Морозову. Царскіе указы: о г. Ярославлъ, о писаніи имени Трачавіотова съ вичома. Приговоръ бояръ относительно Чигиринскаго похода. Сообщ. И. Е. Забълинъ. М. 1880 г., ц. 10 к.

93. Посатдніе дни ки. Вас. Лук. Долгорукова въ Соловецкомъ монастыръ. Послъдніе дни граф. Петра и Ивана Толстыхъ. Сообщ. Макарій епис. Архангельскій. М.

1880 г., ц. 15 к.

94. Подробное описание рукописныхъ сочиненій Юрьевскаго архим. Фотія, хранящихся въ Черниговской семинарской библіотекъ. М. Анлеева. М. 1880 г., ц. 20 к.

95. Записка объ Архавгельскомъ канедральн. соборъ. Записка объ Онежскомъ Крестномъ монастыръ. Сообщ. Макарій еп. Архангельскій. М. 1880 г., ц. 15 к.

96. Матеріалы для исторіи Архангельской епархіи. Розыскъ о Монсев Чурняв и о волиебныхъ его письмахъ, производившійся въ Архангельскъ и Холмогорахъ въ 1724 г. Созбщ. Н. А. Поповъ. М. 1880 г., ц. 20 к.

97. Изложение хода миссіонер, дъла по просвъщеню казанскихъ инородцевъ съ 1552 по 1867 г. А. Можаровскаго. М.

1880 г. ц. 1 р.

98. Библіографич. матеріалы собранные Анареемъ Посовымъ. IX-XIV. М. 1881 г. Ц. 50 коп. XV-XIX подъ редакціей М. Н. Сперанскаго. М. 1889 г. Ц. 1 рубль. (4). ХХ подъ редакціей В. Н. Щенкина. М. 1890 г. Ц. 1 рубль. (11). XXI. «Слово кратко» въ защиту монастырскихъ имуществъ. Съ предисловіемъ А. Д. Григорьева. М. 1902 г., ц. 50 коп., (120). Отдваьно: № XV Двянія апп. Петра и Павла. Ц. 50 коп. (12

№ XVII. Слове о лжи и клеветь. Ц. 20 к. (13). — XVIII Хронограем Моск. Чудова монастыря. Ц. 50 к. (10). — XIX. Бълорусскій сборникъ. Ц. 50 к. (9). — XX. Слово вратно въ защиту монастырскихъ ммуществъ. Съ предисловіемъ А. Д. Григоръсева. М. 1902 г. Ц. 50 к. (120).

99. Посланія священно-архии. Фотія въ духовной дщери его дъвиць Аннь (1820— 1822 гг.). Съ предисл. Андрея Попова.

М. 1881 г. ц. 50 коп.

100. Историко-статистич. описанје заштатнаго Пертоминскаго мужскаго монастыря. Сообщ. Макарій епископъ Архангельскій. М. 1881 г., ц. 25 коп.

101. Митрополить Данімав и его сочиненія. Изследованіе Василія Жимакива. М. 1881 г., ц. 4 руб. съ перес.

102. Изъ бумагъ митрополита московскаго Платона. М. 1882 г., ц. 50 коп.

108. Домострой по списку Императ. общества Исторія в Древностей Россійскихъ, Съ предисловіємъ И. Забълина. М. 1882 г., п. 1 р. 50 коп.

104. Копія съ писемъ государя Петра Великаго съ 1700 по 1725 г. Сообщ. архии, Леонилъ. М. 1882 г., ц. 25 коп.

105. Святославовъ Изборникъ 1078 г. съ греческить и латинскийъ текстойъ. 1-й выпускъ. Съ предисловіемъ Е. В. Барсова и А. Л. Дювернуа. (1—XXV+1—22-+1—184). М. 1882 г., ц. 3 руб.

106. Великое Зерцало. (Изъ исторія русской переводной литературы XVII в.). Изсладованіе ІІ. В. Владимирова. М. 1884 г., п. 1 р. (20).

107. Описаніе актовъ архива Маркевича, относящихся къ исторіи южнорусскихъ монастырей. Е. В. Барсова. М. 1884 г., п. 50 коп. (967).

108. Письма разныхъ лицъ знаменитому архіепископу Иннокентію Борисову. Матеріалы для исторів Рессій текущаго стольтія. Собраны ІІ. И. Барсовымъ. М. 1885 г., п. 50 коп. (287).

109. Минмый «туранизмъ» русскихъ, Къ вопросу объ инородцахъ и переселеніяхъ ихъ въ Россіи. II. А. Безсонова. М. 1885 г.,

д. 50 к. (9).

110. Біографическіе очерки сенаторовъ. (По матеріаламъ, собраннымъ П. И. Барановымъ). П. Н. Семенова. М. 1886 г., ц. 1 р. 50 к. (20).

111. Константинъ Никитичъ Тихоправовъ. И. Голышева. М. 1886 г., п. 30 коп. (9).

112. О Тиверіадскомъ моръ. По списку XVI в. Е. В. Барсева. М. 1886 г., ц. 20 коп. (73). 113. Акиръ Премудрый во вновь открытомъ сербскомъ спискъ XVI в. Съ предисловіемъ Е. В. Барсова. М. 1887 г., д. 30 коп. (285).

114. а) Лътопись византійца Ософана. Въ переводъ (1846 г.) съ греческаго проф. В. И. Оболенскаго. М. 1891 г. (I—IV+1—48). Ц. 30 коп. 6) Тоже. въ переводъ В. И. Оболенскаго и Ф. А. Терновскаго, Съ предисловіенъ О. М. Бодянскаго. М. 1887 г. (I—II+1—270). Ц. 2 руб.

115. О селахъ Рождественъ, что на ръкъ Истръ, Иятинцкомъ-Берендъевъ и Мушкинъ, состоящихъ въ Звенигородскомъ убадъ, Московской губерніи, до 70-хъ годовъ XVIII стольтія. Я. Кольева. М. 1887 г., п. 50 к. (4).

116. Дъло о богопротивныхъ сборишахъ и дъйствіяхъ. И. А. Чистовичъ. М.

1887 г., ц. 40 к. (8).

117. Преосвященный Іеремія въ схимонашествъ Іоаннъ, епископъ Нижегородскій и Арзамасскій † 6 декабря 1884 г. А. А. Титова, М. 1887 г., ц. 50 к. (5).

118. Новыя данныя о Земскомъ соборъ 1648—1649 гг. А. Н. Зерцадова. М. 1887 г. ц. 50 к. (4).

119. Село Клементьево нынъ часть Сергіевскаго посада, составляющая одинъ изъ ея приходовъ. М. 1887 г., ц. 50 к. (4).

120. Летописи Волоколамскаго Іосифова монастыря. Матеріалы изъ делъ архива московской духовной консисторіи 1746—1852 г., собранные свящ. П. Виноградовымъ. М. 1888 г., ц. 60 к. (5)

121. Изъ Сибирскихъ актовъ: о Демьянъ Многогръшномъ и дикихъ людяхъ чюлюг- деяхъ. Сообщилъ А. А. Гоздаво-Голом- біевскій. М. 1888 г., ц. 20 коп.

122. Матеріалы для Русской исторіи, собр. С. А. Бълокуровымъ. М. 1888 г., ц. 3 руб.

123. Лѣтопись церкви св. великомученика и побъдоносца Георгія, что на Красной горкъ, въ Никитскомъ сорокъ, столичнаго города Москвы. Я. Копьева. М. 1888 г., ц. 50 к. (10).

124. Реляців временно-главнокомандовавшаго русскою армією генераль-поручика Фролова-Багръева 1759 г. Д. О. Маслововаго. М. 1888 г., ц. 50 к. (14).

125. Новыя данныя о Владимірт Атласовт. Н. Н. Оглоблиет. М. 1888 г., ц. 20 к. (17).

126. Дъло М. Верещагина въ Сенатъ въ 1812—1816 годахъ. Н. А. Поповъ. М. 1888 г., ц. 20 к. (12).

127. Савдственная коммиссія о зао-

упогребленіяхъ пепленскаго воеводы Жу-кова (1752-1756 г.). Н. Н. Несловъ. М.

1888 r., n. 30 g. (12).

128. Отпаденіе Малороссіи отъ Польши (1340—1654). П. А. Кулика. М. 1888—1889 гг. 1—3 тома., ц. 4. рубля съ пересылкой. (1 и 3—10, 2-й-9).

129. Атака Гданска фельдмаршаломъ графомъ Минихомъ 1734 г. Сборникъ редяцій графа Миниха. Д. Масловскаго. М.

1888 г., ц. 1 р. 50 к. (9).

130. Историкокритическія насладованія о новгородских в латописях и о россійской исторіи В. Н. Татищева. Іосифа Се-

нигова. М. 1888 г., ц. 2 р. (9).

131. Историческіе матеріалы о церквахь и селахь XVI—XVIII ст. В. и Г. Холиогоровыхь. Вып. 6-й Вохонская десятина. Вып. 7-й Перемышльская и Хотунская десятина. — Вып. 8-й Пехрянская десятина. М. 1888—1889 гг., ц. по 1 р. за выпускъ. (13)—Вып. 9-й. Воловоламская десятина. ц. 2 р. Выц. 10-й. Можайская, десятина. М. 1901 г., ц. 2 р. (91).

132. Солотивнскій монастырь, его слугв и крестьяне въ XVII въкъ. Историческій очеркъ монастырскаго хозяйства, суда в управленія въ связи съ положеніемъ монастырскихъ слугъ и крестьянъ въ XVII стольтів. А. II. Доброклонскаго. М. 1888 г., п. 50 к. (15).

133. Грамота Константинопольскаго патріарха Іоянникія въ царю Алексью Михайловичу отъ 1 марта 1652 года г. П. В. Безобразовъ. М. 1888 г., ц. 29 к. (9).

134. Дъло объ еретичествъ Стефана Прибыловича (1717—1718). Н. И. Токаревъ. М. 1888 г., н. 30 к. (11).

135. Переписка стольника А. И. Безобравова 1687 г. А. А. Востоковъ М.

1888 г., д. 20 к. (11).

136. Грамота намъстника ивангородскаго къ ревельскому магистрату въ царствование Ивана Грознаго. А. Чумиковъ.—
Къ история Московскаго университета. Нилъ Иоповъ., М. 1888., ц. 20 к. (26).

137. Матеріалы къ исторія военнаго искусства въ Россів. Д. О. Масловскаго. Вып. І-й: Проектъ плана кампанія 1708 года Крюпса. Оригиналь ордера де-баталів подъ Льсной съ собственноручною резо-люцією Петра Великаго. Къ исторія флота временъ Петра І. Организація и дъйствіе въ бою артиллеріи временъ Елизаветы. М. 1888. Ц. 40 к. (11). Вып. 2-й: Обезпеченіе южныхъ границъ въ 1736 г. Планъ кампанія и довольствія войскъ въ 1738 г. Локументы Ставучанской операціи Миниха.

Сборникъ документовъ похода всиомогательнаго корпуса русскихъ войскъ въ войну за Австрійское наслъдство 1748 г. М. 1890 г., ц. 1 р. (8). Вып. 3-й: Уставъ о строевой пъхотной службъ фельдмаршала Миника. Документы Финляндской войны 1743 г. М. 1892 г.. ц. 1 р. (6).

138. Сношенія Россія съ Кавказонъ, вын. І. 1576—1618 гг. Матеріалы, взвлеченные наъ Московскаго Гл. Архива М. И. Дълъ.С. А. Бълокуровымъ. М. 1889 г., ц. 3 р.

139, Авты, относящеся въ исторів раскола въ XVIII в. Е. В. Барсова (въ ітеній 1889 г. кя. ІІ), ц. 40 к. (18).

140. Московская помърная изба. Н. Оглоблинъ. М. 1889 г., ц. 20 к. (15).

141. Общій взглядъ на состоявіе грузинологів. А. Хахановъ. М. 1889. Ц. 30 в. (10).

142. Замътка въ исторіи хожденія игумена Данівла. VII. Передълка хожденія въ сборнивъ св. Димитрія Ростовскаго. М. А. Веневитиносъ. М. 1890 г., ц. 30 к. (14).

143. Два памятника древне – русской кіевской письменности XI и XIII въка: а) слово о перенесеніи мощей преп. Өеодосіл печерскаго, соч. мниха Нестора, и б) похвала преп. Өеодосію печерскому нешавъстнаго (архии. Серапіона). Сообщ. архии. Леонидъ. М. 1890. II. 80 к. (16).

144. Мантазъйскій чудотворець Василій. Н. Н. Оглоблина. М. 1890. Ц. 10 к. (39).

145. Библіографическія разънскавіл въ области древнійшаго періода славянской письменности ІХ—Х вв. Памятники сихъвіковъ по сохранившимся спискамъ ХІ—ХVІІ вв. Архим. Леонида. М. 1890 г., ц. 20 к. (29).

146. Перепясныя княги Костромскаго Ипатіевскаго монастыря 1595 г. М. Н. Соколовъ. М. 1890. Ц. 30 к. (14).

147. Въ защиту Богдана Хиельницкаго. Историкокритическія объясненія по поводу сочиненія П. А. Кулиша «Отпаделіє Малороссіи отъ Польши». Генв. Карпова, М. 1890 г., ц. 50 к. (2):

148. Древитишіе предвам разселенія грузнить по малой Азін. А. С. Хаханова.

М. 1890 г., ц. 30 к. (8).

149. Новгородская исторія. Сочиневів ІІ. И. Сумарокова, бывшаго Новгородскаго губернатора (1815 г.), въ двухъ частяхъ, съ двумя планами. Сообщилъ архил. Леонидъ. М. 1890 г., ц. 2 р. (8).

Ц. 40 к. (11). Вып. 2-й: Обезпеченіе южныхъ граница въ 1736 г. Планъ кам- паніл и довольствія войскъ въ 1738 г. Біографія Мяханла Пселла, Изельдованіе Іскументы Ставучанской операціи Мяняха.
 П. В. Безобразова. М. 1890 г., ц. 1 р. (9).

151. Регламентъ Вотчиной коллегія. Сообщиль и обработаль для изданія Н. Ардашевъ. М. 1890 г., ц. 1 р. (12).

152. О интежахъ въ городъ Москвъ и въ селъ Коломенскомъ, 1648, 1662 и 1771 гг. А. Н. Зерпалова. М. 1890 г.. ц. 1 р. 50 к. (5).

153. Елецкая «явочная книга» 1615-16 гг. Н. Н. Оглоблина. М. 1890 г., ц. 20 R. (12).

154. Протестантство в протестанты въ Россін до эпохи преобразованія. Историческое изследование Ам. Пветаева. М. 1890 г. ц. 3 рубля съ пересылкой (10).

155. О инимой библіографической ръдкости XVII в. («Служебникъ, изд. въ Москва въ 1650 г.»). С. А. Бълокурова. М. 1891 г., ц. 50 к.

156. Рукописи Сербскаго письма XIII— XVIII выка, находящіяся въ библіотекахъ Московской губернін. Архим. Леонидъ. М. 1891, Ц. 10 к. (37).

157. Іерусалинскій патріархъ Досиоей въ его сношеніяхъ съ русскимъ прави-(1669 — 1707 rr.).—II.  $\theta$ . Telpcibonp Каптерева. М. 1891 г., ц. 1 р. (40).

158. Начало Русскаго государства, Три чтенія д-ра Вильгельма Томсена, профессора сравнительного языковъдънія при Копенгагенскомъ университетъ. Съ просмотрънной авторомъ нъмецкой переработки д-ра Л. Борнеманна. Переводъ Н. Аммона. М. 1891 г., ц. 1 р. (11).

159. Двъ «скаске» Вл. Атласова объ открытів Камчатки. Н. Оглобливъ. М.

1891 г. ц. 20 к. (23).

160. Беригардъ Таннеръ. Описаніе путемествія польскаго посольства въ Москву въ 1678 г. Переводъ съ затинскаго, примъчанія и приложенія И. Ивакина. М. 1891 г. (безъ фототипій). Ц. 1 р. (10).

161. Свъдънія о рукописяхъ, содержащихъ въ себъ хожденіе въ Св. Землю русскаго игумена Даніваа въ начавъ ХН въка. Н. В. Рузскаго. М. 1891 г., ц. 50 K. (10).

162. Матеріалы для исторів приказнаго судопроизводства въ Россіи, собранные К. П. Побъдопосцевымъ. М. 1891 г., ц.

168. Самосожжение въ русскомъ расволь (со второй половины XVII в. до жонца XVIII в.). Историческій очеркъ по архивнымъ документамъ Д. И. Сапожникова. М. 1891 г., д. 1 р. (19).

164. Описаніе рукописей Тверскаго музея. Трудъ М. II. Сперанскаго. М. 1891 г.,

ц. 1 р. 50 к. (13).

165. Русскія рукописи Стокгольмскаго государственнаго архива. К. Якубовъ. М.

1891 г., ц. 30 к. (9).

Wündigung neuent-166. Glagolitica deckter Fragmente von Dr. V. Jagic. Mit. zehn Tafeln. Отдъльный оттискъ изъ denkschriften der Kaiserlichen Akademie Der Wissenschaften in Wien. Philosodhisch-historische Klasse. Band. XXXVIII. В. Шепкинъ. М. 1891 г., п. 15 к. (3).

167. Осада Ревеля (1570— 1571 гг.) герцоговъ Магнусовъ королевъ лявонскимъ, голдовникомъ царя Ивана Грознаго. А. Чумикова. М. 1891 г., ц. 30 к. (17).

168. Собраніе сочиненій

Юрія Крижанича:

Bun. I ü: a) 1654 r. l. Pütno opisanie ot Lewówa do Móskwi. II. Besída ko Crircásom, wo osobi Czircása upisana. III. Usmotrenie o Carskom Weliczestwu. (Съ одной фототичею). Съ предисловіемъ В. Н. Щепкина, и б) 1661 г. Објасньенје виводно о писит Словтискомъ (съ 1 фототипією). Съ предисловіємъ В. II. Колосова.-М. 1891 г., ц. 50 к.

Вып. П-й. 1674 г. Толкованіе историческихъ пророчествъ (съ 2-мя фототипіями). Съ предисловіемъ М. И. Соколова. М. 1891 г., ц. 75 к.

**Вип. III-й**: а) Об св**ётом** Крешщ**ё**яю. (Съ 1 фототипіею). Съпредисловіемъ А. В. Башкирова, и б) Обличејен на Соловечскую Челобитну. (Съ 1 фототипіею). М. 1893 г., ц. 1 р. 25 к.

169. Матеріалы для исторів Крестовоздвиженского Бизюкова монастыра. Н. А. Поповъ. М. 1892 г., д. 30 к. (24).

170. Матеріалы для истор. Общества Письма О. М. Бодянскаго къ И. А. Чистовичу (1862-1877 гг.). И. А. Чистовичъ. М. 1892 г., ц. 20 к. (26)

171. Памяти о. архимандрита Леонида намъстанка св. Тропце - Сергієвой лавры († 22 октября 1891 г.). Г. A. Beckpeсенскаго. М. 1892 г., ц. 30 к. (27).

172. Памятинки преній о вірів возпикшихъ по двлу королевича Вальдемара и царевны Ирины Михайловны, собранные Александромъ Голубцовымъ. M. 1892 r., ц. 2 р. 25 коп. съ перес. (9).

178. Тульскій убадь въ XVII в. Его видъ и население по писцовымъ и переписнымъ книгамъ. Е. Щепкиной. М. 1892 г.

(съ картой), ц. 2 р. (13).

174. Двевныя дозорвыя записи о мосъ ковскихъ раскольникахъ. Части 8 - 7. Спредисловіемъ Андрея Титова. М. 1892 г., ц. 1 р. 50 к. (14).

175. Реаяців кн. А. Д. Кантемира изъ Лондона (1732—1733 гг.). Т. I. Съ введеніемъ и примъчаніями В. Н. Александренви. М. 1892 г., ц. 1 р. Т. II, 1734— 1735 гг. М. 1903 г. Ц. 3 р. (26).

176. Московская Тахванская, что въ малыхъ Лужникахъ, за Новодъвичьимъ монастыремъ, церковь. Историческое описаніе, составленное священникомъ Н. А. Скворцовымъ. М. 1892 г., ц. 1 р. (11)

177. Грузинскій изводъ сказанія о св. Георгін. А. С. Хаханова. М. 1892 г., ц.

30 r. (28).

178. Общій архивъ министерства Императорскаго Двора. II. Списки и вышиски изъ архивныхъ бумагъ. (Описи домовъ и движимаго имущества кн. Потемкима-Таврическаго, купленныхъ у наследниковъ императрицею Екатериною II). М. 1892 г., ц. 40 к. (14).

179. Памяти Нила Александровича IIoпова. И. Шимко и А. Голомбіевскаго. М.

1892 г., ц. 30 к. (23).

180. Къ исторія вопроса о принятія схизматиковъ въ православную церковь.

М. 1892 г., ц. 1 р. (5).

181. Матеріалы для исторія гор. Саратова. І. Записи книгъ Печатнаго приказа (1650—1675 гг.). Сообщиль А. А. Гоздаво-Голомбіовскій. М. 1892 г., ц. 30 к.

182. Описаніе рукописныхъ собраній,

паходящихся въ г. Кіевъ:

Вып. І-й: Собраніе рукописей митр. Макарія, Мълецкаго монастыря на Волыни, Кіевобратскаго монастыря в Кіевской духовной семин. Н. И. Петрова. М. 1892 г., ц. 2 р.

Bun, II-ŭ. Рукописи Кіевопечерской лавры, кіевскихъ монастырей: Златоверхомихайловскаго, Пустыннониколаевскаго, Выдубицкаго, женскаго Флоровскаго и Десятинной церкви. М. 1897 г., ц. 2 р.

Вып. III-й. Библіотека Кіево-Софійскаго собора. М. 1904 г. Ц. 3 р. (100).

183. Слава Россійская. Комедія 1724 года, представленная въ Московскомъ гошпиталь, по случаю коронаціи императрицы Екатерины Первой. Съ предисловіемъ М. И. Соколова. М. 1892 г., ц. 60 к. (16).

184. Село Волынское и деревни Давыдково и Молотны. (По описи 1785 г.). С. Бълокуровъ. М. 1892. Ц. 50 к. (15).

185. Попытка Петра I къ распространению среди русскаго народа научныхъ сельскохозяйственныхъ знаній. М. 1892. Ц. 80к. (16).

186. Христорождественская церковь въ Сергіевомъ посадъ Московской губернів. А. І. М. 1892 г., ц. 50 к. (16).

187. Ивановскій каналь, начатый Ile- | М. 1893 г., ц. 20 к. (25).

тромь Великимь для соединенія Волги сь Дономъ. А. И. Миловидовъ. М. 1892. Ц. 30 R. (15).

188. Дневникъ генерала Патрика Гордона. Переводъ съ нъмециаго М. Салтыковой. Ч. 1-я, 1655—1661 гг. М. 1892 г., ц. 1 р. 25 к. Ч. И, 1661—1684 г. М. 1892 г., ц. 1 р. 25 коп.

189. Шесть документовъ, касающихся пребыванія Петра I въ Данів. Ю. Н. Щербачевъ. М. 1893 г., ц. 50 к. (16).

190. О возвращени въ 1689 г. въ патріаршее въдомство подмосковнаго сельца Кундева съ пустошьия. М. 1893 Ц. 20 к. (11).

191. Объ оскорбленія царскихъ вословъ въ Крыму въ XVII въкъ. А. Н. Зерцаловъ. М. 1893 г., ц. 30 к. (18).

192. Датскій Архивъ. Матеріалы по исторів древней Россіи, хранящівся въ Копенгагенв 1326—1690 гг. Сообщиль Ю. Н. Щербачевъ. М. 1894 г., ц. 2 р.

193. Исторія экономическаго быта великаго Новгорода, Изследованіе проф. А. И.

Никитскаго. М. 1893 г., д. 2 р.

194. Грузинскіе дворянскіе акты и родословныя росписи. (Матеріалы для исторіи Грузів). Съ предисловіемъ в примъчаніямя А. С. Хаханова. М. 1893 г., ц. 30 к. (7).

195. Сказаніе о построенів обыдемнаго храма въ Вологдъ «во избавление отъ смертоносныя язвы». М. 1898 г., ц. 20 к. (9).

196. Московскій Благовъщенскій священникъ Сильвестръ, какъ государственный дъятель. Епископа Сергія (Соколова). М. 1893 г., ц. 50 к. (24).

197. Письма О. М. Бодянскаго къ отцу. Письма И. П. Сахарова къ О. М. Бодянскому. Съ предисловіемъ А. А. Титова. М. 1893 г., ц. 50 к. (63).

198. Житіе св. Леонтія епископа ростовскаго. Съ предисловіемъ А. А. Титова.

М. 1893 г., ц. 50 к. (18).

199. Обзоръ звуковыхъ и формальныхъ особенностей болгарскаго языка. Составиль П. А. Лавровъ. М. 1893 г., ц. 2 р. (5).

200. Междукняжескія отношенія во Владимиро-Московскомъ великомъ княжествъ въ XIV -- XV в. (Къ вопросу о «двушиенныхъ» или «союзныхъ» деньгахъ. В. Улянинкаго). М. 1893 г., ц. 30 к. (23).

201. Некановизованные святые гор. Шуш (Владимирской губернія). Опыть агіографического изслъдования священника Ник. Миловскаго. М. 1893 г., ц. 20 к. (22).

202. Новый источникъ для исторів московскихъ волненій 1648 г. С. Платонова.

203. Александрія русскихъ хронографовъ. Изслъдование и текстъ. В. Истринъ. **М. 1893 г., ц. 3 рубля съ пересылкой (60).** 

Областное дъленіе и мъстное управленіе литовско-русскаго государства ко времени изданія перваго литовскаго статута. Исторические очерки Матвъя Любавскаго. Съ картою датовскорусскаго государства въ концъ XV и начала XVI в. М. 1893 г., ц. 5 р. (15).

205. Объ отпускъ на богомолье въ Троице-Сергіевъ монастырь воеводы города Можайска II. II. Савелова въ 1702 г. О пайденномъ въ Можайскъ денежномъ кладъ 1702 г. М. 1893 г. Л. М. Савеловъ,

ц. 20 к. (4).

206. Къ исторін московскаго мятежа 1648 г. А. II. Зерцаловъ. М. 1893 г., ц. 20 к.

207. Московскій Китай городъ въ XVII въкъ (по описи 1695 г.). А. Н. Зерцаловъ, М. 1893., ц. 30 к. (11).

208. Окладная расходная роспись денежнаго и хлъбнаго жалованья за 1681 г. (Къ исторіи государств. росписей XVII в.) А. Н. Зерцаловъ, М. 1893., ц. 40 к. (20).

209. Кълистории бунта Стеньки Разина въ Заволжьъ. А. А. Голубева. М. 1894 г.,

ц. 25 к. (28).

210. Св. князь Всеволодъ-Гаврінаъ и его значеніе въ исторіи нашего отечества и въ частности Искова. Е. Лебедева. М. 1894 г., ц. 20 к. (29).

211. Подписи царей Бориса Годунова Алексъя Михайловича. Ю. Н. Щербачевъ.

М. 1894 г., ц. 30 к. (79).

212. Къ вопросу о распредъления столовъ между русскими князьями въ ХІ--XII вв. Н. Аммонъ. М. 1894 г., ц. 20 к. (19).

213. Къ біографія Владимира Атласова. Н. Оглобанаъ. М. 1894 г., п. 20 к. (32).

214. Стихъ о заой травъ шихъ. Съ предисловіемъ И. А. Голышева. М. 1894 г., ц. 20 к. (42).

215. Введенская в Пятницкая церкви въ Сергієвомъ посаль Московской губерніп. І. А. М. 1894 г., ц. 20 к. (42).

216. Тверской убядь въ XVI въкъ. Его населеніе и виды земельнаго владънія. (Этюдъ по исторів провинців Московскаго государства). И. И. Лаппо. М. 1894 г., ц. 1 рубль. (19).

217. Спавнестра Меднъдена созерцание праткое леть 7190-92, въ пихъ же что содъяся во гражданствъ. Съ предисловіемъ и примъчаніями Александра Прозоровскаго. М. 1894 г., ц. 1 р. 50 к. (158),

218. Къ исторін сельскохозяйственнаго

быта Костромскихъ Ицатьевскаго в Богоявленскаго монастырей. І. Командировка стольника Н. М. Оленмова. М. 1894 г., ц. 50 к. (4).

219. Амфилохій епископъ Угличскій († 20 іюня 1893 г.). Г. А. Воскресенска-

го. М. 1894 г., ц. 30 к. (22).

220. Сарайская и Крутицкая епархів. Священника Н. А. Соловьева. Вып. 1-й. М. 1894 г., ц. 1 р. (29). Вып. 2-й, ц. 2 р. Вып. 3-й. М. 1902 г., ц. 2 р. (150).

221. Рукописи П. І.Шафарика (нынъ музея королевства Чешскаго) въ Прагъ. Описалъ М. Сперанскій. М. 1894 г., ц. 50 к. (33.)

222. Обътажіе головы и полицейскія цъла въ Москвъ въ концъ XVII в. А. Н. Зерцалова. М. 1894. Ц. 40 к. (31).

223. Григоровичевъ паримейникъ въ сличения съ другими паримейниками. Издаль Романъ Брандть. В. І., М. 1894., ц. 50 коп. (31). Вып. ІІ, ц. 50 к. (48). Вып. 111; ц. 50 воп.

224. Памяти въ Бозъ почившаго Государя Императора Александра Ш. Ръчь, произнесенная въ засъданіи Императ. общества Исторіи и Древностей Россійскихъ 28 октября 1894 г. предсъдателемъ общества В. О. Ключевскимъ. М. 1894 г., ц. 15 к.

225. Акты домашняго архива гг. Змеовыхъ. А. И. Миловидовъ. М. 1894 г.,

ц. 20 к. (13).

226. Отчеты о присуждения обществомъ

премін Г. О. Карпова.

І. Разборъ изследованія В. О. Эйнгорна • О сношеніяхъ малороссійскаго духовенства съ Московскимъ правительствомъ въ царствованіе Алексъя Механдовича», составленный С. Т. Голубевымъ, М. 1894., ц. 50 к.

II. Разборъ изследованія М. К. Любавскаго «Областное дъленіе и мъстное управленіе литовско-русскаго государства ко времени изданія перваго литовскаго статута», составленный С. А. Бершадскимъ. М. 1894 г., ц. 50 к.

III. Разборъ изследованія С. А. Белокурова «О библіотекъ Московскихъ Государей въ XVI в., сост. М. И. Соко-довымъ. М. 1897 г. Ц. 20 к.

IV. Разборъ соч. М. И. Лилеева «Изъ исторіи раскола на Въткъ и въ Стародубьв, состав. С. Т. Голубевымъ. М.

1898 r. II. 20 K.

V-VI. Разборы соч.: 1) В. А. Уляницкаго «Историч. очеркъ русскихъ консульствъ за границей, сост. гр. Л. Камаровскимъ и 2) С. Т. Голубева «Кіевскій митрополить Петръ Могила и его сподважнаки», сост. Е. Е. Голубинскимъ. М. 1900 г., ц. 30 к.

IX. Разборъ сочиненія М. К. Любавскаго «Лятовско-Русскій сеймъ», сост. И. II.

Лаппо. М. 1903 г. Ц. 50 коп.

227. Очерки по исторіи Грузинской словесности. А. С. Хаханова. Вып. 1. М. 1895., ц. 2 рубая. (204). Вып. 2. М. 1897 г., ц. 2 р. 40 к. (4). Вып. 3. М. 1901 г. Ц. 3 р.

228. Ръчи, произнесенныя Гоанникіемъ Галятовский въ Москвъ въ 1670 г. В. Эйнгорнъ. М. 1895 г., ц. 20 к. (39).

229. Къ исторіи споменій Россіи съ Германіей въ началь XVI в. Г. Писаревскій. М. 1895 г., ц. 20 к. (13).

230. Докладная выписка 121 (1613) г. о вотчинахъ и помъстьяхъ. А. П. Барсуковъ. М. 1895 г., ц. 30 к. (296).

231. Памфаетъ Г. П. Ермолова на графа М. М. Сперанскаго. Съ предисловіемъ Е. П. Соколова. М. 1895 г., ц. 20 к. (10).

232. О верстаніи новиковъ всехъгородовъ 7136 г. А. Н. Зерцаловъ. М. 1895 г., ц. 20 к.

233. Опись инить библіотеки Московскаго Успенскаго собора. М. 1895 г., ц. 30 к. (190).

234. Къ біографія митрополита Московскаго Платона и исторіи Висанской духовной семинарів. Письма митрополита Платона къ Высочайшимъ особамъ. С. Д. Муретова. М. 1895 г., ц. 20 к. (121).

235. Къ исторів сношеній Россів съ Швеціей при царъ Иванъ IV. А. А. Чумикова. М. 1895 г., ц. 20 к. (32).

236. Къ матеріаламъ по исторіи Груаім XI-XII вв. О. Жорданія. М. 1895 г., ц. 20 к. (37).

237. Обозръніе столбцовъ и княгъ Свбирскаго приказа (1592 - 1768 гг.). Составилъ Н. Н. Оглоблинъ. Часть первая: документы воеводского управления. М. 1895 г., д. 2 руб. съ пересылкой. (100). Часть 2-я: документы таможеннаго управленія. Съ дополненіями кь І части. Ц. 1 руб.—Часть 3-я: документы по сношеніямъ мъстнаго управленія съ центральнымъ. М. 1900 г. II. 1 р. 50 коп. (170).—Часть 4-я: документы центральнаго управленія. Съ предметнымъ указателемъ къ I—IV частямъ. м. 1901 г. Ц. 1 р. 50 к. (250).

238. Губныя и земскія грамоты Московскаго государства. Изследование Сергея Шумакова. М. 1895 г., ц. 2 р. (180).

239. Матеріалы къ литературной исторів русскихъ Пчель. І. Вактора Семенова. М. 1895 г., ц. 50 к. (143).

240. Древній Сосенскій станъ Московскаго увзда. Д. Шеппинга. М. 1895 г., ц. 50 к. (137).

241. Лътописецъ русскій (Московская автепись). По рукописи принадлежащей А. II. Лебедеву. М. 1895 г., п. 1 р. 25 R. (80).

242. Святые Вологодскаго края. Изслъдованіе Николая Коноплева. М. 1895 г.,

ц. 1 р. (41).

243. Письма А. Н. Шемякина къ О. М. Бодянскому (1859—1875 г.). Съ предвсловіемъ А. А. Титова. М. 1895 г. (76).

244. Климентъ епископъ Словънскій. Трудъ В. М. Ундольскаго. Съ предисловіемъ П. А. Лаврова. М. 1895 г., ц. 50 к. (50).

245. Государевъ Хамовный дворъ въ Московской Кадашевской слободь. (Постройка на немъ повыхъ зданій въ 1658-1661 гг.). М. 1895 г. А. А. Мартыновъ, ц. 20 к. (100).

246. Извъстіе, касающееся подробностей бунта, недавно поднятаго въ Московін Стенькою Разинымъ. Напечатано у Оомы Ньюкембъ 1672 г. Перевель съ англійскаго А. Станкевичъ. М. 1895 г., ц. 50 ROU. (37).

247. О перемирін состоявшенся между Швеціей и Россіей въ 1537 г. Переводъ съ шведскаго А. Чумикова. М. 1895 г.,

ц. 20 к. (6).

248. Къ матеріаламъ о ворожбъ древней Руси. Сыскное дъло 1642 -1643 гг. о намърени испортить дариду Евдокію Лукьяновну. А. Н. Зерцаловъ. М. 1895 г., ц. 30 к. (91).

249. Матеріалы для исторів патріарха московскаго Питирима. Сообщиль М. Г. Поповъ. М. 1895 г., ц. 20 коп. (84).

250. Спаьвестръ Медвъдевъ. Его жизнь и дъятельность. Изслъдованіе А. Прозоровскаго. М. 1896 г., ц. 3 р.

27.1. Церковныя земям въ Ростовскомъ убзаб XVII в. (по писцовымъ книгамъ 1629 — 1631 гг.). Съ предисловіемъ А. А. Татова. М. 1896 г., ц. 25 коп.

252. Русское сказаніе о Лоретской Богоматери. А. И. Кирпичникова. М. 1896 г., ц. 15 коп.

253. Изъ актовъ Тверскаго Отроча монастыря 7052-7146 гг. Сообщиль Сергъй Шумаковъ. М. 1896 г., ц. 15 коп.

254. О построенів Московскаго Покровскаго (Василія Блаженнаго) собора. Новыя льтописныя данныя. М. 1806. Ц. 20 к.

255. Еще новыя данныя о построенів Московскаго Покровскаго (Василія Блаженнаго) собора. И. Священника І. Кузнецова, М. 1896 г., ц. 20 коп.

256. Къ исторін мятежа 1648 года въ Москвъ и другихъ городахъ. Сообщилъ А. Н. Зерцаловъ. М. 1896 г., ц. 40 к. (82).

257. О «неправдах» и непригожих» рычах» новгородскаго митрополита Кипріана (1627—1633 гг.). Сообщиль А. Н. Зерцалов». М. 1896 г., ц. 30 коп. (86).

258. Какашъ в Тектандеръ. Путешествіе въ Персію черезъ Московію 1602— 1603 гг. Переводъ съ нъмецкаго Алексъя Станкевича. М. 1896 г., ц. 70 коп.

259. О взвощикъ 1-го гренадерскаго баталіона (Низоваго корпуса) Евстафів Артемьевъ, назвавшемся царевичемъ Алексъемъ Петровичемъ. Рескриптъ випер. Павла о письмъ Костюшки. Грамота царя Алексъя о ловчемъ дъякъ Н. Ларіоновъ Слово по случаю взятія Очакова Минихомъ. М. Н. Прокоповичъ. М. 1896 г. Ц. 20 к. (29).

260. Къ нашей полемикъ съ старообрядцами. Е. Е. Голубинского. М. 1896 г., ц. 50 к.

261. Казанская в Павенская церкви Ильинскаго прихода въ Сергіевскомъ посадъ Московской губернів. І. А. М. 1896 г. Ц. 50 к. (11).

262. () большихъ строителяхъ Кирилло-Вълозерскаго монастыря. И. Успенскій. М.

1896 г. Ц. 30 к. (39).

263. Смвсь 2-й кинги Чтеній 1896 г. (NEN 1—10). М. 1896 г. Ц. 40 к. (10). Смвсь I кп. 1897 г. (первые 1—5 New). Ц. 10 к. (5).—Смвсь I кп. 1898 г. Ц. 20 к. Смвсь 2-й кн. 1901 г. Ц. 20 коп. (4).

264. Пензданные русскіе авты XV— XVI вв. Ревельскаго городского архива. A. Чумиковъ. М. 1897 г. Ц. 10 к. (26).

265. Московскій Архивъ Министерства Юстиціи. Акты XVII - XVIII вв., извлеченные А. И. Зерцаловымъ. М. 1897 г. Ц. 75 к. (13).

266. О раскопнахъ въ Московскомъ Кремлъ XVIII в. А. Зерцаловъ. М. 1897 г.

П. 75 в. (85).

267. Авты изъ собранія А. И. Яцимирскаго (ММ 1—5. Чтенія 1897 г. кн. 1).

М. 1897 г. Ц. 15 к. (5).

268. Диевички второго похода Стефана Баторія на Россію (1580 г.). Яна Зборовскаго в Луки Дзялынскаго. Переводъ съ польскаго О. II. Милевскаго. М. 1897 г. Ц. 50 к. (40).

269. О начальномъ кіевскомъ лътописномъ сводъ. А. А. Шахматова, 1—III. М.

1897 r, II. 50 E. (33).

270. Поздравленія Виоанской дух. се-минаріз въ день тезоименитства моск.

матроп. Платона. С. Муретова. М. 1897 г. Ц. 30 ж. (15).

271. О содержанія въ нынашнее мирное время (1725 г.) армів я каквить образомъ крестьянъ въ дучшее состояніе привесть. М. П. Проконовичъ. М. 1897 г. Ц. 10 к. (42).

272. Посатадованіе проскомидія, великаго входа и причащенія въ славянорусскихъ служебникахъ XII—XIV вв. Сергъй Муретовъ. М. 1897 г. Ц. 50 к. (5).

273. Грамоты съ подписями Бориса, Димитрія и Степана Годуновыхъ 7080— 7111 гг. Съ предисловіемъ графа С. Д. Шереметева. М. 1897 г. Ц. 25 к. (38).

274. Изданія Московской Синодальной типографіи 1751 г. и Московскаго Университета 1764 г. И. С. Бъляевъ М., 1897 г.

Ц. 50 к. (2).

275. Россія и Півеція въ первой половинь XVII въза. Сборникъ матеріаловъ, извлеченныхъ изъ Московскаго Главнаго Архива Министерства Писстранныхъ Дълъ и Шведскаго Государственнаго Архива и касающихся исторія взаимныхъ отношеній Россія и Півеція въ 1616—1651 гг. Съ предисловіемъ, примъчаніями и алфавитнымъ указателемъ личныхъ именъ. К. П. Якубова М. 1897 г. Ц. 2 р. (400).

276. Библіотека Императ. Общества Исторія в Древностей Россійских въ 1896 г. Е. И. Соколовъ. М. 1897 г. Ц. 20 коп. (50).—въ 1897 г. Его же. М. 1898 г. Ц. 10 коп. (40).—въ 1898—1899 г. Его же М. 1899 г. Ц. 15 к. (51).—въ 1899—1900 гг. Его же. М. 1900 г. Ц. 20 коп. (48).—въ 1900—1901 г. Его же. М. 1901 г. Его же. М. 1901 г. Ц. 20 коп. (80).—за 1901—1902 гг. Его же. Ц. 20 к. (75).

277. Достовърность отрывка изъ Полоцкихъ лътописей, помъщеннаго въ Псторіи Россіи Татищева подъ 1217 г. А. II. Сапунова. М. 1898 г. Ц. 20 к. (23).

278. Матеріалы для маученія творчества и быта бълоруссовъ. І. Пословицы, поговорви, загадки. Е. А. Ляцкаго. М. 1898 г. Ц. 50 коп. (60).

279. Пугаченщина въ Сибири. Очеркъ по документамъ экспедиціи генерама Декодонга. Составилъ А. И. Дмитріевъ-Мамоновъ. М. 1898 г. Ц. 1 р. (55).

280. Научно-образовательныя сношенія Россів съ Западовъ въ началь XVII в.

М. 1898 г. Ц. 50 коп. (185).

281. Вкладная книга Нижегородскаго Печерскаго монастыря съ предисловіемъ А. Титова. М. 1898 г. Ц. 50 к. (25). 282. Посланіе Ивана Бъгмчева о видь-

момъ образъ Божіемъ. По ркп. XVII в. собранія А. И. Яцимирскаго М. 1898 г. II. 25 в. (55).

283. Памяти В. Е. Румянцева. Е. В. Барсовъ. М. 1898 г. Ц. 15 к. (80).

284. Памяти А. Н. Зерцалова, И. С. Бъляевъ, М. 1898 г. Ц. 20 к. (28).

285. Матеріалы для исторій цънностей въ Россіи въ концъ XVII в. М. А. Веневитиновъ. М. 1898 г. Ц. 20 к. (8).

286. Изъ разсказовъ допъ-Хуана Персидскаго. Путешествіе персидскаго посольства чрезъ Россію, отъ Астрахани до Архангельска, въ 1599—1600 гг. Переводъ съ испанскаго. С. И. Соколова. М. 1898 г. Ц. 25 к. (78).

287. Строельная книга г. Пензы. Съ предисловіемъ В. Борисова. М. 1898 г.

Ц. 25 в. (35).

288. Житіе св. Месодія и похвальное слово св. Кириллу и Месодію по списку XII в. Издаль П. А. Лавровь. М. 1899 г. Ц. 25 в. (80).

289. Къ исторія внутренней жизни духовныхъ семинарій (Значеніе поэзія А. С. Пушкина въ сей жизни). П. И. Петровъ. М. 1899 г., ц. 25 к. (19).

290. Указъ императора Іоанна Антоновича 9 ноября 1740 г. Графъ С. Д. Шереметевъ. М. 1899 г., ц. 15 к. (18).

291. Житіе св. Аркадія, епископа Новгородскаго, въ спискъ 2й половины XIV-го въжа. Съ предисловіемъ А. С. Ордова, М. 1899 г. Ц. 25 к. (60).

292. Бумага Ю. И. Вевелина, хранящіяся въ библіотекъ Импер. Общества Исторіи и Древностей Россійскихъ. Е. И. Соколовъ. М. 1899 г. Ц. 25 к. (50).

293. Обычное право русскихъ инородцевъ. Матеріалы для библіографіи обычнаго права. Е. И. Якушкинъ. М. 1899 г. Ц. 1 р. 50 к. (33).

294. Обзоръ гранотъ Коллегін Экономін. Выпускъ первый. Обзоръ Бъжецкихъ (1300—1767 гг.) и Алатырскихъ (1607—1761 гг.) актовъ. Сергъй Шумаковъ. М. 1899 г. Ц. 1 р. 50 к. (85).—Вып. 2-й. Тексты и обзоръ Бълозерскихъ актовъ (1395—1758 гг.). М. 1900 г. Ц. 1 р. 80 к. (86).

295. Поучение Исаін, митрополита Нижегородскаго и Алатырскаго. Съ предисловіемъ Андрея Титова. М. 1899 г. Ц. 25 к.

296. Сборинкъ XII въка Московскаго Успенскаго собора. Выпускъ первый. Изданъ подъ наблюдениемъ А. А. Шахматова

я ІІ. А. Лаврова. М. 1899 г. Ц. 1 р. (248).

297. Чяновникъ Новгородскаго Софійскаго собора. Александръ Голубцовъ. М. 1899 г. Ц. 1 р. 75 к. (23).

298. Сочинения Кон тантипа Багрянсроднаго «о есмах» (de thematibus) и «о народах» (de administrando imperio). Съ предисловиемъ Гаврима Ласкина, М. 1899 г. Ц. 1 р. (58).

299. Углячскіе акты (1400—1749 гг.). Сергій Шумаковь. М. 1899 г. Ц. 2 р. (15).

300. Русская армія въ началь парствованія импер. Еватерины П. Матеріалы для русской военной исторіи. Изданы Андреемъ Лебедевымъ по рукописи ему принадлежащей. М. 1899 г. Ц. 1 р. (136).

301. Штрафъ за русское платье при импер. Петръ Великомъ. И. С. Бъляевъ.

М. 1899 г. Ц. 15 к. (29).

302. Въ 1786-й годъ новой. Повое издание не всю и не имчево. Текстъ съ предисловиемъ Е. А. Ляцкаго. М. 1899 г. Ц. 50 к. (72).

303. Допетровская Русь въ ен литературт по лежціямъ О. И. Буслаева Е. И. В. Насявдинку Цесаревнчу Великому Князю Николаю Александровичу (1859—1860 гг.) А. Кирпичинковъ. М. 1899 г. Ц. 25 к. (108).

304. Акты литовскорусскаго государства. Съ предисловіемъ М. В. Довнаръ-Запольскаго. Вып. І.й, 1390—1529 г. М. 1900 г., ц. 2 р.

305. Вильямъ Перри. Протадъ чрезъ Россію персидскаго посольства въ 1599—1600 гг. Переводъ съ англійскаго С. Со-колова, М. 1900 г., ц. 20 к.

306. Записки Юста Юля датскаго посланника при Петръ Великомъ (1709—1711 гг.). Переводъ съ датскаго Ю. Н. Щербачева. М. 1900 г., п. 3 руб.

307. Новгородскій убадь Вотской пятивы по писцовой книга 1500 г. Историко-экономическій очеркь архим. Сергія (Тихомирова). М. 1900 г., ц. 1 р.

308. Указатель въ "Опыту россійской библіографіи" В. С. Сопикова (впиганъ гражданской печати). Составиль В. Н Рогожинъ, М. 1900 г., ц. 3 р.

309. О сысвныхъ помъстныхъ и денежныхъ четвертныхъ и городовыхъ окладахъ съ 1614 по 1619 гг. и о большомъ сысвъ окладовъ 1622 г. — Списки съ товарвыхъ цъновныхъ росписей и перечневая выписка по г. Енисейску XVII в. Сообщилъ А. И. Зерцаловъ. Ц. 1 руб. (2).

310. Къ исторія г. Кашина и его узада. Сообщидъ І. Кункинъ. Ц. 20 коп.

811. Родословная Шепедевыхъ конца XVII въка. — Земельные акты Уфинскизъ башкиръ-вотчинниковъ. Ц. 10 коп. (5).

312. Опись имущества боярина А. С. Матвъева. Сообщилъ Г. Писаревскій. Ц. 15 коп. (13).

313. Акты Ревельскаго городскаго Архива. (№№ 1--3). Сообщиль А. Чумиковь. Ц. 15 коп. (2).

314. Церковно-приходская жизнь въ г. Каргополь въ XVI—XIX вв. К. А. Докучаева-Баскова. М. 1900 г. Ц. 30 к. (45).

315. Новыя данныя о службъ Николая Спасарія въ Россів (1671—1708). Юрія Арсеньева. М. 1900 г. Ц. 50 кол. (35).

316. Письмо сардинскаго посла барона де-ла-Турбіа о Россіи, 1796 г. Съ предисловіемъ М. Поліовитова. М. 1900 г. Ц. 30 коп. (4).

317. Новыя данныя о библіотект кн. Д. М. Голицына (верховника). Кн. Н. В. Голицына. М. 1900 г. Ц. 30 коп. (9).

318. О вступленія на престоль випер. Екатеряны II (записка современняка, грузвискаго архіерея). А. С. Хахамова. М. 1900 г. Ц. 20 коп. (20).

319. Опись 24 рукописей О. И. Буслаева, нынъ принадлежащихъ библіотекъ Императорскаго Московскаго Университета. Е. И. Соколова. М. 1900 г. Ц. 20 к. (140).

320. Литовскій канцяєръ Левъ Сапъта о событіяхъ Смутнаго временя. М. Любавскаго. М. 1901 г. Ц. 30 коп. (58).

321. Изъ переписки В. А. Мацъевскаго съ русскими учеными. В. А. Францева. М. 1901 г. Ц. 40 коп. (10).

322. Опись Московскому Перервинскому подворью, учиненная 3 апраля 1763 г. Лук. Талычинынь. М. 1901 г. Ц. 25 коп. (10).

` 323. Пять сговорныхъ рядныхъ записей XVII в начала XVIII в. Изъ собранія автовъ Ю. В. Арсеньева. М. 1901 г. Ц. 20 в. (12).

324. О приписываемовъ Пгнатію Смольнянну описанім Іерусальна. М. 1901 г. Ц. 20 коп. (22).

325. Пясьма Д. И. Фонвизина къ А. М. Обръскову. 1772 г. — Кн. Н. В. Голицынъ. М. 1901 г. Ц. 20 коп. (35).

326. Стольтіе сатирическаго журнала «Что — нибудь оть бездылья на досугь». 1800 — 1900 гг. В. И. Покровскаго. М. 1901 г. Ц. 20 кон. (42).

327. Матеріалы въ исторіи Восточнаго

вопроса въ 1811 — 1813 гг. М. 1901 г Ц. 1 р. (139).

328. Записка Юрія Крижавича о миссія въ Москву. 1641 г. М. 1901 г. Ц. 40 коп. (281).

829. Торопецвая старина. Историческіе ечерки гор. Торопца съ древивиних времень до конца XVII в. Изсявдовавіе Ивана Побойника. М. 1902 г. Ц. 2 р. 50 коп. (86).

330. Къ исторія борьбы съ церковными безпорядками, отголосками язычества и поровами въ русскомъ быту XVII в. (Челобитная нижегородскихъ священниковъ 1636 г. въ связи съ первоначальной дъятельностью Ивана Неронова). Н. В. Рождественскаго. М. 1902 г. II. 50 коп. (60).

381. Сотницы, грамоты и записи. Сергъя Шумакова. Вып. І-й. М. 1902 г. Ц. 2 р. (92). Вып. 2-й. Костромскія сотницы 7068—7076 гг. М. 1903 г. Ц. 30 коп. (240).

332. Къ біографія митрополита новгородскаго и петербургскаго Гаврінда ІІстрова. Письма его къ разнымъ лицамъ, опись его имущества и два послядвія его духовныя завъщанія. (По воводу стольтія со двя его кончины). Съ предисловіемъ А. Н. Львова, М. 1902 г. Ц. 50 коп. (56).

383. Латовско-русскій сеймъ. Опыть по исторіи учрежденія въ связя съ внутреннить строемъ и внѣшнею жизнью государства. Изслѣдованіе М. К. Любавскаго. М. 1901 г. П. 4 р. (122).

334. Древивнимая Разрядная венга официальной редакціи (по 1565 г.). II. Н. Мидюковъ. М. 1901 г., ц. 2 р. (240).

335. Замътки по древне – славянскому переводу св. Писанія. VI. Кинга пророка Даніна въ переводъ жидовствующихъ 1.0 рукониси XVI в. И. Е. Евовевъ. М. 1902 г., ц. 30 коп. (10).

336. Объ особенностяхъ формы русскихъ вонискихъ повъстей (кончая XVII в.). А. С. Орловъ. М. 1902 г., ц. 30 коп. (45).

337. Къ исторія древностей Оружейной Палаты. Ю. В. Арсеньевъ. М. 1902 г., ц. 20 коп. (15).

338. Сказаніе о чудесахъ въ Каргопольской Херговерской пустывъ отъ иконы препод. Макарія Унженскаго в Желтоводскаго. К. А. Докучаева-Баскова. М. 1902 г., п. 30 коп. (50).

339. Церковно-археологическое хранилище при Московскомъ Дворцъ въ ХУИ в. А. И. Успенскаго. М. 1902 г., ц. 1 р. 50 к. (69). 340. О ереом жидовствующихъ. Новые матеріалы, собранные С. А. Бълокуровымъ, С. О. Долговымъ, И. Е. Евственымъ и М. И. Соволовымъ. М. 1902 г., ц. 1 р. (14).

341. Письма Д. И. Фонвилина къ А. М. Обрвокову 1772 г. Ки. Н. В. Годицына.

Ц. 20 вон. (35).:

342. Челобитная ІІ. С. Пересевтова парц Ивану IV 7057 (1548—1549 гг.). М. 1902 г., ц. 30 коп. (97).

343. Мой досугв или усдинение. Еженедвавное издание по средамъ и суббочамъ. Съ предисловиемъ В. И. Покровскаго. М. 1902 г., п. 30 коп. (39).

344. Областная реформа Негра Великаго. Провинція 1719—27 гг. М. Богоодовскій. М. 1902 г., д. 2 р. 50 коп. (80).

345. Номожановъ Іоанна Постивка въ его редакціяхъ: грузинской, греческой и славянской. Съ предисловіями Н. А. Заоверскаго в А. С. Хаханова. М. 1902 г. Ц. 2 р. (110).

346. Ближвій боярина князь ІІ. И. Одоевскей и его переписка съ Галицкою вотчиной (1650—1684 гг.). Юрія Арсеньева. М. 1903 г. Ц. 1 р. 50 коп. (40).

347. Щеголя въ сатирической литература XVIII в. В.И. Покровскаго. М. 1903 г. Ц. 1 р. 50 к. (3).

348. Къ моторіє Томснаго бунта 1648 г. И. Н. Оглоблина. М. 1903 г. Ц. 30 коп.

349. Житіе преп. Іосифа Волоколамскаго, составленное ненавъстнымъ. По двумъ ружописямъ собранія П. А. Овчинівкова, Съпредисловіемъ С. А. Бълокурова, М. 1903 г. Ц. 50 жоп. (90).

350. Изъ актовъ собранія Н. О. Сама—

рана. Ц. 20 к. (25).

351. Городъ Кашинъ. Матеріалы для его исторіи, собранные Ц. Я. Кункивынъ. М. 1903 г. Ц. 1 р.

352. Къ вопросу о канонизация святыхъ въ Русской ценкви. Архии. Някодина. М. 1903 г. Д. 20 коп. (10).

353. Из исторін Коломенской епархін. М. Н. Руднева. М. 1903 г. Ц. 50 коп. (14)

354. Къ исторія русско-ніведских отношеній и населенія пог, аничных съ Швсцієй областей (1634—1648 гг.), Кн. Н. В. Голицына. М. 1903 г. Ц. 20 коп. (39).

355. Чиновники Холмогорскаго Преображенскаго собора. Съ предисловимъ и указателенъ А. Голубнова. М. 1 03 г.: II. 2 р. 25 коп. (10).

356. Письма вав 14-го корпуса (1877— 1879 гг.). Н. Н. Оглоблина. М. 1904 г.

Ц. 20 коп. (77).

357. Письма Павла Пруссваго. Н. Н. Оглоблина. М. 1904 г. Ц. 20 коп. (78). 358. Бытовыя черты начала XVIII в. Н. Н. Оглоблина. М. 1904 г. Ц. 20 коп.

359. Писаніе о вачиванія знажь и знамень или працоровь. По рукопися XVII в. М. 1904 г. Ц. 50 коп. на обыкновенной и 1 рубль на веленевой бумагь.

360. Портреть жіевскаго митронодита Евгенія, со снимкомъ почерка его руки. М. 1854 г. п. безъ пересылки 50 коп.

361. Временнякъ Императорскаго общества Исторія и Древностей Россійскихъ, съ 1849 по 1858 годъ. 25 квигъ, каждая по два рубля; а за всъ безъ перес. 37 руб. 50 коп., съ пересыякой 45 руб. На пересыяку всякой квиги «Временника» за 4 ф.

362. Чтенія въ Имперагорскомъ обществъ Исторія и Древностей Россійскихъ. Годъ 1-й (мъть съ продажсь); годъ 2-й (1846—1847), книга 3, 6, 8, 9; годъ 3-й (1847—1848), 9 книгъ; и годъ 4-й (1848—1849), 1 книга—по 2 руб. каждая книга. Годы 1861—1886, по 4 книги, каждый годы по 10 руб.; съ 1887 г. по 8 р. 50 к. Отдъльно книги продаются по саъдующей цънъ: за 1888 г. кн. 1—4, за 1889 г. кн. 1—4, за 1889 г. кн. 1—4, за 1889 г. кн. 1—4, за 1890 г. кн. 1—5 руб. Остальныя книгу; 1900 г. кл. 1—5 руб. Остальныя книги по 3 руб. за миниту.

363. Списокъ и указатель трудовъ, изслъдованій и матеріаловъ, напечатанныхъ въ повремен. издавіяхъ Импер. общ. Ист. и Древп. Россійск. при Московск. Универслътъ (за 1815—1888 гг.), составленный Ив. Забъливымъ. Съ присовокупленіемъ историч. очерка дънтельности Общества съ 1804 по 1884 г. Отд. І. Снисокъ трудовъ М. 1884 г. Отд. П Указатель трудовъ М. 1889 г., ц. за объ книжки 1 р.

364. Адфавитный указатель въ періодич. изданіямъ того же общества 1815—1862 г. Сост. А. Гриневичъ. 1862 г., ц. 50 в. съ пер.

365. Указатель ко всемъ періодвч. изданіямъ того же общеотва за 68 льть. 1815—1883 г. Сост. Сергьй Бълокуровь. М. 1883 г., ц. 1 р. 25.

366. Указатель къ Чтеніямъ въ томъ же обществъ за 1882—1887 гг. Сост. онъ же. М. 1888 г., ц. 50 ж.; б) за 1888—1894 гг. Составиль онъ же. М. 1895 г., ц. 50 коп. и в) за 1895—1901 гг. М. 1902 г., ц. 50 коп.

367. Протоводы засъданій общества:

1) за 1878—1880 г. (стр. 1—82), ц. 20 к. 2) за 1881—1883 г. (стр.1—64), ц. 35 к. 3) за 1886 г. (стр. 1-17), п. 10 к.

4) за 1887 г. (стр. 1-23), ц. 15 к.

5) за 1888—1891 гг. (стр.1—61),ц.30 к.

6) за 1892—1893 гг. (стр.1—112),ц.1 р.

7) за 1894 г., ц. 20 коп. 8) за 1895 г., ц. 20 коп.

9) за 1896-1897 гг., ц. 50 к.

10) за 1898 г. Ц. 20 к. 11) за 1899 г. Ц. 20 к.

12) за 1900 г. Ц. 20 к. 13) за 1901-1902 гг. Н. 20 коп.

360. Древнерусскія житія святыхъ какъ историческій источникъ. Изследованіе В. О. Ключевскаго. М. 1871 г., ц. 2 р.

368. Исторія русской церкви. Е. Е. Го лубинскаго. Первая половина 1-го тома. Періодъ первый, кіевскій или до-монгольскій. XXIV + 968 стр. 2-е изд. М. 1901 г. Ц. 5 руб., съ пересылкой 6 р. Первая

половина II-го тома, обнимающаго время оть нашествія монголовь до митр. Макарія включительно (1237-1563 гг.). Ц. безъ пересыяки 4 р. 50 к., съ пересыякой 5 руб. Вторая половина І-го тома, М. 1881 г. (Изданіе, вышедшее изгобыкновенной продажи). Ц. 15 рублей.

369. Къ вопросу о началъ вингопечатанія въ Москвъ, Е. Е. Голубинскаго. Сергієвъ

посадъ. 1895 г. Ц. 25 кон.

370. Къ нашей полемика съ старообрядцами. Его же. М. 1896 г. Ц. 50 коп.

364. Краткій очеркъ исторіи православныхъ церквей Болгарской, Сербской и Румынской. Проф. Е. Е. Голубинскаго. (VIII+732 стр.), ц. 3 руб.

371. Исторія канонизація святыхъ въ русской церкви. Е. Е. Голубинскаго. 2 изд. М. 1903 г. Ц. 3 р. 50 коп.

Лиць, желающихъ пріобръсти означенныя вниги, просять присылать свои требованія или въ общество (Москва, Моховая, старое зд. Университета подъ актовымъ заломь), или къ Казначею общества Сергью Алексвевичу Бълокурову, (Воздвиженка, Архивъ Министерства Иностр. Дель), или въ книжный магазинъ Карбасникова (Москва, Моховая, д. Коха, противъ Университета).

#### TAMB-ÆE

# ОТКРЫТА ПОДПИСКА

на ЧТЕНІЯ въ Императорскомъ обществъ Исторіи и Древностей Россійскихъ при Московскомъ Университетъ.

Годовое издание Чтений состоить изъ четырехъ (каждая отъ 20 до 30 и болбе печатныхъ листовъ) книжекъ, выходящихъ по третянъ года. Въ Чтеніямъ помъщаются какъ изследованія, такъ и матеріалы по различнымъ вопросамъ Русской исторів и печатаются памятники древне-русской письменности. Подписная цена за годъ 8 р. 50 к. съ доставкой въ Москве и съ пересыякой въ другіе города Россіи.

0000000000

