

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

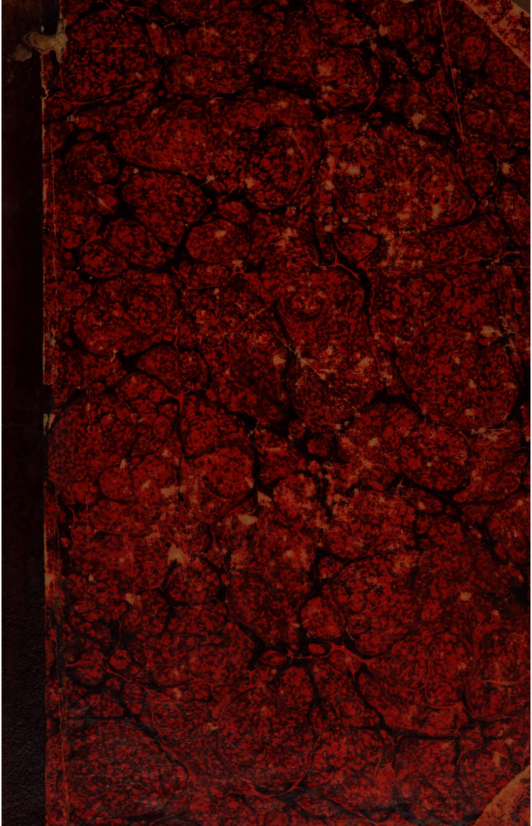
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

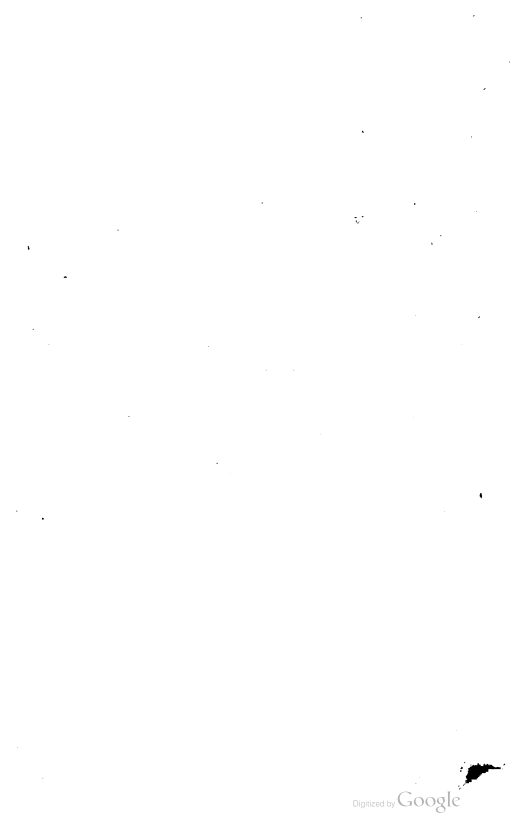


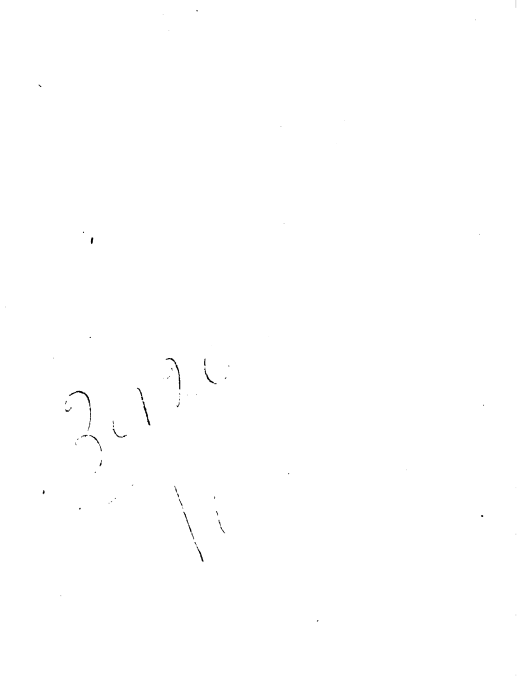
Лотрт Ивонстана Казанский

815,









Digitized by Google

# происхождение и сущность ЕССЕЙСТВА.

## опытъ

ИСТОРИКО-КРИТИЧЕСКАГО ИЗСЛЪДОВАНІЯ

Изданіе автора.

۰.

ЧЕРКАСЫ. Типографія Ш. Л. Гоніодскаго, Полицейская ул., собств. домъ. 1894 Детруг. Ирспоринъ Динания.

Printed on Sector Enting



Дозволено цензурою. Кіевъ, 26 Августа 1893 г.



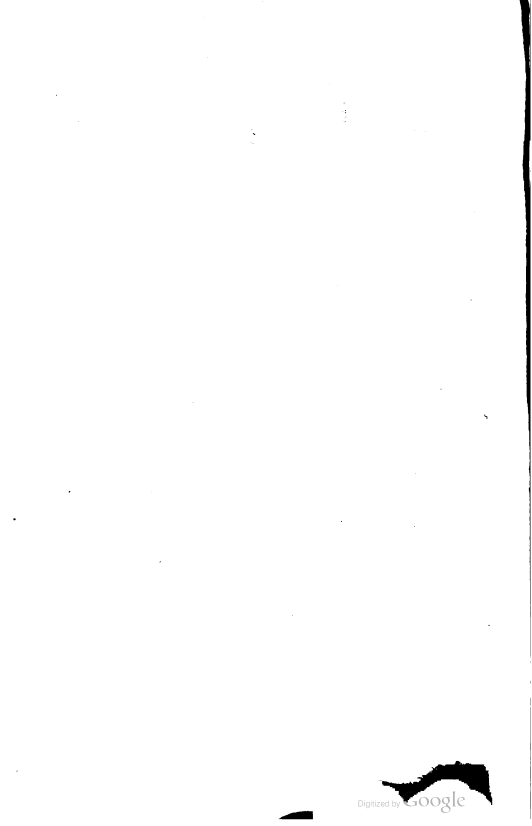
# СОДЕРЖАНІЕ.

| Введеніе Ст                                   | p. 5 — 23. |
|-----------------------------------------------|------------|
| Глава первая. Основные источники свёдёній о   | •          |
| сектъ ексеевъ.                                | - 24 75.   |
| Глава вторая. Общая характеристика ессенизма  |            |
| по извъстіямъ Іосифа Флавія, Филона и         |            |
| Плинія Старшаго                               | - 76-105.  |
| Глава третья. Критическій разборъ мнѣній, по- |            |
| ставляющихъ происхождение ессенизма въ        |            |
| зависимость отъ различныхъ системъ гре-       |            |
| ческой философія.                             | - 106-248. |
| Глава четвертая. Критическій разборъ мнѣній,  |            |
| поставляющихъ происхождение ессенизма въ      |            |
| зависимость отъ языческихъ религіозныхъ       |            |
| системъ Востока                               | - 249-316. |
| Глава пятая. Критическій разборъ мнѣній, вы-  |            |
| водящихъ ессенизмъ изъ чисто внутренняго      |            |
| развитія самого палестинскаго іудейства. —    | - 317-402. |
| Глава шестая. Общій очеркъ религіозно-нрав-   |            |
| ственнаго состоянія посяблябннаго іудей-      |            |
| ства; причины, вызвавшія возникновеніе        |            |
| ессенизма и обусловившія собою его даль-      |            |
| нѣйшее развитіе; значеніе ессенизма въ        |            |
| -                                             | - 403-496. |
| Занлюченіе. Общіе птоги изслъдованія ∸        | - 497-500. |
| •                                             |            |

. ...

.

.



## BBEZEHIE.

Во всемірной исторіи, излагающей прошедшія судьбы человбчества, есть не мало такихъ историческихъ явленій, относительно которыхъ можно сказать, что съдая древность, повидимому, весьма ревниво охраняеть ввѣренную ей тайну ихъ происхожденія, такъ что, не смотря на всѣ усилія послѣдующихъ поко**лбній раскрыть** эту тайну, она все-же остается не вполнѣ разгаданною. Къ числу подобныхъ загадочныхъ, и донынъ еще неуясненныхъ, историческихъ феноменовъ принадлежитъ одно изъ интереснъйшихъ явленій въ жизни послъплѣннаго јудейства, **M**3въстное въ исторіи подъ именемъ ессенизма или ессейства 1). которое и служить предметомъ настоящаго изслѣдованія. Ессенизмъ, на ряду съ фарисействомъ и саддукействомъ, представляетъ изъ себя одно изъ тъхъ направлений, какія приняда религіозно-правственная жизнь іудейскаго народа въ послѣдніе вѣка предъ Рожаествомъ Христовымъ, ---- въ ту, слёдовательно, пору, когда народъ израильскій, издревле избранный Богомъ изъ среды всѣхъ другихъ народовъ древняго міра для храненія истинной вѣры и божественнаго откровенія и въ теченіе многихъ вѣковъ бывшій единственнымъ обладателемъ богооткровенной истины, уже заканчивалъ свою всемірно-историческую миссію, назначенную ему Богомъ--служить свъточемъ для окружающихъ его языческихъ народовъ<sup>2</sup>). Такимъ образомъ по своему происхожденію и развитію ессенизмъ относится въ той знаменательной эпохѣ іудейской исторіи, которая завершала собою "полноту времени" 3), опредъленнаго Бо-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>). Двоякое наименованіе подлежащаго нашему разсмотрѣнію псторическаго явленія произошло оттого, что древиѣйшіе источники для обозначенія его употребляють двоякій терминъ: "Ессайо" и "Ессиую", хотя послѣдній—и болѣе часто. Въ западной богословской литературѣ самымъ общеупотребитсльнымъ наименованіемъ служить терминъ "Essenismus".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ис. XLII, 6.

s) Γαπ. IV, 4.

гомъ для пришествія на землю Божественнаго Искупителя и просвъщения всъхъ людей свътомъ единой истинной и богооткровенной религіи, принесенной въ міръ воплодпвшимся Сыномъ Божі-имъ, Господомъ нашимъ Іпсусомъ Христомъ, —свѣтомъ христіанства. Эпоха эта-послѣдніе вѣка предъ Рождествомъ Христовымъ -постоянно привлекала къ себѣ вняманіе со стороны христіанскихъ ученыхъ и богослововъ и вызывала ихъ изслѣдованія, но въ особенности число этихъ последнихъ увеличилось съ XVIII вѣка, когда подъ вліяніемъ раціонализма, пытавшагося объяснить христіанство изъ предшествующаго религіознаго развитія іудейства. явилась настоятельная нужда во всестороннемъ изучения история позднъйшаго іудейства и первохристіанства. Такъ какъ христіанство впервые возникло на почвѣ іудейства и первыми благовѣстниками его были ученики Христовы, вышедшіе изъ народа іудейскаго, то естественно могли являться вопросы: каково взаимное отношение этихъ двухъ религия? существуетъ-ли между ними Raкая-либо связь, и если существуетъ, то въ чемъ именно она обнаруживается? въ чемъ заключаются существеннъйшія различія между церковію ветхозавѣтною и новозавѣтною? Приняло-ли, наконецъ, христіанство въ себя что-либо изъ существовавшихъ до него религіозныхъ системъ, или-же, напротивъ того, оно составляетъ совершенно новое божественное учрежденіе и не носитъ Ha себъ никакихъ слъдовъ вліянія ни со стороны іудейскаго, ни со стороны какого-либо иного человѣческаго общества? Подобнаго рода вопросы, имѣющіе большую важность при серьезномъ изученін христіанства, какъ великаго историческаго явленія, прямо отсылали ученыхъ изслъдователей къ тщательному изученію іудейства предъ Рождествомъ Христовымъ и требовали обстоятельнаго знакомства не съ одними только внъшними фактами іудейской исторіи того времени, но по преимуществу также и съ внутреннимъ состояніемъ іудейства въ послёдніе въка до Рождества Христова, ----съ тѣми различными формами и направленіями, какія принимала соціальная и религіозно-правственная жизнь іудеевъ означенной эпохи. А такъ какъ и ессенизмъ, стоявшій на рубежъ ветхаго и новаго завъта, составлялъ одно изъ теченій общаго русла іудейской народной жизни послёплённаго времени, то и онъ, на ряду съ двумя другими религіозными направленіями той эпохи--фарисействомъ и саддукействомъ, также всегда имълъ право на вниманіе и изученіе со стороны ученыхъ изслёдователей первоначальной исторіи христіанской церкви. Эти послѣдніе вполиѣ со-

Digitized by Google

знавали все значеніе ессенияма, справедливо считая его ,,однимъ изъ важнѣйшихъ факторовъ послѣмакнавейской религіозной исторіи, —факторомъ, безъ достаточнаго уясненія котораго и пониманіе хода религіознаго развитія послѣдняго дохристіанскаго вѣка было бы далеко несовершеннымъ, и самое изображеніе религіознаго состоянія въ Палестинѣ, религіозныхъ представленій и духовныхъ стремленій, бывшихъ во время явленія Господа Іисуса Христа, было-бы одностороннимъ и фальшивымъ." <sup>1</sup>)

Однако помимо этого общаго религіозно-историческаго интереса ессенизиъ представляеть для христіанскихъ богослововъ еще особенный, спеціальный интересъ, обусловливаемый твиъ крайне преувеличеннымъ значеніемъ, какое со времени возникновенія раціонализма стали придавать ему нъкоторые изъ западныхъ раціоналистическихъ писателей, воспользовавшихся имъ какъ опорой для своихъ несправедливыхъ нападовъ на христіанство. Дъло въ тояъ, что ученые изслёдователи, единогласно признавая, что принципамъ, обычаямъ и ессеннамъ по своимъ учрежденіямъ составляеть одно изъ выдающихся явленій іудейскаго міра, далеко не согласны между собою во взглядахъ на отношение этой секты къ іудейству вообще и на значеніе ея для христіанства. Такъ. одни (Неандеръ, Николя, Кеймъ, Ширеръ и др.), изучая ессенизмъ безъ всякихъ предвзятыхъ тенденцій, видять въ ессеяхъ Takoe замкнутое мистическое общество, которое по всему своему характеру и направлению не только не могло играть никакой видной роли во всемірной исторія, но которое не оказывало никакого значительнаго вліянія на харавтеръ религіознаго міросозерцанія лаже санихъ іудееъ и тъмъ болбе должно было остаться безъ всякаго вліянія на нашу богооткровенную религію. Между тёмъ другіе ученые, — іудейскаго въроисповъданія и христіанскіе раціоналисты, въ особенности принадлежащие къ такъ называемой новотюбингенской школь, поставившей своей задачей исторически обосновать зарождение и постепенное образование христианства изъ предшествовавшихъ ему элементовъ, держатся совершенно противоположныхъ взглядовъ на ессенизмъ. Отрицая сверхъестественное происхождение христіанства и считая его продуктомъ челов'яческаго разума, плодомъ естественной эволюціи, западные раціона**аистическ**ие писатеди обыкновенно обращаются то въ натурадистическимъ религіямъ востока, то къ языческимъ системамъ гре-

<sup>1)</sup> LUCIUS. Der Essenismus in seinem Verhältniss zum Iudenthum. S 10-11.

ческой философіи, всячески усиливаясь указать въ этой области нанболѣе подходящій, по ихъ мнѣнію, источникъ для первоначальнаго развитія христіанства. Въ своихъ безплодныхъ попыткахъ открыть этотъ источникъ блуждающая иысль человъческая, въ лицѣ нѣкоторыхъ раціоналистическихъ писателей, OCTAHOBHJA свое вниманіе, между прочимъ, и на ессенизмѣ,--и скоро эта сперва едва замѣтная и, повидимому, малозначительная точка на историческомъ горизонтъ стала для раціоналистовъ новою путеводною звъздой въ ихъ антихристіанскихъ измышленіяхъ, направленныхъ противъ нашей богооткровенной религіи. Изъ такихъ изслѣдователей можно указать, напр., на Баура, Бунзена, Гфрэрера, Лилли, Люттербека, Гретца, Фридлендера и мн. др. Крайне свободно обращаясь съ тёми свидётельствами о сектё ессеевъ, какія сохранила намъ древность, произвольно комментируя ихъ, выдвигая впередъ одни факты и игнорируя или даже совершенно замалчивая другіе, означенные ученые ръшительно утверждаютъ, что секта ессеевъ была одною изъ существенныхъ точекъ соприкосновенія между іудействомъ Ж христіанствомъ,---что она была или посредствующимъ звеномъ между натуралистическими религіозными и философскими системами съ одной стороны и религіей христіанской-съ другой, или-же сама по себѣ послужила основнымъ зерномъ, изъ котораго ВП0слѣдствіи развилось величественное дерево христіанства. <sup>1</sup>)

Отсюда понятно, что, если религіозныя партін фарисеевъ и саддукеевъ заслуживають полнаго вниманія со стороны ученыхъ, занимающихся изслёдованіемъ религіозныхъ и соціальныхъ движеній послёплённаго іудейства, то тёмъ болёе заслуживаетъ его партія, или вёрнёе—секта ессеевъ, потому что тщательное изученіе ессенизма не только можетъ много способствовать правильному сужденію о той почвё, на которой было посёяно сёмя Евангелія, но оно въ особенности важно и необходимо для выясненія истиннаго историческаго значенія, принадлежащаго ессенизму, и

Digitized by Google

а). Мићије о зависимости христјанства отъ ессейства, впервые высказанное англійскими деистами и французскими энциклопедистами конца XVII и XVIII вѣковъ и затѣмъ поддержанное иѣкоторыми нѣмецкими раціоналистами (въ особенности Вахтеромъ и Штэйдлиномъ), къ половниѣ настоящаго вѣка, повидимому, значительно уже потеряло было свой кредитъ въ средѣ раціоналистовъ, но въ послѣднее время оно снова пріобрѣтаетъ популярность на Западѣ благодаря тому, что его взяли подъ свою защиту тѣ изъ новѣйшихъ раціоналистовъ, которые пытаются вывести христіанство изъ будизма (Лилли, Буизенъ и др.).

для основательнаго опроверженія тёхъ крайнихъ заблужденій и лживыхъ измышленій раціоналистовъ, которыми эти послёдніе посягаютъ на ниспроверженіе главнёйшихъ основъ религіи христіанской, поставляемой ими въ непосредственную связь съ означенной іудейской сектой. Такимъ образомъ съ полнымъ правомъ можно сказать, что вопросъ объ ессенизмѣ принадлежитъ къ числу тѣхъ научныхъ вопросовъ, которые по своему высокому значенію и связанному съ ними интересу никогда не могутъ оставаться безъ вниманія какъ со стороны іудейскихъ, такъ и со стороны христіанскихъ изслѣдователей, къ какому бы направленію они ни принаддежали.

важнаго церковно-историческаго и Въ виду такого спеціально богословскаго интереса, возбуждаемаго ессенизмомъ, неудивительно, что весьма многіе ученые, въ особенности послёднихъ двухъ въковъ 1), неоднократно дълали попытки уяснить его сущность и значение и ръшить вопросъ о причинахъ его происхожденія. Однако эти попытки всегда встръчали для себя не малое препятствіе въ томъ, что тѣ историческіе документы, изъ которыхъ главнымъ образомъ почерпаются положительныя свъдънія объ ессеяхъ, --- сочиненія Іосифа Флавія и Филона, хотя довольно обстоятельно и подробно трактують о внѣшней организаціи секты ессеевъ, ея учрежденіяхъ и обычаяхъ, но тъмъ не менъе ничего не говорять ни о времени происхожденія этой секты, ни о причинахъ, вызвавщихъ ея возникновение. Кромъ того и въ самихъ повъствованіяхъ, сообщаемыхъ источниками, встръчаются извъстія неопредбленныя, противорбчивыя, а иногда даже положительно недостовърныя, такъ какъ авторы ихъ, преслъдуя свои особыя тенденція, часто приписывають ессеямъ совершенно чуждыя ИМ'Ь воззрѣнія или-же навязывають имъ свои собственныя мысли И сужденія, которыя иногда довольно трудно съ точностью отдѣлить отъ того, что принадлежитъ собственно ессеямъ. Все это, безъ сомнѣнія, весьма затрудняло проникновеніе во внутреннюю сущность ессейской секты и надагало на весь ессенизмъ печать таинственности и загадочности, давая въ то-же время изслъдователямъ

з) Обзоръ важнъщинать сочиненій прошлаго въка по вопросу объ ессенизмъ помъщенъ у Бруккера въ его трудъ: Historia critica philosophiae (Lipsiae 1742 г.), П. рад. 759—762. Новъйшая же литература по этому предмету, вст важнъйшія явленія которой, служившія намъ пособіемъ, будутъ указаны нами вижс (см. въ концъ Введенія), изложена въ сочинсніи Ширера. Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Iesu Christi. Leipzig 1886. Bd. II. s 467—468.

его поводъ въ различнымъ произвольнымъ комментаріямъ. Такимъ образомъ ессенизмъ, какъ-бы окутанный "таинственнымъ покровомъ" <sup>1</sup>), представлялъ изъ себя для ученыхъ изсаблователей. такъ сказать, "гибкое вещество, изъ котораго каждый по своему усмотрѣнію могъ лѣпить любую фигуру, не опасаясь быть уличеннымъ съ вполнъ въскими основаніями въ противоисторическомъ и тенденціозномъ обращенія съ предметомъ"<sup>2</sup>). Многіе ученые, пользуясь извъстною неопредбленностію свидътельствъ основныхъ источниковъ, въ своихъ изслёдованіяхъ объ ессенизмё старались не столько о томъ, что-бы на основании нъкоторыхъ, не подлежащихъ никакому сомнѣнію, данныхъ и логически вытекающихъ изъ нихъ выводовъ способствовать уясненію этого загадочнаго явленія, --- сколько о томъ, что-бы всѣ факты и особенности ессенизма подогнать подъ свои напередъ составленныя теоріи.

Отсутствіе вполнѣ обстоятельныхъ и вполнѣ достовѣрныхъ свёдёній о секть ессеевь съ одной стороны, тенденціозное отношеніе изсябдователей къ дблу---съ другой, послужили причиною того, что вопросы о томъ: что собственно представлялъ изъ себя ессеназмъ? каковы были принципы, опредълявшіе особенный образъ жизни ессеевъ? что составляло конечную цёль ихъ стремленій? въ чемъ обнаруживалось ихъ вліяніе на современниковъ? вообще, каково **ИСТО**этой секты?—подучали для рическое значеніе себя camoe разнообразное ръшеніе. А въ ръшенія одного изъ важнъйшихъ вопросовъ въ ессенизмѣ, именно-вопроса о причинахъ, вызвавшихъ возникновение этой секты и опредълившихъ собою все ея дальнѣйшее развитіе, ученые раздѣлились на два совершенно противоположные лагеря.

Одни изъ нихъ, считая самымъ естественнымъ искать объясненія ессенизма на почвѣ іудейства, доказываютъ, что ессенизмъ прежде всего органически развился изъ коренныхъ основъ національно-религіозной жизни самихъ палестинскихъ іудеевъ, что онъ есть продуктъ послѣплѣннаго іудейства, не носящій на себѣ никакихъ слѣдовъ вліянія со стороны чуждыхъ языческихъ элементовъ, а другіе, напротивъ того, рѣшительно утверждаютъ, что ессенизмъ во многихъ пунктахъ представляетъ такія существенныя отличія отъ традиціоннаго іудейства, которыя никоимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) FRANKEL. Die Essäer-въ журналѣ Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Iudenthums. 1853 s. 30.

<sup>\*)</sup> Lucius. Der Essenismus. s. 9.

•бразомъ не могутъ быть выведены изъ внутреннихъ основъ религіозной жизни самого іудейства, а объясняются только вліяніемъ язычества, въ зависимость отъ котораго и поставляется происхожденіе ессенизма.

Расходясь между собою въ ръшении того общаго вопроса: изъ іудейства-ли, или изъ вліянія язычества должно выводить ессенизмъ.— ученые той и другой группы далеко несогласны между собой также и въ частнъйшемъ опредълении тъхъ факторовъ, которые, по ихъ мнънію, были способны произвести ессенизмъ.

Одни (и они составляютъ въ настоящее время большинство), объясняя ессенизмъ чисто изъ іудейства, считають его или существенно тождественнымъ съ фарисействомъ, или производятъ его изъ партія такъ называемыхъ асидеевъ, благочестивыхъ ревинтелей закона Моисеева.---партів, которая играла видную роль при Маккавейскомъ возстанія и которая, по общепринятому почти инънію, составляла также основной корень и фарисейства. Какъ на защитниковъ этого мибнія можно указать на цблый рядъ такъ іудейскихъ, такъ и христіанскихъ ученыхъ; сюда принадлежать: Франкель, Деренбургь, Іость, Гретць, Гейгерь, Гитцигь, Гинсбургъ, Тидеманъ, Эвальдъ, Гаусратъ, Рейссъ, Николя, Стапферъ, Люціусъ и др. Всѣ они высказали въ общемъ довольно согласные взгляды на ессенизмъ, хотя однако и разнящіеся другъ отъ друга въ указаніи тѣхъ именно мотивовъ, которые побудили сссеевь отдѣлиться отъ остальнаго іудейства и организовать свое особое, совершенно замкнутое общество.

Особеннымъ образомъ защящаетъ мысль о чисто іудейскомъ происхожденія ессенизма Ричль. Онъ видитъ въ ессенизмѣ попытку нѣкоторой части іудеевъ осуществить ветхозавѣтную идею всеобщаго священства <sup>1</sup>), и съ этой точки зрѣнія—изъ стреиденія ессеевъ представить въ своемъ лицѣ общество священинковъ---старается объяснить всѣ факты ессенизма. Еще иначе выводитъ ессенизмъ изъ мѣстной національной жизни палестинскихъ іудеевъ Гильгенфельдъ, которымъ высказаны были въ данномъ направленіи два слѣдующія мнѣнія: по одному изъ нихъ, самому первоначальному <sup>2</sup>), ессенизмъ представляетъ изъ себя

<sup>1)</sup> Cp. Hcx. XIX, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оно формулировано было Гильгенфельдомъ въ сочинении: "Die jüdische Apokalyptik in ihrer geschichtlichen Entwickelung". Iena. 1857. ss. 245-284.

не что иное, какъ школу позднъйшихъ апокалнитиковъ, которые, подражая древнимъ пророческимъ обществамъ, посредствомъ аскетическихъ подвиговъ желали сдълаться достойными и способными къ воспріятію откровеній свыше. По другому предположенію, высказанному Гильгенфельдомъ въ послъднее время (въ 1882 г.), общество ессеевъ состояло изъ размножившихся потомковъ древнихъ Рихавитовъ, упоминаемыхъ въ книгѣ пророка Іереміи <sup>1</sup>) и представлявшихъ нъкоторыя особенности въ своемъ образъ жизни <sup>2</sup>).

Въ то время, какъ всъ доселъ поименованные ученые смотрять на ессенизмъ какъ на продуктъ національно-религіозной жизни самихъ палестинскихъ іудеевъ, другіе ставятъ происхожденіе его въ прямую зависимость отъ языческихъ вліяній. Такъ. уже тотъ же самый Гильгенфельдъ въ своихъ статьяхъ объ ессенизић, помђщенныхъ въ издаваемомъ имъ научно-богословскомъ журналѣ <sup>3</sup>), измѣнилъ свою первоначальную точку зрѣнія на ессениямъ, какъ на школу јудейскихъ апокалиптиковъ, и сталъ объяснять его происхожденје вліяніемъ на іудеевъ со стороны дарсизма (См. Zeitschr. за 1860 г.), а еще позднъе (1867 м 1868 г.) онъ пытался уже обстоятельно доказать, что на образованіе ессенизма оказалъ существенное вліяніе не только парсизыть, но также и буддизмъ. Вліяніе парсизма на образованіе ессенизма признають также Клеменсь, Неандерь, Ляйтфуть и др., а мнѣніе о буддійскомъ происхожденін ессенизма съ особенною настойчивостью защищали въ послъднее время Лилли, Бюрнуфъ, Бунзенъ и нъкоторые другіе, по преимуществу англійскіе, раціоналисты. Съ другой стороны, не мало есть и такихъ изслёдователей, воторые для объяснения особенностей, отличающихъ ессенизмъ оть ортодоксальнаго іудейства, обращаются къ эллинцзму, при чемъ одни изъ нихъ (Люттербекъ, Бауръ, Гольтцианнъ, Целлеръ и др.) утверждають непосредственную зависимость ессенизма отъ идей греческой, особенно пивагарейской, философіи, а другів (Гфрэреръ, Дэне, Мункъ, Мангольдъ, Герцфельдъ, Фридлендеръ)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Iepem. XXXV, 6-10; 14-16.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ числі изслідователей, полагающихъ первоначальную причину происхожденія ессемизма въ самомъ іудействі, есть также и такіе, которые въ то-же время не отказываются допускать также и извістной доли вліянія на дальнійшее развитіе особенностей ессенизма со стороны тіхъ или другихъ иноземныхъ факторовъ. Такого митијя держатся Шигреръ, Липсіусъ, Киймъ, Пкандеръ и др.

<sup>\*) &</sup>quot;Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie".

ноставляють между циозгорействомь и ессеннямомь носредницей іудео-александрійскую религіозную философію, и изъ этой-то, весьма проникнутой эллинизмомъ, философіи и желають собственно производить ессеннямъ.

Уже наъ одного этого общаго перечня мизній, высказанныхъ о септъ ессеевъ, легко видъть, что при всей своей важпости вопросъ объ ессенизиъ, привлекающій къ себѣ вниманіе ученыхъ самыхъ различныхъ направленій, въ то-же самое время и весьма не деговъ для ръшенія. "Ессенизмъ, говоритъ одинъ изъ французскихъ ученыхъ, есть историческая проблениа, еще не рёшенная; неизвъстно ни то, каково было его происхождение, ни то, въ какую эпоху онъ возникъ, ни то, когда и какъ онъ прекратилъ свое существование, а его довтрины представляють TARKE не меньшія трудности" <sup>1</sup>), а другой ученый и не надбется, чтобы "наше столь несовершенное знание объ ессеяхъ могло быть когда лебо расширено новыми свёдёніями и сдёлалось всябдствіе этого совершенно яснымъ для насъ" 2). Дъйствительно, объ ессенизиъ, какъ мы видбля, высказано много самыхъ разнообразныхъ мибній в сужденій, составлящихъ на Западъ уже довольно богатую литературу по данному предмету, но устойчиваго и опредъленнаго въ нихъ пока еще весьма мало: ученые не только не могутъ согласиться между собой нри ръшенія тэхъ или иныхъ частныхъ пунктовъ въ ессенизиъ, но не пришли въ какому-либо положительному выводу даже въ ръшение того существенно-важнаго вопроса---составляль-ли ессенизмъ чисто мъстный продукть Haціональной жизни самого палестинскаго іудейства, или-же онъ

<sup>1)</sup> NICOLAS. Des doctrines religieuses des Juifs. Paris. 1866. p. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) D E R E N B O U R G. Histoire de la Palestine. Paris. 1867. р. 461. Можно бы привести массу цитать подобнаго рода, свидътельствующихъ о сознаваемой встми изслъдователями трудности дать положительное разъясненіе происхожденія и сущности ессейства, такъ какъ ръшительно всъ тъ ученые, трактующіс объ ессействъ, съ какими намъ приходилось знакомиться, признають его загадочнымъ и неуясненнымъ явленіемъ поздиъйшаго іудейства. Только одинъ Стапенгъ, имъвшій поводъ говорить объ ессеяхъ въ своемъ сочиненіи: La Palestine au temps de Jésus-Christ, выдъляется изъ среды другихъ, заявляя, что "ессенивмъ ночти уже не имъстъ болъе тайны для насъ, и мы понимаемъ его почти вполиъ" (стр. 432), — и въ другомъ мъстъ: "происхожденіе ессеевъ уже болъе не "подлежитъ сомиънію: они вышли изъ іудейства" и т. д. (стр. 433). Однако Стаперъ не даетъ себъ труда подробно остановиться на доказательствахъ высказанныхъ вмъ положеній, и во всякомъ случат его заявлянь самоувъреннымъ.

былъ иноземнымъ растеніемъ, занесеннымъ на палестинскую почву откуда либо извиѣ. Тѣмъ не менѣе такое положеніе дѣла не только не даетъ права оставлять данный предметъ безъ вниманія и тщательнаго обслѣдованія, но, напротивъ, оно должно побуждать изслѣдователя къ обстоятельному изученію того значительнаго матеріала по вопросу объ ессенизмѣ, какой составляетъ въ настоящее время достояніе западной богословской литературы, и къ безпристрастному обсужденію существующихъ въ западной наукѣ разнообразныхъ мнѣній объ этой сектѣ, <sup>1</sup>) и для православныхъ богослововъ это становится тѣмъ болѣе необходимымъ въ виду того факта, что многіе изъ раціоналистовъ пытаются придать ессенизму совершенно не подобающее ему всемірно-историческое значеніе.

Безъ сомнѣнія, въ виду того проблемматическаго характера. какой имбетъ вопросъ объ ессенизиб, ны не моженъ брать на себя смѣлость въ настоящемъ изслѣдованіи положительно и безапелляціонно ръшить ессейскую проблемму, т. е. съ полною опредбленностью и несомнбиностью указать истинныя причины, вызвавшія возникновеніе ессейской секты, и точно опредълить ея сущность; предлагаемое изслёдованіе имбеть болбе скромную 3**a**дачу: оно, подобно всѣмъ другимъ трудамъ, посвященнымъ предмету, составляеть только лишь разсматриваемому опытъ къ уясненію означенныхъ вопросовъ, — опытъ, въ основанім **R**0тораго положено какъ тщательное изучение основныхъ нсточниковъ, дающихъ намъ свъдънія о секть ессеевъ, такъ равно и обстоятельное ознакомление со всёми извёстными въ наукъ разнообразными теоріями объ ессенизмъ, которыхъ ни въ какомъ случаѣ нельзя игнорировать и съ которыми, по нашему убѣжденію, необходимо считаться каждому изслъдователю при ръшени вопроса о происхожденіи и сущности ессенизма. Поэтому-то, поставляя задачей своего изслѣдованія—уяснить, насколько возможно, ПDOисхожденіе и сущность ессенизма, мы признали за лучшее идти въ достиженію намъченной цъли путемъ критическимъ, именно путемъ систематическаго изложенія и обстоятельнаго разбора

<sup>1)</sup> Что касается нашей отечественной богословской литературы, то она и вообще небогата изслёдованіями по вопросу объ ессеннямё и не представляетъ въ частности попытокъ къ самостоятельному, научно обоснованному уясненію означеннаго явлеція. Единственное исключеніе представляетъ статья г. Богородскаго: "Къ вопросу объ ессеяхъ" (Правосл. Собес. 1873 г. III ч.), въ которой изложено хотя и сродное съ теоріей Гильгвновламите, но аргументированное совершенно йначе.

теорій. какія предлагаются западными учеными для объясненія придержаваясь eccennsma. CTDOPO при этомъ достовърныхъ показаній основныхъ источниновъ о секть ессеевъ. Несомизнио. что при взаниномъ сопоставленім и разборѣ различныхъ миѣній твиъ рельефиве выступятъ присущіе имъ недостатия, 8 RDONK того--что въ особенности важно---изъ этого критическаго разсиотренія можно извлечь также и нёкоторыя положительныя данныя для уясненія вопроса объ ессенизмі, такъ какъ каждое мнізніе можеть заключать въ себъ извъствую долю истины и тавъ какъ VE6 самое обиліе теорій даеть право надъяться на то, что та HLN иная изъ нихъ можетъ оказаться пригодной для того, что-бы какой-нибудь темный уголокъ въ ессенизмъ OCBETHTL H RTOX нъсколько поднять завъсу съ окружающей его таниственности. Наконецъ, критическое разсмотрѣніе мнѣній, высказанныхъ западными учеными объ ессениямъ, крайне необходимо также въ виду тъхъ здоупотребленій, какія, какъ мы сказаля, позволяють себъ нъкоторые изъ раціоналистическихъ писателей при обсужденіи ессенизма и выяснении его историческаго значения; такъ **Rak**b теорія означенныхъ раціоналистовъ служатъ источникомъ заблужденій, которыя могуть смущать неутвержденныхъ въ въръ, то, конечно, весьма полезно показать тенденціозность и несостоятельность этихъ теорій, а вмъстъ съ тъмъ и выработать твердыя точки опоры для надлежащаго сужденія объ отношенія ессейства къ христіанству. <sup>1</sup>)

Руководствуясь означенными соображеніями, мы и посвятили значительную часть сочиненія критическому разбору разнообразныхъ мићній объ ессейской сектё и выясненію ихъ относительной состоятельности, полагая въ этомъ разборѣ существующихъ ръшеній занимающаго насъ вопроса, и въ особенности рѣшеній, слишкомъ преувеличивающихъ историческое значеніе ессенизма, главный центръ тяжести своего сочиненія. Но опредѣляя сравнительное достоинство цѣлаго ряда теорій, безпристрастно выясняя ихъ слабыя и хорошія стороны и, наконецъ, выдѣляя и тщательно собирая разсѣянныя въ нихъ крупицы истины, справедливыя замѣчанія, правдоподобныя объясненія, заслуживающія вниманія указанія и т. п., мы надѣемся такимъ образомъ подойти и къ рѣшенію вопроса о происхожденіи и сущности ессенизма,

в) Мы предполагаемъ со временемъ обстоятельно разсмотрѣть этоть послёдній вопросъ объ отношенін ессейства къ христіанству въ особомъ сочиненін, имѣющемъ составить какъ-бы вторую часть предлагаемаго изслёдованія.

----рбшенію, которое, если и не можеть претендовать на полную оригинальность и независимость отъ высказанныхъ уже теорій, а тёмъ болёе на полную непогрёшниость и научную состоятельность, то во всякомъ случаъ, канъ результатъ подробнаго и безпристрастнаго разсмотрѣнія существующихъ миѣній, оно, съ одной стороны, окажется, быть можеть, не безполезнымъ для дальнъйшихъ изслёдованій по данному вопросу, а съ другой----дасть намъ подлежащія данныя для правильнаго рёшенія поднятаго раціонаинстани вопроса объ отношении ессейства въ христіанству. Вообще-же настоящій трудъ, хотя-бы онъ и не привель къ окончательному рёшенію ессейской проблеммы, тёмъ не менёе будеть, надъемся, далеко не излишнимъ въ нашей отечественной литературѣ, потому что въ ней еще не имѣется такого спеціальнаго сочиненія, въ которомъ систематически были-бы издожены и разобраны всъ важнъйшія теоріи, предложенныя для объясненія ессенизна; настоящимъ изслѣдованіемъ мы и имѣемъ въ виду восполнить этотъ значительный пробълъ.

Соотвѣтственно намѣченной задачѣ и принятому нами методу изслѣдованія, общій планъ сочиненія можетъ быть представленъ въ слѣдующемъ видѣ.

1. Такъ какъ для правидьнаго сужденія о какомъ-бы то ни было историческомъ явленіи весьма важно установить правильный взглядъ на основные источники свёдёній объ этомъ явленія, а въ настоящемъ случаѣ, вслѣдствіе крайне тенденціознаго отношенія въ этимъ источникамъ большинства раціоналистическихъ писатедей, это представляется тѣмъ болѣе важнымъ, то поэтому мы считаемъ необходимымъ прежде всего спеціально остановиться на обслѣдованіи тѣхъ древнѣйшихъ документовъ, которые содержатъ въ себѣ извѣстія о сектѣ ессеевъ,—что и составить содержаніе первой главы.

2. Выяснивъ сравнительное достоинство и значеніе основныхъ источниковъ о сектъ ессеевъ, мы вслёдъ затёмъ считаемъ вполнѣ умѣстнымъ предложить въ особой-Второй-главѣ краткое описаніе учрежденій, обычаевъ и воззрѣній ессейской секты-въ томъ именно видѣ, какъ они передаются намъ основными нашими источниками-съ тѣмъ, что-бы дать такимъ образомъ болѣе или менѣе цѣлостное представленіе о томъ явленіи, какое будетъ подлежать нашему обсужденію.

3 и 4. Сатаующія главы будуть посвящены уже изложенію и разбору мнѣній о происхожденіи и сущности ессейства, пря чемъ мы начнемъ съ разбора теорій, утверждающихъ иноземное, языческое происхожденіе ессенизма, что-бы выяснить прежде всего, можно-ли, въ самомъ дѣлѣ, открыть въ немъ какie-либо языческіе элементы и можно-ли вообще въ сферѣ язычества указать достаточную причину для объясненія происхожденія ессейской секты со всѣми ея отличительными особенностями. Такъ какъ всѣ высказанныя учеными въ данномъ направленіи мнѣнія объ ессенизмѣ удобно могутъ быть подраздѣлены на двѣ группы, смотря по тому, поставляется-ли происхожденіе ессенизма въ зависимость отъ различныхъ философскихъ системъ, или отъ натуралистическихъ религій Востока, то, соотвѣтственно этому, и въ нашемъ изложеніи будутъ отведены для разбора этихъ мнѣній двѣ главы—третья и четвертая.

5. Въ пятой главѣ мы обратимся къ анализу тѣхъ разнообразныхъ мнѣній, которыя выводятъ ессенизмъ изъ коренныхъ основъ національно-религіозной жизни самихъ палестинскихъ іудеевъ, и постараемся выяснить ихъ сравнительную основательность и пригодность для рѣшенія вопроса объ ессенизмѣ.

6. Наконецъ, въ заключительной шестой главѣ мы представимъ общій очеркъ внѣшней исторіи и внутренняго религіозноправственнаго состоянія послѣплѣннаго іудейства съ тѣмъ, что-бы, придавъ надлежащее освѣщеніе нѣкоторымъ знаменательнымъ фактамъ въ исторіи іудеевъ данной эпохи, высказать и свое посильное сужденіе о тѣхъ факторахъ и мотивахъ, которые, по нашему инѣнію, болѣе всего могли способствовать возникновенію ессенизма и образованію въ немъ тѣхъ особенностей, какія удостовѣряются намъ показаніями источниковъ. Вмѣстѣ съ этимъ опредѣлятся также и основныя стремленія и задачи ессеевъ, положенныя въ основу ихъ общества, равно какъ уяснится и истинное значеніе ессенизма въ исторіи іудейства. Въ заключеніе будутъ иредставлены общіе итоги изслѣдованія.

Начертавъ общій планъ нашего сочлненія и указавъ общій методъ изслѣдованія. считаемъ не лишнимъ сказать нѣсколько словъ также и относительно тѣхъ частнѣйшихъ пріемовъ, какіе мы употребляемъ при выполненіи означеннаго плана. Такъ какъ мы имѣемъ дѣло съ предметомъ проблемматическаго характера, относительно котораго можетъ быть рѣчь не о полной достовѣрности, а только объ относительной основательности, то для того, что-бы приготовить себѣ почву къ опредѣленному и устойчивому своему сужденію о немъ, мы должны были не только самымъ

тщательнымъ образомъ изучить подлежащие источники, свидътельствующіе о сектъ ессеевъ, но также обстоятельно ознакомиться и со всёми тёми разнорёчивыми мнёніями объ ессенизмё, cъ ихъ многоразличными оттънками, какія составляютъ ВЪ настоящее время достояніе исторической науки. Не говоримъ уже о томъ, что не малаго труда стоило оріентироваться среди подавляющей массы разнородныхъ, неръдко доходящихъ до полной противоположности, мибній, изъ которыхъ чуть-ли не каждое претендуеть на оригинальность и независимость отъ другаго, но и самое изложение ихъ представило намъ значительныя трудности, такъ какъ не легко было рѣшить, какого метода лучше всего держаться въ этомъ случаб. Въ самомъ дълъ, съ одной стороны, было-бы немыслимо въ стройной логической системъ представить полный разборъ ръшительно всъхъ тъхъ мнъній объ ессенизиъ, какія когда-либо высказывались въ исторической литературъ и какія неръдко отличаются другъ отъ друга самыми незначительными особепностями, зависящими оть различія во взглядахъ на тъ или иныя частности; а съ другой стороны, самая сущность дъла требовала не столько обобщенія въ одно цёлое многихъ мнёній, сходныхъ между собою только въ общемъ взглядъ на ессенизмъ, но ръшительно расходящихся во всёхъ остальныхъ пунктахъ, сколько именно точнаго разграничения ихъ--съ тъмъ, что-бы возможно-лучше оттънить выдающіяся особенности каждаго критика и характерныя черты каждаго мнѣнія. Мы избрали поэтому средній путь, ръшивши дать мъсто въ своемъ сочинения последовательному изложенію и разбору только тёхъ важнёйшихъ мнёній, которыя по своимъ взаимнымъ характернымъ отличіямъ могуть быть разсиатриваемы въ качествъ отдъльныхъ, самостоятельныхъ теорій; иъ многочисленнымъ-же частибйшимъ варіаціямъ этихъ послёднихъ мы обращаться не будемъ. При этомъ мы намърены строго держаться слёдующихъ правилъ: во первыхъ, каждый разъ мы будемъ брать во внимание наиболъе типическаго представителя той или другой теоріи, у котораго можно найти самое полное и обстоятельное развитіе защищаемаго имъ и подлежащаго HAшему обсужденію мнѣнія; во вторыхъ, излагая ту или другую теорію, мы не станемъ ограничиваться лишь краткимъ указаніемъ на основную мысль ея, а постараемся излагать ее въ возможно полномъ видъ (иногда въ болъе или менъе буквальномъ извлеченіп), не упуская изъ вниманія и не оставляя безъ обсужденія ни одного аргумента, приводимаго въ ея подтверждение. Этоть

избранный нами методъ изслёдованія, состоящій въ послёдовательномъ изложении каждой теоріи въ отдъльности, имъеть ту выгодную сторону, что, представляя въ полномъ и законченномъ видѣ ту наи другую теорію, онъ даеть возможность сразу выдбаяться встиъ существеннымъ и характернымъ чертамъ ея, а это, какъ ны запътнан выше, ипъеть въ настоящемъ случат большое значеніе, потому что каждое мибніе, какимъ-бы неосновательнымъ и тенденціознымъ ни представлялось, можетъ все-же принести свою нояю пользы при выяснении столь загадочнаго и таинственнаго явленія, какимъ былъ въ исторіи іудеевъ ессенизмъ. Однако нельзя не сознаться, что, при всей своей выгодь, этоть методь темь не менее имьеть и одну неблагопріятную сторону: такъ какъ различныя теоріи (особенно-же доказывающія иноземное происхожденіе ессейства) часто опираются на одни и тъ-же основанія, извлекаемыя ИЗЪ тъхъ ни другихъ особенностей ессенизма, или другими словами: такъ какъ на одинаковыхъ въ сущности основаніяхъ выводять ессейство изъ различныхъ источниковъ, то при отдѣльномъ разборѣ этихъ теорій нельзя иногда обойтись безъ нъкоторыхъ повтореній или по крайней мёрё безъ ссылокъ на ранёе приведенные аргументы. Это, конечно, не могло не отразиться до нёкоторой степени неблагопріятно на нашемъ сочиненія, но имъя въ вилу наиболье отчетливое выяснение тъхъ мнъний, какия были предлагаемы для объясненія ессенизма---этого загадочнаго явленія исторіи іудейства---и безпристрастное обсужденіе ихъ въ ВЪ пъляхъ возможно-лучшаго выясненія дъла, мы, тъмъ не менте, при выполненіи своей задачи предпочли вышеуказанный способъ изсятования, уклонившись отъ обобщения въ одно неопредъленное пълое, съ одной стороны, теорій, утверждающихъ присутствіе въ ессенизит языческихъ элементовъ, а съ другой-теорій, доказыва**ршихъ** чисто іудейское происхожденіе его.

Наконецъ, что касается источниковъ и пособій, какими мы располагали при составленіи нашего труда, то обзору первыхъ, какъ мы уже упоминали, будетъ посвящена особая глава, а изъ послѣднихъ мы укажемъ здѣсь только важнѣйшія сочиненія, по преимуществу имѣющія непосредственное отношеніе къ разсматриваемому предмету, <sup>1</sup>) оговорившись при этомъ, что, хотя на Западѣ и создалась довольно общирная литература по вопросу объ

<sup>1)</sup> Мелкія журнальныя статьи и побочныя сочиневія, служившія намъ вособіенть, будуть указаны въ своемъ місті въ подстрочныхъ примічаніяхъ.

ессенизий, тёмъ не менёе ни въ западной, ни тёмъ болёе въ русской литературё почти не существуетъ отдёльно изданныхъ монографій, спеціально посвященныхъ обслёдованію ессенизиа; изслёдованія-же объ этой сектё или заключены въ разныхъ общирныхъ библейско и церковно-историческихъ трудахъ, а равно также въ историко-философскихъ сочиненіяхъ, или-же разбросаны по разнымъ научно-богословскимъ журналамъ и энциклопедическимъ словарямъ.

Главными пособіями для насъ служили:

1. Книги Свящ. Писанія Ветхаго Завѣта, какъ каноническія, такъ и неканоническія.

2. Апокрифическія ветхозавѣтныя сочиненія, собранныя и изданныя Фабриція сомъподъзаглавіемъ: Codex pseudepigraphus Veteris Testamenti. Hamburgi et Lipsiae. 171.3. Vol. I-II. Edit. Fabricii.

3. Богородскій. Къ вопросу объ ессеяхъ. Правосл. Собес. 1873 г. III. ч.

4. Bunsen. Die Ueberlieferung. Ihre Entstehung und Entwickelung. Bd. I. Leipzig. 1889.

5. Буткевичъ. Язычество и іудейство ко времени земной . жизни Господа нашего Іисуса Христа. Въра и Разумъ за 1886 и 1887 годы.

6. Derenbourg. Essai sur l'histoire et la geographie de la Palestine, d'après les thalmuds et les autres sources rabbiniques. Paris. 1867.

7. *Ederscheim*. The life and times of Jesus the Messiah. Bd. I. London. 1887.

8. *Ewald*. Geschichte des Volkes Israël. Bd. IV. Dritte Ausgabe. Göttingen. 1864.

9. Frankel. Die Essäer. Zeitschrift für die religiösen Interessen des Judenthums. 1846. s. 441 flg.

10. Friedlaender. Les Esséniens. Revue des Études juives. 1887. № 28.

11. Geiger. Urschrift und Uebersetzungen der Bibel. Breslau. 1857

12. Gfrörer. Kritische Geschichte des Uhrchristenthums. Bd. I. Th. 2. Philo uud die jüdisch-alexandrinische Theosophie. Stuttgart. 1831.

13. Gfrörer. Allgemeine Kirchengeschichte. Bd. I. Stuttgart. 1841.

14. Ginsburg. The Essenes. London. 1864.

15. Graetz. Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis auf die Gegenwart. Bd. III. Dritte Auflage. Leipzig. 1878.

16. Hausrath. Die Neutestamentliche Zeitgeschichte. Bd. I. Heidelberg. 1873.

17. Herzfeld. Geschichte des Volkes Jsraël von Vollendung des zweiten Tempels bis zur Einsetzung des Mackabäers Schimon zum hohen Priester und Fürsten. Bd. II. Leipzig. 1863.

18. *Hilgenfeld*. Die jūdische Apokalyptik in ihrer geschichtlichen Entwickelung. Jena. 1857.

19. Hilgenfeld. Рядъ статей объ ессенизмъ, помъщенныхъ въ издаваемомъ имъ журнадъ: Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie за 1860 г. s. 358 flg., 1867 г. s. 97 flg., 1868 г. s. 343 flg., 1871 г. s. 50 flg., 1882 г. s. 257 flg.

20. Jost. Geschichte des Judenthums und seiner Secten. Bd. I. Leipzig. 1857.

21. *Кейль.* Руководство въ Библейской археологія. Перев. съ нѣмецк. Кіевъ. 1871.

22. Keim. Geschichte Jesu von Nazara. Bd. I-III Zürich. 1867.

23. *Келлогъ.* Свътъ Азін и свътъ міра. Перев. съ англ. Труды Кіевской Духовной Академін. 1889-—1891 гг.

24. *Дебедевъ.* Ессен и оерапевты. Духъ христіанина. 1862—1863. II ч.

25. Lightfoot. Saint-Paul's Epistles to the Colossians and to Philemon. London. 1886.

26. Lillie. Buddhism in Christendom or Jesus, the Essene. London. 1887.

27. Lipsius. Schenkel's Bibel-Lexicon. Bd. II. Artik. Essaer. Ss. 181-192.

Digitized by Google

45. Schürer. Lehrbuch der Neutestamentlichen Zeitgeschichte. Leipzig. 1874.

46. Смирновъ. Книга Эноха. Казань 1888.

1855. Heft 3. 42. Ritschl. Die Entstehung der altkatholischen Kirche. Bonn. 1857.

43. Sauer. De essenis et therapeutis disquisitio. 1829. 44. Seinecke. Geschichte des Volkes Israël. Bd. II. Göttin-

Testaments. Braunschweig. 1881. 40. Reuss. Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique. Tom. I. Paris. 1852. 41. Ritschl. Ueber die Essener. Theologische Jahrbücher.

38. Порфирьевь. Аповрифическія сказанія о ветхозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ. Казань, 1872 39. Reuss. Die Geschichte der Heiligen Schriften des Alten

36. Ohle. Die Essener. Ibid. 1888. Heft. 2 und 3. 37. Ольденберия. Будда, его жизнь, ученіе и община. Перев. съ нѣмецк. Москва. 1884.

35. Ohle. Die Essäer des Philo. Jahrbücher für protest. Theologie. 1887. Heft 2.

34. Nicolas. Des doctrines religieuses des Juifs. Paris. 1866.

gion und Kirche. Bd. I. Gotha. 1863.

## 32. Минаевъ. Рядъ статей о буддизит, помъщенныхъ ΒЪ Журналѣ Мин. Нар. Просвѣщенія за разные годы. 1867—1887. 33. Neander. Allgemeine Geschichte der christlichen Reli-

schichte der Askese. Strassburg. 1879.

Judenthum. Strassburg. 1881.

1852.

burg. 1856.

gen. 1884.

28. Lucius. Die Therapeuten und ihre Stellung in der Ge-

29. Lucius. Der Essenismus in seinem Verhältniss zum

30. Lutterbeck. Die Neutestamentliche Lehrbegriffe. Mainz.

31. Mangold. Die Irrlehrer der Pastoralbriefe. Mar-

47. Смирновъ. Объ ессеяхъ въ ихъ отношения къ христіанству. Приб. къ твор. св. отцовъ. 1871 г. ч. XXIV.

48. Spiegel. Avesta. Bd. I-III. Leipzig. 1852.

49. Stapfer. La Palestine au temps de Jésus Christ. Paris 1887.

50. Uhlhorn. Real-Encyklopädie von Herzog. Bd. IV. Artik. Essener. ss. 174-177. 1855.

51. Weber und Holtzmann. Geschichte des Volkes Jsraël und der Entstehung des Christenthums. Bd. II. Leipzig. 1867.

52. Wellhausen. Die Pharisäer und die Sadducäer. Greifswald. 1874.

53. Zeller. Die Philosophie der Griechen. Bd. III. Abth. 2. Leipzig. Zweite Auflage 1868 und dritte Auflage 1881.

54. Ел. Хрисанов. Религія древняго міра. І—-III. С.-Петербургъ. 1878.





# ГЛАВА ПЕРВАЯ.

## Основные источники свѣдѣній о сектѣ ессеевъ.

Поставивъ задачей настоящаго изслѣдованія унснить, насколько возможно, происхожденіе и сущность ессенизма, иы должны предварительно остановить свое вниманіе на тѣхъ древнѣйшихъ литературныхъ памятникахъ, которые служатъ основными источниками нашихъ свѣдѣній о сектѣ ессеевъ. Это необходимо прежде всего въ цѣляхъ возможно-болѣе точнаго и основательнаго знакомства съ организаціею, учрежденіями, обычаями и воззрѣніями ессейской секты, а затѣмъ—и въ виду того, что рѣшеніе цѣлаго ряда важнѣйшихъ вопросовъ объ ессенизмѣ въ значительной стенени зависитъ отъ такого или инаго сужденія объ общемъ характерѣ, направленіи, цѣляхъ и достовѣрности самихъ литературныхъ памятниковъ, заключающихъ въ себѣ свѣдѣнія о сектѣ ессеевъ.

Безъ сомнѣнія, первое мѣсто среди этихъ источниковъ должны были-бы занять свѣдѣнія, идущія отъ самихъ ессеевъ, т. е. памятники ессейской литературы, такъ какъ въ нихъ можно былобы найти самое полное и точное изображеніе ессейскихъ нравовъ, обычаевъ и воззрѣній, но, къ сожалѣнію, до насъ не дошло ни одного литературнаго произведенія, о которомъ съ увѣренностью можно было-бы сказать, что оно вышло изъ среды ессеевъ <sup>1</sup>). По-

<sup>1)</sup> Правда, нёкоторые изъ западныхъ писателей высказывали было предположенія о принадлежности ессеямъ того или другаго изъ такъ называемыхъ псевдэпиграфовъ, или апокалипсическихъ сочиненій; такъ, напр., Івллинекъ приписывалъ имъ "Кингу Юбилеевъ", или "Малое Бытіс" (Ueber das Buch der Jubiläen. Leipzig. 1855); тотъ-же Івллинккъ (въ Zeitschrift der Deutsch. Morg. Gesellschaft. 1852. В.VI. s. 249 flg.), а за инмъ и Кэстлинъ (Ueber die Entstehung des Buch Henoch, см. Theolog. Jahrbücher. 1856. s. 384 flg.)

этому для ознакомленія съ ессенизмомъ по необходимости прихолится довольствоваться тъми свъдъніями объ этой секть. какія находятся у различныхъ древнихъ писателей, оставившихъ намъ свои свидътельства и замътки о тъхъ или иныхъ сторонахъ жизни и отличительныхъ особенностяхъ секты ессеевъ. И нужно сказать, что въ писателяхъ, такъ или ниаче касавшихся ессейства, недостатка нътъ: секта ессеевъ была столь достопримъчательнымъ явленіемъ въ жизни послёплённаго іудейства, что она привлекала въ себъ внямание не только писателей іудейскихъ, но также христіанскихъ и даже языческихъ. Однако изъ всёхъ тёхъ извъстій о сектъ ессеевъ, какими располагаетъ въ настоящее время историческая наука, наибольшее значение принадлежить, безспорно. свидѣтельствамъ, переданнымъ намъ слѣдующими тремя древними нисателями: іудейскимъ историкомъ Іосифомъ Флавіемъ (род. BЪ 37 г. по Р. Х.), александрійскимъ философомъ Филономъ (род. ок. 20-го г. до Р. Х.) и языческимъ писателемъ Плиніемъ Старшимъ, жнешимъ во второй половинъ I-го в. по Р. Х. Всъ они были современниками ессейской секты и, по общему мизнію, Іосифъ Флавій и Филонъ, а по предположенію нѣкоторыхъ (Кейма, Целлера. Липсіуса, Гаусрата, Клеменса), также и Плиній, лично знали и посъщали ессейскія колоніи, и потому естественно, что оть этихъ можно ожидать болёе или менёе достовёртолько писателей

приписывали ессеямъ "Кингу Эноха"; наконецъ, Шмидтъ выводилъ изъ ессейскихъ кружковъ книгу "Вознессніе Монсея" (Snidt und Merx' Archiv für wissenschaftl. Erforschung des Alt. Testam. Halle. Bd. I. Heft 2. 1868. ss. 111-152), -во всё эти отдёльныя миёнія не пріобрёли инкакого значенія въ наукё, такъ какъ вслиять за своимъ появлениемъ они тотчасъ-же встратили противъ себя сильныя возраженія со стороны другихъ изслёдователей, которые, на основаніи подробнаго и всесторонняго анализа содержанія означенныхъ сочиненій, вполиубідительно доказали неосновательность подобныхъ предположеній. (См., напр., Смирновъ. Книга Эноха. Казань, 1888. Ницевирего. Die jüdische Apokalyptik. ss. 91-184. LANGEN. Das Judenthum in Palästina. 1866. ss. 84-111. SCHÜRER. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte. ss. 462-463; 521-542. Рильтри. Das Buch Henoch и др.).-Кромі этого однив изв іздейскихв изслёдователей ессеннима, доказывающій связь сссеевь съ упоминаемыми въ талмуді хасндимами (асидении), увірногь, что ессениь будто-бы принадлежить нікоторое литературное произведение подъ заглавиемъ: "Асидейский свитокъ" (מנילת המידים), но можетъ-ли этотъ документъ нытъ накос-либо значеије для исторіи ессенизма, объ этомъ дегко можно судить по точу, что отъ него, какъ свидательствуеть тотъ-же ученый, сохранижось единственное изречение: оставь ты его (учение закона или вообще Св. Писание) хотя только на одицъ ACHE, OHO OCTABHTE TEGR HA ABA". GRAETZ. Geschichte der Juden. Bd. III. s. 109. ныхъ и во всякомъ случаћ наиболће подробныхъ извѣстій объ ессенизмѣ. Что-же касается другихъ писателей древности, упоминавшихъ объ ессеяхъ, то всѣ они жили въ то время, когда секта ессеевъ, по крайней мърѣ въ своемъ первоначальномъ видѣ, уже перестала существовать, такъ что извѣстія ихъ или всецѣло основываются на показаніяхъ трехъ вышеупомянутыхъ писателей, или же столь кратки и невѣроятны, что едва-ли они могутъ имѣть какое-либо значеніе при изученіи ессенизма.

Изъ писателей, современниковъ ессейской секты, наибольшаго вниманія въ данномъ случаъ заслуживаеть Іосифъ Флавій----не только потому, что въ своихъ историческихъ произведеніяхъ: «О войнъ іудейской» и «Древнестяхъ іудейскихъ» онъ даеть намъ самыя подробныя и обстоятельныя извёстія о сектё ессеевь, но главвъ юности онъ находился въ ненымъ образомъ потому, что посредственныхъ, личныхъ сношеніяхъ съ самими ессеями. По собственному разсказу Іосифа въ его «Автобіографіи», онъ быль ученикомъ ессеевъ, такъ какъ, будучи еще шестнадцатилътнимъ юношей, онъ изучилъ (бійлдо») существовавшія въ его время TDH іудейскія школы или секты (абреась), въ томъ числѣ и секту ессецълью впослёдствін примкнуть, въ той изъ нихъ, котоевъ, съ рая оказалась-бы лучшей послъ тщательнаго ознакомленія съ ея ученіями <sup>1</sup>). Конечно, дъйствительнымъ членомъ ессейской секты Іосифъ не могъ быть, такъ какъ, во-первыхъ, таковыми могли быть только люди зрълаго возраста 2), а во-вторыхъ, такъ какъ самъ Іосифъ нигдъ въ своихъ сочиненіяхъ не упоминаетъ о томъ, что-бы онъ въ посятдующее время своей жизни находияся ΒЪ какомъ-либо общенія съ сектою ессеевъ, а, напротивъ, прямо разсказываетъ, что на двадцатомъ году жизни онъ примкнулъ къ секть фарисеевъ <sup>3</sup>). Но такъ какъ, съ другой стороны, изъ вышеприведенныхъ словъ Іосифа видно, что онъ зналъ ессеевъ не въ качестве только яншь простаго, сторонняго наблюдателя, а что онъ стояль въ нимъ гораздо ближе, то остается завлючить, что Іосифъ состояль некоторое время ученикомъ ессеевъ въ одной изъ ихъ многочисленныхъ колоній, что вполнъ согласуется съ обычаемъ ессеевъ принимать въ себт на воспитание чужназъ дъ-

<sup>1)</sup> JOSEPH. FLAV. Vita. cap. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) P E I L O. CM. οτρывокъ, сохрановный у Евсевія: Praeparatio evangelica. Lib. VIII. [cap. 11. "Εσσαίων γοῦν κομιδη νήπιος obdelς... τέλειοι δὲ ἄνδρες και πρός γηρας ἀποκλίναντες ήδη" κ. τ. λ.

<sup>)</sup> Vita, ibid.

тей. <sup>1</sup>) Во время своего пребыванія у ессеевъ Іоснфъ имѣяъ полную возможность точнѣе и ближе ознакомиться со всѣми внѣшними учрежденіями и образомъ жизни ессеевъ и изучить ихъ нравы и обычаи, что было совершенно недоступно для другихъ имсателей, жившихъ даже внѣ Палестины. Поэтому-то въ тѣхъ частяхъ описанія, гдѣ Іосифъ касается фактическихъ данныхъ, т. е. гдѣ онъ разсказываетъ о внѣшнихъ порядкахъ и образѣ жизни ессеевъ, ихъ нравахъ, учрежденіяхъ и обычаяхъ, онъ, безспорно, заслуживаетъ полнаго довѣрія, и всѣ' подобнаго рода свѣдѣнія, сообщаемыя имъ. могутъ быть признаны вполнѣ достовѣрными и соотвѣтствующими дѣйствительности, какъ исходящія отъ писателя—очевидца.

Но заслуживаетъ-ан loсифъ такого-же полнаго довѣрія и тамъ, гдѣ онъ оставляетъ фактическія данныя и трактуетъ объ ученія, теоретическихъ воварѣніяхъ и принципахъ ессеевъ---это другой вопросъ, и едва-ли онъ можетъ быть рѣшенъ въ пользу loemфа. Уже одно то обстоятельство, что loсифъ никогда не былъ дъйствительнымъ членомъ ессейскаго союза, естественно, заставляетъ сильно сомнѣваться въ томъ, что-бы ему самому во всей точности и надлежащей полнотѣ были извѣстны теоретическія воззрѣнія и догматы ессеевъ, такъ какъ таковые были сохраняемы въ строгой тайнѣ и въ извѣстной постепенности сообщались только липь лицамъ посвященнымъ и принятымъ въ полное общеніе<sup>2</sup>). Слѣдовательно, loсифъ, какъ не имѣющій на это права, не могъ быть посвященъ во всѣ тайны секты.

Но кромѣ этого соображенія, при сужденія о степени достовърности Іосифа въ данномъ случаѣ всегда нужно имѣть въ виду тѣ мотивы, какими руководствовался Іосифъ, и цѣли, какія онъ преслѣдовалъ при написаніи своихъ историческихъ сочиненій, содержащихъ въ себѣ свѣдѣнія объ ессеяхъ. Эти свѣдѣнія, какъ мы сказали, сообщаются имъ въ различныхъ мѣстахъ двухъ важнѣйшихъ его историческихъ произведеній: «О войнѣ іудейской»<sup>3</sup>) и «Древностяхъ іудейскихъ<sup>4</sup>),которыя были написаны Іосифомъ

s) JOSEPH. FEEV. De bell. jud. Lib. II. cap. 8. § 2. "Τους αλλοτρίους παίδας εκλαμβάνοντες, άπαλους έτι προς τα μαθήματα, συγγενεῖς ήγοῦνται" κ. τ. λ.

<sup>3</sup>) JOSEPH. FLAV. De bell. jud. Lib. II. cap. 8. § 7.

<sup>8</sup>) FLAVII JOSEPHIOPERA OMNIA, graece et latine. Vol. I-II. Edit. Havercampi. 1726. Amstellaed. Περι τοῦ Ἰουδαϊκοῦ κολέμου. (De bello judaico.) I, 3. 5; II, 8. 2-18; II, 20. 4; III, 2. 1-2. V, 4.<sup>†</sup>2.

a) "loudatin' 'Aρχαιολογία. (Antiquitates judalcae). XIII, 5. 9; XIII, 11. 2;
 XV, 10. 4-5; XVU, 18. 8; XVIII. 1. 2-6.

-- 27 ---

во время пребыванія его въ Римѣ, гдѣ онъ свободно могъ предаваться литературнымъ занятіямъ, пользуясь благосклоннымъ расположеніемъ римскихъ императоровъ и возможными удобствами <sup>1</sup>).

Первое изъ названныхъ соченений было написано Іоснфонъ въ концѣ царствованія Веспасіана (69--79 гг. по Р. Х.), которому оно и было вручено лично самимъ Іосифомъ 2), а второе-«Древности іудейскія»-было окончено имъ на 56-мъ году его жизни, т. е. въ 93 или въ 94 г. по Р. Х., въ царствование Домиціана <sup>3</sup>). Въ'этихъ историческихъ трудахъ Іоспфъ, какъ извъстно, взялъ на себя задачу представить греко-римскимъ образованнымъ читателямъ судьбы, нравы и учрежденія своего народа-съ тъмъ, что-бы снискать къ нему нъкоторое уваженіе и благорасположение со стороны римляиъ, презрительно относившихся къ іудениъ. Цъль эта съ достаточною ясностію обнаруживается изъ самого содержанія сочиненій Іосифа и даже прямо высказывается этимъ послѣднимъ 4). И хотя, какъ признаетъ новъйшая критика, онъ разръшилъ эту свою задачу не безъ искусства, тъмъ не менъе не подлежить сомнино. что онъ далеко не всегна пользовался съ историческою върностью даже тъми источниками, которые даны были ему для этой цъли въ ветхозавѣтномъ канонѣ, а нерђако отступалъ отъ НИХ'Ь, тъми или иными своими личными соображеніями<sup>5</sup>). руководясь если подобныя уклоненія и отступленія замізчаются Конечно, въ тъхъ частяхъ сочиненій Іосифа, для которыхъ онъ владълъ письменными документами, то тъмъ бодъе мы въ правъ отнестись съ такимъ-же предположениемъ и въ мъстамъ его произведений, заключающимъ въ себѣ описанія современныхъ ему состояній и учрежденій. Здёсь Іосифь ведеть рычь на основаніи личнаго на-

<sup>2</sup>) Contra Apion. Lib. I. cap. 9.

a) Antiquit. jud. Lib. XX. cap. 11-BE KOMUL.

4) Antiquit. jud. Lib. XVI. cap. 6. § 8.

в) См. Влиндактям. Der Schriftstellerische Charakter des Josephus въ Jahrb. für deutsche Theolog. 1864 в. 640 flg. — Многія отступленія указаны также и нашимъ русскимъ переводчикомъ "Древностей Іудейскихъ" Іосифа. Самуйловымъ. См. въ концѣ книги стр. 457—465. Сиб. 4 изд. 1818 г.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Такъ, Веспасіанъ отдалъ Іосноу для жительства собственный дворецъ, предоставилъ ему право рымскаго гражданства и даже вазначилъ ему опредъденное сжегодное содержаніс; поздите онъ подарилъ сму значительный участокъ земли въ Іудет. Подобнымъ-же благорасположеніемъ пользовался Іосноъ также у Тита и Домиціана. (Vita. cap. 76. См. S с и и к в к. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte. s. 21).

блюденія, или даже на основаніи только лишь устныхъ разсказовъ другихъ, и потому, если онъ и не могъ извращать фактической стороны дела, касавшейся внешняго хода событій, то все-ве, при изображения внутренняго состояния жизни іудейсваго народа, для его собственныхъ субъективныхъ воззръній и сужденій былъ предоставленъ въ этомъ случав уже полный просторъ. И дбйствительно, «новъйшая критика до очевидности доказала, что ть описанія Іосифа, которыя касаются духовной, религіозной и соціальной жизни его народа, принадлежать въ самымъ спорнымъ и сомнительнымъ частямъ его историческихъ произведеній» <sup>1</sup>). Несомнѣнно, Іосифъ писалъ эти свои историческія сочиненія не какъ безпристрастный историкъ, а «какъ апологетъ своего народа»<sup>2</sup>), вся в дствие чего они и подучили тенденциозный характеръ. Согласно своимъ апологетическимъ цълямъ Іосифъ, при писанию своихъ сочиненій, главнымъ образомъ руководствовался тъмъ принципомъ, что-бы, съ одной стороны, восхвалить все то, что можно было найти хорошаго въ народѣ іудейскомъ, могущаго служить къ его славѣ, а съ другой-устранить то, что могло помрачить ЭТУ славу. Поэтому и неудивительно, если многое въ его сочиненіяхъ получило совершенно несвойственную ему окраску и вообще изображено крайне односторонне и фальшиво.

Такая тенденціозность сочиненій Іосифа станеть для насъ тъмъ бодбе понятною, если мы примемъ во вниманіе, что онъ писалъ свою исторію не столько для іудеевъ, сколько собственно ная преко-римскихъ читателей <sup>3</sup>), а эти послёдніе, безъ сомибнія, должны были предъявлять къ автору совершенно другія требованія, чьмъ тъ, какія могда предъявлять въ нему іудейская публика. И вотъ лая того, что-бы заручиться расположеніемъ своихъ образованныхъ читателей, на которыхъ онъ теперь собственно и разсчитываль, Іосифь, естественно, прежде всего должень быль позаботиться о томъ, что-бы быть возможно-болёе пріятнымъ и понятнымъ для своихъ неіудейскихъ читателей. Въ этихъ видахъ осторожный іудейскій историкъ, съ одной стороны, прилагаеть всъ старанія къ тому, что-бы совершенно затушевать враждебное по

<sup>1)</sup> Locics. Der Essenismus in seinem Verhältniss zum Judenthum. Strassburg. 1881. s. 23.

<sup>2)</sup> HAUSBATH. Die Neutestam. Zeitgeschichte. Heidelberg. 1877. s. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ виду чего онъ, между прочныъ, счелъ нужнымъ перевести на греческій языкъ свое сочиненіе "О войнѣ іудейской", написанное первоначально на его родиомъ нарѣчін, т. е. по арамейски. См. Предволовіе къ Bell. "ud. cap. 1.

отношенію въ римлянамъ настроеніе іудейскаго народа н прелполитическія тенденцій своей націй въ благопріятномъ ставить для римлянъ свътъ, почему ОНЪ тщательно избъгаетъ всякой идеи и всякаго факта, указаніе которыхъ могло-бы возбудить малѣйшее подозрѣніе у римскихъ властей касательно прочности повиновенія Риму его соотечественниковъ '); съ другой стороны, стараясь быть возможно-болье понятнымь для свояхь читателей. незнакомыхъ близко съ жизнью іудеевъ, Іосифъ проводитъ, гдъ только это оказывается сколько-нибудь возможнымъ, параллели между фактами и явленіями изъ жизни народовъ іудейскаго и греко-римскаго. Однако эти паралдели не всегда можно признать удачными и соотвѣтствующими истинному положенію дѣла. Bъ угоду параллелизму Іосифъ неизбѣжно долженъ былъ допускать натяжки, то преувеличивая, то ослабляя сходство или различіе, то проходя молчаніемъ или окрашивая въдругой цвѣть то, чего римяяне не знали, или что нужно было представить имъ въ другомъ свътъ. то, наконецъ, совершенно видопзмѣняя и искажая что-либо; но такъ какъ въ греко-римскихъ отношеніяхъ, понятно, ничего нельзя было видоизмёнить, то, естественно, что всё искаженія должны были пойти на счеть незнакомыхъ римлянамъ отношеній іудейскихъ.

Нагляднымъ примѣромъ подобныхъ приспособленій Іосифа къ пониманію и вкусу своихъ читателей можетъ служить тотъ фактъ, что Іосифъ въ угоду римлянамъ, которые во времена императоровъ весьма интересовались философіей, употребляетъ всё усилія къ тому, что-бы представить также и іудеевъ народомъ философскимъ. Такъ, по Іосифу, жажда философскаго знанія побудила еще ихъ родоначальника Авраама идти въ Египетъ, гдѣ онъ, послѣ законченнаго обученія, самъ философствуетъ, обучая мудрецовъ египетскихъ математикѣ и астрономім<sup>2</sup>); далѣе, ихъ законодатель Монсей,

<sup>2</sup>) Antiquit. jud. Lib. I. cap. 8. §§ 1-2.

в) Поэтому-то ненависть къ римскому господству онъ приписываеть только немногимъ "разбойникамъ", подстрекательствомъ которыхъ онъ пытастся объяснить и самое возмущение іудеевъ противъ римлянъ. Съ этою-же цѣлью и религіозно-политическую партію фарисесвъ, пользовавшихся неограниченнымъ вліяніемъ на народныя массы и въ то-же время враждебно имстроенныхъ противъ римлянъ, Іосифъ старается представить только лишь какъ безобидиую ондософскую школу, не смотря на то, что ихъ антиримская политика явно обнаруживается даже изъ собственныхъ замѣчаній Іосифа; но стремленіе скрыгъ истину въ особенности замѣтно при изложеніи имъ мессіанскихъ ожиданій іудейскаго народа, о которыхъ онъ говоритъ только мимоходомъ.

подобно греческимъ философамъ, также, повидимому, былъ того убъжденія, что тѣло есть темница души <sup>1</sup>); ихъ величайшимъ царемъ былъ именно «философъ» Соломонъ, превосходившій своею мудростью египтянъ, которые считались мудръйшими изъ всѣхъ народовъ <sup>2</sup>); вообще-же у іудеевъ съ древнъйшихъ временъ были три отечественныя философскія школы <sup>3</sup>), ученія которыхъ ревностно изучались іудейскими юношами<sup>4</sup>),—такимъ громкимъ именемъ называетъ Іосифъ іудейскія партіи фарисеевъ, саддукеевъ и ессеевъ.

Соотвътственно такому наименованію, Іосифъ излагаетъ особенности этихъ « філософіа: » въ такомъ видъ и тонъ какъ-будто существенное различіе между ними основывалось собственно на различій ихъ метафизическихъ воззрѣній, побудившемъ іудейскій народъ раздѣлиться на три отдѣльныя школы. Такъ, BЪ томъ именно мъстъ «Древностей іудейскихъ», гдъ Іосифъ въ первый разъ заговариваеть объ іудейскихъ сектахъ, онъ говорить о нихъ слёдующее: «были у јудеевъ три секты—абреансь 5), которыя 0 человъческихъ дъйствіяхъ различно мыслили.... Фарисен утверждаля, что нъкоторыя---но не всъ---вещи суть дъло судьбы, нъкоторыя-же зависять оть насъ самихъ-быть-ли имъ, или не быть; по мнѣнію ессеевъ, судьба является владычицею всего и инчто не можетъ случиться съ людьми безъ ея опредъленія; саддукен-же совершенно отвергаютъ судьбу, говоря, что она--ничто (считая ее вымысломъ), и что результать человъческихъ дълъ нисколько отъ нея не зависить, а все приписывають намъ самимъ.»<sup>6</sup>).

Очевидно, Іосифъ, ревнуя о славъ своего народа, хотълъ представить своихъ собтечественниковъ народомъ философскимъ,

<sup>1)</sup> Говоря объ установленныхъ Монсеемъ омовеніяхъ, необходимыхъ въ случат ттлесной нечистоты, Іосцоъ замтчаетъ: "если ттло нечисто, то страдаетъ душа, которая отъ онаго чрезъ смерть опять должна отдтлиться". Contra Apion. Lib. II. cap. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Antiquit. jud. Lib. VIII. cap. 2. § 5.

<sup>\*) &</sup>quot; <sup>3</sup>) ' Ιουδαίοις φιλοσοφίαι τρεῖς ήσαν ἐκ τοῦ πάνυ ἀρχαίου τῶν πατρίων". Antiquit. jud. Lib. XVIII. cap. 1. § 2.

<sup>4)</sup> Vita. Cap. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Слово "абрезис", очевидно, имѣетъ у Іосноа значеніе онлосооской школы, соотвѣтственно вышеприведенному параллельному мѣсту въ Antiquit. jud. XVIII, 1. 2, гдѣ, вмѣсто аїре́сис, употреблено слово філософа. Кромѣ означенныхъ выраженій Іосноъ, въ примѣненіи къ іудейскимъ партіямъ, употребляетъ еще термины: та́уµата, сиνта́уµата (союзы), см. Bell. jud. I, 5. 2; II, 8. 14, а также-µо́рю (малая часть, частица). Ibid. VII, 2. 4.

<sup>•)</sup> Antiquit. jud. Lib. XIII. cap. 5. § 9.

хотълъ внушить образованному греко-римскому міру то убъжденіе, что у іудеевъ была своя туземная философія, и что секты ихъ были обязаны своимъ происхожденіемъ, подобно философскимъ школамъ грековъ, различнымъ направленіямъ философствующей мысли. Нечего и говорить о томъ, что Іосифъ въ данномъ случаѣ крайне преувеличиваетъ дъло изъ желанія представить свой народъ въ самомъ лучшемъ свётъ и показать, что онъ НИ ВЪ какомъ отношении не уступаетъ другимъ народамъ. Если-бы мы и ничего не знали объ отличительныхъ особенностяхъ, характеръ и направленіи іудейскихъ сектъ, ничего общаго съ философскими упозрѣніями не пмѣющихъ; если-бы намъ и вовсе была неизвѣстна историческая почва, на которой возникаи јудейскія партін, и та борьба изъ-за политическаго преобладанія, которую вели между собою фарисеи и саддукеи въ теченіе всего послѣдняго періода древне-іудейской исторіи: то уже одинъ этотъ «искусственный схематизмъ»<sup>1</sup>), сказывающійся въ сообщенія Іосифа, долженъ былъбы возбуждать сильное подозрѣніе касательно полной достовѣрности Іосифа въ данномъ случав<sup>2</sup>). Но послѣ того, что разсказываеть объ этихъ партіяхъ самъ-же Іосифъ въ другихъ мъстахъ своихъ сочиненій 3), становится вполнѣ очевидной вся неосновательность подобнаго утвержденія, будто-бы одинъ философскій принципъ, помимо всякихъ жизненно-историческихъ условій, могъ создать въ іудействѣ не только различныя направленія мысли, но также и секты, т. е. общества людей, устроившихъ всю свою жизнь, до послёднихъ мелочей, согласно какому-инбудь метафизическому началу. Да и мыслимо-ли, въ самомъ двлъ, допустить, что-бы языческія философскія понятія могли стать предметомъ преній въ области іудейства, и что-бы языческое понятіе объ зіцарцігу. нли фатумѣ, игравшее столь видную роль въ современной Іосифу стоической философіи, могло послужить признакомъ отличія для партій въ сферѣ той редигіи, которая въ одномъ Јеговѣ видѣда Вер-

<sup>1)</sup> LIPSIUS. Bibel-Lexicon VON SCHENKEL. Bd. II. S. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подобный-же схематизмъ замѣчается также и въ томъ мѣстѣ, гдѣ Іосиоъ говорить, что ессеи вѣрили въ безсмертіе души, но отрицали воскресеніе тѣла,—оарисен признавали то и другое, а саддукен отвергали то и другое. Апtiquit. jud. XVIII, 1. 2-6; ср. Bell. jud. II, 8. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. въ особенности Antiquit. jud. XIII, 10. 5; ibid. 15. 5; ibid. 16. 2-8; XVII, 2. 3-4, гдѣ Іосноъ указываеть на то, какъ сильно фарисейская партія втяпулась въ политическія дѣла; см. также Antiquit. jud. XVIII, 1. 2-6; Bell. jud. I, 5. 2; ll, 8. 2-14. Vita. cap. 38.

ховнаго Владыку всего и въ Немъ одномъ подагала причяну всёхъ превратностей судьбы?

Нѣтъ, только апологетическими тенденціями, преслѣдуемыми Іосифомъ въ его сочиненіяхъ, можно объяснить подобныя сообщенія этого іудейскаго историка. И это вполнѣ естественное желаніе Іосифа восхвалить своихъ единовърцевъ въ данномъ мъстѣ станетъ для насъ тѣмъ бодѣе понятнымъ, если мы обратимъ вниманіе на контекстъ рѣчи и ту связь, въ какой вриведено у него это извѣстје о философскихъ школахъ.

Непосредственно предъ этимъ Іосифъ яркими красками изобраблестящее положение іудейскаго государства, которымъ жаеть оно обязано было мудрой политикъ первосвященника Іонавана. Восхваляя военные подвиги и гражданскія заслуги этого первосвященника, который умиротвориль страну и доставиль много благодѣяній іудейскому народу. Іоснфъ поставляеть ему въ заслугу, между прочимъ, также и то, что этотъ іудейскій правитель, въ цъляхъ упроченія благоденствія своего народа, захотълъ заключить союзъ съ римлянами и спартанцами, для чего и посылалъ къ пословъ <sup>1</sup>). Для римскихъ этимъ народамъ своихъ читателей Іосифа такіе дерзновенные планы и претензіи со стороны варварскаго народа, находящагося у нихъ въ подчиненія, могли-бы показаться весьма странными и по меньшей мбрв смбшными; и воть для того, что-бы предотвратить возможность подобнаго митнія, Іосифъ нашелъ вполнъ приличнымъ заговорить въ этомъ **увсть** о національныхъ философскихъ школахъ, желая этимъ увѣрить римскихъ читателей, что въ то время, когда Іонаванъ Желаль заключить свои союзы (ката ток хрочок тобток)<sup>2</sup>), іудейскій аостигъ не только блестящаго внъщняго политиченародъ скаго положенія, но также и высокой степени цивилизаціи H **КУЛЬТУРЫ.** 

Что касается другаго историческаго произведенія Іосифа—«Войны іудейской», то и тамъ ясно обнаруживается его апологетическая тенденція въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ онъ, изображая внутреннее религіозно-нравственное и соціальное состояніе іудейскаго народа, говоритъ о трехъ сектахъ. Самымъ важнымъ мѣстомъ въ данномъ отношеніи является здѣсь глава 8-ая второй книги, гдѣ Іосифъ въ иервый разъ заговариваетъ о трехъ іудейскихъ сектахъ, распро-

\*) Antiquit. jud. XIII, 5. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Antiquit. jud. XIII, 5. 7-8.

страняясь особенно подробно о сектѣ ессеевъ 1). Почему Іосифъ нашелъ нужнымъ упомянуть о сектахъ именно здъсь-это не трудно объяснить, опять-таки если взять во внимание связь этого разсказа съ предшествующимъ ему текстомъ. Іоснфъ помѣщаетъ свой разсказъ объ іудейскихъ сектахъ непосредственно всябять за разсказомъ возстаніи противъ **ТНКТИН** 0 Іулы Галидеянина и его партіи. Естественно было ожидать, римляне, 9TP прочтя этотъ разсказъ о существовавшей среди іудеевъ партія. преслъдовавшей антиримскія тенденція, съ полнымъ правомъ могли заключить, что и другія іудейскія партін (о существованія которыхъ римляне не могли не знать) имъли такой-же характеръ и преслѣдовали подобныя-же политическія цѣли. Желая предостеречь читателей отъ такого вполнѣ естественнаго вывода H внушить имъ убъжденіе, что другія партіи ничего обшаго съ первой не имъютъ, а преслъдуютъ совершенно иныя цъли. 10сифъ счелъ необходимымъ заговорить здъсь и о другихъ партіяхъ, что-бы выяснить ихъ характеръ. Такое наи врение Іосифа ясно обнаруживается изъ его замъчанія объ Іудь Галилеянинь: «тотъ быль учителемъ собственнаго толка, ни въ чемъ не сходствующаго съ другими»<sup>2</sup>), которые, по увъренію Іосифа, занимались исключительно только любомудрствованіемъ и вели между собою лишь богословскофилософские споры. Однако задавшись такою цёлью, Іосифъ опять долженъ былъ встрътиться съ немалымъ затрудненіемъ въ виду того, что фарисейская и саддукейская партіи также имбли политическую окраску (а фарисен даже крайне враждебно относились къ владычеству римлянъ), и только одни ессеи, удалившіеся отъ міра Ħ въ своемъ уедипенія предавшіеся тихой благочестивой ZBRHH. были чужды всякихъ политическихъ стремленій. Поэтому Іосифъ не сталь особенно распространяться о первыхъ двухъ партіяхъ, не смотря на то, что онъ были гораздо значительнъе ессеевъ какъ по числу членовъ, такъ и по вліянію Ha общественныя дъла <sup>3</sup>), а ограничился только лишь общимъ замъчаніемъ о нихъ. въ которомъ искусно затушевалъ соблазнительныя для римлянъ черты, представивъ ихъ «любомудрствующими въ Іудев» и веду-

Digitized by Google

Іосно-ъ подробно описываеть здъсь организацію секты ессеевъ, условія для вступленія въ нее, ся отличительныя учрежденія, ежедновныя запятія ессеевъ, ихъ нравы, обычан, теологическія и антропологическія воззрѣнія и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bell. jud. II, 8. 1.

<sup>•)</sup> По признанію самого Іосифа фарисен и саддукен были "главизйшими партіями" въ Іудез. Bell. jud. II, 8. 14.

нами нежду собою споры объ екрарным и загробной жизни.<sup>1</sup>) Обратившись-же послё этого къ ессеянъ, онъ туть уже санымъ подробнымъ образомъ описываеть ихъ образъ жизни, ихъ учрежденія, нравы, обычаи и теоретическія воззрѣнія, при чемъ, при выясненіи этихъ послёднихъ, loсифъ, оставаясь вѣрнымъ своей апологетической цѣли, по обыкновенію старается приноравливаться къ пониманію языческихъ читателей, и потому сближаетъ вѣрованія и воззрѣнія ессеевъ съ воззрѣніями грековъ.

Такой литературный пріемъ Іосифа вполнѣ обусловливается его тенденціей---разсказывать не столько о главнъйшемъ и важнъйшемъ, сколько о томъ, что могло возбудить интересъ въ его читателяхъ и расположить ихъ къ благопріятному сужденію объ іудеяхъ, чему въ особепности могло способствовать ознакомленіе римлянъ съ сектою ессеевъ. Словомъ, Іосифъ въ данномъ случаѣ воспользовался разсказомъ объ ессеяхъ съ тою цѣлью. что-бы прикрыть истинное подожение политическихъ дълъ Іудеѣ н ΒЪ выставить его въ иномъ свётё, такъ какъ естественно MORHO было ожидать, что читатель, находящійся еще вполнѣ подъ впечатлёніемъ длиннаго описанія достопримёчательной «абресис» ессеевъ, будеть въ такомъ случаѣ прилагать тотъ-же самый масштабъ и къ сужденію о другихъ іудейскихъ партіяхъ<sup>2</sup>).

Выяснивъ побужденія, заставлявшія Іосифа съ особенною настойчивостью выставлять мнимыя философскія тенденцій своего народа и тъмъ искажать истинное положеніе дъла, мы уже нисколько не можемъ удиваяться тому, что для возможной полноты своихъ параллелей Іосифъ не стъсняется прикрывать своихъ іудейскихъ философовъ греческими именами: такъ, книжниковъ онъ безъ обиняковъ называеть «софистани» <sup>3</sup>), о **Фарисейской** школь замъчаеть, что она «подобна такъ называемой y грековъ школъ стояческой» (4), ессеевъ сопоставляеть a ВЪ съ послъдователями Пиоагора ихъ образъ жизни 5) H съ

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 2 H 14.

в) Поэтому-то, въроятно, Іосноъ, понменовавъ іудейскія партін, начниая окриссями и кончая ессеями (Bell. jnd. II, 8. 2), тъмъ не менѣе разсказываетъ раньне объ ессеяхъ, а потомъ уже о сариссяхъ и садукеяхъ. Bell. jud. II, 8. 2–14.

s) Bell. jud. II, 17. 8 # 9.

<sup>•)</sup> Παραπλήσιός έστι τη παρ' Έλλησι Στωϊκή λεγομένη. Vita. Cap. 2

<sup>5)</sup> Γένος δε τοῦτ' ἐστὶ διαίτη χρώμενον τη παρ' Έλλησιν ὑπὸ Πυθαγόρου καταδοδεγμένη. Antiquit. jud. XV, 10. 4.

дакійскими полистами <sup>1</sup>), а въ отношеніи ихъ ученія о безсмертія и загробной жизни—съ нѣкоторыми изъ грековъ вообще <sup>2</sup>). Что въ этихъ сближеніяхъ locифа заключается явное преувеличеніе и что имъ нельзя придавать никакого серьезнаго значенія—это съ очевидностью вытекаетъ уже изъ одного того, что locифъ, не смущаясь, нарядилъ въ мантію философской секты ортодоксальныхъ фарисеевъ, завзятыхъ враговъ всякой философіи и, по увѣренію самого locифа, людей, отличавшихся особеннымъ благочестіемъ и привязанныхъ къ традиціи, къ буквѣ закона и школьному духу <sup>3</sup>).

Итакъ, не подлежитъ сомнѣнію, что историческія произведенія Іосифа, преслёдовавшаго при написаніи ихъ апологетическія цёли и назначавшаго свои труды для греко-римскихъ читателей, въ тъхъ именно мъстахъ, гдъ изображается религіозно-нравственная и соціальная жизнь народа іудейскаго, носять отчасти тенденціозный характеръ и дають нъсколько одностороннее и фальшивое представление дъйствительности. Это необходимо имъть въ виду при суждении о достоинствъ и степени достовърности извъстий, сообщаемыхъ Іосифомъ Флавіемъ о сектъ ессеевъ, такъ какъ нужно строго различать тъ свидътельства, какія касаются теоретическихъ воззрѣній и вѣрованій ессеевъ. отъ тъхъ, которыя говорятъ намъ о внѣшнихъ фактическихъ данныхъ. Извѣстіямъ перваго рода нельзя безусловно довърять, а можно принимать ихъ только послъ притическаго обсужденія и выдъленія субъективныхъ взглядовъ самого Іосифа, насколько это оказывается возможнымъ. касается тбхъ извъстій. сообщаеть Іосифъ Что-же **к**акія 0 вябшнихъ учрежденіяхъ ессеевъ, ихъ правахъ и обычаяхъ, гдъ Іосифу незачъмъ было привносить свои субъективные взгляды,---тамъ нътъ никакого повода подвергать сомнънію и заподозривать достовърность сообщений Іосифа. Напротивъ, самое содержание разсказа, въ которомъ Іосифъ приводитъ цълый рядъ часто незначительныхъ, но почти всегда харавтерныхъ чертъ и обычаевъ ессеевъ, ясно показываетъ намъ, что мы имфемъ дъло съ разсказомъ очевидца, хорошо знавшаго учрежденія и особенности секты

<sup>1)</sup> Μάλιστα ἐμφερεῖς ὅντες Δαχῶν τοῖς Πολισταῖς λεγομένοις. Antiquit. jud. XVIII, 1. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bell. jud. II, 8. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>). См. прим. 3-е на стр. 32-ой, — особ. нослъдвія цитаты. Неосновательность предположенія о сродстве сарис ейства съ стоицизмомъ весьма убъдительно выясияеть Г л и и в. См. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1867. 149 п сл.

- 37 ---

инъвшаго случай лично наблюдать образъ жизни, нравы и обычан ессеевъ. И дъйствительно, изъ всъхъ писателей, оставившихъ намъ свои свъдънія объ ессенизмъ, только одинъ lochфъ, жнышій нікоторое время среди самихъ ессеевъ, а затімъ долго остававшійся вблизи ихъ, живя въ Палестинѣ, имѣлъ возможность ближе всего ознакомиться съ организаціей и отличительными особенностями ессейской севты, и только одинь онь могь шисать свой разсказъ объ ессеяхъ, почти не нуждаясь въ какихъ-либо письменныхъ источникахъ <sup>1</sup>). Наконецъ, Іосифъ сообщаетъ намъ свѣльнія объ ессеяхъ въ двухъ своихъ произведеніяхъ, написанныхъ имъ въ разное время, а это имѣетъ свое значеніе, такъ какъ, съ одной стороны, повтореніе однихъ и тёхъ-же извёстій придаетъ имъ бо́льшую прочность и достовѣрность, а появленіе новыхъ свидътельствуеть только о болбе тщательномъ изученіи предмета самниъ авторомъ, нашедшимъ нужнымъ восполнить пробълы въ своихъ прежнихъ сообщеніяхъ<sup>2</sup>).

Такимъ образомъ сочиненія Іосифа по справедливости должны быть признаны важснівйшимъ источникомъ свѣдѣній о сектѣ ессеевъ,—а если въ сообщеніяхъ іудейскаго историка и попадаются кое-гдѣ неточности, вкравшіяся въ разсказъ или по его собственной винѣ, или-же происшедшія совершенно невольно <sup>3</sup>), то это нисколько не отнимаетъ у его повѣствованія того высокаго значенія, какое издавна было приписываемо ему, какъ основному источнику для знакомства съ ессенизмомъ, тѣмъ болѣе, что всѣ эти прикрасы при внимательномъ чтеніи разсказа Іоси-

\*) Такъ какъ кое-что въ ессеннумѣ онъ могъ, конечно, понять неправидьно и дожно; о другомъ онъ могъ высказать тодъко свои догадии, не будучи въ состояви узнать истичныхъ воззрѣній ессеевъ; наконецъ, вное онъ и намѣренно могъ представить въ дожномъ свѣтѣ-въ цѣляхъ аподогетическихъ.

Digitized by Google

<sup>5)</sup> Если Іосноъ и передаетъ и вкоторые эпизоды изъ жизни отдёльныхъ членовъ ессейской секты, относящіеся къ давнимъ временамъ—напр., объ ессей lyдѣ, современникѣ царя Аристовула (†104 г. до Р. Х.; см. Antiquit. jud. XIII, 11. 2. Ср. Bell. jud. I, 8. 5), — то эти свѣдѣнія легко могли быть заимствованы имъ изъ устнаго народнаго преданія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Antiquit. jud.—позднъйшемъ сочиненін Іоснов Флавія—мы, дъйствительво, находимъ накоторыя новыя черты, недостающія въ пространномъ описаніи ессеевъ, помащенномъ въ Bell. jud. II, 8. 2—14; это именно: 1) точное опредъленіе числа ессеевъ— 4000; 2) указаніе на земледаліе, какъ на преимущественное занятіе ессеевъ; 8) отверженіе ими рабства и 4) отверженіе храмовыхъ жертвъ.

фа ясно обнаруживаются сами собой, и потому свободно могутъ быть отброщены.

Послѣ Іосифа наиболѣе подробныя и важныя извѣстія объ ессеяхъ сообщаетъ намъ іудео-александрійскій философъ Филонъ, который, подобно Іосифу, разсказываетъ объ этой сектѣ также въ двухъ своихъ произведеніяхъ: въ трактатѣ подъ заглавіемъ «Объ истинной свободѣ добродѣтельнаго»<sup>1</sup>) и въ «Апологія іудеевъ»<sup>2</sup>).

Хотя въ послёднее время нёкоторыми изъ западныхъ изслёсочинения «Quod omnis probus liber» дователей подлинность и заподозрћна<sup>3</sup>), но во всякомъ случаћ она еще не подорвана окончательно, такъ какъ всѣ аргументы противъ поллинности этого сочиненія находять для себя вполнѣ основательное опровержение со стороны наиболъе компетентныхъ въ этоя области ученыхъ, спеціально посвятившихъ себя изученію сочиненій Филона. Издожение этихъ споровъ о подлинности сочинения «Quod omnis probus liber», могущее стать предметомъ особой монографія, слишкомъ далеко отвлекло-бы насъ отъ прямой нашей цъли; поэтому мы не станемъ излагать ихъ здёсь, а считаемъ вполнѣ достаточнымъ сослаться въ данномъ случав на новъйшее изслѣлованіе такого выдающагося знатока Филоновыхъ сочиненій, какъ Мазsebieau 4), въ которомъ онъ съ полною основательностью защища-

<sup>3</sup>) "'Аподотіа пері 'Ісобаїшоч". Отрывки этой Апологіи, содержащіе извѣстія объ сссеяхъ, сохранены у церковнаго историка Евсевія. См. Patrologiae Graeсае cursus completus. Edit. М IG N E. t. XXI; pag. 641—644, а также и отдѣльное изданіс—Praeparatio Evangelica graece et latine. Edit. Fr. Vegerus. Coloniae 1688. Lib. VIII, cap. 11. (Ригьокіх орега отпіа. Edit. Мамдку; t. ll; pag. 632—634).

<sup>4</sup>) Изъ таковыхъ можно указать на Франкеля, Гретца, Тидемана, Кюзнена, Оле и др. См. L U C I U S. "Der Essenismus", стр. 13, а также́—Jahrbücher für protest. Theologie. 1887. Heft 2.

•) Le classement des oeuvres de Philon, MASSEBIEAU; Paris. 1889. Авторитетность этого ученаго, посвятвяшаго много дъть на безпристрастное взучение сочинений Филона, въ данномъ случай засвидътельствована однимъ изъ ссръезнъйшихъ современныхъ западныхъ ученыхъ—Ши и реромъ, давнимъ о немъ (въ Theolog. Literaturgeitung. 1891 г. № 4) такой отзывъ: "Масевене является учителемъ въ этой области, изслъдовавши сочинения Филонъ съ такою тщательностью и внимациемъ, какъ никто до сихъ поръ. Его суждения столь прекрасны, что невольно заставляютъ согласиться съ ними". Въ дополневе къ

ч,

<sup>1) &</sup>quot;Пері тоб па́ντа σπουδαίον είναι έλεύθερον"; Въ латинскомъ переводъ, въ которомъ обыкновенно цитустся это сочиненис-"Quod omnis probus liber". Ригьомив opera omnia. Edit. in Francofurti; pag. 876-879. Edit. Максит; t. II; pag. 457--459.

еть подлинность «Quod omnis probus liber», — съ тёмъ, что-бы безъ колебанія приписывать это сочиненіе Филону и пользоваться имъ накъ источникомъ для ознакомленія съ ессейской сектой. Мы считаемъ возможнымъ вподнѣ ограничиться этимъ тёмъ болѣе, что разсказъ Филона въ существенномъ согласуется съ повѣствованіемъ Іосифа, а встрѣчеющіяся незначительныя разногласія между ними легко могутъ быть примирены, если руководствоваться тѣмъ, что твердо установлено изъ показаній Іосифа<sup>1</sup>).

Новъйшая критика сочиненій Филона приводить изслёдователей кътому заключенію, что «Quod omnis probus liber» есть одно изъ первыхъ по времени произведеній Филона, написан-

этому можно указать еще на Веидлянда, который въ статъћ, спеціально носвященной разбору сочиненія "Quod omnis probus liber", опровергая возражепія противниковъ, доказываетъ, что въ означенномъ сочиненіи нѣтъ ничого такого, что мѣшало-бы признать авторомъ его не только іудея вообще, но даже самого Филона. См. Archiv für Geschichte der Philosophie. 1888. Heft 4, s. 509. Ср. также замѣтку того-же Вендлянда въ Jahrbücher für protest. Theologie. 1888. Heft 1.

 не увлекаясь повыми теоріями, но пріобрѣвшями еще твердой почвы для себя, а также считая здёсь неумёстнымъ входить въ подробный историкокрятическій разборъ подлежащихъ источниковъ, мы также и по отношенію къ другимъ нашимъ источникамъ, подлинность которыхъ заподазривается ибкоторыми западными учеными (такъ, напр., О и с высказываеть сомитніе въ подлияности ибкоторыхъ мбстъ въ сочиненияхъ Іосифа; см. Jahrbücher für protest. Theologie, 1888. Heft 3), будемъ держаться того взгляда на нихъ, какой составляль досель достояние исторической науки, т. е. будемь признавать подлинность всёхъ указываемыхъ цами источниковъ какъ истину, не подлежащую сомибнію. Нагляднымъ примъромъ того, насколько еще неустойчивы взгляды новъйшихъ критиковъ на ибкоторыя изъ оспариваемыхъ сочинсній Филона, можетъ служить крайнее разногласіе въ сужденія о его трактать "De vita contemplativa", который также служить для насъ однимъ изь важныхъ пособій. Этотъ трактатъ является однимъ наъ нанболте запедазриваемыхъ произведсий Филона, и вопросъ о его подливности, благодаря изслѣдованію Люціуса (Die Therapeuten. Strassburg. 1879 г.), казалось, быль уже несомийнно решень въ отрицательномъ. силсят (ср. Ширкръ Gesch. des jüdischen Volkes. Bd. II, s. 864. Leipzig, 1886), ио въ нослёднее время вышеупомянутый Massebleau снова поднялъ этотъ вопросъ и въ своемъ сочинении: "Le traité de la Vie Contemplative et la question des Therapeutes" (Paris. 1888), "на основанія многолѣтняго занятія сочиненіями Филона и безпристрастиаго изучения трактата De vita contempl.", обстоятельно выясняеть, что Люціусь ошнося въ своемъ сужденів, и что точное и подробное сравнение трактата съ общепризнанными сочинениями Филона ручается за его водяниность. (Ср. отзывъ ГАРИАККА О СОЧИНСКИ МАЗЗКВІВА U ВЪ Theolog. Literaturzeitung. 1888 v. . Ni 14).

- 39 -

Digitized by Google

ное ниъ еще въ юношескомъ возрастѣ <sup>1</sup>). Къ такому выводу приводять многіе внутренніе признаки разсматриваемаго сочиненія. какъ-то: отсутствіе строгаго плана въ изложеніи мыслей, неясность, напыщенность и необработанность слога, излишнее многословіе и растянутость разсказа, частое обращеніе къ историческимъ примърамъ для подтвержденія мыслей и, наконецъ, частое пользованіе чужими мыслями—въ видъ значительныхъ извлеченій изъ языческихъ поэтовъ и философовъ. Если означенное мибніе критиковъ справедливо---а въ этомъ едва-ли можно сомнъваться---то, слѣдовательно, «Quod omnis probus liber» является самымъ древнимъ, дошедшимъ до насъ источникомъ, изъ котораго иы иожемъ заимствовать свъдънія объ ессеяхъ; но при оцънкъ этихъ свъдъній нужно имъть въ виду то, что они сообщаются намъ, во-первыхъ, не очевидцемъ, такъ какъ ничего неизвъстно 0 томъ, что-бы Филонъ въ молодыхъ годахъ посъщалъ Палестину, а во-вторыхъ---лицомъ, находившимся подъ сильнымъ вліяніемъ греческой философія<sup>2</sup>), и потому судившимъ обо всемъ съ точки зрѣнія этой философіи. Впрочемъ, и самый характеръ изложенія означеннаго сочиненія, тенденціозная цёль котораго ясно сказывается уже въ самомъ его заглавін, не вызываеть въ читатель впечатлънія личнаго знакомства съ дъломъ, какое получается отъ разсказа очевидца, что такъ замътно въ сочиненіяхъ Іосифа.

Задавшись мыслью доказать то положеніе, что всякій добродѣтельный человѣкъ обладаетъ истинною свободою, Филонъ приводитъ въ подтвержденіе этого многіе историческіе примѣры и свидѣтельства языческихъ писателей. Сославшись сперва на греческихъ мудрецовъ, персидскихъ маговъ и индійскихъ гимнософистовъ, Филонъ затѣмъ указываетъ также и на палестинскихъ ессеевъ, и описанію ихъ отличительныхъ особенностей посвящаетъ значительную часть своего сочиненія, такъ что разсказъ объ ессеяхъ выходитъ у него несоразмѣрно длиннымъ сравнительно съ прочими частями сочиненія. Такое предпочтительное вниманіе Филона къ ессеямъ представляется подозрительнымъ для нѣкоторыхъ ученыхъ и, между прочимъ, служитъ для нихъ однимъ изъ главныхъ поводовъ къ сомнѣнію въ подлинности этого отрывка,

<sup>1)</sup> CM. J. KO HIYO'D. Der Essenismus; crp. 14, ATAKWE MASSEBIEAU. Le classement des oeuvres de Philon, s.79-87. Cp. III HPEPD. Geschichte des jüdischen Volkes in Zeitalter Jesu Christi. Bd. II, s. 855.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Самъ Филонъ сознается (De congr. p. 434), что въ юноста онъ находился подъ сильнымъ вліяніемъ стоической онлосооской школы.

заставляя предполагать здёсь позднёйшую интерполляцію. Между тёмъ внимательное отношеніе къ ессеямъ и сравнительная дляннота разсказа не только не заключають въ себѣ ничего удивительнаго, но, напротивъ, они должны были явиться неизбѣжно, если только авторомъ этого отрывка былъ не кто иной, какъ Филонъ.

Національному самолюбію Филона не могло не быть лестнымъ пріятное сознаніе того, что и среди его соотечественниковъ находились люди, которые могли служить образцомъ добродътели для другихъ и которые въ этомъ отношения стояли наравив съ знаменитъйшими мужами древности, и потому представляется вполнъ естественнымъ то, если Филонъ съ такою любовью отнесси къ ессеянъ и довольно подробно остановился на описаніи ИХЪ обычаевъ и нравственныхъ принциповъ. И тотъ фактъ, что ессеямъ отведена значительная часть разсказа въ «Quod omn. prob. liber», по нашему мнѣнію, не только ничего не говорить противъ принадлежности его Филону, но, напротивъ, можетъ служить однимъ изъ аргументовъ въ пользу его подлинности, такъ какъ тотъ интересъ, какой обнаруживаетъ авторъ къ сектъ ессеевъ, ея учрежденіямъ и обычаямъ, можетъ быть понятенъ единственно только у іудея, хотя и отдающаго дань уваженія языческимъ философамъ, но въ то-же время и благоговъющаго предъ всъмъ національнымъ, что только заключало въ себѣ какія-дибо хорошія черты. Кромѣ этого, образъ жизни ессеевъ, ихъ обычаи и нравственные принципы, дъйствительно, во многихъ отношеніяхъ были таковы, что они какъ нельзя болѣе подходили для подтвержденія мысли, положенной Филономъ въ основу своего сочиненія. Ессен, разсказываеть Филонъ, не терпъли въ своемъ обществъ рабовъ, полагая, что всѣ люди созданы свободными; ессен не занимались торговлей и избъгали занятій, ведущихъ къ обогащенію. опасаясь сдълаться рабами богатства; ессеи не имъли своей личной собственности, но все у нихъ было общимъ: они ввели у себя общение имущества, одежды, пищи, заботясь о томъ, что-бы между ними было полное равенство во всемъ; ессеи однимъ изъ главныхъ принциповъ своей жизни поставляли умѣренность H воздержность, желая быть свободными отъ всякихъ излишествъ и довольствуясь самымъ необходимымъ; ессеи стремнансь въ возвышению духа, что-бы не быть рабами плоти;--словомъ, ессен, увъряеть Филонъ, располагали свою жизнь по троякому канону, требующему любви въ Богу, любви въ добродътели и любви въ людямъ. Все это и многое другое въ ессенизмѣ вполнѣ подходи-

Digitized by Google

ло къ доказательству того положенія, что «всякій добродѣтельный — свободенъ», и если въ виду этого Филонъ такъ подробню распространился объ ессеяхъ, то это отнюдь не можетъ служить основаніемъ къ отрицанію подлинности означеннаго отдѣла въ сочиненіи «Quod omnis probus liber». Только люди, руководящіеся тѣми или иными предвзятыми мнѣніями, могутъ въ угоду имъ оспаривать подлинность указаннаго отдѣла, приписывая его то какому-либо компилятору — язычнику, жившему до 70 г. по Р. Х.<sup>1</sup>), то кому-либо изъ позднѣйшихъ христіанскихъ писателей — апологету монашества<sup>2</sup>).

Но ръшая вопросъ о подлинности сочиненія «Quod omnis probus liber» въ пользу Филона, мы тъмъ не менъе далеки отъ того, что-бы признавать за всъми показаніями александрійскаго философа безусловную достовърность и считать всъ высказываемыя имъ мысли и тенденціи за подлинно-ессейскія.

Прежде всего самъ Филонъ, хотя и былъ современникомъ жилъ не въ Палестинъ, а въ Александрія секты ессеевъ, но египетской; слъдовательно, по мъсту своего жительства онъ былъ сляшкомъ удаленъ отъ мъстопребыванія ессеевъ для того, что-бы быть въ состояния въ точности и во всёхъ подробностяхъ знать особенности секты. Правда, изъ сочиненія Филона «О провидѣніи», отрывки котораго сохранены у Евсевія <sup>3</sup>), мы узнаемъ, что онъ однажды былъ въ Палестинв---главнымъ образомъ съ цёлью посётить отечественное святнаеще (то катобо игобу), но это путешестве было совершено Филономъ уже въ зръломъ возрастъ, когда сочинение «Quod omnis probus liber», по всей въроятности, давно уже было ниъ написано. Высказывается, впрочемъ, нъкоторыми предположеніе <sup>4</sup>), что Филонъ еще также и въ юности посъщалъ Палестину, и потому-де могъ лично знать и наблюдать ессеевъ; однако, если-бы и допустить справедливость подобной догадки, ни на чемъ, впрочемъ, не основанной, то во всякомъ случаъ предподагаемое посъщение Филономъ ессейскихъ колоний, уже въ виду своей непродолжительности и случайности, могло-бы имъть свониъ савдствіень только поверхностное знакомство его съ сектой

- 42 ---

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Какъ, напр., утверждаеть это A USFELD. См. Jahrbücher für protest. Theologie. 1888 г. Heft 1,—статья Вендлянда, стр. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подобное митиі высказаль Онск. См. Jahrbüch. für protest. Theologie. 1887 г. Heft 2; сгатья подъ заглавісмъ: Die Essäer des Philo.

<sup>\*)</sup> Praeparatio evangelica. Lib. VIII, cap. 14; p. 398.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) GFRÖRER. Philo und die alex. Theosophie. Bd. I, s. 6. Cp. однако Bd. I, s. 8 и Bd. II, s. 288.

ссеевь и отнюдь не давало-бы ему возможности собрать точныя и подробныя свёдёнія о всёхъ особенностяхъ этой замкнутой секты, изложенныя имъ въ своемъ сочинении. Уже изъ одного этого съ большею или меньшею въроятностью можно было-бы 38киючать, что извъстія объ ессеяхъ, содержащіяся въ сочиненіи «Quod omnis probus liber», сообщаются Филономъ не на основаніи личнаго паблюденія; а то обиліе цитать и историческихъ примѣровъ, какое замѣчается въ этомъ сочиненіи, не оставляетъ почти ивста сомнѣнію въ томъ, что Филонъ, при написаніи его, располагалъ многими письменными источниками, именно---сборниками изреченій, разсказовъ и анекдотовъ о достопримѣчательныхъ нужахъ древности, откуда онъ и заимствовалъ свои свъдънія о магахъ, гимнософистахъ и пр. Весьма естественно, поэтому, нредположить (хотя и нельзя этого доказать), что также и при написании отдёла объ ессеяхъ Филонъ пользовался какимъ-либо не дошедшимъ до насъ разсказомъ объ ессеяхъ, приналлежавшимъ, по всей въроятности, какому-либо јудейскому писателю 1).

Какъ-бы то ни было, но во вслкомъ случаъ върно то, что Филонъ въ своемъ сочинения не даетъ намъ такого полнаго и подробнаго описанія образа жизни и особенностей ессейства, какое представилъ намъ Іосифъ, такъ какъ въ Филоновомъ разсказѣ не только нътъ описанія внѣшней организаціи секты, ежедневныхъ обязанностей ессеевъ, обычаевъ при вступленіи въ секту, новидіатства и пр., но не отмѣчаются также и весьма характерныя ия ессейства черты: такъ, напр., въ немъ ничего не говорится о безбрачін ессеевъ, объ ихъ отрицательномъ отношеніи ко всему храмовому богослуженію, о предпочтеніи ими своихъ очищеній храиовымъ жертвамъ, объ омовеніяхъ и очищеніяхъ, игравшихъ столь видную роль въ жизни ессеевъ, о претензіяхъ на даръ пророчества и пр. Чъяъ-бы ни объяснять эти пробълы, допущенные Филономъ, тъмъ-ли, что самъ Филонъ или его первоисточникъ не нићан возможности вполнћ и всесторонне изучить ессейство, илиже тъмъ, что Фялонъ намъренно допустилъ ихъ, останавливаясь главнымъ образомъ на тъхъ чертахъ, которыя лучше всего под-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Приписывать предполагаемый нами источникъ именно іудейскому писателю побуждаетъ насъ то соображеніе, что только іудей могъ проявить въ своемъ разсказѣ столько любви къ дѣлу, указать столько подробностей и такъ явно обнаружить свое знакомство съ іудействомъ,—какъ объ этомъ позволлетъ заключать разсказъ Филонв.

ходили для подтвержденія его основнаго тезиса, но во всякомъ случаѣ они не говорятъ въ пользу Филонова сочиненія, побуждая отводить ему не столь значительное мѣсто въ ряду основныхъ источниковъ для ознакомленія съ ессейской сектой, какое мы признали за сочиненіями Іосифа Флавія.

Но не въ одномъ этомъ сочинение «Quod omn. prob. liber» уступаеть произведеніямь Іосифа: ему недостаеть также и того объективнаго и безпристрастнаго изложенія, которое составляеть главное достоинство историка и которое въ особенности внушаетъ довбріе къ сообщаемымъ извъстіямъ. Напротивъ, Филонъ, повизаботился о томъ, что-бы въ точности передать лимому, мало намъ подлинно-ессейскія воззрѣнія и убѣжденія, а поставивъ себѣ предвзятую цёль, ясно сказывающуюся уже въ самомъ заглавія его сочинения, онъ разсматриваетъ ессейство съ соотвътственной точки зрѣнія, и потому вноситъ въ свой разсказъ множество личныхъ соображеній, догадокъ и замѣчаній, стараясь подыскать какія-либо философскія основанія для объясненія ессейскихъ обычаевъ и учрежденій и вообще дать имъ ту или иную мотивировку, съ тъмъ, что-бы сдълать возможно-болбе убъдительною мысль. положенную въ основу сочинения.

Эти субъективныя примѣси и вставки, разсѣянныя по всему сочиненію «Quod omnis probus liber», въ особенности замѣтны въ нъкоторыхъ мъстахъ Филонова описанія, гдъ онъ сразу бросаются въ глаза. Такъ, напримъръ<sup>1</sup>): «ессен, разсказываеть Филонъ, жили въ деревняхъ, избъгая городовъ по причинъ развращенности правовъ городскихъ жителей, такъ какъ они знаютъ, что подобно тому, какъ отъ зараженнаго воздуха происходитъ болѣзнь, такъ и отъ общенія съ дурными людьми происходить неисцёлимое заражение для души»<sup>2</sup>). «Ессеи, говорить онь далье, не имъя своего имущества и вообще никакой собственности, считають умѣренсебя 38 самыхъ богатыхъ, какъ. наблюдая такъ обладая спокойствіемъ духа, ность въ своихъ потребностяхъ И и вполнѣ справедливо» <sup>3</sup>). считаютъ это за богатство, что рабовъ, потому что такіе люди Ессен осуждаютъ имѣющихъ «нарушаютъ законъ природы, которая, подобно матери, родила и воспитала всъхъ одинаковымъ образомъ (биоίωс), н не словомъ,

<sup>1)</sup> Инжеслѣдующіе примѣры мы заимствуемъ изъ сочиненія Люціусь: Der Essenismus. s. 18.

<sup>\*)</sup> Quod omnis probus liber. p. 876, D.

a) Ibid. p. 876, E.

но санынъ дёлонъ сдёлала братьями по тёлу, общеніе которыхъ разрушаетъ лукавая и эгоистическая алчность» <sup>1</sup>).

Что въ приведенныхъ положеніяхъ объясненіе ессейскихъ особенностей принадлежитъ самому Филону, а не ессеямъ, которые могли мотивировать ихъ и иначе, —это доказывается поразительнымъ сходствомъ представленныхъ объясненій съ тѣми положеніями, которыя высказываетъ Филонъ какъ въ томъ-же самомъ, такъ и въ другихъ своихъ сочиненіяхъ, прямо отъ своего лица<sup>2</sup>). Точно такъ-же и то троякое дѣленіе философіи (на логику, физику и этику), какое Филонъ приписываетъ ессеямъ<sup>3</sup>), а равнымъ образомъ и объясненіе того, почему ессеи отдавали предпочтеніе этикѣ, всецѣло должны быть отнесены на счетъ самого александрійскаго философа, высказывавшаго точно такія-же воззрѣнія<sup>4</sup>), такъ какъ ессеи вовсе не были философами хат' ісох туми, по собственнымъ словамъ Филона, они логикой и физикой даже и не занимались.<sup>5</sup>).

Но гдѣ очевиднѣе всего сказывается субъективизмъ Филона и навязываніе имъ ессеямъ своихъ личныхъ воззрѣній—такъ это именно въ томъ мѣстѣ, гдѣ Филонъ воспроизводитъ содержаніе вступительной ессейской клятвы. Содержащіяся въ клятвенной формулѣ нравственныя обязанности ессеевъ Филонъ распредѣляетъ по тремъ категоріямъ, разсматривая ихъ какъ обязательства любви къ Богу, любви къ добродѣтели и любви къ людямъ <sup>6</sup>), и согласно этому дѣленію онъ и перечисляетъ добродѣтели ессеевъ. Однако на самомъ дѣлѣ содержаніе ессейской клятвы, которая формулирована у Іосифа весьма точнымъ и обстоятельнымъ образомъ <sup>7</sup>), не даетъ достаточнаго основанія для такого разграниченія правственныхъ обязанностей ессеевъ; за то оно вполнѣ согласуется съ тѣмъ сужденіемъ о различіи нравственныхъ обязан-

1) Jbid. p. 877, B.

<sup>3</sup>) Ср., напр., собственныя сужденія Филона: о городахъ-въ "De, decal." р. 744, А. и слід.; о владіній имуществомъ и объ истинномъ богатстві въ "De Abraham". р. 353, В. и въ "De somn."р. 583, Е. и слід.; о соціальномъ неравенстві людей-въ "De creat. princ." р. 734, Е.

») Quod omnis probus liber. p. 877, C.

а) Ср. ЦБЛЛБРЪ. Die Philosophie der Griechen. Bd.III Abth. 2 s. 357 н сл.

•) Quod omnis probus liber. p. 877, C.

• Ibid. p. 877, D.

7) Bell. jud. Lib. II, cap. 8. § 7.

ностей человѣка, какое выработалъ самъ Филонъ и какое онъ высказываетъ въ одномъ изъ своихъ сочиненій <sup>1</sup>).

Итакъ, разсказываетъ-ли Филонъ объ ессеяхъ на основаніи личнаго наблюденія, или же на основаніи какого-либо письменнаго источника, — но во всякомъ случаѣ не подлежитъ сомнѣнію то, что въ сочиненіи "Quod omnis probus liber" нѣтъ столь необходимой для безпристрастнаго историка строгой объективности изложенія, а что въ немъ отводится значительное мѣсто личнымъ воззрѣніямъ и взглядамъ самого автора, такъ что иногда трудно бываетъ съ точностью опредѣлять, что собственно принадлежитъ ессеямъ и что должно быть отнесено на счетъ Филона.

Въ виду всего сказаннаго о сочинения "Quod omnis probus liber " его нельзя признать вполнѣ надежнымъ и достовѣрнымъ источникомъ для точнаго ознакомленія съ ессейской сектой. такъ какъ далеко не все то можетъ быть отнесено къ ессеямъ. что сообщается о нихъ Филономъ. Поэтому названнымъ сочиненіемъ съ осторожностью, принимая только ть полжно пользоваться свъдънія его, которыя не противоръчатъ показаніямъ другихъ источниковъ, и отвергая тъ, которыя въ этихъ послѣднихъ не находять себѣ подтвержденія; въ особенности-же STO HVERO примѣнять въ тѣхъ случаяхъ, гдѣ рѣчь какихъ-либо идетъ 0 теоретическихъ воззрѣніяхъ и взглядахъ ессеевъ.

Кромѣ извѣстій, сообщаемыхъ въ сочиненіи "Quod omnis probus liber", Филонъ разсказываеть объ ессеяхъ еще также и въ другомъ своемъ сочинения, которое во многихъ отношеніяхъ имбетъ преимущество предъ только-что разсмотрбинымъ. Это другое сочинение есть именно его «Апологія» ("Апологіа пері Чопбайшу"), КОТОРАЯ ХОТЯ И НЕ ДОШЛА ДО НАСЪ ВЪ ПОЛНОМЪ СВОЕМЪ СОставѣ, но отрывки изъ нея, относящіеся къ сектѣ ессеевъ, сохранены намъ церковнымъ историкомъ Евсевіемъ въ его «Praeparatio evangelica »<sup>2</sup>). Означенная «Апологія», по общему мнѣнію изслѣдователей. была написана Филономъ уже въ позднъйшій періодъ его жизни (ок. 40 г. по Р. Х.) съ тою именно целью, что-бы воочію обнаружить предъ язычниками благочестіе и добродѣтели, присущія іудейскому народу и тѣмъ самымъ смягчить то непріязненное и презрительное отнешение, какое проявляли къ іудеямъ язычники.

а) De septenario. p. 1178, D. Ср. ЦКЛЛЕРЪ. Ор. cit. s. 354.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lib. VIII, cap. 11.

По характеру изложенія «Апологія» ръзко отличается отъ сочинения «Quod omnis probus liber». Въ противоположность риторическому и напыщенному языку этого последняго, слогъ «Апологія» въ высшей степени ясный, простой и естественный; кромѣ того тутъ уже не встрѣчается личныхъ философскихъ воззрѣній и положеній автора, а, напротивъ, изложеніе отличается полною объективностью: здъсь описываются виъшиія учрежденія и обычаи ессеевъ, при чемъ передаются одни только фактическія данныя безъ всякихъ прикрасъ и отступленій. Авторъ, сказавъ объ имени ессеевъ 1) и обозначивъ мъсто ихъ поселения, цереходить къ описанію отличительныхъ учрежденій секты: общей жизни ессеевъ, общенія имуществъ и общихъ трапезъ, --- далѣе дѣлаеть замѣчаніе объ ессейской заботливости о больныхъ, яхъ безбрачіи и, наконецъ, заключаетъ свое описаніе похвалою ессейскаго образа жизни, который-де можетъ служить для всѣхъ людей образцомъ и примъромъ для подражанія.

Кромѣ этого послѣдняго замѣчанія, личность автора нигдѣ болѣе въ разсказѣ не выступаетъ, а дѣло говоритъ само за себя. Этотъ спокойный тонъ, ясность, точность и полная объективность изложенія невольно располагаютъ читателя въ свою пользу и не даютъ мѣста сомнѣнію, что мы имѣемъ здѣсь дѣло съ извѣстіями, которыя даютъ намъ подлинное изображеніе особенностей ессейской секты и которымъ внолнѣ можно довѣрять.

Нѣтъ, конечно, ничего удивительнаго въ томъ, что «Апологія» но характеру своего изложенія стоитъ гораздо выше «Quod omnis probus liber», такъ какъ до составленія ея Филонъ успѣлъ уже написать цѣлый рядъ философскихъ сочиненій и потому выработалъ свой слогъ; что-же касается того, почему Филонъ въ «Апологіи» сообщаетъ намъ болѣе точныя и болѣе достовѣрныя свѣдѣнія объ ессеяхъ, чѣмъ въ«Quod omnis probus liber», то и для этого не трудно найти объясненіе. Очевидно, въ промежутокъ времени, протекшій между составленіемъ означенныхъ сочиненій, Филонъ успѣлъ ближе ознакомиться съ сектою ессеевъ или чрезъ какой-либо письменный источникъ<sup>2</sup>), или-же—что вѣроятнѣе путемъ личнаго наблюденія.

я) Филонъ сопоставляетъ наименованіе "сосалот" съ греческимъ словомъ "бою:". См. Praepar. evang. t. II, р. 632. Edit. Макски.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Нужно замѣтить одяако, что этимъ источникомъ во всякомъ случаѣ по могли быть сочиненія Іосифа, написанцыя гораздо позже: сочиненіе "О войцѣ

Мы знаемъ изъ словъ самого Филона<sup>1</sup>), что по крайней изръ однажды онъ былъ въ Падестинъ, и, конечно, въ бытность свою на родних ессейства Филонъ не упустиль случая такъ или иначе ближе ознакомиться съ сектою ессеевъ и собрать на изстъ болѣе точныя свѣдѣнія о тѣхъ образцахъ добродѣтели, которышъ онъ такъ много удивлялся еще въ своей молодости 2) и образъ жизни которыхъ такъ много согласовался съ тъмъ идеаломъ благочестнвой жизни, который онъ рисуетъ въ своихъ сочиненияхъ. Теперь Филонъ съ удобствоиъ могъ провърнть свои прежнія свъдънія и исправить нъкоторыя неточности, вкравшіяся въ его разсказъ, содержащійся въ «Quod omnis probus liber». И дъйствительно, мы видимъ, что въ «Апологіи» въ двухъ пунктахъ даются намъ свъдънія, повидимому, противоръчащія показаніямъ «Quod omnis probus liber», а на самомъ дълъ служащія только дополненіемъ и разъясненіемъ этихъ послъднихъ. Именно: вопреки сообщенію «Quod omnis probus liber» о томъ, что ессен живуть только въ деревняхъ и избъгають городовъ<sup>3</sup>),----въ «Апологіи», напротивъ того, сообщается, что ессен населяли также многіе города Іуден и многія другія населенныя мѣста <sup>4</sup>).

Несомнѣнно, что въ данномъ случаѣ въ «Апологін» Филонъ исправляетъ неточность своего перваго показанія въ Quod omnis probus liber» касательно мѣстожительства ессеевъ, — неточность, которая произошла оттого, что ессеи, жившіе въ городахъ, затерявшись въ массѣ другихъ жителей, ускользнули отъ вниманія того наблюдателя, извѣстіями котораго пользовался Филонъ при составленіи своего сочипенія «Quod omnis probus liber», или-же отъ вниманія самого Филона, если только онъ писалъ это сочиненіе на основаніи личнаго наблюденія, произведеннаго имъ еще въ юности. И это позднѣйшее измѣненіе въ «Апологіи» тѣмъ скорѣе должно быть признано за поправку, что оно вполнѣ согласуется съ свидѣтельствомъ Іосифа <sup>5</sup>), который, какъ природный Пале-

- іудейской"— въ семидесятыхъ годахъ по Р. Х., а "Древности іудейскія"— въ 93 или 94-мъ г. по Р. Х. (См. Contra Apion. Lib. I. cap. 9 и Ant. jud. XX, 11, заключеніе).
  - 1) E B C E B I H. Praeparatio evangelica. Lib. VIII, 14; 398.
  - a) Quod omn. prob. lib., pag. 878, C.
  - ) Pag. 876. D.

a) "Οἰκοῦσι δὲ πολλὰς μὲν πόλεις τῆς Ἰουδαίας, πολλὰς δὲ κώμας καὶ μεγάλους καὶ πολυανθρώπους ὁμίλους". Apologia pro Judaeis, § 1. (Edit. Mangey, II, 632).

**4** 

s) Bell. jud. Lib. II, cap. 8. § 4.

Digitized by Google

стинець, не могь не знать о существовании ессеевъ, населяющихъ города.

Съ подобной-же поправкой первоначальнаго извъстія мы имѣемъ дъло танже и въ другомъ мѣстѣ «Апологіи»; именно: опредѣляя число ессеевъ въ «Quod omnis probus liber»<sup>1</sup>). Филонъ насчитываетъ ихъ «свыше 4000» человѣкъ, а въ «Апологіи»<sup>2</sup>) онъ обозначаетъ ихъ какъ "µюріюос". Конечно, это "µюріюос" нельзя принимать за точное обозначеніе числа ессеевъ, т. е. за 10,000, какъ думаютъ нѣкоторые (Беллерманъ, Газе и др.), но все-же должно согласиться съ тѣмъ, что «Апологія» предполагаетъ гораздо большее число ессеевъ, чѣмъ «Quod omnis probus liber». и это вполнѣ естественно: если число тѣхъ ессеевъ, которые жили въ деревняхъ, по первоначальному увѣренію Филона, равнялось 4000, то, конечно, эта цифра должна была увеличиться отъ присоединенія къ ней ессеевъ, населявшихъ города, если при этомъ даже и не брать во вниманіе время. протекшее между первымъ и вторымъ сочиненіемъ Филона.

Итакъ, «Апологія» Филона не только должна быть поставлена выше «Quod omnis probus liber» по достовърности сообщаемыхъ въ ней свъдъній о сектъ ессеевъ, но и вообще она должна быть признана однимъ изъ важнъйшихъ первоисточниковъ для надлежащаго ознакомленія и выясненія особенностей ессенизма; ся сообщеніямъ можно довърять вполнъ, и даже болъе—ея извъстіями должно провърять показанія другихъ источниковъ.

Тъмъ не менъе, если, не останавливаясь на томъ или другомъ отдѣльномъ сочиненіи, оцѣнить сравнительное достоинство всѣхъ вообще свидѣтельствъ о сектѣ ессеевъ, какія только сообщаются намъ Іосифомъ и Филономъ въ ихъ произведеніяхъ, то во всякомъ случаѣ преимущество по всей справедливости должно быть на сторонѣ Іосифа Флавія. Мало того, что характеръ свидѣтельствъ того и другаго писателя далеко не одинаковъ, такъ какъ «исно, что Филонъ болѣе рсизсужсдаетъ о предметѣ (подробности котораго не вполнѣ ему извѣстны), тогда какъ Іосифъ опислевсетъ со всѣми подробностями хорошо извѣстную ему дѣиствительность» <sup>3</sup>), но самыя свѣдѣнія, сообщаемыя этимъ посаѣднимъ, гораздо полнѣе, подробнъе и обстоятельнѣе сообщеній

<sup>1)</sup> Pag. 896, C.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Apologia pro Judaeis. § 1.

<sup>»,</sup> Богогодский. Къ вопросу объессеяхъ. Прав. Соб. 1873 г. III, 190-

Филона, у котораго ни въ «Quod omnis probus liber». Ни въ «Апологія» не отмѣчены многія особенности ессейства, указанныя Іосифомъ. Такъ, напр., Филонъ не останавливается на описаніи ежедневныхъ обязанностей ессеевъ, обрядовъ при вступлении въ секту, новиціатства и пр., не упоминаеть объ ежедневныхъ омовеніяхъ, объ отверженія ессеяня храноваго богослуженія. объ ангелологіи ессеевъ. не говорить о вкрк ихъ въ безсмертіе, о вкрк въ судьбу, о занятіяхъ предсказываніемъ будущаго: наконецъ. Отъ вниманія Филона ускользнуло, повидимому, также и то обстоятельство, что была фракція ессеевъ. вступающая въ бракъ. такъ какъ указанія на это въ его сочиненіяхъ нътъ. Все это noraзываеть, что Филонъ далеко не столь точно и не столь близко былъ знакомъ съ сектою ессеевъ, какъ Іосифъ, который, благодаря своей непосредственной связи съ самою сектою, могъ T09нъе узнать особенности ессейства и дать о немъ болѣе полныя и всестороннія свѣдѣнія <sup>1</sup>).

Изъ сказаннаго слёдуетъ само собою, что Филонъ не могъ быть источникомъ для Іосифа, какъ это предполагаютъ нѣкоторые<sup>2</sup>); равнымъ образомъ невѣроятно также и обратное предположеніе<sup>3</sup>), такъ какъ противъ этого говоритъ уже одна хронологія, а также отсутствіе у Филона нѣкоторыхъ весьма характерныхъ для ессейства чертъ, упоминаемыхъ Іосифомъ. Оба писателя даютъ намъ, слѣдовательно, совершенно независимыя другъ отъ друга описанія этой интересной іудейской секты, и тотъ фактъ, что оба они въ существенномъ согласуются между собою. можетъ только служить доказательствомъ того, что многія изъ существен-

1) Удивительнымъ поэтому представляется, если нѣкоторые (правда, немпогіе) изъ изслѣдователей ессенизма отдаютъ рѣшительное предпочтеніе Филону, утверждая, что ему-де должна быть лучше извѣстна "виутренияя сущность ессейства" и что, не останавливаясь на молочахъ и виѣшнихъ подробностяхъ, онъ "проникаетъ-де въ самую сущность вещей". (Фридлендендеть Revue des Études Juives, 1887, t. XIV, april—juin; s. 192. — Г • рэреръ. Philo und die alexandr. Theosophie. Bd. I, Th. 2, s. 300 и слѣд.). Полобное цритрастное отношеніе къ Филону можно объяснить развѣ только тѣмъ, чго оно какъ недъзя болѣс благопріятствуетъ предвяятымъ миѣціямъ означенныхъ изслѣдователей, пытающихся доказать, что ессен были такими-же Философами, какъ и самъ Филонъ, и что они держались тѣхъ-же самыхъ воззрѣній и принциполь, какіе легли въ основу іудео-александрійской религіозной •илософіи.

в) ГАУСРАТЪ. Die Neutestam. Zeitgeschichte. 1868. s. 135.

в) Гретцъ. Geschichte der Juden. Bd. III, s. 464, 470.

ныхъ особенностей этой секты воспроизведены ими точно и вполнѣ согласно съ дъйствительностью.

Указанными сочиненіями Іосифа и Филона исчерпываются всѣ наши источники свѣдѣній объ ессенизмѣ, принадлежащіе собственно іудейскимъ писателямъ: свѣдѣній, идущихъ отъ какихъ-либо другихъ древнихъ іудейскихъ писателей, исторія намъ не сохранила. Изъ остальныхъ извѣстій, идущихъ отъ языческихъ и христіанскихъ писателей, наибольшаго вниманія заслуживаетъ извѣстіе объ ессеяхъ, сообщаемое намъ языческимъ естествоиспытателемъ Плиніемъ Старшимъ, жившимъ во второй половинѣ І-го вѣка по Р. Х. (23—79 г.)<sup>1</sup>).

Разсказываеть-ли Плиній объ ессеяхъ на основаніи какихълибо письменныхъ документовъ, или-же онъ пиблъ случай лично наблюдать образъ жизни ессеевъ-трудно рѣшить положительно за отсутствіемъ необходимыхъ историческихъ данныхъ. Одинъ изъ новъйшихъ изслъдователей ессенизма (Люціусъ) ръшительно отрицаетъ возможность посъщения Плиніемъ ессейскихъ колоній и даже вообще Палестины, указывая главнымъ образомъ на то, что саный тонъ и характеръ его описанія, испещреннаго многими цифрами, именами и статистическими выкладками, заставляетъ предполагать, что Плиній ниблъ подъ руками какой-либо письменный документь, и именно документь греческаго происхожденія <sup>2</sup>). Вопреки этому мибнію, другіе ученые (Дэне, Кеймъ, Целлеръ, Линсіусъ, Гаусрать) склоняются болѣе къ тому предположенію, что Плиній описываеть ессеевь на основаніи личнаго знакомства съ ними. Это послѣднее мнѣніе представляется намъ болѣе основательнымъ, такъ какъ, во-первыхъ, статистическія свъдънія о llaзестинъ и ея жителяхъ, встръчающіяся у Плинія, сами по себъ едва-ли могуть говорить что-либо противъ посъщенія Плиніемъ этой страны: статистическія данныя и личное наблюденіе другъ аруга нисколько не исключають, такъ какъ и при личномъ посъщения какой-либо страны можно имъть подъ руками сочинения. относящіяся къ географіи или этнографіи этой страны, И въ потребныхъ случаяхъ пользоваться ими. Во-вторыхъ, трудно **I**0пустить, что-бы Панній во время своихъ общирныхъ путешествій ни разу не былъ въ Палестинъ, которая въ его время уже давно

<sup>1</sup>) САПТ РЕГИПТ SECUNDI Historiae naturalis libri XXXVII. Edit. Harduini. Parisiis. 1723. I-II. Объ ессеяхъ говорится въ Lib. V, сар. 17.

a) A rout y c w. Der Essenismus. s. 32.

/\*-

привлекала къ себѣ вниманіе римлянъ; а разъ онъ быль въ Палестинѣ, то изъ естественнаго любопытства и любви къ удивительнымъ явленіямъ онъ, весьма вѣроятно, могъ посѣтить также и ессейскую колонію въ оазисѣ Энгедди; и это тѣмъ вѣроятнѣе. что самое описаніе ессеевъ, какое дѣлаетъ Плиній, даетъ чувствовать, что это — разсказъ очевидца. Наконецъ, тотъ фактъ, что Плиній, не смотря на свою извѣстную ненависть къ іудеямъ <sup>1</sup>). внесъ эту замѣтку объ ессеяхъ въ свою «Исторію» и отозвался о нихъ одобрительно, говоритъ въ пользу мнѣнія, что Плиній самъ былъ свидѣтелемъ столь поразившаго его образа жизни ессеевъ.

Описаніе ессеевъ, приведенное у Плинія, отличается отъ вышеразсмотрѣнныхъ свидѣтельствъ тѣмъ, что 0H0 лаетъ намъ изображение секты только въ общихъ чертахъ и не касается подробностей. Плиній указываеть только на н'якоторыя поразившія его особенности секты, какъ-то: отсутствіе въ ней женщинъ. безбрачіе, отсутствіе денегъ и пр., совершенно умалчивая о многихъ другихъ характерныхъ особенностяхъ секты <sup>2</sup>). Тѣмъ не менъс, не смотря на свою краткость и сжатость, описаніе Плинія имъетъ свое значеніе, и его нельзя игнорировать при изученін ессейства. Во-первыхъ, опо точно указываетъ главное мъстопребываніе ессеевъ, именно: оазисъ Энгедди въ іудейской пустынъ, лежащей на западномъ берегу Мертваго моря 3); во-вторыхъ, въ немъ отмѣчается та отличительная и немаловажная для характеристики ессеевъ черта, что секта эта ежедневно обновлялась множествомъ пришельцевъ, которые, будучи удручены житейскими невзгодами и бъдствіями, пскали здъсь мира и успокоенія отъ мірской суеты. Эта черта ясно свидательствуеть о томъ, что секта ессеевь по преимуществу отличалась мирнымъ и тихимъ характе-

1) Hist. natur. Lib. XIII, cap. 4.

<sup>2</sup>) Вотъ что говоритъ Шлиній объ ессеяхъ: "Ab occidente litore (Мертваго мора) Esseni fugiunt, usque qua nocent: gens sola est in toto orbe praeter ceteras mira, sine ulla femina, omni venere abdicata, sine pecunia, socia palmarum. In diem ex aequo convenarum turba renascitur, large frequentantibus, quos vita fessos ad mores eorum fortunae fluctus agitat. Ita per saeculorum millia (incredibile dictu) gens aeterna est, in qua nemo nascitur. Tam fecunda illis aliorum vitae poenitentia est. Infra hos Engadda oppidum fuit". Hist. natur. Lib. V. cap. 17.

5) Плиній даже ограничиваеть мёстопребываніє ессеевъ единственно только этимъ мёстомь, что вполнё обълсияется тёмъ, что онъ, какъ иноземецъ, не могъ знать во всей точности палестинскихъ отношеній. Вепомнимъ, что и Филонъ первоначально не замѣтилъ было существованія городскихъ ессеевъ, что явствуетъ изъ сочинскія его "Quod omnis probus liber".

ромъ и именно этою стороною производила сильное впечатлёніе на современниковъ. Въ-третьихъ, показаніе Плинія даетъ поводъ нъкоторымъ изслъдователямъ заключать, что въ ессенизмъ происходило постепенное развитіе первоначальныхъ принциповъ, которое замѣтно обнаруживалось въ болѣе и болѣе возрастающемъ отречении ессеевъ отъ міра, достигшемъ-де наивысшей степени во времена Плинія, когда ессен удалились въ пустыню и окончательно замкнулись въ своемъ уединении. Насколько справедливо это инѣніе-будетъ выяснено ниже при рѣшеніи вопроса о происхожденін ессеннзма. Наконецъ, описаніе Плинія важно и въ томъ отношения, что оно можетъ служить подтверждениемъ сообщений Іосифа и Филона, такъ какъ, будучи независимымъ отъ этихъ послёднихъ, оно между тёмъ вполнѣ согласуется съ Т₿₩Ъ, **4**TO мы узнаемъ объ ессеяхъ отъ Іосифа и Филона.

Разсмотрённые нами литературные памятники единственно только и могуть быть названы въ строгомъ смыслё слова источниками для знакомства съ сектою ессеевъ; что-же касается извѣстій объ ессеяхъ, принадлежащихъ писателямъ позднъйшимъ, то они, какъ мы замѣтили выше, могуть быть приняты только въ качествѣ второстепенныхъ, а не самостоятельныхъ источниковъ, и потому особеннаго значенія при изслѣдованіи ессенизма имѣть не могутъ. Въ виду этого мы ограничимся только краткими замѣчаніями объ этихъ позднѣйшихъ извѣстіяхъ, сообщаемыхъ какъ языческими, такъ и христіанскими писателями.

Такъ, краткое упоминаніе объ ессеяхъ мы находимъ у языческаго писателя конца І-го вѣка—Діона Chrysostom'a '), который въ одномъ изъ своихъ разсужденій, посвященныхъ доказательству того положенія, что счастье не зависитъ отъ богатства, между прочими примѣрами указываетъ также и на ессеевъ, называя "счастливыми" ессейскія колоніи, расположенныя на берегу Мертваго моря. Указаніе на эту мѣстность ведетъ къ предположенію, что источникомъ для разсказа Діона, по всей вѣроятности, послужилъ Плиній.

Разсказъ того-же Плинія послужилъ также источникомъ для того описанія ессеевъ, какое даетъ намъ языческій писатель III-го

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CM. STNESIUS. Dio, vel de ipsius vitae instituto. (Edit. Petavii. Paris. 1731). Pag. 39. B-C.

въка Солинъ (+238 г.) въ своемъ «Полигисторъ»<sup>1</sup>). Солинъ, подобно Плинію, говорить только объ ессейскихъ колоніяхъ вблизи Мертваго моря, замѣчая между прочимъ: «ita per immensum spatium saeculorum, incredibile dictu, seterns gens est cessantibus puerperlis». Эти слова содержать, повидимому, ту мысль, что ессен жили у береговъ Мертваго моря еще во времена Coлина, т. е. въ III въкъ по Р. Х.; но подобный выводъ былъ-бы совершенно ошибочнымъ, такъ какъ онъ не находитъ для ceó: подтвержденія ни въ одномъ изъ другихъ свидътельствъ, относящихся къ тому-же времени. Очевидно, Солинъ самъ не 3**H8J**% ессеевъ, а прямо скопировалъ разсказъ Плинія, не давъ себъ труда провѣрить, насколько его разсказъ соотвѣтствуетъ дѣйствительности, вслёдствіе чего и допустиль столь невёроятный анахронизмъ. Это тъмъ въроятнъе, что Солинъ не только выражается буквально словами Плинія, заимствуя у него нѣкоторыя весьма характерныя выраженія, но и вообще изображаеть ессеевъ точно такими-же чертами, какія мы виділи у Плипія, ни въ чемъ почти не отступая отъ разсказа этого послъдняго, если не считать того замѣчанія Солина, что члены секты были исключаемы изъ общества даже за самую малую провинность. Правда, есть еще у Солина замъчание о томъ, будто ессен питались только финиками (palmis victitant), о чемъ нигдъ больше не упоминается, но это выражение, по всей въроятности, составляетъ только свободный перифразъ словъ Плинія: «socia palmarum»<sup>2</sup>).

Болѣе подробныя извѣстія о сектѣ ессеевъ даетъ намъ языческій писатель того-же ІІІ-го вѣка—неоплатоникъ Порфирій (233—305 г. по Р. Х.) въ своемъ сочиненіи: "Пері а́поҳү̈<sub>ї</sub>ς ѐµψόҳши<sup>3</sup>). Эта бо́льшая подробность зависитъ главнымъ образомъ оттого, что Порфирій заимствуетъ свои свѣдѣнія о сектѣ ессеевъ у Іосифа. на что имѣется указаніе у самого Порфирія. Прямо указывая на сочиненія Іосифа, какъ на источникъ своихъ свѣдѣній о сектѣ ессеевъ, Порфирій въ числѣ этихъ сочиненій называетъ, между прочимъ, сочиненіе: "Прос тоос "Еλдучас", которое не дошло до насъ<sup>4</sup>).

<sup>1) &</sup>quot;Polyhistor", cap. XXXV; §§ 7—12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) PLIN., Hist. natur. Lib. V; cap. 17.

s) "De abstinentia ab esu animalium". Lib. lV, cap. 11-13. (Ed. Jacob. de Rhoer. 1767).

<sup>•)</sup> Нѣкоторые, впрочемъ, полагаютъ, что подъ означеннымъ сочиненіемъ слѣдуетъ разумѣть извѣстное произведеніе Іосифа "Contra Apionem". См., напр., Ширкръ. Geschichte des jüdischen Volkes in Zeitalter Jesu Christi. Bd. I, s. 68.

но въ которомъ однако Іосифъ, можетъ быть, также касался ессеевъ. Тъмъ не менъе едва-ли Іосифъ могъ сообщать ВЪ немъ что-либо новое о сектъ ессеевъ, такъ какъ разсказъ Порфирія представляеть изъ себя почти буквальное повторение повъствованія Іосифа объ ессеяхъ, находящагося въ Bell. jud. II, 8. 2-13, и только въ нёкоторыхъ мёстахъ онъ допускаетъ незначительныя уклоненія отъ своего источника. Такъ, Порфидій понялъ, повидимону, разсказъ Іосифа о строгомъ воздержаніи и умѣренности ессеевъ въ пищъ и нитьъ въ томъ смысяъ, что они совершенно воздерживались отъ употребленія мясной пищи; по врайней мъръ этимъ только можно объяснить тотъ фактъ, что разсказъ Іосифа нашелъ себѣ мѣсто въ сочиненія, трактующемъ о воздержании оть мясной пищи. Между прочимъ, Порфирій замѣчаетъ, что пища ессеевъ по субботамъ была настолько скудна и плоха, что ВЪ этоть день они не имбли нужды въ отправления естественныхъ нотребностей <sup>1</sup>). Въ другомъ мъстъ, разсказавъ объ искусствъ ессеевъ предсказывать будущее, Порфирій прибавляетъ, что *этому* способствовали главнымъ образомъ ихъ простой образъ жизни и навыкъ въ истинъ и благочестии. Если къ сказанному прибавить, что Порфирій въ своемъ разсказѣ объ ессеяхъ опускаетъ нѣкоторые параграфы изъ описанія Іосифа<sup>2</sup>), то этимъ и ограничивается вся разница, какую только можно отмбтить между означенными двумя повъствованіями.

Изъ христіанскихъ писателей, упоминавшихъ объ ессеяхъ, самое древнее свидѣтельство принадлежитъ историку Егезиппу, который, какъ видно изъ отрывковъ, сохраненныхъ у Евсевія, называетъ секту ессеевъ первою изъ семи перечисляемыхъ имъ израильскихъ ересей <sup>3</sup>).

1) "Тозаюту μέν έστιν αυτών ή λιτότης ή περί την δίαιταν και δλιγότης, ώς τη έβδομάδι μή δείσθαι κενώσεως". Что Порфирій считалъ именно есссевъ вегетаріанцами, это явствустъ также изъ того, что непосредственно за означеннымъ замъчаніемъ онъ затъмъ продолжаетъ: "тогойто μέν τό τών 'Еззайши παρά τοίς loodaio:ς τάγμα· πασί γε μήν άπηγόρευτο ύός έσθίειν" κ. τ. λ. Lib. IV, сар. 13-14. Такимъ образомъ онъ, повидимому, противополагаетъ обычай есссевъ общејудейскому обычаю: всъмъ јудеямъ вообще были запрещены только извъстные роды мяса, а ессеямъ-мясо вообще.

<sup>3</sup>) Онъ оцускаетъ именно параграфы 6-ой, 7-ой, 8-ой, большую часть 9-го, 10-ый, изъ 11-го-весь отрывокъ, начинающійся словами: "по ихъ миѣнію, которое согласуется съ миѣціемъ грековъ" и т. д., и, накоцецъ, ---13-ый.

<sup>в</sup>) Евсквій. Hist. eccles. Lib. IV, cap. 22. 7.

Digitized by Google

Болѣе подробный разсказъ объ ессеяхъ мы находамъ у римскаго епископа Ипполита (III-го вѣка), помѣщенный въ его «Refutationes omnium haeresum», или "Федософобщема"<sup>1</sup>). Разсказъ Ипполита составленъ, очевидно, на основаніи описанія Іосифа въ Bell. jud. Lib. II, сар. 8. §§ 2—13, такъ какъ содержаніе его весьма близко подходитъ къ тому, что сообщаетъ объ ессеяхъ Іосифъ, хотя у Ипполита и встрѣчаются нѣкоторыя отступленія отъ его первоисточника, которыя заслуживаютъ того, что-бы о нихъ упомянуть.

Важнъйшія отступленія касаются слъдующихъ двухъ пунктовъ: во-первыхъ, Ипполитъ совершенно видоизмѣняетъ тѣ мѣста Іосифова разсказа, въ которыхъ можно усматривать указаніе на существование у ессеевъ солнцепочитания <sup>2</sup>). Согласно разсказу Ипполята все дбло ограничивалось только тбмъ, что ессен ичбля обыкновение тотчасъ по пробуждения, не принимаясь за другия занятія, обращаться къ Богу съ модитвою и гимнами. Такимъ образомъ у Инполита нътъ ни малъйшаго намека на какое-либо солнцепочитание со стороны ессеевъ. Трудно только съ точностью опредълить, произвольно-ли Ипполитъ изибнилъ эти показанія Іосифа, усомнившись въ ихъ достовърности, или-же онъ имълъ для этого какія-либо основанія (напр., дошедшее до него преданіе), и не желая вводить читателей въ заблужденіе, онъ потому и не повторялъ двусмысленныхъ словъ Іосифа. Во-вторыхъ, показаніе Ипполита расходится съ Іосифовымъ разсказомъ также и въ - томъ мъсть, гдъ этотъ церковный писатель издагаеть эсхатологическое учение ессеевъ. Сказавъ о въръ ессеевъ въ безсмертие души 3), Ипполить продолжаеть, что ессен не отвергали также и воскре-

<sup>1</sup>) Refutationes omnium haeresum. Edit. DUNCKER et SCHNEIDEWIN. Götting. 1859. р. 472-486.-Ф:дозофобщема. Lib. IX, сар. 18-28. См. между сочинениями Оригена. Patrolog. Graecae cursus compl. М 16 N E. t. XVI, 3; р. 3396-3406.

<sup>3</sup>) У Іосника значится: "πρίν γάρ άνασχεϊν τον ήλιον... πατρίους δέ τινας εἰς αὐτόν εὐχάς, ῶσπερ iκετεύοντες ἀνατεϊλαι" (Bell. jud. II, 8. 5). Ипполитъ видоизмѣияеть это такимъ образомъ: "παραμένουσι δὲ εὐτάπτως καὶ ἐπιμόνως εὐχόμενοι ἕωθεν, μηδὲν πρότερον φθεγξάμενοι εἰ μὴ τον Θεὸν ὑμνήσωσι". Refut. omn. haeres. Lib. IX, cap. 21. Другов мѣсто Іосика, гласящее, что ессен тщательно закрывали одеждою свою срамоту, "ώς μὴ τὰς αὐγὰς ὑβρίζοιεν τοῦ θεοῦ" (Bell. jud. II, 8. 9),--Ипполить передаеть такимъ образомъ:... "φάσκοντες μὴ δεῖν ὑβρίζειν τὰς αὐγὰς" (Ibid. Lib. IX, сар. 25); такимъ образомъ выраженіе "τοῦ θεοῦ" у Ипполита прямо опущено.

s) Refut. omn. haeres. Lib. IX, cap. 26.

сенія тѣла <sup>1</sup>), и въ заключеніе излагаетъ ессейское ученіе о будущемъ судѣ, гибели міра посредствомъ огня и вѣчномъ мученіи грѣшниковъ. Такимъ образомъ Ипполитъ, въ отличіе отъ Іосифа, которымъ, какъ увидимъ ниже, ессейскому ученію о безсмертіи придана греческая окраска, почти совершенно сближаетъ это ученіе ессеевъ съ общеіудейскимъ вѣрованіемъ, приписывая также и ессеямъ вѣру въ воскресеніе тѣла, на что нѣтъ даже и намека у Іосифа<sup>2</sup>).

Кромћ указанныхъ отступленій отъ Іосифова описанія у Ипполита встрѣчаются еще нѣкоторыя новыя черты сравнительно съ разсказомъ Іосифа. Такъ, въ одномъ мъстъ<sup>3</sup>) онъ замъчаетъ, что нѣкоторые ессеи по субботамъ не вставали съ своего ложа. Въ другомъ мѣстѣ<sup>4</sup>) передается нелишенное интереса извѣстіе о томъ, что нёкоторые ессен запрещеніе закона дёлать и носить какіябы то ни было изображенія <sup>5</sup>) доводили до такой строгости. что не употребляли въ своей средъ никакихъ монетъ, избъгая отчеканенныхъ на нихъ изображеній; по этой-же причинѣ они никогда не входили въ тѣ города, ворота которыхъ были украшены статуями. Иные изъ ессеевъ, свидътельствуетъ Ипполить, требовали, что-бы тъ язычники, которые разсуждали объ Іеговъ и Его законъ, принимали обръзание: въ противномъ случаъ ихъ убивали, отчего, замѣчаетъ Ипполитъ, этихъ ессеевъ стали называть зилотами и сикареями <sup>6</sup>). Возможно, что Ипполитъ заимствовалъ эти новыя черты изъ преданія, которое, сохраняясь въ устахъ народа, могло дойти и до него, но во всякомъ случаъ извъстіе о сикареяхъ, составлявшихъ особую, разбойническую партію въ народѣ іудейскомъ<sup>7</sup>), не можетъ быть отнесено къ древнимъ ессеямъ, такъ какъ однимъ изъ основныхъ принциповъ

- 4) Ibid. IX, 26.
- в) Иск. ХХ, 4; Второз. V, 8.
- •) Φιλοσοφούμενα. Tbid. IX, 26.
- <sup>7</sup>) Cm. Bell. jud. II, 13. 3.



 <sup>&</sup>quot;Έββωται δὲ παρ' αὐτοῖς καὶ ὁ τῆς ἀναστάσεως λόγος ὁμολογοῦσ: γὰρ καὶ τὴν σάρκα ἀναστήσεσθαι καὶ ἔσεσθαι ἀθάνατον, δν τρόπον ἤδη ἀθάνατός ἐστιν ἡ ψυχή". Refut. omn. haeres. Lib. IX, cap. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Едва-ли однако можетъ быть сомнѣніе въ томъ, что Ипполитъ произвольно измѣнилъ показаніе Іосифа, жедая, быть можетъ, привести въ согласіе ессейское ученіе съ ученіемъ христіанской религіи. По крайней мѣрѣ Ипполитъ при разсказѣ объ ессеяхъ не имѣлъ подъ руками инкакого другаго источника, кромѣ повѣствованія Іосифа.

Φιλοσοφούμενα. ΙΧ, 25.

этихъ послѣднихъ было-инролюбіе. Въ остальномъ у Шпполита нъть ничего такого, что существенно отличалось-бы отъ показаній Іосифа, нли противоръчило-бы его свидътельству.

Даяће, обширными свъдъніями о сектъ ессеевъ обладаяъ церковный историкъ Евсевій, еп. Кесарійскій, какъ объ этомъ можно заключать изъ приводимыхъ въ его сочиненіяхъ отрывковъ изъ сочиненій Филона и Порфирія. Такъ, въ 11-ой главъ VIII-ой книги ero «Praeparatio evangelica» приводится вышеразсмотрѣнный нами отрывокъ изъ Филоновой "Апологіа парі 'Ісобайовч", трактующій объ ессеяхъ; а въ 12-ой главѣ той-же VIII-ой книги приводится выдержка объ ессеяхъ изъ Филонова сочиненія «Quod omnis probus liber», буквально сходная съ соотвётствующими мъстами означеннаго сочиненія Филона. Наконець, въ 3-ей главь IX-ой книги того-же сочинения сообщается описание ессеевъ. почти буквально заимствованное изъ сочиненія Порфирія, хотя. впрочемъ, и подъдругимъ заглавіемъ, именно: "Парі тус то падаго бла λαμβάσης παρά Ίουδαίοι: φιλοσοφίας". Все это свидътельствуеть 0 TOND. что Евсевій, собравшій столько свъдъній объ ессеяхъ, былъ значительно заинтересованъ этой сектой; тёмъ не менѣе, не смотря на общирность своихъ свъдъній, заимствованныхъ изъ различныхъ источниковъ; Евсевій, къ сожальнію, въ своей «Церковной Исторіи», въ томъ именно м'вств, гдъ онъ перечисляетъ имена различныхъ іудейскихъ сектъ, ограничивается только лишь краткимъ упоминанiемъ имени этой секты, нисколько не распространяясь о ея характеръ и воззръніяхъ<sup>1</sup>).

Заключая обзоръ свидътельствъ объ ессеяхъ, принадлежащихъ древнимъ христіанскимъ писателямъ, мы должны остановиться еще на извъстіяхъ Св. Епифанія Кипрскаго, который въ своемъ сочиненіи «Противъ ересей»<sup>2</sup>) приводить имена іудейскихъ еретиковъ, обозначающія, повидимому, секту ессеевъ. Перечислян ереси, Епифаній говорить разнообразныя объ ессинахъ 3) ('Есстугой), а такая форма имени обычно прилагается КЪ нашимъ ессеянь также и Іосифонь 4). Однако этихъ ессиновъ Епифаній

<sup>1)</sup> EBCEBIH. Histor. eccles. Lib. IV, cap. 22. Patr. Graec. curs. compl. t. XX. рад. 381. Впрочемъ, Евсевій въ данномъ случав только повторяетъ свиавтельство Егезиппа.

s) "На 80 ересси Панарій или Ковчегъ". См. Твореція св. отцовъ-въ русскомъ переводъ. Т. 42.

<sup>э) Творенія св. Епнолнія Кипрскаго. Ч. І, ересь Х; стр. 65.
Antiquit. jud. XIII, 5. 9; XIII, 10. 6; XIII, 11. 2. н др. Bell. jud.</sup> II, 8. 2; II, 8. 11; II, 8, 13 и др.

считаетъ ересью не чисто іудейскою, а самарянскою, и поставляетъ ихъ въ связь съ другими самарянскими еретиками-досноеями, севуеями и горовинами, которыхъ, какъ можно заключать изъ Епифанія, раздбляли между собою главнымъ образомъ только обрядовые споры о времени празднованія общихъ съ іудеями праздниковъ---Пасхи, Пятидесятницы и Кущей. Дъйствительно-ли Епифаній въ данномъ случат имълъ въ виду ессеевъ Іосифа, а не какую-либо другую секту, и если такъ, то почему онъ причислилъ ессеевъ въ самарянскимъ ересямъ, --- трудно сказать, потому что Епифаній не сообщаеть ни одной характеристической черты, ПО которой мы могли-бы признать въ ессинахъ Епифанія нашихъ ессеевъ; весь его разсказъ ограничивается только замъчаніемъ, что вышеозначенныя четыре самарянскія ереси «одинаково другъ съ другомъ думали объ обръзании, субботъ и другихъ прелнисаніяхъ закона», и что въ частности «ессины держались первоначальныхъ правилъ, ничего къ нимъ не прикладывая» 1), но въ чемъ были эти первоначальные именно состояли и каковы правила и обычан—Епифаній не выясняеть. Такимъ образомъ если это мъсто Епифанія и заключаеть въ себъ указаніе на ессеевъ, то все-же оно не даетъ намъ никакихъ новыхъ и достовърныхъ свъдъній касательно ихъ секты.

Нъсколько далъе въ томъ-же сочинении Епифаний разсказываетъ о нъкоторой—уже *іудейской*—сектъ ессеевъ, или оссиновъ «Осотуче), «вышедшихъ изъ страны наватеевъ, изъ Итуреи, изъ страны Моавитской и Аріельской, изъ мъстности, лежащей по ту сторону такъ называемой въ божественномъ Писании долины Сланой (Сиддимъ), а это есть такъ называемое Мертвое море. (Быт. XIV, 3)»<sup>2</sup>). Нъкоторые изслъдователи <sup>3</sup>), совершенно игнорируя то обстоятельство, что Епифаний ясно отличаетъ эту секту отъ вышеуказанной секты ессиновъ, по имени тождественной съ ессинами Іосифа, хотятъ видъть въ этихъ оссинахъ нашихъ есссевъ. Дъйствительно, созвучіе между этими двумя наименованіями весьма замѣтно, да и самое мъстожительство оссиновъ и ессеевъ было, повидимому, одно и то-же, именно—берега Мертваго моря; но было-ли у этихъ сектъ такое-же полное соотвѣтствіе и въ ученій, и въ правилахъ жизни, и въ обычаяхъ, объ этомъ нельзи

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 65.

а) Ibid., ересь XIX; стр. 83-90.

<sup>»,</sup> Гогогигъ. Philo und die alexandr. Theosophie. Th. 2; s. 383-384.

сказать ничего положительнаго, такъ какъ Епифаній и въ данномъ случаѣ не указываетъ ни одной характеристической черты, которая подходила-бы къ ессеямъ Іосифа и Филона. Все, что сообщаеть Епифаній объ оссинахъ, ограничивается слѣдующимъ <sup>1</sup>): прежде всего онъ даетъ толкование имени оссиновъ, которое, по его мнѣнію, означаеть: «родъ крѣпкій» (очевидно, Епифаній производить это слово отъ еврейскаго 🍞 🖞 ); но если эта этимологія имени върна, то она не имъетъ ничего общаго съ сущностью п основными стремленіями ессейской секты. Далье Епифаній указываеть мъстожительство оссиновъ, именно-восточное побережье ( « по ту сторону») Мертваго моря, но и это указаніе не подходить къ нашимъ ессеямъ, такъ какъ они, по свидътельству Плинія Натуралиста и Солина<sup>2</sup>), жили на западномъ берегу Мертваго моря («ab occidente litore»), населяя оазисъ Энгедди.

Тъмъ болѣе не подходитъ въ ессеямъ та краткая характеристика оссиновъ, какая находится у Епифанія, «Оссины, говоритъ этотъ церковный писатель.---лицемъры правами и страшные выдумщики»<sup>3</sup>). Но это рѣшительно противорѣчитъ тому, что мы знаемъ объ ессеяхъ Іосифа и Филона. Нъсколько далъе Епифаній объ этой-же ереси дълаетъ такое замъчание: «она держится іудейскаго образа жизни въ томъ, что субботствуетъ. обрѣзывается и дълаетъ все, требуемое закономъ, а отвергаетъ только, подобно назореямъ, книги»<sup>4</sup>). Подобная характеристика также не примънима въ ессеямъ, которые, кавъ увидимъ ниже, уклонялись отъ исполненія закона въ нѣкоторыхъ весьма существенныхъ пунктахъ. Что-же касается книгъ, которыя отрицали оссины. то подъ этими книгами ближайшимъ образомъ. повидимому. должно разумѣть книги Моисся, или иятокнижіе, такъ какъ назореи отрицали именно эти книги 5). но въ другомъ своемъ сочинения Епифаній свидътельствуетъ, что «оссины отвергали также и большую часть позднѣйшихъ пророковъ»<sup>6</sup>).—а это также едва-ли можно приписать ессеямъ, которые, какъ свидътельствуетъ Іосяфъ, съ особымъ рвеніемъ изучали «пророческія изреченія»<sup>7</sup>).



<sup>\*)</sup> Епифлиги. Панарій. Стр. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) (м. выше стр. 52 и 54. з) Епифаній. Панарій. Стр. 83.

Ibid. стр. 88.

s) Ibid. crp. 80.

<sup>•) &</sup>quot;Отвътъ Епифанія на посланіе пресвитеровъ Акакія и Павла". Творенія св. Епновнія, ч. І, стр. 19; ересь подъ циорою 18.

<sup>7)</sup> Bell. jud. 11, 8. 12.

Однако, если и не придавать значенія всѣмъ этимъ разницамъ и считать ессеевъ и оссиновъ за тождественныя секты, то все-же язъ дальнъйшаго разсказа Епифанія слёдуеть, что ero извъстіями объ оссинахъ отнюдь нельзя пользоваться для характеристики древняго ессейства. Епифаній заключаеть именно свой разсказъ объ оссинахъ свидътельствомъ, что во времена императора Траяна къ нимъ присоединился нъкто Илксай съ своимъ братомъ Іексеемъ, и что эти послъдніе существенно преобразовали эту секту, введя въ нее совершенно новыя для нея еретическія лжеученія, несогласныя съ первоначальными принципами секты, которыя Епифаній затёмъ подробно и излагаетъ, замёчая, между прочимъ, что остатокъ этой секты, подъ именемъ самисеевъ, существовалъ (въ той-же землъ Наватеевъ и въ Переъ) еще и въ его время<sup>1</sup>).

Хотя кое-что изъ того, что разсказываетъ Енифаній о воззрѣніяхъ этой видоизмѣненной Илксаемъ секты оссиновъ, и подходить. дъйствительно, къ особенностямъ ессейской секты, какъ, напр., отверженіе жертвъ, воздержаніе отъ мясной пищи, высокое уваженіе въ водѣ и строгое празднованіе субботы, но это еще ничего не доказываетъ, такъ какъ, во-первыхъ, нужно помнить, что всѣ эти особенности приписываются Епифаніемъ не древнимъ оссинамъ, а позднъйшему остатку этой секты, не только измънившему свои первоначальныя воззрѣнія благодаря вмѣшательству принявшему даже новое имя. А во-вторыхъ, не Илксая, но смотря на присутствіе въ ученій позднійшихъ оссиновъ, или сампсеевъ. отдѣльныхъ ессейскихъ элементовъ,---въ ихъ воззрѣніяхъ, согласно Епифанію, замѣчаются также и существенныя уклоненія отъ первоначальныхъ ессейскихъ принциповъ. Изъ такихъ уклоненій важнъйшими являются: ръшительное отверженіе безбрачія и строгое соблюдение заповъди о бракъ, употребление клятвъ иногоразличными предметами,----въ томъ числѣ и масломъ. отъ котораго такъ воздерживались ессен, полное равнодушие къ соблюденію строгой правдивости и развитіе лицемфрія, въ особенности обнаруживающееся въ дозволени во время гонения лицемърно покланяться идоламъ, наконецъ, обращеніе при молитвѣ лицомъ не на востокъ, какъ было принято у древнихъ ессеевъ, a ru lepycaanay 2).

<sup>1)</sup> Е пи • лиги. Панарій. Стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стр. 84 и 86.

Во всемъ этомъ не видно уже и слъда первоначальнаго ессейства и, слъдовательно, эти позднъйшіе оссины, или сампсен. не могутъ быть названы прямыми продолжателями и хранителями древнихъ традицій ессейства. Поэтому, если-бы и дъйствительно подъ оссинами Епифанія нужно было разумъть ессеевъ. то во всякомъ случаѣ извѣстія объ оссинахъ не могутъ служить источникомъ для расширенія нашего знанія о древнемъ ессействъ и для опредбленія первоначальнаго характера этой секты, такъ какъ мы имбемъ здёсь дёло вовсе не съ чистыми представителями ессейства, а только лишь съ посл'ёдними остатками ессейской секты, которые, благодаря воздъйствію іудео-христіанскихъ еретиковъ, далеко уклонились отъ первоначальныхъ принциповъ ессейства, усвоили себъ много новыхъ воззръній и съ такимъ BHAOизмѣненнымъ характеромъ сохранились до временъ Епифанія. Извъстія, сообщаемыя Епифанісмъ объ оссинахъ, могутъ нить значение только при суждение о конечной судьбѣ ессейства, такъ какъ изъ нихъ видно, что ко времени Епифанія ессейство потерпъло уже полное видоизмънение въ своей сущности, благодаря смѣшенію съ другими, именно іудео-христіанскими элементами, исходящими отъ іудео-христіанскихъ еретиковъ.

Наконецъ, у того-же самаго писателя и въ томъ-же сочиненій, заключающемъ въ себѣ перечень разнообразныхъ ересей изъ первыхъ временъ христіанства, находится еще одно наименованіе. которое, подобно вышеуказаннымъ, также весьма созвучно сь названіемъ нашей секты и которое, поэтому, нѣкоторые изсяѣдователи склонны примѣнять къ ессеямъ, дѣлая на основаніи этого нъкоторыя ложныя заключенія. Мы имъемъ именно въ виду такъ называемыхъ іессеевъ, ---- наименованіе, которое Епифаній по недоразумѣнію приписываеть всѣмъ вообще перво-христіанамъ. Воть какъ объ этомъ говоритъ самъ Епифаній <sup>1</sup>). Разсуждая **об**Ъ ереси пазореевъ христіанскихъ временъ, которые усвоили себь это имя вибсто имени Христова, онъ по этому поводу замъчаетъ: Христа, прежде нежели стали называться «увѣровавшіе во христіанами, назывались іессеями... или отъ Іессея, отца Давидова, или отъ имени Господа нашего Інсуса, потому что Інсусомъ на еврейскомъ языкъ называется услуживающій, или врачъ, и СПАСИТЕЛЬ (дерапентус утон ватрос най оштур)». И затыть Епифаній при-

<sup>4)</sup> Это мѣсто находится въ трактатѣ Епифанія объ ереси назореевъ. См. Шанарій, стр. 207—208; сресь XXIX.

бавляетъ, что въ справедливости его свидътельства можетъ убъдиться всякій любословъ, прочитавъ то сочиненіе Филона, которое носитъ заглавіе: «Объ іессеяхъ», такъ какъ, если Филонъ разсказываетъ въ немъ о нъкоторомъ обществѣ благочестивыхъ мужей, которые жили на Мареотидскомъ озерѣ близъ Александріи и вели отщельническую жизнь, то ясно, что онъ разумѣлъ-де иодъ ними не кого-либо иного, какъ именно первохристіанъ». Филонъ посѣщалъ мѣстожительство этихъ отшельниковъ и, находись тамъ въ пасхальные дни, былъ очевидцемъ ихъ образа жизни и свидѣтелемъ того, какъ проводили они святую пасхальную седмицу безъ пищи. иные вкушая черезъ два дня, пиые-же только вечеромъ»<sup>1</sup>).

Изъ приведенныхъ словъ исно видно, какимъ путемъ пришелъ Епифаній къ тому, совершенно ложному, выводу, будто-бы первые христіане носили имя іессеевъ. Такое убѣжденіе онъ вынесъ изъ сочинения Филона, озаглавленнаго, по его словамъ, такъ: «Пері Чассайи»», п содержащаго въ себъ описание строгаго образа жизни и похвальныхъ качествъ мареотидскихъ отшельниковъ. Такъ какъ Епифаній нисколько не сомнѣвается въ томъ, что въ означенномъ сочиненіи подъ именемъ іессеевъ Филонъ описаль виенно образъ жизни первохристіанъ, то отсюда, естественно, у него сложилось твердое убъждение, что это и было первоначальное вия христіанъ. Между тъмъ этотъ выводъ Епифанія, какъ МЫ это сейчасъ увидимъ, построенъ на совершенно ложныхъ основаніяхъ, да и вообще вся эта замѣтка объ іессеяхъ нашла для себя ивсто у этого церковнаго писателя единственно благодаря недоразумѣнію и отсутствію съ его стороны надлежащей критики при тъми историческими сочиненіями, которыми пользованія онъ расподагаль при написании своего произведения.

Прежде всего, между дошедшими до насъ сочиненіями Филона вовсе нѣтъ такого сочиненія, которое носило-бы заглавіе: «Пері Ісосайши»; но это обстоятельство отнюдь не даетъ права заключать объ утратѣ его, такъ какъ все то, что разсказываетъ Епифаній о своихъ мнимыхъ мареотидскихъ христіанахъ.—iecceяхъ, составляетъ содержаніе извѣстнаго Филонова сочиненія:«De vita contemplativa»<sup>2</sup>), въ которомъ описываются жизнь и обычан

s) Еннфаній. Папарій. Стр. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) PHILO. Περί βίου δεωρετικοῦ. Edit. Mangey. t. II, pag. 471-486. Edit. Francofurti. pag. 889 flg.

особой іудейской секты созерцательнаго направленія, жившей въ Египть близъ Александріи и извъстной въ исторія подъ именемъ еерапевтовъ. Колоніи этихъ еерапевтовъ, расположенныя вблизи Мареотидскаго озера, дъйствительно, были посъщены Филономъ, который при этомъ и былъ свидътелемъ ихъ строгаго воздержания во время пасхальныхъ дней, --- воздержанія, совершенно необычайнаго для христіанъ, но вполнѣ понятнаго у іудейскихъ сектантовъ.

Но какимъ образомъ случилось то, что Епифаній не только переименоваль Филоновыхъ верапевтовъ въ јессеевъ, но также и примѣнилъ это имя къ первохристіанамъ и, наконецъ, исказиль даже и самое заглавіе Филонова сочиненія? Подобное искаженіе заглавія можно объяснить только тёмъ предположениемъ. что самъ Епифаній не имълъ подъ руками сочиненія Филона и не читалъ его въ подлинникъ, а передавалъ общее его содержаніе съ чужихъ словъ, и это тёмъ вёроятнёе, что безъ затрудненія можно указать и самый источникъ, откуда Епифаній заимствоваль то ложное убъжденіе, будто Филонь въ лиць мареотидскихъ описалъ образъ жизни первыхъ послѣдователей отшельников'ь Господа нашего Інсуса Христа. Такимъ источникомъ для Енифанія послужила въ данномъ случаѣ замѣтка церковнаго историка Евсевія, находящаяся въ 17-ой главъ ІІ-ой книги его«Церковной Исторія». Познакомившись съ Филоновымъ описаніемъ еерапевтовъ и замътивъ въ ихъ образъ жизни нъкоторыя сходства съ жизнью первохристіанъ, Евсевій поситино сдълалъ ложный выволь (высказанный имъ однако только въ видъ догадки), что въ означенномъ сочинения Филонъ описалъ намъ египетскихъ нервохристіанъ. которые-де, вѣроятно, вслѣдствіе того, что происходили изъ јудеевъ, сохранили много јудейскихъ обычаевъ ¹). Но такъ какъ для Евсевія, конечно, должно было представляться удивительнымъ то, что эти египетскіе христіане не носили обычнаго въ то время для нихъ (въ устахъ іудеевъ) имени назарянъ <sup>2</sup>), то онъ, хотя и неръшительно, высказываетъ догадку, что, если это не было первоначальнымъ именемъ египетскихъ христіанъ. то, въроятно, Филонъ приписалъ имъ наименование осрапсвтовъ самъ отъ себя 3).

<sup>1) &</sup>quot;Αποστολικούς ανόρας, έξ Έβραίων ώς ξοικε γεγονότας, ταύτη τε Ιουδαϊκώ-τερον των παλαιών έτι τα πλείστα διατηρούντας έθων". Ε USEB. Hist. eccl. II, 17. 2) Что јуден обычно называли первохристіанъ назарянами-объ этомъ

см. у Епнелния: Панарій, стр. 210. в) Е и в в в. Hist. eccl. Lib. II, сар. 17. "Еїт' обу іξ έαυτοῦ ταύτην αδτοίς

επιτέθεται την προσηγορίαν (θεραπευταί), οιχείως επιγράψας τω τρόπω των ανδρών

Нечего и говорить о томъ, что Евсевій, признавъ въ лицъ серапевтовъегипетскихъ первохристіанъ, впалъ въ данномъ случаъ въ грубое заблуждение. Самымъ важнымъ основаниемъ, приведшимъ Евсевія къ мнѣнію о христіанствѣ осрапевтовъ, послужило въ данномъ случать то, что осрапсыты, согласно свидетельству Филона, П0средствоиъ алегорическаго толкованія ветхозавётныхъ пясаній няхъ болъе глубовій и таинственный старались находить въ спысаъ, при чемъ въ своихъ толкованіяхъ они следовали образцамъ, предложеннымъ имъ въ сочиненіяхъ древнихъ основателей ихъ секты <sup>1</sup>). Въ этомъ обычат еерапевтовъ Евсевій усматриваеть саный характерный признакъ христіанства ("та характиритика стус виклузиантий аушутус"), ПРИ чемъ въ этихъ основателяхъ (паласой ахдрес) ОНЪ ВИДИТЪ АПОСТОДОВЪ, А ВЪ ТВХЪ ДРЕВНИХЪ СОЧИНЕніяхъ--евангелія и апостольскія посланія <sup>2</sup>). Высказывая подобное сужденіе, Евсевій, очевидно, не приняль во вниманіе того, что Филонъ не могъ назвать мнимыхъ основателей христіанства «древними мужами». Подоблое обозначение совершенно не подхоанть къ апостоламъ, современникомъ которыхъ былъ Филонъ, и если этотъ послёдній употребиль его, то этимъ, очевидно, онъ желаль показать, что онъ говорить вовсе не о такомъ явлении, которое возникло у него на глазахъ, а объ явленін, нифющенъ за собою значительную давность.

Затѣмъ, Евсевій, увлеченный мыслью о христіанствѣ еерапевтовъ, не обратилъ должнаго вниманія на то, что апостольскія посланія и въ особенности евангелія, по характеру своего изложенія, вовсе не могли быть употребляемы въ качествѣ образцовъ, изъ которыхъ извлекались-бы правила для аллегорическаго толкованія Ветхаго Завѣта, и это тѣмъ болѣе, что въ Александріи были совершенно инаго рода книги, изъ которыхъ не только можно было выводить законы аллегорическаго толкованія Св. Писанія, но которыя сами излагали ихъ, о чемъ мы узнаемъ изъ



τούνομα, είτε και όντως τουτ' αυτούς εκάλουν καταρχάς οί πρώτοι, μηδαμῶς της Χριστιανῶν πω προςρήσεως ἀνὰ πάντα τόπον ἐπιπεφημισμένης, ούτι πω διατείνεσθαι ἀναγκαϊον". (Patr. Graec. curs. compl. t. XX; pag. 176-177).

<sup>1)</sup> P HILO. De vita contemplativa. Edit. Francofurti, pag. 893.

s) Τάχα δ' εἰκώς & φήσιν (ΦΗΙΟΗΣ) ἀρχαίων παρ' αὐτοῖς εἶναι συγγράμματα, τά τε Εδαγγέλια καὶ τὰς τῶν ἀποστόλων γραφὰς (τυγχάνειν) διηγήσεις τε τινὰς κατὰ τὸ εἰκὸς τῶν πάλαι προφητῶν ἐρμηνυστικάς, ὑποίας ἢ τε πρὸς 'Εβραίους καὶ ἄλλαι πλείους τοῦ Παύλου περιέχουσιν ἐπιστολαὶ ταῦτα εἶναι. (Patr. Graecae curs. compl. t. XX. Ε υ 8 ε B. Hist. eccl. II, 17; pag. 180.

словъ самого Филона, свидътельствующаго, что онъ не только своимъ методомъ, но даже и многими изъ своихъ толкованій былъ обязанъ своимъ александрійскимъ предшественникамъ, которымъ онъ приписываетъ также и значительную древность <sup>1</sup>).

Наконецъ, что самое главное, ошибочность разсматриваемаго предположенія, высказаннаго Евсевіемъ, яснѣе всего обнаруживается изъ того факта, ставшаго нынѣ, благодаря критическимъ изслѣдованіямъ сочиненій Филона, достояніемъ науки, что Филоново сочиненіе, трактующее о еерапевтахъ, именно «De vita contemplativa», было уже написано тогда, когда еще не существовало ни одной изъ новозавѣтныхъ книгъ <sup>2</sup>).

Такимъ образомъ не подлежитъ сомизнію, что Евсевій былъ введенъ въ заблужденіе нѣкоторыми, бросившимися ему въ глаза, случайными сходствами въ образъ жизни еерапевтовъ и первохристіанъ, и то предиоложеніе его, что Филонъ въ «De vita contemplativa» описываль христіань, было высказано имь только лишь по недоразумѣнію и довольно опрометчиво; отсюда----и **IO**гадка его, что названіе верапевтовъ нан было первоначальнымъ именемъ египетскихъ христіанъ, или-же было усвоено этимъ послёднимъ самимъ Филономъ, представляется лишенною всяваго основанія. Выяснивъ это, мы теперь легко можемъ понять и вышеприведенное нами темное и загадочное на первый взглядъ свидътельство Епифанія, которое, какъ показываеть его сравненіе съ разсказомъ Евсевія, скопировано съ этого послъдняго. Прочтя разсказъ Евсевія о инимыхъ египетскихъ христіанахъ, носившихъ будто-бы названіе верапевтовъ, Еппфаній принялъ высказанную Евсевіемъ догадку о томъ, что это наименованіе было-де первоначальнымъ яменемъ египетскихъ христіанъ, за несомнѣнную истину, при чемъ съ своей стороны онъ еще болте обобщилъ догадку Евсевія, приписавъ это наименованіе всѣмъ первохристіанамъ вообше.

Что-же васается того, чъмъ объяснить, что Епифаній переименовалъ осрапевтовъ въ јессеевъ, то объ этомъ можно выска-

а) См. въ особ. De circumcis. pag. 810-811 в De septenario; pag. 1190. Edit. Francofurti.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ср. Горзрвръ. Philo und die alex. Theosophie. Abth. 1, s. 36 н сл. Наши синоптическія евангелія явились не раньше шестидесятыхъ годовъ І-го вѣка. См. Бутквричъ. Жизнь Господа нашего Інсуса Христа. Сгр. 78, 93, 103.

энвать только болёе наи менёе вёроятныя предположенія. Быть ножеть, Епифанія, какъ видно, вообще мало знакомаго съ сочиненіями Филона, ввело въ заблужденіе то обстоятельство, что разсказъ о осрапевтахъ у Филона имъстъ ближайшую связь съ неносредственно предшествующимъ ему повъствованіемъ объ ессеяхъ ('Ессатог); но въроятнъе всего то предноложение, что Епифаний. твердо убъжденный въ томъ, будто первохристіане носили RMH есрапевтовъ, сдълалъ попытку истолковать это наименование---Эграниотай, И. Желая яснъе выставить отношение его къ Госполу Іпсусу, какъ къ мнимому основателю общества, постарался подыскать такое равнозначущее ему наименование (именно---iesoaior), которое могло болѣе напоминать объ имени Господа нашего Іисуса Христа. Сдёлать-же это для него было тёмъ легче, что во вреиена Епифанія слово « Іпообс » объясняли какъ черезъ « оштир », такъ и черезь « соть « соть « сорас», лечу, врачую), а это послъднее слово равнозначуще слову «Экрапкогус» --- ВЪ смыслѣ врачъ; поэтому Епифаній счель вполнѣ удобнымъ замѣнить одно наименование другимъ, по его мнёнию, болёе подходящимъ въ данномъ случаѣ. Подтвержденіе этой догадки можно находить также и у самого Епифанія, такъ какъ, по его собственнымъ словамъ, имя Інсусъ равняется по своему значенію наименованію « дерапеотус» 1). Новобной замѣнѣ одного имени другимъ могдо способствовать также и то обстоятельство, что Епифаній раздѣляль общее всѣмъ древнимъ церковнымъ писателямъ воззрѣніе о тождествѣ ессеевъ и осрапситовъ <sup>2</sup>).

Какъ-бы то ни было, но върно то, что упоминаемые Епифаніемъ въ XXIX ереси загадочные іессеи не имъютъ ничего общаго съ нашими ессеями, и потому это мъсто нельзя принимать въ расчетъ при обсужденіи ессейства, и тъмъ болъе на данныхъ объ іессеяхъ нельзя основывать какихъ-либо теорій касательно характера и значенія подлиннаго ессейства.

Мы перечислили всёхъ тёхъ древнихъ писателей, у которыхъ можно находить какія-либо свёдёнія или по крайней мёрё

а) См. выше стр. 62. Если Епифаній упоминаеть также о возможномъ производствѣ имени "iecceu" отъ Iecceя, отца Давидова, то этому онъ й самъ не придаетъ никакого особаго значенія, —и эта его двоякая догадка очень напомпилетъ собою двоякую догадку Евсевія объ именя верапевтовъ.

в) Евсевій. Histor. eccl. Lib. II, сар. 17. Ср. Блаж. І вронныт. De viris illustrib. сар. XI.

краткое упоминаніе о сектё ессеевь. И если кругь этихь писателей не слишкомъ общиренъ, за то онъ разнообразенъ, такъ какъ объ ессеяхъ говорятъ не только іудейскіе, но также языческіе и христіанскіе писатели, изъ чего можно заключать, что секта ессеевъ привлекала къ себѣ общее вниманіе современниковъ. Уже вслѣдствіе этого интереса, возбуждаемаго сектою ессеевъ, естественно было-бы ожидать, что объ ессействѣ не могло не сохраниться какихъ-либо свѣдѣній въ талмудѣ—этой общирной энциклопедія традиціонныхъ раввинистическихъ постановленій съ многочисленными ихъ толкованіями, трактующей о всѣхъ сторонахъ жизни позднѣйшаго іудейства. Но какъ это ни странно, а приходится констатировать тотъ фактъ, что въ талмудической литературѣ не только не находится никакихъ ясныхъ и опредѣленныхъ извѣстій о сектѣ ессеевъ, но не встрѣчается также ни малѣйшаго указанія на нее, не упоминается даже самое имя этой секты.

Правда, нёкоторые іудейскіе ученые, поставленные въ тушикъ предъ этимъ фактомъ, неоднократно дѣлали попытки найти въ талмудѣ указаніе на ессеевъ <sup>1</sup>), и съ этою цѣлью они то отождествялли имя «ессеи» съ нёкоторыми сходными наименованіями, упоминаемыми въ талмудѣ, то указывали ессеевъ подъ нѣкоторыми другими наименованіями, то, наконецъ, въ различныхъ неопредѣленныхъ указаніяхъ талмуда пытались открыть хотя какіе-либо намеки на организацію и обычаи этой секты, — но всѣ эти попытки оказывались совершенно безуспѣшными, такъ какъ соображенія и догадки изслѣдователей представлялись слишкомъ уже гадательными и болѣе чѣмъ сомнительными.

Мы укажемъ здѣсь нѣкоторыя изъ болѣе выдающихся означенныхъ попытокъ. Такъ, Франкель, выходя изъ того предноложенія, что извѣстныя намъ изъ Іосифа наименованія ессеевъ - госаїос и госячос – вполнѣ тождественны еврейскимъ: ТОГ (chasid) и УЗУ (zanua), въ каждомъ мѣстѣ талмуда, гдѣ только встрѣчаются эти послѣднія наименованія, видитъ прямое указаніе на ессеевъ<sup>2</sup>) Неосновательность подобнаго предположенія обнаруживается прежде всего изъ того, что термины «госаїо.» и «госячо. суть

- 68 ---

<sup>1).</sup> Напр., Франкель, Герцеельдъ, Іостъ, Гретцъ, Гейгеръ, Гинсбургъ, Деренбургъ и др.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) CM. FRANKEL. Zeitschrift für die relig. Interessen des Judenthums. 1846. s. 449 H CATAA.; a TARME Monatsschrift für Gesch. und Wissensch. des Judenthums. 1853. s. 32 H CATAA.

не что нное, какъ столь обычная въ греческовъ языкъ двоякая форма; служащая для обозначенія одного и того-же понятія,---подобно, напр., двоякой формь Σанфагос и Σанфучос 1), и даже Σαμψίτης 2), Ναζωραίος Η Ναζαρηνός 3), СЪ КОТОРЫМИ МОЖНО СРАВНИТЬ Востралос и Востручос; Меличалос и Меличиос и Т. Д. ---- И, Сладовательно, вевѣроятно, что-бы для обозначенія одного и того-же понятія «ессей» понадобныесь два еврейскихъ слова, совершенно различныхъ по своему корню. Кромъ этого, подобно тому, какъ греческое слово возато не тождественно по своему значению съ еврейскимъ СТГС уже по одному тому. что этому послёднему слову соотвътствуетъ греческое асидайон, такъ и греческое слово ісстрої по своей форм' слишкомъ далеко отъ "У113. и темъ болье ни въ какомъ случав нельзя видеть въ «zenuim» ессеевъ. что содержаніе цитированныхъ Франкелемъ мѣстъ, гдѣ упоминается слово « zenuim », не только не указываеть на какую-либо характерную черту ессеевъ, но рѣшительно не подходитъ къ нимъ. Въ первомъ мъстъ <sup>4</sup>) говорится о СУТЛУ, принадлежащихъ къ школъ Гиллела, а во второмъ <sup>5</sup>)---о «zenuim»изъ священническаго сословія, которымь единственно только и дозволялось объявлять двънадцати-буквенное имя Божіе, первоначально бывшее извъстнымъ всъмъ. Въ томъ пдругомъ случат слово «zenuim» должно понимать въ общемъ смыслѣ, въ смыслѣ нарицательнаго имени---«скромные, смиренные <sup>6</sup>), благочестивые», что вполнъ подтверждается контекстомъ ръчи, такъ какъ нъсколькими строками ниже «zanua» употребляется въ такомъ смыслѣ, который ясно показываеть, что это слово не можетъ быть принимаемо въ качествъ собственнаго имени. Тамъ именно говорится по поводу сообщенія той-же тайны. что она открываетса тому, «кто скроменъ и кротокъ и достигъ средняго возраста»...и пр. 7).

Другіе, производя имя «ессей» отъ ХОХ (asi)----врачъ, хотятъ видѣть ессеевъ упомянутыми въ талмудѣ подъ этимъ наименова-

1) Епнеацій. Панарій. Стр. 84, 94, 218.

- <sup>2</sup>) Ibid. стр. 93.
- \*) Ипполнтъ. Refut. omn. haeres. VI. 7.
- 4) Mischna Demai. VI, 6.
- •) Kidduschin. 71, a.
- 6) Ср. Притч. XI, 2. Мих. VI, 8.

<sup>7</sup>) יכזי שצנוע וענא. Kidduschin. ibid. Cp. Wüsschz. Der babilonische Talmud. Zweiter Halbband, Abth. 1 (Leipzig. 1887): "welcher fromm und demuthig ist, in der Hälfte seiner Tage steht". (s. 122).



ніемъ<sup>1</sup>). Но не говоря уже о томъ, что это производство имени представляется крайне сомнительнымъ какъ съ этимодогической, такъ и съ реальной стороны, нужно замътить, что также и тъ изста талиуда, на которыя ссылаются въ этомъ случаѣ <sup>2</sup>), не содержать никакого намека на секту ессеевъ, а говорятъ о частныхъ врачахъ. Напр., то мъсто въ талмудъ јерусалимскомъ 3), гдъ разсказывается, какъ R. Pincha ben Schama отказалъ одному врачу (אמיא) въ его просьбъ сообщить ему священное имя Божіе на томъ основанія. что тоть блъ «десятины» и. следовательно, не соответствоваль надлежащей степени обрядовой чистоты 4).—это мъсто ничего не говорить за принадлежность этого врача, обратившагося СЪ просьбой къ раввину, къ сектъ ессеевъ. Подобнымъ-же обраможетъ быть отнесено 30**M**Ъ не па счетъ ессеевъ и мъсто въ Sanhedrin, 99, b, такъ какъ упоминаемый здъсь Asi представляется челов комъ семейнымъ, что противор бчило принципамъ ессеевъ. Наконецъ, что касается того мъста въ талмудъ, гаъ говорится, что исправленные, или-же върные, манускрипты были названы «книгами Asi»<sup>5</sup>), то въ данномъ случаћ слово «Asi» обычно принимается за собственное имя, а если-бы и принимать его за нарицательное, то все-же въ ближайшемъ контекстъ ръчи нътъ ровно никакого указанія на ессеевъ.

Третьи, преднолагая, что имя "ессей" пропзошло отъ — дѣлать, отождествляють ессеевъ съ упоминаемыми въ талмудѣ апchei maase( מעשר מעשר 6). Это наименованіе, означающее буквально: «люди дѣлъ», переводять словомъ ..чудотворцы" и поставляютъ въ связь съ тѣми чудесными врачеваніями и предсказаніями, какими, по свидѣтельству Іосифа 7). славились ессеи. Однако выраженіе anschei maase обычно употребляется въ талмудѣ въ связи съ именемъ chasidim, а иногда и прямо замѣняется этимъ послѣднимъ терминомъ <sup>8</sup>), изъ чего можно заключать о родствен-

- » Joma. III, 7.
- 4) Ср. Д БРЕНБУРГЪ. Ор. cit. р. 170.
- 5) Tanm. iep. Kethuboth. II, 3.

7) Bell. jud. Lib. II, cap. 8. §§ 6 и 12.

в) См., напр., Mischna Sotah. 49, а. (IX, 15), гля говорится: "когда R. Chaninah ben Dossa умеръ. люди онлъ прекратились: когда R. Jose Ketinta

<sup>1)</sup> ДЕРЕЦБУРГЪ. Histoire de la Palestine. s. 175.

<sup>\*</sup> Joma. III, 7; Sanhedrin, 99, b; талм. iepyc. Kethuboth. II, 3.

<sup>•)</sup> Также и Франкель держится этого миѣнія (См. его Zeitschr. für die relig. Interess. d. Judenth., 1846. s. 438; а также его Monatsschrift. 1853. s. 68—70), хотя онъ и отрицаеть означенную этимологію.

вости этихъ понятій, а если тавъ, то ясно, что выраженіе «люди дълъ» относится не къ сверхъестественнымъ способностять, а въ правственному достоянству человѣна, его благочестію в добродътельной жизни. Такимъ образомъ подъ дълами въ даннонъ случав скорве всего слъдуетъ разумъть не чудеса и другія. сверхъестественныя дъла, а вообще добрыя дъла, подвиги индосердія и благотворительности, совершаемые благочестивыми H кобродѣтельными людьми, соотвѣтственно чему и самое наименоваnie anschei maase, согласно его синониму «chasidim», нужно нереводить: «люди добродътельные», а не----«чудотворцы». Но еслибы и принимать переводъ: «чудотворцы», то все-же и въ такомъ случат нътъ достаточныхъ основаній относить наименованіе anschei manse именно къ ессениъ, такъ какъ, если они и могли выступать иногда въ роли чудотворцевъ, то все-же это не могло пронсходить тавъ часто (по врайней мъръ этого ниотвуда не видно), что-бы они получили отсюда и свое имя. Кромѣ того, объ этихъ anschei maase сообщается, что они принимали дъятельное участіе при ночномъ факельномъ торжествѣ въ храмѣ во время праздника Кущей <sup>1</sup>), что совершенно не примънимо къ ессеямъ, избъгавшимъ храма и всякихъ храмовыхъ церемоній. Поэтому подъ наименованіемъ anschei maase пи въ какомъ случат нельзя разумъть ессеевъ.

Но самая смѣлая попытка указать ессеевь въ талмудической итературѣ принадлежить англійскому писателю Гинсбургу, который въ одномъ изъ своихъ сочиненій рѣшительно заявляетъ, что онъ нашелъ въ талмудѣ мѣсто, не оставляющее, повидимому, и тѣпи сомнѣнія въ томъ, что талмудъ знаетъ ессеевъ. Онъ ссылается именно на одно мѣсто въ трактатѣ «Аботъ», носящемъ имя раввина Наеана<sup>2</sup>), которое, по увѣренію Гинсбурга, гласитъ слѣдующее: «есть восемь родовъ фарисеевъ....и тѣ фарисеи, которые живутъ въ безбрачіи, суть ессееи» <sup>3</sup>).

<sup>3</sup>) Гинсьургъ. The Essenes. p. 22: "There are eight Kinds of Pharisees...and those Pharisees who live in celibacy are Essenes".

умеръ, chasidim прекратнянсъ". Въ јерус. талмулъ вышеозначенное мъсто мишны (Sotah, IX, 16) читается такъ: "со смертью раввина Chaninah ben Dossa и раввина Jose Ketinta, chasidim прекратились",между тъмъ какъ гемара заъсь поденяеть, что раввинъ Chaninah былъ одинъ изъ "людей дълъ" (душъ).

<sup>1)</sup> Succa. 51, a.

<sup>(</sup>cap. XXXVII). אבות דרבי נתן (\*

Дъйствительно, послъ такого прямого указанія на ессеевъ; повидимому, должны были-бы исчезнуть всякія сомнѣнія касательно того, зналь-ям о нихъ талмудъ, и нужно было-бы удивляться только тому, почему другіе изслёдователи. желавшіе найтя въ талмудѣ упоминаніе объ ессеяхъ, игнорировали ЭTO мѣсто, обращались въ разнаго рода гипотетическимъ соображеніямъ догадкамъ. Это было-бы такъ, если-бы поцитованное Гинсбургомъ мѣсто, которое, кстати замѣтить, онъ передаетъ лишь въ англійскомъ переводъ, благоразумно воздерживаясь отъ приведенія еврейскаго подлинника, дъйствительно имбло тотъ смыслъ. какой придалъ ему самъ Гинсбургъ, и не возбуждало-бы никакихъ недоумѣній. Но въ томъ-то и дѣло, что этого далеко нельзя сказать. Во-первыхъ, трактатъ, взъ котораго приводится означенное мъсто, вовсе не принадлежитъ раввину Наозну, которыя былъ вице-президентомъ синедріона при Гамаліилъ Младшемъ, около 140 г. послѣ Р. Х.<sup>1</sup>), а составленъ гораздо позже, въ чемъ согласны почти всѣ іудейскіе изслѣдователи 2). Во-вторыхъ, что самое главное, означенное мъсто испорчено. и потому затруднятельно для пониманія: чтеніе его возстановляють лишь по догадкамъ и по сравненію съ мъстами параллельными, вслъдствіе чего оно, подобно многимъ другимъ темнымъ мъстамъ талмуда, имѣетъ нѣсколько различныхъ чтеній. Гинсбургъ, совершенно умалчивая объ этомъ обстоятельствъ, прямо принялъ за несомнѣнное слъдующее чтеніе: מהופתו עשאני. не смотря па то, что подобное сочетание словъ---единственное въ своемъ родъ, потому что нигдѣ болѣе не встрѣчается. Но такъ какъ обычно во всѣхъ сомнительныхъ случаяхъ наиболѣс вѣрнымъ считается то чтеніе, которое находить для себя подтвержденіе въ параллельныхъ мѣстахъ, то и здѣсь гораздо основательнѣе принять иное чтеніе, именно: אעשנה (אמה הובתי 3), для котораго **уче**ными изслѣдователями указываются вполиѣ соотвѣтствующія выраженія какъ въ вавилонскомъ, такъ и въ іерусадимскомъ талмудѣ 4). При этомъ послѣднемъ чтеніи разсматриваемое мѣсто въ Aboth, сар. 37, согласно съ своими нараллельными мъстами, будетъ означать: «фарисей тотъ, кто говоритъ: что есть MOË

1) См. Гинскургъ. The Essenes. стр. 22, прим. 1.

<sup>2</sup>) См. ГЕЙГЕРЪ. Zeitschrift für jüdische Theologie. VI, 8. 20.

\*) См. Ляйт + утъ. Epistles to the Colossians. p. 362.

«) Вавил. Sotah. 22, b; iepyc. Sotah. V, 5; Berachoth. IX, 5.

долгъ. и я буду дёлать то». Такимъ образонъ ни объ ессеяхъ, ни о безбрачіи тутъ нёть и рѣчя. Но если-бы и допустить чтеніе "ЖСУ, то совершенно непонятно, какимъ образомъ Гинсбургъ могъ переводить означенный терминъ словонъ «ессеи», (хотя-бы даже и производить это имя отъ КСУУ-дёлать),--тѣмъ болѣе, что Гинсбургъ этой этимологіи не признаеть, по ставляя слово «ессей» въ связь съ [ХП----«передникъ», или съ КОП(chasaja=мн. ч. сая. emph. отъ chase)----«благочестивые»<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ и это столь самоувъренно высказанное Гинсбургомъ утверждение относительно упоминания въ талиудъ имени ессеевъ не можетъ быть принято какъ потому, что оно основывается на сомнительномъ и произвольномъ чтении, такъ и потому, что оно противоръчитъ взгляду самого автора на этимологию имени ессеевъ.

Но если желаніе найти въ талиудъ имя «ессен» дало изслѣдователямъ поводъ ко иногимъ произвольнымъ сближеніямъ и измышленіямъ, то тѣмъ большій просторъ открывался для этихъ субъективныхъ догадокъ, когда изслѣдователи, по тѣмъ или инымъ неопредѣленнымъ намекамъ талмудическихъ писаній, пытались открыть ессеевъ подъ какимъ-либо другимъ наименованіемъ. Можно привести достаточное количество самыхъ различныхъ наименованій, упоминаемыхъ въ талмудѣ, подъ которыми хотѣли видѣть ессеевъ, такъ какъ почти каждый іудейскій изслѣдователь ессенизма, можно сказать, считалъ чуть-ли не своею непремѣнною обязанностью указать въ талмудѣ какое-либо новое наименованіе, подъ которымъ, по его мнѣнію, слѣдуетъ подравумѣвать ессеевъ.

Такъ, напр., указаніе на ессеевъ хотѣли видѣть въ такихъ наименованіяхъ, какъ слѣдующія: 1, ותיקין (Vathikin), т. е. «благочестивые», или «ученые» люди <sup>2</sup>); 2, הכרים (Chaberim), т. е. «сотоварищи»<sup>3</sup>); 3, הכנסת (Eventien), т. е. ны общины, или синагоги»<sup>4</sup>); 4, קרושה или кинакелеветь), т. е. קרלא קרישא или ученые, канаla kedoscha debiruschalim), т. е. «священное собраніе», или «св. кагалъ въ Iepycaлимѣ» <sup>5</sup>);

1) Гинсбургъ. The Essenes. p. 30.

<sup>2</sup>) Berachoth. 9, b. ФРАНККЛЬ. Monatsschrift. 1853. 8. 32.

•) Mischna Chagiga. II, 5.6. ΦΡΑΠΚΕΔΕ. Monatsschrift. 1853. s. 31, 70. Zeitschrift. 1846 s. 450.

а) Zabim. III, 2. ФРАНКЕЛІ. Monatsschrift. s. 35.

в) Berachoth. 9, b; Midrasch Coheleth. IX, 9. ФРАНКЕЛЬ. Ibid. s. 32, 34; Zeitschrift. s. 458, 461.

5, דראשונים (Sekenim herischonim), т. е. «древніе вли первенствующіе старѣйшаны» 1); 6, מובלי שהרית (Toble schacharith), т. е. «утроиъ купающіеся» 2); 7. СКИС (Banaim). т. е. «строители», или въ переноснояъ смыслъ----«наставники, учители» 3); 8. ביתוסים (Baitusim)---байтусем 4); 9. היצונים (Chizonim), т. е. «внѣшніе» 5) и др.

Мы не будемъ останавливаться на разборѣ этихъ догадовъ и предположеній іудейских писателей, такъ какъ уже самое количество и разнообразие ихъ показываетъ, на какой зыбкой почвѣ они коренятся и какъ легко въ тѣхъ или иныхъ туманныхъ и неопредъленныхъ выраженіяхъ талууда найти какой-либо намекъ на ессеевъ тому, кто непремѣнно хочетъ этого. Но крайне сомнительно, чго-бы кому-либо удалось научно обосновать свою гипотезу и съ убъдительностью доказать, что подъ тъмъ чли другимъ обозначеніемъ талмуда нужно разумѣть именно ессеевъ; крайней мъръ до сихъ поръ сдълать это никому не удапо лось, и болће серьезные и безпристрастные ученые изъ среды. санихъ-же іудеевъ должны были придти къ тому, вполит справедливому, заключенію, что «стремленіе указать ессеевъ въ талмудической литератур'ь привело только къ замъчательной погонъ за гипотезами» <sup>6</sup>).

Итакъ, какъ ни общирна талмудическая литература, но она не представляетъ намъ опредѣленнаго свидѣтельства объ ессеяхъ и не только не даетъ намъ какого-либо прямого указанія на нихъ, но пе заключаетъ въ себѣ упоминанія даже имени ессеевъ, хотя тѣмъ не менѣе она имѣетъ нѣкоторое значеніе при изслѣдованіи ессенизма, такъ какъ къ ней не излишне иногда обращаться для сравненія и сопоставленія ессейскихъ обычаевъ и учрежденій съ общепринятыми среди палестинскихъ іудеевъ, что можетъ способствовать болѣе правильному сужденію объ ессенизиѣ.

•) Гкице в льдъ. Ор. cit. Bd. II. s. 397.

٩.

<sup>1)</sup> Schabbath. 64, b. ФРАНКЕЛЬ. Monatsschrift. s. 32, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tosifta Jadajim. c. 2. ФРАНКБЛЬ. Ibid. s. 67.

в) Schabbath. 114, a; Mischna Mikvaoth. IX, 6. ФРАНКЕДЬ. Zeitschr. s. 455.

<sup>•)</sup> Tosifta Succa. c. 3; Menachoth. 65, а. и др. Гирценльдъ. Geschichte des Volkes Israël. Bd. II. s. 397.

в) Megilla. 24, b; Sanhedrin. 90, а. Элкршкимъ. The Life and Times of Jesus the Messiah. B. I, p. 332. Фридакидкрт. Revue des Études Juives. 1887. № 28, p. 215.

Въ заключеніе нашего обзора источниковъ свъдъній 001 ессенизив, считаенъ необходимымъ замътить, 4TO ВЪ нашихъ каноническихъ Евангедіяхъ не только нѣтъ упоминанія имени ессеевъ, что согласно признають и всъ ученые отрицательнаго направленія, но нътъ даже ни малъйшаго намека на эту секту. Что-же касается апостольскихъ посланій, то хотя въ нъкоторыхъ изъ нихъ при обличении разнаго рода лжеучений кое-гдъ и указываются нъкоторыя отдельныя черты, напоминающія обычаи и воззрѣнія ессеевъ<sup>1</sup>), но эти мѣста, во-первыхъ, различными комментаторами толкуются различно и пріурочиваются RЪ разнымъ лжеученіямъ, а во-вторыхъ, въ крайнемъ случаѣ 041 могутъ относиться только къ позднъйшимъ остаткамъ секты ессеевъ, уже значительно видоизятьнившимъ и исказившямъ свои первоначальныя возарѣнія подъ вліяніемъ іудео-христіанскихъ еретиковъ (въ родѣ Илксая и ему подобныхъ), такъ что они не могутъ имѣть особаго значенія для характеристики первоначальнаго, древняго ессейства.

а) Такъ, напр., нъкоторые (Михаэлисъ, Гейнрихъ, Вегшейдеръ, Ричль и особенно Мангольдъ) хотятъ видъть ессеевь въ лжеученіи, обличаемомъ въ пастырскихъ послапіяхъ ап. Павла (см. особ. 1 Тим. I, 4, 14—15; IV, 3; 2 Тим. II, 16—18; Тиг. V, 15—16). Ричль видить слады ессейства въ посланіи къ Римлявамъ (гл. XIV), гда апостолъ Павелъ не одобрлетъ требующихъ безусловваго воздержанія отъ употребленія мяса и вина. Далъс, Ричль считаетъ не подлежащимъ сомнацію ессейскій характеръ джеучителей, обличаемыхъ апостоломъ Павломъ въ посланіи къ Колосоянамъ, такъ какъ они учили воздерживаться отъ мяса и вина, требовали строгаго соблюденія субботы и новомъсяцій, запрещали прикосновеніе къ накогорымъ предметамъ и учили о почитаціи ангетовъ (Колосс. II, 16, 20-23). См. Катъси I. Die Entstehung der altkath. Kirche, s. 232-233.



## ГЛАВА ВТОРАЯ.

## Общая характеристика ессенизма по извъстіямъ Іосифа Флавія, Филона и Плинія Старшаго.

На основании тѣхъ свѣдѣній, какія сообщаются намъ о сектѣ ессеевъ древними писателями, и въ особенности современниками этой секты—Іосифомъ Флавіемъ, Филономъ и Плиніемъ Старшимъ, жившими въ первомъ вѣкѣ по Р. Х.. общая картина современнаго имъ ессейства можетъ быть представлена въ слѣдующемъ видѣ<sup>1</sup>).

Ессен составляли строго замкнутов религіозное общество, или братство <sup>2</sup>), члены котораго, соединяясь въ бо́льшія или меньшія ассоціація <sup>3</sup>) и простираясь численностью свыше 4000 человѣкъ <sup>4</sup>), жили отдѣльными колоніями въ различныхъ мѣстахъ

в) По выраженію Іосифа—"та́үµа". Bell. jud. II, 8, 3 и 4). Замкнутое общество ессеевъ, огражденное строгими и подробными правилами отъ всякаго вмѣшательства стороннихъ лицъ и заботливо охранявшее себя отъ всякаго общенія съ внѣшнимъ міромъ, по своей организаціи близко подходило къ католическимъ монашескимъ орденамъ, почему это послѣднее наименованіе, какъ лучше всего характеризующее секту ессеевъ, обычно прилагается къ ней западными изслѣдователями. Поэтому и мы будемъ держаться предпочтительно этой терминологіи.

s) "Oixoũou... xatà διάσους". Ευseb. Praeparat. Evang. VIII, 11.

а) Это именно число согласно показывають какъ Іосноъ Флавій (Antiqu. jud. XVIII, 1. 5), такъ и Филонъ (Qu. omn. prob. lib., 876, D). Между твиъ "Апологіи" (Euseb., Praep. evang. 641, А). Филонъ, говоря о числѣ ессеевъ,

<sup>1)</sup> Мы постараемся дать здёсь чисто объективное изображение жизия, обычаевь и учреждений ессейскихъ, строго придерживаясь показаний источинковъ и по возможности избъгая освёщать яхъ тъми или иными субъектявными суждениями, которыя могутъ только повредить истинному представлению дѣла.

Палестины <sup>1</sup>). Правда, Плиній назначаетъ для нихъ только одно мъстопребываніе, именно—пустынныя мъста на съверо-западномъ берегу Мертваго моря, близъ оазиса Энгедди <sup>2</sup>), и съ нямъ отчасти согласенъ, повидимому, и Филонъ, свидътельствующій въ сочиненіи «Quod omnis probus liber», что ессеи, избъгая растлѣнныхъ нравовъ горожанъ, жили въ деревняхъ <sup>3</sup>); однако самъ-же Филонъ въ своемъ позднѣйшемъ сочиненіи—«Апологіи»—замѣчаетъ, что они населяли также и многіе города Іудеи<sup>4</sup>), а по Іосифу. ессеи жили даже въ каждомъ іудейскомъ городъ <sup>5</sup>), не исключая, повидимому, и самого Іерусалима <sup>6</sup>). Поэтому са-

употребляёть выражение "порісос", которое дало поводь ийкоторымъ, пониманшимъ это выражение слишкомъ буквально, видёть здёсь противорёчие источниковь (Биллирманъ, Geschichtl, Nachrichten über Essäer und Therap. s. 108; Гарнишмахыть. De Essenorum apud Judaeos societate, s. 11). Однако, едва-ли можно сом ийваться, что слово "порісос", аналогично другимъ примёрамъ у Филона (ср. напр. "поріс дгітрата" въ Qu. отп. prob. lib. 877, Е), употреблено здёсь въ неопредѣленномъ смыслѣ, въ смыслѣ "многочисленные", или "весьма многіе". Такъ поняли его Mangey и Migne, у когорыхъ это мѣсто въ латинскомъ переводѣ читается такъ: "maximam multitudinem" et cet.

<sup>1</sup>) Собственно у Филона читается: "ή Пада:стіму каї Хоріа" (Qu. omn. prob. lib. 876, С., и потому иткоторые ученые (Кеймъ, Герцфельдъ, Мангольдъ) считають и Сирію мѣстомъ жительства ессеевъ, но по миѣнію большинства изслѣдователей, это мѣсто читается въ подлинникѣ такъ: "Падестіму Хоріас" х. т. д. Ср. И в в z o o's Real-Encyklop. Bd. IV, s. 174. Послѣднее чтеніе представляется тѣмъ болѣе въроятнымъ, что у Филона встрѣчается такое-же выраженіе – "Падастіму Хоріас" – въ De nobilitate. р. 909, А. Ширеръ, признавая, что "ессен жили только въ Палестинѣ". (Gesch. des jüdischen Volkes. Bd. II, s. 470), считаетъ самымъ вѣрнымъ чтеніе: "ή Падастіму Хоріа" и принимаетъ первое слово за ближайшее опредѣленіе втораго. (Ibid. s. 470, апт. 13).

<sup>2</sup>) Hist. natur. Lib. V, сар. 17. См. выше стр. 52.

9) Quod omn. prob. lib. 876, D: "χωμηδόν οἰχοῦσι, τὰς πόλεις ἐχτρεπόμενοι"....
 ο) ΦΗ Λ ΟΗ Β Υ ΕΒΟΕΒΙΑ, Praep. Evang. VIII, 11, A: "οἰχοῦσι δὲ πολλὰς μὲν πόλεις τῆς Ἰουδαιας, πολλὰς δὲ χώμας καὶ μεγάλους καὶ πολυανθρώπους ὁμίλους".

5) "Міа δὲ οὐκ ἔστιν αὐτών πόλις, ἀλλ' ἐν ἐκάστῃ κατοικοῦσι πολλοί". (Bell. jud. II, 8. 4). Этими словами Іосифа вполий удостовиряется ошибочность того иредположенія Гильгинфельда, будто ессен имили свои особые города, населенвые исключительно лишь членами ихъ ордена (Die jüdische Apokalyptik. s. 259). Если-же Іосифъ и говоритъ ο "πόλεις τοῦ τάγματος" (Bell. jud. II, 8. 4), то подъ этимъ нить никакой нужды разумить чисто ессейские отдильные города, такъ какъ такимъ терминомъ могъ быть обозначенъ каждый іудейскій городъ, въ которомъ жили ессеи.

<sup>6</sup>) Іосифъ упоминаетъ о томъ, что одни изъ iepycaлимскихъ воротъ (югозацадныя — см. Гильгьнфьльдъ. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1882. мымъ вѣроятнымъ можно признать то, что ессеи, хотя главнымъ образомъ и предпочитали жизнь въ деревняхъ, но не совсѣмъ избѣгали и городовъ. Что-же касается Энгедди, то это мѣсто было, конечно, однимъ изъ самыхъ значительныхъ и любимыхъ ессейскихъ поселеній, гдѣ жили, быть можетъ, исключительно одни только ессен, и не было другихъ іудеевъ.

Все общество ессеевъ составляло какъ-бы одну великую семью<sup>1</sup>) и имѣло самую строгую общую организацію: во главѣ общества стояля особыя должностныя лица-начальники 2), иля попечители 3), которые были избираемы въ свои должности всѣми членами ордена на неопредбленное время <sup>4</sup>). Этимъ начальникамъ было ввъряемо: охраненіе общаго порядка <sup>5</sup>), назначеніе членамъ общины опредъленныхъ работь и занятій въ теченіе дня <sup>6</sup>), завѣдываніе орденскимъ имуществомъ <sup>7</sup>) и вообще попеченіе о всѣхъ жизненныхъ потребностяхъ каждаго члена общества 8). Къ должностнымъ лицамъ ордена принадлежалъ также и попечитель о гостяхъ 9), назначаемый для каждой отдъльной ессейской долженъ былъ заботиться о нуждахъ обшины. который путешествующихъ ессеевъ, прибывающихъ изъ другихъ общинъ, а также--священники, которымъ ввърялось приготовление, или върнъе-освящение трапезъ и совершение застольныхъ молитвъ <sup>10</sup>).

- 1) JOSEPH. FLAV. Bell. jud. II, 8, 3-4, Philo. Qu. omn. prob. lib. 877, C.
- s) "Kpatouvtec". Bell. jud. II. 8. 7.
- » "Επιμεληταί", ibid. 3; "επίτροποι", ibid. 6.
- 4) Bell. jud. II, 8. 3.
- s) Ibid. II, 8. 5-6.
- •) Ibid. 6.
- 7) Ibid. 3; a также Ригьо у Еизев. Praep. evang. VIII, 11. 5.
- s) Bell. jud. II, 8, 3-4. Qu. omn. prob. lib. 878.
- κηδεμών των ξένων". Bell. jud. II, 8. 4.

10) Bell. jud. II, 8. 5. Объ ессейскихъ священникахъ Іосноъ упоминаеть два раза: въ Bell. jud. II, 8. 5. и въ Antiqu. jud. XVIII, 1. 5, выражаясь въ послѣднемъ мѣстѣ такимъ образомъ: "iερεῖς τε (χειροτονοῦσ:) διὰ ποίησιν σίτου τε καὶ βρωμάτων". Уясненіе этой оункціи ессейскихъ священниковъ вызвало нѣкоторыя разногласія во миѣніи изслѣдователей, и тогда какъ одни изъ нихъ (Г и л ь г в п-• Е дъ дъ. Die jüd. Apokalyptik, s. 270; Р и ч л ь. Theolog. Jahrbüch. 1855 s. 324) выраженіе "διὰ ποίησιν" переводили: "для жертвоприношенія" (für die Opferung"), -другіе (II в л л є в ъ. Theolog, Jabrbüch. 1856 s. 414) хотѣли видѣть въ этихъ священникахъ только простыхъ поваровъ и хлѣбопековъ. То и другое пониманіе составляетъ однако крайность: вареніе и печеніе, безъ сомвѣнія, не был

s. 269) носили название "ессейскихъ" (Bell. jud. V, 4. 2); это велетъ къ тому предположению, что вблизи ихъ находился ессейский орденский домъ.

Приказаніямъ и распоряженіямъ всёхъ этихъ начальниковъ, или главъ ордена, каждый ессей обязанъ былъ повиноваться безусловно, чену клятвенно обязывался при своемъ вступлени въ орденъ 1); но все-же имъ не принадлежала полная, абсолютная власть во встхъ дълахъ общества, такъ какъ всъ важнъйщія дъла, какъ, напр., касающіяся исключенія изъ ордена провинившихся его членовъ, вторичнаго принятія этихъ послёднихъ въ общество и т. п., могли быть ръшаемы не иначе, какъ на общественныхъ «судахъ», требовавшихъ участія но крайней мёрѣ ста братьевъ и вообще отличавшихся своею строгою безпристрастностью н справедливостью 2). Подобныя же общія собранія, по всей въроятности, могли дълать постановленія о принятіи въ орденъ новыхъ членовъ, что ессеи дълали всегда съ крайнею OCMOTDHтельностью.

Желающій вступить въ орденъ (6 ζηλών)-—а ессен принимали въ свое общество только людей зрълаго возраста <sup>3</sup>)—прежде чъюъ стать дъйствительнымъ членомъ общества, долженъ былъ подвергнуться строгому трехлътнему испытанію, которое имъло двъ степени. Первая степень новиціата продолжалась одинъ годъ, въ теченіе котораго новицій, хотя и считался находящимся еще совершенно внъ общества и не принималъ участія въ общественныхъ омовеніяхъ ессеевъ <sup>4</sup>), однако въ доказательство своего воздержанія долженъ былъ вести строгій образъ жизни, предписанный дъйствительнымъ членамъ секты. Каждому новицію давали небольшую лопатку, служащую ему для охраненія отъ внъшняго оскверненія <sup>5</sup>), льняной передникъ, употребляемый при омовені-

- в) Филонъ у Евсевія. Praepar. evang. VIII, 11.
- Bell. jud. 11, 8. 5 и 7.

занятіемъ священниковъ, такъ какъ для этого, согласно прямому свидѣтельству Іоснеа (Bell. jud. II, 8. 5), были назначаемы особые хлѣбники и повара, по тѣмъ не менѣе то и другое дѣло, вѣроятно, должно было сопровождаться извѣстными молитвами и обрядами, которые имѣли право совершать только избранные священники. Что-же касается того, избирались-ли ессейскіе священцики только лишь изъ колѣна Левіина и дома Ааронова, какъ это было въ ортодоксальномъ іудействѣ (см. Числ. XVIII, 7; XVI, 28—40 и др.), или-же ессен не считали нужнымъ держаться этого правила,—объ этомъ Іосиеъ опредѣленно не говорить, хотя большинство изслѣдователей, основываясь на свидѣтельствѣ Іосиеа объ "избраніи священниковъ", держатся того миѣнія, что у ессеевъ не имѣло мѣста и значенія священство по происхожденію.

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 7.

<sup>\*)</sup> Bell. jud. 11, 8. 9. Cp. ibid. 7-8.

<sup>•)</sup> Эта лопатка унотреблялась для зарыванія испражисній. Bell. jud. II, 8. 9.

яхъ, и бѣјую одежду, составлявшую отличительпую принадлежность ессейскаго ордена <sup>1</sup>). По прошествіи года, если исцытуеный успѣвалъ показать свою воздержность и умѣренность и вообще зарекомендовать себя съ хорошей стороны, онъ вступалъ въ болъе близкое общение съ орденомъ и могъ уже принимать участіе въ'общихъ ессейскихъ омовеніяхъ <sup>2</sup>), хотя все еще не допускался къ участію въ общественныхъ трацезахъ есссевъ. Чтобы достигнуть и этого, и стать дъйствительнымъ членомъ ордена, новицію нужно было еще новыхъ два года провести въ испытаніи, въ теченіе которыхъ уже вполнѣ должна была обнаружиться его пригодность для вступленія въ орденъ, и лишь тогда, по прошествіи трехъ лѣтъ, новицій былъ принимаемъ въ общество, -είς το δμιλον.

Однако формальное принятіе въ орденъ необходимо должно было предваряться еще торжественной клятвой со стороны новиція, въ которой онъ обязывался быть върнымъ ученію и установленіямъ секты. Іосифъ подробно передаетъ намъ содержаніе этой вступительной клятвы. По его свидътельству, новопоступающій обязывался: «почитать Бога, быть справедливымъ въ отношенін къ людямъ, никому не наносить обиды ни ПО собственному побужденію, ни по наущенію другихъ, всегда ненавидъть несправедливо поступающихъ и всячески содъйствовать справедливымъ, сохранять върность ко всякому, а особенно къ начальству <sup>3</sup>), такъ какъ всякая власть поставляется Богомъ; по достижени самимъ власти не превозноситься и не отличаться отъ другихъ ви одеждою, ни какими-либо другими украшеніями, **JЮ**о́нть всегда правду, а ложь обличать, хранить руки чистыми отъ воровства, а душу---чистою отъ незакопнаго прибытка, ничего не

1, Bell. jud. II, 8, 7.

s, "Καθαροτέρων των πρός άγνείαν ύδάτων μεταλαμβάνει". Bell. jud. II, 8. 7.

<sup>3</sup>) Въ ралемагриваемомъ мѣстѣ сссейской клятвы—"то пізтоў акі тарі́£кіў тазі», ралізта ді тоіз хратобзіў"— нѣкоторые относили выраженіе "хратобзіў" къ политическимъ повелителямъ вообще (К в й м ъ. Geschichte Jesu von Nazara, Bd. I, s. 283, 293; Г  $\bullet$  Р э р Е Р ъ. Philo und die alex. Theosophie, II, 333). Возможно, что ІосиФъ, въ угоду своимъ греко-римскимъ читателямъ, намѣренно избралъ двусмысленный терминъ, но что подъ "хратобзіў" здѣсь могутъ быть разумѣемы только ессейскіе орденскіе начальники, это удостовѣряется дальнѣйшими словами клятвы, обязывающими ессея "въ случаѣ, если онъ самъ вдругъ станетъ вачальникомъ" ("ха́у абто́с а́р́Ха́"), не надмеваться своею властью и не превозноситься налъ подчиненными, а достиженіе подобной власти могло быть зауряднымъ явленіемъ для ессея только вт. средѣ его секты. утапвать отъ своихъ собратьевъ и о дълахъ секты ничего не сообщать стороннимъ, даже подъ страхомъ смерти; ученій ордена (¿отрата) никогда не передавать другимъ какъ-либо иначе, чъмъ такъ, какъ каждый самъ получилъ ихъ, воздерживаться отъ грабежа <sup>1</sup>), върно хранить книги секты и имена ангеловъ»<sup>2</sup>).

Эта торжественная вступительная клятва была единственною, дозволявшеюся въ обществъ ессеевъ, и послъ ен проязнесенія ессеямъ на будущее время строжайше было запрещено употреблять клятву. Подобное запрещение вытло, по locudy, свое основаніе въ томъ, что ессея правдолюбіе признавали одною **H**3'L высшихъ добродътелей и священиъйшихъ обязанностей своихъ, и потому они считали влятву, которая, по ихъ мизнію, всегда взаниное недовъріе, совершенно предполагаетъ излишнею въ своемъ обществъ Ħ заслуживающею большаго порицанія, чъмъ самое клятвопреступ**л**еніе. <sup>3</sup>)

Члены ессейской секты не были равны между собою: ессеи раздълялись по времени пребыванія въ сектъ ("ката дро́оо ту́с а́оху́эгшс") на четыре класса ("гіс μοίρας та́озарас"<sup>4</sup>), до того строго отдъленные одинъ отъ другаго, что принадлежащій къ высщему классу чрезъ соприкосновеніе съ членомъ низшаго становился

- a) Bell. jud. II, 8. 6.
- •) Bell. jud. II, 8. 10.

<sup>1) &</sup>quot;'Афібесва: Аустеїас". Подобное обязательство-сохранять руки чистыми отъ воровства — уже упоминается въ клятвъ раньше, а потому высказано было ивсколько предположеній относительно подлиниаго значенія этого послёдняго обязательства. Прекрасною догадкою было-бы предположение Г в р ц о в л ь д л(Geschichte des Volkes Israël, Bd. II, s. 381), предлагающаго читать, выъсто дузтяјас**λайстіас** (воздерживаться отъ принятія пищи вмъсть съ народомъ), каковос запрещеніе, дайствительно, могло-бы имать масто въ ессейской клятва, такъ какъ ессен не употребляли кушаній, приготовленныхъ вит ихъ ордена. Однако подобной замѣны одного слова другимъ нельзя признать, потому что слово "λαйготіа" ингат болте у locues не встричается, и было-бы совершенно непонятно, почему-бы Іосноъ сочинилъ его именно вдъсь-въ клятвенной формулъ, какъ предполагаеть это Герцебльдъ (ibid). Гостъ (Geschichte des Judenthums und seiner Secten, s. 211) видить здісь нічто, иміющее связь съ охраненіемъ святынь ("Heiligthümer"), но гораздо лучше предноложение, высказанное Люц 1у с о м ъ (Der Essenismus, в. 106), по которому ессен этныть "афе́сесвая дустейас" или обязывались устраняться отъ занятія дусточ, разбойниковъ и бунтовщиковъ протнвъ римекаго правительства (см. Antiqu. jud. XV, 10. 5; XVI, 9. 1), или-что втроятние всего-обязывались ничего не похищать изъ общаго имушества". (Ср. Bell. jud. II, 8. 6).

a) Bell. jud. 11, 8. 7.

нечистымъ и долженъ былъ въ такихъ случаяхъ подвергаться очистительному омовенію. Нельзя съ точностью разграничить эти классы, но во всякомъ случат самымъ въроятнымъ, кажется намъ, слъдуетъ признать то мнъніе, по которому первые два класса составляли вышеуказанныя двъ степени новиціата <sup>1</sup>), третій состояль изь дбйствительныхь членовь, но младшихь по годамъ подвига — пожилыхъ мужчинъ и старцевъ; И. навонецъ. четвертый классъ состояль изъ такихъ, которые, принадлежа къ обществу съ молодыхъ лътъ, сосредоточивали въ себъ наивысшую сумму ессейскаго знанія и опытности,----и изъ ихъ-то среды выбирались всъ должностныя лица общества.

Уже этотъ строгій и продолжительный новиціатъ съ его двумя степенями, а равно также торжественный обътъ при самомъ вступленіи въ орденъ, требующій неизмѣнной передачи ученія и храненія тайнъ ордена, ясно показываютъ, что ессен хотѣли совершенно замкнуться отъ всякаго сторонняго вмѣшатель-

Digitized by Google

ы) Ср. Кеймъ. Geschichte Jesu von Nazara, Bd. I, s. 296; Лапстусъ въ Bibel-Lexicon von Schenkel. Bd. II, s. 184 и др. Что въ указанное Іосифомъ число нужно включать также и новиціевъ, это видно изъ того, что основаніемъ діленія ессеевъ на классы служило "время ихъ подвига", т. е. время, съ котораго начинался для извъстнаго лица строгій образъ жизни, предписываемый уставами секты, но вести такой образъ жизни обязаны были, какъ мы виділи выше, также и новиціи. Были предлагаемы для выясненія этого пункта и другія мићнія, що они едва-ли могутъ быть признаны удачными. Такъ Швръръ предлагаетъ такое дъленіе: первый классъ-дъти, принимаемыя ессеями на воспитаціе: второй и третій—двѣ ступени новиціата; четвертый—дѣйствительные члены (Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte, 603). Такое даленю повторяетъ н Стапферъ. (La Palestine au temps de Jes. Chr., s. 440). Однако дёти ни въ какомъ случаё не могуть быть причисляемы къ ордену, такъ какъ они, хотя дъйствительно и были принимаемы ессеями на воспитание (Bell. jud. II, 8. 2), но черезъ это они вовсе еще не становились членами секты, которая. какъ разсказываетъ Филонъ (Е и в е в. Praepar. evaug. VIII, 11), состояла только изъ мужей зрѣлаго возраста. Невѣроятность такого предположенія подтверждаеть примъръ самого Іосифа, который прошелъ существовавшія въ его время 3 школы іудейства (Vita, cap. 2), и однако не былъ членомъ ессейскаго ордена, а примкнулъ къ фариссямъ. Кромѣ того при такомъ дѣленіи нисколько не выдблялись-бы изъ среды остальныхъ дъйствительныхъ членовъ секты начальники, которые во всякомъ случат по своему положению стояли выше другихъ членовъ. Еще неосновательнъе дъленіе Г вриф вльда (Geschichte des Volkes Israël, Bd. II, s. 390), по которому новнийн перваго, втораго и третьяго года искуса составляли три класса, а дійствительные члены секты -- четверты , наявысшій классъ. Свидѣтельство Іосифа нисколько не благопріятствуетъ дѣленію второй ступени новиціата на два отдільные класса.

ства и зажить своею особою жизнью съ особыми обычаями и **учрежденіями. И дъйствительно, въ** тъхъ учрежденіяхъ и обычаяхъ, о которыхъ разсказываютъ намъ источники, вполнъ обнаруживается строгая замкнутость и полная обособленность ессейскаго ордена; такъ, мы узнаемъ язъ нихъ, что каждый отдельный членъ ордена не имълъ ни особой собственности, ни свободы въ распоряжении своею дъятельностью. Вступающий въ орденъ долженъ былъ вносить все свое имущество въ общую кассу, предоставляя его на нужды общества <sup>1</sup>), въ которомъ такимъ образомъ совершенно исчезало различіе богатыхъ и бъдныхъ, и устаизвливалось полное общение имущества-одно изъ отличительнъйшихъ учрежденій ессейскаго союза. «Что имъетъ одинъ. TO принадлежить всъмъ, и что есть у всъхъ, то считается достояніемъ каждаго отдільнаго члена» 2)-таковь быль принципъ. воторымъ руководились ессеи въ этомъ случат. Также и дневную ессей обязанъ выручку свою за различныя работы каждый отдавать особымъ распорядителямъ (таніа:), бы.ть которые повсе необходимое для поддержанія жизни (та іпітибана)<sup>3</sup>). вупали образомъ само общество заботилось о томъ, что-бы Такимъ важдый членъ ордена имблъ въ достаточной мъръ все необходимое изъ жизненныхъ потребностей: жилище, пищу, одежду и обувь: равнымъ образомъ попеченіе при болѣзни и старческой слабости также составляло общую обязанность. Такъ жили ессеи, соединенные между собою узами самой искренней любви 4), по замъчанію Іосифа,—«какъ братья, которые владѣли общимъ имуществомъ» <sup>5</sup>). Вообще Іосифъ и Филонъ весьма много говорятъ въ свонхъ повъствованіяхъ объ этомъ ессейскомъ коммунизиъ и отзываются о немъ съ большими похвалами. Іосифъ не можетъ скрыть своего удивленія предъ этимъ замѣчательнымъ учрежденіемъ ессеевъ <sup>6</sup>), а Филонъ, отмѣтивши то, что «только одна касса существуетъ для всёхъ, и общіе расходы, и общія одежды, и общая нища на общихъ трапезахъ», всятдъ затъмъ прибавляетъ, что это общение жилища, и жизни, и стода нигдъ не установлено

1) Bell. jud. II, 8. 3.

\*) EUSES. Pracp. evang. VIII, 11. A.

2) EUSEB. Pracep. evang. VIII, 11; Ed. Mangey. II, 633. Cp. oco6. Qu. omn. prob. llb. 878, B.

•] Bell. jud. II, 8. 2.

s] Bell. jud. II, 8. 3.

•] Bell. jud. II, 8. 3-4

такъ твердо и не получило такого развитія, какъ у ессеевъ, потому что у другихъ все это только болѣе восхваляется, чѣмъ осуществляется на дѣлѣ<sup>1</sup>).

Составляя какъ-бы одну великую семью, ессен подчивялись одному и тему-же строго опредъленному порядку жизни. Вотъ какъ обыкновенно проводили они будничные дни: вставали они очень рано и до солнечнаго восхода не говорили ни о чемъ мірскомъ; при восходѣ солнца, обратившись лицомъ на востокъ, совершаля отеческія молитвы<sup>2</sup>), посл'ї чего отправлялись къ своимъ обычнымъ дневнымъ запятіямъ, которыя были назначаемы каждому въ отдѣльности начальниками ордена<sup>3</sup>). Самымъ любимымъ . преимущественнымъ занятіемъ ессеевъ было земледъліе<sup>4</sup>), чему благопріятствовала уже жизнь большинства изъ нихъ въ деревняхъ и вообще на провинціи; но наряду съ этимъ ессен занимались также скотоводствомъ, пчеловодствомъ и другими честными и мирными ремеслами и ручными работами<sup>5</sup>). Изъ занятій запрещены были ессеямъ только такія, которыя могли Dasbuвать склонность къ сребролюбію и несправедливости 6), какъ, напр., торговля, содержание гостинницъ и, между прочямъ, приготовление какого-либо оружия-обстоятельство, имъвшее связь съ тъмъ, что ессеи питали принципіальное отвращеніе къ войнъ и даже избъгали носить съ собою оружіе, прибъгая къ этому едия-

1) Quod omn. prob. lib. 878, A.

<sup>3</sup>) Bell. jud. II, 8.5. Это мѣсто читается у Іоснфа такъ: "πρίν γἀρ ἀνασκεῖν τὸν ἦλιον, οὐδἐν φθέγγονται τῶν βεβήλων, πατρίους δέ τινας εἰς αὐτὸν εὐχάς, ὥσπερ ἰκετεύοντες ἀνατείλαι". Η ѣкоторые въ этихъ, дѣйствительно двусмысленныхъ, словахъ Іоснфа хотѣли видѣть указаніе на существованіе у ессеевъ солицепочитанія; неосновательность подобнаго предположенія будеть выяснена ниже.

<sup>в</sup>) Bell. jud. II, 8. 5. Во всемъ безусловно подчиняясь своимъ начальникамъ, члены[ессейской секты только въ одномъ отношеніи пользонались извѣстной свободой, это именно—въ дѣлѣ благотворительности, такъ какъ каждому ессею было предоставлено "давать достойнымъ, чего ни потребуютъ, равно какъ и бѣднымъ пищу". (Bell. jud. II, 8. 6). Тѣмъ не менѣе и въ данномъ случаѣ было сдѣлано характерное ограниченіе, потому что, если нуждающіеся были родственциками членовъ секты, то эти послѣдніе могли помогать имъ только съ дозволенія начальниковъ (Bell. jud., ibid.).

•) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5. Praepar. Evang. VIII, 11, C; Qu. omn. prob. lib. 876, E.

<sup>6</sup>) Praep. evang. VIII, 11, C.

e) PHILO. Qu. omn. prob. lib. 877, A. Cp. Bell. jud. II. 8. 7.

ственно только во время путешествія съ цёлью защиты отъ разбойниковъ <sup>1</sup>).

Въ пятомъ часу дня (11 часовъ) работа была превращаема, и всъ собирались для общихъ трацевъ, предваряемыхъ обциями омовеніями. Только дъйствительные члены секты И ТЪ изъ новицієвъ, которые внолит удовлетворительно провели уже первый годъ искуса, допускались въ этимъ омовеніямъ въ болће чистой водѣ 2). Послѣ этого очищенія, ниѣвшаго, какъ увидниъ ниже, религіозный характеръ, ессен, надъвъ чистыя одежды. «ППРАВЛЯЛИСЬ ВЪ ОСОБЫЙ ДОМЪ (сіс сою обхуша), КУДА НЕ ДОЗВОЛЯЛОСЬ входить постороннимъ лицамъ, не исключая и новицієвъ. Тамъ, какъбы въ освященное святилище <sup>3</sup>), входили они въ общую столовую и тихо садились за общій столь. Тогда хлібникь подаваль ниъ по порядку хлъбъ, а поваръ поставлялъ предъ кажаымъ блюдо съ однимъ кушаньемъ 4); священникъ произносилъ молитву, и только послё нея можно было приступать въ трапезё. За столомъ бесъда велась тихо и не происходило никакого шума, такъ какъ дозволялось говорить только по очереди, одному послъ другаго <sup>5</sup>). По окончания трапезы священникъ опять совершалъ молитву, въ которой онъ отъ лица всъхъ прославлялъ Бога, какъ Подателя пищи. Затъмъ, снявши съ себя священныя одежды, ессен вновь возвращались къ своей работъ и занимались ею до вечера, когда была совершаема въ топъже порядкъ вторая общественная траиеза, въ которой допускалесь также и «гости», т. е. члены секты, пришедшіе изъ другихъ поселеній 6).

Такъ день за днемъ однообразно протекала мирная и трудолюбивая жизнь ессеевъ, всецѣло посвященная строгой заботѣ о чистотѣ тѣла и души, физическому труду, поученію въ законъ и благотворенію. Только въ субботу нѣсколько измѣнядся обычный порядокъ жизни ессеевъ; этотъ день они проводили еще тише

· \*) "Καθάπερ εἰς ἄγιόν τι τέμενος". Bell. jud. II, 8. 5.

•) Что касается того, каковы были кушанья, предлагаемыя ессеямь при ахъ трапезахъ, то маши источники не даютъ на это никакого отвъта. Большинство изсладователей, за исключенісмъ Люціуса, Герцеельда и Гильгенеельда, склонны утверждать воздержавіе ессеевъ отъ мяса и вина, но, какъ увидимъ инже, это митиіе не имаетъ для себя достаточныхъ и вполит убадительныхъ основаній.

•) Bell. jud. II, 8. 5. Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

•) Bell. jud. 11, 8. 5.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bell. jud. 11, 8. 4.

<sup>•) «</sup>Καθαρωτέρων τῶν πρὸς άγνείαν ὑδάτων". Bell. jud. II, 8. 7.

и скромиће, и наблюдали празднование его еще строже, чћиљ самые строгіе изъ ихъ единоплеменниковъ. Строгость соблюденія субботняго дня простиралась у ессеевъ до того, что они въ этотъ. посвященный Богу, день не имбли права возжигать ОГНЯ. He смѣли передвигать какихъ-либо сосудовъ съ OTOHAO мѣста Ha другое и даже должны были воздерживаться отъ отправления своихъ естественныхъ потребностей<sup>1</sup>). Весь день быль посвящаемъ нскаючительно поучению въ отечественномъ закопѣ: младшіе члены секты внимательно выслушивали толкованія старшихъ, которые, руководствуясь старинными образцами, раскрывали глубок й спыслъ заключенныхъ въ св. Писаніи символовъ и вообще изъясняли то, что было въ немъ непонятнаго<sup>2</sup>).

Изъ этого описанія обычнаго времяпровожденія ессеевъ можно видъть, насколько умъренна, проста и непритязательна была ихъ жизнь. Эта простота образа жизни зависъла отъ тъхъ строгихъ правственныхъ принциповъ, которыми руководствовались ессеи, смотръвшіе на удовольствіе какъ на тяжкій гръхъ и считавшіе «воздержаніе и поб'єду надъ страстями» высшими добродѣтелями<sup>3</sup>). Іосифъ и Филонъ въ своихъ повъствованіяхъ представляють ессеевь образцами воздержанія, добродѣтели и бе.:корыстія: «Зёлтистои андрес тон тропон»---- Называеть ИХЪ BЪ одномъ мьсть locnфь 4), и вообще онъ пользуется всякимъ обстоятельствомъ, что-бы выставить на видъ ихъ правственное достоинство: они фдать и пьють только до насыщенія; они избѣгають чvвственныхъ удовольствій какъ грѣха; они оказываютъ состраданіе

1) Bell. jud. II, 8. 9. Послѣднее запрещеніе зависѣло отъ тѣхъ условій, какими обставлялось у есссевъ совершеніе этого акта. Ессеи въ случаѣ нужды должны были отыскивать возможно усдиненныя мѣста и тамъ имѣвшеюся у каждаго изъ нихъ лопаткою вырывать ямку глубиною въ одинъ футь, куда и зарывались потомъ испражненія. При этомъ ессеямъ нужно было тщательно окутываться одеждами, что-бы скрыть свою наготу, какъ выражается Іосифъ, — "отъ лучей Божінхъ (тдс адүдс той Феод)", а послѣ всего этого они, считая себя оскверисниыми, должны были подвергаться очистительному омовенію (Bell. jud. II, 8. 9). Такъ какъ подобное выкапываніе ямы было-бы нарушеніемъ субботы, а между тѣмъ оно считалось у есссевъ необходимымъ условіемъ въ данномъ случаѣ, то потому ессеямъ и предписано было по субботамъ означенное воздержаніе.

\*) PHILO. Qu. omn. prob. lib., 877, C.

<sup>a</sup>) Bell. jud. II, 8. 2.

•) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

3

в благотворительность неимущимъ; они гизвъ изъявляютъ справеданво, ярость укрощають, хранять върность, заботятся о миръ, презирають богатство<sup>1</sup>)----такіе и многіе другіе лестные отзывы даеть объ ессенхъ Іосифъ. Но особенно щедръ на похвалы ессеямъ Фялонъ, съ восторгомъ отзывающійся объ этихъ герояхъ лобродътели (аддитай аратис). Объ этихъ благочестивыхъ, справедливыхъ, святыхъ мужахъ, которые сдълали себя свободными отъ встахъ внашнихъ вещей, отказались отъ внашняго почета и чувственныхъ удовольствій и расположили свою жизнь по троявому закону: любви къ Богу, любви къ добродътели и любви къ людямъ. Во свидътельство этой троякой любви Филонъ указываетъ слъдующія добродътели ессеевь: цвломудріе, искренность, признаніе Бога виновникомъ одного добра, а не зла, презрѣніе богатотва, равнодушіе къ почестямъ и удовольствіямъ, воздержаніе, постоянство, непритязательность, скромность, уваженіе къ закону. доброжелательность и общительность, попеченіе о больныхъ и сыновною почтительность къ стариниъ.2)

Всѣ эти нравственныя черты ессеевъ, изображающія ихъ, по характерному замѣчанію Ширера, «истинными виртуозами нравственности»<sup>3</sup>), всецѣло могутъ быть изъяснены изъ ученія ветхозавѣтной религіи, такъ какъ основаніе ессейской этики вообще составлялъ, несомиѣнно, законъ Монсеевъ, что Филонъ высказываетъ прямо<sup>4</sup>) и о чемъ позволяетъ заключать Іосифъ, разсказывающій, что самое имя законодателя (Монсея) пользовалось у ессеевъ такимъ высокимъ уваженіемъ, что злословящихъ его они наказывали смертью<sup>5</sup>).

Однако, наряду съ этими общими чертами простоты и умѣренности, въ нравственныхъ принципахъ ессеевъ, въ ихъ обрядахъ и обыкновеніяхъ можно указать также цѣлый рядъ и такихъ особенностей, которыя рѣшительно отличали ессеевъ отъ

<sup>3</sup>) "Als wahre Virtuosen der Sittlichkeit". Шинвил. Lehrbuch der Neütestam. Zeitgeschichte. s. 606.

•) Qu. omn. prob. lib., 877, (`., Τὸ ἡθικὸν ἐὗ μάλα διαπονοῦσιν, ἀλείπταις χρώμενοι τοὶς πατρίοις νόμοις, οῦς ἀμήχανον ἀνθρωπίνην ἐπινοῆσαι ψυχὴν ἀνεο χαταχωχῆς ἐνθέου". Cp. τακκε JOSEPH. Bell. jud. II, 8. 12., Βίβλοις ίεραῖς καὶ διαφόροις ἀγνείαις καὶ προφητῶν ὰ ποφθέγμασιν ἐμπαιδιτριβούμενο:".

<sup>6</sup>) Bell, jud. II. 8, 9.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 2-6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) PHILO. Qu. omn. prob. lib. 877-878.

остальныхъ іудеевъ и которыя, повидимому, (по крайней мъръ на первый вэглядь) не могли нивть своимъ источникомъ ветховавътный законъ, такъ какъ онъ или не совпаднютъ съ его требованіныя, или даже прямо противорѣчатъ ему. Мы укажемъ здъсь эти особенности ессенизма, не вдаваясь въ обсуждение ихъ, а ограничившись пока только лишь теми объясненіями, какія приведены у Іосифа и Филона. Такъ, мы отмъчали уже, что ессен въ своемъ требования строгой правдивости отъ каждаго члена. секты дошли до безусловнаго запрещения клятвы 1). Кромъ этого они отвергали также и рабство, и не только принципіально, въ теорін, но и фактически, такъ какъ на самомъ дбле не терпълн въ своемъ обществъ никакихъ рабовъ, довольствуясь взаимными услугами между собой. «Въ рабствъ, по замъчанию Іосифа, они видъли несправедливость» 2), а по объяснению Филона, рабство представлялось для нихъ противоръчіемъ первоначальному равенству всъхъ людей, которыхъ природа создала равными<sup>3</sup>).

Воздерживаясь оть всякаго рода чувственныхъ удовольствій, ессеи пришли также и къ отвержению брачной жизни, и потому они не принимали въ свое общество женщинъ, хотя охотно принимали въ себъ на воснитание чужихъ дътей 4). Безбрачие ессеевъ вызываетъ особенное удивление у Плиния, что весьма понятно при его убъждении въ слишковъ продолжительновъ («per millia saeculorum») ихъ существованія. «Это-единственный народъ, говорить онъ объ ессеяхъ, замъчательнъйшій между встям народами во всей вселенной, безъ женщенъ, отказавшійся оть брачныхъ удовольствій, безъ денегъ, живущій среди пальнъ. Ежедневно онъ одинаково обновляется иножествоиъ пришельцевъ, которые, будучи удручены жизпенными невзгодами, спъшать присоединиться къ ихъ образу жизни. Такъ живетъ тысячи въковъ---невъросказать (incredibile dictu)--- въчный народъ, въ кото-**HTHO** никто не рождается» <sup>5</sup>). Причиной безбрачія ессеевъ ро**м**Ъ Іосифъ и Филонъ считаютъ убъжденіе ихъ въ невърности и непостоянствь женщинъ. «Въ бракъ, говорить первый, ессеи видъли для своего ордена источникъ нечистоты и безпокойства» <sup>6</sup>), а

- 1) Bell. jud II, 8. 6.
- \*) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.
- \*) PHILO. Qu. omn. prob. lib. 877.
- •) Bell jud. II, 8. 2.
- 6) PLIN. Hist. nat. Lib. V, cap. 17.
- •) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

въ другомъ мъстъ онъ-же по этому поводу замъчаетъ: «бракомъ иренебрегають....такъ какъ остерегаются чрезмѣрной похотливости женщинъ и убъждены, что ни одна изъ нихъ не сохранить върности своему мужу» 1). Согласно съ этимъ разсказываетъ и Филонъ относительно тъхъ оснований, въ силу которыхъ ессен воздерживались отъ брака: «изъ ессеевъ, говоритъ онъ, никто не береть себь жены, такъ какъ жена бываеть самолюбива, чрезвычайно завистлива и способна колебать правы мужчинъ и соблазнять однъмн забавами; она измышляетъ льстивыя ръчи, очаровываеть взорь, ласкаеть слухь и вводить въ заблуждение умы, поддающиеся ея очарованиямъ. А когда являются дъти, то жена, исполнившись высоконфрія и самонадбявности, смбло высказываетъ то, на что она раньше только намекала, и безъ всякаго труда принуждаетъ дълать то, что не подобаетъ, ибо всякій, кто связанъ чарамя любви къ женъ, или кто по долгу природы заботится о детяхъ, совершенно какъ-бы перерождается и незамѣтно становится рабомъ вмѣсто свободнаго человѣва <sup>2</sup>).

Однако безбрачіе не было всеобщимъ и необходимымъ принципомъ ессенизма: Іосифъ, болѣе точно знавшій всѣ обычаи и вибшнія учрежденія ессеевъ, чбиъ Филонъ, прямо свидътельствуетъ, что была фракція ессеевъ, допускавшая въ своей средъ бракъ, какъ учрежденіе, необходимое для продолженія человъческаго рода <sup>3</sup>). Эти признающіе бракъ ессеи тёмъ не менѣе были весьма осторожны въ выборѣ своихъ супругъ, и потому подвер**уали** ихъ предварительному трехлётнему испытанію, тёмъ болёе необходимому, что, по выходъ замужъ, жены, наравнъ съ мужьяин, рэздѣляля ессейскій образъ жизни <sup>4</sup>). Отмѣченная особенность жизни ессеевъ свидѣтельствуетъ намъ о томъ, что они тщательно оберегали чистоту своего общества и старательно избъгили всего, по ихъ мнѣнію, нечистаго. И дѣйствительно нужно сказать, что эта постоянная забота о соблюдении левитской чистоты И инительная боязнь всякаго малъйшаго оскверненія составляють характернъйшую черту ессенизма, ярко обнаруживающуюся **B**0 всей жизни и обыкновеніяхъ ессеевъ. Такъ, напр., мнительпая боязнь оскверненія наглядно сказывалась уже въ томъ, что ес-

- s) Praepar. evang. XVIII, 11. B.
- s) Bell. jud. 11, 8, 13.
- 6) Bell. jud. Ibid.

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 2.

сен старательно пзбъгали всякихъ сношеній съ людьми, не принадлежавшими къ ихъ сектъ, считая ихъ нечистыми, — и даже прикосновеніе къ своимъ-же собратьямъ, принадлежавшимъ къ низшему классу, считали для себя оскверняющимъ.

Эта-же боязнь оскверненія повела и къ тъмъ строгимъ предписаніямъ касательно пищи, какія имѣли мѣсто у ессеевъ. Насколько строги были требованія ессеевъ касательно чистоты ихъ кушаній, видно изъ того, что никто изъ нихъ не смѣлъ вкушать другой пищи, кромѣ приготовленной въ средѣ самой секты, такъ что исключенный изъ общества ессей долженъ быль питаться только кореньями и плодами, и хотя-бы при этомъ подвергался 1a**x**9 опасности умереть отъ истощения силъ, все-же однако не смѣдъ ни отъ кого принимать пищи, такъ какъ не могъ быть увъренъ въ ен чистотѣ 1). Этою-же боязнью оскверненія, по всей въроятности, объясняются и тъ особые обычан, какіе соблюдали ессеи при отправлении своихъ естественныхъ потребностей <sup>2</sup>). Съ этою-же боязнью осквернения имфетъ, въроятно, связь и воздержаніе ессеевь оть помазанія тьла масломъ---этого столь употребительнаго и даже необходимаго на востокъ обычая. Ессеи видъли въ маслъ особаго рода нечистоту и считали его способнымъ осквернять человъка, вслъдствіе чего требовали, что-бы тщательно была стпраема всякая капля масла, даже случайно попавшая на тёло 3). Вообще-же при всякомъ случат, дававшемъ ессеямъ поводъ сомнъваться въ своей чистотъ и считать себя оскверненными, они прибъгали къ своимъ очистительнымъ омовеніямъ. Такія очистительныя омовенія, помимо омовеній ежедневныхъ, обязательныхъ для всѣхъ 4), были предписаны ессеямъ не только при сношеній съ людьми, не принадлежащими къ секгъ, но также и въ случаѣ прикосновенія ессея, принадлежащаго къ высшему классу,

•) Bell. jud. 11, 8. 5.

<sup>1)</sup> Bell. jud. Il, 8. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше стр. 86, прим. 1-ос.

<sup>•)</sup> Bell. jud. II, 8. 3. Нікоторые сомніваются, что-бы ессен избігали масла вообще. Такъ, по миннію Д в р в н к у р г л (Histoire de la Palestine, р. 168), разсматриваемое місто Іоснфа говорить только о помазаніи, употребляемомъ древними по выході изъ бани для приданія гибкости кожі; такое помазаніе не мирилось, конечно, съ простотою ессейскаго образа жизни, а потомуде они и воздерживались отъ него. Однако это миније не согласуется съ прямымъ свидітельствомъ Іоснфа, по которому ессен смотріди на масло, какъ на инито положительно нечистое: "хуλίδα ύπολαμβάνου: то їλают. (Bell. jud. II, 8. 3).

кь своему-же собрату, стоящему на низшей ступени <sup>1</sup>); требоваинсь также омовенія послѣ отправленія естественных потребностей <sup>2</sup>) и, безъ сомнѣнія, также и въ разныхъ другихъ случаихъ оскверненія съ ессейской точки зрѣнія. Внѣшнимъ знакомъ чистоты ессеевъ служила бѣлая одежда, и ессен, имѣвшіе, по свидѣтельству Іосифа, обыкновеніе «λευχειμονεῖν διαπαντός»<sup>3</sup>), не употребляли, повидимому, одежды другихъ цвѣтовъ.

Даяће, одну изъ самыхъ отличительныхъ особенностей ессейской секты составляло то, что ессеи не принимали участія въ общественномъ богослужении храма іерусалимскаго и не приносили тамъ никакихъ жертвъ, составлявшихъ, какъ извъстно, самую существенную часть и средоточный пункть національнаго іудейскаго богопочтенія. Были-ли ессен отлучены оть храма, или-же сами держались вдали отъ него---объ этомъ источники опредбленно не говорять, хотя свидътельство Іосифа благопріятствуеть, повидимому, второму пониманію, такъ какъ употребленное имъ въ этомъ случаѣ выражение« «горто́шего» »4) естественнѣе всего понимать въ значения общаго залога. Что-же касается отвержения жертвъ, то Филонъ это отрицательное отношение ессеевъ къ храмовому іерусалимскому культу отмѣчаетъ лишь краткимъ замѣчапіемъ: « об зыя хатадболта; »<sup>5</sup>), не приводя опредъленнаго основанія для этого, столь необыкновеннаго среди іудеевъ, образа дъйствія ессеевъ. Изъ этихъ словъ Филона можно-бы, повидимому, заключать (какъ это и дълаютъ многіе изслъдователи), что будто-бы ессеи отвергали только кровавыя жертвы храма; однако дальнъйшія, непосредственно за симъ слъдующія слова Филона не Дають права на такое заключение: « адд' ісропренеїς тас сантой біаноїас хатаскева́сее а̀сеобитес » — Продолжаеть онъ, даван тъмъ разумъть, что

1) Bell. jud. II, 8. 10.

<sup>a</sup>) Bell. jud. II, 8. 9.

<sup>3</sup>) На этомъ основанія предполагають (Z E L L E R. Die Philos. der Griechen, III, 2. s. 290), что тѣ священныя одежды, которыя употреблялись ессеями исключительно только при общественныхъ трапезахъ, были именно льияныя, потому что онѣ могли отличаться отъ обычныхъ шерстяныхъ одеждъ ессеевъ ис пвѣтомъ, но только матеріею. Въ пользу этого говоритъ и то соображеніе, что льияная одежда считаласъ вообще болѣе чистою и что также и купальныя одежды ессеевъ были изъ льна. (Ср. Bell. jud. II, 8. 5).

•) Ant. jud. XVIII, 1. 5. "Εἰς δὲ τὸ ἰερὸν ἀναθήματα στέλλοντες θυσίας οὐκ ἐπτελοῦσ: διαφορότητι άγνειῶν, δς νομίζοιεν, καὶ δι' αὐτὸ εἰργόμενοι τοῦ κοινοῦ τεμενίσματος ἐφ' αύτῶν τὰς θυσίας ἐπιτελοῦσιν".

<sup>5</sup>) Qu. omn. prob. lib. 876, D.

ессеи отвергали всѣ священнодъйствія храма, всю богослужебную витшность. И Іосифъ Флавій не оставляеть насъ въ сомитнія на этоть счеть: хотя онь и замечаеть 1), что ессен посылали дары («а̀vað-ήµата у) въ храмъ <sup>2</sup>), но за то гораздо прямѣе и рѣшительибе, чёмъ Филонъ, выражается объ отвержения ессеями жертвъ вообще: «посылая въ храмъ дары, жертвъ тамъ не приносятъ----« видіаς обх впителова: », ГОВОРИТЬ ОНЪ Объ ессеяхъ. и причину этого УКАЗЫВАЕТЪ ВЪ СЛЪДУЮЩЕМЪ: « διαφορότητ: άγνειών, άς νομίζοιαν» 3). ЭТИ послъднія слова нашъ русскій переводчикъ Флавія передаеть такных образомъ: «потому что святъйшіе имъютъ обряды»<sup>4</sup>); точнѣе, пожалуй, было-бы перевести яхъ такъ: «ради-различія», или еще лучше----«ради предпочтенія очищеній, которыя они принимали». Такъ или иначе, но во всякомъ случат изъ этихъ словъ Іосифа явствуеть, что ессеи не принимали участія въ общественномъ богослужебномъ культѣ, потому что не приписывали жертвамъ храма никакой очистительной силы, а смотрѣли на свои « стучкай », свои очищения, какъ на преимущественныя и болъе дъяствительныя. Эти « аучесая», насколько можно заключать изъ источниковъ, состояли препиущественно (а по предположению нъкоторыхъ,--даже исключительно) въ омовеніяхъ, или купаньяхъ въ холодной водѣ, которымъ ессеи должны были подвергаться не только ВЪ случаяхъ различныхъ оскверненій, какъ это отчасти нитло место и въ Моисеевомъ законодательствѣ <sup>5</sup>), но также и ежедневно предъ общей трапезой въ 5-мъ (11-мъ) часу дня. Къ участію въ этихъ ежедневныхъ общихъ омовеніяхъ, какъ мы уже замѣчали,

<sup>3</sup>) Въ чемъ состояли эти дары (а̀vад̀тµата)...Іосифъ не опредѣяяеть, в потому по поводу этого высказывались разнообразныя предположенія. Во всякомъ случаѣ болѣе вѣроятнымъ представляется то миѣніе (см. особ. Лю ц іу с ъ. Der Essenismus, s. 101), что подъ а̀vад̀тµата эдѣсь должно разумѣть храмовую подать (см. Ши и в в в ъ. Lehrb. der Neutestam. Zeitgesch. s. 638. Ср. Antiqu. jud. XVIII, 9. 1: "то́ те δίδρаҳµоν.... ка! о́по́са а̀λλа а̀vад̀тµата"), в можетъ быть-также и десятивы, отказъ отъ взиоса которыхъ едва-ли былъ-бы оставленъ безпаказанно со стороны јерусалимскихъ первосвященияковъ. Замѣтимъ также, что а̀vад̀тµата посылали въ јерусалимское святияще также в языческіе цари и частные люди. (2 Мак. III, 2; Antiqu. jud. XII, 2. 7; XVIII, 8. 5. Ши и ре въ. Ibid. s. 292).

s) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

4) Госифа Флавтя Древности іудейскія. Перев. Самуйлова. Спб. 1783. ч. Ш., стр. 194.

6) Числ. XIX, 14-22; Лев. XI, 24-40; XII, XIV и XV главы.



<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

допускались только дъйствительные члены ордена и новиціи высшей степени. Но кромъ указаннаго ближайшаго значенія, слово « аучесаі» въ данномъ случаѣ должно имѣть, по нашему мнѣнію, еще и болье широкій смысль; именно подь «аучиай» нужно разумъть здъсь не одни только очищенія въ собственномъ смысль, а еще также и священнодъйствія другаго рода. Это слѣдуетъ Η3Τ (10ΒΤ ΙΟ(ΗΦΑ: «έφ' αύτων τάς θυσίας έπιτελούσι» 1), Παιοιμηχτ πραθο' заключать, что ессен сами въ своей средѣ приносили жертвы. Въ чемъ-же состояли эти ессейскія жертвы? Нельзя, конечно, донустить, что-бы ессеи, вибсто приношенія жертвъ въ храмб, приносили въ своихъ колоніяхъ тѣ именно виды жертвъ, которые были предписаны Моисеевымъ законодательствомъ<sup>2</sup>), а скоръе въ какихъ-либо своихъ учрежденіяхъ нужно думать, что они хотбли найти ибчто соотвътствующее храмовымъ жертвамъ, или, какъ принято выражаться, ----эквивалентъ храмовыхъ жертвъ. Санымъ подходящимъ дъломъ въ этомъ случаѣ являлись описанныя нами общественныя трапезы ессеевъ, священный характеръ которыхъ не можетъ подлежать сомнѣнію. Вспомнимъ только о томъ, что онъ предварялись очистительными омовеніями, совершались въ особепно чистомъ мъстъ, считаемомъ какъ-бы святилищемъ, сопровождались тихими и благочестивыми бестдами;---что пища, предлагаемая на этихъ трапезахъ, была приготовляема подъ наблюденіемъ особо избранныхъ лиць, и потому отличалась совершенною чистотою; наконецъ, что при нихъ присутствовали свя-

1) Antiqu. jud. XVIII, 1 5.

2) Это 'именно допускаетъ НЕАНДЕРЪ (Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. B. I, s. 61) и Франккаь. (Zeitschrift für die religiösen Interessen des Judenthums. 1846. s. 459), понимающие означенныя слова Іоснфа въ томъ именно смысля, будто ессен дозволяли себъ въ собственной. среді приносить истинныя жертвы. (Этотъ-же взглядъ разділяетъ, повидимому, также и нашъ русскій ученый Богородскій. См. Прав. Соб. 1873, III, стр. 189-190). Противъ этого говорять однако ясныя свидътельства источниковъ: во-первыхъ, Филонъ категорически замѣчаетъ, что ессен "не приносятъ въ жертву животныхъ, но считаютъ справедливымъ посвящать Богу свои собственныя серциа какъ достойныя приношенія" (ов Сша катадионтес, алл' ігроπρεπείς τὰς έαυτών διανοίας κατασκευάζειν ὰξιοῦντες. Qu. omn. prob. lib. 876, D); во-вторыхъ, самъ Іосноъ еще рѣшительнѣе говоритъ: "возіас оо̀я ѐя:тедобо біасоротуть аучеству, асториясия, (Antiqu. jud. XVIII, 1. 5), и ссли онъ триз не менье говорить о существования у ессеевь какихъ-то жертвъ, то уже его собственныя выраженія показывають, что онъ не думаеть эти слова понимать строго-буквально: въ одномъ мъстъ у него "досіа:", въ другомъ просто, атучнаі".

- 93 ---

Digitized by Google

щенники и предъ началомъ и въ концѣ ихъ совершались модитвы — все это говоритъ въ пользу того, что ессеи приписывали своимъ трапезамъ значение святѣйшихъ богослужебныхъ дѣйствій. Это удаление ессеевъ отъ общаго религіознаго святилища іудеевъ и уклонение отъ принесения храмовыхъ жертвъ—существенной части ветхозавѣтнаго богопочтения, ясно свидѣтельствуютъ, что ессеи, стремясь къ достижению своихъ особыхъ идеаловъ, образовали, по вѣрному замѣчанию Люціуса. «не только общину въ общинѣ, или государство въ государствѣ, но также и какъ-бы церковь въ церкви (eine Art von Kirchlein in der Kirche»<sup>1</sup>).

Религіозная жизнь предполагаеть всегда также и религіозное міровоззрѣніе: если-же ессеи развили свою религіозную жизнь въ своеобразномъ направленіи, то также и въ своемъ міровоззрѣніи они необходимо должны были имѣть нѣчто особенное. Къ сожалѣнію, относительно особенныхъ религіозныхъ воззрѣній ессеевъ мы знаемъ очень мало, или по крайней мѣрѣ очень мало опредѣленнаго и достовѣрнаго; и это зависитъ, конечно, отъ того, что каждый вступающій въ ихъ общество членъ клятвенно обязывался изъ дѣлъ и ученій общества ничего не сообщать непосвященнымъ и тщательно хранить<sup>2</sup>) книги секты, а такъ какъ при этомъ и эти книги не дошли до насъ, то очень трудно возстановить подлинное ученіе ессеевъ.

Несомнѣнно во всякомъ случаѣ то, что основные религіозные воззрѣнія и принципы ессеевъ были заимствованы изъ ветхозавѣтнаго ученія, такъ какъ въ руководство къ изслѣдованію истины они принимали именно священныя книги Ветхаго Завѣта. которыя по субботамъ были читаемы и изъясняемы свѣдущими мужами въ ессейскихъ богослужебныхъ собраніяхъ <sup>3</sup>). При этомъ, какъ свидѣтельствуетъ Филонъ, ессеи не занимались ни физическою, ни логическою частями философіи, любомудрствуя въ данномъ отношеніи только о Творцѣ міра и о происхожденіи вселенной <sup>4</sup>), а

•

<sup>1)</sup> Люціусъ. Der Essenismus. s. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По переводу цѣкоторыхъ: "въ тайнѣ хранить", хотя первоначальное значеніе употребленнаго здѣсь выраженія "συντηρήσειν....τάτης αίρίσιως адтών βίβλια" (Bell. jud II, 8. 7) я не таково.

<sup>•)</sup>Ρ Η Ι L O.Qu.omn.prob. lib. 877 ...,Εἰθ' ὁ μὲν τὰς βίβλους ἀναγιγνώσκει λαβών, ἕτερος δέ τις τῶν ἐμπειροτάτων ὅσα μὴ γνώριμα παρελθών ἀναδιδάσκει". ('p. τακκα: "Τὸ ἡθικὸν εὖ μάλα διαπονοῦσιν, ἀλείπταις χρώμενοι το ῖς πα τ ρ ἱοις ν ὁ μοις, οδς ἀμήχανον ἀνθρωπίνην ἐπινοῆσαι ψυχὴν ἄνευ κατακωχῆς ἐνθέου". Ibid.

 <sup>,,</sup>Φιλοσοφούσι περί ύπάρξεως θεού και της του παντός γενέσεως". Ibid. 877, €.

главное внимание свое обращали на изучение этики, т. е., очевидно, закона, что явствуетъ изъ вышеозначенныхъ словъ Филона. Въ субботнихъ собраніяхъ ессеевъ, продолжаеть тотъ-же писатель, старъйшими внушалось младшимъ благочестіе, справедливость, преподавалось понятіе о домоустройствѣ (одхочоµίа) и устройствѣ общественномъ (колития), сообщались понятія о томъ, что истинно добро или зло, и что безразлично, къ чему слъдуетъ стремиться и чего должно избѣгать <sup>1</sup>). О строгой приверженности ессеевъ къ отечественному закону говорить также то высокое уважение, какое они питали къ законодателю Монсею, почитаемому ими послѣ Бога болфе всего <sup>2</sup>), а вибств съ твмъ, конечно,уважение также и къ твмъ ученіямь и предписаніямь, которыя заключены въ книгахъ Монсеевыхъ. Подтвержденіемъ этого служить, между прочимъ, въ высшей степени строгое соблюдение ессеями субботняго покоя. 0 чемъ мы уже упоминали.

Въ сочиненіяхъ Іосифа мы находимъ указаніе на нѣкоторые отанчительные ессейскіе догматы, но можно-ли вполнъ довърять этниъ показаніямъ іудейскаго историка и безъ всякихъ ограниченій принимать ихъ, — это, какъ мы выяснили въ предшествующей главѣ, представляется еще дѣломъ спорнымъ И сомнительнымъ. Въ числѣ такихъ спеціально-ессейскихъ догматовъ Іосифъ первое мъсто отводить въръ ессеевъ въ неизмъняемую судьбу. «Ессея, говорить онь, все дълають зависимымь оть власти сульбы (саддукен-ничего, а фарисеи занимаютъ среднее положение между нимя) и утверждають, что ничего не можеть случиться съ людьми безъ ея опредъленія» <sup>3</sup>). Но эта фраза, по своей мысли слишкомъ напоминающая собою ученія языческаго стояцизма, получаеть совершенно иной видь и болье правдоподобный смысль въ другомъ мѣстѣ того-же сочиненія Іосифа, гласящемъ, что «ессеи все, происходящее въ мірѣ, почитаютъ зависящимъ отъ власти единаго Бога»<sup>4</sup>), и такъ какъ наряду съ этимъ отъ Филона мы узнаенъ, что ессеи въ своемъ учении о судьов не доходили до того,

) Qu. omn. prob lib. 877.

<sup>а</sup>) По свидътельству Іосифа, ессеи наказывали смертью злословящихъ ими Законодателя, и даже римскія пытки не могли принудить ихъ къ такому оскорбленію его. Bell. jud. II, 8. 9—10.

s) Antiqu. jud. XIII, 5. 9.

 Antiqu. jud. XVIII, 1. 5. А въ Bell, jud. II, 8. 14. Іосноъ подобнымъ-же образомъ выражается и о оариссяхъ: "оарисен...все приписывають судьбъ и Богу".

Digitized by Google

что-бы и на зло смотръть какъ на дъйствіе Божества <sup>1</sup>). то ясно, что мы имъемъ здъсь дъло не съ языческимъ понятіемъ о рокъ или фатумъ (εіμαρμένη), а съ идеей о божественномъ предопредъленіи, составлившей, слъдовательно, одинъ изъ пунктовъ ессейскаго ученія.

Изъ этой въры въ неизмъняемую судьбу, или, върнъе сказать, во все опредълнющее провидъніе, естественно вытекали претензіп ессеевъ на обладаніе даромъ пророчества, о чемъ свидътельствуетъ намъ Іосифъ. Изъ повъствованіи Іосифа<sup>2</sup>) мы узнаемъ, что нѣкоторые ессеи думали достигать этого дара посредствомъ различныхъ внѣшнихъ средствъ, къ которымъ относились: изученіе свящ. писанія (особенно "изреченій пророческихъ"), а также разнообразныя очищенія. Іосифъ приводитъ даже нѣсколько примѣровъ подобныхъ ессейскихъ предсказаній<sup>3</sup>). Кромѣ предсказаній ессеи славились еще въ народѣ своимъ искусствомъ врачеванія, такъ какъ, заимствуя изъ "писаній древнихъ мужей"<sup>4</sup>) все то, что полезно для души и тѣла, они узнавали также цѣлебную силу кореньевъ и камней и пользовались этимъ въ своей врачебной практикъ<sup>5</sup>).

Но особенно замѣчательно было ученіе ессеевъ о душѣ, которое, если вѣрить Іосифу, состояло въ слѣдующемъ: душа, говорили они, образована изъ тончайшаго эеира и только вслѣдствіе

6) Трудно съ точностью рішнть, что собственно нужао разуміть подъ "пнсаніями древнахъ", — священныя-ли писація іудейскаго народа (такого мийнія держится Люціусъ, Der Essenismus, s. 60; Ср. Bell. jud. II, 8. 12), или-же особенныя сектантскія кинги, обращавшіяся исключительно среди членовъ секты (такъ думають: Липсіуъ, Bibel-Lexicon von Schenkels. s. 190; Целлеръ, Die Philosophie der Griechen, Ed. III, 2, s. 299; Гретцъ, Geschichte der Juden, Bd. III, s. 661). Боліє віроятнымъ представляется второе мийніе, тімъ боліе, что въ ессейской вступительной клятві солержалось уже обязательство вірно хранить (доутар'ядач), или по переводу нікоторыхъ— въ тайні хранить кинги секты (Bell. jud. II, 8. 7). Есть мийніе, что ессен употребляли при своихъ врачеваніяхъ закличанія, пользуясь въ этомъ случаї, между прочимъ, древнею киягою "Sefer Refuoth", приписываемой царю Соломону, который въ народномъ мийніи считался закличателемъ злыхъ духовъ. (Гретцъ, Geschichte der Juden, B.:III, s. 105; ср. 8. 661), но провірнить достовірность этого факта ніть возможности.

s) Bell. jud. 11, 8. 6.

<sup>1)</sup> Филоиљ говорить, что ессен были наставляемы въ томъ, что "τό πάντων μέν άγαθών αίτιον, κακού δέ μηδενός νομίζειν είναι το θείον". Qu. omn. prob. lib. 877, E.

a) Bell. jud. II, 8. 12.

s) Antiqu. jud. XIII, 11, 2; XV, 10. 4.

своего паденія заключена въ тёло, какъ въ темницу; освобождаемая смертью изъ этой темницы, она улетаетъ «въ высоту», что-бы наслаждаться безсмертіенъ, а твло, принадлежащее матерім, разрушается. Посмертная участь душь будеть не одинакова: души праведныхъ будутъ находиться въ прекрасной странъ по ту сторону океана, гдъ не будутъ безпоконть ихъ ни дождь, НW ситъгъ, ни зной, и гдъ непрерывно будетъ освъжать ихъ тихій вътерокъ моря; души злыхъ будутъ обитать въ отдаленномъ мъсть, гдъ царить холодъ и мракъ, и гдъ онъ будуть мучимы непрестанными мученіями '). Наконець, изъ разсказа Іосифа можно заключать, что у ессеевъ было, повидимому, еще какое-то особенное учение объ ангелахъ, которому они придавали весьма важное значение, такъ какъ требовали отъ новопоступающихъ членовъ точнаго храненія его 2).

Не вдаваясь пока въ подробное разсмотръніе и уясненіе этихъ отличительныхъ ученій, приписываемыхъ ессеямъ Іосифомъ Флавјемъ, замътимъ только, что всѣ они лежать, такъ сказать, на совъсти самого Іосифа, и слъдуетъ-ли считать ихъ за подлинно-ессейскія, или-же нътъ--- ръшеніе этого зависить исключительно отъ такого или инаго взгляда на достовърность свидътельствъ этого іудейскаго историка вообще. Что касается насъ, то мы не находимъ возможнымъ безусловно довърять Іосифу въ данномъ случаћ. на основанияхъ, отчасти уже разъясненныхъ выше (въ первой главъ), а отчасти имъющихъ быть выясненными при дальпъйшемъ изложении. Здёсь-же считаемъ не лишнимъ замѣтить, что Филонъ въ обоихъ своихъ сочиненияхъ, трактующихъ объ ессеяхъ, ничего не упоминаетъ ни объ ангелологія ессеевъ, ни объ вхъ въръ въ судьбу и претензіяхъ на пророческій даръ, ни о томъ оригинальномъ учении о душъ, какое приводится у Іосифа, и это молчаніе Филона, естественно, еще болте увеличиваеть сомитіе въ полной достовърности въ данномъ случаъ показаний Іосифа.

Таковы были учрежденія, обычан, нравственные идеалы и религіозныя воззрѣнія ессеевъ во времена Іосифа Флавія и Филона, т. е. въ первую половину І-го христіанскаго вѣка. Однако, какъ ни подробно говорятъ наши источники объ организаціи ессейскаго ордена, его внѣшнихъ учрежденіяхъ и обычаяхъ, тѣмъ не менѣе они не даютъ намъ никакихъ свѣдѣній ни о времени происхо-

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Bell. jud. 11, 8. 7.

жденія ордена, ни о причинахъ, побудившихъ ессеевъ отдѣлиться отъ народнаго цѣлаго и организоваться въ особое общество; даже самое имя-— «ессеи», усвоенное этой сектѣ, не получаетъ для себя въ нашихъ источникахъ надлежащаго объясненія, такъ какъ въ нихъ не приводится еврейская форма этого наименованія, и потому оно остается вполиѣ загадочьымъ <sup>1</sup>). Историческія замѣчанія источниковъ, касающіяся секты ессеевъ, сводятся только къ нѣкоторымъ бѣглымъ указаніямъ относительно древности (объ этомъ говорятъ Филонъ, loсифъ и Плиній) и судьбы всего ордена (Филонъ и Іосифъ), или отдѣльныхъ его членовъ (loсифъ).

Всѣ источники согласно приписываютъ ессейскому ордену большую древность; такъ, Плиній свидѣтельствуетъ, что ессеи су-

<sup>1)</sup> Іосноъ обычно называетъ ессеевъ- "Есстучой; это наименование онъ примёняетъ къ нимъ 14 разъ: (въ Antiqu. jud. XIII, 5. 9. – 2 раза; XIII, 10. 6; XIII, 11. 2; XV, 10. 4; XV, 10. 5. - 2 pasa; XVIII, 1. 2; XVIII, 1. 5; Vita, cap. 2; Bell. jud. II, 8. 2; II, 8. 11; II, 8. 13 н V, 4. 2), но уже и у Іоснов встръчается также и другая форма имени, именио-'Езоаго: [въ Antiqu. jud. XV, 10. 4; XVII, 13. 3; Bell. jud. I, 3. 5; II, 7. 3; II, 20. 4 и III, 2. 1], и эта послѣдняя форма всюду удерживается Филономъ какъ въ сочинения Qu. omn. prob. lib., такъ и въ его "Апологін". Другіе древніе писатели также употребляють безразлично то ту, то другую форму: такъ, Порфирій [De abstinentia ab esu animal. IV, 11. и слёд.] всегда пишеть-'Есосою, хотя въ остальномъ онъ вполит слъдуеть Іосифу; напротивъ того Ипполитъ, при одинаковой зависимости отъ Іосифа, всегда употре-6.1ясть- УЕвопулої [Філовофобщела. IX, 18.28 и др.]. Точно такъ-же Епифаній удерживаеть наименование 'Езопую! [Панарий, стр. 65], а Егезинить - 'Езоабо: [см. Есенв. Hist. eccles. IV, 22]. Что касается Плинія, то онъ употребляеть терминъ Езерпі [Hist. natur. V, 17]. Но что обозначаетъ собою та или другая форма наименования и какому сврейскому слову она соотвётствуеть, объ этомъ высказываются самыя разнообразныя догадки и даются самыя разноръчнвыя объясненія, основанныя на миогочисленных и не всегда удачныхъ попыткахъ подыскать наиболёе близкій сврейскій корень слова. Находили въ ессеяхъ то "врачей" [ист.], производя наименованіє отъ глагола ком-лечить [Герэриръ. Philo und die alex. Theos. Bd. II, s. 341; ГЕРЦ • ЕЛЬДЪ. Gesch. d. Volkes Israël. Bd. II, s. 371, 395. 897 и др.; Двренбургъ. Histoire de la Palestine. p. 170, 175, примъч.; Гвйгиръ. Urschrift und Uebersetz. der Bibel. s. 126; Киймъ. Gesch. Jesu v. Nazara. Bd. I, s. 284 и др.]; - то "послушниковъ", или "слугъ Божінхъ", производя оть того-же корня, въ смыслѣ "служить" - Зерапебен, наи-же отъ глагола ;;; -служить (Богу) [Эвлльдъ. Gesch. d. Volkes Israël. Bd. IV, s. 484]; го "кунающихся" [אטרא:]-оть арамейскаго -купаться [Гритць, Geschichte d. Juden, Bd. III. в. 82, 468]; то "молчальшиковъ" [חשאים]-отъ חשה молчать (Locтъ. Gesch. d. Judenthums. s. 207); то "прозорливцевъ", или "пророковъ" отъ – внатть [Гильгеновльяъ. Die jüdische Apokalyptik. s. für Gesch. und Wissensch. d. Jndenth. VII, s. 272]; TO, HAROHEUE, "GAAFOUCCTH-

нествовали « въ теченіе многихъ тысячъ въковъ»<sup>1</sup>), а Филонъ въ «Анологіи» основаніе ессейской секты приписываеть Моисею, зашѣчая, что законодатель изъ своихъ многочисленныхъ послѣдователей составилъ общество называющихся ессеями.<sup>2</sup>) Само собою разумѣется, что этимъ свидѣтельствамъ Плинія и Филона нельзя придавать серьезнаго значенія: онъ показываютъ только то, что оба писателя не знали ничего опредѣленнаго о времени возникновенія ессенизма и только слышали о глубокой древности этого послѣдняго.

Мало можетъ помочь дёлу и то загадочное замѣчаніе Филома <sup>3</sup>), въ которомъ онъ, желая восхвалить добродѣтели ессеевъ и ихъ истинную свободу по природѣ, для подтвержденія своей мысли упоминаетъ о какихъ-то жестокихъ и лукавыхъ тиранахъ, которые «толпами приносили въ жертву своихъ подданныхъ», но нисколько не трогали ессеевъ и съ уваженіемъ относились

выхъ"-отъ столь обычнаго въ сирійскомъ нарбчін слова "Сhase] = пот (корень-оп-confugere, прибъгать, обращаться, подразумъвается, къ Богу. Гитцигъ. Gesch. d. Volkes Israël. Bd. II, s. 427; Люциусъ. Der Essenismus. s. 89; III н р в р ъ. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte. s. 601 и др.). Изъ всёхъ приведенныхъ этимологій самою подходящею, по нашему мизнію, должна быть признана послёдняя, такъ какъ она и соотвётствуеть основному направлению ессейской секты, которое должно быть обозначено въ имени самой секты, и съ наибольшимъ удобствомъ можетъ быть примънена къ объяснению двоякой формы имени сссевъ. Прилагательное исп во множественномъ числѣ колжно имѣть такія формы: casus absolutus-поп [chasein]; casus emphatusксп [chasajja]. Изъ перваго легко могла произочти сорма гозучей, изъ втораго - досолю:, а подобныя двоякія окончанія, какъ мы упоминали выше (стр. 69), были общеупотребительными въ греческомъ языкѣ въ примѣненія къ пазваніямъ варварскихъ народовъ и сектъ. Наконецъ, эта этимологія имени ессеевъ находить для себя искоторое подтворждение и у Филона, который производить наименованіе іссайою отъ греческаго слова бою, выражаясь такныть образомъ: "бюлеяτου Έλληνικής παρώνομοι όσιότιτος" [Qu. omn. prob. lib. II, 457], нян: "τόν λεγ-Этта билов тов 'Ессатов й бстов" [ibid. II, 459], или еще: "халобота: 'Ессато: παρά την όσιότητα, μοι δοχῶ, τῆς προςηγορίας ἀξιωθέντες\*[Apologia. II, 632]. Ες αι в нельзя принимать за достовтрное это митніе Филона о тождестві имени ессеевъ съ словомъ бою:, то во всякомъ случат оно имтетъ свое значение, поскольку содержитъ указаніе на то, что наименованіе секты имѣсть ближайшую связь съ значениемъ "благочестивый". Вст высказанныя соображения касательно послъдисй этимологія къ остальнымъ этимологіямъ, приведеннымъ выше непримѣнимы, а потому эти послёднія и не могуть быть признаны правдоподобными.

<sup>1</sup>) "Per saeculorum millia". Hist. natur. Lib. V, cap. 17.

1. Μυρίους δὶ τῶν γνωρίμων ὁ ἡμέτερος νομοθέτης ἦλειψεν ἐπὶ κοινωνίαν, ο? καλοῦ νται Ἐσσαῖοι<sup>4</sup>. Ἐυεκκ. ドræepar. evang. VIII, 11. A.

\*) Qu. omn. prob. lib. 878, D.



къ ихъ общественнымъ трапевамъ и общежитию 1).Не говоря уже о тояъ, что такое милостивое отношение въ ессеямъ тирановъ, кто-бы они ни были, представляется вообще деловъ довольно сонинтельнымъ, такъ какъ нельзя-же въ самомъ дълъ объяснять 6**Г**0 однимъ лишь уваженіемъ ихъ въ ессейскимъ трапезанъ,---замѣтимъ, что никакъ нельзя съ точностью дознать, о какнхъ тиранахъ говоритъ Филонъ, и въ чемъ именно проявлялась ихъ благосклонность по отношению въ ессеямъ. Если Кеймъ<sup>2</sup>) предполагаеть видъть здъсь указаніе на іудейскаго царя Александра Іаннея (+78 г. до Р. Х. ), то Люціусъ <sup>3</sup>), на основаніи нѣкоторыхъ иъстъ второй книги Маккавейской 4), сопоставленныхъ съ свидътельствани Іосифа, приводить, повидимому, болъе убъдительныя доказательства въ пользу того, что подъ этими тиранами нужно разумъть јудейскихъ властителей—Антіоха Епифана (+164 г. до Р. Х.) и Ирода Великаго, а Оле<sup>5</sup>) пытался даже доказать, что въ этомъ отрывкѣ Филонова сочаненія идеть рѣчь о римскихъ императорахъ христіанской эры. Если и не соглашаться съ этимъ послъднимъ. произвольнымъ и крайне тенденціознымъ взглядомъ Оле, который считаетъ Филоновыхъ ессеевъ «за аскетовъ древне-христіанскаго времени»<sup>6</sup>), то во всякомъ случат указанное замѣчаніе Филона имѣеть весьма мало историческаго зна-

ченія, такъ какъ по сознанію самого Люціуса, представляется крайне невѣроятнымъ. чтобы Антіохъ Епифанъ былъ почитателемъ ессейскаго образа жизни.<sup>7</sup>)

Нѣсколько большее значеніе вмѣють тѣ историческія извѣсгія объ ессенхъ. какія находятся у Іосифа. хотя и этоть писатель пичего не говорить намъ о происхожденіи ессенизма и не указываеть точно времени его возникновенія. Онъ знаеть только о глубокой древности этой секты, представляя эту послѣднюю существующею (наравнѣ съ фарисействомъ и саддукействомъ) «съ

<sup>1) &</sup>quot;Πάντες...προςηνίχθησαν άδοντες αύτων τὰ συσσίτια και τὴν παντὸς λόγου κρείττονα κοινωνίαν". Qu. omn. prob. lib. 879, A.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Geschichte Jesu von Nazara. Bd. I, s. 283.

s) Der Essenismus. s. 36-41.

<sup>•) 2</sup> Max. V, 11-12. 25; VII, 4. 35; IX, 5-7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Jahrbücher für protest. Theologie 1887. Heft. 2. (Статья: Die Essäer des Philo), гат авторъ пытается доказать, что разсказъ объ ессеяхъ въ сочиненія Quod omu. prob. lib. не принадлежитъ Филону, а есть только повдитё́шая интерполляція.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) O H L E, ibid. s. 380.

ч) Люціусъ. Der Essenismus. 8. 39.

саныхъ древнихъ временъ»<sup>1</sup>); въ томъ-же самомъ смыслѣ замѣчаеть онъ нъсколькими строчками ниже, что добродътели ессеевъ остаются одинаковыми «издревле.»<sup>2</sup>) Впрочемъ, нѣкоторые изслѣдователи <sup>3</sup>) хотять находить у Іосифа точное указаніе на время возникновенія ессейской секты въ томъ именно фактъ, что онъ въ первый разъ упоминаетъ объ ессеяхъ 4) при разсказъ объ іудейскомъ правителѣ Іонаванѣ (160—143 г. до Р. Х.); предполагая, что Іосифъ въ этоиъ случаъ слъдуетъ историческому порядку событій, они относятъ происхожденіе ессенизма въ срединъ втораго дохристіанскаго въка. Подобное предположеніе представляется вброятнымъ. HO OHO есть не болве, какъ 10B016H0 Bce-me только предположение, которое раздъляется далеко не всъми изслѣдователями<sup>5</sup>), и во всякомъ случаѣ вышеуказанное мѣсто locnoa-Antiqu. jud. XIII, 5.9.-само по себъ не можетъ еще служить вполит надежной и точной хронологической датой и исходной точкой опоры въ вопросъ объ ессенизить, а можетъ быть принимаемо во внимание только постольку, поскольку оно не будеть противор бчить другимъ историческимъ даннымъ и тъмъ выводамъ, къ которымъ можно будетъ придти на основании тщательнаго изслёдованія вопроса о происхожденія ессенизма.

У Іосифа-же мы находимъ важное свидътельство о томъ, что ессеи, вопреки своему принципіальному отвращенію къ войнѣ, принимали однако участіе въ великомъ возстаніи іудеевъ противъ римлянъ<sup>6</sup>), при чемъ они обнаружили великую силу духа, такъ какъ, не смотря на жестокія пытки со стороны враговъ, принуждавшихъ ихъ произнести хулу на законодателя Моисея, или-же екусить запрещенной для нихъ пищи, ессеи оставались непоколебимы и съ радостью отдавали свою жизнь, «какъ-будто надѣясь. что она къ нимъ снова возвратится», замѣчаетъ Іосифъ<sup>7</sup>).

•) Antiqu. jud. XIII, 5. 9.

5) Для примѣра укажемъ на Николя, по миѣню котораго "ессенизмъ образовался въ концѣ царствованія Іоанна Гиркана († 105 г. до Р. Х.), или даже при сынѣ его Аристовулѣ († 104 г. до Р. Х.). Des doctr. religieuses des Juivs. 8. 106, и на Герцфблъда, который относитъ основаніе ессейской секты къ 220 г. до Р. Х. Geschichte des Volkes Israël. II, s. 368.

•) Beli. jud. II, 8. 10. Ср. Bell. jud. II, 20. 4 н III, 2. 1. у Bell. jud. II, 8. 10.

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Έχ τοῦ πάνυ ἀρχαίου τῶν πατρίων". Antiqu. jud. XVIII, 1. 2.

<sup>2) &</sup>quot;Έκ παλα:00". Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

з) Напр., ГРБТЦЪ. Geschichte der Juden. Bd. III, s. 650; К вймъ. Geschichte Jesu von Nazara. Bd. I, s. 283 и др.

Остальныя историческія замѣчанія Іосифа касаются судьбы отдъльныхъ лицъ ессейскаго ордена. Такъ, въ Bell. jud. I. 3. 5. и въ Antidu. jud. XIII, 11.2. Іосифъ сообщаетъ разсвазъ о нъкоторомъ ессећ Јудь, предсказавшемъ Антигону смерть отъ руки его брата, царя Аристовула. Съ подобнымъ-же предсказаниемъ мы встръчаемся въ Antiqu. jud. XV, 10. 5, гдъ ессей Мананиъ возвъщаетъ мальчику Ироду его будущее восшествіе на престояъ. всябдствіе чего Продъ, достигши царской власти, съ большимъ уваженіемъ, какъ свидѣтельствуетъ Іосифъ, относился къ ессеямъ и даже освободплъ ихъ отъ върноподданнической присити <sup>1</sup>). На конецъ, въ Antiqu. jud. XVII, 13.3. выводится ессей Симонъ. въ качествѣ удачнаго истолкователя сна царю Архелаю-преемнику Ирода. Если мы ко всему этому прибавимъ, что Іосифъ упоминаеть еще <sup>2</sup>) о нѣкоемъ Іоаннѣ Ессеянинѣ, который во время борьбы съ римлянами состоялъ предводителемъ одного изъ народныхъ ополченій и въ одномъ бою поплатился своею жизнью. то этимъ мы исчерпаемъ всѣ тѣ историческія замѣчанія о секть ессеевъ, какія только можно найти въ произведеніяхъ Іосифа.

Паъ представленныхъ замѣчаній Іосифа, касающихся судьбы отдѣльныхъ лицъ ессейскаго ордена, наибольшее значеніе принадлежитъ. безспорно, его разсказу объ Іудѣ потому, во-первыхъ, что этотъ разсказъ всѣ изслѣдователи ессенизма единогласио признаютъ<sup>3</sup>) однимъ изъ самыхъ достовѣрныхъ слѣдовъ существованія этой секты еще въ концѣ II-го дохристіанскаго вѣка<sup>4</sup>); а во-вторыхъ--потому. что нѣкоторые изъ изслѣдователей (Целлеръ, Кеймъ, Липсіусъ и др.) хотятъ обосновать на этомъ разсказѣ свое мнѣніе, о томъ. что въ ессенизмѣ первоначально не было-де такого рѣшительнаго разрыва съ національнымъ культомъ, какой замѣтенъ во времена

<sup>8</sup>) Достойно замѣчанія, что даже столь скептическій Оле, который въ своечь стремленіи видѣть на каждомъ шагу въ сочиненіяхъ Филона и Іосифа виѣшийа интернолляцій дошелъ даже до отрицанія подлинности разсказовъ Іосифа объ ессеяхъ, содержащихся въ Bell. jud. II, 8. 2—13 и Antiqu. jud. XVIII, 1. 5. (см. его статью: "Die Essener" въ Jahrbücher für protest. Theolegie. 1888. Heft 2, s.224 и сл.),-даже онъ, говоримъ мы, признаетъ подлинность и важность этого мѣста (Antiqu. jud. XIII, 11. 2.) для исторіи ессенизма. Ibid. Heft 3, s. 373, 379 и др.

•) Ибо смерть Аристовула, по приказанію котораго быль убить Ангигонь, относять обыкновенно къ 104 г. до Р. Х. (см. Ширирь. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte. s. 117), или-же къ 106 г. (Киймъ. Geschichte Jesu von Nazara. Bd. I, s. 283 и др.)

<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XV, 10. 4-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bell. jud. II, 20. 4; III, 2. 1–2.

Фиюна и Іосифа, и что «вообще отношение ессеевъ къ госпонствующимъ партіямъ было-де вначалъ менъе натянутымъ»<sup>1</sup>). Названные ученые въ подтверждение своего мнъния указывають на CJBAYЮЩІЯ C.10Ba lochda 063 lygh: «επειδή του 'Αντίγονον εθεάσατο παριόνта бий той ісроб»<sup>2</sup>), заключая отсюда, что ессен во времена Аристовула еще посъщали-де храмъ 3), и что «знаменитые учители ихъ, какъ Іуда, находились-де тогда съ своими учениками во дворахъ храма. котораго позднѣе они уже избѣгаютъ»<sup>4</sup>). Однако приведенныя слова Іосифа еще не могуть быть толкуемы елинственно въ томъ смыслъ, будто ессей Іуда находияся во дворъ храма, или будто онъ сидълъ даже въ самомъ храмъ, тъмъ – Ó0яве, что въ нараллельномъ мъстъ, именно въ Antiqu. jud. XIII, 11. 2. гдъ Іосифъ вторично разсказываетъ объ этомъ случаъ. **ΠΡΗΝ**() (RA38H(): «ἰδών του Άντίγονον παριόντα το ispón», Τ. C. «ROLA Іуда увидбль Антигона, идущаю мимо храма» и т. д. Наконецъ, если-бы и допустить, что Іосифъ, дъйствительно, желалъ своими словами указать на присутствіе Туды въ храмѣ (или во дворѣ храма), то. по справедливому замѣчанію Люціуса, «это еще нисколько не доказывало-бы исторической достовърности факта, такъ какъ очевидно, говоритъ онъ, мы имвемъ здъсь дъло С'Ь совершенно свободною композиціею Іосифа, ----композиціею, достоинство которой Целлеръ прекрасно опѣнилъ• словами: «само **co**бою разумъется, что было-бы крайне сомнительно много OCHOвывать на такой невъроятной легендъ» 5), вслъдствіе чего тъмъ соннительные основывать целую теорію на одномъ только словъ (и притомъ совершенно ослабленномъ чрезъ Antiqu. jud. XIII, 11. 2) этой невъроятной легенды въ доказательство того, что ессеп вначалѣ не держались вдали отъ храма» 6).

Нъкоторые изслъдователи <sup>7</sup>), основываясь на случайномъ

•) Люцтусъ. Der Essenismus. s. 44.

<sup>7</sup>) К к й м ъ. Geschichte Jesu. Bd. I, s. 284; Г а у с ратъ: Neutestam. Zeitgesch., Bd. I, ș. 221; Г рктцъ. Geschichte der Juden. Bd. III, s. 178. Послѣдвіе два ссылаются при этомъ на Mischna Chagiga, Ц. 2, гдъ упоминается нѣкій Мананмъ въ качествъ члена синедріона.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philosophie der Griechen. Bd. III, Abth. 11, s. 286.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bell. jud. I, 8. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Op. cit. 8. 286. Cp. также Оньк. Jahrb. für protest. Theologie. 1888. Heft 3. s. 379.

<sup>•)</sup> Квимъ. Geschichte Jesu von Nazara. Bd. I, s. 284.

в) Циллиръ. Въ журналь "Theologische Jahrbücher". 1856. s. 405.

тождествѣ именъ и на свидѣтельствѣ Іосифа <sup>1</sup>) о почетѣ, оказанномъ Иродомъ ессею Манаиму, высказали было догадку, что этотъ именно ессей находился при Иродѣ во главѣ управленія и былъ даже членомъ синедріона; а Гарнишмахеръ <sup>2</sup>) дошелъ даже до столь смѣлаго—что-бы не сказать болѣе—предположенія, что въ ессейскомъ истолкователѣ Архелаева сна—Симонѣ <sup>3</sup>)хотѣлъ видѣть не кого инаго, какъ именно Симеона Богопріимца, о которомъ упоминаетъ св. евангелистъ Лука <sup>4</sup>). Очевидно, подобныя невѣроятныя предположенія <sup>5</sup>) не имѣютъ никакого серьезнаго научнаго значенія и нисколько не могутъ служить къ выясшенію исторіи ессенизма.

Итакъ, что могуть дать намъ приведенныя историческія замѣчанія нашихъ источниковъ для правильпаго сужденія о происхожденіи и сущности ессенизма? Если не считать **НЪКОТОРЫХЪ** немногихъ, болъе ИТИ менђе несомнђнныхъ, хронологическихъ указаній, сообщаемыхъ намъ Іосифомъ, то«историческое пріобрѣтеніе изъ встахъ этихъ замътокъ, скажемъ мы словами Люціуса<sup>6</sup>), оказывается весьма незначительнымъ; изъ нихъ мы узнаемъ только. что еще во второмъ дохристіанскомъ въкъ ессен занимались искусствомъ предсказанія, что они покрайней мъръ въ концъ послъдняго и въ началѣ перваго вѣка находились въ большомъ уваженій у сильныхъ міра и, наконецъ, что они принимали участіе въ войнѣ противъ римлянъ. Напротивъ того, изъ всѣхъ этихъ замѣчаній нельзя позаимствовать ни одного опредѣленнаго указанія, которое могло-бы пролить свътъ на самое происхожденіе ессейской секты, или на тъ измъненія, которыя во время по крайней

<sup>5</sup>) Противъ Гарнишмахера говоритъ уже одно то, что ессеи въ началѣ І-го вѣка, согласно прямому свидѣтельству Іосифа и Филона, несомиѣнно, были уже отлучены отъ храма (или-же сами рѣшительно держались вдали отъ него); а что касается предноложенія Кейма и другихъ, то въ Antiqu. jud. XV, 10. 5. говорится только о томъ, что "Иродъ, вступивши на престояъ, призвалъ къ себѣ ессея Мананма и спросилъ его: какъ долго продолжится его царствованіе? И хотя Манаимъ [сначала молчалъ, а потомъ не сказалъ ничего опредѣлевнаго о числѣ лѣтъ сто жизни, тѣмъ не менѣе Иродъ далъ ему правую руку и отпустилъ его". Очевидно, здѣсь пѣтъ и намека на то, чтобы Манаимъ находияся во главѣ управленія, или же былъ членомъ синедріона.

•) Der Essenismus. s. 42.

<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XV, 10.5.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) HARNISCHMACHER. De essenorum apud Judaeos societate. Bonn 1866. s. 10.

<sup>\*)</sup> Antiqu. jud. XVII, 13. 3.

Ак. II, 25.

**иърѣ** двухсотлѣтняго существованія ессеевъ необходимо должны были произойти въ ихъ средѣ». Такимъ обрзомъ причины происхожденія и внутренняя исторія ессейской секты не могутъ быть выяснены непосредственно изъ свидѣтельствъ нашихъ источниковъ, каковое обстоятельство и вызвало со стороны ученыхъ изслѣдователей цѣлый рядъ разнообразныхъ гипотезъ относительно этого, къ разбору которыхъ мы теперь и переходимъ.

ంక్రిం



## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

## Критическій разборъ мнѣній, поставляющихъ происхожденіе ессенизма въ зависимость отъ различныхъ системъ греческой философіи.

Въ ессенизмъ есть много темныхъ и неуясненныхъ пунктовъ, которые при наличности тахъ историческихъ данныхъ объ этой сектѣ, какими располагаетъ наука въ настоящее время, не могутъ быть освъщены въ такой степени, что-бы болъе не вызывать уже никакихъ сомнѣній и недоумѣній. Не извѣстны съ точностью ни причины возникновенія ессейской секты, ни время ея происхожденія. ни внутренняя исторія ея, ни принципы, опредбляющіе собою особенный образъ жизни ессеевъ и постепенный ессенизма, ни даже самое имя ессеевъ, которое ходъ развитія вызвало многочисленныя толкованія, такъ какъ неизвъстна еврейская форма этого имени. Безспорно однако-же, что въ ряду вопросовъ объ ессенизмѣ самымъ важнымъ является вопросъ о происхождении этой секты. То великое значение, какое имъетъ при изслѣдованіи ессенизма рѣшеніе этого вопроса, понятно само собою: потому что, коль скоро съ точностью опредълены будутъ причины происхожденія ессенизма, уяснены мотивы его отдъленія отъ общества іудейскаго, обозначены вліянія, которымъ, быть можетъ, онъ подвергался, --- словомъ, коль скоро указанъ будеть (позволимь себъ такъ выразиться) «raison d'être» ero существованія, тогда легко стануть понятными всѣ особенности ессенизма, отличающія его отъ традиціоннаго іудейства, и сама собою выяснится его сущность. Неудивительно поэтому, что **V46**ные, стремясь постигнуть сущность ессенизма, всегда главное внимание свое сосредоточивали на выяснении причинъ его происхожденія, пытаясь указать какъ въ самомъ іудействъ, такъ и



вий его. тъ факторы, подъ вліяніемъ которыхъ, по ихъ мийнію, могла получить свое начало эта загадочная іудейская секта.

Однако, такъ какъ главные источники нашихъ свъдъній объ ессеяхъ, сочиненія Іосифа Флавія, Филона и Плинія, ничего. кагъ ны видбли, не говорятъ намъ о причинахъ происхожденія и внутренней исторіи ессейской секты, то этимъ самымъ быяъ отврыть полный просторъ для произвольныхъ комбинацій и разсубъективныхъ предположений встиъ тъпъ ученымъ, наго рода которые занимались изслёдованіемъ ессенизма. Преслёдуя тайную ния явную тенденцію какой-либо школы, они открывали источники ессенизма тамъ, гдъ имъ больше правилось, при чемъ, за ненитніемъ вполнѣ достаточныхъ аргументовъ въ защиту своего метнія, они нертако прибъгали къ явному извращенію фактовъ и тенденціозному преувеличенію показаній источниковъ <sup>1</sup>). Благодаря этниъ причинамъ, едва-ли можно указать въ ессенизиъ какой-либо другой вопросъ, который подвергался-бы болѣе разнообразнымъ истолкованіямъ и спорамъ, чъмъ вопросъ 0 npoисхождении ессейства; явилось множество самыхъ противоръчивыхъ и взаимно другъ-друга исключающихъ теорій о происхожденія ессенизма. краткій перечень которыхъ мы представили уже во Вве-

<sup>1)</sup> Такъ, напр., такъ называемая новотюбингенская школа, и въ особенвости главный представитель ей-Ф. Хр. Бауръ, поставлявший происхождение христіанства въ зависимость отъ вліянія языческаго эллинизма, для подкрѣпленія этого своего мибнія находи/ъ самымъ подходящимъ поставлять происхожденіе ессенизма въ зависимость отъ греческой философіи, усматривая въ эгой секті одинь изь важнійшихъ "каналовъ", чрезъ который проникало въ іудейство греческое александрійское образованіе. (Бауръ. Drei Abhandlungen zur Geschichte der alten Philosophie. Leipzig. 1876. s. 216 и мн. др. соч. Ср. также ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philosophie der Griechen. B. III, Abth. II, s. 298, Auflage). Этотъ взглядъ на происхождение ессенизма и его роль zweite во всемірной исторіи разділяєть также и Горэреръ, усиливающійся доказать, чю такія важнійшія истины христіанской религіи, какъ догматы о троичности Божества, Боговоплощении и др.), первоначально выработались въ ессействѣ подъ вліяніемъ греческой философіи и отскода уже перешли-де въ христіанство GFRORER. Geschichte der christl. Kirche. Bd. I, s. 120, 123, 128, 130, 133, 146-147), и согласно этой точкъ зръпія заявляющій, что "ессен суть проводники, чрезъ которые александрійская теософія впервые была пересажена на палестинскую почву". (Philo und die alex. Theosophie. Bd. II. s. 356). Съ другой стороны, многие изслѣдователи, утверждающие, яко-бы на развитие христианской религін значительное вліяніе оказаль буднзмь, въ свою очередь связующимъ звеномъ между этими двумя религіями поставляютъ также ессенизмъ, пытаясь объяснить происхождение этого послёдняго распространениемъ въ Палестинъ ней будянзма. (Цитаты см. ниже въ четвертой главі),

деніи. Тамъ-же мы сказали, что всё эти теоріи удобно могутъ быть сведены къ двумъ главнымъ группамъ: одну изъ нихъ составляютъ теоріи, въ которыхъ утверждается существованіе въ ессенизмъ языческихъ элементовъ и доказывается его иноземное происхожденіе, а другую—-теоріи, выводящія ессенизмъ изъ коренныхъ основъ національно-религіозной жизни самого іудейскаго народа.

Обращаясь теперь въ изложению и разбору теорій перваго рода, мы должны прежде всего отмътить то, что ученые, видящіе въ ессеннзить слады языческихъ вліяній, далеко не согласны между собою въ указаніи того источника, откуда, по ихъ **X**H'\$нію, заимствованы присущіе ессенизму языческіе элементы. По мнѣнію однихъ (Гильгенфельда<sup>1</sup>), Клеменса, Лилли, Бунзена и др.). ессенизмъ образовался подъ вліяніемъ языческихъ религій Востока-парсизма и буддизма; по мизнію другихъ (Люттербека, Гфрэрера, Дэне, Герцфельда, Целлера, Мангольда, Фридлендера и др.). онъ есть продукть смѣшенія идей греческой философіи, въ частности, древне-пивагорейскихъ и платоническихъ идей, съ јудейскимъ религіознымъ міросозерцаніемъ. Такъ какъ подобное смъшеніе впервые произошло въ Египтъ, гдъ оно выразилось въ такъ называемой іудео александрійской религіозной философіи, то потому почти всъ защитники этого послъдняго мнънія считають именно Египетъ родиной есейства<sup>2</sup>)и поставляють ессенизмъ въ тъсную связь съ образовавшейся тамъ, подъ вліяніемъ этой философін. сектой верапевтовъЗ).

Нъсколько отличается отъ этого взгляда мнъніе Люттербека, который, хотя также производитъ отождествляемыя имъ секты ессеевъ и вераневтовъ изъ смъшенія языческихъ и іудейскихъ воззръній, однако не поставляетъ происхожденія ихъ въ непосредственную зависимость отъ религіозной философіи александрій-

<sup>1)</sup> Который, впрочемъ, неоднократно мѣнялъ свои воззрѣнія относительно даннаго предмста, какъ объ этомъ мы говорили во Введеніи.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Исключеніе составляеть Целлеръ, который въ послѣднемъ (трегьемъ) изданін своего сочиненія: Die Philosophie der Griechen, вопреки высказанному имъ раньше миѣнію, называетъ Палестину родиной ессейства. (Bd. III, Abth. II, s. 333. Leipzig, 1881).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Осраневты представляли изъ себя не менѣе ессеевъ загадочное общество іудейскихъ отшельниковъ, жившихъ въ Египтѣ; единственное описаніе этой секты оставлено намъ Филономъ въ сочиненіи: De vita contemplativa (Пар. Віор Эгоретіхоб); Edit. Francofurti, 889 и слѣд.

скихъ іудеевъ, потому что принисываетъ этимъ сектамъ гораздо фольшую древность<sup>1</sup>) и даже допускаетъ вліяніе ихъ на развитіе этой послѣдней<sup>2</sup>). Для объясненія ессенизма Люттербекъ обращается къ древнему пивагорейству и, находя мнимое согласіе между этими двумя явленіями, пытается доказать, что въ ессенизмѣ произошло именно « почти полное сліяніе іудейства и пивагорейства»<sup>3</sup>).

Такъ какъ одни изъ защитниковъ греко-александрійскаго происхожденія ессенизма (Гфрэреръ, Дэне) принимаютъ, можно сказать, за аксіому родство ессенизма съ древне-греческой языческой философіей, не приводя въ подтвержденіе этого никакихъ спеціальныхъ и основательныхъ доказательствъ, а другіе (Мангольдъ, Герцфельдъ) прямо находятъ въ ессействѣ элементы пиеагорейства, проникшіе будто-бы туда чрезъ посредство александрійцевъ. то поэтому мы и обратимся прежде всего къ разбору гипотезы Люттербека, такъ сильно настанвающаго на зависимости ессенизма отъ древняго пиеагорейства.

Свою гипотезу Люттербекъ излагнетъ въ сочинении подъ заглавіемъ: «Die Neutestamentliche Lehrbegriffe» (Mainz. 1852), Bd. I, ss. 270-293. Выписавъ прежде всего тъ немногія историческія извѣстія о судьбѣ ессейскаго ордена и отдѣльныхъ его членовъ, какія находятся у Іосифа и у Филона, Люттербекъ вполнъ справедливо замѣчаетъ: «какъ, въ какое время и въ какой странѣ возникъ этоть орденъ, пришелъ-ли онъ изъ Палестины въ Египетъ, или изъ Египта въ Палестину,--объ этомъ умалчиваютъ оба историка». Но нисколько не смущаясь этимъ молчаніемъ писателей-современниковъ ессейской секты. Люттербекъ находитъ возможнымъ точно указать родину ессейства. «Тъмъ не менъе, продолжаетъ онъ, нельзя сомнъваться, что Египетъ былъ его (ессейства) родиной»<sup>4</sup>). Въ качествъ аргументовъ для такого категорическаго заявленія Люттербекъ указываеть на природу египетской страны, сильное развитие въ Египтъ жреческихъ обществъ и процвътание наукъ и искусствъ; но, помимо этихъ сбщихъ соображеній, убъдительнайшее и неопровержимайшее доказательство

- <sup>в</sup>) Люттврбекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 291.
- •) Люттърбъкъ. Ор. cit. Bd. I, s. 275.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Время возникновенія ессейскаго ордена Люттербекъ относитъ къ первой половинѣ П-го дохристіанскаго вѣка, ссылаясь на первое упоминаніе Іосифа (Antiqu. jud. XIII, 5.9) объ ессеяхъ при Іонафанѣ, т. с. около 150 г. до Р. Х-Die Neutestam. Lehrbegriffe von Lutterbeck. Mainz. 1852. В. I, s. 276.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Люттербекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 293; 392 н др.

своего мнѣнія Люттербекъ видитъ въ слѣдующемъ: «въ ессенизмѣ, говоритъ онъ, какъ это вѣрно подмѣтили еще Филонъ и Іосифъ (и что впереди подтвердится для насъ самымъ убѣдительным юбразомъ), *іудейство является тіьсно соединеннымъ* съ пивагорействомъ, а это нигдѣ въ иномъ мѣстѣ не могло произойти, какъ только въ Египтѣ, такъ какъ именно здѣсь іудеи входили въ сношенія съ греками, заимствуя у нихъ ближайшее знакомство съ греческою наукой»<sup>1</sup>). Эта громкая тирада, заключающая въ себѣ. по мысли Люттербека, главное доказательство египетскаго происхожденія ессенизма, составляетъ основное положеніе всей гипотезы Люттербека.

Какія-же «убѣдительнѣйшія» доказательства приводить Люттербекъ въ подтверждение высказаннаго имъ положения о мнимой связи ессейства съ древне-пивагорейской философіей? Какимъ путемъ приходитъ онъ въ уяснению того, что именно и какимъ образомъ соединилъ въ себъ ессенизмъ изъ элементовъ, заимствованныхъ имъ изъ іудейства и пивагорейства? Пріемъ, употребленный въ данномъ случаѣ Люттербекомъ, очень простъ и незамысловатъ: сопроизвольно предположивши напередъ тождество есвершенно сеевъ и верапевтовъ и происхождение первыхъ отъ послёднихъ<sup>2</sup>). онъ представляетъ подробное описаніе обычаевъ, учрежденій и воззрѣній этихъ (какъ увидимъ ниже-различныхъ) сектъ, слѣдуя, повидимому, Іосифу и Филону, но излагая ихъ показанія подъ угломъ своей предвзятой точки зрѣнія; и какъ только въ этомъ описанія случайно встрѣтится ему пунктъ, имѣющій хотябы самую отдаленную аналогію съ тѣмъ, что извѣстно о Пивагорѣ или пивагорейскихъ союзахъ, Люттербекъ тотчасъ-же въ своихъ подстрочныхъ въ тексту примъчаніяхъ отмъчаетъ **ЭТ**0 согласіе, ограничиваясь при этомъ только такими краткими фразаии: «подобное находимъ и у Пивагора»; точно такъ-же (учитъ) и Пивагоръ»; «это было и у пивагорейцевъ» и т. д. въ томъ-же родѣ. Въ этомъ и состонтъ вся сила тѣхъ «вполнѣ убѣдительныхъ» доказательствъ, какія Люттербекъ объщалъ привести въ

<sup>1)</sup> Люттврбекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 276.

в) Совершенно произвольно, — такъ какъ онъ не приводить никакихъ доказательствъ въ подтвержденіе этого тождества, ограничиваясь только слёдующимъ голословнымъ и, какъ увидимъ ниже, совершенно несогласнымъ съ истиной замѣчаніемъ: "все то, что Филонъ говоритъ объ египетскихъ еерапевтахъ самымъ точнымъ образомъ (?) согласуется съ тёмъ, что Іосноъ разсказываетъ о палестицскихъ ессеяхъ". Ор. cit. Bd. I, в. 275. •

пользу писагорейскаго происхожденія ессенизма. Этими доказательствами, какъ оказывается, служатъ ніькоторыя черты сходства, какія по его мнѣнію, можно усматривать между ессенизмомъ и инсагорействомъ, и на этихъ-то немногихъ, глухо отмѣченныхъ и не приведенныхъ даже въ систему, а разбросанныхъ въ разныхъ мѣстахъ его описанія, аналогіяхъ основана вся аргументація Люттербека, служащая опорой всей его гипотезы.

Безспорно, что посредствомъ такого пріема, какой употребиль Люттербекъ, легко можно найти извъстное число сходствъ иежду ессенизмомъ и писагорействомъ, равно какъ и между другимъ какимъ-либо обществомъ или сектой, такъ какъ и самыя разнохарактерныя явленія, общества, доктрины или системы всегда могутъ имѣть между собою что-либо аналогичное; но вопросъ только въ томъ, можно-ли признавать достаточно убѣдительными довазательства, состоящія изъ однёхъ только случайно открытыхъ и притомъ ръшительно неразъясненныхъ аналогій, что-бы на основанія ихъ тотчасъ-же дѣлать заключенія о взаимной связи и зависимости сравниваемыхъ явленій? И затъмъ, можно-ли считать вполнѣ состоятельною въ научномъ отношении ту гипотезу, которая основывается только лишь на подобныхъ аналогіяхъ, не принимая въ расчетъ остальныхъ сторонъ предмета или явленія? А между тъмъ это пленно мы видимъ въ гипотезъ Люттербека. Этотъ ученый, кратко указывая при описанія ессейства нѣкоторыя частныя черты сходства его съ пиеагорействомъ, обходитъ иолчаніемъ такіе вопросы, которые невольно возникають въ умѣ читателя при чтеніи его теоріи и которые ни въ какомъ случаѣ не могуть быть оставлены безъ отвъта. Слъдующихъ, напр., вопросовъ: что побудило іудеевъ усвоить себъ нъкоторые изъ обычаевъ и воззръній пивагорейцевъ? какъ тотъ или другой пунктъ сходства относится къ общему характеру ессейства? какъ при нъкоторомъ сходствѣ могли произойти и весьма существенныя различія между ессеями и пивагорейцами? какимъ образомъ вообще ессенизмъ соединилъ въ себѣ столь разнородные элементы, заимствованные их, по мићнію Люттербека, изъ іудейства и пивагорейства?—этихъ вопросовъ названный ученый совсъмъ не ръшаетъ, сознавая, въроятно, непригодность своей гипотезы для объяснения всего этого<sup>1</sup>).

Digitized by Google

م

а) Люттербекъ хотя и ставитъ послѣдній изъ приведенныхъ вопросовъ, приступая къ изложенію своей гипотезы, [Op. cit. s. 276], по онъ такъ и остается открытымъ вопросомъ, не получающимъ никакого рѣшенія.

Вслъдствіе этого существевнаго пробъла въ изложеніи теорія Люттербека обнаруживаются странныя метаморфозы: ессен поперемённо являются тамъ то ревностными послёдователями Пиоагора, въ нъкоторыхъ случаяхъ гораздо строже и послъдовательнъе проводившими въ жизнь его философскія положенія и воззрѣнія, чѣмъ даже ближайшіе ученики этого философа, то--истыми іудеями, благоговѣющими предъ именемъ и авторитетомъ Монсея и строго исполняющими постановленія его закона, такъ что ръшительно нельзя опредълить, въ чемъ-же заключается болъе сторона ессенизма, и въ чемъ нужно видъть истинную важная сущность этой загадочной секты, являющейся въ представления Люттербека какою-го пестрою смъсью самыхъ разнородныхъ эдементовъ безъ всякаго объединяющаго ихъ принципа. Не говоримъ уже о томъ, что при всемъ этомъ вопросъ о причинахъ возникновенія ессейства отходить у Люттербека совершенно на задній планъ, такъ какъ, увлекшись свонми аналогіями. этотъ ученый вовсе и не останавливается на выяснения этого вопроса.

Но обратимся къ тъмъ аналогіямъ, или чертамъ сходства, на которыхъ Люттербекъ построяетъ всю свою гипотезу и которыя, по его мнѣнію, вполнѣ убѣдительно доказываютъ зависимость ессейства отъ древняго пиеагорейства. На самомъ дълъ аналогів эти, какъ это мы сейчась узидимъ, по существу своему далеко не таковы, что-бы онъ могли служить той цъли, для какой назначаетъ ихъ Люттербекъ, т. е. что-бы онъ непремънно заставляли заключать о прямомъ вліяній пивагорейской философія на возникновение и развитие ессенизма. Однъ изъ этихъ аналогій совершенно невърны, какъ не заключающія въ себъ дъйствительныхъ чертъ сходства, другія-слишкомъ преувеличенны и натянуты, третьи, и именно тѣ, которыя относятся собственно къ еерапевтамъ, а не къ ессеямъ, совершенно не подходящи въ данномъ случаѣ вслѣдствіе того, что полное отождествленіе ессеевъ и осрапевтовъ представляется фактомъ крайне сомнительнымъ<sup>1</sup>). Остается такимъ образомъ только самое незначительное число аналогій, которыя отмѣчають дѣйствительныя черты сходства, но и для объясненія этихъ послёдняхъ вовсе нёть нужды обращаться къ пивагорейству. Все сказанное нами постараемся сейчасъ-же выяснить ца пълъ.

в) Въ виду сказаннаго мы считаемъ совершенно излишениъ въ дальнѣйшемъ изложени своемъ останавливаться на разборѣ этихъ послѣднихъ анадогій.

1. Однимъ изъ первыхъ пунктовъ, долженствующихъ, по иысли Люттербека, доказывать родство ессенизма съ пивагорействомъ, выставляется безбрачие. Безспорно, что отвержение брака-черта вообще довольно характерная и знаменательная, и ессен, дъйствительно, въ этомъ отношении ръзко отличались отъ свояхъ единовѣрцевъ, но дѣло въ томъ, что Шивагоръ, какъ этого не могъ не признать и самъ Люттербекъ<sup>1</sup>), вовсе не заповъываль безбрачія, такъ какъ и самъ онъ былъ женатъ и имълъ семейство<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, гдъ же здѣсь отверженіе брака? Правда, Люттербекъ указываетъ далѣе на то, что «Пиоагоръ по крайней мёрё сильно настаиваль на воздержаніи отъ половыхъ наслажденій», и что отсюда-де могло выродиться ессейское безбрачіе<sup>3</sup>), но онъ, вѣроятно, и самъ сознавалъ всю слабость этого аргумента, такъ какъ тутъ-же ссылается еще на позднъйшихъ пиоагорейцевъ, и въ частности на Аполлонія Тіанскаго, жившаго въ І-мъ въкъ по Р. Х., которые-де «также рекомендовали безбрачіе»; но все это нисколько не можетъ убъдить насъ въ томъ, что-бы ессеи отступили въ этомъ случаѣ отъ прямаго требованія закона Моисеева единственно лишь въ угоду тому, что-бы послъдовать совѣтамъ Пиеагора. Если и относительно дѣйствительныхъ пиеагорейцевъ, возобновившихъ въ І-мъ въкъ по Р. Х. ученіе и образъ жизни Пивагора, трудно доказать, что-бы они вообще вели безбрачную жизнь4), то тъмъ болѣе сомнительно, что-бы іуден запов'єдь Пивагора о воздержанія отъ чувственныхъ наслажденій возвели въ принципъ безбрачія, не смотря на противорѣчіе этого послъдняго требованіямъ своей религіи. По истинъ, эти іудеи, образовавшие секту ессеевъ, были-бы въ данномъ отношении болъе послёдовательными учениками Пивагора и болёе строгими выполнятелями его ученія, чъмъ сами пивагорейцы! Наконецъ, если взять еще во внимание, что въ общество, основанное Пивагоромъ, допускались также и женщины<sup>5</sup>), а ессеи, по крайней мёрё без-

в) Люттербекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 278.

•) Безбрачіе у новопивагорейцевъ являлось только необыкновеннымъ подвигомъ отдѣльныхъ лицъ. (См. Ц в л д в р ъ. Die Philosophie der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 330). Біографъ Аполловія Тіанскаго (Philostratus. I, 15. См. у Ц в д в р л, ibid. s. 157), прославляя его дѣвство, видитъ въ этомъ подвигѣ иѣчто особенно выдающееся.

<sup>5</sup>) Diog. LAERT. VIII, 41; Рокрнік. Vita Pythag. 19. См. у Люттврбяка ор. cit. 8. 278.

s) Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 278.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) DIOG. LAERT. VIII, 42. См. у Люттербека, ibid.

брачные, составлявшіе большинство, вовсе исключали ихъ<sup>1</sup>), то невольно возникаетъ вопросъ, не больше-ли на самомъ дѣлѣ замѣчается въ этомъ пунктѣ различія между ессействомъ и пиюагорействомъ, чѣмъ дѣйствительнаго сходства?

2. Люттербекъ усматриваетъ далъе сходство между ессеями и плоагорейцами также и въ ихъ дълении на классы. «Пиоагорейцы дѣлились на акусматиковъ и математиковъ, говоритъ онъ, и этому, кажется, точно соотвътствуетъ указываемое Іосифомъ дъление ессеевъ на младшихъ и старшихъ»<sup>2</sup>). Не говоря уже о томъ, что подобная аналогія, если-бы она и была справедливой, слишкомъ налозначительна, что-бы что-либо доказывать, замътимъ. что самъ Люттербекъ за три строчки до этого приводитъ прямое свидътельство Іосифа о дъленіи ессеевъ по продолжительности ихъ подвига на четыре класса, и только для того, что-бы провести свою аналогію съ пивагорейцами, онъ навязываеть Іосифу дъление ессеевъ на старшихъ и младшихъ. Вотъ подлинныя слова Іосифа: «ессен по времени подвига ( хата хро́гоо тус азхузешс ) раздѣляются на четыре класса ( гс нограс теззарас ) и младшие считаются на столько ниже старшихъ, что эти послъдние послъ прикосновенія къ первымъ, какъ-бы послѣ общенія съ иноплеменниками, омываются»<sup>3</sup>). Ясное дѣло, что Іосифъ означенными терминами: «младшіе», «старшіе»---вовсе не вводить какого-либо новаго дъленія, а хочетъ сказать только то, что каждый въ отдъльности младшій классь считался, по мнѣнію ессеевъ, не вполнѣ чистымъ сравнительно съ высшими классами. А каковы могли быть пзъ ессеевъ математики, можно судить изъ того свидътельства Филона<sup>4</sup>), по которому они совершенно не занимались ни логическою. ни метафизическою частями философіи, считая первую безполезною пля побродѣтели, а вторую-превышающею человѣческое разумѣніе; поэтому оставляя эти части философін болтунамъ (дотов урасс), ессен, продолжаетъ Филонъ, упражнялись только въ этическихъ наставленіяхъ подъ руководствомъ отечественныхъ законовъ, которые признавались ими за богодухновенные.

3. Нельзя признать достовърной и неоспоримой также и ту аналогію между ессействомъ и пивагорействомъ, какая имъетъ

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 288.

a) Bell. jud. II, 8. 10.

<sup>•)</sup> Qu. omn. prob. lib. 877, C.

своимъ предметомъ общение имуществъ и общественныя трипезы. Не подлежитъ сомнѣнію, что ессен дъйствительно имѣим эти отличительныя учрежденія, столь восхваляемыя Филономъ и Іосифомъ<sup>1</sup>), по что касается пивагорейскихъ общественныхъ трапезъ и общенія имуществъ. то существованіе всего этого еще далеко не доказано и представляется дѣломъ весьма сомнительнымъ. «Позднъйшіе писатели, говоритъ, напр., Риттеръ, слишкомъ далеко простираютъ свои догадки, говоря, что у пивагорейцевъ введено было и общеніе имуществъ; ибо этому сказанію противорѣчатъ многія свидѣтельства, въ которыхъ упоминается о собственности частныхъ лицъ пивагорейской школы и которыя гораздо вѣролтнѣе общаго сказанія»<sup>2</sup>).

4. Слѣдуя далѣе за Люттербекомъ, мы встрѣчаемъ такую аналогію: ессеп, говорить онъ, имбли тайное ученіе (по мнбнію Люттербека--объ ангелахъ). «Также и въ этомъ отношения соприкасаются опи съ пивагорейскими учрежденіями, ибо также и у пивагорейцевъ молчаніе и сохраненіе въ тайнъ переданнаго основателемъ ученія было однимъ изъ важиѣйшихъ законовъ ихъ союза»<sup>3</sup>). Однако, если мы и согласимся съ тъмъ. что ессен, отделившись по темъ или инымъ побужденіямъ отъ народнаго цёлаго, публи свои тайные доктрины и принципы, сообщение которыхъ непосвященнымъ было непозволительно, то можетъ-ли это говорить сколько-нибудь въ пользу зависимости ессенизма отъ пивагорейства? Въдь въ существъ каждаго замкнутаго мистическаго общества, какимъ былъ орденъ ессеевъ, лежитъ мысль о томъ, что оно обладаетъ именно какимъ-то высшимъ знаніемъ сравнительно съ остальной толпой, ----знаніемъ, которое составляеть его исвлючительную принадлежность и служить причиной его замкнутости и обособленности. Тъмъ болъе сомнительно находить здъсь какое-либо сходство между ессеями и пивагорейцами, что содержаніе тайнаго ученія ессеевъ рѣшительно непзвѣстно, и если Люттербекъ подагаетъ его именно въ особенномъ учении объ ангезахъ, то здъсь уже не можетъ быть и ръчи о какомъ либо сходмежду ессеями и писагорейцами, а напротивъ, со всею ствѣ очевидностью выступаеть различие между ними, такъ какъ послъдние, безъ сомнънія, не могли имъть никакого ученія объ анге-

<sup>1)</sup> PHILO. Qu. omn. prob. lib. 878, A. JOSEPH. Bell. jud. II, 8. 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Риттеръ. Исторія древней оплософія (въ русск. пер.); І, 305—306. зі Люттерьскъ. Ор. cit. Bd. I, s. 283.

лахъ, а нѣкоторые ученые отрицаютъ даже существованіе въ древнемъ пивагорействѣ ученія о демонахъ<sup>1</sup>).

5. Люттербекъ находитъ далъе аналогію между пивагорейцами и ессеями въ извёстномъ обычаё послёднихъ сосершать при солнечномь восходь въкоторыя отеческія молитвы, обративниись лицомь на востокъ. Этотъ пунктъ съ особенною настойчивостью выставляется Люттербекомъ (равпо какъ и другами, солидарными съ нимъ изслёдователями) какъ явный признакъ языческаго, иноземнаго происхожденія ессенизма: «этоть солнечный культь ессеевъ, говоритъ онъ, могъ произойти только изъ того, что Пивагоръ считалъ солнце за Божество»<sup>2</sup>). Но это было-бы по истинъ невъроятнымъ фактомъ, если-бы ессен, будучи истыми іудеями, оставили свой строгій іудейскій монотеизмъ и послѣдовали языческимъ религіознымъ воззрѣніямъ Шивагора. Самъ Люттербекъ долженъ былъ отступить предъ невѣроятностью подобнаго предположенія и въ дальнъйшемъ своемъ изложеніи значительно ослабить резкость своего суждения. Вотъ въ какомъ видъ передаетъ Люттербекъ разсказъ Іосифа объ этомъ обывновенія ессеевъ: «очевидно. Іосифъ. говоритъ онъ, желаетъ выставить ессеевъ вполнъ іудеями; онъ постоянно называетъ ИХЪ севтой ( абресь; или філософіа ) іудейской. а однажды <sup>3</sup>) прямо назваль ихъ даже іудеями по происхожденію ( үе́чос ), соединенными между собою узами самой искренней любви (члалдулог); также и ихъ понятіе о Богъ и то почитаніе законодателя Моисея, какое онъ имъ приписываетъ, являются, очевидно, чисто іудейскими чертами. Подобно Филону также и онъ называетъ ессеевъ «по отношенію къ Богу особенно благочестивыми» ( прос то Аегоч гошос едоеветс ), ибо прежде чёмъ взойдетъ солнце, они не говорятъ ничего мірскаго 4).

<sup>1)</sup> И Б Е Р В Е Г Ъ. Grundriss der Geschichte der Philosophie des Alterthums. Berlin. 1871. Bd. I, s. 245. Кстати замѣтить, что въ недавнее время въ одномъ изъ нѣмецкихъ онлосоо. журн. [Archiv für Geschichte der Philosophie, 1888. s. 28] помѣщена была статья Таннера подъ заглавіемъ: "Sur le secret dans l' école de Pythagore", представляющая историко-онлологическое изслѣдованіе основаній для преданія [основаннаго на позднѣйшихъ греческихъ источанкахъ о древнемъ пиовгорействѣ] о томъ, что древніе пиоагорейцы сохраняли въ тайнѣ, доступной иемногимъ посвященнымъ, не что иное, какъ нѣкоторыя математическія теоремы, открытыя Пиоагоромъ. Если этотъ выводъ хотя сколько-инбудь вѣренъ, то о сход. ствѣ пиоагорейцевъ въ данномъ отношеніи съ ессеями не можетъ быть и рѣчы.

з) Люттербекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 277. [D 106. Laert. VIII, 27].

<sup>\*)</sup> Bell. jud. II, 8. 2.

в'вуда, т. е. обыденнаго, касающагося земной жизни.

но возсылаютъ въ нему (гіс айто́у, т. е. йлюу) опредбленныя древне-переданныя молитвы (патріоос водас), какъ-бы прося, что-бы оно взошло» 1). Разсказавши объ этомъ, Люттербевъ далѣе замѣчаетъ: «согласно данному Филономъ аллегорическому объяснению<sup>8</sup>) это, только и можеть означать: «прося, что-бы солнце, т. е. небесный свътъ духовно возсіялъ и въ нихъ». Объ идолопоклонническомъ солнечновъ культъ, продолжаетъ Люттербекъ, Іоснфъ, конечно, не могъ и подумать, доказательствомъ чего можетъ служить употребленное ниъ выражение: «КИКВ-бы моля» [шопар instrubovec]. а также высказанная непосредственно предъ симъ похвала ихъ особенному благочестию»<sup>3</sup>). Мы нарочно въ точности приведи здъсь собственныя разсужденія Люттербека, что-бы наглядно показать. какъ не вяжутся они съ высказаннымъ имъ выше ръзкимъ сужденіень о солнечномъ культь ессеевь Тьмъ не менье и посль всего сказаннаго Люттербекъ не могъ однако удержаться отъ такой тирады: «все-таки его (Іосифа) выраженіе не допускаеть сомньнія, что форма молитвы еще обличаеть ея языческо-пивагорейсвое происхождение»4).

Такимъ образомъ Люттербекъ согласенъ скорфе допустить непослёдовательность въ своемъ изложеніи, чёмъ отказаться отъ своего предвзятаго, напередъ составленнаго взгляда. Очевидно, послёднее замѣчаніе его нисколько не слёдуетъ изъ всего предыдущаго: напротивъ, все говоритъ за то, что здѣсь не могдо вмѣть мѣста ничего языческаго, потому что иначе Іосифъ ни въ какомъ случаѣ не могъ-бы восхвалять ессеевъ за ихъ особое благочестіе именно въ этомъ мѣстѣ своего разсказа (а скорѣе благоразумно воздержался-бы отъ своихъ похвалъ), и тѣмъ болѣе не могъ-бы приводить языческаго почитанія солнца, или даже во-

в) Люттербекъ имѣетъ здъсь въ виду свидътельство Филона о еерапевтахъ, по которому они "ежедневно предъ восходомъ солица обращались къ Богу съ молитвою, что-бы онъ послалъ имъ счастливый день и исполнилъ ихъ умъ небеснымъ свѣтомъ; а по захожденіи солица они молились объ освобожденіи ихъ души отъ вліянія виѣшнихъ чувствъ и чувственной суеты, что-бы въ уединенномъ размышленіи съ самими собою имъ можно было отыскивать истину". (Риї Lo. De vita contemplativa. II, 475. Edit. Mangey). Однако свидѣтельствъ о еерапевтахъ иельзя цѣликомъ примѣиять къ ессеямъ хотя-бы уже по одному тому, что самъ Филонъ ясно отличаеть одну секту отъ другой, посвящая описъвню каждой изъ нихъ особое сочиненіе.

•) Люттвревкъ. Ibid.

Digitized by Google

а) Люттврбекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 281-282. Ср. Bell. jud. II, 8. 5.

<sup>•)</sup> Люттербекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 282.

обще какого-либо подражанія языческому обычаю, во свидѣтельство этого особеннаго благочестія ессеевъ, которымъ они превосходили-де остальныхъ іудеевъ <sup>1</sup>).

Люттербекъ особенно настанваетъ на языческомъ происхожденія самой формы ессейской молитвы, которую ессея совершали, обратившись лицомъ на востокъ. По поводу этого ны замътимъ, что нъкоторые изслъдователи ессенизма<sup>2</sup>) ръшительно утверждають, что въ вышеприведенныхъ словахъ Іосифа нельзя видъть ничего болѣе, какъ только указаніе на время совершенія ессеями своихъ молитвъ---именно при восходъ солнца, а употребленное тамъ выраженіе: εἰς αὐτόν, т. е. ἦλιον, говорять они, явл:1ется лишь произвольнымъ и наибреннымъ комментаріемъ самого Іосифа, преслёдовавшаго по обыкновенію въ этомъ случат свои особыя тенденціи.«Іосифъ, замѣчаегъ, напр., Ричль<sup>3</sup>), показываетъ только видъ, что въ ессейскихъ молитвахъ идетъ дъло о восходѣ солнца, съ цѣлью угодить своимъ неіудейскимъ читателямъ; мы-же, напротивъ, можемъ не сомнъваться въ томъ, что формулированныя молитвы соотвётствують ежедневной утренней и вечерней жертав въ храмъ»<sup>4</sup>). Это мнѣніе, дъяствительно, можеть находить для себя нъкоторое основание въ томъ, что Іосифъ примо называетъ ессейскія молитвы «патрю: буаі», чёмъ ясно даетъ разумъть, что здъсь дъло идетъ, по всей въроятности, объ обычныхъ формулированныхъ молитвахъ, употреблявшихся среди іудеевъ. Можно подагать поэтому, что Іосифъ указываетъ здъсь именно на такъ называемую молитву «шиа»<sup>5</sup>), которую каждый

<sup>1)</sup> То мѣсто въ разсказѣ Іосноа, гдѣ говорится объ утреннихъ ессейскихъ молитвахъ къ востоку, стоитъ въ непосредственной связи съ замѣчаніемъ объ особенномъ благочестіп ессеевъ, служа какъ-бы поясненіемъ или подтвержденіемъ этого послѣдняго. "Ессен, говоритъ Іосноъ, по отношенію къ Богу особенно благочестивы, ибо прежде, чѣмъ взойдстъ солнце, не говорятъ ничего мірскаго, но возсылаютъ къ нему отечественныя молитвы, какъ-бы прося, что-бы оно взошло". "Ессячой прос то диїоν ίδίως εдовейсі, п р го у ѝ р ѝ νа с χ ε ї ν τὸν ξλιον, φθέγγονται τῶν βεβήλων" x. τ. λ. Bell. jud. II, 8. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) ДЕРЕЦБУРГЪ. Histoire de la Palestine. s. 169; СТАПФЕРЪ. La Palestine au temps de Jèsus-Christ. p. 437; Гичль. Ueber Essener—въжурналь Theologische Jahrbücher. 1855. Heft 3, s. 338; Гретцъ. Geschichte der Juden. Bd. III, s. 103 и др.

s) Theolog. Jahrbücher. 1855. s. 338.

<sup>•)</sup> Hcx. XXIX, 39.

<sup>6)</sup> Эта молитва [УДУ] состояла изъ трехъ отрывковъ, извлеченныхъ изъ Ихтокинжія, именно: Второз. VI, 4-9; XI, 13-21 и Числ. XV, 37-41, и самое названіе свое получила по первому слову перваго изъ отрывковъ: "слыши, Израиль" и т.д.

взрослый іудей (за исключеніемъ женщинъ, дътей и рабовъ), согласно древне-іудейскому обычаю, обязанъ былъ ежедневно читать утромъ, до восхода солнца, а также и вечеромъ <sup>1</sup>).

Но признавая полную въроятность этого предположения касательно модитвы «шиа», иы однако не находимъ возможнымъ но того ослаблять слова Іосифа, игнорируя его выраженіе ««ic обто́и », ЧТО-бы видёть здёсь указаніе только лишь на время мозитвы, хотя этому и благопріятствуеть свидѣтельство Ипполита. который совершенно видоизмѣняетъ эти двусмысленныя слова loснфа и передаетъ только объ обычат ессеевъ тотчасъ по пробужденій, не принимаясь за другія дёла, обращаться къ Богу съ иолитвою и гимнами <sup>2</sup>). Если изъ словъ Іосифа: « фверуочта .... жатріоос τινάς είς αυτόν (ήλιον) εύχάς, ώσπερ ίχετεύοντες ανατείλαι» 3) ΗΗ ΒЪ какомъ случать нельзя заключать о какомъ-либо обоготворении солнца со сторовы ессеевъ, то, тъмъ не менъе, едва-ли можно отрицать, что въ нихъ содержится изчто большее, чъмъ одно указаніе на время иодитвы. Іосифъ прямо говорить, что ессен направляли свои моили точнѣе (согласно выражелію: латвы въ солнцу, « ພຶ່ວπερ биетебоитес анатеїла: »)—ВЪ ТУ СТОРОНУ, ОТКУДА ИМЪЛО ВЗОЙТИ СОЛНЦЕ; сабдовательно, здбсь содержится именно указание на отличительный обычай ессеевъ при совершении своихъ молитвъ обращаться лицомъ въ востоку<sup>4</sup>). Что-же касается Ипполита, то мы не имѣемъ нинакого основанія давать предпочтеніе его свидътельству предъ

s) Предписание это заключается въ мишит-Berachoth. 1, 2. [См. Ши-РЕРЪ. Lehrbuch der Neutest. Zeitgeschichte. s. 498, 616]. Іоснов, перечисляя въ свояхъ "Древностяхъ іудейскихъ" важнѣйшіе изъ законовъ Монссевыхъ, приводить, между прочемь, также и слёдующее постановление: "дважды на всякий день при явленія утренняго свёта и при отхожденіи ко сну, воспоминайте Божін благодіянія, со времени освобожденія изъ Египта вамъ оказанныя" и т. д. Antiqu. jud. IV, 8. 13. Хотя Іоснов, безв всякаго сомнёнія, слишкомь преувеличиваеть діло, относя установленіе обряда "шма" ко временамъ Монсея, такъ какъ ни въ Пятокнижія, ни въ другихъ каноническихъ ветхозавѣтныхъ книгахъ объ этомъ прямо, не говорится, но его свидѣтельство во всякомъвслучаѣ удостовѣряетъ, что уже при Іосифі былъ широко распространенъ среди іудоевъ обычай молиться нри солнечномъ восходъ. Вообще-же установление этого обряда относятъ или ко эремени непосредственно послё Эздры, или къ эпоха Маккавеевъ. По свидательству Гинсбурга, хвалебные гимпы Господу за твореніе світа и возвращеніе дия составляють часть утренней молитвы іудся и до настоящаго врсмени. С і и в-BURG. The Essenes. s. 69.

s) Refut. omn. haer. IX, 27. Cm. выпис стр. 56.

<sup>a</sup>) Bell. jud. II, 8. 5.

•] Такъ понимаютъ это мъсто Іосифа: Гърцф вльдъ. Geschichte des

показаніемъ Іосифа, который и дучше знадъ ессеевъ, чѣмъ Ипполитъ, и во всякомъ случаѣ произвольно, безъ всякаго основанія не могъ внести эту существенно важную черту ессенизма въ свое описаніе. Правда, такой фактъ, какъ молитва на востокъ, самъ по себѣ составляетъ не маловажное отступленіе отъ іудейскихъ традицій<sup>1</sup>), такъ какъ всѣ ортодоксальные іудеи, согласно древнему обычаю, при молитвѣ обращались обыкновенно къ Іерусалиму, или точнѣе—къ храму іерусалимскому<sup>2</sup>), но отсюда еще не слѣдуетъ, что обычай этотъ явился-де у ессеевъ изъ подражанія Пиеагору, который «считалъ солнце за Божество»<sup>3</sup>). Ессеи были іудейскими сектантами, и потому нѣтъ ничего удивительнаго въ томъ, что они не слѣдовали всѣмъ традиціоннымъ предписаніямъ и обычаямъ ортодоксальнаго іудейства; иначе, если-бы ессеи ничѣмъ не отличались отъ остальныхъ іудеевъ, то они и не составляли-бы

Volkes Israël. Bd. II, s. 408; Эвлльдъ. Geschichte des Volkes Israël. Bd. IV, s. 493; Люціусъ. Der Essenismus. s. 53, 74 и др.

1) Потому-то Іосноъ, желая, вёролтно, объяснить своимъ читателямъ, а быть можеть, даже и себѣ самому, такое столь странное, съ его точки зрѣнія, поведеніе ессеевъ при молитвѣ, и употребилъ выраженіе: "шокре іхетеюситес", что, очевидно, является его собственнымъ комментаріемъ. Подобное объясненіе такого поведенія ессеевъ при молитвѣ легко могло придти на мысль; вспоминиъ, иапр., о томъ, что христіане первыхъ вѣковъ, также вслѣдствіе ихъ обыкновенія при молитвѣ обращаться лицомъ къ востоку, прямо обвинялись язычниками въ почитаніи солица. "Solem credunt Deum nostrum" — такое миѣніе о христіанахъ приписываетъ Тертулліанъ язычникать, объясняя его именно обычаемъ молитвы на востокъ. Apologet. сар. 16. См. М і є м є. Patrolog. latin. сигв. complet. t. 1. Ср. Творенія Тертулліанъ въ русск. переводѣ К м р и к вв м. Сиб. 1849. Апологія, гл. XVI; стр. 40.

в) Обычай молиться, обратившись лицомъ къ Іерусалиму, возникъ у іудесвъ еще со времени построенія перваго храма; существованіе этого обычая во времена Соломона можно прослѣдить по свидѣтсльствамъ каноническихъ ветхозавѣтныхъ книгъ: З Цар. VIII, 38. 44. 48; 2 Пар. VI, 84. 38; былъ онъ въ силѣ также и во время плѣна [Дан. VI, 10], а равно также и въ послѣдующее время онъ нисколько не потерялъ своего значенія: мишна также предшисываетъ молиться, обращая лицо къ святому святыхъ [Berachoth, IV, 5. 6; см. Ши в в въ. Neutest. Zeitgeschichte. 472; то-же самое повторяютъ и поздвѣйшія раввинскія постановленія [Comm. in Megill., сар. 3, 36, § 28. Маіт. Hilcoth tephilla, сар. 11, § 2]. "Когда кто становится на молитву, читаемъ мы въ Отась Сћајіт, то, если онъ стоитъ виѣ вемли изранльской, пусть обращаетъ лицо свое къ вемлѣ изранльской и устремляетъ свой духъ къ Іерусалиму, святялищу и святому святыкъ. Если кто станетъ на молитву въ вемлѣ изранльской, то иусть обращаетъ лицо свое къ Іерусалиму и устремляется духомъ къ святому святыкъ". Отасh Chajim, 94, 1. 2. См. V итя и к в л. De synagoga vetere. p. 179.

в) Люттербекъ. Ор. cit. Bd. 1, s. 277.

особой секты. Ототупленіе-же ихъ отъ іудейскихъ традицій въ данномъ пунктѣ можно объяснить тѣмъ легче, что ессен, какъ извѣстно, по тѣмъ или инымъ причинамъ заняли отрицательное положеніе ко всему богослужебному культу іерусалимскаго храма<sup>1</sup>), ночему они и не считали нужнымъ чествовать его. Мы не будемъ входить здѣсь въ подробное выясненіе этого обстоятельства, что будетъ сдѣлано въ своемъ мѣстѣ, а замѣтимъ только, что въ нѣдрахъ послѣплѣннаго іудейства, и помимо ессеевъ, находились люди, которые смотрѣли на второй храмъ іерусалимскій, кавъ на «оскверненный и оставленный Богомъ»<sup>2</sup>) въ виду нечестія представителей священства<sup>3</sup>).

Итакъ, нѣтъ ничего особенно удивительнаго въ томъ, что ессен измѣнили обычай отцовъ и стали обращаться при молитвѣ не къ храму, а къ востоку—странѣ свѣта, которая всегда предночиталась остальнымъ странамъ; во всякомъ случаѣ этотъ обычай ессеевъ еще не можетъ свидѣтельствовать о пивагорейскомъ происхожденіи ессенизма, тѣмъ болѣе, что ниоткуда не видно, что-бы онъ обязанъ былъ своимъ существованіемъ именно вліянію пивагорейства.

6. Въ виду изложеннаго лишается всякаго значенія и замѣчаніе Люттербека объ особыхъ обычаяхъ, наблюдаемыхъ ессеями при отправлении естественныхъ потребностей, которые, по его словамъ, ясно обнаруживаютъ будто-бы языческое происхождение ессейства и основаны-де всецтло на основоположенияхъ Пивагора<sup>4</sup>). Въ этомъ случаъ ръшительно нътъ никакой необходимости обращаться для объясненія въ принципамъ пивагорейской философія, въ законодательствъ Монсеевомъ находится прямое такъ Kaku иредписание слъдующаго рода: «мъсто должно быть у тебя виъ стана, куда-бы тебъ выходить.... должна быть у тебя лопатка, и когда будешь садиться виз стана, выкопай ею яму, и опять зарой ею испражнение твое. Ибо Господь Богъ твой ходить твоего.... и станъ твой долженъ быть святъ, посреди стана что-бы онъ не увидѣлъ у тебя чего срамнаго и не отсту-

е) Лютткрбкъ. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. 1, s. 287.



<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XVIII, 1. 5. PHILO. Quod. omn. prob. lib. 876, D.

в) См. ветхозав. апокриет "Книга Эвоха". Гл. LXXXIX, 78. XC, 28. 29. (м. русск. переводъ этой апокриенч. книги въ приложении къ сочинению С м и рно в л. Кинга Эноха. Историко-критическое изслъдование. Казань. 1888 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. апокричъ: "Вознесение Монсея". Гл. IV и V. См. FABRICIUS. Codex pseudepigr. Veteris Testamenti. Vol. I, (Ed. 2. 1772) p. 889-847.

пиль отъ тебя»<sup>1</sup>). Итакъ, не исполняли-ли ессен въ данномъ случать только постановление Монсея? Указывають, правда, на то. что означенное предписание не имѣло силы постояннаго закона и что оно было назначено не для повседневной практики, какъ это имъло ибсто у ессеевъ, а только для исключительныхъ случаевъ, когда именно іудеи располагались лагеремъ во время похода. Ho He говорить-зи самъ Люттербевъ, что ессен были особенно строгимя блюстителями закона Монсея, котораго они послѣ Бога почитали выше всего, --- а если такъ, то что мудренаго въ томъ, что овн это временное правило возвели во всеобщую и всегдашнюю практику? Да и что это была-бы за секта іудейскаго народа, если-бы члены ея довольствовались только простымъ исполнениемъ предписаннаго въ законъ, а не развивали-бы самостоятельно до крайныхъ выводовъ нѣкоторыхъ изъ его предписаній? Что-же касается практиковавшагося при этомъ ессеями старательнаго окутыванія себя своими одеждами, то, очевидно, оно вызывалось не какимъ-либо особеннымъ почитаніемъ солнца (которое они и по Люттербеку вовсе не считали за божество, подобио пивагорейцамъ), а вызывалось именно предписаниемъ закона-не открывать своей наготы предъ ходящимъ по стану Ісговою. Ессен, естественно, моган считать свои благочестивыя колоніи мъстомъ особаго присутствія Іеговы, и потому они такъ старательно заботились всегда о покрытия своихъ срамныхъ частей. что-бы не оскорблять «тас абуас тоб Эгоб» 2) ----«лучей Божінхъ», или, какъ переводить Люціусъ<sup>3</sup>), «сіянія Божія», «всевидящаго ока Божія». Такимъ сбразомъ слово----«Окоб» ВЪ ДАННОМЪ МЪСТЪ НУЖНО, ПО НАШЕМУ МИВНІЮ, ПОННМАТЬ въ буквальномъ смыслѣ, а не разумѣть подъ нимъ солнце. 0 которомъ здёсь нёть и рёчи. Аналогію этому ессейскому обыкновенію можно указать въ раввинскомъ запрещеніи отправлять въ Іудеъ естественныя нужды на востокъ или на западъ (но только на

съверъ или югъ), что-бы не обнажаться противъ храма 4).

- 1) Bropos. XXIII, 12-14.
- \*) Bell. jud. II, 8. 9.
- s) Der Essenismus. s. 62.

•) Berachoth. 61, b. См. у Ширера. Neutestam. Zeit gesch. в. 616 Равнымъ образомъ въ талмудической литературѣ можно также указать аналогію и для принисываемаго Люттербекомъ ессеямъ уваженія къ правой сторонѣ, на которую имъ точно такъ-жс, какъ и на средину, запрещено было плевать (Bell. jud. II, 8. 9). Вполнѣ соотвѣтственное ессейскому запрещеніе высказывастся въ Berachoth. III, 5, гдѣ раввины предписываютъ именно при молитвѣ Подобнымъ-же образомъ и другіе пункты сходства между ессенизмомъ и пивагорействомъ, приводимые Люттербекомъ, должны быть признаны только случайными аналогіями, — не болѣе, такъ какъ для нихъ легко можно подыскать вполнѣ удовлетворительныя и, конечно, болѣе естественныя и правдоподобныя объясненія въ самомъ іудействѣ, чѣмъ въ пивагорействѣ, къ которому нѣтъ кадобности и обращаться.

7. Такъ, напр., можно-ли въ самомъдълъ придавать серьезпое значение попыткъ Люттербека объяснить притязиния ессеевъ на дирь проричества изъ того. что «подобное замъчалось и у Иноагора»<sup>1</sup>)? Неужели для объясненія этихъ притязаній нужно обращаться къ личагорейцамъ, когда на всемъ пространствъ еврейекой исторіи ны видимъ особенныхъвъстниковъ откровенія Божія въ народъ,---встръчаемъ цълые сонмы пророковъ, возставленныхъ Богомъ изъ среды народа јудейскаго, которые возвѣщали волю Божію, утверждали монотеизмъ, раскрывали идею царства Божія, уяснали народу его историческое призвание, преподавали правила правственности и грозно обличали пороки и заблуждения человъческія? Пророчество-это въ высшей степени характерное историческое явление въ жизни народа јудейскаго, и нигдъ оно не волучило такого развитія и не достигло столь великаго общественнаго значенія и вліянія на духовное развитіе народа, какъ именно въ народъ іздейскомъ. Странно было-бы поэтому отыскивать источникъ для ессейскихъ притязаній на пророческій даръ гаталибо вит іздейства, если въ самомъ народъ іздейскомъ до того было сильно сознание присутствия среди него Духа Божия, сообщающаго даръ предвъдънія, что и по прекращеніи ряда истинныхъ прорововъ, равно какъ и наряду съ нимя, всегда во множествъ являлись въ іудействъ ложные пророки, старавшіеся путемъ искусственныхъ средствъ достигнуть откровения свыше<sup>2</sup>). Все это даетъ нолное право заключать, что пророческія претензіч ессеевъ, несомнѣнпо, имѣли туземное происхожденіе.

8. Столь-же бездоказательна, по нашему мнѣнію, и та аналогія, которая имѣетъ своимъ предметомъ отвержение рибстви

пе плевать на средния или на правую сторону, такъ что и здъев нельзя усматривать ничего пивагорейскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Люттербекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) З Цар. XXII, 7 и сліл. Іерем. XXVIII, 1 и сл. XXIX, 21. 24. Неем. VI, 14. Объ этомъ свидітельствуетъ также цілый рядъ апокалипсическихъ сочаненій, явившихся въ позднійщемъ іудействі.

у ессеевъ и у писагоренцевъ. Ессейское отрицание рабства вовсе ивть нужды считать заимствованиемъ отъ Писагора, такъ какъ уже въ ветхозавътной религи было дано твердое основание дляэтого. Не говоримъ уже о томъ, что сказание Бытописателя объ образъ Божіемъ въ человъкъ и о происхожденіи всъхъ людей отъ одной четы<sup>1</sup>) могло послужить для ессеевъ основаніемъ для признанія одинаковаго высокаго достоинства человѣческой природы во всѣхъ, на что указываетъ и Филонъ<sup>2</sup>), но по смыслу самого Монсеева законодательства, рабство въ собственномъ снысят не допускалось закономъ. Оно признавалось явленіемъ въ жизни человъческой ненормальнымъ, прискорбнымъ, которое могло быть терпино только какъ неизбъжное зло, и всъ постановленія Моисея касательно рабовъ были направлены къ ограниченію этогозла, --- къ тому, что-бы современемъ совершенно изгнать его изъ жизни избраннаго Богомъ народа. Такъ, по закону Монсея, рабы не лышались никакихъ религіозныхъ правъ, такъ какъ имъ дозволядось, наравић съ другими членами семьи, вступать въ завътъ съ Богомъ чрезъ обрѣзаніе<sup>3</sup>), праздновать витьстѣ со встять на« родомъ субботу и принимать участие въ другихъ священныхъ торжествахъ, равно какъ и въ принесени жертвъ<sup>4</sup>). Рабы не лишены были вполы; также и гражданскихъ правъ, такъ какъ за смерть или увъчье рабовъ ихъ владъльцы несли тъ или другія. наказанія<sup>5</sup>); вообще-же законъ требовалъ по отношенію къ рабамъ возможной синсходительности и мягкости<sup>6</sup>), въ особенности настаивая на этомъ по отношению въ рабамъ еврейскаго происхожденія<sup>7</sup>). Наконець, что составляло исключительную принадлежность древне-еврейскаго законодательства, рабомъ, или невольникомъ въ строгомъ смыслѣ слова, могъ быть по смыслу законовъ только иноплеменникъ; рабъ-же изъ евреевъ считался только временно-обязаннымъ наемникомъ, который не могь оставаться въ рабствъ навсегда, а по истечени шестилътней работы онъ,

- \*) PHILO. Qu. omn. prob. lib. 877.
- <sup>а</sup>) Быг. XVII, 12. 13. 28. 27; Исх. XII, 44.
- •) Mcx. XX, 10; XII, 44; Bropos. XII, 11. 12; XVI, 11. 14.
- s) Исх. XXI, 20. 21. 26. 27. Cp. ibid. ст. 32.
- •) Bropos. XXIII, 15. 16.

7)"Когда обѣднѣоть у тебя брать твой и продань будеть тебѣ, то не налагай на него работы рабской. Онъ долженъ быть у тебя какъ наемникъ, какъ поселенецъ; до юбилейнаго года пусть работлеть у тебя". Лев. XXV, **39—40.** Ср. Второз. XXI, 10—14; Лев. XXV, 46.

<sup>1)</sup> Быт. I, 26-27; II, 21-22.

согласно примому предписанию закона, долженъ былъ отпускаться на воящо даронъ"); въ юбилейные-же годы всъ рабы, съ своими яснами и дітьми, должны были возвращаться на свободу<sup>2</sup>). Такимъ образомъ рабы были у евреевъ предметомъ только временнаго пользования, но не владъния въ строгомъ смыслъ слова. не собственностью владъльца. Неудивительно послъ этого, что подъ вліяніемъ такихъ воззрѣній закона, представлявшихъ рабство только какъ-бы срочной обязательной работой за долги, ессен весьма легко пришли къ отвержению рабства какъ въ теории, такъ и на практикъ; сдълать это для нихъ было тъмъ легче, что въ ихъ обществъ и не мыслимо было существование рабовъ: какъ, въ самонъ дѣлѣ, могли существовать рабы у тѣхъ, у которыхъ все было общимъ, --- которые практиковали у себя общение имуществъ, не занимались торговлей, не знали никакихъ долговъ и отвергали войну,----которые, однимъ словомъ, не имъли даже никавихъ источниковъ для пріобрътенія рабовъ? А разъ ессен отвергали рабство фактически, на дълъ, то здъсь уже не далеко быао и до теоретическаго отвержения рабства вообще.

Разсмотрѣнныя нами аналогіи, приводимыя Люттербекомъ, наглядно показываютъ, къ какимъ явнымъ натяжкамъ прибѣгаетъ названный ученый, что-бы подыскать возможно большее количество сходствъ между ессенизмомъ и пивагорействомъ съ цѣлью доказать ихъ взаимную связь. Если ко всему сказанному мы прибавимъ, что запрещеніе клятвы, кровавыхъ жертвъ и употребленія мяса и вина, въ чемъ Люттербекъ и нѣкоторые другіе<sup>3</sup>) также усматриваютъ сходство пивагорейцевъ съ ессеями, по увѣренію одного изъ лучшихъ изслѣдователей древнихъ философскихъ системъ— Ибервега, «вовсе не принадлежитъ древнему пивагорейству, а встрѣчается только лишь въ новопивагорействѣ, куда все это перешло съ востока »<sup>4</sup>), то останутся послѣ этого уже весьма немногія и совершенно незначительныя черты сходства между ессенизмомъ и

в) Напр. ГЕРЦФЕЛЬДЪ. Geschichte des Volkes Israël. Bd. II, 8. 400. а) ИБЕРВЕГЪ. Grundriss der Geschichte der Philosophie des Alterthums. Bd. I, 8. 245. Достойно замёчанія, что даже въ древнёйшихъ новопивагорейскихъ системахъ, по свидётельству вподнё компетентнаго въ этой области ученаго Целлера, не находится запрещенія ин брака, ин употребленія мясной импи. ин убіснія животныхъ. ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Аbth. II, 5. 78 (по втор. нэд.).

<sup>1)</sup> Hex. XXI, 2-4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лев. XXV, 41.

пнеагорействомъ, которыя рѣшительно не пригодны для доказательства того положенія, что «въ ессеннзмѣ произошло-де почти полное сліяніе іудейства съ пивагорействомъ»<sup>1</sup>). Можно-ли, въ самомъ дѣлѣ, придавать много значенія такимъ пунктамъ сходства между ессеями и пивагорейцами, какъ ихъ одинаковое взаимное дружелюбіе, ихъ совмѣстная простая жизнь, повиновеніе старшимъ. ношеніе бѣлой одежды, дѣленіе на классы? Все это—такія внѣшнія черты сходства, которыя легко могли оказаться согласными совершенно случайно, безъ всякаго заимствованія, и которыя рѣшительно не заключаютъ въ себѣ какого-либо убѣдительнаго ручательстка въ пользу родства и зависимости ессенизма отъ ливагорейства.

До сихъ поръ мы, слъдуя за Люттербекомъ, останавливали свое внимание только лишь на мнимыхъ и дъйствительныхъ схолствахъ между ессействомъ и пивагорействомъ; посмотримъ-же теперь и на оборотную сторону дёла и отмётимъ тё значительныя различія, какія существують между означенными явленіями и отъ указанія которыхъ благоразумно воздерживается Люттербекъ. Общій сводъ этихъ различій представленъ въ сочиненія одного изъ іудейскихъ изслѣдователей ессенизма—Герцфельда, и мы съ ፐጜ፞ቜዄ большею готовностью послёдуемъ здёсь за этимъ ученымъ. **4T**0 въ данномъ случат его уже никакъ нельзя заподозрить въ IID8страстномъ отношения въ дблу, такъ вакъ онъ и самъ, допуская присутствіе въ ессенизмѣ языческихъ элементовъ, многое выводитъ изъ пиоагорейства.

Воть какія различія между ессействомъ и пиоагорействомъ указываеть Герцфельдъ: 1, пиоагорейцы вступали въ бракъ. 2. Они занимались математикою. музыкою я естествовѣдѣніемъ въ общирнѣйшемъ объемѣ; объ ессеяхъ ничего подобнаго не извѣстно, и Филонъ разсказываетъ даже, что физику, какъ превышающую человѣческое пониманіе, ессеи предоставляли болтунамъ и любомудрствовали только о бытіи Бога и происхожденіи міра<sup>2</sup>). 3, Ессеи признавали «владычицею всѣхъ вещей судьбу и утверждали, что ничто не случается съ человѣкомъ помимо ея опредѣленія»<sup>3</sup>); Пиоагоръ же именно ограничивалъ силу судьбы п допускалъ вліяніе человѣческой свободы и случая на теченіе событій. 4, У пиоагорей-

а) Люттврбекъ. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) PHILO, Qu. omn. prob. lib. 877. C.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Antiqu. jud. XIII, 5. 9.

цевъ, какъ извъстно, весьма важную роль играло учение о чисавхъ, которое примънялось даже къ физіодогіи и этикъ; объ ессенхъ не разсвазывается ин малкйшей доли чего-либо подобнаго<sup>1</sup>). 5. У Пиеагора величайшею добродътелью считалась справедливость. у ессеевъ----« έγχράτεια καί το μή τοις πάθεσιν ύποπίπτει» »2). 6. Ο душъ ессен и писагорейцы, хотя подобно, но не одинаково мыслили. 7. **өагорейцевъ искус**ъ новопоступающихъ продолжался иять лётъ. у ессеевъ---только три года. 9. На поступающихъ въ пивагорейскій союзъ налагалось въ теченіе этого времени молчаніе, т. е. они не должны были вступать въ состязанія при философскихъ изысканіяхъ; объ ессейскихъ новиціяхъ ничего подобнаго неизвъстно. 10, Нововступающіе въ орденъ ессен распадались на три власса 3); у писагорейцевъ былъ только одинъ. 11. Совершенные писагорейцы, равно какъ и ессеп, хотя раздѣлялись на два разряда, однако у ессеевь различие заключалось только въ томъ. что одинъ классъ допускаль бракъ; напротивъ. у пивагорейцевъ были эксотерики и эсотерики<sup>4</sup>). 12, Пивагорейцы облекали свои ясныя мысли въ аллегорін; ессеп. напротивъ, извлекали ясныя мысли изъ предпо**лагаем**ыхъ аллегорій священнаго писанія, т. е. толковали писаніе алегорически, находя въ немъ таинственный смыслъ. 13, Пивагорейцамъ было заповъдано помазаніе масломъ; ессеямъ это было воспрещено 5).

Итавъ. уже въ виду одного количества приведенныхъ отличій представляется слишкомъ смѣлымъ видѣть въ ессенизмѣ «почти полное сліяніе іудейства съ пивагорействомъ», какъ утверждаетъ это Люттербекъ. Но неосновательность этого положенія станетъ еще очевиднѣе, если мы обратимъ вниманіе на самый характеръ этихъ отличій, сопоставивши ихъ съ аналогіями Люттербека. Самъ

s) "Von den Essäern wird nicht das Geringste derart berichtet". Op. cit. Bd. II. s. 401.

\*) Bell. jud. II, 8. 2.

в) Въ данномъ случаѣ Герцфельдъ судитъ неправильно, считая три года эскуса за три отдѣльные класса новиціевъ, такъ какъ Іосифъ ясно указываетъ у ессесвъ только двѣ степени, или два класса новиціата (Bell. jud. П. 18. 7), по сущность дѣла отъ этого нисколько не измѣцяется.

•) Опредѣяяя такъ различіе совершенныхъ"ессеевъ между собою, Герцеслыть высказываетъ не впоянѣ вѣрное сужденіе, такъ какъ Іосиетъ считаетъ ессеевъ, вступающихъ въ бракъ, за особую эракцію, а не за извѣстный классъ ессеевъ (Bell. jud. П. 8. 13).

<sup>5</sup>) Гирцерльдъ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. П. s. 401.

Digitized by Google

Герцфельдъ, не смотря на то, что и онъ допускаетъ значительное вліяніе пивагорейства на развитіе ессенизма, навываетъ однако указанныя отличія «величайшими различіями» (die grössten Unterschiede<sup>1</sup>) и прямо заявляеть, что «то, въ чемъ замътно сходство между ессенизмомъ п писагорействомъ, относится болѣе къ внъшнинъ вещамъ, между тъмъ какъ то, въ чемъ обнаруживается различіе между ними, касается болѣе внутренней и существенной стороны дъла»<sup>2</sup>). И въ самомъ дълъ, что могутъ значать указываемыя между ессеями и пивагорейцами сходства, напр., въ томъ, что они повиновались старшимъ, или что они питали взаимное дружелюбіе, сравнительно съ тою глубокою разницею, какая существовала въ ихъ воззрѣніяхъ на бракъ, на женщинъ, на свободу человъческой воли? Или что можетъ довазывать присутствіе у тъхъ и другихъ претензій на пророческій даръ, если Hadana съ этимъ сходствомъ стоитъ существенная разнаца во взглядѣ на занятія метафизикой, естествовѣдѣніемъ, математикой? Или, дадѣе, можно-ли придавать большее значение такимъ чисто виъшнимъ и случайнымъ чертамъ сходства, какъ ношение бълой одежды и дъленіе на классы (совершенно однако не совпадающіе), игнорируя при этомъ ту глубокую разницу, какая существовала между ессеями и писагорейцами въ ихъ воззрѣніяхъ на душу, ея участь по смерти тъла и загробную жизнь? Достойно замъчанія, что даже Люттербекъ, вообще воздерживающійся отъ указаній какихъбы то ни было различій между ессеями и пивагорейцами, все-же не могъ не отмѣтить разницы между ними въ этомъ послѣднемъ пунктъ, соглашаясь, что « въ своемъ учения о загробной жизни ессеи уклоняются отъ Шивагора, который училъ о душепереселения»<sup>3</sup>). Между тъмъ ръшительно непонятно, почему-же ессен, соглашаясь, повидимому, съ пивагорейцами во взглядъ на тъло, какъ на темницу души, въ то-же время не позаимствовали-бы отъ няхъ близко сроднаго съ этимъ и столь существенно-важнаго въ пивагорействъ ученія о переселеніи душъ? И точно такъ-же невозможно объяснить, почему-бы ессеп, если-бы они дъйствительно были послёдователями пичагорейцевъ, уважавшихъ масло, имбли къ нему такое рѣшительное отвращеніе, что и малѣйшую каплю. случайно попавшую на тъло, должны были заботливо стирать4)?

<sup>1)</sup> Гврифвльдъ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. II, s. 401. § 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Г БРЦФВЛЬДЪ. Ор. cit. s. 402. § 13.

в) Лютткрккь. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 284.

<sup>•)</sup> Bell. jud. II, 8. 3.

Но безспорно, что наибольшее и притомъ, по нашему мибнію, рыпающее (вменно въ отрицательномъ смыслѣ) значеніе въ вопрость о предполагаемой зависимости ессенизма оть писагорейства принадлежить тому не подлежащему сомнанию факту, что у ессеевь занъчается полное отсутствіе ученія о числахъ. Мы придаемъ такое важное значение этому именно пункту въ виду того, имъющаго мъсто во всъхъ областяхъ знанія, общаго научнаго принципа, что внутреннее родство между двумя предметами или ивленіями можеть считаться вполнѣ удостовъреннымъ лишь въ томъ случаѣ, когда ясно и неопровержимо будетъ доказано согласіе между инии въ самыхъ существенныхъ и характерныхъ чертахъ. Если-же этого не сдѣлано, или если сходство, указываемое между предметами, относится только къ нъкоторымъ несущественнымъ и второстепеннымъ чертамъ, а самой сущности предмета оно не касается, тогда внутреннее родство между сравниваемыми предметами представляется болье, чъмъ сомнительнымъ.

Примѣняя эту точку зрѣнія къ теорія Люттербека, утверждающей ближайшее родство и зависимость ессенизма отъ пивагорейства, спросимъ: какой-же основной принципъ пивагорейства? Что составляетъ главную идею и существенную черту этого ученія? Несомибино-ученіе о числахъ. У каждаго и не имъющаго спеціальныхъ познаній въ философіи, но хотя сколько-нибудь знакомаго съ ея исторіей, съ именемъ Нивагора тотчасъ-же соединяется представление о его пресловутомъ учения о числахъ и невольно приходить на мысль его не менте пресловутое положение. что число есть сущность встахъ вещей.«Въ этой формулъ, замъчаеть Риттеръ, пинагорейцы выражали главную мысль своего ученія, такъ какъ они признавали, что число, или гарионія, есть начало всъхъ вещей: весь міръ, какъ физическій, такъ и пракственный, по мибнію ихъ, есть гармонія единицъ или чисель. соединенныхъ язвъстными отношеніями в 1). Но послушаемъ однако въ этомъ случав самого Люттербека, который въ томъ-же сочиненіи своемъ резюмнруетъ древнепиеагорейское ученіе такимъ образомъ: «всѣ вещи существуютъ чрезъ подражание числамъ (арючис), т. е. что составляетъ сущность чиселъ, то составляетъ и сущпость вещей. Но элементы (ото:хейа) числа суть: четное и нечетное, между тъ́мъ какъ единица (ته لام), изъ которой первонаально происходять всё числа, соединиеть въ себъ то и дру-

в) Риттиръ. Исторія древней оплософія. Т. I, стр. 320, 348.

Digitized by Google

гое, т. е. она есть четное и нечетное вытсть. Четное есть въ тоже время и неограниченное, потому что оно. какъ таковое, дълимо до безконечности, а нечетное есть ограниченное, и въ тоже время ограничивающее, потому что оно, будучи прилагаемо къ четному, отнимаетъ у него дълимость и ограничиваетъ его. Эти два---неограниченность и ограниченіе---вмѣстѣ съ обнимающимъ то и другое единствомъ (а не матерія, какъ огонь, земля и т. п., къ которой первыя призагались-бы только какъ предикаты), суть существенные принципы (арха!) всъхъ вещей, или короче: число есть сущность всёхъ вещей, --- оно есть то, изъ чего состоять всщи и изъ чего проистекають всѣ ихъ состоянія и свойства. Только посредствомъ числа все познаваемо; • безъ него все было-бы неограниченно, слъдовательно-неопредъленно, неизвъстно и темно... Міръ и все въ немъ содержащееся составлены изъ ограничивающаго и выбств неограниченнаго... Соединение того и другаго въ благоустроенную вселенную (хосиос) происходитъ посредствомъ гармоніи... Соединеніе ограничивающаго и ограничиваемаго **31**eмента, или принципа, сообщаеть міру (kosmos) и всѣмъ вещамъ. нахоляшимся. только ихъ BЪ немъ не количественную, Hυ качественную опредбленность».... Въ дальнъйшемъ Ħ изложе HİN древне-пиеагорейскаго ученія Люттербекъ выясняеть. 970 вселенная, ближайшій видимый BCC: божество. міръ. жизнь природы, сама душа человѣческая, согласно этому ученію, долж быть разсматриваемы какъ различныя комбинаціи HЫ -OROBY выхъ отношеній. Сь этой-же точки зрѣнія объясняются даже и всѣ явленія нравственнаго міра:«сумма всѣхъ добродѣтелей есть справедливость, которая должна быть понимаема какъ пропорціонально равное число»<sup>1</sup>).

Изъ этихъ словъ Люттербека является несомнѣннымъ выводомъ то, что ученіе о числахъ составляеть главный элементъ и красугольный камень, словомъ, ---- самую сущность древне-писагорейской философіи, которая приписывала числамъ какое-то мистическое значение и пыталась посредствомъ нихъ опредблить не только законы явленій міра физическаго и духовнаго, но и самую сущность всёхъ этихъ явленій. Несомятно поэтому, что въ каждой философской школь или мистико-религіозной секть, происшедшея пивагорейства, ученіе вліяніемъ числахъ необходимо подъ 0 доажно было-бы отразиться самымъ ощутительнымъ образомъ,

<sup>1)</sup> Люттерескъ. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 372-376.

должно было-бы составить въ ней, допустимъ, если и не главный, то все-же значительный и важный элементъ. Люттербекъ не могъ не сознавать логической необходимости подобнаго заключенія, и потому въ своемъ изслѣдованіи онъ прилагаетъ всѣ старанія къ тому, что-бы найти въ ессенизмъ признаки пивагорейскаго ученія о числахъ, но, какъ это мы сейчасъ увидимъ, всѣ иодобныя попытки его должны быть признаны совершенно безуспѣшными.

Допустивши безъ всякихъ на то доказательствъ тождество ессеевъ и верапевтовъ, Люттербекъ прежде всего старается найти учение о числахъ у этихъ послъднихъ, и хотя мы ничъмъ не уполномочены раздёлять мибніе Люттербека о тождествё этихъ ивухъ сектъ, но въ виду важности дела посмотримъ, на что указываеть этоть изследователь. Люттербекъ цитуеть Филона: « осраповты постоянно памятовали о Богѣ, такъ что имъ даже и во снѣ ничего другаго не представлялось, какъ только красота божественныхъ силъ»<sup>1</sup>), и по этому поводу замѣчаеть:«это понятіе божественныхъ «силъ», согласно Филонову ученію, имъеть подобноеже значение, какъ«числа» у Пивагора и какъ«идеи» у Платона»<sup>2</sup>). Однако, если и согласиться, что «силы» Филона имбли подобноеже зпачение, какъ и «числа» Пивагора, то это отнюдь еще не можетъ служить доказательствомъ солидарности сонныхъ мечтаній и грезъ верапевтовъ съ философскими воззрѣніями Филона, такъ какъ последний вовсе и не принадлежалъ къ обществу осрапевтовъ. Кромъ того, въ виду гиперболическаго способа выраженія Филона, едва-ли можно сомнуваться въ томъ, что въ означенномъ иъстъ онъ слъдуеть своей общчной привычкъ— примъшивать въ своихъ разсказахъ объ іудейскихъ сектахъ много собственныхъ философскихъ терминовъ, взглядовъ и сужденій<sup>3</sup>). и потому также и здѣсь приписываетъ өерапевтамъ чуждыя имъ воззрѣнія.

Такой-же субъективный характеръ явно носитъ и другая замътка Филона, содержащая описаніе торжественныхъ собраній оерапевтовъ по пятидесятымъ днямъ, на которую также ссылается Люттербекъ. «Оерапевты, разсказываетъ Филонъ, всегда собирались (для празднества) въ семью-седьмой день, потому что они почитаютъ не только седмеричное число, но и его помноже-

- s) Люттербекъ. Op. cit. Bd. I, s. 277.
- s) Люціхсь. Der Essenismus. s. 18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) PHILO. De vita contemplativa. p. 893.

ніе, --- ибо они знакотъ, продолжаетъ далъе Филонъ (очевидно, отъ своего лица), что это число свято и всегда дъвственно. Это есть канунъ ихъ величайшаго праздника, который всегда падаетъ на 50-ый день; именно 50 есть святъйшее и знаменательнъйщее въ природъ число, такъ какъ въ немъ открывается сила прямоугольнаго треугольника, который есть начало бытія всёхъ вещей» 1). Это разсуждение Филона, явно носящее на себъ печать субъективизма. Люттербекъ сопоставляетъ съ тъмъ, что «писагорейцы называли седнеричное число ав: парвенос хай артир и парвенос патробхос, т. е. числомъ, которое имфеть только отца и не имфетъ никакой матери, потому что оно именно между встми числами декады есть единственное, которое не представляетъ ни произведенія изъ двухъ другихъ, ни множителя для какого-либо произведенія: nec generatur. nec generat »2). Очевидно, что если здъсь и есть какое-либо родство или связь между ученіемъ, прилисываемымъ Филономъ осрапевтамъ, и ученіемъ пинагорейцевъ о значеніи ибкоторыхъ чиселъ, то оно должно быть всецью поставлено на счетъ Филона, а не оерапевтовъ. Несомизнио по крайней мъръ, что приводимыя у Филона основанія для празднованія оерацевтами седьмаго и 50-го дня составляють собственный философскій комментарій этого адександрійскаго философа, о чемъ даетъ право заключать уже одна точная формулировка словъ Филона и что вполиъ можетъ быть удостовърено тъмъ фактомъ, что Филонъ весьма подробно трактуеть о значения седмеричнаго числа въ своемъ сочинения: «De mundi opificio» (pag. 1-40), ссылаясь при этомъ на седьмой день творенія — субботу. Но помимо всего этого, указанія на существование у осраневтовъ учения о числахъ не могутъ имъть

значенія для доказательства зависимости ессенизма отъ нивагорейства. потому что. какъ увидимъ ниже, нельзя безусловно отождествлять обѣ эти секты и безъ всякихъ колебаній переносить тѣ или иные воззрѣнія и принципы отъ одной изъ нихъ къ другой.

Гораздо важнѣе. повидимому. указаніе Люттербека на существованіе ученія о числахъ собственно у ессеевъ, каковое онъ хочетъ находить въ ихъ доктринѣ объ ангелахъ. «Хотя, говоритъ онъ, мы не знаемъ подлиннаго содержанія хранившагося въ тайнѣ ессейскаго ученія объ ангелахъ, все-таки съ большой вѣроятностью можно догадываться, что въ немъ заключалось также уче-

<sup>1)</sup> PHILO. De vita contemplativa. p. 899.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Люттереккъ. Ор. cit. Bd. I, s. 279.

ніе о Мессін; нбо въ пользу этого говорить уже древне-іудейское учение объ ангелъ Божиенъ (מלאך יהוה), ватъмъ-наложенное въ «Книгъ Эноха» учение объ ангелахъ и о «двухъ Господахъ», далье, пронешедшее безъ сомивнія, изъ іудейскихъ представлеий и изложенное іудео-христіанскимъ писателемъ «Вознесенія пророка Исаін-ученіе, что существують два высочаншихъ «ангела», которые, хотя оба стоять ниже Бога, однако, поелику Богь неносредственно открывается въ нихъ и нисходить къ міру тварей, они пользуются божественнымъ почитаніемъ. Также и Филоново учение о «силахъ»<sup>1</sup>), повидимому, должно было заключаться въ этомъ (т. е. въ учения объ ангелахъ), --- высказываетъ свою догадку Люттербекъ; равнымъ образомъ и ученіе о числахъ, гдъ въ особенности выступаетъ седмеричное число <sup>2</sup>). Можетъ быть, добавляеть онъ. принадлежать сюда также четыре класса ангеловь, которые принимали ессейско-гностические лжеучители (?) въ Колоссахъ и Ефесъ. именно: Эроног, хиргостутьс, архаг и Есоноган 3); возможно, что вибстѣ съ тѣмъ и ученіе каббалы о четырехъ свѣтахъ ниѣло свое основание здъсь-же. Напоменать при этомъ, заключаеть свою тираду Люттербекъ, о пивагорейсковъ ученія о числахъ. объ ихъ десяти началахъ (àрха:) и пр., послъ всего сказаннаго нътъ никакой нужды»4).

Нечего и говорить о томъ, какъ все въ этомъ разсужденіи Люттербека натянуто и ничтожно для того, что-бы можно было хотя съ нѣкоторою основательностію заключать отсюда о существованіи у ессеевъ ученія о числахъ. Собственно говоря, уже самая формулировка аргументаціи Люттербека ясно обнаруживаетъ ся несостоятельность; тутъ все есть: и древне-іудейское ученіе объ ангелѣ Божіемъ, и ученіе объ ангелахъ ветхозавѣтныхъ апокрифовъ, и философскія умствованія Филона, и новозавѣтное ученіе о чинахъ ангельскихъ, и ученіе каббалы о четырехъ свѣтахъ, ---иѣтъ только ессейскаго ученія о числахъ, что собственно и нужно было доказать Люттербеку. Желая найти у ессеевъ какіелибо слѣды ученія о числахъ, Люттербекъ высказалъ цѣлый рядъ предположеній, но каково должно быть ихъ истинное значеніе, объ этомъ лучше всего судить по той оцѣнкѣ, какую даетъ имъ самъ Люттербекъ.«Однако, говоритъ омъ, все это только гаданье,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pullo. De vita contemplativa. p. 893.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) **P** HILO. Ibid. p. 899.

в) Колосс. I, 16; E+ec. I, 21.

<sup>•)</sup> Люттвревкъ. Up. cit. Bd. I, s. 284.

такъ какъ ученіе ессеевъ объ ангелахъ—безъ сомнѣнія, важнѣйшая часть ихъ догматики— остается для насъ совершенно неязвѣстнымъ»<sup>1</sup>). Такой приговоръ, произнесенный Люттербекомъ всѣмъ своимъ соображеніямъ, нельзя не признать вполиѣ справедливымъ. Въ самомъ дѣлѣ, развѣ можно въ столь важномъ пучктѣ, который долженъ имѣть рѣшающее значеніе для всей гипотевы, придавать силу и значеніе серьезныхъ доказательствъ простымъ гаданьямъ о томъ, что рѣшительно неизвѣстно, и произвольнымъ, ни на чемъ не основаннымъ сближеніямъ этого неизвѣстнаго съ явленіями, не имѣющими, быть можетъ, ни малѣйшаго отношенія къ данному предмету?

Люттербевъ однаво еще въ одновъ мъстъ хочеть находить мнимо-присущее ессеямъ ученіе о числахъ: «ессеи считали справедливымъ, передаетъ онъ разсказъ Іосифа, повиноваться старшимъ и большинству, и потому, если ихъ сидѣло вмѣстѣ *десять* человъкъ, то ни одинъ не говорияъ, коль скоро остальные девять не давали на это своего согласія. Такъ какъ они въ своихъ рѣшеніяхъ желали быть весьма осмотрительными и справедливыми, то они производили судъ не иначе, какъ если ихъ собиралось сто человѣкъ»<sup>2</sup>). Подчеркнувши слова: десять и сто, Люттербекъ замѣчаеть: «числа десять и сто являются, кажется, здѣсь знаменательными»<sup>3</sup>). Мы съ своей стороны замътниъ, что, кажется. одинъ только Люттербекъ способенъ былъ видъть въ приведенныхъ мъстахъ Іосифа указанія на существованіе у ессеевъ пивагорейскаго ученія о числахъ, такъ какъ едва-ли можетъ подлежать сомнѣнію, что означеннымъ цифрамъ нельзя здѣсь придавать никакого особеннаго значенія, а просто нужно понимать ихъ только лишь въ смыслѣ круглыхъ обозначеній, вовсе не претендующихъ на строгую точность. Во всякомъ случать всть другіе изслатователи, и даже именно тѣ, которые, подобно Люттербеку, допускають присутствіе въ ессенизмѣ пивагорейскихъ элементовъ, но судять о двав болве безпристрастно, рвшительно утверждають, что «въ нашихъ источникахъ не находится ни малъйшаго намека на присутствіе у ессеевъ ученія о числахъ»<sup>4</sup>).

Этнии гадательными соображеніями и исчерпываются всѣ тѣ доводы, какіе только могъ привести Люттербекъ, всячески пыта-

а) Люттербекъ. Ор. cit. ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Bell. jud. II, 8. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Люттврбекъ. Ор. cit. Bd. I, s. 287.

<sup>•)</sup> ГЕРЦФЕЛЬДЪ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. II, s. 401.

ясь найти въ ессеннзиъ что-либо, напоминающее собою пиеагорейское учение о числахъ, — учение, составлявшее главную сущность древней пиеагорейской философии. Такъ какъ половина этого относится къ есрапевтамъ, или, върнъе сказать, къ умствованиямъ самого Филона, а другая половина инчего не доказываетъ, то все это сводится къ нулю: существование у ессеевъ учения о числахъ, не смотря на всъ натяжки и все желание Люттербека, не можетъ бытъ, слъдовательно, удостовърено никакими достаточными и солидными основаниями.

Такниъ образомъ при ближайшемъ разсмотрѣнін гипотезы Люттербека, утверждающей историческую связь и зависимость ессеинзма отъ древняго писагорейства, вполнѣ обнаруживается ея несостоятельность. Во-первыхъ, тъ аналогіи между ессенизмомъ и пноагорействомъ, которыя приводить Люттербекъ въ подтвержденіе своего мизнія и которыя служать единственными опорами ия обоснованія всей его гипотезы, въ большинствѣ случаевъ оказываются или невърными, или-же крайне преувеличенными; во-вторыхъ, Люттербекъ совершенно не принимаетъ въ расчетъ того, что ессейство имбеть не малое число значительныхъ отличій отъ иноагорейства, которыя, въ противоположность указываемымъ сходствамъ, касаются именно внутренней и существенной стороны дъла, что, конечно, далеко не благопріятствуеть мнѣнію Люттербека; въ-третьихъ, оказывается, что въ ессенизмѣ не достаетъ самаго характернаго и наиболье важнаго пункта въ учения пивагорейцевъ, именно-ученія о числахъ, а это уже въ самомъ корнѣ подрываеть гипотезу Люттербека. Наконець, что васается тахъ немногихъ аналогій, какія, дъйствительно, можно усматривать между ессенизмомъ и иноагорействомъ, то онъ совершенно стушевываются предъ означенными отличіями, касаясь только лишь второстепенныхъ частностей, и вообще онъ такъ малозначительны, что рѣшительно не могуть служить достаточно сильными и вполиз убъдительными аргументами для доказательства существования всторической связи между ессеями и писагорейцами, что собственно в имблъ въ виду доказать Люттербевъ, утверждая, что «ессенизмъ стонтъ въ самой ближайшей связи съ писагорействомъ, и лаже болье,---что въ немъ произошло. почти полное сліяніе іудейства в писагорейства»<sup>1</sup>).

Между тамъ, что-бы болъе или менъе положительно уста-

ы) Люттвиськъ. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 291.

цовить историческую связь или зависимость между какими-либодвумя историческими явленіями, для этого далеко еще недостаточно привести извъстное число апалогій, могущихъ оказаться совершенно случайно у явленій, ничего общаго между собою не нибющихъ, а необходимо подкръпить эти анадогіц какими-либо положительными историческими данными, которыя или прямо удостовъряли-бы паличность генетической связи между извъстными явленіями, или по врайней мъръ свидътельствовали-бы о полной въроятности этой послъдней. Въ данномъ случаъ указаніе на какое-нибудь положительное свидътельство древности въ пользу сношеній ессеевъ съ послёдователями Пивагора представляется тъпъ болъе необходимымъ, что дъло ндетъ о явленіяхъ самыхъ разнородныхъ, --- объ обществахъ, и по мѣсту, и по времени, и по самому характеру своему весьма далекихъ и наиболѣе разобщенныхъ другъ отъ друга. Какъ, въ самомъ дълъ, объяснить то, что палестинскіе іуден, занимавшіе исключительное положеніе среди другихъ народовъ древняго міра, благодаря обладанію божественнымъ откровеніемъ и истинною религіею, и всябяствіе этого отличавшиеся наибольшею замкнутостью п преданностью своей отечественной въръ и традиціоннымъ обычаямъ, --- какъ оби, говоримъ мы, настолько могли поддаться вліянію языческихъ посабдователей Пивагора, что-бы образовать въ своей средъ цалое общество, вполна усвоившее себа, какъ утверждаеть Люттербекъ, образъ жизни, обычан и воззрънія этого греческаго философа? Люттербекъ, впрочемъ, и не думаетъ входить въ ръшеніе этого послѣдняго вопроса, не смотря на всю его важность, но такъ какъ онъ тъмъ не менбе не могъ, конечно, не сознавать того, что его гипотеза, построенная, какъ мы видѣли, на весьма шаткихъ основаніяхъ, много выиграда-бы, если-бы она была подкръплена какимъ-зибо положительнымъ свидътельствомъ въ пользу связи ессеевъ съ пивагорейцами, то онъ и дълаеть въ этонъ направлении нъкоторыя слабыя попытки. Не нитя возможности сослаться на какое-либо прямое историческое свидѣтельство, удостовъряющее связь ессеевъ съ пиеагорейцами, за ръшительцынъ отсутствіемъ таковаго, Люттербекъ останавливаетъ свое вниманіе на нъкоторыхъ малозначительныхъ замѣчаніяхъ Іосифа и, своеобразно комментируя ихъ, старается обратить ихъ въ пользу своего мнѣнія.

Такъ, прежде всего онъ хочетъ, повидимому, провести ту мысль, яко-бы самъ Іосифъ Флавій зналь объ исторической связи между ессействомъ и писагорействомъ. Высказываясь нѣсколько разъ въ этомъ смыслѣ, онъ, между прочимъ, замѣчаетъ: «въ томъ, что ессеи были іудеями и вѣрно хранили какъ іудейское понятіе о Богѣ, такъ и іудейское понятіе о законѣ, Филонъ и Іосифъ точно такъ-же согласны между собой, какъ и въ утвержденіи, повидимому, совершенно противоположнаго, именно —что ихъинститутъ имѣлъ весьма большое сходство, даже *фактическую связь* съ нѣкоторыми религіозными институтами язычества, въ особенности съ институтомъ писаторейства»<sup>1</sup>).

Для выясненія этого вопроса воястановимь прежде всегоподлинныя слова нашихъ источниковъ, которыя могъ имъть въ виду Люттербекъ въ пастоящемъ случаѣ, такъ какъ онъ, очевидно, видитъ въ нихъ гораздо больше, чъмъ сколько они содержатъ въ себѣ на самомъ дѣлѣ. Филонъ, желая историческими примърами довазать то положение, что добродътель дълаеть человъка истинно-свободнымъ, въ своемъ сочинения, посвященномъ развитію этой мысли, замѣчаетъ иежду прочимъ:«нѣчто подобное тому, что въ Элладћ семь мудрецовъ, у варваровъ--среди персовъ----маги, среди индійцевъ --- гимнософисты, представляли у іудеевъ въ Палестинъ Сирійской такъ называеные 'Езоато 2)»; вотъ все, что знаетъ Филонъ объ отношении ессеевъ въ греческимъ философамъ. Очевидно, здъсь не можетъ быть и ръчи объ утвержденін какой-либо фактической связи ессеевь съ пивагорейцами, такъ Филонъ и не указываетъ въ частности на этихъ послѣд RAKL нихъ. говоря вообще только о семи греческихъ мудрецахъ, и это обстоятельство должно служить весьма важнымъ аргументомъ противъ теоріи Люттербека, такъ какъ совершенно непонятно, почему Филонъ, если-бы только онъ зналъ что-либо о связи ессеевъ съ пноагорейцами, не указалъ бы на этотъ фактъ именно здъсь, когда ему представлялся такой удобный случай это сдълать? А что касается Іосифа, то, дъйствительно, онъ въ одномъ изсть говорить, что «образъ жизни ессеевъ походилъ на указанный у эллиновъ Писагоромъ» 3); но если даже взять это мъстосамо по себъ, какъ оно есть, и толковать его безотносительно въ личности автора и другимъ обстоятельствамъ, то и тогда въ немъ ръшительно нельзя видъть какого-либо положительнаго кон-

а) Люттврбвкъ. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) P HILO. Qu. omn. prob. lib. pag. 876.

a) "Γένος δὲ τοῦτ' ἐστὶ διαίτῃ χρώμενον τῷ, παρ' 'Ελλησιν ὑπὸ Πυθαγόρου καταδεδειγμένῃ". (Antiqu. jud. XV, 10. 4).

статированія со стороны Іосифа фактической связи ессеевь съ пивагорейцами, какъ утверждаетъ это Яюттербекъ. Здёсь говорится только лишь о иёкоторомъ сходствё первыхъ съ послёдними въ образёжизни,--сходствё, которое было подмёчено іудейскимъ историкомъ.

Но что-бы вполнъ правильно судить о вышеприведенномъ замъчанія Іосифа, для этого необходимо сопоставить его съ другими аналогичными выраженіями этого іудейскаго историка, а равно также соображение общий характеръ и главную цёль его принять въ историческихъ трудовъ. Мы имъли уже случай<sup>1</sup>) говорить о томъ, что Іосифъ, преслѣдуя въ своихъ историческихъ произведеніяхъ чисто апологетическія тенденцій, намбренно выставляеть тамъ іудеевъ народомъ философскимъ, раздѣляющимся на партіи яко-бы однихъ только метафизическихъ принциповъ, и что для ИЗЪ-38 возможной полноты своихъ параллелей онъ понкрываеть своихъ іудейскихъ философовъ именами философовъ греческихъ, называя книжниковъ «софистани»<sup>2</sup>), совершенно чуждыхъ всякой философія фарисеевъ уподобляя «стонвамъ»<sup>3</sup>), а ессеевъ—пиоагорейцамъ. Тамъ-же ны сказали, что вообще этимъ сближеніямъ Іосифа нельзя придавать серьезнаго значенія. Не говоря даже объ оснонеосновательности такого сравненія іудейскихъ вательности или партій съ греческими философскими школами, мы замѣтимъ только, что оно вовсе не уполномочиваеть изслъдователя производить одић отъ другихъ. Потомъ, и самое сравненіе неудачно. «Нѣтъ ниобращенія въ греческимъ философамъ для чего неестественнѣе нониманія іудейскихъ расколовъ, справедливо замѣчаетъ одинъ изъ историковъ іудейства; Іосифъ Флавій показываетъ новъйшихъ въ этомъ случат лишь пустую ученость (eitel Gelehrsamkeit), которая не имбетъ ръшительно никакого основанія»<sup>4</sup>). Что-же касается именно ессеевъ, то Іосифъ могъ высказать свое митие виду тъхъ нъкоторыхъ внъшнихъ сходствъ между ессевъ и пноагорействомъ, какія, быть можетъ, встрѣтнаись низмомъ ему и при его поверхностномъ знаніи посл'єдняго могли показаться болье или менье значительными; но что самь Іосифъ фактически не придаваль особенной цены этому своему сопоставлению ессеевъ съ пиеагорейцами и совствиъ не думалъ указывать имъ на

а) См. главу первую, стр. 28-36.

s) Bell. jud. II, 17. 8 и 9.

s) Vita. cap. 2.

<sup>•)</sup> IOCTD. Geschichte des Judenthums und seiner Secten. Bd. I, s. 198.

какую-анбо историческую связь первыхъ съ послъдними, это видно изъ того, что въ другихъ мъстахъ своихъ сочинений онъ провонать уже совершенно иныя параллели. Такъ, въ одномъ мъсть онъ категорически утверждаетъ, что ессен по своему образу жизни «ет особенности были похожи на такъ называеныхъ дакійскихъ полистовъ<sup>1</sup>)», а въ другомъ мъстъ говорить, что въ своемъ учение о безсмертии и загробной жизни ессеи согласовались съ нъкоторыми изъ грековъ вообще<sup>2</sup>). Уже одна эта неустойчивость въ воззръніяхъ Іосифа даетъ разумъть, что для самого Іосифа не было вполнѣ ясно происхожденіе ессейства, и что высказывая свои сравненія, онъ главнымъ образомъ заботился только о томъ, что-бы возможно лучше пояснить своямъ греко-римскимъ читателямъ столь замъчательное явленіе въ іудействѣ, какимъ долженъ быль показаться для нихъ ессенизмъ. Это желаніе указать своимъ читателямъ на такое извъстное имъ явленіе въ области язычества, съ которымъ хотя нёсколько можно было-бы сравнить имъвшую заннтересовать ихъ іудейскую секту, послужило, конечно главнымъ поводомъ и къ тому замѣчанію, что ессен похожи также И Ha писагорейцевъ. И замъчательно при этомъ, что Іосифъ проводитъ эту аналогію между ессейскимъ и пивагорейскимъ образомъ жизни не тамъ, гдъ она была-бы болъе всего умъстна и хотя скольконибудь понягна, ле въ 8-ой главъ II-ой книги своей «Войны іудейской», содержащей подробное описание образа жизни и обычаевъ ессеевъ, — а тамъ, гдѣ онъ только миноходомъ упоминаетъ объ этихъ послъднихъ<sup>3</sup>). Между тъмъ, если бы предположить, что Ісенфъ изъ тъхъ традицій, которыя существовали въ ессейскихъ кружкахъ, узналъ что-либо болће близкое о предполагаемой связи ессейскаго ордена съ писагорейскимъ, то онъ, по всей въроятности, нисколько не скрывалъ-бы своего знанія, а прямо и опредѣленно указалъ-бы на эту связь, не прибъгая къ другимъ параллелямъ.

\*) Antiqu. jud. XV, 10. 4.



в) Въ Antiqu. jud. XVIII, 1. 5. Іосноъ пишеть о ессеяхъ: "бт. µάλιστа іµфереїс о́ντες Δахών тоїс Поλισταїς λεγομένοις". Кого разумѣеть Іосноъ подъ этнми полистами — съ точностью неновѣстно, и большинство изслѣдователей прямо отказывается отъ рѣшенія этого вопроса. Между прочимъ Гильгеноельдъ (Zeitschrift für wissenschaftliche Teologie. 1882. в. 287) высказываетъ предположеніе, что имя Поλισταί, быть можетъ, равнозначуще имени Ктіэта: (Begründer) у ораківцевъ, ссылаясь въ этомъ случав на слѣдующее свидѣтельство Посидовія (у Страбона VII, 3. 3): "еїνаι δί τινας τῶν Θρακῶν, οῦ χωρἰς γοναικὸς ζῶσιν, οἰς κτίστας καλεῖσθαι ἀνιερῶσθαι τε διά τιμῆς καὶ μετὰ ἀδείας ζῆν".

<sup>\*)</sup> Bell. jud. II, 8. 11.

Іосифъ тъмъ скоръе могъ-бы это сдълать, что подобная связь ессеевъ съ пивагорейцами какъ нельзя болъе подходила-бы къ апологетическимъ цълямъ его сочиненія. такъ какъ она не только не умаляла-бы достоинства іудеевъ, но даже еще болье возвышала бы ихъ въ глазахъ римлянъ. Іосифъ, какъ извъстно, былъ того мибнія, что Пивагоръ «не только зналъ постановленія іудеевъ, но и во многихъ случаяхъ имъ слъдовалъ и съ ними соображался, внеся много іудейскаго въ свою философію»<sup>1</sup>). Поэтому, если-бы locифъ хотя сколько-нибудь догадывался о близкой связи ессеевъ съ писагорейцами, то что помъшало-бы ему представить также и самихъ послѣдователей Нивагора подражателями ессеевъ, приноровлявшимися-де къ образу жизни этихъ послъднихъ? Принимая во внимание общераспространенную тенденцію іудейскихъ писателей послъднихъ въковъ предъ Р. Х. приписывать родонарода особое благодътельное начальникамъ своего значеніе для духовнаго развитія всѣхъ другихъ народовъ, будто-бы только лишь заимствовавшихъ все лучшее въ области наукъ и искусствъ у евреевъ<sup>2</sup>), — тенденцію, «однимъ изъ видныхъ выразителей и проводниковъ которой былъ также и Іосифъ<sup>3</sup>), можно думать, что этотъ посладній ничуть не усомнился-бы представить атло именно такимъ образомъ. Однако, на самомъ дълъ, онъ ограни-

») Іосноъ неоднократно утверждаетъ, что греческіе онлосообы все лучшее въ своихъ ученіяхъ заимствовали отъ евреевъ. FLAV. JOSEPH. Contra Apion. Lib. П., сар. 36. Ср. Lib. I, сар. 22.

<sup>1)</sup> FLAV. JOSEPH. Contra Apion. Lib. I, cap. 22.

s) Такъ, напр., у іудейскихъ писателей-Эвполема и Артапана, [отрывки ихъ сочинений см. у Евсввия. Praepar. Evang. Lib. IX; изъ Эвполема: Lib. IX, сар. 17. 26. 30-34. 39; изъ Артапана-ibid. сар. 18. 23. 27] еврейские праотцы представляются изобрътателями наукъ и искусствъ и учителями народовъ. Энохъ, по Эвполему, является изобрѣтателемъ астрономін; Авраамъ учитъ астрономіи самого египетскаго царя (по Артанану, ср. также Іоснать, Antiqu. jud. I, 8. 1-2) и иліопольскихъ жрецовъ (по Эвполему); Іосиоъ въ Египтъ способствустъ развитию земледълія и изобрѣтаетъ мѣры; наконецъ, Монсей изобрѣтаетъ письмена. Другіе іудейскіе писатели (Іосифъ, Филонъ, Аристовуль)-многос, что находили они лучшаго въ произведеніяхъ языческой науки и литературы, стараются объяснить заимствованіемъ отъ іудеевъ. Такъ, въ сочиненияхъ Филона часто проводится та мысль, что многое, что считается плодомъ греческой мудрости, издревле содержалось въ іудейскомъ законѣ (см. nanp. De mundi incorrupt. 941; De nomin. mutat. 1071; Quis rer. div. haer. 509 и др.); иногда-же онъ прямо выражается такимъ образомъ, что языческіе писатели заимствовали свои воззрѣнія изъ іудейскаго закона. (Hanp. De leg. alleg. 60; De vita Mos. 656; De judic. 719; Qu. omn. prob. lib. 873 н др.).

чивается только т'ямъ, что лишь мимоходомъ и вскользь зам'ьчаеть, что ессен представляются де ему по своему образу жизни похожным, между прочимъ, в на пиезгорейцевъ, каковое заибчание ръшительно ослабляется тъмъ, что въ томъ-же самомъ отношения Іосифъ уподобляетъ ихъ и дакійскимъ полистамъ.

Такимъ образомъ Іосифово сопоставление ессеевъ съ послъдователями Шивагора, столько-же какъ съ подистами и съ изко] торыми изъ грековъ вообще, не имъетъ, по нашему мненію, никакого историческаго значенія, являясь только лишь риторической фразой, а не выраженіемъ солидной мысли іудейскаго историка. Въ частности-же замъчаніе Іосифа о томъ, что ессеи вели родъ жизни, подобный указаниому Пивагоромъ, не только не лаетъ права на то заключеніе, будто Іосифъ зналь о существованія какой-либо фактической связи между ессеями и писагорейцами, какъ предполагаетъ это Люттербекъ <sup>1</sup>), но отнюдь не можетъ быть признано и надежнымъ основаніемъ для построенія гипотезы о зависимости ессенизма отъ пивагорейства. «Ради означенныхъ словъ Іосифа, скажемъ мы словами одного изъ изслёдователей ессенизма, еще не можеть быть признано родство между ессенизмомъ и писагорействомъ, такъ какъ Іосифъ въ силу характера своей литературной діятельности инсколько не можеть быть для этого надежнымъ поручителемъ. Отношенія, среди которыхъ онъ жилъ, и кругъ читателей, для которыхъ онъ писалъ, имъди ръшительное вліяніе на его воззрѣніе и побудили его ради отдъльныхъ сходныхъ чертъ сблизить ессеевъ и поставить ихъ въ параллель съ такой греческой философской школой, которая вовсе не оказала никакого обусловливающаго вліянія на происхожденіе іудейской секты»<sup>2</sup>).

Кромъ этого Люттербекъ еще внымъ путемъ пытался доказать возможность свизи между пивагорейцами и ессеями. Такъ, упомянувъ о томъ засвидътельствованномъ у Іосифа фактъ, что Иродъ благосклонно относился къ ессеямъ<sup>3</sup>), Люттербекъ далье уже лично отъ себя высказываетъ такія соображенія: «заслуживаетъ особеннаго вниманія то, что Глафира, бывшая прежде въ супружествъ съ Аленсандромъ, сыномъ Ирода, вступила въ бракъ во второй разъ съ Юбою, ученымъ и любившимъ литературу

<sup>1)</sup> Люттврьекъ. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 277. <sup>2</sup>, Клеменсъ. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1869. s. 337.

s) Antiqu. jud. XV, 10. 4-5.

царемъ Ливіи, или Мавританіи, и въ третій разъ--съ Архелаемъ, другниъ сыномъ Ирода. Такъ какъ она, какъ объ этомъ можно заключать не только изъ ея близкаго родства съ Иродіанами, но и изъ факта, передаваемаго Іосифомъ, касательно сбывавшихся на самомъ дѣлѣ ея сновъ, весьма впъроятно, ниъла связь съ ессении, то и ен второй супругъ, царь Юба, вполнъ могъ при ея посредствѣ стать въ близкую связь съ ессеями. Этимъ обстоятельствомъ проливается неожиданный и дающій знаменательное объяснение свъть на другой факть, который разсказывается объ этомъ царъ, а также на явление въ области литературы того времени, которое до сихъ поръ едва-ли умбли върно объяснить. Объ упомянутомъ мавританскомъ царѣ Юбѣ (Joba oder Juba) комментаторъ Аристотеля, между прочимъ, разсказываетъ, что онъ, желая увеличить свою библіотеку, скупиль многія пивагорейскій сочиненія и этимъ самымъ болѣе, чъмъ кто-либо другой, даль поводъ къ вымышлению таковыхъ. Между тъмъ новъйшая критина несомнѣнно доказала, что многія сочиненія этого рода, носящія стчасти очень древнія имена, напр., творенія Оцелла Лукана о природъ универсума, творенія Тимея Локра о міровой душь, о натурѣ и т. п., и не менѣе анонимныя сочиненія, напр., «пивагорейскіе комментаріи»,---эти сочиненія могли явиться на свъть ниенно около этого времени, т. е. въ послъднемъ столътін предъ Р. Х. и вскоръ за симъ. Теперь спрашивается: гдъ ны должны искать фабрикацію этихъ книгъ? То обстоятельство, заключаетъ Люттербекъ, что (какъ это будеть доказано впереди) ессен прежде всего запимались пивагорейскою философіею и что между ними и главнъйшинъ распространителемъ этой новопноагорейской литературы доказана (?) связь вышеприведеннымъ фактомъ, приводитъ къ тому, что мы должны предполагать преимущественно въ ессеяхъ сочинителей подобныхъ произведеній»<sup>1</sup>).

Уже при одномъ чтенія этой тирады Люттербека сразу бросается въ глаза неосновательность его выводовъ и крайняя гипотетичность всѣхъ его сужденій, на которыхъ онъ строитъ своя заключенія, не принимая въ расчетъ того, что одно, необоснованное надлежащимъ образомъ и потему какъ-бы висящее въ воздухѣ, предположеніе не можетъ служить надлежащею точкою опоры для другаго подобнаго-же предположенія. Желая сообщить вѣроятность тому предположенію, что составятелями упомянутыхъ

я) Люттерськъ. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 270-271.

вноагорейскихъ сочиненій были именно ессен (чъмъ, конечно, довазывалась-бы историческая связь ессейства съ писагорействоиъ), Люттербекъ хочеть опереться въ этомъ случат на мнимую связь ессеовъ съ«главнъйшимъ распространителемъ новопиоагорейской антературы», мавританскимъ царемъ Юбою, --- свизь, несомиънное существование которой онъ считаетъ вполнъ доказаннымъ вышевриведенною имъ комбинацією фактовъ. Однако несомнѣнности послѣдняго вывода, а, слѣдовательно, и пригодности его **3Τυ**Γθ вь качествѣ аргумента для доказательства той главной мысли, которую имбетъ въ виду провести здъсь Люттербекъ, ръшительно нельзя признать, такъ какъ все тутъ основано у него на однъхъ только догадкахъ, и догадкахъ притомъ крайне невѣроятныхъ. Въ самомъ дълъ: съ одной стороны, нъкая Глафира, «по всей выроятности, имъла связь съ ессеями», потому что состояла въ замужествъ за сыновьями Ирода, благоволившаго къ ессеямъ, в потому что, по свидътельству Іосифа, ся сны сбывались; съ аругой стороны, Юба, царь мавританский, также мого стоять въ близкой связи съ ессеями, потому чтоонъ былъ вторымъ мужемъ этой родственницы Ирода, сны которой сбывались. Нечего и говорить о томъ, что благосклонное отношение Прода (а не его сыновей) въ ессеямъ еще нисколько не свидътельствуетъ ни о его сочувствін въ ихъ міровоззрѣнію, ни о какой-либо близкой связи его съ этой сектой<sup>1</sup>), а исполнение сновъ Глафиры не можетъ имъть никакого отношения къ ессеямъ, такъ какъ эти послъдние остаются здѣсь рѣшительно ни при чемъ. Іосифъ разсказываетъ о «транномъ снъ Глафиры и послъдовавшей вскоръ за симъ ея кончиць<sup>2</sup>) непосредственно посят своего упоминания о (не имтющемъ особаго значенія) фактъ истолкованія ессеемъ Симономъ сна Архелаю<sup>3</sup>), а потому въ случать, если-бы, допустимъ, и Глафира обра-

- s) Antiqu. jud. XVII, 13. 4.
- a, Antiqu. jud. XVII, 13, 3.

Digitized by Google

а) Все діло, какъ извістно, ограничивалось только тімъ, что Иродъ призываль къ себі ессея Манаима, предсказавшаго ему царскую власть, съ цілью узнать отъ него еще что-либо о своемъ царствованія, по не узнавъ ничего, "далъ ему правую руку и отпустилъ его" (Antiqu. jud. XV, 10. 5), да кромі этого еще тімъ, что онъ, уваживъ принцины ессеевъ, запрещавшихъ употреблетіе клятвы, освободилъ ессеевъ отъ клятвы на вірность (Antiqu. jud. ibid. 10. 4). Нужно однако замітить, что Иродъ не добился этой вірноподланнической присяти и отъ фарисеевъ, при чемъ цікоторыхъ изъ нихъ онъ наказалъ денежвымъ штрафомъ (Antiqu. jud. XVII, 2. 4), а другихъ освободилъ и отъ этого. (Antiqu. jud. XV, 10. 4.).

щалась за истолкованіемъ своего сна къ ессеямъ, то Іосифъ, конечно, не преминулъ-бы замътить объ этомъ. Между тъкъ Іосифъ говорнть только: «этоть (виденный ею) сонь Глафира разсказала женшинамъ, своимъ пріятельницамъ, и по прошествіи нъсколькихъ дися скончалась» 1). Наконецъ, не нужно забывать и того, что Глафпра видѣла свой сонъ за нѣсколько дней до своей смерти; слѣдовательно, уже тогда, когда она, оставшись вторично вдовою послѣ смертя Юбы Ливійскаго, была въ замужествъ за Архелаемъ. Поэтому пожеть-ли туть быть рачь о какомъ-либо посредства Глафиры нежду ессеями и ея покойнымъ мужемъ, и вообще о какихъ-либо сиошеніяхъ съ ессеями этого ливійскаго царя Юбы? Нужно только удивляться тому, какимъ образомъ Люттербекъ могъ придать серьсаное значение подобнаго рода гипотетическимъ предположениять, поставивъ ихъ (точно-бы они были общепризнанными и вполит удостовъренными историческими фактами) исходной точкой опоры для дальнъйшихъ своихъ заключеній. И неужели, спрашивается, думалъ утвердить на нихъ несомнённость связя онъ серьезно ессейства съ пиоагорействомъ и приписать ессеямъ даже составленіе безспорно писагорейскихъ сочиненій? Мы, по крайней мъръ, позволимъ себъ усомниться въ этомъ, тъмъ болъс, что и санъ Люттербекъ, сознавая, должно быть, крайнюю натянутость своихъ комбянацій, не придалъ приведенному разсужденію тогидескихъ значенія самостоятельнаго доказательства въ общемъ вопросѣ е связи ессейства съ пивагорействомъ, а представилъ его (именне главы, трактующей объ ессенизмѣ) только въ видѣ въ началѣ частнаго доказательства, получающаго полную свою силу и цѣну только отъ послѣдующихъ доводовъ его въ пользу пиеагорейскаге происхожденія ессенизма. Мы уже видѣли однако, какъ слабы, **иалозначительны и неосновательны всб** эти его доводы, COCTOящіе исключительно въ разсмотрѣнныхъ нами аналогіяхъ, для того, что-бы сколько-нибудь убъдительно доказывать зависимость ессейства огъ пиеагорейства.

Въ виду всего сказаннаго о гипотезъ Люттербека едва-ли можетъ показаться слишкомъ ръзкимъ то сужденіе, какое высказалъ о ней французскій ученый Николя, не входившій въ подробный разборъ этой гипотезы, но въ немногихъ словахъ мътке оцънившій ея достоинство. «Изъ всъхъ гипотезъ о происхожденіи ессенизма, говоритъ онъ, самая слабая, наименъе правдоподобная

<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XVII, 13. 4.

та, которая производить его изъ греческой философіи, между прочимъ, изъ писагорейства, какъ хочетъ Люттербекъ. Какимъ путемъ пноагорейская философія проникла въ Палестину--этого не умѣють сказать, да кромѣ того нѣть ничего менѣе вѣроятнаго, какъ сходство, которое думаютъ находить между шивагорейскимъ союзомъ и јудейскою сектою, Здъсь дъдо идетъ о двухъ фактахъ, одинаково темныхъ и еще мало извѣстныхъ, и сходство, указываемое между ними, подобно сходству, какое глазъ путешественника гадательно распознаетъ между двумя отдаленными и иогруженными въ утренній туманъ зданіями». Далье тотъ-же ученый продолжаеть: «насколько немыслима эта теорія, объ этомъ нечего в говорить: за сто или за сто пятьдесять лътъ до христіанской эры, — эпоха, къ которой съ нѣкоторою вѣроятностью **ножно** относить возникновеніе ессенизма — не видно никакой школы пивагорейской » 1).

Къ такому-же въ сущности выводу касательно древней пиовгорейской школы пришелъ также и извъстный нъмецкій философъ Целлеръ въ своемъ весьма серьезномъ и обстоятельномъ трудъ: «Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwickelung», гдѣ онъ, ссылаясь на свидѣтельство Аристоксена, замѣчаеть именно. что «нивагорейская школа, какъ школа философская, въ теченіе IV въка предъ Р. Х. совершенно исчезаеть изъ исторіи»<sup>2</sup>) и прекращаеть свое существованіе. Послѣдними пиеагорейцами были ученые Филолай и Евритъ, современники Сократа и Платона<sup>3</sup>); затѣмъ, въ продолжение цѣлыхъ двухъ столатий посла ихъ смерти инчего не слышно о пивагорейцахъ и до самаго перваго въка нельзя встрътить ни малъйшихъ слъдовъ ихъ существования. «Ни въ Ш-мъ, ни во П-мъ въкъ до Р. Х. нельзя найти никакого достовърнаго слъда дальнъйшаго продолженія (Fortleben) или вторичнаго возобновленія (Wiederaufleben) писагорейской философіи»--къ такому выводу привели Целлера самыя тщательныя изслёдованія его объ этомъ предметѣ. «Даже тв, продолжаетъ тотъ-же ученый, которые впослъдствіи снова возобновили ее и для которыхъ всякое доказательство ея непрерывнаго существованія должно было быть крайне желательнымъ,

Digreed by Google

в) ЦЕЛЛЕРБ. Op. cit. ibid. s. 68 [по 2-му нвд.]. Ср. Bd. I, s. 📽

<sup>1)</sup> NICOLAS. Des doctrines religieuses des Juifs. Paris. 1866. s. 96.

b) ZELLER. Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwickelung. Dritte Auflage. Leipzig. 1881. Bd. III, Abth. II, s. 79. U CBHATTCAB-CTBI AphCTOKCCHA CH. ibid. s. 82.

все-таки ничего не могуть сообщить о ней, такъ какъ они несомнѣнно предполагаютъ ея временное исчезновеніе. Напротивъ того, она снова появляется вскорѣ послѣ начала І-го вѣка»<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ гипотеза Люттербека, противорѣча историческимъ и хронологическимъ даннымъ о древней пивагорейской школѣ, не выдерживаетъ критики также и съ этой стороны, и потому рѣшительно должна быть признана несостоятельною.

-----

Разсмотрѣвъ гипотезу Люттербека, мы тѣмъ не менѣе далеко еще не можемъ считать вопросъ о связи ессейства съ пиюагорействомъ и происхожденіи перваго отъ послѣдняго рѣшеннымъ окончательно. Только что названный нама ученый — Целлеръ, ие смотря на высказанный имъ и процитированный пами выше выводъ о древне-пиюагорейской школѣ, или вѣрнѣе, быть можетъ, именно вслѣдствіе него, выдвигаетъ на сцену такъ называемыхъ новопиюагорейцевъ и предлагаетъ свою, нѣсколько сходную съ разсмотрѣнною нами, теорію для рѣшенія ессейской проблеммы, поставляя происхожденіе ессенизма въ зависимость отъ новопиюагорейства, такъ какъ онъ не сомиѣвается въ томъ, что «побудительная причина для провсхожденія ессенизма вышла все-же изъ греческой религія и философіи »<sup>2</sup>).

Безспорно, что при такомъ ръшения копроса дъло значительвидоизмѣняется, особенно если взять во вниманіе то обсто-HO ятельство, что Целлеръ, какъ увидимъ, полагаетъ родину ессейства не въ Египтъ, какъ Люттербекъ, а въ самой-же Падестинъ. Тъмъ не менье нужно замътить, что методъ, употребляемый Целлеромъ для защиты своей теоріи, тотъ-же, что и у Люттербека, равно какъ и самыя доказательства въ большинствъ случаевъ также сходны и очень напоминають собою доказательства этого послѣдняго: и Целлеръ, подобно Люттербеку, останавливается главнымъ образомъ на аналогіяхъ, усматриваемыхъ ниъ между ессеями и новопиваюрейцами, а равно также приводить историческія соображения въ пользу связи нервыхъ съ послъдними; различіеже состоить по преимуществу въ иномъ, болъе цълесообразномъ примѣненія частиѣйшихъ пріемовъ и самомъ расположенія доказательствъ. Разсказавъ объ обычанхъ и учрежденіяхъ ессеевъ (во-

s) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. П. s. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш. Abth. II, s. 324.

мечно, подъ угломъ своей предвзятой точки зрѣнія) и сдѣлавъ нѣсколько критическихъ замѣчаній относительно мнѣній другихъ изслѣдователей. Целлеръ вслѣдъ затѣмъ группируетъ всѣ собранныя имъ аналогіи въ одномъ мѣстѣ, что уже само по себѣ производитъ болѣе сильное впечатлѣніе на читателя, чѣмъ разбросанныя въ разныхъ мѣстахъ сочиненія и глухо отмѣченныя аналогіи Люттербека; наконецъ, въ заключеніе своего изслѣдованія онъ переходитъ къ изложенію нѣкоторыхъ и сторическихъ сообракеній, представленныхъ въ видѣ особыхъ, самостоятельныхъ дотазательствъ, пытаясь ими подкрѣпить свое мнѣніе о связи есссевъ съ новопивагорейцами. Но обратимся къ аргументаціи самого Целлера.

«Изъ всѣхъ явленій, относящихся къ началу І-го дохристіанскаго стольтія, говорить онъ, ни одно не имъеть столь разительнаго сходства, съ ессенизмомъ, какъ новопивагорензиъ. Оба явленія удивительно согласуются прежде всего уже въ своемъ общемъ характерѣ. Главиая черта ессенизма и внутреннѣйшая основа всей его оригинальности заключается въ томъ дуалистическомъ міровозэрѣній, которое считаеть чувственное за что-то нечистое, а умерщвление страстей-за первое правственное требованіе. Это міровоззрѣніе находить свое непосредственнѣйшее выражение въ ессейскомъ аскетизмъ, во всей той системъвоздержаній и очищеній, когорыя должны служить къ тому, что-бы освобождать духъ отъ чувственнаго міра и предупреждать ими всякое осквернение. Свое теоретическое обоснование получаетъ этотъ аскетизыть въ тъхъ антропологическихъ и метафизическихъ учеияхъ, которыя имъли въ глазахъ партін столь высокое достоинство; а его практическимъ слъдствіемъ является отчужденность ессеевъ отъ міра, монашеская замкнутость ихъ жизни. Такое-же самое духовное направление, продолжаетъ Целлеръ, выступаетъ предъ нами изъ новопивагорейскаго ученія объ отношеніи между Божествоиъ и матеріей, душою и тъломъ, и еще непосредствениве изъ того аскетизма, который требовался позднъйшею пиеагорейскою этикою, практиковался пивагорейскими мистиками еще вь ІУ-мъ въвъ и вообще достигъ своего наивысшаго развитія въ лицъ Шиваѓора и Аполлонія»<sup>1</sup>).

Указавъ на сродство ессейства и новопивагорейства въ ихъ основномъ духовномъ направленіи. Целлеръ приводить затёмъ цё-

1) ЦКЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш. Abth. II., s. 325-320-

Digitized by Google

\* \* \*

лый рядъ нараллелей между ессеями и новопивагорейцани, которыя, по его интино, «проходять въ обонкъ явленіяхъ до исльчавшихъ подробностей въ такомъ объемъ, что певизможно и думать о случайномъ только сходствъ» Такъ, по Целлеру, ессея. какъ и пивагорейцы, посредствомъ аскетической жизни хотятъ достигнуть высшей святости, и потому тъ и другіе: 1, отвергають кровавыя жертвы; 2, воздерживаются оть употребленія жя-са и вина, са также 3, и слея: 4, тъ и другіе предпочитають безбрачіе; 5, воздерживаются отъ омовеній тенлою водою; 6, при богослуженияхъ носятъ бълыя одежды; 7, придаютъ великое значеніе омовеніямъ и очищеніямъ 8, тъ и другіе отвергаютъ клятву, и вменно ва одинаковыхъ основаніяхъ: потому что благочестивый не имъетъ въ ней нужды. Далъе, тъ и другіе подагаютъ свой общественный идеалъ въ учрежденіяхъ, къ осуществленію которыхъ на самомъ дълъ, долженъ сознаться Целлеръ, пришли только именно: 9, въ совитстной жизни съ полнымъ облишь ессеи. щеніемъ вмуществъ, 10, съ строгимъ раздѣленіемъ на классы я безусловнымъ подчиненіемъ встуъ членовъ общества своимъ начальникамъ, 11, въ строго замкнутомъ совиъ союзъ, куда принимали новыхъ членовъ только послъ долголътняго старательнаго испытанія и изъ котораго недостойные были немедленно исключаемы. 12, Тъ в другіе требують строгой тайны школы в неизмѣннаго храненія своего ученія, полученнаго отъ мужей, которыхъ они считають орудіями Божества и которымъ воздаютъ высочайшее уважение; 13, ть и другие любять образное изложеніе своего ученія и смотрятъ на древнія преданія, какъ на символы болѣе глубовихъ истинъ, которыя должны быть извлечены язъ нихъ путемъ аллегорическаго толкованія, а для завъренія согласія позднѣйшей формы ученія съ первоначальною—14, тамъ, какъ и здъсь, вновь составленныя произведения прикрываются несомнѣнно славными именами древности. 15, Обѣ партіи, далѣе, почитають въ стихияхъ божественныя силы; 16, объ призывають восходящее солнце и стараются удалить все нечистое отъ его взора; 17. объ раздъляють въру въ существа, посредствующія между Богомъ и міромъ; 18. объ. кажется, не пренебрегаютъ занятіемъ магіею: 19, смотрять на даръ пророчества, какъ Ha плодъ мудрости и благочестія, и объ, въ лицъ своихъ знаменитвишихъ членовъ, славятся обладаніемъ этого дара»<sup>1</sup>). Слъдующая

<sup>в</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. Bd. Ш., Abth. П. s. 326-328.

за симъ аналогія, указываемая Целлеромъ, въ различныхъ изданіяхъ его сочиненія формулируется различно; такъ, во второмъ изданій онъ говорить: «объ партій согласны въ своихъ представленіяхъ о происхожденіи души, объ ея отношенія къ тълу и о жизни по смерти,---и только, кажется, душепереселение оставадось чуждымъ ученію ессеевъ»<sup>1</sup>), а въ третьемъ изданіи Целлеръ видонзмѣняеть это мѣсто уже такимъ образомъ: 20), «обѣ, наконецъ, согласны въ своихъ представленіяхъ о происхожденіи души, ея отношении къ тълу и о жизни послъ смерти, а что у ессеевъ не находится никакого слъда ученія о переселеніи душь, то это едва-ли причиняеть ущербъ означенному согласію, такъ какъ это мноическое представление было молча оставлено (stillschweigend aufgegeben war) многими также и въ новописагорейской школь<sup>2</sup>). Итакъ, заключаетъ Целлеръ, между ессеями съ одной стороны и новописагорейцами-съ другой, находится рѣшительное сродство, и это сродство касается не только второстепенныхъ подробностей, но именно того самаго, въ чемъ состоить ихъ отличительная особенность: тъ ученія, учрежденія и обычаи, которыми ессеи отличаются отъ древнъйшаго и современнаго имъ іудейства, почти вполнѣ находятъ себѣ соотвѣтствіе у новопиеагорейцевъ »<sup>3</sup>).

Оставляя до времени выясненіе того, насколько вообще справедливо мнѣніе Целлера объ ессейскомъ дуализмѣ и можно-ли выводить этотъ послѣдній именно изъ новопивагорейства<sup>4</sup>), мы остановимъ свое вниманіе прежде всего на указываемыхъ Целлеромъ пунктахъ сходства между ессенизмомъ и новопивагорействомъ

4) Здёсь достаточно пока замётить, что это сродство обонхъ разсматриваемыхъ явленій въ основномъ міровозэрінін само по себі еще нисколько не говоритъ за то, что-бы на ессеннэмі сказалось вліяціе именно новопноагорейства, такъ какъ подобное міровозэрініе въ разсматриваемую эпоху было вообще весьма распространеннымъ, въ особенности на Востокі, откуда собственно оно и перешло въ новопновагорейство; а затімъ, что самое главное, новопновагорейство, какъ увидимъ, составляетъ боліе позднее историческое явленіе сравнятельно съ ессеннямовъ. Замічательно, что въ древнійшихъ, извістныхъ намъ повопновагорейскихъ сочивеніяхъ (І-го віка до Р. Х.) не выступаетъ еще, по слованъ самого Целлера, "ни сверхчувственность и непостижимость Божества, ни різкая противоположность тілеснаго и духовнаго въ человікъї (Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. П., в. 92); слідовательно, тамъ нітъ еще слідовъ різкаго дуалнама.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> ILEJJEP 5. Op. cit. II-te Auflage; Leipzig. 1868. Bd. III, Abth. II, s. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Op. cit. Bd. Ш. Abth. II, s. 329.

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. Bd. Ш, Abth. II, s. 330.

и постараенся разсмотръть и оценить ихъ безпристрастно. Нельзя не сознаться, что значительное число представленныхъ Целлеромъ аналогій съ перваго раза производить на читателя весьма спльное впечатлёніе, какъ-бы поражаетъ умъ своею мнимою псотразимостью и заставляеть, повидимому, каждаго согласиться съ справедливостью высказаннаго имъ мибнія. Однако въ дъйствительности это далеко не такъ; и объ этомъ краснорѣчиво можетъ свидътельствовать хотя-бы, напр., слъдующее краткое, но характерное замъчание Гильгенфельда, высказанное имъ, нужно замътить. уже послѣ знакомства съ теоріей Целлера<sup>1</sup>):«я не могу усмотрѣть ессенизмѣ, выражается онъ, даже и малѣйшей долн ВЪ эллинскаго вліянія (das geringeste von hellenischen Einfluss) на іудейство». И дъйствительно, если разобраться во всъхъ этихъ аналогіяхъ, то оказывается, что и Целлеръ, подобно Люттербеку, аналогіи котораго онъ часто повторлеть, далеко не можеть быть свободенъ отъ упрековъ въ преувеличенияхъ и тенденціозномъ отношении къ дълу, --- оказывается, что и изъ его аналогій далеко не всѣ могутъ быть признаны правильными и безусловно справедливыми, а если и есть у него върно указанныя аналогіи. то онъ не могутъ имъть особенной доказательной силы, такъ какъ содержащееся въ нихъ или касается предметовъ малозначительныхъ, или-же съ полнымъ удобствомъ можетъ быть выведено изъ іудейства.

Такъ какъ въ числъ приведенныхъ Целлеромъ аналогій встрѣчается не мало такихъ, съ которыми мы уже имѣли дѣло при разборѣ гипотезы Люттербека. то поэтому, во избѣжаніе повтореній, мы остановимся здѣсь нѣсколько подробнѣе только на тѣхъ изъ нихъ, которыя представляютъ какія-либо новыя черты сходства и о которыхъ намъ еще не приходилось говорить, а объ остальныхъ сдѣлаемъ лишь краткія замѣчанія.

Необходимо отмѣтить прежде всего тоть факть. что на нѣкоторыхъ изъ аналогій Целлера до того замѣтно сказывается ихъ явное преувеличеніе, что самъ Целлеръ, можно сказать, невольно сознается въ этомъ, стараясь только какъ-нибудь смягчить эту сторону дѣла. Цесомнѣнно, напр., что ессейскаго безбрачія (4-я аналогія) нельзя считать заимствованіемъ отъ новопиоагорейцевъ.

<sup>1)</sup> Первое издавіє Целлеровой "Исторія греческой «илософія" вышло въ 1852 году, а инжеприведенныя слова Гильгенфельда заимствованы нами изъ сто статьи: "Der Essäismus und Jesus", помѣщенной въ Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1867. Heft I, s. 103.

такъ какъ, по слованъ саного Целлера «въ древнъйшихъ новописагорейскихъ системахъ требованія безбрачія совстив итть»<sup>1</sup>), въ позднъйшихъ-оно никогда абсолютно не требовалось<sup>2</sup>), вообщеже «на самомъ дълъ оно принадлежитъ только къ идеалу новоинеагорейцевъ и является у нихъ чаще только въ качествъ необыкновеннаго подвига отдѣльныхъ лицъ», между тъмъ какъ бодышинствоиъ ессеевъ оно возводится въ общій законъ для ихъ нартін»<sup>3</sup>). Такимъ образомъ отсюда слѣдуетъ, что дѣвство въ сущности никогда не можетъ быть названо писагорейскимъ принципомъ, хотя оно и могло быть высшимъ идеаломъ иткоторыхъ позинъйшихъ послъдователей школы Нивагора. Подобное-же можно сказать и относительно очистительныхъ омовения ессеевъ (7-я аналогія); такія омовенія хотя и существовали у новопивагорейцевъ, однако «они не имъли у нихъ, какъ сознается самъ Целлеръ<sup>4</sup>), столь высокаго богослужебнаго значенія», какое получили она у ессеевъ. Далъе, подобное ессейскому воздержание отъ елея (З-я аналогія), по сознанію самого-же Целлера, не удостовъряется прямо у новопивагорейцевъ<sup>5</sup>), равно какъ съ другой стороны, не можеть быть съ несомивностью доказано воздержание ессеевь отъ омовеній теплой водой (5-я аналогія), а также ихъ занятие магическимъ врачеваниемъ (18-я аналогия)<sup>6</sup>). Что касается общей совитстной жизни съ полнымъ общениемъ имуществъ и строгою замкнутостью общества (9-я и 11-я аналогіи), то нужно сказать, что въ противоположность ессеямъ, которые но самомъ дтыть въ своей общинъ осуществаяли все это, «новопиоагорейцы. по словамъ Целлера, только миоически переносили эти учрежденія въ свои первобытныя времена»<sup>7</sup>), да и тамъ, въ древнемъ иноагорействѣ, согласно вышеприведенному свидѣтельству Риттера<sup>8</sup>). существование этого общения имуществь является деломъ крайне сомнительнымъ. Къ этой-же группѣ аналогій можно отнести тавже еще и аналогію, касающуюся отверженія ессеями рабства.

1) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 77-78 (по второму изданию).

а) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. ibid. s. 129 (по вгорому изданію). Ср. также Z öсківк. lirit. Gesch. der Askese. Frankf. 1863. s. 209.

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Op. cit. ibid. III-tte Auflage, s. 980.

- •) Op. cit. s. 327 n 330.
- s) Op. cit. ibid. s. 326, anm. 2.

•) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. ibid. s. 326 н 328.

7) ПЕЛЛЕРЪ. Ibid. s. 330.

•) Ритткиъ. Исторія древней фалософіи (въруссь, пер.), т. 1, 305-306.



что Целлеръ хочетъ вывести «изъ мысли о природномъ равенствъ всёхъ людей, значеніе которой выставлялось греческими философами, и въ особенности стоиками»<sup>1</sup>). Не говоря уже о томъ, что подобная мысль содержится уже на первыхъ страницахъ пятокнижія и что ессеи и вполяѣ самостоятельно могли придти къ отверженію рабства подъ вліяніемъ законодательства Монсеева, предписывавшаго крайне гуманное отношение къ рабамъ и представлявшаго рабство только какъ-бы срочной обязательной работой за долги<sup>2</sup>), замѣтимъ, что заимствованіе ессеями означеннаго принципа у греческихъ философовъ представляется тбиъ болѣе сомнительнымъ, что въ области язычества нигдѣ не видно практическаго слёдствія его-фактическаго отверженія рабства, а между тъмъ ессеи, даже по заявленію Целлера, «епервые признали непригодность рабства и въ своемъ обществъ осуществили также и на практикъ вышеозначенный принципъ»<sup>3</sup>).

Итакъ, самъ Целлеръ, какъ видимъ, въ значительной мъръ, ограничиваетъ доказательную силу многихъ (восьмя) изъ своихъ аналогій, вслёдствіе чего нёкоторые, между прочинъ, даже очень характерные пункты выставляемаго имъ согласія между ессенизмомъ и пивагорействомъ, какъ, напр., отвержение брака, общеніе имуществъ, отверженіе рабства, совершенно должны быть исключены изъ общаго числа аналогій, какъ не представляющіе полнаго тождества, и потому совершенно не подходящіе въ данномъ случаѣ. Правда, Целлеръ пытается, насколько возможно, смягчить этоть факть, утверждан, что «всѣ указанныя отличія никакого ущерба однородности разсматриваемыхъ не наносять нами явленій, такъ какъ они отчасти представляютъ-де только дальнъйшее развитіе и примъненіе новопивагорейскихъ принциповъ, отчасти-же непосредственно были вызваны перенесеніемъ этихъ послѣднихъ на почву іудейства»<sup>4</sup>); но это объясненіе Целлера едва-ли можеть быть признано удовлетворительнымъ, такъ какъ тогда возникаетъ вопросъ: почему-же ессен, которые, по Целлеру, «желали быть ничтить инымъ, какъ истыми iygeями (als ächte Juden)»<sup>5</sup>), должны были развить эти писагорейскіе принципы **не**премѣнно до такой степени и такихъ выводовъ, до какихъ не доходили и

<sup>1)</sup> ЦЕЛАВРЪ. Op. cit. ibid. s. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. объ этомъ выше, стр. 124-125.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) ЦКЛХЕРЪ. Ор. cit. Bd. Ш, Abth. П, s. 380.

<sup>•)</sup> ЦЕЛЛЕРЪ. Ibid. 8. 831.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Op. cit. Ibid. s. 285.

--- 153 ---

ревностные адепты новопивагорейской философія? Почему, самые въкоторая часть іудеевъ должна была развить присущій напр., новопиеагорейцамъ ригористический взглядъ на чувственныя наслажденія до абсолютнаго требованія безбрачія, если сами новопивагорейцы не практиковали этого послъдняго, и---главное---если это находилось въ полномъ противоръчіи съ общејудейскими воззръніями? Іуден всегда съ величайшимъ убаженіемъ относились въ браку, какъ къ учреждению божественному<sup>1</sup>), и въ многочади видъли благословение Божие<sup>2</sup>); новопивагорейцы не имбли такихъ воззрънія. почему, конечно, имъ было-бы гораздо легче и естественнъе придти къ фактическому осуществленію безбрачія, чъмъ ессеямъ, а между тѣмъ они «смотрѣли на это только какъ на необычайный подвигъ и переносили его только въ миоическія времена». И если Филостратъ, прославляя полумновческаго Аполлонія Тіанкаго, въ особенности восхваляетъ его за дъвство<sup>3</sup>), то о чемъ иномъ можетъ свидътельствовать этотъ фактъ, какъ не о томъ, какъ ръдки и чрезвычайны были среди новопивагорейцевъ примъры подобнаго рода, потому что Аполлоній Тіанскій, по воззрѣнію новопиоагорейцевъ, былъ единственнымъ въ своемъ родъ, необыкновеннымъ человъкомъ, одареннымъ божественною силою и иногими сверхъестественными дарами<sup>4</sup>)? Или возьмемъ другой примъръ: несомивннымъ фактомъ является то, что новопивагорензмъ въ своей исторіц не создаль общества, которое по своимь учрежденіямь походило бы на орденъ ессеевъ съ его отличительными установленіями; это всегда оставалось для него недостижимымъ идеаломъ, который если вногда и проводился въ сочиненіяхъ позднѣйшихъ пивагорейцевъ, то все-же предполагаемое осуществление его относилось лишь къ первобытнымъ, мионческимъ временамъ школы<sup>5</sup>). Поэтому опять и здъсь является непонятнымъ то, какимъ образомъ новописагорензыть, который самъ никогда, хотя-бы только до нъкоторой степени, не приходилъ къ осуществленію своего идеала, могъ тъть не менъе побудить къ этому іудеевъ? Подобное-же недоумъціе можно высказать и относительно другихъ, только что указанныхъ лунктовъ мнимаго сходства, дъйствительное различіе которыхъ

а) Быт. II, 21-24.

s) Напр. Псал. СХХVП, 3-7; СХХVШ, 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Vita Apollonii. I, 15. См. у Целлера. Ор. cit. s. 157, anm. 3.

а) (Эмнемыхъ чудесахъ Аполловія см. статью А. Ревидля: "Языческій Христосъ Ш-го вѣка", перев. въ Труд. Кіев. Дух. Акад. за 1865 г. Т. Ш.
 а) Целдеръ. Ор. cit. Ibid. Bd. Ш, Abth. П. 5. 327. 330.

Целлеръ думалъ объяснить дальнъйшимъ развитіемъ новописагорейскихъ принциповъ. Такимъ образомъ тотъ несомнѣнный фактъ, что у ессеевъ возведено было въ непреложный принципъ многое изъ того, что у новописагорейцевъ составляло только лишь тенденцію, вовсе не такъ легко можетъ быть объясненъ, какъ утверждаетъ это Целлеръ.

послѣ этого къ дальнѣйшимъ ана-Если МЫ обратнися приведеннымъ Целлеромъ, то увидимъ, логіямъ, что и среди преувеличенныхъ, находится мало аналогій не нахъ HNSющихъ лишь призрачный, воображаемый характеръ сходства, а въ сущности невърныхъ. Такъ, напр., Целлеръ, находя вполнъ аналогичной въру ессеевъ и новописагорейцевъ въ посредствующія между Богомъ и міромъ существа, хочеть вывести ессейское ученіе объ ангелахъ изъ демонологіи новопивагорейцевъ (аналогія 17-я). Это «видимое различіе, поясняеть онъ, неизбъжно должно было явиться при перенесении новописагорейскихъ воззрѣній на јудейскую почву, такъкакъ греческія божества, естественно, не моглиде быть признаны іудейскими пивагорейцами»<sup>1</sup>), и потому-то «на мъсто демоновъ у нихъ должны были явиться ангелы, а виъсто того, что-бы покланяться (anbeten) солнцу при его восходъ, они могли обращаться въ нему только какъ-бы моля (gleichsam flehend)»<sup>2</sup>). Не говоря уже о крайней сомнительности подобнаго рода метаморфозъ<sup>3</sup>), замѣтимъ, что подобно тому, какъ для объясненія ессейскихъ претензій на даръ пророчества (у Целлера 19-я аналогія) странно было-бы (какъ мы говорили объ этомъ выше) обращаться къ какому-либо иноземному вліянію, такъ-же точно и ессейскую ангелодогію совершенно излипине, что-бы не сказать---рёшительно невозможно, поставлять въ зависимость отъ демонологія новопиоагорейцевъ. Ученіе объ ангелахъ, изпревле извъстное іудеямъ, какъ одинъ изъ существенныхъ пунктовъ ветхозавѣтной догматики<sup>4</sup>), въ послѣплѣнный періодъ было уже до-

а) Хотя это не мъщаетъ, однако, Целлеру утверждать, что ессен, какъ и но вопнеагорейцы, почитали въ стихіяхъ божественныя силы.

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. Bd. III, Abth. П. s. 329-330. Что хотъ́лъ Целлеръ сказать своею послѣднею фразою, признаемся, мы затрудняемся понять.

э) Демоны, которые въ писагорейской системѣ занимаютъ посредствующее мѣсто между Богомъ и человѣкомъ, явившись въ ней какъ результатъ компромисса между политсязмомъ и оилосооіей, не имѣютъ никакого отношенія къ ангелологіи оссеовъ, которая возникла совершенно изъ другихъ мотивовъ.

выт. Ш, 24; XIX, 1; XXXII, 1; Нав. V, 14; Псал. XVII, 11; XCVIII,
1; 1 Цар. IV, 4; 2 Цар. VI, 2; 3 Цар. VIII, 6-7; Ісзек. І, 1-28; Х, 14; XXVIII,
18. 14. 16; Ис. VI, 1-7; Дан. VIII, 16; XII, 1; Х, 18. 21 н пр.

вольно развито въ іудействъ, во свидътельство чего достаточно ужазать здъсь на апокрифическую «Книгу Эноха», принадлежащую, по миѣнію большинства изслѣдователей, ко II-му въку до Р. Х.<sup>1</sup>), гдъ авторъ ея знаетъ 30 именъ ангельскихъ и назначаетъ для ангеловъ значительный кругъ дъйствія<sup>2</sup>); поэтому нѣтъ ничего удивительнаго въ томъ, если ессеи и въ самомъ дѣлѣ имѣли у себя весьма развитую ангелологію.

Далѣе, наши источники вовсе не дають основанія для вывода, сдѣланнаго Целлеромъ, будто «ессей почитали вообще въ стихіяхъ божественныя силы» (15-ая аналогія)<sup>3</sup>), а что касается ессейскаго призыванія (Anrufung) солнца (аналогія 16-я), то мы уже имѣли случай говорить, что здѣсь нисколько нельзя видѣть какого-либо идолопоклонническаго обоготворенія его<sup>4</sup>), или даже «обращенія къ нему какъ къ живому, надѣленному особенною силою и святостію существу»<sup>5</sup>), а все дѣло заключается здѣсь только лишь въ томъ фактѣ, что ессеи совершали свои «отеческія» молитвы, обращаясь лицомъ не къ lepycaлиму, какъ было обычно, а имевно на востокъ.

Затѣмъ, хотя у ессеевъ и у писагорейцевъ практиковалось аллегорическое толкованіе писаній, однако несправедливо то утвержденіе Целлера, будто «тѣ и другіе любятъ символическое издоженіе своего ученія» (13-я аналогія)<sup>6</sup>), потому что это было свой ственно только писагорейцамъ, между тѣмъ какъ ессеи, по мнѣнію большинства изслѣдователей, къ которому склоняется также и самъ

в) См. Люціусъ. Der Essenismus, s. 65. Такжен Смирновъвъ своемъ "Историко-крытическомъ изслъдованія Книги Эноха" относитъ время ея происхожденія ко П-му въку, частите къ 162 или 161 году до Р. Х. Стр. 166.

<sup>3</sup>) Книга Эноха, гл. VI, 6; ХХ, 1; LXXXII, 10 и др. Намъ ийтъ нужды входить въ рішеніе вопроса: было-ли заключенное здісь ученіе объ ангелахъ чисто-палестинскимъ, или-же развилось оно подъ иноземнымъ вліяніемъ; намъ достаточно только констатировать фактъ, что еще задолго до возникновенія новопивагорейства оно было уже извістно въ общирныхъ кружкахъ іудеевъ. Достойно замічанія, что Г в р ц ф в л ь д ъ, доказывающій александрійско-пивагорейское происхожденіе ессеннзма и съ этой точки зрінія объясняющій всі воззрінія ессеевъ, тімъ не меніе приходитъ въ тому выводу, что ессейское учеціе объ ангелахъ было скоріе палестинскимъ, чімъ александрійскимъ. Gesch. des Volkes Israël, Bd. П, s. 404; § 14. Ср. s. 407, § 17.

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Up. cit. Bd. Ш, Abth. II, 327-328.

•) Чего, впрочемъ, не ръщается допустить и самъ Целлеръ. Ор. cit. Ed. Ш. Abth. П. 8. 299.

•) ЦЕЛЛЕРЪ. Ibid. s. 299.

•, Целлеръ. Ibid. 8. 327.



Целлеръ<sup>1</sup>), извлекали именно ясныя мысли изъ словъ свящ. Писанія и, поучаясь въ своихъ субботнихъ собраніяхъ различнымъ нравственнымъ истинамъ<sup>2</sup>), вовсе не облекали своихъ сужденій въ аллегорическую одежду<sup>3</sup>).

Несправедлива также и та аналогія, въ которой Целлеръ приписываетъ ессеямъ обыкновеніе прикрывать свои сочиненія именами древнихъ и славныхъ мужей (14-я аналогія), такъ какъ о самостоятельной ессейской литературѣ намъ ничего достовѣрнаго • неизвѣстно<sup>4</sup>); да кромѣ того и самъ Целлеръ замѣчаетъ, что въ настоящемъ случаѣ «со стороны ессеевъ единственными примѣрами подобныхъ поддѣлокъ могутъ служить: «Книга Премудрости Соломона» и «Книга Эноха», но эти слова его лишены всякаго значенія, ибо вслѣдъ за этимъ онъ-же продолжаетъ: «и обѣ эти книги не могутъ быть названы подлично (eigentlich) ессейскими произведеніями, хотя онѣ и касаются ессенизма»<sup>5</sup>).

Что касается отрицанія ессеями клятвы (8 ая аналогія), то и самъ Целлеръ, указывая на ІХ-ую главу, 2-й ст. книги «Екклезіастъ», заключаетъ отсюда, что еще въ концѣ Ш-го вѣка до Р. Х. были въ Палестинѣ люди, которые воздерживались отъ клятвы<sup>6</sup>). Прибавимъ къ этому, что также и въ неканонической «Книгѣ Іисуса сына Спрахова»совѣтуется возможное воздержаніе отъ клятвы<sup>7</sup>); кромѣ того

<sup>1</sup>) Cm. Op. cit. s. 294.

\*) PHILO. Quod. omn. prob. lib. 877, D.

<sup>8</sup>) Особеннаго вниманія въ настоящемъ случаѣ заслуживаетъ мнѣніе Герцесльда, который, не смотря на свою готовность усматривать многія согласія ессеевъ съ пивагорейцами, все-же ясно отмѣчаетъ рѣзкое отличіе между ними въ этомъ отношеніи. Герцерльдъ. Gesch. des Volkes Isračl. Bd. П, s. 401, 12.

•) См. выше стр. 24-25.

в) Новѣйшая критика одцако рѣшительно огрицаетъ ессейское происхожденіе и даже какое-либо отношеніе означенныхъ книгъ къ ессеямъ. См. объ этомъ у Д. Поспъхова. Историко-критическое изслѣдованіе "Книги Премудрости Соломона." Кіевъ, 1873 г., а также у Смирнова. Историко-критическое изслѣдованіе "Книги Эноха". Казань, 1888 г.

•) "Всему и всёмъ-одно: одна участь праведнику и нечестивому, доброму и злому.... какъ добродётельному, такъ и грёшнику, какъ клянущемуся, такъ и беящемуся клятвы". [Еккл. [Х, 2]. Эта ссылка должна имёть въ нашихъ глазахъ тёмъ большее значеніе, если принять во винманіе, что, вопреки миёлію Целлера, самымъ позднимъ временемъ для происхожденія книги Екклезіасть какъ выисинли это тщательныя изслёдованія одного изъ нашихъ отечественныхъ богослововъ, слёдуетъ считать періодъ перендскаго влядычества надъ іудейскимъ народомъ, продолжавшійся отъ 538 до 332 года до Р. Х." М. Ол в си и к і й. Критико-экзегетическое изслёдованіе книги Экклезіастъ. Стр. 162.

7) Ku. Inc. china Cupax. XXIII, 11-15. Cp. XXXVII, 16.

- 157 ---

**и** фарисеи дълали уже строгое различіе между дозволенными и недозволенными клятвами<sup>1</sup>), а изъ разсказа Іосифа о рѣшительномъ отказѣ нѣкоторыхъ изъ фарисеевъ принести клятву Ироду<sup>2</sup>) нѣкоторые не безъ основанія заключаютъ<sup>3</sup>), что были и между фарисеями такіе (какъ Полліонъ и Самей), которые совершенно отвергали клятву. Поэтому означенный принципъ могъ возникнуть у ессеевъ совершенно самостоятельно и безъ всякаго воздѣйствія на него со стороны новопивагорейства.

То-же самое нужно сказать и относительно бѣлыхъ одеждъ, которыя носили ессеи, равно какъ и пивагорейцы (б-ая аналогія), а также относительно очищеній и омовеній, употребляемыхъ тѣми и другими (7-ая аналогія). Это—обычаи часто іудейскіе, отмѣченные еще въ Библіи<sup>4</sup>), такъ что, если угодно, естественнѣе было-бы говорить о заимствованіи ихъ новопивагорейцами у ессеевъ, чѣмъ наоборотъ, хотя и это невѣроятно, потому что бѣлый цвѣтъ одежды считается у всѣхъ народовъ символомъ радости и торжества, а омовенія, въ свою очередь, слишкомъ обычныя очистительныя средства, что-бы нужно было предполагать здѣсь какое-либо заимствованіе.

Целлеръ бедъ всякихъ оговорокъ проводитъ еще также рѣшительную аналогію между новопивагорейцами и ессеями въ ихъ будто-бы согласномъ воздержаніи отъ употребленія мяса и вина (2-ая аналогія). По поводу этого нужно прежде всего замѣтить, что вопросъ о томъ, употребляли-ли ессеи мясо и вино, или нѣтъ, является однимъ изъ тѣхъ неуясненныхъ вопросовъ въ ессенизмѣ, на который трудно дать вполнѣ опредѣленный и надлежащимъ

•) Іулейскимъ священиикамъ закономъ предписано было одѣваться въ бѣлыя льняныя одежды, символизующія ихъ чистоту (Исх. ХХVШ, 39-42; Лев. VI, 10; XVI, 4), и святые на небесахъ, омытые и очищенные отъ всякой скверны, по изображенію ветхозавѣгныхъ апокрифическихъ книгъ, представялются одѣгыми въ бѣлыя одежды. (З Эздр. П, 39-45; Ки. Эпоха, LXI, 18). Аналогичное этому представленіе мы находимъ также и у св. Іоанна Богослова (Апок. Ш, 4; VI, 11; VII, 9-14; XIX, 8). Наоборотъ, грязныя, или вообще злпятнанныя одежды представляются въ Веткомъ Завѣгѣ символомъ нечистоты (Захар. Ш, 3). Тѣсно связаны съ этимъ очищенія, равно какъ и омовенія, которыя предписано было совершагь іудейскимъ свящевникамъ предъ отправленіемъ ими ихъ религіозныхъ обязанностей (Лев. XVI, [4, 24; 2 Паралип. XXX, 19); также и всему іудейскому народу вообще они предписаны были въ случаяхъ оскверненія какою-нибудь нечистотою (Лев. XI, 25. 40; XV, 5-27).

<sup>1)</sup> См. ДЕРЕНБУРГЪ. Histoire de la Palestine. p. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Antiqu. jud. XV, 10. 4.

s) Haup. OHLE. CM. Jahrbücher für protest. Theologie. 1888. Heft 3, 5. 374.

образомъ обосновавный отвътъ и который съ равными основаніями ръшается учеными различно. Что касается нашихъ древиъйшихъ источниковъ, то они ни слова не говорять намъ о томъ, чтобы у ессеевъ имѣло мѣсто подобное воздержаніе, и это согласное молчание вхъ нельзя не признать многозначительнымъ. Тъмъ не менње Целлеръ (равно какъ и многіе другіе изслъдователя) безъ всякаго колебанія приписываетъ ессеямъ воздержаніе отъ мяса и вина, ссылаясь въ этомъ случав на отвержение ессеями кровавыхъ жертвъ (что, по его мнѣнію, и послужило причиной отверженія мясной пищи), на аналогичный обычай евіонитовъ н позднѣйшее свидѣтельство новоплатоника Порфирія<sup>1</sup>) (233—305 г. по Р. Х.). Однако, во-первыхъ, ниоткуда не видно, что-бы ессеи уклонялись отъ принесенія только лишь кровавыхъ жертвъ. а прочія храмовыя жертвы признавали; если Филонъ и выражается объ ессеяхъ такимъ образомъ: «об быа хатавболтися»<sup>2</sup>), то Βι e-me Παπρημαιία CIOBa ero: « αγγ, ιεδουδεμείς τας εαριών granoias κατασκεράζειν αξιούντες»<sup>3</sup>) ясно показывають, что онь ръшительно не **av**приписывать ессеямъ приношеніе въ храмѣ какихъ-либо малъ безкровныхъ жертвъ въ видѣ полевыхъ плодовъ, или хлѣбныхъ приношеній. Филонъ отрицаеть у ессеевъ всю богослужебную внъшность вообще, и если опъ въ приведенномъ мъстъ упоминаетъ только о животной жертвѣ, то, нужно полагать, потому, что она составляла наиболбе церемоніальную часть ветхозавѣтнаго богослуженія. Что-же касается Іосифа, то тотъ прямо утверждаетъ. что ессен не приносять никакихъ жертвъ — « возіа; обя длятейсова: »4). ни провавыхъ, ни безпровныхъ. Ко всему этому нужно добавить. что отвержение кровавыхъ жертвъ вовсе не всегда и не вездъ ведеть за собою обязательное воздержание отъ мяса. Въ парсизмѣ, напр., нътъ кровавыхъ жертвъ, и тъмъ не менъе употребленіе мясной пищи вообще не запрещается<sup>5</sup>). Во-вторыхъ, ссылка на обычай евіонитовъ не можетъ имѣть въ данномъ случаѣ особеннаго значепія; она имѣла-бы доказательную силу только тогда, если-бы можно было съ несомнѣнностью установить тотъ фактъ, что еві-

в) Шпигель. Avesta. [Изд. 1859 г.] Bd. II, s. 71.

Digitized by Google

а) Рокрнчк. De abstinentia ab esu animalium. Lib. IV, сар. 14. Въ пользу воздержанія отъ вина, такимъ образомъ, говоритъ только примѣръ евіонитовъ.

s) PRILO. Quod. omn. prob. lib. 876. D.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) PHILO. Ibid.

<sup>•)</sup> Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

ониты должны быть разсматриваемы какъ христіанскіе потомки ессеевъ, но это, по словамъ Люціуса, «не только еще не доказано, но и вообще не можетъ быть доказано»<sup>1</sup>). Наконецъ, что касается Порфирія, то его свидътельству нельзя придавать въ настоящемъ случат большой цтны и вполнт ему довтрять, такъ какъ даже и самъ Целлеръ причисляеть его къ тъмъ писателямъ, которыхъ отнюдь нельзя считать за самостоятельныхъ свидътелей о сектъ ессеевъ<sup>2</sup>). И дъйствительно, Порфирій, какъ извъстно, въ своемъ разсказъ объ ессеяхъ почти буквально повторяетъ лишь описание юсифа, и его собственностью является здъсь только замътка о крайне скудной пищѣ ессеевъ по субботамъ и миѣніе (впрочемъ, нигдъ прямо не высказанное) о воздержании ессеевъ отъ мяса. Это мибніе, которое такъ подходило къ собственной системѣ Порфирія, по всей въроятности, возникло у него всладствіе ложнаго вывода, сдъланнаго имъ изъ невърно понятыхъ словъ Іосифа объ умъренности ессеевъ въ пищъ и питьъ. По крайней мъръ трудно подыскать какое-либо другое основание для его объяснения, такъ какъ у Іосифа цъть подобнаго свидътельства, хотя оно и было бы у него виоли умъстно для подтверждения столь восхвалиемыхъ Іосифомъ умъренности и воздержанія ессеевъ.

Въ противоположность этому мнѣнію объ ессейскомъ аскетизмѣ въ разсматриваемомъ отношении, Люціусъ, повидимому, съ гораздо большимъ правомъ заключаетъ изъ ибкоторыхъ указаній Филона и Іосифа, что ессен и бли мясо и пили вино. Къ такому заключепію касательно перваго пункта приводить его уже то зам'ячаніе Филона, что ессен имъли стада<sup>3</sup>), которыя служили, конечно, для ихъ пропитанія, — а также слова того-же Филона, что «управитель доставляеть каждому ессею изобильную пищу-трофас афвохоос»4).«По истинѣ неудачное выраженіе, замѣчаеть по этому поволу Люціусъ, для обозначенія небольшаго ломтя хлъба и овощей. которыми, по предположению ибкоторыхъ, должны были жить ессен»<sup>5</sup>). Целлеръ не могъ, конечно, игнорировать свидътельства Филона о заняти ессеевъ скотоводствомъ, но онъ все-же высказа аъ предположение, что ессеи пользовались только лишь продуктаин скотоводства---молокомъ, шерстью и кожей, а самихъ **#**11- ·



<sup>1)</sup> Люціусъ. Der Essenismus. s. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II BAJEPL. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 279.

s) EUSEB. Praepar. Evang. Lib. VIII, cap. 11, § 8.

<sup>•)</sup> PHILO. Ibid. § 10.

в) Люціусъ. Der Essenismus. s. 57.

вотныхъ, какъ не употребляемыхъ ими въ пищу, продавали»<sup>1</sup>). Противъ этого нужно однако сказать, что разъ ессен не считали грѣхомъ убивать животныхъ (такъ какъ съ павшаго скота OHM не могли снимать кожъ-во избъжание осквернения), то естественно донустить, что они также бли ихъ мясо, тёмъ болёе, что вообще скотоводство и употребленіе мяса едва-ли могуть быть отдѣлены другъ отъ друга. Что-же касается того возраженія, что ессен могли-де держать скотъ для продажи, то, во-первыхъ, по справедливому замѣчанію Люціуса, «ессен оказались-бы сами по себѣ крайне непослёдовательными, если-бы, принципіально отвергая употребленіе мяса вообще, они въ то же время разводили (aufgezogen hätten) убойный скотъ для другихъ»<sup>2</sup>); а во-вторыхъ, прибавимъ мы съ своей стороны, нельзя предполагать у ессеевъ занятія скотоводствомъ исключительно только съ коммерческими цёлями, такъ какъ всякая торговля была имъ рѣшительно запрещена<sup>8</sup>).

Пытались иногда выводить ессейское воздержание отъ мяса и вина изъ словъ Іосифа въ Bell. jud. Lib. II, сар. 8, § 5, но Люціусъ именно изъ этого мъста выводитъ совершенно противоположное заключение. Коснемся прежде всего перваго пункта—– воздержанія отъ мясной пищи. Іосифъ, разсказывая въ означенномъ мъстъ объ общихъ трапезахъ ессеевъ, говоритъ, между прочимъ, слъдующее: «въ тишинъ садятся они въ общей столовой, и затъмъ хлъбникъ предлагаетъ каждому по порядку хлъбы, а поваръ ставить предъ каждымъ отдъльный сосудъ, заключающій въ себъ одно KYШAHbe (...ό δè μάγειρος εν' άγγειον èξ ένος εδέσματος έκάστω παρατίθησι)». ΧΟΤΗ и говорится здась объ одномъ кушаныи, но о томъ, что-бы оно состояло только лишь изъ растительной, а не изъ мясной пищи, ръшительно нать и рачи, а между тамъ Іосифъ, заговоривъ о пищъ ессеевъ, долженъ былъ-бы ясно отмътить такую важную особенность секты. если-бы таковая дъйствительно существовала. ессейской Эту послёднюю мысль высказываеть, между прочимъ, Герцфельдъ, который также склоняется въ пользу того мнѣнія, что ессен употребляли въ нищу мясо. «Я не думаю, говорить онъ, что-бы ессеи, подобно пивагорейцамъ, воздерживались отъ животной пищи и вообще боязись убивать животныхъ.... ибо такую особенность, какъ воздержание отъ всякой животной пищи, едва-ли бы

.

<sup>1)</sup> ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 287, anm. 1.

<sup>\*)</sup> Люціусъ. Der Essenismus. s. 57.

<sup>\*)</sup> PHILO. Quod. omn. prob. lib. 877, A. Cp. Bell jud. II, 8. 7.

еба Филонъ и Іосифъ оставили неупомянутой при описания ессенязма». И дъйствительно, ръшительно нельзя указать мотива, ночему ни Іосифъ, ни Филонъ ни въ одномъ изъ своихъ описаній не отмъчають этой черты, не смотря на то, что первый имълъ для этого такой удобный случай и что вообще она могла-бы нослужить для вящшаго восхваленія ессеевъ. Но вслъдъ за высказаннымъ соображеніемъ Герцфельдъ приводитъ еще новый п, дъйствительно, важный аргументъ въ подтвержденіе своего мнъпія<sup>1</sup>): «кромъ того, продолжаетъ онъ, воздержаніе пиоагорейцевъ отъ всякой животной пищи основывается, какъ извъстно, на ученіи о душепереселеніи, а это послъднее, по Bell. jud. II, 8. 11, не было признаваемо ессеями»<sup>2</sup>). Силы у этого аргумента отнять нельзя, тъмъ болъе, что у самого Целлера можно найти свидъ-

тельство о томъ, что именно подобное-же основаніе имѣло, между прочимъ, мѣсто также и у новопивагорейцевъ. Нѣкго Соціонъ, жившій во времена Августа въ Александріи, разсказываетъ онъ, говоря о запрещеніи новопивагорейца Секстія относительно употребленія животной пищи, объясняетъ его ученіемъ о душепереселеніи<sup>3</sup>).

Всъ эти доводы въ пользу мизнія относительно употребленія ессеямы мясной пищи кажутся намъ по крайней мъръ столько-же, егли не болье, убъдительными, какъ и доводы contra. Не менъе также убъдителенъ и доводъ Люціуса въ пользу того, что ессеи употребляли вино. Онъ обращаетъ въ этомъ случат вниманіе именно на слѣдующія слова«Іосифа въ Bell. jud. П, 8. 5:«тишина господствуеть во время ессейскихъ трапезъ, никогда не бываеть при нихъ ни крика, ни шума... и причиною этого служить, постоянная трезвость ессеевъ и то по объясненію Іосифа, соблюдаютъ умъренность въ пищъ и обстоятельство, что они питьъ, употребляя ихъ только до насыщения»<sup>4</sup>). «Это положеніе, говорить Люціусь, имбеть смысль только въ томъ случат, если ессен нили вино, потому что Іосифъ по истинъ не за-

<sup>1)</sup> А его мићије въ цастоящемъ случаћ тћмъ болће заслуживаетъ внимавія и тћмъ больше имћегъ цћиы, что въ ићкоторыхъ другихъ отношеніяхъ онъ поставляетъ ессеевъ въ связь съ пиеагорейцами.

s) Герцфельдъ. Geschichte des Volkes Israël. Bd. II, s. 403.

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Gliechen. [1-е изд.]. Bd. Ш., s. 500; 384. anm. 4.

 <sup>•) &</sup>quot;Τούτου [т. е. тншины] δε αττιον ή διηνεκής νηψις και το μετρείσθαι παρ' αυτοίς τροφήν και ποτον μίχρι κόρου". Bell. jud. II, 8. 5.

служивалъ-бы вёры, утверждая, что вода опьяняетъ»<sup>1</sup>). Убъдительность этого довода Люціуса очевидна, и Целлеръ могь полдержать свое мнѣніе о «новопиеагорейскихъ ессеяхъ» только тѣмъ замбчаніемъ, что «ессеи и всѣ хмѣльные напитки, точно такъ-же. какъ и мясо, могли-де причислить къ тому, что выходить за предълы необходимаго для насыщенія»<sup>2</sup>). Однако въ Означенномъ мъстъ мы имъемъ дъло съ разсужденіемъ самого Іосифа, для котораго подобное мнѣніе является совершенно чуждымъ. Іосяфъ объясняеть ессейскую тишину при трапезахъ тъмъ, что ессеи вслёдствіе своей ум'єренности бли и пили только «до сытости», а умъренность ихъ отнюдь не приводитъ еще къ полному воздержанію отъ хмѣльныхъ напитковъ, HO лишь KЪ умъренности ихъ питья, т. е. другими словами: говоритъ только объ VMBренномъ употребленіи ессеями хмѣльныхъ напитковъ. Если мы прибавимъ къ этому, что единственнымъ основаніемъ для миѣнія о воздержания ессеевъ отъ употребления вина служитъ лишь ссылка на аналогичный этому обычай евіонитовъ, тождество которыхъ съ ессеями вообще едва-ли можетъ быть удостовърено, то еще болъе рѣзко выступаетъ сомпительность подобнаго факта, вовсе не засвидѣтельствованнаго притомъ нашими источниками.

Такимъ образомъ, въ виду отсутствія достовѣрныхъ в точныхъ данныхъ, принципіальное и абсолютное воздержаніе ессеевъ отъ употребленія мяса и вина, собственно говоря. не можетъ быть удостовърено съ полной несомнънностью и очевидностью. Но если-бы это заключение, главнымъ образомъ вслъдствие общераспространенности мижнія объ ессейскомъ вегетаріанизмъ и воздержаній отъ вина<sup>3</sup>), и показалось черезчуръ смѣлымъ, то мы, на основанія всего вышензложеннаго, считаемъ себя въ правъ сдълать по крайней мѣрѣ такой выводъ: если, съ одной стороны. H нельзя считать за безусловно несомитный фактъ то, что ессеи употребляли мясо и вино, такъ какъ для этого нѣтъ подожительныхъ данныхъ, прямо удостовъряющихъ это, то, съ другой стороны, нельзя также категорически и отвергать возможности подобнаго факта, потому что историческія замѣчанія объ ессеяхъ

<sup>1)</sup> Люціусъ. Der Essenismus. s. 57.

s) Целлеръ. Op. cit. Bd. 111, Abth. П, s. 287, anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Мићніе объ этихъ воздержаніяхъ ессеевъ издавна получило, такъ сказать, прака гражданства въ научной литературѣ по вопросу объ ессенизмѣ и такъ утвердилось среди большинства изслѣдователей, что ови и представить себѣ не могутъ ессейскую секту безъ озцаченныхъ воздержаній.

Іосифа и Филона, пользующихся отчасти такого рода выраженіями, подлияный смыслъ которыхъ трудно установить, безусловно не противоръчать этому сужденію, тъмъ болъе, что если гдъ-либо, то именно здъсь долженъ имъть свое примънение аргументъ а silentio. Но во всякомъ случаъ, такъ какъ вопросъ о томъ, употребляли-ли ессеи иясо и вино, по меньшей мбрб долженъ быть признанъ отврытымъ, то, безъ сомнѣнія, этотъ пунвтъ нельзя дѣлать исходной точкой опоры для какихъ-либо важныхъ выводовъ и предположеній: а посему и разсматриваемая нами аналогія не только должна потерять то значение, какое придаетъ ей Целлеръ при доказательствъ связи сссеевъ съ новопиеагорейцами, но и вовсе должна быть исключена изъ числа достовърныхъ аналогій, какъ трактующая о предметъ, еще не вполнъ уясненномъ, и въ сущности не констатирующая полнаго согласія между сравниваемыми<sup>в</sup>явленіями <sup>1</sup>).

Что касается указываемаго Целлеромъ согласія между ессеями и новопиеаторейцами въ отвержении кровавыхъ жертвъ (1-ая анадогія), то не говоря уже о томъ. что ессеи, по всъмъ даннымъ, уклонялись отъ принесенія всёхъ вообще храмовыхъ жертвъ, сладовательно, въ томъчислъ и безкровныхъ. замътимъ, что здъсь еще далеко до полнаго сходства: не принося жертвъ въ храмѣ. ессен тъпъ не менъе имъли свои особыя священнодъйствія, которыя Іосифъ называетъ то азучена: 2), то даже прямо возіа: 3), имъли своихъ особо избираемыхъ священниковъ<sup>4</sup>) и посвящали извъстныя времена дня для молитвы<sup>5</sup>). Между тъмъ новопивагорейцы, насколько это можно заключать изъ оставшихся послѣ нихъ сочиненій, отвергали не только кровавыя жертвы, но даже и всю богослужебную внъшность. Соотвътственно своему ученію о верховномъ Божествѣ, какъ неизмѣримо возвышающемся надъ міромъ я чуждомъ всякаго соприкосновенія съ матеріею- источникомъ всякаго зда и оскверненія, о божественной сущности челов'я ческой души, о ея стъснении и осквернении матеріей, о необходимости душу изъ темницы плоти и возвести къ божественосвободить

- a) Ibid.
- a) Bell. jud. Π, 8. 5.
- s) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5; Bell. jud. II, 8. 5.

a) Основаніе для отверженія мяса, если таковое было у ессеевъ, во всякомъ случаѣ должно было быть иное, чёмъ у новопивагорейцевъ, такъ какъ ессен не вѣрили въ переселеніе душъ.

<sup>\*)</sup> Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

ному, --- соотвётственно такимъ своимъ воззрёніямъ, новопиеагорейцы признавали единственно правильнымъ богопочтение, состовообще и словесныхъ молитвахъ, но въ ящее не въ жертвахъ религіозномъ возвышеній духа и въ строгой аскетической жизни, благодаря чему человъкъ получалъ возможность еще на земяъ подняться выше обыкновенной человъческой природы, пріобръсть особенную прозорливость и чудодъйственную силу, а послъ смерти тъла-освободиться отъ очистительныхъ странствованій по разнымъ тѣламъ и прямо перейти въ лучшее, блаженное состояніе<sup>1</sup>). этого обратимъ внимание на другую сторону дъла. Но помимо Извъстенъ принципъ, что во многихъ случаяхъ, когда еще нельзя дать надлежащаго объясненія данному факту, съ полною въроятностью можно утверждать, какое объяснение не можетъ быть принято. Этотъ принципъ вполнѣ приложимъ и здѣсь. Заслуживаетъ-ли, въ самомъ дълъ, какого-либо въроятія то предположеніе, что-бы ессеи оставили предписанныя закономъ жертвы единственно только всл'ядствіе простаго подражанія новопивагорейцамъ и усвоенія ихъ принциповъ? Мыслимое-ли дѣло, что-бы извѣстная часть іудеевъ рѣшилась на нарушеніе этого установленнаго самимъ Богомъ, составляющаго душу ветхозавѣтнаго богопочтенія, религіознаго учрежденія, не имѣя для этого никакихъ другихъ, болѣе серьезныхъ оспованій, какъ только желаніе слѣдовать примъру п воззръніямъ новопиеагорейцевъ? По нашему мнънію, никакое вліяніе новопивагорейской, да и вообще какой-бы то ни было языческой школы, какъ-бы ни было оно сильно, не произвело-бы подоблаго факта, если-бы въ тогдашнемъ состоянии іудейства не было дано какихъ-либо важныхъ оснований для этого. А разъ такія основанія въ іудействе действительно существовали (несомпённость чего будетъ удостовърена ниже), тогда уже ръшительно пътъ нужды обращаться къ новопивагорейцамъ для объясненія разсматриваемой особенности ессенизма.

Обращаясь, наконецъ, къ аналогіи, указываемой Целлеромъ въ ученіи о душѣ (аналогія 20-я), замѣтимъ, что и въ этомъ пунктѣ не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ дошедшаго до насъ отрывка изъ сочиненія Аполлонія о жертвахъ [(`м. у Е вс в в я. Praepar. evang. Lib. IV, сар. 13] видно, что, по ученію этого новопивагорейна. Верховный Богъ отличенъ отъ подчиненныхъ боговъ, что Овъ выше всякаго соприкосновенія съ міромъ, что всё земныя существа, не только животныя, но и растепія, оскверпены матеріей, и что, поэтому, Верховное существо должно быть чтимо не жертвами. и даже не мольбами, выражаемыми въ словахъ, но чисто духовнымъ поклоненіемъ.

-165 ---

только нать полнаго согласія между ессеями и новописагорейцами, напротивъ, обнаруживается весьма и весьма существенное HO. етанчіе. Новопиеагорейцы учили именно о переселенія душъ, какъ нензбъжномъ очистительномъ средствъ для освобожденія отъ узъ натерія и грѣха и для достиженія блаженнаго состоянія; у ессеевъже нать и намека на что-либо подобное, что констатируетъ A самъ Целлеръ. Уже это одно дълаетъ невъроятнымъ предположеніе о заниствованія ессеями ученія о душь оть новопивагорейцевъ, потому что въ такомъ случат было-бы ръшительно непонятно, почему ессен, усвонвъ себъ, допустимъ, нъкоторыя черты антропологическаго ученія новопивагорейцевъ, вивсть съ **1**3Ъ тъмъ не позаниствовали-бы также и существеннаго пункта этого ученія — ученія о душепереселеніп? Аналогія, какъ одинъ изъ видовъ доказательства и получаетъ свою силу именно тогда, когда указываемое ею сходство между предметами или явленіями въ извъстномъ отношения распространяется на всъ относящияся сюда существенныя черты или свойства.

Правда, Целлеръ, въ угоду параллелизму, желаетъ свести до минимума неблагопріятное для его теорія впечатлёніе, производиное означеннымъ различіемъ, и видоизмѣняя свои прежнія слова<sup>1</sup>), въ послъднемъ (3-мъ, 1881 г.) изданія своего сочиненія замъчаеть, что «это отсутствіе у ессеевь ученія о душепереселеніи едва-ли причиняетъ ущербъ ихъ согласію съ новописагорейцами, такъ какъ это иненческое представление было-де молча оставлено иногими также и въ новопиоагорейской школѣ»<sup>2</sup>). Однако едваи можеть быть вполнъ убъдительно это замъчание, или върнъе--предположение Целлера, такъ какъ оно не имъетъ для себя достаточныхъ оснований и противоръчить даже собственнымъ показаніямъ этого ученаго. Издагая исторію новопивагорейства, Целлеръ въ одномъ мъстъ замъчаетъ: «учение о переселения душъ въ остатвахъ школы пивагорейской выступлеть все-таки только изръдка, и инимый Тимей Локръ довольно ясно даетъ разумъть, что онъ видить въ учении о душепереселении только вымыселъ, который является вполнъ цълесообразнымь съ практической точки зрбнія, а въ отношенія своей теоретической истинности стоитъ на одной линін съ мизами относительно анда»<sup>3</sup>). Какъ-бы то ни

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. объ этомъ выше стр. 149.

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. П., в. 329. [Вопреки замъчаніямъ, высказаннымъ въ І-мъ (1852 г.) и во П-мъ (1868 г.) изд.]. в) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. Bd. Ш., Abth. П. в. 138.

было, но во всякноъ случат уже на основанія самой вышеприведенной тирады нельзя отрицать того факта, что этому писагорейскому ученію, хотя, быть можеть, и ръдко, согласно замъчанію Целлера, но все же давалось мъсто въ сочиненіяхъ новопиоагодейцевъ, и самъ Целлеръ указываетъ въ этомъ случат на Александра Полнгистора, Филострата, Нуменія, Кронія и др.<sup>1</sup>). Такъ, BЪ Филостратовомъ жизнеописания Аподлония Тіанскаго« учение о душепереселенін, говорить онъ, не только предлагается самымъ настойчивымъ образомъ, но также подтверждается примърами самаго необыкновеннаго свойства»<sup>2</sup>). Такъ, напр., по разсказу Филостра-Аполлоній встр'ятиль въ Египть ручнаго льва, который та. подошелъ къ нему въ храмъ, высказывая необыкновенное расположение. Аполлоний, приласкавши его, сказалъ присутствовавшимъ. что левъ проситъ его открыть всёмъ, чья душа въ немъ находится, и чте въ немъ живетъ имепно душа египетскаго царя Амазиса<sup>3</sup>). Въ Индіи одинъ мудрецъ показалъ Аполлонію мальчика, въ котораго переселилась душа троянскаго героя Паламеда<sup>4</sup>). Эти и имъ подобные недъпые вымыслы имъютъ однако то значение, что они нагляднымъ образомъ удостовъряютъ существованіе у новопивагорейцевъ ученія о душепереселенін, согласно которому нечистыя души, странствуя изъ одного тъла въ другое, переходять даже въ перазуиныя твари. Вообще нужно замътить, что учение о душепереселении не только должно было сохраняться у новопивагорейцевъ въ виду того, что оно составляло для нихъ древнее священное преданіе (а они, по замѣчанію Целлера<sup>5</sup>), «сами желали считать себя за истинныхъ учениковъ самосскаго философа»), но оно даже получило у нихъ особенное и преимушественное значение, потому что прямв вытекало изъ ихъ антропологическаго ученія. Человѣкъ, по взгляду новопивагорейцевъ, есть механическое смѣшеніе или соединеніе двухъ противоположныхъ и враждебныхъ другъ другу началъ-души, сущность которой божественна, и тъла, принадлежащаго матеріи, которое такимъ образомъ неизбъжно являлось узами, или темницею для души. Поэтому, если человѣкъ желаетъ освободиться отъ узъ матерія и

а) Цвлявръ. Ор. cit. Ibid. s. 138, 155 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ц влявръ. Ор. cit. Ibid. s. 138.

в) РИГLOSTR. Vita Apollonii. Lib. V, сар. 42. См. у ЦЕЛЛЕРА ВЪ первомъ изданіи. Bd. III, s. 550; anm. 3.

<sup>•)</sup> Vita Apollonii. Lib. III, cap. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. Bd. Ш. Abth. II, s. 111.

гръха, онъ долженъ подавить въ себъ всъ чувственныя потребности и стреиленія, всѣ ощущенія, привязывающія его къ чувственному міру, чему можетъ способствовать истинная мудрость, состоящая въ чистотъ жизни, различныхъ аскетическихъ воздержаніяхъ и правильномъ богопочтенін; въ противномъ-же случаъ душа подвергается необходимости переселеній, которыя, по Плутарху, ограничиваются человъческими тълами<sup>1</sup>), а по Филострату, Нуменію и Кронію, простираются и на животныхъ. У новописагорейцевъ душепереселение является такимъ образомъ тяжелою н неизбъжною необходимостью, потребною для очищенія души, и если это учение не всегда (или не во всъхъ сочиненияхъ) у новопноагорейцевъ высказывается прямо, какъ утверждаетъ это Целлеръ, то надо полагать---потому, что оно подразумъвается у нихъ, какъ для всёхъ извёстный и понятный пунктъ ихъ ученія. Во всякомъ случаъ самъ Целлеръ свидътельствуетъ, что учение о переселении душъ составляло главную составную часть въ новопноагорейскихъ мистеріяхъ<sup>2</sup>).

Отсутствіемъ у ессеевъ ученія о душепереселенія еще не ограничивается ихъ значительное отличіе отъ новопиоагорейцевъ: у ессеевъ, какъ мы знаемъ, не было также и ученія о числахъ, . которое составляло одинъ изъ членовъ ученія новопивагорейцевъ, возобновившихъ доктрины Пиеагора. Целлеръ, соотвътственно своей точкъ зрънія, естественно, желаеть ослабить значеніе также и этого различія, замѣчая по этому поводу:«мало можеть говорить противъ связи объихъ школъ то, что въ нашихъ повъствованіяхъ не упоминается о присутствіи у ессеевъ пивагорейскаго ученія о числахъ; кто допускаетъ, что ессенизмъ произошелъ изъ новопивагорейства, тоть еще въ силу этого не имъетъ нужды принимать, что онъ усвоилъ себъ новопивагорейское умозръніе во всемъ его объемъ»<sup>3</sup>). Но дъло въ томъ, что Целлеръ вообще выставляеть ессеевь до того ревностными послъдователями Пивагора, что они, по его увъренію, нъкоторыя изиъ пеагорейскихъ довтринъ доводили до болѣе крайнихъ выводовъ, чѣмъ сами ново-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Π Λ Υ Τ Α Ρ Χ Ъ. De defectu oraculor. Χ. "Ενία:ς δὲ (ψυχαῖς) συμβαίνει μή κρατεῖν έαυτῶν, ἄλλ' ὑριεμέναις καὶ ἀναδυομέναις πάλιν σώμασι θνητοῖς ἀλαμπη καὶ ἀμοδρὰν ζωήν, ὅσπερ ἀναθυμίασην ἴσχειν". Τακже Η Φ Η ΛΟ C T P A T Ъ. Vita Apollonii. III, 19; VIII, 7. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 83; ср. ibid. s. 121. anm. 1 [по 2-му изданію].

s) Цвллвръ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. II, s. 329.

инеагорейцы (напр., въ отношения безбрачия, общения имуществъ, фактическаго отвержения рабства и пр.). Поэтому трудно согласиться съ твиъ, что-бы учение о числахъ, составлявшее самую характерную черту и существенный элементь въ писагорейской доктринь, было ръшительно отвергнуто ессеями и что-бы оно совстви не отразилось въ ессенизить, если-бы онъ дъйствительно происходиль отъ новописагорейства. Сознавая, быть можеть, справедливость подобной мысли, Целлеръ счелъ себя вынужленнымъ замётить: «мы не знаемъ, дъйствительно-ли для ессенизма оставалось чуждымъ умозрѣніе о числахъ и не входило-ли оно въ отдѣльныя части ессейскаго ученія, какъ именно ученіе объ ангедахъ, врачебное и магическое искусство » 1). Подобныя догадки однако нисколько не пособляють делу и не подкрёпляють выводовь, основанныхъ на эфемерныхъ, въ большинствъ случаевъ, аналогіяхъ, тёмъ болёе, что и самъ Целлеръ не считаетъ возможнымъ повторять въ этомъ случат тв соображения Люттербека, посредпытался было доказать существование у ствомъ которыхъ тотъ ессеевъ ученія о числахъ.

Съ другой стороны, Целлеръ желаетъ смягчить разсматриваемое отличие еще сладующимъ образомъ:«учение о числахъ, замъчаетъ онъ, не имъло вообще для всей новописагорейской школы одинавоваго значенія. Напр., Аполлоній у Филострата не хочетъ ничего и слышать о немъ; изъ нашихъ фрагментовъ оно большинствомъ (именно этическими и политическими) совершенно игнорируется, даже Оцеллъ, для космологіи котораго, должно полагать, оно необходимо, ни однимъ словомъ не касается его; въ выдержкахъ Александра (Diog. VIII, 25) оно весьма кратко упоминается и въ«золотомъ стихотворения»пивагорейская клятва (V, 47) является единственнымъ, что напоминаетъ его»<sup>2</sup>). Однако. если въ нъкоторыхъ новопивагорейскихъ сочиненияхъ, или, върнъе сказать, въ нъкоторыхъ изъ тъхъ именно фрагментовъ ихъ, которые сохранились до насъ, и не упоминается о числахъ, то это еще не свидътельствуетъ о томъ, что-бы это учение не нибло существеннаго значенія въ новопивагорейской школь вообще. Напротивъ, у самого Целлера можно находить многочисленныя свидътельства въ пользу того, что новописагорейцы въ этомъ отношения твердо стояли на почвъ древняго писагорейскаго уче-

s) ЦЕЛЛЕРЪ. Op. cit. Bd. Ш, Abth. П, 8. 329.

в) Цвлякръ. Ор. cit. Ibid.

нія и продолжали учить, что«число есть первообразъ міра, первовачальная мысль Божества, владыка формъ и идей, орудіе мірообразованія, основа и принципъ встуъ вещей, истинная и въчная сущность, послужившая образцомъ для всъхъ вещей», ---что также и«міровая душа, равно какъ и душа человъческая, есть именно число, и части ве-число самодвижущееся, содержащее въ себъ всъ гармоническія отношенія»и т. п.<sup>1</sup>). А въ одномъ мъсть Целлеръ прямо замъчаетъ, что «такъ какъ числа разсматривались новопивагорейцами какъ посредствующій членъ между Богомъ и міромъ, творческой причиной и ея произведеніями, какъ первообразъ и вибстъ съ тъмъ какъ орудіе мірообразованія, то учение о числахъ получало для новопивагорейской философи величайшее значение (den höchsten Werth); только, добавляетъ онъ, у адептовъ этой философіи трактуется гораздо меньше о математическихъ свойствахъ чиселъ,---хотя, впрочемъ, и это не остается безъ вниманія, — чёмъ объ ихъ высшемъ теологическомъ, метафизическомъ и натурфилософскомъ значения»<sup>2</sup>), и вслъдъ затъмъ Целлеръ приводить выдержки изъ сочинений тёхъ новописагорейскихъ писателей, у которыхъ цаходится подобное ученіе. Изъ таковыхъ иожно указать въ особенности на Модерата изъ Гадеса, который «сдѣлалъ предметомъ своихъ изслѣдованій преимущественно теоретическую, научную сторону пивагорейства, и, слъдовательно, тавже именно и относящееся сюда учение о числахъ»<sup>3</sup>); затъмъ, на Теона изъ Смирны, «который также занимался ученіемъ о числахъ и писалъ о математикъ и музыкъ»<sup>4</sup>); на Никомаха изъ Геразы, который «написаль два замъчательныхь (еще сохранившихся и донынѣ) произведенія: «Объ ариемстикѣ»и «О гарионикѣ», а также « Өвологоо́цега 'Аревилтика » (не дошедшее до насъ), гдѣ онъ разсматривалъ числа отъ единицы до десити, что-бы довазать ихъ болте глубокое значение и божественную природу»<sup>5</sup>); на Нумения, развивавшаго ту мысль, что сущность души состоить въ числя, и на многихъ другихъ. Все это, говоримъ мы, ясно свидътельствуетъ о томъ, что новописагорейцами вообще вовсе не было оставлено древне-писагорейское учение о числахъ, и что полнъйшее отсутствіе этого послёдняго въ ессенизмѣ само по себѣ мно-

Digitized by Google

а) Цвлябръ. Ор. cit. Bd. Ш, Abth. П, s. 120. 121. 125. 136 и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Цвллеръ. Ор. cit. Ibid. s. 122.

<sup>)</sup> Люттвревкъ. Neutestam. Lehrbegriffe. Bd. I, s. 383.

<sup>•)</sup> Люттеревкъ. Ibid. s. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Op. cit. Bd. Ш, Abth. II, s. 122, 123, anm. 84

го подрываеть предположение Целлера о новопноагорейскомъ происхождения ессенизма.

Итакъ, всъ эти разсмотрънныя нами, столь искусно подобранныя и сгруппированныя въ одномъ мъстъ, аналогіи Целлера. которыя съ перваго взгляда могутъ показаться несокрушниымъ оплотомъ его теорін, при ближайшемъ изслъдованіи ихъ, оказываются довольно слабыми и далеко недостаточными аргументами для того, что-бы сообщить всякому безпристрастному читателю непоколебные убъждение въ полной справедливости того мизния, якобы ессенизиъ обязанъ своимъ происхожденіемъ новописагорейству. Безспорно, что изъ всъхъ аналогій, приведенныхъ Целлеронъ, наибольшій интересь въ данномъ случат представляють тъ именно аналогіи, въкоторыхъ, по увѣренію Целлера, особенно ярко обнаружилось, съ одной сторояы, полное сходство съ новописагорействомъ, а съ другой ---- ръзкое отличіе отъ іудейства, т. е. другими словами: тъ аналогія, которыя касаются такихъ особенностей, какими ессен нанболће отличались отъ древнћйшаго и современнаго имъ јудейства. Эти то именно аналогіи въ случат, если-бы онт оказались върными, только и могле-бы быть разсматриваемы въ качествъ важныхъ аргументовъ, говорящихъ въ пользу мнѣнія Целлера. Что-же касается тъхъ аналогій, которыя относятся къ второстепеннымъ частностямъ, или-же отмбчають такіе пункты сходства съ новописагорействомъ, какіе вполнѣ согласовались также съ обычаями и ученіемъ ортодоксальнаго іудейства, то само собою разуньется, онь не могуть имъть никакого особеннаго значенія при ръшении означеннаго вопроса, такъ какъ, безъ сомитния, большую силу доказательности должно приписать аналогіямъ, въ которыхъ сравниваются, такъ сказать, единицы одинаковаго порядка (въ данномъ случаъ-ортодовсальное іудейство и ессейство, составляющее извъстную отрасль его), чёмъ аналогіямъ, говорящимъ о предметахъ или явленіяхъ болёе или менёе отдаленныхъ другь отъ друга, какимъ должно представляться по отношению къ іудейству новописагорейство.

Но что-же однако оказывается изъ сдёланнаго нами разбора аналогій Целлера? Оказывается, что для тёхъ именно важнёйшихъ особенностей, какими ессеи болёе всего отличались отъ остальныхъ іудеевъ и какія, слёдовательно, наиболёе нуждаются въ объясненіи, нельзя указать вполнё соотвётственныхъ параллелей въ новопноагорействё, и наоборотъ: многія существенныя особенности этого послёдняго не истрёчаются въ ессействё. Такъ, напр., такія существенно важныя и нанболѣе отличительныя особенности ессейства, какъ безбрачіе, строгая обособленность и тъсная сплоченность ессеевъ, составлявшихъ особый замкнутый орцень, общение имуществь, общественныя трапезы, особыя ессейскія священнодъйствія, замъннвшія собою храмовыя жертвы, фактическое отвержение рабства, воздержание отъ помазания масломъ. особое учение о душъ, чуждое, однако, мысли о душепереселения в пр.,--особенности, въ которыхъ больше всего сказывается отличе ессеевъ отъ јудеевъ, тъмъ не менъе не находятъ себъ полваго или-же точно удостовъреннаго соотвътствія также и въ нововиеагорействъ. Съ другой стороны, многія существенныя особенвости новопиеагорейства, какъ-то: научныя занятія новопиеагорейцевъ математикой, астрономіей и естествовъдъніемъ, нхъ философскія умозрѣнія, имѣющія цѣлью указать надлежащія средства богопознанію и богопочтенію. Б'Ь истинному **ученіе** о П0средствующихъ существахъ между Богомъ и міромъ. почитаніе стихій за божественныя силы, ученіе о двухъ душахъ въ человъкъ-—разумной неразумной 1), учение о душепересе-И ленін. ученіе о спиволическомъ и таинственномъ значенія чисель и, наконець, строгій аскетизмь новописагорейцевь, Tpeбующій воздержанія отъ мяса и вина--не говоря уже о нѣвоторыхъ второстепенныхъ частностяхъ--остаются совершенно чуждыми, или-же точно не удостовъряются въ ессействъ.

Остается, такимъ образомъ, весьма незначительное число аналогій, о которыхъ можно сказать, что онѣ отмѣчаютъ дѣйствительно существовавшія черты сходства между ессействомъ и новоиноагорействомъ, но не столько по своему ограниченному количеству, сколько именно по своему характеру, эти аналогія отнюдь ие даютъ несомнѣинаго права на тотъ выводъ, къ которому принелъ Целлеръ, утверждающій близкое родство и взаниную зависимость этихъ двухъ историческихъ явленій. Можно-ли, въ самомъ дѣлѣ, придавать много значенія такимъ чертамъ сходства между ессеями и новопноагорейцами, какъ ихъ дѣленіе на классы и иовиновеніе старшимъ, ихъ одинаковое взаимное дружелюбіе и иростая жизнь, ихъ общій обычай омовеній и ношенія бѣлой чежды, храненіе ученія въ тайнѣ, отверженіе клятвы? Во-первыхъ, все это такія, по большей части внѣшнія, черты сходства,

<sup>1) &</sup>quot;Δύο ψυχάς έχειν ήμας—την μέν λογικην, την δε άλογον", говорить, напр., Нумевій. II о в и ц к і й. Постепенное развитіс древникь филос. ученій. Ч. IV, стр. 33.

которыя могли оказаться согласными совершенно случайно въ обществахъ, одушевленныхъ болве или менве одинаковыми стремленіями, направленными къ достиженію высшей святости жизни, будучи естественнымъ проявлениемъ впутренняго существа человъческаго духа, при извъстныхъ условіяхъ обнаруживающагося во внъ у самыхъ различныхъ людей и обществъ одинаковымъ образомъ. Это въ особенности примънимо къ такимъ инстическимъ обществамъ, стремящимся къ созерцательно религіозной жизни. къ какимъ должно отнести и разсматриваемыя нами: мистическое направление являлось независимо у самыхъ различныхъ народовъ, и проявленія его всегда были сходны. «Можно придти въ великимъ погрътностямъ, замъчаеть одинъ изъ лучшихъ западныхъ церковныхъ историковъ послъдняго времени, если изъ сходства такихъ религіозныхъ явленій, родство которыхъ нужно объяснять изъ общаго внутренниго основания въ существъ человъческаго духа, стануть дылать заключения о вязынейь происхождение одного отъ другаго » 1). Во-вторыхъ, что самое главное, всъ тъ обычан и воззрънія ессеевъ, въ какихъ обнаруживается дъйствительное, а не мнимое, сходство съ новопивагорейцами, находять для себя (какъ мы это отчасти уже видёли выше и какъ выяснится это еще съ большею убъдительностью впереди) или полиъйшую аналогію, или-же достаточное основание для своего развития въ самомъ іудействъ, и потому, конечно, совершенно не требуютъ для своего объясненія обращенія къ какимъ либо вноземнымъ вліяніямъ, такъ какъ едва ли кто станетъ спорить противъ того, что гораздо естественнъе искать этого объясненія въ нъдрахъ самого-же палестицского іудейства, послужившаго, такъ сказать, матервнскимъ лономъ для ессейства, чъмъ въ совершенно чуждой для него языческой философской системь новопивагорейцевь.

Не смотря на то, что и въ аналогіяхъ Целлера въ достаточной степени обнаружились уже слабыя стороны его теоріи, всеже, нужно замѣтить, самое слабое мѣсто его теоріи— не здѣсь, а именно въ тѣхъ историческихъ и хронологическихъ затрудненіяхъ, которыя она вызываетъ. Исторически недьзя установить того факта, что-бы новопиеагорейцы какимъ-либо обравомъ оказывали вліяніе на палестинскихъ іудеевъ. Посмотримъ, въ самомъ дѣлѣ, какимъ образомъ Целлеръ хочетъ исторически обосновать генетическую связь ессеевъ съ новопиеагорейцами.

s) H E A H A E P b. Geschichte der christlichen Religion und Kirche. Bd. I, s. 75.

Въ нервомъ изданія (1852 г.) своей«Исторія греческой философія», гдъ Целлеръ проводилъ, между прочимъ, ту мысль, что палестинские ессен были именно потожками и подражателями египетскихъ осрапевтовъ, онъ съ увъренностью указывалъ на Египетъ, какъ на родину ессенизма, такъ какъ тамъ јуден впервые вошли-де въ тъсныя сношенія съ греками и усвоили себъ греческое образование и греческую философію. Но во второмъ (1868 г.) и третьемъ (1881 г.) изданіяхъ своей книги Целдеръ мнѣніе о первенствѣ еерапевтизма и призналь измѣнилъ свое историческое старшинство за ессенизмомъ<sup>1</sup>), вслъдствіе чего ему по необходимости пришлось признать Палестину родиной ессенизма и доказывать, какъ это ни трудно, непосредственное вліяніе новопиеагорейцевъ на палестинское іудейство. Целлеръ дълаетъ это такимъ образомъ: указавши на то, что время происхожденія ессенизма, въ виду свидътельства Іосифа въ Antiqu. jud. XIII, 5. 9, нужно полагать около среднны втораго дохристіанскаго вѣка, онъ замѣчаетъ, что Палестина, находясь уже болѣе полутора вѣка подъ властью египетскихъ, а потомъ сирійскихъ царей, подверглась въ то время сильному вліянію со стороны эллинизма. «Въ послѣднее время предъ возстаніемъ Маккавеевъ, говорятъ Целлеръ, увлечение греческими обычаями и образомъ мыслей сдълало даже въ самомъ Іерусалимъ такіе успѣхи, что нечестивый первосвя щенникъ (Іасонъ, или Язонъ) могъ отважиться въ виду храма построить греческую гимназію, что его подчиненные (т. е. священняки) оставляли храмовое богослужение и жертвы ради посъщепалестры<sup>2</sup>), а слёды обрёзанія старались прикрыть искуснія ственнымъ образомъ<sup>3</sup>). Очевидно, что этого не могло-бы быть, если-бы въ самой столицъ іудейской національной жизни не образовалась сильная партія эллинофиловъ (Griechen-freunde). Можемъ ан мы удивляться тому, продолжаеть Целлеръ, если при такомъ направленія умовъ находило для себя вниманіе такое столь распространенное въ тъ въка явление, какъ оренко-шиеагорейская жизнь, и если здъсь, наряду съ тъми легкомысленными, которые готовы были промѣнять вѣру своихъ отцовъ на иноземную сущность, и съ тъми фаяатиками, которые съ крайнимъ презръніемъ

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Во второмъ издажін: Bd. Ш, Abth. П. s. 289, а въ третьемъ-Bd. Ш, Abth. II, s. 333.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Палестрою называлось у грековъ мъсто для кулачмыхъ боевъ н разнаго рода другихъ тълесныхъ упражненій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1 Mark. I, 11-15; 2 Mark. IV, 7-20.

относились ко всему чуждому, были, именно среди «благочестивыхъ» (chasidim - П'П'), также и такіе, которые хотя и со всею рѣшительностью держались вѣры и закона своего народа, но которые также и выт этого признавали истинную мудрость и благочестие и не хотъли отвергать доброе и сродное ихъ собственному образу мыслей тамъ, гдъ только они могли находить его? Таковые могли тогда найти для себя много привлекательнаго въ пивагорейскомъ аскетизмъ, въ религіозныхъ и общественныхъ идеалахъ, заключенныхъ въ сагѣ о Пивагорѣ, и въ ученіи о небесномъ происхождении души и ея безсмертии, которое, по свидътельству Іосифа (Bell. jud. II, 8. 11), имъло столь великую притягательную силу для его соотечественниковъ. Но въ секту образовался этоть оттёнокъ (diese Schattirung) іудейства, безъ сомнѣнія, лишь вслѣдствіе Маккавейскаго возстанія. Строгость, съ которою послѣ сверженія иноземнаго ига быль возстановлень наобразъ жизни; преувеличенное ціональный культь и законный значеніе, которое стала приписывать господствующая партія всёмъ внѣшностямъ этого культа; ревность, съ какою она возставала противъ вторженія греческаго образа мыслей, — все это было вполнъ благопріятно тому, что-бы тёхъ людей, для которыхъ этимъ была закрыта возможность болье внутренняго благочестія, побудить въ удаленію въ пустыню и къ образованію отрекшагося отъ міра, со внѣ строго замкнутаго общества и усилить ихъ оппознцію противъ такихъ составныхъ частей культа, отъ которыхъ они отвращались согласно всей своей точкъ зрънія». И воть тогда-то, по мнѣнію Целлера, могло сказаться въ полной силѣ вліяніе новопиеагорейства. «Когда, наконецъ, пиеагорейцы, замъчаетъ онъ, снова начали принимать живое участіе въ философскихъ движеніяхъ времени, и пивагорейскій образъ жизни въ новопивагорей. ской философіи снова былъ соединенъ съ научнымъ умозрѣніемъ и въ немъ получилъ свое обоснование, то и ессеи также не остались незатронутыми этимъ умозрѣніемъ и, быть можетъ, лишь теперь ессенизмъ получилъ тотъ впдъ и то развитіе, съ какимъ онъ является намъ по повествованіямъ Филона и Іосифа. Что его отдћленје отъ главнаго тћла теократическаго общества совершилось только постепенно, что партія благочестивыхъ асидеевъ, нли та часть асидеевъ, которая, какъ кажется, составила основной корень позднёйшихъ ессеевъ, лишь спустя продолжительное время послѣ Маккавейскихъ войнъ стала одной изъ отлученныхъ отъ общаго святилища сектъ, --- это, говоритъ Целлеръ, подтверждается также и тѣмъ свидѣтельствомъ (Bell. jud. I, 3. 5), что ессей Іуда находилси съ своими учениками въ храмѣ, когда появленіе Антигона († 106 г. до Р. Х.) дало ему поводъ высказать сужденіе о его смерти. Именно возрастающее вторженіе эллинскихъ элементовъ могло усилить уклоненія партіи отъ вѣры и обычая большинства народа до открытаго разрыва»<sup>1</sup>).

Обращаясь къ оцёнкъ этихъ разсужденій Целлера, остановихъ свое внимание на следующихъ пунктахъ: 1, Целлеръ, указывая на распространение эллинизма въ Палестинъ предъ эпохой Маккавеевъ, видитъ доказательство его широкаго распространения и сильнаго вліянія на умы іудеевъ въ томъ фактѣ, что въ саиомъ Іерусалниѣ была построена греческая гимназія и что именно «даже въ этомъ городъ, столицъ іудейской національной жизни, образовалась-де сильная партія эллинофиловъ». Мы далеки отъ иысли отрицать распространение въ данную эпоху эллинизма въ Палестинѣ, что составляетъ не подлежащій сомнѣнію историческій факть, но по поводу означенной ссылки Целлера мы считаемъ вужнымъ замѣтить, что сама по себѣ она еще не можетъ имѣть большаго значенія: если эллинизмъ предъ возстаніемъ Маккавеевъ в выблъ, дъйствительно, много приверженцевъ въ Іерусалимъ и пріобрѣлъ тамъ большую силу и значеніе среди представителей власти и аристократовъ іудейскихъ, приходившихъ въ частыя и разнообразныя сношенія съ греками, то это, собственно говоря, не даеть еще права завлючать о столь-же широкомъ распространенія и столь-же сильномъ вліяніи его во всей Іудеъ. Іерусалипъ-то и былъ по преимуществу гитздомъ эллинизма, главнымъ центромъ, куда стекались и гдѣ сосредоточивались всѣ эллинофиаы: тутъ была гимназія, тутъ была и Акра-сильное укръпленіе, гдѣ эллинофилы неоднократно укрывались отъ ярости іудеевъ подъ защитой сирійскихъ гарнизоновъ; и замѣчательно, что даже тогда, когда, благодаря геройскимъ подвигамъ Іуды и его сподвижниковъ, было очищено јерусалимское святилище и возстановлено въ немъ служение истинному Богу<sup>2</sup>), когда даже среди окрестныхъ народовъ были усмерены всѣ враги Іуды и поражены отступники отъ закона<sup>3</sup>), Акра все-же оставалась единственнымъ убъжищемъ эллинистовъ, которымъ не могъ овладъть Іуда,

- <sup>3</sup>) 1 Макк. IV, 41-59. Ср. 2 Макк. X, 1-8.
- s) 1 Макк. гл. V и VI. Ср. 2 Макк. X, 15-38.

<sup>1)</sup> HEAREPS. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 335-338.

не смотря на неодновратныя въ тому попытки, и отсюда-то засъвшіе тамъ эллинисты, пылая мщеніемъ, еще долгое время продолжали угрожать храму и строить козни протовь своихъ единоплеменныковъ---истинныхъ патріотовъ<sup>1</sup>). Что-же касаегся югопримыкающихъ въ Мертвому морю. восточныхъ границъ Іудец, которыя, согласно свидътельству Плинія<sup>2</sup>), обычно признаются родиной и главнымъ мъстопребываніемъ ессеевъ, то есть основачто эта область была почти совершенно изъята нія позагать, эллинской цявилизаціи; по крайней мара Іуда, дооть вліянія стигнувъ торжества своей партіи, не направляетъ сюда своихъ походовъ съ целью отмщенія и наказанія отступниковъ отъ вѣры и вообще эллниистовъ<sup>3</sup>); напротивъ, горы и уединенныя мѣста пустыни Іудейской всегда привлекали въ себъ върныхъ закону іудеевъ, укрывавшихся здѣсь отъ неистовствъ и насилій сирійскихъ войскъ<sup>4</sup>). Впрочемъ, мы не имѣемъ въ виду придавать особенную силу этому возраженію, на которомъ мы остановились главнымъ образомъ съ цълью указать на то, что выводъ Целлера заключаеть въ себъ больше, чъмъ сколько дають его посылки. Констатировавъ это, мы перейдемъ къ указанію болѣе серьезныхъ возраженій, какія можно поставить противъ мнѣнія Целлера.

2. Хотя не подлежить, конечно, сомнѣнію, что въ послѣднее время предъ возстаніемъ Маккавеевъ вліяніе эллинизма сказывалось въ іудействѣ весьма замѣтнымъ образомъ, но этотъ домаккавейскій филоэллинизмъ палестинскихъ іудеевъ вовсе не былъ способенъ вызвать среди нихъ, а въ особенности среди асидеевъ, общество подобное ессеямъ. Эллинская цивилизація и культура, какъ она заявляла себя предъ іудеями въ ея отношеніи къ пхъ вѣрованіямъ, законамъ и народнымъ обычаямъ, особенно въ лицѣ сирійскихъ властителей, не представляла уму и чувству ихъ ничего особенно привлекательнаго, облагораживающа-

<sup>2</sup>) PLIN. Historia natur. V, 17.

в) Іуда, по свидітельству книгъ Маккавейскихъ, поражалъ враговъ іудейства среди идумеевъ (1 Мак. V, 3. 5; 2 Мак. Х, 15—18), аммонитинъ (1 Мак. V, 6—8), въ Галааді (1 Мак. V, 9—13; 24—53; 2 Мак. Х, 24—38), въ Галилет (1 Мак. V, 20—23); ведя наступательные походы противъ своихъ враговъ, Іуда отнялъ у идумеевъ Хевронъ (Ibid. V, 65), прошелъ Самарію (Ibid. ст. 66), овладълъ Азотомъ, всюду "разрушая жертвенники идольскіе и сожигая огнемъ ръзпыл изображенія языческихъ боговъ" (1 Мак. V, 68).

•) 1 Макк. II, 28-29. 43; 2 Макк. V, 27; X, 6 и др.

<sup>1) 1</sup> Макк. VI, 18. 21-27; VII, 5-11; 2 Макк. XIV, 3-10 и др.

го в достойнаго уваженія: сирійскій эллинизмь являлся іудеямъ большею частью въ формахъ самыхъ негуманныхъ и отталкивающихъ, - или грубо насилующихъ и оскорбляющихъ національнорелигіовное чувство, или-же увлекательныхъ для одной TOALKO чувственности и вносящихъ одну порчу и растябніе правовъ. Поэтому онъ долженъ былъ представляться для истинныхъ іудеевъ только силой враждебной религии и правственности, и способенъ былъ развивать у нихъ только чувство вражды и ненависти ко всей вообще эллинской цивилизаціи и культуръ. Еслиже исторические документы говорять намъ о появлении въ разсматриваемое время среди іудеевъ приверженцевъ Эллинизма, то ть-же документы прямо свидътельствують, что эта партія эллинистовъ была именно партіей политическою, и притомъ самаго дурнаго свойства и направленія, —партіей антинаціональною и изизнническою. Это ясно видно изъ того, что во главь ея стоятъ люди, которые, побуждаемые своимъ честолюбіемъ и корыстными, эгонстическими расчетами, стремятся только къ TOMV. что-бы захватить въ свои руки власть надъ народомъ, и для достижения этой цёли вступають въ преступный союзь съ чужеземною языческою властью и при ся поддержкѣ рѣшаются на явную измѣну отечественнымъ преданіямъ, нравамъ и даже върованіямъ 1). Эта нартія, которая не столько по внутренней, разумно сознанной и оцъненной потребности духа, сколько по внъшнимъ полятическимъ расчетамъ и еще болъе по видамъ личнаго властолюбія, вопреки настроению общественнаго народнаго духа, усиливалась ввести въ народную жизнь јудейства формы эллинской X N3HH (гимназіи, амфитеатры, празднества и церемоніи въ честь языческихъ боговъ), заклеймена была со стороны истлиныхъ патріотовъ и ревнителей благочестія позорнымъ именемъ «беззаконниковъ», «нечестивцевъ» и «предателей отечества»<sup>2</sup>).

Итакъ, вотъ какія два теченія можно усматривать въ средѣ народа іудейскаго, обнаружившіяся въ немъ въ эпоху Маккавеевъ, благодаря различному отношенію его къ эллинской цивилизаціи. Что-же касается того, что-бы кромѣ этихъ двухъ крайнихъ партій была въ іудействѣ въ то время еще какая-либо партія



а) 1 Макк. I, 11—15; 34—37. VI, 18—27. VII, 5—8 и др. 2 Макк. IV, 9—15; 19—20; V, 15; XIV, 8—10 и мн. др.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1 Макк. I, 11. 34; Ш, 5-6; VI, 21; VII, 5 и мн. др. 2 Макк. IV, 13. 17. 19. 50. V, 15.

средняя, партія умѣренныхъ, существованіе которой предполагаетъ Целлеръ, то объ этомъ историческіе документы рѣшительно ничего не говорятъ; по крайней мѣрѣ въ этихъ документахъ нѣтъ ни малѣйшаго указанія на то, что-бы въ числѣ эллинистовъ были именно такіе «благочестивые», какихъ создаетъ воображеніе Целлера, т. е. «благочестивые», какихъ создаетъ воображеніе Целлера, т. е. «благочестивые», которые, съ одной стороны, со всею рѣшительностью держались-бы вѣры и закона своего народа. а съ другой—охотно усвоили-бы себѣ греческую мистику, присоединили-бы къ своему строго-законному образу жизни также рядъ пивагорейскихъ обыкновеній, обычаевъ и воздержаній, и вообще стали-бы нормировать свою жизнь воззрѣніями и идеалами послѣдователей Пивагора.

3. Не говоря уже о томъ, что домаквавейскій филоэляннизмъ ръшительно не имълъ въ себъ ничего мистическаго, что могло-бы благотворно действовать на религиозное чувство іудеевъ. нужно замытить, что именно въ томъ-то и состоитъ слабая сторона теорія Целлера, что ею предполагается діяствіе эллинизма именно на ту часть іудейскаго общества, которая болѣе всего стояла за національную исключительность и была наиболѣе враждебной по отношенію къ эллинизму, такъ какъ тѣ «благочестивые», или асидеи, которыхъ Целлеръ считаетъ «основнымъ корнемъ»ессейства, всѣми историками іудейства согласно признаются не только самой благочестивой партіей въ народѣ іудейскомъ, чо также именно и самой фанатичной и наиболее оппозиціонной по отношенію къ эллинистамъ и грекамъ вообще, потому что ко всему иноземному они относились съ крайнимъ отвращениемъ. Вотъ какъ, напр., характеризуетъ ихъ Гретцъ: «асидеи, говоритъ онъ, не только строго слъдовали предписаніямъ Моисеева законодательства, но также въ точности исполнили всѣ нововведенія, установленныя Эздрой и великой синагогой для огражденія народныхъ учрежденій отъ иноземнаго вліянія.... Особенно враждебно къ греческимъ воззръніямъ, которыя мало по относились они малу начали проникать въ Јудею, такъ какъ практическое, мірское направление грековъ во всемъ расходилось съ аскетическими воззрѣніями асидеевъ, каждый шагъ дъятельности которыхъ согласовался съ опредѣленіями закона» 1). Для подтвержденія справедливости этихъ словъ достаточно вспомнить, что асиден были одними изъ первыхъ, присоединившихся къ Маттаейи и его спод-

<sup>1)</sup> ΓΡΕΤЦЪ. Geschichte der Juden. Bd. III, s. 3-4.

вижникамъ, поднявшимъ открытое возстаніе противъ сирійцевъ<sup>1</sup>). Въ виду этого, какъ можно допустить, что-бы эти строгіе ревнители законнаго благочестія, столь недоступные по отношенію ко всему языческому, измънили вдругъ своему принципу и усвоили себѣ греческіе обычаи, иноземцыя воззрѣнія и идеалы пиоагорейцевъ, во многомъ, напр., въ отверженіи жертвъ, отверженіи брака и т. п., такъ рѣзко противорѣчащіе истинному іудаизму?

4. Но Целлеръ не останавливается на этомъ, а высказываеть еще болье невъроятное предположение, именно: что эти благочестивые асидеи, «вскоръ послъ возстановленія при Іудъ національнаго культа и законнаго образа жизни», должны были отдѣлиться отъ народнаго цълаго и образовать особую секту именно причинѣ своего недовольства «строгостью возстановленнаго 110 культа и тъмъ преувеличеннымъ значеніемъ, которое стала придавать его внёшностямъ господствующая партія». Однако почемуже, спрашивается, эти ревнители благочестія вдругь должны были стать недовольными внъшностями культа? Въ чемъ причина ихъ педовольства? Если Целлеръ полагаетъ эту причину въ ихъ «знакомствѣ съ пивагорейскимъ аскетизмомъ в съ религіозными возаръніями, заключенными въ сказаніяхъ о Пивагоръ», то это цоляно признать еще крайне недостаточнымъ для того, что-бы побулить асидеевь отказаться отъ въры своихъ отцовъ, отъ божественныхъ религіозныхъ учрежденій своего народа, и изъ такихъ ревнителей законнаго благочестія, какими они до сихъ поръ быи, превратиться въ столь оппозиціонную по отношенію къ храмовому культу секту; притомъ-же вопросъ о причинахъ, побудившихъ асидеевъ выдблиться въ секту остается все-же нербшеннымъ, такъ какъ подобное знакомство ихъ съ иноземными идеадами предполагается Целлеромъ существовавшимъ еще до возстанія Маккавеевъ, а выдбленіе въ секту, по его мнѣнію, произошло лишь по окончании Маккавейскихъ войнъ. Далъе, если-бы по возстановлении культа въ какой-нибудь партии іудейской, дъйствительно, выступилъ на первый планъ пивагорейскій аскетизмъ и оренческая мистика, то іудейскіе фанатики, ревностно возставшіе противъ всего греческаго и всячески преслъдовавшие отступниковъ ить въры, конечно, не отнеслись-бы къ этому равнодушно, и о такомъ раздѣленіи едва-ли бы исчезъ всякій историческій слѣдъ.

<sup>1) 1</sup> Макк. И. 42. Лучшіе и наиболіе авторитетные комментаторы читають здісь: "Уохаушуй 'Асябайши". Ср. 2 Макк. XIV, 6.

Наконецъ, съ другой стороны, кто, какъ не ессеи, «желавшіе, по признанію самого Целлера, быть истыми іудении»<sup>1</sup>), были именно самыми строгими исполнителями разныхъ предписаній закона внѣшняго благочестія? Они хранили субботу далеко касательно строже, чёмъ всё остальные іуден; крайне заботнянсь о своей внѣшней, тѣлесной чистотѣ, и потому старательно избѣгали всего нечистаго, даже соприкосновенія съ членами своего-же орлена. низшему классу, а въ случаъ малъйшаго принадлежавшими къ подозрѣнія въ оскверненіи тотчасъ-же подвергались очистительнымъ омовеніямъ; строго соблюдали постановленія закона относительно чистоты пищи, сосудовъ и пр.---все это ясно свидътельствуеть о томъ, что ессен не только не игнорировали, а напро--тивъ, придавали большое значение также и внѣшностямъ культа, и во многихъ отношеніяхъ въ этихъ внѣшнихъ вещахъ, напр., въ различении чистаго п нечистаго, въ частыхъ омовеніяхъ и пр., превосходили даже служение буквѣ фарисеевъ<sup>2</sup>).

5. Наконецъ, сильное возражение находить для себя гипотеза Целлера еще также и въ томъ, что ею предполагается столь могущественное вліяніе пивагорейства на палестинскихъ іудеевъ именно въ то время, когда оно представляется наиболтье невтроятнымъ, такъ какъ древняя пвоагорейская школа къ тому времени уже прекратила свое существование, а о новопивагорействъ еще ничего не было слышно. Мы видбли, что и самъ Целлеръ признаетъ, что « пиоагорейская школа, какъ школа философская, перестала существовать еще съ IV-го въка до Р. Х.»<sup>3</sup>), но не смотря на это, опъ всепытается доказать дальнѣйшее существованіе пивагорейской же мистики, пиоагорейскихъ воззръній, воздержаній и вообще всего аскетическаго образа жизни, рекомендованнаго Пиоагоромъ, которыя, по увърению Целлера, продолжали-де сохраняться въ такъ называемыхъ оренко-пиеагорейскихъ инстеріяхъ. Однако болбе или менће достовћрные слћам этихъ мистерій онъ можетъ прослядить только до конца IV-го въка, ссылаясь въ данномъ случаъ на нъкоторые незначительные фрагменты изъ сочиненій поэтовъ

<sup>1)</sup> IL E.I.J.EP.B. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 285.

в) Николя, цапр., замѣчасть объ ессеяхъ, что "религіозные предразсудки были укоренецы въ нихъ еще сильнѣе, чѣмъ у фариссевъ", и именно "въ томъ ригоризмѣ, съ какимъ они соблюдали обрядовыя Монссевы постановленія, имѣвшія мѣсто въ ихъ организаціи", онъ видитъ даже ясное свидѣтельство ихъ фарисейскаго происхожденія. N 1 с о L A s. Des doctrin. religieuses des Juifs. p. 101.

в) Целлеръ. Ор. cit. Bd. Ш, Abth. II, s. 79.

средней аттической комедіи, дающіе Целлеру поводъ думать, что любниынь преднетонь насизшекъ этихъ поэтовъ быль именно оронческій писагорензиъ, откуда онъ приходить къ выводу, что эготъ пивагорензиъ въ послъднія десятильтія ІУ-го въка пріобрълъ въ Аовнахъ нѣкоторое значеніе и имѣль тамъ приверженцевъ<sup>1</sup>). Что-же васается исторіи пивагорейства въ послѣдующіе вѣка, вплоть до возникновенія новопивагореизма, первые слёды котораго можно указать только «вскорѣ послѣ начала перваго столѣтія»<sup>2</sup>), то Целлеръ могъ представить объ этомъ только одни догадки и предпозоженія, достоинство которыхъ лучше всего можно опредблить, приведя слова самого Целлера.«Такъ какъ, говоритъ овъ, распространение оронко-діонисовыхъ мистерій, съ которыми (по его мизнію) писагорейскія имбли сначала тёсную связь, для стольтій послѣ Александра Великаго стоить внѣ всякаго сомнѣнія, и такъ какъ онъ, какъ доказываетъ исторія римскихъ вакханалій, имъли свое главное м'ясто въ первоначальной родини пиенгорейства, и Тарентъ-сценъ его послъдняго блестящаго процвъименно въ танія, — такъ какъ. наконецъ, пивагорейскія мистеріи суть тѣ, изь связи которыхъ съ іудействомъ во второмъ столѣтіи до Р. Х. произошель ессенизмъ, то нельзя сомнѣваться, заключаетъ Целлеръ, что этотъ ппеагореизмъ, какъ форма религіозной жизни и культа, сохранялся также и во время, александрійскаго періода»<sup>3</sup>). Такимъ образомъ Целлеръ ссылается здъсь на ессенизмъ, какъ на одинъ изъ важныхъ аргументовъ, подтверждающихъ распространеніе оронко-пиоагорейскаго образа жизни; а между тъмъ въ другомъ мъстъ, трактуя объ ессенизмъ, онъ хочетъ, какъ мы видѣлн, утвердить истинность своей гипотезы о зависимости этого послѣдняго отъ пивагорейства именно на выведенномъ вышеуказаннымъ путемъ фактъ (?) значительнаго распрострацения ореивосбыкновеній. Очевидно, въ настоящемъ случаъ **инеаг**орейскихъ Целлеръ допускаеть такъ называемый въ логикъ«логическій кругь» (circulus in demonstrando), такъ какъ ВЪ своихъ доказательствахъ поперемѣнно обращаетъ тезисъ въ аргументъ и аргументъ въ тезясъ, поперемѣнно доказывая одно неизвѣстное другимъ нензвъстнымъ или проблемматическимъ положеніемъ, истинность вотораго можетъ быть выведена только изъ доказываемаго посред-

s) ЦЕЛЛЕРЪ. Op. cit. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш, Abth. II, s. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ц влявръ. Ор. cit. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. s. 81—82.

ствомъ него-же тезиса. Если, слёдовательно, и вообще широкое распространение оренко-писагорейской мистики и писагорейскаго образа жизни не можетъ быть съ точностью удостовёрено для времени послё IV-го вёка, то тёмъ болёе должно подлежать сомиёнію распространение въ это время писагорейскихъ воззрёний и обыкновений въ Палестинѣ, да еще именно среди іудейскихъ асидеевъ, въ особенности если принять во внимание, что доктраны эти сохранялись въ строгой тайнѣ, доступной только немногимъ посвященнымъ въ истинную сущность таинственныхъ мистерій.

Поставляя самое возникновение ессенизма въ ближайшую связь и зависимость отъ пивагорейской мистики, нашедшей будтобы доступъ и въ Палестину и обнаружившей тамъ свое вліяніе въ средъ асидеевъ, Целлеръ, однако, только лишь въ позднъйшемъ вмъшательствъ новопиоагорейскаго умозрънія видить гдавную причину того, что «ессенвзиъ получилъ тотъ видъ и то развитіе, какое удостовѣряется намъ показаніями источниковъ». Проэтого можно-бы, конечно, возразить, что еще сомнителенъ тивъ фактъ, что бы умозръніе в учрежденія ессеевъ были въ тотъ столь значительной степени моложе самого происхожденія секты, такъ какъ нътъ ръшительныхъ основаній въ пользу такого предположенія вообще<sup>1</sup>), и напротивъ, то обстоятельство, что по Bell. jud. П. 8. 7 новопоступающій членъ долженъ былъ давать объть «передавать ученія (бо́уµата) секты въ томъ именно видѣ, въ какомъ самъ принялъ», говоритъ за весьма раннее установдение ессейскаго умозрѣнія. Но если-бы это показалось еще недостаточнымъ или-же нъсколько сомнительнымъ, то нельзя однако отнять силы у того возраженія, которое интеть своимъ предмехронологическія данныя, ръшительно не допускающія возтомъ можности поставлять ессенизмъ въ зависимость отъ новопиоагорейской философіи. Самъ Целлеръ, принимая во вниманіе первое упоминаніе Іосифа объ ессеяхъ при Маккавеѣ Іонаванѣ (160-

<sup>1)</sup> Что касается ссылки на Bell. jud. I, 3. 5 (гдѣ содержится разсказъ объ Іудѣ), то мы уже имѣли случай говорить (стр. 102—103), что это мѣсто не дасть еще права съ несомнѣнностью заключать о томъ, будто въ ессенизмѣ первоначально не было такого рѣшительнаго разрыва съ напіональнымъ культомъ, какой замѣтенъ при Филонѣ и Іосноѣ, ибо, во-первыхъ, оно ослабляется другимъ нараллельнымъ мѣстомъ, гдѣ говорится: "Гуда, увидя Антигона, ндущаго мимо храма".... (Antiqu. jud. XIII, 11. 2), а во-вторыхъ, самъ Пеллеръ однажды высказался, что "много основывать на такой невѣроятной легендѣ было-бы крайне сомнигельно". (Theolog. Jahrbücher. 1856. 8. 405).

143 до Р. Х.)<sup>1</sup>), «съ увъренностью предполагаеть, что ессен, въ качествъ опредъленно сложившейся партіи, выступили около средины втораго столътія до Р. Х »<sup>2</sup>). Если даже и допустить нъкоторую ненадежность этого заключенія изъ указаннаго мъста Іосифа, то во всякомъ случаъ изъ тъхъ мъстъ его сочиненій, гдъ онъ упоминаеть объ ессеъ Іудъ<sup>3</sup>), выступившемъ въ качествъ предсказателя при царъ Аристовулъ (†106 г. до Р. Х.), уже съ несомнѣнностью можно заключать, что секта ессеевъ съ ея отличительными особенностями существовала еще до истеченія втораго дохристіанскаго въка, •составляя къ тому времени тъсное, хорошо организованное общество съ особою системою ученія и опредѣленными правилами жизни.

А между тъмъ самые ранніе слъды новопивагорейской школы, согласно собственнымъ указаніямъ Целлера, явившимся плодонъ его тщательныхъ историческихъ изысканий, почти не выходять за предълы христіанской эры, такъ какъ «Нигидій Фигулъ, первый извъстный намъ по имени человъкъ, который причисляется къ новопиоагорейской школѣ, быль лишь современникомъ и другомъ Цицерона и умеръ только за нѣсколько лѣть до него, именно-въ 45-мъ году до Р. Х.»<sup>4</sup>). Этотъ человъкъ, судя по свыдътельству Цицерона<sup>5</sup>), задался спеціальною цълью оживить исчезнувшую философію, но ея развитіе шло такъ медленно, что даже въ течение всего послѣдующаго столѣтия, вслѣдъ за Сенекою<sup>6</sup>), могли еще говорить объ этой школѣ, какъ о фактически не существующей. Это и понятно: потому что Нигидій Фигулъ стоить еще совершенно изолированно, и въ его философской системъ «не выстунаеть еще ни сверхчувственность и непостижимость Божества, ни увакая противоположность трлеснаго и духовнаго въ человъкъ, что у позднѣйшихъ новописагорейцевъ играетъ столь великую роль»<sup>7</sup>). Дальнъйшіе-же явные представители этой школы, проповъдывавшіе строгій дуализмъ и аскетическими подвигами домогав-

<sup>2</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш. Abth. II, s. 334. Ср. s. 278.

\*) Bell. jud. I, 3. 5. Antiqu. jud. XIII, 11. 2.

•) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 93.

<sup>6</sup>) "Sic judico, пишетъ Цицеронъ, post illos nobiles Pythagoreos, quorum disciplina exstincta est quodammodo, cum aliquot saecula in Italia Siciliaque viguisset, nunc exstitisse, qui illam renovaret". Timaeus, I.

<sup>6</sup>) "Pythagorica illa invidiosa turbae schola praeceptorem non invenit". SERE C. Quaestion. natural. Lib. VII, cap. 32.

•) ЦЕЛЛВРЪ. Ор. cit. Ibid. s. 92.

Digitized by Google

--- 183 ---

<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XIII, 5. 9.

шіеся освободиться отъ узъ чувственности и достигнуть редигіознаго обновленія, принадлежать уже ко временамъ послѣ Рождества Христова, напр., Аполлоній Тіанскій и Модерать къ І-пу вѣку (второй его половинѣ), Никомахъ и Нуменій—ко второму, Филострать—-къ третьему и т. д.<sup>1</sup>)

Итакъ, послъ всего сказаннаго о гипотезъ Целлера необходимо придти къ тому выводу, что ни въ какомъ случат нельзя поставлять происхождение ессенизма въ зависимость отъ новопиеагорейства и предполагать непосредственное воздействіе этого послъдняго на развитие ессейскихъ учреждений, обычаевъ и воззръпій, такъ какъ ни аналогіи, приводимыя Целлеромъ, ни историческія, ни хронологическія данныя не только не говорять въ пользу этого мнѣнія, но даже рѣшительно ему противорѣчатъ, констатируя, между прочимъ, несомнѣнность того факта, что ессейство на сто или на сто питьдесятъ лътъ древнъе новоциоагорейства. Но разъ признана справедливость этого вывода, то отсюда уже съ логической необходимостью вытекаеть несостоятельность также и того утвержденія Целлера, будто-бы предполагаеный имъ ессейскій аскетизмъ, а также частыя омовенія и очищенія ессеевъ имѣли своей причиной не что-либо иное, какъ вменно тотъ-же теоретическій философскій дуализиъ, который проповъдывался въ позднъйшей новопиеагорейской школъ и которымъ, дъйствительно, обусловливались тамъ аскетическія воздержанія ея адептовъ. Несомпѣнно, что, если бы и былъ у ессеевъ подобный дуализмъ, то онъ не могъ быть заямствованъ ими у новописагорейцевъ, какъ утверждаетъ это Целлеръ; но дъло въ томъ, что даже и самое существование въ ессенизмѣ такого теоретически-метафизическаго дуализма представляется фактомъ далеко еще не безспорнымъ, а довольно сомнительнымъ. И въ самомъ дълъ, въ чемъ собственно Целлеръ и нъкоторые другіе явсябдователи думають находить указанія на присутствіе въ ессенизмѣ дуалистическаго міровоззрѣнія?

Отвѣчая на этотъ вопросъ. мы оставимъ Целлера, не давшаго надлежащаго развятія озпаченной мысли и ограничившагося однимъ только общимъ указаніемъ на присутствіе дуализма въ ессейскомъ міровоззрѣніи, а обратимся къ Мангольду, который въ своемъ сочиненіи « Die Irrlehrer der Pastoralbriefe» (Marburg, 1856) весьма отчетливо и подробно указываетъ всѣ тѣ пункты, которые, по его



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. lbid. s. 108.

инѣнію, служатъ несомнѣннымъ ручательствомъ существованія у ессеевъ « языческаго философскаго дуализиа » <sup>1</sup>).

.....

1. Однимъ изъ такихъ пувктовъ выставляется у Мангольда ессейскій аскетизмъ, въ частности воздержаніе ессеевъ отъ употребленія мяса и вина, въ чемъ обычно усматриваютъ явное обнаруженіе присущаго будто-бы ессейству философскаго дуализма.

Разбирая данное положеніе, мы не станемъ указывать здѣсь на то, что воздержаніе ессеевъ отъ мяса и вина, какъ мы видѣли выше, не можетъ быть точно удостовѣрено, а допустивъ несомнѣнность этого факта, обратимъ вниманіе на другую сторону дѣла. Мангольдъ и другіе защитники того мнѣяія, что «ессенизмъ былъ проникнутъ строго философскимъ дуализмомъ и что лишь изъ этого дуализма легко могуть быть выведены всѣ религіозныя и соціальныя учрежденія секты»<sup>2</sup>), встрѣчаютъ однако камень преткновенія для полнаго проведенія своего взгляда въ томъ несомнѣнномъ фактѣ, что ессеи учредили у себя ежедневныя общественныя трапезы, къ которымъ они собирались дважды въ день и за которыми подавался не одинъ только хлѣбъ да вода, но каждый разъ также и особое кушанье<sup>3</sup>).

Самъ Мангольдъ сознается, что «ессейскія трапезы—этоть именно напвысшій и отличительнёйшій институть ордена—имѣютъ, кажется (впрочемъ, по его мнѣнію, только на первый взглядъ), мало связи съ дуализмомъ»<sup>4</sup>), но не смотря на это, онъ все-же пытается и здѣсь провести свой взглядъ и найти желательное подтвержденіе предполагаемаго имъ дуалистическаго основнаго воззрѣпія секты. Для этого онъ прибѣгаетъ къ такимъ соображеніямъ. Произвольно предположивши, что ессейскія трапезы, аналогично верапевтскимъ, символизировали собою именно пасхальныя трапезы, Мангольдъ разсуждаетъ: «такъ какъ Египетъ, какъ извѣстно, означаетъ въ александрійской символикѣ тѣло, п пасха напоминаетъ объ освобожденіи отъ египетскаго рабства, то пасхальною трапезою, въ смыслѣ аллегоризирующихъ александрійцевъ—а аллегорическое толкованіе употребянли также и ессеи—празднуется переходъ изъ узъ матеріи въ царство чистаго духа. Этимъ

a) MANGOLD. Die Irrlehrer der Pastoralbriefe. s. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Мангольдъ. Ор. cit. s. 58.

в) Bell. jud. П, 8. 5.

<sup>•)</sup> Мангольдъ. Ор. cit. Ibid.

путемъ также и трапезы ессеевъ, полагаетъ онъ, могутъ быть введены въ систему дуалистическаго аскетизма; тогда цёль этого аскетизма крайней мъръ въ идеъ, была-бы примъняема ежедневно, ПО каждымъ членомъ секты»<sup>1</sup>). Но не говоря уже о томъ, что еще далеко не можетъ быть съ несомитностью утверждаемо какъ существование у ессеевъ аллегорическаго толкования именно по способу александрийскому<sup>2</sup>), такъ и воздержание ессеевъ отъ употребленія мяса и вина, нельзя назвать удачной означенную попытку Мангольда уже потому, что верапевты совершали свои пасхальныя трапезы только по праздничнымъ днямъ<sup>8</sup>), между тъмъ какъ ессен должны были-бы въ такомъ случат переносить подобную идею о пасхальной трапезъ на всъ свои ежедневныя трапезы. совершаемыя у нихъ притомъ даже дважды въ день<sup>4</sup>). Мангольдъ не могъ, конечно, игнорировать этого послъдняго факта. CT0ящаго въ такомъ противорѣчія съ его мнѣніемъ объ аскетическомъ дуализмъ ессеевъ, но, по его мнѣнію, «эти небольшія (?) отступленія отъ теоріи легко могли-де явиться у ессеевъ въ виду того, что они, въ противоположность осрапсвтамъ, предававшимся только одному мистическому созерцанію и мало заботившимся о

1) Мангольдъ. Ор. cit. s. 54.

•) Г и льгви чельдъ, напр., утверждаеть, что "ессен, безъ сомивнія, держались такого-же способа изъясненія писанія, какой былъ употребляемъ въ синагогахъ также и у прочихъ іудеевъ". (Zeitschr. für wissensch. Theolog. 1868. s. 352. Ср. также Zeitschrift. 1882. s. 271). Въ свою очередь и Річчль, полобно этому, замбчаетъ, что "не всякое направленіе, практикующее аллегорическое толкованіе св. писанія, есть непремѣню чилонизирующее: аллегоріей полізовальсь при изъясненіи св. писанія фарисеи, ап. Павелъ, ап. Варнава, тѣмъ не менѣе они не имѣли философскихъ тенденцій, присущихъ филону [Die Entstehung der altkatholischen Kirche; s. 198], а въ другомъ своемъ сочиненія Ричль, на основаніи анализа словъ Филона, пытался было даже доказать, что у ессеевъ и вовсе не было аллегорическаго толкованія свящ. писанія [Ueber die Essener въ Theolog. Jahrbücher. 1855. s. 339-340]. Замѣтимъ еще, что Мангольдъ основываетъ свое миѣніе на предполагаемой имъ зависимости ессеевъ отъ верапсьговъ, но подобное предположеніе касательно историческаго старшинства верапевтовъ, какъ увидимъ ниже, вовсе не можетъ быть принято.

<sup>9</sup>) Въ субботу, и особенно торжественнымъ образомъ-въ каждую седьчую субботу. Риго. De vita contemplativa. р. 899, В. Нѣкоторые даже утверждаютъ, что у Филона вовсе нѣтъ указанія на совершеніе верапевтами своихъ траневъ въ каждую субботу, а что Филонъ упоминаетъ объ общихъ собраніяхъ верапевтовъ для торжественной трапезы только лишь въ день ихъ "величайшаго праздника" [μεγίστη έορτή], т. е. въ каждый 49-й или 50-й день. L υ с и υ с. Die Therapeuten. s. 28; ср. в. 38. Также О и с. Jahrbb. für prot. Theol. 1888. s. 481. <sup>6</sup>) Bell. jud. II, 8. 5.

en. juu. 11, 8. 5.

полють полную жизнь, полную твлеснаго напряженія; поэтому-де они и должны были употреблять пищу два раза въ день. А что-бы примирить, или сдълать менъе чувствительнымъ это, по признанію самого Мангольда, воnimmee (schreiende) противоръчіе практики съ ихъ теоріей, то въ выху этого (нисколько не сомнъвается допустить Мангольдъ) всякая пища, которую употребляли ессен, была подводима ими подъ понятие пасхальной пищи, и такимъ образомъ именно въ нарушенів аскетически-дуалистическаго принципа была спасаема основная идея секты, ибо пасхой праздновали освобождение отъ **УЗЪ** натерін. Но всябдствіе этого, закаючаеть Мангольдъ свое разсужаение, ессей могъ вкушать только такую пищу, которую ессейскій священникъ освящаль при общественныхъ трапезахъ именно въ пасхальную пищу, и потому каждый исключаемый изъ секты ессей, связанный страшной клятвой не касаться никакой другой, какъ только ессейской пасхальной пищи, неизбъжно становился жертвой голода»<sup>1</sup>).

Нечего и распространяться о томъ, какъ натянуто и неправдоподобно подобное объяснение Мангольда, желающаго во что-бы то ни стало провести свое мнѣние о философскомъ дуализмѣ ессеевъ, такъ какъ дѣло говоритъ здѣсь само за себя<sup>2</sup>); да и самъ Мангольдъ въ концѣ концевъ принужденъ былъ замѣтить: «разумѣется, то уже есть непослѣдовательность, если дуалистически мысляцій аскетъ доставляетъ тѣлу—сѣдалищу грѣха—пищу»<sup>3</sup>). Чтоже касается замѣчания Мангольда объ исключаемыхъ изъ секты ессеяхъ, то Іосифъ ясно говоритъ, что они питались«травами»<sup>4</sup>), т. е. кореньями и плодами, каковая пища, съ точки зрѣния Мангольда, вовсе не подходитъ подъ понятіе пасхальной пици, такъ натъ она, конечно, не была освящаема ессейскими священниками.

Такимъ образомъ, если и допустить, что ессеи, дъйствительно, воздерживались отъ мяса и вина, то для объясненія этого обычая нѣтъ еще надобности предполагать у нихъ существованіе философскаго дуализма. Если-бы было констатировано, что прп-

<sup>1)</sup> Мангольдъ. Ор. cit. s. 55.

в) Въ особенности такое объяснение совершенно не подходитъ къ точкъ зрѣнія Целлера, такъ какъ онъ считаетъ родиной ессенизма не Египетъ, а Палестину [Op. cit. Bd. III, Abth. П, s. 333]<sup>ч</sup>и признаетъ историческое старшинство именно за ессеями, а не за верапевтами. [Ibid., s. 334. Ср. s. 306].

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Мангольдъ. Ор. cit. s. 55.

<sup>•)</sup> Bell. jud. II, 8. 8.

чнной воздержанія ессеевъ отъ мяса было не что иное, какъ отвращение отъ кровавыхъ жертвъ, то въ такомъ случаѣ еще ножно было-бы видать въ этомъ элементь чисто дуалистического аскетизма; но такъ какъ подобный факть не только не можетъ быть доказанъ, но и вообще представляется довольно невъроятнымъ въ виду того, что ессеи не ограничивались отрицаніемъ исключительно однѣхъ только кровавыхъ жертвъ, а отвергали всѣ вообще храмовыя жертвы, то предположение въ данномъ случав какогодуалистическаго элемента должно потерять свою силу, а либо здъсь къ болъе простому и естественному слѣдуеть обратиться объяснению. Не объясняется-ли лучше это воздержание ессеевъ аскетизмъ, имъющій своею цълью обуздыизъ того, что всякій вать чувственные порывы и возвышать духъ, начинается обычно запрещеніемъ питательной и подкръпляющей тъло пищи, съ цълью ослабить его въ пользу души? Если допустить у ессеевъ аскетическія стремленія, то запрещеніе вина и мяса слёдуеть у нихъ само собою, являясь дѣломъ вполнѣ естественнымъ и насколько не ведущимъ къ мысли о дуализмѣ.

2. Кромѣ разсмотрѣннаго пункта Мангольдъ указываетъ еще на следующія черты въ ессеннзме, которыя, по его мненію, «неудостовъряютъ присутствіе въ ессенизмъ языческаго сомнѣнно метафизическаго дуализма и которыя-де не могутъ быть объясневнутренняго іудейскаго принципа аскетизма»<sup>1</sup>). «Прежде ПЗЪ ны всего, говорить онъ, это доказываеть ессейскій солнечный культь», который Мангольдъ, подчеркивая выражение locuda о молитвъессеевь сіс айточ, т. с. йлюч, поставляеть въ параллель съ оронко-пиоагорейскими воззрѣніями на солнце, какъ «на чистое, вполнѣ недоступное для встхъ помраченій (Trübungen) со стороны матерія, творящее всякую жизнь и свѣть божество»<sup>2</sup>). Мы уже имъли случай выяснять, что изъ данныхъ словъ Іосифа, какъ это связь рѣчи, нельзя выводить обоготворенія показываетъ ясно солнца со стороны ессеевъ, а только-обращение ихъ при молитвѣ лицомъ на востокъ: Іосифъ, съ одной стороны, непосредственно высказанною похвалою ессеямъ за ихъ особенное прелъ самъ благочестіе, а съ другой--своимъ выраженіемы: шопер (inerebovec;)

ы) Мангольдъ. Die Irrlehrer der Pastoralbriefe. s. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мангольдъ, Ibid. 8. 50. "О Пивагорѣ, поясияетъ Мангольдъ, разсказывается, что онъ почиталъ за божества солице, *луну* и планеты" [Diog. Laert. VIII, 27].

даеть ясно разумѣть, что здѣсь не можеть быть и рѣчи о какой-либо дѣйствительной молитвѣ къ солнцу, заключающей въ себѣ обращенную къ нему мольбу о его восходѣ, а что только ессен своимъ обращеніемъ къ востоку давали поводъ къ подобному предположенію. Впрочемъ, Мангольдъ далѣе и самъ отказывается отъ того предположенія, что-бы ессеи молились солнцу, какъ Божеству, а допускаетъ только, что « солице представлялось для нихъ самымъ прекраснымъ образомъ духовной свѣтлой природы божественнаго существа и что они молились о восхожденіи божественнаго свѣта въ ихъ душахъ »<sup>1</sup>). Не будемъ спорить о томъ, справедливо-ли это предположеніе или-же нѣтъ, такъ какъ для этого нѣтъ достаточно твердыхъ данныхъ; замѣтимъ только, что еслибы ессен и на самомъ дѣлѣ имѣли подобное воззрѣніе и видѣли въ солнцѣ свмволъ божественнаго свѣта<sup>2</sup>). то тутъ еще вовсе не видно того метафизическаго дуализма, о которомъ говоритъ Мангольдъ.

З. Гораздо важнъе, повидимому, далынъйшая черта, приводвмая Мангольдомъ во свидътельство ессейскаго дуализма, — это именно мнительный страхъ, который проявляютъ ессеи при отправленіи естественныхъ потребностей. «Только при мысли о нечистотъ матеріи вообще, замъчаетъ онъ, могли они считать это (конечно, только съ тълесной стороной человъка связанное) дъйствіе за столь оскверняющее, что они, по разсказу Іосифа, но субботамъ совсъмъ воздерживались отъ него, а въ другіе дни окружали его рядомъ (извъстныхъ уже намъ) обычаевъ, которые дозволяють себя достаточно объяснять только изъ дуалистическаго страха предъ всъмъ. что принадлежитъ матеріи»<sup>3</sup>). Можетъ быть, и дъйствительно эти обычаи приводили-бы насъ къ мысли о дуализмъ ессеевъ, если-бы намъ неизвъстно было цитованное уже

в) Мангольдъ. Ор. cit. s. 51.

Digitized by Google

а) Мангольдъ. Ор. cit. s. 50.

в) Такое воззрѣніс высказываеть Филопъ, который часто говорить о солиці, какъ о символі Божества, центрі всякаго свѣта (De somn. l, p. 13 sq. 631 sq.) и даже называеть небесныя тѣла "нидимыми и чувственными богами" (De mundi opificio; 7, 1, p. 6). Но наряду съ этимъ нужно замѣтить, что также и въ ветхозавѣтныхъ апокрифахъ встрѣчаются соотвѣтственныя представленія о солиці, какъ живомъ существѣ, имѣющемъ особенное, высшее значеніе по вссленной. Такъ, по Эноху, это "великое вѣчное свѣтило, которое на вѣки имену ется солицемъ" (Книга Эноха. LXXII, 35), видитъ всѣ грѣхи и преступленія людей и въ послѣднія времена оно будстъ свидѣтсльствовать предъ ангелами небесными о беззаконіяхъ человѣческихъ [гл. С]. Ср. также Псалт. Соломона. II, 13. 14; IV, 21; VШ, 8 и Малое Бытіс, гл. IÅ.

нани выше постановление закона Монсеева, касающееся означеннаго предмета<sup>1</sup>) и если-бы ничего подобнаго нельзя было указать въ ортодоксальномъ іудействъ вообще. Между тъмъ ессейская идея о нечистотъ, соединенной съ отправлениемъ естественныхъ потребностей, не предотавляла чего-либо исключительнаго и небывалаго среди іудеевъ, и для нея можно указать соотвътствующія параллели въ ортодоксальномъ іудействъ вообще. Подобно тому, какъ ессей не долженъ былъ обнажаться вообще противъ солица, такъ іудей, согласно талиудическимъ постановленіямъ, не долженъ быль этого дблать противъ храма<sup>2</sup>). Съ другой стороны, служащимъ священникамъ послѣ отправленія нуждъ предписываемо было полное омовение тъла, а если кто-либо изъ нихъ имълъ малую потребность, то онъ долженъ былъ омывать по крайней мъръ руки и ноги<sup>3</sup>). Помимо этого ессейское окутывание одеждами въ означенныхъ случаяхъ находитъ для себя параллели также и въ одномъ изъ апокалипсическихъ сочиненій поздибйшаго іудейства, именно-въ«Маломъ Бытіи», или «Книгь Юбилеевъ». Въ главъ третьей тамъ, между прочимъ, говорится: «на скрижаляхъ повелъ́лъ Богъ всъмъ, которые знаютъ праведность закона, что-бы они покрывали свою наготу, и не раскрывали себя, какъ раскрываютъ язычники»<sup>4</sup>); также въ седьмой главъ того-же апокрифа Ной предписуетъ своимъ внукамъ это прикрытіе срамоты, какъ одну изъ главныхъ обязанностей. Что-же касается мотива, указываемаго Іосифомъ для заботливаго окутыванія ессеевъ, именно боязни «не оскорбить лучей Божінхъ», т. е. сіянія Божественнаго, или всевидящаго ока Божія<sup>5</sup>), то этотъ-же самый мотивъ указывается также и въ законѣ<sup>6</sup>); имѣлъ онъ силу также и у остальныхъ іудеевъ, которымъ предписывалось скрывать срамныя части

• <sup>2</sup>) Berachoth. 61, b.

<sup>9</sup>) Joma. 28, a. См. у ГЕРЦФЕЛЬДА. Geschichte des Volkes Israël. Bd. II, s. 389; ср. также ГЕЙГЕРЪ. Urschrift und Uebersetz. der Bibel. s. 409.

6) См. у Порфирьбва. Апокрифическія сказанія о ветхозавѣтныхъ дицахъ и событіяхъ. Казань, 1872. стр. 237.

<sup>6</sup>) Хотя употребленное здёсь Іосноомъ слово Өгоб отнюдь нельзя понимать въ переносномъ смыслё и разумёть подъ нимъ солнце, какъ предполагаютъ нёкоторые, тёмъ не менёе можно замётать, что и такое толковане не вело бы къ какимъ-либо особеннымъ заключенямъ касательно ессневъ, потому что и самъ Іосноъ считаетъ оскорбленіемъ Вога то, если кѣмъ-либо допускается лежаніе труповъ умершихъ подъ солицемъ (Bell. jud. IV, 6. 3; ср. Antiqu. jud. XII, 2. 3.

•) Второз. XXIII, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Второз. XXIII, 12-14. См. выше стр. 121.

тъла, какъ что-то нечистое<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, наблюдая въ данномъ отношеніи своеобразные обычаи, ессен только лишь строго и точно исполняли прямое постановленіе закона; если-же они это временное постановленіе закона возвели въ общій принивиъ и постоянную заповъдь, сдълавъ его однимъ изъ главныхъ условій теократической чистоты своей общины, безъ котораго эта послъдняя была-бы оскверненнымъ мъстомъ, то этому инсколько нельзя и удивляться, такъ какъ не подлежитъ сомнѣнію, что одвимъ изъ основныхъ принциповъ ессейства было — возможно строгое исполненіе обрядовыхъ предписаній закона и забота о соблюденіи левитской чистоты.

4. Даяће, ессейскія омовенія и очищенія, на которыя всябдъ затьмъ ссылается Мангольдъ, также не даютъ права съ несоинънностью заплючать о существования въ ессенизмъ языческаго метафизическаго дуализма, такъ какъ они были весьма распространены среди іудеевъ въ послъднее время предъ Р. Х. Уже въ **Ионсеевомъ законодательствъ находится много опредъленій каса**тельно того, что должно быть считаемо нечистымъ и оскверняющимъ для іудея, обязаннаго для возстановленія своей чистоты подвергнуться очистительному омовенію<sup>2</sup>), и это различеніе закономъ чистаго и нечистаго, «способное въ безконечному расширенію»<sup>3</sup>), привело затъмъ въ развитію многочисленныхъ постановленій раввиновъ, изложенныхъ въ мишиъ, двънадцать трактатовъ которой говорять исключительно о чистоть и вечистоть. Ічдей. стремящійся къ строгому соблюденію постановленій закона, находнася въ постоянной опасности какъ либо, даже совершенно ненамбренно, оскверниться, такъ какъ не только всѣ жизненные припасы, происходившіе отъ язычниковъ, считались нечистыми4), но даже собственно и одно прикосповение къ не-іудею считалось оскверняющимъ<sup>5</sup>). Въ виду этого ревнителямъ благочестія никакъ

а) Подобно тому, какъ ессен при своихъ омовеніяхъ всегда употребляли льняные передники [Bell. jud. П, 8. 5. 7. 13], такъ точно по Berachoth, 24, b, согласно предписанію раввиновъ, требовалось, что-бы каждый іудей, если только онъ былъ обнаженъ тогда, когда наступало время для произнесенія обычной ежедневной молитвы "шма", передъ чтенісмъ этой молитвы обматывалъ вокругъ все или вокругъ сердца "таллисъ" съ тою цёлью, "что-бы верхнія части тёла не видъли срамоты". (Г к р ц е к л ь дъ. Ор. cit. Bd. II, s. 389).

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Напр. Лев. XI, 25. 40; XV, 5-24; XIV, 9; XVI, 4; 2 Парал. XXX, 19 и др. в) К в й м ж. Geschichte Jesu von Nazara. Bd. I, s. 288.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Bell. jud. II, 21. 2.

s) III HPEP5. Lehrbuch d. Neutestam. Zeitgeschichte. s. 387.

нельзи было обходиться безъ очистительныхъ омовеній, которымъ придавалось великое значение въ позднъйшемъ іудействъ. Хотя эти омовенія и состояли главнымъ образомъ въ обливаніяхъ и погруженіяхъ рукъ въ воду, но въ виду того, что уже законъ Монсеевъ прямо предписывалъ въ иъкоторыхъ случаяхъ омовение всего тѣла<sup>1</sup>), можно съ вѣроятностью предположить, что этому послъднему могли подвергать себя по крайней мъръ ревностиъйшіе блюстители закона изъ среды іудеевъ<sup>2</sup>). Если мы прибавимъ къ этому, что по предположению нъкоторыхъ (Гаусрата, Липсіуса, Гретца и др.) главною побудительною причиною для возникновенія ессенизма, какъ особой замкнутой нартіи въ пародъ іудейскомъ, и послужило не что иное, какъ именно стремление къ соблюденію высшей степени левитской чистоты, то послѣ этого частыя омовенія в очищенія ессеевъ стануть вполив понятными и вовсе не будутъ нуждаться для своего обънсненія въ какомъ-либо языческомъ дуализмѣ.

5. Но самый замътный (ausgeprägteste) дуализмъ Мангольдъ усматриваетъ въ томъ учении ессеевъ о душѣ, какое приписываимъ Іосифъ<sup>3</sup>). Въ виду важности вопроса мы приведемъ етъ здѣсь это ученіе въ полномъ и точномъ видѣ.«Ессеи, говоритъ Іосифъ, твердо убъждены, что тъла человъческія смертны и преходящи, а души безсмертны и вѣчны. Происходя изъ тончайшаго эеира, души, привлекаемыя нъкоторою естественною прелестью, заключаются въ тъла, какъ-бы въ темницу. По разръшени-же отъ узъ плоти онъ радуются, какъ-бы освободившись отъ продолжительнаго рабства, и улећаютъ въ высоту. Души добрыхъ людей, какъ объ этомъ согласно думаютъ также и греки, добавляетъ Іосифъ, переселяются въ нъкоторое мъсто по ту сторону океана, гдъ нътъ ни дождя, ни снъга, ни зноя, но воздухъ въетъ постоинно мягкою прохладою, благодаря всегда дующимъ отъ океана тихимъ зефирамъ. Души-же злыхъ идутъ въ мрачную и холодную бездну, гдъ териять въчныя мученія»<sup>4</sup>).

- 4) Напр. Лев. XIV, 9; XV, 5. 16. н др.
- <sup>а</sup>) Ширеръ. Ор. cit. s. 495, 615.
- \*) Мангольдъ. Ор. cit. s. 45.

\*) Bell. jud. II, 8. 11: "Κἰρίωτα: παρ' αὐτοῖς ἦδε ἡ δόξα, φθαρτὰ μὲν εἶναι τὰ σώματα καὶ τὴν ὅλην οὐ μόνιμον αὐτοἰς, τὰς δὲ ψυχὰς ἀθανάτους ἀεὶ διαμένειν καὶ συμπλίκεσθα: μὲν ἐκ τοῦ λεπτοτάτου φοιτώσας αἰθέρος, ὥσπερ εἰρκταῖς τοῖς σώμασιν ἰυγγύι τινι φυσικǧ κατασπωμένας. Ἐπειδὰν δὲ ἀνεθῶσι τῶν κατὰ σάρκα δεσμῶν, οἶα δὴ μακρᾶς δουλείας ἀπηλλαγμένας τότε χαἰρειν καὶ μετεώρους φέρεσθαι. Καὶ ταῖς μὲν ἀγαθαῖς ὑμοδοξοῦντες παισὶν Ἐλλήνων ἀποφαίνονται τὸν ὑπὲρ ἀκεανὸν δίαιταν ὰπο-

Нельзя не согласиться съ тъмъ, что, если ессен, дъйствительно, имбли подобное ученіе о душѣ и отношенія ея къ тблу, то тогда не пожетъ быть пъста сонязнію, что ниъ присуще было именно дуалистическое міровоззрѣніе. Справедливость однако требуетъ замътить, что здъсь представляется еще далеко не безспорнымъ то обстоятельство, можно-ли, въ самомъ дълъ, въ этомъ случат вполнт довърять Іоснфу и безъ малтйшей тъни сомнтнія полагаться на достовърность его свидътельства? Мы уже упоминали о томъ, какими тенденціями руководился Іосифъ при составленій своихъ историческихъ произведеній, назначенныхъ для греко рамскихъ читателей, и съ какою недовърчивостью относится новъйшая критика къ тъмъ мъстамъ его описаний, гдъ онъ изображаетъ духовную, редигіозную и соціальную жизнь своего Haрода. Подобныя описанія заключають въ себѣ много искаженій и невърностей сравпительно съ дъйствительностью, такъ какъ locифъ, желая быть возможно болъе понятнымъ и пріятнымъ для своихъ читателей, старался по мъръ возможности проводить параллели между іудейскими и греческими воззрѣпіями, и потому нам'ьренно эллинизироваль іудейскія представленія, неръдко придаван ниъ философскую окраску. Эта слабость Іосифа согласно удостовстыми учеными, не исключая даже и тъхъ, которые върнется утверждаютъ зависимость ессенизма отъ эллинизма и въ интересахъ которыхъ, слъдовательно, было-бы замалчивать этотъ фактъ; такъ, напр., Гфрэреръ, а равно также и Дэне, утверждающіе родство ессеннзма съ іудео-алевсандрійскою религіозною философіею, поставляють вит всякаго сомитнія то, что «Іосифъ позволяль себъ эллинизировать іудейскіе обычан и воззрѣнія» '). Крайне вѣроятно поэтому, что Іосифъ также и въ настоящемъ случав остался въренъ своей основной тенденціи, «своей обыкновенной привычкъ всъмъ іудейскимъ върованіямъ придавать греческій колоритъ»<sup>2</sup>); и что касается прежде всего эсхатологическихъ воззрѣній ессеевь, то относительно этого едва-ли можно и сомнъваться, что Іосифъ ная вренно сближаетъ ихъ здъсь съ ученіемъ грековъ и нарочито

κιΐσθαι, καὶ χῶρον, οὕτε ὅμβροις, οὕτε νιφετοῖς, οὕτε καύμασι βαρυνόμενον, ἀλλ' δν ἐξ ῶκεανοῦ πραθς ἀεὶ ζέφυρος ἐπιπνέων ἀναψύχει· ταῖς δὲ φαύλαις, ζοφώδη καὶ χειμέριον ἀφορίζονται μυχόν, γέμοντα τιμωριῶν ἀδιαλείπτων".

<sup>2)</sup> GFRÖRER. Philo und die alexandr. Theosophie. [Stuttgart, 1831]. Bd. II, s. 319. DAEBNE. Geschichtliche Darstellung der jüdisch-alexandrinischen Religionsphilosophie [Halle, 1834]. Bd. II, s. 486.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Николя. Des doctrines religieuses des Juifs. p. 103.

излагаетъ яхъ такимъ образомъ, что-бы его читателямъ не показалось неввроятнымъ то его сужденіе, будто ессея въ данномъ от-ΗΟΠΙΕΗΙΗ ΟΗΙΗ « όμοδοξούντες παισίν Ελλήνων », ΤΑΚ' ΚΑΚ', ΠΟ ΕΓΟ ΠΡΕΠΙΟΙΟженію (пої божеї), « и греки, согласно этому-же (т. е. ессейскому) мийнію, храбръйшимъ изъ своихъ мужей, которыхъ называютъ героями и полубогами, приписали блаженные острова, а душамъ злыхъ---соотвѣтственное нечестивымъ мѣсто въ аидѣ, гдѣ, какъ разсказываютъ, мучатся Сизифы, Танталы, Иксіоны и Титіи»<sup>1</sup>). Такимъ образомъ Іосифъ находитъ въ эсхатологическомъ учении ессеевъ полное согласіе съ эллинской върой въ острова блаженныхъ для героевъ и полубоговъ, и въ аидъ съ его муками для Сизифа, Тантала и др. Но нельзя, конечно, не признать, скажемъ мы словами Гильгенфельда, что онъ это ессейское учение о безсмертін эллинизируеть такъ много, какъ только это BO3MOKHO (so viel, als möglich)... И если самъ Іосифъ представляетъ ученіе ессеевъ такимъ образомъ, что души по смерти не возвращаются въ эенръ, что было-бы по крайней мъръ послъдовательно. но напротивъ того---въ нѣкую страну по ту сторону океана, добрые----въ мъсто невозмутимаго блаженства, злые----въ RCIIOJнепную мученій тьму, то все это есть именно только форма еврейской эсхатологіи, въ особенности сродная съ изображеніемъ посмертной участи душъ, находящимся въ «Книгъ Эноха»<sup>2</sup>). Также и Ричль нисколько не сомнъвается, что въ вышеприведенномъ мъстъ Іосифа нельзя видъть ничего болъе, какъ только указаніе на существованіе у ессеевъ обще-іудейскихъ представленій о шеоль и рав, --- представленій, на которыя онъ налагаеть чуждую окраску греческой мноологія (aufträgt die fremden Farben griechischer Mythologie)<sup>3</sup>). И дъйствительно, выражения, какія употребляеть Іосифъ, формулируя ессейское ученіе о загробной жизни, слишкомъ близко напоминаютъ собою изложение учения о посмертной участи человъческой души у греческихъ поэтовъ. У Гомера и Гезіода жизнь души въ андѣ, или въ царствѣ тьнея. изображается точно такими-же чертами, какъ и у Іосифа.--то какъ источникъ невозмутимаго блаженства и радостей, то какъ

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Δοκοῦσι δέ μοι, продолжаеть Іосноъ непосредственно послѣ воспрониведенія ессейскаго ученія о душѣ, ката την αὐτην ἔννοιαν Ελληνες τοις δὲ ἀνδρείοις αὐτῶν....τὰς μακάρων νήσοος ἀνατεθεικέναι, ταις δὲ τῶν πονηρῶν ψυχαίς, καθ` ἔδοο τὸν ἰάσεβῶν χῶρον". Bell. jud. Π, 8. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гильгви • вльдъ. Die jüdische Apokalyptik. s. 276.

<sup>\*)</sup> Ричль. Ueber die Essener въ Theolog. Jahrbücher. 1855. s. 340.

безотрадное скитание въ подземномъ миръ безъ свъта и надежды, безъ цъли и конца. Въ Одиссеъ, напр., разсказывается, что по смерти человъка душа его удетаетъ, какъ призракъ («čоюλо»), н становится неуловимою твнью (ожа́)<sup>1</sup>); Гермесъ душеводитель (фохачичос, или чехролоннос) отводить душу въ аидъ, или на Елисейскія поля ('Набосоч пебіоч), ГДВ НВТЪ НИ ВБТРОВЪ, HH CYDOBOH зимы, ни дождя, но океанъ всегда освѣжительно вѣеть сладостныин зефирани<sup>2</sup>). Гомеръ полагаеть царство тъней то на землъ, то подъ землею, то гдъ-то еще глубже---въ тартаръ, куда Зевесъ низвергъ возмутившихся титановъ<sup>3</sup>), но на земят область аида представляется находищеюся именно на западъ, гдъ земля Киммеріянъ, вѣчно покрытая туманомъ и мглою, гдѣ ночь безотрадная распростерта надъ живущими около древняго океана. HCROHN опружающаго землю и принимающаго въ себя заходящее солнце<sup>4</sup>). При сличении этихъ и имъ подобныхъ мъстъ съ разсказомъ Іосифа становится очевиднымъ то, что Іосифъ, при изложении эсхатологическаго ученія ессеевъ, пользовался греческими поэтами. такъ какъ въ его разсказъ попадаются выраженія, даже буквально сходныя съ выраженіями этихъ послёднихъ.

Если-же выдѣлить всѣ эти явныя прикрасы locuфа, то тогда ученіе ессеевъ о посмертной участи душь въ томъ видѣ, въ ка-

а) Одиссея. XI, 207 и др. Илтада. XXIII, 99—101; 104—105.

<sup>2</sup>) Одиссея. IV, 561-663.

....,Ού νιφετός, ούτ' άρ χειμών πολύς, ούτε ποτ' όμβρος,

"'Αλλ' αίει Ζεφόροιο λιγύ πνείοντας άήτας

"<sup>2</sup> Ωκεανός ανίησιν αναψύχειν ανθρώπους" (566-568).

У Гезіода (Ерүа хад фиера:, 171) эти поля называются "островами блаженныхъ" (пахаршу ублос).

<sup>в</sup>) Иліада. VIII, 16, 479.

•) Однссвя. XI, 18—19.

,, "Η δ' iς πείραθ' ίκανε βαθυβρόου ώκεανοίο

" Ένθα δε Κιμμερίων ανδρών δημός τε πόλις τε,

", Ήέρι και νεφέλη κεκαλυμμένοι ουδέ ποτ' αυτούς

" Ήέλιος φαέθων καταδέρκεται ακτίνεσσιν,

"Οδδ' δπότ' αν στείχησι πρός ούρανον αστερόεντα,

"Ούθ' δτ' αν αψ έπι γαϊαν απ' ούρανόθεν προτράπητα:

"'Αλλ' έπὶ νὸξ όλοἡ τέταται δειλοῖσι βροτοῖσ:ν".

Ср. Однссвя. Х, 508—515.

"Άλλ' όπότ' αν δή νητ δι' ώχεανοῖο περήσης. "Ένθα....

"Μακραί τ' αίγειροι και ίτέαι ώλεσικαρποι,

"Νήα μέν αύτου κέλσαι έπ' ώκεανῷ βαθυδίνη,

"Αυτός δ' είς 'Αίδεω ιέναι δόμον ευρώεντα".



комъ нужно его предполагать, а не въ томъ, въ какомъ его представляеть Іосифъ, могло быть самостоятельнымъ іудейскимъ ученіень безь всякаго отношенія кь греческимь воззреніямь, такь какъ несомнѣнно, что въра въ безсмертіе и будущее воздаяніе. равно какъ предположение рая, какъ мъстопребывания благочестивыхъ, и геенны, какъ мъстопребыванія злыхъ, существовали вообще. По ученію Пятокнижія, человѣкъ созданъ въ іудействъ быль не для смерти, а для жизни, и только благодаря гръхопаденію человъкъ подчиненъ закону смерти<sup>1</sup>). Но и павщіе люди не лишились надежды достигнуть состоянія первоначальной жизни и безсмертія, и первымъ выразителемъ этой надежды быль праотецъ Адамъ, назвавшій свою жену Евой, что значить «жизнь», такъ какъ отъ ея потомства надбялся онъ получить эту жизнь. Съ теченіенъ времени идея безсмертія полнъе и яснъе раскрывается среди народа іудейскаго, и въ немъ все больше и больше распространяется и укрѣпляется то убѣжденіе, что смерть тѣлесполное прекращение существования человъка. Изъ ная не есть многочисленныхъ свидътельствъ свящ. писанія, удостовъряющихъ, что идея безсмертія души человћческой составляла одинъ изъ существеннъйшихъ пунктовъ ученія ветхозавътной религін, достаточно указать здъсь на слъдующія мъста: на Быт. У, 24, гдъ разсказывается о судьбѣ Эноха, за свое благочестие взятаго живымъ на небо, чъмъ наглядно засвидътельствована была **ИСТИННОСТЬ** въры въ безсмертіе и жизнь съ Богомъ; на псаломъ ХУ, 10, гдѣ Псалмопѣвецъ высказываетъ твердую увѣренность и надежду на безсмертіе<sup>2</sup>); на книгу Іова, XIX, 25—27, гдъ праведный и невинно страждущій Іовъ, исповъдуя свою въру въ правосудіе Божіе, имѣющее открыться уже послѣ его смерти, вмѣстѣ съ тѣмъ высказываеть и непоколебимую увъренность свою въ томъ, что у него есть Искупитель, который воскресить и возставить изъ праха его страждущее тъло и дасть ему возможность получить блаженство, какъ возданние за настоящия страдания<sup>3</sup>); и, наконецъ,

а) Быт. гл. П н Ш.

я) "Ты (Господи) не оставник души моей во вді, и не дашь святому Тво-«му увидіть тлініе". Псал. XV, 10.

в) "А я знаю, что Искупитель мой живъ, и Опъ въ послѣдній день возставитъ изъ праха распадающуюся кожу сію, и я во плоти моей узрю Бога, я узрю Его самъ; мои глаза, не глаза другаго, увидятъ Его". Іов. XIX, 25—27. Въ славянскомъ переволѣ: "вѣмъ, яко приспосущенъ есть Иже имать искупитя мя и на эсмли воскреснии кожу мою, терпящую сія".

въ особенности на книгу Екклезіастъ, гл. XII, ст. 7: «и возвратится прахъ въ землю, чъмъ онъ и былъ, а духъ возвратится нъ Богу, Который далъ его». Въ этихъ словахъ ветхозавѣтнаго мудреца самымъ яснымъ образомъ выражается мысль о безсмерти духа человѣческаго. Желая опредѣлить посмертное состояніе тѣла и духа человѣческаго, Премудрый прямо и ръшительно указываетъ на различіе этого состоянія: тѣло, говорить онъ, возвратится въ землю, превратившись въ то, чъмъ оно и было (תל הארק כשהיה), духовная-же природа человѣка, духъ человѣческій, и послѣ смерти тѣла будетъ продолжать свое самостоятельное существованіе<sup>1</sup>), возвратившись къ Тому, Кто его далъ, (אל הארקים אישר спаст, Который при рожденіи вложилъ его въ человѣческій организмъ.

Вышеприведенныя мъста могутъ служить яснъйшимъ выраженіемъ ученія о безсмертіи, раскрываемаго въ Ветхомъ Завътъ. Что-же касается въ частности мысли о будущемъ воздаяніи и посмертной участи душъ, то она съ особенною подробностью раскрывается въ учительныхъ и пророческихъ книгахъ Ветхаго Завъта<sup>2</sup>), гдъ содержатся также многочисленныя свидътельства о томъ, что души умершихъ нисходятъ въ шеолъ<sup>3</sup>), который въ библейскомъ описаніи противопоставляется высшей сферъ свъта и жизни<sup>4</sup>) и представляется мъстомъ, лежащимъ гдъто внизу, въ

<sup>8</sup>) Напр. Екклез. III, 17; VIII, 12. 13; XI, 9; XII, 14. Ieb. XVI, XIX, 25-27. Ieзек. XVIII. Ис. XXVI; LX, 2. Дан. XII, 13 и др.

 ы) Псал. ХХХ, 18; ХLVIII, 16-20; Быт. ХХХVII, 85; Числ. ХVІ, 29-33 н др.

•) Притч. XV, 24; Ісзек. XXVI, 20.

Digitized by Google

к) Употребленное здёсь слово ךן ךן, согласно параллельнымъ мёстамъ (Екклез. Ш, 9. 21; Х, 4; П, 26 н др.), должно быть понимаемо въ смыслё самослоятельнаго духовнаго начала въ человёкё. Такое вначеніе этому слову въ данномъ случай придавали и древніе переводы: LXX переводять его посредствомъ кубра, Вульгата—чрезъ spiritus. Замѣчательно здёсь также и то глубокое внутрешнее различіе въ смыслё рѣчя, установляемое употребленіемъ различныхъ предлоговъ у (ארוך) אל (ארוך), обозначающихъ нѣчто гораздо большее, чѣмъ одно только направленіе (al – винзъ, el – вверхъ). Древніе переводчики переводни "al" чрезъ ікі, in, желая обозначить этимъ прекращеніе во что-ивбудь, илиже полное объединеніе, а "el" передавали посредствомъ словъ: кръс, ad, обозначающихъ собственио присоединеніе (съ сохранеціемъ самостоятельности црисоединямаго). Справедливость этого миѣція можно подтвердить сладующими паралельными мѣстами: Iис. Нав. III, 16, Iер. VII, 31 (для у); Исх. Ш, 13; Інс. Нав. VII, 23; 3 Цар. I, 15 (для ук). Ср. Ю н г в р ов ъ. Ученіе Ветхаго Завѣта о безсмертіи души, стр. 64, прим. 1.

какой-то величайшей глубинъ, почему и называется иногда бездной и преисподней<sup>1</sup>). Въ шеолъ будутъ пребывать гръшники<sup>2</sup>). которые лишены будуть лицезрѣнія и прославленія Бога<sup>3</sup>), и посему лишены будуть также свъта, счастья и блаженства<sup>4</sup>). Что касается праведныхъ, то Псалмолъвецъ въруетъ, что они не увидятъ тлънія<sup>5</sup>). воскреснуть<sup>6</sup>), наслѣдуютъ землю<sup>7</sup>), будутъ впясаны въ книгу жизни<sup>8</sup>), увидятъ свътъ и жизнь<sup>9</sup>). Подобныя-же воззрънія высказываются и въ другихъ ветхозавътныхъ книгахъ, въ поцитованныхъ выше изстахъ. Изъ нихъ въ примёненія къ разсматриваемому нами вопросу наибольшаго вниманія заслуживаєть одно місто изъ вниги Притчей, гласящее: «путь жизни мудраю направляется вверхь<sup>10</sup>), что-бы уклониться оть преисподней внизу»<sup>11</sup>), т. е. отъ мрачнаго шеола. Не повторяетъ-ли также и Іосифъ этого библейскаго возврѣнія, когда онъ говоритъ, что«души (праведныхъ), освободившись отъ узъ плоти, улетаютъ въ высоту»<sup>12</sup>), тъмъ болъе, что иначе трудно объяснить, откуда явилась въ ученіи ессеевъ эта черта, стоящая, повидимому, въ противорѣчіи съ ученіемь о происхожденій души, такъ какъ, если ессен, какъ увъряетъ въ этомъ Іосифъ, дъйствительно учили, что душа образована изъ тончайшаго эевра, то естественнъе всего было-бы ожидать отсюда такого заключенія, что послё своего отдёленія отъ тёла она снова должна возвратиться въ это свое первоначальное состояціе, а не оставаться въ странѣ«по ту сторону океана»<sup>13</sup>).

- s) IIcan. VI, 5.
- •) IIcas. XLVIII, 20.
- s) Псал. XV, 10.
- •) Псал. XVI, 15.
- 7) Ilcas. XXXVI, 9.
- •) Псал. LXVIII, 29.
- •) Псал. LV, 14.

••) XV, 24: למעלה т. е. отъ земли къ небу. Ср. Евкл. Ш, 21. Ис. ҮП, 11. Притч. XXV, 8.

- םור (освободнться) משאול ממה (11
- 13) Bell. jud. II, 8. 11.

19) Не лишнее будетъ замътить, что также и зарисен твердо держались въры въ безсмертіе души (Antiqu. jud. XVIII, 1. 2— 3 и др.). Также и мишиз учить о шеодъ, какъ убъжищъ умершихъ [Aboth. IV, 22], о геениъ и раъ (lbid. I,

<sup>1)</sup> IICAR. LXXXVII, 7; XLVIII, 16. Притч. I, 12; IX, 18; XXVII, 20, IOSEK. XXVI, 20. Mc. VII, 11. IOB. XIV, 13. 15 H MH. gp.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напр., Псал. IX, 18: "да обратятся нечестивые въ адъ, всѣ народы, вабывающіе Бога". Псал. XXX, 18: "Нечестивые да посрамятся, да умолкнуть въ адъ́" (въ славянск.: "н синдуть во адъ"). Ср. XLVIII, 15—16 н др.

Но если мы вслёдъ за каноническими ветхозавётными книтамы обратимся также къ апокрифической «Книгѣ Эноха», то увидимъ, что тамъ загробная жизнь изображается въ весьма сходвыхъ чертахъ съ воззръніями ессеевъ. Такъ, въ этой книгъ, упоиннается о существование на западъ<sup>1</sup>) прекрасныхъ мъстъ, предназначенныхъ для жилища душъ умершихъ людей до наступленія суда». «Эти прекрасныя мъста, говорить Эноху его путеводитель--ангелъ Руфаилъ, назначены для того, что-бы на нихъ собирались души умершихъ; для нихъ они созданы, что-бы всъ души сыновъ человъческихъ собирались здъсь... пока не совершится надъ ними великій судъ»<sup>2</sup>). Тамъ находятся особыя отдѣленія для душъ праведныхъ в для грѣшниковъ; въ отдѣленіи, назначенномъ для первыхъ. «есть источникъ воды, надъ которымъ свътъ»), а вообще «для праведныхъ уготовано всякое благо, и радость, и почесть.... имъ будетъ воздано многими благами за ихъ труды, и участь ихъ лучше, чъмъ участь живущихъ»<sup>4</sup>). Съ другой стороны, «Книга Эноха» знаетъ, какъ и ессеи, о мрачныхъ и холодныхъ ивстахъ наказаній для заыхъ, потому что въ ней упоминается и объ «особомъ отделения» тамъ-же----«на западе», «где заключевы души гръшниковъ, находящіяся въ великомъ мученіи, пока не наступитъ великій день суда, и наказанія. и мученія для хуаптелей до въчности в ищенія для ихъ душъ»<sup>5</sup>). Она знаетъ также о нъкоей «проклятой долинъ, назначенной, по словамъ ангела, для тъхъ, которые прокляты до въчности, которые говорятъ своими устами непристойныя ръчи противъ Бога и дерзко говорять о Его славъ; здъсь соберутъ ихъ и здъсь мъсто ихъ наказанія»<sup>6</sup>). Это наказаніе будеть состоять въ томъ, что «будуть падать на нихъ иней и снёгъ виёстё съ ихъ холодомъ, и всё снъжные вътры со всъми своими бъдствіями»<sup>7</sup>).

- s) Черта, аналогнчная ессейской: "по ту сторону оксана". Bell. jud. II, 8. 11.
- <sup>в</sup>) Книга Эноха. XXII, 1. 3-4.
- s) Ibid. XXII, 9.
- •) Ibid. CIII, 2-3.
- <sup>6</sup>) Ibid. XXII, 10-11. Cp. 1.
- •) Ibid. XXVII, 2.
- 1) Ibid. C, 13.

Digitized by Google

<sup>5;</sup> V, 9), о наказаніяхъ временныхъ и вѣчныхъ, о будущемъ вѣкѣ, о воскресенія, судѣ и воздаяніи (Berachoth, V, 2; Sota, IX, 15) и опирается при этомъ на бибдейскія данныя. Въ гемарѣ тоже можно находить ученіе о шеолѣ (Berachoth, XV, 2), о троякомъ воздаяніи на посмертномъ судѣ [Sota, 72], о геениѣ и раѣ (Berachoth, XVI, 2) и пр.

Такныть образомъ несомнънно, что въ «Книгъ Эноха» заключается такое эсхатологическое учение о запробной жизни, которое весьма сродно эсхатологія ессеевъ, и такъ какъ «Книга Эноха» считается именно чисто іудейскимъ произведеніемъ<sup>1</sup>). вышедщимъ притомъ изъ среды не сектантскиго, а строго ортодоксальнаго іудейства<sup>2</sup>), то, слѣдовательно. Представленное ученіе о посмертной участи душъ составляло, очевидно, достояние не однихъ только мъсто также и въ ортодоксальномъ іудействь ессеевъ, а имѣло того времени<sup>3</sup>). А если такь, то, значить, и изть нужды обращаться для объяснения этого, повидимому, столь оригинальнаго ученія ессеевь, въ какимъ-либо иноземнымъ вліяніямъ, такъ какъ ть нъкоторыя отступленія, которыя встръчаются въ разсказь Іосифа, очевидно, всецбло должны быть отнесены на счетъ самогоже Іосифа. Поэтому, если этотъ послъдній, нъсколько видоизиънивъ4) въ своемъ разсказъ это, собственно говоря, общејудейсвое асхатологическое учение, въ своихъ особыхъ цъляхъ сближаетъ и поставляетъ его въ параллель съ воззрѣніями грековъ ОТНОСИТЕЛЬНО ПОСМЕртной участи души, выражаясь: « соотной биобобобочес лаксіч :Екліччич», то этому сравненію Іосифа нельзя придавать никакого серьезнаго значенія и нельзя находить въ немъ основанія поставлять ессенизмъ въ генетическую связь съ эллинизмомъ.

Выяснявши этотъ пунктъ, обратимся къ ессейскому учению о взаимномъ отношения души и тъла. Безспорно, что оно въ той

<sup>9</sup>) Провскожденіе "Квиги Энока" (именно основной сл части, заключающей въ себт главы: I—XXXVI и LXXII—CV), Ширбръ относитъ, жъ послтдией трети II-го въка до Р. Х." [Op. cit., s. 588], а Смирновъ относитъ "къ послтдиниъ годамъ правления Іуды Маккався, т. е. около 126-го или 161-го г. до Р. Х." [Op. cit. стр. 166].

•) Такъ, напр., Іоснаъ при описанія витшняхъ благъ, которыми будуть наслаждаться души праведцыхъ, видимо старастся подобрать такія выраженія и черты, которыя возможно ближе подходили-бы къ представленіямъ грековъ объ островахъ блаженныхъ и андѣ и яснѣе напоминали-бы имъ ихъ собственцыя возарѣція.

<sup>1)</sup> CM. ШИРЕРЪ. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte. 8. 535.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Смирновъ. Историко-критическое изслідованіе "Книги Энока", гді авторъ приходить именно къ слідующему выводу: "апокрифическая Книга Эноха, говорить опъ, какъ по догматическому, такъ и по нравственному ученію, не можеть быть отнесена ни къ произведеніямъ христіанскимъ, ни къ писаніямъ древняго іудейскаго сектантства. Не смотря на пікоторую, вирочемъ очень незначительную, примісь иноземныхъ идей, эта книга отлячается чисто ортодоксальнымъ іудейскимъ маправленіемъ, чуждымъ крайняго ригоризма фарисейства, либерализма садлукейства в строгой замкнутости ессейства". [Стр. 120].

формѣ, въ какой приводится у Іосифа, дъйствительно, говоритъ въ пользу дуализма; однако уже то обстоятельство, что Іосифъ въ приведенномъ туть-же описания ессейскихъ воззръний о раз и шеодъ чисто іудейсквиъ представленіямъ намъренно придаетъ чуждую окраску, присоедяняя черты греческой минологіи, наводить сильное подозрѣніе на полную достовърность даннаго свидѣтельства Іосифа и требуетъ нъкоторой осторожности въ сужденіи объ истинномъ значения его словъ. Неудивительно, поэтому, что нькоторые изъ изслѣдователей, руководствуясь вышеприведеннымъ соображеніемъ, ръшительно не довъряють Іосяфу въ данномъ случат и не допускають того, что-бы представление ессеевъ, дъйствительно, было таково, что «души, происходя изъ тончайшаго эбира, привлекаются и которою естественною прелестью и окружаются тълами, какъ темницами»<sup>1</sup>). Въ этихъ«философски выраженныхъ» словахъ Іосифа Ричль, напр., видить «только простую, весьма обычную для всего поздибйшаго іудейства вообще, мысль, что земная жизнь есть рабство, --- мысль, которая еще далеко недостаточна для того, что-бы принисывать ессеямъ философскій дуализмъ<sup>2</sup>). И если именно должно согласиться съ тѣмъ, завлючаетъ Ричль, что ессеи смотрѣли на земную жизнь, какъ на рабство, то для объяснения этого представления нътъ нужды ни въ метафизическомъ дуализмѣ, но можно безъ затруднения Ranons найти объяснение въ томъ супранатуралистическомъ направлении поздиъйшаго іудейства, въ которомъ, очевидно, приняли участіе также и ессен»<sup>3</sup>). Это суждение Ричая заслуживаеть полнаго внинанія, тъмъ болбе, что въ пользу его можно принести еще слъаующія соображенія. Мы ни въ какомъ случат не имтемъ права спотръть на относящіяся сюда слова Іосифа, какъ на ясныя и

точныя формулы, въ которыхъ-бы нашли свое опредъленное выраженіе философскія или теософическія умозрънія ессейской секты, такъ\_какъ, во-первыхъ, ессенизмъ вовсе не былъ философской

a) Bell. jud. II, 8. 11.

<sup>3</sup>) Въ позднѣйшемъ своемъ сочиненія "Die Entstehung der altkath. Kirche" [Bonn, 1857] Ричль выражается по поводу разсматриваемаго мѣста еще рѣшительнѣе: "то представленіе, говоритъ онъ, что безсмертныя души, происходя изъ тоичайшаго зенра, ниспадаютъ вслѣдствіе естественнаго очарованія и окружаются тѣлами, какъ теминцами, само по себѣ инчуть не есть подлинно дуалистическое, и оно, такимъ образомъ, инсколько не можетъ ручаться за то, что ессен основывали свой ввглядъ на міръ и жизненшую практику на дуализмѣ между духомъ и матеріей". [в. 199].

», RITSCEL. Ueber die Essener BL Theolog. Jahrbb. 1855. 8. 340-341.

школой, подобной школамъ греческихъ философовъ, а во-вторыхъ, такъ какъ тѣ выраженія, какими пользуется Іосифъ при изложеніи этого ученія ессеевъ слишкомъ близко напоминаютъ собою философскія формулы греческихъ философовъ, и въ частности Платона<sup>1</sup>). Произведенія этихъ философовъ, конечно, не могли быть извѣстны палестинскимъ іудеямъ въ эпоху возникновенія ессенизма, между тѣмъ Іосифъ Флавій свободно могъ дѣлать изъ нихъ нѣкоторыя заимствованія. Если мы прибавимъ еще въ этому, что Филонъ, самъ держащійся чисто дуалистическихъ антропологиче-

<sup>1)</sup> Ср. въ особенности діалоги Платона: Федръ, Федонъи Тимей, гді этоть философь подробно и обстоятельно излагаеть ученіе о предсуществованін душъ [мысль эта проводится во всемъ Федонѣ, Ср., напр., Phaedo, 92, D; 76, Е и др.], ниспаденін ихъ въ тёла вслёдствіе уклоненія отъ истины и пристрастнаго влеченія къ привлекательнымъ образамъ чувственнаго міра [Тіп. 41, E; Cp. Phaedr. 248, A-C], о необходимости постояннаго очищения душъ посредствомъ борьбы съ чувственными влеченіями и страстями и вхъ переселеніяхъ въ различныя тела[Tim. 42, B-D, 76, D-E; 90-91; Phaedo, 80, E-81; A], которыя тёмъ необходныёс для души, чёмъ больше она была привязана къ своей тёлесной оболочкё, чёмъ больше она "служила тёлу, любила его, была очаровываема пожеланіями и страстями, такъ что инчего не почитала истиннымъ. кромѣ тѣлообразнаго, что можно осязать, пить, видѣть, всть и прилагать къ дѣламъ любовнымъ" [Ibid. 81, В-С]. Желая наглядите показать зависимость душе отъ тёла, Платонъ употребляетъ такой образъ: когда душа живетъ въ тёлё. то, по его словамъ, у всякаго удовольствія и у всякой скорби есть какъ будто гвоздь, которымъ душа пригвождается и прикрапляется къ талу и далается тъловидною [сициатоведъ, Ibid. 83, D]; вообще-же Платонъ неоднократно сравивваеть тёло съ темницой или гробомъ, въ которомъ заключена душа. (Phaedo, 82, E; 62, B; Phaedr. 250, C; Gorgias, 498, A; Cratyl, 400). "Любознательные понимають, говорить, напр., Платонъ въ одномъ мисть, что философія, находя душу заключенною въ тълъ и будто связанною, принужденною смотръть на существующее не чрезъ саму себя, а сквозь тёло, какъ сквозь рёшетку темницы [болко di' sipyцой], и вращаться во всякомъ невъжествъ и видящено, что эта темница укръпляется пожеланіями, побуждающими узника еще тъснъе вязать самого себя, -- любознательные понимають, что философія, находя дургу вь такомъ состояния, понемногу утъщаетъ ее и старается доставить ей свободу".... [Phaedo, 82, E]. "А очищение не въ томъ-ли состоитъ, говоритъ онъ въ другомъ місті, что-бы душа нанболіе отділялась оть тіла и привыкала изъ всіхъ частей его собираться н'сосредоточиваться въ самой себя, что-бы по мъръ возможности и въ настоящее время, и послъ, жила она сама собою, освободившись οτο τέπα, κακο μου τομαμημι" (μόνην χαθ' αυτήν εχλυομένην, ώσπερ έχ δεσμών, έχ той софистос. Phaedo, 67, В.-Е]. Души однако подвергаются переселеніямъ ве тотчасъ по смерти тёла, а сначала онё являются въ андъ на судъ [Phaedo, 107] А. D; 114, B-C; Phaedr. 249, А], и согласно тому или иному приговору, одиа изъ нихъ нисходятъ въ подземныя жилища и получають тамъ наказанія, а другія возводятся вверхъ, въ небесное жилище [а́иш, еіс ту хидара́и оїхуди), идь

кихъ воззрѣній<sup>1</sup>), ничего не говорить намъ объ ессейскомъ 11. алнямъ въ ученіи ессеевъ о душъ, хотя и указываеть многіе другіс пункты ихъ ученія, то этихъ фактовъ, подагаемъ, будеть достаточно для того, что-бы показать, что на слова іудейскаго историка въ этомъ случаѣ много полагаться нельзя, или что по крайней мъръ имъ нужно придавать нъсколько иной смыслъ, чъмъ тотъ, какой придаетъ имъ самъ Іосифъ. Справедливость однако требуетъ замътить, что нътъ никакого основания до того ослабаять значение выщеприведенныхъ словъ Іосифа, что-бы, подобно нихъ ничего болѣе, какъ только лишь Ричаю, не выльть вЪ указаніе на присущее ессеямъ воззрѣніе о томъ, что земная жизнь есть рабство. Слова Іосифа, безъ сомнѣнія, заключають въ себъ зерно истины, облеченное только въ скорлупу философскихъ теринновъ, заимствованныхъ іудейскимъ историкомъ у греческихъ философовъ. Ессен ко времени Іосифа, очевидно, успъли выработать въ своей средѣ такое міровоззрѣніе, которое весьма близко подходило въ тому вагляду, что тёло есть какъ-бы темница вышечувственной души и что смерть является освобожденіемъ этой послёдней для болье чистаго, болёе невозмутимаго существованія. Но допуская это, мы тёмъ не менёе не можемъ согласиться съ тёмъ утвержденіемъ Мангольда, яко-бы въ этомъ міровоззрѣнія ессеевъ вепремънно нужно усматривать языческий метафизический дуализмъ, и яко-бы оно могло произойти въ ессенизмъ единственно лишь подъ воздъйствіемъ языческой философіи. По нашему инфнію, и безъ всякаго вліянія этой послъдней означенное воззрівніе естественно могдо развиться среди тіхъ людей, которые,

Digitized by Google

жнвуть сообразио съ тёмъ, какъ жили въ образѣ человѣка. [Phaedo, 114, B; Leges, X, 904, D—E]. Въ другомъ мѣстѣ Платонъ говоритъ, что души, очищенимя отъ всякаго пристрастія къ чувственности, восходятъ на свое свѣтило, гдѣ жили онѣ прежде, для блаженной и безмятежной жизни съ чистыми духами [Tim. 42, B; кай ό μѐν εὐ τὸν προσήκοντα χρόνον βιοὸς, πάλ:ν εἰς τὴν τοῦ ξυνιόμου πορεοθείς σίχησιν ἄστρου [у Іоснов: μετεώρους φέρεσθαι], βίον εὐδαίμονα καὶ συνήθη έξοι; ср. Phaedr. 249, А]. Какъ можно видѣть, не только почти всѣ изъ указанимъ воззрѣній [за исключеніемъ душенереселснія, но, что самое главное, самыя миеологически-онлосооскія оормулы и выраженія Платона почти съ буквальной точностью передаются въ разсказѣ Іоснова, что невольно возбуждаеть сомиѣніе въ томъ, что-бы сссен содержали ученіе о душѣ именно въ томъ видѣ какъ оно оормулировано у Іоснов.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CM., MAND., De migratione Abrahami, I, p. 487, 438. Leg. allegor. I, 65, 95, 100 sqq. De gigantib. I, pag. 263, 264 sqq. De mundi opificio, I, 15; De ebrietate, I, pag. 372 H Ap. [Edit. Mangey].

стремясь въ высшей святости и въ возвышению духа надъ плотью, нитан многократные случаи видёть въ чувственности, въ потребностяхъ и непушеніяхъ траесной жизни постоянное препятствіе свониъ стремленіямъ къ богоугодному развитію своей духовной жизни; а обрядовый законъ Моисеевъ, предписывавшій строгое различіе между чистымъ и нечистымъ и указывавшій много случаевъ оскверненій, происходившихъ вслѣдствіе отправленія тѣлесныхъ органовъ<sup>1</sup>), не только не противодъйствовалъ, но напротивъ, еще способствовалъ развитію воззрѣнія о рабской зависииости души отъ тъла, о рабствѣ (доолеіа) души<sup>2</sup>). Не станенъ отрицать того, что это воззрѣніе, послѣдовательно развитое, могло привести къ дуализму, но если, допустимъ, ессен сознательно сдълали этотъ выводъ, то ничто не препятствуетъ признать, что корни этого ессейскаго дуализма находятся въ Ветхомъ Завътъ п ято это было хотя одностороннимъ, но последовательнымъ D83витіемъ того основнаго направленія, на которомъ поконтся вся теорія и практика обрядовыхъ предписаній о левитской чистоть, и которое въ достаточной мъръ обнаруживается уже въ фарисей. ствѣ, хотя своего наивысшаго и крайняго развитія оно достигло лишь въ ессействъ.

Въ самомъ дълъ, если-бы согласиться съ тъмъ, что въ ессеннэмѣ, дѣйствительно, былъ языческій философскій дуализмъ, заниствованный имъ Изъ греческихъ философскихъ системъ, то вслёдъ за симъ неизбёжно является вопросъ: какимъ образомъ могло произойти такое заимствование и усвоение іудеями чуждаго имъ столь ръзкаго дуалистическаго міровоззрънія? Очевидно, для того, что-бы такое усвоение языческаго теоретическаго дуализма со стороны іудеевъ могло произойти на самомъ дълъ и оказаться фактомъ вполнѣ понятнымъ, ---- для этого требовалась-бы наличность двухъ условій: во-первыхъ, въ самомъ язычествъ предварительно должна была бы существовать партія, вля общество людей. **3**8 только въ теоріи исповёдующихъ строго дуалистическіе принципы, но и развившихъ этотъ теоретическій дуализиъ до аскетической практики, такъ что-бы они могли послужить образцомъ 118 подражанія въ средѣ іудеевъ. Во-вторыхъ, и въ іудействѣ, въ свою очередь, должна была существовать извъстная тенденція,

<sup>1)</sup> Лев. гл. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ср. Книгу Премудрости Содомона: "помышленія смертныхъ не тверды и мысли паши ешибочны, ибо тлінное тіло отягощаеть душу, и эта земная храмина подавляеть многозаботливый умъ". [IX, 14—15].

благодаря которой оно могло бы оказаться расположеннымъ къ тому, что-бы послёдовать примёру дуалистическаго міровоззрёнія и аскетизма.

Что касается перваго пункта, то мы видѣли уже, что ко времени возникновенія ессенизма----новопивагорейской школы, въ которой дуализмъ игралъ весьма важную роль, еще не существовало; а могущественное вліяніе на палестинскихъ іудеевъ донаякавейскаго временя тогда уже«или вовсе исчезнувшаго, или во всякомъ случаѣ мало распространеннаго, древняго пявагорейства » 1) представляется крайне сомнительнымъ для того, что-бы хотя сколько инбудь помочь дёлу. Слёдовательно, остается рёшительно непонятнымъ то, какимъ образомъ іудейство могло-бы усвоять себъ языческій принципъ дуализма, и-какъ слъдствіе его-суровый аскетизмъ, если оно не находило для себя нагляднаго – W живаго побудительнаго примъра въ сферъ язычества. Съ другой стороны, очевидно, что исходной точкой для іудеевъ въ данномъ случав могъ быть не чуждый имъ метафизическій дуализмъ, а только лишь собственный внутренній принципъ; и этимъ прияципомъ, дълавшимъ іуден способнымъ къ усвоенію такой жизненной практики, которая встръчается и въ обществахъ съ міровоззръніемъ чисто дуалистическимъ, долженъ былъ явиться до извъстной степени развитый аскетизмъ, такъ какъ едва-ли можно серьезно оспаривать то положение, что гораздо естествениве, съ точки зрѣнія іудейства, не дуалязмомъ объяснять аскетизмъ, a наоборотъ, изъ аскетизма выводить дуализиъ. Остается, такимъ образомъ, единственно возможнымъ и вполив правдоподобнымъ только то предположение, что іудейство само развило въ себъ расположение въ аскетизму (что, кавъ сейчасъ увидимъ, само по себъ не представляетъ ничего невъроятнаго), а затъмъ уже. благодаря дальнъйшему развитію этого аскетизма, могло самостоятельно придти. въ лицъ тъхъ или иныхъ отдъльныхъ лицъ и даже обществъ, къ какимъ-либо дуалистическимъ воззръніямъ.

Хотя въ ветховавѣтной религіи аскетнзмъ не выступаль на иервый планъ, такъ какъ законъ предписывалъ одинъ только публичный строгій постъ въ день очищенія<sup>2</sup>), въ прочее-же вреия іуден постились только тогда, когда ихъ постигали семейныя ная общественныя бѣдствія, тъмъ не менѣе нельзя сказать,

Digitized by Google

s) ИБЕРВЕГЪ. Grundriss der Geschichte der Philosophie. Bd. I, s. 245.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Лев. XXIII, 27.

- 206 -

держанія, что-бы всецьло посвятить себя служенію Богу и путемъ умерщвленія плоти и возвышенія духа заслужить Его благоволеніе. Достаточно только обратить ввиманіе на существованіе у іудеевъ объта назорейства, имъвшаго значительное вліяніе на развитіе религіозной жизня въ Палестинъ; на жизнь такихъ личностей, какъ Сампсонъ, Самунаъ, Илія Өесвитянинъ, Едисей и др., на строгіе обычан Рихавитовъ<sup>1</sup>), на особенное развитіе назорей. ства, и именно пожизненнаго, въ послѣплѣнное время2) а. наконецъ, на появленіе среди іудеевъ цълой школы такъ называеныхъ апокалиптиковъ, которые путемъ различныхъ воздержаній и аскетическихъ подвитовъ думали сдблаться достойными и способными въ воспріятію отвровеній свыше<sup>3</sup>), ---- достаточно, говоримъ мы, обратить внимание на все это, что-бы видѣть, что аскетическія тенденціи, вытекающія изъ стремленія заслужить ocoóoe благоволение Божие и вступить въ болъе близкое общение съ Богомъ,---тенденців, требующія возвышенія духа, очищенія R HCправленія чувственной жизни- далеко не были чужды іудейскому народу. Эти аскетическія тенденція, сдблавшись достояніемъ такой занкнутой инстической секты, какою была секта ессеевъ. и получивъ дальнъйщее развитіе, легко могли привести къ міров«ззрѣнію, которое можеть быть названо дуалистическимъ.

Итакъ, если ессениъ по справедливости можно приписывать дуалистическое міровоззрѣніе, то этому должно было предшествовать чисто внутреннее, самостоятельное аскетическое развитие въ сферъ самого-же іудейства. Въ пользу этого мнанія говорить также и то обстоятельство, что тогъ аскетизиъ, который практико вали ессен, имблъ вной характеръ, чбиъ аскетизиъ языческій: онъ не быль умерщвленіемъ плоти, подобно этому послёднему. Tars какъ ессен, какъ мы выясниян выше, заботиянсь не тояько здравія и благосостояній души, но также и тёла. Такимъ образомъ ессейскій аскетизиь быль аскетизнойь чисто мистическимь, интининь въ виду главнымъ образомъ одухотворение плоти, а не ея умершвленіе. Это вполит согласуется и подтверждается твиъ свидътельствоиъ

<sup>1)</sup> Iep. XXXV, 2 н сл.

в), Гретцъ. Geschichte der Juden. Bd. III, s. 658.

<sup>\*)</sup> Гильгвифвльдъ. Die judische Apokalyptik. s. 8—16, 252 и мн. д.

Іосифа, что у ессеевъ знаніе природы и медицины имбло религіозный, теософическій характеръ.«Они, говорить Іосифъ объ ессеяхъ, ревностно изучали древнія писанія, особенно выбирая 88'h нихъ тѣ, которыя касались пользы души и тѣла. Поэтому ДДЖ предохраненія оть болбзней они изсябдовали свойства камней И кореньевъ»<sup>1</sup>). Подъ вліяніемъ такого аскетическаго направленія ессен легко могли придти къ тому, что стали предпочитать мірь духовный, сверхчувственный, міру тілесному, матеріальному: первому они давали значеніе вѣчнаго, постояннаго, второму---временнаго, преходящаго. Въ этомъ-же взглядъ на міръ матеріальный лежить также основание и того, почему ессен имБли слишкомъ невысокій взглядъ на плоть. Мы уже уноминали 0 томъ. какъ сильно должна была давать себя чувствовать рабская зависимость души отъ тъла тъмъ, которые стремились къ высшему духовному совершенству; не удивительно поэтому, что при дальнъйшемъ развитів означеннаго взгляда, ессеи дошли даже до отверженія воскресонія тіла. Наконоць, такъ какъ чрезъ всю жизнь іудея, соотвътственно предписаніямъ закона, красною нитью проходила ръзкая противоположность чистаго и нечистаго, то отсюда-въ той именно секть, которая по тъмъ или инымъ причинамъ поставила своею цёлью самымъ тщательнымъ образомъ заботиться о своей левитской чистоть и избъгать всякаго мальйшаго повода въ оскверненію-уже не далекъ былъ переходъ и къ выводу о нечистоть матеріи вообще; но что-бы ессеи смотръян на матерію, какъ на начто самостоятельно злое, какъ на произведеніе особаго самостоятельнаго существа, стоящаго наряду съ Богомъ. то на это пѣтъ прямаго указанія въ нашихъ источникахъ<sup>2</sup>).

Мы разсмотрѣли всѣ тѣ основанія, какія обычно приводятся въ доказательство присутствія въ ессенизмѣ языческаго метафизическаго дуализма, и выводъ, который мы считаемъ возможпымъ сдѣлать послѣ всего сказанпаго, долженъ быть таковъ: изъ метафизическаго дуализма не толвко не могутъ быть выведены

1) Bell. jud. II, 8. 6.

<sup>2</sup>) Ессен были строгнын монотенстами и Богу, по синдътельству Іоснов [Antiqu. jud. XVIII, 1. 5], приписывали они все, происходящее въ мірѣ, такъ что выраженіе Филона о томъ, что Бога признавали они Виновинкомъ одного лобра, а не зла, вовсе не говоритъ за то, что-бы ессен допускали существованіе какого-либо злаго божества, а свидътельствуетъ только, что они, согласно нетхозавѣтному ученію, признавали Бога только попускающимъ зло, вощедщее въ природу человѣка благодаря гръхопадснію прародителей всѣ религіозныя и соціальныя учрежденія секты, какъ утверждаютъ это нѣкоторые<sup>1</sup>). но даже и самое существованіе у ессеевъ такого философскаго дуализма, источникъ для котораго непремѣнно нужно было-бы искать въ язычествѣ и который не могъ-бы быть объясненъ иначе, какъ только путемъ заимствованія отвнѣ, не можетъ быть установлено съ полною рѣшительностью и несомнѣнностью. Но если тѣмъ не менѣе нельзя отряцать того, что въ ессенизмѣ имѣли, между прочимъ, мѣсто и такія обыкновенія и воззрѣнія, которыя, если угодно, можно называть дуалистическими, то возникновеніе и развитіе ихъ невозможно поставлять въ зависимость отъ языческихъ дуалистическихъ системъ, а слѣдуетъ предполагать самостоятельное развитіе ихъ въ сферѣ самого іудейства, или точнѣе сказать, въ той его части, которая образовала собою секту ессеевъ.

~~~~~~~~~~

Мангольдъ, соглашаясь съ Целлеромъ въ томъ предположенів, будто въ міровоззрѣнія ессеевъ вполнѣ обнаруживается языческій философскій дуализмъ, сознается однако, что ни въ какомъ случат «нельзя выводить ессейскаго дуализма изъ вліянія новопиоагорейства, такъ какъ ессенизмъ, замъчаеть онъ, возникъ, несомнѣнно, гораздо ранѣе этого послѣдняго»<sup>2</sup>). Тѣмъ не менѣе Мангольдъ находить возможнымъ указать для этого ессейскаго дуализма новый источникъ, полаган его именно въ јудео-александрійской философія. «Еще при Птоломеяхъ, говоритъ онъ, вслъдствіе тъснаго сближения іздейства съ египетскимъ язычествомъ и греческой философіей, въ живомъ взаимодъйствія этихъ противоположностей, должно было произойти то смѣшеніе двухъ міровоззрѣній, которое нашло себѣ научное выраженіе въ іудео-александрійской философіи, самое полное выраженіе которой дано ВЪ сочиненіяхъ Филона. Изъ этой-то философін, по мнѣнію Мангольда, происходять ть дуалистические элементы, которые указаны въ ессенизыть, и самый ессенизыть, по Мангольду, есть, слъдовательно, попытка ревностныхъ приверженцевъ этой философін практически осуществить дуалистические принципы іудейскаго александринизма »<sup>3</sup>).

Необходимо замѣтить однако, что въ основанія этого вывода Мангольда объ александрійскомъ происхожденія ессенизма ле-

а) Мангольдъ. ор. cit. s. 53.

<sup>\*)</sup> Мангольдъ. Ор. cit. s. 56.

<sup>\*)</sup> Мангольдъ. Ор. cit. s. 57.

**жать слъдующія два (по мнънію этого ученаго, несомнънныя)** предположения: во-первыхъ, «что палестинские ессен и египетские осрапевты въ сущности были одной сектой», и во-вторыхъ, «что эти послъдніе именно древнъе, чъяз ессеи». «Такъ какъ въ Египть впервые возникла греческо-іудейская философія, замвчаеть Мангольдъ, то потому здъсь-же должна была явиться и первая попытка на практикъ осуществить принципы этой философіи; лишь позные эта-же самая теорія и практика, а быть можеть лишь чрезъ практику теорія, были перенесены въ Палестину»<sup>1</sup>). Итакъ, еерапевты, по мнънію Мангольда, необходимо должны быть разсматриваемы въ качествъ посредниковъ между египетско-александрійской философіей и палестинскими ессеями. Эта мысль составляеть общее предположение всъхъ ученыхъ, выводящихъ происхождение ессенизма изъ іудео-александрійской философін 2), такъ что при разсмотръніи этой теоріи мы неизбъжно прежде всего встръчаемся съ вопросомъ о томъ, какое отношение существовало между Haзванными двумя сектами---ессеевъ и осрапевтовъ, и какой именно изъ нихъ должно быть приписано историческое старшинство. Такое нли иное ръшение этого вопроса имъетъ весьма важное и даже рѣшающее значеніе для упомянутой теорін, такъ какъ, собственно говоря, вся она заимствуетъ для себя силу доказательности и даже всецило поконтся лишь на убъждения защитниковъ ся въ тожде-· ствъ ессеевъ и осрапсвтовъ и происхождения первыхъ отъ послъдняхъ. Эти положенія составляютъ красугольный камень названной гипотезы, и если онъ будеть поколебленъ, то и вся гипотеза выбств съ этимъ, можно сказать, лишится всякой опоры.

Собрать данныя въ пользу преднолагаемаго тождества ессеевъ и оерапевтовъ взялъ на себя трудъ нѣмецкій ученый Гфрэреръ, являющійся однимъ изъ самыхъ горячихъ защитниковъ мнѣнія объ александрійскомъ происхожденіи ессенизма. Данныя эти не заключаются однако въ какихъ-либо историческихъ доказательствахъ, а состоятъ лишь въ указаніи нѣкоторыхъ сходствъ, замѣчаемыхъ между ессеями и оерапевтами въ ихъ обычаяхъ и учрежденіяхъ. Свои весьма многорѣчивыя, но часто крайне натянутыя сближенія и сопоставленія Гфрэреръ излагаетъ въ сочиненія: «Philo und die alexandrinische Theosophie» (Stuttgart, 1831). Намъ однако нѣтъ нужды слѣдить за всею аргументаціею Гфрэре

<sup>в</sup>) За исключеніемъ Герцфельда.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Мангольдъ. Ор. cit. s. 58.

ра, такъ какъ свои окончательные выводы онъ резюмируетъ **B.**P другомъ, позднъйшемъ своемъ сочинении подъ заглавиемъ: Allge-meine Kirchengeschichte (Stuttgart, 1841 г.), къ которому ищ и обратимся. Здёсь въ доказательство полнаго тождества ессеевъ и верапевтовъ, Гфрэреръ перечисляетъ сабдующіе усмотрѣнные имъ пункты сходства между названными сектами: «обѣ секты, говорить онг. 1, отвергають бракъ; 2, объ живуть въ отдалении оть міра, практикуя общеніе имуществь; 3, объ ръшительно отвергають рабство; 4, объ раздъляются на классы по времени вступленія въ общество и имсють различныя степени освященія; 5, объ находятся въ безусловномъ повиновении у своихъ начальниковъ; 6, объ носять одинаковую одежду; 7, объ колятся въ одно и то-же время и одинаковымъ образомъ, именно при солнечномъ восходъ и обратившись лищомъ на востокъ; 8, объ празднуютъ субботу строже, чъмъ прочіе іуден; 9, объ имъють таниственныя трапезы, которымъ приписываютъ богослужебное значеніе; 10, объ практикуютъ у себя аласгорическое голкование св. писания; 11, объ видятъ въ солнцъ символъ Высочайшаго; 12, объ имъють одинаковый взглядъ на матерію, считая ее источникомъ всякаго зла; 13, объ согласны въ ученій о безсмертій и одинаково отрицаютъ воскресеніе тъда; 14, объ высово цънятъ любовь и сострадание. Навонецъ, чт0 самое важное, 15, имена объихъ сентъ одни и тъ-же, ибо, по правильному производству, выражение «возалос» происходить отъ сиро-халдейскаго «аза», которое означаетъ----- «лечить»; оно есть, сатдовательно, заключаеть Гфрэреръ, буквальный переводъ наименованія « даральотус» 1).

Указавъ эти пункты сходства и не принявъ въ соображеніе тёхъ существенныхъ различій, какія при всемъ томъ существуютъ между ессеями и оерапевтами, Гфрэреръ приходитъ къ тому выводу, что «столь значительное согласіе можетъ быть объяснено только чрезъ производство одной секты отъ другой», и здѣсь онъ отдаетъ первенство оерапевтамъ по слѣдующему соображенію: «или ессеи, говоритъ онъ, могли быть первоначальнымъ обществомъ (Muttergesellschaft), по образцу котораго образовалось общество оерапевтовъ, или наоборотъ; но первый случай немыслимъ, потому что какъ изъ палестинскаго народа, недоступнаго чуждому образованію, могло произойти общество, которое признавало многія положенія, очевидно, происшедшія изъ смѣшенія Моисеевыхъ и языческихъ идей;—общество,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>] GFRÖRER. Allgem. Kirchengeschichte. Bd. I, s. 111.

которое отвергало жертвенный культь храма іерусалимскаго и уклонялось отъ святилища, составлявшаго гордость для всъхъ́остальныхъ іудеевъ; наконецъ, общество, которое пренебрегало бракомъ и рожденіемъ дътей — этими высочайшими обязанностями человъка и вмъстъ благословеніемъ Божіимъ, по закону Моисееву и по древнимъ върованіямъ іудеевъ»<sup>1</sup>)?

Гфрэреръ указываеть не малое количество пунктовъ сходства между ессеями и вераневтами, но если-бы даже и всъ они оказались вбриыми (чего на самомъ дблб ибтъ), то и въ такомъ случаѣ еще нельзя было-бы съ несомнѣнностью заключать о совершенномъ тождествъ объихъ сектъ, такъ какъ « Jerro показать, спажемъ мы словами Николя, между египетскими отщельниками и столь очевидныя отличія, что нечего и думать о томъ, что-бы одни питаи съ другими когда-нибудь какую-либо реальную звязь»<sup>2</sup>). Постараемся показать на дълъ справедливость этого заизчанія, отмітивъ ниже, на основанія точныхъ показаній подлетащихъ источниковъ, существеннъйшія отличія между ессеями и осрапевтамв, какія несомнѣнно имѣли у нихъ мѣсто. Такъ какъ при изложения этихъ отличий мы вифстъ СЪ тъмъ необходимо приведенныхъ Гфрэреромъ аналогій. коснемся и большей части то въ виду этого мы считаемъ излишнимъ спеціально останавливаться на разборъ всъхъ его аналогій. несостоятельность которыхъ, въ большинствъ случаевъ, выяснится сама собою. Тъмъ не менње мы находимъ небезинтереснымъ остановиться нъсколько па аналогіяхъ, имѣющихъ своимъ предметомъ «догматы» ессеевъ и оерапевтовъ (аналогія подъ нумерами: 11, 12 и 13).—какъ въ виду важности самого предмета, такъ и для наглядной характеристики того, какимъ путемъ добываются ниыми раціоналистами т подходящія данныя для проведенія тьхъ или иныхъ своихъ предвзятыхъ и тенденціозныхъ мнѣній, какихъ-бы важныхъ вопросовъ они ни касались.

Гфрэреру весьма желательно было провести то миѣнie, что ессев и өерапевты имѣли одни и тѣ-же «догматы», вполиѣ сотласные-де съ доктринами іудео-александрійской философія, и такъ какъ наши источники не распространяются о теоретическихъ воззрѣніяхъ ессеевъ и өерапевтовъ, (или, быть можетъ, именно вслѣдствіе этого), то Гфрэреръ счелъ себя въ правъ пуститься

Digitized by Google

s) I' + P > P E P T. Allgem. Kirchengeschichte. Bd. 1, s. 111-112.

в) Николя. Des doctrines religieuses des Juifs. p. 98.

къ безграничную область догадокъ и предположений, на которыхъ онъ пытается построить однако несомпънные, по его миънію. выводы. Вотъ какъ, напр., приходитъ Гфрэреръ къ тому мибиному (?) заключенію, что «ессен, какъ и верацевты, допускали существование посредствующаго существа между Богомъ и міромъ, которое они называли: «Логосъ». Сославшись на двусмысленное свидътельство Іосифа о томъ, что ессеи «до солнечнаго

Heco-

восхода не говорять ничего мірскаго, но возносять къ нему нъкоторыя отеческія молитвы, какъ-бы моля, что-бы оно взощло»<sup>1</sup>), Гфрэреръ отсюда съ полною увъренностью заключаетъ, что ессен «видъди въ солнцъ чувственный образъ Высочайшаго и считали ero 88 чистую свътовую сущность». Сдълавъ такой выводъ онъ продолжаетъ: «этотъ взглядъ на природу Бога, въ связи съ аллегоріей, доказываеть, что они не могли върить въ грубыя богоявленія, описанныя въ книгъ Бытія, а относящимся сюда слованъ свяш. писанія придавали и который высшій смысль и, следовательно, по всей въроятности. допускали и божественныя посредствующія существа». Какъ бы чувствуя ненадежность этого вывода, Гфрэреръ спъщитъ подкръпить его новыми ссылками на Филона и Іосифа, которыя, однако, нисколько не помогають дёлу. Процитировавъ то мъсто Филона, гдъ онъ говоритъ о томъ, что ессен дюбомудретвовали о бытіп Бога и о твореніи міра, Гфрэреръ останавливаетъ свое внимание на первой половинъ цитаты и комментируеть ее такимъ образомъ. «Слова: πλην δσον περί ύπάρξεως Θεού φιλοσοφείται находять для себя объяснение въ богословии александрийцевъ, учившихъ, что Богъ по своему внутреннему существу непостижимъ, --- человъкъ-же можетъ постигнуть только то, что Онъ существуеть. Поэтому, если ессеи, продолжаеть онъ далёс, согласно вышеозначенному свидътельству, считали Бога непостижимымъ и считали возможнымъ только доказательство Его существованія, а затъмъ дълали твореніе любимымъ предметомъ своихъ мистическихъ изслѣдованій, то слѣдуетъ, что они признавали также и посредствующее Существо, Логосъ, или по халденскому выражению -Memra di Jehovah »2).

Такимъ образомъ Гфрэреръ высказываетъ цълый рядъ предположеній, которыя тотчасъ-же обращаются у него въ несомязнныя положенія, что-бы послужить посылками для дальнъйшихъ

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 5.

<sup>\*)</sup> I + P > P F P 5. Philo und die alex. Theosophie. Th. II, s. 317.

завлюченій. Легко можно судить о томъ, какова должна быть достовърность окончательнаго заключенія, выведеннаго такимъ путемъ и основаннаго на такихъ сужденіяхъ, изъ которыхъ, можно сказать, ни одно съ внутреннею необходимостью не вытекаетъ изъ другаго. Почему словамъ Іосифа о молитвѣ ессеевъ нельзя придавать никакого другаго смысла, кромѣ приписаннаго имъ Гфрэреромъ; почему, далѣе, на основаніи этихъ словъ слѣдуетъ заключать, что ессеи не могли вѣрить словамъ Библіи, свидѣтельствующимъ объ явленіяхъ Іеговы людямъ, а должны были приписывать этимъ«грубымъ богоявленіямъ»нѣкоторый высшій смыслъ;

ниючать, что ессеи не могли върить словамъ Библін, свидътельствующимъ объ явленіяхъ Іеговы людямъ, а должны быле приписывать этипъ«грубымъ богоявленіямъ»нёкоторый высшій спыслъ; какъ изъ этого слъдуетъ, что ессен, по всей въроятности, должны были върить въ посредствующія божественныя существа; откуда видно, что ессеи непремённо должны были такъ понимать и толковать св. писаніе, какъ александрійскіе богословы, или точите, какъ самъ Филонъ; и какъ изъ словъ Филона о томъ, что ессеи, занимаясь болёе всего этикой, въ то-же время удёляли мёсто и размышленіямь о бытін Божіемъ и твореніи міра,—-какъ изъ этого слёдуеть тоть, уже несомнённый, выводъ, что ессеи върили въ посредствующее Существо, которое называли Логосомъ---трудно понять. Можно только сказать одно, что Гфрэреръ не ошибся, высказавъ предположеніе, что « сдѣланный имъ выводъ легко можетъ показаться слишкомъ смилымъ». Съ своей стороны скажемъ, что онъ не только можетъ, но и долженъ показаться таковымъ, такъ какъ въ цѣломъ рядѣ сылогизмовъ, построенныхъ Гфрэреромъ для того, что-бы дойти до желательнаго для него вывода, невольно бросается въ глаза то, что, вопреки всъмъ правиламъ логики, у него тъмъ болъе возрастаетъ степень достовърности выводимыхъ имъ сужденій, чъмъ слабъе и неосновательнъе предварительныя посылки силлогизма. Желая, повидимому, нъсколько сгладить неблагопріятное впечатлѣніе и придать большую основательность своему выводу. Гфрэреръ находитъ нужнымъ обратиться еще къ Іосифу и цитпруетъ приводимую у него формулу вступительной клятвы ессеевъ. Подчеркнувъ то мъсто въ ессейской клятвь, гдь содержалось обязательство тщательно хранять отъ искаженія книги секты и имена ангеловъ, и придавъ ему желательный для него смысль, Гфрэреръ заключаеть: «сльдовательно, въ учение объ ангелахъ ессеи должны были полагать самую завѣтную и самую важную тайну своего ордена. Теперь если спросить: что составляло самую важную и самую возвышенную часть александрійской теософін, то всякій, конечно,



Digitized by Google

укажеть на учение объ «Архангель», о «второмъ Богь», о «Логось». При такомъ столь разительномъ признакѣ, восклицаетъ Гфрэреръ, какъ им моженъ еще сомнъваться въ согласія ессеевъ съ александрійцами, и именно съ верапевтами, въ этомъ важномъ пунктѣ? Ибо хотя и допускають, что они употребляли имена ангеловь для заклинанія и врачеванія болѣзней, и уже на этомъ основанія они могли хранить ихъ въ тайнѣ, но этотъ обычай прелполагаеть уже высшее воззрѣніе на ангеловь и на отношеніе ИХЪ къ Богу и, безъ сомнѣнія, предполагаеть также и понятіе о самомъ высшемъ изъ нихъ, такъ какъ ихъ повсюду раздѣляла на классы в разряды»<sup>1</sup>). Не знаемъ, въ самомъ дълъ, кого могуть убъдить патетические возгласы Гфрэрера, желающаго взять если не основательностью, то смѣлостью и оригинальностью своихъ выводовъ, но по крайней мъръ можемъ констатировать тотъ факть, что Герцфельдъ, также подобно Гфрэреру горячо защищающій александрійское происхожденіе ессейства, HO TOALKO HPсколько болье его безпристрастный, посль тщательнаго изсладованія предмета, пришелъ къ тому довольно знамепательному выводу, что «ессейское ученіе объ ангелахъ должно было быть болъе близкимъ къ палестинскому, чъмъ къ александрійскому ученію о томъ-же предметѣ»<sup>2</sup>). Не беремся судить о степени достовърности этого вывода, такъ какъ источники не говорятъ намъ о томъ, въ чемъ состояло это ессейское учение объ ангелахъ И даже о томъ, что собственно нужно разумъть подъ именами ангеловъ, но не можемъ обойти молчаніемъ того многозначительнаго факта, что самъ Гфрэреръ (можно догадаться, по какимъ соображеніямъ) въ позднѣйшемъ сочиненій своемъ, откуда мы **B**38**JB** перечень его аналогій, уже благоразумно воздержался оть проведенія аналогія между ессеями и верапевтами въ ихъ будто-бы согласномъ учении о посредствующемъ существъ между Богомъ и міромъ»<sup>3</sup>).

в) Насколько основательно мнініе Горэрера о томъ, что осрапевты віриян въ посредствующія существа, можно судить по тому, что все оно основывается лишь на слідующихъ словахъ Филона о осрапевтахъ: "они молятся два раза въ день, при утренией зарѣ, и предъ вечеромъ: при восходѣ солица они молятся о благополучномъ днѣ, именно, что-бы небесный свѣтъ возсіялъ въ ихъ душахъ, а при солцечномъ закатѣ-о томъ, что-бы ихъ души, всепѣло освободившись отъ бремени чувственныхъ органовъ и внѣшияго міра, погрузившись въ свое внутрениѣйщее святилище, могли узрѣть истину" [De vita con-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Γ φ **Р**ЭРЕРЪ. Ор. cit. Π, s. 318-319.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Г ЕРЦФЕЛЬДЪ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. II, s. 405, § 14. Ср. § 17, s. 406-408.

- 215 -

Точно такіе-же пріємы употребляеть Гфререрь и такую-же степень достовѣрностя имѣють его доводы и при аргументація предполагаемаго имъ согласія ессеевъ и осрапевтовъ также и въ аругихъ теоретическихъ воззрѣніяхъ. Процитировавъ, напр., свидѣтельство Іосифа объ антропологическомъ ученіи ессеевъ, Гфререръ замѣчаетъ, что всѣ существеннѣйшія черты этого ученія «по вторяются въ такой-же формѣ (in eben der Gestalt) у Филона или

templ. 893, В]. Приведенныя слова Филона, извъстнымъ образомъ освъщенныя Герэреромъ и восполненныя и которыми его личными догадками, которыя онъ такъ склоненъ принимать за аксіомы, заключають въ себъ, по митнію Герэрера, вполнѣ достаточныя данныя для несомнѣннаго вывода о вѣрѣ есрапевтовъ въ посредствующія существа. "Өерапевты, разсуждаетъ Горэреръ, молятся не объ обыкновенномъ свётё, который посыласть видимос солице, но о изкоторомъ высшемъ. Но этоть высшій свѣть, по всей выроятности, не есть само Божественное Существо, но Логосъ, или Небесная Софія; потому что такіе люди, какъ напин верапевты, которые смотрёли на матерію, какъ на источникъ зла и мрака, никакъ не могли думать, что-бы Богъ существенно входилъ въ души смертныхъ. Притомъ они считали, какъ объ этомъ можно судить по всему οπисанію ихъ жизни, какъ βίος θεωρητικός, высшее безпредільное знаніе, мудрость, превосходящую земпую мёру, за полноту добродётелей, что необходимо ведстъ къ тому-же понятію о Хофіа, которое мы находимъ у Филона и у прочихъ александрійцевъ. Если мы примемъ еще къ свъдънію, что они особенио уважали седмеричное число, которое Филонъ и Аристовулъ согласно ставили въ отношенія къ Логосу и къ Софія, равно какъ и го, что Псевдо-Соломонъ [т. е. писатель книги Премудрости Соломона], который, по всей вироятности, принадлежаль къ верапевтамъ, проникнутъ былъ уваженіемъ къ Софія, то мы вожень быть убъжденными, что отношение между Богомъ и видимымъ солицемъ. между умственнымъ свётомъ и видимымъ, они точно такъ-же опредбляли, какъ это изображено у Филона: "Богъ есть чистый первосвѣтъ; отображение его и уиственный отблескъ, который просвъщаетъ человъческія души, есть "Софія", нан ... Тогосъ"; этого послѣдняго представляетъ опять солнце, какъ видимое отображение". [G F R Ö R E R. Op. cit. s. 296-297]. Какъ можно видать, и здась Горзреръ доходитъ до требуемаго вывода посредствомъ цілаго ряда всевозможныхъ предположений и силлогизмовъ, въ которыхъ исходной точкой служатъ суждения только лишь проблемматическія, а выводы неожиданно.оказываются "нисколько не иодлежащими сомивнію". Но если въ данномъ случат разсужденія Герэрера могуть ныть хотя некоторый видь основательности вследствес того, что осропевты, иодобно Филону, были александрійскими іудеями, и потому можно еще допустить, что они месли усвоить себъ изкоторыя доктрины александрійской философіи 100 что вообще ихъ доктрины не были тъ-же, что у Филона, объ этомъ см. у Люціусь: Die Therapeuten, 8.,47-52], то это предположение неумѣство по отвошенію къ палестинскимъ сссеямъ, гдѣ сперва нужно было-бы точно доказать ихъ зависимость и близкое родство съ александрійской философіей, а потомъ уже на основаніи этого факта дёлать предположенія объ ихъ теоретическихъ воззрѣніяхъ, правственныхъ принцяпахъ и пр. Горореръ-же поступаетъ совершенно наоборотъ.

же у Псевдо-Соломона, и что, въроятно, также и серансвты вообще върили этому, хотя объ этомь прямо и не товорится»<sup>1</sup>), замъчаеть самъ Гфрэреръ. Такъ-же обстоитъ дъло и съ эсхатологическимъ ученіемъ ессеевъ, ничего соотвѣтственнаго которому въ описания верапевтовъ не говорится, но не смотря на это Гфрэреръ счелъ возможнымъ и въ этомъ случав выставить аналогію между ессеями и осрапевтами, какъ факть непреложный, сославшись на то, что это учение ессеевъ, за немногими исключеніями, сходно-де съ ученіемъ Псевдо-Содомона, а отчасти даже и съ ученіемъ Филона<sup>2</sup>). Позволительно, конечно, высказывать предположенія тамъ, гдъ нътъ положительныхъ данныхъ и гдъ, при полномъ в точно удостовъренномъ тождествъ явленій или-же при несомнённой взаимной зависимости ихъ, нужно восполнить ту или другую, оставшуюся неизвъстной, черту; но если, подобно Гфрэреру, начать дълать произвольныя догадки относительно такихъ историческихъ явленій, взаниное родство которыхъ еще не установлено; если только по своимъ личнымъ соображеніямъ восподнять то, что о нихъ не разсказывается, а затъмъ, тотчасъ-же обращая эти свои предположенія какъ-бы въ аксіомы, дълать ихъ исходной точкой опоры для построенія цілаго ряда«несомніяныхь» заключеній, имѣющихъ своимъ предметомъ ни болѣе, ни менѣе, какъ установление полнаго тождества въ доктринахъ и воззрѣнияхъ извъстныхъ обществъ, --- то такимъ путемъ можно зайти слишкомъ далеко...Что-бы не распространяться больше объ аналогіяхъ Гфрэрера, считаемъ умъстнымъ привести здъсь приговоръ, произнесенный Герцфельдомъ касательно разсужденій Гфрэрера, относящихся къ тождеству ессеевъ я осрапевтовъ въ ихъ теоретическихъ возарѣніяхъ: «что касается. говоритъ онъ, того, что Гфрэреръ приписываеть ессеямъ и оерапевтамъ, будто они смотръли на тварь (Creatur), на матерію, на плоть, какъ на принадлежность мрака, а посему и на чувственныя наслажденія, какъ на нѣчто злое---такъ какъ они почитали солнце за видимый образъ Божества и, слъдовательно (!), смѣшивали Божество съ нѣкоторою свѣтообразною сущпостью-то это есть остроумная фикція, и ничего больс»<sup>3</sup>).

Какъ бы то ни было, но вибсто гаданій о сомнительныхъ сходствахъ между ессеями и оерапевтами въ томъ или иномъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ГФРЭРЕРЪ. Ор. cit. Th. II, s. 336.

<sup>•)</sup> Г • Р э Р Б Р ъ. Ор. cit. Th. II, s. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ГЕРЦФЕЛЬДЪ. Geschichte des Volkes Israël. Bd. II, s. 408.

отношенія мы, на основанія точныхъ показаній нашихъ источниковъ, можемъ привести здъсь такія несомнѣнно присущія этимъ сектамъ черты отличія, что о полномъ тождествѣ ихъ не можетъ быть и рвчи.

1. Весьма важное значение въ настоящемъ случат имтетъ прежде всего тоть факть, что самъ Филонъ отибчаетъ одну изъ самыхъ существенныхъ разницъ, отличавшихъ ессеевъ отъ оерапевтовъ: «разсказавъ объ ессенхъ, которые высоко почитали и вели практическую жизнь (прахтихов рісов), такъ начинаеть онъ свое сочинение о верапевтахъ, скажу за симъ цадлежащее по предположенному плану и о тёхъ, которые посвятили себя созерцанію (дашріах)»<sup>1</sup>). Филонъ такинъ образонъ проводить ръшительную грань между этими двумя обществами, такъ какъ представляетъ ессеевъ обществояъ людей исключительно практическаго религіознаго направленія, которые далеки были отъ всякой теософіи в нисколько не думали спеціально предаваться праздному C0зерцательному умозрѣнію, что составляло существенную черту еераневтизма. Гфрэреръ не могъ, конечно, игнорировать этихъ словъ Филона, однако онъ крайне легко отнесся къ нимъ, отозвавшись о нихъ, что туть указывается только лишь «маленькое различіе». Мало того: онъ хочеть даже видъть въ нихъ подтверждение своего взгляда. замбчая, что въ этихъ словахъ самъ Филонъ «объявляетъ объ секты за вътви одного корня»<sup>2</sup>). Подобный искусный пріемъ, употребленный Гфрэреромъ, можеть дълать честь только находчивости и изворотливости автора, но сущности дѣла онъ нисколько не изминяеть, такъ какъ, во-первыхъ, если-бы Филонъ ниблъ въ виду отмбтить родство ессеевъ съ осраневтами, то совершенно непонятно, почему онъ не сказалъ объ этомъ прямо и опредълению, тъжъ болъе, что онъ имълъ къ этому самый удобный поводъ; а во-вторыхъ, приведенныя слова Филона не только не говорять въ пользу того, что-бы этотъ послѣдній считалъ ессеевъ и. осрапевтовъ «за вътви одного корня», но, напротивъ, ясно дають разумёть, что Филонъ признаваль ихъ людьми совершенно различныхъ направленій и что поэтому онъ нашелъ необходинымъ, соотвътственно дъйствительности, ясно разграничить эти секты и даже посвятить ихъ описанію два совершенно от-

s)P B I L O. De vita contemplativa. p. 889: "Εσσαίων περί διαλεχθείς, οι τον πρακτικον εξήλωσαν και διεπόνησαν βίον εν απασιν, αυτίκα και περί των θεωρίαν ασπασαμίνων απολουθία της πραγματείας έπόμενος τα προσήκοντα λέξω".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Г • F э F E F 5. Philo und die alex. Theosophie. Bd. I, Theil II, s. 342.

дѣльныя сочиненія<sup>1</sup>). «Нашъ авторъ такъ мало думаеть о томъ, что-бы отождествлять ессеевъ и оерапевтовъ, замѣчаетъ Дюціусъ, что въ томъ единственномъ мѣстѣ, гдѣ онъ касается ессеевъ въ «De vita contemplativa», онъ отмѣчаетъ именно тотъ рѣзкій контрастъ, какой составляли они по отношенію въ оерапевтамъ. И въ самомъ дѣлѣ, если при сравненіи ессеевъ и оерапевтовъ должно чему-либо удивляться, то это, конечно, не тому, что существовали между ними нѣкоторыя аналогіи, но скорѣе—тому, что при данныхъ отношеніяхъ обѣ секты могли вообще такъ отлично образоваться »<sup>2</sup>).

2. Всябдствіе такого различія въ своемъ основномъ харавтерѣ и направленіи у ессеевъ и осрапевтовъ замѣчается также и существенно различное отношение ихъ къ физическому труду и работћ. Относительно ессеевъ мы знаемъ, что они въ теченіе цѣлаго дня были заняты разнообразными работами, указываемыми имъ ихъ начальниками, и только во время трапезъ они пользовались отдыхомъ<sup>8</sup>); ессен были по большей части земледъльцы, пастухи, ремесленники4) и пр., и за свой трудъ они не отказывались брать вознагражденіе, которое все цёликомъ должно было поступать въ кассу общества<sup>5</sup>). У верапевтовъ, напротивъ того, о работъ не могло быть и ръчи: все свое время они посвящали исключительно философскому умозрѣнію и уединенному религіозному созерцанію, и именно въ томъ, что они нисколько не за ботились о пріобрътеніи денегъ, Филонъ видитъ источникъ ИХЪ совершенства<sup>6</sup>).

Указанное различіе, состоящее въ томъ, что оерапевты были чистые теоретики, а ессен—практики, Гфрэреръ, говоримъ мы, считаетъ только «маленькимъ отличіемъ», «незначительною разницею», которая, по его инѣнію, объясняется столькоже изъ практическаго духа палестинскаго іудейства, сколько и изъ особенности тѣхъ странъ, гдѣ тѣ и другіе—оерапевты и ессен—жили. Послѣдніе жили «на священной почвѣ (auf heiligen

s) Есссямъ-сочинение подъ заглавиемъ "Quod omnis probus liber", равно какъ в "Апологию", а верапевтамъ-сочинение: "De vita centemplativa".

s) Люціусъ. Die Therapeuten. s. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) PRILO. EUSEB. Praeparatio evangelica. VIII, 11; Qued omn. prob. liber. 876, E. JOSEPH. FLAV. Bell. jud. II, 8. 5-6.

<sup>•)</sup> PHILO. Qu. omn. prob. lib. 877, C; Praeparat. evang. VIII, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Qnod omn. prob. liber. 878, B; Praeparat. evang. VIII, 11.

<sup>•)</sup> De vita contemplativa. 899, C.

- 219 -

Beden), въ зенит обътованія, которую Монсей для тщательнаго веркамванія раздблиль по жребію нежду всёни іудейскими коавнения, сдълавъ земледбліе главнымъ и почетнъйшимъ занятіемъ своего народа». И вотъ ессен единственно изъ повиновенія къ Монсею, «котораго послё Бога они почитали болье всего», и зананись земледбліемъ, желая также и въ этомъ отношенін выполнить законь. «Ферапевты, напротивь того, жили въ зений пронаятія, считавшейся у аллегористовъ символомъ нечестія и зла; поэтому они не связаны были никакими религіозными обязательствани въ ея обработвъ и даже могли дунать, что имъ нужно нержаться какъ можно далбе оть почвы. На которой тяготбло проклятие Божие» 1). Нечего и говорить о тоиъ, что это объясненіе, столь мало служащее къ разрѣшенію такой существенной разницы между двумя сектами, совершенно неудовлетворительно. Мы уже не говорниъ о томъ, что ессен занимались не однимъ только зепледбліень, а также и скотоводствомь, и пчеловодствомь, разнаго рода ремесјами, но спросниъ лишь: почему, въ самомъ дълъ, ессен сочан для себя непремънною обязанностью повиноваться Монсею именно въ данномъ случаъ, при исполнения его заповъди о земледъдін, такъ что ради этого они не побоялись даже нарушить основное направление той секты, которой они, по мизнію Гфрэрера, подражали, --- между тімь какъ ничто не воспрепятствовало имъ съ легкимъ сердцемъ отказаться отъ исполненія несравненно болье важныхъ и существенныхъ постановления Монсеева законодательства? Подобное измѣненіе въ основномъ направлении секты рёшительно непонятно при томъ предположении, что ессен произощан отъ верапевтовъ, для которыхъ именно философствование было задачею жизни, созерцание--главною цълью ихъ, а все прочее, что не имъдо отношения къ этому, было ими пренебрегаемо. Они, по свидътельству Филона, ежедневно молились о проврвнія очей разума, о томъ, что-бы «духъ ихъ исполнился небесныть свётонъ». Въ модельняхъ верапевтовъ находились только «законъ, пророческія писанія, псалмы и иное, что способствуеть достижению совершенства възнания и добродътели», и все время между утренней и вечерней молитвой они проводили въ томъ, что искали мудрости въ священныхъ писаніяхъ, стремясь достигнуть своимъ постояннымъ изученіемъ писанія высшаго позпанія, предметомъ котораго были Богъ и высшія истины. «Они всегда имъють Бога

s) Γ • P > P E P 5. Philo und die alex. Theosophie. Th. II, s. 341-342.

- 220 -

такъ что оть нъкоторыхъ во время ихъ сна слышать славные догматы священной философіи»<sup>1</sup>). Напротивъ TOPO. y ессеевъ умозрѣніе отступало совершенно на задній планъ, TARL что Филонъ въ «Апологіи» совстмъ ничего не говорить о немъ, а въ «Quod omn. prob. lib.» замъчаетъ, что ессен логической и метафизической частями философіи совствить не занимались, предоставляя ихъ болтунамъ, а всему предпочитали только этику<sup>2</sup>); также и вступительная клятва ессеевъ, содержала главнымъ обравомъ лишь чисто нравственныя обязательства.

Отъ этого ръзкаго различія двухъ разсматриваемыхъ севтъ въ ихъ основномъ характерѣ зависѣли также еще и другія отличія въ ихъ образъ жизни. З, Ессен, какъ извъстно, населяля раздичные города в деревни Палестины<sup>3</sup>), еерапевты-же исваля полнаго уединения и жили исключительно только въ своихъ особыхъ колоніяхъ. 4, Ессен жили сообща въ своихъ орденскихъ домахъ, осрапевты по одиночкъ въ своихъ кельяхъ<sup>4</sup>), при чемъ они строили свои кельи не сплошнымъ рядомъ одну подлѣ другой, а на извъстномъ разстояніи другь отъ друга, потому что любили одиночество. 5, Стремясь къ уединенному созерцанію, верапевты не только почти никогда не оставляли своихъ жилищъ, но даже не выглядывали за порогъ ихъ<sup>5</sup>), и только по субботажъ и въ пятидесятые дни собирались для общаго назиданія; ессен, напротивъ, послъ работъ ежедневно по два раза собирались для общихъ омовений и общихъ трапезъ. 6, Өерапевты принципіально избъгали всякаго общества и, ведя отшельническую ЖИЗНЬ, оставались, такъ сказать, какъ-бы потерянными для остальнаго общества, не принося ему никакой пользы, между тъмъ объ ессеяхъ извъстно, что они съ охотою принимали на воспитание чужнахъ дътей<sup>6</sup>), занимались дълами благотворительности<sup>7</sup>), а также и врачеваніями <sup>8</sup>), пытались иногда предсказывать будущее и истолко-

- <sup>1</sup>) De vita contemplativa. p. 893, B-C.
- <sup>2</sup>) Quod. omn. prob. liber. p. 877, B-C.
- s) Bell. jud. II, 8; 4; Praeparat. evang. VIII, 11. A.
- •) De vita contemplativa, p. 893, E; 903, B.
- 5) De vita contemplat. Ibid.
- <sup>6</sup>) Bell. jud. II, 8. 2.
- 7) Bell. jud. II, 8. 6.
- Bell. jud. Ibid.

Digitized by Google

вывать сны лицамъ не ихъ круга<sup>4</sup>), накомецъ, принимали даже участіе въ войнѣ противъ римлянъ<sup>2</sup>),—-все это показываеть, что они не были вполиѣ чужды общественной жизни.

Далье, различенъ былъ также и составъ членовъ той и другой секты. 7, Ессен, какъ извъстно, принимали въ свое общество въ качествъ пъйствительныхъ членовъ только взрослыхъ и зрълыхъ мужей<sup>3</sup>), между тъмъ какъ у осрапевтовъ принимались и становились дъйствительными членами секты также и юноши4). 8. Съ другой стороны, ессен, ведущіе безбрачный образь жизни, не терпбли въ своемъ обществв женщинъ, опасансь, по словамъ Іосифа, ихъ легкомыслія и дурнаго нрава и вообще крайне пренебрежительно относясь къ нимъ<sup>5</sup>); между тъмъ какъ у осраневтовъ женщины, наравиъ съ мужчинами, были равноправными членами секты, и о какомъ-либо презръніи къ нимъ, или даже только о подчиненія женскаго пола мужскому, нельзя найти у Филона въ «De vita contemplativa» ни малъйшаго слъда. Напротивъ, тамъ восхвалнются женщины, которыя «остаются дъвами до старости, сохраняя однако девство не по принуждению, какъ нъкоторыя изъ эллинскихъ трицъ, а по свободному произволению, побуждаясь ревностью и любовью въ мудрости»<sup>6</sup>). Не маловажное отличіе (совершенно однако игнорированное Гфрэреромъ) составляетъ также и то, что извѣстная фракція ессеевъ не отказывалась отъ брака, тогда какъ верапевты всв безъ неключенія вели безбрачвую жизнь.

9. Относительно ессеевъ, далёе, извёстно, что при своемъ вступленіи въ орденъ они предоставляли все свое имущество въ распоряженіе общества, и оно дълалось съ той поры общественной собственностью, такъ какъ у ессеевъ было полное общеніе имуществъ<sup>7</sup>); между тѣмъ өерапевты передъ тѣмъ, какъ удалиться въ уединеніе, раздавали свое имущество своимъ друзьямъ и родственникамъ<sup>8</sup>), и о существованіи у нихъ общенія имуществъ (вопреки аналогіи Гфрэрера) въ «De vita contemplativa» ничего не

- <sup>a</sup>) Bell. jud. Π, 20. 4; Ш, 2. 1-2.
- s) Praeparatio evangelica. VIII, 11.
- •) De vita contemplativa. 900, C.
- s) Bell. jud. Π, 8. 2.
- s) De vita contemplativa. p. 899, D.
- 7) Bell. jud. Π, 8. 3.
- s) De vita contempl. Ibid.

s) Antiqu. jud. XIII, 11. 2; XV, 10. 4; XVII, 13. 3.

говорится. Гфрэреръ, правда, высказываетъ догадку, что, «въроятно, и у верацевтовъ было нѣчто подобное.---что также H Y нихъ люди со средствани, поступая въ общество, не все оставляля своимъ роднымъ, но нъчто приноснан съ собой и для общества. хотя это нъчто, по причинъ ограниченныхъ потребностей общины. могло-де и не заслуживать упоминанія»<sup>1</sup>),—но это значить ptшительно предпочитать свои личныя предположения положительнымъ даннымъ источниковъ; а между тъмъ для возложно большей достовбрности нашихъ выводовъ о взаниномъ отношении ессеевъ и верапевтовъ мы, безъ сомнёнія, должны руководствоваться отнюдь не личными догадками и субъективными соображеніями. з прямыми показаніями источниковъ, если только мы не желаемъ лишиться опредбленной опоры для точности своихъ суждений. Если-же Гфрэреръ предполагаетъ видъть здъсь случайный пробълъ въ нашемъ источникъ, то, по нашему мнъню, такая догадка здъсь не умъстна: была-бы крайне невъроятной такая небрежность Ħ невнимательность со стороны Филона (историческій авторитеть котораго Гфрэреръ къ тому-же ставитъ гораздо выше, чъмъ Іосифа), что-бы опъ при описании общества осрапевтовъ забылат. или оставиль безъ вниманія такой существенно-важный пунять,

или оставиль оезъ вниманія такон существенно-важный пункть, какъ общеніе имуществъ, которое онъ такъ подробно изобразяль и такъ много возвеличилъ, говоря о сектъ ессеевъ<sup>2</sup>).

10. Значительная разница замѣчается также и въ организаціи обѣихъ сектъ. Ессеи имѣли строго опредѣленную организацію, съ особыми выборными предстоятелями, распорядителями и управителями, которымъ они оказывали безусловное повиновеніе; съ строгимъ подраздѣленіемъ на классы, рѣзко отдѣленные другъ отъ друга; съ двойнымъ новиціатомъ и пр.; о оерапевтахъ ничего подобнаго не извѣстно (снова вопреки аналогіи, проводимой въ данномъ отношеніи Гфрэреромъ). «О существованіи у оерапевтовъ, говоритъ даже Целлеръ, орденскаго устройства и орденской дисциплины, какія были-бы подобны ессейскимъ, не можетъ бытъ и рѣчи. Хотя и замѣчается въ «De vita contemplativa»(р. 899, С). что они при своихъ общихъ транезахъ садились въ порядкѣ, соотвѣтственномъ времени вступленія ихъ въ общество, и называются предсѣдатели и служители при ихъ транезахъ, но рѣшительно нѣтъ никакого упоминанія объ ихъ дѣленіи на классы и под-

a) Γ • F > F E F 5. Philo und die alex. Theosophie. Th. II, s. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>/ Quod omn. prob. liber. 878, B. Cp. Praeparat. evang. VIII, 11. A.

чиненім начальникамъ ордена, какъ это было у ессеевъ»<sup>1</sup>). У еерапевтовъ всѣ были равны и свободны<sup>2</sup>), и организація, подобная ессейской, была-бы даже противна ихъ принципамъ.

11. Өсрансвты, далье, были аскетами въ полномъ сиыслъ слова: никто взъ нихъ у себя въ кельт не принималъ пищи и не пиль воды до захожденія солнца, такъ какъ они считали прианчнымъ свътъ дня посвящать мудрости и только малую часть ночи отдавать на удовлетворение потребностей тъла. Нъкоторые изъ нихъ, предавшись глубокому созерцанію, часто обходились безъ пищи въ теченіе трахъ дней; были и такіе, которые, услаждаясь и питаясь мудростью, удерживались отъ телесной пищи вдвое болће, и едва только чрезъ шесть дней вкушали необходимое. Пища верапевтовъ была самая простая, какую только можно себъ представить: хлъбъ, соль и иссопъ, а питьемъ служила ная нихъ чистая ключевая вода<sup>3</sup>). Что касается ессеевъ, то хотя всточники и восхваляютъ ихъ умъренность въ пищъ и питьѣ, но умъренность еще нисколько не обозначаетъ собою аскетизиа; п во всякомъ случат несомнтненъ тотъ фактъ, что ессен не только не постились по три и по шесть дней, но, напротивъ, ежедневно, и даже по два раза, собирались всъ виъстъ для вкушенія пищи. Достаточно извъстно также, что при ессейскихъ транезахъ подавался не одинъ только хлъбъ, но также и особое кушанье<sup>4</sup>); если-же и не указывается прямо, состояло-ли оно изъ мясной, или-же только изъ растительной инщи, то во всякомъ случать выражение Филона, что ессеямъ обычно предлагалась «изобильная пища»<sup>5</sup>), показываетъ, что нельзя и сравнивать пищу ессеевъ съ пищей осрапситовъ.

12. Если, далёе, объ севты имъли общія трапезы, то всеже также и въ этомъ пунктъ обнаруживается болѣе различія, чъмъ сходства, потому что общія трапезы, предваряемыя омовевіями<sup>6</sup>), совершались у ессеевъ ежедневно. и притомъ дважды въ день<sup>7</sup>), между тъмъ какъ оерапевты устрояли общія трапезы телько въ каждый седьмой, а по увъренію нъкоторыхъ<sup>8</sup>), даже

- <sup>2</sup>) De vita contemplativa. 900, B.
- \*) 1bid. 895, C.
- •) Bell. jud. II, 8. 5.
- •) "Tpopac apdovous"; Praep. evang. VIII, 11.
- <sup>6</sup>) Bell. jud. II, 8. 5.
- <sup>1</sup>) Ibid. Cp. также Quod. omn. prob. liber. p. 874, B.
- •) Люціусъ. Die Therapeuten. s. 27-28. Он і.в. Jahrbb. für prot.

Digitized by Google

з) Цвялеръ. Die Philosophie der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 302.

только въ каждый 50-ый день<sup>1</sup>). Самъ Гфрэреръ не могъ 'не признать здѣсь (впрочемъ, по своему обыкновенію, только «незначительнаго») отличія<sup>2</sup>).

13. Объ ессеяхъ извъстно, что она гнушались масломъ (кудіда бясдаµβа́уооса ед бда:оу) и считали оскверненіемъ малъйшее прикосновеніе масла къ тълу<sup>3</sup>); о еерапевтахъ не только ничего подобнаго не говорится, но даже замъчается, что по субботамъ, въ знакъ своей радости, они помазывали тъло<sup>4</sup>).

14. Извѣстно также, что въ жизни ессеевъ весьма большую роль играли очистительныя омовенія, моторыя составляють вообще одну изъ отличительныхъ чертъ въ ессенизмѣ, между тѣмъ въ Филоновомъ описаніи еерапевтовъ нѣтъ ни малѣйшаго намека на существованіе у этихъ послѣднихъ подобныхъ омовеній, хотя въ то-же время трудно допустить, что-бы при столь подробномъ описаніи «величайшаго праздника» еерапевтовъ, какое дѣлаетъ Филонъ<sup>5</sup>), онъ могъ опустить эту черту, если-бы она дѣйствительно имѣла у нихъ мѣсто.

15. Ессен, какъ извѣстно, запрещали употребленіе влятвы, между тѣиъ о еерапевтахъ ничего нодобнаго не говорится.

16. Ессен, по замѣчанію Іосифа, предпочитали свои очищенія храмовымъ жертвамъ<sup>6</sup>) и вообще отрицательно относились ко всему храмовому культу и левитскому священству, имѣя своихъ особыхъ священниковъ, между тѣмъ какъ эерапевты, по Филону, питали глубочайшее уваженіе къ храму іерусалимскому и его свя ценству <sup>7</sup>).

17. Если и ессен и оерапевты при молитвѣ обращались на востокъ, то все же здѣсь можно усматривать значительную разницу. Обычай ессеевъ самъ по себѣ представлялъ, несомиѣнно, силь-

Theolog. 1888. s. 481. Нерѣшительно выражается относительно этого пункта и самъ Горэркръ. Philo und die alex. Theosophie. Th. П, s. 316.

- <sup>1</sup>) De vita contemplativa. 899, D.
- <sup>2</sup>) Гфрэреръ. Ор. cit. Th. II, s. 316.
- s) Bell. jud. II, 8. 3.
- •) De vita contemplativa. p. 895.
- <sup>5</sup>) De vita contemplativa. Ibid.
- e) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

7) Ригьо. De vita contemplativa. 902, А. Филонъ, между прочимъ, разсказывастъ, что осрапевты нарочно употребляли въ своей обыденной жизни кислый хлѣбъ, а соль всегда смѣшивали съ иссопомъ — для отличія отъ священныхъ хлѣбовъ предложенія храма ісрусалимскаго, изготовляемыхъ изъ прѣсваго тѣста, и той несмѣшанцой ни съ чѣмъ соли, которая лежала на этихъ хлѣбахъ. ное уклоненіе отъ общенароднаго обычая іудеевъ совершать молвтву, обратнвшись лицомъ къ Іерусалныу<sup>1</sup>). Что-же касается осрапевтовъ, то хотя они также молились къ востоку, но на востокъ по отношенію къ нимъ находился также и Іерусалимъ; слѣдовательно, они, собственно говоря, въ данномъ случаъ нисколько не отступали отъ іудейскихъ традицій.

18. Наконецъ, и самыя имена объихъ сектъ, вопреки увъренію Гфрэрера, совершенно различны, и ихъ вовсе нельзя отоидествлять. Если даже и согласиться съ Гфрэреромъ, что имя 'Ессайсс произощло отъ **NDN** «лѣчить»<sup>2</sup>), то все-же нельзя признать справедливымъ, что-бы наименованіе дераксостус произощло отъ глагола дераксост, употребленнаго именно въ смыслѣ «лѣчить». Намъ рѣшительно ничего неихвѣстно о какихъ-либо врачеваніяхъ верапевтовъ, за которыя они могли-бы получить свое наименованіе, да это и не подходило-бы къ ихъ замкнутости и вообще ко всему ихъ характеру я направленію, а потому нужно признать, что слово дераксость въ этомъ случаѣ, въ примѣненіи къ верапевтамъ, можетъ быть понимаемо только въ смыслѣ «служить», «почитать», «colere Deum», а не въ смыслѣ «лѣчить», что гораздо больше согласуется съ самою сущностью общества верапевтовъ и съ тѣмъ значеніемъ, какое обычно придаетъ этому слову Филонъ<sup>3</sup>).

Итакъ, ни въ основномъ характеръ и направлении, ни въ составъ членовъ, ни въ образъ жизни, ни въ организации, ни въ отличительныхъ учрежденияхъ и возарънияхъ, ни въ самомъ имени разсматриваемилхъ нами сектъ ессеевъ и осрапевтовъ, не только

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. объ этомъ выше, стр. 120, прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Что однако не согласно съ мићијемъ большинства ученыхъ [Ширера, Гитцига, Целлера, Эвальда, Люцјуса и др.], останавливающихся преимущественно на провеводстве имени отъ мол-тор "благочестивый".

<sup>•)</sup> Напр. De sacrificantibus [Edit. Mangey], Т. П. рад. 268, § 10; De praem. et poenis, § 18, рад. 425, гдѣ Филонъ упоминаеть о "деракота?" Божінхъ; De profugis, § 7. I, рад. 552; Vita Mosis, П, р. 164, Ш, р. 23, гдѣ Филонъ говорить о "деракотко̀о уѓиос".--Достойно замѣчанія, что Герцфельдъ, признающій то-же самое производство наименованій гозаїос и деракоту́с, что и Герзреръ [отъ "ава" и "дерако́ски" въ смыслѣ "лѣчить"], на основаніи этого именно предполагаемаго имъ тождества именъ, приходить къ севершенно обратному заключенію, чѣмъ Герзреръ, утверждая именно, что верапевты по своему происхожденію гораздо моложе ессеевъ и что они ваимствовали отъ этихъ послѣдчихъ свое имя; это во всякомъ случаѣ представляется болѣе основательнымъ предположеніемъ, такъ какъ объ ессеяхъ по крайней мѣрѣ нзвѣстно, что они занимались врачеваніемъ [Gesch. des Volkes Israěl. Bd. II, s. 403].

не обнаруживается полнаго согласія, какъ утверждаеть это Гфрэреръ. но, напротивъ, замътно доводьно ръзное и дадеко не мадоважное различіе. Поэтому никакъ невозможно говорить о полномъ тождествё этихъ секть и признавать витств съ Гфрэреромъ, что это была «одна и та-же секта»<sup>1</sup>). Гдъ ръчь идеть о полномъ тождествъ какихъ-либо двухъ явленій, тамъ нельзя довольствоваться нёкоторыми сходствами только лишь въ отдёльныхъ чертахъ. которыя такъ естественны и понятны въ сектахъ, не только имъющихъ одинаковыя стремленія, направленныя къ достиженію святости, но и принадлежащихъ въ одному и тому-же народу и къ одной и той-же религіи, а нужно требовать возможно полнаго совпаденія или согласія обоихъ явленій во всѣхъ существенныхъ чертахъ, или въ крайнемъ случав---вполнѣ удовлетворительнаго объясненія происшедшихъ отличій; и это правило особеяно строго нужно наблюдать въ томъ случат, если въ пользу тождества нёть никакихъ другихъ положительныхъ данныхъ, кромъ извъстнаго числа аналогій, находящихъ притомъ для себя иги вполнъ естественное объяснение, или-же касающихся вещей совершенно безразличныхъ.

Пунктовъ отличія между ессеями и оерапевтами такъ много<sup>2</sup>) и они оказываются иногда столь существенными, что неудивительно, если нѣкоторые ученые, въ противоположность Гфрэреру, Мангольду и др., не только рѣшительно отрицаютъ тождество этихъ сектъ, но признаютъ ихъ совершенио независимыми другъ отъ друга по своему происхожденію обществами, самостоятельно развившимися въ различныхъ областяхъ и подъ различными вліяніями. Съ особенною ясностью высказываетъ эту мысль Неандеръ: «нѣкоторое родство между сектами ессеевъ и оерапевтовъ, говоритъ онъ, могло-бы сдѣлать вѣроятнымъ происхожденіе ихъ одной отъ другой... Но сходство между обоими обществами, какъ въ формѣ ихъ союза, такъ и въ томъ, что они от-

<sup>1)</sup> ΓΦΡЭΡΕΡЪ. Philo und die alex. Theosophie. Th. II, s. 299, 343 u gp.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Мы указали 18 отличій—цифра довольно значительная, что-бы ее игворировать, тёмъ болёе, что она больше, чёмъ вдвое, превосходить число дъйствительныхъ сходствъ, такъ какъ изъ всего числа [15] выставленныхъ Гфрэреромъ аналогій нужно исключить пункты: 1, 2, 4, 5, 7, 9 и 15, касающіеся предметовъ, въ которыхъ обнаруживается не столько сходство, сколько различіе между обѣими сектамя. Помимо этого соминтельными нужно признать также и тѣ аналогія, гдѣ Гфрэреръ говорить о теоретическихъ воззрѣніяхъ ессеевъ и верапевтовъ, такъ какъ здѣсь иѣтъ достаточныхъ двиныхъ для точнаго сужденія о дѣлѣ.

вергали рабство, какъ изчто противоестественное, вовсе не такого рода, что бы давать право на предположение между ними вибшией связи. Родственное направление іудейскаго духа въ Палестинъ и іудеоалександрійскаго въ Египтъ легко могло вызвать два такихъ мистическихъ общества независимо другъ отъ друга и въ формъ, соотвътствующей различнымъ странамъ. Ессен образовались подъ вліянісиъ практическаго мистицизма, который обыкновенно всегда вызывается такими противоположностями, какія были въ то вреия въ Палестинѣ<sup>1</sup>), а общество еераневтовъ представляется намъ естественнымъ плодомъ того особенпаго религіознаго направленія, которое развилось среди александрійскихь іудеевъ»<sup>2</sup>). Подобнаго-же инънія держится и Клеменсъ, который въ своемъ изслъдованія о оерапевтахъ<sup>3</sup>) пришелъ къ тому выводу, что «египетские осрапевты не вибють ни малбйшаго отношения къ палестинскимъ ессеямъ, а что они суть аскеты, вышедшіе именно чисто изъ адександрійской религіозной философіи»<sup>4</sup>). Высказанное этими учеными митьніе на первый взглядъ представляется, повидимому, довольно правдонодобнымъ, и въроятность его увелечивается еще оттого, что «нътъ ни одного такого факта, скажемъ мы словами Николя, который бы погъ убъждать насъ въ томъ, что верапевты старались о пріобрѣтеніи прозелитовъ возлѣ себя, а еще тѣмъ болѣе въ Палестинѣ»<sup>5</sup>). Въ виду этого проще всего было-бы признать ессеевъ и осрапевтовъ двумя обществами, совершенно независимыми другъ отъ друга по своему происхожденію и образовавшимися вполнъ сапостоятельно, и въ такомъ случаъ теорія объ александрійскомъ происхождении ессенизма при посредствъ верапевтизма, основывающаяся на тождествъ и взаимной связи этихъ сектъ, должна была-бы пасть сама собою.

Но какъ ни правдоподобно мнѣніе о вполнѣ самостоятельномъ образованія секть ессеевъ и осрапевтовъ, однако, за отсутствіемъ

•) Николя. Des doctrin. relig. des Juifs. p. 98.

а) Неандеръ разумъстъ здъсь фарисейство и саддукейство.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) HEANGEPL. Allgem. Geschichte der christl. Religion und Kirche. Bd. I, s. 77-78.

в) Клеменсъ. Die Therapeuten. См. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1871. s. 420; ср. ibid. s. 56.

<sup>•)</sup> Мы не говорнить уже о Люціуст [равно также о Гретцѣ, Оле и др.], который, на основаніи сдѣланнаго имъ анализа Филонова сочинснія "De vita contemplativa", пришелъ къ столь крайцему выводу, что призналь осраневтовъ вовсе не іздейской сектой, а обществомъ христіанскихъ аскетовъ III-го вѣка. [Die Therapeuten. s. 196—198].

прямыхъ всторическихъ данныхъ въ пользу этого, мы не ръщаенся взять на себя сиблость признавать это положение за несомибиную истину<sup>1</sup>), тъкъ болѣе, что только немногіе ученые держатся такого взгляда (Неандеръ, Клеменсъ, Николя, отчасти Герцфельдъ). Большинство-же ученыхъ, хотя и признаютъ существенное различие объихъ секть во многихъ отношенияхъ, но все-же не допускають той мысли, что-бы ессен и верапевты--эти столь оригинальныя секты въ древнемъ іудействъ-организовались въ общества, нясколько не заимствуясь другь отъ друга и не подражая въ чемълибо одни другимъ. Нужно сказать однако, что и при такой постановкъ дъла, какъ это мы сейчасъ увидимъ, теорія Гфрэрера нисколько не выигрываетъ. Если допускать историческое родстве между сектами ессеевъ и осрапевтовъ, то при этомъ, естественно, возникаеть вопросъ: какой-же изъ нихъ нужно приписать первоначальность, или историческое старшинство? Мы видъли, что Гфрэреръ, Мангольдъ, да и вообще почти всѣ защитники инънія объ александрійскомъ происхожденія ессенизма, признають первенство за верапевтизмомъ; однако они не представляютъ для этого никакихъ достаточныхъ оснований, такъ какъ предполагаемое ими присутствіе языческихъ элементовъ въ ессенизиѣ еще не можетъ быть съ несомнённостью доказано, а отвержение ессеями жертвъ и брака, на что ссылается Гфрэреръ, нисколько не говоритъ за зависимость ессенизма огъ верапевтизма. Въ самомъ дълъ, если Гфрэреръ высказываеть сомнѣніе въ томъ, что-бы іудейская жизнь могла вызвать у нъкоторыхъ подобныя отступленія отъ законнаго мозаизма, то то-же самое сомнёние вполнё сохраняеть свою свлу и при предполагаемомъ воздъйствіи египетскихъ іудеевъ на палестинскихъ: послъдніе, строго держась закона Моисеева, не должны были-бы поддаться чуждому вліянію, BAN-Re соблазниться примъромъ своихъ совратившихся съ истивнаго пути александрійскихъ собратьевъ. Съ другой стороны, подобныя отступления отъ закона, какъ мы увидимъ ниже, могли явиться естественнымъ результатомъ нѣкоторыхъ особенныхъ обстоятельствъ въ политической и религіозно-правственной жизни самого-же палестинскаго іудейства, такъ что къ стороннему вліянію здъсь незачъмъ и обращаться.

Въ противоположность этому мнѣнію значительное большинство изслѣдователей, напр. Эвальдъ, Ричль, Гильгенфельдъ, Тиде-

<sup>1)</sup> Это одниъ изъ тъхъ вопросовъ церковно-исторической науки, который еще ждетъ для себя рішенія.

нанъ, Герцфельдъ, Іостъ и др., съ гораздо большимъ правомъ вастанвають на историческомъ старшинствѣ ессеевъ и утверждають, что вознивновение и развитие осрапсвтизма, если только между вимъ и ессействомъ существовала какая-либо связь, BO MHOгомъ должно было находиться въ зависимости отъ ессенизма. Обценъ основаніемъ для такого мнѣнія служнгъ именно та вполеть справедливая мысль, что вообще все крайнее, чрезмърное и усиденное развивается всегда изъ умъреннаго и болъе простаго, а не наоборотъ. Примъняя эту точку зрънія въ нашимъ сектамъ, названные ученые согласно признають, что, такъ какъ верапевты, несомнённо, усничли и довели до крайнихъ выводовъ все то, что они имбли общаго съ ессеяни, то отсюда должно слъдовать, что «египетскій типъ, какъ выражается, напр., Кеймъ, есть усиленное, форсированное и нездоровое развитіе (eine gesteigerte, forcirte und ungesunde Weiterbildung) палестинского явленія»<sup>1</sup>). «Образъ жизни ессеевъ, утверждаетъ Эвальдъ, нашелъ себъ подражание въ Египтъ среди эллинистовъ, т. е. іудеевъ, получившихъ греческое образованіе: верапевты были болѣе развитыми и утонченными есселми (Verfeinerung und Steigerung der Essäer), соотвътственно тому, какъ болъе богатая и болъе утонченная египетская жизнь различалась оть болће простой палестинской »<sup>2</sup>). Подобную-же мысль высказываеть и Герцфельдъ, говоря: «ордевъ еерапевтовъ гораздо моложе, чёмъ орденъ ессеевъ, отъ котораго тотъ завиствовалъ не только нѣкоторыя особенности, но даже самое имя («врачей»); однако для основателей ордена ессейскій аскетизмъ показался еще недостаточнымъ, и верапевты поэтому приняли болѣе строгія правила»<sup>3</sup>). И въ самомъ дѣлѣ, едва-ли вто станеть возражать противь того, что у еерапевтовъ многіе изъ ессейскихъ принциповъ оказываются именно развитыми до самыхъ крайнихъ выводовъ, до послъдней степени: если ессеи отказывались отъ владёнія личной собственностью и практиковали

Digitized by Google

ы) Кеймъ. Geschichte Jesu von Nazara. B. I, s. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эвлльдъ. Gesch. des Volkes Israël. B. IV, s. 426 [Zweite Auflage].

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Г Е Р Ц • Е Л Ъ Д Ъ. Gesch. des Volkes Israël. В. II, s. 514. Не можемъ не отмѣтить здѣсь двухъ важныхъ основаній, приведенныхъ Герцфельдомъ въ опроверженіе миѣнія о первенствѣ верапевтовъ: "въ такомъ случаѣ, говоритъ онъ, оказалось-бы, что то, что составляетъ самое существенное у верапевтовъ, не перешло-бы къ ессеямъ, равно какъ, съ другой стороны, для обълсненія происхожденія многаго существеннаго въ ессенизмѣ все-таки нужно было-бы искать причвнъ гдѣ-либо въ иномъ мѣстѣ". Ор. cit. s. 406.

у себя общеніе имуществъ, то верапевты отрекаются уже отъ всякаго владения чемъ-бы то не было вообще, оставляя все свое имущество друзьямъ и родственникамъ. Если ессен, въ лицъ нъкоторыхъ своихъ членовъ, допускали еще у себя бракъ, то у еерапевтовъ принципъ безбрачія проводится съ полною рѣшнтельностью, такъ какъ всъ они безъ исключенія вели безбрачную жизнь. Если ессен при всемъ своемъ благочестія не оставляли и физическаго труда, занимансь земледбліемъ, ручными- ремеслами и пр., то у осрапевтовъ благочестивый аскетизиъ уже совершенно вытъсниетъ дневной трудъ, на мъсто котораго является у нихъ одно лишь уединенное созерцание и размышление. Если ессен имъли у себя ежедневныя общественныя трапезы, то осрапевты совершають ихъ только по праздничнымъ днямъ, а въ будничные дни они постятся до самаго вечера, и только послё захода солнца вкушають немного скудной пищи, нѣкоторые-же изъ нихъ не принимають никакой пищи по три и даже по шести дней. Если ессеи только въ своихъ субботнихъ собраніяхъ упражнялись въ этикъ и разсуждали о Богъ и происхождении вселенной, то еерапевты все свое время, всѣ дни съ утра до вечера, посвящають духовнымъ упражненіямъ, занимаясь чтеніемъ св. писанія и иносказательнымъ изъясненіемъ любомудрія отеческаго, предаваумозрѣнію и философствованію. Все это ясно показываясь еть, гдѣ нужно признать простое, первоначальное, и гдѣ--производное и усиленное, — усиленное именно вслъдствіе перенесенія ессенизма въ Египетъ, гдъ подъ вліяніемъ духовной атмосферы іудейскаго александринизма, подъ вліяніемъ той философской культуры, какая была развита въ Египтъ, ессенизиъ необходимо долженъ былъ усвоить себъ нъкоторыя новыя черты и сталь тъмъ, что мы соединяемъ съ понятіемъ оерапевтизма. Прибавимъ еще къ этому, что у самого Филона можно находить нъкоторые намеки въ пользу историческаго старшинства ессеевъ. Такъ, не даромъ Филонъ теоретически созерцательную жизнь ставить гораздо выше жизни практической, и потому послёдній родъ жизни считаетъ необходимымъ приготовленіемъ къ жизни созерцательной; не напрасно онъ требуетъ, что-бы тъ только переходили къ жизни созерцательной, которые испытали себя въ гражданской жизни дѣятельною добродѣтелью, подобно тому, какъ левиты только на 50-мъ году могли успокоиться отъ дъятельнаго служенія въ храмѣ,— «добродѣтель человѣческая, какъ онъ выражается, должна предшествовать, потомъ божественная---слъдовать»<sup>1</sup>); наконецъ, не безъ особенной мысли Филонъ знакомить нрежде съ обществомъ ессеевъ, посвятившихъ себя практическирелигіозной жизни, а потомъ уже-съ обществомъ верапевтовъ, избравшихъ религіозно-созерцательную жизнь<sup>2</sup>). Изъ́ всего этого съ нѣкоторою вѣроятностью можно дѣлать, кажется, то заключеніе, что самъ Филонъ считалъ секту ессеевъ болѣе раннимъ въ исторіи обществомъ, чѣмъ орденъ верапевтовъ, и что на жизнь верапевтовъ онъ смотрѣлъ какъ на высшій и болѣе совершенный типъ жизни, сравнительно съ жизнью ессеевъ, считая его вакъ-бы дальнѣйшимъ развитіемъ образа жизни этихъ послѣднихъ<sup>3</sup>).

Отибтимъ, наконецъ, еще тогъ характерный фактъ, что въкоторые изъ изслъдователей, первоначально съ особенною настойчивостью защищавшие мизние объ историческомъ старшинствъ еерапевтовъ, впослъдстви--конечно, послъ болъе тшательнаго изсябдованія дбла-должны были отказаться оть такого взгляда, хотя это и противоръчило ихъ общему воззрѣнію на ессеннзмъ. Такъ было, напр., съ Целлеромъ. Поставляя происхождение ессенизма въ зависимость отъ новопиеагорейской философіи, Целлеръ въ подтверждение своего мнѣния<sup>4</sup>) опирался, между прочимъ, на то, что родиной ессенизма былъ Египетъ, и что посредствующимъ звеномъ между новопиеагорейцами и ессеями были именно еераневты, которыхъ онъ считалъ за несомнѣнныхъ родоначальниковъ ессеевь. Это служило, конечно, весьма важнымъ аргументомъ для его теорін, такъ какъ гораздо естественнъе допустить вліяніе новопиоагорейцевъ на александрійскихъ іудеевъ, чъмъ непосредственно на јудеевъ палестинскихъ; но уже во второмъ изла**н**іи своего сочиненія<sup>5</sup>) Целлеръ ръшительно склоняется въ пользу того мибнія, что верапевты были лишь потомками ессеевъ, хотя всябдствіе этого теорія его лишалась уже значительной доли своей основательности. Въ послёднемъ6) издании онъ повторяетъ этоже свое мнѣніе, хотя подъ вліяніемъ изслѣдованія Люціуса о еерапевтахь<sup>7</sup>) высказываетъ нъкоторое сомнъніе въ томъ, былил они, дъйствительно, іудейской сектой.

\*; PHILO. De vita contemplativa. 899, B.

- \* Zweite Auflage, 1868. Bd. III, Abth. II, s. 289.
- •) Dritte Auflage, 1881. Bd. Ш, Abth. Π, s. 334.

и Люциусъ. Die Therapeuten. Strassburg, 1879 s.1-210.

Digitized by Google

a) PHILO. De profugis; pag. 455, E.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Рнгьо. Ibid.

въ первомъ изданін своей "Исторін гречески философін" 1852 года.

Итакъ, если и допускать вваниную связь между обществани ессеевъ и оерапевтовъ въ ихъ происхожденій и развитій, то во всякомъ случаѣ, согласно съ миѣніемъ большинства ученыхъ и съ самою сущностью дѣла, нужно признать историческое старшинство за ессеями, а не за оерапевтамя, вслѣдствіе чего и гипотова Гфрэрера, основанная на томъ предположенія, что оерапевты были именно посредниками между іудео-александрійской философіей и ессеями, лишается всякой опоры.

Взявши въ основу своей гипотезы то ложное положение, что орденъ ессеевъ по своему происхождению моложе общества еерапевтовъ, Гфрэреръ большую часть своего изслъдованія объ ессеяхъ посвящаетъ напрасному и неблагодарному труду доказать тождество ессеевъ и обрапевтовъ, думая найти въ этомъ самый убъдительный аргументъ въ пользу защищаемаго имъ инънія объ александрійсковъ происхожденій ессенизма. Занявшись этимъ вопросомъ съ рвеніемъ, достойнымъ лучшей участи, Гфрэреръ не приводитъ однако какихъ-либо другихъ, болѣе подходящихъ доводовъ, которые могли-бы сколько-нибудь говорить въ пользу его мнѣнія. Все, что онъ нашелъ возможнымъ сказать по этому поводу, ограничивается лишь двумя-тремя замѣчаніями, но и они въ свою очередь рѣшительно не могутъ быть презнаны **убъдительными** доказательствами въ пользу иноземнаго, И ВЪ частности египетскаго, происхожденія ессенизма. Такъ, Гфрэреръ въ подтверждение своего мнѣнія приводнтъ слѣдующій аргументь: «какъ, спрашиваетъ онъ, изъ ограниченнаго и столь недоступнаго чуждому образованію народа іудейскаго могло произойти общество, которое признавало многія ученія, очевидно, происшедшія изъ смъшенія эллинскихъ и восточныхъ идей, --- общество, которое столь далеко уклонилось отъ древнихъ религіозныхъ обычаевъ, что даже устранилось отъ храма јерусалимскаго, этого высшаго святилища для каждаго іудея? Это одно основаніе достаточно сильно, заключаетъ Гфрэреръ, что-бы приписывать ессеямъ неіудейское происхожденіе»<sup>1</sup>). Въ данномъ случат Гфрэреръ прибъгаетъ къ своему излюбленному пріему доказательства, дока зывая что-либо важное на основани положения, которое еще имъетъ быть доказано, или которое по крайней мъръ должно быть напередъ доказано: въ основу своего вывода онъ полагаетъ то, по его мнѣнію, несомнѣнное положеніе, что въ уче-

s) ΓΦΡЭΡΕΡЪ. Philo und die alex. Theosophie. Th. II, s. 348.

нін и жизни ессеевъ явно обнаруживается де присутствіе языческихъ, именно эллинскихъ и восточныхъ идей; но если это составляетъ личное убъжденіе самого Гфрэрера, то отсюда еще не слъдуетъ, что на этомъ основаніи онъ имъетъ право безъ всякихъ околичностей прямо дълать его исходной точкой опоры для своихъ дальнъйшихъ выводовъ, не приводя въ подтвержденіе его никакихъ спеціальныхъ доказательствъ.

Самъ Гфрэреръ, охарактеризовавъ іудейство, какъ «замкнутое и недоступное чуждому образованию», только затруднилъ рѣшение вопроса, но дыа нисколько не выясниль, такъ какъ онъ не выясниль того, какимъ-же образомъ это јудейство, въ нѣкоторой своей части, могло до того подчиниться чуждому иноземному только усвоило себъ языческія вліянію. что не иден, HO и устроило всю свою жизнь согласно этимъ идеямъ. Что-же каса. ется уклоненія ессеевь оть храна іерусалимскаго, то не говоря уже о томъ, что этотъ фактъ трудно объяснить однимъ вліяніемъ язычества, замѣтимъ, что этого еще нельзя считать рѣшительнымъ признакомъ ихъ нејудейскаго происхожденія. Въ своемъ ивств (при разсмотрвній іудейскихъ теорій) мы увиднив, какъ думають объяснять подобный факть изъ внутренняго развитія самого іудейства, а теперь пока замътимъ, что изъ ветхозавътныхъ апокрифическихъ сочиненій, какъ это убъдительно доказываетъ Люціусъ<sup>1</sup>), съ несомибнностью можно заключать о томъ, что и поинмо ессеевъ были среди јудеевъ люди, которые не придавали почти никакого значенія жертвамъ втораго храма и которые съ пренебреженіемъ относились ко всему храмовому культу вообще. Для подтвержденія этого мы ограничнися пока нѣкоторыми выдержками изъ «Книги Эноха». Здъсь, между прочимъ, говорится: «и тоть домъ (Герусалимъ) сталъ великимъ и широкимъ, и тъмъ овцамъ была выстроена высокая башня (храмъ) надъ тъмъ домомъ для Господа овецъ....И Господь овецъ стоялъ на той башнъ, и предъ Нимъ поставили полный столъ....И я сильно опечалился изъ-за башни, такъ какъ этотъ самый домъ овецъ былъ разрушенъ»<sup>2</sup>). Въ этихъ словахъ ясно высказывается высокое уважение автора «Книги Эпоха» къ первому храму јерусалимскому, который, по его убъжденію, есть «воздвигнутый навсегда и

а) Люціусъ. Der Essenismus. s. 109-124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Книга Эноха". Гл. LXXXIX, 50 и 67. Выдержки изъ "Кинги Эноха" мы приводимъ по персводу, сдъланному Смирновымъ въ сочиненіи: "Книга Эноха; историко-критическое изслъдованіе". Казапь. 1888 г.

вѣчный»<sup>1</sup>). Но не таково его отношеніе ко второму храму іерусалимскому; онъ говоритъ: «и онѣ (овцы) начали опять ставить столъ предъ бешнею, но весь хлюбъ на немъ былъ скверенъ и нечиспоъ»<sup>2</sup>), и въ другомъ мѣстѣ: «и я всталъ, чтобы видѣть, какъ Онъ (Господь овецъ) украшалъ тотъ древній домъ: и выломали въ немъ всѣ столбы, и всѣ балки, и всѣ украшенія этого дома были завернуты вмѣстѣ съ ними; и выломали ихъ совсѣмъ и положили ихъ въ одно мѣсто на югѣ страны. И я видѣлъ Господа овецъ, какъ Онъ принесъ новый домъ больше и выше того перваго, и поставилъ его на мѣстѣ перваго, который былъ завернутъ»<sup>3</sup>)...

Эти выраженія не могуть оставлять насъ въ сомнѣнік касательно сужденія автора «Книги Эноха» о значеніи жертвъ И вообще всего богослуженія втораго храма. Это служеніе не нибло, по его взгляду, никакой цёны, потому что Господь, по псевдо-Эпоху, не возвращается во второй храмъ<sup>4</sup>); потому что хлѣбъ. который лежить на столь, т. е всъ обряды и жертвоприношенія храма, «скверны и нечисты»; потому что Господь, совершая свой судъ, совстмъ разрушаетъ этотъ храмъ. Между тъмъ авторъ нигдъ не высказывается принципіально противъ храмоваго CAVженія вообще, и какъ первый храмъ онъ считалъ святымъ, такъ и въ Мессіанскія времепа, по его убъжденію, будетъ существовать новый и большій храмъ<sup>5</sup>). Гильгенфельдъ и Дилльмань. посвятившіе спеціальныя изслёдованія ветхозавётнымъ апокрифамъ, понимаютъ, по свидътельству Люціуса<sup>6</sup>), вышеприведенныя итста именно въ томъ смыслѣ, что псевдо-Энохъ «отвергаетъ весь жертвенный культъ втораго храма и полагаетъ, что Господь. однажды оставивши храмъ іерусалимскій<sup>7</sup>), не возвращался болъе въ построенный послъ плъна храмъ, такъ что для Него этотъ святилища Божія». И посађаній не имђађ значенія истиннаго прибавляя Люціусь вполнъ соглашается съ этимъ взглядомъ. объявить несвященнымъ съ своей стороны: «кто осмѣлидся и оскверненнымъ тоть храмъ, который прославили пророкъ Аггей

- <sup>2</sup>) Ibid. Гл. LXXXIX, 73.
- s) Ibid. Гл. XC, 28-29.
- 4) Ibid. Γ.π. LXXXIX, 56-58.
- <sup>5</sup>) Ibid. Γπ. XC, 29; XXV, 5.
- 6) Люціусъ. Der Essenismus. s. 70-71.
- <sup>7</sup>) Книга Эноха. Гл. LXXXIX, 58.

а) Ibid. Гл. СХШ, 7.

**п другіе божественные мужи**, къ которому милліоны людей относились съ истиннымъ благоговѣніемъ, тотъ по истинѣ долженъ былъ имѣть для этого важныя основанія »<sup>1</sup>). Не входя пока въ выясненіе этихъ причинъ, что будетъ сдѣлано въ своемъ, болѣе подходящемъ для этого, мѣстѣ, мы здѣсь считаемъ достаточнымъ констатировать только тотъ фактъ, что во времена втораго храма «въ нѣдрахъ іудейства существовала, слѣдовательно, опредѣленная партія, которая, нисколько не считая себя отступницей отъ національной религіи и вовсе не находясь подъ вліяніемъ иноземныхъ вдей, въ болѣе или менѣе значитель-

ной степени порвала связь съ жертвеннымъ и храмовымъ культомъ втораго храма»<sup>2</sup>). Отсюда и отрицательное отношеніе ессеевъ къ храмовому культу еще не можетъ быть считаемо столь исключительнымъ и чрезвычайнымъ явленіемъ въ іудействѣ, какъ представляетъ это Гфрэреръ, и во всякомъ случаѣ оно не можетъ служить вѣрнымъ ручательствомъ иноземнаго происхожденія ессенизма.

Вслёдъ за симъ Горяреръ приводить еще другой аргументъ въ пользу иноземнаго происхожденія ессенизма, придавая ему особенное значеніе и называя его «неотразимѣйшимъ». Онъ ссылается именно на то обстоятельство, что ессеи клялись не сообщать своего ученія никому чужому, не принадлежащему къ ихъ сектѣ, а съ другой стороны, обязывались передавать это свое учение новымъ членамъ общества не иначе, какъ только «въ томъ видъ, въ какомъ каждый самъ принялъ его». «Эта клятва, говорить онъ, предполагаетъ, во-первыхъ, что орденъ владълъ ученіями, которыя не были согласны съ общепринятыми върованіями страпы и разоблачение которыхъ могло навлечь опасность-отсюда строгое запрещеніе сообщенія стоящимъ внѣ ордена; во-вторыхъ, --- что отличительныя воззрѣнія общества не развивались самостоятельно чрезъ постепенное внутреннее развитие, а распространялись, слъ**довательно**, только лишь чрезъ историческое преданіе-отсюда запрещение передавать ихъ въ иномъ видъ, чъмъ въ томъ, въ какомъ каждый самъ получилъ ихъ, и необыкновенная заботливость о чистотъ преданія. Посяъднее я считаю, заключаетъ Гфрэреръ, за неотразимъйшее доказательство (für den unumstösslichsten Beweis) вноземнаго происхожденія ессейской секты». Однако такіе выводы Гфрэрера являются крайне произвольными и неосновательными: во-первыхъ. Гфрэреръ для того, что-бы сообщить боль-

Digitized by Google

а) Люцтусъ. Der Essenismus. s. 111.

<sup>2)</sup> Люцтусъ. Ibid. s. 71.

шую основательность сдёланному имъ выводу, произвольно видоизмѣняеть подлинныя слова Іосифа, придавъ имъ желательный для него смыслъ, вслъдствіе чего мысли іудейского историка получають ложный оттенокъ. Іосифъ, передавая содержаніе той части ессейской клятвы, гдѣ запрещалась излишняя отвровенность съ посторонними, выражается такимъ образомъ: «ессен обязыва-IHCL μήτε κρύψειν τι τούς αίρετιστάς, μήτε έτέροις αύτων τι μηνύσειν, και άν μάχρι δανάτου τις βιάζηται»<sup>1</sup>). Такимъ образомъ Іосифъ, какъ видно, совершенно не говоритъ здъсь спеціально объ ученіи ессеевъ; онъ даже не употребляеть здъсь и самого слова: « учение», а выражается болье общо; относить-же означенное запрещение именессеевъ тъмъ неестественнъе, что параллельно HO къ ученію поставляется запрещеніе не утаявать ничего (т. е. СЪ НИМЪ ничего вообще изъ дѣлъ, поступковъ, обычаевъ и пр.) отъ COчленовъ секты. Во-вторыхъ, подобное запрещение, требующее отъ ессеевъ соблюденія строгой осторожности въ словахъ и BЪ сообщения непосвященнымъ чего-либо относительно дълъ севты, не должно представляться чёмъ-то чрезвычайнымъ и удивительнымъ въ такой строго замкнутой и изолированной сектъ, какою быль ессенизмъ, потому что общеизвъстный факть составляеть то, что всякому замкнутому, какъ религіозному, такъ и политическому обществу, образовавшему союзъ людей для достижения тъхъ или иныхъ цблей, присуща тенденція скрывать эти цбли и средства къ ихъ достижению отъ постороннихъ, непринадлежащихъ къ нему лицъ. Наконецъ, подобное запрещение, спросимъ мы, даетъ-ли право на заключеніе, что ученіе того или другаго общества заимствовано изъ иной страны? Неужели учение секты можеть быть не согласнымъ съ дозволенными върованіями страны только въ томъ еданственномъ случаѣ, если оно заимствовано изъ иной земли? Что-бы не ходить далеко за примѣромъ, вспомнимъ только о саддукенхъ, теоретическія воззр'єнія которыхъ въ нікоторыхъ пунктахъ такъ далеко расходились съ воззрѣніями ортодоксальныхъ іудеевъ, в тъмъ не менъе изъ за одного этого едва-ли кто станетъ утверждать вноземное происхождение саддувейства. Эти-же саддувен насколько не скрывали своихъ отличительныхъ мнѣній, состоявшихъ въ отвержении устнаго предания, воскресения мертвыхъ, загробной жизни, будущаго воздаянія и пр., и не смотря на это они не только не терпъли никакихъ притъснений вслъдствіе этого ра-

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 7.

зоблаченія, а напротавъ, занимали высшія должности въ государствѣ. Поэтому, если ессен требовали отъ членовъ своего общества соблюденія тайнъ ордена, то дозволительно думать, что причиной этого была во всякомъ случаѣ не боязнь какой-либо инѣшней опасности, а что-либо другое.

Что-же касается втораго Гфрэрера, то неужели, вывода спросниъ ны опять, забота о чистотъ преданія въ какомъ-либо религіозномъ обществѣ можетъ служить, какъ этого хочетъ Гфрэреръ, «неотразимъйшимъ» доказательствомъ того, что учение этого общества развилось не самостоятельно, не чрезъ постепенное внутреннее образование, а пересажено совит посредствомъ историческаго предания? Преданіе составляеть одно изъ необходимыхъ условій всякаго человъческаго развитія, и въ особенности развитія религіознаго, такъ что во всемірной исторіи нельзя и указать такой религіозной доктрины,«которая, самостоятельно развившись въ извъстной странъ, не держаласьбы строго прежде выработанныхъ и освященныхъ временемъ и авторитетомъ положеній, ----другими словами: которая отрицала-бы всякие значение предания»<sup>1</sup>). Такимъ образомъ клятва ессеевъ неизмънно хранить принятое учение и передавать его другимъ въ томъ самомъ видѣ, въ какомъ кто самъ принялъ его, если только она, дъйствительно, имъла этотъ смыслъ<sup>2</sup>), не представляетъ ничего исключительнаго, а является обычнымъ требованіемъ замкнутыхъ обществъ. Поэтому видъть религіозныхъ вЪ этой ессейской

а) Богородский. Къвопросу объессеяхъ. Прав. Собес. 1873 г. Ш., 205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мы дѣлаемъ эту оговорку въ виду того, что относящіяся сюда слова Іоснов можно понимать двояко; Іосноъ говорить:...., прос тобто:с дичбоос: индети μέν μεταδούνα: τῶν δογμάτων έτέρως, η ώς αὐτὸς μετέλαβεν" [Bell. jud. II, 8. 7]. Если Гарэреръ понимаетъ употребленное здёсь слово έτέρως въ смысла неизманности самихъ передаваемыхъ по преданію доктринъ, то ничто не мѣшаетъ намъ относить это слово только лишь къ форми и способу передачи этихъ доктринъ; другими словами: не то требовалось, что-бы разъ навсегда опредбленныя доктрины болье никогда не изменялись по своему существу, а то, что-бы онт передавались не иначе, т. е. не инымъ порядкомъ, не инымъ способомъ, чімъ какъ каждый самъ ихъ принялъ; однимъ-же изъ существеннійшихъ требованій этого способа передачи было то, что-бы доктрины сообщались въ извѣстной постепенности, и притомъ только посредствомъ новиціата, т. е. только по истеченін трехь літь того испытанія, которое должны были обязательно проходить всі члены секты. Интересно, что такъ, кажется, поняль это місто и нашъ русскій переводчикъ Іоснфа Флавія, такъ какъ онъ передаетъ его такимъ образомъ: "сверхъ того клянутся ученія другимъ не передавать инымъ образомъ, какъ только тѣмъ, которымъ пріялъ самъ". [См. О войнѣ іудейской. Перев. Алексъвы. С-Петербургъ. 1786 г. ч. I, стр. 206].

клятвѣ «неотразимѣйшее доказательство» иноземнаго происхожденія ессенизма болёе, чёмъ странно. Кромё того, если стать на точку зрѣнія Гфрэрера и предположить, что ессеи, позаниствовавъ, допустимъ, свои принципы, воззрѣнія и обычан отъ египетскихъ еерапевтовъ, нисколько не развивали ихъ самостоятельно, а хранили въ строгой неизмънности, то тогда будетъ совершенно непонятно, какимъ-же образомъ у ессеевъ могло явиться то своеобразное практическое направление, которое такъ ръзко отличало ихъ отъ осраневтовъ, чего не могъ не признать и самъ Гфрэреръ. Нътъ, нельзя допустить того, что бы ессейская доктрина, разъ вознякнувъ, такъ и застыла въ одной неизмънной формъ и не потерпѣла-бы въ послъдующее время ръшительно никакого измъненія. Несомнѣнно, она развивалась, хотя это нисколько не противорѣчитъ тому, что ессен, заботясь о чистотъ первоначальнаго преданія и первыхъ его основъ, предписали членамъ секты передавать учение не иначе, чъмъ какъ кто самъ принялъ его; и это предписание опять-таки нисколько не говоритъ непремѣнно за иноземное происхождение ессенизма, такъ какъ оно легко могло явиться подъ условіемъ самостоятельно-палестинскаго происхожденія ессейства, не говоря уже о томъ, что слова locuda: «индый интадеблия: έτέρως » можно относить не къ самому ученію, а только къ спо-

Заключая разборъ гипотезы Гфрэрера, отмътимъ, наконецъ, то, что названный ученый, доказывая египетское происхождение ессенизма, не приводитъ однако ни одного историческаго свидътельства, которое фактически подтверждало-бы связь ессеевъ съ Египтомъ и съ тамошнею іудейскою философіею, такъ какъ таковаго на самомъ дълъ ръшительно и не существуетъ. Но усвоивъ себъ привычку при аргументаціи своей гипотезы основывать своя доводы и 38ключенія болѣе на догадкахъ и личныхъ соображеніяхъ, нежели на положительныхъ и достовбрныхъ данныхъ, Гфрэреръ примѣниетъ этотъ-же пріемъ и зд'всь. Такъ, онъ пытается сообщить въроятность своему предноложению о связи ессеевъ съ Египтомъ косвеннымъ путемъ, обращаясь именно въ доказательству того положенія, что слѣдуетъ-де допустить возножность «вліянія алексанна палестинскую образованія теологію вообще » 1). дрійскаго подтвержденіе этой мысли Гфрэреръ приводитъ Bъ прежде теоретическое соображеніе, что «перенесеціе мп-BCETO то

собу передачи его.

a) ΓΦΡЭΡΕΡЪ. Philo und die alex. Theosophie. Th. II, s. 348.

въ Палестину весьма-де понятно, по принзъ Египта стики объихъ странъ, частыхъ тбрговыхъ сношеній чинъ близости и узаконенныхъ путешествій на праздники»<sup>1</sup>), а затѣмъ это свое соображение о возможности вліянія Египта на Палестипу въ реангіозномъ отношенія Гфрэреръ старается подкръпить нъкоторыми свидътельствами, изъ которыхъ одно заимствовано имъ у караитскаго писателя, а два другія изъ талмуда. «Одинъ караитскій писатель, по имени рабби Калебъ, названный Мудрымъ, говоритъ Гфрэреръ, приведя у себя разсказъ Іосифа объ іудейскомъ правителѣ Іоаниѣ Гирканѣ, воспылавшемъ ненавистью къ фарисеямъ перешедшемъ на сторону саддукеевъ<sup>2</sup>), прибавляеть отъ себя еще сабдующее: Гирканъ, въ отмщение за нанесенное ему осворбленіе, умертвиль всіхть фариссевь; (что, замізчаеть Гфрэрерь, нипредставляется совсёмъ невѣроятнымъ). Только не CROALKO одинъ изъ нихъ, рабби Симеонъ-бенъ-Сетахъ, избъгнулъ этой кровавой расправы и бъжалъ въ Александрію, откуда онъ возвратился въслъдующее царствование: et tunc (quum redux factus esset ex Alexandria Aegypti) coepit palam jactare, quod ipsi esset Kabbalah, sive lex oralis, cujus ne minimum quidem indicium exstat in lege scripta, adeoque docuit multa extra legem scriptam, quemadmodum sapientes nostri passim meminerunt. Это далъе ниже объясняется такъ: itaque interpretationes induxit pro beneplacito, atque in ejus manu fuit elevare vel aggravare, et quodcunque tandem visum foret addere, demere de lege scripta, interpretamenta docere, quae doctores, quibus veritas cordi est, neutiquam ferre neque se illorum judicio probare potuissent. Adsensum tamen ei praebuit pars magna hominum istius aetatis, quoniam rem ad maximum in Israële virum retulit, dicendo quod sit traditio Mosis ex Sinai» 8). Соглашаясь съ тъмъ, что въ приведенномъ из-

в) Г ФРЭРЕРЪ. Ор. cit. 8. 349. "И тогда [когда возвратился изъ Александріи египетской] началь открыто проповідывать о томъ, что у него есть Каббала, или устный законъ, даже и малійшаго признака котораго не находится въ законі писанномъ, и такимъ образомъ онъ научилъ многому, что не содержится въ писанномъ законі, какъ объ этомъ и упоминаютъ въ разныхъ мѣстахъ наши мудрены...Итакъ, онъ ввелъ толкованія по благоусмотрінію, и въ его власти было облегчать или усиливать и, наконецъ, что-бы ни вздумалось ему, прибавлять или отнимать у писаннаго закона, учить толкованіямъ, какихъ тѣ учигели, которымъ дорога исгина, чисонихъ образомъ не могли предложить и одобрить свониъ сужденіемъ. Одиако весьма многіе изъ его современниковъ приняли его

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Γ ♦ ₽ ∋ Ρ ε Ρ Ъ. Ibid. s. 345.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Antiqu. jud. XIII, 10. 5-6.

въстіп «Симеонъ выставляется главою раввинистической школы, т. е. фарижевъ. и что, слъдовательно, онъ пе имъетъ ничего общаго съ ессеями», Гфрэреръ считаетъ однако это обстоятельство безразличнымъ для его цъли и признаетъ предлагаемое преданіе «важнымъ потому, что оно свидътельствуетъ-де о раннемъ вліяніи александрійской теософіи на палестинское ученіе». Къ этому приводитъ его то предположеніе, что «тв interpretamenta, о которыхъ ничего не знаетъ писанный законъ. едва-ли иогли быть чъмъ-либо инымъ, какъ аллегоріями во вкусъ египетскихъ іудеевъ»<sup>1</sup>).

Напрасно однако Гфрэреръ принисываеть означенному свидътельству караитскаго писателя какую-то особенную важность пры рѣшеніц разсматриваемаго нами вопроса о возможности связи ессенизма съ египетско-александрійской философіей. Разсказъ этоть, не смотря на увърение Гфрэрера, нисколько не относится въ дълу, такъ какъ во-первыхъ, объ ессеяхъ въ немъ не говорится ни слова, а разсказывается только, повидимому, о началь раввинистической школы фариссевъ; во-вторыхъ, содержание его относится ко времени Іоанна Гиркана, слъдовательно, ----къ тому времени. когда секта ессеевъ, какъ увърнетъ въ другомъ мъстъ самъ Гфрэреръ, относящій происхожденіе ессейства въ Палестинъ ко времени Маккавея Іонавана (170 г. до Р. Х.)<sup>2</sup>), уже давно существовала, но, очевидно, слъдствіе не могло произойти ранье своей причины. Вътретьихъ, самое содержание разсказа, принадлежащаго карею, представляется до того невъроятнымъ и несообразнымъ съ истиннымъ положеніемъ дёла, что рёшительно подрываеть всякую въру въ его достовърность: мы уже не говоримъ о томъ, что поголовное избіеніе фарисеевъ---фактъ самъ по себѣ рѣшительно невѣроятный уже въ виду одного того авторитета, какимъ пользовались фарисен у народа<sup>3</sup>), но самая сущность разсказа, поставляющаго главу фариссевъ въ ближайшую связь съ Египтомъ, т. е. именно утвер-

<sup>8</sup>) Іосноъ, разсказывая о столкновеніи Гиркана съ оарисеями, тутъ-же замѣчаетъ: "оарисен находились въ такомъ уваженін у народа, что котя-бы они говорили что-либо противъ царя или первосвященника, немедленно вмъ въ томъ вѣрили<sup>\*</sup>. [Ant. jud. XIII, 10. 5]. Суля по этому, народъ былъ слишкомъ привязанъ къ доктринамъ и обычаямъ оарисейскимъ, что-бы Гирканъ могъ безнаказанно оскорблять его чувства, не вызывая народнаго возстанія.

сторону, такъ какъ опъ приписалъ это дёло величайшему во Изранлё мужу, утверждая, что это есть преданіе Монсея, [полученное имъ] на Спнаё".

<sup>1)</sup> Γ • РЭРЕРЪ. Op. cit. Th. II, s. 849-850.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ГФРЭРЕРЪ. Ор. cit. Th. П, s. 347-348.

жденіе того положенія, что фарисейская доктрина развилась подъ вліяніемъ египетской теологія, совершенно не согласуєтся съ дъйствительностью, такъ какъ самъ Гфрэреръ нисколько не сомяъвается въ томъ, что «фарисен и саддукен суть чисто палестинскія общества»<sup>1</sup>). Всѣ эти данпыя показывають, что не только далеко не безразлично то, что въ приведенномъ свидътельствъ вичего не говорится объ ессеяхъ, какъ это угодно утверждать Гфрэреру, но что и вообще едва-ли можно что-либо основывать на столь ненадежномъ и подозрительномъ свидътельствъ, заключающемъ въ себъ завъдомую и умышленную ложь, происхожденіе которой столь естественно въ устахъ кареевъ, рѣшительно отвергавшихъ устный законъ, которому фарисен, наоборотъ, приписывали гораздо большее значение, чёмъ закону писанному. Езтественно, что кареи. всячески стараясь унизить противоръчащее ихъ взглядамъ ученіе фарисеевъ, произвольно комментировали разсказъ Іосифа объ отношения Гиркана въ фарисеямъ И затъмъ охотно повторяли созданную ихъ фантазіей невѣроятную дегенду о томъ, яко-бы Гирканъ избилъ всъхъ фарисеевъ и яко-бы фарисейская доктрина получила, свое начало въ «нечестивомъ и презрънномъ» Египтъ.

Что касается другихъ свидътельствъ, заимствованныхъ Гфрэреромъ изъ талмудическихъ разсказовъ, то одно изъ нихъ состоитъ въ слъдующемъ: «Cum principes familiae Hasmonaeorum inter se (de dominatu) contenderent, цитирусть Гфрэреръ разсказъ raanyga<sup>2</sup>), erat Hyrcanus foris, Aristobulus intra. Solebant quotidie in corbe demittere denaros, atque agnos referre, quibus ad celebrandum endelechismum opus fuit. Forte erat ibi senex quidam sapientiae jonicae gnarus, qui insusurrat graece in hanc sententiam: quamdiu istos sua sacra peragere concedetis, non venient in vestram potestatem». Ergo cum postero die denaros in corbe demitterent, in eorum locum repositus est porcus, qui, cum ad medium murum fuisset evectus, ungulis eidem infixit, ex qua re tota judaïca regio, per universa, quaqua patet quadringenta milliaria contremuit. Tum dixerunt (Rabbini): execrabilis esto, quisquis nutrit porcos, execrabilis item esto, quisquis filium suum edocet s:pientium graecam»<sup>3</sup>). «Можно думать объ этомъ разсказъ какъ

s) ГФРЭРБРЪ. Ор. cit. Th. II, s. 348.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Трактаты: Baba kamma, fol. 82; Menachoth, fol. 64 и Sotah, fol. 49.

в) "Когда князъя взъ дома Асмонеевъ враждовали между собою изъ-за господства, Гирканъ былъ внѣ [крѣпости], Аристовулъ внутри. [Осажденные]

угодно, добавляетъ отъ себя Гфрэреръ, но все-же онъ долженъ содержать зерно истины, именно (какъ ему кажется) онъ, повидимому, доказываетъ, что во времена Гиркана и Аристовула была извъстна въ Палестинъ иъкоторая греческая философія п что она уже издавна была презираема»<sup>1</sup>). Другое мѣсто талмуда<sup>2</sup>) прямо запрещаеть запиматься греческой мудростью на томъ основаніи, что, согласно словамъ писанія, книга закона не полжна «отходить отъ устъ» іудея и что «поучаться въ ней онъ долженъ день в ночь»<sup>3</sup>); слёдовательно, ни одна минута не можетъ быть удѣлена на изученіе греческой мудрости. Такъ какъ подъ этой «sapientia jonica», или «graeca», по предположению Гфрэрера. нельзя разумъть ни ученія греческихъ философовъ, ни греческаго языка, а скорѣе всего-александрійскій способъ толкованія, или искусство аллегоріи4), то онъ считаетъ себя въ правъ сдълать тотъ выводъ, что египетско-александрійская теософія вообще находила себъ доступъ среди палестинцевъ, а если такъ, заключаетъ онъ свои разсужденія, то почему-бы послѣ этого и ессейская секта не могла возникнуть изъ совершенно сходнаго съ ней египетскаго общества верапевтовъ»<sup>5</sup>)?

Также и эти приведенныя Гфрэреромъ свидътельства, по нашему мнѣнію, вовсе не доказываютъ того, что хотѣлъ доказать этотъ ученый;

s) ΓΦΡЭΡΕΡЪ. Op. cit. Th. II, s. 350-351.

<sup>3</sup>) Menachoth, fol. 99 [cm. y Γφρορερα, op. cit. s. 351]. "Dumae filius, qui ex sorore R. Ismaëlis genitus erat, quaesivit ex hoc suo avunculo: Num mihi, qui legem sacram universam addidici, fas est studere sapientiae jonicae? Tum inculcavit ei avunculus dictum: "Ne discedito liber iste legis ex ore tuo, sed meditaberis de eo interdiu ac noctu. Jam reputa, quaeso tecum, quae sit illa hora, quae nec ad diem, nec ad noctem pertinet, atque hac disce sapientiam graecam". [Cp. Talm. jer. Peach. c. 1].

<sup>8</sup>) Inc. Hab. I, 8.

<sup>4</sup>) Это миžнie Горэреръ основываеть на авторитеть Маймонида: "quod dicunt sapientiam graecam, sunt αλληγορία: in lingua, quae declinant a via recta".

<sup>6</sup>) Геррег. Ор. cit. s. 352.

обыкновенно каждый день спускали въ корзинѣ динаріи и получали взамѣнъ ихъ ягнятъ, въ которыхъ они нуждались для постояннаго жертвоприношенія. Случайно былъ тамъ нѣкоторый старикъ, знакомый съ эллинскою мудростью, который по гречески навелъ (осаждающихъ) на слѣдующую мысль: "пока вы даете имъ возможность совершать эти ихъ жертвы, они не подпадутъ подъ вашу власть". Поэтому, когда на слѣдующій день спустили въ корзинѣ динаріи, то на ихъ мѣсто положена была свиньћ, которая, будучи втащена на средину стѣны, утвердилась на ней своими копытами, вслѣдствіе чего вся іудейская страна, на протяженіи четырехсотъ миль вокругъ затрепетала. Тогда раввины изрекли: да будегъ проклятъ каждый, кто выкармливаетъ свиней; да будегъ проклятъ также и тотъ, кто сына своего научитъ греческой мудрости".

они, безспорно, свидътельствуютъ о томъ, что во время Гиркана и Аристовула — слёдовательно, въ то время, когда орденъ ессеевъ уже существоваль — вліяніе эллинизма сказывалось въ Палестинъ весьма замътнымъ образомъ, и въ несомнънности этого факта ны моженъ еще болѣе убъдиться изъ разсказа внигъ Маккавейскихъ, что-бы этотъ эллинизмъ распространялся именно изъ Египта HO и что-бы онь состояль ни въ чемъ иномъ, какъ именно въ алевсандрійскомъ аллегоризмѣ, для этого Гфрэреръ не привелъ еще вполнѣ достаточныхъ данныхъ. Правда, свое миъніе о томъ, что собственно нужно разумъть подъ «греческою мудростью», Гфрэреръ подкрънляеть сужденіемъ объ этомъ предметь ученаго раввяна Маймонида, но пониманіе Маймонида, равно какъ и вообще позднійталмудистовъ, не можетъ еще свидътельствовать о томъ. шяхъ что и палестинские іудеи ІІ-го въка до Р. Х. съ именемъ «греческан мудрость» соединяли понятіе именно объ александрійскомъ алаегоризый, и это тбиъ болће сомнительно, что смыслъ привеленнаго разсказа совершенно не благопріятствуеть такому пониманію. Кромѣ этого нужно замѣтить, что означенное запрещеніе изучать греческую мудрость, согласно приведенному свидательству, относится только лишь ко времени Гиркана и Аристовула; отсюда слѣдуетъ, что раньше, когда этого запрещенія еще не существовало, ессеянъ незачънъ было и составлять особую занкнутую секту и хранить свои ученія въ тайнъ паъ мнимой боязни раввинистической школы, какъ предполагаетъ Гфрэреръ'). Такимъ образомъ самое возникновеніе секты ессеевъ оказывается у Гфрэвера совершенно необоснованнымъ.

Остаетоя такимъ образомъ одно теоретическое соображеніе Гфрэрера о возможности перенесенія мистики изъ Египта въ Палестину, благодаря дѣятельнымъ сношеніямъ, существовавшимъ между этими странами. Однако этому соображенію Гфрэрера можно противопоставить другія соображенія совершенно противоположнаго характера, и на первомъ мъстъ слѣдуетъ поставить собственное замѣчаніе Гфрэрера (высказанное имъ въ одномъ изъ цитованныхъ нами выше сочипеній его), въ которомъ онъ констатируетъ столь сильную отчужденность египетскихъ іудеевъ отъ своей метрополіи—Палестины, что для няхъ даже еврейскій языкъ сдѣлался чужимъ, такъ что самые видные представители александрійской учености, какъ Филонъ, почего не понимали по

<sup>1)</sup> Γ • P > P E P 5. Op. cit. II, s. 352.

еврейски<sup>1</sup>). Подобный фактъ говорить далеко не въ пользу существованія живыхъ сношеній, и въ особенности не въ пользу дбятельнаго обмѣна умственнаго богатства между египетскими и палестинскими іуденми, а онъ былъ-бы совершенно не мыслимъ, еслибы и на самомъ дълъ послъдніе подчинились даже религіозному міросозерцанію первыхъ, какъ допускаетъ это Гфрэреръ. Если такая отчужденность отъ бывшей своей метрополія замъчается среди египетскихъ іудеевъ, которые во всякомъ случат не могли порвать всякой связи съ своимъ отечествомъ, будучи обязаны посылать дань въ пользу храма јерусалнискаго и священниковъ, какъ свидътельствуетъ Іосифъ Флавій<sup>2</sup>) и Филонъ<sup>3</sup>), и совершая даже по временамъ путешествія на праздники въ Герусалимъ, то тѣмъ болѣе палестинские іуден не пмѣли никакой нужды подчиняться вліянію іудеевъ египстскихъ. Мало этого: они должны были старательно чего-либо подобнаго согласно своимъ убъжденіямъ и избъгать взглядамъ на Египетъ и все, происходящее изъ Египта. И въ особенности въ религіозномъ отношеніи не мыслима была зависимость Палестины отъ Египта, такъ какъ не только палестинскіе іуден относились къ Египту и во всему, происходящему оттуда, **врайне** подозрительно, считая Египеть землею проклятія<sup>4</sup>), но, что замѣчательно, и сами египетскіе іудея вполнъ сознавали превосходство Палестины. Красноръчивымъ выразителемъ подобнаго взгляда является александрійскій іудей Филонъ, который не обинуясь считаетъ Египетъ образомъ чувственности, въ узахъ которой томится несовершенная душа; напротивъ Ханаанъ, или Палестину, онъ считаетъ образомъ небеснаго жилища, къ которому духъ долженъ стремиться<sup>5</sup>). Послѣ этого отзыва можно судить о томъ, съ какимъ омерзениемъ должны были смотръть на все египетское іуден палестинскіе! И дъйствительно, талмудическія свидътельства говорятъ намъ, что тотъ день (8-го Тебетъ), когда былъ совершенъ въ Александріи переводъ священныхъ ветхозавѣтныхъ книгъ на греческій языкъ, былъ объявленъ палестинскими раввинами днемъ національнаго несчастія, --- подобнымъ тому дню, въ который былъ воздвигнуть въ пустынъ въ качествъ бога

ł

<sup>1)</sup> ΓΦΡЭΡΕΡЪ. Allgem. Kirchengeschichte. Bd. I, s. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Antiqu. jud. XIV, 7. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) De legat. ad Cajum. p. 1023.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Γ • P » P E P 5. Philo und die alex. Theosophie. Th. II, s. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) См. Г • РЭРЕРЪ. Allgem. Kirchengesch. В. I, s. 60. Ср. также Христ. Чт. 1885, № 9-10, статья подъ заглавіемъ: "Приготовленіе къ евангелію".

золотой телецъ<sup>1</sup>); а исторія говорить намъ, что палестинскіе іудеи въ уиственномъ отношения нисколько не находились въ зависимости отъ іудеевъ египетскихъ. Такъ напр., іудео-александрійскіе писатели: псевдо-Аристей, Аристовуль и даже Филонъ, творенія которыхъ были очень знакомы отцамъ церкви, тъмъ не менъе въ течение въковъ оставались неизвъстными ихъ единовърцамъ<sup>2</sup>). «Неоспорнный факть, говорить Николя, что палестинские изден не имбли съ своими александрійскими единовбрцами такихъ-же сношеній, какъ съ единовърцами Вавилоніи. Между знаменитыми мужами, которые учили въ Герусалимъ и которыхъ имена упоминаются въ іудейскихъ преданіяхъ, есть много такихъ, которые родились на берегахъ Евфрата; но не упоминается ни объ одномъ учителѣ изъ Александріи, который-бы училъ въ святомъ городѣ. Талмудъ не считаетъ Египетъ въ числѣ странъ, въ которыхъ процвътало іудейство... Александрійскіе іуден, продолжаетъ тотъ-же ученый, образовали какъ-бы маленькій изолированный міровъ, который дегко могъ подчиниться вліянію метроподіи. а самъ не чувствоваль никакой нужды дъйствовать на нее»<sup>8</sup>).

Наконецъ, помямо историческихъ данныхъ, также в хронозогическія не дозволяють поставлять происхожденіе ессенизма въ зависимость отъ іудео-александрійской философіи. «Конечно, не филонизмъ произвелъ ессейство, болъе древнее, чъмъ онъ, скажемъ мы словами Николя; если-же хотять видъть его въ александрійской философіи, предшествовавшей Филону, то не окажется надлежащаго отношенія между причиною и дбйствіемъ: въ секть ессеевъ есть масса элементовъ, ръшительно неизвъстныхъ Премудрому и Аристовулу»<sup>4</sup>). Подобно этому также и Целлеръ, тщательно разсмотръвъ дошедшія до насъ произведенія александрійцевъ, приходитъ къ тому выводу, что до Филона не существовало александрійской философія въ собственномъ смысяѣ этого слова<sup>5</sup>), и что даже у Аристовуда, который считается самымъ значительнымъ представителемъ египетского александринизма вто-

в) Николя. Ор. cit. s. 205-207.

<sup>1)</sup> Sopherim, I, 7. Ср. ГРЕТЦЪ. Gesch. der Juden. Bd. Ш., 8. 42. Предазіе іудейское говорить даже, что въ этоть день установленъ былъ на будущее время строгій постъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Николя. Des doctrines relig. des Juifs. p. 206.

<sup>•)</sup> Николя. Ibid. s. 97.

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш. Abth. П. s. 253 и слёд. 340-341 и сл.

--- 246 ----

дрійской философіи до Филона сочиненія самого Филона). «нельзя найти никакого достовърнаго слъда тъхъ вполнъ отличительныхъ учений Филона, благодаря которымъ онъ получилъ значение въ истории философін»<sup>2</sup>). Такимъ образомъ нельзя съ полною достовѣрностью установить тотъ фактъ, что-бы еще въ началѣ П-го въка до Р. Х.. т. е. до возникновенія ессенизма, александрійскія доктрины получили такое развитіе и распространеніе, что-бы онѣ могля noвліять на іудеевъ и вызвать среди нихъ общество, подобное ессейскому. И тъмъ болъе невъроятно такое предположение, BE 29 стать на точку зрѣнія Гфрэрера, Мангольда и др., утверждающихъ. что ессен прежде всего усвоили у александрійцевъ ихъ дуалистическое міровоззрѣніе, а изъ этого дуализма. положеннаго-де ВЪ основу ихъ общества, развились потомъ всѣ религіозныя и соц!альныя учрежденія секты<sup>3</sup>): такого философскаго дуализма, какой предполагаютъ означенные защитники александрійской теоріи. въ то время еще не выработала въ себъ Ħ cama александрійска ч философія, находившаяся въ то время еще въ періодѣ своего первоначальнаго развитія<sup>4</sup>). Кромѣ этого Целлеръ обращаетъ еще вниманіе и на другую сторону дела: «іудейскій александринизмъ.

•) Достойно замѣчанія, что даже въ Книгѣ Премудрости Соломона-одномъ изъ значительныхъ произведений александрийской философии, относимомъ обычно къ I-ой половинѣ послёдняго до-христіанскаго вѣка,-нельзя еще найти всёхъ основныхъ и характерныхъ чергъ іудео-александрійской философіи. "Самъ Дзие, который такъ усиленно и напряженно старается доказать, что іудео-александрійскій писатель этой книги былъ "хорошо знакомъ и глубоко сродненъ съ лухомъ іудейскаго александринизма", замѣчаетъ въ своемъ изслѣдованіи проф. Поспёховъ, сознается, что основной характеръ и направление религизно-философской мысли іудейскаго александринизма выражается въ княгѣ Премудрости такъ неопредбленно и неполно, что если-бы мы не имбли никакихъ другихъ письменныхъ памятниковъ јудео-александрійской философіи, и особенно сочиненій Филона, то при одной книгт Премудрости "оставались-бы въ совершенномъ невёдёній о самыхъ основныхъ принципахъ этой философій, которые, естественно, обынмають въ себѣ всѣ частныя, отдѣльныя положенія ея и объясняють настоящій ихъ смыслъ", такъ какъ "и о самомъ коренномъ принципѣ этой философін, который прямо или косвенно выражается во всёхъ отдёльныхъ направленіяхъ философствующей мысли александрійскихъ іудеевъ, во всей этой книгъ не сказано ни одного яснаго философскаго слова". (Посптховъ. Книга Премудрости Соломона. стр. 378).

<sup>1)</sup> Онъ жилъ при Птоломећ Филометорћ (181-145 г. до Р. Х).

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. В. Ш. Abth. П. s. 224. По 2 изд.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мангольдъ. Die Irrlehrer der Pastoralbriefe. s. 53.

говоритъ онъ, въ отличіе отъ ессенизиа, имбетъ совершенно теоретическое направление; практическихъ вопросовъ, которые опреабляли бы его отношение къ ортодоксальному иудейству (напр., о допущении кровавыхъ жертвъ, объ очищенияхъ и пр.) въ немъ вовсе не поднимается, и даже самъ Филонъ вовсе не касается ихъ. Въ то время, на которое падаетъ происхождение ессейской секты, продолжаетъ онъ. платопо-пиоагорейское умозрѣніе далеко еше не было такъ широко распространено у александрійскихъ іудеевъ, что-бы изъ него могла выйти ръшительная причина въ образованію этой секты»<sup>1</sup>). Прибавимъ съ своей стороны, что поставлять происхождение ессенизма въ зависимость отъ александрійской философія тъмъ болѣе неосновательно, что аскетическія общества вообще образуются не вслъдствіе отвлеченныхъ религіозно-философскихъ взглядовъ, всегда слишкомъ слабыхъ для того, что-бы долгое время опредблять собою дбйствительную жизнь значительнаго числа людей (а такъ какъ ессеи при безбрачной жизни существовали болѣе двухсотъ лѣтъ, то нужно было-бы предполагать постоянное и непрерывное воздъйствіе на іудеевъ однѣхъ и тъхъ-же философскихъ доктринъ), а вслъдствіе религіозной потребиости духа и подъ вліяніемъ какихълибо особенныхъ историческихъ обстоятельствъ. Многозначительнымъ подтвержденіемъ этого положенія можетъ служить тотъ фактъ, что ни александрійская философія, ни неопивагорейство, ни даже неоплатонизмъ, во все время своего существованія не создали подобныхъ аскетическихъ обществъ; а пагляднымъ примъромъ можетъ служить Филонъ, этотъ самый представитель религіозной александрійской философіи, видный впервые облекшій ее въ строгую систему и метафизически обосновавшій ее, -- который не только не быль основателемъ какоголибо аскетическаго общества, но не быль даже и его членомъ<sup>2</sup>).

<sup>а</sup>) ЦЕЛЛЕРЪ. Ibid. Bd. Ш., Abth. II, s. 334.

<sup>9</sup>) Въ сочиненіяхъ Филона мы нахолимь откровенное признаніе этого іудейскаго энлосоза относительно неудачныхъ попытокъ его вести болѣе совершенную жизнь, чѣмъ окружающіе. "Часто я оставлялъ родныхъ, друзей в отечество, говоритъ онъ, и удалялся въ пустыню, что-бы возвыситься къ достойпымъ созерцаніямъ, но ничего не достигалъ тѣмъ; напротивъ, мой духъ, или подъ вліяніемъ разсѣянія, или подъ гнетомъ нечистыхъ впечатлѣній, обращался на противоположные пути. А иногда я нахожу себя одинокимъ въ своей душѣ, среди множества тысячъ, когда Богъ уничтожаетъ мятежъ въ душѣ, п Онъ поучаетъ меня такимъ образомъ, что не различіе мѣстъ производить дурное или худое, но во власти Бога—направить корабль души, куда Онъ хочетъ". [Leg. allegor. I, 11. § 21].

Digitized by Google

ſ

Итакъ, нельзя поставлять происхожденіе ессенняма въ зависимость отъ александрійской философіи и представлять дѣло такимъ образомъ, будто-бы ессениямъ былъ ничѣмъ инымъ, какъ только «попыткой ревностныхъ приверженцевъ этой философіи (въ подражаніе верапевтамъ) на практикѣ осуществить дуалистическіе принципы іудейскаго александринизма», какъ утверждаетъ это Мангольдъ, а равно также и другіе защитники разсмотрѣнной нами теоріи <sup>1</sup>).

---

1) Изъ разнообразныхъ варіацій теоріи, выводящей ессенизмъ изъ егнпетскаго александринизма, выдёляется нёкоторыми своими особенностями мнёніе Герцфельда, сущность котораго состонть въ сладующемъ: по Герцфельду, орденъ есссевъ былъ основанъ около 220 г. до Р. Х. какимъ-либо іудеемъ, который, переселившись изъ Гуден въ Александрію, познакомился тамъ съ аллегорическимъ толкованісмъ александрійцами Библін, съ нёкоторыми обычаями и учрежденіями египетскихъ жрецовъ, съ ученіемъ греческихъ философовъ и въ особенности съ сочиненіями древне-пивагорейской школы, и затёмъ, обогащенный этими разнообразными энаніями, задумалъ изъ своихъ единоплеменниковъ создать аскетвческое общество, основанное на принципахъ александрийской и пиеагорейской философін. Для осуществленія своєго плана онъ возвратился на свою родину, въ Палестину, "гдѣ назорен и нѣкоторые приверженцы фарисейскаго направленія уже практиковали усиленный аскетизмъ", и тамъ плодомъ его стремленій былъ орденъ ессеевъ, въ которомъ "совершенно оригинально соедниились крайнія фарисейскія и александрійскія воззрѣнія съ пифагорействомъ и нѣкоторыми обрядами египетскихъ жрецовъ" (Гврцфвльдъ. Geschichte des Volkes Israël, сокращ. изд., Leipzig. 1870. s. 406). Высказанное Герцфельдомъ мизніе о происхожденіи ессенизма представляеть еще большія трудности, чёмь разсмотранная нами гипотеза Герэрера, такъ какъ, во-первыхъ, оно приписываегъ образование ессейской секты вліянию одного человѣка, а не цѣлаго общества верапевтовъ [которыхъ Герцеельдъ считаетъ потомками ессеевъ], что во всякомъ случай представляется діломъ восьма сомнительнымъ; во-вторыхъ, оно вызываетъ недоумѣніс, почему этотъ нензвѣстный основатель ессейской секты не вздумаль вербовать своихъ послёдователей среди іудеевь александрійскихъ. которые, повидимому, были болёс подготовлены къ усвоению иноземныхъ обычаевъ и воззрѣній, чѣмъ живущіе замкнутою жизнью, столь недоступные чуждому вліянію іуден палестинскіе. (Ср. GFRÖRBR. Philo und die alex. Theoe. Th. II, 8. 343); въ-третьихъ, съ точки зрѣнія Герцфельда нельзя объяснить продолжительнаго, трехвѣковаго существованія ессейской секты, которая отрицая<sup>а</sup> бракъ и обновлядась только случайными пришельцами, потому что въ такомъ случаѣ пришлось-бы допустить постоянное и могущественное вліяніе на налествискихъ јудеевъ чуждыхъ имъ философскихъ идей, что невъроятно; наконецъвъ-четвертыхъ, всѣ возражения и въ особенности касающияся историческихъ и хропологическихъ данныхъ], высказанныя нами противъ гипотезы Горэрера, сохраняють свою полную силу также и по отношенію къ гипотезѣ Герцесльда.

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

## Критическій разборъ мнѣній, поставляющихъ происхожденіе ессенизма въ зависимость отъ языческихъ религіозныхъ системъ Востока.

До сихъ поръ мы имъли дъло съ миъніями тъхъ ученыхъ, которые считають ессенизмъ продуктомъ смѣшенія идей греческой философія съ религіозными върованіями іудеевъ. Однако далеко не всъ ученые, утверждающіе иноземное происхожденіе ессенизиа, согласны съ такимъ взглядомъ: находятся среди нихъ и такіе, которые ръшительно отрицаютъ какую бы то ни было связь ессенизма съ греческой философіей, а поставляють его происхожденіе въ зависимость отъ языческихъ религій Востока-парсизна и буддизма, и ихъ вліяніемъ желають объяснить происхожденіе въ ессенизмъ тъхъ особенностей, какія отличають его отъ TDaдиціоннаго іудейства. Однимъ изъ первыхъ изклёдователей, BЫсказавшимъ мизніе, что ессен усвоили себъ верхне-азіатскія и именно персидскія ученія, быль Крейцерь<sup>1</sup>); жатьмь также Креднерь<sup>2</sup>), Неандеръ<sup>3</sup>), Клененсъ<sup>4</sup>), Ляйтфуть<sup>5</sup>), допускали присутствіе въ ессенизмѣ нѣкоторыхъ халдейскихъ элементовъ, но всѣ эти ученые, можно сказать, только между прочимъ упоминали о возможности вліянія на ессеннзиъ со стороны восточныхъ религій, не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Крейцегъ. Symbolic. Bd. IV, s. 433 flg [1812].

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) КРЕДНЕРЪ. Ueber Essäer und Ebjoniten въ журналѣ WINER'S Allgem. Zeitschrift für wissensch. Theologie. I, s. 318 lg.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) HEAHAEPE. Allgem. Geschichte der christlichen Religion und Kirche. Bd. I, s. 49-62.

а) Клеменсъ. См. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1869. s. 328-352.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ляйт • угъ. Saint Paul's Epistles to the Colossians and to Philemon. p. 385-387.

придавая этому вліянію слишкомъ большаго значенія и не распространяя его на всѣ частности. Только Гильгенфельдъ, принявши подъ свою защиту это мнѣніе, сдѣлалъ попытку болѣе обстоятельно и подробно обосновать его и вообще придать ему видъ научной гипотезы, а потому при разсмотрѣніи этого мнѣнія мы будемъ имѣть въ виду главнымъ образомъ Гильгенфельда.

Первоначально Гильгенфельдъ высказаль свой взглядь на ессенизмъ въ изданномъ имъ въ 1857 году сочинении «Die jüdische Apokalyptik», гдъ онъ со всею убъдительностью доказывалъ, что ессенизмъ обязанъ своимъ происхожденіемъ религіозно-нравственнымъ стремленіямъ послѣплѣннаго іудейства, и что eccell представляли изъ себя только школу апокалиптиковъ, которые посредствомъ аскетизма думали сдълаться достойными и способными къ воспріятію высшихъ откровеній<sup>1</sup>). Но внослѣдствіи Гильгенфельдь оставляетъ уже эту точку зрънія и въ дальньйшихъ своихъ статьяхъ объ ессенизмъ, помѣщенныхъ въ издаваемомъ имъ научно-богословскомъ журналѣ<sup>2</sup>), пытается доказать, что въ ессенизмъ нужно видъть «оплодотворение удейства религиею Востока»<sup>3</sup>). Обстоятельнъе всего Гильгенфельдъ излагаетъ это мнъ-Theologie за иіе въ Zeitschrift für wissenschaftliche 1867 г., гдѣ онъ заявляеть: «мон изслъдованія привели меня къ тому убъжденію, что въ ессенизмъ сказывается значительное вліяніе на іудейство парсизма и его родственной іудейскому пророчеству магіц, — даже вліяніе будлизма». Гильгенфельдъ однако не представляеть никакихъ историческихъ свидътельствъ въ подтвержденіе своего мнѣнія, а только вскользь упомянувъ о томъ, что посредниками предполагаемаго имъ вліянія на іудейство со стороны парсизна могли быть именно вавилопскіе іудеи, названный ученый, слъдуя обычному пріему всъхъ другихъ взельдователей. утверждающихъ впоземное происхождение ессенизма, приводитъ въ защиту своего мибнія пятнадцать пунктовъ сходства, усматриваемаго имъ между ессенизмомъ и парсизмомъ.

Вотъ эти пункты: 1, маги релнгіи Ормузда, говоритъ онъ, были предсказателями, провозвъстниками будущаго; также и ессен прежде всего выступаютъ предъ нами (еще въ 106 г. до Р. Х.)



Digitized by Google

в) Съ этимъ мифціемъ мы обстоятельно познакомимся далфе, при воложенін теорій, выводящихъ ессепномъ изъ іудейства.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zeitschrift für wissensch. Theologie. III, 1860, s. 358 flg. X, 1867, s. 97 flg. XI, 1868, s. 343 flg. XIV, 1871, s. 50 flg. H Ap.

s) Zeitschrift. 1867, s.97.

- 251 -

въ качествъ учителей предсказанія — « тоб продется та иєддочта». 2. Ессен раздълялись на три класса: новеціевъ перваго года искуса, новиціевъ двухъ слѣдующихъ годовъ искуса и дѣйствительныхъ членовъ ордена; также и маги дълились на три класса: гербеновъ (учениковъ), мобедовъ (учителей) и дестуръ-мобедовъ (совершенныхъ учителей, или жрецовъ)<sup>1</sup>). 3, Ессейские новиции получали топоръ ( абитариот ), передникъ и бълую одежду. Этотъ топоръ, по догадиъ Гильгенфельда, былъ ручнымъ орудіемъ магін. а о подобномъ-же употребленія топора (объ аксиномантіц) у персидскихъ маговъ свидътельствуетъ Плиній?); точно также и передникъ ( περίζωμα ), полагаетъ Гильгенфельдъ, есть, безъ сомнѣнія, священный поясь (kuçti) служителей Ормузда. Бълая одежда, особенно въ виду уноминания Іосифа<sup>3</sup>) о «священныхъ одеждахъ», снимаемыхъ есселии предъ отправлениемъ на работу, есть персидскій «садеръ»<sup>4</sup>), который, подобно упоминаемымъ у Филона « езшилове сотелется» 5), былъ безъ рукавовъ. 4, Священныя омовения, къ, которымъ были допускаемы уже новиціи высшей степени, весьма согласуются съ тёмъ уваженіемъ къ водѣ, какое замѣчается въ редигіи Ормузда, а въ особенности съ 29-ти дневнымъ очищениемъ водою при магическомъ освящении. 5, Ессеи торжественной клятвой при вступлении въ орденъ обязывались всегда говорить истину и никогда болье не употреблять клятвы; подобныя же требованія предъявлялись и къ служителямъ Ормузда<sup>6</sup>). 6. Особенность образа жизни ессеевъ состояла въ отвержении собственности и въ общении имуществъ; также и о магахъ разсказываеть Діогень Лаэрцій<sup>7</sup>), что они отказывались оть всякихъ украшеній и драгоцвиностей — « прохозимиата те ка! хрозофоріас апачоребя: ». 7, Ессен жили, по крайней мъръ со времени Филона. Іосифа и Плинія, въ особыхъ поселеніяхъ; подобнымъ образомъ жили и маги. 8, Ессейскія транезы своею серьезностью и важностью, а также своей предварительной молитвой, могуть напоминать персидскія трапезы, которыя также открывались моли-

<sup>a</sup>) SPIEGEL. Avesta. Bd. II, s. XV, XXIV.

2) Histor. Natur. Lib. XXXVI, cap. 19; 34.

•) SPIEGEL. Avesta. Bd. II, s. LV.

1) DIOG. LAERT. Procem. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Bell. jud. II, 8. 5.

 <sup>•)</sup> Садеръ-это инжияя короткая одежда изъ хлопчатой бумаги, льна или шелка.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) PHILO apud EUSEB. Praepar. evang. Lib. VIII, cap. 11.

твою и совершались въ полномъ молчанія, безъ всякихъ разговоровъ. 9. Воздержание ессеевъ отъ кровавыхъ жертвъ имъетъ также для себя примъръ уже и у персовъ. 10. Если къ тайному ессейскому учению относплись, между прочимъ, имена ангеловъ, то въ этомъ случаѣ вполнѣ можно думать объ амшаспандахъ и изедахъ Ормуздовой религіи. 11, Почитаніе, оказываемое ессеями солнцу, къ которому они при утренней молитвъ обращались съ особеннымъ усердіемъ и, «подобно молящимъ», скрывали предъ недостойное, оказывается чисто **6**L0 лучами все нечистое Ø судьбу персидскимъ. 12, Въра ессеевъ въ также амбеть свою аналогію, въ ученія персидской религія о нормальной смѣнѣ періодовъ, въковъ и тысячелътій, въ которые должна происходить до окончательнаго ръшенія борьба добра и зла. 13, Ученіе ессеевъ о происхождении душъ и ниспадении ихъ въ тъла, а также эсхатологическія воззрѣнія ессеевъ (не смотря на то, что Іосифъ намфренно все это эллинизироваль) вполнь согласны съ ученіемъ персидской религи объ этомъ предметѣ<sup>1</sup>), и едва-ли можно сомнѣприбавляетъ еще Гильгенфельдъ, что ессеи заимствоваваться. ли-де у персовъ также и ученіе о воскреленіи, составляющее отличительную принадлежность Ормуздовой религи. 14, Ессен, подобно персидскимъ магамъ, являются также въ своемъ родъ іудейскими магами, такъ какъ они, по разсказу Іосифа<sup>2</sup>), пре имущественно занимались изученіемъ писаній древнихъ мужей главнымъ образомъ съ цълью найти въ нихъ, что именно полезно для тъло и души, а также изучали свойства кореньевъ и камней для уврачеванія бользней. 15, Накопець, заключаеть Гильгенфельдъ, двоякая форма самого имени ессевъ--- дозатог, доопучой (арам. 1177) и достучей (евр. DIT)-обозначаеть ихъ прениущественно какъ «пророковъ» и вподнѣ подтверждаетъ ихъ происхождение отъ предсказателей---маговъ<sup>3</sup>).

Изъ представленнаго перечня аналогій, проводамыхъ Гильгенфельдомъ между ессенизмомъ и парсизмомъ, легко видъть, что здъсь неоднократно повторяются тъ-же самые пункты сходства, въ которыхъ, какъ мы указывали, нъкоторые другіе изслъдователи думали находить свидътельство въ пользу родства ессенизма съ грече-

<sup>1)</sup> Ср. ученіе персидской религія о "ферверахъ". Spiegel. Avesta. Rd. Ш., s. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bell. jud. II, 8. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Гильген фельдъ. Der Essäismus und Jesus въ Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1867, s. 99—103.

ской философіей и которые были уже разсмотр'вны нами въ своемъ м'вств. Въ виду этого мы считаемъ излишнимъ подробно останавливаться на разборъ встахъ этихъ аналогій, а ограничиися лишь краткими замѣчаніями о нихъ въ той мѣрѣ, насколько это требуется самимъ дѣдомъ.

Уже одно то обстоятельство, что однѣ и тѣ-же аналогіи по произволу могуть быть выставляемы въ качествѣ опоръ для самыхъ противоположныхъ мнѣній и приводить къ самымъ различнымъ выводамъ, смотря по тому, какое мнѣніе въ данное время болѣе нравится тому или другому изслѣдователю, достаточно показываетъ, какъ слабы въ научномъ отношеніи должны быть тѣ гипотезы, которыя основываются исключительно на однѣхъ только аналогіяхъ, этихъ столь шаткихъ, ненадежныхъ и неустойчивыхъ опорахъ, которыя каждый можетъ подтасовывать и комбинировать, какъ ему угодно. Что-же касается собственно гипотезы Гильгенфельда, то хотя онъ и привелъ не малое число аналогій, но всѣ онѣ нисколько не убѣдительны и не достаточны для того, что-бы на основаніи вхъ съ несомнѣнностью можно было поставлять происхожденіе ессенизма въ зависимость отъ парсизма.

1. Такъ, въ претензіяхъ ессеевъ на пророческій даръ рѣшительно нѣтъ никакой нужды видѣть подражаніе персидскимъ магамъ, такъ какъ у самихъ іудеевъ, какъ мы уже говорили, пророчество имѣло весьма важное значеніе и получило у нихъ весьма большое развитіе. Тѣмъ болѣе странно слышать отъ Гильгенфельда о какомъ-либо заимствованіи со стороны ессеевъ въ этомъ случаѣ, когда онъ самъ, въ виду ессейскихъ предсказаній, хотѣлъ ранѣе видѣть въ орденѣ ессеевъ не что иное, какъ только подражаніе древнимъ пророческимъ обществамъ<sup>1</sup>).

2. Слѣдующая аналогія касательно дъленія ессеевъ и маговъ на три класса вовсе не можетъ быть принята, какъ совершенно произвольная и не соотвътствующая истинному положенію дѣла. Хотя нельзя съ точностью опредѣлять, какъ именно распредѣлялись ессеи по своимъ классамъ, но во всякомъ случаѣ одно можетъ быть установлено съ полною несомнѣнностью, — это то, что ессеи, какъ ясно свидѣтельствуетъ Іосифъ<sup>2</sup>), дѣлились не на три, какъ принимаетъ это въ угоду параллелизму Гильгенфельдъ, а на четыре класса (віс µоірас тізарас). Никто изъ изслѣ-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Гильгвиевльдъ. Die jüdische Apokalyptik. s. 254, 258, 264, 271 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Bell. jud. II, 8. 10.

дователей не дёлить ессеевь на три класса, и самъ Гильгенфельдъ въ другихъ ибстахъ, между прочимъ даже и въ настонщей, цитованной нами статьъ, нёсколькими строками ниже, опредёленно выражается, повторяя слова Іосифа, что «ессеи по продолжительности своего подвига (хата χρόνον трс аскубисо) раздѣлялись именно на четыре класса»; если-же онъ, быть можетъ, хотѣлъ оттѣнить здѣсь различіе дѣйствительныхъ членовъ ордена отъ новиціевъ, то въ такомъ случаѣ нужно-бы скорѣе дѣлить ессеевъ не на три, а только на два класса. Наконецъ, и тѣ три класса ессеевъ, какіе указываетъ Гильгенфельдъ, не соотвѣтствуютъ вполнѣ тремъ классамъ маговъ, такъ какъ ессейскихъ новиціевъ второй степени уже никакъ нельзя приравнивать къ персидскимъ мобедамъ—учителямъ.

3. Далбе, Гильгенфельдъ въ тёхъ вещахъ, какія давались каждому новицію при его вступленіи въ ессейскій ордень, усматриваеть ближайшую связь съ принадлежностями персидскихъ маговъ. Но употребление ессеями топора для цълей магия составляетъ чистое предположение самого Гильгенфельда, --- предположение, которое не только не имъетъ для себя никакого фактическаго основанія. но, напротивъ, даже противоръчитъ собственному объяснению Іосифа. который даетъ точное указание того, какое назначение имъло это орудіе<sup>1</sup>); при этомъ Іосифъ прямо называетъ его лопаткой, нли заступонъ («охадіс»), что вполнъ пожеть быть приравниваено въ лопаткъ (жаззалос), упоминаемой во Второзак. XXIII, 14. Также и тріζωμα вовсе не есть поясъ, похожій на употребляемый въ Персіи, а скорѣе-передникъ, или панталоны (вообще, нижняя одежда), какъ это безспорно явствуетъ изъ Bell. jud. П. 8. 5 и 7; самъ Гильгенфельдъ впослъдствіи долженъ сыль сознаться, что «такъ какъ здъсь говорится объ омовеніи, то должно думать. конечно, о нѣкотораго рода панталонахъ»<sup>2</sup>). Такъ, или иначе, но какъ поясъ<sup>3</sup>), такъ и панталоны, т. е, короткое нижнее платье, простиравшееся только отъ бедръ до чреслъ4), принадлежали

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 9.

<sup>\*)</sup> Гильгвифельдъ. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1868. s. 347.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Mcx. XXVIII, 40; XXXIX, 29.

<sup>•) &</sup>quot;Мікпазіт"; см. Исх. ХХVШ, 42; ХХХІХ, 28. Въ греческой Библін въ данномъ случаѣ употреблено выраженіе: περισχελή; Іосноъ, описывая эту священническую одежду, употребляетъ для ся обозначенія терминъ: διάζωμα [Antiqu. jud. III, 7. 1], а Филовъ прямо называетъ се: περίζωμα εἰς αίδοων σχέπην. [De monarchia. T. II, p. 225].

вменно въ іудейскимъ священническимъ одеждамъ. То-же самое нужно сказать и о бъзой одеждъ, которую употребляли ессеи: она была іудейской священнической одеждой<sup>1</sup>), и потому гораздо естествениве /предположить, что ессен, стремившиеся въ высшему благочестію и строгой левитской чистоть<sup>2</sup>), подражали въ этомъ случать скорте священникамъ своего народа, чтмъ персилскимъ нагамъ. Наконецъ, нельзя согласиться съ тъмъ, что-бы ессен въ сконхъ одеждахъ подражали магамъ еще и потому, что къ свяшеннымъ одеждамъ послъднихъ, кромъ садера и пояса (Kucti), принадлежаль также и такъ называемый пеномъ. Пеномъ состоиль изъ четыреугольнаго неширокаго куска матеріи, который какъ **врецами,** такъ и мірянами прикрѣплялся къ устамъ во время молитвы, что-бы не осквернить дыханіемъ священнаго огня---этого представителя свъта и божественной чистоты, по взгляду персовъ. Такъ какъ пеноиъ составлялъ самую выдающуюся особенность въ одежда персовъ и считался необходимою принадлежностью ихъ священныхъ одеждъ<sup>3</sup>), то непонятно, почему-бы ессеи, если-бы они въ самомъ дбаб заимствовали свои священныя одежды отъ персовъ, не позаимствовали также и пенома, тъмъ болье, что. съ точки зрънія Гильгенфельда, они въ своихъ воззръніяхъ на солнце такъ сходились съ послъдователями Ормуздовой религія.

4. Далѣе, ничего не могутъ говорить въ пользу персидскаго происхожденія ессенизма также и священныя омовенія ессеевъ, такъ какъ этотъ родъ очищенія, основаніе для котораго было дано уже въ законѣ Моисеевомъ, былъ весьма распространенъ среди іудеевъ въ послѣдніе вѣка предъ Р. Х.<sup>4</sup>), что признаетъ и самъ Гильгенфельдъ<sup>5</sup>). Съ другой стороны, персидскія очищенія представляли много отличнаго отъ очищеній ессейскихъ. У персовъ средствами очищенія были именно: вода, земля и урина коровы или вола; при большихъ очищеніяхъ сначала все тѣло омывалось, затѣмъ вытиралось землею и. наконецъ, снова омы-

<sup>1)</sup> Hex. XXXIX, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ этомъ, какъ увидимъ ниже, многіе изслѣдователи полагаютъ главвую сущность ессенизма, напр. Гретцъ, Іостъ, Ричль, Липсіусъ, Гаусратъ, отчасти и самъ Гильгенфельдъ въ "Die judische Apokalyptik".

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Шпнгъль. Avesta. Bd. П, s. 48-49.

<sup>•)</sup> Свидътельства въ пользу этого мы уже приводили выше на стр. 191 -192. Кромъ указаниаго тамъ можно еще сослаться на S сибикбъ Bibel-Lexicon. Bd. II, s. 185.

в) Гильгенфельдъ. Die jüdische Apokalyptik. s. 268.

валось водою. Важнёйшимъ изъ обрядовъ очищенія былъ такъ называемый «барашномъ» (baraschnom), продолжавшійся девять ночей; для этой продолжительной церемоніи очищенія устроялось особое мѣсто, углубленное въ землѣ и раздѣлявшееся па нѣсколько отдѣловъ, служившихъ степенями постепеннаго очищенія; нослѣдовательно проходя чрезъ эти отдѣлы очищенія въ продолженіе девяти ночей, очищаемый при чтеніи молитвъ и гимновъ многократно омывалъ все тѣло то тою, то другою очистительною жидкостью, то всѣми вмѣстѣ<sup>1</sup>). Ничего подобнаго у ессеевъ не было, и очистительнымъ средствомъ служила для нихъ единственно только холодная вода<sup>2</sup>).

5 и 7. Такъ-же мало въ данномъ случав имветъ значения и то, что ессен, какъ и маги, имъли свои особыя колоніи, и что тъ и другіе требовали отъ желающихъ присоединиться къ HENS извъстной вступительной клятвы. Каковы-бы ни были IDRAREN отдѣленія ессеевъ отъ народнаго цѣлаго, однако несомнѣнно, что въ своемъ уединении они стремились вести вполнъ благочестивую жизнь и въ то-же время строго соблюдать всъ предписанія закона касательно чистоты, почему они такъ тщательно и избъгаля всякаго малъйшаго осквернения. Уже по одному этому ессен по необходимости должны были жить особыми поселеніями, гдъ ничто не мѣшало бы имъ предаваться избранному ими образу жязни. Отсюда-же, какъ и всякое отдѣлившееся общество, какъ всякая секта, и ессеи, прежде чъмъ принять кого-либо въ свое общество «благочестивыхъ», требовали напередъ отъ жедающаго встунить объта, или клятвы въ томъ, что онъ будетъ исполнять всв правила и обычаи общества. Такое требование вполнъ естественно въ такой замкнутой сектъ, какою былъ ессенизиъ, и потому проводимая Гильгенфельдомъ параллель въ этомъ пункть нежду ессеями и магами еще нисколько не доказываетъ ихъ взаимной зависимости другъ отъ друга. Вполит естественно также и TO. что ессен, посвятившіе себя благочестивой жизни, требовали отъ членовъ своего ордена постоянной правдивости.

8. Нътъ нужды, далъе, обращаться къ магамъ и для объясненія ессейскихъ общественныхъ трапезъ и соблюдаемыхъ при нихъ обычаевъ. Также и въ іудействъ были въ большомъ распространеніи общественныя трапезы, общимъ образцомъ для кото-

<sup>1)</sup> ШПНГЕЛЬ. Avesta. Bd. I, s. 160-162; Bd. II, s. LXXXVI.

a). Bell. jud. II, 8. 5.

- 257 -

рыхъ служила пасхальная трапеза, для вкушенія которой іуден обычно соеденлись группами не менье десяти человъкъ<sup>4</sup>) и которая сопровождалась благословеніемъ вина и опръсноковъ и громкимъ пѣніемъ установленныхъ псалмовъ<sup>2</sup>). Прежде всего священники, приходявшіе поочередно на чреду служенія въ leovcaлимъ---къ храму, живя далеко отъ своихъ семействъ, имъли общіе столы. Достоинство сотрапезниковъ и особенность полаваемыхъ яствъ, приготовлявшихся изъ приношеній, десятинъ и жертвоприношеній, придавали этимъ об'єдаяъ особенный торжественный характерь и требовали большой заботы о чистоть лиць и предметовъ. Прежде чъмъ състь за столъ, участники трапезы обыкновенно умывались, затъпъ благословляли хлъбъ и вино (такъ какъ хлъбъ и вино входили во всъ жертвоприношенія), послъ трапезы снова благословляли Бога за Его благодвянія,---и такимъ образомъ превращали столъ въ родъ алтаря, и самая трапеза получала священный религіозный характерь<sup>3</sup>). Кромъ этого уже въ довольно раннее время (во П-иъ въкъ до Р. Х.) среди строго-благочестивыхъ ревнителей закона, и особенно среди фарисеевъ, были организуемы тъсно замкнутыя общества, или братства, члены которыхъ, съ самою врайнею строгостью соблюдая законы левитской чистоты, имъли обыкновение въ субботу и въ дни праздничные, особенно-же на Пасху, устранвать общія трапезы на подобіе твхъ, которыя существовали у священниковъ. Если они не могли воспользоваться для устройства ихъ десятинами и жертвеннымя остатками, то моган однако пользоваться разными очистительными приготовленіями и обрядами. Поэтому, точно такъ-же, какъ и у ессеевъ, члены общества, называвшіеся «chaberim», принимали участіе въ этихъ общихъ священныхъ трапезахъ не иначе, какъ только очистившись напередъ водою<sup>4</sup>); какъ и у есприготовлялись тамъ съ самою крайнею засеевъ кушанья ботливостью въ отношения ихъ левитской чистоты; какъ и у ессеевъ, предъ принятіемъ пища произносилась предварительно молитва, а во время самихъ трапезъ велись благочестивыя и поучительныя бестады<sup>5</sup>). Этою послъднею чертою трацезы ессеевъ

- 1) Bell. jud. VI, 9. 3.
- <sup>2</sup>) ГЕЙГЕРЪ. Urschrift und Uebersetzungen der Bibel. s. 122 н сл.; s. 216.
- s) ДЕРЕНБУРГЪ. Histoire de la Palestine. p. 141-142.
- •) Ширьрь. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte. 8. 615.
- 5) ΓΕΒΓΕΡΣ. Urschrift und Uebersetz. der Bibel. s. 1985 Histoire de la Palestine. p. 142.

Digitized by Google

даже ръшительно отличались отъ трапезъ маговъ, которыя, какъ говоритъ Гильгенфельдъ, проходили въ полномъ молчания.

6. Далъ́е, если отверженіе ессеями собственности и ихъ общеніе имуществъ Гильгенфельдъ хочетъ поставить въ каную-то связь или паралледь съ тѣмъ, что персидскіе маги, по свидътельству Діогена Лаэрція, не носпли никакихъ украшеній, то это. очевидно, явная натяжка, и подобное сравненіе еще далеко отъ того, что-бы хотя сколько-нибудь свидътельствовать о зависимости ессеевъ отъ персидскихъ маговъ.

9. Что кисается приведенной Гильгенфельдомъ аналогіи относительно отверженія ессеями и персами кровавыхъ жертвъ, то она не можетъ имѣть въ этомъ случаѣ никакого особеннаго значенія, такъ какъ, съ одной стороны, нельзя допустить, что-бы ессеи только лишь изъ одного подражанія язычникамъ—-персамъ отказались отъ кровавыхъ жертвъ, составлявшихъ главный нунктъ и существенную часть всего іудейскаго богопочтенія, а съ другой стороны, ессеи, по всѣмъ даннымъ, уклонялись не только отъ принесенія кровавыхъ жертвъ, но и отъ всѣхъ храмовыхъ жертвъ вообще.

10. Принадлежащія къ тайному ученію ессеевъ имена ангеловъ, говоритъ далѣе Гильгенфельдъ. вполиѣ могутъ напоминать о персидскихъ амшаспандахъ и изедахъ. Относительно этого замътимъ прежде всего, что еще далеко не уяснено то, какъ именно должно понимать выражение ессейской клятвы: «върно хранить (отъ искаженія == соустрейски) имена ангеловъ»<sup>1</sup>). Одинъ изъ іудейскихъ изслѣдователей по этому поводу говорить: «существують ясныя указанія на то, что подъ этвия вменами слёдчеть разуньть святыя имена Божіи, сообщавшіяся только высшему классу посвященныхъ, которые послб и сами не осмбливались произносить ихъ»<sup>2</sup>). Это инѣніе не лишено нѣкоторой вѣроятности, такъ какъ извъстно, что позднъйшие іуден считали недозводеннымъ произносить имя «leroba», окружали его особенною таинственностью и приписывали священнымъ согласнымъ этого слова ( слова ( слова ( слова)). По іудейскимъ преданіямъ, во времена втораго храма имя Іегова произносилось только первосвященникомъ при благословеніи народа въ великій день очищения, а со времени смерти Симона Праведнаго, т. е. съ пер-

<sup>1)</sup> Bell. jud. 11, 8. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jost. Geschichte des Judenthums und seiner Sekten. Bd. I. s. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) STAPFER. La Palestine au temps de Jésus-Christ. p. 442.

вой половнны III-го въка предъ Р. Х., оно стало замъняться словоиъ «Адонан»<sup>1</sup>). А благочестивые іуден, достигшіе извѣстныхъ стеленей святости, по увъренію талиуда, кромъ вмени Іегова, знал еще другое ими Божіе изъ 12 буквъ и третье изъ 42 буквъ<sup>2</sup>),--- и вотъ эти-то имена Божіи, обладавшія, по воззрѣнію позднъйшихъ іудеевъ, чудодъйственною силою3) и служившія поэтому предметомъ глубовихъ размышленій. и должны были, по инино никоторыхъ, храниться ессеями въ строгой тайни, или--по болье върному переводу-должны были охраняться отъ всякаго искаженія. Но если даже разумѣть здѣсь и въ собственномъ спыслѣ вмена ангеловъ, что представляется болѣе правдоподобнымъ, то это нисколько не говоритъ еще въ пользу зависимости ессенизма отъ дарсизма, такъ какъ учение объ ангелахъ, составлявшее вообще одно изъ отличительныхъ и древнихъ учений іудейской религіи<sup>4</sup>), получило особенно широкое развитіе въ іудействъ въ послъщънное время. «Мы хорошо знаемъ по іудейскимъ книгамъ этой эпохи, говоритъ Стапферъ, что фарисеи нитли весьма полную в весьма развитую доктрину объ ангелахъ. Іудея, продолжаеть онъ, въроваля въ существование небесныхъ духовъ, служащихъ посредниками между Богомъ и людьми; отсюда очень естественно, что ессеи въровали въ этомъ случаъ также подобно свониъ соотечественникамъ и давали каждому классу ангеловъ особое названіе»<sup>5</sup>). Въ «Книгъ Эноха», напр., какъ мы перечисляется до 30-ти именъ ангельскихъ **уже** замѣчали. Ø каждому классу ангеловъ назначается особая сфера дъятельности<sup>6</sup>). Все это показываетъ, что учение объ ангелахъ не составляло въ ессенизив чего-либо исключительнаго и специфическаго, и если-бы даже и соглашаться съ тѣмъ предположеніемъ, что ангелологія «Книги Эноха» и даже, пожалуй, ибкоторыхъ неканоническихъ книгъ

1) OEHLER. Theolog. d. Alt. Testam. Bd. I, s. 140. Cp. TAKME GRAETZ. Gesch. der Juden. Bd. III, s. 103.

<sup>в</sup>) Kidduschin. 71, а. См. выше стр. 69.

э) Позднёйшіе свреи — талмулисты, какт извёстно, даже чудеса Спасителя объясняли тёмъ, что Онъ будто-бы похитилъ священное имя Ісговы, скрытое въ ковчегё и затёмъ исчезнувшее [Еп. Хрислие ъ. Религіи древняго міра. т. Ш, стр. 26. Ср. Алекстевъ. Бесёды объ истивахъ св. вёры и заблужденіяхъ талмудическихъ [Новгородъ, 1874]. Стр. 21.

<sup>4</sup>) Это ученіе проходить по всёмъ священнымъ ветхозавётнымъ книгамъ, начяная съ самыхъ первыхъ главъ Книги Бытія.

•) Стапферт. La Palestine au temps de Jésus-Christ. p. 441.

6) Кинга Эноха. VI, 6; XX, 1; LXXXII, 10 и др.

Digitized by Google

Ветхаго Завѣта (напр., книги Товита) развилась подъ вліяніемъ нерсидскаго ученія объ ангелахъ<sup>1</sup>), то́ это, съ одной стороны, не служитъ еще доказательствомъ того, что-бы іудейское ученіе объ ангелахъ вообще цѣликомъ было заимствовано у персовъ<sup>2</sup>), а съ другой стороны, все это нисколько не подрываетъ того инѣнія, что ессеи, организовавшіеся въ особую секту только уже во II-мъ вѣкѣ до Р. Х., когда, слѣдовательно, не могло быть и рѣчи о сильномъ вліяніи на іудеевъ со стороны персовъ, и безъ всякаго непосредственнаго заимствованія у этихъ послѣднихъ могли имѣть у себя развитую ангелологію.

11. Что касается ессейскаго «почитанія солица», о которомъ говорить Гильгенфельдъ, искусственно сопоставляя для этого два различныя свидътельства Іосифа<sup>3</sup>), то мы уже замѣчали, что здѣсь не можетъ быть и рѣчи о какомъ-либо языческомъ идодопоклонническомъ культѣ, какимъ былъ культъ парсизма. «Ессеи являются вообще слишкомъ истыми іудеями, скажемъ мы словами Герцфельда<sup>4</sup>), что-бы на основаніи столь неопредѣленныхъ выраженій Іосифа<sup>5</sup>) припесывать имъ нѣчто языческое». То обстоятельство, что Іосифъ при томъ разсказѣ хвалить ессеевъ за ихъ особенное благочестіе, а также за ихъ уваженіе къ Монсею, а слѣдовательно, и къ его закону, вполнѣ достаточно для того, что-бы лишить подобное предположеніе всякаго вѣроятія. Если и

<sup>2</sup>) По мићије преосв. Хрисанеа, "Вавилонскій плѣнъ и знакомство съ върованіями Вавилона могли имѣть и, по всей въроятности, ямѣли нѣкоторое значеніе въ раскрытіи библейскаго ученія объ ангелахъ, но значеніе только виѣшнее: они возбуждали къ болѣе частному раскрытію этого върованія, параллельно или въ сопоставленіи съ ученіемъ чуждой религіи". Но наряду съ этимъ виѣшили въ сопоставленіи съ ученіемъ чуждой религіи". Но наряду съ этимъ виѣшили въ сопоставленіи съ ученіемъ чуждой религіи". Но наряду съ этимъ виѣшилиъ факторомъ, виѣшиними историческими обстоятельствами, преосв. Хрисанеъ поставляетъ и придастъ наибольшее значеніе виутреннимъ причинамъ, требовавиимъ раскрытія библейской ангелологіи. "Съ болѣе полнымъ раскрытіемъ мессіанской идеи и приближеніемъ эпохи Новаго Завѣта, говоритъ овъ, небесный міръ становился ближе и ближе къ человѣку и принималъ болѣе опредѣленвыя очертавія". [Религіи древняго міра въ ихъ отношеніи къ христіанству. т. Ш, стр. 133—134].

в). Употребленныя Іосноомъ слова, что ессен обращались къ соляну, "какъ-бы моля"[Bell. jud. II, 8, 5], Гильгеноельдъ поставляетъ въ непосредствешную связь съ тъмъ замъчаціемъ іудейскаго историка, что ессен крайне заботились о святости и чистотъ своихъ колоній [Ibid. II, 8. 9], гдъ собственно и ръчи нѣтъ о солицъ.

<sup>4</sup>) Γ Ε Ρ Ц Φ Ε Δ Β Δ Έ. Geschichte des Volkes Israël. Bd. II, 8. 408.

<sup>6</sup>) Bell. jud. 11, 8. 5.

<sup>1)</sup> См. у преосв. Х рислиел. Религия древняго міра. т. Ш., стр. 140.

ве соглашаться съ твиъ мнъніенъ, что Іосифъ желалъ обозначить здъсь только время молитвы ессеевъ, именно при восходъ солнца, все-же въ словахъ Іосифа едва-ли можно видъть что-либо TO большее, какъ только указаніе на обычай ессеевъ совершать свои модитвы, обратившись лицомъ на востокъ, что такъ не гармонировало съ обычаемъ остальныхъ іудеевъ. Не свидътельствуетъ о ночитании солнца также и обычай ессеевъ старательно закутываться одеждою при отправлении естественныхъ потребностей, на 4TO указываеть Гельгенфельдъ, такъ какъ они исполняли въ этомъ случать только предписание Монсеева законодательства о чистоть израильскаго «стана, среди котораго ходить leroba»<sup>1</sup>). Ессеи, считая свои колоніи именно такимъ станомъ, въ которомъ имъ етъ свое особенное мъстопребывание Богъ, и скрывали поэтому свои срамные члены и вообще все, по ихъ мибнію, нечистое-не предъ лучами солнца, но предъ сіяніемъ, или всевидящимъ окомъ Божінмъ.

12. Нельзя также производить въру ессеевъ въ божественное предопредъление изъ персидскаго учения о нормальной смънъ міровыхъ періодовъ, такъ какъ эти представления нисколько не аналогичны, а совершенно разнородны: вопросъ о божественномъ предопредълении не имъетъ никакого отношения къ борьбъ Ормузда и Аримана, а есть именно вопросъ іудейскаго богословія; и различныя ръшения этого вспроса, если върить Іосифу, служили даже характернымъ и главнымъ признакомъ отличия между фарисеями, саддукеями и ессенми<sup>2</sup>).

13. Далбе, Гильгенфельдъ проводитъ параллель между ученіемъ ессеевъ и ученіемъ персовъ о душѣ, говоря: «тотъ взгля́дъ, что дуща происходитъ изъ топчайшаго эеира, заключена въ тѣло, какъ въ темницу, — что добрыя души смертью освобождаются какъ-бы отъ продолжительнаго рабства, достигаютъ на Западѣ (по ту сторону океана) счастливаго и спокойнаго мѣста, напротивъ того, души злыхъ подвергаются наказаніямъ въ мрачномъ и холодномъ мѣстѣ, — этотъ взглядъ есть вполнѣ персидскій»<sup>3</sup>). Мы замѣчали уже, что только въ томъ случаѣ можно усматривать въ этомъ пунктѣ вліяніе язычества на ессеннамъ, если признавать, что Іосифъ вполнѣ точно передаетъ намъ здѣсь под-

<sup>\*)</sup> Гильгеневльдъ. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1867, s. 102.



<sup>1)</sup> Второз. XXIII, 13-14.

<sup>2)</sup> Antiqu. jud. XIII, 5. 9.

линное учение самихъ ессеевъ. Однако (какъ мы замъчали также) полная достовърность свидътельства Іосифа, пользующагося изложении этого ученія выраженіями древнихъ греческихъ поэтовъ и философовъ, представляется крайне сомнительною. Самъ Гильгенфельдъ по крайней мъръ нисколько не колеблется заподозрить справедливость словъ Іосифа, замѣчая, что «онъ элинензируетъ ессейское учение о душъ такъ много, какъ это только возможно (so viel, als möglich)»<sup>1</sup>); тъмъ не менъе это признаніе BCe-Ze не помѣшало Гильгенфельду выразиться такимъ образомъ: «то представление ессеевъ, что безсмертная душа, которая какъ-бы магическимъ волшебствомъ была привлечена въ тъло и которая затёмъ смертью освобождается изъ этой темницы, вполнъ <u>co-</u> отвътствуетъ персидскому ученію о ферверахъ»<sup>2</sup>). Какъ-бы T0 ни было, но такое сопоставление, дълаемое Гильгенфельдомъ, едвали можетъ быть принято, такъ какъ ферверы, по ученію персовъ, совершенно не тождественны понятію о душѣ человѣческой. Подъ ферверами разумѣются генін, присущіе не только всѣмъ людямъ, но и животнымъ, и вообще всъмъ формамъ бытія. Дъятельность ферверовъ обнимаетъ собою и небо, и землю: они--помощники Ормузда, они-защитники и покровители отдъльныхъ лицъ, отдѣльныхъ тварей, отдѣльныхъ человъческихъ учрежденій и разныхъ частныхъ формъ жизни<sup>3</sup>). «Хотя ферверы, замъчаетъ Целлеръ, временио и соединяются съ своеми избранниками, однако нигдѣ не высказывается того представленія, будто они на столь-же продолжительное время, какъ и души, входятъ въ тѣло 4e.10въка или животнаго»<sup>4</sup>). Также и представление ессеевъ о Daß «по ту сторону океана» едва-ли можетъ быть произведено Изъ Персіи, такъ какъ трудно допустить, что-бы жители внутренней области въ верхней Азіи могли имъть такое именно представленіе. Правда, Гильгенфельдъ допускаетъ здѣсь передѣлку ессеямя ученія персовъ, замѣчая, что «персидское ученіе о пребыванія разлученныхъ отъ тёлъ душъ благочестивыхъ на Западё, r**i**\$ солнце заходить, въ іудейской приморской странѣ едва-ли могло быть понимаемо иначе»<sup>5</sup>), но во всякомъ случаѣ это объясненіе



<sup>4)</sup> Гильгенфельдъ. Die jüdische Apokalyptik. s. 276. Ср. также Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1867, s. 102; 1868, s. 350; 1882, s. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гильгенфельдъ. Zeitschr. für wissensch. Theologie. 1868, s. 350.

а) Еп. Хрисаноъ. Религія древняго міра. Т. І. стр. 532-533.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Целлеръ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш. Abth. П. s. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Гильгенфельдъ. Zeitschrift. 1868, s. 350, anm. 3.

---уже явная натяжка, тъмъ болъе, что и самъ Гильгенфельдъ признаеть, что «это учение ессеевъ есть преобразование иудейской народной въры въ призрачную жизнь душъ умершихъ BЪ преисподней до воскресенія, и что оно вполить согласчется съ представленіемъ «Книщи Эноха», которая знаетъ «на Западъ четыре прекрасныхъ мъста для душъ умершихъ людей до дня суда»<sup>1</sup>). Мы уже приводили соотвътственныя выдержки изъ «Книги Эноха», удостовъряющія, что эсхатологическое ученіе этой книги, авяствительно, весьма подходить къ ученію ессеевъ; слёдовательно, это послёднее во ІІ-мъ вёкё до Р. Х. имёло уже, такъ сказать, право гражданства и въ средъ самихъ іудеевъ. Наконецъ, въ данномъ случаѣ нельзя упускать изъ вниманія и того обстоятельства. 410 эсхатологическія воззрѣнія персовъ представляли значительныя отличія отъ воззрѣній ессеевъ; такъ, души умершихъ, по ученію персовъ, должны проходить мостъ «чинневадъ», или «цинватъ»<sup>2</sup>), страшный для нечестивыхъ и безопасный для праведныхъ: только ть благополучно проходять чрезъ него, которые върно служили Орыузду, нечестивые-же низвергаются въ бездну ада<sup>3</sup>). Добрыхъ сопровождаеть на ихъ пути молодал дѣвица, олицетворяющая собою добрыя дёла, а нечестивыхъ встречаеть по смерти злая, пенавистная женщина, которую съ ругательствами отводятъ BЪ адъ злые дэвы; по переходъ черезъ мостъ чинневадъ добрые встулаютъ подъ покровительство доброй собаки Песошорумъ и покрываются блескомъ4). Для нихъ есть три отдёленія, соотвѣтственно добрымъ мыслямъ, добрымъ словамъ и добрымъ дъламъ; съ другой стороны, есть также и три ада для нечестивыхъ, гдѣ находится змѣй Ашмогъ съ двумя погами<sup>5</sup>). Всего этого, какъ извъстно, нътъ въ эсхатологія ессеевъ; между тъмъ, если-бы ессен, дъйствительно, были знакомы съ персидскимъ эсхатологическимъ ученіемъ и педверглись его вліянію, какъ преднолагаетъ это Гильгенфельдъ, то не видно причины, почему-бы они заимствовали у персовъ только лишь менбе оригинальныя черты ихъ ученія, притомъ такія черты, которыя имъ нужно было еще перерабатывать, чтобы примѣнить ихъ къ своей странѣ, а такія отличительныя особенно-

s) Гильгенфельдъ. lbid. 1868, s. 350.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III пигель. Avesta. Vendidad, XIX farg.

а) См. первую часть Ясиъ [одинъ изъ древифйшихъ религіозныхъ памятинковъ персовъ] XVII, 2; XIX, 4 и 9.

<sup>•)</sup> Vendidad. XIX.

в) Шпигель. Avesta. Bd. III, s. LXXIV.

сти и образы, канъ мостъ, собака, зибй, не привлекли ихъ вниманія <sup>1</sup>). Гильгенфельдъ высказываеть еще предположеніе, что ессен заимствовали наъ персидской религіи также и ученіе о воскресеніи тѣлъ. Не ве говоря уже о томъ, что ессен, по всѣмъ даннымъ, совершенно отрицали воскресеніе тѣлъ, такъ какъ Іоодфъ ничего не говорить о немъ, хотя и подробно трактуеть о вѣрѣ ессеевъ въ безсмертie<sup>2</sup>), замѣтимъ, что ученіе о воскресеніи составляло одинъ наъ существенныхъ членовъ вѣры іудейскаго народа<sup>3</sup>), и есля-бы даже оно дѣйствительно было у ессеевъ, то это еще инсколько не свидѣтельствовало-бы о какой-либо зависимости ессенизма отъ парсизма въ данномъ отношеніи.

14. Что касается магіи ессеевъ, то прежде всего существованіе ся у нихъ не можстъ быть доказано съ полною несомивиностью. Изъ того, что ессеи извлекали изъ писаній древнихъ мужей то, что полезно для души и для тъла, еще не слъдуетъ съ необходимостью, что-бы они употреблици именно какія-либо магическія формулы заклинаній, такъ какъ прямо замъчается, что при

а) Совершенно противоположное мы видимъ у магометанъ, которые заимствовали изъ переидской редигія представленіе о Чинисваді.

<sup>2</sup>) Гильгенфельдъ основываеть свое мийніе о присутствій у ессеевь учеція о воскрессній на свидітельстві Ипполита, который хотя въ своемъ разсказі объ ессеяхь и слідусть Іосифу, по видонзміняеть слова Іосифа въ Bell. jud. 11, 8. 11: "Ερφωται παρ' αυτοίς ήδε ή δόξα, φθαρτά μέν είναι τά σώματα καί τήν бλην οὺ μόνιμον αυτοίς, τὰς δὲ ψοχὰς ἀθανάτους ἀεὶ διαμένειν, такимъ образовъ: "Εφώωτα: δὲ παρ' αυτοίς καὶ ὁ τῆς ἀναστάσεως λόγος· ὁμολογοῦσι γὰρ καὶ τήν σάρχα ἀναστήσεσθαι" [Φιλοσοφούμενα. IX, 27]. Очевидно, этому поздийшему свидітельству [отъ III віка по Р. Х.] нельзя придавать больщой силы и предночитать его свидітельству Іосифа.

э) Въ полтвержденіе этого достаточно сослаться на слідующія міста св. ветхозавітныхь имсаній: "я знаю, [что] Искупитель мой живъ, и Опъ въ послідній день возставить изъ праха распадающуюся кожу мою сію, и я во плоти моей узрю Бога" (Іов. ХІХ, 25—26],—восклицаєть праведный Іовъ, ясцо исповідывал этимъ свою віру въ единичное воскрессніе. Также и Исалмонівець высказываєть віру въ нетлівніе тіла: "Ты не оставншь души моей въ аді, в не дашь святому твоему увидіть тліпіе" [Ис. ХV, 10]. Пророки еще рішительціе говорять объ иміющемъ быть всеобщемъ воскресеніи: "оживутъ мертвецы твои, Господи, возстанутъ мертвыя тіла!—взываеть пророкъ Исаія. Воспряните и торжествуйте поверженные въ прахі: ибо роса Твоя—роса растеній, и земля извергиетъ мертвецовъ". [Ис. ХХVІ, 19]. Точно такъ-же отъ лица Бога говоритъ и современный Исаів пророкъ Осія: "отъ власти ада Я искуплю ихъ, отъ смерги избаелю ихъ". [Ос. ХІІІ, 14]. Подобное-же читаемъ у пророка Даніила: "и многіс изъ спящихъ въ прахі земли пробудятся, одни—для жизив відчьой, другіе—на вічное поруганіе и посрамлевіе" [Дан. ХІІ 2].

своихъ атченіяхъ они пользовались извъстными имъ цтлебными свойствами кореньевъ и камней. Но если-бы и допустить существование у нихъ магическихъ заклинаний, то это еще ве говорить о происхождении таковыхъ именно изъ Персии. «Волшебство, вояшебныя формулы и волшебныя книги въ послѣпніе вѣка предъ Р. Х. повсюду были слишкомъ распространеннымъ явленіень, скажень мы словами Целлера, такъ что изъ склонности ессеевъ къ этимъ вещамъ неяьзя заимствовать никакого указанія относительно ихъ происхожденія» 1). Кромѣ этого Іосифъ Флавій свониъ разсказомъ о заклинателѣ Елеазарѣ<sup>2</sup>) прямо удостовѣряеть насъ въ томъ, что этотъ родъ врачеванія практиковался въ его время и въ Іудећ, подтвержденіе чего мы можемъ находить также у Іустина Мученика, писателя ІІ-го въка, который указываеть на существование въ его время далеко немалочисленныхъ и явныхъ заклинателей среди іудеевъ<sup>3</sup>). Слѣдовательно, заклинаніе совершенно не было спеціально ессейской чертой.

15. Наконецъ, и самое производство имени ессеевъ отъ нисколько не говоритъ въ пользу персидскаго происхожденія ессенизма, а, напротивъ, если-бы оно было справедливо, то скорѣе указывало-бы на связь ихъ съ древнимъ еврейскимъ пророчествомъ. Однако самъ Гильгенфельдъ впослѣдствіи отказался отъ этой этимологіи, сознавши, что «двойная сигма ( эа) въ словѣ ізочуюі не можетъ быть объяснена изъ еврейскаго « ї »4).

Такимъ образомъ оказывается, что аналогіи, приведенныя Гильгенфельдомъ, отчасти невѣрны, отчасти малозначительны, отчасти гораздо проще и естественнѣе могутъ быть объяснены изъ самого іудейства<sup>5</sup>), чѣмъ изъ религіи Ормузда, а вообще всѣ онѣ, въ виду сказаннаго, недостаточны для того, что бы убѣдительнымъ образомъ доказывать историческую связь и генетическую

<sup>6</sup>) Достойно замѣчанія, что Ляйтеуть, раздѣляющій мнѣніе Гильгенесльда о значительномъ вліяніи парсизма на образованіе ессенизма, тѣмъ не менѣе упрекаетъ названнаго ученаго за мелочность и случайность приводимыхъ имъ сходствъ (Epistles to the Colossians. р. 386, прим. 1), и самъ онъ съ своей стороны отмѣчаетъ только лишь пять пунктовъ сходства, считаемыхъ имъ наиболѣе характеристичными: дуализмъ, почитаніе солица, ученіе объ ангелахъ, завятіе магіей и очищенія [Lieнтроот. Op. cit. 385-386].

<sup>1)</sup> ЦБЛЛВРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. П. s. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Antiqu. jud. VIII, 2. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Разговоръ св. Іустина съ Трифономъ јудеемъ. Гл. 85. См. Памятники древней христ. писъм. въ перев. И ръображенскаго. Т. Ш., стр. 288.

<sup>•)</sup> Гильгвифельдъ. Zeitschrift für wissensch. Theol. 1868. s. 346.

зависимость ессенизма отъ парсизма. Но неудовлетворительность гипотезы Гильгенфельда должна обнаружиться еще болѣе, если обратить внимание на то, что указанныя имъ аналогия далеко не обнимають собою встахь отличительныхь особенностей ессенизиа. и что въ этопъ послёдненъ имбли мъсто, между прочимъ, и такія особенности, которыя ръшительно не могуть быть выведены изъ парсизма. Это особенно нужно сказать о безбрачія и постахъ: то и другое стоить въ совершенномъ противорбчи съ воззрѣніями персовъ. Каждый персъ считалъ вступление въ бракъ одною изъ священнъйшихъ религіозныхъ обязанностей своихъ, вслъдствіе чего у персовъ бракъ былъ въ весьма большомъ уважении<sup>1</sup>). По свиательству Геродота, «достоянство человъка опредълялось въ Персія числомъ его дътей, и царь ежегодно посылаль дары твиъ. которые имѣли ихъ наибольше»<sup>2</sup>). Съ другой стороны, хотя у персовъ не было кровавыхъ жертвъ, тъмъ не менђе V нах.е вовсе не запрещалось употребление мясной пища<sup>3</sup>). Очевидно поэтому, что эти отличительные обычаи не могли возникнуть въ ессенизић подъ вдіяніемъ парсизма, такъ что если-бы принимать гипотезу Гильгенфельда, то для объясненія ихъ происхожденія все-же нужно было-бы искать причинъ гдъ-либо въ иномъ мъстъ. Мы тыль менье обязаны настаивать на этомъ утверждения, что самъ Гильгенфельдъ послѣ приведенныхъ имъ аналогій все-же вынужденъ былъ сдълать слъдующее признаніе: «но и парсизмъ. какъ теперь я вижу, говорятъ онъ, не достаточенъ лля того. что-бы объяснить всъ тъ особенности, которыя (по его мнънію) нельзя вывести изъ впутренняго развитія іудейства » 4), и потому названный ученый «не сомнъвается допустить уже весьма значительное вліяніе на ессенизиъ со стороны буддизма»<sup>5</sup>), изъ котораго онъ думаетъ выводить некоторыя изъ отличительныхъ чертъ ессенизма<sup>6</sup>).

в) Въ зависимость отъ буддизма Гильгенфельдъ поставляетъ главнымъ образомъ аскетическія воздержанія ессеевъ: ихъ безбрачіе, воздержаніе отъ употребленія мяса и вина, воздержаніе отъ помазанія масломъ, отверженіе кровавыхъ жертвъ; изъ буддизма-же онъ выводитъ дѣленіе ессеевъ на 4 класса [вопреки своему-же вышеприведенному утвержденію, яко-бы они дѣлились на 3 класса], ихъ безусловное повиновеніе начальникамъ ордена, отверженіе

я) Шпигель. Avesta. Vendidad. XIV, s. 64-67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Геродотъ. Lib. I, сар. 106.

а) Шпнгиль. Avesta. Bd. П, s. 71.

<sup>•)</sup> Гнаьг в н • е а ь д ъ. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1867, s. 103.

s) Гильгенфельдъ. lbid. s. 105.

Наконецъ, разсматриваемая нами гипотеза не можетъ быть оправдана и съ исторической точки зрънія. Мы уже не говоримъ о томъ, что Гильгенфельдъ въ защиту ея не приводитъ никакихъ асторическихъ сведътельствъ, но и помимо этого слабую сторону означенной гипотезы составляеть то, что ею, вопрека исторіи, предполагается самое сильное вліяніе парсизма на іудейство именно въ то время, когда персидская монархія была разрушена Александромъ Великимъ и когда вся передняя Азія, подчинившись Македонскому господству, витстъ съ тъмъ сама подверглась сильному вліянію греческой цивилизаціи. Этоть факть едва-ли могь способствовать распространению Зороастровой религии, да и вообще въ періодъ времени отъ среднны Ш-го столътія предъ Р. Х., когда на развалинахъ персидской имперіи основано было пароянское государство, до половины Ш-го столѣтія нашей эры, когда персидская монархія, а вивств съ нею и Зороастрова религия, были снова возстановлены, вліяніе этой послёдней по необходимости должно было ограничиваться самыми тёсными предёдами. Правда, защитники разсматриваемой нами теоріи<sup>1</sup>) не думають видѣть въ означенныхъ фактахъ препятствія для распространенія парсизма, предполагая, что саразрушение империи, которое должно было имъть своимъ NOC сятаствіемъ разстяніе послъдователей Зороастровой религія, моглоде отчасти способствовать распространенію религіозныхъ идей н обычаевъ парсизма; но во всякомъ случаъ, если-бы и допустить присутствіе персидскихъ маговъ въ Палестинъ, то все-же нельзя слишкомъ преувеличивать значение этого факта въ истории іудейства. Крайне сомнительнымъ представляется, что-бы послѣплѣнные јуден, по возвращении на свою родину, овазались теперь болђе склонными къ усвоенію персидскихъ воззрѣній подъ вліяніемъ числа переселенцевъ изъ Персіи, чъмъ въ то незначительнаго время, когда они сами, находясь въ плѣну у персовъ, должны были входить въ частыя и непосредственныя сношенія съ послѣдователяма парсизма и могли и сколько ознакомиться съ ихъ обычаями. Во всякомъ случат нътъ никакихъ дореангіозными статочныхъ основаній видъть въ ессенхъ общество іудеевъ, сознавоспринявшихъ Зороастрову религію и философію, или тельно наже только объединившихъ иден и воззрънія персидской религія

собственности и отвержение рабства, явившееся, по его миллию, слъдствимъ будлийскаго учения о равенствъ всъхъ людей между собою. [Гильгеневльдъ. Zeitschr. für wissensch. Theol. 1867. s. 104–105].

<sup>1)</sup> Напр. Ляйтъутъ. Ор. cit. p. 387.

съ системой іудейскаго вѣроученія, — и предполагать, что это-то именно и побудило ихъ отдѣлиться отъ обще-національной жизни и образовать особый орденъ. Другими словами: нельзя къ предполагаемомъ вліяніи парсизма, идущемъ отъ нѣкоторыхъ послѣдователей этой религіи, переселившихся въ Палестину, видѣть первую причину происхожденія ессенизма, а если, быть можетъ, и нельзя категорически отрицать того, что-бы ессенизмъ во всѣхъ своихъ чертахъ былъ рѣшительно свободенъ отъ всякаго вліянія со стороны парсизма, то все-же это вліяніе можетъ быть допущено только лишь въ качествѣ случайнаго элемента и второстепеннаго фактора, не имѣвшаго большаго значенія въ данномъ случаѣ.

Итакъ, гипотеза о персидскомъ происхожденіи ессенизма не можетъ обыть признана вполиѣ состоятельной въ научномъ отношеніи: она не только не рѣшаетъ удовлетворительнымъ образомъ вопроса о происхожденіи этой секты, но не даетъ также объясненія и всѣмъ отличительнымъ особенностямъ ея. По сознанію самихъ защитниковъ означенной гипотезы, изъ парсизма не могутъ быть выведейы нѣкоторыя, весьма существенныя особенности ессенизма, и для восполненія этого пробѣла они принуждены искать какого-зибо инаго источника, который и указывается ими именно въ буддизмѣ.

Такимъ образомъ мы встръчаемся здъсь съ теоріею, которая еще не такъ давчо считалась чуть-ли не самой слабой изъ всъхъ гипотезъ, предложенныхъ для объясненія происхожденія ессенизма, но въ послъднія десятилътія, подъ вліяніемъ духа времени, эта теорія стала пріобрътать все большую и большую популярность, и въ настоящее время она имъетъ уже не малое число приверженцевъ среди западныхъ ученыхъ раціоналистическаго направленія. Говоря это, мы имъемъ именно въ виду теорію, выводящую ессенизмъ изъ буддизма, къ разсмотрънію которой мы теперь и обратимся.

Буддизмъ въ настоящее время не только сталъ предметомъ всесторонняго изученія многихъ выдающихся ученыхъ Западной Европы, но привлекаетъ къ себѣ большое вниманіе также со стороны почти всего западно-европейскаго общества. «Когда лѣтомъ 1889 года, пишетъ профессоръ А. А. Олесницкій, Леонъ де-Росии, читалъ въ Парижѣ, въ Сорбоннѣ, публичныя лекціи о буддизмѣ, то можно было подумать, что Парижъ весь покланяется

.............

Digitized by Google

Будар. Необычайный энтузіазиь владвль публикой; ученыя лекція обратнинсь въ проновъдь, которую слушали съ благоговъніемъ; лекція заканчивались пъснями въ честь Будды»<sup>1</sup>). Въ столицъ французовъ увлечение буддизмомъ дощно до такой стецени, что «во многихъ аристократическихъ домахъ Парижа устрояются въ настоящее время изящныя кумирии, гдѣ дымъ сандальнято дерева курится предъ идолами Будды в возносятся покаявныя модитвы къ Анитабъ, правителю рая Сукавати,---что присутствующіе на молятвъ исполняютъ обрядъ индійскаго очищенія, одъваются въ особенную одежду кающихся буданстовь, совершають омовенія»<sup>2</sup>), и, наконецъ, спеціально выписывають изъ Японіи жрецовъ для совершения торжественныхъ языческихъ обрядовъ3). Вообще во Франціи можно найти теперь не мало такихъ поклонниковъ буддазма, которые усиленно стараются о распространения этосреди христіанъ и въ этихъ цъляхъ **F**0 языческаго культа серьезно помышляють даже о созванія въ Парижъ собора < до**лженствующаг**о вопросами формальваняться буддистовъ. пропаганды буддизма во Франціи и въ другихъ странахъ ROÄ Европы»4). Интересъ въ буддизму на Западъ увеличился въ особенности съ тъхъ поръ, какъ нъкоторые изъ раціоналистическихъ писателей, отрицающихъ сверхъестественное происхождение хри стіанства и цытающихся доказать, что оно. подобно всѣмъ остальнымъ, естественнымъ религіямъ, составляетъ **ПDOAVRT'** человъческаго разума, с дерзнули выводить христіанство изъ буддизма, утверждая, яко-бы отсюда всецбло заимствованы вброученіе и нравоученіе нашей богооткровенной религіи. основанной нашимъ Інсусомъ Христомъ, и яко-бы источникомъ Господонъ христіанскихъ каноническихъ евангедій послужили буддійскія дегенды<sup>5</sup>). Изыскивая доказательства въ пользу мибнія о возможности вліянія буддизма на христіанство, нѣкоторые изъ означенныхъ изслёдователей нашли весьма удобнымъ остановить свое внимание на ессенизыть, и въ соссяхъ стали видъть естественныхъ передачъ идей будлизма христіанству. Тавой посредниковъ въ

5) Таковы, напр., Аяссенъ, Эйтель, Гартманъ, Кэппенъ и др. Но съ особенною настойчивостью защищаетъ это миźнiе З в й д в л ь въ сочинении: Das Evangelium von Jesu. Leipzig, 1882.

а) Прибавл. къ Церковнымъ Въдомостямъ. 1890 г. № 48; стр. 1611.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Приб. къ Церковнымъ Вѣдом. 1891 г. № 10; стр. 303-304.

в) Ibid. 1891 г. № 39; стр. 1357.

<sup>•)</sup> Ibid. 1890 r. Ne 48; crp. 1611.

взглядъ на ессеевъ, какъ на первоначальныхъ носителей буддійскаго преданія, переданнаго будто-бы ими христіанству, высказали: Станлей<sup>1</sup>), Лилли<sup>2</sup>), Бюрнуфъ<sup>3</sup>), Бунзенъ<sup>4</sup>) и др. Эти-то раціоналисты въ особенности взяли подъ свою защиту мнѣніе о буддійскомъ происхожденіи ессейства и, обставивъ его нѣкоторыми, по ихъ мнѣнію, достаточно основательными аргументами, постарались придать ему видъ научно обоснованной теоріи. Мы имѣли подъ руками главнымъ образомъ сочиненіе Лилли, и потому при изложеніи и разборѣ означенной теоріи будемъ имѣть въ виду по преимуществу этого ученаго. Считаемъ, однако, цужнымъ оговориться, что это нисколько не повредитъ обстоятельному и безпристрастному обсужденію данной теоріи, такъ какъ другіе изслѣдователи, раздѣлнющіе взглядъ Лилли на роль ессенизма во всемірной исторіи, приводятъ въ подтвержденіе своего мнѣнія въ сущности тѣ-же самые аргументы, какіе мы находимъ и у Лилли.

Прежде всего Лилли, подобно всёмъ тёмъ ученымъ, теоріп которыхъ мы уже разсмотрёли, останавливаетъ свое вниманіе на отличительныхъ учрежденіяхъ и обычаяхъ ессеевъ и указываетъ нёкоторыя подмёченныя имъ сходства этихъ обычаевъ съ имѣвшими мѣсто въ общинѣ буддистовъ, а затёмъ переходитъ къ доказательству того положенія, что столь раннее проникновеніе буддизма на Западъ, какое предполагается означенною теоріей. представляется будто-бы фактомъ не только вполнѣ вѣроятнымъ. но и прямо несомнѣннымъ.

Слёдуя избранному нами плану, мы обратимся прежде всего къ разсмотрѣнію приводимыхъ имъ аналогій. 1, Во-первыхъ, говоритъ Лилли, однимъ изъ главныхъ принциповъ ессеевъ, подобно тому, какъ и буддистовъ, былъ усиленный вегетаріанизмъ. Ессен при этомъ отказывались даже ходить въ Герусалимъ для приношенія храмовыхъ (кровавыхъ) жертвъ, боясь быть побитыми камнями. 2, Ессеи пмѣли «синедріонъ справедливости», подобно буддійской сангхѣ<sup>5</sup>). при чемъ исключеніе изъ общества было главнымъ паказаніемъ

<sup>1)</sup> STANLEY. An Outline of the future Religion. London. 1884.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) LILLIE. Buddhism in Christendom. London. 1887.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) BURNOUF. Le Bouddhisme en Occident, B5 журналt Revue de deux Mondes. 1888, 15 jul.

<sup>•)</sup> BUNSEN. Die Ueberlieferung. Ihre Entstehung und Entwickelung. I-II B-de. Leipzig, 1889.

в) Такъ называлась община будлійскихъ монаховъ, составляющая будлійекое духовенство въ тёсномъ смыслі этого слова.

у тъхъ и у другихъ. З, Ессеи, подобно буддистамъ, запрещали рабство, войну, месть, корыстолюбіе, ненависть и пр. 4, Хотя обращение лица на востокъ и поклонение солнцу, обратившись на востокъ, есть одна изъ «мерзостей» Іезекіиля, однако ессеямъ запрещено было говорить утромъ прежде совершения утренней молитвы къ солнцу. А солнце есть спеціальная эмблема Будды. именуемаго «высшимъ солицемъ, лучи котораго, далеко простираясь, озаряють и освъщають всъ вещи». 5, Ессеи, подобно буддійскимъ монахамъ, имъли странныя постаповленія о томъ, какъ плевать и совершать другія естественныя отправленія; у ессеевъ они опредблялись суевърнымъ почитаниемъ субботняго дня, а у будистовъ суевърнымъ уважаніемъ въ нагодамъ. 6, Въ булайскихъ монастыряхъ господствуетъ строгое повиновение визств съ совершенно суевърнымъ взглядомъ на личность начальника, старшаго. Въ притчахъ Buddhagosa (Буддагаши) есть наивный разсказъ о злонамъренномъ Муни, который, воспользовавшись уходомъ своего младшаго собрата, легь на порогъ входной двери, ведущей въ хижину, гдъ оба они спали, съ тою цълью, что бы послушникъ нечаянно совершилъ великій грбхъ, переступивъ черезъ голову своего начальника. У ессеевъ подобныя суевърія, были обычны: у нихъ если кто либо случайно касался края одежды своего собрата, стоявшаго на низшей степени чистоты, то онъ долженъ былъ проходить всѣ роды очищенія. 7. Принципъ строгой бережливости и простоты въ одеждъ былъ проведенъ буддистами и ессеями до крайности. Шраманы (аскеты или отшельники) для своего одбянія должны были сшивать негодныя тряпки, собранныя путемъ нищенствованія. Ессеи также употребляли для ношенія изветшавшія одежды своихъ единовърцевъ (?), не снимая ихъ до тъхъ поръ, пока онъ не превращались въ лехмотья. 8, Ессен, какъ и будлисты, имъли 8 степеней совершенства во внутреннемъ, или духовномъ познании. Въ заключение Лилли сопоставляеть: 9, ессейския омовения съ обрядомъ посвященія, нан-по словамъ Лилли-крещенія (abhisheka) у буддистовъ, и 10, ессейскія транезы---съ пищею буд**дистовъ, учившихъ-де, что тѣ, которые имъютъ въру, сдълаются** сынами Будды и примуть участие въ «пищъ царства»<sup>1</sup>).

Таковы аналогія, которыя обыкновенно приводятся въ качествъ аргументовъ въ защиту мибнія о происхожденія ессенизма

1) Лилли. Buddhism in Christendom. p. 78-83.

ÌN,

Digitized by Google

подъ вліяніёмъ буддизма. Легко видѣть, что всё онѣ далеко не обнимають собою всѣхъ существенныхъ особенностей ессейской секты, и что если и есть между ними такія, которыя, дѣя́ствительно, отмѣчаютъ существовавшее на самомъ дѣлѣ сходство нежду разсматриваемыми доктринами, то эти черты сходства нли касаются мелочей и вещей безразличныхъ самихъ по себѣ (напр., пункты подъ цифрами 2, 5 и 6), или-же должны быть признаны совершенно случайными, происшедшими независимо другъ отъ друга подъ вліяніемъ одинаковыхъ въ обоихъ случаяхъ причинъ, а не вслѣдствіе какого-либо заимствованія или подражанія (напр., пункты 1, 3 и 7)<sup>1</sup>.

Во избъжание излишнихъ повторений им не станенъ разбирать въ отдёльности каждый пункть указываемаго сходства, в считаемъ достаточнымъ привести здъсь суждение объ этихъ аналогіяхъ, проводимыхъ между ессенизмомъ и буддизмомъ, одного изъ выдающихся англійскихъ богослововъ и знатоковъ буддизма ---Келлога. «Неръдко, говорить онъ, (для подтверждения инънія о зависимости христіанства отъ буддизма) указываютъ на ессеевъ. vченіе и образъ жизни которыхъ находились будто-бы подъ вліяніемъ буддизма. Но лучшіе авторитеты ръшительно откахываются признать такую связь между буддизмомъ и ессенизмомъ. Правда. ессен, какъ и буддисты, были монахами своего рода; но въдь монашество было въ то время не исключительнымъ, а широко распространеннымъ явленіемъ, ---оно встрвчается и среди такихъ народовъ, на которыхъ буддизмъ, несомибнио, не могъ имъть никакого вліянія. Кром'ь того практиковавшееся у ессеевъ совм'єстное занятіе ручными ремеслами стоить въ прямомъ противорѣчіи съ буддійскимъ монашествомъ, запрещавшимъ такой трудъ и замънившимъ его нищенствомъ. Что касается ессейскаго целибата, воздержанія отъ мясной пищи и заботы о духовной жизни, то правила относительно всего этого настолько часто встрёчаются въ религіозныхъ системахъ, не имѣвшихъ ни малѣйшей исторической связи между собою, что совершенно неосновательно заключать отсюда о существовани связи между буддизмомъ и ессенизмомъ »<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Остальные пункты должны быть вовсе исключены, такъ какъ отмъченныя въ вихъ аналогіи имъютъ лишь призрачный, или воображаемый характеръ сходства, что будеть выясиено ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) КЕЛДОГЪ. The Light of Asia and the Light of the World. Русск. перев. въ Труд. Кіевской Дух. Академін, подъ редакціею Ө. С. Орнатскаго. 1890 г. № 10, стр. 275.

Въ приведенномъ замѣчаніи Келлогъ указываетъ одну изъ самыхъ существенныхъ разницъ между сектою ессеевъ и монашескими общинами буддистовъ, заключающуюся въ томъ, что послѣдователи буддизма, согласно тому принципу, что вся жизнь и всѣ силы монаха всецѣло должны быть посвящены духовнымъ упражненіямъ, рѣшительно отрицали всякое воспитательное значеніе работы, и всю свою жизнь проводили въ праздномъ умозрѣнія; между тѣмъ объ ессеяхъ извѣстно, что они все свое время, исключая субботы, посвящали разнаго рода практическимъ занятіямъ и работамъ, удѣляя только нѣсколько часовъ для принятія пищи. Въ дополненіе къ замѣчанію Келлога мы съ своей стороны отмѣтимъ еще и нѣкоторыя другія болѣе или менѣе существенныя различія между ессенизмомъ и буддизмомъ.

Такъ, весьма существенное различіе обнаруживается уже въ самомъ составъ той и другой изъ разсматриваемыхъ нами общинъ и въ самомъ способъ принятія въ нихъ повыхъ члецовъ, чего бы не должно было быть, если-бы ессенизмъ, какъ предполагаютъ, представлялъ изъ себя ни что иное, какъ одну изъ буддійскихъ монашескихъ общинъ. Во-первыхъ, изъ древнъйшихъ буддійскихъ памятниковъ, между которыми первое мъсто занимаютъ надписи цари Асоки и такъ называемая Vinaja Pitaka<sup>1</sup>), съ несомитиностью явствуеть, что уже въ то отдаленное время община посаблователей Будды, извъстная и тогда подъ именемъ сангхи, состояла не только взъ монаховъ, но также и изъ монахинь<sup>2</sup>), и что кромъ тъхъ и другихъ-монашествующихъ въ собственцомъ смыслѣ слова, къ ней принадлежали еще также «почитаteли» (upasaka) и «почитательницы» (upasika) Будды<sup>3</sup>). Эти послъдние, оставаясь въ прежнемъ свътскомъ состияния, продолжали вести брачную жизнь, пользоваться своимъ имуществомъ и пр., и выражали свое сочувствіе къ общинѣ вкладами и разнаго рола благотворительными учрежденіями, сообразно достатку каждаге. Безъ'этихъ мірянъ былъ-бы совершенно немыслимъ и ордепъ цищен твующихъ обоего пола, потому что они удовлетворяли необхо-

в) См. у Минаква, Журн. Мин. Нар. Просв. 1879 г. Янв. стр. 6.



- 273 -

а) О надписяхъ Асоки будетъ сказано подробнѣе ниже; что-же касается Винайн-питаки, то такъ назывался одинъ изъ древиѣйшихъ отдѣловъ буддійскаго канона, заключающій въ себѣ узаконенія относительно монашеской жизни исповѣднивковъ буддизма.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По индійскому выраженію: "bhikkhu" [бикшу] и "bhikkhuni" [бикшуни], что собственио значитъ: "нищіе" и "нищенки".

димымъ потребностямъ общины и оказывали ея членамъ различныя вспомоществованія<sup>1</sup>). Составъ ессейской общины былъ иной. Здѣсь прежде всего совсѣмъ не было никакого раздѣленія членовъ ордена па ессеевъ— монаховъ и ессеевъ— мірянъ, а всѣ вели одинаковый образъ жизни; а затѣмъ, что самое главное, ессеи, ведущіе безбрачную жизнь. рѣшительно исключали изъ своего общества женщинъ, чего не дѣлали буддійскіе монахи<sup>2</sup>).

Во-вторыхъ, ессен, насколько это намъ извъстно, принимали въ свое общество всѣхъ безъ различія званія и состоянія. не пѣлая въ этомъ отношеніи никакихъ ограниченій и требуя лишь отъ всѣхъ желающахъ присоединиться въ нимъ трехдѣтняго испытанія, имѣвшаго цѣлью показать, что испытуемый быль способенъ раздѣлять образъ жизни ессеевъ. Между тѣмъ у буддистовъ. даже во времена ближайшія къ Буддѣ, замѣчаются уже въ этомъ отношении извъстныя ограничения. Такъ, хотя будизмъ въ принципѣ признавалъ за всѣми безъ различія кастами право вступать RЪ монашескую общину, тёмъ не менёе фактическій составъ буддійской первообщины вовсе не соотвѣтствоваль этому, такъ какъ, по тщательному изслѣдованію ученыхъ индіодоговъ, ВЪ древибйшихъ будлійскихъ текстахъ встрбчаются только единичныя указанія на такихъ, которые вышли изъ простыхъ гражданъ; въ общемъ-же буддійская первообщина носитъ совершенно «аристократическій характеръ><sup>3</sup>). «Мнѣ не встрѣчалось въ священныхъ текстахъ, свидътельствуетъ такой авторитетный знатокъ буддизма. какъ проф. Ольденбергъ, ни одного указанія на принадлежность чандалы, паріи той эпохи, къ числу членовъ буддійской общины»<sup>4</sup>). а въ другомъ мѣстѣ онъ-же говоритъ, что «дѣйствительный составъ лицъ, окружавшихъ Будду, и вся сплошь древнъйшая община далеко не соотвътствовали теоріи уравненія правъ для всъхъ. и что въ средъ буддизма сказывается ръшительная наклонность къ аристократіи, какъ насятдіе, завъщанное ему прошлымъ»<sup>5</sup>). Что-же касается послёдующаго времени, то въ одной изъ книгъ буддійской священной письменности, извъстной полъ именемъ Ма-

в) Ольденбергъ. Будда, сто жизнь, учение и община. Русск. перев. Москва. 1884 г. Стр. 312; ср. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Женщины были допускаемы въ общину только тою незначительною •ракціею ессеевъ, которая не отвергала брачной жизни.

a) VOIGT. Buddhismus und Christenthum. s. 12.

<sup>•)</sup> Ольденбергъ. Будда, его жизнь, учение и община. стр. 133.

s) Ibid. crp. 131.

havagga<sup>1</sup>), содержится цѣлый рядъ постановленій касательно тѣхъ условій, которымъ должны были удовлетворять желающіе вступить въ буддійскую общину, при чемъ перечисляются цълыя категорія такихъ людей, которыхъ запрещено было принимать въ сапі.у. первомъ планѣ стоятъ тамъ люди съ тяжкими тѣлеснымя Ha увћувями или извъстнаго рода болъзнями, а также и тяжкіе преступники. Затъмъ исключались также и тъ, вступление которыхъ въ монашество цанесло-бы ущербъ правамъ другвхъ; поэтому отнюдь не принимались лица, состоявшія въ царской службѣ, особенно солдаты, должники и, наконець, рабы; исключались также и сыновья, не получившіе на то согласія своихъ родителей, и вообще всѣ, не достигшіе двадцатилѣтняго возраста<sup>2</sup>). Никакихъ подобныхъ ограниченій, насколько объ этомъ можно заключать изъ показаний Іосифа и Филона, ессенизмъ не зналъ.

Наконецъ, самое принятіе въ буддійскую общину было отлично отъ обычаевъ ессейства. Такъ, даже въ древнъйшихъ буддійскихъ памятникахъ (напр. въ впнайъ-питакъ), говорящихъ памъ о врененахъ, ближайшихъ къ первому началу будлизма, принятіе въ буддійскую общину обставлялось уже накоторыми особенными обряпами. По преданію, «оставленіе міра», пли «паббаджа» (pabbajja), первоначально совершалось такимъ образомъ: покидающему міръ сбривали волосы на головъ и лицъ и облекали его въ желтыя одвянія. Обнаживъ одпо плечо, онъ по приказанію кланялся въ ноги монахамъ; затъмъ, съвъ на корточки и сложивъ почтительно руки, онъ говорилъ трижды: «иду подъ защиту Будды, иду поль защиту закона, иду подъ защиту сангхи»<sup>3</sup>). Однако эта простейшая форма вступленія въ буддійскую общину позднёе была замѣнена болѣе сложнымъ обрядомъ: «паббаджа» осталась низшей формой посвященія, а наряду съ ней явилась TOJLRO высшая степень посвященія, извѣстная подъ именемъ «упасампада» (upasampada). Такимъ образомъ «паббаджа» стала обозначать лишь выходъ изъ прежняго состоянія, — изъ міра, или другаго какого-либо монашескаго ордена, и только «упасампада» давала уже право на вступление въ кругъ бикшу. полноправныхъ членовъ буддійской общины. По правиламъ буддистовъ «упасампада» могла быть совершаема только въ присутствія всей общи-

<sup>1)</sup> Такъ называлась третья часть Винайи-питаки.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. объ этомъ у Минаква въ поцитованномъ выше журналъ, 1879 г. Янв. стр. 9, а также у Ольденберга. Ор. cit. стр. 284.

в) Минкевъ. Журн. Мин. Нар. Просв. Ibid. стр. 9.

ны и при ея дбятельномъ участій, при чемъ самый актъ посвященія сопровождался самыми сложными обрядами и церемоніяши, главную составную часть которыхъ составляли разнообразные вопросы, предлагаемые новопосвящаемому касательно его имени, званія, положеція и пр., извъстныя формулы, произносимыя этимъпослѣднимъ съ просьбой о принятія его въ сангху, различныя символическія дъйствія, какъ напр. сидъніе на корточкахъ 🔳 поклоны, поднамание сложенныхъ рукъ ко лбу, обнажение одного плеча и др., и разнаго рода объты<sup>1</sup>). Послъ этого посвященнаго научаютъ: 1, измърять тень (для опредъленія часа вды); 2, опредълять время года (сезонъ дождей, зиму, лъто); 3, опредълять время дня; 4, отвѣчать на распѣвъ и 5, преподаютъ ему четыре правила строгаго монашескаго устава, которыя онъ долженъ соблюдать во внёшней жизни; это именно: а, до конца жизни онъ питаться крошками милостыни; b, облекаться въ дохдолженъ мотья, имъ самимъ подобранныя; с, жить въ лѣсу, подъдеревьями и d, лѣчиться изверженіями<sup>2</sup>). У ессеевъ принятіе въ общину, насколько это извѣстно намъ изъ Іосифа, совсѣмъ не обстаформальностями, какія практиковались у ВЛЯЛОСЬ СТОЛЬ МНОГИМИ буддистовъ, даже древнъйшихъ. Каждый желающій, удрученный жизненными невзгодами и бъдствіями, могъ вступать въ число ессейскихъ повиціевъ, и по прошествів года, если онъ показываль свою умъренность и воздержность, изъ новиціевъ первой степени переходиль во вторую и принималь участіе въ общественныхъ омовеніяхъ, послѣ чего чрезъ два года, подъ тѣмъ-же условіемъ,

<sup>1)</sup> Подробности касательно различныхъ обрядовъ посвященія, соблюдаемыхъ въ разныхъ буддійскихъ странахъ, можно читать у Минаева. (Жури-Мин. Нар. Просв. 1879 г. Январь), а также у Ольденберга. [Цитов. сочстр. 286 и слѣд]. Въ свою очередьтакже и Лилли приводитъ описаніе обрала посвященія, совершаемаго въ Непалѣ, гдѣ видиую роль играютъ различныя мистическія дѣйсгвія, совершаемыя наставникомъ посвящаемаго [напр., проводимыя на землѣ круги и кресты, бросаніе зеренъ риса и выливаніе молока ва голову неофита и пр.], разнообразные предметы, имѣющіе особенное символвческое значеніе, въ родѣ благовоній, мазей, конфектъ, золотаго лотуса и проч., и даже омовенія [.Іилли. Ор. сіt. р. 80-81]. Нужно замѣтить однако, что озньченный обрядь въ Непалѣ—уже позднѣйшаго происхожденія, а въ тѣхъ странахъ, гдѣ обряды посвященія сохранились въ нанболѣс первичной формѣ [вѣ этомъ случаѣ ученые согласно указываютъ на Цейлонъ. См. Журн. Мин. Нар. Просв. 1879 г., ливарь, стр. 18], тамъ омовенія водою не входять въ обрядъ носвященія.

в) Mahavågga, въ главѣ cattåro nissayå. См. Журв. Мин. Нар. Просв. 1879 г. Январь, стр. 20.

онъ становился дёйствительнымъ членомъ секты, произнося предварительно столь обычную во всёхъ замкнутыхъ обществахъ извёстную клятвенную формулу. При этомъ, изъ словъ Іосифа намъ извёстно, что ессейскимъ новиціямъ при вступленіи въ орденъ давались: лопатка, или заступъ, передникъ и бёлая одежда, что также не находитъ для себя соотвётствія въ буддизмѣ, за исключеніемъ развѣ послёдняго пункта, такъ какъ и буддійскіе монахи носили одежду свётлаго (желтаго) цвёта.

Далье, учрежденія ессеевъ также не подходять къ учрежденіямъ буддистовъ. Такъ, весьма важную роль въ жизни ессеевъ играли общественныя омовенія и общественныя трапезы, безъ которыхъ нельзя себъ и представить ессейскаго ордена, между тъмъ вакъ у будистовъ ничего этого не было. Омовенія при посвящении являются тамъ только въ позднъйшия времена, и то не во встахъ буддійскихъ странахъ; а что касается пищи, то каждый буддійскій монахъ самъ долженъ былъ заботиться о своемъ проинтаніи. «Съ чашкою въ рукъ, въ которую доброхотные датели каздуть ему пищу, долженъ онъ ходить изъ дома въ домъ, не разбирая, кто живетъ въ этихъ домахъ, --- върующіе или невъриющіе; онъ долженъ миновать только дома бѣдныхъ людей»<sup>1</sup>). «Кто хетбль, могъ дать объть ограничиваться только тою пищею, какую онъ выпрашивалъ, ходя изъ дома въ домъ; по пикому не воспрещалось также принимать отъ благочестивыхъ мірянъ приглашенія на об'єдъ»<sup>2</sup>). Какая противоположность ессеямъ, которые не только не могли принимать нищу отъ иновърцевъ, но не смбли даже вкушать пищи, приготовленной только лишь внъ ихъ ордена, такъ что, въ случаъ исключенія изъ общества, подвергались опасности умереть съ голоду<sup>3</sup>)! Подобно пищъ, также и всѣ другія необходимыя жизненныя потребности каждабуддійскаго монаха и монашескаго ордена вообще, какъ Γ0 одежда, ночлегъ, лъкарство для больныхъ и пр., легко были удовлетворяемы, благодаря благотворительности мірянъ. «То-же, что не относилось въ тъсному кругу этихъ непосредственныхъ потребностей, не могдо составлять собственности ни кажсоши монаха отдъльно, ни всего монашескаго ордена вообще. Орденъ не владъль ни полями, ни рабами, ни лошадьми, ни ро-

а) Ольденбергъ. Будда, его жизнь, учение и община. Стр. 297—298.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. crp. 295.

a) Bell. jud II, 8. 8.

гатымъ скотомъ, и ничего этого онъ не могъ принимать въ даръ. Онъ не занимался сельскимъ хозяйствомъ и не велъ его на свой счетъ черезъ другихъ. «Тотъ монахъ, говорится въ древней покаянной формулѣ, который роетъ землю самъ, или заставляетъ рыть ее другихъ, подлежитъ эпитиміи»<sup>1</sup>). Опять какая рѣзкая противоположпость ессеямъ, которые, съ одной стороны, широко практиковали у себя общеніе имуществъ, а съ другой—земледѣліе считали однимъ изъ самыхъ почетныхъ занятій и наибслѣе ему препавались!

Далѣе, хотя и буддисты, подобно ессеямъ, учили о равенствѣ всѣхъ людей, но у послѣднихъ, что весьма важно, этотъ принципъ былъ осуществляемъ на практикѣ, такъ какъ въ ихъ орденѣ и на самомъ дѣлѣ не было никакихъ рабовъ; между тѣмъ буддисты содержали означенное ученіе только въ теоріи, фактическаго-же отсутствія рабовъ у нихъ не было<sup>2</sup>), —и фактъ приведенный у Лилли во свидѣтельство послушанія, введеннаго у буддистовъ<sup>3</sup>), можетъ служить только подтвержденіемъ сказаннаго.

Считаемъ умъстнымъ сказать здъсь также и о дъленіи ессеевь и буддистовъ на классы, въ чемъ защитники разсматриваемой нами теорія усматривають сходство, но въ чемъ на самомъ дъль обнаруживается значительное различіе между ними. Такъ, Гильгенфельдъ<sup>4</sup>), а за нимъ также и Бунзенъ<sup>5</sup>) (хотя этоть послѣдній и пе столь рѣши тельно) сопоставляють 4 класса ессеевъ, на которые подраздълялся этоть орденъ, съ четыремя классами буддистовъ, извъстныхъ подъ названіями: 1, Srotapanna, т. е. «достигнувшій потока», или пути искупленія; 2, Sakridagamin, «однажды возвратившійся» уничтоженіемъ трехъ узъ: вожделѣнія, ненависти и обольщенія; 3, Апаgâmin, «не возвращающійся» (изъ того міра боговъ, гдѣ онъ достигаетъ нирваны) и 4, архатъ (Archat), «святой». Противъ этого достаточно было бы замътить, что подобныя совпаденія въ числахъ могутъ быть совершенно случайны и еще вовсе ничего не доказывають, но при ближайшемъ изслѣдованіи дѣла оказывается, что между влассами буддистовь и ессеевъ ръшительно нать ничего общаго, исключая только этого совпаденія въ числь. Въ ессействъ эти четыре власса имъютъ отношение болте въ

۰.

а) Ольдвнбергъ. Ibid. стр. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. у ЦВЛЛЕРА. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. П., s. 324.

э) Лилли. Buddhism in Christendom. p. 79.

<sup>•)</sup> Гильгви • Ельдъ. Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1867, s. 104.

s) Бунзвиъ. Die Ueberlieferung. s. 330.

витынней организація ордена, подраздъляя его членовъ по времени подвига на четыре разряда, которые только въ послъдовательномъ порядкѣ могли быть проходимы членами ордена. Совершенно иное значение имъло это подраздъление на разряды у буддистовъ: въ буддизиѣ это были четыре ступени духовнаго прогресса по пути въ нирвану, составляющую конечную цбаь религіознаго воздыханія буддиста. Онъ ръшительно не связаны съ организаціей монашескаго буддійскаго ордена, такъ какъ каждый человъкъ можетъ достигать высочайшей изъ этихъ четырехъ степеней буддійскаго озаренія мгновенно; ему не только нътъ необходимости проходить низшія ступени, но нътъ необходимости и быть монахомъ: даже и мірянинъ можетъ стать архатомъ. «Вѣрующій мудрый мірянинъ, направившій подъ конецъ всѣ свои помыслы, всъ послъднія желанья къ прекращенію земнаго бытія, будетъ причастенъ этой цъли, т. е. достигнетъ высшей ступени совершеннаго искупленія», — свидътельствуетъ Ольденбергъ, ссылаясь въ этомъ случаѣ на буддійскую книгу Samvuttaka Nikava<sup>1</sup>). «Поэтому-то принадлежность къ тому или другому изъ этихъ разрядовъ отнюдь не доставляла большаго или меньшаго почета среди общины; насколько каждая единичная личность считала себя близкою къ цъли святости, это было ся внутреннимъ вопросомъ, нисколько не касавшимся общины»<sup>2</sup>). Что-же касается того утвержденія Лилли, будто ессеи, подражая буддистамъ, различали у себя отъ начала посвященія до достиженія высшаго духовнаго состояния восемь посябдовательныхъ степеней духовнаго прогресса, возводившихъ къ высшему мистическому состоянию, которое дѣлало ихъ способными, подобно Иліи, быть предтечами Мессіи и совершать сверхъестественныя дела,-то это не более, какъ фикція. не имѣющая никакого основанія въ нашихъ источникахъ и явившаяся сабдствіемъ того предположенія, будто-бы нікоторыя талмудическія свѣдѣнія, извѣстнымъ образомъ комбинированныя, иогуть низть какое-либо отношение въ ессеямъ.

Даяће, хотя намъ и мало извътно о доктринахъ ессеевъ, но по крайней мъръ то, что сообщается намъ источниками, не подходитъ къ ученію буддистовъ, и наоборотъ: то, что проповѣдываяъ буддизмъ, не извъстно въ ессенизмъ. Такъ, объ ессеяхъ намъ извъстно, что они съ особенною любовью занимались из-



в) Ольдвибвргъ. Ор. cit. стр. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стр. 263.

слёдованіями о бытія Бога в происхожденія вселенной, в тверде загробную жизнь и безспертіе души. Между тёнъ върнан въ лучшие изслъдователи древняго буддизма, какъ Ольденбергь, Максъ Мюллеръ, Вильянсъ, Келлогъ и многіе другіе ученые, интьнія которыхъ сгруппированы у Келлога<sup>1</sup>), единогласно признаютъ, что буддизмъ, согласно древнимъ каноническимъ писаніямъ<sup>2</sup>), отвергаеть не только бытіе Творца вселенной, но и вообще-бытіе абсодютнаго Существа, или личнаго Бога. «Что Будда быль атеисть, говорить М. Мюллеръ, этого нельзя отрицать... Какъ-бы ни показалось намъ это непонятнымъ, однако Будда не принимаеть никакого дъйствительнаго начала для этого недъйствительнаго міра. Онъ отрицаетъ не только бытіе Творца, но и вообще абсолютнаго Существа». Ту-же мысль выражаеть и Вильямсъ: «Будда не признаетъ никакого высочайшаго Божества. Единственнымъ Богомъ служитъ для него то, чъмъ можетъ стать самъ человъкъ»<sup>3</sup>). Отвергая существование Бога, буддвзмъ въ то-же время отряцаетъ также и существование души человъческой, какъ особой реальной субстанція, что признають не только «почти всѣ авторитетные западные ученые, но также и сами буддійскіе авторитеты»<sup>4</sup>). По воззрънію будистовъ, въ человъкъ нъть такого субстанціональнаго духовнаго начала, или существа, которое одушевляло-бы и живпло тело, а по разрушении этого послѣдняго могло-бы продолжать свое самосознательное бытіе. Соглашаясь, что «существуетъ зрѣніе, слухъ, самосознаніе и--главное-страданіе, буддизмъ тѣмъ не менѣе не признаетъ никакой видящей, слышащей, страдающей сущности»<sup>5</sup>); а ощущенія, представленія и всь вообще процессы, составляющие внутреннюю жизнь человъка, равно какъ и самое сознание ихъ, являются, по учению буддизма, только извъстной комбинаціей сплъ, которыя на извъстное время являются намъ то въ видъ тълесности, то въ видѣ духовна-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) КЕЛЛОГЪ. The Light of Asia and the Light of the World. р. 182. См. русск. перев. въ Труд. Кіевской Дух. Академін, 1891 г. январскую книжку.

<sup>2)</sup> Илебстнымъ подъ именемъ трехъ питакъ, изъ которыхъ каждая носить свое особое имя, а имению: Vinaja, Sutta и Abhidhamma.

в) См. означенныя цитаты въ журн. "Вѣра и Разумъ". 1887 г. № 15, стр. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) К Е л л о г ъ. Цитов. соч. Тр. К. Д. А. 1891 г. окт. стр. 252, 254, га<sup>2</sup> въ довольно прострациомъ извлечении приводится аргументания Р. Давидса, съ особенною убъдительностью доказывающаго отрицание буддизмомъ бытия души человъческой, а также указываются согласныя съ этимъ миѣния и другихъ ученыхъ изслѣдователей буддизма.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ольденбергъ. Цит. соч. стр. 210—211.

го сознанія; но лишь только эта комбинація разрушается, тогда уже не остается ни тѣла, ни души, а только лишь элементы для ихъ составленія. Отсюда понятно, что въ буддизмѣ не могло быть и мысли о продолженія существованія души человѣческой и по смерти тѣла и ея безсмертіи, что занимало столь видное мѣсто въ ученіи ессеевъ.

Съ другой стороны, ессеи, въря въ безсмертіе души, не имъли ученія о переселеніяхъ душъ, между тъмъ какъ буддисты учатъ о такъ называемыхъ перерожденіяхъ или, по мѣткому выраженію Р. Давидса<sup>1</sup>), «переселеніяхъ характера». По ученію Будды, перерожденія суть общій удбазь всего живущаго: рожденіе не есть начало бытія, такъ точно, какъ смерть не есть ему конецъ, но существо въ новомъ перерожденіи не имъетъ ничего общаго съ тѣмъ, которое было въ предшествующемъ ему, такъ какъ буддисты принимаютъ только одну связь между старымъ и новымъ человѣкомъ, это вменно --- «слѣдствіе дѣлъ»; добро или зло, совершенное въ одной жизни, безъ всякаго посредства высшаго Судів, доставляеть человѣку доброе или злое въ перерожденін. «Единственное, что продолжаеть существовать по смерти человъка, говоритъ Р. Давидсъ, есть «Кагma» т. е. послъдствіе его словъ, мыслей и поступковъ. Потому нельзя думать, что бодисатва, напр., имъетъ душу, которая, по смерти одного тъла, переселялась-бы въ другое, но онъ есть лишь наслъдникъ характеристическихъ чертъ, пріобрътенныхъ предшествующими бодисатвами»<sup>2</sup>). Далбе, буддисты принимали, что человъку по смерти открывается шесть путей: онъ могъ родиться богомъ, человъкомъ, животнымъ, асуромъ, въ адъ или, наконецъ, въ міръ претъ<sup>3</sup>). Ничего подоблаго относительно ессеевъ намъ неизвъстно.

Наконецъ, заслуживаетъ вниманія еще одна, по нашему мнѣнію, довольно существенная разница между ессенизмомъ и буддизмомъ. Буддизмъ всегда предъявлялъ именно претензію быть міровой религіей, и потому исповѣдники его всегда отличались особенною преданностью къ прозелитизму. Между тѣмъ у ессеевъ такого стремленія совершенно не замѣтно: они живутъ замкнуто

Digitized by Google

<sup>2)</sup> R BYS DAVIDS. Buddhist Birth Stories, introduction, pag. LXXV. См. Тр. Кіев. Дух. Акад. 1891 г., № 10, стр. 260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тр. Кіев. Дух. Акад. Ibid.

э) Преты—это существа, занимающія среднее місто между богами и людьми; они не такъ могущественны, какъ боги, и не такъ ограниченны, какъ людн. См. Журн. Мин. Нар. Просв. 1871 г. ноябрь, стр. 110.

и, повидимому, не прилагаютъ никакихъ стараній къ тому, чтобы заботиться о количественномъ увеличенім своей общины; не они ищутъ послѣдователей себѣ, а къ нимъ сами добровольно стекаются многіе «удрученные жизненными невзгодами и бѣдствіями, что-бы въ ихъ мирныхъ колоніяхъ найти успокоеніе отъ суеты мірской»<sup>1</sup>).

Изъ сказаннаго нами о буддизмѣ и ессенизмѣ съ достаточною яспостью обнаруживается, что тѣ немногія черты сходства, какія дѣйствительно можно усматривать между ними, далеко не достаточны для того, что-бы удостовѣрять существованіе какойлибо генетической связи между такими столь отдаленными другь отъ друга по мѣсту религіозными системами, какъ индійскій буддизмъ и палестинскій ессенизмъ, и наши дальнѣйшія изслѣдованія еще болѣе подтвердять справедливость этого вывода.

Самымъ важнымъ пунктомъ въ данной теорія является вопросъ о томъ, можно-ли точно установить полную несомибиность того факта, что-бы буддизмъ еще задолго до Рождества Христова быль уже извъстень далеко за предълами своей родины и именно въ столь отдаленныхъ отъ мъста его первоначальнаго происхожденія странахъ, какъ Палестина или-же Египетъ. Отъ положительнаго или отрицательнаго рѣшенія этого вопроса панцая теорія или пріобрѣтаетъ для себя прочную опору и надлежащую основательность, или-же, вапротивъ, совершенно текакъ очевидно, что коль скоро ряетъ всякое значеніе, такъ нельзя засвидътельствовать проникновенія буддизма въ Палестину по крайней мёрё за два столётія предё Рождествомъ Христовымъ (ибо происхождение ессенизма нельзя относить къ болъе поздней эпохѣ), то и немыслемо допускать возможности какого-бы то ни было вліянія будлизма на происхожденіе и развитіе ессенизма, какъ-бы ни были поразительны сходства между тою и другою религіозною системой,----иначе не оказалось-бы надлежащаго соотношенія между причиною и дъйствіемъ.

Защитники разсматриваемой теоріи вполнѣ понимають всю важность въ данномъ случаѣ вышеуказаннаго пункта, и потому они прилагаютъ все стараніе къ тому, что-бы подыскать какіелибо аргументы для убѣдительнѣйшаго обоснованія того положенія, что столь раннее проникновеніе буддизма на Западъ, какое предполагается данною теорією, будто-бы не только не предста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Плинги. Hist. natur. Lib. XV, сар. 17.

вляетъ само по себѣ чего-либо невѣроятнаго, но что якобы и на самомъ дълѣ можно подтвердить историческами данными распространеніе буддизма на Западѣ еще за нѣсколько вѣковъ до Рождества Христова. Въ виду важности этого вопроса для надлежащей оцѣнки разсматриваемой нами теоріи, мы остановимся на обсужденіи его нѣсколько подробнѣе.

Исходнымъ пунктомъ при доказательствѣ того положенія, что буднымъ издавна былъ извъстенъ и на Западъ, служитъ обыкновенно указаніе на тотъ фактъ, что между Индіей и Западомъ еще задолго до Р. Х. существовали международныя, по преимушеству торговыя, сношенія, происходившія какъ морскимъ, такъ в сухниъ путемъ. Въ подтверждение этого ссылаются на торговлю съ Индіей древнихъ финикіянъ и на завоевательные похолы Александра Великаго. «Финикіяне, читаемъ мы у Лилли, имъли сношенія съ Индіей рано, еще во время Соломона... Индія тогда, вакъ и теперь, имбла сношеніе съ западнымъ міромъ сухимъ **в морскимъ** путемъ... Въ промежутокъ времени отъ X-го Π0 Ш-го въка предъ Р. Х. Ісменъ былъ великимъ центральнымъ рынкомъ, на которомъ индійскіе продукты обмѣнивались на товары Запада, при чемъ, что-бы достигнуть Тира, увъряетъ Лилли, индійскіе товары должны были проходить чрезъ ессейскія колонін близъ Мертваго моря. Долгое время эта прибыльная торговля была въ рукахъ сабеевъ и составляла главный источникъ ихъ общензвъстныхъ богатствъ. Ихъ порты посъщались торговы ин кораблями изъ всёхъ мёстъ: изъ Краснаго моря, Персидскаго залива, африканскаго берега и особенно изъ устьевъ Инда. Изъ сочиненія (Арріана Александрійскаго) «Periplus» мы узнаемъ, что Аденъ былъ главнымъ складочнымъ мъстомъ этой торговли, между тъпъ какъ въ началъ II-го въка до Р. Х. островъ Сокотора былъ центромъ обмѣна индійсквхъ произведеній»<sup>1</sup>).

Далѣе, Лилли указываеть на то обстоятельство, что сношеніямъ Индіи съ Западомъ должны были способствовать походы Александра Великаго, тѣмъ болѣе, добавляетъ онъ, что Бактрія и Персія долгое время, именно до царствованія Антіоха Великаго, находились въ рукахъ династіи Селевкидовъ; но въ особенности сильный толчокъ къ развитію сношеній съ Индіею моремъ, продолжаетъ онъ, дала постройка великимъ Македонскимъ завоевателемъ Александріи египетской, которая, по мысли основателя ея, не только

Digitized by Google

<u>- 283</u> -

в) Лилли. Buddhism in Christendom, p. 231.

должна была служить столицею его обширной монархія, но также и «мостомъ» между Индіей и Западомъ. И проэкть этоть быль въ точности выполненъ при преемникахъ Александра, когда основанный имъ городъ, дъйствительно, сдълался первымъ торговымъ городомъ въ міръ.

Указавъ затъмъ на господствовавшую въ Александрін въротерпимость, Лилли пытается доказать свидательствоиъ накоторыхъ «юда будто-бы проникъ также и историческихъ данныхъ, 9T0 буддизмъ. Въ данномъ случав онъ ссылается именно на открытыя въ послёднее время надписи индійскаго царя Асоки, выръстолбахъ, «которыя, по увѣренію занныя имъ на каменныхъ Лилли, даютъ намъ отвътъ на вопросъ: распространялся-ли буддизмъ на Западъ». Одна изъ надписей гласитъ:......«кромъ того во владъціяхъ Антіоха. греческаго царя, полководцы каковаго Антіоха суть правители, повсюду утверждена двойная система медицинской помощи Пійядаси (Acoru): медицинская помощь для людей и для животныхъ, вибсть съ медикаментами всъхъ сортовъ, которые годны для людей и годны для животныхъ». Другая надпись (изъ 13-го эдикта въ Кэриг di Giri), повидимому, еще важите: «Любимецъ боговъ (Devanampriyasa) желаетъ безопасиости для всѣхъ тварей, уваженія къ жизни, мира и кротости.... Изъ числа сосъдей его суть: Amtiyokena (Антіохъ), царь Явановъ, и по другую сторону этого Антіоха четыре царя: Turâmaye, Amtikini, Maka, Alikasudara.... Здъсь и въчужихъ странахъ повсюду (народъ) слѣдуетъ ученію Devânampvia, гдѣ-бы оно ни распространилось»<sup>1</sup>). Считая упоминаемаго здъсь четыре раза Антіоха «а Антіоха Великаго, Лилли не сомнъвается видать въ этомъ отрывкъ прямое историческое свидътельство въ пользу того, что «буддійскій царь быль въ союзъ съ греками, что онъ посылалъ миссіонеровъ въ Египетъ и что, наконецъ, онъ во что бы то ни стало старался утвердить въ этой странъ буддійскую религію»<sup>2</sup>).

Для подкрѣпленія своего вывода Лилли приводитъ, наконецъ, еще свидѣтельство одного индійскаго литературнаго памятника о процвѣтаніи буддизма въ нѣкоея Алясаддѣ, или Александріи. Иженно: въ хроникѣ «Маһаwanso», древней исторіи острова Цейлона, разсказывается, что по случаю постройки буддійской ступы въ

a) Лилли. Op. cit. p. 232. Cp. Буцзби 5. Die Ueberlieferung. B. I. s. 317. Вторая надпись, приведенная у Лилли въ болѣс краткомъ извлечении, восполиена цами по Бунзену.

я) Лилли. Ор. cit. p. 283.

Руанвелли въ 157 г. до Р. Х. туда сошлось со всёхъ мёстъ иножество буддійскихъ монаховъ, въ томъчислѣ 30000 изъ окрестностей Алясадды, столицы страны, «Jonя», или «Javana». Въ тоиъже памятникь, добавляетъ Лилли, есть положение, что Асока послалъ инссіонера Maharakkhita въ Грецію. Признавъ упоминаемую здъсь Алясадду за обозначение именно Александри египетской, Лилли видить здъсь прямое и безспорное указание на то, что буддизиъ въ половинъ И-го въка предъ Р. Х. не только успълъ проникнуть въ Египеть, но что онъ даже процвъталъ въ окрестностяхъ египетской стоянцы и насчитывалъ тамъ своихъ послъдователей цълыми десятками тысячъ. Мнимое подтвержденіе своего вывода Лилли счелъ возможнымъ найти даже въ сочиненіяхъ Филона, безъ всякаго колебанія порѣшивъ, на основаніи вышеприведенной замѣтки Магавансо, что описываемые Филономъ еерапевты были-де не кто яные, какъ поклонники Будды, образовавшіе вблизк Александрія отдѣльную общину буддійскихъ монаховъ').

Таковы основанія, на которыхъ хотять утвердить миѣніе о раннемъ проникновеніи буддизма на Западъ и о существованіи исторической связи между этимъ послѣднимъ и ессенизмомъ; постараемся-же безпристрастно обсудить ихъ и дать имъ надлежащую оцѣнку.

Что касается прежде всего торговыхъ сношеній Запада съ Индіей, то безспорно, что они, дъйствительно, существовали издавна (хотя, быть можетъ, и не съ такой глубокой древности, какъ полагаетъ это Лилли), и производились какъ морскимъ путемъ, такъ и по сушѣ. И не одни только финикійцы, впервые установившіе сношеніе съ Индіей морскимъ путемъ, но также и вавилоняне, и жители Египта, а вслёдъ затёмъ также и европейскіе народы, еще въ дохристіанскую эпоху д'вительно поддерживали это общение съ Индіей, обитниваясь своими товарами на ея произведенія. Но что-бы правильно судить о томъ значенія, какое могли имѣть эти торговыя сношенія, нужно имѣть въ виду одно обстоятельство, которое однако совершенно игнорирустся Лилли и солидарными съ нимъ изслъдователями, -- это именно тотъ исторически точно установленный факть, что эти торговыя сношения народовъ Запада съ Индіей производились не непосредственно, (такъ какъ даже и финикійскіе купцы сами никогда не вздили въ Индію), а чрезъ посредство сабеевъ и геррхеевъ, жившихъ на

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Лилли. Op. cit. p. 233.

южномъ побережьи аравійскаго полуострова, въ Іемени, или счастливой Аравіи, и почитавшихся въ древности самымъ счастливымъ и богатымъ народомъ вслъдствіе своего завиднаго положенія въ центрѣ торговли, происходившей между Индіей и Западомъ'). Многочисленные торговые караваны тянулись изъ Тира, направляясь или прямо сухимъ путемъ (и оставляя при этомъ далеко на западѣ Мертвое море) до аравійскаго порта Герры, расположеннаго на западномъ берегу Персидскаго залива, или-же по восточному побережью Средизейнаго моря шли къ портамъ, расположеннымъ у Эланитскаго залива на Красномъ моръ, и отсюда væe морскимъ путемъ поддерживалось сношение съ тъмъ-же восточноаравійскимъ портомъ Геррою<sup>2</sup>). Точно такъже и караваны, шедшіе изъ Египта, складочнымъ мъстомъ для своихъ товаровъ имъли главнымъ образомъ портъ Арсиное на Герополитанскомъ заливъ Краснаго моря, а также-порты Аденъ на западномъ берегу аравійскаго полуострова и Сабу на южномъ его берегу. Здъсь-то, и въ особенности въ Геррѣ, происходилъ сбиѣнъ товаровъ египетскихъ в финикійскихъ на индійскіе, доставлявшіеся въ вышеозначенные приморскіе порты аравійскаго полуострова сабеями. и тъже сабен, нагрузивъ свои корабли товарами, привезенными съ Запада, доставляли уже ихъ въ главный индійскій портъ Баригазу, расположенный на западномъ побережья Индостана, именно на восточномъ берегу нынъшняго Камбайскаго залива<sup>3</sup>).

Такимъ образомъ нрямыхъ, непосредственныхъ торговыхъ сношеній Запада съ Индіей, производившихся морскимъ путемъ, въ эпоху, ближайшую въ началу процвътанія буддизма въ Индіи. — не было, такъ какъ посредницей въ торговлѣ Египта, равно какъ и Финикіи, съ Индіей была Аравія. И это посредство Аравіи въ дѣлѣ общенія Египта съ Индіей сохраняло свою полную силу даже въ царствованіе Птоломея Филометора, т. е. спустя полтора вѣка послѣ смерти Александра Великаго<sup>4</sup>). На этотъ

э) См. Журн. Мин. Пар. Просв. 1867 г. стр. 325.

<sup>4</sup>) Александръ Великій, какъ извѣстно, умеръ въ 323-мъ г., а Птоломей Филометоръ царствовалъ между 180-145 гг. предъ Р. Х.

<sup>1)</sup> VINCENT. The Commerco and Navigation of the ancient in the Indian Ocean. p. 33-34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Самъ Лилін вполнѣ вѣрно указываетъ эти-же самые пути торговыхъ сношеній, ясно отмѣченные на всѣхъ картахъ, изображающихъ "orbis terrarum" древняго міра, и потому тѣмъ болѣе странно слышать отъ Лилли, яко-бы индійскіе товары должны были проходить чрезъ ессейскія колоніи, такъ какъ на самомъ дѣлѣ въ томъ и другомъ случаѣ онѣ оставались далеко въ сторонѣ.

факть иниоходомъ указываеть и самъ Лилли, замъчая: «даже во время Птоломеевъ индійская торговля велась не прямо, но проходила чрезъ руки сабеевъ, у которыхъ была развита торговля и были большіе корабли»<sup>1</sup>); но только Лилли не придаетъ этону факту надлежащаго значенія и не дълаетъ изъ него соотвътственныхъ выводовъ, а между тъмъ фактъ этотъ весьма многознаменателенъ, поскольку онъ имъетъ отношеніе къ ръшенію вопроса о проникновении идей Востока на Западъ и опредълению степени духовнаго взаимодъйствія между народами Индіи и наро**дами** Запада. Если финикійцы, равно какъ и египтяне, въ CB0ихъ торговыхъ сношеніяхъ съ Индіею всегда пользовались услугами и посредствомъ сабеевъ, а сами не проникали въ Индію. то естественно, что они мало могли быть знакомы съ нравами, обычаями, образомъ жизни, а тъмъ болъе съ религіозными върованіями индійцевъ, такъ какъ источникомъ ихъ свъдъній o Iaаекой и таинственной странъ могли быть только разсказы сабейсвихъ вупцовъ. Но спрашивается: много-ли точныхъ свъдъній о внутреннемъ бытъ и религіи индійцевъ могли имъть сами сабейцы и много-ли истиннаго и справедливаго могли разсказать они объ этомъ финикійцамъ, если и сами они во время своихъ торговыхъ путешествій въ Индію вовсе не имъли нужды проникать далеко внутрь страны — гдѣ-бы они могли поближе присмотръться RЪ чужой жизни и ея особенностямъ и изучить нравы и религію индійцевъ,--потому что мъстные индійскіе товары свозились, конечно, въ припорскіе порты, и здъсь-же они сабеями и закупались? Поэтому довольно сомнительно предполагать у сабейскихъ купцовъ точное и обстоятельное знакомство съ внутреннею жизнью индійцевъ вообще, а объ основательномъ и серьезномъ знакомствъ съ идении буддизма едва-ли можетъ быть и ръчь, гакъ какъ буддисты по принципу не принимали никакого участія въ торговыхъ дѣлахъ, и потому сабейскимъ купцамъ и не было нивакой нужды завязывать съ ними какія-либо сношенія. Мы не отрицаемъ, конечно, того, что сабен могли знать буддистовъ, одинъ внѣшній видъ которыхъ долженъ былъ возбуждать ихъ любопытство, могли даже, пожалуй, изъ любознательности побывать у какихъ-либо буддійскихъ святынь и стать зрителями блестящихъ церемоній буддійскаго культа, но все это было-бы только поверхностнымъ знакомствомъ съ внѣшней стороной буддизма; вообще-же, повторяемъ, трудно преднолагать въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ляллн. Ор. cit. p. 231.

людяхъ, преслъдующихъ исключительно лишь коммерческия цъли, основательное и серьезное знакомство съ основными идеями будцизма. Поэтому, если сабейцы и могли поразсказать своимъ **ФЕ**никійскимъ и египетскимъ товарищамъ не мало диковинокъ ПDÓ отдаленную Индію, то было-бы чистымъ абсурдомъ предполагать, что-бы эти разсказы, если-бы они и касались будистовъ. MOLTH способствовать усвоению буддійскихъ воззрѣній, или-же могли BЫзвать гдб-либо на Западъ стремление къ подражанию образу жизни буддійскихъ монаховъ. По крайней мъръ исторія не знаетъ ĦŔ одного точно засвидътельствованнаго примѣра перенесенія будаизма на Западъ, благодаря означеннымъ торговымъ сношеніямъ финикійцевъ и египтянъ (чрезъ посредство сабеевъ) съ индійцана.

Но сношенія Индія съ Западомъ, говорятъ намъ, производились не исключительно только морскимъ путемъ, но также по сушѣ, и эти сухопутныя сношенія уже не ограничивались лишь мирною торговлею, а проявились также и въ воинственномъ походѣ въ Индію великаго Македонскаго завоевателя, каковой походъ, по мнѣнію Лилли, много способствовалъ сближенію и взаимному общенію народовъ Передней Азіи съ Индіей, почему и могъ-де содѣйствовать также и проникновенію буддизма на Западъ.

Мы не станемъ отрицать справедливости первыхъ двухъ вышеприведенныхъ положеній Лилли: какъ существованіе сухопутныхъ торговыхъ сношеній Передней Азія съ Индіею, такъ и заслуга Александра Великаго въ дълъ сближенія народовъ Запада съ Индіей-факты безспорные; но мы не можемъ приписывать этимъ фактамъ такого преувеличеннаго значенія, какое хочеть прядать имъ Лилли. Индія, совершенно изолированная своеобразнымъ характеромъ своей природы, своего населенія, своей религіи 🔳 образованности, въ течение долгихъ въковъ, была извъстна западному міру древности только по имени, только какъ лежащая Ra восточныхъ окраинахъ земли страна чудесъ<sup>1</sup>). На съверъ высочайшія горы съ своими немногими, большею частью занесенных снъгомъ, проходами, на западъ ссжженныя солнцемъ скалистыя ущелья и песчаныя равнины заграждали доступъ въ нее цивилизованнымъ народамъ древняго міра и много препятствовали развитію международныхъ сношеній Запада съ Индіей. Неудивительно поэтому, что до Александра Великаго, который впервые сдблалъ попытку установить эти сношенія, греки, какъ это видно изъ Геро-

<sup>1)</sup> Дройзанъ. Исторія эллинизма. (Въ русск. перев.), т. І, стр. 269.

дота и Ктезіевыхъ отрывковъ у Діодора, не имъли никакого понятія о странахъ на востокъ отъ Бактріаны и Согдіаны'). Что же касается посл'ядующаго времени, то и тогда дёло обстоятель наго знакомства грековъ съ внутреннею жизнью Индіи едва-ли подвинулось далеко впередъ; по крайней мъръ тъ свъдънія, какія мы имѣемъ отъ писателей, современныхъ походу Александра въ Индію, а также в послѣдующихъ, нимало не говорятъ въ пользу этого, такъ какъ они не отличаются ни точностью, ни обстоятельностью, а напротивъ, заключаютъ въ себъ много баснословнаго и невъроятнаго. И это станеть вполнъ понятнымъ, если только судить о походъ Александра Великаго и его послёдствіяхъ безпристрастно, отрёшившись отъ тенденціознаго взгляда Лилли, который въ интересахъ своей теоріи слишкомъ уже преувеличиваетъ значеніе этого похода, приписывая ему такіе важные результаты въ дёлё сближенія западныхъ народовъ съ Индіей, какихъ на самомъ дълъ онъ вовсе не имблъ.

Если не подлежитъ спору тотъ фактъ, что походъ Александра какъ-бы разорвалъ завъсу, отдълявшую культурный западно-европейскій міръ отъ восточно-индійскаго, то върно также и то, что это было только мимолетнымь лучомъ, лишь на мгновеніе освѣтившимъ таинственный мракъ невъдомой дотолъ грекамъ индійской страны и жизнь ся обитателей, — а вскоръ послъ этого снова все погрузилось въ прежній мракъ и снова разверзлась такаяже пропасть между западными и восточными народами, какая была и раньше. Одною изъ важитяшихъ причинъ этого было то, что обширная, обнимающая чуть-ли не три части свъта, монархія, основанная Александромъ Великимъ, уже вслёдствіе своей обширности и разнородности населенія, не могла имъть прочнаго внутренняго единства, и непосредственно-же послѣ смерти великаго завоевателя распалась на нъсколько независимыхъ другъ отъ друга государствъ, которыя зажние вполнѣ самостоятельною жизнью, такъ что снова разобщили западный культурный міръ отъ Индіи, возстановивъ status quo ante. Немного могли способствовать взаимному духовному общенію и обмѣну идей и тѣ многочисленныя колоніи, которыя Александръ Великій всюду основываль на своемъ пути. Нагляднымъ подтвержденіемъ этого мо-

<sup>1)</sup> Журн. Мин. Нар. Просв. 1867 г. ноябрь, стр. 355. Бактріана занимала мёстность, расположенную въ бассейнё рёки Аму-Дарьн, а Согдіана находилась восточнёе ел.



гуть служить колоніи, основанныя имъ въ Бавтріанѣ и Согдіанѣ<sup>1</sup>). Не смотря на то, что въ этихъ государствахъ, и особенно BЪ первомъ, по общему мнѣнію изслѣдователей, греческій элементь былъ наиболће силенъ и получилъ наибольшее распространение, всеже и здъсь не было благопріятныхъ условій для этого предполагаемаго духовнаго взанмодъйствія. Прежде всего греческое население въ Бактрии было въ общемъ немногочисленно даже въ городахъ съ греческими именами. Затъмъ, главный контингенть этого населенія, осъвшаго въ Бактріи со времени Александра, составляли тяжело раненые и вообще негодные къ продолженію военной службы ветераны, т. е. холостые солдаты, съ прибавкою къ нимъ кого попало изъ туземцевъ<sup>2</sup>). Холостяки эти должны были жениться на туземкахъ, такъ что третье поколѣніе уже совершенно сливалось съ туземцами. Если-же и прибывали впослёдствін люди греческаго происхожденія, то это были большею частью, какъ и въ сирійскихъ городахъ<sup>3</sup>), странствующіе солдаты, торговцы, ремесленники и пр.-все народъ, не принадлежавшій къ образованнъйшимъ классамъ своей націи, а 39ботившійся лишь объ эксплуатаціи страны въ свою личную пользу. Представителей высшей греческой культуры-философовъ, поэтовъ, художниковъ, мы совсѣмъ не видимъ при дворахъ Бактріи, и самымъ краснорѣчивымъ въ данномъ случаѣ явленіемъ представляется тотъ фактъ, что «не извъстно ни одного греческаго писателя, который-бы проживаль въ бактрійскихъ владеніяхъ, 81.8 хотя-бы быдъ оттуда родомъ»4). Наконецъ, вездъ по городамъ, въ которыхъ жили греки, эти послёдніе помёщались, можно полагать, въ особыхъ кварталахъ, гдѣ и управлялись между собою но своему, тогда какъ общественная и семейная жизнь остальныхъ горожанъ-туземцевъ продолжала течь по прежней, тысячелътіями пробитой колећ, «нисколько не сливаясь съ преческою и ничтьмъ отъ нея не заимствуясь»<sup>5</sup>). На основания подоб-

в) По словамъ Страбона [Lib. XI. сар. 11. § 4), Александръ построняъ здѣсь 8 городовъ, по словамъ Юстина—12. (Lib. XII, сар. 5). См. у Дройзена. Исторія эллнинзма, т. І, стр. 76 примѣчаній, 54 прим.

<sup>2</sup>) См. напр. у Діодора Сицилійскаго [Lib. XVII, сар. 23] о составѣ населенія городовъ, построенныхъ Александромъ на дорогѣ черезъ Гиндукушъ изъ земли Паропамисадовъ въ Бактріану, и у Арріана [Анавасисъ, Кн. IV, гл. 4] о составѣ населенія въ Александріи на Яксартѣ.

э) Дройзкиъ. Geschichte der Hellenismus. Bd. П. s. 32.

•) Журн. Мин. Нар. Просв. 1867 г. Нолбрь, стр. 354.

<sup>8</sup>) Журн. Мин. Нар. Просв. 1867 г. Ноябрь, стр. 351 и 354.

Digitized by Google

ныхъ данныхъ извъстный индіанистъ Ляссенъ пришелъ къ тому выводу, что «совстви» невтроятно, что-бы эдлинизмъ (въ лицъ увазанныхъ нами представителей его) имълъ на бактрійцевъ кавое-либо вліяніе въ правственномъ или религіозномъ отношеніи » 1); а этотъ выводъ дѣлаетъ вѣроятнымъ и обратное заключеніе, именно то, что греки, поселившіеся въ Бактріи, не могли также имѣть особеннаго стремленія къ воспріятію и усвоенію древне-бактрійской цивилизація и въ близкому знакомству съ нравственно-религіоззаносимыми изъ Индіи. Но если-бы и допустить влеями. выни возможность этого, то во всякомъ случаѣ представители эллинизма вовсе не способны были передавать это духовное достояние древнеарійской цивилизацій своимъ западнымъ единоплеменникамъ (на что, между прочимъ, указываетъ и отсутствіе среди нихъ писателей); а съ тъхъ поръ, какъ греко-бактрійское государство зажило своею особою, самостоятельною жизнью и порвало связь съ своею прежнею метрополіею, о живомъ и д'ятельномъ посред- \* ничествъ бактрійцевъ въ дълъ передачи духовнаго достоянія Индіи Запэду не можетъ быть и ръчи<sup>2</sup>). Вообще нужно замътить, что если походъ Александра и способствовалъ нъкоторому сближенію народовъ, то это еще не означаетъ того, что-бы благодаря этому

народовк, то это еще не означаеть того, что-ом олагодаря этому произошелъ между ними полный обмѣнъ ихъ духовнаго богатства. такъ какъ «по самой природѣ вещей, скажемъ мы словами Дройзена, перемѣны въ народной жизни въ нравственномъ, соціальномъ и религіозномъ отношеніяхъ должны совершаться медленно и, за исключеніемъ отдѣльныхъ взрывовъ, незамѣтно»<sup>3</sup>).

Важнѣйшимъ слѣдствіемъ похода Александра Великаго въ Индію было установленіе торговыхъ сношеній Запада съ югомъ и востокомъ Индіи, о существованіи которыхъ мы узнаемъ отъ

s) Дройзвиъ. Исторія эллинизма. Т. I, стр. 397.

Digitized by Google

1

s) LASSEN. Indische Alterthumskunde. B. II, s. 341.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этою обособленностью жизни греко-бактрійскаго государства и объасилется крайняя скудость извістій объ этомъ царстві: современныхъ ему исторвческихъ извістій о немъ совсімъ нітъ, а ті, которыя встрічаются у дошедшихъ до насъ позднійшихъ классическихъ историковъ, крайне скудны и отрывочны, такъ что и до сихъ поръ ученымъ не удалось составить цільнаго и строго научиаго понятія о политическихъ судьбахъ и внутренней исторіи этого царства. О немъ извістно только, что оно основано было около половины Ш-го віка до Р. Х. Өсодотомъ или Діодотомъ, правителемъ Бактріи, отложившемся отъ Антіоха П, одного изъ Селевкидовъ, подъ власть которыхъ перешла Бактрія послі смерти Александра Великаго. Особаго развитія и силы это царство достигдо при Димитріи въ началі П-го віка.

Плинія, разсказывающаго со словъ М. Варрона, что торговля между Индіей в Черноморьемъ производилась по теченію Аму-Дарьи, чрезъ Каспій и Закавказье<sup>1</sup>). Индійскіе товары отъ Баригазы, или на судахъ вверхъ по Инду и Гангу, или-же по большимъ дорогамъ черезъ область Ужжанни или Пенджабъ, поднимались на съверо-западъ къ Глидукушскимъ переваламъ, гдъ ихъ перекладывали на выючныхъ животныхъ, далѣе сплавляли по ръкъ Оксусу въ Каспійское море, а тамъ черезъ Закавказье они переходили уже въ малую Азію и Европу<sup>2</sup>). Но заключать на основания этихъ сухопутныхъ торговыхъ сношений о проникновенія буддизма на Западъ, и именно въ Палестину, еще задолго до Р. Х., по нашему мнѣнію, по меньшей мъръ крайне смъло н рискованно. Не говоримъ уже о томъ, что финикійскіе и палестинскіе купцы, естественно, должны были предпочитать болье удобный для нихъ южный морской путь, чъмъ крайне затруднительный — съверный, проходящій чрезъ громадныя степныя пространства и горныя местности; но и самая эта торговля, уже вслёдствіе одной отдаленности странъ и трудности сообщеній между ними, должна была производиться не иначе, какъ только чрезъ руки многихъ посредниковъ3), такъ что объ основательномъ знакомствѣ западнаго міра со странами и народами индійскаго міра, которое имъло-бы своей причиной означенныя торговыя сношенія, не можетъ быть и ръчи. Во всякомъ случаъ спошенія эти имъли болѣе или менѣе случайный характеръ и никогда они не были постоянными или же особенно двятельными и оживленными, чтобы могли способствовать распространению буддизма Западъ. По крайна ней мѣрѣ исторія не знаеть ни одного факта, который-бы CBH15тельствовалъ о проникновеніи этимъ путемъ буддизма на Занадъ. Да и почему, въ самомъ дъяъ, буддизмъ, миновавъ всъ промежуточныя страны, долженъ былъ утвердиться именно въ Папослѣдователей іудейства, лестинъ притомъ среди 60126 H языческихъ народовъ всѣхъ другихъ окрестныхъ приверженныхъ къ своей религія, которая не имћетъ рѣшительно ничего общаго

<sup>1)</sup> Илиний. Hist. natur. Lib. VI, сар. 19. См. Журн. Мин. Нар. Просв. 1867 г. ноябрь, стр. 356.

<sup>•)</sup> Жури. Мин. Нар. Просв. 1883 г. январь, стр. 153.

в) Въ одной изъ будлійскихъ легендъ встрёчается указаніе только лишь на бактрійскихъ купповъ, посъщавшихъ Индію [Журн. Мин. Нар. Просв. 1871, (LIVIII, стр. 191]; указаній-же на какихъ-либо купцовъ изъ бодёе отдалевныхъ странъ не находится.

съ буддизмомъ? Очевидно, подобное предположение не имъетъ и тъни въроятия. Знаменателенъ, наконецъ, и тотъ фактъ, что по свидътельству Келлога, «нътъ никакихъ доказательствъ существования іудеевъ разсъяния въ Индіи до Рождества Христова», а еслибы небольшое число ихъ и было тамъ, то эти іудеи «почти уже не имъли никакихъ сношений съ своими западными братьями; по крайней мъръ въ древнемъ спискъ синагогъ въ Іерусалимъ для внъ-палестинскихъ іудеевъ нътъ никакого упоминания объ индійской синагогъ»<sup>1</sup>).

Но Лилли, какъ мы видъли, не ограничивается общими соображеніями о возможности проникновенія буддизма на Западъ благодари торговымъ сношениямъ и походамъ Александра Великаго, а ссылается также и на нъкоторыя историческія данныя, которыя, повидимому, поставляють внъ всякаго сомнънія то, что оудлизмъ будто-бы еще до Р. Х. былъ хорошо извъстенъ западнымъ народамъ и имълъ среди нихъ многихъ приверженцевъ. Однимъ изъ такихъ свидътельствъ, по мнѣнію Лилли, служатъ нъкоторые отрывки изъ такъ называемыхъ надписей царя Асоки, на основания которыхъ онъ заключаетъ, что Асока, заключивъ союзъ съ греками, прилагалъ всъ старанія къ утвержденію буддизма въ Египтъ, для чего и посылалъ туда миссіонеровъ. Нъкоторые изъ раціоналистическихъ писателей, солидарныхъ въданномъ случаѣ съ Лилли, идутъ еще далѣе въ своихъ заключеніяхъ п. основываясь на 13-мъ эдиктъ, небольшую выдержку изъ котораго мы привели выше, не обинуясь утверждаютъ, что Асока заключилъ-де съ поименованными въ эдиктъ греческими царями договоры такого рода, которые яко-бы прямо обязывали этихъ царей «защищать живущихъ въ ихъ царствахъ буддистовъ»<sup>2</sup>).

Не такъ давно открытыя надписи царя Асоки, выръзанныя на каменныхъ колоннахъ и скалахъ и разбросанныя по всей съверной Индіи, дъйствительно, считаются однимъ изъ древнъйшихъ памятниковъ буддійской письменности. Долгое время эти надписи были совсъмъ недоступны для пониманія ученыхъ изслъдователей, но благодаря геніальной проницательности англійскаго ученаго Джона Принсепа, впервые открывшаго ключъ къ ихъ чтенію и

Digitized by Google

<sup>1)</sup> К в л. 10 г. Свёть Азін н свёть міра. См. Труды Кіев. Дух. Акад. 1890 г. октябрь, стр. 273—4. Въ данномъ случат Келлогъ ссылается на Г р в т ц л. Gesch. der Juden. Bd. III, s. 391. Ср. Дтян. Апост. VI, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бунзкиъ. Die Ueberlieferung. Bd. I, s. 317.

обнародовавшаго ихъ<sup>1</sup>), надписи эти сдълались достояніемъ всего ученаго міра и подвергансь всестороннему критическому разбору со стороны лучшихъ знатоковъ Востока. Царь, отъ имени котораго сдѣланы надписи, называется въ нихъ Piyadasi (благочестивымъ)<sup>2</sup>) или Devanampriyasa (любимцемъ боговъ), каковые эпитеты ученые изслёдователи согласно относять въ царю Асовъ Великому. сыну Биндусары и внуку Чандрагупты, царствовавшему въ Ш-мъ въкъ предъ Р. Х. (съ 259 года) въ Паталипутръ и ревностно заботившемуся о распространения будцазма и утверждения мирныхъ международныхъ отношеній. Общее содержаніе эдиктовъ. живо рисующихъ намъ симпатичную и орыгинальную личность древняго восточнаго властителя, Одушевленнаго высокими гуманными чувствами, ревностно заботящагося о нравственно-религіозномъ и умственномъ развити своихъ подданныхъ, исполненнаго глубочайшаго уваженія къ исповѣдуемой ямъ религія, но въ то-же время открыто провозглашающаго принципъ религіозной свободы, --- вполнѣ оправдываеть прилагаемые къ нему эпитеты «б.1агочестиваго» и «любимца боговъ».

Намъ нѣтъ нужды входить въ разсмотрѣніе всѣхъ эдиктовъ царя Асоки, по настоящее время уже достаточно обслѣдованныхъ такими выдающимися учеными критяками, какъ Кернъ, Бюлеръ. Сенаръ и др.; мы остановимся только на томъ эдиктѣ, выдержки изъ котораго, приведенныя нами выше, послужили основаніемъ для нѣкоторыхъ преувеличенныхъ и незаконныхъ выводовъ касательно распространенія буддизма на Западѣ. Для болѣе правильнаго сужденія объ истинномъ смыслѣ этихъ выдержекъ, мы приведемъ здѣсь цѣликомъ весь текстъ означеннаго 13-го эдикта. вырѣзаннаго на скалѣ въ Сариг di Giri<sup>3</sup>).

Эдиктъ гласитъ: «обширна Калинга<sup>4</sup>), покоренная царемъ Пійядаси, любимымъ богами. Сотни тысляъ людей были взяты въ плъпъ при

калинга-царство, лежавшее на вынѣшиемъ Коромандельскомъ берегу.

а) Въ шестой и седьмой книгахъ жури. "Journal of the Asiat. Societ. of Beng".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По Б у и з е и у-добросердечный, или человѣколюбивый. Ор. cit. I. s. 319.

в) Нижеслідующій переводь эдикта Асоки мы заимствуемь изъ стагьи Л в с в ви ч л, поміщенной въ журналі "Вопросы философіи и исихологіи" 1889 г. Кн. І., (стр. 167—169), гді можно читать также и другіе эдикты Асоки въ русскомъ переводі. Исправности этого перевода можно довірять гімь больше, что, по увіренію автора статьи, онъ сділанъ по книгі С є н л ч ч Les inscriptions de Piyadasi, [Paris, 1881 г.], при чемъ были приняты во винманіе даже ті новійшія поправки, которыя сділаны были этимъ ученымъ въ татьі, поміщенной въ "Revue des deux Mondes". 1889, 1 Mai.

этомъ завоеванія, сто тысячъ было умерщвлено и много разъ новторенное то же число лишилось при этомъ жизни. Освъдомясь обо всемъ этомъ, царь, любимый богами, немедленно-же обратился къ религін; онъ приложилъ стараніе къ распространенію релегін, — до такой степени велика была скорбь, восчувствованная царемъ, любимымъ богами, отъ всего того, что произошло при завоеванів Калинги. Въ самомъ дълъ, при завоеваніи области, прежде инъ не подвластной, я, царь любимый богами, живо и горько почувствовалъ всћ произведенныя при этомъ убійства, смерти и уводъ въ плѣнъ людей. Но съ большею еще горечью почувствоваль царь, любимый богами, нижеслёдующее. Повсюду обитають браманы, или сраманы, или аскеты другихъ сектъ, или хозяева домовъ, и въ средь этихъ людей, въ томъ случаѣ, когда пекутся о ихъ нуждахъ, господствуетъ повиновение властямъ, повиновеніе отцамъ и матерямъ, сговорчивость по отношенію къ друзьямъ, товарищамъ, родственникамъ, вниманіе къ слугамъ, постоянство въ привязанностяхъ. При завоевании всъ эти люди подвергаются насиліямъ, смерти, разлукъ съ милыми сердцу. Если-же ть, которымъ бываетъ оказано особое покровительство, и не претерпъваютъ лично никакого бъдствія, то все-же ихъ друзья, знакомые, товарищи или родственники, оказываются погибшими. Такимъ образомъ и имъ приходится испытывать несчастие. Всъ насилія этого рода горько чувствуются мною, царемъ любимымъ богами. Не существуеть страны, въ которой не были-бы извъстны такія корпораціи брамановъ и срамановъ, и нътъ мъста въ какой бы то ни было странь, гдъ люди не исповъдывали-бы въру какой-нибудь секты. Вотъ почему царь, любимый богами, въ настоящее время принимаеть къ сердцу гибель людей, нашедшихъ смерть или плѣнъ при завоеванія Калинги, во сто тысячь разъ тягостиће....

Въ самомъ дѣлѣ царь, любимый богами, желаетъ водворить безопасность для всѣхъ людей, пощаду жизни, миръ и кротость. И въ этихъ благахъ онъ видитъ побѣду религіи. Въ этихъ побѣдахъ религіи онъ находитъ радость и въ предѣлахъ своего царства, и на всѣхъ его границахъ, на пространствѣ многихъ сотенъ іожанъ<sup>1</sup>).

Изъ числа сосъдей его---Антіохъ, царь Явановъ, и съвернъе этого Антіоха четыре царя: Птоломей, Антигонъ, Магъ и

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Мфра длины, соотвітствующая одному дню пути.

Александръ; южнѣе — Коди, Памдіи до Тамбапани, а также царь Гуновъ (?) Висмаваси (?). У Грековъ и Камбожъ, Набхаковъ и Набхапантіевъ, у Бхожъ и Петениковъ, Андхровъ и Пулиндовъ -вездѣ сообразуются съ религіозными поученіями царя, любимаго богами. Тамъ, куда были направлены посланные, тамъ тоже, выслушавъ переданное отъ царя, любимаго богами, о религіозныхъ обязанностяхъ, сообразуются теперь и будутъ сообразоваться поученіями, съ религіей. Такимъ образомъ съ религіозными завоеванія религіи распространились повсемъстно. Я ощутиль глубокую радость; такова радость, доставляемая религіозными завоеваніями. Но, истинно говоря, радость есть дёло второстепенное, и царь, любимый богами, придаетъ большое значение лишь тъмъ плодамъ, коими обезпечивается будущая жизнь. Надпись эта и была выръзана на камиъ на тотъ конецъ, что-бы наши сыновья, внуки и правнуки не думали ни о какихъ новыхъ завоеваніяхъ. Пусть они не думають, что завоевание мечомъ заслуживаеть имя завоеванія, а кидять въ немъ потрясеніе п насиліе. Пусть OHN считають истинными завоеваніями лишь завоеванія религіозныя. Такія завоеванія имѣютъ значеніе и для того свѣта; пусть они полагають все свое наслаждение въ удовольствияхъ религия, ибо таковыя цённы и на этомъ и на томъ свётть».

Изъ содержанія приведеннаго эдикта видно, что царь Асока глубоко скорбитъ о тъхъ ужасныхъ бъдствіяхъ, какія были перенесены его подданными и жителями Калинги при завоеванія этой послёдней, когда сотни тысячь людей были взяты въ плёнъ и многіе сотни тысячъ поплатились жизнью, — и эта скорбь 3aставила его обратиться къ религіи, къ распространенію въ народъ миролюбія и гуманныхъ принциповъ, возвъщаемыхъ религіею. Но бъдствія подданныхъ напомнили царю, возвѣглавшему сострадательность и гуманность, что подобнымъ ужасамъ войны должны подвергаться и вообще всъ жители тъхъ странъ, гдъ ведется война, и что многіє тысячи людей «должны переносить многоразличныя бъдствія— насилія, смерть, разлуку съ милыми сердцу при всякомъ завоеваціи вообще». Сознаніе всего этого во сто тысячъ разъ тягостиће для сострадательнаго царя, но мысль « томъ, что «повсюду обитаютъ браманы, или сраманы, пли искеилы друпихъ сектъ», что вообще «нътъ мъста B'6 какой-бы то ни было странъ, гдъ люди не исповъдывали-бы въру какой-нибудь секты», внушаетъ царю радостную надежду на τθ, 4Tıt религіозные принципы нѣкогда восторжествують и что благодаря

этому наступить время, когда водворится во всёхъ странахъ миръ, кротость и безопасность для всъхъ людей. И эта надежда представляется, царю тёмъ болёе достижный и осуществимой, что также и многіе изъ сосъднихъ съ нимъ правителей, въ томъ числѣ, между прочных, Антіохъ, царь Явановъ, Птоломей, Антигонъ, Магъ и Александръ<sup>1</sup>), какъ ему извъстно, вполнъ раздъляють гуманные взгляды Асоки («вездѣ сообразуются съ религіозными коученіями царя, любимаго богами») и заботятся о поддержаніи иира и кротости въ предблахъ своихъ царствъ. «Тамъ, куда быля направлены посланные, тамъ также, выслушавъ переданное отъ царя, любимаго богами о религіозныхъ обязанностяхъ, COибразуются теперь и будутъ сообразоваться съ религіозными поученіями, съ религіей». Такимъ образомъ завоеванія религіи распространизись повсемѣстно, и царь исполненный радости, приказалъ выръзать на камнъ эту надпись съ тою цълью, что-бы преемники его не думали ни о какихъ территоріальныхъ npioбрѣтеніяхъ, а заботились болѣе всего о распространенія религіозныхъ илей.

Изъ анализа содержанія этого эдикта явствуетъ прежде всего, что тутъ не можетъ быть и рѣчи о заключеніи царемъ Асокою какихъ-либо формальныхъ договоровъ съ названными здѣсь правителями, и это отсутствіе всякаго указапія на существованіе формальнаго договора долженъ былъ констатировать даже такой ярый защитникъ мнѣнія о широкомъ распространеніи буддизма на Западѣ до Р. Х., какъ Бунзенъ<sup>2</sup>). Правда, этотъ ученый вълѣдъ за симъ высказываетъ свое предположеніе, что Асока не указалъ-бы именъ этихъ царей въ связи съ своимъ желаніемъ «безопасности для всѣхъ тварей», если-бы они или ихъ предшественныхъ предмѣстниковъ, что они будутъ защищать жасущахъ въ ихъ царствахъ буддистовъ»<sup>3</sup>). Однако это сооб-

1) Въ оригинальномъ тексті значатся слідующія нанменованія: Amtiyokena Javanas, Turamaye, Amtikini, Maka и Alikasudara. Подъ этими наименованіями ученые разуміють царей: Антіоха II сирійскаго [260—247 г.], Птоломея Филадсльва [285—247], Антигона Гоната Македонскаго [278—240], Мага Киренскаго [† 248] и Александра Эпирскаго [† между 262 и 258 г.]. Всі они были, слідовательно, въ живыхъ между 260 и 258 год. до Р. Х., къ какому времени относится вступленіе на престолъ Асоки [259 г.]. См. Буизенъ. Ueberlieferung. Bd. I, s. 317.

\*) Бунзвиъ. Die Ueberlieferung. Bd. I, s. 317.

•) Бунзкнъ. Ibid.

ражение Бунзена представляется не только совершенно неосновательнымъ, такъ какъ оно нисколько не согласуется съ принципами царя Асоки<sup>1</sup>), но не заключаетъ въ себъ и слова правды, потому что въ разсматриваемомъ мъстъ эдикта нътъ и намека на то, что-бы сосѣдніе Асокѣ иноземные царя пряняли на себя обязательство защищать живущихъ въ ихъ царствахъ исповълниковъ буддизма, или даже вообще какихъ-либо подданныхъ царя Асоки. Подобная мысль есть не болѣе, какъ фикція, которую не ръшаются защищать даже солидарные съ Бунзеномъ изслъдователи, какъ, напр., Лилли и другіе. Все, что можно находить въ словахъ эдикта, ограничивается только лишь однимъ, правда H<sup>rth</sup> лишеннымъ тщеславія, свидѣтельствомъ Асоки о солидарности съ нимъ многихъ сосѣднихъ правителей, которые раздѣляютъ-де его взгляды касательно важныхъ преимуществъ мира и, подобно ему, заботятся о благоденствій и религіозномъ просвѣщеній своихъ подданныхъ<sup>2</sup>). Таковъ истинный смыслъ словъ Асоки, и онъ находить себѣ подтвержденіе въ другихъ его эдиктахъ, трактующихъ о религіозной свободѣ, гдѣ Асока проводить ту мысль, что баагоденствіе между пародами вовсе не зависить исключительно отъ распространенія буддизма, а только отъ развитія ВЪ народномъ сознании религіозныхъ принциповъ вообще. Такъ, напр., заявляя въ одномъ изъ своихъ эдиктовъ, что онъ оказываетъ почетъ послёдователниъ всёхъ сектъ, не смотря на разнообразіе этихъ послъднихъ, и рекомендуя также и другимъ такое-же безпри-

<sup>1)</sup> Асока уже всябдствіе признаваемой имъ широкой вбротерпимости никакъ не могъ-бы ограничиться требованіемъ защиты для одинхъ только буддистовъ, игнорируя исповбдинковъ другихъ сектъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Что касается того возраженія Бунзена, будто Асока не могъ-бы привести въ своемъ эдиктѣ самыхъ вменъ царей, если-бы онъ или его предшественники не получили отъ нихъ прямыхъ увѣреній касательно того, что они будутъ защищать живущихъ въ ихъ царствахъ буддистовъ, го уже самое выраженіе, употребленное вслѣдъ за перечнемъ названій царей и странъ: "тамъ, ку*да были направлены послы, тамъ тоже*, выслушавъ переданное отъ царя о религіозныхъ обязанностяхъ, сообразуются теперь съ религіозными поученіями, съ религіей". по нашему миѣнію, даетъ разумѣть, что Асока велъ личные переговоры далско не со всѣми тѣми царями, имена которыхъ обозначены въ здиктѣ. Означенное выраженіе ясно различаетъ такія земли, куда послы посылались, отъ другихъ, гдѣ ихъ, очевидно, не было; и если Асока намѣренно не разграничиваетъ ихъ, а дѣлаетъ лишь общій перечень состѣднихъ странъ и всѣхъ извѣстныхъ ему правителей, изъ тщеславія выставляя ихъ солидарными съ собою, то это было сдѣлано, очевидно, съ цѣлью произвести больщее впечатлѣніс на народъ.

страстное отношеніе къ различнымъ сектамъ, Асока заключаетъ свсй эдиктъ такими словами: «желаніе царя, любимаго богами, состоитъ въ томъ, что-бы всљ секты были извљицены о чистотљ ученія каждой изъ нихъ. Всѣ, какова-бы ни была ихъ вѣра, должны знать, что царь, любимый богами, придаетъ милостыни и обрядамъ меньшее значеніе, нежсели желанію господства и взаимнаго уваженія вслъхъ сектъ»<sup>1</sup>). Въ другомъ эдиктѣ это желаніе полсияется тѣмъ, что по убѣжденію Асоки, «всѣ секты одинаково ставятъ цѣлью преодолѣніе чувственности и душевную чистоту, но человѣкъ шатокъ въ своихъ хотѣніяхъ, шатокъ въ своихъ привязанностяхъ», и потому Асока высказываетъ только пожеланіе, что-бы «въ каждой сектѣ процвѣтало или всецѣло, или отчасти, осуществленіе того идеала, который преслѣдуется, что было-бы прекрасно»<sup>2</sup>).

Наконецъ, самое упоминание о томъ, что «царь, любимый богами, желаетъ водворить безопасность для всѣхъ людей»<sup>3</sup>), свиавтельствуеть о томъ, что Асока, который провозглашаль принципъ религіозной свободы, рѣшительно не могъ ограничиваться узкой задачей—доставить благоденствіе однимъ только своимъ единовърцамъ, а задавался болъе широкими цълями, желая доставить благоденствіе послѣдователямъ всѣхъ сектъ вообще, и даже не только всъмъ людямъ, къ какой-бы религія они ни принадлежали, но также и всёмъ вообще созданнымъ тварямъ---животнымъ, птицамъ и др. Прямое свидътельство объ этихъ широкихъ заботахъ Асоки мы видимъ въ другихъ его эдиктахъ<sup>4</sup>), говорящихъ намъ о томъ, что Асока «излилъ всякія блага на людей и животныхъ четвероногихъ, на птицъ и животныхъ, обитающихъ въ водѣ, даже до снабженія ихъ водою, годною для питья»<sup>5</sup>); «что онъ завелъ два рода лъчебницъ-для людей и для звърей, что онъ заставилъ разводить цѣлебныя травы и рыть по дорогамъ колодцы и насаждать деревья»<sup>6</sup>) и пр. И все это, по мысли

в) Вопросы филос. и психологіи. 1889 г. Кн. І, стр. 170.

<sup>6</sup>) Ibid. crp. 175.

<sup>1)</sup> ЛЕСЕВИЧЪ. Религіозная свобода по эдиктамъ царя Асоки Великаго. [Вопросы Филос. и психол. 1889 г. кн. І. стр. 181].

a) Ibid. crp. 180.

в) По переводу нѣкоторыхъ: "для всѣхъ тварей", что вполнѣ подтверждается другими эдиктами.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Между прочимъ и въ томъ другомъ отрывкъ изъ втораго эдикта Асоки, который приведенъ у Лилли, (см. выше стр. 284), гдъ говорится о врачетаніи не только людей, но и животныхъ.

Асоки, стало возможнымъ лишь благодаря развитію религіозныхъ принциповъ, такъ какъ «нѣтъ мѣста въ какой-либо странѣ, гдѣбы люди не исповѣдывали вѣру какой-нибудь секты»<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ вышеприведенный эдиктъ Асоки, не заключая въ себѣ прямыхъ указаній на присутствіе буддистовъ гдѣлибо на Западѣ, въ то-же время не даетъ также рѣшительно никакихъ основаній для заключенія о существованіи между Асокою и преемниками Александра Великаго мнамаго договора. имѣвшаго будто-бы цѣлью обезпеченіе религіозной свободы и даже покровительство буддистамъ во владѣніяхъ этихъ царей, т. е. въ областяхъ Египта и Малой Азіи. Если-бы было что-либо подобное, то о немъ не исчезъ-бы всякій слѣдъ въ западной литературѣ. и позволительно было-бы ожидать, что какой-либо изъ западныхъ писателей не преминулъ-бы отмѣтить столь знаменательный въ исторіи древняго міра фактъ.

Послѣ надписей Асоки важную опору для своего мнѣнія о распространеніи буддизма на Западѣ Лилли находитъ въ разсказѣ Цейлонской хроники Магавансо, дающемъ ему поводъ заключать о процвѣтаніи буддизма около ноловины П-го вѣка до Р. Х. въ Егпптѣ. Авторъ Магавансы, по имени Маганама (жпвшій въ V-мъ вѣкѣ по Р. Х.), разсказываетъ собственно о томъ, что спустя столѣтіе послѣ третьяго буддійскаго собора<sup>2</sup>) изъ всѣхъ великихъ буддійскихъ монастырей пришли въ Руанвелли 96000 буддійскихъ монаховъ съ тѣмъ, что-бы присутствовать тамъ при торжественной закладкѣ святилища. Въ числѣ этихъ монаховъ будтобы 30000, во главѣ съ своимъ наставникомъ Маха-Дхамараккито, явились изъ окрестностей Алясадды, главнаго города въ землѣ Яванской (Jona, или, какъ у иѣкоторыхъ другихъ оріенталистевъ—Javana).

Разсказъ Магавансо, въ общемъ заключающій въ себѣ много невѣроятнаго и завѣдомо ложнаго (такъ какъ, безъ сомнѣнія, нельзя принимать за точное обозначеніе приведенныя въ немъ цифры), заключаетъ въ себѣ только то зерно истины, что имъ удостовѣряется довольно значительное распространеніе буддизма въ странѣ Яванской, и именно въ окрестностяхъ Алясадды. Для

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ какъ этотъ буддійский соборъ обыкновенно относятъ къ половинъ Ш-го въка до Р. Х. [Ляссвиъ. Indische Alterth., Bd. II, s. 229 и др.], то разсказываемый въ Магавансъ фактъ слъдуетъ относить къ половинъ втораго дохристіанскаго въка.

- 301 ---

правильнаго сужденія объ этомъ извѣстіи важнѣе всего, конечно, точно опредълить географическое положение упоминаемыхъ здъсь ивстностей. Согласно пониманію всёхъ оріенталистовъ, терминъ Alasødda есть индійское названіе Александрів; но если Лилли нисколько не отступаетъ въ данномъ случав отъ общаго мивнія изслъдователей, то онъ уже слишкомъ расходится съ ними въ объяснения того, къ какой странъ нужно относить эту Александрію. По общепринятому мнѣнію оріенталистовъ, «термвиъ Јауаna, или Jona, былъ общенидійскимъ названіемъ для греко-бактрійскаго царства и его владъній»<sup>1</sup>); между тъмъ Лилли принимаеть его за обозначение Египта и считаетъ упоминаемую въ хроникъ Александрію за Александрію египетскую, самую знаменитую изъ всёхъ городовъ, посящихъ это имя, во множествѣ основанныхъ Александромъ Великимъ во время его походовъ. Замъчательно, что самъ Кэппенъ, на авторитетъ котораго ссылается Лилия), свядътельствуетъ, что «подъ землей Javana разумъется здъсь западная пограничная область Индіи», и на этомъ основаніи прибавляеть, что «подь Алясаддой, въроятно, разумъется здъсь Александрія у Кавкэза<sup>3</sup>), т. е. Александрія, основанная великимъ Македойскимъ завоевателемъ у подножія высокаго Гинду-Куша или горъ Парапамисскихъ4), которыя у грековъ были извъстны подъ именемъ индійскаго Кавказа<sup>5</sup>). Это мнѣніе раздѣдяется и другими болѣе выдающимися индіологами<sup>6</sup>), такъ что Лилли съ своимъ митніемъ стоитъ, можно сказать, совершенно одиноко, если не считать Гильгенфельда, также высказавшагося однажды въ пользу этого предположения?). И тъмъ болъе неосновательнымъ предста-

•) Приблизительно на мѣстѣ теперешияго Беграма, въ 25 миляхъ отъ Кабула. См. Дгойзенъ. Исторія эллинизма. Т. I, стр. 240.

в) Дройзенъ. Ibid. стр. 239. Ср. примъч. 18, на стр. 66.

•) См. напр. LASSEN. Indische Alterthumskunde, Bd. II, 236; WEBER. Die Verbindungen Indiens mit den Ländern im Westen, s. 675 въ Allgem. Monatsschrift für Wissensch. und Literatur., 1853; НАRDУ. Manual of Buddhism, p. 516; КЕLLOG. The Light of Asia and the Light of the World (русск. нерев въ Тр. Кісь. Дух. Акад., 1890 г. окт., стр. 273); КЕRN. Der Buddhismus und seine Geschichte in Indien и др.

7) Гильгенфедьдъ. Zeitschrift für wissensch. Theologie, 1867 г. 8. 105. Достойно замѣчанія, что Бунзенъ, столь настойчиво защищающій миѣвіе о проникновенія будлизма на Западъ, уже не ссылается на хронику Магавансо.

а) Ляйтфутъ. Epistles to the Colossians. p. 388.

э) Лилли. Buddhism in Christendom. p. 233.

я) Кэппенъ. Die Religion des Buddha, Bd. I, s. 193. Cp. ZELLER. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 324, anm. 1.

вляется мибніе Лилли, что гораздо естественибе допустить столь раннее и значительное распространение буддизма, какое предполагается означеннымъ разсказомъ Магавансо, въ Бактрія. ВЪ окрестностяхъ города, отстоящаго всего на разстояния 25 миль отъ Кабуда<sup>1</sup>), чёмъ предполагать существование многотысячной общины буддійскихъ монаховъ въ Египтъ, въ окрестностяхъ города, бывшаго въ то время центромъ западной образованности. и ео ipso въ недоумѣніи стоять яредъ той исторически неразрѣшимой загадкой, какимъ образомъ этотъ фактъ остался не засвидътельствованнымъ со стороны западпыхъ писателей, такъ какъ «ни отъ одного изъ греческихъ и латинскихъ историковъ до насъ не 10шло никакого извъстія о существованіи въ этомъ городѣ буддійской общины»<sup>2</sup>). Кромъ того и въ окрестныхъ странахъ **HNL12** не замѣтно какихъ-либо слѣдовъ вліянія буддизма, и если намъ. указывають въ этомъ случат на ессеевъ, то неужели, спрашявается, многотысячная община исповъдниковъ буддизма, образовавшаяся будто-бы въ Египтъ, могла создать только горсть послѣдователей въ Палестинѣ, на берегу Мертваго моря, а затѣмъ оказалась уже безсильною въдальнъйшемъ распространени своего учения?

Однако мало того, что классические писатели ни единымъ словомъ не упоминаютъ о какомъ-либо буддійскомъ учрежденіи въ окрестностяхъ «міровой столицы», но, что замъчательно, въ сочиненіяхъ ихъ нельзя также найтя ни малбйшаго указанія на существование буддистовъ до Рожд. Христова гдъ-бы то ни было въ предблахъ ремской имперіи. «Нътъ ни одного свъдънія о какояъ либо языческомъ или христіанскомъ писателъ (за исключеніемъ ляшь одного, и то сомнятельнаго случая), говоритъ Ляйтфутъ, у котораго можно было-бы найти указаніе на присутствіе будлистовъ въ предълахъ римской имперія даже долго спустя послъ того, какъ ессен прекратили свое существование»<sup>3</sup>). Приводится только у Страбона разсказъ Никодая Дамасскаго о томъ, какъ одинъ индійскій фанатикъ, присоединившійся въ посольству, отправленному царемъ Поромъ къ Августу, сжегъ себя въ присутствія изумленной толпы въ Абинахъ, предварительно намазав∙ шись масломъ. На его могилъ была выръзана надпись: « Σαρμαν»-

<sup>1)</sup> Лнлан. Buddhism in Christendom. p. 233.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Келлогъ. Свѣтъ Азіи и свѣтъ міра. Въ русск. перев., см. Тр. Кіев. Дух. Акад. 1890 г., № 10. стр. 273.

в) Ляйтеутъ. Ор. cit. p. 392.

γηγάς Ίνδος ἀπό Βαργόσης κατά τὰ πάτρια Ίνδῶν ἔθη ἑαυτὸν ἀποθανατίσας κείτα,» 1). На основанія этимодогическаго значенія имени и мъста происхожденія этого фанатика<sup>2</sup>), ученые заключають, что онъ былъ ниенно буддистъ, а не браминъ. Если это заключение и вѣрно, то во всякомъ случаѣ, согласно самому разсказу, присутствіе буддиста на материкѣ Европы было фактомъ единичнымъ, и притомъ этотъ одинокій буддистъ, присоединившійся въ посольству. преслѣдовавшему, конечно, политическія, а не какія-либо религіозво-миссіонерскія цёли, почему-то оказался вынужденным окончить свою жизнь самымъ трагическимъ образомъ, ръшившись на самосожжение. Своимъ поступкомъ, къ которому, быть можетъ. побудило его убъждение въ безполезности проповъди о будлизмъ, на Западъ онъ, безъс омнънія, удивилъ грековъ и произвелъна нихъ извъстное впечатлѣніе, но этимъ, конечно, все дѣло и окончилось, такъ какъ посят него уже некому было возвъщать грекамъ ученіе Будды. Наконець, нужно сказать, что извъстіе о самосожженів буддиста относится къ тому времени, когда орденъ ессеевъ уже успѣлъ достигнуть своего полнаго расцвѣта, а не только что зараждался<sup>3</sup>).

Однако, если у западныхъ писателей нельзя найти извъстій о присутствіц буддистовъ въ предълахъ римской имперіи, то. быть можетъ, у нихъ встръчаются какія-либо свъдънія о самомъ буддизмъ, иден котораго, быть можетъ, могли-бы быть занесены на Западъ къмъ-либо изъ посътившихъ Индію? Оказывается одпако, что и этого изтъ. Ни у одного изъ западныхъ писателей, жившихъ не тояько въ послъднія стоятія предъ Р. Х., но даже м въ первые въка христіанской эры, нельзя найти сколько-

в) Кромѣ упомянутаго посольства было еще посольство съ острова Цейлона, прибывшее въ Римъ въ царствованіе Клавдія; отъ членовъ этого посольства получилъ нѣкоторыя свѣдѣнія объ этомъ островѣ Плиній (Histor. Natur. Lib. VI, сар. 24), но относительно исповѣдуемой ими религіи опъ говорятъ только два слова, замѣчая, что они "coli Herculem", подъ которымъ, по мыѣнію ученыхъ, естественнѣе всего разумѣть Раму, а не Будду, и потому-то предполагаютъ, что и послы эти были не сингалезцы, а тамильцы, т. е. что они принадлежали не къ буддійской части островъ. (См. у Ляйтоута. Ор. сі. р. 393, прим. 1).

в) Страбонъ. Гешүраф:хà. Lib. XV, сар. 1. § 73. См. у Ляйтоута, р. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Σαρμανοχηγάς—индійскому Sramanakaya, чго значитъ: "учитель аскетовъ", другими словами-буддійскій жрець; что-же касается втораго наименовація-Варубоа—Баригаза, то это былъ приморскій портъ на западномъ берегу Инасстана, гдѣ процвѣтаяъ буддизмъ.

нибудь точнаго и обстоятельнаго знакомства съ буддизмомъ, о которомъ западные народы узнали уже въ болѣе позднее врежя.

Главнымъ и чуть-ли не единственнымъ источникомъ, отвуда западные писатели черпали свои свъдънія объ индійскихъ странахъ, былъ Мегасеенъ, который путешествовалъ въ Индію около 300 г. до Р. Х., жилъ нъкоторое время при дворъ Паталничтрскаго царя Чандрагупты, дёда Асоки, и написаль послё этого книгу объ индійскихъ дъяніяхъ<sup>1</sup>). Въ своемъ сочиненін, заключающемъ въ себъ много невъроятныхъ и сомнительпыхъ разсказовъ, онъ упоминаетъ также и объ пндійскихъ философахъ, **R**0торыхъ раздѣляетъ на два класса: брахмановъ и сармановъ (Уарμάναι), ВЪ КОТОРЫХЪ НЪКОТОРЫЕ УЧЕНЫЕ ХОТЯТЪ ВИДЪТЬ УКАЗАНІЕ на буддійскихъ жрецовъ срамановъ. Но по мнѣнію такихъ выдающихся оріенталистовъ, какъ Максъ Мюллеръ и Ляссенъ, тѣ черты, какими Мегасеенъ описываетъ своихъ сармановъ, BOBCE HC нодходять къ буддостамъ, и могутъ быть отнесены только БЪ жрецамъ или аскетамъ религіи браминской. Такъ, говоря о сарманахъ, Мегасоенъ замѣчаетъ, что изъ нихъ болѣе всѣхъ пользовались уваженіемъ такъ называемые « Тібво:»<sup>2</sup>), которые жили въ лѣсу, одъвались въ лиственныя одежды и питались TD8вами и плодами. Такъ какъ мнѣнію Marca Мюллера<sup>3</sup>), по «одежды, сдѣланныя изъ коры деревьевъ, не суть буддійскія», а по увъренію Лиссена<sup>4</sup>), названіе «блово:» вполнъ соотвътствуетъ третьему браминскому ордену<sup>5</sup>)— «vana prosthos» (лѣсные жители»), то эти ученые, съ мибніемъ которыхъ согласны и ибкоторые другіе изслѣдователи<sup>6</sup>), рѣшительно утверждають, **4**T0 означенныхъ сармановъ Мегасеена нужно принимать за 6pamee.

<sup>4)</sup> Фрагменты изъ сочинения Мегасовена можно найти у Мюллера: Fragm. Hist. Graec. Bd. II, р. 437 и у SCHWANBEEK'a. Megasthenis Indica. Bonnae. 1846. См. также HERZOG'S Real-Encyklop. Bd. IV, 1721. Статья Pauly.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ср. у Климента Александрийскаго, который называеть ихъ: 'Αλλόβιοι. См. Patr. Graec. Curs complet. Мидие, t. VIII, Strom. Lib. I; cap. 15, pag. 780.

в) МАКСЪ МЮЛЛЕРЪ. Preface to Rogers's "Translation of Buddhaghosha's Parables". London. 1870. pag. LII. См. у Ляйтеута. Epistles to the Colossians. p. 390. прим. 1.

<sup>•)</sup> Ляссенъ. Indische Alterthumskunde. Bd. П, s. 700.

в) Брамины раздѣлялись ца 4 ордена, соотвѣтственно четыремъ различцымъ степенямъ аскетической жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Напр. II ЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. П. s. 324, anm. 1; WILSON. Essays and Lectures. p. 312-313 и др.

скихъ, а не за буддійскихъ аскетовъ. Но если-бы считать ихъ и за буддистовъ, то это краткое извѣстіе Мегасеена<sup>1</sup>) объ образѣ жизни сармановъ не столь значительно, что-бы на немъ можно было основывать заключеніе объ обстоятельномъ знакомствѣ съ буддизмомъ у западныхъ писателей.

Затънъ, извъстія о буддизмъ вилоть до Рождества Христова прекращаются, я только Страбонъ<sup>2</sup>), писатель временъ Августа и Тиверія, повторяетъ вышеприведенное извъстіе о сарманахъ, заниствованное ниъ у Мегасоепа. Изъ писателей послъдующихъ въковъ, упоминающихъ о буддизмъ, можно назвать Вардесана и Климента Александрійскаго, но и ихъ извъстія до того кратки и ничтожны. что скорбе могутъ говорить въ пользу отсутствія на Западъ въ ихъ время сколько-нибудь точныхъ свъдъній о буддизић. чћињ о знакомствћ съ нимъ. Такъ, Вардесанъ, разсказъ котораго приводится Порфиріемь<sup>3</sup>), упоминаетъ о буддійскихъ аскетахъ, ставшихъ у грековъ извъстными подъ именемъ саманеевъ ( Ганачаїо: ); но хотя свои свъдънія онъ заимствовалъ у индійскихъ пословъ, посѣтившихъ Сирію во время своего пути на Западъ въ царствование одного изъ Антониновъ (Антонина Пія или Геліогабала), твиъ не менве онъ, однако, не упоминаетъ даже имени основателя буддійской религіи, и вообще его разсказъ заключаетъ «такія невѣроятныя исторіи»4), которыя ясно показываютъ, какъ мало чего-либо достовърнаго о буддизиъ знали на Западъ даже во П-мъ или Ш-мъ въкъ по Р. Х. и какъ вообще мало довѣрія заслуживають относящіеся къ этому времени разсказы о буддизмъ.

Наконецъ, что касается Климента Александрійскаго, то онъ приводитъ у себя вышеупомянутое сообщеніе Мегасоена о дёленіи индійскихъ гимнософистовъ на два класса: сармановъ и брахмановъ, упоминаетъ о Σаμачаїо: Ва́хтрич<sup>5</sup>) и объ индійскихъ дѣвственникахъ или аскетахъ, называемыхъ инъ Σеµчоі <sup>6</sup>), но самымъ знаменательнымъ свидѣтельствомъ его является то, что онъ пер-

1) Жившаго еще за полстолѣтія до Асоки, при которомъ буддизмъ впервые достигъ своего особаго процвѣтанія.

ы) Ляйтфутъ. Epistles to the Colossians. p. 391, прим. 1.

<sup>5</sup>) Patrolog. Graec. Cursus Complet. MIGNE. Tom. VIII, Strom. Lib. I, cap. 15. pag. 777 H 780.

•) Ibid. Strom. Lib. III, сар. 7: рад. 1163. Этнхъ сериой обычно отождествляють съ сарачайо. См. Ляйтоуть. Ор. cit. р. 391, прим. 3.

r

<sup>\*)</sup> STRABO. Гешүрафіна. Lib. XV, cap. 1, § 59.

<sup>\*)</sup> De abstinent. Lib. IV, cap. 17.

вый изъ всѣхъ какъ языческихъ, такъ и христіанскихъ писателей Запада, называетъ Будду по имени: « eist de two 'Ivdav, o? toit Βούττα πειθόμενοι παραγγέλμασιν, δν δι' ύπερβολήν σεμνότητος είς (ώς ?) θεόν τετιμήхас:»<sup>1</sup>). Столь позднее упоминаніе имени основателя буддійской религія у западныхъ писателей<sup>2</sup>)---фактъ многозначительный и достаточно краснорѣчивый самъ по себѣ для того, что бы нуждаться въ какихъ-либо комментаріяхъ. Но какъ мало были распросвъдънія о буддизмъ на Западъ даже и послъ этого. странены показываетъ тотъ фактъ, что Ипполитъ, гораздо позже сообщавшій нѣкоторыя весьма понятцыя, хотя и краткія, пзвѣстія о браминахъ<sup>3</sup>), тѣмъ не менѣе ни слова не говорить о буддистахъ. а между тъмъ если-бы онъ былъ знакомъ съ ихъ ученіемъ. то по всей въроятности не преминулъ-бы сослаться на него, какъ на новый аргументъ для подтвержденія своего мнѣнія о родствѣ между христіанскими ересями и прежде существовавшими философскими ученіями4).

Всѣ эти факты поставляють внѣ всякаго сомнѣнія то, что на Западѣ около времени Рождества Христова и даже въ первые въка христіанской эры накакихъ точныхъ и опредъленныхъ свъдѣній о буддизмѣ рѣшительно не было-очевидно потому, чт.) онъ здъсь не былъ распространенъ-такъ какъ только у христіанскихъ писателей третьяго вѣка впервые можно находить вѣрные слѣды прямаго упоминанія о буддистахъ, хотя сбивчивыя и неопредбленныя выраженія означенныхъ писателей, при своей краткости и отрывочности, ясно показывають, что они говорять о явлении слишкомъ отъ нихъ отдаленномъ и вообще нало для нихъ извъстномъ<sup>5</sup>). Если такія неудовлетворительныя извъстія о буддизив идуть даже отъ Ш-го въка по Р. Х., то поэтому представляется тъмъ болѣе неосновательнымъ предполагать распространеніе буддизма на Западъ, или даже только знакомство съ

в) Такъ, напр., Климентъ Алекс., повидимому, совершенво не подозрѣваетъ о тождествѣ упоминаемыхъ имъ сармановъ [зарµа̂vаt] съ будлистами, такъ какъ сказавъ о томъ, что есть два класса индійскихъ гимнософистовъ, называемыхъ имъ: Σарµа̂vа: и Врахµа̂vа:, этотъ церковный писатель противополагаетъ имъ еще исповѣдниковъ будлизма: " есть-же, говоритъ онъ, среди индійцевъ и такіе, которые повинуются предписаніямъ Будды". Patr. Graec. Curs. Complet. t. VШ, р. 780.

<sup>1)</sup> Ibid. Strom. Lib. I, cap. 15, pag. 780.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Климентъ Александрійскій умеръ уже ок. 217 г. по Р. Х.

a) Haer. I, 24.

 <sup>▲)</sup> Ляйт футъ. Ор. cit. p. 392.

нимъ западныхъ народовъ, по крайней мѣрѣ за деп елька предъ *P. X.* (такъ какъ очевидно, что только въ такомъ случаѣ буддизмъ могъ послужить причиной возникновенія ессенизма), какъ утверждаютъ это изслѣдователи, поставляющіе происхожденіе ессенизма въ зависимость отъ буддизма.

А между тъмъ исторія распространенія будлизма, насколько она обслѣдована безпристрастными учеными, показываетъ намъ, ято въ означенное время буддизмъ достигъ значительной степени своего развитія только лишь въ странахъ бляжайшихъ къ Индів. а въ странахъ даже менње удаленныхъ отъ мъста первоначальнаго зарожденія буддизма, чёмъ Палестина, напр., въ Персія, онъ достигъ процвътанія только лишь въ первомъ въкъ предъ Р. Х. Прежде всего буддизмъ, какъ гласятъ лучшія историческія свидътельства, не выступалъ изъ предъловъ Индіи вплоть до 250 г. до Р. Х.<sup>1</sup>), т. е. до временъ Асоки, царствование котораго составляеть эноху въ дълъ распространения буддизма. Уже одна обширность владбній этого царя и спошенія съ нъкоторыми сосъдними иноземными правителями могли внушить Асокъ мысль покорить слову Будды чуждыя страны, и при немъ-то именно и началось первое движеніе буддизма за предѣлы Индіи. Самое рѣшение послать мисси въ вноземныя страны было постановлено на такъ называемомъ третьемъ буддійскомъ соборѣ, бывшемъ въ 246-ыть году предъ Р. Х. и извъстномъ подъ пменемъ Паталипутрскаго<sup>2</sup>). Предсъдатель этого собора — Maggaliputto, выбравъ для инссіонерскихъ цёлей изсколькихъ старбйшихъ буддійскихъ монаховъ, каждому изъ нихъ указалъ ту страну, куда онъ долженъ былъ отправиться. Подлинный текстъ хроники Магавансы, сохранившей преданіе объ этомъ знаменательномъ событін, гласить, какъ передаетъ Кэппенъ, слъдующее: «онъ (предсъдатель собора) отправилъ ставиру<sup>3</sup>) Majjhautika въ Кашмиръ и Гандхару и ставиру Mahadevo въ Mahihamandala. Онъ отправилъ ставиру Kakkhito въ Vanavasi и также ставиру Jonz-Dhammarakkhito къ Maharashtra, ставиру Maharakkhito-въстрану Jóna<sup>4</sup>). Онъ

а) Келлогъ. Свѣтъ Азіи и свѣтъ міра. (См. Тр. Кіевск. Дух. Акад. 1890 г. № 10, стр. 227).

я) Ляссенъ. Indische Alterthumskunde. Bd. II, s. 229.

<sup>»)</sup> Sthavira или thaira—это имя прилагалось къ старъйшимъ буддійскимъ монахамъ по истеченіи миогихъ лётъ со дия ихъ посвященія.

в основании этого извѣстія Лилли счелъ себя въ правѣ заключить, яко-бы Асокою былъ посланъ миссіоперъ въ Грецію [см. выше, стр. 285-ая],

отправилъ ставиру Majjhimo въ страну Himavanta и двухъ ставиръ—Sono и Uttano въ Sovanabhumi. Онъ отправилъ ставиру Mahamahindo вибстѣ съ его учениками: Ittiyo, Uttigo, Sambalo, Bhaddas+lo, сказавъ этимъ пяти ставирамъ: утвердите радостную религію побѣдителя въ радостной странѣ Ланки»<sup>1</sup>).

Изъ приведеннаго текста видно, что въ третьемъ въкъ до Р. Х. впервые были отправлены миссіонеры буднима въ такія столь близкія къ Индія страны, какъ Кашмиръ и Гандхара, — какъ Himayanta, т. е. страцы, расположенныя по южному склону Гималайскаго хребта<sup>2</sup>).---какъ Бактрія, извъстная у индійцевь подъ именемъ страпы Jona<sup>3</sup>), ---какъ область Maharashtri'евъ, находящаяся въ южной части индійскаго полуострова4), --- даже какъ островъ Цейлонъ, извъстный обычно подъ именемъ Ланке<sup>5</sup>), откуда именно и пропсходить записанное въ Магавансъ преданіе. Что-бы вполнѣ оцѣнить значеніе этого факта, нужно взять во вниманіе то, что послѣ смерти Будды-основателя буддизма-до Паталипутрскаго собора прошло приблизительно около двухсотъ лѣтъ, если именно соглашаться съ мизніемъ Бунзена, что смерть Будам произощла въ 477 г. до Р. Х.<sup>6</sup>). Такимъ образомъ, если даже въ ближайшія въ Индін страны буддизмъ проникъ только лишь спустя два стольтія посль смерти основателя этой религіи, то о распространение его на Западъ въ это-же самое время не можетъ быть

а) Кэппенъ. Die Religion des Buddha. Bd. I, s. 139, anm. 2.

<sup>2</sup>) См. объ этомъ у Минаева. Журн. Мин. Нар. Просв. 1874 г. с. 79.

•) Ibid. стр. 80. Ср. Ляйтоут ъ. Ор. cit. p. 388.

•) Ляссвиъ. Indische Alterthumskunde. Bd. П, s. 246.

в) Ленормант. Руков. къдревней исторіи Востока. Ч. П., стр. 577.

<sup>6</sup>) Бунзень. Die Ueberlieferung. Bd. I, s. 321 и 324. Невозможно съ точностью опреділить время жизни Будаы. Сами будисты, желая опреділить голъ рождения своего учителя, указывають цілую массу хронологическихъ давныхъ, изъ которыхъ древнійшее совпадаеть съ 3112-мъ годомъ до Р. Х., а поздибишее съ 543 г. до Р. Х. Но ин одно изъ этихъ чиселъ не признается современными учеными ба дійствительный годъ рождения Будаы, и каждый изъ нихъ держится относительно этого своего особаго мития. Такъ, М. М ю з леръ [Ursprung und Entwickelung der Religion] указываетъ на 477-ой годъ; Рисъ Давидсъ [Lectures on the Origin and Growth of Religion]-на 410 г., Бунзенъ къ 477-му году относитъ уже смерть Будаы и т. д.

но эта громкая фраза его не имѣстъ никакого значенія, такъ какъ подъ страной Jóna, какъ мы указывали, слѣдуетъ разумѣть греко – бактрійское царство, или вообще погравичную съ Индіей страну, находившуюся сначала подъ властью сатраповъ Александра Великаго, а затѣмъ уступленную Селевкомъ Чандрагуптѣ – дѣду Асоки. [См. Ж. Мин. Пар. Просв. 1874 г. стр. 80].

и рѣчи, такъ какъ несомнънно, что буддизмъ сперва долженъ былъ прочно утвердиться въ поименованныхъ пограничныхъ съ Индіею странахъ (что однако не могло произойти сразу)<sup>1</sup>) для того, что-бы затъмъ оказывать вліяніе и на дальнъйшія западныя страны. Подтвержденіемъ нашего вывода можетъ служить также и то обстоятельство, что буддизмъ съ самаго начала своего возникновенія и почти вплоть до перваго христіанскаго въка въ своемъ поступательномъ движенія шелъ всегда къ востоку или къ югу, уклонянсь отъ запада. Одинъ изъ выдающихся знатоковъ буддизма относительно этого пишетъ: «область, гдъ предпочтительно совершались странствованія Будды, принадлежала къ числу «восточныхъ земель», т. е. обнимала древнія царства Кази-Козалы и Магадги, витстъ съ сосъдними вольными областями, нынъшними землями Аудъ и Бигаръ. Наоборотъ, области западнаго Индостана, эта колыбель ведійской культуры и широкс развитаго браминства, столь враждебно отнесшагося къ возникшему на востокъ движенію, бывали только изръдка, и то мимоходомъ, затрогиваемы странствованіями Будды. Главными станціями посл'ядняго, да вмѣстѣ и пограничными пунктами на сѣверо-западѣ и юго-востокъ той области, въ предълахъ которой совершались правильныя странствованія учителя (Будды), были резиденціи царей Казалы и Магадго: Саваттги или Сравасти (нынѣшній Сахеть--Махеть) и Раджагаха (нынѣшній Раджгиръ, къ югу отъ Бигара»<sup>2</sup>). Примѣру Будды въ дълъ распространения буддизма слъдовали также и его ближайшіе ученики, такъ какъ даже въ то время, когда буддизмъ вышелъ за предълы Индіи, онъ «распространялся преимущественно къ востоку, въ Китаѣ»<sup>3</sup>). И приведенное нами выше свидътельство Магавансо не только не противоръчитъ этому, HO даже краснорбчиво свидбтельствуеть о томъ, что буддизмъ не имълъ особаго успъха на западъ, такъ какъ между странами,

в) Ольденбергъ. Будда, его жизнь, ученіе и община. [Русск. перев.
 съ нѣм. Москва. 1884 г.] стр. 121.

в) Квллогъ. Свътъ Азін и свътъ міра. Тр. К. Д. Ак., 1890 г. № 10, стр. 273. Бунзенъ въ свою очередь замъчаетъ, что подъ вліяніемъ Асоки было послано 18 миссіонеровъ въ Китай [Ueberlieferung. Bd. I, s. 320].



<sup>1)</sup> Это вполнѣ подтверждается тѣмъ фактомъ, что напр. въ Кашмирѣ, куда, какъ мы видѣли, были посланы Асокою миссіонеры, буддизмъ достигъ своего процвѣтанія только лишь въ вѣкъ Рожд. Хр., именно во время царствованія Кацишки, когда Кашмиръ сдѣлался центромъ буддійской учености и разсадникомъ буддизма на сѣверо-западѣ Индіи. См. Труды член. Росс. дух. миссія въ Пекинѣ, т. П, стр. 141. [С-Петерб. 1853 г.].

перечисленными въ означенномъ памятникъ, ученые изслъдователи совершенно не находятъ указанія на Персію, извъстную въ буддійскихъ памятникахъ подъ именемъ Махачицы. Правда, западные раціоналисты, не взирая на это, считають возможнымь предполагать распространение будлизиа въ Персии еще въ царствование Артаксеркса (465---424 г. до Р. Х.), основываясь главнымъ образомъ на томъ, что «южные буддійскіе источники упоминаютъ-де о ићкоторыхъ пунктахъ въ Персіи, гдъ сосредоточивались послѣдователи буддизма»<sup>1</sup>). На это пужно однако сказать, что если и нельзя безусловно отвергать проникновения въ Персію пдей буддизма въ послъдніе въка предъ Р. Х., то во всякомъ случав относить это къ столь раннему времени, когда, 60гласно мнѣнію нѣкоторыхъ ученыхъ, не родился еще и самъ основатель буддизма, или когда, быть можетъ, онъ только-что начиналъ свою дёятельность, крайне невёроятно; а «упоминание, буддійскихъ источниковъ о существованія въ Персія какой-то одной буддійской кумирни, скажемъ мы словами одного изъ нашихъ отечественныхъ ученыхъ, доказываетъ только безсиліе буддизма въ его попыткахъ двинуться на Западъ»<sup>2</sup>).

Все это показываеть, что о распространении будлизма въ Палестинъ уже во П-мъ въкъ до Р. Х., вопреки увърениямъ нъкоторыхъ раціоналистическихъ писателей, не можетъ быть и ръчи. И если по всему сказанному мы прибавимъ, что согласно разсматриваемой нами гипотезъ нужно было-бы предполагать первоначальное распространение буддизма въ Палестинъ именно среди іудеевъ, а не среди язычниковъ, что является очевиднымъ абсурдомъ<sup>3</sup>), то сказаннаго, полагаемъ, будетъ достаточно, что-бы считать мнѣние о зависимости ессейства по своему происхождению отъ буддизма лишеннымъ всякаго основания.

~~~~~

<sup>1)</sup> ЗЕЙДЕЛЬ. Das Evangelium von Jesu. s. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Васильввъ. Религи востока. См. Журн. Мин. Нар. Просв. 1873 г., ч. CLXVI, стр. 292.

s) Такъ какъ нельзя отрицать того, что ессен, согласно прямымъ свидътельствамъ Іоснфа и Филона, были іудеи по происхожденію. Но неужели, спросныть мы, обладающее божественнымъ откровеніемъ іудейство могло-бы оказаться болъе удобной почвой для распространенія будлизма, чъ́мъ блуждающее безъ надлежащаго руководства, "сидящее во тъмъ и съ́ни смертной" [Ис. IX, 1-2] язычество?

Мы разсмотрёли разнообразныя мнёнія тёхъ западныхъ учевыхъ, которые, не признавая того, что-бы ессенизмъ составлялъ продуктъ религіозно-правственной, національной жизни самихъ налестинскихъ іудеевъ, утверждаютъ, что онъ обязанъ своимъ происхожденіемъ прямому и непосредственному вліянію визшнихъ, нноземныхъ факторовъ. И хотя защитники иноземнаго происхожденія ессейства указывають источники этого вліянія въ самыхъ различныхъ явленіяхъ въ области язычества, обращаясь то къ различнымъ философскимъ школамъ, то къ языческимъ религіознымъ системамъ, тъмъ не менте нельзя не замътить, что аргументы, приводимые имп въ защиту своего мизнія, и даже самые пріемы доказательства, нибють между собою много общаго. ()бычным. методомъ, который примѣняютъ въ данномъ случаѣ всѣ нзслёдователя указаннаго направленія, является тотъ видъ индукцін, который извѣстенъ подъ именемъ аналогін, а аргументами служать главнымъ образомъ тъ черты сходства, какія, по мнънію того или другаго ученаго, можно усматривать между ессенизмомъ и извъстнымъ явленіемъ язычества,--съ присоединеніемъ къ нимъ нѣкоторыхъ мало подходящихъ къ дѣлу и не имѣющихъ довазательной силы историческихъ соображений. И этотъ методъ, и указанные аргумепты, по нашему миѣнію, не могутъ быть признаны достаточными для той цёли, для какой они назначаются.

Безспорный фактъ составляетъ то, что посредствомъ означевнаго пріема, путемъ аналогіи, можно получать вообще только въроятныя, приблизительно вършыя, но отнюдь не несомнънныя завлюченія, и что пріемъ этотъ можетъ имѣть свое приложеніе преимущественно только лишь при изучении и объяснении связи прачинъ и дъйствій. Именно: мы можемъ съ большею или меньнею въроятностью заключать: 1, или отъ сходныхъ явленій къ сходству причинъ, или 2, отъ сходныхъ причинъ къ сходнымъ савдствіямъ. Въ остальныхъ случаяхъ заключеніе по аналогіи интетъ мало примъненія или по крайней мъръ мало въроятія. Изъ того, что извъстный предметъ или явление сходны съ другамъ въ нѣсколькихъ подробностяхъ, отнюдь не слѣдуетъ достовърно, что они сходны между собою и въ остальныхъ своихъ вачествахъ, такъ какъ далеко не всегда можно съ точностью и достовърностью опредълить отношение между общими двумъ предметамъ признаками и остальными признаками, приписываемыми тому или другому изъ нихъ по аналогіи. Но если представляется всегда дбломъ рискованнымъ отъ сходства предметовъ въ нъсколь-

Digitized by Google

кихъ чертахъ заключать въ сходству также и въ остальныхъ, то тъмъ болѣе сомнительнымъ и мало въроятнымъ должно быть признано то заключеніе, въ которомъ на основаніи сходства предметовъ или явленій только лишь въ нѣкоторыхъ второстепенныхъ признакахъ, при завиъдомомъ притомъ различіи ихъ въ другихъ, болѣе существенныхъ чертахъ, дѣлается выводъ о генетической связи и взаимной зависимости этихъ явленій.

Примѣняя эти общія разсужденія къ обсуждаемому нами вопросу, мы должны сказать, что заключенія западныхъ ученыхъ о зависимости ессенизма отъ тъхъ или другихъ явленій въ области язычества, аблаемыя на основаніи нѣкоторыхъ усматряваемыхъ ими аналогичныхъ чертъ между первымъ и послъдними, могутъ имѣть только весьма проблемматическій характеръ и вообще заслуживаютъ мало вѣроятія<sup>1</sup>). Правда, въ данномъ случаѣ трудно и ожидать другихъ сужденій, за отсутствіемъ положительныхъ данныхъ для достовърнаго ръшенія вопроса, но во всякомъ случаѣ, если ужъ приходится довольствоваться аналогическими 38ключеніями, то нужно предпочитать болёе въроятныя изъ HUXB менње въроятнымъ. А несомнънно, что тъ аналогія всегда нижють большее значение и ведуть къ болѣе вѣроятнымъ заключениямъ, которыя отмѣчаютъ сходныя черты въ явленіяхъ, взятыхъ изъ одной области, и потому болье сродных: между собою, чъмъ ть, которыя распространяются на явленія отдаленныя и разнородныя, какими въ данномъ случав являются, съ одной стороны, ecceäство, съ другой -- различныя системы язычества. Естествениве поэтому болѣе полагаться на аналогіи, проводимыя между ессействомъ и ортодоксальнымъ іудействомъ вообще, въ каковыхъ, нужно замбтить (какъ это стчасти уже выяснилось изъ предшествующаго изложенія, а отчасти еще болте выяснится впереди), вообще недостатка нътъ, такъ какъ почти всъ особенности ессейской секты, за самымъ малымъ исключеніемъ, или находятъ для себя точныя параллели въ ортодоксальномъ іудействѣ, или-же безъ особаго затрудненія могутъ быть выведены изъ началъ самогоже іудейства.

Далъ́е, у защитниковъ иноземнаго происхожденія ессенизия нъ́тъ, можно сказать, никакихъ другихъ положительныхъ аргументовъ для обоснованія своего мнѣнія, кромѣ указываемыхъ ник

а) Аналогіи могутъ говорить скорѣе о сходствѣ причинъ, вызвавшихъ въ различныхъ явленіяхъ тѣ или другія черты сходства, чѣмъ о взаимной зависимости этихъ явленій.

аналогій, ненадежность которыхъ обнаруживается уже изъ одного того, что однѣ и тѣ-же аналогичныя черты различными изслёдователями приводятся въ качествъ основаній для выводовъ самыхъ противоположныхъ. Это обстоятельство само по себъ достаточно характерно для того, что-бы дать намъ надлежащее понятіе о степени прочности и основательности тѣхъ данныхъ, на которыхъ построяются претендующія на научную состоятельность гипотезы, выставляющія ессеннямъ какимъ-то яноземнымъ растеніемъ, перенесеннымъ на палестинскую почву. Мы не говоримъ уже о томъ, что въ большинствъ случаевъ, какъ это мы показали, аналоги эти оказываются сомнительными, эфемерными или даже совершенно ложными. Если кромъ этихъ ненадежныхъ сближеній, дающихъ, безъ сомнѣнія, изслѣдователямъ полный просторъ для внесенія субъективнаго элемента, и приводятся еще въ качествъ аргументовъ нѣкоторыя ихъ личныя соображенія, основанныя на асторическихъ данныхъ или-же на произвольномъ толкования показаній источниковъ, то всѣ они, въ свою очередь, также не могутъ быть признаны аргументами основательными и убъдительными. Мы выяснили, что историческія соображенія или совершенно не идутъ къ дѣлу, касаясь вещей совершенно стороннихъ, ничего общаго съ ессенизмомъ не имъющихъ, или-же относятся болъе къ области предположеній и гаданій, чъмъ положительныхъ фактовъ, или даже, наконецъ, совершенно искажаютъ дъйствительность; несомитиные-же исторические факты рѣшительно заключеніямъ, дѣлаемымъ противорѣчатъ изслѣозначенными дователями.

Что-же касается указанія на присутствіе будто-бы въ ессенизм'я языческихъ элементовъ, то мы вид'яли, какъ трудно защитникамъ этого митнія сколько нибудь уб'ядительно обставить его. Въ самомъ крайнемъ случат въ ессенизмѣ можно находить только двѣ-три черты такого рода, которыя могутъ напоминать собою нѣчто языческое. Это именно: нѣкоторыя черты антропологическаго ученія и взглядъ на матерію, какъ на источникъ нечистоты и оскверненія, свидѣтельствующія о дуалистическомъ міро воззрѣніи ессеевъ, и ихъ обычай при молитвѣ обращаться лицомъ къ востоку, а не къ Іерусалиму<sup>1</sup>). Но при сужденіи объ этихъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Хотя для объясненія и этихъ черть, какъ мы говорили, нать безусловной необходимости обращаться къ язычеству; но если ужъ нужно предполагать вліяніе этого послёдняго, то естественнае всего указывать источникъ его въ парсизма, иден котораго могли оказать накоторое вліяніе на іудеевъ

особенностяхъ ессенизма нужно имъть въ виду слъдующее: что́ должно признать существеннымъ и первоначальнымъ въ ессенизмъ? ---тѣ-ли многочисленныя обыкновенія и особенности ессеевъ, которыя во всей своей совокупности самымъ нагляднымъ образомъ свидѣтельствуютъ о глубокой предавности ессеевъ ветхозавѣтному Монсееву закону, иля же какіе-либо отдёльные, повидимому языческіе элементы, указываемые въ этой сектѣ іудейскаго народа? Едвали можно сомнѣваться въ томъ, что первыя имѣли болѣе важное значеніе въ ессенизмъ, чъмъ послъдніе, такъ какъ весь образъ жизни ессеевъ былъ расположенъ согласно требованіямъ закона Моисеева, а въ образъ жизни той или вной секты и должны яснѣе всего отражаться принципы, положенные въ основу этой секты. Такимъ образоиъ уже одно это теоретическое сопоказываеть, что, если бы языческие элементы и въ ображеніе самонъ дълъ были присущи ессенизму, то они должны быть признаны въ немъ чъмъ-то второстепеннымъ и случайнымъ;---они не могли явиться въ ессенизмѣ изначала и послужить причиной такого и ли вного устройства этой секты и тёмъ болёе причиной самого возникновенія ея, а по всей въроятности незамѣтно проникли въ ессенизмъ во время дальнъйшаго существованія и развитія его.

Къ такому-же именно выводу долженъ привести и сдѣланный нами разборъ теорій, утверждающихъ иноземное происхожденіе ессенизма, такъ каки наши изслѣдованія показали, что нельзя поставлять первоначальное возникновение и зарождение ессенизма въ прямую и непосредственную зависимость отъ воздъйствія тѣхъ иноземныхъ факторовъ, на какіе обыкновенно ссылаются въ этомъ случат нъкоторые изъ западныхъ изслёдователей. Не могъ ессенизмъ возникнуть подъ вліяніемъ пивагорейства, такъ какъ древняя пивагорейская школа прекратила свое существование уже въ IV-мъ въкъ предъ Рождествомъ Христовымъ и притомъ самое распространение оренко-пиеагорейскихъ обычаевъ и воззрѣній въ Палестинѣ во время, предшествовавшее образованію ессенизма, не можетъ быть доказано ни на какихъ достаточныхъ основаніяхъ. Далье, что касается новопивагорейства, то о вліяній его на первоначальное зарожденіе ессенизма не можетъ быть и рѣчи, такъ какъ эта философія возникла только

еще во время плѣна, или-же могли найти доступъ въ Палестину послѣ того, когда персидская монархія была разрушена и послѣдователи парсизма разсѣялись по сосѣднимъ странамъ.

лашь въ концѣ перваго дохристіанскаго вѣка. Подобное-же созаставляетъ отвергать и ту теорію, которая выстаображеніе вляетъ ессенизмъ продуктомъ іудео-александрійской философіи и сувтаетъ вераневтовъ за родоначальниковъ ессеевъ, такъ какъ, во-первыхъ, всѣ данныя говорятъ въ пользу историческаго старшинства оссеевъ предъ осрапсвтами, а во-вторыхъ, такъ какъ трудно также допустить, что-бы въ то время, на которое падаеть происхождение ессенизма, александрійская философія, достигсвоего полнаго развитія только лишь въ лицѣ Филона. шая придавшаго ей строгую систему и паучное выражение<sup>1</sup>), впервые могла оказывать какое-либо значительное вліяніе на чуждавшихся Египта палестинскихъ іудеевъ. Наконецъ, нельзя также поставлять происхождение ессенизма и въ зависимость отъ языческихъ религіозныхъ системъ Востока, потому что парсизиъ, по сознанію санихъ защитниковъ этой теоріи, недостаточенъ для объясненія встахъ особенностей ессенизма, а вліяніе буддизма на образованіе представляется совершенно невѣроятнымъ, такъ какъ ессенизма не только изтъ никакихъ историческихъ данныхъ, которыя свидътельствовали-бы о столь раннемъ в столь широкомъ распространеніп буддизма на Западъ, что-бы онъ уже за два въка до Р. Х. могъ создать-въ Египтъ-ли то, или въ Палестинъ-цълое обществе буддійскихъ монаховъ, но и вообще все, что мы знаемъ исторіц буддизма, рѣшительно противорѣчитъ подобному 0бъ предположенію.

Вообще-же нужно замътить, что какъ бы ни было сильно вліяніе язычества на іудейство, однако одно это вліяніе само по себь, безъ существования важныхъ побудительныхъ причинъ, коренащехся въ наличныхъ условіяхъ религіозно-нравственной и поантической жизни самихъ палестинскихъ (удеевъ, ни въ какомъ случать не произвело-бы среди іудеевъ такого оригинальнаго явленія, какимъ былъ ессенизмъ, такъ какъ этому противорѣчить уже тоть двойственный характеръ, какимъ запечатлёна эта секта. Уклонившись въ нъкоторыхъ отношеніяхъ отъ ортодоксальнаго іудейства, ессеп однако оставались въ то-же время самыми усердными чтителями Монсея и ревностибишими исполнителями самыхъ мелочныхъ обрядовыхъ постановлений закона Монсеева, въ чемъ положительно удостовъряютъ насъ неоднократныя свидѣтельства источниковъ и въ чемъ не могутъ отка-

Digitized by Google

я) Цвлябръ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. II, s. 341.

зать ессеямъ вст изсятдователи ессенизма, откуда-бы они его ня выводили. Но разъ признается несомибнность этого факта, тогда уже одно это служатъ серьезнымъ препятствіемъ къ тому, чтопервоначальный источникъ ессенизма въ язычествъ, бы вилъть такъ какъ становится невѣроятнымъ то предположение, что-бы эти хατ' έξοχήν благочестивые люди и ревностные почитатели завона Моисеева, только лишь подъвліяніемъ одного знакомства съ иноземными языческими доктринами, ръшились отвергнуть нъкоторые общеіудейскіе обычан и традиція и важибйшіе богослужебные обряды. въ томъ числѣ и всѣ храмовыя жертвы, удержавъ однако въ то же время основной характеръ іудейства. Возможно-ли, въ самомъ дълъ, объяснить первоначальное зарождение въ іудейскомъ обществъ мысли объ отвержении брака или объ отвержении жертвъ и всего храмоваго культа одними только теоретическими соображеніями в умозрѣніями, если-бы сама общественная и религіозноправственная жизнь самихъ палестинскихъ іудеевъ не дала для этого никакихъ важныхъ побудательныхъ основаній и не подготовила бы для этого благопріятной почвы? Нать, первая причана, произведшая ессенизмъ, должна лежать не внѣ јудейства, а внутри его,— первый толчокъ, побудившій **нъкоторую** часть іудеевъ, при сохраненіи ими основныхъ іудейскихъ върованій 🔳 постановленій обрядоваго закона, отступить самыхъ мелочныхъ только лишь въ ићкоторыхъ пунктахъ отъ ортодовсальнаго іудейства и, удалившись отъ обще-національной жизни, организовать изъ внутреннихъ свой особый орденъ, долженъ былъ исходить основъ и условій исторической жизни самихъ палестинскихъ іудеевъ. Дъло только въ томъ, что нужно отыскать эту причину и опредблить эти факторы въ жизни іудеевъ, вызвавшіе возникновеніе ессенизма, — и попытки къ уяснепію этого неоднократно были предпринимаемы новъйшима западными учеными, высказавшими въ послъднее время самыя разнообразныя мнънія въ указанномъ именно направления, къ разсмотрънію которыхъ мы теперь и переходимъ.



## ГЛАВА ПЯТАЯ.

## Критическій разборъ мнѣній, выводящихъ ессенизмъ изъ чисто внутренняго развитія самого палестинскаго іудейства. -

Рёзкую противоположность всёмъ доселё разсмотрённымъ теоріямъ о происхожденія и сущности ессенизма составляють мнѣнія почти всѣхъ іудейскихъ<sup>1</sup>), а также п многихъ христіанскихъ изсябдователей, которые утверждають, что ессенизмь вовсе не обязанъ своимъ происхожденіемъ воздъйствію какихъ-либо qvждыхъ факторовъ, а что онъ развился изъ коренныхъ основъ національно-религіозной жизни самого іудейскаго народа и во всѣхъ существенныхъ пунктахъ своихъ (за исключеніемъ развъ отверженія жертвъ) стоялъ на почвѣ строгаго, ревностнаго къ закону іудейства. Такое направленіе изслѣдованію вопроса о происхожденій и сущности ессенизма впервые дано было іудейскимъ ученымъ Франкелемъ, который въ своей статът объ ессеяхъ, помъщенной въ издаваемомъ имъ журналь: Zeitschrift für die religiösen Interessen des Judenthums, 1846 г., впервые сдълалъ попытку научно обосновать то мнѣніе, что ессенизмъ составлялъ чисто мъстный продуктъ палестинскаго іудейства и что онъ не представлялъ изъ себя отдъльной отъ фарисейства секты, а былъ «тотъ-же фариссизмъ только въ преувеличенной формѣ»<sup>2</sup>). Ессен и фарисси, первоначально извъстные подъ общимъ именемъ «благочестивыхъ - ПСТСП, по мибнію Франкеля, различались между

Digitized by Google

намъ извъстны только два такихъ іудейскихъ ученыхъ – Герцфельдъ и Фридлендеръ, которые поставляютъ происхождение ессенизма въ зависимость отъ иноземныхъ вліяній.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Спустя ийсколько лёть Франкель вторично защищаль высказанный имъ взглядъ въ новой статьй, помищенной въ журнали: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judenthums, Leipzig. 1853, s. 30 flg.

собою только, по- степени строгости, съ какою они исполняли одни и тѣ-же правила и постановленія закона: въ то время какъ ессен не дълали никакихъ послабленій въ данномъ отношенія, фарисеи отличались болѣе умѣренными взглядами. Для подкрѣпленія своего митнія Франкель, сильно умаляя значеніе описаній Іосифа и Филона, вмѣсто нихъ выдвигаетъ въ качествѣ авторитетовъ множество мѣстъ изъ талмудическихъ и раввинистическихъ пвсаній, въ которыхъ онъ думаетъ находить ссылки на секту ecceевъ, предполагая видъть этихъ послъднихъ полъ разлячнымн встрѣчающимися тамъ наименованіями<sup>1</sup>). Мы уже илдин случай (въ первой главъ) говорить о томъ, какъ мало значенія вмъютъ подобныя догадки и какъ мало свъта проливаютъ онъ Ha выясненіе сущности дѣла, тѣмъ не менѣе Франкелю принадлежитъ та заслуга, что его изслёдованія побудили какъ іудейскихъ, такъ и христіанскихъ ученыхъ при ръшеніи вопроса объ естенизиъ. обратить серьезное вниманіе на само іудейство и попытаться найти въ жизни самихъ палестинскихъ јудеевъ причины, которыя могли способствовать возникновению ессенизма. Такимъ образомъ, благодаря изслъдованіямъ Франкеля, явился цълый рядъ ученыхъ. выводящихъ ессенизмъ изъ чисто внутренняго развитія самого налестинскаго іудейства, изъ которыхъ можно указать на Гретца. Іоста, Гейгера, Деренбурга, Гинсбурга, Эвальда, Гаусрата, Рейска, Николя, Стапфера, Ричля, Люціуса и др. Однако, соглашаясь принципіально въ своемъ взглядѣ на ессенизмъ, какъ на CERTY чисто іудейскую, названные ученые далеко не согласны Neway собою въ частнъйшемъ опредъления тъхъ именно факторовъ іудейской жизни, которые, по ихъ митнію, вызвали возникновеніе ессенизна; поэтому и здѣсь нѣтъ единодушія, а замѣчается, B9. протявъ, большое разнообразіе во взглядахъ, сравнительное 10стониство которыхъ мы и постараемся теперь выяснить.

Приступая въ изложенію теорій, выводящихъ ессенизмъ изъ чисто внутренняго развитія падестинскаго іудейства, мы остановимся сперва на мнѣніи тѣхъ изслѣдователей, которые продолжали дѣло въ томъ-же самомъ направленіи, въ какомъ велъ свои изслѣдовація Франкедь, а затѣмъ уже перейдемъ въ разсмотрѣ нію мнѣній, принадлежащихъ ученымъ, которые въ своихъ изысканіяхъ по вопросу объ ессенизмѣ пошли самостоятельнымъ путемъ.

גועים ותיקי, טובלי (ג שררית, חיזידים הראשונים קהלא קרישא דבירושלים צנועים ותיקי, טובלי (ג סררית, Ф אוא א ג. Zeitschrift für die relig. Interess. des Judenth. 1846. Vol. III, s. 441-461.

Самымъ виднымъ послъдователемъ Франкели, съ особенною настойчивостью зашишающимъ высказанное имъ мнъніе о тъсной связи ессейства съ фарисействомъ, лвляется Деренбургъ, который, подобно Франкелю, въ учрежденіяхъ ессейскаго ордена вилить только усиление и развитие учреждений фарисейскихъ, и потому совершенно отождествляетъ эти двѣ секты, въ сущности обезначающія собою два различныя направленія религіозной жизни іудеевъ. «Ессеи, заявляетъ Деренбургъ, не имъютъ ни принцвпа, ни установленія, которые составляли-бы исключительную ихъ принадлежность (qui leur appartienne en propre); это--фарисен, которые тъснъе заключили между собою узы братства и уснания строгость опредбленныхъ правилъ, развивая ихъ до крайнихъ выводовъ, но вовсе не создавая новыхъ»<sup>1</sup>). «Догматы или принцины у тъхъ и другихъ одни и тъже, говоритъ онъ въ другояъ мѣстѣ, практическія правила также, только у ессеевъ занъчается большая строгость въ послъднихъ»<sup>2</sup>). Въ подтвержденіе своего мнѣнія Деренбургъ приводитъ значительное число параллелей, какія, по его мнѣнію, можно усматривать межау учрежденіями и обычаями фарисеевъ съ одной, и ессеевъ--съ аругой стороны, при чемъ свои параллели онъ предваряетъ лишь краткимъ замѣчаніемъ, что «единственными отличіями между этиин двумя частями іудейскаго общества являются только тъ, которыя составляють результать той коммунистической жизни, какую веля ессей, п той свободы, какую сохраняли фарисея»

Воть паралдели, указываемыя Деренбурговъ: 1, «если вступающіе въ орденъ ессеевъ, говоритъ онъ, отказываются отъ своего имущества въ пользу своего общества, то уже также и фарисен презираютъ богатство и, раздъляя взглядъ благочестиваго, скъзавшаго: «пое есть твое, и твое—твое»<sup>3</sup>), также готовы раздълять свое имъніе съ своими ближними, но не доводятъ этого презрънія до коммунизма. 2, Ессейскимъ общественнымъ трапезамъ съ ихъ предварительными и заключительными молитвами соотвътствуютъ такъ называемыя «chaberot» ( חברות), или затрапезивя собранія фарисеевъ, которыя имъли священый характеръ, почему желающіе принять въ нихъ участіе должны были проходить извъстныя степени освященія, весьма похожія на гэды искуса ессейскихъ новиціевъ. З, Ессеи, заботясь о возможной чи-

в) Деренбургъ. Histoire de la Palestine [Paris, 1867]. p. 173.

<sup>\*)</sup> Дврвнбургъ. Ibid. р. 167, прим. 1.

ישלי שלד ושלה שלד שלד Pirke Aboth. V, 10: שלי שלד

стотъ своихъ яствъ и вообще всего своего общества, не жела котъ принимать услугъ постороннихъ лицъ даже за плату; подобно этому также и фарисси при своихъ трапезахъ тщательно соблюдають всѣ постановленія касательно чистоты. 4, Ессейское воздержаніе отъ помазанія масломъ является только усиленіемъ обычая фариссевъ, воздерживавшихся отъ этого по постнымъ днямъ. 5, Религіозное настроеніе, съ которымъ ессеи ожидали обывновенно восхода солнца, имбло мбсто также и у поклонниковъ талмуда. 6, Ессен, питая величайшее благоговѣніе къ имени Божію, отказывались отъ клятвы; раввины также обставля**ли с**трогими правилами тѣ случаи, когда дозволялась клятва, требовали большой осторожности касательно произношения имени Божія. 7, Уваженіе, которое ессен оказывали Монсею, было раздъляемо и раввинами, изъ которыхъ никто, кажется, не ръшался носить имени божественнаго законодателя. 8, Ессен занимались земледбліемъ и ручными ремеслами; также и фарисен рекомендовали іудеямъ знать какое-либо ремесло и жить своимъ трудомъ. 9. Хотя ессен соблюдали субботу болёе строго, чёмъ прочіе іудеи, однако нельзя указать (?) никакого различія между ними я фариссими въ этомъ отношении. 10, Раввины, подобно тому какъ и ессеи, предпочитали совершать свои молитвы вдали отъ общихъ собрацій. Если-же ессен, замѣчаеть Деренбургъ, легко держались вдали отъ храма, то они дълали это, можетъ быть, съ тъхъ поръ, какъ первосвященники сдблались болъе нокорными слугами Ирода и Продіанъ, чъмъ благочестивыма служителями Божіями. Но во всякомъ случаѣ ессен не священнодѣйствовали внѣ святилища. 11, Безбрачіе 'ессеевь было однимъ изъ слъдствій общей жизни: только при этомъ условіи можно было пмѣть свои трапезы и жить выбств. Однако были ессеи, которые не отказывались OT'S брачной жизни, хоти, вступая въ бракъ, они имъли въ виду не столько удовлетворение чувственныхъ потребностей, сколько заботу объ исполнении соціальнаго долга; въ этомъ они согласовались съ раввинами, которые, относясь неблагопріятно къ безбрачію вообще, темъ не менье осуждали частыя половыя сношенія и похотливыя стремленія, и полагали высшую цёль брака въ рождении дътей»<sup>1</sup>).

Какъ ни старался Деренбургъ о томъ. что-бы въ фарисействъ подобрать параллели по возможности для всъхъ учрежденій

1) ДЕРЕНБУРГЪ. Histoire de la Palestine. p. 168-173.

и обычаевъ ессейскаго ордена, однако все еще оставались нъкоторыя особенности въ ессенизмъ, составляющія его исключительную принадлежность. Поэтому Деренбургъ для объясненія ихъ приотгаетъ къ ессейскому мистицизму, необходимость появленія котораго онъ хочетъ доказать сябдующими соображеніями: «природа человѣческая, говоритъ онъ, не выносить такой мелочной регулярности, въ которой шаги жизни превращены какъ-бы ВЪ движение маятника; серьезная и холодная обязанцость не можетъ одна наполнить существование человъка, а необходимы для него и свободныя движенія п чувствованія, необходимы радости скорби, столь благодътельно дъйствующія на все существо человъка. Но какъ испытать ихъ ессеямъ, когда нътъ заботы о себъ, иътъ попеченія о семействъ, и когда устранена возможность добрыхъ дѣлъ уничтоженіемъ всякой личной собственности? Тѣмъ не иенье, продолжаеть Деренбургъ, и эти чувствованія удерживаютия въ духъ естеевъ, принимая только религіозный колоритъ: они преобразуются въ экстатическія состояція и озаренія. Отсюда върование есссеевъ въ ангеловъ, имена которыхъ они знали и о которыхъ они имъли, повидимому, особое учение, несообщаемое непосвященнымъ; отсюда также претензін, которыя они предъявляли на даръ пророчества; отсюда, быть можетъ, и извѣстное презръніе, которое этотъ орденъ и его члены впослъдствіи времени проповъдывали противъ ученыхъ фарисеевъ и противъ науки самой по себъ. Все это было слъдствіемъ мистицизма, т. е. жизни, питаемой исключительно религіознымъ чувствомъ и върованіемъ въ обладание высшимъ знаниемъ, за глубиною котораго можно презирать малое знаніе человѣческое»<sup>1</sup>).

Изъ приведенныхъ Деренбургомъ параллелей нельзя, конечно, не видъть, что между фарисеями и ессеями, дъйствительно, существовало много точекъ соприкосновенія<sup>2</sup>); однако далеко нельзя еще согласиться съ тъмъ увъреніемъ Деренбурга, что послъдніе не имъли-де ничего отличительнаго, «ни одного собственнаго принципа и установленія», кромъ доведенныхъ до крайности принциповъ фарисейства, и что они были поэтому толькоишь фарисеями въ высшей степени. Оригинальность ессенизма

в) ДЕРЕНБУРГЪ. Histoire de la Palestine. p. 174-175.

в) Которыя легко находять свое объяснение въ томъ, что тѣ и другие вышли изъ общей религіозно-національной жизни, и что тѣхъ и другихъ одушевляло одно и то-же ревностное стремление къ благочестію, понимаемому ими въ смыслѣ строгаго и точнаго исполнеция всѣхъ предписаний зак

выступаетъ уже въ самомъ издоженія Деренбурга: она явствуетъ изъ одного того обстоятельства, что послъдній долженъ былъ прибъгнуть къ мистицизму для объясненія нъкоторыхъ особенностей ессенизма; но и самыя параллели Деренбурга выдаютъ слабыя стороны его взгляда и явно обнаруживають оригинальность ессенизма, такъ какъ далеко не всъ параллели въ полной мѣрѣ покрывають другь друга, а для нѣкоторыхъ чертъ и вовсе не указывается соотвътственныхъ нараллелей въ фарисействъ. Возьмемъ, напр., ессейское общение имуществъ; оно имъетъ весьма слабую связь съ предполагаемою готовностью фариссевь къ щедрой благотворительности и съ ихъ мнимымъ презръніемъ всякаго богатства. Если среди фариссевъ и почиталось заслуживающимъ одобренія положение: «мое есть твое п твое — гвое»<sup>1</sup>), то, во-первыхъ, по своему подлинному смыслу оно требуеть только лишь индивидуальнаго отречения, а не взанинаго общения имуществъ, а вовторыхъ, во всякомъ случаѣ до практическаго осуществленія среди фариссевъ чего-либо подобнаго было еще далеко, и въ фарисействѣ мы не видимъ осуществленія на практикѣ такого коммунизма, какой былъ у ессеевъ<sup>2</sup>).

Далъе, ессеи ръшительно запрещали всякую клятву, между тъмъ какъ іудейскіе книжники принципіально никогда не запрещали ея, а различали только обязательныя и необязательныя клятвы; такъ напр. они вмъняли въ обязанность клятвы на судъя).

Для ессейскаго безбрачія Деренбургъ не указываетъ соотвътствующей аналогін въ фарисействъ, такъ какъ его и нельзя вывести изъ принциповъ строгаго фарисейства. Въ талиудическихъ писаніяхъ есть много мъстъ<sup>3</sup>), удостовъряющихъ, что фарисеи не

<sup>8</sup>) Напротивъ, положеніе: "мов есть твое и твое — мос" приписывается беземыслевной толих. [См. предыдущ. прим.].

э) См. ГЕРЦФЕЛЬДЪ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. H, s. 398.

•) Hanp. Jebamoth, IV, 6; Kethuboth, V. 6-7; Gittin, IV, 5 a zp. (p. III HPEP5. Gesch. d. jüdischen Volkes. Bd. II, s. 486.

<sup>•)</sup> Относящееся сюда мѣсто татмуда, на которое ссылается Деренбургь, содержить въ себѣ слѣдующія положенія: "различаются у людей, говорится тамъ, четыре характера (относительно понятій о правѣ собственности; кто говорить: мос-мое и твое-твое, это характеръ обыкновенный, иные полагаютъ -это характеръ содомитянъ. Мое есть твое, а твое-мое-миѣніе безсмысленной толпы [ אלי שלי ושלה שלי רשלי רשלי ושלה שלי רשט]; мос-ное и твое-твое, говорить благочестивый [ שלי שלי ושלה שלי רשט]. Мос-мое и твое-мое, говорить нечестивый собственна, 1868 г. стр. 94.

только смотрёли на бракъ, какъ на «святое учрежденіе, вытекающее изъ обязанностей человёка»<sup>1</sup>), но прямо считали вступленіе въ бракъ «библейскою заповёдью»<sup>2</sup>), обязательною для всёхъ, ионимая именно въ такомъ смыслё слова св. пясанія: «плодитесь и размножайтесь и наполняйте землю»<sup>3</sup>). Самъ Деренбургъ приводитъ у себя раввинское изреченіе, гласящее, что «всякій іудей, который не женился, не заслуживаетъ имени человѣка»<sup>4</sup>). Все это ясно показываетъ, какая глубокая разница существовала во взглядахъ фарисеевъ и ессеевъ касательно одного изъ самыхъ кизненныхъ вопросовъ, имѣвшихъ вліяніе на весь строй не только религіозной, но и соціальной жизни общества. Безбрачіе ессеевъ, рѣшительно противорѣча практикѣ фарисеевъ, явлается, слѣдовательно, не гиперфарисейскимъ, а антифарисейскимъ иринципомъ.

Столь-же существенная разница между ессеями и фарисеями обнаруживается также и въ другихъ пунктахъ. Такъ, если ессеи до солнечнаго косхода не помышляли ни о чемъ мірскомъ и согласовались, быть можетъ, въ этомъ отношеніи съ іудеями—-талмудистами, какъ утверждаетъ Деренбургъ, то это еще ничего не значитъ, такъ какъ сущность дѣла заключается въ томъ, что слова Іосифа объ утренней молитвъ ессеекъ ясно показываютъ, что ессеи при совершении своихъ молитвъ обращались лицомъ на востокъ, а это было явнымъ отступленіемъ отъ традицій ортедоксальнаго іудейства<sup>5</sup>).

Далѣе, совершенно глухо замѣчаетъ Деренбургъ о томъ мюогозначительномъ фактѣ, что ессеи не приинмали участія въ общественномъ богослуженіи іерусалимскаго храма. Правда, та его мысль, что ессеи стали избѣгать храма вслѣдствіе недостойнаго поведенія первосвящемниковъ, заключаетъ, быть можетъ, въ себѣ глубокую истину; тѣмъ не менѣе нельзя согласиться съ Деренбургомъ, будто это отрицательное отношеніе ессеевъ къ храмовому культу получило свое начало лишь со времени Ирода. Если

•) Jebamath, 63, a: כל ידורי שאין לו אשה איבו ארם [Деренбургъ. Op. cit. p. 173, примач.]. Cp. Pirke Aboth, V, 21, гда высказывается требовавіе, что-бы каждый іудей, достигшій 18 дать, взяль себа жену, а также см. Pesachim, 113, a-b, гда наглядно иллюстрируется возэраніе ортодоксальныхъ іудеевъ относительно разсматриваемаго предмета.

в) См. объ этомъ выше, стр. 120.

в) Грвтцъ. Geschichte der Juden. Rd. III, s. 107

<sup>\*)</sup> ГЕРЦ • ЕЛЬДЪ. Ор. cit. Bd. II, s. 898.

в) Быт. I, 28.

бы это было такъ, то Іосифъ или Филонъ навърно упомянули-бы объ этомъ фактъ, совершившимся, такъ сказать, на ихъ глазахъ, а между т'ямъ изъ ихъ свидътельствъ можно скорѣе заключать. что это было уже давнишией и существенной чертой ессейскаго ордена, а не новымъ столь позднимъ его пріобрътеніемъ. Какъ бы то ни было, но уклонение ессеевъ отъ общественнаго культа, отъ всякаго участія въ жертвоприношеніяхъ, отъ храмоваго свяшенства, составляетъ столь сильное противорбчие всему направленію фарисеевъ, для которыхъ и самый законъ, лишенный жертвъ, храмоваго богослуженія и іерархіи, не имълъ-бы никакого значенія, что о какомъ-либо сближеній ессейства съ фарисействомъ въ данцомъ случат не можетъ быть и ръчи. Съ точки зрънія Деренбурга, утверждающаго, что ессенизмъ есть только преувеличение чистаго фарисейства, не можеть быть дано никакого объясненія этому ненормальному и противозаконному, по воззрѣнію фариссевъ, явленію. Если-же Деренбургь и ссылается на обычай раввиновъ молиться вдали отъ общихъ собраний, то это нъчто совершению иное, чъмъ отвержение общественнаго культа. Напротпвъ, мы можемъ сослаться здѣсь на Гретца, который (какъ увидимъ ниже), хотя также проводитъ ту мысль, что фарисен и ессен возникли изъ одного общаго корня и преслъдовали одну и ту-же цбль, однако замѣчаетъ, что «ессеи избѣгали храма, вѣроятно, именно потому, что всѣ храмовые обряды совершались по предписаніямъ фарисейскаго ученія, не соотвѣтствовавшаго ихъ илеалу»<sup>1</sup>).

Наконецъ, однимъ изъ важиъйшихъ отличій ессеевъ отъ фарисеевъ иужно признать также и то, что первые представляли изъ себя строго замкнутое общество, стоящее совершенно особнякомъ огъ остальнаго іудейства, а въ томъ числъ и отъ фарисеевъ. Тогда какъ фарисеи и саддукеи, по общепринятому мнѣнію изслѣдователей, были только двумя религіозными направленіями<sup>2</sup>), или двумя политико-религіозными партіями<sup>3</sup>) внутри самого іудейскаго общества, ессеи, напротивь того, отдѣлились отъ этого общества, удалились со сцены іудейской народной жизни и образовали въ собственномъ и строгомъ смыслѣ слова секту, члены которой не только не желали входить съ сторонними людьми въ какія

в) Гретцъ. Gesch. der Juden. Bd. III, s. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Іостъ. Gesch. des Judenthums und seiner Secten. Bd. I, s. 197—198. Квймъ. Gesch. Jesu von Nazara. Bd. I, s. 251 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ширкръ. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte. s. 600 и др.

бы то ни было сношенія, но даже одно только прикосновеніе лицъ, не принадлежащихъ къ ихъ обществу, считали для себя оскверняюцимъ<sup>1</sup>). Замѣчательно также, что самъ Іосифъ всегда представляетъ намъ ессеевъ вовсе не какъ крайнихъ фарисеевъ, но какъ совершенно отличную отъ нихъ секту2), и этого обстоятельства ни въ какомъ случаѣ нельзя игнорировать.

Мы указали только главибйшія и существенибйшія отличія фарисеевъ<sup>3</sup>). HO И ихъ впоянъ достаточно ессеевъ отъ **Д.1**Я что-бы видъть, какъ неосновательно мнѣніе о полномъ того. тождества первыхъ съ посладними4). Поэтому сколько-бы Деренбургъ и солидарные съ нимъ изслѣдователи ни настаивали на томъ, что «ессеи вмѣли только самую незначительную долю оригинальности» сравнительно съ фарисеями<sup>5</sup>), сколько-бы ни увѣряли, то «фарисеи во многомъ являются въ отношения къ ессеямъ тёмъ-же, чъмъ оказывается въ католичествъ частный клиръ по отношенію къ монашескимъ орденамъ»<sup>6</sup>), однако подобными сравненіями они никого не убъдятъ въ томъ, будто «ессен были тъ-же фарисен» и будто «ихъ принципы и практика всецѣло заимствованы изъ фарисейства и только преувеличены туманнымъ мистицизмомъ»<sup>7</sup>).

<sup>8</sup>) Мы не беремъ здѣсь во вниманіе другихъ отличій, относящихся къ области практическихъ частностей [См. Герцфельдъ. Gesch. des Volkes Isr Bd. П. 8. 392, § 6], а также и тёхъ довольно существенныхъ чертъ, присут. ствіе которыхъ въ ессенизмі, въ виду разногласія ученыхъ, не можеть быть положительно удостовтрено; такъ, напр., большинство изслъдователеч [и по нашему мивнію, вполив справедливо] утверждають, что ессен не вбрили въ воскрессніе тіль, между тімь какь этоть догмать составляль главнійщій пункть ученія фариссевь; пікоторые хотять также приписывать ессеямь магическія лѣченія посредствомъ разнаго рода заклинаній, но послѣднія считались для фариссевъ столь запрещенными, что раввинъ Акиба [Sanhedrin, 90, b; или XI, 1] занимающимся таковыми отказываеть въ въчной жизни. [Неперецо. Ор. cit. Bd. II, s. 393]. Если вЕрить Іоснфу, то также и въ ученіи о судьбѣ ессен значительно разнились отъ фариссевъ [Antiqu. jud. XIII, 5. 9].

 Это не исключаетъ однако возможности того факта, что первоначально, въ моментъ своего зарожденія, ессейство и фарисейство имѣли между собою много общаго, и что вообще въ раннихъ стадіяхъ развитія ессенизма не было такого строгаго антагонизма между означенными двумя сектами, какой замѣтенъ во времена Іосифа, когда ессенизмъ достигъ уже полной зрѣлости.

Digitized by Google

<sup>8</sup>) Деренсургъ. Histoire de la Palestine. p. 460.

- в) Деренбургъ. Ibid. р. 167, прим. 1.
   7) Деренбургъ. Ibid. р. 460.

- 325 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bell. jud. II, 8, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ особ. Antiqu. jud. XV, 10. 4. Также Bell. jud. II, 8. 2.

Деренбургъ хотя и соглашается съ тъмъ, что «ессе и не составляли партіи, но орденъ»<sup>1</sup>), однако вовсе не занимается выяспеніемъ того, что-же именно побудило ессеевъ, «исполняющихъ-де въ сущности тѣ-же предписанія благочестія, что и фарисен»<sup>2</sup>), отдблиться отъ своихъ вполнъ будто бы солидарныхъ съ ними собратьевъ -- фариссеевъ и организоваться въ особый орденъ. Этотъ вопросъ о причинахъ происхожденія ессейскаго opдена, — вопросъ, ръшение котораго должно имъть весьма важное значение для иствинаго понимания ессепизма, Деренбургъ проходитъ полнымъ молчаніемъ<sup>3</sup>). Означенный пробълъ Деренбурга пополняется другими изслъдователями, подобно ему защищающими ARCTO налестинское происхождение ессенизма. но въ то-же время пытающимися выяснить и самыя причниы его вознакновения, къ ШЗложенію мићијй которыхъ мы теперь и перейдемъ.

Во главъ теорій подобнаго рода могуть быть поставлены мнѣнія тѣхъ ученыхъ, которые, не останавливаясь на тѣхъ или другихъ характерныхъ особенностяхъ самого ессенизма, а принимая главнымъ образомъ во вниманіе общее политическое и религіозно-нравственное состояніе палестинскихъ іудеевъ въ послѣдніе вѣка предъ Рожд. Христовымъ, высказываютъ только лишь общія отвлеченно-философскія сужденія о иричинахъ, вызвавшихъ, по ихъ мнѣнію, возникновеніе ессенизма. Такъ разсуждаютъ о происхожденіи ессейской секты Рейссъ и Неандеръ.

Рейссъ поставляетъ первоначальное зарожденіе ессенизма въ непосредственную зависимость отъ тъхъ политическихъ нестроеній и разнаго рода общественныхъ бъдствій, которыя тяжелымъ бременемъ обрушились на народъ іудейскій во время господства Селевкидовъ. «Политическій гнетъ, говоритъ онъ. сдълавшійся въ особенности невыносимымъ въ періодъ Селевкидовъ... религіозныя преслъдованія, несправедливыя хищенія, обременительные налоги.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> ДЕРЕНБУРГЪ. Ор. cit. p. 166.

в) ДЕРЕНБУРГЪ. Ibid. p. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Деренбургъ дѣластъ у себя лишь краткое замѣчаніе о томъ, что ессеевт, по его мнѣнію, нельзя поставлять въ связь съ асидеями, такъ какъ "послѣдніе, полагастъ онъ, какъ отдѣльная партія, имѣли-де свой raison d'étre только въ борьбѣ съ Ангіохомъ Епифаномъ и сторовниками Менелая и Алкима, и прекратили свое существованіе тотчасъ послѣ того, какъ опасность, угрожавшая ихъ религіи, была устранеца [Ор. cit. p. 461].

- 327 -

бъдствія междоусобной войны, издъвательства язычества, продажность судей и вообще цёлый рядъ всевозможныхъ притеснений, столь обычныхъ при всякомъ дурномъ управлении;--все это вылуждало многихъ іудеевъ искать leгову въ иныхъ мъстахъ, чъмъ подъ сънью храма и взывать къ Нему болъе искренно, нежели устами священниковъ и дымомъ опијама». Эти печальныя обстоательства времени Селевкидовъ совершенно преобразовали іудей. скую религіозность, имѣвшую до сего времени, по мнѣнію Рейсса, только отвлеченный, обще-національный характеръ, и развили въ ічдействѣ особое направленіе людей, стремившихся къ глубокому внутреннему, индивидуальному благочестію; «ибо, замѣчаеть Рейссъ, во времена бъдствій, когда національное сознаніе бываеть вообще подавлено, каждый отдёльный индивидуумъ ищетъ утёшения отъ этихъ временныхъ бъдствий въ глубокомъ чувствъ личнаго внутренияго общенія съ Богомъ и въ этомъ онъ находитъ для себя успокоеніе. Союзъ и миръ съ Богомъ дълаются тогда главной заботой человъка и сознание этого мира становится высшимъ счастьемъ, къ которому всякій индивидуумъ можетъ стремиться. Поэтому-то многіе благочестивые іуден во времена сирійскахъ пресладованій замыкались отъ вибшияго Mipa въ свой вичтренній міръ и путемъ отреченія отъ міра, презр'янія вс'яхъ витинахъ благъ, искали мира и общения съ Богомъ, въ чемъ и находили для себя утъшение. Но послъ того какъ разъ была отвѣдана сладость этого утьшенія, продолжаеть Рейссъ, стали смотръть на нужду и бъдность внъшняго положения, какъ Ha необходимое условіе и свидѣтельство этого внутренияго благочестія, даже какъ на заслугу передъ Богомъ. Поэтому начали добровольно пскать бъдности и понятіе бъдности стали отожлествлять съ понятиемъ благочестия; таковымъ нравплось называться о́ъдными (евіопитами), приниженными, притьсненными (אביונים) שניים. Эта добровольная бъдность, какъ внъшнее свидътельство болѣе глубокаго, индивидуальнаго благочестія, легла, по Рейссу, въ основания новаго религиознаго общества---ессейской секты».

Какимъ-же образомъ произошло развитіе ессенизма? «Внутреннее благочестіе евіонптовъ, продолжаеть Рейссъ, должно было проявляться въ болѣе или менѣе строгомъ аскетизмѣ, и именно въ такомъ аскетизмѣ, которому всякій могъ предаваться отдѣльно, самъ по себѣ, не имѣи нужды въ священникѣ или какомълибо оффпціальномъ приготовленіи. Молптва и постъ въ особенпости дѣлались принадлежностями этого аскетизма; общественный-же культъ, особенно въ томъ, что онъ ниблъ церемоніальнаго, мало представлялъ привлекательнаго для евіонитовъ, которые могли мало по малу охладъть къ нему и даже совершенно оставить его. съ тъмъ, что-бы искать для себя духовной пищи въ собраніяхъ болѣе интимныхъ и сердечныхъ. Непосредственныяъ слѣдствіемъ этой тенденцій было отреченіе отъ мірскихъ наславоздержание отъ употребления вина; отвранапр., жленій. щеніе къ войнѣ и ко всѣмъ занятіямъ, имѣющимъ какое-либо отношение къ ней, говоритъ Рейссъ, насъ могутъ удивлять еще менње. Мы понимаемъ также, какъ религіозное уваженіе къ именя Іеговы, столь глубокс запечатлённое въ сердцё іудея, въ концъ концовъ привело къ абсолютному отреченію отъ клятвы; наконецъ, мы видимъ, что безбрачіе стало считаться особенною добродътелью нъкоторыми членами той націи, которая всегда восхваляла бракъ. Такъ, если разъ данъ импульсъ, то развитие идей не остановатся, пока не будутъ извлечены ихъ законные или насильственные выволы.

Но евіонизмъ не останавливается на этомъ, а идетъ еще далбе, замбчаетъ Рейссъ; именно, его благочестие дблается искаючительнымъ, его естественное удаленіе оть людей, которые 86 раздѣляли его образа воззрѣнія на жизнь, оканчивается подавленіемъ весьма характернаго чувства іуданзма, —чувства религіозной и національной солидарности. Его предпочтеніе къ своему, такъ сказать, домашнему религіозному развитію (edification domestique) заставляеть его покидать храмь; однимъ словомъ, евюнизмъ изъ тенденции, какою онъ былъ, дълается сектою, т. е. образуеть въ іудействѣ единственную по истинѣ сепаратистическую партію. Отъ евіснизма родился ессенизмъ. Мы ничего не знаемъ объ эпохѣ этого превращенія, замѣчаетъ Рейссъ; можно только предполагать. что оно не есть дъло случайной и внезапно дыйствующей причины, такъ какъ подобныя превращения подготовляются долгое время и не составляють дѣла индивидуума». Во всякомъ случаѣ Рейссъ относитъ это преобразование евіонизиа въ ессенизмъ, какъ опредбленно сложившуюся нартію, только лишь къ посябднимъ годамъ дохристіанской эры. «Этотъ піэтизиъ ббаныхъ людей, который съ самаго начала стоялъ въ противоръчи съ прежнимъ характеромъ іудейскаго благочестія, быть можетъ, только лишь весьма незадолго до Р. Х., заключаеть Рейссъ свою теорію, сдблался столь исключительнымъ и сепаратистическимъ, такъ потерялъ чувство религіозной и національной солидарности,

Digitized by Google

что его члены совершенно удалились отъ національнаго святилища и организовали секту ессеевъ» <sup>1</sup>).

Мизніе Рейсса, сдълавшаго попытку объяснить происхожденіе ессенизиа пзъ общественныхъ безпорядковъ и бъдственныхъ обподкупаетъ своею видимою времени Селевкидовъ, стоятельствъ простотою и на первый взглядъ можетъ показаться довольно правдоподобнымъ<sup>2</sup>). Въ самомъ дълъ, нельзя ие согласиться съ тъмъ, что въ тяжелыя времена религіозныхъ преслъдованій и притъснений бываетъ не мало такихъ религіозно-настроенныхъ людей, которые, имъя наклонность къ внутреннему благочестію, ищутъ только покоя и мира душевнаго, и бъгутъ отъ всякаго волненія и борьо́ы. Вполнъ естественно поэтому допустить, что и среди іудеевъ во время Селевкидовъ находились такіе люди, которые, спасаясь отъ религіозныхъ пресатдованій въ уединенныя ивста<sup>3</sup>), въ теченіе извъстнаго времени должны были обходиться безъ всякихъ вибщиихъ обрядовъ и церемоній общественнаго культа, и потому, естественно, должны были развивать въ себѣ особенную религіозную настроенность; но что-бы этоть факть самъ по себъ могъ послужить первоначальной причиной возникновения ессейства, это довольно сомнительно. Изъ историческихъ свидътельствъ сирійскія гоненія скоро потеряля свой извъстно, 4TO намъ острый характеръ и даже совсѣмъ прекратились, благодаря геройскимъ подвигамъ Іуды Маккавея и его сподвижниковъ, которые, оставивъ пустынныя мѣста, куда они первопачально удалились, нодняли знамя возстанія противъ притѣснителей и скоро заставяли сирійскихъ правителей предоставить іудеямъ полную религісзную свободу<sup>4</sup>). Такимъ образомъ одно указаніе на фактъ сирійскихъ гоненій не можетъ быть признано вполнѣ достаточнымъ происхожденія ессейской секты. Объясненіе объясненіемъ для Рейсса указываеть только общій мотивь къ образованію ессеннзма, значения котораго совстять отрицать нельзя, но оно не освъщаетъ памъ историческаго процесса развитія ессенизма и не улсняетъ намъ того, какимъ образомъ въ ессенизмѣ нашли себѣ мѣ-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> REUSS. Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique. [Paris, 1852]. T. I, p. 122-131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Полобное миѣніе было высказано также и въ нашей богословской литературѣ. См. Приб. къ твор. св. отцовъ. ч. XXIV, 1871 г. стр. 226.

в) Подобный фактъ прямо засвидътельствованъ въ книгахъ Маккавейскихъ. См. 1 Макк. П. 28-30, 31; 2 Макк. V. 27.

<sup>4) 1</sup> Makk. VI, 55-61. 2 Makk. XIII, 22-24.

сто тв отличительныя особенности, которыя такъ ръзко отдъляли ессеевъ отъ остальныхъ іудеевъ. Правда, Рейссъ указываетъ намъ на наклонность къ внутреннему благочестию у людей, которые, по его мнѣнію, образовали ессейство, и отсюда пытается вывести нѣкоторыя изъ особенностей этой секты, но эта мысль прежде всего не совстмъто мпрится съ воззръніемъ самого Рейсса, какое онъ высказываетъ относительно ветхозавѣтной религіи и характера іудейскаго народа. Іудейство, по всему своему направленію, говорить онъ, вовсе не было благопріятно развитію внутренняго религіознаго чувства. Іудаизиъ не удовлетворяль потребностей сердца и чувства, онъ «оставался почти чужаымъ этой стороны духовной жизни; можно сказать даже более: собственный характеръ семитической націи нисколько не быль расположенъ въ тому, что-бы давать сердечной жизни много мъста и благопріятствовать ся развитію... Между Ісговою и Его повлонниками, продолжаетъ Рейссъ, религіозныя отношенія не утверждались на сердечной привязанности, на вздохахъ любви; Его велячіе (которое въ особенности было изображаемо пророками) безпрестанно напоминало имъ объ ихъ ничтожествъ» 1).

Если и не соглашаться съ этимъ, очевидно, крайне преувеличеннымъ разсужденіемъ Рейсса, то во всякомъ случат и этой наклонности въ внутреннему благочестію, которая, по мибшію означениаго ученаго, вдругъ должна была возникнуть и получить особенное раввитіе среди іудеевъ подъ вліяніемъ сирійскихъ гоненій, недостаточно дла того, что-бы сдѣлать намъ понятнымъ возникновение въ ессенизить встать его особенностей. Насколько ессейский аскетизить состоять въ добровольной бъдности и личныхъ воздержаніяхъ, онъ, пожалуй, можетъ быть объясненъ изъ того, что благочестивый ессей охотно искалъ и добровольно переносилъ ту «нужду временной жизни», которая, какъ онъ думалъ, поставляла его въ болъе близкое общение съ Богомъ и тъмъ самымъ давала ему душевный миръ и успокоеніе, — переносилъ именно въ видахъ того, что бы только не лишиться снова драгоцъннаго обладанія этимъ общеніемъ. Но кромѣ аскетическихъ добровольныхъ воздержаній существуеть въ ессенизиъ еще иного и другихъ особенностей, обыкновеній, порядковъ и установленій, для объясненія которыхъ далеко недостаточно выставленнаго Рейссояъ принципа. Откуда, папр., это отвержение жертвъ, составляющее одну изъ въ ессенизмѣ

а) Рейссъ. Ор. cit. T. I, p. 122-123.

есновныхъ чертъ этой секты, —-и это именно въ томъ народѣ, весь религіозный культъ котораго имѣлъ въ нихъ свой средоточный пунктъ? Откуда это отрицаніе брака, которое находилось въ такомъ сильномъ противорѣчіи съ господствовавшимъ среди іудеевъ почитаніемъ семейной жизни и ихъ взглядомъ на многочадіе, какъ на благословеніе Божіе? Откуда у ессеевъ строгій орденскій порядокъ и строгая орденская дисциплина? откуда частыя, ежедневныя омовенія? откуда система той необыкновенно развитой левитской чистоты, которая нарушалась уже прикосновеніемъ своего-же собрата, только стоящаго на низшей степени? Откуда обычай при молитвѣ обращаться лицомъ на востокъ?—откуда все вто, если у ессеевъ дѣло шло только о внутреннемъ благочестів?

Очевидно, всѣ эти особенности ессенизма еще не могутъ быть выведены съ точки зрѣнія теорія Рейсса. Самъ Рейссъ, повидимому, сознаетъ это, такъ какъ въ поздитйшемъ своемъ сочине-Hin: «Die Geschichte der heiligen Schriften d. Alt. Test.» (1881 г.), гдь онъ касается и ессепляма, онъ примо замбчаетъ, что, если въ виду указаннаго имъ принципа, и «понятно возникновение въ ессенизмѣ ниькоторыхъ изъ его особенностей, то все-же находатся въ немъ и такія черты, происхожденіе которыхъ все еще остается загадкой» 1). Справедливость однако требуетъ замѣтить, что въ этомъ послъднемъ сочинении своемъ Рейссъ высказываетъ ту многозначительную мысль, что ессенизмъ не сразу сталъ вполнъ образовавшеюся сектою, съ установившимися обычании и опредъленнымъ созерцаніемъ, а имълъ свои стадія развитія. «Нельзя дунать, говорать онъ, что-бы то, что сообщають намъ Филонъ и Іоспфъ, какъ существующее въ ихъ время, было уже вполнъ готовымъ пзначала. Что первоначальное благочестие этихъ яюдей, бъжавшихъ въ пустыню отъ сирійскихъ преслъдованій, было вполнъ фарисейскимъ — въ этомъ, говоритъ Рейссъ, нисколько нельзя соднѣваться, а что постепенно пріобрѣли у нихъ право гражданства болъе строгіе принципы и своеббразныя оригинальности пдать, заплючаеть онъ свою мысль, что эти послёднія произошли съ самаго начала, пли были вынудительными причинами отдѣлевія»<sup>2</sup>). Этоть выставленный Рейссомъ принципъ постепеннаго

a) Рейссъ. Die Geschichte der heiligen Schriften des Alten Testaments. s. 674-675.

s) Рейссъ. Ibid. s. 675-676.

развитія ессенизма заслуживаетъ вообще полнаго вниманія, и его, по нашему мнѣнію, ни въ какомъ случаѣ нельзя игнорировать при рѣшенія ессейской проблеммы.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

Съ такой-же общей точки зрѣнія, какъ Рейссъ, разсуждаетъ о происхожденіи ессейской секты и Неандеръ. Возникновепіе ея онъ поставляеть въ самую тѣсную связь съ развитіемъ фарисейства и саддукейства, и всѣ эти три различныя направленія считаетъ вполпѣ естественнымъ слѣдствіемъ того упадка положительныхъ религіозныхъ формъ, того разложенія отжикающаго іудейства, какое обнаруживалось уже въ іудейскомъ народѣ незадолго предъ пришествіемъ Спасителя.

Ходъ мыслей Неандера можетъ быть представленъ въ слѣдующемъ видѣ: по прекращеній ряда пророковъ, говоритъ онъ, іудейская мысль лишилась живаго руководительнаго пророческаго слова и, сознавъ себи свободною, подготовляя и отчасти выражая распаденіе отживающаго іудейства, приняла три различныя направленія, соотвѣтствующія по своему характеру различнымъ душевнымъ организаціямъ в раздъливнія между собою встхъ іудеевъ. Одни изъ нихъ, твердо держащіеся формы и буквы закона, **по не** проникающіеся его живымъ духомъ, стали смѣшивать внутреннее и вибшнее въ религіи или даже изъ-за внъшняго совершенно забывать о внутреннемъ, придали существенную важность въ религіи множеству челов'яческихъ положеній, присоединепныхъ къ первоначальной религіи, и поставили сущность религіц въ мертвомъ измышленномъ формализмѣ. Другіе, не принадлежавшие къ классу записныхъ ученыхъ, жившие въ довольствѣ земными благами, естественно, возстали противъ этого лож. наго вида религіи, противъ искаженія ея основъ и пстинной ея сущности; но такъ какъ опи руководились при этомъ болѣе основаніями разума, чѣмъ потребностями живаго, внутрепне-религіознаго смысла и чувства, котораго у нихъ недоставало,---такъ какъ у нихъ преобладалъ больше духъ отрицанія, чъмъ положительнорелигіозный интересъ, то потому они вдались въ другаго рода крайность, и справедливо нападая на человѣческія положенія, которыя выдавались за божественную истину, вибстб съ чуждыми элементами отвергли также и мпого истиннаго. Эти два направленія, страдая крайностями, не исчерпываютъ собою встхъ возможныхъ направленій религіознаго духа; въ нихъ такъ много, съ

Digitized by Google

одной стороны, мертваго и бездушнаго, съ другой-дерзкаго и безотраднаго, что ими не могла удовлетвориться всякая живая душа съ развитымъ религіознымъ чувствомъ. И вотъ, среди такихъ религіозно настроенныхъ людей появляется инаго рода реакція-- « реакція съ преобладаніемъ субъективнаго направленія, съ преобладаніемъ чувства и сердечно-религіознаго созерцанія, которая, выступая въ протявовъсъ двумъ вышеуказаннымъ точкамъ зрънія, обозначается именемъ мистицизма». Эти три главныя направленія религіознаго духа, заключаеть Неандеръ, обыкновенно образуются и выступаютъ другъ противъ друга при упадкъ положительныхъ религіозныхъ формъ; «онъ часто повторяются подъ выдонзмъненными формами,---и здъсь, на почвъ іудейства, мы знаемъ ихъ подъ именемъ фарисеевъ, саддукеевъ и ессеевъ»<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, мистическое общество ессеевъ, по митнію Неандера, обязано своимъ происхожденіемъ той реакціи, какая вызвана была появленіемъ въ іудействъ двухъ крайнихъ направленій-фарисейства и саддукейства. Изъ борьбы этихъ двухъ направленій вышелъ союзъ благочестивыхъ, религіозно-настроенныхъ мужей, которые прошли многіе опыты внѣшней и внутренней жизни и образовали новое замкнутое общество. «Это общество благочестивыхъ, еще со П-го столътія до Р. Х., въ спокойной ивстности на западномъ берегу Мертваго моря искало убъжища отъ повсемъстно господствующей порчи, отъ бурь и волнений міра и споровъ партій»<sup>2</sup>).

Таковъ взглядъ Неандера на происхожденіе фарисейской, саддукейской и ессейской партій среди іудеевъ. Легко видѣть, что онъ основанъ болѣе на отвлеченныхъ психологическихъ соображеніяхъ, чѣмъ на положительныхъ историческихъ фактахъ того времени, и потому имъ далеко еще нельзя удовлетвориться. Вполнѣ возможно, конечно, что крайности фарисейскаго направленія, возникшаго, по Неандеру, прежде другихъ, очень рано дали себя почувствовать не только тѣмъ, которыз сразу стали въ оппозицію къ этому направленію<sup>3</sup>), но и тѣмъ, которые вначалѣ сами принадлежали къ фарисейскому направленію,

в) НЕАНДЕРЪ. Allgem. Gesch. der christl. Relig. u. Kirche [1863]. Bd. I, 8. 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) НЕАНДЕРЪ. Ibid. Bd. I, s. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хотя, нужно замѣтить, объ открытой вражаѣ фариссевъ и саддукеевъ впервые упоминается уже только въ послѣдніе годы правленія Іоанна Гиркана [Antiqu. jud. XIII, 10. 5].

вообще строго державшемуся законныхъ предписаній и ревниво охранявшему законы о чистоть; но трудно однако допустить, что-бы одни только эти основания-разница во взглядахъ и партійные споры -- способны были вызвать въ іудействъ появленіе столь оригинальнаго общества, какъ общество ессеевъ, — что бы одна только борьба партій заставила нёкоторую часть іудеевъ отдёлиться отъ народнаго цѣлаго и развить въ своей средѣ многія, столь отличительныя учрежденія, воззрѣнія и обычан, которые въ иныхъ случаяхъ такъ противоръчили традиціонному іудейству. Для объясненія этихъ особенностей Неандеръ обращается къ ессейскому мистицизму, которому онъ приписываетъ вообще весьма большое вліяціе и значеніе въ ессенизиб. Характернымъ свидътельствомъ этого можетъ служить, напр., то обстоятельство, что Неандеръ, опираясь на ессейскій мистицизмъ, рѣшается даже утверждать полную въроятность того, будто-бы ессен могли приносить законныя жертвы у себя, внъ храма. «Такъ какъ ессен литали глубочайшее уваженіс къ Монсею, говорить онъ, то меньше всего можно соглашаться съ тёмъ, что-бы они должны были отвергать учрежденный имъ жертвенный культъ»,---и вслбдъ затбмъ продолжаеть: «хотя и представляется удивительнымъ, какъ они могли осмѣлиться приносить жертвы внѣ Іерусалима, но произволъ въ обращения съ положительными установлениями религи составляетъ даже отличительный признакъ такихъ мистическихъ сектъ » 1). Замѣтниъ относительно этого, что хотя исторія ветхозавѣтной примъры принесенія церкви и представляетъ намъ подобные жертвъ всесожжения (но не какихъ-либо другихъ) внъ общенароднаго святилища<sup>2</sup>), однако едва-ли такой факть могь имъть мѣсто у ессеевъ, о которыхъ во всякомъ случаѣ Филонъ категорически замъчаеть: «ой ζώα хатадионтес»<sup>3</sup>), а Іосифъ еще ръши-ΤΕΛΛΗΤΕ ΓΟΒΟΡΗΤЪ: « θυσίας ούκ επιτελούσι διαφορότητι άγνειών, αζ νομίζοιεν » 4).

- s) Quod omn. prob. lib. 876, D.
- •) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) НЕАНДЕРЪ. Ор. cit. Bd. I, s. 61.

а) Такъ, напр., Гедеонъ, по поведѣнію Божію, построндъ у себя дома жертвенникъ и вознесъ всесожженіе [Суд. VI, 26]; о Самуилѣ разсказывается, что онъ, избравши своею резиденціею городъ Раму, "построндъ въ немъ жертвенникъ Господу" [1 Цар. VII, 17], на которомъ, безъ сомнѣнія, приносиль жертвы, хотя скинія находилась въ это время, по всѣмъ признакамъ, въ Силомѣ, а ковчегъ Завѣта—въ Каріаеіаримѣ [1 Цар. IV, 12; VII, 1]; также и о Саулѣ извѣстно, что онъ, готовясь вступить въ сраженіе съ филистимляцами, принесъ всесожженіе въ Галгалахъ [1 Цар. XШ, 9].

Но и изъ этого мистицизма, по сознанію Неандера, также нельзя объяснить встхъ особенностей ессенизма; такъ, въ стреиленіи ессеевъ къ изслъдованію сокровенныхъ силъ природы, въ цхъ учени о душѣ, а также въ приписываемомъ ессеямъ почитани солнца Неандеръ усматриваетъ явные слёды древне-восточныхъ, церендскихъ вліяній<sup>1</sup>). Такимъ образомъ Неандеръ, хотя и признасть ессенизмъ продуктомъ мъстной, національно-религіозной жиены самяхъ палестинскихъ јудеевъ, утверждая, что ихъ «особевное мистическое направление образовалось прежде всего ИЗ Ъ глубокаго религіознаго чувства В. З., независимо отъ ВСЯКИХ'Ь витынихъ вліяній » 2). — однако не выдерживаеть эту свою точку зрѣнія до конца, а допускаеть все-таки позднѣйшее усвоеніе ессенизмомъ нѣкоторыхъ чуждыхъ, и именно персидскихъ элеиентовъ. Этою своею особенностью мнѣніе Неандера выдбляется изь ряда прочихъ мибній, выводящихъ ессенизмъ изъ іудейства<sup>3</sup>): но мы не станемъ разбирать здъсь означеннаго предположенія Неандера, такъ какъ, во-первыхъ. мы уже нмѣли дѣло съ теоріею Гильгенфельда, всецбло поставляющею возникновение ессенизма въ зависимость отъ парсизма, а во-вторыхъ, такъ какъ позднъйшее усвоеніе ессенизмомъ нѣкоторыхъ частностей отвнѣ еще нисколько не говоритъ противъ первоначальнаго чисто іудейскаго происхожденія его. А такъ какъ мы именно и имѣемъ въ виду главнымъ образомъ выясненіе причинъ происхожденія ессенизма, T0 лотому прямо продолжимъ дальнъйшее изложение теорій, выводящахъ ессейство изъ началъ іудейства.

Неандеръ, какъ мы видъли, ограничивается въ своей теорін только общими философско-историческими соображеніями касательно происхожденія іудейскихъ партій, а въ томъ числѣ и ессеннама, указывая для этого только общіе мотивы и основанія въ человѣческомъ духѣ. Иной характеръ носятъ изслѣдованія по дайному предмету трехъ выдающихся историковъ іудейства—Эваль-

s) НЕАНДЕРЪ. Ор. cit. Bd. I, s. 58; 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) НЕАНДЕРЪ. Ор. cít. Bd. I, s. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Такой-же смѣшанный характеръ имѣютъ миѣнія Липсіуса и Ширера, такъ какъ эти ученые, допуская чисто палестинское происхожденіе ессейства, тъ то-же время, подобно Неандеру, утверждаютъ, что на дальнѣйшее развитіе особенностей этой секты значительное вліяніе оказали иноземные факторы [по Липсіусу—сирійскій эллинизмъ, по Ширеру—пифагорейство].

да, Іоста и Гретца, которые взяли на себя трудъ воспроизвести состояние іудейскаго общества въ періодъ появленія въ немъ партій фарисейской, саддукейской и ессейской. и согласно этсиу пытаются объяснить происхождение этихъ партий единственно изъ обстоятельствъ времени, при помощи тъхъ или иныхъ несомитиныхъ историческихъ данныхъ. Означенные историки согласно считають ессеевь за потомковь той партін палестинскихь іудеевь, строгому исполненію Монсеева закокоторая стремилась къ на и позднъйшихъ, на его авторитетъ основанныхъ, преданій, и которая во время владычества Селевкидовъ выступила на борьбу противъ проникавшаго въ іудейскую жизнь эллинизма, вредно вліявшаго на храненіе въ чистотъ національной въры и образа жизни. Эта партія называлась «асидеями» ( דמידים ), BJE «благочестивыми»<sup>1</sup>), и она-то, по митнію большинства ученыхъ, послужила общимъ источникомъ какъ для ессейства, такъ и для фарисейства, при чемъ одни изъ изслъдователей, выводящихъ ессенизмъ изъ асидейства, полагаютъ, что ессен выродились непосредственно изъ асидеевъ, другіе-же держатся того миѣнія, что они по тъмъ или инымъ причинамъ отдѣлились отъ фарисеевъ.

Что касается Эвальда, то онъ примыкаетъ къ послѣдневу миѣнію, представляя происхожденіе ессенизма въ такомъ BBJS: въ то время, говорятъ онъ, когда Іудея, испытывая частую сибиу своихъ повелителей, подпала подъ власть преемниковъ Александра Великаго, нѣкоторые благочестивые люди---«хасидимы», строго державшісся направленія, даннаго Эздрою, образовали тѣсно замкнутое общество и заключили между собою тёсный союзъ съ цблью положить предблъ проникновению въ среду јудеевъ греческихъ обычаевъ и греческаго невкрія. Во время Маккавейскаго возстанія эта партія достліза торжества, одержавши побѣду. **H**O эта великая внъшняя побъда, по Эвальду, сдълалась вчи нея нагубной, такъ какъ по достлжения власти между «благочестивыми» произошло раздъление. Причина раздъления заключалась въ CJ2дующемъ: «послѣ всякой великой побѣды, достигнутой въ народной жизни, говоритъ Эвальдъ, являются дѣятельные люди, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Асиден упоминаются въ 1 Макк. П, 42; VII, 13 в 2 Макк. XIV, 6. Въ нашей русской Библін въ первомъ мѣстѣ [1 Макк. П, 42] читастся: "јудев", а не "асиден", но по общепринятому мнѣнію изслѣдователей, опирающемуся на чтеніе древнихъ греческихъ списковъ, здѣсь именио нужно читать—"асядеи". См. К кйль. Commentar. über die Bücher der Makkabäer. Leipzig, 1875. 8. 63.

рые живо понимають всё выгоды наличнаго порадка вещей и находятъ средства воспользоваться ими для себя. Такими людьми явились теперь фарисен, которые желали въ особенности сопріобрѣтенную побѣду съ хранить в обратить въ свою пользу ея пріятными плодами. Они вполит хорошо поняли, что только благочестіе могло производить въ великомъ народѣ столь великія дѣла, сплочивать общество и дълать его могущественнымъ; а увлекаемые властолюбіемъ и болѣе или менѣе сознательно **NOTBOD**ствуя собственному эгонзму, они сдблали благочестие нъкотораго рода искусствомъ п ремесломъ, именно-въ цъляхъ сохраненія продолжительной власти надъ народомъ. Вслёдствіе этого они непроизвольно все дальше отступали отъ первоначальной строгости и суровости прежняго благочестія, и въ концѣ концовъ дошли до того, что стали умалять или даже совершенно отрицать то, что первоначально они больше всего поддерживали и защищали. Тогда, прежнихъ благочестивыхъ, продолжаетъ Эвальдъ, многіе ØЗЪ оставшихся вёрными своему первоначальному принципу, отдёлились отъ фарисеевъ; мало того: они еще болѣе усилили свой ригоризмъ и, считая все общество, какъ руководимое Фарясеями. нечестивымъ и испорченнымъ, образоваля свои coóственныя общества и бъжсили въ пустыню, что-бы тамъ, предавшись спокойному, внутреннему благочестію, самимъ на дълъ осуществлять строжайшее аскетическое исполнение закона, а не требовать этого только отъ народа, какъ дълали фарисен. Это и были именно тѣ, заключаетъ Эвальдъ, которыхъ Іоспфъ называетъ ессеями и которые преимущественно жили въ пустынныхъ мѣстахъ на сѣверо-западномъ берегу Мертваго моря, и лишь позднъе стали селиться также и въ городахъ. Хотя, прибавляетъ онъ, в раньше были во Изранлѣ примѣры подобныхъ людей, оставлявшихъ общество, что бы въ уединении вести святую жизнь, —- назореи и рихавиты, но теперь, въ лицѣ многочисленныхъ ессеевъ, идетъ въ пустыню какъ-бы совъсть самого народа... Ибо по истинѣ отличительнымъ является у нихъ то, что они, не довольствуясь той строгостью въ соблюденіи закона, какой требоваль Эздра и потомъ еще ръшительнъе — асиден, усилили теперь до высшей степени требованія этой строгости по отношенію въ самимъ себъ, стремясь примънять ее во всей своей жизни. Ихъ новая сущность и стремление состоять поэтому только въ наивозможно строгомъ примѣненіи требованій закона, какъ его понималя - /1 толковали со времени Эздры; такъ какъ они нашли, что именно

Digitized by Google

самое строгое и послёдовательное исполнение этого закона невозможно въ большомъ обществъ, особенно при тогдашнемъ руководствъ его фарисеями, то они и предпочли совмъстную жизнь въ пустынъ, а то необыкновенное напряжение и подъемъ духа, какие воодушевляли іудейскую націю во времена Маккавеевъ, помогли имъ при этомъ преодолъть всъ трудности»<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, по Эвальду, ханжество, святошество, лицемѣріе фарясеевъ, скоро замѣченное многими, одушевленными одинаковою съ ними ревностью къ исполненію закона и принадлежавшими также къ числу асидеевъ, оттолкнули отъ нихъ этихъ послѣднихъ и вызвали новое пустынническое общество ессеевъ, вышедшее изъ того-же начала ревности къ закону, но сдѣлавшее изъ него другое приложеніе, преслѣдовавшее ту-же цѣль асидеевъ— строгое исполненіе закона, но обратившееся для этого къ другимъ средствамъ.

Прежде чъмъ дълать какія-либо замѣчанія относительно взгляда Экальда на происхожденіе ессенизма, мы изложимъ еще сходное съ этимъ мнѣніе Іоста, который также проводитъ тумысль, что ессеи выдѣлились изъ фарисеевъ, но онъ, характеризуя первоначальныя задачи и цѣли этихъ послѣднихъ, обращаетъ внимапіе на другую сторону дѣла и указываетъ иные мотивы, послужившіе, по его мнѣнію, причиною обособленія ессенизма.

Въ основу своего миѣнія Іостъ подагаетъ то положеніе, что тѣ различныя направленія, какія приняда религіозно-нравственная жизнь поздиѣйшаго іудейства, образовались въ іудействѣ не вслѣдствіе теоретическаго направленія праздной свободы мысли, а вслѣдствіе практическаго направленія іудейскаго духа, вслѣдствіе строгой заботливости іудеевъ во всей точности исполнять всѣ постановленія закона<sup>2</sup>). Въ продолженіе сирійскихъ гоненій за вѣру, при всей ревности іудеевъ къ исполненію закона, обнаружились, по словамъ Іоста, многія опущенія и ослабленіе его строгихъ предписаній. Вслѣдствіе этого явились благочестивые

в) Эвальдъ. Gesch. des Volkes Israël [Göttingen, 1864]. Bd. IV. s. 478-486.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Іость рѣшительно отрицаеть то, что-бы фариссевъ, саддукеевъ и ессеевъ можно было считать сектами въ собственномъ смыслѣ этого слова, утверждая, что всѣ они не составляли отдѣльныхъ общинъ такого рода, которыя объявляли-бы другъ друга сретическими, или которыя имѣли-бы у себя какіялибо особыя богослужебныя учрежденія, считаемыя послѣдователями другихъ нартій за незакопныя.

- 339 -

**уужи**, ревнители закона, которые старались оживить понятія о чистомъ и нечистомъ, пришедшія въ забвеніе не только у народа, но и въ священническомъ сословія, и возстановить опять левитскую чистоту во всей ся строгости. Эти ревнители, еще во время Маккавейскихъ войнь храбро выступившіе на защиту релогіи и «составлявшіе во время этохъ войнъ, по выраженію Ioста, ядро іудейства, назывались «chassidim», — «благочестивые»; вначаль ихъ было немного, но вскорь изъ ихъ среды вышли высокочтимые іудеями учители Іосе бенъ Іоецеръ и Іосе бенъ Іохананъ, которые продолжали развивать тенденція этой партія, стремясь главнымъ образомъ къ тому, что бы опять возстановить во всей строгости левитскую чистоту и точное соблюдение закона. Они-то и ихъ приверженцы образовали родъ союза, въ который могъ вступать всякій, кто давалъ обътъ соблюдать всъ строгія предписанія закона, истолкованнаго ими. Членъ этого общества назывался «chaber» («ТД»-товарищъ), в всѣ члены его признавали себя защитниками строгой законности; тѣхъ-же, которые не. принадлежали къ нимъ, они называли «am-haarez» (уд. с. «толпою», «людьми земли», «неучами». Бла-гочестие этихъ «chaberim»'-овъ, извѣстныхъ послѣ подъ именемъ «parusch» (") — «отдѣленный»), состояло въ томъ, что-бы удаляться отъ всего, что по Моисееву закону считалось нечистымъ, а если-бы они случайно подвергались какому-либо оскверненію, то должны были очищаться посредствомъ предписанныхъ омовеній и купаній. Все болье и болье распространяющаяся возможность оскверненія произвела то, что здъсь было установлено безчисленное множество случаевъ и правилъ, соблюдение которыхъ вмѣнялось въ обязанность «хаберу», такъ что образовалась скала святости воздержной жизни. «Хаберпиы» раздѣлялись по степенямъ; для каждой степени требовалось особое наученіе вмѣстѣ съ извъстнымъ временемъ искуса, а также-особый обрядъ принятія; «хаберимы» носпли также особую орденскую одежду, при чемъ одежда низшихъ степеней считалась нечистой и оскверняющей для принадлежащихъ въ высшему влассу. Хотя, заключаетъ Іостъ, свъдънія объ этомъ весьма неясны, но все-же изъ этого можно позаимствовать то, что здъсь ны имъемъ происхождение ессенизма, такъ какъ образовалось обособленное общество, которое стремилось посредствомъ строгихъ формъ сохранять освящение и святость по примѣру хаберимовъ». Но отчего-же, спрашивается, произощло это выдъление особаго замкнутаго общества изъ сре-

Digitized by Google

ды означенныхъ хаберимовъ? «Вполнѣ понятно, отвѣчаетъ locтъ, что въ ихъ средѣ случались также и злоупотребленія благочестіемъ; достаточно было фарисеевъ, которые пользовались видомъ благочестія для прикрытія порочныхъ склонностей. Это не укрылось также и отъ народа, тѣмъ болѣе, что такіе лицемѣры старались привлекать вниманіе разнаго рода преувеличеніями, и потому весьма скоро дошло до того, что тѣхъ-же фарисеевъ стали осыпать насмѣшливыми именами».

Въ своемъ указаніи этого мотива для выдѣленія ессеевъ Іость согласуется съ Эвальдомъ, но онъ присоединяетъ къ этому еще и другой мотивъ, говоря немного далѣе: «изъ этого (фарисейскаго) направленія, а, быть можеть, уже изъ его корня-хассидимовъ, развилось другое направленіе, далеко возвышающееся надъ первымъ,--направление ессеевъ, которые смотръли на обыкновенныхъ фарисеевъ еще какъ на нечистыхъ, TAKЪ BARЪ OHH стремились дост**нгну**ть навысшей степени чистоты, и пото-NY OHH должны были образовать отдёльный отъ фарисеевъ союзъ. что-бы не входить въ соприкосновение съ нечистыми. господствующаго и проникающаго всъхъ чле-Идея высшаго, новъ освященія дълала необходямымъ формальный союзъ СЪ строгими законами. Но ессен, продолжаеть Іость, точно такъ-же, какъ и фарисен, стояли на почвѣ іудейства H не выставляля никакихъ ученій, которыя противоръчила-бы ему; только OHM имъли въ своей средъ особенные богослужсбные обряды и формы. Ессеи, говорить онъ далбе, суть единственно то-же самое, чбиъ хотъли быть и остальные книжники, которые стремились соблюдать левитскую чистоту, какъ законъ, ведущій къ высшему освященію; они не имѣли ни другой вѣры, ни другаго закона, HO TOLLE особыя орденскія правила... Ихъ воззрѣнія и ученія высказываются всюду также к въ сужденіяхъ учителей, книжниковъ, которые не вступали въ ихъ орденъ, такъ что эти послъдніе нисколько не видъли въ ессеяхъ противниковъ или отпадшихъ (еретиковъ), а скорбе видбли въ нихъ солидарныхъ себъ, но только съ болъе усиленныил требованіями и нѣкоторыми недостатками, людей, которымъ также и они приписывали характеръ высшаго благочестія, усвоеннаго ими взъ ихъ собственной среды. Итакъ, заключаетъ Іостъ, орденъ ессеевъ не есть первоначальный видъ хассидимовъ (табыли фарисси), но его послъдній односторонній КИМЪ ВИДОМЪ плодъ, который однако не носилъ въ себъ съмени для размноженія. Онъ возвысиль ихъ претензіи на девитскую чистоту

мыслію о томъ, что только при ней человѣкъ становится способнымъ всецѣло предаваться возвышеннѣйшимъ созерцаніямъ и составляющамъ его счастье добродѣтелямъ, и такимъ образомъ

выполнять послёднюю цёль Откровенія и Монсеева закона»<sup>1</sup>). Что сказать относительно этихъ, изложенныхъ нами, мизній Эвальда и Іоста о происхожденій ессенизма? Эвальдъ смотрить на ессеевъ, какъ на отдѣлившихся отъ фарисеевъ и бѣжавшихъ въ пустыню благочестивыхъ людей, — бъжавшихъ именно послъ того, какъ ими было замъчено лицемъріе фариссевъ, желавшихъ послъ достиженія великой народной побъды сохранить продолжительное вліяніе на народъ. Такимъ образомъ ессен, по мысли Эвальда, отличаются вообще такою строгостью и ревностью къ закону, что они не въ общеніи съ нравственно-испорченнымъ могутъ оставаться обществояъ, съ лицемърами-фарисеями.-они удаляются въ пистыню и тамъ всецбло посвящаютъ свою жизнь на служеяйе Богу и закону, отказываются въ самомъ строгомъ смыслѣ отъ всякой собственности и пользованія ею, вводять у себя общеніе имуществъ, воздерживаются отъ страстей, чувственныхъ удовольствій и наслажденій, считають бракь нечистымь, избъгають употребленія елея и всего мясного, совершають частыя омовенія и очищенія, отказываются отъ кровавыхъ жертвъ и пр.---и причиною всему этому, по Эвальду, должно было служить единственно лишь удаление ессеевъ въ пустыню!

Сомнительнымъ прежде всего представляется то обстоятельство, что-бы лицемърное поведеніе фарисеевъ само по себъ, о́езъ всякихъ другихъ побудительныхъ мотивовъ, способно было заставпть всѣхъ ревнителей закона бѣжать именно въ пустыню, какъ представляетъ это Эвальдъ. Почему бы, спрашивается, ессеп не могли образовать внутри самого іудейскаго общества оппозиціи фарисеямъ, какъ это сдѣлали саддукеи, а непремѣнно должны были удалиться изъ общества и въ пустынѣ устровть свою жизнь по нѣкоторымъ оригинальнымъ началамъ, противорѣчившимъ, если не существенно, то по видимости, обыкновенному строю іудейской жизни? Но допустимъ пока, что это бѣгство въ пустыню ревнителей закона дѣйствительно произошло и дало первый поводъ къ ихъ преобразованію въ ессеевъ, то все-же одно только удаленіе этой секты отъ общественной жизни далеко не

Digitized by Google

a) IOCTT. Gesch. des Judenthums und seiner Secten (Leipzig, 1857). Bd. I. 8. 197-209.

достаточно, что-бы объяснить всё особенности ессенизма, и главобразомъ такія отступленія его членовъ отъ закона и транымъ дицій іудейскихъ, какъ отверженіе жертвъ, обращеніе при молитвъ лицомъ не въ Іерусалныу, а на востокъ, какъ признаетъ это Эвальдь') и пр. Отвержение кровавыхъ жертвъ Эвальдъ хочеть объяснить воздержаниемъ ессеевъ отъ мяспой пищи, ссылаясь вь этомъ случат на позднъйшее свидътельство Порфирія<sup>2</sup>); но мы уже имван случай говорить (см. стр. 158-159), что такое объяснение вообще не можеть быть принято. А для молитвеннаго обращения ессеевъ къ востоку Эвальдъ подыскиваетъ такое, довольно оригипальное объяснение: «ессен, говоритъ онъ, всябдствие необыкновенной интенсивности своего религіознаго чувства почти, выразимся такъ, искали новыхъ божествъ, и гдѣ они думали ихъ находить, тамъ съ усердіемъ къ нимъ относились: молитвенное обращеніе ессеевъ къ востоку не было Заратуштровымъ обоготворениемъ огня HL.B солнца, а это было усиленнымъ (ringend) псканіемъ п темнымъ предчувствіемъ новаго, имъ самимъ еще невѣдомаго Бога истинной религии»<sup>3</sup>). Впрочемъ и самъ Эвальдъ не думаетъ выводить всёхъ особенностей ессенизма изъ іудейства: такъ, «во внѣшпостяхъ, въ дѣленіи ессеевъ на строго разграниченные другъ отъ друга классы, въ строгомъ испытании учениковъ съ обѣтомъ молчанія, въ тяжелой клятвъ при вступленіи въ послѣднюю ступень съ требованіемъ на дальнѣйшее время отказываться отъ всякой клятвы можно-бы, кажется, видъть, говоритъ Эвальдъ, нъкоторое подражаніє пивагорейскимъ обществамъ, хотя, добавляетъ онъ, это было-бы во всякомъ случат чтмъ-то болте случайнымъ и неважнымъ въ сравнении съ самою сущностью ихъ стремления»<sup>4</sup>).

Ко всему этому нужно добавить, что Эвальдъ совершенно произвольно представляетъ ессеевъ пустынниками «хат' èξοχήν». которые въ цѣляхъ строжайшаго исполненія закона удалились-де въ необитаемыя пустыпи на сѣверо-западномъ берегу Мертваго моря. Наши источники вовсе не даютъ основаній для такого заключенія: Іоси іъ вообще ничего не знаетъ объ отшельнической жизни ессеевъ; напротивъ, онъ свидѣтельствуетъ, что они жили во многихъ отдѣльныхъ городахъ Палестины<sup>5</sup>). Если-же Филонъ

з) Эвальдъ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. IV, s. 493.

a) Ibid. s. 488.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Эвальдъ. Ор. cit. Bd. IV, s. 492-493.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid. Bd. IV, s. 489-490.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Έν έκάστη πόλει κατοικούσι πολλοί (έσσαιοι). Bell. jud. II, 8. 4.

--- 343 ----

разсказываеть объ ессеяхъ, что они избъгали городовъ вслъдствіе вспорченности правовъ ихъ обитателей, то все-же онъ не называеть пустыни мѣстомъ ихъ жительства, а свидѣтельствуетъ только. что они жили небольшими колоніями (« хата длазовся ») въ деревняхъ, на провинціи<sup>1</sup>). и тамъ ревностно занимались земледѣліенть, скотоводствомъ и мпрными ремеслами<sup>2</sup>). Небольшое протворъчіе между этими обонми свидътельствами касательно города и перевни, какъ мъстахъ жительства ессеевъ, въ существъ дъла иримиряется такимъ образомъ, что тъ ессен, которые занимались земледбліемъ и скотоводствомъ, поселились въ провинціи, а pe**месленники** изъ нихъ — въ городахъ; но оба разсказа согласны въ томъ главномъ пунктъ, что каждый изъ нихъ приписываетъ ессеянъ мъста обитанія и занятія, которыя исключають поселеніе въ пустынѣ, какъ существенный признакъ секты. Такъ какъ только лишь у Плинія находится замѣчаніе о пребываніи ессеевъ на западномъ берегу Мертваго моря<sup>3</sup>), то легко видѣть, что они не возвращались постепенно изъ пустыни въ города, что было бы даже неестественнымъ въ ихъ положении, но только впослъдствін, можеть быть, уже въ І-мъ вѣкѣ, удалились въ пустыню. «Совершенно не исторически представляетъ дѣло Эвальдъ, замѣчаетъ Кеймъ, допуская, что ессен начали жить въ пустынѣ, а затѣмъ постепенно стали селиться и въ городахъ»; в въ противоположность этому Кеймъ полагаетъ, что «по мъстамъ жительства сеевъ можно еще и теперь просл'ядить ихъ развитіе, --- исторію вхъ постепенно возрастающаго отреченія отъ міра: изъ Іеругалима (они удалились) на провинцію («auf's Land»), изъ городовъ въ деревни, изъ деревень, наконецъ, въ пустыню.... гдъ нашелъ ихъ Плиній»<sup>4</sup>). Также и Іостъ, одобряющій Эвальда и въ общемъ почти согласный съ его взглядомъ, замѣчаетъ: «Эвальдъ хотя не знаетъ принципа левитской чистоты, но все-же весьма хорошо и правильно судить съ своей точки зрѣнія – 0 IVX5 ессейскаго ордена; но что онъ быль прежде въ пустыцѣ, а поздцве въ городахъ-это невброятно»<sup>5</sup>).

Обращаясь къ locty, мы не можемъ не признать, что его инѣніе, сравнительно съ Эвальдовымъ, представляется нѣсколько

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I U C T B. Gesch. des Judenth. und seiner Secten. Bd. I, s. 209.



<sup>1)</sup> Kupyjoby olkouce. PHILO. Quod omn. prob. lib, p. 877.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. Cp. также Е USEB. Praepar. evang. Lib. VIII, 11, B.

в) Плиний. Histor. natur. Lib. V, cap. 15.

а) КЕЙМЪ. Gesch. Jesu von Nazara. Bd. I, s. 285.

болѣе правдоподобнымъ и заслуживаетъ вообще большаго вниманія. Хотя нельзя не упрекнуть Іоста въ томъ, что онъ слишкомъ уже сближаетъ ессчевъ съ фарисеями и тъмъ ослабляетъ оригипервыхъ<sup>1</sup>), но во всякомъ случаѣ нальность онъ вводнтъ новый принципъ-- левитскую чистоту, еше КЪ себя ROTO-۷ по его мнѣнію, стремились ессен и которая послужила poli, главнымъ мотивомъ ихъ отдѣленія. «Стремленіе избѣжать («Die Vermeidung») всякаго соприкосновенія съ нечистымъ есть первое основание для появления ессейскаго ордена», говоритъ Іостъ, Ħ изъ этого принципа онъ хочетъ вывести всѣ особенности ессенизма. «Отсюда заботливое раздѣленіе на различные классы, изъ которыхъ каждый низшій нечистъ по отношенію къ высшему; отсюда безбрачіе членовъ, изъ которыхъ тслько весьма немногіе вступали въ бракъ, и то только послѣ продолжительнаго испытанія будущихъ своихъ супругъ; отсюда простота образа жизпя, омовенія, очищенія и пр.»<sup>2</sup>). Мысль Іоста о стремленія ессеевъ къ соблюдению левитской чистоты заслуживаетъ полнаго вниманія, такъ какъ дбйствительно въ ессенизмѣ. во всѣхъ его обрядахъ и учрежденіяхъ, ръзко бросается въ глаза крайняя заботливость членовъ секты о чистотъ и мнительный страхъ вхъ предъ всякимъ оскверненіемъ; но во всякомъ случаѣ еще непонятно, почему нькоторые пзъ «chaberim»-овъ стали смотръть на остальныхъ своихъ сотоварищей, также стремившихся къ чистоть, какъ на нечистыхъ, и почему они вслъдствіе такого своего взгляда должны были не только отдѣлиться отъ нихъ, но в образовать совершению особый, строго замкнутый орденъ съ столь значительными особенностями. Кромѣ того изъ этого принципа все-же не могутъ быть выведены такія особенности, какъ обращение при молитвъ къ востоку (чего, впрочемъ, Іостъ не до пускаетъ), общение имуществъ, отвержение жертвъ. Въ объясиеніе этого послѣдняго пункта Іостъ замѣчаетъ: «ессен, повидимо-



a) Самъ Іость высказываеть въ одномъ мѣстѣ, что "ессен имѣди свои особевные богослужебные обряды и формы" (ор. cit. s. 208), и потому никакъ иельзя согласиться съ его взглядомъ, что ессеи не были-де сектой въ собствениомъ смыслѣ слова. Вообще нужно признать одно изъ двухъ: или ессеи были отлучены отъ храмоваго общенія фариссями, или-же (что віроятніс, поо слово "зірубиачо:" въ Antiqu. jud. XVIII, 1. 5. слёдуетъ понимать скорее въ значения общаго залога) сами держались вдали отъ храма; такъ или иначе, но во всякомъ случав ессен смотрели на остальныхъ јудеевъ, какъ на "этеродово" (Bell. jud. II, 8. 5.), даже прикосновение которыхъ уже оскверияло ихъ (Ibid. II, 8. 11). в) Іостъ. Ор. cit. Bd. I, s. 209-210.

— 345 му, въ особенности чтили тъ мъста свящ. писанія, въ которыхъ

сказано, что Богъ не требуетъ никакихъ жертвъ и что лучшей жертвой для Него служить сокрушенное сердце, -- какъ они и вообще, и въ жизни, и въ ученіи, имѣзи въ виду духовную сторону религия»<sup>1</sup>). Послёдняя мысль Іоста представляется одвовсе невърной, такъ какъ въ обычаяхъ ессеевъ имъло Hako итсто многое вменно мелочно-законное и чисто витшеее: таковы, напр., безпримърная между прочими іудеями строгость въ соблюденію субботы, крайняя заботливость о внёшней, тёлесной чистоть, частыя омовенія, за которыми признана была очистительная сила, разборчивость въ пищъ и питін, особенное уваженіе КЪ правой сторонь, на которую не позволялось плевать и т. п. -все это были только вибшијя мелочи, которымъ ессен приписывали однако большое значение. Что-же касается первой мысли Іоста, то дъйствительно въ свящ. книгахъ В. З., особенно у пророковъ, можно находять мъста, говорящія, повидимому, противъ жертвъ<sup>2</sup>); но всѣ такія мѣста направлены только противъ злоупотребленій жертвами, а не противъ жертвъ самихъ по себъ. Не отрицая на значенія жертвы въдълъ выраженія внутреннихь вравственно-религіозныхъ расположеній, ни ея богоучрежденности, пророки указывали только на ничтожность той жертвы, которая была отръшена отъ нравственнаго состоянія приносящаго ее H съ силою обличали только лишь ту мертвую обрядность, которою ограничивалось богопочтение современнаго имъ, погрязшаго BЪ порокахъ общества. Съ другой стороны, у Іоста остается Heвыясненнымъ то обстоятельство, почему тъ хаберимы, которые, выдълившись изъ общества подобныхъ-же себъ, но признанныхъ нин за нечистыхъ, фариссевъ, послужили, по мысли Іоста, основнымъ корнемъ ессейства, --- почему они, говоримъмы, именно послѣ этого своего выдъленія вдругъ должны были обратить свое вниманіе на эти пророческія м'яста и, неправильно толкуя ученіе пророковъ о жертвахъ, должны были придти въ отверженію этихъ послёдвихъ? Можно, пожалуй, предноложить, что что-либо подобное и имбло мбсто при первоначальномъ возпикновения ессенизма, но во всякомъ случаѣ оно могло быть вызвано только какими-либо особенными причипами, коренящимися въ историческихъ об-

Digitized by Google

а) Іостъ. Ibid. Bd. I, s. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напр. Псалт. L, 18-19. Ам. IV, 4-5; V, 21-22. Ос. VI, 6. Ис. I, 10-18, XXIX, 13 и др.

стоятельствахъ того времени, побудившихъ ессеевъ сдѣлать именно это. Между тѣмъ Іостъ не дѣлаетъ у себя ни малѣйшаго намека на что-нибудь подобное, такъ что разсматриваемый фактъ остается, съ его точки зрѣнія, необъяснимымъ.

~~~~~~~~~~

Къ мнѣніямъ Эвальда и Іоста близко примыкаетъ также мнѣніе Гретца, который въ основу рѣшенія вопроса о происхожденіи ессенизма поставляетъ слѣдующее положеніе: «историкокритическое изслѣдованіе, говоритъ онъ, должно прежде всего принять за несомнѣнное то, что ессенизмъ съ его особенностями. подобно фарисейству и саддукейству, долженъ глубоко корениться въ условіяхъ іудейской исторической жизни и не могъ произойти изъ какихъ-либо чуждыхъ воз≈рѣній, въ родѣ новонивагорейской школы»<sup>1</sup>). Выходя изъ этого принципа и признавая ессеевъ за потомковъ асидеевъ<sup>2</sup>), Гретцъ при всемъ томъ обращается также и къ древней іудейской исторые, по его мнѣнію, только и могуть объяснить намъ появленіе въ позднѣйшемъ іудействѣ столь загадочной секты, какою былъ ессенизмъ.

«Особенности ессенизма, говорить онъ, не могуть быть довыяснены изъ существа встръчающихся въ талмудъ статочно -chassidim » (המידים) и уполинаемыхъ во времена Маккавеевъ асидеевъ, а должно принять здъсь во внимание назорейство. Во времена послѣ плѣна назореевъ было весьма большое число<sup>3</sup>); но они имбли теперь изсколько другой характеръ, чъмъ назореи библейскаго времени: они были назореями на всю жизнь<sup>4</sup>). Мишподтверждаетъ существование такихъ назореевъ, при чемъ на главный признакъ назорея библейскаго времени-рощение волосъ -- отступиль теперь на задній плань, пли лучше-- не имъль болье значенія; за то у пожизненныхъ назореевъ получали особенное значеніе левитская чистота и боязнь оскверненія». Охарактеризовавъ такъ послѣплѣнныхъ назореевъ, Гретцъ продолжаетъ: «та-

a) GRAETZ. Gesch. der Juden. (Leipzig, 1878). Bd. III, s. 657.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Однако въ отличіе отъ Эвальда и Іоста Гретцъ смотритъ на ессеевъ не какъ на отдѣлившихся отъ фарисеевъ, а какъ на непосредственныхъ преемниковъ асидеевъ.

я) 1 Макк. Ш, 49; Tosiphta Nasir. c. 4; Babbi berachoth, 48, a; Antiqu. jud. XVШI, 6. 1.

<sup>•)</sup> Nasir olam – נויר עולם. Nasir, 4 a.

кимъ образомъ и ессеи были такими назореями, которые хотѣли представить въ своей частной жизни наивысшую священническую святость. На связь ессеевъ и назореевъ намекаетъ, между прочимъ, одно темное мъсто талмуда, гласящее, что «всякій посвящаетъ себя полному назорейству уже однимъ тѣмъ, если онъ только желаетъ быть назореемъ настолько, что-бы хранить тайны постыдныхъ семейныхъ отношеній»<sup>1</sup>).

Вслёдъ затёмъ Гретцъ приводитъ объяснение нёкоторыхъ особенностей ессенизма съ указанной имъ точки зрънія. «Изъ высшей назорейской жизни, къ которой стремились ессен, говорить онъ, выясняются ныкоторыя ихъ особенности. Что-бы не оскверниться чрезъ прикосновение къ другимъ, которые не набаюдали такой-же высокой степени левитской чистоты, они должны были выдёлиться изъ общества п организоваться въ особый орденъ, что бы въ уединени жить для священнической святости. Обособление привело пхъ къ «хогод Зіод», къ коммунистическимъ учрежденіямъ, къ чему присоединился также и нравственный моменть, что «chassid» не долженъ имъть никакой собственности п все, чѣмъ бы онъ ни пользовался, долженъ считать достояніемъ всего общества. Строгое воздержание отъ прикосновения къ нечистому (съ левитской точки зрѣнія) должно было далѣе привести ессеевъ къ тому, что они стали избъгать женскаго пола и отказываться отъ брака.... Женскій родь есть источникъ постояннаго оскверненія всябдствіе менструацій, родовъ и другихъ случаевъ, и если-обы ессен стали жить съ женами, то вхъ освященная жизнь нарушалась-бы прикосновеніемъ или къ самимъ женамъ, или къ ихъ одеждѣ п. прочимъ принадлежностямъ. Безбрачіе ессеевъ, заключаетъ Гретцъ, было поэтому не принципомъ, но слъдствіемъ наблюденія строгой левитской чистоты; поэтому была фракція ессеевъ, ведущихъ брачную жизнь. Изъ того-же самаго стремленія къ назорейской священнической святости можно объяснить, наконецъ, также и ежедневныя омовения ессеевъ, предпринимаемыя ими съ тъмъ, что бы очиститься отъ случайныхъ ночныхъ оскверненій. Также и лопатка, которую они носили пра себъ для зарыванія своихъ пспражненій, служила къ тому, что бы ихъ дагерь былъ святъ и чистъ. Въроятно, въ связи съ этимъ находилось и ношение передника. Ношение бълой одежды также было не случайнымъ дбломъ, но стояло въ связи съ левит-

1) Tosifta Nasir, cap. I, b.

Digitized by Google

ствомъ: бѣлая одежда должна была напоминать ессеямъ о свободно избранномъ ими священияческомъ состояніи».

Объяснивши довольно удовлетворительно эти особенности, Гретцъ уже не такъ удачно объясняетъ врачеванія ессеевъ и ихъ претензін на даръ пророчества. По этому поводу онъ говорить: «на ряду съ строгимъ наблюденіемъ левитской чистоты, уединенною жизнію, ежедневными омовеніями, общими трапезами, коммунизмомъ и безбрачіемъ, характеристическую черту ессеевъ составляетъ также особенная врачебная практика яхъ--обычай, который еще не вполнъ уясненъ. Ессейское врачеваніе питло магическую вли, быть можетъ, магнетическую натуру, на что намекаеть и Іосифъ. Онъ разсказываеть, что они при своемъ лбчетолько особыми свойствами кореньевъ и пользовались не нія камней, но и древними книгами, которыя, безъ сометнія, заключали въ себѣ заговоры и заклинанія... Не подлежить никакому сомивнію, продолжаеть онъ, что у ессеевь нужно искать если не происхожденія, то усерднаго занятія заклинаніями и магическими лѣченіями. Только ихъ уединенная корпоративная жизнь могла породить такія уродливости... Съ магическими бреднями ессеевъ имбетъ тёсную связь и пхъ даръ предсказанія, которымъ они хвалились или который имъ приписывалъ народъ»<sup>1</sup>).

Теорія Гретца заслуживаеть гораздо большаго вняманія, чъмъ всѣ доселѣ разсмотрѣнныя нами мнѣнія о чисто-іудейскомъ происхожденія ессенизма, такъ какъ въ ней безспорную важность имбетъ указаніе на назорейскую жизнь, какъ Ba ту древнюю почву, на которой коренится ессенизмъ. Это указаніе имветъ большое значение въ виду уже одного того, что ессенизяъ такимъ образомъ не представляется болѣе какимъ-то оторваннымъ отъ народной жизни и стоящимъ совершенно особнякомъ явленіемъ, а поставляется въ тъсную связь съ такой формой особенно благочестивой и соединенной съ извъстными воздержаніями жизня, которая съ самыхъ древнихъ временъ была извъстна народу іудейскому и которая даже прямо была освящена закономъ<sup>2</sup>). Хотя законъ отнюдь и не выставляль назорейства въ качествъ обязательной для всъхъ заповъди, дълая его только добровольныяъ обътомъ воздержанія, тъмъ не менъе исторія іудейскаго народа говоритъ намъ, что среди јудеевъ всегда находились приверженцы

<sup>1)</sup> ΓΡΕΤΠЪ. Gesch. der Juden. Bd. III, 8. 658-662.

<sup>\*)</sup> Yuca. VI, 1-21.

этого рода жизни, принимавшие на себя соединенныя съ назорействомъ воздержанія; и число такихъ людей, по увъренію Гретца. особенно увеличилось въ послъплънное время, когда многіе благочестивые іуден становились назореями уже на всю жизнь. Въ этомъ то пожизнениомъ назорействъ Гретцъ и хочетъ видъть переходную ступень отъ древняго назорейства къ поздцъйшему ессейству. Вполит естественно, конечно, то, **9**T0 приверженцы назорейскаго образа жизни должны были въ значительной мъ́рѣ умножиться въ послыплённое время, такъ какъ тогда именно. подъ вліяніемъ неблагопріятныхъ внѣшнихъ обстоятельствъ, произошло правственное возбуждение и обновление іудейскаго народа и въ высокой степени поднялось его благочестие. Въ виду этого весьма въроятно, что вден назорейства уже вслъдствіе одной своей распространенности должны были оказывать значительное вліяніе на общественное сознаніе--въ частности на кружки всёхъ благочестивыхъ во Израилъ, а вмъстъ съ тъмъ могли сдълаться однимъ изъ жизненныхъ и основныхъ принциповъ и тъхъ, которые впослёдствія стали извёстны подъ именемъ ессеевъ, подтвержденіемъ чего могуть служить вышеприведенныя аналогіи ессейскихъ и назорейскихъ воздержания. Но допуская полную въроятность того предположенія, что назорейскіе принципы играли видную жизни ессеевъ и наложили свой отпечатокъ на эту DOJP B.P секту, мы тыть не менье не находимь возможнымь согласиться съ тѣмъ, что-бы одно только назорейство уже вполнѣ разоблачало намъ тайну ессенизма и что-бы имъ однимъ можно было объяснить и самое возпикиовение ессейской секты и все ея дальнъйшее развитіе. Прежде всего далеко не всъ особенности ессейства могутъ быть вполнъ удовлетворительно объяснены изъ назорейства, чего, повидимому, не можеть отрицать и самъ Гретцъ, такъ какъ онъ выражается, что только «нъкоторыя особенности» въ образъ жизни ессеевъ могутъ быть выведены изъ высшей назорейской жизни<sup>1</sup>). Въ числъ такихъ особенностей опъ перечисляетъ только такія, которыя всего легче могутъ быть объяснецы изъ назорейства: отдъление отъ общества, бъгство отъ женщинъ, безбрачіе, ежедневныя омовенія, употребленіе извъстной лопатки, пошеніе бълой одежды. Всъ эти особенности ессенизма (за исключеніемъ, впрочемъ, перваго пункта) вполнь правдоподобно могли образоваться у ессеевъ всябдствіе назорейской свя-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Гретцъ. Ор. cit. Bd. Ш., s. 659.

щеннической жизни, и если-бы все дъло ограничивалось только тогда, пожалуй, теорію Гретца можно было-бы признать HMØ, вполнѣ подходящей, такъ какъ ею не только весьма удовлетворительно объяснялись-бы всъ существенныя особенности ессетакже указывалась бы и ближайшая низма, по связь его съ предшествовавшими явленіями въ жизни іудейскаго народа. Но въ томъ-то и дѣло, что это далеко не такъ: во-первыхъ, повторяемъ, помимо тѣхъ окобенностей, на которыя обратилъ вниманіе Гретцъ при развитія своей теоріи, есть въ ессенизмъ еще много и такихъ чертъ, которыя не могутъ быть выведены съ точки зрънія его теоріи, а между тъмъ ояъ, по словамъ самого Гретца, являются характерными чертами въ ессенизмѣ; а во-вторыхъ, дaже ибкоторыя изъ перечисленныхъ и объясняемыхъ Гретцомъ особенностей на самомъ дълв едва-ли могутъ быть вывелены изъ назорейства.

Такъ, въ числѣ «поразительныхъ характеристическихъ особенностей», вакія визлъ ессейскій орденъ, Гретцъ, между прочимъ, перечисляетъ: общій столъ, отверженіе частной собственности, страхъ предъ проязнесеніемъ клятвы, занятіє какимъ-то мистическимъ ученіемъ п пр.<sup>1</sup>). Для объясненія всего этого теорія Гретца оказывается еще недостаточной; не говоримъ уже объ ессейскомъ обычать обращаться при молитвъ къ востоку, о чемъ Гретцъ умалчиваетъ, видя въ словахъ Іосифа указание только на время молитвы («вмѣстѣ съ утреннею зарею»), а также объ уклонени ессеевъ отъ принесения законныхъ жертвъ въ храмъ, относительно чего Гретцъ ограничивается только лишь слёдующимъ замѣчаніемъ: «ессен, говоритъ опъ, избѣгали даже храма----въроятно, потому, что всъ храмовые обряды совершались по предписаніямъ фарисейскаго ученія, не соотвътствокавшаго ₩Х′Ь идеалу; съ обязанностью приносить жертвы ессеи самымъ удобнымъ образомъ вощли въ сдълку, посылая жертвы въ храмъ. но не присутствуя лично при священнодъйствіяхъ»<sup>2</sup>). Если-бы это н было такъ (что эднако весьма сомнительно), то все-же здъсь не указывается Гретцомъ никакихъ онованій, въ силу которыхъ ессен должны быле выработать у себя подобную практику.

Далѣе, и врачевство ессеевъ, а также и ихъ притязанія на пророческій даръ не лодходятъ вполнѣ къ точкѣ зрѣнія Гретца;

ы) Гретиъ. Ор. cit. Bd. Ш., s. 101.

в) Грбтцъ. Ор. cit. Bd. Ш., s. 107.

- 351 -

поэтому онъ лишь презрительно замѣчаеть о нихъ, что «такія уродливости могла породить только пустынническая, корпоративная жизнь ессеевъ»<sup>1</sup>). Также и устройство «общежитій» съ ихъ общими трапезами и общеніемъ имуществъ едва-ли съ необходимостью должно вытекать изъ одного обособленія назореевъ—ессеевъ, какъ представляеть это Гретцъ, такъ какъ, во первыхъ, не всякое отдѣлившееся общество неизбъжно заводитъ у себя общежительную жьзнь съ ся учрежденіями, а во вторыхъ, нѣтъ подобиыхъ примѣровъ въ прошломъ назореевъ.

Наконецъ, камое обособление этихъ назорейскихъ ессеевъ еще недостаточно мотивировано у Гретца. Онъ хочетъ объяснить это выдѣленіе именно тѣмъ обстоятельствомъ, что ессен думали такимъ образомъ гарантировать себя отъ всякаго соприкосновенія съ людьии, не наблюдавшими назорейской чистоты. Однако, если иы обратимся къ закону о назореяхъ<sup>2</sup>), то увидимъ, что для назорея были нечистыми не какіе-либо иные, а тъ-же самые предиеты, которые по закону были нечистыми и для всякаго іудея<sup>3</sup>), съ тою только разницею, что они какъ-бы въ бояве сильной степени оскверняли назорея, и потому ему предписывались въ случать осквернения болте сложпыя, соотвтствовавшія сплѣ оскверненія, очищенія. Такъ, если для обыкновеннаго іудея достаточно было обыкновенныхъ омовеній или въ крайнемъ случать очищения водой, смъщанной съ пепломъ рыжей телицы<sup>4</sup>), то для очищенія оскверненнаго назорея требовалось уже принесеніе жертвъ грѣха и всесожженія<sup>5</sup>). Но въ законѣ ничего не сказано о томъ, что-бы назорея могло осквернять прикосновение къ людямъ самимъ по себъ чистымъ, только не наблюдавшимъ назорейской чистоты, такъ что случая осквернения вовсе не умножались для назорея сравнительно съ другими людьми<sup>6</sup>). и потому необходимости въ удалении отъ общебыло 1.18 таковыхъ не ства и самозаключения въ особый замкнутый орденъ. Такимъ образомъ этотъ самый главный моменть въ ессенизмѣ не можеть быть выведенъ изъ теоріи Гретца, или по крайней мъръ его

Digitized by Google

s) Гретцъ. Ibid. Bd. Ш., s. 662.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Числ. VI, 1-21.

s) Числ. XIX, 11-14, 22; Лев. XI, 24-40.

<sup>4)</sup> Числ. XIX, 9, 17−18 и др.

s) Числ. VI, 10-11.

<sup>•)</sup> Ср. Кейль. Руководство къ Вибл. Археологіи (въ русск. перев.). Т. І, стр. 407.

можно выводить только съ трудомъ и вовсе пе съ такою дегкостью, какъ прочія указанныя Гретцомъ особенности.

Итакъ, теорія Гретца не можетъ быть принята безъ ограниченій, такъ какъ она, не объясняя съ полною удовлетворительностью всѣхъ существенныхъ особенностей ессейства, не указываетъ также и вполнѣ достаточнаго мотива, побудившаго извѣстную часть іудеевъ выдѣлиться изъ массы народа и организовать особое замкнутое общество. Но во всякомъ случаѣ. Гретцу принадлежитъ та заслуга, что о́нъ указалъ въ древней іудейской жизни начало, которое, по всей вѣроятности, оказало не малое вліяніе на развитіе ессенизма; такимъ образомъ означенный іудейскій ученый своими изслѣдованіями, безспорно способствовалъ выяснецію сущности ессенизма, но если онъ думаетъ, что ессейство выродилось прямымъ образомъ и единственно только изъ назорейства, то съ этимъ еще отнюдь нельзя согласиться.

Съ разсмотрѣннымъ мнѣніемъ Гретца о происхожденій ессенизма много общаго имѣетъ мнѣніе, высказанное Гаусратомъ, которое служить какъ-бы дальнѣйшимъ развитіемъ мысли, положенной въ основу теоріи Гретца<sup>1</sup>). Подобно Гретцу также и Гаусратъ видитъ въ ессеяхъ общество людей, главнымъ образомъ державшихся прединсаній ветхозавѣтнаго назорейства, но этотъ послѣдиій однако не ограничивается уже однимъ назорействомъ. а приводитъ еще нѣкоторыя новыя данныя, проливающія повый свѣтъ на ессециямъ и способствующія объясненію нѣкоторыхъ его особенностей.

Признавъ за несомнѣнное, что основнымъ жизненнымъ привципомъ и истиннымъ мотивомъ обссобленія ессеевъ было именно «бѣгство отъ нечистоты», побудившее ихъ для болѣе успѣшнаго осуществленія требованій левитской чистоты образовать особое общество, Гаусратъ останавливается надъ рѣшеніемъ вопроса: какова-же была цѣль этихъ усиленныхъ стремленій ессеевъ къ строгому исполненію закона и къ наблюденію высшей левитской чистоты? «Если мы спросимъ, говоритъ онъ, къ чему должно было служить это удивительное принятіе на себя со стороны ессеевъ аскетаческихъ воздержаній и подвиговъ, то Іосифъ даетъ

<sup>1)</sup> HAUSRATH. Die Neutestamentliche Zeitgeschichte (Heidelberg, 1873). Bd. I, s. 132-137.

-- 353 ---

на это ясный отв'ять, зам'ячая, что «есть между ними и такie, которые увъряють, что знають будущее, такъ какъ съ дътства постоянно упражняются въ свящ. Книгахъ и изреченіяхъ пророческихъ и освящаются различными очищеніями, —и весьма рёдко бываетъ (прибавляеть Іосифъ), что-бы ихъ предсказанія не сбывались»<sup>1</sup>). У нихъ было, слъдовательно, заключаетъ отсюда Гаусратъ сильное стремление къ ближайшему, непосредственному общению съ Божественнымъ Существомъ, что составляетъ удблъ только освященныхъ п очищенныхъ людей, ---было у нихъ страстное желаніе возвыситься за предблы конечности, времени и естественнаго знанія и открыть печать будущаго, и это-то именно и побуждало ессеевъ вести жизнь, исполненную отреченій. Эта мысль-посредствомъ строгихъ нодвиговъ стать ближе къ Божеству-сдълалась господствующею мыслью въ ессейскомъ союзъ, съ тѣхъ поръ какъ ессен пришли къ тому убъжденію, что цѣною ихъ подвиговъ является столь великая награда > 2).

Итакъ, хотя Гаусратъ указываетъ первоначальную причину происхожденія ессенизма въ той асидейской ревности къ исполпенію закона, которая «побудила многихъ благочестивыхъ для болѣе безпрепятственнаго достиженія идеала теократической чистоты» отдѣлиться отъ общества, одпако онъ вмѣстѣ съ тѣмъ проводитъ уже существенно новую мысль, высказывая догадку, что ессеи, предпринимая свои подвиги и воздержанія, имѣли главнымъ образомъ въ виду стать въ болѣе близкое, непосредственное общеніе съ Богомъ.

Эта послѣдняя мысль служить исходной точкой для теоріи Гильгенфельда<sup>3</sup>), который видить въ ессеяхъ именно только вѣтвь позднѣйшпхъ апокалиптиковъ, путемъ аскетизма думавшихъ сдѣлаться достойными и способными къ воспріятію откровеній свыше. А такъ какъ, по воззрѣнію Гильгенфельда, апокалиптика вообще была только искусственнымъ подражаніемъ древнему пророчеству, то и ессенизмъ, съ его точки зрѣнія, былъ въ сущности только подражаніемъ древнимъ пророческимъ обществамъ.

Свою теорію Гильгенфельдъ развиваетъ слѣдующимъ образомъ: прежде всего онъ старается установить то положеніе, что такіе аскетическіе подвиги и воздержанія, какіе имѣли мѣсто въ ессе-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Именно его первоначальной теорін, изложенной въ сочинсини: Die jüdische Apokalyptik (Jena, 1857). s. 253-278.



<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) ГАУСРАТЪ. Die Neutestam. Zeitgeschichte. Bd. I, s. 140-141.

назмъ, въ позднъйшемъ іудействъ вообще считались именно cyщественно необходимыми для всёхъ тёхъ, которые стремились къ высшему озаренію и воспріятію божественныхъ откровений. Доказательство своего мибнія Гильгенфельдъ находить въ различныхъ памятникахъ ветхозавѣтной письменности, а также въ **co**чиненіяхъ Филона. Уже изъ книги пророка Даніила<sup>1</sup>), говоритъ Гильгенфельдъ, можно заключать, что воздержание отъ употребленія мяса и вина составляло необходимое приготовленіе къ высшимъ откровеніямъ; мысль эта уже рѣшительно высказывается въ апокалипсисъ Эздры, гдъ подобное воздержание прямо поставляется необходимымъ условіемъ для спошеній съ высшимъ Mİромъ<sup>2</sup>), а въ апокалипсисъ Эноха присоединяется къ этому еще также требованіе воздержанія отъ брачнаго сношенія<sup>3</sup>). Вполнъ согласно съ этимъ разсуждаетъ также и Филонъ, высказывающій въ своихъ сочиненіяхъ ту мысль, что «пока человѣкъ не достигъ еще высшей добродътели и не подавилъ еще въ себъ всъхъ страстныхъ движеній, онъ можетъ достигать небесной астаны только лишь чрезъ догадки, между тѣмъ какъ для вполнъ очишенныхъ душъ эта истина открывается уже чрезъ сновидънія и другія откровенія»<sup>4</sup>). Нисколько не сомнѣваясь въ томъ, что Филонъ въ данномъ случат описалъ тотъ путь, которымъ позднъйшее іудейство стремплось къ пророческому озаренію, Гильгенфельдь на основания всего этого заключаеть, что указанныя аскетическія воздержанія должна была практиковать именно вся школа апокалиптиковъ, видя въ нихъ необходимое средство КЪ воспріятію откровеній; «и если намъ встрѣчается, продолжаетъ OHL. такой-же образъ жизни у ессеевъ, то нанболѣе въроятнымъ представляется то, что они были въ указанномъ смыслъ проявленіемъ іудейской апокалицтики». Въ подкръпленіе своей погалки Гильгенфельдъ ссылается на тѣ разсказы Іосифа, гдѣ ессеи выступаютъ прямо въ качествъ предсказателей будущаго. Такъ, Іосифъ упоминаетъ объ ессев Іудъ, предсказавшемъ Антигону смерть отъ руки его брата Аристевула I-го (106 г. до Р. Х.)<sup>5</sup>) и представляеть этого ессея находящимся вблизи храма іерусалимскаго и окруженнымъ толпою его «сотоварищей, ради науки предсказы-

s) Antiqu. jud. XIII, 11. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Дан. Х, 2-7.

<sup>\*) 3</sup> Эздр. IX, 24-26; XII, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) KH. JHOX8. LXXXIII, 2; LXXXV, 3.

<sup>•)</sup> PHILO. De incorruptib. mundi. Edit. Mangey, t. II, pag. 487.

вать будущее неотступно находившихся при немъ». Въ другомъ итеть') Іосиръ упоминаетъ объ ессет Мананмъ, предсказавшемъ Ироду, когда тотъ былъ еще юношей и учился съ своими сверстниками, что онъ нъкогда будетъ царствовать надъ іудеями. Наконецъ, Іосифъ выводитъ еще въ роли пророка ессея Симона, который объяснияъ царю Архелаю значение видъннаго имъ сна<sup>2</sup>). На основании этого Гильгенфельдъ считаетъ себя въ правъ заитить, что «главнымъ занятіемъ древнихъ ессеевъ было именно предсказание будущаго, которому посвящала себя послѣпророческая апокалиптика. И такъ какъ сама апокалиптика, продолжаеть онъ, была только отраслью іудейскаго книжничества («Schriftgelehrsamkeit»), то также и для предсказанія будущаго, совершенно апалогично какъ и для обучения закону, образовалась особая школа, которая уже въ 106 г. до Р. Х. собиралась въ храит іерусалимскомъ вокругъ ессея Іуды. Такимъ образомъ древнія ессейскія общества уже съ самаго начала должны были имъть характеръ школьнаго, строго замкнутаго союза, по такъ какъ для воспріятія откровеній они должны были всячески воздерживаться отъ чувственныхъ удовольствій, отказываться отъ унотребленія ияса и вина, а равнымъ образомъ--и отъ брака, то BCC 9TO. по Гилигенфельду, естественно привело къ тому, что они отдѣлились отъ народнаго цёлаго и образовали собственныя поселенія вић јудейскихъ городовъ. А если мы примемъ еще во вниманје, замѣчаетъ Гильгенфельдъ, какъ сильно порицается въ книгѣ Эноха нравственное состояние іудейскаго общества, какъ далеко простираетъ мысль о мірской испорченности апокалипсисъ Эздры. то это будетъ только дальнъйшимъ шагомъ, если апокалиптическая школа также и совнѣ отдѣлилась оть іудейскаго общества. что-бы избѣжать всеобщей нравственной испорченности и внѣ городовъ основать свои особыя общества. Этотъ шагъ легко могъ быть сдѣланъ тѣми людьми, сознаніе которыхъ все больше отвращалось отъ наличнаго положенія вещей и обращалось къ прошедшему и будущему. Ессеи, съ одной стороны, старались воз-

становить въ своихъ союзахъ чистоту простаго образа жизни первобытныхъ временъ, а съ другой—стремились очиститься, чтобы приготовиться для прекраснаго будущаго, котораго они ожидали. Цѣль ихъ воздержаній направлялась къ тому, что-бы снова

²) Antiqu. jud. XVП, 13. 3.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XV, 10. 5.

вступить въ ближайшее общеніе съ Богомъ, подобно древнимъ пророкамъ. Отсюда это возобновленіе древнихъ пророческихъ школъ, которое имѣло также связь съ ожиданіемъ пришествія Иліи, какъ предтечи Мессіанскаго времени<sup>1</sup>). Великій пророкъ, возвращеніе котораго считали столь близкимъ, долженъ былъ уже застать достойный кругъ учениковъ, безъ котораго его едва-ли могли и представлять. Все это, заключаетъ Гильгенфельдъ, даетъ намъ ключъ для пониманія двухъ существеннѣйшихъ, по его мнѣнію, особенностей поздиѣйшаго ессенизма: его замкнутости, достаточно объясняющейся постепеннымъ развитіемъ школьнаго союза, и его особаго рода жизни, который былъ лишь осуществленіемъ апокалиптическаго аскетизма»<sup>2</sup>).

Изъ этихъ двухъ основныхъ чертъ ессенизма выясняются, по мнѣнію Гильгенфельда, и всѣ остальныя его особенности, отличающія его отъ традиціоннаго іудейства. Сюда принадлежать: образование ессеями своихъ особыхъ поселений, новиціатъ съ его двумя степенями, торжественная клятва новиціевъ до принятія въ дъйствительные члены-быть върными и покорными начальникамъ ордена, не скрывать ничего отъ членовъ ордена («аіретіотаі») и не сообщать чужних чего-либо изъ пхъ дълъ, хранпть върно квиги секты и имена ангеловъ. Замкнутостью-же ессейской общей жизни объясняются и такія черты, какъ отрицапіе всякой частной собственности, общение имуществъ, общия трапезы, Daдушное гостепріимство по отношенію въ членамъ другихъ союзовъ и строгій распорядокъ дневныхъ занятій согласно волѣ на чальниковъ. Величайшая простота образа жизни этихъ ессеевъапокалиптиковъ требовала воздержанія отъ излишней роскоши (напр., отъ помазанія масломъ), простоты въ одеждѣ<sup>3</sup>), простоты въ ппшѣ, которая состояла только изъ хлѣба и овощей. Далѣе, воздержание естеевъ отъ брака (который вообще не могъ вполнъ мириться съ строгимъ порядкомъ ихъ общей жизни) являдось необходимымъ слъдствіемъ стремленія, лежавшаго въ основъ вхъ союза. Подобныхъ образомъ и отвержение рабства обусловливалось уже отчасти самымъ устройствомъ ордена, --- равенствомъ всъхъ предъ законами и начальпиками общества; а болъе глубокое основалие упразднения рабства заключается въ томъ, что ес-

<sup>1)</sup> Ma.1ax. III, 1.

<sup>\*)</sup> Гильгенф Ельд ъ. Die jüdische Apokalyptik. s. 256-258.

в) Зимије грубые плащи ессеевъ, замѣчастъ Гильгенфельдъ, вполиѣ изиоминаютъ собою волосяные плащи древнихъ пророковъ.

сенизать, какъ истивно братскій союзъ, подобный позднѣйшей апокалиптикѣ, желалъ возвратиться къ первобытнымъ временамъ человѣчества и снова упразднить въ своемъ кругу всѣ происшедшія съ тѣхъ поръ разницы богатыхъ и бѣдныхъ, господъ и рабовъ.

Переходя далъе къ характеристикъ того положения, какое заняли ессен по отношенію къ іудейской религіи вообще, Гильгенфельдъ замѣчаетъ, что хотя ессеи во многихъ отношеніяхъ стояли на почвѣ строго-законнаго іудейства, тѣмъ не менѣе въ ессецизиъ замътно сказывается и реформаторское отношение его членовъ къ современному имъ іудейству. Свидътельствомъ этого служатъ уже новиціатъ съ его двумя степенями и торжественная клятва, требующая отъ вступающихъ въ орденъ, какъ это можно заключать ихъ ея содержанія, полной перемѣны мыслей и обновленія жизни. Но еще очевиднье удостовъряется это тъмъ, что ессен и въ богослужебномъ отношения представляли изъ себя какъбы отдѣльную общипу внутри іудейства, такъ какъ ихъ очищеиія (מֹזְענּימוֹ) замѣнили для нихъ храмовыя жертвы, а на мѣсто левитскаго священства у нихъ явились свои священники, избираемые ими самими изъ своей среды. На мъсто кровавыхъ жертвъ, говоритъ Гильгенфельдъ, у ессеевъ явилось молитвенное освященіе хлѣба, которое они стали предпочитать храмовымъ жертвамъ, вслъдствіе чего и были отлучены отъ святилища. Въ объясненіе такой религіозной практики ессеевъ Гильгенфельдъ указываеть, съ одной стороны, на отвержение ессеями кровавыхъ жертвъ, а съ другой стороны, на аналогичные примъры въ поведени древнихъ пророковъ.

«Если ессеи, замѣчаетъ по этому поводу Гильгенфельдъ, имѣли для своихъ молитвъ-жертвъ («für ihre Gebets-Opfer») своихъ-же, ими самими избранныхъ, священниковъ, то можно вспомнить о томъ, что также и древніе пророки, какъ Самуилъ, Илія и Елисей, священнодѣйствовали, что пророки, отъ Исаіи до Малахіи, достаточно часто ревновали противъ внѣшиости жертвеннаго служенія, что, наконецъ, въ послѣпророческой апокалиптикѣ презрѣніе къ храмовому культу и девитскому священству дошло до того, что стали утверждать, будто вторичное сооруженіе храма произошло безъ воли Божіей<sup>1</sup>).



<sup>1)</sup> Въ подтверждение послёдняго пункта Гильгенфельдъ ссылается на Книгу Эноха: LXXXIX, 56. 73.

Обособленность ессеевъ сказалась, далье, также в въ томъ. что они имѣли свое особое таинственное ученіе, о чемъ свидътельствуетъ вступительная клятва, обязывающая каждаго члена ордена «въ тайнъ хранить ученія и книги секты, а равно также ---имена ангеловъ»<sup>1</sup>). Но все это, замѣчаетъ Гильгенфельдъ. составляеть принадлежность также и апокалиптической школы: она имъетъ свои тачиственные апокалипсисы, составляющіе исключительную принадлежность школы; она придаетъ вообще большое значение таинственному общению съ ангелами и сообщаетъ при этомъ, какъ высшія тайны, также и опредбленныя амена ангеловъ<sup>2</sup>). Такъ какъ, далбе, въ апокалиптикѣ на раду съ au · гелами представляются еще небесныя свътила и звъзды одушевленными существами, надзирающими за поступками людей<sup>3</sup>). TO въ этомъ, по Гильгенфельду, вполнѣ находитъ свое объясненіе то, что ессев въ своей утренней молитвъ съ особеннымъ усердіемъ обращались къ солнцу, «какъ-бы моля», и разсматривали солнечные лучи какъ лучи Божін, предъ которыми все нечистое и скверное должно быть скрыто. «Въ этомъ, высказываетъ онъ, я могу усматривать существеннаго отступленія отъ не гебраизма »<sup>4</sup>).

Основаніемъ ессейскаго тапиственнаго ученія было, по Гильгенфельду, именно толкованіе древнихъ пророческихъ писаній: это, говоритъ онъ, видно изъ того, что ессеи при общественномъ объясненіи св. пясанія въ синагогѣ, во время котораго присутствовали члены низшей степени и всѣ новяція, нѣчто пропускаля<sup>5</sup>), ограничиваясь только наставленіями практическаго характера, а между тѣмъ болѣе глубокое поциманіе смысла писаній составляло

- a) Bell. jud. II, 8. 7.
- з) Книга Эноха. XX и др.
- <sup>3</sup>) Кинга Эноха. С. 10.
- •) Гильгенфельдъ. Die jüd. Apokalyptik. s. 273, anm. 2.

в) Такъ понимаетъ Гильгенфельдъ слова Филоца: "еїд' ό μіν та; ўідлоч; а́vaqıqvúúste: лаβúv, ётерос дё т:с ты́v інпенрота́тым бла µй үміріна паредля и часдіда́stet"... (Qu. omn. prob. lib. 877, C), переводя слово "пареддій" чрезъ глаголъ "übergehen" (Гильгенфельдъ. Ор. cit. 8. 273). Однако подобное объясненіе не согласуется ни съ грамматическимъ строемъ рѣчи, ни съ контекстомъ рѣчи, ни даже съ самою сущностью дѣла, такъ какъ странно было-бы то толкованіе, въ которомъ пропускалось-бы непонятное, т. е. то, что болѣе всего нуждалось въ объясненіи; съ другой стороны, для подобнаго объясненія пе требовалось-бы "одного изъ самыхъ свѣдущихъ". Самъ Гильгенфельдъ впослѣдствіи отказался отъ этого объясценія. См. Zeitschrift für wissenschaftl. Theologie. 1868, s. 352. именно принадлежность только членовъ высшей степени и имѣло отношеніе къ пророческимъ предсказаніямъ будущаго. Потому-то и Іосифъ замѣчаетъ объ ессеяхъ, что нѣкоторые изъ нихъ, именно тѣ, «которые съ дѣтства постоянно упражняются въ священныхъ книгахъ и изреченіяхъ пророческихъ» (т. е. по увѣренію Гильгенфельда — въ пророческихъ книгахъ В. З.), убѣждены, что могутъ предсказывать будущее. Яснымъ свидѣтельствомъ того, что ессенизмъ былъ именно только отраслью іудейской апокалиптики, служитъ, далѣе, по Гильгенфельду, существованіе у ессеевъ идеи божественнаго нредопредѣленія, общей всѣмъ апокалиптическимъ сочиненіямъ.

Наконецъ, и ессейское ученіе о душѣ Гильгенфельдъ объясняеть съ точки зрѣнія своей теоріи. Высказавъ сомнѣніе касательно достовърности Іосифа въ этомъ пунктъ, Гильгенфельдъ всятдъ затъмъ продолжаетъ: «и безъ всякаго вліянія греческой философіи та школа, стремленіе которой направлялось къ тому, что бы возвышать души отъ мірскаго и земнаго занятія къ сношенію съ сверхчувственнымъ міромъ, всячески преодолѣвать всѣ препоны («Hindernisse») чувственности, должна была быть склонной смотрѣть на тѣло, какъ на темницу вышечувственной дуин, и на смерть, какъ на ея освобождение для болъе чистаго, болье невозмутимаго существованія. Этому представленію совершенно нѣтъ нужды приписывать эллинское происхожденіе, такъ какъ оно вполнѣ согласуется съ тѣмъ воззрѣніемъ, какое приводится въ апокалипсисѣ Эздры касательно тлѣнности смертнаго тъла человъка и его инспаденіи изъ падземнаго («überirdisch») рая въ этотъ чувственный міръ<sup>1</sup>). Что-же касается собственно эсхатологическаго ученія ессеевъ, то оно вполнѣ аналогично H3ложенному въ Книгъ Эноха».

Въ заключеніе Гильгенфельдъ замѣчаетъ, что его теоріею можетъ быть оправдана также и та удивительная древность, какую приписывала себъ секта ессеевъ. «Если ессеи смотрѣли на себя только какъ на преемниковъ древнихъ пророковъ и въ своихъ ассоціаціяхъ видѣли толькъ продолженіе древнихъ пророческихъ школъ, то въ подобномъ утвержденіи ихъ нѣтъ иичего уди-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эздра взываетъ къ Богу, между прочимъ, въ такихъ выраженіяхъ: "Влачыко Господи!... Ты далъ Адаму тѣло смертное... и вдохнулъ въ него духъ жизни... и ввелъ его въ рай, который насадила десница Твоя, прежде нежели земля произрастила плоды. Ты повелѣлъ ему хранить заповѣдь Твою, но онъ царушилъ се, и Ты осудилъ его на смерть, и родъ его и происшедшія огъ него поколѣвія и племеца, народы и отрасли ихъ, которымъ нѣтъ числа" (З Эздр. Ш, 5-7).

вительнаго; напротивъ, его можно назвать вполнѣ истиннымъ, если только считать ессенизмъ послѣднимъ отросткомъ іудейскаго пророчества»<sup>1</sup>).

Гильгенфельдъ въ своемъ изслъдования объ ессенизмъ избралъ вполнъ правильный методъ, стараясь именно прежде всего выяснить самыя существенныя особенности ессенизма и отсюда уже путемъ обратнаго умозаключенія опредълить причины возникновенія секты. Признавъ самыми характерными въ жизни ессеевъ чертами ихъ аскетические подвиги и воздержания, Гильгенфельдъ ессенизмъ въ связь съ древнимъ пророчествомъ<sup>2</sup>). поставляетъ Подобная мысль заслуживаеть полнаго вниманія уже по одному пророчество было однимъ изъ важибятому, что ветхозавѣтное шихъ факторовь религіозной исторіи іудейскаго народа, и невозможно допустить, что-бы оно, «просуществовавъ болѣе тысячи лѣтъ въ еврейскомъ народѣ и выработавъ для своего проявленія опредѣленныя внѣшнія условія и формы, вдругъ исчезло какъ мисаћда »<sup>3</sup>). ражъ, не оставивъ по себѣ никакого осязательнаго Если истинное пророчество вскоръ послъ плъна прекратилось въ іудействѣ, такъ какъ Духъ Божій съ той поры пересталъ дѣйво Изранлѣ подобно тому, какъ онъ дѣйствовалъ въ ствовать пророкахъ, то его мѣсто заняло пророчество ложное, древнихъ въ которомъ все дбло сводилось къ одной формальной сторонб, къ усвоенію тёхъ внёшнихъ чертъ и обыкновеній, какія отличали истинныхъ пророковъ. Съ одной стороны, вмъстъ съ прекращеніемъ истиниаго пророчества едва-ли исчезли ложные пророки -завѣдомые обманщики, которые всегда существовали въ народѣ іудейскомъ на ряду съ истинными провозвѣстниками воли Божіей и которые, усвоивъ себѣ одну виѣшность этихъ послѣднихъ, обычно являлись въ смутныя и безпокойныя времена народной обольцали народъ<sup>4</sup>); съ другой стороны, и по прежизни и кращении дъйствія Духа Божія среди іудеевь могли оставаться такіе религіозно настроенные люди, которымъ трудно было примириться съ мыслью объ исчезновении живаго пророческаго духа,

<sup>1)</sup> Гильгенфельдъ. Die jüd. Apokalyptik. s. 253-278.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подобное мићніе о связи есссевъ съ древнимъ пророчествомъ принято также и въ нашей богословской литературѣ, будучи обстоятельно развито про». Богородскимъ въодной изъ статей, помѣщенныхъ въ Прав. Соб. 1873 г. Ш.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Богородский. Къвопросу объессеяхъ. Пр. Соб. 1873 г. Ш, стр. 518.

 <sup>6)</sup> См. напр., 3 Цар. ХХП, 7 и слёд. Ісрем. ХХVШ, 1 и слёд. ХХІХ, 21.
 24; Неем. VI, 14.

- 361 -

такъ долго одушевлявшаго ветхозавѣтную церковь, и которые сами быть носителнии этого духа. Поэтому uc**n p**eano X0T**5.1**H весьма правдоподобно появление въ іудействъ цълой школы апокалиптиковъ, которые, стремясь къ пророческому озарению и изыскивая средства въ достижению этого, обратели все свое вниманіе на внѣшнія формы древняго пророчества и предались аскетической жизни, разнаго рода воздержаніямъ и лишеніямъ, будучи искренно убъждены въ томъ, что этимъ путемъ можно сдълаться алетойными и способными въ воспріятію выєшихъ откровеній. Такіе самообольшенные мечтателя, ложно считая себя истинными учениками и преемниками древнихъ пророковъ, но на самомъ дълъ не владѣя ихъ духомъ и сплою, и превратно понимая ихъ ученіе, «могли нечувствительно дойти до грубыхъ заблужденій, до крайностей, и уклониться въ жизни и учении отъ строгой законности, не смотря на то, что истинные пророки всегда были ревнителямя послѣдней»<sup>1</sup>). Если предположить, что и ессеи составляли именно вътвь подобныхъ апокалиптиковъ и служили какъ-бы продолженіемъ древнихъ пророческихъ обществъ, то съ этой точки зрънія вполит удовлетворительно можно объяснить многія особенности ессенизма, какъ это можно видъть изъ представленнаго нами выше очерка теорія Гильгенфельда. «Ессен, говорить одинъ нзъ нашихъ отечественныхъ ученыхъ, представившій обстоятельное развитие означенной мысли о связи ессейства съ древне-іудейскимъ пророчествомъ, не только своею внъшнею жизнью напоминали образцы особой религіозной жизни, данные пророческиин обществами, не только были подражателями пророковъ въ предсказыванін будущаго и въ тапиственной власти надъ видимою природою, но и по своему религіозному міросозерцанію, по своей нравственной жизии, вообще по своимъ характеристическимъ принципамъ являются горячими приверженцами пророческаго ученія, поскольку оно относилось къ темнымъ явленіямъ религіозпо-нравственной жизни общества » 2).

Однако не смотря на то, что теорія Гильгенфельда представляется, повидимому, столь правдоподобной и пригодной для объасненія нѣкоторыхъ особенностей ессенизма, все-же справедливость требуетъ замѣтить, что она можетъ вызывать также и довольно серьезныя возраженія, направленныя именно противъ



я) Богородский. Ibid. стр. 521.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Богородскій. lbid. стр. 538.

самой основной мысли ен. Въ самомъ дёль, имъются-ли достаточныя основания для того, что-бы не обинуясь можно было признавать ессе евъ школой апокалиптиковъ, поставившихъ своей задачей посрелствомъ аскетическихъ подвиговъ достигнуть внутренняго, тъснъйшаго общенія съ Богомъ и озаренія свыше? Хотя весь образъ жизни ессеевъ и говоритъ, повидимому, въ пользу этого, такъ какъ не можеть быть сомнѣнія въ томъ, что основной тенденціей ессейскаго ордена было стремление къ благочестию, НО что-бы ессен желали быть именно апокалаптиками и въ этихъ 11238221 отдѣлились отъ обще-національной жизни, --- на такое заключеніе свидътельства нашихъ источниковъ объ ессейской сектъ несомиъннаго права отнюдь еще не даютъ.

Мы не говоримъ уже о томъ, что псходной точкой опоры для теоріи Гильгенфельда служить пункть не вполнѣ надежный. такъ какъ воздержание ессеевъ отъ употребления мяса и вина не можетъ быть установлено съ полною несомнённостью, а обратимъ внимание на болъе существенную сторону дъла. Такъ, прежли всего «существеннымъ и даже, строго говоря, единственнымъ содержаниемъ всякаго апокалиптическаго пророчества», скажемъ мы словами Целлера<sup>1</sup>), служила идея о Мессів и Его царствь: между тѣмъ наши источники не только пичего не говорять 🦉 томъ, что-бы мессіанскія ожиданія пграли видную роль въ ессенизмъ, но не даютъ даже и малъйшаго намека на самое существованіе у ессеевъ такихъ ожиданій, — въ виду чего нѣкоторые изъ изсябдователей ессенизма (Кеймъ, Липсіусъ, Ляйтфутъ, Цезлеръ и др.) рѣшительно утверждаютъ, что въ числѣ нѣкоторыхъ другихъ пунктовъ учения ессен совершенно оставили также и это върование іудеевъ<sup>2</sup>). Безспорно, это молчание нашихъ источнаковъ можеть быть объяснено до пъкоторой степеня ихъ апологетическими тенденціями: Іосифъ<sup>3</sup>) могъ намѣренно умолчать о мессіанскихъ ожиданіяхъ, не желая возбуждать у своихъ грево-

<sup>8</sup>) Что касается Филона, то у него самого чисто іудейскія мессіанскія ожиданія совершенно стушевывались и отходили на задній планъ передъ его философскими умозрѣніями, такъ что "въ миогочисленныхъ сочиненіяхъ этого писателя находится только одинъ или два, и то слабыхъ и сомпительныхъ намека на личнаго Мессію". Ляйтфутъ. Epistles to the Colossians. p. 417. Поэтому онъ могъ и не говорить о мессіанскихъ ожиданіяхъ есссевъ.

<sup>1)</sup> ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. II, s. 315.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) КЕЙМЪ. Gesch. Jesu von Nazara. Bd. I, s. 305. ЛИПСІУСЪ. S СНЕК-КЕL'S Bibel-Lexicon. Bd. II, s. 190. ЛЛЙТФУТЪ. Epistl. to the Coloss. p. 416. ЦЕЛЛЕРЪ. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 315.

римскихъ читателей подозрънія въ какихълибо революціонныхъ замыслахъ ессеевъ, такъ какъ съ мессіанскими надеждами позднъйшаго јудейства, какъ извъстно, всегда соединялась мысль 0 политической независимости іудеевъ и освобожденіи ихъ изъ-подъ власти римлянъ; тъмъ не менъе нельзя сказать того, что-бы Іосяфъ вообще въ своихъ сочиненіяхъ совершенно умадчивалъ о существовавшихъ въ его время народныхъ ожиданіяхъ и идеалахъ. Онъ прямо замъчаетъ, что мессіанскія надежды и ожиданія укрѣпляли и поддерживали іудеевъ въ рѣшительныхъ сражеиіяхъ съ римлянами во время осады Іерусалима<sup>1</sup>); равнымъ образомъ и въ нѣкоторыхъ другихъ мѣстахъ его сочиненій можно находить мессіанскія черты<sup>2</sup>). Во всякомъ случаѣ, если И He нридавать рѣшающаго значенія въ разсматриваемомъ нами вопросв отсутствію извъстій о мессіанскихъ надеждахъ ессеевъ. ΤŬ нельзя игнорировать того многозначительнаго обстоятельства; что «ничто ни въ обычаяхъ, ни въ учрежденіяхъ, ни въ культовыхъ обрядахъ ессеевъ не указываетъ на присутствіе у нихъ мессіанскихъ надеждъ, и что даже ессейскія предсказанія, о которыхъ разсказывается, касаются совершенно иныхъ вещей»<sup>3</sup>). Правда, Гильгенфельдъ пытается истолковать эти предсказания въ пользу своего мнѣнія, но едва-ли удачио. «Хотя апокалиптика, соглашается онъ, была главнымъ образомъ направлена на велики вопрось славнаю будущаю Израиля, но она много занималась для этой цёли также и отдёльными событіями. Поэтому вполнъ-де согласно съ характеровъ апокалиптической школы то, что одинъ ессей предсказываетъ судьбу јудейскаго царскаго сына (который однако, замѣтлмъ съ своей стороны, самъ никогда не быль іудейскимь правителемь), другой признаеть въ молопомъ Иродѣ будущаго царя іудеевъ, третій предсказываетъ іудейскому правителю конецъ его власти. Все это, заключаетъ Гильгенфельдъ, стояло даже въ весьма близкомъ отношения къ судьбъ іудейства, потому что событія, предсказанныя ессеями, касаются іудейскихъправителей и ихъ семействъ»<sup>4</sup>). Какъ-бы то ни было, но эти ессейскія предсказанія во всякомъ случаѣ не поставляются въ какую-либо непосредственную связь съ конечною цѣлью

е) Гильген фельдъ Die jüdische Apokalyptik. s. 256.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bell. jud. VI, 5. 4.

a) Bell. jud. V, 9. 3. Cp. III, 8. 9. IV, 6. 3. Antiqu. jud. IV, 6. 5; X, 10. 4; X, 11. 7.

в) ЦЕЛЛЕРЪ. Ор. cit. Bd. Ш, Abth. П. s. 315.

іудейской исторіи, — съ царствомъ Мессін, и потону вообще нало подходять къ апокалиптическимъ пророчествамъ въ собственномъ смыслѣ слова.

Но помимо указаннаго важное значение въ данновъ случаъ мессіанская идея была, имъетъ еще также и то, что IIOBEвсему духу ессейства. противна Bo-nep-**AUMOMV**, рѣшительно идея имђетъ самую тђеную связь выхъ, мессіансная 6Ъ BBвъ воскресеніе мертвыхъ, между тъмъ ессен, всъщъ рой ПО отвергали этотъ догматъ. Во-вторыхъ, даннымъ, мессіанская внутренно связана съ національными идея была надеждажа, съ національною жизнью іудеевъ, ожидавшихъ съ пришествіемъ Мессіи освобожденія отъ чужеземнаго ига и политическаго господства надъ народами. Между тъмъ ессен, замннувшись въ CB0¢ уединеніе, не принимали никакого участія въ общественныхъдълахъ и въ борьбѣ партій и не только оставались совершенно чужаыми политическихъ иптересовъ своихъ единоплеменниковъ, но, повидимому, нисколько не интересовались и мессіанскимъ 6VAYщимъ израильскаго народа. Съ ихъ точки зрѣнія едва-ли и возможно было ожидать скораго пришествія Мессіи, потому что по воззрѣнію іудеевъ Мессія долженъ былъ явиться только тогда. когда весь народъ станетъ праведнымъ и благочестивымъ<sup>1</sup>); между тъмъ ессен, основавъ свой сепаратистический орденъ, повидимому, совершенно отчаялись въ спасени всего Израиля и уже нисколько не думали о религіозно-нравственномъ обновленіи всего народа, заботясь только «о спасенія отдёльныхъ личностей среди крушеція цѣлаго»<sup>2</sup>). Все это не говорить, конечно, въ пользу существованія мессіанскихъ надеждъ у ессеевъ, но тъмъ не менъе категорически отрицать присутствіе въ ессеннзмъ мессіанскихъ ожиданій, подобно означеннымъ изслёдователямъ, мы считаемъ невозможнымъ, такъ какъ іуден вообще никогда не могли отказаться отъ нихъ, а ессен, какъ мы знаемъ, желали быть истыми іудеями. Намъ кажется, что мы будемъ гораздо **GINE**e къ истинъ, если скажемъ, что мессіанскія надежды во всякомъ

٠

а) "Только ради гръховъ народа Мессія остается скрытымъ", а "еслибы Израиль только одинъ день сотворилъ покаяніе, то немедленно наступяло бы царство Давида" — такъ учили руководители поздиъйшаго іудейства. См. соотвътственныя ссылки на талмудические трактаты [Taanith, f. 64 и Sanhedrin. f. 97] у Кейма. Gesch. Jesu von Nazara. Bd. I, s. 490; Ср. Элеръ въ Невz о с's Real-Encyklop. Bd. IX, s. 436. [Artik. Messias].

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) К в й м ъ. Gesch. Jesu von Nazara. Bd. I, s. 305.

случаћ не играли въ ессенизмћ никакой выдающейся роли и не только не заправляли всею жизнью ессеевъ, но вообще въ ихъ міросозерцаніи стояли совершенно на второмъ планћ. Этотъ фактъ, какъ-бы его ни объяснять, все же нисколько не благопріятствуетъ тому предположенію Гильгенфельда, что ессенизмъ былъ не что вное, какъ школа апокалиптиковъ.

возраженія противъ мнѣнія, Далбе, въ качествѣ втораго отождествляющаго ессенизмъ съ апокалиптикой, которая, по опредъленію самого Гильгенфельда, была «подражаніемъ древне-еврейскому пророчеству» 1), слѣдуетъ указать на то, что въ ессействѣ пророчество выступаетъ только въ видѣ единичныхъ фактовъ и вовсе не занимаетъ въ немъ главнаго, выдающагося мъста. «Наши источники, говорить Целлеръ, ничего знають о не томъ, что-бы вся партія ессеевъ хотъла быть пророческой школой, что-бы весь образъ ихъ жизни имълъ только цълью сдълать своихъ членовъ способными къ воспріятію высшихъ откровеній»<sup>2</sup>). И д'яйствительно, въ повъствованіяхъ источниковъ нигдъ что-бы земледъльцы, пастухи, рене разсказывается о томъ, месленники и пчеловоды, составлявшие орденъ ессеевъ, занимались вибсть съ тъмъ, въ цълой своей массь, также и пророческимъ обученіемъ, вля-же что-бы они удѣляли на это слишкомъ много времени. Напротивъ, то замъчаніе Іосифа, что только нъкоторые изъ ессеевъ, только тъ, которые «съ дътства постоянно упражияются въ священныхъ книгахъ, различныхъ очещеніяхъ и изреченіяхъ пророческихъ»<sup>8</sup>), заявляли претензію на знаніе будущаго, ведеть скорѣе къ той мысли, что Іосифъ отмѣтилъ это какъ факть исключительный, и въ подтверждение его изъ всей двухсотлётней исторію ессенизма онъ могъ привести только три приитра. Изъ этихъ словъ іудейскаго историка тъмъ болъе нельзя выводить заключенія объ исключительномъ или даже только преимущественномъ занятіи ессеевъ пророчествомъ, что онъ подобный-же даръ предвъдънія будущаго приписываеть также и фариссямъ «ради ихъ строго благочестивой жизни и знанія закона», разсказывая объ одномъ такомъ пророчествъ въ Antiqu. jud. XVII, 2. 4<sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Гильгенфельдъ. Die jüdische Apokalyptik. s. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II E J J E P 5. Die Philos. der Griechen. Bd. III, Abth. II, s. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Bell. jud. II, 8. 12.

<sup>•)</sup> Въ одномъ изъ своихъ сочиненій Іоси•ъ, не обинуясь, выставляетъ и самого себя въ качествѣ предсказателя, разсказывая, что онъ предвозвѣстилъ императорскій тронъ Веспасіану [Bell. jud. Ш., 8. 9. Ср. IV, 10, 7].

Правда, въ древнихъ пророческихъ обществахъ, по всей въроатности, все дъло не ограничивалось однимъ только пророчествованіемъ въ собственномъ смыслѣ, т. е. возвѣщеніемъ слова Божія, внушеннаго свыше, хотя это и «составляло главное занятіс сыновъ пророческихъ»<sup>1</sup>), а видное мѣсто занимало тамъ также религіозное обученіе и назиданіе вообще, имѣвшее цѣлью приготовить достойныхъ учителей вѣры и нравственности, охранителей религіи и благочестія; но во всякомъ случаѣ все это слишкомъ мало согласуется съ отчужденностью ессеевъ отъ общественной жизни народа и его интересовъ, что-бы можно было безъ всякихъ колебаній главную сущность ессенизма полагать въ апокалиптикѣ.

Наконецъ, тотъ общепризнанный фактъ, что ни одно изъ дошедшихъ до насъ ветхозавѣтныхъ апокалиптическихъ сочиненій. согласно пзелѣдованіямъ ученыхъ, не можетъ быть приписано ессеямъ, потому что въ каждомъ изъ нихъ встрѣчаются B03зрѣнія, рѣшительно противорѣчащія ессейскому міросозерцанію. наглядно показываетъ, что апокалиптика не только не исчерпывалась ессействомъ, по что она прямо представляла изъ – ceó4 изчто совершенно отличное отъ ессецизма. Очевидно такомъ образомъ, что ессенизмъ существовалъ въ јудействѣ только на ряду съ апокалиптикой, и если, быть можетъ, нельзя категорически отрицать того, что оба эти явленія составляли «близко сродныя направленія въ нѣдрахъ іудейства»<sup>2</sup>), то все-же отнюдь нельзя согласиться съ тѣмъ, что-бы по самой своей сущности ессенизиь быль ничёмь инымь, какъ только школою апокалиптиковь.

Итакъ, самая основная мысль теоріи Гильгенфельда, составляющая сущность его теоріи и служащая исходною точкою опоры для дальнѣйшаго развитія всѣхъ остальныхъ ея положеній, не можетъ быть признана вполнѣ достовѣрной и непреложной, а потому и вся его теорія, какъ построенная на ненадежномъ и зыбкомъ основаніи, пе можетъ имѣть надлежащей основательности и не можетъ быть принята безъ всякихъ ограниченій. Самь Гильгенфельдъ впослѣдствіи отказался отъ эгого своего мнѣнія о тождествѣ ессенизма съ іудейской апокалиптикой, очевидно имь не удовлетворившись, и поставляя уже ессейство въ зависимость оть восточныхъ религій, самыя ессейскія притязанія на даръ пророчествл сталъ выводить изъ мнимаго подражанія персидскимъ магамъ. Мы

<sup>\*)</sup> В в ржболовичъ. Пророческое служение въ Израильскомъ царствѣ. См. Тр. Киевск. Дух. Акад. 1891. № 2, стр. 324—325.

<sup>»)</sup> Люціусъ. Der Essenismus. s. 125.

выяснали уже несостоятельность подобнаго предположенія, да и самъ Гильгенфельдъ, повидимому, скоро убъдился въ его слабости, такъ какъ въ послъднее время<sup>1</sup>) онъ опять высказался въ пользу іудейскаго происхожденія ессенизма, представляя на этотъ разъ ессеевъ размножившимся потомствомъ древнихъ Рихавитовъ, упоминаемыхъ въ книгъ пророка Іереміи<sup>2</sup>).

~~~~~

Мићніе о родствћ ессеевъ и Рихавитовъ есть одно изъ древнъйшихъ; оно было высказываемо нъкоторыми западными учеными еще въ 17-мъ и 18-мъ вѣкахъ<sup>3</sup>), въ ту пору, когда ессенизмъ, благодаря отсутствію научныхъ изслѣдованій о немъ, былъ, можно сказать, своего рода terra incognita. Въ послъдующее время съ появленіемъ множества изслёдованій, пролившихъ новый свётъ на эту загадочную іудейскую секту, оно было совсъмъ оставлено. Гильгенфельдъ-же снова возобновилъ его, найдя поводъ къ этому въ одномъ довольно сомнительномъ свидътельствъ нъкоего аббата Нела (Nilus), писателя V-го въка, который въ своемъ сочинения «De monastika exercitatione» говорить, между прочимь, слъдующее: "Ιουδαίων δέ όσοι τουτον ετίμησαν του βίον (аскетически--созерцательную **π**Η3ΗЬ) είσι μέν του Ίωναδάβ άπόγονοι, πάντας δε τους ώσαύτως βιούν εθελοντας προςτέμενοι είς την αυτήν ένάγουσι πολιτείαν, έν σχηναίς κατοικούντες διαπαντός οίνου τε και πάντων των πρός το άβροδίαιτον άπεγόμενοι και δίαιταν έγοντες εύτελή και τη χρεία συμμεμετρημένην του σώματος, σφόδρα μεν ούν επιμελούνται της ήθικης έξεως, τῆ θεωρία δέ τὰ πολλὰ παραμένουσιν, ὅθεν καὶ Ίεσσαῖοι καλοῦνται, αύτοὸς λογίους δηλούντος του δνόματος, και άπλως έστιν αυτοίς πάντοθεν κατωρθωμένος δ τής φιλοσοφίας σχοπός, οδδαμού των πραγμάτων διαμαγομένων τῷ επαγγέλματι<sup>#4</sup>).

<sup>1</sup>) Именно въ своей послѣдней статьё объ ессенизмі, помѣшенной въ его Zeitschrift für wissensch. Theologie, 1882, 3 Heft. Гильгенфельдъ представляегъ намъ интересный образчикъ крайцей пеустойчивости во взгляцахъ на ессенизмъ, что можетъ служить нагляднымъ свидѣтельствомъ того, какъ трудно сказать что-либо положительное объ ессейской сектѣ и какую удобную почву вообще представлястъ ессенизмъ для самыхъ произвольныхъ о немъ заключеній и для проведенія желательныхъ тенденціозныхъ миѣній всякаго рода тѣмъ ученымъ, которые имѣютъ въ этомъ какую-либо надобность.

\*) Iepem. XXXV, 6-10; 14-16.

в) Напр. Цедреномъ, Свидой [Suidas], Скалигеромъ и др. См. объ этомъ у Бруккера: Historia critica philosophiae. Lipsiae, 1742. Т. II, pag. 760.

•) "Тѣ изъ іудеевъ, которые посвятили себя аскегически-созерцательной жизни, суть поточки Іоцадава; принимая всіхъ выразиванихь желане прово-

Предположныши, что «'Іссоаїос » Нила есть именно «'Есстрос'» или «'Ессайог» Іосифа и Филона, Гильгенфельдь пытается сообщить въроятность своей гипотезъ о «рихавитских» ессеяхъ кое-какими данными, заям«твованными изъ нашихъ древнёйшихъ источниковъ; но такъ какъ въ этихъ послёднихъ нигде изть ни малейшаго намека на связь ессеевъ съ потомками Іонадава, то все то, что можетъ подыскать Гильгенфельдъ въ пользу своего мития, ограничивается весьма немногимъ. Онъ ссылается только на согласныя показанія источниковъ о древности ессейской секты, на выраженіе Іосифа объ ессев Іудв, что онъ быль «'Езопудс ие то техос» 1) п, наконецъ, на простоту ессейскаго образа жизни и ихъ органязацію, которая, по мизнію Гильгенфельда, свидэтельствуеть о томъ, что «въ основаніи ессенизма лежитъ патріархальное родовое устройство и древняя отрасль іудейства»<sup>2</sup>).

Что сказать объ этомъ позднъйшемъ мнѣнін Гильгенфельда, согласно которому нужно-бы представлять ессеевъ размножившимся потомствомъ Рихава, а основными принципами ессеннзма считать именно принципы, возвъщенные въ качествъ обязательной для нахъ заповѣди однимъ изъ ихъ предковъ Іонадавомъ? Едвали можно придавать ему вполнѣ серьезное значеніе, такъ какъ все то, что извѣстно намъ объ особенныхъ обычаяхъ Рихавитовъ, совершенно противорѣчитъ обычаямъ ессеевъ, и наоборотъ: извѣстіе о Рихавитахъ вовсе не упоминаетъ о существованіи у нихъ такихъ особенностей, какія имѣли мѣсто въ ессенизмѣ.

Рихавиты, по сказанію пророка Іеремін, въ своей жизни строго слѣдовали предписаніямъ, заповѣданнымъ имъ ихъ родоначальникомъ Іонадавомъ, которыя состояли въ слѣдующемъ: «Іонадавъ, сынъ Рихава, отецъ нашъ, говорили они пророку, далъ намъ заповѣдь, сказавъ: не пейте вина, ни вы, ни дѣти ваши,

s) Antiquit. jud. XIII, 11. 2.

<sup>3</sup>) "Само общеніе имуществъ можеть быть понято какъ усиленіе почтя патріархальной совмѣстной жизни, замѣчаетт. въ этомъ случаѣ Гильгенеслыъ, тѣмъ болѣе—общность работы и стола".

дить жизнь такимъ образомъ, они вводять ихъ въ свое общество, постоянно обитаютъ въ палаткахъ, воздерживаются отъ вина и отъ всего, что составляетъ роскошь, и ведутъ простой образъ жизии, согласованный съ потребностями организма. Такимъ образомъ они, съ одной стороны, много заботятся о своемъ иравственномъ преуспѣяніи, а съ другой—по большей части предаются умозрѣнію, почему и называются јессеями, такъ какъ это имя обозначаетъ ихъ какъ людей ученыхъ, и вообще есть у нихъ вполнѣ опредѣленная цѣль философіи, такъ какъ вещи никогда не противорѣчатъ своему обозначенію".

во въки, и домовъ не стройте, и съмянъ не съйте, и виноградниковъ не разводите, и не имъйте ихъ, но живите въ шатрахъ во всѣ дни жизни вашей. И мы, прибавляють они, послушались голоса Іонадава, отца нашего, во всемъ, что онъ завѣщалъ намъ, что-бы не пать вина во всѣ дни наши, — мы, и жены наши, и сыновья наши, и дочери наши, и что-бы не строить домовъ для жительства нашего; и у насъ нътъ ни виноградниковъ, ни лей, на поства, а живемъ мы въ шатрахъ»<sup>1</sup>). Если мы примемъ

во внимание, что отъ Іонадава до временъ пророка Іереміи прошло около трехсотъ лѣтъ<sup>2</sup>), то по истинѣ будетъ удивительна та строгость, съ какою Рихавиты неизмѣнно въ теченіе нѣсколькихъ столѣтій исполняли заповѣдь своего родоначальника, E HOTOMV вполнѣ понятно, если пророкъ Іеремія поставилъ ихъ въ образецъ жителямъ lepycaлима<sup>3</sup>). Изъ представленнаго сказанія ясно видно, насколько разнились обычая Рихавитовъ отъ обычаевъ ессейскихъ. Рихавиты никогда не употребляли вина, объ ессеяхъ же ничего опредѣленнаго по этому поводу въ нашихъ источникахъ не говорится; между тъмъ этого нужно было-бы ожидать, если бы подобное воздержание составляло одну изъ основныхъ заповъдей ессейства. Напротивъ, изъ замъчанія Іосифа, что они « всегда наблюдали умъренность, и ъли и нили только до насыщенія»<sup>4</sup>), Люціусъ, какъ мы видѣли, заключаетъ, что опи, несомнѣнно, употребляли вино. Мы не придавали-бы этому увѣренію Люціуса особенно важнаго значенія въ дапномъ случав, если-бы самъ Гильгенфельдъ (въ этой-же своей статьѣ) не признавалъ справедливымъ означеннаго вывода Люціуса, замѣчая съ своей стороны, что « умѣренность ессеевъ отнюдь не приводитъ къ воздержанію ихъ отъ употребленія хмѣльныхъ напитковъ, и что совершенное воздержание ессеевъ отъ вина отнюдь не можетъ быть установлено съ нолною достовърностью »<sup>5</sup>).

Далѣе, Рихавиты, исполная заповѣдь своего предка, жили всегда въ налаткахъ, между тѣмъ какъ ессей ЖIJ.1**0** ВЪ 10.

1) Iepem. XXXV, 6-10.

в) Іонадавъ, сыцъ Рихава, по сказанію книги Царствъ [4 Цар. X, 15, 23], вытсть съ Інуемъ и пророкомъ Едиссемъ, принималъ участие въ низвержении царскаго дома Омри и культа Ваала [ок. 884 г. до Р. Х.], а походъ Навуходоносора противъ Іудеи, заставившій Рихавитовъ придти въ Іерусалимъ, былъ около 588 г. до Р. Х.

•) Iepem. XXXV, 13.

•) Bell. jud. II, 8. 5.

s) Zeitschrift für wissensch. Theologie. 1882. s. 280.

--- 369 ----

по-

махъ<sup>1</sup>). Наконецъ, что самое важное, Рихавитамъ рѣшительно было запрещено заниматься земледѣліемъ, тогда какъ у ессеевъ земледѣліе составляло именно главнѣйшее и препмущественное занятіе, такъ что locuфъ, говоря о занятіяхъ ессеевъ, его только и называетъ<sup>2</sup>). и только изъ свидѣтельства Фялона мы узнаемъ, что на ряду съ земледѣліемъ ессеи занимались также скотоводствомъ, пчедоводствомъ и ручными ремеслами<sup>3</sup>).

Такимъ образомъ Рихавиты во всѣхъ трехъ своихъ характерныхъ чертахъ, какими они главнымъ образомъ только и 0T.1B чались отъ остальныхъ іудеевъ, рѣшительно разнятся отъ ecceевъ, и если считать ессеевъ потомками Рихавитовъ, то необходимо нужно допустить у этихъ послѣднихъ отступленіе отъ сво ихъ традицій. Между тёмъ подобный фактъ совершенно не мыслимъ: во-первыхъ, засвидътельствовано исторіей, что Рихаваты въ теченіе трехсотъ лѣтъ вѣрно держались своихъ древнихъ традицій, а во-вторыхъ, самъ Богъ, устами пророка Іеремін. одобриль ихъ за то, что они «хранили всъ заповъдо огца своего Іонадава и во всемъ поступали, какъ онъ завѣщалъ имъ; и за то. сказаль Господь, не отнимется у Іонадава, сына Рихавова, мужъ предстоящій предъ лицомъ Моимъ во всѣ дни»<sup>4</sup>). Поэтому нельзя допустить, что-бы Рихавиты, получивъ изъ устъ пророка столь иногознаменательное увъреніе Господа, измѣнили-бы послѣ этого своимъ принципамъ, вмъсто того, что-бы еще ревностите держаться ихъ. Къ этому нужно добавить, что означенное обътованіе Божіе Рихавитамъ само собою требовало отъ нихъ брачной жизни, и уже одно продолжительное существование Рихавитовъ говоритъ въ пользу того, что бракъ паходился у нихъ въ большомъ уваженія, между тъмъ какъ въ ессенизмѣ, въ противоноложность этому, безбрачіе было однимъ изъ основныхъ принци новъ ордена, и только незначительная часть ессеевъ вступала въ бракъ. Безбрачіе ессеевъ слишкомъ противоръчитъ обычаю Рихавитовъ для того, что бы его можно было какъ-либо объяснать съ точка зрѣнія разсматриваемой теоріи.

Въ виду сказаннаго едва-ли можно вполнѣ довърять и много полагаться на вышеприведенное свидѣтельство Нила, или покрайней мърѣ едва-ли можно вполнѣ отождествлять упоминаемыхъ

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 5.

s) "Το πάν πονείν επί γεωργία τετραμμένοι", Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

s: Praepar. evang. VIII, 11; Qu. omn. prob. liber. 876, E.

<sup>•)</sup> lepes. XXXV, 16, 18.

у Нида ісссеевъ (ісозайо:) съ ессеями Филона и Іосифа, какъ ни ошутительно для слуха созвучіе этихъ именъ. Тѣмъ болѣе сомнительно такое отождествленіе, что у св. Епифанія, у котораго встрвчается подобное-же наименованіе—«ісозайос» (въ очеркѣ 29-й среси), оно вовсе не обозначаетъ нашихъ ессеевъ (упоминаемыхъ въ очеркѣ 10-й ереси подъ именемъ«ісозуюсі»), а относится къ описаннымъ Филономъ египетскимъ верапевтамъ<sup>1</sup>).

Что касается, далѣе, ссылки Гильгенфельда на употребленное юсифомъ выраженіе объ ессеб Іудѣ: «коочую; ику то че́ос,»<sup>2</sup>), и въ другомъ мѣстѣ: «коозоко; чу че́ос,»<sup>8</sup>), то имъ обозначается просто одна только припадлежность Іуды къ ордену ессеевъ или, быть можетъ, частиѣе—принадлежность его къ той именно вѣтви ессеевъ, которая признавала бракъ. Осталь̀ныя два указанія Гильгенфельда на древность секты и ея организацію еще нисколько не говорятъ въ пользу рихавитскаго происхожденія ессенизма и вообще опи слишкомъ неопредѣленны, что бы на нихъ можно было что-либо основывать.

Подобно тому, какъ аскетическіе подвиги и воздержанія ессеевъ привели Гальгенфельда къ той мысли, что ессенизмъ былъ только школою апокалиптиковъ, путемъ аскетизма желавшихъ приготовиться къ высшему пророческому озаренію, такъ точно жертвенныя транезы ессеевъ дали поводъ Ричлю видѣть въ ессенизмѣ попытку нѣкоторой части народа іудейскаго осуществить въ своей средѣ идею о всеобщемъ священствѣ<sup>4</sup>).

~~~~~

Ричль выходить изъ того положенія, что ессенизиь со всёми своими характерными особенностями, со всёми своими отличительными формами воздержанія, могь образоваться въ іудействё только благодаря послёдовательному развитію и прим'вненію къ жизни какой-либо ветхозав'єтной идеи, положенной въ основаніи секты. Весь вопросъ только въ томъ, что-бы выд'блить изъ многихъ присущихъ ессенизму характерныхъ чертъ самую существенную его черту, что-бы найти въ немъ такую основную идею, которая объясняла-бы всѣ его особенности, легко приводила-бы къ аскетьзму и вмѣстѣ съ тѣмъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Творенія св. Епифанія Кипрскаго [въ русск. нер.). Т. 1, стр. 65-66; 202; 207 и 208. Ср. выше, стр. 62 и слід.

<sup>2)</sup> Antiquit. jud. XIII, 11. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bell. jud. I, 3. 5.

<sup>•)</sup> Hex. XIX, 6,

вполнъ принадлежала-бы къ кругу еврейскихъ религіозныхъ вдей. Эта основная идея обнаруживается, по Ричлю, при правильномъ взглядъ на ессейскія трапезы, которыя онъ признаеть однимъ изъ отлачительцьящихъ учрежденій секты. Описаніе этихъ трапезъ у Іосифа<sup>1</sup>), а также свидътельство послъдняго о томъ, что ессен, предпочитая свои очищенія («аучесаі») храмовымъ жертвамъ, преносили жертвы въ собствениомъ кругу, при чемъ для «жертвеннаго возношенія» («für die Opferung»)<sup>2</sup>) хлъба и пищи избирали изъ своей среды особыхъ священниковъ, --- приводятъ Ричля къ тому несомнѣнному для него заключенію, что эти ессейскія трапезы суть жертвы, состоящія изъ хлѣба и другихъ яствъ. Жертвенный актъ состоялъ, по Ричлю, въ проязносимой надъ KVшаньями молитвъ, и такъ какъ ессен всякую пищу употребляли только подъ этимъ непремъннымъ условіемъ, то, по его мнънію, никакъ нельзя сомнѣваться въ томъ, что всѣ ихъ трапезы были именно жертвенными трапезами. «Какъ ни странно слышать, замѣчаетъ при этомъ Ричль, о нелевитскихъ священникахъ Н о жертвахъ вић храма, но все-же практика ессеевъ основывается на чисто еврейской идеѣ и широко распространенномъ обычай. Именно, пророческая вдея, что молитва есть устная жертва ( «das Opfer der Lippen»), и обыкновеніе іудеевъ также и внъ Іерусалима наблюдать часы ежедневной молитвы параллельно съ жертвами въ храмѣ--являются основаніемъ ессейской жертвенной практики».

Но какъ пришли ессен къ тому, что изъ указанной иден сталп дѣлать такое исключительное примѣненіе ко всѣмъ своимъ трапезамъ? — спранпваетъ Ричль. Что-бы отвѣтить на этотъ вопросъ, нужно, говоритъ онъ, обратить вниманіе на поведеніе и нѣкоторыя особенныя черты участвующихъ въ этихъ трапезахъ. Участники ессейскихъ трапезъ стояли въ совершенно иномъ отношеніи къ своимъ священникамъ, чѣмъ какое занимали обыкновенные мірскіе іудеи(«die jüdischen Laien») по отношенію къ Ааронову

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Такъ переводитъ Ричль слова Іосифа: "хеноточобя: ієреїς те бій поітрат сітов те кай βρωμάτων" (Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.) при первоначальномъ изложеніи своей теоріи въ "Theolog. Jahrb." за 1855 г. 3 Heft; но при вторичномъ изложении ея въ "Die Entstehung d. altkat. Kirche" (Вопи. 1857 г.) онъ соглашается, что выражение "διй поітрам сітов"... можетъ означать только приготовленіе пищи, и потому уже переводитъ его посредствомъ: "für die Bereitung". S. 181.

священству. Изъ разсказа Іосифа слѣдуетъ, что 1, ессеи при вступленія своемъ въ орденъ клятвенно обязывались никогда болѣе не употреблять другой, какъ только посвященной Богу пищи<sup>1</sup>); 2, всѣ участники транезъ предварительно обязаны были совершать омовенія, омывая именно все свое тѣло и 3, во время транезъ ессси надѣвали бѣлую льняную одежду<sup>2</sup>).

Эти три черты, замъчаеть Ричль, представляють поразительную аналогію съ чертами, характеризующими левитскихъ священниковъ: эти послёлніе также питаются исключительно только посвященными Богу дарами, состоятъ-ли они изъ жертвенныхъ остатковъ, или изъ начатковъ, первыхъ плодовъ, десятинъ и пр.; они также по предписанію закона<sup>3</sup>) должны были предъ всякимъ богослуженіемь омывать руки и поги; наконецъ, они также носили бѣлую льняную одежду<sup>4</sup>). Во всемъ этомъ Ричль видитъ несомнѣнное свидътельство того, что въ основании ессенизма лежитъ именно ветхозавѣтная пдея всеобщаго священства, что ессеи хотѣли осуществить въ своей средъ то царство священниковъ, которое было предназвачено для всеге Израиля<sup>5</sup>), но которое однако не получило своего развитія, такъ какъ было оттъснено возвышеніемь Левіина колтна и рода Аарона.

Съ этой точки зрѣнія, составляющей основную мысль его теорія, Рячль пытается объяснить всъ особенности ессенизма. Выходя изъ того предположенія, что ессеи, задавшись мыслью представить изъ себя общество священниковъ, «старались усвоить себъ идею священства въ тъхъ именно формахъ, какія

\*) Іосноъ объ этомъ прямо не говоритъ, хотя и замѣчаетъ, что ессец послѣ транезъ, прежде чѣмъ отправиться на работу, перемѣняли свои одежды. Отсюда Ричль заключаетъ, что ессейскія одежды, употребляемыя при транезахъ, были именио льняныя, такъ какъ онѣ должны были чѣмъ-инбудь, если не по цвѣту [ибо сесеи всегда носили бѣлыя одежды], то по матеріи, отличаться отъ ихъ обычныхъ шерстяныхъ одеждъ [Praepar. evang. VIII, 11]. Подтвержденіе своего предположенія Ричль видитъ также и въ томъ, что новиціи получали для омовецій именно льняной передникъ.

- <sup>a</sup>) Hex. XXX, 17-20.
- ▲) Лев. VI, 10.
- 6) Hcx. XIX, 6.

<sup>1)</sup> У Іосифа собственно ніть таких словь; онь ділаеть [въ Bell. jud. II, 8. 8] лишь то замічаніе, что исключенные изъ общества ессеи должны были питаться травами, такъ какъ они не смёли вкушать кушаній, приготовленныхъ вий ихъ ордена; но съ точки зрінія Ричля, согласно которой каждая ессейская трапеза была именно жертвой, дійствительно выходитъ, будто ессен могли употреблять только посвященную Богу, жертвениую нищу.

были предписаны левитскому священству»<sup>1</sup>), Ричль считаетъ вполнъ естественнымъ въ ессенизиъ требование того, что-бы каждый изъ членовъ секты осуществлялъ въ своей жизни предписанную священникамъ левитскую чистоту. Но ессен не удовольствовались и этимъ, а съ самою крайнею строгостью хотбли применять къ себе требованія касательно левитской чистоты; отсюда объясняется ихъ строгая аскетическая практика, сказавшаяся въ воздержании ессеевъ отъ брака, отъ употребления мяса и вина, и отъ помазанія масломъ. «Хотя, замѣчаетъ Ричль, не существуеть никакого такого закона, который-бы требоваль, что-бы священники въ теченіе своего служенія при храмѣ воздерживались, между прочимъ, и отъ супружескаго сношенія (такъ какъ законъ Лев. XV, 18, понятый въ своемъ истинномъ смыслѣ. не объявляетъ таковаго оскверняющимъ), но во всякомъ случаъ у іудеевъ, вслёдствіе неправильнаго толкованія мѣста—Исх. XIX. 15, вздавна было распространено убѣжденіе, что всякое половое сношение оскверняетъ человъка<sup>2</sup>). Поэтому-то, продолжаетъ онъ. одна часть ессеевъ, желавшая наблюдать всегда священническую чистоту, развила традиціонное недоразумѣніе о нечистотѣ супружескаго сожитія до крайняго вывода, до воздержанія отъ брака; между тъмъ другая часть ихъ, правильно понимавшая законъ ---въ томъ именно смыслъ, что въ брачной жизни самой по себѣ нѣтъ ничего нечистаго— не отказывалась отъ брака». Предполагаемое Ричлемъ ессейское воздержание отъ вина имъетъ, по запрещеніемъ левитскимъ священникамь его мнѣнію, связь съ употреблять вино во время ихъ служенія въ храмъ<sup>3</sup>): такъкакь ессеи всегда отправляли священническія функціи, то они отказались отъ употребленія вина вообще.

Въ объясненіе воздержанія ессеевъ отъ употребленія мясл Рачль указываетъ на то обстоятельство, что они не приноспли въ жертву животныхъ, а такъ какъ они не хотъли де употреблять пикакой другой пищи, кромъ жертвенной, то отсюда съ необходимостью слъдовало, что они должны были отказаться отъ мясной пищи вообще. Такое объясненіе, естественно, вызываетъ недоумъніе относительно того, почему ессеи, считая себя священниками и вслъдствіе этого признавая дозволительнымъ для себя приношеніе безкровныхъ жертвъ, тъмъ пе менъе должны

а) Ричль. Theolog. Jahrbücher. 1855. s. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1 Цар. XXI, 5; 2 Цар. XI, 14; Іосноъ Флавій. Contra Apion. II. 24. <sup>3</sup>) Лев. Х, 9.

были воздерживаться отъ жертвъ кровавыхъ? Ричль выясняетъ это недоумѣніе слёдующимъ образомъ: становясь на точку зрѣнія Іосифа, онъ прежде всего устанавливаеть тоть фактъ, что ессен уплонялись отъ находящагося въ рукахъ левитскаго священства храмоваго культа именно потому, что свой собственный священническій культь, состоящій въ очищеніяхъ и жертвахъ, считали болве достаточнымъ и лучшимъ. Если ессен думали, говоритъ онъ, что они въ качествъ священниковъ могли сами приносить жертвы, то они не имъли уже болье потребности обращаться къ посредству левитскихъ священниковъ, вслъдствіе чего и были отлучены отъ общаго святилища. Однако, продолжаетъ Ричль, хотя ессен и предпочитали свои собственныя очищения и жертвы, хотя и считали себя въ правъ самимъ совершать жертвы внъ храма јерусалимскаго, тъмъ не менње они не могли все-же приносить въ жертву животныхъ... Почему-же?-спрашивается. Потому, отвѣчаетъ Ричль, что они въ этомъ случаѣ строго соблюдали законъ<sup>1</sup>), который вообще запрещаль закланіе животныхъ внѣ одного, спеціально назначеннаго для этого, священнаго мѣста. Если-же ессен, говоритъ далѣе Ричль, и приносили у себя дома другія безкровныя жертвы, то они въ этомъ случав не постунали-де противъ тѣхъ правилъ, въ которыхъ говорится о прввиллегін одного культоваго мъста, ибо въ ХУП ой главъ книги Левитъ исключается и клятвенно запрещается приношение въ каконъ-либо другомъ мъстъ однъхъ только кровавыхъ жертвъ, чего ессен и не дълали. Съ другой стороны, храмъ является привиллегированнымъ мъстомъ только для приношенія даровъ Іеговъ огнемъ («durch Feuer»); ессен однако не сожигаютъ своихъ жертвъ, такъ какъ жертвенный актъ состоитъ у нихъ только именно въ произнесении надъ дарами священнической молитвы («die Essener jedoch opfern auch nicht durch Feuer, sondern durch Gebet »). Такъ какъ законъ совершенно не говоритъ объ этомъ различін, то ессен могли думать, что этимъ закопъ не нарушается.

Итакъ, по Ричлю; вполнѣ попятно, почему у ессеевъ имѣло мѣсто воздержаніе отъ употребленія мяса, въ чемъ сказалось уже опредѣлениое отреченіе отъ аттрибута левитскаго священства. Ессен хотѣли-де употреблять только жертвенную пищу, но такъ какъ въ то-же время они признавали, что кровавыя жертвы могли быть совершаемы только въ храмѣ, то потому, воздерживаясь отъ

1) Лев. XVII, 3. 6.

кровавыхъ жертвъ, они по необходимости должны были воздерживаться также и отъ употребленія мяса вообще.

Наконецъ, совершенно оригинально, съ своей точки зрѣнія, объясняеть Ричль воздержание ессеевъ оть помазания елеемъ. Ессен, говорить онъ, язо́вгали помазанія не нотому только, что видъли, быть можетъ, въ елев только предметъ роскоши, но главнымъ образомъ-потому, что оно, казалось имъ, вовсе не подходитъ къ ихъ священническому характеру. Это воздержание ессеевъ можетъ быть попимаемо только какъ намъренное отличіе и противоположеніе себя левитскому священству, которое получало преемство именно чрезъ помазание<sup>1</sup>). Можно думать, что ессен въ воздержании отъ елея желали выразить ту мысль, что они не нуждались для священства ни въ какомъ освящения. Они желали быть священниками только лишь вслъдствіе своего израильскаго происхожденія в всябдствіе своей, воспитанной въ аскетизиъ, BOJH. И **HOTO MY** они остерегались даже подать какой-либо малъйшій поводъ кь тому предположенію, яко-бы они нуждались въ томъ средствъ, какимъ были посвящаемы въ священство потомки Аарона. Изъ этого-же принципа, что ессеи именно желали осуществить BЪ своей средѣ идею всеобщаго священства, Ричль объясняетъ также n выдающіяся соціальныя особенности секты: отверженіе рабства, которое священнику не подобаеть; ---общение ямуществь. которое также и совнѣ должно доказывать внутреннее равенство членовъ ордена; — отвержение клитвы, въ которой священникъ не имъетъ нужды для удостовъренія своихъ словъ, такъ какъ онъ постоянно близокъ къ Богу, и потому каждый ессей отрекался-бы отъ этого преимущества, если-бы для подкръпленія своихъ словъ еще особеннымъ призываніемъ сталъ пользоваться Бога **B**Ø свилѣтеля.

Въ заключеніе Ричль пытается объяснить съ точки зрѣнія своей теоріи также и тѣ особенности, въ которыхъ защитники иноземнаго происхожденія ессенизма видятъ самые ясные слѣды языческаго вліянія. Къ таковымъ, по Ричлю, относятся: такъ называемый солнечный культъ ессеевъ. ихъ ученіе о душѣ и приписываемыя имъ философскія тенденціи. Но то, что обывновенно выдается за иноагорейскій солнечный культъ, говоритъ Ричль, есть только, согласно общему принципу секты, обращенная въ молитву ежедневная утренняя и вечерняя жертва храма, такъ

÷.,

а) Исх. XXIX, 7. 21. Лев. VIII, 12. 30; Х, 7 и др.

какъ, очевидно, здъсь идетъ дъло не о молитвъ КЪ солнцу, но только объ опредъления времени для молитвы. «Мы нискольприбавляетъ можемъ сомнѣваться въ томъ, не Ричль. 60 что формулированныя ессейскія молитвы соотвѣтствуютъ ежедневной утренней и вечерней жертвѣ въ храмѣ<sup>1</sup>), согласно указанному положенію, что молитва есть суррогать жертвы». касается обычаевъ ессеевъ при отправлении естествен-A **YT**O потребностей, то Ричль объясняеть ихъ мъстомъ 38пріхр кона во Второз. XXIII, 12-14, замѣчая еще при этомъ, что онъ самымъ ръшительнымъ образомъ сомнъвается, что-бы объяснение -locифа («не оскорблять лучей Божінхъ») выражало собственное воззрѣніе самихъ ессеевъ.

Далье, тъ выражения, въ какихъ Филонъ разсказываетъ о философскихъ стреиленияхъ ессеевъ, исключаютъ, по мибнию Ричля, существование у нихъ подлинной философии, такъ какъ самъ Фи лонъ изображаетъ ессеевъ какъ практиковъ, которые, не занимансь логикой и физикой, упражнялись только въ этическихъ вопросахъ, -- и въ этомъ посябднемъ отношенія ихъ занятія не имбли философскаго характера, но всецбло поконлись на священномъ писаніи, подобно тому, какъ это было и у прочихъ іудейскихъ партій. Ричль отрицаетъ даже присутствіе у ессеевъ аллегорическаго толкованія св. писанія, такъ какъ, говоритъ онъ, то мъсто Филона, на которое обыкновенно ссылаются въ этомъ случаѣ<sup>2</sup>), доказываетъ совершенно противное<sup>3</sup>). Наконецъ, приписываемый Іосифомъ ессеямъ взглядъ на взаимное отношение души и абла вовсе не удостовбряетъ, по мнѣнію Ричля, дѣйствительнаго существованія у похъ дуалистически понимаемой схемы духа и матерів, такъ какъ данная формуляровка этого ессейскаго ученія всецьло должна быть поставлена на счетъ философски мыслящаго повъствователя, старающагося всюду придавать іудейскимъ представленіямъ греческій колорать. Единственный законный выводъ, какой можно сдблать изъ словъ Іосифа—это, по мнънію Рачля, тотъ, что ессеи смотръли на земную жизнь, какъ на рабство. изъ чего далеко еще нельзя заключать, что ессеямъ былъ присущъ метафизическій дуализмъ. Итакъ, заключаетъ Ричль, у

- 1) Hcx. XXIX, 39.
- <sup>2</sup>) Quod omn. prob. lib. 877, C.

<sup>•</sup>) Ричль, впрочемъ, послѣ измѣнилъ это мнѣніе и призналъ существованіе у ессеевъ аллегорическаго толкованія фактомъ несомнѣннымъ. См. Die Entstehung der altkath.Kirche, s. 197—198.



налестинскихъ ессеевъ, не смотря на аскетическое направленіе ихъ жизни, нельзя открыть никакихъ върныхъ признаковъ дуалистически-философскаго развитія, и все это, очевидно, также служитъ въ подтвержденіе того, что ессепизмъ, несомнѣнно, вышелъ изъ основъ истиннаго іудейства и вовсе не обязанъ сводямъ происхожденіемъ смѣшенію языческихъ и іудейскихъ элементовъ<sup>1</sup>).

Кавъ пи остроумна теорія Ричля, старавшагося вывести всъ особенности ессенизма изъ развитія одной, лежащей въ его основъ идеи, именно идеи всеобщаго священства, тъмъ не ме нѣе она можетъ быть пригодна только для объясненія нѣкоторыхъ отдѣльныхъ чертъ въ ессенизмѣ, въ цѣломъ-же своемъ видѣ, какъ она формулирована у Ричля, она не можетъ быть принята въ виду присущихъ ей довольно значительныхъ недостатвовъ. Безспорно, что въ ибкоторыхъ пунктахъ связь ессенизма СЬ ветхозавётнымъ священствомъ сказывается слишкомъ замътно для того, что-бы можно было рѣшптельно ее отрицать, но, не смотря на это, едва-ли можетъ быть принята уже самая основная мысль теоріи Ричля, пменно та мысль, что ессенизмъ вызванъ былъ стремленіемъ нѣкоторой части іудеевъ отнять прерогативы священства у рода Авронова и колѣна Левінца и представить въ своемъ лиць общество или «царство священниковъ», воспользовавшись для этого тъми самыми формами, какія были предписаны девотскому священству. «Все то, что мы знаемъ объ ессеяхъ, повторимъ мы справедливое замъчание Целлера, указываетъ скорће на то, что не святость священника, но святость аскета была той точкой зрѣпія, изъ которой вышель ихъ особый образъ жизни. т. е. у ессеевъ имѣлось въ виду не то, что-бы по отношенію къ другниъ пріобръсть для себя положеніе священниковъ-посредниковъ между Богомъ и народомъ, но задачей ихъ было то. что-бы самимъ по себъ стать въ правильное отношение къ Богу. Если-бы ессен хотвли быть обществомъ священниковъ, то они препяущественно должны были-бы домогаться того, что-бы создать такое общество, которое признавало-бы вхъ за священниковъ; они должны были бы искать вліянія на народъ, должны были бы захватить въ свои руки руководство его религіозными дълами, а вибсто всего этого мы видимъ однако, что ессен предаются уединенной жизни и заключаются въ пустыню »2). Самь Ричль

а) Ричль. Ueber die Essener въ Theol. Jahrbb. 1855. Heft 3, s. 315-341. <sup>2</sup>) Цвллегъ. Die Philos. der Griechen. Bd. Ш., Abth. П. s. 312.

Digitized by Google

-- 379 ---

вынужденъ согласиться, что «ессеевъ воодушевляло не реформаторское стремление пересоздать целое («eine Trieb für das Ganze»), а только лишь сепаратистическая забота о самихъ себѣ» 1); если такъ, то это уже нисколько не согласуется съ тъми основными тенденціями, какія, по мысли Ричля, вызвали возникновеніе ессейнзма и какія были сдълаться его руководственными принципами. нолжны Правда, Ричль пытается объяснить этотъ сепаратизмъ ессеевъ ихъ своеобразнымъ отношеніемъ къ левитскому культу въ Іерусалямъ, по едва-ли его объяснение можно признать удачнымъ. Ессеи, говорить онъ, уклонились отъ храмоваго культа, находящагося въ въдъния девитскаго священства, такъ какъ они считали болбе достаточнымъ и лучшимъ ской культъ; и такъ какъ, далбе, продолжаетъ онъ, они хотъли употреблять только жертвенную пищу, а кровавыя жертвы могли быть приносимы только въ храмъ, то они по необходимости отказались также и отъ употребленія мяса<sup>2</sup>). Нужно однако замѣтить, что слова Іосяфа, на которыя ссылается Ричль, именно, что «ессеи не приносять жертвъ ради предпочтенія своихъ очищеній»<sup>3</sup>), еще ничего не доказываютъ, такъ какъ въ томъ-то и весь вопросъ, почему именно ессея давали предпочтение своимъ собственнымъ богослужебнымъ дъйствіямъ, своимъ общественнымъ трапезамъ, предъ жертвами храма, который они, по мысли Ричля, продолжали все же считать національнымъ святилищемъ и истиннымъ религіознымъ центромъ. Но вопросъ этоть сстается у Ричля безъ всякаго ръшенія.

Далѣе, хотя ессеи дѣйствительно, быть можетъ, смотрѣли на свои трапезы, какъ на жертвенныя, но несправедливо заключаетъ отсюда Ричль, что они ради своего священническаго характера хотѣли употреблять только жертвенную ппщу. Во-первыхъ, нечего и говорить о томъ, что левитскіе священники вовсе не ограничивались исключительно только жертвенной, или посвященной Богу, пищей, какъ представляетъ это дѣло Ричль, такъ какъ подобнаго предписанія не содержится въ законѣ; а во-вторыхъ, совершенпо неправильно Ричль ссылается въ этомъ случаѣ на Bell. jud. II, 8. 8<sup>4</sup>). Изъ этого мѣста ясно слѣдуетъ, что для ессеевъ «клятвою и обычаемъ» была запрещена вовсе не жертвенная

•) Ibid. s. 325.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ричль. Ibid. s. 335.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. s. 331.

ε) "Διαφορότητι άγνειῶν, ᾶς νομίζοιεν−Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

пища, но только нечистая<sup>1</sup>), такъ какъ тѣ травы (т. е. вѣрнѣе--коренья и плоды), которыми исключенные изъ общества ессен только и могли поддерживать свою жизнь, нисколько не были, конечно, жертвенной, ила посвященной Богу, пищей. А если-бы ессен дъйствительно имбли этотъ принципъ, т. е. желали-бы употреблять только жертвенную пищу и хотбли-бы при этомъ такъ строго слѣдовать предписаніямъ закона Моисеева о жертвахъ, то они должны были бы точно также воздерживаться и отъ всякой другой нищи, какъ и отъ мяса, потому что по закону безкровныя жертвы, вопреки мнънію Ричля, такъ-же не могли быть приносимы вић храма, какъ и кровавыя. Хотя въ XVII главъ книги Левить, гдъ ръшительно воспрещается совершение жертвъ внъ скини собранія, действительно, не говорится въ частности касательно безкровныхъ жертвъ, но это и по отношению къ нимъ подразумѣвается само собою, такъ какъ здъсь высказывается общій законъ о томъ, что жертвы должны быть приносимы исключительно только въ храмѣ, и нигдѣ въ другомъ мѣстѣ жертвоприношеніе не дозволялось<sup>2</sup>). Эта мысль подтверждается тёми мёстами закона, BЪ которыхъ излагаются предписанія о принесеніи также и хлѣбныхъ жертвъ къ сынамъ Аарона для сожженія ихъ на жертвенникъ. Такъ, напр., въ "Лев. II, 1-2 говорится: «если какая душа хочетъ принести Господу жертву приношения хлъбнаго.... пусть принесетъ ее въ сынамъ Аароновымъ, священникамъ, — и возьметь полную горсть муки съ елеемъ, и со всѣмъ ливаномъ, и сожжетъ сіе священникъ въ память на жертвенникъ; это--жертва, благоуханіе пріятное Господу». Подобныя же слова: «и сожжетъ священникъ на жертвенникѣ» повторяются также п касательно приношенія хлѣбпаго пзъ горшка<sup>3</sup>); равнымъ образомъ и относительно првиошенія хлѣбнаго изъ первыхъ плодовъ замѣчается: «и сожжетъ священникъ въ память часть зерепъ и елея со всѣмъ ливаномъ»<sup>4</sup>). Всѣ эти мѣста поставляютъ внѣ всякаго сомиѣнія. что и безкровныя жертвы по закону также должны были приносаться только въ храмѣ и что о выключения ихъ Изъ обшаго постановленія не можетъ быть и рѣчи. Если при этомъ Ричль дблаетъ оговорку, что законъ не говоритъ о запрещении прино-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Собственно, по Іосноу, запрещалась инща, приготовленная не ессеями; слѣдовательно — та, въ чистотѣ которой ессей не могъ быть увѣренъ.

в) КЕЙЛЬ. Руков. КЪ библ. археологіи [въ русск. перев.]. Т. І, стр. 256. <sup>9</sup>) Лев. П. 9.

Ibid. стихъ 16.

сить жертвы вит храма посредствомъ молитвы («durch Gebet»), а запрещаеть только приношение жертвь посредствомъ огня («durch Feuer»), то это только софистическая уловка со стороны Ричля, такъ какъ законъ вовсе не зналъ такихъ жертвъ, а потому въ немъ не могло быть и ръчи о чемъ-либо подобномъ. Съ другой стороны, если ессен, по мысли Ричля, всякую другую (за исключеніемъ мясной) пищу считали за жертвенную, какъ скоро она была освящена молитвою, то не видно, почему это не MOLTOW имъть мъста также и по отношению въ мясной пишъ.

Далъе, воздержание ессеевъ отъ помазания масломъ Ричль думаетъ объяснить желаніемъ ессеевъ противопоставить себя левитскому священству, которое получало пресмство чрезъ помазание. Ричль самъ не можетъ скрыть трудности пониманія этого пункта<sup>1</sup>); и дъйствительно, въ его объяснении нельзя не вильть натяжел. такъ какъ ессен не отвергали только лишь помазанія своихъ выборныхъ священниковъ, какъ чего-то не подобающаго имъ или-же совершенно излишняго для нихъ, но всѣ они въ высшей creпени гнушались елеемъ, какъ веществомъ, даже капля котораго, случайно коснувшаяся тъла, оскверняетъ ессея<sup>2</sup>). Но было-ли бы это возможно, если бы ессен дъйствительно хотъли организовать общество священниковъ именно въ подражание левитскому священству, для котораго помазание имбло столь высокое значение, какъ знакъ божественнаго освящения? «Ессеи, говоритъ Рачль. старались усвоить себъ идею священства въ тъхъ именно формахъ, какія были предписаны для левитскаго священства»<sup>3</sup>), но въ такомъ случаъ нужно бы заключать, что ессен должны были-бы скорће счесть помазание необходимымъ актомъ для себя и, не дълая его исключительною принадлежностью лишь ибкоторыхъ лицъ, распространить его на все свое общество. Если ессеи сдълали это по отношенію къ другимъ атгрибутамъ левитскаго священства, распространивъ на всъхъ членовъ своего ордена, напр., ношеніе отьлой одежды, омовенія, воздержаніе отъ вина п пр., то подобное, естественно. должно было-бы имъть мъсто и въ настоящемъ случаѣ--по отношенію къ помазанію елеемъ.

Что касается безбрачія ессеевъ, то хотя основаніе для отверженія брака въ этой секть, быть можеть, и върно указано

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Этотъ пунктъ въ обычаѣ ессеевъ, говоритъ онъ, конечно, труднѣе всего понимается". Ibid. s. 332.

в) "Кηλίδα ύπολαμβάνουσι τὸ ἔλαιον, καὶ ἐἀν ἀλιφῆ τις ἄκων, σμήχεται τὸ σῶμα". Bell. jud. П. 8. 3. <sup>9</sup>) Ричль. Theolog. Jahrbücher. 8. 327.

Ричлемъ, но во всякомъ случат приведенное имъ объясненіе не подходитъ вполнт къ высказанному имъ взгляду на ессеннямъ. По собственному предположенію Ричля, священство ессеевъ должно было быть точной копіей священства левитскаго, которому они подражали во встать своихъ учрежденіяхъ, но это посладнее, левитское священство основывалось на происхожденіи отъ Аарона. сладовательно, на брака. Отсюда, если бы дайствительно ессен желали быть истипными іудейскими священниками, то они едва ли бы отвергли бракъ, бывшій главнымъ условіемъ израильскаго священства.

Итакъ, если и согласиться съ тъмъ, что общественныя тра пезы ессеевъ имбли священный и жертвенный характеръ, чтб признають почти всѣ изслѣдователи ессенизма, то отсюда далеко еще нельзя выводить заключенія, что ессеп хотбли именно осуществить въ своей средъ царство священниковъ, позаниствовавъ для этого формы и аттрибуты левитскаго священства, и что въ этихъ-то цъляхъ они и отдълились отъ общей религіозной жизни. Какъ далеки были ессен отъ мысли о всеобщемъ, подобающемъ каждому члену ихъ ордена, священствѣ, — видно изъ того, что они для приготовленія своихъ кушаній и произнесенія надъ HBMI молитвъ (безъ чего пища не могла быть и употребляема) избирали особыхъ священниковъ<sup>1</sup>). Поэтому, если и нельзя отрицать того, что идея священнической святости, на ряду съдругими факторами, могла имъть нъкоторое вліяніе на образованіе ессейскихъ обычаевъ и особенностей, то все-же ессенизмъ, какъ цълое, не можетъ быть выведенъ изъ подражанія институту, съ которымъ онъ въ пныхъ отношеніяхъ стоитъ въ столь рѣзкомъ противорѣчія.

Наконецъ, важный педостатокъ теорія Ричля составляетъ также и то, что онъ, обративъ главное вниманіе на выясненіе сущности ессенизма съ избранной имъ точки зрѣнія, не далъ себѣ труда указать тѣ факторы въ жизни палестинскаго іудейства. которые были-бы способны вызвать въ нѣкоторой части іудейскаго народа стремленіе къ осуществленію идеи священства. вслѣдствіе чего у него не только не уясняется самое зарожденіе ессейской секты, но и вообще весь ессенизмъ представляется въ исторіи іудеевъ какимъ-то «deus ex machina», такъ какъ существованіе его рѣшительно ничѣмъ не мотивируется.

1) Antiqu. jud. XVIII, 1. 5.

Въ послѣднее время (въ 1881 г.) явялась въ свѣтъ спеціальная монографія объ ессенизмѣ нѣмецкаго ученаго Люціуса<sup>1</sup>), въ которой авторъ, заявляя, что «критика имѣетъ право стремиться къ рѣшенію ессейской проблеммы на чисто іудейской почвѣ, нисколько не нуждаясь въ привлеченіи какихъ-бы то ни было чуждыхъ вліяній»<sup>2</sup>), предлагаетъ свою довольно замѣчательную и оригинальную теорію о происхожденіи ессенизма<sup>3</sup>).

Подобно многимъ другимъ ученымъ, желавшимъ вывести ессенизмъ изъ коренныхъ основъ національно-религіозной жизни гамого іудейскаго народа, также и Люціусь поставляеть ессеевъ въ непосредственную связь съ аспдеями, но самое превращеніе этихъ посляднихъ въ ессеевъ онъ объясняетъ совершенно своеобразно, въ чемъ именно и состоятъ вся оригинальность его теорія. Главное вниманіе свое Люціусъ обратияъ на тотъ нменно пупктъ въ ессенизмъ, который, можно сказать, обыкновенно служилъ камнемъ преткновенія для всѣхъ его предшественниковъ, не поддаваясь достаточно удовлетворительному объясненію,—именно на отрицательное отношеніе ессеевъ къ храмои сдблалъ его исходнымъ пунктомъ своей теоріи, вому культу, представивъ попытку вывести отсюда всѣ выдающіяся особенности ессенизма.

Разсказавши, согласно свидѣтельствамъ древиѣйшихъ источ инковъ, объ обычаяхъ, учрежденіяхъ и воззрѣніяхъ ессеевъ, Люціусъ прежде всего устанавливаетъ тотъ фактъ, что «ессеи составляли секту въ собственномъ смыслѣ этого слова, такъ какъ они порвали всякую связь съ іудейскимъ жертвеннымъ и храмовымъ культомъ и іудейскимъ священствомъ». Это-же послѣднее съ несомиѣнностью слѣдуетъ изъ того, что ессеи имѣли свои особыя очищенія («άүνειαί») и священныя трапезы, заступающія у нихъ мѣсто храмовыхъ жертвъ, что они избирали изъ своей среды собственныхъ, не левитскаго происхожденія, священниковъ, я что они, наконецъ, при молитвѣ обращались лицомъ не къ leрусалиму,

Digitized by Google

a) Люціўсъ. Der Essenismus in seinem Verhältniss zum Judenthum. (Strassburg, 1881), s. 1—131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Essenismus. s. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Не входя въ разборъ и даже ни однимъ словомъ не касаясь теорій, доказывающихъ иноземное происхожденіе ессенизма, Люціусъ довольствуегся тодько положительнымъ выясненіемъ п'опредѣленіемъ тѣхт факторовъ іудейской исторіи, которые, по его миѣнію, послужили причиною возинкновеція сссейской секты.

городу святаго храма, но на востокъ. Изъ всего этого, говоессенизмѣ существовало ритъ Люціусъ, видно, что въ болње. чъмъ простое пренебрежение храмовыми жертвами, а напротивъ. скорбе-- рбшительный разрывъ со всбиъ јерусалнискимъ храмовымъ культомъ («mit dem gesammten jerusalemitischen Tempelwesen » 1). Эта особеяность, по мнѣнію Люціуса, составляеть самую главную и существенную черту ессенизма,--составляеть его основной принципъ, который опредълилъ собою все дальнъйшее развитіе этой секты. Поэтому, пытаясь выяснить причины возникновенія ессенизма, Люціусъ все свое вниманіе сосредоточнаъ на уяснении причинъ этого присущаго ессенизму разрыва съ религіозными традиціями іудейства, а главнымъ образомъ---съ жертвеннымъ и храмовымъ культомъ, и на опредбления того мовъ исторіи іудейства, когда этотъ разрывъ естественнѣе мента всего моть произойти. Въ этихъ цъляхъ и принимая во вниманіе свидѣтельство Іосифа о существованіи ессенизма, какъ 000бой секты, уже около средины втораго дохристіанскаго вѣка<sup>2</sup>), Люна характеристикъ религіозно-правственціусъ останавливается наго состоянія іудейства въ послёдніе вёка предъ Рождествоиъ Христовымъ.

Въ посябиятиномъ іудействъ до Маккавейскаго возстанія, говорить онъ, верховную власть составляля первосвященники в «патриціи левитской касты», т. е. садокиты вообще; въ ихъ рукахъ сосредоточивались всв права, на которыя не высказывалось претензій со стороны языческихъ правителей. Это полятически-властное положеніе салокитовъ. вызывавшее ихъ къ посношеніямъ съ языческими правителями и чужащи стояннымъ кранми, имћао своимъ необходимымъ слћдствјемъ то, что они въ значятельной мъръ подверглись чуждымъ разлагающимъ вліяніямъ язычества, столь ненавистнаго для всёхъ истинныхъ ревнителей закона, и въ концъ концовъ дошли до того, что стали съ небреженіемъ и даже отрицательно относиться въ тому строго закон-

\*) Antiqu. jud: XIII, 5. 9.

<sup>1)</sup> Люціусъ. Der Essenismus. s. 73-74; ср. s. 53-55. Если ессен, по свидательству Іосифа (Antiqu. jud. XVIII, 1. 5), и посылали въ храмъ јерусалямскій приношенія (αναθήματα), то это, по мианію Люціуса, нисколько не говорить противъ сдаланнаго имъ вывода, такъ какъ подъ этими "αναθήματα", говорить онъ, Іосифъ вполиа могъ разумать храмовую подать, а быть можетъ также и десятины (ср. Antiqu. jud. XVIII, 9. 1: "τό τε δίδραχμον... καὶ ὑπόσα ἀλλα ἀναθήματα). Der Essenismus, s. 101.

ному направленію, которое со времени Эздры всегда энергично было проповѣдуемо въ іудействѣ. Кромѣ этихъ пагубныхъ вліяній изычества вредно дъйствовали на нравственность садокитскихъ первосвященниковъ также и тѣ богатые доходы ихъ, которые своей стороны тоже полжны быля способствовать D83сЪ витію у нихъ сустности и властолюбія. Противъ эгонстическихъ, нечестивыхъ и антинаціональныхъ стремленій патриціанскихъ родовъ еще до сирійскихъ войнъ, по мнѣнію Люціуса, несомнѣнно должна была зарождаться въ народъ нъкоторая оппознція, и это тъмъ въроятнъе, если принять во вниманіе, какіе глубокіе корни пустило въ нѣдрахъ іудейства направленіе, вызванное къ жизни Эздрой и потомъ распространяемое и върно сохраняемое книжниками,---и съ другой стороны, какъ велико было число такихъ «ревнителей закона», которые во время религіозныхъ притъсненій скорће готовы были перенесть различные роды мученій, чћиъ нарушить хотя бы только одну заповёдь закона, --которые охотнёе позволяли себя умерщвлять цълыми толпами, чъмъ ръшиться на осквернение субботы поднятиемъ оружия. Такие строгие блюстители закона, благочестивые мужи, замъчаеть Люціусь, могли подчиняться iepycaaumckomy священству только по певолѣ (widerstrebend) и единственно потому, что это имъ вмѣнялъ въ обязанность законъ, но тъмъ не менъе они видъли въ этомъ священствѣ опаснѣйшаго врага для іудейской религів, что вполнъ впослъдствіи и оправдалось.

Когда съ воцареніемъ Антіоха IV Епифана эллинистическое направление въ особенности усилилось въ Іерусалимъ, то оно нащло себъ тамъ панболъе приверженцевъ именно въ высшихъ слояхъ общества и въ кастъ патриціевъ священническаго сословія, на что имѣются прямыя свидѣтельства въ обѣихъ Маккаиспскихъ книгахъ<sup>1</sup>). Хотя при первопачальномъ обнаружении религіозной войны само первосвященство имбло достойнаго представителя въ лицъ Опів III, названнаго Праведнымъ, однако **ЭТ**0 было только исключительнымъ случаемъ, и уже въ средъ ero приближенныхъ, даже въ его собственномъ семействъ, находились рѣшительные приверженцы эллинскаго направленія. Къ таковымъ принадлежалъ братъ самого Оніи—Іасонъ, благодаря проискамъ котораго Онія былъ лишенъ первосвященническаго достоинства, а самъ онъ, незаконно сдълавшись первосвященникомъ,

Digitized by

в) 1 Макк. V, 42; XI, 13, 15. 2 Макк. IV, 11-17.

сталъ во главъ партія эллинистовъ и дъятельно способствоваль распространению греческихъ обычаевъ въ Іерусалияв'), что, естественно, должно было вызывать глубовое негодование въ сердцахъ закону. Bъ такомъ-же аятянаціовсѣхъ истинно преданныхъ нальномъ духъ дъйствовалъ также и его преемникъ-Менелай. подобно Інсону за деньги получившій первосвященническій санъ и силою принудившій Іасона оставить Іерусалимъ. Онъ явился узурпаторомъ первосвищенническаго достоинства уже въ по<mark>зном</mark>ъ смыслѣ этого слова, такъ какъ, по увѣренію Люціуса<sup>2</sup>), онъ не принадлежаль даже къ колѣну Левіину, а происходилъ изъ Веніамниова колтна. «Не доставало, говорить Люціусь, только еще этого послѣдняго униженія и безчестія этого нѣкогда столь славнаго достоинства, представитель котораго долженъ былъ особенно ревновать о высочайшей святоств<sup>3</sup>), который свовыть грѣхомъ навлекаль ввну на цёлый народъ4), который по закону должень былъ происходить изъ дома Ааронова, а по древнему обычаю. язъ первосвященняческой фамалія, — не доставало TOJERO ЭТОГО. что-бы вызвать въ нему общее презрѣніе (um sie in allgemeine Miss achtung zu bringen) у всякаго, кому была дорога святость ero религін». Дъйствія Менелая въ санъ первосвященника, десять лътъ занямавшаго этотъ высочайшій духовный санъ іудеевъ, были столь-же беззаконны, какъ пезаконно было в вступлеяје canoe его въ должность. Онъ храмовымъ сокровнщемъ подкупаетъ Андроника, грабить съ своимъ единомысленнымъ братомъ Лизимахомъ храмъ, подкупаетъ Птоломея, казнитъ трехъ обвинителей. выступившихъ противъ него съ обличеніями, запутываеть нароль въ междоусобную войну съ Іасономъ, вызываетъ свопми нечестивыми поступками кровавое возстание, призываеть на помощь Антіоха противъ своего собственнаго народа, энергично помогаеть царю при ограблении храма и, наконецъ, —что составляетъ величайшее его преступление-убъждаетъ Андроника казнить «князя союза», «помазанника Божія», первосвященника Онію Ш-го<sup>5</sup>). Преемникомъ нечестиваго Менедая былъ Алкимъ, оказавшійся нисколько не лучше двухъ своихъ означенныхъ предшественниковъ. Въ теченіе всего своего управленія онъ является только vcept

-

а) 2 Макк. гл. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Люціусъ ссылается въ этомъ случав на 2 Макк. Ш, 4 и IV. 23.

в) Исх. XXVШ, 36-38.

<sup>•)</sup> Лев. IV, 3.

<sup>5) 2</sup> Makk. IV, 34.

нымъ слугою сирійцевъ, со времени отъбзда Вакхида изъ Іудеи стоитъ во главѣ сирійской военной силы, преслѣдуетъ ревнителей закона, вслѣдствіе чего нѣсколько разъ долженъ былъ оставлять Іерусалимъ, такъ какъ часто и иноземныя войска оказывались без:пльными защитить его отъ гнѣва іудейскаго народа. Онъ умеръ уже въ 159-мъ году, начавъ «разрушать стѣну внутренняго двора храма»<sup>1</sup>), и іудейское преданіе отомстило ему за тѣ бѣдствія, которыхъ онъ былъ виною, тѣмъ, что изобразило его смерть по истинѣ ужасающимъ образомъ.

«Какое-же вліяніе, спрашиваеть Люціусь, могло оказать на ходъ развитія іудейской религіи это беззаконное, нечестивое, единственное въ своемъ родѣ по своему нечестію, первосвященническое управление (Hohenpriesterwirtschaft) при Іасонт, Менелаъ и Алкимъ? Этотъ вопросъ вполпъ можетъ быть ръшенъ, такъ какъ можно доказать, что поведение этихъ первосвященниковъ дъйствовало на всъхъ самымъ пагубнымъ и развращающимъ образомъ, что оно вызвало поругание древнихъ обычаевъ и послужило причиной къ безпримърнымъ въ јудейской исторіи беззаконіямъ». Однимъ изъ такихъ беззаконій, вызванныхъ именно нечестіемъ іерусалимскихъ первосвященниковъ, Люціусъ считаетъ основаніе Онією (сыномъ Оніи Праведнаго) новаго храма внѣ Іерусалима, --- факть, которому, по замѣчанію Люціуса, большею частью придають нало значенія, но въ которомъ однако цельзя не признать озного изъ самыхъ многознаменательныхъ событий всей послѣпатиной религіозпой исторіи. Люціусь обстоятельно выяспяетъ зпаменательное значение этого факта, что-бы такимъ образомъ нодготовить себѣ путь къ дальнѣйшему объясненію того отрицательнаго положенія, какое заняли по отношенію къ іерусалимскому храму ессен. Какимъ образомъ, спрашикаетъ онъ, объяснить иоступокъ младшаго Оніи? Отрекся-ли онъ отъ древнихъ традицій истиннаго іудейства, его преданія и закопа, подобно Іасону, Менелаю и Алкиму? Или-же, напротивъ того, не былъ-ли 0Н'Ь такимъ же строгимъ ревнителемъ закона, какъ его отецъ, Онія Праведный, и не побудили-ди его къ основанию новаго xpama единственно лишь беззаконныя стремлеція іерусалимскихъ anoстатовъ, которые не имъли никакого права на первосвященническое достоинство, которые оскверняли святилище Божіе п тъмъ

<sup>1) 1</sup> Макк. IX, 54. Эга стіна служила перегородкой, огділяющей собственно внутренній дворъ храма отъ двора язычниковъ.

самымъ лишали жертвы ихъ истинной цѣны,—-не побудило-ля Онію все это къ такому поступку, который стоялъ въ противорѣчіи съ закономъ?

Люціусь не сомнѣвается, что Онія руководнася именно только этимъ послѣднимъ побужденіемъ, а предположеніе о связи его съ эллинистическою партіею онъ рѣшительно отвергаетъ на слѣдующихъ основаніяхъ. Прежде всего, говорить онъ, храмъ Онін былъ основанъ именно въ то время<sup>1</sup>), когда эллинистическая партія имѣза въ Јерусалямѣ преобладающее значеніе, а потому, если бы Онія ІУ быль солидарень въ стремленіяхъ съ этою партіею, то не понятно было бы, почему онъ оставилъ Палестину и тъмъ самымъ отказался отъ всѣхъ претензій на первосвященническое достоинство, которыя онъ, какъ единствеяный законный наслълникъ, былъ въ правъ предъявить. Съ другой стороны, еще менье облообы понятно повеление тъхъ девитовъ и священниковъ изъ его рода, которые послёдовали за нимъ въ Египетъ, слёдовательно, отреклись совершенно отъ јерусалимскаго храма и нарушили законъ, не имъя при этомъ надежды въ бъдномъ храмъ?) леонтопольскомъ достигнуть положения, соотвътственнаго TOMY. отъ какого они отказались въ Іерусалимъ. Далъе, справедливость своего мибнія о причинахъ поступка Оніи Люціусъ подтверждаетъ еще тъмъ соображениемъ, что палестинские учители, съ пламенною ревностью возстававшие противъ всего незаконнаго, не только не высказывали никакого обвинительнаго сужденія относительно храма Оніи, но напротивъ того приписывали ему извъстное полномочіе. Такое отношеніе сказалось въ слѣдующемъ опредъления раввиновъ: «если бы кто либо далъ объщание принести жертву всесожженія съ оговоркой принести ее въ храмь Оніп, то хотя онъ и обязанъ приносить жертвы въ Іерусалимъ, но если исполнитъ свой обътъ въ храмт. Онін, то и это булеть хорошо»<sup>3</sup>). Точно такъ-же палестинские учители дозволяли всякому, давшему обътъ назорейства, разръшить этотъ обътъ но исполнении дней назорейства и въ храмъ Онии. Итакъ, по Люціусу, не связь съ греческой партіей, а напротивъ, то поношеніе первосвященническаго достовнства, какому подверглось это послёд-

<sup>1)</sup> Въ 160-мъ году. См. ГЕРЦФЕЛЬДЪ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. П. s. 559; ЭВАЛЬДЪ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. IV., s. 463; ШПРЕГЪ. Lehrbuch d. Neutest. Zeitgeschichte. s. 637.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Beil. jud. VII, 10. 3. Antiqu. jud. XIII, 3. 3.

в) Іостъ. Gesch. des Judenthums. Bd. I, s. 118; Ширкръ. Op. cit. s. 638.

нее, находясь въ рукахъ нечестивыхъ и недостойныхъ людей, послужно однимъ изъ сильнъйшихъ мотивовъ для вышеозначеннаго поступка Оніи IV-го. Однако этого, по мнѣнію Люціуса. было-бы еще не вполнѣ достаточно для того, что-бы уяснить, какимъ образомъ сынъ Оніи Праведнаго могь считать себя B.P правъ, не смотря на явное противоръчіе закону, воздвигнуть второй храмъ Ісговъ. Поэтому въ дальнъйшемъ разсуждении своемъ опъ приводитъ болъе серьезное, по его мизнію, основаніе ялд этого факта. Послѣплѣнное іудейство, говоритъ онъ, придавало весьма большое значение преемственной передачь первосвященныческаго достоинства отъ отца къ сыну<sup>1</sup>), а между тъмъ этотъ порядокъ, ставшій уже всябдствіе своей давности священнымъ закономъ, былъ вдругъ нарушенъ, когда по проискамъ греческой партіи быль отрѣшень оть должности (а послѣ постыдно убить) первосвященникъ Онія Ш-ій, и первосвященническое достоинство было дано не сыну Онія, его законному преемнику, а другимъ аюдямъ. Но какимъ образомъ, продолжаетъ Люціусъ, могли ВЫ√ ступать предъ Всевышнимъ и примирять народъ съ Богомъ тЬ недостойные мужи, которые не происходили изъ фамиліи Садока (и въ одномъ случаъ даже не изъ Левіина колъна),--которые притомъ вступали въ тесныя сношенія съ язычниками, преслідовали ревнителей закона, оскверняли святилище Homie, packuщали храмовое сокровище -- собственность Божію?

Это поношение первосвященническаго достоянства, въ глазахъ встхъ пстинныхъ ревнителей закона, необходимо нитло своимъ слѣдствіемъ разстройство во всемъ культѣ; если храм'ь іерусалимскій находился въ въдъній мужей, которые во всъхъ отпошеніяхъ были незаконными первосвященняками, то всявдствіе этого, говоритъ Люціусъ, по воззрѣнію іудеевъ, весь храмъ и жертвенное служение теряли все свое значение, и жертвы, совершаемыя такими священниками, считались незаконными, нечистыия и не имъющими никакой цъны. Въ виду озпаченныхъ причинъ, заключаетъ Люціусъ, Онія IV, который смотръль на себи, какь на единственно законнаго священника, могъ считать себя въ правѣ, даже вопреки закону, приносить жертвы Богу и внъ оскверненнаго храма, — могъ рѣшиться основать новое мъсто для законцаго культа.

<sup>•)</sup> Antiqu. jud. XIII, 3. 4. Ср. ГЕйгЕРЪ. Urschrift und Uebersetzungen der Bibel. 8. 25.

Указавъ далѣе на то, что тотъ насильственный разрывъ съ древними священными традиціями, который выразился въ поставденія посят Оніп Ш-го незаконныхъ первосвященниковъ и вызвалъ основаніе новаго храма внѣ Іерусалима, не былъ заглаженъ въ іудействъ также и въ то время, когда первосвященническое достояпство перешло въ династіи Асмонеевъ, TAR'S RARL эта фамилія, не принадлежа къ роду Аарона, не имъла въ сущности никакого законнаго права на этотъ санъ, --- Люціусъ заключаеть: «итакъ, остается фактомъ, что во время сирійскихъ войнь обнаружились многіе симптомы разложенія въ нѣдрахъ іудейства: что тогда на 31/2 года было прекращено храмовое служение и жертвоприношение въ Іерусалныт; что долгое время даже и послъ вторичнаго освященія святилоща не могли быть приносимы никакія законныя жертвы; что первосвященническое достоянство было поругано нечестивыми и незаконными носителями его и что это достоинство перешло, наконецъ, къ чуждой фамиліи, которая ие могла имѣть на него никакого законнаго права, — что, однимъ словомъ, между низложеніемъ Онія Праведнаго въ 175 году и торжественнымъ утвержденіемъ въ первосвященническомъ достоинствћ Симопа въ 140 году находился промежутокъ времени въ лътъ (цълый человъческій возрасть), исполненный безпо-35 рядковъ, мерзостей и беззаконій всякаго рода, что, конечно, должбыло оказывать рѣшительное вліяніе на религіозную жизнь ¥0 іудейства. Несомизнио!-восклицаеть Люціусь-если глѣ-дибо мыслимо возникновение такой религиозной партии, которая порвала связь съ господствующей традиціей, то это здёсь, --- и только здёсь».

Помимо этихъ соображений, основанныхъ на историческихъ данныхъ, еще также и другія основанія приводять Люціуса кь тому убъжденію, что происхождеція ессенязма должно искать именно во время сирійскихъ войнъ. Между ними видное мъсто запимаеть этимологія имени ессеевь. Люціусь нисколько не сомиввается въ томъ, что это происходить оть «hase=hasid пмя (ПСК – ПСК – замѣчаетъ онъ, навърно желаль . указать на эту этимологію, когда онъ въ двухъ различныхъ ивстахъ увѣрялъ, что ессен (ессаю) получили ИМЯ « пара свое ту о́зю́тута » 1), а еще въ одномъ мълтъ онъ уже прямо назы ваеть ессеевъ «боло: »2), каковой терминъ употребляють также

<sup>1)</sup> Praepar. evang. Lib. VIII, cap. 11. Quod omn. prob. Lib. p. 876, D.

<sup>\*)</sup> Quod omn. prob. lib. p. 878, E.

■ LXX для перевода еврейскаго ¬¬¬¬¬ (напр., псал. LXXVIII, 2). Точно также и Іосифъ имълъ въ виду, конечно, эту этимологию ниени ессеевъ, когда онъ характеризовалъ ихъ (и именно при своемъ первоять упоминания о нихъ въ Bell. jud. II, 8. 2), какъ людей, которые совершенно особеннымъ образомъ упражняются въ святости («окриотус»). Въ настоящее время это производство амени ессеевъ отъ hase большинствомъ изслъдователей<sup>1</sup>)---проазводять ли они ессенизмъ изъ греческихъ, или-же изъ іудейскихъ вліпній — признается этимологически самымъ неоспоримымъ и во встхъ отношеніяхъ нанболте подходящимъ. Но если слово «естичос». вродолжаетъ Люціусъ, равнозначуще съ «Стопа», «хазідаїос», или «ас:багос», ТО ВЕСЬМА ВЪРОЯТНОЙ ПРЕДСТАВЛЯЕТСЯ СВЯЗЬ ессеевъ съ тою партіею «асидеевъ», существованіе которыхъ намъ указывается во время сирійскихъ религіозныхъ войнъ<sup>2</sup>) и которые. исчезаютъ изъ исторіи незадолго до выступленія ессеевъ. Существование связи между ессеями и асидеями представляется для Люціуса фактомъ тѣмъ болѣе несомнѣннымъ, что помимо сходства въ вмени между ними обнаруживаются еще, по его мизнію, сходства и въ слѣдующихъ пунктахъ: 1, какъ и асидеп, ессен составляли « оргаторий», т. е. замкнутое общество; 2, какъ и асиден, ессен преслъдовали чисто-религиозныя цъли; З, какъ и асилен. Ης ΚΟΤΟΡΜΧΈ ΒΟΑΚΙΠ ΟΜΑΈ « εχουσιαζόμενος τῷ νόμφ»<sup>3</sup>), также и ессен были ревностными блюстителями закона, относившимися къ Моисею, т. е. къ закону, еще съ большимъ уваженіемъ, чъмъ ихъ іудейскіе современники, и на дълъ доказавшими, что они охотнъе были готовы претерпѣть все, чѣмъ нарушить законъ<sup>4</sup>); 4, наконецъ, какъ и асидеи, которые тотчасъ по возстановлении въ странъ религіозной свободы просили мира<sup>5</sup>), также и ессен по принципу до того были нерасположены къ войнъ, что запрещали въ своемъ орденъ приготовление какого-бы то ни было оружия.

Безъ сомнѣнія, замѣчаетъ Люціусъ, недостаточно одной случайности для того, что-бы обънснить всб эти сходства между благочестивыми мужами сирійскаго времени и благочестивыми, которые извѣстны намъ подъ именемъ ессеевъ. Недостаточно ея тѣмъ болѣе, что изъ первой книги Маккавейской можно также ука-

- \*) Bell. jud. II, 8. 9-10.
- <sup>в</sup>) 1 Макк. VII, 13.



а) Франкель, Эвальдъ, Гитцигъ, Целлеръ, Де-Ветте и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Makk. II, 42; III, 13; VII, 13.

<sup>») &</sup>quot;Соизволяяй закону"-1 Макк. II, 42.

зать еще и поводъ, благодаря которому изъ среды асидейской партіи возникъ ессенизмъ,---и даже причину того, почему опъ организовался не какъ либо иначе, а именно такъ, какъ мы его знаемъ изъ позднъйшаго времени. Этимъ поводомъ, выясняеть Люціусь, могли послужить событія, описанныя въ УП главѣ первой книги Маккавейской. Мы узнаемъ оттуда, что асидеи держали сторону военной парти только до тъхъ поръ, пока продолжались притъсненія, пока сирійцы запрещали соблюдать религіозныя отеческій законъ, пока храмъ находился въ рукахъ нечестивыхъ и незаконныхъ первосвященниковъ, какъ Менелай; НO 100.15 того какъ была пріобрътена религіозная свобода, и Асмонен продолжали войну больше въ интересахъ политической независимости своей страны, чёмъ въ интересахъ религии, асидеи, «первые изъ сыновъ Израилевыхъ», объявили себя готовыми заключить миръ съ врагами и признали поставленнаго сирійцами первосвященныка Алкима законнымъ верховнымъ главою, въ особенности потому, что онъ былъ изъ Ааронова рода. Алкимъ клятвенно обязался дать имъ и ихъ сотоварищамъ миръ, однако самымъ постыднымъ образомъ нарушилъ свою клятву и, приказавъ «схватить 60 человѣкъ изъ асидеевъ, умертвилъ ихъ въ одинъ день » 1). Этотъ нечестивый поступокъ Алкима, естественно вызвавшій силь. ное ожесточение среди асидеевъ, долженъ былъ имъть, по миъ-нію Люціуса, роковое значеніе для всей ихъ партіи. Необхо димымъ слъдствіемъ его было то, что асидеи «совершепно 0T реклись отъ Алкима и отъ находящагося въ его въдъни храмоваго культа, и нитя за собою печальные примъры беззаконій, совершавшихся на ихъ глазахъ въ послъдніе двънадцать лътъ, когда Bce время оставалось ВЪ рукахъ недостойныхь святилище незаконныхъ священниковъ, а также отчаяваясь Ø въ булущемъ, они по необходимости должны были смотръть на **ЭТ**ОТЬ разрывъ, какъ на продолжительный. Поэтому здъсь именно, заключаеть Люціусь, слёдуеть искать происхожденія ессенизма», и въ подтверждение этого вывода онъ приводятъ еще слъдующия три положения: 1, въ ессенизмъ, говорятъ онъ, безспорно, существуетъ разрывъ съ жертвеннымъ и храмовымъ культомъ, --- разрывъ, возникновение котораго относить къ болъе позднему времени ны не имбемъ никакого права, тъмъ болће, что и всъ наши источники предполагаютъ его существовавшимъ издавна. Съ другой

<sup>1) 1</sup> Marr. VII, 13-16.

стороны, безспорно также, что этотъ разрывъ (особешно, если взять во внимание, что ессеи ставили законъ еще выше, чъмь всѣ прочіе іудея) не могъ развиться у нихъ постепенно въ спокойнын времена, при полномъ порядкъ во всемъ строъ жизни, а напротивъ того долженъ былъ возникнуть насплыственно, разомъ («nit einem Male), во времена революціи и нарушенія всего прежняго строя жозни. 2, Теперь мы знаемъ, что уже во время сирійскихъ войнъ существовала тѣсно замкнутая религіозная партія, состоявшая изъ «благочестивыхъ» мужей, строгихъ ревнителей закона, и что когда эти послъдние послъ долгихъ лъть снова готовы были присоединиться въ святилищу, то іудейскій первосвященникъ совершилъ по отношению къ нимъ гнусное преступленіе, нарушивь клятву и казнивь язъ нихъ 60 человѣкъ. 3, Десятилѣтіемъ позже выступаеть предъ нами другая религіозная партія, съ тъмъ-же самымъ именемъ, тою-же ревностью къ закону, съ тъмъ-же расположениемъ къ миру; она отличается огъ первой только тъмъ, что совершенно порвала всякую связь съ храмовымъ культомъ. Итакъ, въ виду этого, какъ можно не пскать происхождения ессенизма именно здѣсь? — повторяетъ еще разъ Люціусъ.

Указавши поводъ къ происхождению ессенияма въ нечестивомъ поступкъ Алкима, заставившемъ асидеевъ, подобно Оніи Младшему, вполиѣ сознательно прекратить всякое общеніе съ храмомь іерусалимскимъ, Люціусъ вслёдъ затёмъ продолжаетъ: «также и всъ особенности ессенизма объясняются вполнъ удовлетворительно, если именно согласиться, что ессеи сознательнымъ образомъ («in bewusster Weise») порвали связь съ жертвеннымъ и храмовымъ служеніемъ». Это положеніе Люціусъ развиваетъ такимъ образомъ: если бы благочестивые, говоритъ онъ, отреклись отъ храмоваго культа, то имъ немедленно представился-бы вопросъ, который они никакъ не могли оставить безъ ръщения, --- вопросъ именно о томъ, могутъ-ли они оставаться върными закопу іудеями, не участвуя въ храмовомъ служении и не принося тамъ даже жертвъ гръха и вены? На этотъ вопросъ могла дать отвъть только книга закона, и естественно-закона, истолкованнаго въ смысль ихъ времени. Что касается всеобщей заповѣди о посѣщеніи Іерусалима для того, что-бы фактически засвидътельствовать свое участіе въ общественномъ храмовомъ служеніи, то она, говоритъ Люціусь, въ іудействѣ позднѣйшаго времени была соблюдаема довольно слабо, какъ это иначе и не могло быть, такъ какъ законъ «былъ разсчитанъ для страны пространствомъ въ нѣсколько квадратныхъ мвль»<sup>1</sup>), а не для великаго народа. Поэтому случалось, что «многіе рѣдко приходили въ Герусалимъ, нѣкоторые же совершенно не приходили, и отъ этого однако не становили сь апостатами»<sup>2</sup>). Иначе однако, продолжаетъ Люціусъ, было съ тѣми жертвами, которыхъ требовалъ законъ именно отъ отдѣльныхъ лицъ, и притомъ требовалъ съ гораздо большею настойчивостью, чѣмъ личнаго участія въ общественномъ храмовомъ богослуженіи. Какимъ-же образомъ строго держащійся закона іудей могъ обойтись безъ исполненія этихъ заповѣдей?

Для выясненія этого важнаго пункта Люціуль представляеть выдержки изъ закона (книги Левить), въ которыхъ, по его мнѣнію, настойчивѣе всего (am eindringlichsten) требуется принесепіе жертвъ повинности. Эти случаи слѣдующіе:

Лев. IV, 2. «Если какая душа согрѣшить по ошибкть противъ какихъ-либо заповъдей Господнихъ и сдѣлаетъ что-нибудь, чего пе должно дѣлать». Частнѣе:

Лев. V, 1. «Если кто согрѣшитъ тѣмъ, что слышалъ голосъ проклятія и былъ свидѣтелемъ, или видѣлъ, или зпалъ, но не объявилъ, то опъ понесетъ на себѣ грѣхъ».

Лев. Ү, 2. «Если вто-либо прикоснется къ чему-нибудь нечистому (напр., въ трупу нечистаго звъря и т. п.), но не зналъ того, то онъ нечистъ и виповенъ».

Лев. У, З. «Или если прикоснется къ нечистотъ человпъческой, какая бы то ни была нечистота, отъ которой оскверняются, и онъ не зналъ того, но послъ узнаетъ; то онъ виновенъ».

Лев. V, 4. «Или если кто безразсудно устами своими поклянется сдѣлать что-либо худое или доброе, какое-бы то ни было дѣло, въ которомъ люди безразсудно клянутся, и онъ не зналъ того, но послѣ узнаетъ; то онъ виновенъ въ томъ».

Лев. VI, 2—5. «Если кто согрѣшитъ и сдѣлаетъ престу пленіе предъ Господомъ и запрется предъ ближнимъ своимъ въ томъ, что ему поручено, или у него положено, или имъ похищено, или обманетъ ближсняю своего, или найдетъ потерянное и запрется въ томъ, и поклянется ложно въ чемъ-нибудь. что люди дѣлаютъ и тѣмъ грѣшатъ: то согрѣшивъ и сдѣлавшись виновнымъ, онъ долженъ возвратать похищенное, что похитилъ,

<sup>1)</sup> REUSS въ НЕКZOG'S Real-Encyklopädie. Bd. XI, s. 497.

<sup>\*)</sup> REUSS BE SCHENKEL'S Bibel-Lexicon. Bd. III, s 442.

яли отнятое, что отнялъ... или если опъ въ чемъ поклялся дожно, зо долженъ отдать сполна и приложить къ тому пятую долю и отдать тому, кому принадлежитъ, въ день приношения жертвы пояминости».

Понятно! восклицаеть послё этого Люціусь, не можеть быть ивканой необходимости въ принесеніи жертвы вины, если только всё стремленія ессеевъ преимущественно и направлялись именно иъ тому, что бы избѣжать перечисленныхъ здѣсь случаевъ такихъ грѣховъ, которые могли быть искуплены только жертвой вины. «Изъ этого мѣста закона, продолжаеть онъ далѣе, можно объяснить происхожденіе почти всѣхъ ессейскихъ обычаевъ и нравственныхъ требованій».

Эта «mania purifica», эта постоянная боязнь ессеевъ лишиться левитской чистоты, которая побуждала ихъ при всякомъ соприкосновении съ внѣшнимъ міромъ (даже съ сочленами ордена низшей ступени, въ законной чистотъ которыхъ они не могли быть вполнъ увърены) подвергаться омовеніямъ и кромъ того предписывать ежедневныя омовенія для очищенія случайнаго, безсознательнаго оскверненія, — имъетъ свое основание въ законъ Лев. У, 1. Столь странные обычаи, соблюдаемые ессеями при отправления естественныхъ нуждъ, паходятъ для себя объяснение въ книгъ Лев. V, 3, а также во Второз. XXIII, 13--14, гдъ предписуется закрывать свою срамоту. Запрещение у ессеевъ клятвы есть простое слъдствіе Лев. У, 4. Что-бы не влясться безразсудно и не учинять клятвопреступленія, запрещается всякая клятва вообще<sup>1</sup>). Воздержание ессеевъ отъ занятия торговлей и отъ всего, что можетъ возбуждать алчность, ихъ обътъ «сохранять душу чистою отъ несправедливой корысти»<sup>2</sup>) объясняется изъ Лев. VI, 2--5. Такъ снаьпо оттъняемое въ ессейской клятвъ обязательство «всегда ненавидѣть несправедливыхъ и держать сторону правыхъ», а также «всегда изобличать лжецовъ» — было слъдствіемъ Лев. У, 2. Столь мелочное выполнение ессеями во всѣхъ пунктахъ всѣхъ предписаній закона, въ чемъ они далеко превосходили остальных ь іудеевъ, нитетъ свониъ основаніемъ общую заповѣдь закона. высказанную въ Лев. IV, 2. Если-бы всъ указанныя здъсь мъста закона, говоритъ Люціусъ, находились порознь, въ разныхъ ивстахъ торы, то высказанный нами взглядъ имълъ бы менъе

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 6.

a) Bell. jud. II, 8. 7.

основаній для себя, но всё эти повелёнія содержатся въ одномъ мёстё в не было нужды въ методическомъ объединеніи ихъ. Если ессен, порвавши связь съ храмовымъ культомъ, неизбёжно должны были встрётиться съ этими повелёніями, то, съ другой стороны, они были въ состояніи обойти ихъ, избёгая тёхъ оскверненій и грёховъ, для которыхъ законъ предписывалъ очистительную жертву. Итакъ, заключаетъ Люціусъ, разрывъ съ храмовымъ культомъ составляеть не только причину, которая вызвала ессенизмъ, какъ таковой, къ жизни, но также и причину, цочему ессенизмъ организовался именно такъ, какъ мы его знаемъ изъ исторіи.

Остальныя особенности ессенизма Люціусь также не считаеть затруднительнымъ объяснить съ точки зрѣнія своей теоріи. Вотъ что говоритъ онъ объ общественныхъ трапезахъ ессеевъ, ихъ общении вмуществъ и корпоративномъ образъ жизни. Уже вслъдствіе того оппозиціоннаго положенія, какое заняли оскорбленные Алкимомъ аспден по отношенію къ іерусалимскому священству, должно было развиться и усилиться въ ихъ средъ необхолимо чувство солидарности и взаимной связи, которое еще ранъе могло объединять членовъ «очатшуй»: асидеи, какъ члены одной партіи, другъ съ другомъ, чъмъ должны были еще тъснъе сплотиться это было прежде. Но помимо этого общаго оспованія были еще и другія причины взаимнаго единенія ессеевъ. Объ Маккавейскія книги свидътельствуютъ о томъ<sup>1</sup>), что благочестивые іудеи BO время спрійскихъ преслѣдованій находились въ постоянномъ страхѣ, какъ-бы не согрѣшить чрезъ вкушеніе нечистой пищи, и именно не только такой пищи, которая прямо была запрещена закономъ, но даже и такой, которая происходила отъ язычниковъ, такъ какъ все, что производила языческая почва, у іудеевъ счинечистымъ<sup>2</sup>). Такой страхъ въ особенности увеличился талось когда Антіохъ Еняфанъ не только отмѣнилъ изданное тогла. Великимъ запрещение ввозить въ Герусалимъ мясо Антіохомъ или кожи животныхъ, нечистыхъ по закону јудейскому<sup>3</sup>), но еще нарочито, можно сказать, какъ-бы наводнилъ іудейскую страну нечистыми языческими събстными припасами. Отсюда объясняется то, что многіе въ народѣ охотнѣе принимали смерть, чѣмъ рѣ-

я) 1 Макк. I, 62; 2 Макк. V, 27; VII, 1 и слъд.

в) Осія IX, 3; ср. Ам. VП, 17. Г вриф вльдъ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. П, s. 152.

<sup>\*)</sup> Antiqu. jud. XII, 3. 4.

шались отвѣдать нечистой пищи<sup>1</sup>), а «Іуда съ своими приверженцами жиль въ горахъ по подобію звърей, питаясь травани (слъдовательно, не употребляя ничего варенаго), что бы не сдёлаться прячастныя оскверненія (πρός τό μή μετασχείν του μολυσμου)»2). Что-бія избъжать постоянной опасности согръшить чрезъ вкушение нечистой нищи, члены повой партія благочестивыхъ, говорятъ Люціусъ, ръщили не употреблять никакой такой пищи, происхожденія K0торой они не знали, -- никакой пищи. относительно которой они не были увърены, что она левитски чиста, приготовлена чистыми руками, въ чистыхъ сосудахъ и на чистыхъ дровахъ<sup>3</sup>). Но такъ какъ каждому въ отдъльности не было всзможности надзирать за способомъ приготовленія своихъ кушаній, то ессен и ввели у себя общія трапезы, избирая изъ своей среды особыхъ лицъ<sup>4</sup>). которымъ ввърялось должное приготовление пищи.

Такимъ образомъ первоначальное происхождение ессейскихъ общихъ трапезъ объясняется, по Люціусу, прежде всего только боязнью ессеевъ предъ оскверненіемъ нечистою пищею. Лишь поздиће ессеи могли приписать своимъ трапезамъ извѣстное богослужебное значение и видъть въ нихъ эквивалентъ жертвъ. Но побужденіемъ къ этому, по Люціусу, могли послужить не столько спеціально-ессейскія, сколько обще-іудейскія воззр'внія, такъ какъ, говорить онь, не только налестинскіе іудеи, но и іудеи разсѣяція приписывали своимъ субботнимъ общимъ трапезамъ извѣстный богослужебный характеръ и считали ихъ почти столько-же священными и угодными Богу, какъ жертвенныя И пасхальныя трапезы, которымъ они, впрочемъ, явно подражали.

Необходимымъ слъдствіемъ этихъ общихъ трапезъ было въ ессенизмъ общеніе имуществъ, а также и та орденская организація съ выборными священниками.—поварами, управятелями и распорядителями, о которой разсказываетъ намъ Іосифъ. Вмъстъ съ этимъ были даны достаточные мотивы для корпоративной жизни ессеевъ, для образованія тъхъ ессейскихъ ассоціацій, какія существовали во время Филона и Флавія.

Оказываемое ессеями предпочтение деревенской жизни<sup>5</sup>) имбетъ, конечно, свое основание въ томъ, что въ деревняхъ они легче,

s) Antiqu. jud, XVIII, 1. 5.

Digitized by Google

<sup>1) 1</sup> Makk. VII, 1-42.

s) 2 Makk. V, 27.

в) III и р є р ъ. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte. s. 492 и 387.

<sup>4) &</sup>quot;Самыхъ надежныхъ членовъ секты" - см. Antiqu. jud. XVШ, 1. 5.

чёмъ въ городахъ, могли сохранять себя отъ всякаго нечистаг. соприкосновенія и съ большимъ удобствомъ могли осуществлять свои жизненные идеалы. Поэтому и рабы не могли имѣть мѣста въ ихъ колоніяхъ, такъ какъ они представляли-бы постоянную опасность для чистоты ессеевъ, да кромѣ того при общеніи имуществъ и единеніи всѣхъ членовъ секты не трудно было обходиться и безъ нихъ.

Подобнымъ-же практическимъ взглядомъ было обусловлено также и отношение ессеевъ къ женскому полу. Филонъ, замъчаетъ Люціусъ, вполнѣ правъ, объявляя брачную жизнь несовмѣстимоя съ общей жизнью и общениемъ имуществъ<sup>1</sup>). Но Люціусъ не упускаетъ при этомъ указать, какъ на основание безбрачия ессеевъ, также и на то обстоятельство, что ессеи, безъ сомнѣния. раздѣляли со многими современными имъ іудеями «ветхозавѣтное воззрѣние о нечистотѣ супружескаго сноше́ния»<sup>2</sup>).

Люціусъ, какъ мы упоминали уже выше, не допускаеть существованія у ессеевъ воздержанія отъ употребленія мяса и вина. а воздержаніе ихъ отъ помазанія масломъ онъ объясняеть просто тѣмъ обстоятельствомъ, что ессеи, какъ и всъ прочіе іудеи того времени<sup>3</sup>), опасались какъ-бы не оскверниться такимъ масломъ. которое было приготовлено не-іудеемъ, или которое даже только подверглось прикосновенію со стороны язычника.

Дъление ессеевъ на 4 степени явилось уже, въроятно. какъ результатъ многолътнихъ опытовъ; но различныя степени новиціата, замѣчаетъ Люціусъ, могли оказываться полезныме для ессеевъ въ тъхъ видахъ, что-бы избъжать принятія въ орденъ недостойныхъ, которые иначе подвергли бы опасности святость общества. Во избъжание этого явилась у ессеевъ клятвсего венная формула, которую долженъ былъ произносить каждый членъ при своемъ вступлени въ орденъ. Анализируя содержание этой вступительной клятвы, Люціусь обращаеть, между прочимь. внимание на то, что первая часть ея, содержащая религиозные н нравственные идеалы ессеевъ, въ своихъ отдъльныхъ чертахъ имъеть много сходства съ псалмомъ XIV-мъ, въ которомъ «представлен» идеальное изображение благочестиваго израильтянина». Въ вилу этого Люціусь не сомиввается, что ессейская клятва находится въ зависимости именно отъ этого исалма. и это согласіе, говорить

<sup>1)</sup> Praeparat. evang. Lib. VIII, cap. 1.

в) Лев. XV, 16-18. Ср. Іоберн. FLAV. Contra Apion. Lib. П. сар. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Antiquit. jud. XII, 3. 1.

онъ въ заключение своей теоріи, также доказываетъ, что существовало великое сродство между ессенизмомъ и кружками благочестивыхъ, изъ среды которыхъ, какъ думаетъ Люціусъ<sup>1</sup>), вышелъ также и этотъ псаломъ<sup>2</sup>).

Теорія Люціуса, по пашему мнѣнію, имѣетъ за собою Heсомнѣнныя достоинства и преимущества сравнительно съ другими, разспотрѣнными нами выше теоріями, такъ какъ, во-первыхъ, она основывается на строго историческихъ данныхъ и поставляеть происхождение ессенизма въ тъсную связь съ фактами изъ жизни іудейскаго народа въ эпоху Селевкидовъ (къ какому времени съ значительной въроятностью можно пріурочивать происхождение этой секты), а во-вторыхъ, такъ какъ она вполнъ удачно разрѣшаетъ одинъ изъ трудиъйшихъ пунктовъ въ вопросѣ объ ессенизмъ, предлагая весьма правдоподобное объяснение того. почему и какимъ образомъ могло произойти въ этой сектъ отверженіе храмовыхъ жертвъ, составляющее характернѣйшую черту ессейства. Люціусь прямо приступаеть къ ръшенію этого послёдняго вопрока, и для надлежащаго уясненія его опъ обращается къ тъмъ историческимъ даннымъ, которыя, по его мизнію, болъе всего могутъ способствовать освъщению дъла. Охарактеризовавь недостойное поведение и безпорядочное управление Садокитскихъ первосвященниковъ--представителей верховной власти въ эпоху Селевкидовъ, удачно освътивъ поступокъ Оніи Младшаго. вопреки закону построившаго храмъ Ісговъ въ Леонтополъ, отмътивъ недостояное поведение первосвященника Алкима по отношенію къ благочестивымъ асидеямъ и указавъ на полную въроятность близкой, непосредственной связи этихъ послъднихъ съ ессеяпа,---Люціусъ на основанія всего этого приходить къ тому выводу, что ессен вполнѣ сознательно порвали всякую связь C'Ь храмовымъ священствомъ и съ храмовымъ культомъ, что, по его интию, и послужило причиною ихъ обособленія; а заттиъ COпоставивъ этотъ свой выволъ. а вытесть съ тъмъ и основной

1) Если и не соглашаться съ мийніемъ Люціуса о происхожденіи этого, несомийно Давидова (см. В и ш и я к о в ъ. О происхожденіи исалтири, стр. 219--220), псалма изъ кружковъ "благочестивыхъ", то во всякомъ случай указываемое Люціусомъ сходство его по содержанію со вступительной клятвой ессеевъ довольно знаменательно, и оно также можетъ служить важнымъ, аргументомъ въ пользу чисто палестинскаго происхожденія ессейской секты, желавшей руководиться въ своей нравственной жизни только священными произведеніями своего народа.

<sup>a</sup>) A 10 H 1 S C 1, Der Essenismus. s. 75-108.

Digitized by Google

принципъ своей теоріи, съ ибкоторыми мѣстами книги Левить, Люціусъ дѣлаетъ попытку объяснить отсюда и всѣ особенности ессенизма, заявляя, что «разрывъ съ храмовымъ культомъ послужилъ причиною не только самого возникновенія ессенизма, но и того, почему ессенизмъ организовался именно такъ, какъ мы его знаемъ изъ исторіи»<sup>1</sup>).

Изъ приведеннаго очерка теоріп Люціуса видно, что названный ученый весьма удачно сумълъ подобрать въ исторіи послѣплѣннаго іудейства цѣлесообразныя данныя и дать имъ надлежащее освѣщеніе для того, что-бы сообщить убѣдительность какъ основной мысли своей теоріи, утверждающей присутствіе въ ессенизмѣ сознательной оппозиціи противъ храмоваго священства, такъ и многимъ, вытекающимъ изъ нея дальнѣйшимъ выводамъ. Справедливость однако требуетъ замѣтить, что хотя теорія Люціуса и имѣетъ нѣкоторыя положительныя достоинства, тѣмъ не менѣе нельзя безъ всякихъ оговорокъ принимать ее цѣликомъ и безусловпо соглашаться со всѣми ея выводами и положеніяни, какъ и вообще нельзя сказать того, что-бы теорія эта не оставляла уже ничего необъясненнымъ въ ессенизмѣ и была чужда всякихъ недостатковъ.

Самый существенный недостатокъ теорія Люціуса, по нашену мнѣнію, заключается въ томъ, что въ ней преобладающее значе ніе запимають элементы отрицательные, а не положительные: Люціусъ все въ ессенизмъ--и самое возникновеціе его, и основной его хадактеръ, и всѣ его особенности--хочетъ вывести изъ одного только отрицительнию основания, -- изъ недовольства представителями священства, послёдствіемъ котораго было, по его мнѣнію, отверженіе храмоваго богослуженія, не VK83**688**8 при этомъ никакихъ положительныхъ данныхъ, которыя объясняли-бы, почему ессенизмъ развился въ томъ именно направиени и усвоилъ себъ всъ тъ отличительныя особенности, какія удостовъряются намъ показаніями источниковъ. Между тъмъ указанный Люціусомъ принципъ можетъ быть признанъ вполиъ достаточнымъ только для объяснения первоначальнаго зарождения ессенизма и происхожденія и вкоторыхъ его особенностей, кагь напр. замкнутости и изолированности ессеевъ, ихъ тщательной заботливости о сохранении левитской чистоты, ихъ мнительной боязни оскверненія, совитстваго образа жизни, пожалуй, даж

<sup>1)</sup> Люціусъ. Der Essenismus. s 101.

ихъ общественныхъ трапезъ и общенія пмуществъ; но всѣ тѣ учрежденія, обычан и воззрѣнія ессеевъ, какія извѣстны намъ по сообщеніямъ нашихъ источниковъ, изъ означеннаго принципа съ полною логичностью и основательностью выведены быть не могутъ, а нуждаются для своего объясненія въ какомъ-либо иномъ положительномъ принципѣ, положенномъ въ основу ессейской секты и обусловившемъ собою все ея дальнѣйшее развитіе.

Недостаточность выставленного Люціусомъ принципа сказывается даже и въ томъ пунктъ, который касается замъны ессеями храмовыхъ жертвъ своими очищеніями. Люціусъ слишкомъ просто решаеть это дело: ессен, говорить онъ, не имея возможности послѣ своего отреченія отъ храмоваго культа и священства приносить жертвы вины, ръшили всячески избъгать тъхъ гръховъ, провинностей и осквернений, за которыя по закону положено было принесение этихъ жертвъ, но такъ какъ, очевидно, на практикъ это было не осуществимо, то ессеи скоро замънили жертвы своими особыми священнодъйствіями, которыя они съ тъхъ поръ в стали практиковать въ своей средь. Здъсь, по нашему мизнію. у Люціуса недостаетъ строгой послѣдовательности въ выводѣ, а допускается нъкоторый логическій скачокъ: онъ надлежащимъ образомъ не выясняеть того, какимъ образомъ ессеи, не смотря на то, что они вполнъ сознавали обязательность постановления закона касательно принесенія жертвъ вины, тёмъ не менѣе такъ, повидимому, легко пришли къ ръщенію замънить ихъ другими искупительными средствами, которыя они стали даже ръшительно предпочитать храмовымъ жертвамъ, какъ-бы считая ихъ болъе цълесообразными, чъмъ эти послъднія. Одного недовольства представителями священства и сознательной оппозаціи противъ нихъ, по нашему мизнію, въ этомъ случаъ было еще недостаточно: туть нужно было какое либо болье серьезное основание, которымъ-бы ессен могли оправдывать свой поступокъ, нужны были также извъстные прецеденты въ предшествующей поторіи іздейства, подготовившие в облегчившие ессеямъ переходъ къ усвоенной ими религіозной практикъ.

Такимъ образомъ тотъ выводъ Люціуса, что «разрывъ съ храмовымъ культомъ составляетъ причину не только самого возникносенія ессенизма, но также и причину того, почему онъ организовался именно такъ, какъ мы его знаемъ изъ исторіи». не можетъ быть принятъ во всемъ своемъ объемѣ. а неизо́тжпо долженъ быть въ значительной степени ограниченъ, такъ

какъ вторая половина его представляется недостаточно обоснованною. Что-же касается первой половины означеннаго вывода Люціуса, то хотя мы признаемъ полную справедливость высказанной здъсь мысли, вполнъ раздълня тотъ взглядъ. что ессенизмъ обязанъ своимъ происхожденіемъ сознательной оппозицім извъстной части іудеевъ противъ храмоваго священства H тъмъ не менъе мы считаемъ необходимымъ пополнить культа. аргументацію Люціуса изкоторыми новыми, основанными на историческихъ фактахъ, данными и соображеніями, которыя, съ одной стороны, могуть способствовать лучшему уясненію нъкоторыхъ недостаточно освѣщенныхъ Люціусомъ пунктовъ, могущихъ BЫзывать еще недоумънія, а съ другой стороны, могутъ пролить новый свътъ на образование ессенизма.

Такъ, у Люціуса, по нашему мнѣнію, не съ достаточною полнотою очерчено религіозно-правственное состояніе іудейскаго народа въ эпоху предъ образованіемъ ессенизма, недостаточно аргументирована возможность метаморфозы асидеевъ въ ессеевъ. что можно обставить болье убъдительными доказательствами, не освъщенъ надлежащимъ образомъ и со всъхъ сторонъ поступскъ Алкима по отношенію къ асидеямъ и не выяснены всъ возможныя его послъдствія и, наконецъ, самый моментъ окончательнаго отдѣленія ессеевъ отъ общенаціональной жизни охарактеризованъ не вполнѣ рельефно и указанъ даже едва-ли вполнѣ вѣрно.

Эти пробѣлы и недомолвки, допущениые Люціусомъ, мы постараемся восполнить въ слѣдующей главѣ, вь которой вмѣстѣ съ тѣмъ мы позволимъ себѣ высказать и свое посильное сужденіе относительно тѣхъ факторовъ іудейской исторіи, какіе, по нашему мнѣнію, болѣе всего могли способствовать возникновенію ессенизма, и относительно тѣхъ положительныхъ принциповъ, какіе легли въ основу этой секты и, сдѣлавшись ея руководственными началами, дали ей то направленіе и развитіе, какое удостовѣряется намъ показаніями источниковъ.



## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

Общій очеркъ религіозно-нравственнаго состоянія послѣплѣннаго іудейства; причины, вызвавшія возникновеніе ессенизма и обусловившія собою его дальнѣйшее развитіе; значеніе ессенизма въ исторіи іудейства.

Хотя происхождение ессенизма облегчено покровомъ таинственности, тѣмъ не менѣе съ полною вѣроятностью можно утверждать, что эта секта образовалась въ іудействѣ никакъ не ранъе временя возвращенія іудеевъ изъ плъна вавплонскаго и никакъ не позже втораго дохристіанскаго въка. Эти хронологическія даты, опредъляющія собою тотъ періодъ времени, къ которому сатачеть относить происхождение ессенизма, могуть быть установлены почти съ полною несомитностью, потому что, съ одной стороны, нътъ ръшительно никакихъ слъдовъ болъе ранняго существованія ессенизма; съ другой сторовы, первое упоминаніе Іосифа объ ессенхъ при разсказъ объ іудейскомъ правителъ Іонаеанѣ (160-143 до Р. Х.)<sup>1</sup>), а еще болье свидътельство Іосифа объ ессеб Іудб, предсказавшемъ Антигону смерть отъ руки его брата, царя Аристовула (+ 106 г.)<sup>2</sup>), поставляютъ внѣ всякаго сомвѣнія существованіе ессейской секты во второй половинѣ втораго въка до Р. Х. Поэтому при изслъдовании причинъ, вызваввозникновение ессенизма и обусловившихъ собою все его шихъ дальнъйшее развитие, достаточно остановиться на выяснении тъхъ асторяческихъ событій я характеристикъ того религіозно-нрав-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XIII, 5. 9.

s) Bell. jud. I, 3. 5. Antiqu. jud. XIII, 11. 2.

ственнаго состоянія іудейства, какія имѣли мѣсто въ періодъ времени послѣ плѣна<sup>1</sup>).

Патит вавилонскій составляетъ важную эпоху въ исторіи іудейскаго народа, наложившую своеобразный отпечатокъ на всь стороны жизни избраннаго народа Божія и надолго опредълившую собою направленіе его нравственно-религіозной жизни, которая съ времени потекла по совершенно новому руслу. Если до этого паћна національно-политическій и религіозный интересы у іудеевъ еще расходятся между собою, и изъ-за политическихъ видовъ или изъ-за чувственныхъ удовольствій іуден часто міняють служеніе истинному Богу на поклонение идоламъ, такъ что требовалась или сильная государственная власть, пли грозный голосъ пророковъ, что бы держать ихъ въ страхъ Божіемъ, -- то плънъ вавилонскій и послѣдующія за нимъ событія дали рѣшительное преобладаніе религіознымъ стремленіямъ іудейства надъ всъми другими. Патвъ былъ для іудеевъ наказаніемъ за то легкомысленное пренебреженіе служеніемъ Богу истинному, которое часто проявляли они въ періодъ своей политической самостоятельности, но вибств съ тъмъ онъ былъ также и воспитательной школой, пройдя которую, іуден окончательно убѣдились въ справедливости того постояннаго напоминанія пророковъ, что не въ скоротечномъ политическомъ могуществѣ, а въ ихъ религіи, въ сохраненіи завѣта съ Богомъ, заключается вся ихъ слава и спасеніе. На ръкахъ вавилонскихъ они уже оплакивають не уничтожение государства, а разрушение храма и прекращение вь немъ богослужения. Религия оставалась тогда единственнымъ утъшеніемъ и единственнымъ сокровищемъ для іудеевъ, которое, не смотря на всѣ усплія, не могли отнять у цихъ язычники<sup>2</sup>), и јудеи въ теченіе долгаго времени плъва научились цёнить это сокровище, воспитавъ въ себъ непоколебимое убъждение, что върность Іеговъ и покорность Его закону

в) Находясь въ плецу, јуден, по свидетельству Госифа Флавія, "извелены были на зрелища понести все роды мучецій и претерпёть всякій роль смертей, дабы только не произнесть какого-либо слова прогивъ закона и противъ древнихъ своихъ преданій" (Contra Apion. Lib. I, cap. 8).

а) Хотя возникновеніе ессенизма, какъ особой іудейской секты, мы относимъ собственно къ эпохѣ Маккавейскихъ войнъ, тѣмъ не менѣе мы считаемъ не лишнимъ остановиться на характеристикѣ и предшествовавшаго періода, такъ какъ, во-первыхъ, причины, способствовавшія зарожденію и развитію секты ессеевъ, подготовлялись постепенно, а во-вторыхъ, такъ какъ тогда будутъ понятиѣе тѣ основныя тенденціи, которыя сдѣлались главными принцапами ессенизма.

--- 405 ----

составляють источникъ жизни ихъ народности. Поэтому-то, когда они получная позволение возвратиться въ землю своихъ отцовъ, то не городъ, не политические интересы руководили возвращающимися на родину іудеями, но мысль о построеніи храма и возстановленіи въ ненъ богослуженія: «поднялись тогда всѣ, въ комъ возбудилъ Богь духъ его, что бы пойти строить домъ Господень, который въ Јерусалияѣ » 1), а оставшіеся въ плѣцу снабдили возвращающихся соотечественияковъ встять нужнымъ для храма<sup>2</sup>). Пришедшіе въ Іерусалимъ іуден устронан жертвенникъ и торжественно заложили храмъ Господу в, не смотря на всевозможныя затруднения, благополучно окончили построение его и столь-же торжественно освятили его. И послъ этого жизнь народа Божія въ Палестинъ принимаетъ, такъ сказать, чисто церковное направление. Іуден централизуются вокругъ храма и ревниво оберегають свою святыню отъ взоровъ своихъ сосъдей<sup>3</sup>), прилагая всъ старанія къ тому, что бы устроить свою жизнь на началахъ преданности Іеговъ в Его божественнымъ установленіямъ.

Но хотя религіознаго рвенія было много въ новой іудейской общинъ, однако она слаба была и физическими, и правственными силами: ей не доставало твердаго національнаго самосознанія и знанія закона. Корни іудейства, пересаженные такъ насильно B'6 Вавилонъ, въ течение семидесятилътняго плъна успъли на столько тамъ укрѣпиться, что Вавилонъ навсегда сдѣлался какъ-бы вторымъ центромъ іудейства, и нужны были большія усвлія, что бы обратно пересадить ихъ и укрѣпить въ Іерусалимъ. Этотъ трудъ приняли на себя и съ успѣхомъ его выполнили выходцы изъ Вавилона — Эздра и Неемія, позаботившіеся какъ объ VKD'5иленія въ новой іудейской общинѣ, зажившей самостоятельной національнаго сознанія, такъ и о религіозномъ жизнью. научевіл народа.

Первою мѣрою Эздры, чрезвычайно важною для укрѣпленія іудейской общины въ Іерусалимѣ, было отлученіе женъ иноплеменныхъ, съ которыми успѣли вступить въ брачные союзы не только простые іудеи, но имногіе священники. Своими брачными связями съ язычницами іудеи наносили смертоносный ударъ не

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) На этомъ основаніи они даже отклоняють услуги самарянъ участвовать въ построеніи храма и богослуженіи въ немъ. 1 Эздр. IV, 3.



<sup>1) 1</sup> Jaap. I, 5.

я) Ibid. стихъ 6.

только своей паціональной, по и религіозной обособленности, такъ какъ, вступая въ мирныя сношенія съ язычествующими родственниками, іудеи постепенно должны были терять сознаніе о границахъ, положенныхъ закономъ Моисея между Израилемъ, какъ народомъ Божінмъ, и язычниками. Поэтому въ глазахъ ітлеевъ означенная мъра Эздры имъла болъе духовное, — такъ сказать. символическое, чѣмъ практическое значение: она, какъ это видно изъ словъ Эздры<sup>1</sup>), должна была внушить іудеямъ, что они-народъ чистый, «сталя святое»<sup>2</sup>), и не должны смъшиваться съ нечистыми язычниками, что-бы не заразиться ихъ мерзостями и не навлечь на себя кары Божіей<sup>3</sup>). Вообще удаленіе еврейскаго народа отъ всякаго вліянія окружающихъ націй было главнымъ принципомъ реформы Эздры, такъ какъ только чрезъ строгое примѣненіе этого принципа можно было охранить національность іудеевъ и такимъ образомъ сохранить въ неизмѣнной чистоть вѣру этого народа.

Такимъ образомъ создано было Эздрою тъло народа іудейснаго, которое отселѣ нужно было содержать въ такой-же чистоть, въ какой держить свое тьло каждый ревностный імдей. Ц каждый, осквернявшій это народное тіло ипоплеменною примісью. отежкался отъ него<sup>4</sup>). Оставалось вдохнуть въ это со внѣ чистое народное тъло столь-же чистую душу. Это Эздра сдълаль, во-первыхъ, собраніемъ священныхъ книгъ еврейскихъ въ одинъ составъ, во-вторыхъ, чтеніемъ и объясненіемъ закона народу. Законъ стояль постояннымъ укоромъ предъ глазами јудеевъ какъ за грѣхи ихъ отцовъ, такъ и за ихъ собственные гръхи. И пророки, и собственное сознание говорили јудеямъ, что только за пепсполнение закона постигали ихъ отцовъ разныя паказанія отъ Бога, закончившіяся плѣномъ,--что, напротавъ, только строгимъ исполненіемъ закона они могутъ угождать Богу. надъяться на Его защиту и на прославление въ царствъ Мессии. А между тъмъ этотъ законъ для большинства јудеевъ оставался книгою закрытою. ne. доступною для народа какъ по языку, такъ, быть можетъ, и по малому числу списковъ. Il вотъ Эздра, «книжникъ, свъдущій въ законъ Монссевояъ»<sup>5</sup>), «который расположилъ сердце свое къ тому, что бы изучать законъ Господень, исполнять его в учить

. .

**b)** 2 Dap. VII, 6.

Digitized by Google

<sup>1) 1</sup> Эздр. IX, 13-15.

s) 1 Jap. IX, 1-2. Cp. Hex. VI. 13.

s) 1 Dapp. IX, 1-2. Heem. XIII, 29. Cp. Hex. XXXIV, 15-16.

<sup>4)</sup> Heem. XIII, 28.

во Израилъ закону и правдъ»<sup>1</sup>), при содъйствіи посяъднихъ пророковъ и благочестивыхъ священниковъ, принялъ на себя трудъ собрать законъ въ одно цёлое для руководства іудеямъ на въчныя времена и внёдрить этотъ законъ въ сердце народа посредствомъ чтенія и объясненія его. Торжественно и трогательно бызо первое чтеніе и объясненіе народу закона Моисеева, какъ описываетъ это Неемія<sup>2</sup>): народъ плакалъ при слушании словесъ закона<sup>3</sup>) и, внимая объясненіямъ, дълаемымъ Эздрою, радовался, что могъ наконецъ принимать предписания и заповъди его и руководствоваться ими въ своей жизни<sup>4</sup>). Глубоко тронутый чтеніемъ закона, сознавшій свою грѣховность, народъ кается, «исповѣдуется во грѣхахъ своихъ и въ преступленіяхъ отцовъ своихъ», отдѣляется отъ всѣхъ инородныхъ и не только безпрестанно поучается въ законѣ<sup>5</sup>), но и даетъ торжественное обѣщаніе «постучать по закону Божію, который данъ рукою Монсея, раба Божія, соблюдать и исполнять всъ заповъди Господа Бога и уставы Его и предписанія Его»<sup>6</sup>). II съ этихъ поръ занимается заря новой жизни для Израиля; отселѣ соблюденіе закона сдѣлалось неотъемлепринадлежностью каждаго іудея: іудей безъ закона стано-MOIO вится немыслимъ, точно такъ-же, какъ и законъ безъ јудея. Съ этого времени «на мѣсто прежняго господства царей выступило господство закона; законъ, и въ принципъ законъ пятокнижія, сдълался абсолютною пормою для іудеевъ»7).

Но съ временемъ возрожденія и окончательнаго укрѣпленія іудейства на почвѣ закона Монсеева совпадаетъ фактъ, имѣвшій громадное значеніе для всей послѣдующей исторіи іудейства, это —-прекращеніе среди іудеевъ духа пророческаго, носители котораго, иолучая непосредственное откровеніе отъ Бога, въ теченіе всей прежней исторіи Израиля являлись провозвѣстниками воли Божіей, строгими обличителями беззаконій и духовными руководителями народа. Вмѣсто пророковъ должны были явиться, и дѣйствительио явились, другіе провозвѣстники воли Божіей, которые уже находили эту волю не въ непосредственномъ откровеніи, а въ

<sup>6</sup>) Heem. X, 28-29.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. стихъ 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Неем. гл. VIII.

<sup>•)</sup> Неем. VШ, 9.

Ibid. стяхъ 12.

<sup>5)</sup> Heem. IX, 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) STRACE BE HERZOG'S Real-Encyklop. Bd. XIII, s. 696.

изученіц закона, такъ какъ законъ являлся теперь единственнымъ руководителемъ въ жизни јудея. Въ силу рабской преданноста закону, въ силу того убъжденія, что въ законъ заключена BCA премудрость, многіе іудеи спеціально посвящали себя изучению закона, выясняли его смыслъ и приноровляли его къ соврежев. нымъ обстоятельствамъ. Постигая величайшую мудрость, заключенную, по ихъ мнѣнію, въ законѣ, они сами дѣлались мудрецами (chachamim), книжниками (sopherim), первымъ и самымъ виднымъ представителемъ которыхъ является Эздра, «изучавшій законъ Господень, и исполнявшій его и учившій во Изранлѣ закону и правдѣ»<sup>1</sup>). Изучившій законъ книжникъ самъ какъ-бы становится олицетвореніемъ этого закона: «на лицѣ книжника, говорить Інсусъ сынъ Сираховъ, Богъ отпечатлѣваеть славу свою »<sup>2</sup>). Естественно послѣ этого, что книжникъ для послѣплѣнныхъ іудеевъ сдѣлался самымъ авторитетнымъ, непогрѣшимымъ учителемъ закона; слушать его значило то-же, что поучаться ВЪ законь, и все свое уваженіе и благоговѣніе передъ закономъ народъ переносилъ и на книжниковъ. Къ нимъ обращался онъ H RE N суда, и для разъясненія предписаній закона, отъ нихъ ждаль онъ и совѣта, и утѣшенія.

Дъйствуя именемъ закона, книжники первоначально группировались, конечно, вокругъ законнаго центра јудейства---храма іерусалимскаго. Изъ священниковъ и книжниковъ образована была уже Эздрою такъ называемая «великая синагога» при храиб---главное судебное, учительное и законодательное учреждение, которому должны были повиноваться всѣ іудеи. Но скоро отъ этого общаго центра, какъ лучи отъ солнца, распространнянсь во всѣ концы земли, гдѣ только жили іудеи, малыя синагоги — богослужебно-учительныя собранія. Книжники, не привязанные никакими обязанностями къ храму, вездъ являлись во главъ этихъ собраній, какъ представители отъ великой синагоги и руководители народа, въ его подзаконной жизни, но ихъ религіозное учительство, вначалѣ столь благотворное для народа, незамѣтно перешло потомъ въ мертвое книжничество, ревновавшее только о соблюдении буквы закона, но не обращавшее внимания ца его духъ и смыслъ. Члены великой синагоги такъ опредълили задачу дъятельности какъ своей, такъ, безъ сомнънія, и всъхъ книжн

Digitized by Google

а) 1 Эздр. УЛ, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Книга Інсуса сына Сирах. X, 5.

ковъ: «будьте неторопливы въ судейскихъ ръшеніяхъ, образуйте много учениковъ и возведите ограду вокругъ закона»<sup>1</sup>). Это послѣднее требованіе считалось самымъ главнымъ правиломъ великой синагоги, которое всегда должны были имъть въ виду книжники и какъ судьи, и какъ учители народа, и которое вызывало ихъ не только на учительную, но и на законодательную діятельность. Какъ въ своей судебной, такъ п въ учительной дбятельдолжны были стремиться всячески ограждать ности, книжники законъ отъ нарушенія его со стороны народа, и съ этою цѣлью они должны были придумывать и вводить въ жизнь народа мнопредписанія и постановленія, касающіяся самыхъ гочисленныя предметовъ, исполнение которыхъ исключало-бы разнообразныхъ возможность нарушенія закона, пбо, что-бы нарушить всякую законъ, нужно было прежде нарушить эти «сказанія книжниковъ» (Главные пункты), или «раввиновъ» (Главные пункты этой ограды намъчены были, кажется, уже Эздрой, который и самъ «прилагалъ великую заботу, что-бы ничего не опустить изъ закопа Господня в заповъдей Его, что-бы научить всего Израиля постановленіямъ и судамъ»<sup>2</sup>). Такъ, изъ отлученія Эздрою женъ иноплеменныхъ возникла цѣлая система законовъ и предписаній о томъ, что бы воздерживаться отъ всякихъ сношений съ язычниками: воздерживаться отъ общения съ ними въ пищъ и питьъ, даже отъ соприкосновенія съ ними и принадлежащими имъ предметами, ибо все это нарушаеть телесную чистоту іудея. Изъ заботы Эздры о строгомъ соблюдении праздниковъ<sup>3</sup>) возникли многочисленныя мелкія предписанія книжниковъ противъ нарушенія субботняго покоя, совершенія молитвословій, левитских вочищеній и проч.4). Вообще нужно замътить, что согласно принципу, положенному Эздрою въ основу своей реформы, строжайшее вниманіе книжниковъ было обращено на левитскія предписанія, и особенно на тъ, которыя касались обрядовой чистоты, такъ что количество **no**добныхъ постановленій различныхъ книжниковъ съ теченіемъ времени возрасло до такой степени, что ями долженъ былъ опредъляться ръшятельно каждый шагь въ жизни јудея. Въпачалъ авторитеть книжниковь и глубокая приверженность іудеевь къ

6) Подробности можно читать у Гретца, Geschichte der Juden. Bd. П, 8.184-187;у Ширера. Lehrbuch der Neutestam. Zeitgeschichte, s. 385-388 и др.

i) Pirke Aboth. I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) 2 Эздр. VIII, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Неем. VIII, 19 и др.

своему закону ручались за точное исполнение этихъ мелочныхъ предписаній раввиновъ, по скоро ихъ происхожденіе было возведено ко времени Монсен, которому они были яко бы открыты самимь Богомъ вмъстъ съ писаннымъ закономъ, и всъ древніе представители іудейской религія, даже боговдохновенные пророки, HII3BOдились на степень только простыхъ хранителей этихъ преданій<sup>1</sup>). носителями которыхъ яко-бы по преемству сдѣлались наконецъ книжники. Все это способствовало тому, что предписанія книжниковъ скоро получили равную силу съ предписаніями закона, u такъ какъ они всегда имъли непосредственное отношение къ жизни народа, то скоро стали даже выше инсаннаго закона: «сказания старцевъ, говорятъ книжники, имъютъ большую цъну, чъмъ сказанія пророковъ»; «проступокъ противъ сказанія книжниковъ хуже проступка противъ сказаній писанія»<sup>2</sup>). Такимъ образомъ «предание старцевъ» въ религиозной жизни иудеевъ мало по малу сдълалось господствующимъ; къ нему начали рабски привязываться, сохранить какъ мертвое установление, сдълали его ревнивымъ стражемъ народной въры и жизни. П только одни книжники право охранять національныя присвоили себъ исключительное учрежденія строгимъ преданіемъ древности и обучать этому предацію въ синагогахъ: законъ сдълался для іудея какъ-бы «святымъ святыхъ», въ которое могъ входить только книжникъ». Народъ же стоялъ внъ этого закона, отдъленный отъ языческаго Mipa созданною книжниками оградою, п все религіозное рвеніе его направлено было на исполнение мелкихъ предписаний, составлавшихъ эту ограду.

Но чѣмъ болѣс въ послѣплѣнномъ іудействѣ возрасталь авторитетъ книжника, тѣмъ болѣе въ глазахъ народа падаетъ авторитетъ оффиціальныхъ представителей духовной власти въ іудействѣ—первосвященниковъ и священниковъ. Верховная духовная власть въ разсматриваемую эноху по прежнему принадасжала

<sup>1)</sup> Pirke Aboth. I, 1. Замбчательно, что іудейское преданіе, возводя устный законъ ко времени Синайскаго законодательства, систематически исключаеть изъ круга привиллегированныхъ лицъ, чрезъ которыхъ онъ былъ передаваемъ, потомковъ Аарона. Авгоритетными органами священныхъ традицій называются. Монсей, Інсусъ Навинъ, старѣйшины (судьи), пророки и члены великой синагоги, отъ когорыхъ учители закона (книжники) получаютъ прямое наслѣдство но первосвященникамъ отказываютъ въ чести когда-нибудь сохранять и передавать далънѣйшимъ поколѣніямъ это священное сокровище.

в) Jerus. Berachoth, I, 7. Sanhedrin, XI, 3. Ср. Erubin. 21, b. См. Христ. Чген. 1885 г. № 10, примъчание на стр. 277.

нотомкамъ первосвященника Садока, происходившимъ по прямой линій отъ старшаго сына Ааронова— Елеазара<sup>1</sup>), но такъ какъ теперь народъ іудейскій не имълъ болье своего царя, то естественно вышло то, что лица, которымъ ввёрено было высшее управление алтаремъ, въ то-же время были облечены также и высокими общественными обязанностями и должностями. Въ силу этого управленіе, если только такъ можно назвать духовное управленіе іудейскимъ обществомъ, было предоставлено въ эту эпоху фамиліямъ священниковъ съ первосвященилкомъ BO главѣ, въ рукахъ котораго сосредоточивалась не только власть духовная, но также и свътская, насколько ее допускала зависимость отъ иноземныхъ властей. Іосифъ, не входя въ деталя на счетъ положенія первосвященнической власти въ разсматриваемый нами періодъ іудейской исторія, просто констатируетъ тотъ фактъ, что іуден по возвращенія изъ Вавилона, основали аристократическую форму правленія, «потому что съ этого времени имбли верховиую власть первосвященники, даже до рода Асмонеевъ, K0торые снова возстановили царское правление»<sup>2</sup>). Такимъ образомъ въ теченіе почти четырехсотъ лѣтъ, отъ Кира до борьбы Маккавеевъ, господствовали безраздъльно и всецъло Садокиты, и вліяніе знатныхъ первосвященническихъ фамилій прочно утвердилось на все время втораго храма. Къ сожалѣнію, стремленіе Садокитовъ всегда направлялось болѣе къ закрѣпленію своихъ связей и сохраненію своихъ фамильныхъ интересовъ, чъмъ къ споспъществованію внутреннему процвѣтанію и укрѣпленію іудейскаго царства по смыслу и желанію пророковъ. Поэтому, хотя возвратившійся изъ плѣна народъ, воодушевленный стремленіемъ возстановать древнюю народность, первоначально и примкнулъ было всецѣло къ тѣмъ, которые были главами народа, т. е. къ представителямъ священства, но скоро эти послъдніе, когда на первый планъ выступили у нихъ личные интересы, начинаютъ терять свое значение въ глазахъ народа.

Священники еще во времена Эздры не оказались на надлежащей высотъ своего призванія: къ соблазну народа они—пер-

<sup>1)</sup> Садокъ былъ первосвященникомъ въ царствованіе Давида и Соломона; при Давидъ онъ раздълялъ периосвященническую должность совмъстно съ Авіаваромъ, происходившимъ изъ рода Ивамара, младшаго сына Аарона (2 Цар. XX, 25), по съ тъхъ поръ, какъ Ивамаръ бытъ низложенъ Соломономъ (3 Цар. II, 27), первосвященияческое достоянство сохранялось въ родъ Садока.

a) Antiqu. jud, NI, 4. 8.

вые вступаютъ въ брачныя связи съ язычницами-иноземками<sup>1</sup>), и тъмъ санымъ оскверняютъ себя, «порочатъ священство и завътъ священническій и левитскій»<sup>2</sup>); они заключають союзы съ врагами юнаго общества іудейскаго; они распоряжаются въ храмѣ, какъ въ своемъ собственномъ домъ, и отводять въ немъ помъщеніе для иноземныхъ родствешниковъ<sup>3</sup>). Напротивъ, къ исполненію религіозныхъ обязанностей опи относятся небрежно, своихъ неблагоговѣйно совершаютъ богослуженіе, нарушаютъ богослужеб ные порядки, приносять негодныя жертвы и нерадять о прямой своей обязанности учить народъ4). Вообще, еще со времени Эздры. и чъмъ дальше, тъмъ больше, «рука знатитйшихъ п главиъйшихъ была въ разныхъ беззаконіяхъ первою»<sup>5</sup>), такъ что изъ всъхъ представителей духовной власти означенной эпохи Іпсусъ сынъ Сираховъ нашелъ возможнымъ прославить только Симона Праведнаго<sup>6</sup>), когорый былъ единственнымъ правителемъ изъ первосващеннической фамиліи Садокитовъ, оставившимъ послъ себя славную память въ потомствѣ. Уже одинъ тотъ фактъ, что этотъ первосвященникъ, въ отличіе отъ своихъ предшественниковъ и преемниковъ, былъ названъ Праведнымъ, красноръчиво свидътельствуеть о томъ, что священство втораго храма вообще не пользовалось особеннымъ уваженіемъ въ глазахъ народа и что своимъ новедениемъ оно не могло заслужить себѣ благодарную память въ потомствѣ. И исторические факты виолиѣ подтверждаютъ это. Такъ, уже въ исторіи іздейства отъ Эздры до Александра Великаго, не смотря на то, что она крайне бъдна виъшними событіями, все же выплываетъ наружу одинь достопримѣчательный фактъ, съ самой дурной стороны характеризующій намъ высшихъ представителей іздейскаго священства. При Артаксерксъ П-мъ произошель спорь между двумя кандидатами на первосвященство,

- <sup>2</sup>) Heem. XIII, 29.
- \*) Heem. XIII, 4-14.
- •) Mazax. I, 7-12; II, 1-13; III, 7-12.
- <sup>5</sup>) 1 Эздр. IX, 4.

61 Книга Інсуса сына Сирахова. Гл. L-ая. Этоть Симонъ Праведный быль или внукъ Іаддуя, жившій въ концѣ IV или въ началѣ Ш-го вѣка до Р. Х., или-же Симонъ второй, внукъ перваго.

<sup>1) 1</sup> Эгдр. IX, 1-2; X, 2. 18. Неем. XIII, 23-24. 28. Если сравнить веречень священниковъ, вступившихъ въ бракъ съ иноземками (1 Эздр. Х, 18-22), съ общимъ перечиемъ священиическихъ родовъ, возвратившихся изъ плѣна съ Зоровавелемъ (Ibid. П, 36-39), то оказывается, что ни одинъ изъ священияческихъ родовъ не былъ свободенъ отъ вины, нарушающей святость ихъ сана.

братьями Іоанномъ и Іпсусомъ, изъ которыхъ послѣдній былъ другомъ персидскаго вельможи Вагоза. Между сонерниками произошла въ храмѣ ссора и дошла до того, что Іоаннъ въ храмѣ же убилъ брата своего, сдѣлавъ преступленіе, «какого. по признанію Іосифа Флавія, ни у грековъ, ни у варваровъ никогда не видано было». Это дало Вагозу поводъ осквернить храмъ iерусалимскій и наложить на него обременительную дань<sup>1</sup>).

Этоть факть наглядно показываеть намь, что въ послъдніе годы персидскаго періода іудейское священство стало уже очагомъ низкихъ страстей и самой печальной борьбы, что, безъ сомнѣнія. должно было неблагопріятно вліять на общественное мнъніе и умалять авторитеть священниковъ въ глазахъ народныхъ массъ. Народъ невольно долженъ былъ чувствовать охлаждение въ представителямъ священства, которые интересамъ религіи предпочитали свои личныя выгоды и политическія, т. е. свою фамильцыя цёли. эта отчуждепность народа отъ оффиціальныхъ представителей духовной власти довольно ясно сказывается въ Книгъ Інсуса сына Сирахова. Хотя для точнаго исполненія закона Іисусъ H повелѣваетъ почитать священника и давать ему начатки и части отъ жертвъ, какъ заповъдано<sup>2</sup>), но учиться закону посылаетъ онъ къ книжнику и къ нему онъ совътуеть «прилъпляться всъмъ сердцемъ»<sup>3</sup>). Такимъ образомъ священнику какъ-бы отмежовывается своя область совершать богослужение, а книжнику своя — учить народъ: и дъйствительно, священникъ-аристократь, какъ учитель народа, теряетъ свое значеніе въ іудействѣ, а на мѣсто его выступаетъ книжникъ; этотъ послёдній пріобрётаетъ все болёе и болѣе авторитета въ народѣ какъ чисто-религіозный дѣятель н затмеваеть собою дѣятельность священника, который, въ свою очередь, становится болбе политическимъ, чъмъ религіознымъ дъятелемъ въ іудействъ. Здъсь кроется глубокое внутреннее разъединение въ послъплънномъ іудействъ, весьма неблагопріятно отражавшееся на всей его исторія, ---разъединеніе между пародомъ. всецило примкнувшимъ къ книжникамъ, какъ къ своимъ руковолителямъ въ правственно-религіозной жизни, и священническимъ аристократическимъ сословіемъ, которое во все послядующее вреия своимъ недостойнымъ поведеніемъ, интригами и измѣцами

<sup>1)</sup> Antiquit. jud. XI, 7. 1.

<sup>\*)</sup> Кн. Інс. сына Сирах. УП, 31-34.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. VI, 18. 33-37. Cp. X, 5; XXXIX, 1, 11-13.

отечеству не переставало вызывать глухое недовольство народа, давая въ то-же время своимъ противникамъ (книжпикамъ) сильное оружіе противъ себя.

Но умаление авторитета священниковъ и отчуждение отъ нихъ народа должны были въ особенности развиться въ то время, когда со времени Александра Великаго іудейскій міръ встунаетъ въ ближайшее, непосредственное общение съ міромъ греческимъ и когда вслъдствіе этого начинается глухая. Но упорная культурно-историческая борьба двухъ противопеложныхъ міровозарѣній, разразившаяся въ концъ концовъ кровавымъ возстаніемъ іудеевъ. Теперь-то, когда языческая цивилизація насяльственно врывалась въ Іудею, угрожая ниспровергнуть всѣ жизни основы ivaeевъ, духовные руководители народа должны были зорко слъдить за собой и за храненіемъ отечественной въры и древнихъ обычаевъ для того, что бы дать надлежащій отпоръ натиску 9.1.1II · низма. Теперь долженъ былъ получить особенную силу тотъ главный принцинъ, который былъ примъняемъ Эздрою во время его реформы, --- сохранение народа еврейскаго отъ стороннихъ иноземныхъ вліяній и, какъ слѣдствіе этого, усиленіе предписаній касательно соблюдения левитской чистоты. И дъйствительно, мы видимъ, что книжники, взявшіе Ha себя духовное руководство народомъ. обратили тогда наибольшее внимание на возведение вокругъ закона прочной «ограды». Какъ изкогда при Нееміи строители стънъ вокругъ Іерусалима въ одной рукъ держали колья и щиты противъ нападающихъ враговъ, другою возводили стѣны<sup>1</sup>), такъ и при построеній «ограды» вокругъ закона, чѣмъ выше возводилась она. тъмъ больше высказывалось въ ней непависти и презрънія противъ язычниковъ-грековъ. Самъ язычникъ, какъ не исполняющій законовъ чистоты, считался нечистымъ; нечистыми-же считались и всѣ принадлежащія ему вещи и все то, до чего онъ касался изъ принадлежащаго јудею. Поэтому не только брачныя сношенія съ язычниками, не только общение въ пищъ и питьъ были ръшительно запрещены іудеямъ, но этимъ послѣднимъ вообще заповѣдывалось по возможности избѣгать всякихъ сношеній съ язычникомъ, такъ какъ и самое вступленіе въ дома язычниковъ уже считалось оскверняющимъ для іудея. Но особенно мелочными предписаніями ограждался законъ отъ всякой, даже самой 0T1aленной связи съ идодопоклонствомъ и вообще съ языческими обы-

i) Heem. IV, 17-18.

-- 415 ---

чаями. Запрещалось, напр., іудею им'ть какія-либо сношенія съ азычникомъ за три дия предъ его праздниками и спустя три дня послъ нихъ, употреблять на что бы то ни было, даже на дрова, дерево, взятое изъ священной рощи и пр.<sup>1</sup>). Нетерпимость іудеевъ но отношению въ язычникамъ простиралась до того, что даже науки, искусства, общественныя увеселения грековъ, бывшия цвътомъ грекультуры, гордостью грековъ, отвергались іудеями. Эти ческой послѣдніе не только не восторгались греческими мудрецами, но напротивъ — съ презрѣніемъ относились къ нимъ. противопоставляя имъ свои, неизвёстныя грекамъ, книги, которыя греки даже недостойны были читать<sup>2</sup>). Еще менъе могли јуден восторгаться греческими искусствами-скульптурою, живописью, которыя въ языческомъ мірѣ служили религіознымъ цълямъ и, слъдовательво, прямо запрещены были закономъ Монсея, а также и общественными увеселеніями грековъ, которыя такъ противоръчили всему складу жизни и духу іудеевь, всею жизнью которыхъ упраклалъ законъ- религія.

Такимъ образомъ, по мъръ сближенія іудеевъ съ эллинами, между ними завязывается упорная религіозно-культурная борьба. Но постоянные удары, направляемые греками на іудейскій народъ, закэнъ и «ограду» вокругъ него, ихъ насмѣшки и глумлекія надъ удейскими върованіями и обычаями, должны были держать іудеевъ постоянно въ спльномъ религіозномъ напряженія. Въ чувствъ полнъйшей безпомощности своей предъ подавляющимъ большинствомъ язычниковъ, јуден только своимъ единодушјемъ могли съ успёхомъ отражать удары и посягательства язычниковъ, только въ воспоминании о своемъ славномъ прошедшемъ, въ надеждѣ на еще болѣе славное будущее, во всецѣломъ погружения въ исполиеніе предписаній закона могли они почерпать силы для борьбы. Но здъсъ-то и проявились во всей силъ гибельные плоды того нагубнаго внутренняго раздъленія, слъды котораго обнаруживались уже въ предшествовавшее время. Въ то время, какъ простой народъ іудейскій вообще, руководимый книжниками, ревниво оберегаетъ свою религіозно-національную самобытность, упорно держится вдали отъ язычества и равнодушно сноситъ названіе

<sup>1)</sup> Подробиће можно читать у Ширкра. Lehrbuch d. Neutestam. Zeitgeschichte. s. 386—387. Хотя ићкоторыя изъ этихъ предписаній относятся къ поздититему времсни, но свое начало они, несомитино, получили въ борьбт іудесвъ съ эллинизмомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Antiqu. jud. XII, 2. 4.

«презрѣнное племя»<sup>1</sup>), которымъ заклеймили его греки, іудейская аристократія, въ рукахъ которой сосредоточивалась и высшая духовная власть, изъ своихъ политическихъ и коммерческихъ цѣлей готовая пожертвовать религіей, скоро выходитъ на форумъ грековъ, погружается въ злобы дня греческой жизни, употребляетъ всѣ мѣры сблизиться съ греками, снять съ себя ихъ презрѣніе, и по мѣрѣ этого, все болѣе п болѣе теряеть подъ собою іудейскую почву и, наконецъ, подпадаетъ общей участи всѣхъ азіатскихъ народовъ, соединившихся съ греками,...подвергается полной эллинизаціи. Зараза эллинизма съ теченіемъ времени переходитъ въ самый организмъ іудейства, производить въ немъ еще большее разъединеніе и вражду и въ концѣ концовъ скоплиется въ его сердцѣ——Іерусалимѣ.

Эллинизація высшихъ слоевъ іудейскаго общества много способствовали тѣ политическія перемѣны, которыя переживала въ то время Іудея. Занимая центральное положеніе между Егинтомъ и Сиріей, входпвшими раньше въ составъ Александровой монархія, Палестина долгое время была яблокомъ раздора между двумя соперничающими эллинскими державами, правители которыхъ наперерывъ старались присоединить ее къ своимъ владѣпіямъ и расположить іудеевъ въ свою пользу, вслѣдствіе чего въ Іудеѣ, естественно, должны были образоваться двѣ политическія партіи—египетская и сирійская, взаимно интриговавшія другъ противъ друга.

Подчинившись (въ 301 г.) Египту<sup>2</sup>), Іудея, подъ кроткных управленіемъ первыхъ Птоломеевъ, совершенно оправляется оть тягостныхъ послѣдствій непрестаиныхъ войнъ за царство Александра и скоро достигаетъ относительнаго благосостоянія и въ матеріальномъ и въ политическомъ отношеніяхъ. Политическая зависимость Іудеи отъ Египта выражалась главнымъ образомъ въ томъ, что она должна была платить Египту извѣстную дань, что о́ыло не особенно обременительно, такъ какъ въ храмъ іерусалямскій, какъ общій религіозный центръ всѣхъ іудеевъ, стекались несмѣтныя богатства со всего міра, гдѣ только жили іудеи, а вслѣдствіе этого и всѣ приставленныя къ храму лица пользова-

в) Contra Apion. I, 14 и 26.

в) Еще въ 320 г. до Р. Х. Птоломей I, сынъ Лаговъ, разрушилъ стѣны Іерусалима и взялъ многихъ іудеевъ въ плѣнъ, но въ 314 г. Іудея временно подпала подъ власть Димитрія Поліоркета; въ 301 году Птоломей опять, и из этотъ разъ уже надолго, укрѣпилъ эти страны за своимъ престоломъ.

лись, конечно, большими доходами. Первосвященникъ-же, какъ предстоятель и духовный глава іудейства, неизбъжно пріобрътеперь и важное политическое талъ значеніе: онъ ежегодно пересылалъ дань въ Египеть и вообще былъ посредникомъ въ сношеніяхъ іудеевъ съ египетскимъ дворомъ; получивъ при этомъ отъ Птоломеевъ тптулъ «предстоятеля народа» съ правомъ самостоятельно управлять народомъ и ръшать внутреннія дъла своей области, онъ являлся также и верховнымъ правителемъ народа, пользующимся правами, предоставленными ему иноземными правителями. Но такое привиллегированное положение представителей высшей священнической власти и іудейской аристократіи имѣло и свои опасныя стороны, такъ какъ, съ одной стороны, частыя сношенія Садокитовъ съ иноземцами---язычниками, а съ другой-скопленіе въ ихъ рукахъ значительныхъ богатствъ развивали у нихъ легкомысленное отношение въ отечественнымъ обычаямъ, давали поводъ къ разнаго рода интригамъ и способство. вали развитію страстей.

Такъ, уже въ это время, когда Іудея находилась подъ властью егинетскихъ правителей мы встръчаемъ въ Јудеъ первосвященника Онію П.го, который изъ за личныхъ выгодъ чуть-было не **NDØ**чинияъ много бъдствій всему іудейскому народу, такъ какъ «по своей скупости и корыстолюбію», какъ свидѣтельствуетъ Іосифъ, а быть можетъ также и вслёдствіе политическихъ интригь<sup>1</sup>), отказался отъ уплаты Птоломею Ш-му установленной дани въ 20 талантовъ, вслѣдствіе чего Птоломей угрожалъ «раздѣлить земли его воинамъ и перевести оныхъ въ Іерусалимъ на поселение »<sup>2</sup>). Правда, народное бъдствіе въ этотъ разъ было предотвращено благодаря ловкости племянника Оніи II-го--Іосифа, сына Товіи, который разными хитростями достигь даже того, что самъ былъ назначенъ сборщикомъ податей со всъхъ городовъ Сирін, Финикіи, Іуден и Самарія, и получилъ въ свое распоряжение 2000 конницы<sup>3</sup>), во подобное возвышение этой аристократической фамилии Товіа-

в) Онія П, не смотря на свои законныя права, не получилъ первосвященническаго званія послѣ смерти Елеазара († 267), потому что благодаря поддержкѣ Птоломея поставленъ былъ первосвященникомъ его дядя Манассія, которому наслѣдовалъ уже Онія П-й. Поэтому Онія, естественно, могъ питать враждебныя чувства по отношенію къ Птоломею. Ср. Герц е вльдъ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. I, s. 185-186.

<sup>\*)</sup> Antiqu. jud. XII, 4. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. XII, 4. 3-4.

довъ сопровождалось затъмъ для јудеевъ самыми пагубными послъдствіями. Со времени Іосифа ісрусалимская аристократія получаетъ рѣшительно преобладающее вліяніе на политическія дѣла. и дальнъйшія судьбы іудейства находятся всецьло въ ея ненадежныхъ рукахъ. Самъ Іссифъ хотя и является предъ нами чисто политическимъ дъятелемъ и вельможей при египетскомъ дворъ. свободно раздъляющимъ транезу развратнаго Птоломея IV Филосумълъ съ привязанностью въ Егопту соедипатора, но онъ нить столь же твердую привязанность къ іудейству, такъ что Іосифъ Флавій отзывается о немъ съ похвалою, называя его «честнымъ и великодушнымъ мужемъ, который освободилъ јудеевъ отъ бъдности и привелъ ихъ въ благополучное состояние»<sup>1</sup>). Не таковы были его ближайшіе наслъдники, дъятельность которых ь относится уже къ тому времени, когда Іерусалимъ и Іудея въ началъ П-го въка предъ Р Х. перешли подъ власть Сиріи.

Это событие произвело сильный переломъ во внугреннемъ состояній іудейства. Теперь, когда и самъ Египетъ перешель почти подъ протекторатъ Сиріи, политическія партія въ Іудет сдълались невозможными, но за то онъ перешли еще на болѣе пагубную для іудейства почву религіозную. Очутившись въ политической зависимости отъ Спріи, многія аристократическія фамплін іудеевъ посибщили завязать непосредственныя сношенія съ столицей Сирія — Антіохіей, и тамъ познакомплись съ плодами эллинской культуры. Въ Сиріи не было, какъ въ Александрія, великихъ академій, гдъ философскія и моральныя ученія, хотя и могли быть опасными для отечественныхъ върований іудеевъ, но вреднаго вліянія на ихъ нравственность; все-же не оказывали здѣсь-же іудеи нашли цивилизацію легкомысленную, извращенную и губительную, такъ какъ греки, овладъвшіе Азіей, скоро усвоили себъ изнъженные правы в пышные обычая древнихъ восточныхъ деспотовъ. И јуден фатально подчинились заразительному примъру; но какъ всъ подражатели, недостаточно подготовленшые воспитаніемъ или-же побуждаемые свонии естественными склонностями, заимствоваля у греческаго общества препмущественно его OHN эллинизмъ во всей обантельности недостатки. Поэтому, когда предсталь предъ ними съ своими театральными зрълищами, общественными играми и другаго рода развлечениями, то они въ жалкомъ ослѣпленіи погрузвлись бъ новыя и непзвѣданныя ими до-

<sup>1)</sup> Antiqu. jud. XII, 4. 10.

селѣ удовольствія, льстящія чувственности нравственно-испорченныхъ аристократовъ. И іудейскіе аристократы легкомысленно эллинизировались сами и задались при томъ-же цѣлью эллинизировать и иесь свой народъ, перенести въ Герусалимъ греческую жизнь и греческій бытъ, обратить его, однимъ словомъ, въ городъ эллинскій.

Историческія извъстія передають намъ, что особепно энергичную дъятельность въ дълъ эллинизаціи палестинскихъ іудеевъ выказала фамилія Товіадовъ, представители которой панесли самые жестокіе удары всему іудейству и отеческой въръ, сдълавшись главными пособниками сирійскихъ правителей въ ихъ посягательствахъ на религіозные обычан іудеевъ.

Свою беззавонную, антинаціональную деятельность Товіады начали съ того, что они для большаго успѣха своего дъла задумали свергнуть съ престола неудобнаго для нихъ первосвященника Онію Ш, «благодътеля города, попечителя о соплеменникахъ и ревнителя законовъ»<sup>1</sup>), съ тъмъ, что-бы поставить на его мъсто человъка своей партіи. Это было ръшительно необходимо для ихъ цѣлей, такъ какъ ихъ первыя попытки къ введенію эллинскихъ обычасвъ въ Герусалимъ, безъ сомизнія, должны были встрѣтить сильную оппозицію со стороны іудеевъ-патріотовъ, во главъ которыхъ стоялъ Онія Ш, являвшійся, благодаря своему благочестію и авторитету у народа, слишкомъ опаснымъ противникомъ Товіадовъ. Поэтому одинъ изъ Товіадовъ или изъ ихъ приверженцевъ, Симонъ<sup>2</sup>), занимавшій важный пость при храмѣ<sup>3</sup>), пошель къ Аполлонію, начальнику Келе-Сиріи и Финикіи, и объявнять ему, что іерусалимская сокровищинца наполнена несмѣтными богатствами, но что Онія, какъ врагъ сирійскаго правятельства<sup>4</sup>), скрываетъ безъ аоньзы эти деньги въ храмъ. Царь, Селевкъ IV, поручилъ Иліодеру провърить слова Симона, но храмъ былъ спасенъ отъ ограбленія благодаря сверхъестественной помощи: Иліодоръ былъ пораженъ разслабленіемъ. Тъмъ не менъе происки Товіадовъ-элли-

•) 2 Mark. IV, 2.

<sup>1) 2</sup> Mark. IV, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Товіадомъ признаетъ Симона Эвальдъ (Gesch. des Volkes Israël, Bd. IV, в 379), котя на это и и́тъ прямыхъ указаній въ источникахъ. Во всякомъ случа, если онъ и не принадлежалъ къ означенной фамиліи, то все-же, вмѣстѣ съ своимъ братомъ Менслаемъ (2 Макк. IV, 23), онъ былъ одинмъ изъ наиболѣе видныхъ приверженцевъ "партіи Товіадовъ". Ср. Ггвтцъ. Gesch. der Juden, вd. П. s. 276, и прим. 1-ос).

<sup>\*)</sup> Онъ былъ попечителемъ храма. См. 2 Макк. Ш., 4.

нистовъ противъ Оніи увѣнчацись успѣхомъ въ томъ отношеніи, что онъ (Онія), по поводу смуть, произведенныхъ въ Іерусалимъ Симономъ, вынужденъ былъ отправиться въ Антіохію, гдъ оставался до вступленія на престолъ спрійскій Антіоха IV Епифана и откуда болье уже не возвращался въ Герусалимъ. Развязавши себъ руки, эллинисты тотчасъ-же ревностно принялись за уничтожение своих ъ противниковъ, находя себъ поддержку со стороны сирійскихъ чиновняковъ<sup>1</sup>), такъ что уже въ это время объ Іерусалимъ, перешедшемъ въ руки эллинистовъ, можно было сказать, что онъ сталъ своихъ»<sup>2</sup>); но полное торжество эллинизма «чужимъ для ΒЪ немъ наступило послъ вступленія на престоль Антіоха IV, извъстнаго подъ именемъ Епифана. «Въ тъ дип (въ царствованіе Антіоха), читаемъ мы въ первой книгъ Маккавейской, вышли язъ Израиля сыны беззаконные, и убъждали многихъ, говоря: пойдемъ и заключимъ союзъ съ пародани, окружающими насъ, ибо съ тъхъ поръ, какъ мы отдълились отъ нихъ, постигли насъ многія бъдствія. И добрымъ показалось это слово въ глазахъ ихъ. Нѣкоторые изъ народа взъявали желаніе и отправились къ царю; и онъ далъ имъ право исполнять установленія языческія»<sup>3</sup>). Во главъ этахъ «сыновъ беззаконія» стояли Товіады, въ лицѣ которыхъ Антіохъ нашелъ едва-ли не самыхъ ревностныхъ эллинизаторовъ, какіе только были въ его царствѣ. Товіады не замедлили явиться въ Антіоху, выставили себя передъ нимъ приверженцами спрійскаго правительства и его стремленій, открыто заявивъ о своемъ желаніи усвоить религію и обычая грековъ и эллинизировать іудейство, и, наконецъ, поднесли ему значительный денежный подарокъ въ 440 талантовъ, объщая кромъ того еще 150 талантовъ за право устроить гимназію въ Іерусалимъ и за званіе антіохійскаго гражданства. Это какъ пельзя болъе соотвътствовало видамъ Антіоха, и потому онъ съ готовностью удовлетворилъ встмъ просьбамъ эллинистовъ-Товіадовъ и даже назначилъ первосвященникомъ представленнаго ими кандидата Інсуса, или Іасона, не смотря на то, что былъ еще живъ Онія Ш<sup>4</sup>). Іасонъ, получивъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) По всей въроятности, въ это именно время бъжалъ въ Египетъ отъ преслъдованія эллинистовъ Онія IV, сынъ Оніи Ш, построившій храмъ въ Леонтополъ. Этотъ фактъ прекрасно комментированъ Люціусомъ, а потому мы не будемъ здъсь его касаться.

s) 1 Marr. I, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 1 Mark. I, 11-13.

<sup>•)</sup> Іоверн. FLAV. Antiqu. jud. XII, 5. 1. Ср. 2 Макк. IV. 7-9. Въ

власть, сразу заявиль себя врагомь іудейства, начавши свою дъятельность съ того, что отвергъ предоставленныя іудеямъ Антіохомъ Великимъ льготы, имъвшія цълью споспъшествовать соблюденію левитской чистоты, и отибиплъ сродныя этому предписанія книжниковъ<sup>1</sup>). Вибсто этого онъ съ своими единомышленниками Товіадами сталъ вводить эллинскіе обычан и съ этою цёлью тотчасъ-же по прибыти въ Іерусалимъ озаботился построениемъ «училища для тълеснаго упражненія юношей»—гимназіи. Гимназія, бывшая еще въ древней Греціи училищемъ, гдъ эллинское юношество развивало силу и ловкость тела, сделалась въ Антіохім главнымъ признакомъ элленизма, символомъ національнаго и религіознаго единенія грековъ, потому что вынесена была изъ самаго очага эллинизма. Вотъ почему и іудеи, участвуя въ гимнастическихъ состязаніяхъ, тъмъ самымъ уже показывали себя эллинистами. Насколько сильно было деморализующее вліяніе на іудеевъ этихъ гимназій- видно изъ того, что юноши іудейскіе, стыдясь показаться нагими на ристалищѣ съ знаками обрѣзанія, старались сами загладить эти знаки, что-бы, какъ иронически замѣчаетъ Іосифъ, «и нагими отъ грековъ ничѣмъ не отличаться»<sup>2</sup>); а нѣкоторые изъ іудеевъ уже не обрѣзывали своихъ дѣтей, и такимъ образомъ изъ-за участія въ эллинскихъ играхъ совершенно игнорировали знаменательный символъ завъта съ Богомъ. Вся јерусаленская аристократія очень благосилонно отнеслась къ этому противоваконному, но за то почетному въ глазахъ язычниковъ, удовольствію, увлеченіе которымъ дошло до такой степени, что даже «священники перестали быть ревностными къ служенію жертвеннику и, презирая храмъ и нерадя о жертвахъ, спѣшили

данномъ случай показанія источниковъ ийсколько расходятся между собою: по свидітельству 2-ой книги Маккавейской, эллинизація Израиля была діломъ Іасона, по Іосифу Флавію—діломъ Товіадовъ и Менелая, преемника Іасонова. Однако означенное разногласіе, во-первыхъ, инсколько не изміняєть заключенія, вытекающаго изъ данныхъ сообщеній; а во-вторыхъ, оно можетъ быть отчасти сглажено тімъ обстоятельствомъ, что, если историки и даютъ предпочтеніе свидітельству 2-ой книги Макк., то во всякомъ случай это посліднее должно быть пополнено извістіемъ Іоснова о діятельномъ участіи въ означенныхъ событіяхъ Товіадовъ, такъ какъ Іасонъ не могъ-бы иміть такого успіха безъ содійствія своихъ единомышленниковъ-эллинистовъ (ср. 1 Макк. I, 11-15), а между тімъ во главі зланинстовъ и стояли вменно Товіады. (См. Гратцъ Gesch. der Juden. Bd. П, s. 272; ср. s. 297, прим. 2-ое, въ конці).

в) 2 Макк. IV, 10-11. Ср. Antiquit. jud. XII, 3. 4.

\*) JOSEPH. FLAV. Antiqu. jud. XII, 5. 1.

принимять участіе въ противныхъ закону играхъ палестры по призыву бросаемаго диска. Ни во что ставили они отечественный почетъ; только эллинскія почести признавали наилучшими»<sup>1</sup>).

Еще болъе священнымъ традиціоннымъ учрежденіемъ Грецін считались олимпійскія игры, участвовать въ которыхъ могли только греки. Когда въ 173 году праздновались онъ въ Тиръ въ присутствія самого царя, то Іасонъ и Товіады, что-бы показать свое полное тождество съ греками, послали изъ Јерусалима на эти игры и своихъ представителей съ 300 дразмами серебра на жертву Геркулесу<sup>2</sup>). Приведенныхъ фактовъ достаточно, что о́ы санымъ рѣшятельнымъ образомъ засвидѣтельствовать то крайне нагубное вліяніе, какое оказывали на іудеевъ высшіе представители духовной власти, которые вибсто того, что-бы охранять чистоту въры и святость древнихъ обычаевъ, сами отврыто остаи законъ своихъ отцовъ, «отступили отъ вили дѣло націи святаго завѣта и соединились съ язычниками, и продались, что-бы дѣлать зло»<sup>3</sup>).

Такимъ образомъ, благодаря дѣятельности Іасона и Товіадовъ, эллинизація Израиля, по свидѣтельству книгъ Маккавейскихъ<sup>4</sup>), достигла крайнихъ предѣловъ. «Такъ, замѣчаетъ авторъ второй книги Маккавейской, явилась склонность къ эллинизму и сближеніе съ иноплеменничествомъ вслѣдствіе непомѣрнаго нечестія Іасона, этого безбожника, а не первосвященника»<sup>5</sup>). Когда затѣмъ Антіохъ, приготовляясь къ войнѣ съ Египтомъ, посѣтилъ Іерусалимъ, то его уже приняли тамъ совершенно по эллински----«при свѣтильникахъ и восклицаніяхъ»<sup>6</sup>). Теперь Товіады увидѣли, что Іасонъ имъ болѣе не нуженъ, что іерусалимляне настолько уже поддались тлетворному вліянію эллинизма, что ихъ нисколько не удивитъ то, если одинъ изъ Товіадовъ сдѣлается первосвященникомъ. И вотъ въ 172 году Онія, принявшій имя Менелая, братъ вышеозначеннаго Симона<sup>7</sup>), уѣхавши въ Антіохію до-

<sup>8</sup>) 1 Макк. I, 15.

- •) 2 Makk. IV, 13.
- •) Ibid. IV, 22.
- 1) 2 Makk. IV, 23.

<sup>1) 2</sup> Makk. IV, 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 2 Макк. IV, 19—20. Впрочемъ, или сами принесшіе просили употребить эти деньги на другіе расходы, или, быть можетъ, самъ Антіохъ нашелъ болѣе полезнымъ дать имъ другое назначеніс, употребивъ ихъ именно на устройство гребныхъ судовъ. Ibid. 20.

<sup>•) 1</sup> Макк. I, 12-14. 2 Макк. IV, 13-15.

ставить царю деньги (быть можеть, объщанныя Іасономъ за первосвященство), пріъхалъ назадъ уже первосвященникомъ, надбавивъ за это царю 300 талантовъ серебра противъ Іасона, который, будучи вытъсненъ изъ Іерусалима новымъ сирійскимъ ставленникомъ,

бъжаль въ землю аммонитянъ.

Это быль первый смертельный ударь для іудейства. Въ саномъ дълъ, самимъ Богомъ званіе священническое, а тъмъ болъе первосвященническое, связано было съ племенемъ Аарона. а со времени Соломона первосвященническій престоль въ теченіе многихъ въковъ съ честью занимала фамилія Садокитовъ, такъ что народъ и представить себъ не могъ предстоятеля своего изъ другаго рода. И вотъ теперь эта фамилія насильно низвержена, и притомъ человѣкомъ сомнительнаго происхожденія, который едва ли даже принадлежалъ къ колѣну Левіину<sup>1</sup>). Очевидно, что для истинно-благочестиваго јудея онъ уже не имблъ никакого религіознаго значенія: «онъ не принесъ съ собою ничего достойнаго первосвященства, а только гнъвъ жестокаго тирана и ярость характеризуетъ его авторъ второй книги дикаго звѣря» — такъ Маккавейской<sup>2</sup>). И дъйствительно, чего можно было ожидать іудей-

 Относительно того пункта, изъ какого колѣна происходилъ Менелай, майнія ученыхъ расходятся. Одни, ссылаясь на 2 Макк. Ш, 4; ср. ibid. IV, 23, признають, что онъ происходиль изъ колтив Веніаминова, объясняя такое прямое нарушение закона современными безпорядками и нестроениями. См. напр. Шигвръ. Lehrb. d. neut. Zeitgesch. s. 75; RUETSCHI. HERZOG'S Real-Encyklop. Bd. IX, s. 324; Люціусъ. Der Essenismus. s. 80; преосв. Филарить. Начертаніе церковно-библ. исторіи, стр. 329. Другіе (Герцевльдъ. Gesch. d. Volkes Israël. Bd. I, s. 203; ср. 218; Гитцигъ. Geschichte des Volk. Isr. s 370; ДЕРЕНБУРГЪ. Histoire de la Palestine, р. 49) но соглашаются съ этимъ. высказывая предположение, что въ вышеозначенномъ месте должно читать не Benjamin, a Minjamin (такъ назывался родоначальпикъ одной изъ священническихъ фамилій; ср. 1 Паралип. XXIV, 9; 1 Эздр. Х. 25; Несм. Х. 7; ХП, 5. 17. 41), что, впрочемъ, едва-ли въроятно, такъ какъ употребленное въ 2 Макк. III, 4. слово φυλή служнтъ обычнымъ обозначеніемъ 12-ти колѣнъ израильскихъ, а не священническихъ родовъ. Іосифъ, вообще допускающій много историческихъ погрѣшностей при разсказѣ о разсматриваемой эпохѣ, называетъ вышеозначеннаго Менелая - Онію братомъ первосвященниковъ Оніи Ш-го и Іасона, (Antiqu. jud. XII, 5. 1), но это-очевидная ошибка: невъроятно, во-первыхъ, чтобы первосвященникъ Симонъ двухъ своихъ сыновей назвалъ однимъ и тъмъ-же именемъ, а во-вторыхъ, во 2-й книгѣ Маккавейской [IV, 23] находится ясное свидѣтельство о томъ, что Менелай былъ братъ Симона [а равно и Лизимаха, ibid. 29), о которомъ извѣстно, что онъ вовсе не принадлежалъ къ первосвящевинческой фамилін (2 Макк. Ш., 4).

<sup>2</sup>) 2 Mark. IV, 23.

ству отъ этого представителя недостойныхъ Товіадовъ? Свои враждебные по отношению къ іудейству замыслы Менелай обнаружиль очень скоро. Хотя онъ, пользуясь предоставленнымъ первосвященнику правомъ, собиралъ подать и обременялъ народъ незаконцыми поборами, но тъмъ не менте нисколько не заботился о доставления царю объщанныхъ 300 талантовъ, почему и былъ вызванъ Антіохомъ на допросъ, оставивъ своимъ замѣстителемъ брата Лизимаха<sup>1</sup>). Къ счастью для него, Антіоха отвлекъ бунть тарсянъ, и, воспользовавшись его отсутствіемъ, Менелай поспъшилъ войти въ соглашение съ царскимъ намъстникомъ Андроникомъ, подкупивъ его въ свою пользу. Для этого онъ ръшидся на открытый грабежъ, похитивъ изъ храма нъкоторые золотые сосуды, изъ которыхъ часть подарилъ Андронику, а другую продаль въ Тиръ и окрестныхъ городахъ, ---- въриятно, для уплаты долга царю. Когда Онія Ш. узнавъ объ этомъ святотатствъ. изоблачвиъ Менедая, то по наущению этого послъдняго былъ убить Андроникомъ<sup>2</sup>). Убійствомъ Оніи возмущены были не только іудел, но и окрестные народы<sup>3</sup>); самъ Антіохъ очень неодобрительно отнескя въ этому поступку своего намъстника и даже подвергъ позорному наказанію в смерти самого убійцу—Андроника<sup>4</sup>). А между тъмъ Лизимахъ, съ изволения Менелая, продолжалъ святотатства, немилосердно и кощунственно расхищая вибств съ своими споспѣшниками остававшіяся въ храмѣ драгоцѣнности. Новая тяжелая рана нанесена была іудейству. Всъ тъ драгоцънности и въ религіозномъ и въ матеріальномъ отношеніи, которыя съ такимъ трудомъ добыли јуден, къ которымъ они съ такимъ благоговъниемъ относились, расхищались на ихъ глазахъ нечестивцами. Произошло возмущение народа, въ которомъ Лизимахъ былъ убитъ, и послана была къ царю<sup>5</sup>) отъ старъйшинъ депутація съ обвиненіями противъ Менедая. Но благодаря подкупу одного изъ придворныхъ-Птоломея, сына Дорименова, Менедай, не смотря на всю свою виновность, быль оправданъ и возвратился въ Іерусалимъ, а его обвинители были казнены<sup>6</sup>). Такимъ

a) 2 Mark. IV, 27-29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 2 Mark. IV, 31-34.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ibid. стихъ 35.

<sup>•)</sup> lbid. стихи 37-88.

в) Онъ- теперь былъ въ Тирѣ-вѣроятио, по дорогѣ въ Египетъ. Ibdi.
 стихъ 44.

Ibid. стихъ 47.

образомъ Менедай, замъчаетъ писатель второй книги Маккавейской, «при любостяжании начальствующихъ, удержалъ за собою власть и, возрастая въ злобѣ, сдѣлался жестокимъ врагомъ гражданъ» 1).

Въ 170 году Антіохъ, наконецъ, ръшился сдълать первыя шагъ къ выполнению своихъ плановъ относительно всемірнаго господства, предприяявъ первый походъ противъ Египта, который окончился побъдоносно. Но въ это время въ Іерусалимъ произощьо событіе, въ высшей степени раздражившее Антіоха. Всъ іудеи зорко слъдили за ходомъ дълъ въ Египтъ, надъясь. что, быть можетъ, эта война освободитъ вхъ отъ притъсненій со стороны Антіоха и его върныхъ слугъ--эллинистовъ. И вотъ. когда распространился слухъ, бывшій, конечно, искреннимъ желаніемъ всёхъ іудеевъ, что Антіохъ въ Египтъ умеръ, іудеи тотчасъ поспѣшили сбросить съ себя иго ненавистнаго лжепервосвященника Менедая. Іасонъ, подстрекаемый, въроятно, зајорданскими іудеями, собраль ихъ тысячу человъкъ и пошелъ съ ними въ Іерусалимъ противъ Менедая. Безъ большаго труда онъ взяль городь и принудилъ Менелая бъжать въ Акру, немилосердно убивая встхъ его приверженцевъ<sup>2</sup>). Видя, что поднимается народная гроза, Менелай поспѣшилъ донести Антіоху, возвращавшемуся побъдоносно пзъ Египта, что іудеи подняли бунтъ въ Іерусалимъ, во главъ съ своимъ бывшимъ первосвященникомъ Іасономъ. Съ яростью Антіохъ прибылъ въ Іерусалимъ, ворота котораго от крыля ему его сторонники<sup>3</sup>), въ три дня избилъ 40000 іудеевъ и столько-же продалъ въ рабство, затъмъ, публично сопросамимъ первосвященникомъ Менедаемъ, онъ вожлаемый IIpoникъ въ святилище, своими «скверными руками» ограбилъ ¢Ø кровищницу храма, овладълъ драгоцънными сосудами и вещапринадлежащими храму, стоимость которыхъ MH. авторъ BT0рой книги Маккавейской опредбляеть въ 1800 талантовъ4), и въ довершение всего надругался надъ самой святыней храма. закалая на жертвенникъ свиней и кровью ихъ окропляя храмъ<sup>5</sup>). Потомъ онъ возвратился въ Антіохію, «оставивъ приставниковъ,

<sup>1) 2</sup> Makk. IV, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тімъ не меніе онъ "не достигь начальства, а концомъ его злоумышленій было то, что онъ съ позоромъ, какъ бѣглецъ, опять ушель въ страну аммонитскую". 2 Макк. V. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) FLAV. JOSEPH. Antiqu. jud. XII, 5. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>, 2 Макк. V, 14—17. 21. в) FLAV. JOSEPH. Antiqu. jud. XII, 5. 4.

что-бы угнетать народъ, въ Іерусалниъ – Филиппа, родомъ фригійца, нравомъ-же человъка еще болъе жестокаго, нежели каковъ былъ поставивний его»<sup>1</sup>).

И такими страшными бёдствіями, такимъ ужаснымъ позоромъ іуден обязаны были распръ тъхъ, которые занимали высочайшую духовную должность во Изранят и которые должны были быть ихъ духовнымя руководителями! Главнымъ виновникомъ всъхъ несчастій являлся именно нечестивый и незаконный первосвященникъ Менедай, который, защищая похищенную вмъ, вопреки закону, первосвященническую власть, писколько не думалъ о гибели своихъ единоплеменниковъ! Легко можно представить себъ, какъ должны были относиться и какія чувства должны были питать къ этому недостойному представителю власти и его приверженцамъ--эллинистамъ благочестивые јудев, преданные своей отечественной въръ и своимъ отечественнымъ обычаямъ. О какомъ-либо уважения и благоговѣнии съ вхъ стороны не можетъ быть и рѣчи, а напротивъ, они должны были питать къ нему самыя враждебныя и непріязненныя чувства, такъ какъ видѣли въ немъ не своего духовнаго главу, не посредника между народомъ и Богомъ. но врага отечественной релягія. Тъмъ не менъе это было только началомъ бъдствій, только слабою тънью того поруганія и позора, какому вскорѣ подверглась святыня іудеевъ, когда Антіохъ, рѣшивши, что эллинисты своею дъятельностью уже достаточно подготовили въ Іудеѣ почву для его широкихъ замысловъ, задался мыслью объединить свое, составленное изъ различныхъ элементовъ. государство введеніемъ не только общихъ законовъ, но и общихъ религіозныхъ обрядовъ.

Послѣ втораго, на этотъ разъ неудачнаго, похода въ Егинетъ въ 168 г.<sup>2</sup>), Антіохъ послалъ въ Іерусалимъ своего чиновника Аполлонія съ 22 тысячами войска, поручивъ ему всѣхъ взрослыхъ іудеевъ избить, а женщинъ и дѣтей продать въ рабство<sup>3</sup>). Полководецъ сирійскій охотно и точно исполнилъ данное ему порученіе: коварно воспользовавшись субботнимъ покоемъ, когда іудеи, согласно своимъ принципамъ, не смѣли защищаться, Аполлоній проязвелъ большое кровопролитіе въ Іерусалимѣ, разрушилъ его стѣны и дома, укрѣпивъ только городъ Давидовъ— Акру, въ ко-

a) 2 Mark, V, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>). По дорогѣ въ Александрію Антіоха встрѣтили послы отъ римскаго сената и приказали ему, подъ угрозой войны съ Римомъ, возвратиться обратио. <sup>9</sup>) 2 Макк. V. 24.

торой помъщенъ былъ значительный сирійскій гарнизонъ и наприбъжище и защиту всъ эллинисты изъ іудеевъ. Это **BLBROX** скопище враговъ іудейства въ самомъ сердцѣ его сдѣлалось съ этого времени «постоянною засадою для святилища и злымъ діаволомъ для Израиля»<sup>1</sup>). Съ Аполлоніемъ, въроятно, присланъ былъ и языческій жрецъ пзъ Антіохіп<sup>2</sup>) съ порученіемъ насильно принуждать іудеевъ къ отступленію отъ отечественныхъ законовъ, превратить храмъ јерусалимский въ капище Юпитера одимпійскаго и во всёхъ городахъ іудейскахъ воздвигать храмы и жертвенники языческие<sup>3</sup>). Тяжело и невыноснио было для народа наступившее бъдствіе, которое сопровождалось страшными насвліями для религіозной совъсти іудеевъ: ограбили храмъ, отмънили обръзаніе, жгли священные свитки подъ угрозой смерти всъмъ противящимся, воздвигали языческие алтари, силою заставляли отправлять праздники въ честь греческихъ божествъ, ілцеевъ «водя іудеевъ на идольскія жертвы, а на праздникъ Діониса принуждая вхъ въ плющевыхъ вънкахъ идти въ торжественномъ ходъ въ честь Діониса»<sup>4</sup>). Наконець, 15-го хаслева (декабря) 168 г., въ день именниъ Антіоха, совершено было послёднее дёло для окончательнаго уничиженія іудейства и посрамленія его религіозныхъ обрядовъ. Храмъ ісрусалимскій, сердце всего іудейства, формально обращенъ быль въ языческое капище, всъ законныя жертвоприношенія въ храмъ прекратились, и на великомъ жертвенцикъ всесожжения былъ поставленъ меньшій, посвященный Зевесу, алтарь, в идольскія жертвоприношенія начались 25 числа того же изсяца. Іерусалимъ, такимъ образомъ, дъйствительно теперь сдълался «жилищемъ чужихъ п сталъ чужимъ для своего рода, и дъти его оставили его. По мъръ его славы увеличилось его безчестіе, высота его обрати-H жась въ печаль»<sup>5</sup>). Храмъ іерусалныскій, на который обращены быль взоры іудеевъ всей вселенной, который соединялъ ихъ въ одно общество, теперь потерялъ уже всякое значение для нихъ. Іуден остались безъ общей связи, безъ религіозно-національнаго центра, и дальнтящее эллинизирование ихъ было, повидимому, тожько дъломъ времени и насилій.

<sup>9</sup>) Вытето 'Адучайов (2 Макк. VI, 1) правильните читать: 'Автюхейов. См. . Гретцъ. Gesch. der Juden. Bd. II, s. 314, anm. 3.

- в) 2 Макк. VI, 1−2.
- 4) 2 Mark. VI, 7.
- s) 1 Makk. I, 38 40.

Digitized by Google

<sup>1) 1</sup> Mark. I, 36.

Такъ, въроятно, думалъ Антіохъ и іудейская аристократія — Эллинисты. Но не такъ случняюсь на самомъ дѣлѣ. Волнами эллинизма въ Палестинѣ захватываемы и увлекаемы были только, такъ сказа̀ть, верхушки іудейскаго общества--богатые и знатные жители Іерусалима и другихъ болѣе важныхъ іудейскихъ городовъ; но богачи и аристократы составляли лишь слабую и темную сторону въ организмѣ послѣплѣннаго іудейства, корень-же іудейства, жизненное зерно его заключалось теперь въ народѣ и представи телѣ его---книжникѣ. Въ тиши и неизвѣстности среди земледѣльцевъ и пастуховъ, руководныыхъ книжниками, и въ простотѣ сердца ходящихъ по стезямъ закона, текла другая, чистая струя іудейства, превратившаяся скоро въ бурный и грозный потокъ, въ котороиъ потонули всѣ чуждые элементы, оставивъ послѣ себя только темное пятно въ исторіи послѣплѣннаго іудейства.

Въ то время, какъ іудейская аристократія, увлекаемая своими личными выгодами и честолюбивыми стремленіями, завязала дъятельныя сношенія съ пноземцамо и стала постепенно все болье и болъе поддаваться вліянію эллинизма, теряя при этомъ своя національныя и религіозныя особенности, народъ іудейскій, въ общей своей массъ, на первыхъ порахъ относился къ подобнымъ людниъ совершенно безучастно. Занятые добываніемъ насущнаго хлъба, который доставался имъ съ большимъ трудомъ, живи величенъ своего прошедшаго и обътованнаго будущаго, върно сохраняя. подъ руководствомъ книжниковъ, весь законъ, къ которому направлены были всв мысли и воздыханія іудея, —простые іудея, есля и замъчали отступленія своей аристократін отъ закона, то долго, въроятно, не замъчали всей пагубности этихъ отступленій. Но съ тбхъ поръ, какъ эллянисты, въ лицъ высшихъ представителей духовной власти, сдёлали рёшительную попытку эллянизировать весь народъ іудейскій, ввести въ народную жизнь іудеевъ формы эллинской жизни, дъло приняло совершенно иной оборотъ. Теперь благочестивые іудеи — патріоты не могли оставаться равнодушнымя въ беззаконнымъ дъйствіямъ представителей священства: ихъ нравственнсе и религіозное чувство было возмущено. Теперь, когда народу нужно было выбирать между союзомъ съ сосъдними народани, т. е. полной эллинизаціей, и союзомъ съ Богомъ, народъ yze не могъ оставаться въ бездъйствіи, а смъло выступнаъ противъ всякихъ эллинскихъ нововведеній, образовавъ спльную оппозицію эллинистамъ, на которыхъ съ этихъ поръ прямо стали смотръть какъ на нечестивцевъ, безбожниковъ, отступниковъ отъ закона.

--- 429 ---

Такных образомъ борьба между элленизмомъ и іудействомъ, происходившая первоначально въ греческихъ городахъ, перенесена была наконецъ въ Іерусалимъ, и здъсь, въ центръ іудейства, начинаются частыя столкновенія между эллинистами и ревнителями закона, образовавшими двъ крайнія партіц въ іудействъ съ самыми противоположными взглядами и направленіями. Патріоты двукратно пытались-было прогнать эллинистовъ изъ Іерусалима, но оба раза ихъ попытки окончились полнъйшей неудачей. За возстаніе и убійство Лизинаха трое изъ нихъ, участвовавшіе въ депутаціи къ царк, были казнены, а за попытку свергнуть Менелая послъдовало страшное избіеніе ихъ и разграбленіе храма, а немного спустя и превращеніе его въ языческій храмъ; эллинисты-же все болье и болье ненстовствовали и издъвались надъ своими врагами. Положение іудейскаго народа сдълалось теперь безпомощнымъ: онъ теперь, дъйствительно, представляль собою какъ-бы разноцвътную птицу, которую съ враждебными криками окружаютъ другія хищныя птицы и полевые звъри, что-бы пожрать ее<sup>1</sup>). Началось насильственное обращеніе іудеевъ въ язычество и жестокія казни, такъ какъ «многіе во Изранлъ остались твердыми и укръпились, что-бы не ъсть нечистаго, и предпочаи умереть, что-бы не оскверниться пищею н не поругать святаго завъта, — и умирали»<sup>2</sup>). Исторія сохраняла намъ весьма трогательный разсказъ о мученичествъ старца Елеазара и семи братьевъ съ матерью<sup>3</sup>). Въ этомъ разсказъ мученики изображаются столь безстрашными, такъ охотно идуть на всякія мученія и пранимають смерть за вѣру отцовъ, что даже язычниковъ удивляютъ своимъ мужествомъ, что даже самъ мучи-Антіохъ ихъ мужество п терпѣніе представлялъ въ притејь мѣръ своимъ воинамъ.

При такомъ возбужденіи, при такой нравственной силѣ благочестивыхъ іудеевъ, естественно, что первый удобный случай могъ вызвать ихъ и на активную оппозицію язычеству и сдѣлать ихъ настолько-же мужественными и безстрашными воинами и борцами за свою религію, насколько мужественными и терпѣливыми страдальцами были они за пее. И дъйствительно, скор» поднимается обще-національное движеніе іудеевъ, возставшихъ на защиту своей религіи своихъ обычаевъ, героями котораго были сыцовья священника Маттаони, извѣстные подъ именемъ Маккаве-

Digitized by Google

Iерем. XII, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>, 1 Макк. I, 62-63.

<sup>\*) 2</sup> Makk. VI, 18-31; VII, 1-41.

евъ, которые въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ храбро продолжали военныя дѣйствія, вели упорную борьбу не только съ сирійскими войсками. но также безпощадно истребляли и всѣхъ эллинистовъ, гдѣ только ихъ ни находили, и впослѣдствіи достигли первосвященническаго и царскаго достоинства. Не входитъ въ нашъ планъ подробно слѣдить за прогрессивнымъ развитіемъ борьбы, гдѣ, благодаря беззавѣтной храбрости іудеевъ-патріотовъ, горсть героевъ торжествовала надъ великими арміями Антіоха. Для нашей цѣли достаточно остаповиться только на нѣкоторыхъ выдающихся но ментахъ этой борьбы, которая была столько-же національнымъ движеніемъ противъ сирійскаго деспотизма, сколько и внутрен-

ней революціей, взрывомъ народнаго негодованія противъ позорныхъ дѣйствій священства и изиѣнъ патриціата<sup>1</sup>). Въ возстаніи противъ сирійцевъ принимали участіе всѣ іу-

ден, для которыхъ были дороги отечественные обычан и отечественная въра и которые не могли равнодушно смотръть на поруганіе своихъ святынь. «Тогда собрались къ нимъ (къ сподвияникамъ Маттаоіи)... всъ върные закону, и всъ бъжавшіе отъ бъдствія присоединились къ нимъ и сдълалпсь подкръпленіенъ для нихъ. Такъ составили они войско, и поражали въ гибвъ своемъ нечестивыхъ и въ прости своей мужей беззаконныхъ»<sup>2</sup>) --завћчаетъ авторъ первой книги Маккавейской. Въ числъ другихъ поднялись на защиту своей религія также в такъ называемые асиден, которыхъ, какъ мы видѣля, не только почти всѣ ученые, выводящіе ессенизиъ изъ часто внутренняго DASBUTIS самого-же јудейства, но даже и нѣкоторые изъ защитниковъ противоположиаго взгляда (напр. Целлеръ) считаютъ родоначальниками ессеевъ, утверждая, что эта партія въ зародышѣ питала уже почти всъ тъ стремленія, какія послъ получили свое дальнъйшее развитіе въ ессенизмъ. Въ виду этого мы считаемъ необходимымъ остановиться изсколько подробизе на характерястикъ этой іудейской партіи и прослъдить, насколько это окажется возможнымъ, ся историческія судьбы въ эпоху возстанія Маккавеевъ-съ тъпъ, что-бы выяснить, погло-ли въ самомъ дъль асидейство когда-либо, подъ влінніемъ твхъ или иныхъ обетоятельствъ, преобразоваться въ ессейство?

в) Что борьба Маккавсевъ имѣла именно такой двойственный характеръ, объ этомъ ясно свидтельствуетъ весь ходъ происшествій, а также и то, что годько полнымъ истребленіемъ эллинистовъ закончилась война.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1 Makk. II, 42-44.

- 431 ---

Въ священно-воторической автературѣ имя асидеевъ упоминается только три раза: два раза въ первой книгѣ Маккавейской, и одинъ разъ—во второй <sup>1</sup>). Такъ какъ кромѣ того въ томъ мѣстѣ, гдѣ находится первое упоминаніе объ асидеяхъ, они обозначаются именио какъ «аоматоту 'Асіда́ши»<sup>2</sup>), т. е. какъ особая партія въ народѣ іудейскомъ. то поэтому естественнѣе всего помимать эту «аоматоту 'Азіда́ши» не въ смыслѣ безпорядочной, неорганизованной толпы, какъ думаютъ нѣкоторые<sup>3</sup>), а въ смыслѣ особаго, болѣе или менѣе тѣсно сплоченнаго общества, одушевленнаго одними и тѣми-же стремленіями и преслѣдующаго одинаковыя цѣлп<sup>4</sup>).

Какой-же характеръ имѣло это общество? Каковы были его цѣли и стремленія? Нѣкоторые изъ современныхъ изслѣдователей іудейской исторіи (какъ напр. Гейгеръ, Гаусратъ, Николя, въ особенности-же Гитцигъ и др.) видятъ въ асидеяхъ главныхъ героевъ іудейской войны за освобожденіе, своею кровью купившихъ независимость отечества и создавшихъ государство Асмонеевъ<sup>5</sup>). Асидеи, по миѣнію этихъ ученыхъ, были душой возстанія противъ сирійцевъ: они-де подняли это возстаніе, побѣдоносно его продолжали и благополучно окончали; они, слѣдовательно, составляли-де собственно военную партію среди іудеевъ.

Основаніемъ для этого мнѣнія, дѣлающаго асидеевъ воинами «κατ' ἐξοχήν», служитъ 2 Макк. ХІУ, 6. Въ этомъ мѣстѣ разсказывается, что по паденіи Антіоха У и его опекуна Лисія, которые незадолго предъ тѣмъ заключили миръ съ возставшими іу-

<sup>3</sup>) 1 Μακκ. Π, 42. Cp. 1 Μακκ. III, 13: "εκκλησία πιστών".

<sup>в</sup>) Напр. Ккйль. Op. cit. s. 63 и Гриммъ. Exeget. Handbuch zu den Apokryphen. Bd. I, s. 44.

•) Такого взгляда держатся: Скалнгеръ. Syntagma, I, р. 442; Люцисъ. Der Essenismus, s. 91; Эвальдъ. Gesch. des Volkes Isr. Bd. IV, s. 367; Гритцъ. Gesch. der Juden. Bd. Ш. s. 3 flg. Вилльгаузинъ. Die Pharisäer und Sadducäer, s. 79 н др.

<sup>6</sup>) Асмоней, по свидѣгельству Іосифа [Antiqu. jud. XII, 6. 1], былъ одинмъ изъ предковъ Маккавесвъ.

в) 1 Макк. П, 42; VП, 13; 2 Макк. XIV, 6. Въ первомъ мѣстѣ въ нашей русской Библін читается: "множество іудеевъ", но по общепринятому м пѣпію изслѣдовагелей, опирающемуся на чтеніе древнихъ греческихъ списковъ и паралледьныя мѣста, здѣсь нужно читать: "общество асидеевъ". (Ср. Квйдь. Commentar über die Bücher der Makkabäer (Leipzig. 1875), 8. 63. Кромѣ означенныхъ мѣстъ указаніе на асидеевъ можно видѣтъ также въ 1 Макк. Щ, 13, гдѣ говорится объ "ѝххдусія пістай».

деями, первосвященникъ Алкимъ, «добровольно осквернившійся въ смутныя времена»<sup>1</sup>) и потому отлученный оть общенія, пытался расположить въ свою пользу новаго царя Димитрія и вооружить его противъ вытъснившихъ его Маккавеевъ, поставлян при этонъ царю на видъ, что «такъ называемые изъ јудеевъ асидеи, вождевъ которыхъ---Іуда Маккавей, поддерживають войну и воздвигають иятежи, не давая царству достигнуть благосостоянія». Это-единственное мѣсто во второй книгѣ Маккавейской, гдѣ упоминается объ асиденхъ, и, взятое само по себъ, оно дъйствительно говорить, повидимому, о вопиственности асидеевъ; но если сравнить его съ контекстомъ ръчи и въ особенности съ параллельными ему мѣстами изъ первой книги Маккавейской, то полная достовѣрность свидѣтельства этого хитраго и коварнаго іудейскаго первосвященника становится болъе чъмъ сомнительною. Четырнадцатой главъ второй книги Маккавейской соотвътствуетъ седьмая глава первой книги, гдъ передаются тъ-же самыя историческія событія и B.P такой-же связи и послѣдовательности<sup>2</sup>). И въ 1 Макк. VII гл. разсказывается о послѣдовавшей вскорѣ послѣ заключенія мира съ іудеями перемѣнѣ трона въ Сиріи въ пользу Димитрія и о тоиъ, что этою перентною весьма искусно сумтать воспользоваться Алкимъ для интригъ противъ Іуды, явившійся къ царю съ жалобой на то, что-де «погубиль Јуда и братья его друзей царскихъ, и насъ выгнали изъ земли нашей»<sup>3</sup>). Эти слова, передавая общій смысль обвиненій Алкима вполнъ согласно со второй книгой Маккавейской. имъють все-же другой оттънокъ, такъ какъ здъсь асидеи совершенно не выставляются душой возстанія н самыми воннственными изъ всѣхъ іудеевъ, а только развѣ подразумѣваются – ВЪ участниковъ возстанія подъ словами: «и братья его» качествѣ (Туды). Однако нъсколькими строками ниже мы находимъ уже прямое указание на асидеевъ, и то, что сообщается здъсь о нихъ, не только не говорить въ пользу ихъ воинственности, а напротивъ, рисуетъ ихъ совершенно съ другой стороны и исключаетъ возможность признавать ихъ воинами ·« хат' ¿боду́».» Когда Алкимъ, успѣвшій расположить царя въ свою пользу, съ общирными полиомочіями и въ сопровожденіи сирійскаго полководца Вакхида пришелъ въ землю јудейскую, то здъсь, читаемъ мы, «къ Алкиму и

1) 2 Makk. XIV, 3.

<sup>2</sup>) Ср. 1 Макк. VII, 1 съ 2 Макк. XIV, 2; VII, 5 съ XIV, 3; VII, 6 съ XIV, 6; VII, 9 съ XIV, 13.

в) 1 Макк. VII, 6.

Вакхиду сощлось собраніе книжниковъ пскать справедливости (ст. 12); первые изъ сыновъ израилевыхъ были асидеи; они искали у нихъ мира (ст. 13), ибо говорили: священникъ отъ племени Аарона пришелъ вмъстъ съ войскомъ и не обидитъ насъ» (ст. 14)<sup>1</sup>). Такимъ образомъ асиден представляются здъсь партіей, дъйствующей совмъстно съ книжниками, и притомъ—самой миролюбивой изъ среды іудеевъ, потому что они посиъшили воспользоваться первой представившеюся имъ возможностью оставить военныя дъйствія и прежде всъхъ пошли на встръчу мириымъ предложеніямъ Алкима и Вакхида. Очевидно, это мъсто характеризуетъ асидеевъ совершенно съ иной стороны, чъмъ 2 Макк. XIV, 6. Какъ-же согласить это явное противоръчіе двухъ означенныхъ свидътельствъ и какому изъ нихъ придать большее значеніе въ данномъ случаѣ?

Гитцигъ, стараясь подорвать значеніе приведеннаго мѣста изъ VП-й главы 1-й книги Маккавейской, противоръчащаго его взгляду на асидеевъ, предполагаетъ здъсь нозднъйшую интерполляцію. «Стяхъ 13 й, говоритъ онъ, есть вставка,---вполнъде очевидная, если принять во вниманіе первоначальный (еврейскій) тексть стиха 17-го»<sup>2</sup>), такъ какъ. по его мнѣнію, стихъ 17-й. вь котеромъ упоминаются chassidim<sup>3</sup>). понятнѣе, если также и ранье упоминаются аспден (а не одни только книжники). Но подобный аргументь не только ничего не говорить противъ подлинности означеннаго 13-го стиха, а напротивъ, скоръе еще болъе удостовѣряеть ее, потому что здѣсь одинъ стихъ вполнѣ согласуется съ другимъ, и возможность какой-либо вставки становится тьмъ болѣе сомнительной, что предполагаемому интерполлятору вовсе не было-бы нужды для поясненія 17 го стиха вставлять цтлый 13-й стихъ: для этого достаточно было-бы въ стихт 12-мъ ПОСЛЬ СЛОВЪ: « συναγωγή γραμματέων » Прибавить только: « хай азгодиши». Кромѣтого, только въ еврейскомътекстъ въ стихъ 17-мъ упогребляется наименование «асиден» — Пото въ греческомъ же оно замъняется словомъ бою: (хотя въ 13-мъ стихъ стоитъ зазеданое). потому мнимая интерполляція стиха 13-го, даже съ точка зрънія Гитцига, имбла-бы смысль только въ еврейскомъ текстъ. въ греческомъ-же она оказывалась-бы совершенно излишнею; а такъ какъ греческій переводъявнися почти непосредственно посль

в) Ст. 17: "тѣла святыхъ твонхъ (הסיריק) и кровь ихъ пролили вокругъ lepycanima, и некому было похоронить ихъ". Ср. Псал. LXXVIII, 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1 Макк. VII, 12-14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гитцигъ. Gesch. d. Volk. Israël. Th. 2, s. 417.

еврейскаго оригинала<sup>1</sup>), то выходило-бы, что означенную вставку нужно было-бы относить чуть-ли не ко времени написація самой книги.

Такимъ образомъ нътъ никакого основанія совершенно вгнорировать свидѣтельство объ асидеяхъ первой книги Маккавейской, а напротивъ, гораздо основательнѣе считать замѣтку второй книги Маккавейской не вполнъ върно передающей дъло. Въ пользу этого можно привести слъдующія соображенія. Во-первыхъ, мъсто— 2 Макк. XIV, 6, является единственнымъ во всей второй Маккавейской внигъ, гдъ говорится объ асидеяхъ: ни раньше, ни послъ авторъ не только не упоминаеть о какомъ-либо участін асидеевъ въ возстании противъ сирійцевъ, по даже не называетъ ихъ по имени. Поэтому-то приписываемое Алкиму заявление, что асиден составляли душу возстанія и главную силу Іуды, является тамъ совершенно неожиданнымъ и ничъмъ не мотивированнымъ. Во вторыхъ, полное молчаніе автора 2-й книги Маккавейской объ асидеяхъ во всъхъ остальныхъ случаяхъ даетъ право заключить, что онъ не имълъ вполит точныхъ свъдъній объ асидеяхъ2), которые къ тому времени или перестали уже существовать какъ особая партія, вли-же совершенно измѣнили свой первоначальный характеръ; но встрътивъ въ своемъ источникъ извъстіе, что Алкимъ и Вакхидъ казнили извъстное число асидеевъ, означенный писатель путемъ обратнаго умозаключенія легко могъ придти къ тому выводу, что асиден были-де главифйшими мятежниками средн іудеевъ, и это инъніе онъ вложиль въ уста Алкима. Въ-третьихъ, эта единствениая замътка объ асплеяхъ находится не **B**.), той части историческаго разсказа, гдъ авторъ, основываясь на показаніяхъ источниковъ, излагаетъ общій ходъ внѣшнихъ историческихъ событій, а въ бъгломъ разговоръ, который и не могъ быть воспроизведенъ съ буквальной точностью, и во всякомъ случат здъсь историкъ не имћињ особенной нужды заботиться о безусловной правильности своихъ выраженій и точномъ соотвътствій ихъ дъйствительности. Наконецъ, если допустить, что писатель второй книги Маккавейской нисколько не извратилъ подлициато смысла словъ Алкима и вполив върно передалъ его отвътъ царю Димитрію, то уже въ виду того. что означенная характеристика асидеевъ принадлежитъ **и**менно

Digitized by Google

ы) Ср. Велльгаузенъ. Die Pharisäer und Sadducaer. s. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Это предположение тѣмъ болѣе вѣроятно, что даже Іосифь Флавій пигдѣ въ своихъ произведенияхъ не упоминастъ объ асидеяхъ, не смотря ша то, что опъ вообще пользуется первой Маккавейской книгой.

- 435 -

Алкиму, естественно предположить, что этотъ хитрый и коварный интриганъ, всегда преслъдовавшій только свои личные интересы, умышленно выставилъ асидеевъ предъ царемъ совершенно въ ложномъ свътъ, указавъ на нихъ, какъ на главиъйшихъ мятежниковъ въ Іудеъ. А что онъ могъ имъть достаточно снаьныя основанія дая того, что-бы рѣшиться на такую умышаенную ложь, на это можно находить соотвътственныя данныя въ самомъ текстъ книгъ Маккавейскихъ. Мы знаемъ, что по прибытін Алкима и Вакхида въ Герусалимъ асидев первыми изъ всѣхъ іудеевъ пришай «искать у нихъ мира», на что, конечно, тотчасъ же и получили согласіе. Весьма въроятно, что такое мирное расположение асидеевъ, тяготившихся войною и желавшихъ оставить военныя дъйствія, было уже извъстно Алкиму непосредственно послѣ заключенія мира съ сирійцами,--еще въ то время, когда онъ оставался въ lepycaлныт и домогался первосвященства<sup>1</sup>). Но, по свидътельству самого-же Алкима, его исканія не увънчались успѣхомъ: онъ не былъ удостоенъ чести священноначалія<sup>2</sup>) въ вилу того, что былъ изъ числа тъхъ, которые добровольно осквернились въ смутныя времена<sup>3</sup>). Кто болѣе всего возставалъ противъ него—Алкимъ не указываетъ; но едва-ли можеть быть сомньніе въ томъ, что самыми сильными противниками его искательства скорѣе всего могли оказаться именно асидеи, которые, какъ мы выяснимъ ниже, самымъ ревностнымъ образомъ заботились объ исполнения всёхъ предписаний закона и потому, естествение, строже всёхъ должны были относиться къ нарушителямъ этого закона. Затапвъ злобу на нихъ въ своемъ сердцѣ, Алкимъ выжидалъ только удобнаго случая, что-бы отоистить своимъ противникамъ и вмѣстѣ съ тѣмъ удовлетворить собственнымъ честолюбивымъ стремленіямъ. Такой случай скоро представился: какъ только вступилъ на престолъ Димитрій, Алкимъ, слбауя примбру своихъ предшественниковъ---эллинастовъ, спѣшитъ 38учнться расположениемъ новаго правителя и показать себя его нокорнымъ слугою; и вотъ, когда Димитрій призвалъ его въ засъдание и сталъ разспрашивать, въ какомъ положения находятся дѣла въ Іудеѣ, то онъ указалъ на ненавистныхъ ему асидеевъ, кань на главныхъ мятежниковъ, стремившихся яко-бы отложиться отъ Антіохіи, и виновниковъ всъхъ бъдъ, давъ при этомъ царю

a) 1 Makk. VII, 5.

в) 2 Макк. XIV, 7.

a) Ibid. XIV, 3.

обѣщаніе истребить ихъ<sup>1</sup>). Своимъ лживымъ заявленіемъ Алкимъ достигалъ двухъ цѣлей: во-первыхъ, онъ разсчитывалъ избавиться отъ своихъ противниковъ, что для него было крайне жедательно; во-вторыхъ, завѣряя царя въ своей преданности его интересамъ, онъ разсчитывалъ, что ему легко будетъ, если только это потребуется, доказать эту свою преданность на самомъ дѣлѣ, будучи увѣренъ, что мирнымъ настроеніемъ асидеевъ легкэ можно будетъ воспользоваться въ свою пользу, что на самомъ дѣлѣ послѣ и случилось.

Всѣ эти соображенія говорятъ въ пользу того, что прямому и положительному свидѣтельству объ асидеяхъ первой книги Маккавейской нужно дать рѣшительное предпочтеніе предъ замѣткой второй книги, передающей, по всѣмъ признакамъ, крайне пристрастный отзывъ о нихъ. Выводъ, къ которому мы пришли, долженъ о́ыть признанъ тѣмъ болѣе основательнымъ, что всѣ другія историческія данныя, находящіяся въ книгахъ Маккавейскихъ, не только не даютъ права признавать асидеевъ чисто военной партіей среди іудеевъ, по и рѣшительно противорѣчать такому предиоложенію.

Такъ, прежде всего не подлежитъ сомпѣнію тотъ точно засвидътельствованный книгами Маккавейскими фактъ, что совсѣмъ не асидеямъ принадлежалъ почниъ въ дълѣ возстанія противъ сирійцевъ. Согласно примому свидътельству первой книги Маккавейской (см. главу II-ую), сигналъ въ возстанію былъ – поданъ священникомъ Маттаојею, который, собственноручно убивъ въ Модпнѣ іудея-репегата и «царскаго мужа, принуждавшаго приносять (Идольскую) жертву», обратился къ народу со словами: «всякій. кто ревнуетъ по законъ и стоитъ въ завътъ, да идетъ всяблъ за мною»<sup>2</sup>). Послѣ этого онъ бѣжалъ въ горы съ пятью своима сыновьями и съ многочисленными патріотами, «преданными правдъ в закону», съ которыми онъ и подиялъ знамя возстанія па защиту своего отечества, отечественныхъ обычаевъ и peanrin<sup>3</sup>). И только послѣ первыхъ успѣховъ Маттаоія и его сподвижниковъ

<sup>1)</sup> Что Алкимъ, дъйствительно, далъ царю такое объщание, на это можно находить указание въ 1 Макк. VII, 9, гдъ говорится, что Алкимъ былъ пославъ въ Іудею съ специальнымъ поручениемъ—"слъдать отмщение сынамъ Израиля", т. е. на дълъ доказать свою преданность царю и готовность служить его интересамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Макк. II, 27.

<sup>\*) 1</sup> Макк. П, 24-25; 27-30.

присоединилось къ нимъ еще и общество асидеевъ: «тогда собрались къ нимъ множество<sup>1</sup>) асидеевъ, кръпкіе силою изъ Израиля, всъ върные закону»<sup>2</sup>).

Далѣе, во все продолженіе войны, ознаменовавшейся многочисленными геройскими подвигами, совершенными Маккавеями, асидеа ногдѣ не выступаютъ на первый планъ; кромѣ трехъ указанныхъ мѣстъ они даже ногдѣ болѣе не упоминаются въ кногахъ Маккавейскихъ и совершенно не заносятся въ славное бытописаніе геройской войны даже такимъ значительнымъ іудейскимъ историкомъ, какъ Іосифъ Флавій. Какъ-бы ни объяснять это молчаніе псторическихъ документовъ, но во вслкомъ случаѣ оно нисколько не говоритъ въ пользу того мнѣнія, будто-бы асиден принимали выдающееся участіе я играли значительную роль въ политическихъ событіяхъ эпохи Маккавеевъ.

Наконецъ, и вообще все поведение асидеевъ, точно засвидътельствованное въ книгахъ Маккавейскихъ, вовсе не TAROBO. что-бы можно было отличительнымъ признавомъ ихъ парти считать воинственныя стремленія, потому что, присоединавщись къ Маккавеямъ для борьбы съ сирійцами, они не остаются до конца на полѣ брани, а оставляютъ его при первомъ благопріятномъ для этого, по ихъ мизнію, моменть. Въ объясненіе этого нужно сказать слёдующее. Кавъ извёстно, ближайшимъ поводомъ КЪ возстанію Маккавеевъ послужило главнымъ образомъ посягательство нечестиваго Антіоха Епифана на національный культь іудеевъ, который онъ думалъ замънить культомъ Зевеса. «Безбожный» Антіохъ, сперва ограбявъ святилище, изъ котораго онъ забралъ все, съ чъмъ такъ тъсно связаны были самыя дорогія религіозныя и гражданскія воспомицанія народа израильскаго<sup>3</sup>), вслъдъ затъмъ издалъ повельніе, «что-бы въ Іудеъ не допускались всесожженія в жертвоприношенія, и возліяніе въ святилищъ. что-бы ругались надъ субботами и праздниками, и оскверняли святилище и святыхъ, что-бы строили жертвенники, храмы - 11 капища идольскіе, и приносили въ жертву свинныя мяса и скотовъ нечистыхъ, и оставляли сыновей своихъ необръзанными 11 оскверняли души ихъ всякою нечистотою и мерзостью-для того,

Въ слав. Библін--"сонмище"; въ греческой — "соматоти".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1 Μακκ. Π, 42: Τότε συνήχθησαν πρός αυτούς συναγωγή 'Asidaiwu iszupoi δυνάμει από 'Ispańλ, πας ό έχουσιαζόμενος τῷ νόμφ.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) 1 Макк. I, 21-23.

что-бы забыли законъ и измънили всъ его постановленія»<sup>1</sup>). Естественно, что подобныя беззаконныя дъйствія и посягательства на религіозную свободу должны были возмутить всѣхъ іудеевъ, всю іудейскую націю, за исключеніемъ развѣ только самыхъ отъявленныхъ эллинистовъ. Не могли оставаться равнодушными къ эгимъ посягательствамъ на религію отцовъ даже и тъ, которые по своимъ занятіямъ, по своему характеру и направленію болѣе всего чуждались войны, --- даже и люди, всецбло посвятившие себя изученію закона и предавшіеся разнымъ религіознымъ подвигамъ: нужно было защищать самыя дорогія духовныя блага--релягію. нравственность, національные обычан, которымъ грозпла опасность быть замѣненными языческимъ культомъ п языческими установленіями. И вотъ высокое одушевленіе, охватившее всѣхъ истинныхъ патріотовъ, создало тъ смълыя и отважныя презпріятія. которыя обозначены именемъ Маккавейскихъ и которыя имъли своимъ слъдствіемъ то, что поруганныя права, благодаря геройскимъ усиліямъ горсти іудеевъ, были возстановлены. Спустя три половиною года послѣ оскверненія святилища, именно въ съ 165-мъ году, јерусалимскій храмъ былъ очищенъ отъ мерзостей языческихъ, и на мъсто оскверненнаго построенъ былъ новый жертвенникъ, на которомъ въ 25-й день мъсяца хаслева принесена была первая жертва<sup>2</sup>), а въ 162-мъ году Лисій, опекунъ Антіоха V го Евиатора, дялъ торжественное увѣрепіе исполнить всѣ справедливыя требованія іудсевъ и предоставилъ имъ полную религіозную свободу и право жить по своимъ законамъ<sup>3</sup>). Итакъ. религіозная свобода была достигнута; и вотъ тогда то, передаеть намъ исторія, нашлись среди іудеевъ люди, которые сочли совершенно излишнимъ дальпъйшее продолжение войны, вполнъ удовольствовавшись достигнутыми результатами, —и эти люди былы асидеи. Не краспоръчиво-ли говорить этотъ многознаменательный фактъ въ пользу того, что не асиден составляли душу возстанія и что ихъ стремленія и цѣли были совершенно иного свойства, такъ какъ своимъ поступкомъ асидеи ясно показали, что религіозную свободу они ставили выше политической независимость? Въ данномъ случаъ обрашаетъ на себя внямание еще в то обстоятельство. что асидеи охотно соглашаются на мирныя

<sup>1) 1</sup> Makk. I, 45-49.

<sup>\*) 1</sup> Makk. IV, 43-47; 52-54. Cp. I. 54, 59.

в) 2 Макк. XIII, 23-26. Ср. 1 Макк. VI, 58-61.

иредложенія Алкима, не смотря даже на то, что онъ былъ вполнѣ креатурой сирійскаго царя и что только благодаря поддержкѣ этого послѣдняго онъ сохранилъ за собой первосвященническое достоинство, къ занятію котораго раньше не допускали его строгіе ревнители благочестія. И если асидеи, не смотря на все это, согласились признать въ Алкимѣ оффиціальнаго представителя политической и даже духовной власти, оговариваясь тѣмъ, что онъ происходилъ изъ рода Ааронова, то это можетъ служить только краснорѣчивѣйшимъ свидѣтельствомъ того, какъ сильно у нихъ было желаніе мира.

Итакъ, всѣ историческія данныя объ асидеяхъ, сохраненныя въ книгахъ Маккавейскихъ, рисуютъ намъ асидеевъ не воинственной партіей, а напротивъ-обществомъ людей, исполненныхъ самыхъ мирныхъ намъреній и стремленій. Такъ, мы узнаемъ, вопервыхъ, что асидеи еще до Маккавейскихъ войнъ<sup>1</sup>) составляли особое, тѣсно сплоченное общество, одушевленное одинаковыми стремленіями и преслѣдовавшее однѣ и тѣ-же цѣли<sup>2</sup>); во-вторыхъ, --- что они дъйствовали въ одинаковомъ духѣ съ книжниками<sup>3</sup>), посвятившими себя изученію закона и точному храненію древнихъ традицій; въ-третьихъ, — что это были люди, по преимуществу преданные отечественному закону ( $\pi \tilde{a}_{\zeta}$   $\delta$  èхооз: $a_{\zeta} \delta \mu \epsilon v o \zeta \tau \tilde{\psi} v \delta \mu \psi$ )<sup>4</sup>); и, наконецъ, въ-четвертыхъ, что опи этотъ законъ ставили выше всего и свободное исполнение отечественныхъ обычаевъ почитали выше политической независимости, такъ какъ, выступивъ на защиту закона отъ посягательствъ на него со стороны нечестивцевъ, они отказались отъ продолженія военныхъ дъйствій, какъ скоро эти посягательства прекратились<sup>5</sup>). Если мы прибавимъ къ этому, что и самое имя ихъ----------------------указываетъ на благочестіе, которое по тогдашнему воззрѣнію состояло въ возможно-точномъ соблюденіц всёхъ предписаній устнаго и письмейнаго закона, то этихъ

<sup>8</sup>) 1 Макк. VII, 12.

Digitized by  $G_{\mathbf{f}}$ 

5) 1 Mauk. VII, 12-18.

- 439 -

а) Такъ какъ хотя асиден и выступають въ первый разъ въ началѣ Маккавейскаго возстанія, одцако о нихъ не упоминается какъ о вновь образовавшейся партіи.

<sup>•) 1</sup> Макк. II, 42.

<sup>•) 1</sup> Макк. II, 42; III, 13. Если они и называются въ первомъ мѣстѣ "кріпкими силою [gibbor chail) изъ Израиля", то это выраженіе означаетъ вообще не только воинственнаго, по также знатнаго, дѣловитаго, способнаго человіка, а къ чему въ данномъ случаѣ отпосится способность, годность, объ этомъ . говоритъ дальнѣйшее прибавленіе: "всѣ вѣрные закону".

данныхъ вполнѣ достаточно для того, что-бы можно было безошибочно опредѣлить характеръ и стремленія этой части іудейскато общества.

Несомнѣнно, что асидеи были пстинными продолжателями и представителями того направленія, какое внесено было въ жизнь послѣплѣннаго іудейства Эздрою, —что они стремились осуществить въ своей жизни и дъятельности тъ начала и предписанія, которыя возвѣщены были этимъ великимъ реформаторомъ іудейства. прилагавшимъ ревностныя заботы къ распространению въ народъ зпанія закопа, къ огражденію народныхъ учрежденій отъ пноземнаго вліяпія я къ поднятію уровня нравственно-религіозной жизни народа. Они, очевидно, поставили главною цълью своихъ стремленій-заботиться о полномъ соотвътствій своей жизни закону, о возможно точномъ исполнения всёхъ требований закона; и такъ какъ въ жизни послѣплѣннаго јудейства важное и даже преобладающее значение получилъ законъ устный, которымъ опредъяялся шагъ д'ятельности іудея, то вслъдствіе этого асидеи. каждый естественно, должны были обратиться къ всестороннему пзучению не только закона писаннаго, но также и тѣхъ устныхъ преданій и законоположений съ ихъ толкованиями, которыя исходили отъ членовъ великой синагоги. Заботиться о точномъ хранения и передачь посльдующимъ покольніямъ этихъ устныхъ законоположеній, число которыхъ съ теченіемъ времени все болѣе и болѣе увеличивалось, также, въроятно, составляло одну изъ главныхъ цълей асидейства.

Характеръ занятій асидеевъ, естественно, устанавливалъ между ними и книжниками тъсныя отношенія -- личныя и доктринальныя, и потому-то они и дъйствуютъ заодно съ книжниками. съ которыми долгое время они составляли, вѣроятно, какъ-бы одио нераздбльное цблое, но съ теченіемъ времени – они могаи болђе и болђе замыкаться въ свое благочестіе и обособляться. Вполит возможно, что, предаваясь своимъ благочестивымъ – 3aнятіямъ, все болће и болье углубляясь въ изученіе закона H заботясь о его пунктуальномъ исполненія, асидеи, ¢Ъ одной стороны, скоро стали по возможности избъгать всякаго участія въ дълахъ политическихъ, а съ другой стороны -- впали въ родъ экзальтированнаго мистицизма, вызваинаго сознаніемь, 4TO 0'5.1ствія Израиля были наказаніемъ за его грѣхи, и самой религи придали характеръ аскетизма, вслъдствіе чего всъ наслажденія, не обозначенныя въ законѣ, они считали порокомъ и съ крайнею строгостью требовали соблюденія правиль левитской чистоты, предписанныхъ священникамъ, исходя, въроятно, изъ той идеи, израильтянинъ носитъ въ самомъ себъ священничечто всякій характеръ. Мы знаемъ, далбе, что послѣ плѣна, явилось c RÍÅ много благочестивыхъ іудеевъ, которые довели древне-іудейское учрежденіе—назорейство до крайней религіозной практики. Не довольствуясь, по примѣру древнихъ назореевъ, наложеніемъ на себя извъстнаго спеціальнаго лишенія или ограниченія на опред вленное время, они предавались назорейству на всю свою жизнь и обрекали себя на существование, сообразное съ трудными обязанностями этого званія ). Вполнъ въроятно, что этотъ преувеличенный аскетизмъ былъ особенно наблюдаемъ многими изъ аси-Какъ-бы то ни было, но несомићино то, что деевъ. асиден, образовавшіе особую партію въ народѣ іудейскомъ, должны были соответствовать своею жизнью, своею преданностью закону, вообще встять своимъ поведеніемъ, тому титлу благочестивыхъ людей, которое они носили.

Время первопачальнаго возникновенія партіи аспдеевъ, конечно, не можетъ быть указано съ точностью, такъ какъ асядейскіе принципы должны были развиваться въ іудействѣ постеценно, подъ вліяніемъ тбхъ историческихъ обстоятельствъ и того своеобразнаго направленія, какое приняла религіозно-правственная жизнь налестинскихъ іудеевъ нослѣ плѣна; но что при самомъ началь Маккавейскаго возстанія асиден составляли уже особую, тѣсно силочениую партію, это едва-ли можетъ подлежать со-. такъ какъ къ такому заключению ведетъ, во первыхъ, мнънію. примѣняемое къ нимъ наименование-соухусуй<sup>2</sup>), а во вторыхъ, это слъдуетъ изъ всего того, что намъ извъстно о времени. непосредственно предшествовавшемъ Маккавейскому возстанію. Мы видъли, что, благодаря недостойному поведенію и беззаконнымь дъйствіямъ нечестивыхъ садокитскихъ первосвященниковъ и усиліямъ нъкоторыхъ аристократическихъ фамилій — въ редъ Товіадовъ. въ імдейство постепенно все болѣе и болѣе стали проникать языческіе обычан и порядки, которые самымъ нагубнымъ образомъ вліяли на народную религію и правственность. Къ этому не могли отнестись равнодушио люди, истинно преданные въръ и обычаямъ своихъ отцовъ,---и, подобно тему, какъ сами эллинисты состави-

1) Tosifta Nasir, IV, a; Berachoth, 48, a. См. у Гретил. Gesch. der Juden. Bd. III, s. 658. Ср. 1 Макк. III, 49.

в) 1 Макк. II, 42. Ср. 1 Макк. III, 13.

- 441 ---

Digitized by Google

ля изъ себя партію противонаціональную, сирійскую, опираясь нри этомъ въ своихъ дъйствіяхъ на сирійскія власти, такъ точно и благочестивые іудеи (по крайней мъръ іерусалимскіе и окрестныхъ городовъ) для болъе успъщнаго противодъйствія эллинистамъ, естественно, должны были заключать между собою тъсные союзы, имъвшие своей задачей неуклонное слъдование по стезямъ закона и удаленіе отъ-всего языческаго. Между благочестивыми іудеями и эллинистами быль такой-же антагонизмъ, какъ вообще между іудеями и греками. Что для эллинистовъ было признакомъ истинной цивилизаціи, то благочестивые іуден разсматривали какъ величайшій разврать, какъ преступленіе противъ закона; и наоборотъ: что для этихъ послѣднихъ было дорого и священно, то ть осмѣивали какъ глупость и предразсудокъ, какъ признакъ невъжества. Естественно поэтому, что для отличія себя отъ людей. легко относящихся ко всему языческому-отступциковъ отъ за кона, получившахъ наименование «нечестивцевъ» и «беззаконниковъ»<sup>1</sup>), благочестивые іуден, строго держащіеся закона, принимають имя «асидеевь»—благочестпвыхь. Такое наименованіе, по всей вѣроятности заимствованное изъ псалмовъ<sup>2</sup>), они или сами дали себѣ, или же далъ имъ его голосъ общественнаго миѣнія<sup>3</sup>).

Итакъ, стремленія и задачи асидеевъ, имѣвшія колыбелью время Эздры, по вполнѣ опредѣлившіяся и достигшія своего полнаго развитія только во время эллинизаціи Изранля со стороны недостойныхъ представителей священства, кратко могуть быть опредѣлены такимъ образомъ: асидеи поставили для себя задачей---- въ положительномъ отношеніи—ревностнѣйшую преданность отечественному закону и точное соблюденіе всѣхъ его требованій, а въ отрицательномъ –-борьбу противъ проникающаго язычества и нечестивыхъ эллинистовъ; асидейство, слѣдовательно, было, по мѣткому выраженію Скалигера, не «factio politica», а «societas ecclesiastica»<sup>4</sup>).

Опредъливъ характеръ стремленій партіи асидеевъ, обратимся къ болѣе подробному анализу того знаменательцаго факта

<sup>1)</sup> Напр. 1 Макк. I, 11, 34; ШІ, 5-6; VI, 21; VII, 5 и мн. др. 2 Макк. IV, 13. 17. 19. 50; V, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. напр. Исал. XI, 2; XV, 10; IV, 4; XXXI, 6 и др.

в) Достойно замѣчанія, что также и Інсусъ, сынъ Сираховъ, строго различаеть: бло: н хооро:. XXXIX, 13. 24 [по греч. Библіи], или ст. 16 и 30-ло русской Библін. Ср. XL, 10.

<sup>•)</sup> См. у Бруккера. Historia critica philosophiae. Т. П. р. 715.

взъ ихъ исторін, который передается въ 7-ой главѣ первой книги Маккавейской и который не могъ не сопровождаться важными послѣдствіями для всей ихъ партіи.

Въ указанной главъ разсказывается, что послъ того, какъ религіозная свобода была обезпечена для іудеевъ, асидеи OTRaзываются отъ дальнъйшаго продолженія военныхъ дъйствій И просять мира у Алкима, который явился въ Герусалимъ въ качествъ оффиціальнаго уполномоченнаго отъ сирійскаго царя. Такой образъ дѣйствій асидеевъ представляется, повидимому, дѣломъ самымъ простымъ в естественнымъ: сто́итъ только взять во вниманіе общій характеръ асидейства, всецізо религіозному преданнаго закону своихъ отцовъ, и вникнуть въ общее положеніе абла. Маккавейская война, какъ мы выяснили это выше, ведась (по крайней мъръ такъ было въ началъ ея) изъ-за религія, а не изъза отечества, — другими словами: за религіозную, а не за государственно-гражданскую свободу, которой іуден давно уже были лишены. Но когда эта первоначальная цёль войны была достигнута и Лисіемъ былъ возстановленъ тотъ порядокъ дълъ. какой существоваль до Антіоха Епифана (status quo ante)<sup>1</sup>), то послѣ этого война, повидимому, неизбѣжно должна была прекратиться, такъ какъ причинъ для продолженія ея уже не существовало. Поэтому ръшение асидеевъ удалиться съ поля битвы и обратиться къ своинъ мирнымъ благочестивымъ занятіямъ, повидимому, не должно было вызывать никакихъ осложнений и не могло повлечь за собою никакихъ роковыхъ послъдствій.

Однако въ дъйствительности дъло было далеко не такъ просто, какъ это можетъ показаться съ перваго взгляда. Для правильнаго сужденія о поступкъ асидеевъ нужно принять во вни-

в) Собственно говоря, свободное отправленіе іудеями религіозныхъ обязавностей началось еще съ декабря 165 года вмѣстѣ съ очищеніемъ храма, но война продолжалась потому, что, съ одной стороны, эта религіозная свобода тогда еще не была санкціонирована сирійскимъ правительствомъ, а съ другой -такъ какъ религіозное воодушевленіе еще не прекращалось. Правда, многіе въ участвовавшихъ въ борьбѣ іудеевъ, быть можетъ, и замѣчали, что война те держалась уже въ первоначальныхъ, строго религіозныхъ границахъ, но тѣмъ ве менѣе они еще не оставляли поля битвы, такъ какъ воодушевлявшій ихъ религіозный энтузіазмъ побуждалъ ихъ думать, что они все еще сражаются за религіозную свободу. По крайней мѣрѣ нападенія на сосѣднія сграны, предприцияземыя Іудою въ это время, преслѣдовали ближайщимъ образомъ ту цѣль, что-бы защитить угистенныхъ на чужбинѣ за вѣру единовѣрцевъ и перевести въ церусалимъ (1 Макк. гл. V).



мание то, что если сравнительно незначительная горсть іудеевь, поднявшая возстаніе противъ спрійцевъ, и достигла торжества надъ своими притъспителями, добившись того, чего домогалась, то этимъ она всецъло была обязана тому высокому религиозному энтузіазму, который воодушевляль іудеевь, и тому единодушію, какимъ проникнуты были сподвижники Гуды. Но вскоръ посяъ этого успѣха, я именно тогда, когда пришедшій въ Іудею вяѣстѣ съ Вакхидомъ Алкимъ «послалъ къ Гудъ и братьямъ его пословъ» съ предложеніями о миръ<sup>1</sup>), это единодушіе было окончательно подорвано. Въ то время какъ одна часть войска, и именно партія асидеевъ, ръшительно отказывается продолжать борьбу, не выступаеть болѣе на поле брани и спѣшитъ изъявить свою покорность Алкиму, тъмъ охоти в признавая въ немъ представителя законной власти и тъмъ охотнъе довъряя ему, что онъ происходилъ **Я**З'Ь рода Ааронова,--другая часть войска вовсе не считаетъ свое дъло поконченнымъ; увлекшись своимъ успѣхомъ, она не хочетъ оставлять только на половину, по ея мнѣнію, завершеннаго борьбу, которая однако уже и продолжаетъ атла рѣшительпервоначальный но теряетъ свой характеръ n становится борьбой не въру, a независимость и за 38 свободу **N034**тическую.

Несомнънно, такимъ образомъ, что асидев принятымъ ими ръщениемъ неизотжно вносили въ ряды храбрыхъ сподвижниковъ Іуды, доселѣ столь самоотверженно дѣйствовавшихъ на защиту поруганной религіи, гибельный разладъ и несогласіе, успъвшіе принести вскорѣ самые печальные плоды. Этотъ отказъ асидеевъ въ помощи своимъ бывшимъ сотоварищамъ, находившимъ означенный моментъ самымъ удобнымъ для пріобрътенія столь meзанной для іудеевъ политической независимости, неизо́вжно долженъ былъ возбудить сильное недовольство въ этихъ послѣднихъ, и, быть можетъ, употреблено было не мало напрасныхъ увъщавій со стороны Маккавеевъ, что бы удержать аспдеевъ отъ такого рѣшительнаго шага. Но асидеи настояли на своемъ, и такъ какъ ихъ разладъ съ своими сотоварищами былъ слишкомъ серьдъломъ, то нужно думать, что они имъли, безспорно, езнымъ вполнъ серьезныя основанія для того, что бы безъ всякихъ колебаній привести свое намъреніе въ исполненіе. Постараемся-же, насколько это возможно, выяснить эти основанія.

а) 1 Макк. VII, 10.

Прежде всего въ данномъ случат должно было имъть немаловажное значение уже одно то обстоятельство, что война сама по себъ была противна самому духу асидейской партін, посвятившей себя изученію закона в религіознымъ подвигамъ. Если же асоден, вопреки своимъ принципамъ, взялись за оружіе и принили участие въ борьбѣ съ сирийцами, то единственно потому. что посягательства сирійскаго правительства были направлены на саную религію іудеевъ, угрожая уничтоженіемъ всѣхъ древнихъ установленій іудеевъ, а вибстб съ тбиъ угрожая и самому существованію асидейства. Но когда законъ, который составляль для асидеевъ все, болѣе уже не подвергался опасности, когда, до. бившись религіозной свободы, они витьсть съ тъмъ достигли всего того, чего они только и могли желать, то тогда борьба уже не имѣла для нихъ никакого значенія и должна была потерять въ ихъ глазахъ весь свой смыслъ, почему они съ спокойной совъстью могли уклониться отъ нея, считая продолжение ея дъломъ совершенно безцъльнымъ.

Но кромъ этого общаго основанія можно указать еще также и другое, которое, вибств съ первымъ, было достаточно сильно. что-бы привести асидеевъ къ разрыву съ Маккавеями. Для выясненія его нужно обратить вниманіе на то, насколько сами Маккавен соотвътствовали тому пдеалу благочестія, къ осуществленію котораго стремились асидеи. Не нарушали-ли сами Маккавеи какихъ-либо прямыхъ постановлений закона Монсеева? И историческія свидітельства, дійствительно, удостовіряють намь тоть факть, что Маккавен и ихъ сподвижники дозволили себъ довольно свободное отношеніе къ одной изъ важибйшихъ, по мибнію благочестивыхъ іудеевъ, заповъдей закона, именно къ закону о субботь. Въ цервой книгъ Маккавейской мы находимъ разсказъ объ одномъ весьма характерномъ обстоятельствъ, которое не могло оставаться безъ вліянія на взаимныя отношенія между асидении и другими участниками освободительной войны. Въ 1 Макк. гл. П. ст. 39-41 передается о поголовномъ истреблении сирійскими войсками множества «преданныхъ закону и правдѣ» іудеевъ, которые, не сябя нарушить законъ о субботъ, и не подумали о защитъ, «не отвъчали имъ (нападавшимъ), ни даже камия не бросили на нихъ». Фактъ этотъ весьма знаменателенъ, И 08% праснорѣчиво свидѣтельствуетъ о томъ, какъ глубоко преданы были многіе благочестивые іудеи закону Моисея: они скоръе предпочитали смерть, чъмъ ръшались на осквернение субботняго

дня. Не можеть быть сомнѣнія въ томъ, что асиден, которые изъ всъхъ јудеевъ выдълялись своимъ особеннымъ благочестіемъ и изъ которыхъ каждый былъ ахооз:«Со́нечос то́ чо́нор<sup>1</sup>), тъяъ болье должны были свято хранить законъ о субботъ. А между тъмъ въ войскъ Маккавеевъ этотъ святъйшій законъ о покоъ въ денъ субботній не соблюдался. Уже первый предводитель возставшихъ іудеевъ, сумѣвшій воодушевить ихъ на борьбу съ врагами-Маттаеія, объявляеть, что этимъ закономъ нужно поступиться въ интересахъ религіи и отечества и съ цёлью самозащиты: «будемъ сражаться въ день субботній, дабы намъ не умереть встыть, какъ умерли братья наши въ тайныхъ убъжищахъ», потому **4TO**. «если мы не будемъ сражаться съ язычниками за жизнь нашу и постановленія наши, то они скоро истребять нась сь земли»<sup>2</sup>) --- такъ возглашаетъ отецъ храбрыхъ Маккавеевъ, --- и этотъ принципъ сохраняетъ свою полную силу во все время Marra-• вейскихъ войнъ. Безъ сомнѣнія, подобное рѣшеніе вызвано было только крайностью и силою обстоятельствъ, потому что сирійцы. конечно, и впредь не переставали-бы пользоваться этимъ съ такимъ успъхомъ примъненнымъ ими средствомъ для болъе легкаго истребленія іудеевъ<sup>3</sup>), но во всякомъ случаѣ оно должно было представляться соблазнительнымъ для иногихъ благочестивыхъ іудеевъ и смущать ихъ совъсть. Однако, такъ какъ, съ одной стороны, опасность для религіи была слишкомъ велика, потому что сирійцы угрожали уничтожить всѣ религіозные обычан и древнія установленія іудеевъ, съ другой--иаціональный подъемъ духа вызвалъ столь восторженный энтузіазмъ,---то асидеи, предпочитая меньшее зло большимъ бъдствіямъ и, такъ сказать, не имъя времени долго задумываться надъ означеннымъ ръшеніемъ, что-бы постигнуть все его великое значеніе, сражаются въ рядах'ь войска Маттаени. Но совстмъ въ иномъ положении должно было представляться дёло, когда религіозная свобода была достигнута непосредственная опасность для религін Іеговы п миновала. Теперь съ новой силой должны были возникнуть сомнънія асидеевъ относительно привоты ихъ образа дъйствій, и ихъ постоянное стремление въ точности исполнить законъ должно было тъмъ болѣе усплиться, что уже была полная возможность сдѣлать это. Асиден, очевидно, не могля допустить дальнъйшаго нарушенія

в) Ср. напр. 2 Макк. V, 25; XV, 1-5 и др.

a) 1 Makk, II, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Makk. II, 40-41.

закона, потому что, по ихъ мизнію, уже не было настоятельной необходимости нарушать его и, что самое главное, потому что въ такомъ случаѣ они явно ставили-бы культъ отечества выше культа закона, что ръшительно противоръчило ихъ принципамъ. Между тъмъ Асмонен не только не думали о прекращении войны, но, какъ это видно изъ книгъ Маккавейскихъ, не хотъли также измънить принципа, возвъщеннаго Маттаојей, даже и послътого, какъ крайность миновала и свободному отправлению религиозныхъ обрядовъ уже ничто не угрожало. Такъ, Іонаванъ высказываетъ тотъ-же самый принципъ и проводитъ его практически, когда сврійскій полководець Вакхидъ захотълъ воспользоваться субботквиъ покоемъ для пораженія іудеевъ<sup>1</sup>). Іонаванъ дѣлаетъ тщетнымъ его намъреціе, говоря: «встанемъ теперь и сразнися за жизнь нашу, ибо нынё не то, что вчера и третьяго дня»<sup>2</sup>). Такимъ образомъ книги Маккавейскія свидътельствуютъ намъ, что Маккавеи и въ послѣдующее время войны съ дегкимъ сердцемъ предолжани нарушать законъ о субботѣ, хотя этотъ принципъ никогда не былъ признанъ въ јудействѣ непреложнымъ, такъ какъ и въ позднъйшія времена строго было запрещено вести войну въ субботу<sup>3</sup>). Въ виду этого асидеи тъмъ болъе должны были укрѣпиться въ своемъ намѣреніи отказаться отъ продолженія военныхъ дъйствій и возвратиться къ своимъ благочестивымъ

<sup>a</sup>) Ibid. ст. 44.

э) Іоснов приводить многочисленныя свидѣтельства изъ древняго и изъ своего времени о строгомъ покоѣ іудесвъ въ субботу [Antiquit. jud. XIV, 10. 10; XVIII, 9. 2-6; Bell. jud. II, 21. 8; Cp. Vita, 32; IV, 2. 3. Contra Apion. I, 22]. Овъ-же выразительно замѣчаетъ, что Помпею дозволили безъ всякаго сопротивленія окончить въ субботу свои приготовленія къ осадѣ, потому что въ этотъ день позволено защищаться только при непосредственной опасности для жизни [Antiquit. jud. XIV, 4. 2. Bell. jud. I, 7. 3]; равнымъ образомъ онъ представляетъ Агриппу увѣщающимъ іудеевъ, что-бы они, въ виду опасности, отступили отъ своей строгости въ субботній день, и указывающимъ на бъдствіе, которое они вавлекли на себя своею скрупулезностью при Помпет. [Bell. jud. П, 16. 4]; чаконецъ, какъ нѣчто особенное отмѣчастъ Іоснфъ, что іуден, когда римляне были готовы ворваться въ стѣны, вступали съ ними въ стычки даже и въ субботу [lbid. 19. 2]. Далбе, талмудическая галаха, трактуя объ означенномъ предметь, подробно распространяется о скрупулезномъ до мелочности различіи между – ваступленіемъ и обороной и старается точно опредѣлить, когда начинается самая крайняя нужда, которая извиняеть нарушение строгой заповеди о субботе [Haup. Schabb. I, 8. Erub. III; IV, 3. Moed. Katon. II, 4. 6]. Наконецъ, въ апо-\*рн•± "Маломъ Бытін" кратко, но выразительно говорится: "кто въ субботній Аснь ведеть войну, тоть должень умереть" [Сар. L, 70].



<sup>1) 1</sup> Makk. IX, 34, 43-49.

занятіямъ. Таковы были, по нашему мнѣнію, тѣ важнѣйшія основанія, которыя побудили асидеевъ заглушить въ себѣ патріотическія чувства и порвать связь съ героями освободительной войны: асидеямъ гораздо легче было вступить скорѣе въ разладъ съ Маккавеями, чѣмъ принести въ жертву имъ свои религіозные принцкпы.

Какъ-же отнесся въ аспдеямъ Алкимъ, на мирныя предложенія котораго они такъ довърчиво отозвались? Послъдній принялъ ихъ мирно «и клялся имъ, и сказалъ: мы не сдълаемъ зла вамъ и друзьямъ вашимъ»<sup>1</sup>); но тъмъ не менѣе опъ самымъ постыднымъ образомъ нарушилъ данную влятву в, приказавь схватить изъ нихъ 60 мужей, казнилъ ихъ въ одинъ день<sup>2</sup>). Этотъ въроломный поступокъ беззаконного первосвященника возмутилъ весь народъ іудейскій, вызвавъ во всѣхъ справедлявое негодование и ужасъ<sup>3</sup>). Самъ-же Алкимъ, воспользовавшись расимъ терроромъ, посябшилъ **Терусалия**ъ пространеннымъ въ и занялъ его безъ бою. Здъсь, получивъ въ свое распоряжение многочисленный гарнизонъ, Алкимъ воспользовался своею властью для мести своимъ врагамъ, найдя для себя дъятельнаго помощивка въ этомъ дѣлѣ въ лицѣ Вакхида, который, расположившись лагеремъ при Визеоб, продолжалъ тамъ свои неистовства и насилія надъ іудеями. Такимъ образомъ всѣ, кого только можно было захватить изъ противной Алкиму партіи асидеевъ, были безпощадно осуждены и преданы смерти. Безспорно, что посль этого раздражение асидеевъ противъ Алкима должно было достигнуть крайней степени, и пътъ ничего невъроятнаго въ томъ, что теперь въ ихъ кружкахъ опять съ новой силой должны был подняться затихшія было на время сомитнія касательно того, Пе правули Алкимъ занимаетъ первосвященническій престолъ, и снова должно было получить силу то убъждение, что Алкимъ, какъ добровольно оскверкившійся въ смутныя времена, недостоинъ занимать этотъ высочайшій духовный санъ во Израилъ. Какъ-бы то в было, но жестоко обманутые этимъ нечестивцемъ и до глубины души возмущенные страшнымъ клятвопреступленіемъ со сторовы лица, облеченного высшею духовною властью, асиден, очевидно, уже никониъ образомъ не могли оставаться на сторонъ Алкиия. а должны были разъ навсегда порвать съ нимъ всякую связь.

ч) 1 Макк. VII, 15.

<sup>2)</sup> Ibid. стихъ 16.

в) Ibid. стихъ 18.

тъмъ болѣе, что Алкимъ, оставаясь върнымъ слугою сирійцевъ, въ теченіе всего своего первосвященства продолжалъ дѣйствовать въ томъ-же антинаціональномъ духѣ, преслѣдуя върныхъ закову іудеевъ и удерживая власть только съ помощью сирійскаго гарнизона

Но вакова была дальнъйшая судьба асидеевъ? Что предприняли они послѣ этого глубоко потрясшаго ихъ ужаснаго жлятвопреступленія? Оказывается. что историческіе документы хранять объ этомъ полное молчаніе, ни слова не говоря намъ по этому поводу, — фактъ довольно знаменательный, что-бы его совершенно игнорировать, тѣмъ болѣе, что поступокъ Алкима самъ по себѣ былъ настолько многозначителенъ для партіи асидеевъ, что онъ никакъ не могъ остаться безъ рѣшительнаго вліянія на всю ихъ послѣдующую судьбу. Поэтому было-бы крайне интересно хотя съ нѣкоторою вѣроятностью вовстановить дальнѣйшую исторію асидейства, хотя за отсутствіемъ положительныхъ данныхъ здѣсь по необходимости приходится довольствоваться только болѣе или меиѣе правдоподобными предположеніями.

Нѣтъ ничего невѣроятнаго въ томъ, что часть асидеевъ, жестоко поплатившись за свою довѣрчивость къ Алкиму и горько въ немъ разочаровавшись, снсва возвратилась къ Іудѣ Маккавею<sup>1</sup>), который опять началъ партизанскую войну съ своими противниками, обходя предѣлы Іудеи и «дѣлая отмщеніе отступникамъ»<sup>2</sup>); но едва-ли можетъ быть сомнѣніе въ томъ, что большинство членовъ этой партія, составлявшихъ, такъ сказать, основной корень асидейства, не могли этого сдѣлать, а пошли своею особою дорогою, оставшись вѣрными своимъ первоначальнымъ принципамъ. Въ подтвержденіе этого можно привести слѣдующія основанія: вопервыхъ, ни въ первой, ни во второй книгахъ Маккавейскихъ, ни тѣмъ болѣе у Іосифа Флавія нѣтъ ни малѣйшаго указанія на

a) 1 Makk. VII, 24.



<sup>1)</sup> Весьма вѣроятно, что эти менѣе строгіе и послѣдовательные асидеи, "отдѣлившіеся" отъ своихъ ригористическихъ собратьевъ и спова присоединишіеся къ Маккавеямъ, образовали основной корень фарисейства, совмѣстившаго въ себѣ благочестивую ревность къ закону съ политическими стремленіями. Н1которое указаніе на происшедшій около этого времени разладъ въ партіи асидесвъ можно находить также и въ іудейскомъ преданіи, которое приписываетъ двумъ одновременно дѣйствовавшимъ въ эту эпоху представителямъ традиціонализма-Іосе-бенъ Іосцеру и Іосе-бенъ Іоханану, каковыхъ обыкновенно считаютъ главами асидейства [Ср. 1 о с тъ. Gesch. des Judenth. I, 199], различное ученіе, -первому съ болѣе умѣренными, второму съ болѣе строгими принципами. См. Рігке Aboth. Lib. I, сар. 4 и 5.

то, что-бы асиден когда-либо снова возсоединплись съ Маккавеями и приняли участіе въ дальнъйшей борьбъ. Если подобное молчаніе еще можетъ быть нъсколько понятно по отношенію ко второй книгъ Маккавейской, которая вообще мало занимается acuдеями, то этого ръшительно нельзя сказать о первой книгъ. Такъ какъ авторъ ея ясно отмѣчаетъ отдѣленіе асидеевъ отъ Маккавесвъ, то естественнио было-бы ожидать, что онъ съ TAR910-36 опредбленностью долженъ былъ засвидътельствовать и возсоединеніе первыхъ съ посяђаними, если-бы таковое, дъйствительно. нићло мћето въ исторіи, но разъ онъ этого не дълаетъ, то модчанie его можно объяснить только тъмъ, что подобнаго факта на самомъ дълъ не было.

Во вторыхъ, тотъ образъ дъйствій, которому стали слъ довать Маккавен, находился въ ръшительномъ противоръчін съ принципами асидеевъ, и потому эти послѣдніе еще болѣе должны были чуждаться союза съ героями освободительной войны. Мы уже не будемъ говорить здъсь о существовавшемъ между BUNN различіи во взглядахъ на празднованіе субботняго дня. а обратимъ вниманіе на другую сторону дѣла. Іуда Маккавей воспользовался перемиріемъ, заключеннымъ съ сирійцами послѣ его побѣды надъ Никаноромъ<sup>1</sup>), съ цѣлью поискать себѣ союзняковъ для обезпеченія безопасности своего отечества отъ новыхъ <u>п</u>окушеній на него со стороны враговъ. Онъ обратняся пменно въ римлянамъ, пославъ туда двухъ пословъ--Евполема, сына Іоаннова, и Іасона, сына Елеазарова, для переговоровъ объ оборонительномъ и наступательномъ союзъ<sup>2</sup>). Откуда-бы исходили НИ эти намѣренія Іуды,---возникли-ли они въ сердцѣ camoro Iyau. или-же, что въроятнъе, они внушены были ему перебъжчикам изъ партіи Алкима, поспѣшившими присоединиться къ побѣдителю. съ цълью обратить сдъланный имъ переворотъ въ свою пользу. ---- во всякомъ случат они должны были возбуждать сильное недовъріе въ народъ и особенно среди асидеевъ. Среди благочести выхъ сподвижниковъ Іуды, возставшихъ на защиту своей поруганной религии, было распространено то убъждение, что самъ Богъ возьметъ ихъ подъ свою защиту и окажетъ имъ свою почощь. подобио тому, какъ Онъ неоднократно проявлялъ ее по отнеше-

<sup>1) 1</sup> Макк. VII; 2 Макк. гл. XV.

<sup>\*) 1</sup> Макк. VIII, 17. Јудейское преданје сообщаетъ, что Јуда помычляль тахже и о другихъ союзахъ и что "онъ обращалъ даже взоры къ горамъ востока, ожидая помощи отъ персовъ" [Midrasch Hanukab, I, 140].

нію къ ихъ предкамъ<sup>1</sup>). Немногочисленная рать Іуды постоянно находила для себя ободрение «въ воспоминании прежде бывшихъ овытовъ небесной помощи и въ утъшения обътованиями закона и пророковъ»<sup>2</sup>), а одерживаемыя іудеями побъды надъ врагами религи еще болъе поддерживали въ нихъ эту въру и еще болъе утверждали ихъ въ томъ убъжденія, что слабость силъ HEGero не значитъ для успѣха праведнаго дѣла и что помощь Божія значить болѣе, чѣмъ искусство полководцевъ<sup>3</sup>). Подобными убѣжденіями въ особенности были проникнуты аспдея, которые, какъ люди, по преимуществу преданные Ісговъ и закону, тъмъ болће всегда во всякомъ важномъ дълъ должны были возлагать все свое упованіе на помощь Божію, а не на силы человъческія, руководствуясь въ этомъ случат словами Псалмоптвца: «лучше уповать на Госноца. нежели надъяться на человъка»<sup>4</sup>). Непостыдность своего упованія асиден видбли не только въ фактахъ изъ древней исторів Изранля<sup>5</sup>), но они имѣли также и на своихъ глазахъ самое враснор вчивое доказательство справедливости своего убъжденія: единственно съ помощію Божіею и безъ всякаго пособія вноземной человъческой помощи пріобрътена была свобода религін. Испытавъ на самихъ себъ, что въ дълъ защиты и освобождения Изранля болье значенія имъла помощь Божія, чъмъ дипломатическія комбинаціи и стратегія полководцевъ, асиден, очевпдцо, не моган благопріятно отнестись къ попыткамъ Іуды завязать сношенія съ чужеземными народами--язычниками. Краспорѣчавымъ выраженіемъ подобной оппозиціи проэкту Іуды въ средъ благочестивыхъ іудеевъ можетъ служить изреченіе, приписываемое тудейскимъ преданіемъ одному изъ вице-президентовъ спнедріона разсматриваемой нами эпохи-loce-бенъ-loxанану. «Проклятъ буди, говорнать онъ, тотъ, кто обращается за помощію къ твари и отвращаетъ сердце свое отъ Бога! Благословенъ буди, кто уповаеть на Бога, нбо Богъ будетъ его прибъжищемъ и упованіемъ»<sup>6</sup>).

1) 1 Макк. Ш., 18. 19. 2 Макк. VШ, 15. 18. 24. 35-36 и др.

\*) 2 Makk. XV, 8-9.

•) Ср. 1 Макк. Ш, 18-19 и др.

•) Псал. CXVII, 8.

<sup>5</sup>) Такъ, они знали, что Господь поразилъ армію Сисары предъ Варакомъ при рѣкѣ Киссонѣ [Суд. IV, 15—16], моавитянъ и аммонитянъ при Іосафатѣ бякзъ пустыни Фекойской [2 Наралин. гл. ХХ], армію Сеннахерима во времена Езекія при Іерусалимѣ [4 Цар. XIX, 35—36. Ср. 2 Макк. VIII, 19].

•) Midrasch Hanukah. I, 140. Ср. Гивтиъ. Gesch. der Juden. Bd. II, г. 375; Bd. III, s. 649.



Такимъ образомъ асиден уже по одному принцину не могли согласиться на какой либо союзъ съ язычныками, такъ какъ, съ ихъ точки зрћијя, искать въ данномъ случаѣ внѣшней помощи у иноземныхъ народовъ, ничего общаго съ завѣтомъ leговы не имѣющихъ, было равнозначуще съ невѣріемъ во всемогущество Божіе. Кромѣ того, въ разсматриваемое время асидеи должны были въ особенности опасаться всякаго союза съ язычниками: они видѣщи на своихъ глязахъ до какого позора и уничитения ихъ речити

особенности опасаться всякого союза съ язычниками: они видал на своихъ глазахъ, до какого позора в уничиженія ихъ религія довеля эти близкія сношенія съ язычниками ихъ священнической аристократіи, и воспоминаніе о гибельныхъ плодахъ деморализующаго вліянія эллинизма на іудеевъ было у нихъ еще слишкомъ свъжо, что бы не допускать и мысли о какомъ-либо новомъ соглашенія съязычнаками, противъ которыхъ они были такъ враждебно настроены. Но Іуда, измѣпявъ первоначальной строгости своихъ принциповъ, не вняяъ совътамъ благочестивыхъ іудеевъ: союзъ съ римлянами былъ торжественно заключенъ. Безъ сомиънія, это должно было вызвать сильное раздраженіе въ партін асидеевъ, къ совътамъ которой отнеслись такъ пренебрежительно. Поэтому, если до сихъ поръ еще была какая-нибудь надежда на возобновление согласия между аспдеями и Маккавеями, то послѣ этого всякій компромиссъ между ними сталъ невозможенъ. Итакъ, всъ данныя говорятъ въ пользу того, что строгіе асидеи, какъ особая партія въ народѣ іудейскомъ, разъ отказавшись оть совитстныхъ дъйствій съ Маккавеями, болте уже не возобновляли своего союза съ ними, о каковомъ возсоединении, если-бы оно дъйствительно состоялось, не могло-бы не сохраниться хотя.бы то слабаго намека въ историческихъ документахъ, повъствующихъ о разсматриваемой нами эпохъ.

Рѣшительное удаленіе асидеевъ съ поля битвы дояжно было произвести весьма неблагопріятное впечатлѣніе на всѣхъ сподвижниковъ Іуды, и въ особенности оно дояжно было вызвать крайнее негодованіе въ самихъ предводителяхъ возстанія—Макканеяхъ, такъ какъ то, болѣе чѣмъ осторожное, если только не совсѣмъ враждебное, положеніе, какое заняли по отношенію къ этипъ послѣднимъ асидеи, оказало тяжелое вліяніе на обществепное мнѣніе. Но это негодованіе ближайшихъ сподвижниковъ Іуды, еще иылавшихъ жаждою военной славы, неизбѣжно должно было перейти въ открытую вражду и презрѣніе ка асидеямъ, когда вскорѣ бѣдственныя обстоятельства съ полною очевидностью ноказали, насколько уменьшилось въ народѣ довѣріе, внушаемое доселѣ Іудою и насколько пагубны были для военной партія послёдствія этого асидейскаго раскола. Дбло въ томъ, что Алкимъ, зная о недоразумѣніяхъ, происшедшихъ между асндеями и Маккавеями, нашель этоть моменть вполнъ благопріятнымъ для того, что бы, уничтоживъ войско Іуды, упрочить власть за собою. При помощи интригъ онъ убъднаъ царя Димитрія еще разъ послать войско противъ Іуды, п оно, въ количествъ 22000 человъкъ, двинулось въ Іудею, снова имъя во главъ Вакхида. Јуда находился тогда въ Веозеоъ --- но locuфy<sup>1</sup>), въ Елеасъ-- по свидътельству книгъ Маккавейскихъ<sup>2</sup>), имѣя при себѣ всего около 3000 человъкъ, и не смотря на такое превосходство непріятельскихъ силъ, онъ ръшился вступить въ неравную борьбу. Но на этотъ разъ благочестивыхъ асидеевъ не было въ войскѣ Іуды, что-бы воолушевлять его и поддерживать въ воинахъ мужество и улованіе на сверхъестественную помощь Всемогущаго: многіе изъ стана Іуды разо́ѣжались еще до битвы<sup>3</sup>), — осталось только 800 человѣкъ, и потому исходъ этой неравной борьбы не могъ быть сомнителенъ. Самъ Іуда, смертельно раненый, умеръ среди своихъ героевъ-сподвижниковъ, а Вакхидъ вступилъ въ Герусалимъ и снова утвердилъ Алкима.

Эта неожиданная смерть Іуды была тяжелымъ ударомъ для всего іудейскаго міра: «тогда, жалуется авторъ первой книги Маккавейской, (снова) во всёхъ предёлахъ израплыскихъ явились люди беззаконные и поднялись всъ дълатели неправды»<sup>4</sup>). И дъйствительно, съ того времени Вакхидъ сталъ самовластно распоряжаться въ странѣ, а эллинистическая партія, съ Алкимомъ во главѣ и при поддержкѣ Вакхида, снова получила власть и стала заботиться только о томъ, что-бы избавиться отъ своихъ противниковъ. Всъ тъ, которые были извъстны своимъ причастиемъ къ воз стапію, или-же были подозръваемы въ сочувствій ему, были преданы Вакхиду, который, не довольствуясь убійствомъ этихъ несчастныхъ, предварительно подвергалъ ихъ самымъ варварскимъ мукамъ. такъ что юсифъ. разсказывая о бъдствіяхъ этого времени, счелъ возможнымъ замѣтить, что «іудеи, державшіе сторопу Іуды, претерпѣвали теперь такое злоключение, какого отъ самаго своего

- <sup>8</sup>) 1 Макк. IX, 5.
- •) 1 Макк. IX, 6. Cp. Antiquit. jud. XII, 11. 1.
- 4) Ibid. IX. 23.

<sup>1)</sup> Antiquit. jud. XII, 11. 1.

возвоащенія изъ Вавилона не видали»<sup>1</sup>). Къ довершенію бъдствія великій голодъ опустошилъ Іудею, и нужда привлегла на сторону побъдителей большинство тъхъ, которыхъ не побълиль страхъ наказаній<sup>2</sup>). «И была великая скорбь во Израилъ, замъчаетъ объ этомъ бъдственномъ времени писатель первой книги Маккавейской, --- скорбь, какой не бывало съ того дня, какъ не видно стало у нихъ пророка»<sup>3</sup>). И значательная доля вины ВЪ этой «великой скорби» по поводу бъдствій Израиля должна была пасть, по мнѣнію патріотовъ, на головы асидеевъ! Въ самомъ дълъ, они первые внесли разладъ и несогласіе ΒЪ войско Іуды: OHØ демонстративно удалились съ поля битвы и вошли въ марные переговоры съ злъйшими врагами Іуды; они оскорбили честолюбіе и національное чувство Маккавеевъ, согласившись признать законную власть надъ Израилемъ за ихъ политическими противниками; они заявили протесть противъ выгодныхъ и необходимыхъ, по мибнію Маккавеевъ, союзовъ съ иноземцами; они своимъ недовтріемъ къ Іудъ произвели сильное и крайне неблагопріятное для него впечатлѣніе на общественное мнѣніе и значительно подорваля его авторятетъ въ глазахъ народныхъ массъ; они, наконецъ, не оказали поддержки Іудѣ въ самую иритическую для него минуту и тѣмъ способствовали торжеству враговъ, --- всего этого вые слишкомъ постаточно для того, что-бы дать поводъ приверженцамъ Маккавеевъ, BCRODE снова собравшимся вокругъ національнаго знамени съ цълью добяться полной политической независимости, не только крайне враждебно относиться къ асидеямъ, но даже прямо считать ихъ чуть-ли не явными измѣнниками отечеству. Такимъ образомъ иы видимъ, что во время Маккавейскаго возстанія, благодаря своеобразно сложившимся историческимъ обстоятельствамъ, образовалась въ іудействѣ изолированная партія, которая, съ одной стороны, рѣшительно была враждебна и не имѣла ничего общаго съ партіей зав'ядомыхъ эллинистовъ, съ другой---ръшительно и разъ навсегда порвала всякую связь съ Асмонеями, которые продолжали войну съ сирійцами, и затъмъ, благодаря своимъ дипломатическимъ талантамъ и умѣнью пользоваться обстоятельствами, достигли наконецъ столь желанной національной самостоятельности и стали во главѣ іудейства, соединивъ въ себѣ не только царскую. но и первосвященническую власть.

<sup>1)</sup> Antiquit. jud. XIII, 1, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Antiquit. jud. Ibid. (p. 1 Mark. IX, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 1 Макк. IX, 27.

Итакъ, не здъсь-ли, не въ этой-ли изолированной партіи превнихъ асидеевъ мы должны видъть первоначальный зародышъ ессейства? Не были-ли эти асидеи, отказавшіеся отъ союза съ Алкимомъ и не пожелавшіе, подобно своимъ собратьямъ, возобновить союзъ съ Маккавеями, не были-ли они первыми адептами ессейства. которое въ моментъ своего возникновенія, конечно, не имъло еще ни одной изъ тъхъ отличительныхъ чертъ, какія такъ отличали его отъ ортодоксальнаго іудейства, но которое однако заключало въ себъ уже всъ данныя для того, что-бы при дальнъйшемъ развитін придти ко всъмъ подобнымъ особенностямъ?

Въ самомъ дълъ, постараемся выяснить то, какъ должна была сложиться дальнъйшая жизнь асидеевъ и каково 10.1**#**H0 было быть ихъ отношение ко всему іудейскому обществу? Несомиънно прежде всего, что асидеи, жестоко оскорбленные Алкимомъ и его партіей п, въ свою очередь, расторгшіе союзъ съ Маккавеями, разочаровавшись въ строгости ихъ принциповъ. остались совершенно одинокими въ јудейскомъ мірѣ, чуждыми той борьбы и тёхъ интересовъ, какіе зацимали въ то время іудейство; поэтому они по необходимости должны были еще тъснъе силотиться между собою и образовать замкнутую, обособлепную партію въ собственномъ смыглѣ этого слова, и въ своемъ ть номъ кругу еще съ большею ревностью предаться осуществиенію своихъ основныхъ принциповъ и стремленій. Но такъ какъ Палестина продолжала быть сценою всевозможныхъ бъдствій, преслъдованій и угнетеній, учиняемыхъ достигшею торжества партісй Алкима, и впереди не видно было и конца этимъ бъдствіямъ, то естественно, что мирные асидеи болѣе всего дорожившіе спокойствіемъ, столь необходимымъ для ихъ религіозныхъ запятій, а равно также во избъжаніе грозящихъ имъ пресладованій и мученій, постарались найти для себя болѣе безопасное и мирное убъжище, гдъбы они могли быть свободными отъ неистовствъ апостатовъ-эллинистовъ. Они удалились въ пустыню, которая съ этихъ поръ становится ихъ любимымъ жилищемъ<sup>1</sup>), (хотя при наступленів болѣе спокойныхъ временъ они нисколько не избътають и населенныхъ мъстностей, переходя на жительство

<sup>1)</sup> Тоть факть, что благочестивые јуден, спасаясь отъ сирійскихъ гоневій, обычно бѣжали въ пустыню, куда брали съ собою и свою семью и свое имущество, прямо засвидѣтельствованъ въ книгахъ Маккавейскихъ. 1 Макк. П, 29—30, 31.2 Макк. V. 27.

въ города и деревни), и въ то время, какъ ихъ братья, силотившись вокругъ Маккавея Іонаеана, заступившаго мъсто Іуды, проливали свою кровь и жизнью жертвовали за свободу отечества, асидеи уже безучастно глядъли на это и заботились только о сохранении закона въ чистотъ,---а ряды ихъ постепенно наполнялись людьми, недовольными современнымъ порядкомъ, или-же изнемогшими въ борьбъ, и потому искавшими успокоения отъ житейской суеты въ ихъ мирной средъ.

Между тъмъ политическія событія шли своимъ чередомъ, и скоро означениая фракція асидеевъ, усвопвшая себѣ, вѣроятно, къ эгому времени уже новое имя ессеевъ<sup>1</sup>), оставшись одинокою среди народа іудейскаго въ политическомъ отношеніи, должна была въ силу обстоятельствъ сдѣлаться такою же изолированною отъ всѣхъ партіею п въ отношении религіозномъ. Въ пояснение этого нужно сказать слѣдующее. Во время бѣдстеій войны, когда Іерусалимъ былъ въ рукахъ эллинистовъ, я въ особенности въ тѣ три съ половиною года, когда въ оскверненномъ спрійцами храмѣ іерусалимскомъ приносились только языческія жертвы, многіе благочестивые іуден по необходимости должны были обходиться безъ жертвъ и другихъ религіозныхъ церемоній. Въ числѣ прочихъ также и асидеи, какъ ни ревностно относились они къ исполнению своихъ религиозныхъ обязанностей, должны были раздълять печальную участь своихъ собратьевъ, надъясь на скорое наступленіе лучшихъ временъ и возстановление вполиъ закониаго порядка. Однако надеждамъ аси деевъ не суждено было сбыться. Послъ нечестивыхъ первосвященнаковъ Іасона, Менелая и Алкима, которые своими беззаконными дъйствіями какъ будто нарочно воочію старались показать, что оня

<sup>1)</sup> Когда именио произопла такая замћиа, объ этомъ нельзя сказать ипчего опреділеннаго, по что рано или поздно должно было произойти какоелибо измћисије въ наименованји нашей партји--это съ вѣроятностью слѣдустъ изъ того, что нужно было отличать древићишихъ, первоначальныхъ асидеевъ, жившихъ общено съ народомъ жизиью, отъ этой поздићишей фракціи асидеевъ, отколовшейся отъ обще-національной жизии и выдѣлившей изъ себя общество фариссевъ. Вирочемъ, новое наименованіе партіи весьма близко подходило по своему корню къ первоначальному, такъ какъ, хотя греческія слова: "'Аздайзі" и "'Еззаїзт различны, но во всякомъ случаѣ никакъ нельзя игнорировать того обстоятельства, что Филонъ два раза замѣчаетъ о томъ, что 'Еззаїзи получили свое имя "πара тъ 'ό свотъта" [Praep. evang. VIII, 11; Quod omn. prob. lib. 876, D], а однажды прямо называетъ ихъ "бэзз" (Quod omn. prob. lib. 878, E, а этотъ терминъ обычно употребляется въ греческой Библіи для перевода сврейскаго въто сруча. IV, 4; XI, 2; XXX, 24; LXXVIII, 2 и др.

не по праву занимаютъ этотъ высочайшій духовный санъ у іудепервосвященническое достоинство достается OIHOMV евъ. ИЗ'Ь Маккавеевъ-Понавану, за родомъ котораго оно затъмъ надолго и остается<sup>1</sup>). Какъ должны были отнестись къ этому новому, неожиданному обстоятельству живущіе въ пустыпѣ асидеп-ессен? Уже одно то обстоятельство, что означенная фравція асидеевъ была въ разладъ съ Маккавеями, ведетъ къ предположению, что едва-ли она могла отнестись къ этому факту благопріятно, но это предположеніе должно получить тѣмъ большую вѣроятность и надежность, если взять во внимание следующия обстоятельства. Во-первыхъ, Іонаванъ, съ точки зрѣнія благочестивыхъ іудеевъ, не имблъ никакого права на это высочайшее достоянство, потому что домъ Іоарива, къ которому онъ принадлежалъ<sup>2</sup>), не происходилъ изъ первосвященническаго рода Садока, потомкамъ котораго въ течение въковъ (за исключениемъ развъ только самаго послъдняго времени) единственно только и принадлежаль этоть верховный духовный санъ іудеевъ, —и который всябдствіе этого былъ признаваемъ всъми јудеями единственно законнымъ для первосвященства родомъ<sup>3</sup>). Во-вторыхъ, Іонаванъ былъ возведенъ въ первосвященническое достоинство языческимъ правителемъ Спріи Александромъ Баломъ<sup>4</sup>), безъ всякаго согласія на это со стороны народа, а затъмъ продолжалъ сохранять за собой это достоинство самой смерти, благодаря онять-же поддержкъ сирійскихъ 10 царей — Димитрія и Антіоха, которые своими грамотами утвердили за нимъ принадлежащее ему высокое звание<sup>5</sup>). Такимъ образомъ Іонаванъ достигъ первосвященства только благодаря временному и случайному возвышенію фамиліи Асмонеевъ и всецьло былъ обязанъ своимъ саномъ языческимъ правителямъ, съ которыми

<sup>2</sup>) 1 Макк. II, 1.

в) Достойно замѣчанія, что іуден въ спорѣ съ самарянами доказывали законность служенія въ іерусалимскомъ храмѣ именно тѣмъ, что тамъ "отъ самыхъ древнихъ временъ продолжается первосвяшениическое достониство, которое всегда сынъ послѣ отца наслѣдовалъ" [Antiquit. jud. XIII, 3. 4]; сяѣдовательно, они оппрались въ этомъ случаѣ на законное преемство духовиой власти.

4) 1 Makk. X, 20.

•) 1 Макк. XI, 27 и 57.

<sup>4)</sup> Хотя Іосифъ Флавій уже Іуду Маккавел называетъ первосвященнькомъ, но его свидѣтельство, не находящее для себл подтвержденія въ книгахъ Маккавейскихъ, уже потому подозрительно, что представляетъ большой анахронизмъ: Іуда является у него первосвященникомъ послѣ смерти Алкима! Antiquit\_ jud. ХП, 10. 6.

онъ всячески старался сохранять дружественныя отношения. Поэтому, въ глазахъ благочестивыхъ јудеевъ, чъмъ долженъ былъ онъ отличаться отъ тъхъ недостойныхъ пролазовъ, которые, благодаря своему зайскиванію и угодничеству предъ сирійскимъ правятельствомъ, получали первосвященническую должность, а затѣмъ, пользуясь своею верховною властью, принесли столько бъдствій народу, деморализовавъ его нравственно и даже лишивъ его законнаго святилища? Асидеп тъмъ бояве должны были относиться неблагопріятно къ Іонавану, что при немъ политика Маккавесвъ уже окончательно приняда совершенно свътскій характеръ. Іонаванъ борется за Асмонеевъ домъ чисто свътскими средствамя. пустивь въ ходъ хитрость и дипломатію. Онъ ловко воспользовался замѣшательствомъ въ царствъ Селевкидовъ и вообще усложненіями, возникшими на политическомъ горизонтѣ, и лостигъ того, что не только получиль отъ царя первосвященияческую тіару. но пріобрѣлъ вообще такое значеніе, что сами сирійскіе цари, борющіеся за престоль, наперерывъ старались привлечь его Ha свою сторону. Но при всемъ этомъ нельзя He примѣтить, что подвиги Іонавана не имъютъ уже ръшительно ничего общаго съ интересами религіи: онъ работалъ прежде всего для самого себя и для своей фамиліи, и хотя своею діятельностью онъ принесъ не малую пользу націи іудейской, но люди, которые поставили законъ выше всякаго политическаго успѣха, отнюдь не могли быть расположены къ нему при видѣ цѣлей, преслѣдуемыхъ этимъ первосвященникомъ, и средствъ, которыми онъ достиновымъ галъ ихъ.

Наконецъ, что самое главное, не только асидеи, но п весь народъ іудейскій, который уже до того сжился съ мыслью э томъ, что первосвященническій санъ не отдълимъ отъ рода Садока. что и представить себѣ не могъ законнаго первосвященника не-Садокита,--весь народъ іздейскій былъ глубоко смущенъ этимъ неожиданнымъ назначеніемъ одного изъ Асмонесвъ въ первосвященники. Ясное указаніе на это можно находить въ книгахъ Маккавейскихъ, свидътельствующихъ, что только при Симонъ, второмъ изъ Асмонеевъ, получившемъ первосвященническое достоинство, и то только въ третій годъ его управленія, оффиціально признается уже также и пародомъ іудейскимъ верховная власть его въ религіозномъ отношения; но форма. въ какой выражено было это народное опредъление, ясно даетъ разумъть, что народъ считаяъ это событіе явлепіемъ повымъ, небывалымъ и совершенно расходящимся

Digitized by Google

съ древними традиціями іўдейства. Представители народа, вакъ бы иля оправдания своего образа дъйствий и успокосния народной совъсти, считають нужнымъ привести цълый рядъ оснований, которыя побудили ихъ, въ третій годъ первосвященства Симона, признать законность его власти. Это, во-первыхъ, ---чувство благодарности за многочисленныя благодѣянія, оказанныя отечеству всей фамиліей Асмонеевъ вообще и въчастности самимъ Симономъ, подвиги котораго для большей убъдительности тутъ-же и перечисляются<sup>1</sup>); во-вторыхъ, преемство власти, унаслъдованной имъ оть Іонавана<sup>2</sup>), чъмъ показывалась извъстная давность факта, нъсколько какъ бы оправдывающая не совсъмъ законное дъло; навонецъ, въ-третьяхъ, признаніе этой власти сосъдними царями, сь которыми только что освободившаяся Тудея хотъла жить въ миръ<sup>3</sup>). Но не смотря на высказанную народомъ готовность признать за фамилісю Асмонеевъ первосвищенническое достоянство, все-же въ документъ, содержащемъ означенное народное постаиовление, находится весьма характерное ограничение: «іуден и священники, говорится тамъ, согласились, что бы Симонъ былъ у нихъ начальникомъ и первосвященникомъ на въкъ, доколъ возстанетъ Пророкъ върный»<sup>4</sup>). Эти послъднія слова, по миѣнію большинства ученыхъ, ясно ограничиваютъ собою формулу: «на въкъ» — гіс тол мішла<sup>5</sup>). Дълая это ограниченіе, народъ, слъдовательво. ясно сознаваль, что фактомъ передачи нервосвященническаго достоинства въ фамилію Асмонеевъ онъ вводитъ иђуто новое. что противорѣчить божественному установленію, и потому свое решение онъ признаетъ только временнымъ, вызваннымъ силою обстоятельствъ, но подлежащимъ уничтоженію, какъ скоро придеть Пророкъ вѣрный, который установить надлежащій, согласный съ волею Божіею порядокъ во всъхъ дълахъ. Такимъ образомъ народъ іудейскій, постановляя свое рѣшеніе, только какъ-бы примиряется съ совершившимся фактомъ въ виду многихъ серьезвыхъ оспований и только лишь съ извъстной оговоркой признаеть Симона законнымъ представителемъ духовной власти.

- 1) 1 Mark. XIV, 29-40.
- <sup>2</sup>) 1 Макк. XJV, 30 и слёд.
- <sup>a</sup>) Ibid. cr. 38.
- •) Ibid. cr. 41.

<sup>8</sup>) ДЕРЕНЕУРГЪ. Histoire de la Palestine, р. 115—117; ГРИММЪ. Exeget. Handbuch zu den Apokryphen. I, 217; Люціусъ. Der Essenismus. s. 87; ВЕЛЛЬГАУЗЕНЪ. Die Pharisäer und Sadducäer s. 37 и др.

Итакъ, приведенныя данныя даютъ право на заключеніе, что строгая фракція асидеевъ, послужившая, по нашему мнѣнію, основнымъ зерномъ ессейства, не признала Іонавана возведеннаго въ первосвященническое достоинство спрійскимъ царемъ, своимъ законнымъ первосвященникомъ, для чего у нея были достаточно въскія основанія, тъмъ болће, что въ это время еще быль первосвященства — Садокитъ жавъ законный наслѣдникъ Онія IV-ый. Когда-же при Симонъ не только не быль положенъ предълъ этому явному нарушенію закона съ ея точки зрънія, но даже и весь народъ санкціонировалъ это нарушеніе, признавъ, RTOX и поздно, законность духовной власти Асмонеевъ и утвердивъ первосвященническое достоинство за встмъ ихъ родомъ, то нътъ ничего невфроятнаго въ томъ, что въ этомъ народномъ постановленія могля и не участвовать асидея ессен: эти послѣдніе уже из давна порвали всякую связь съ Маккавеями и политическия заслуги Симона не могли имъть для нихъ столь важнаго значенія, какое онъ имѣли для прочихъ јудеевъ, потому что сами асидеи уже давно пользовались религиозною свободою, пріобрѣтенной ихъ собственною кровью, а политической независимости они и не искалы. Но такъ какъ теперь, благодаря означенному народному ръшенію, незакопное положение дъла устанавливалось на неопредѣленное время, то асидеи теперь уже рѣшительно и окончательно отдѣляются отъ народнаго цблаго, и, не принявъ незаконнаго, по ихъ мнѣнію, первосвященства, стаповятся уже сепаратистами также и въ религіозномъ отношеніи.

Таково, по нашему мизнію, могло быть происхожденіе ессейства--этой заякнутой и обособленной секты іудейской, сепаратистическія стремленія которой исподволь развились подъ вліяніемъ тъхъ историческихъ обстоятельствъ и того направленія религіозно-нравственной жизни палестинскихъ іудеевъ, Rani:: имъли мъсто въ эпоху Маккавеевъ. Нъкоторая часть јудейскаго народа, воспитанная на строгихъ, возвъщенныхъ еще Эздрою принципахъ благоговънія къ закону и заботливаго уклоненія отъ всего языческаго, и въ эпоху Селевкидовъ выступившая подъ именемъ асидеевъ на защиту отечественныхъ обычаевъ и учрежденій, подъ вліяніемъ неблагопріятно сложившихся для нея обстоятельствъ, должна была занять изолированное положение по отношению къ двумъ враждебнымъ другъ другу народнымъ партіямъ--эллинистовъ и Асмонеевъ, что естествениъе всего могло произойти около половины II-го въка, послъ извъстнаго клятвопреступленія

Алкима (162 г.). Итсколько времени спустя, при Іонавант и Симонь Маккавсяхъ, въ этому политическому сепаратизму присоединился еще также сепаратизмъ религіозный, благодаря чему и образовалась въ іудействъ секта въ собственномъ смыслъ этого слова, которая при дальнъйшемъ своемъ развитіи усвоила себѣ многія характерныя особенности, значительно отличавшія ее отъ ортодоксальнаго іудейства. Если этотъ выводъ и нельзя выдавать за безусловно достовърный, то во всякомъ случаъ едва ли во всей іудейской исторія можно указать какой-лябо другой болѣе благопріятный для образованія ессенизма моментъ, чѣмъ указанный нами. Всѣ обстоятельства сложились такимъ образомъ, что-бы изъ преданныхъ закону и правдѣ, любящихъ миръ и тишину благочестивыхъ асидеевъ выродились такіе-же благочестивые ревнители закона, съ такими-же стремленіями въ миру и религіознымъ занятіямъ, но съ тою только разницею, что эти послѣдніе уже совершенно чуждаются всякаго общества, замыкаются ВЪ свой собственный міръ и порывають всякую связь съ храмовымъ служеніемъ,

Высказанное нами мизніе о происхожденіи ессенизма не только не противорѣчитъ историческимъ даннымъ, но, напротивъ, находится въ полномъ согласіи съ ними и даже ими подтверждается. Такъ, прежде всего, оно вполнъ согласуется съ тъмъ обстоятельствомъ, что Іосифъ Флавій въ первый разъ упоминаетъ объ ессеяхъ при Іонаванѣ<sup>1</sup>), и потому къ этому именно времени какъ бы пріурочиваеть самое происхожденіе ессейства. Действительно, если допустить, что асидеи, согласно нашей точкъ зрѣнія, уже при самомъ назначении Іонавана въ первосвященники полжны были такъ или иначе заявить свой антагопизмъ по отношенію къ новому представителю духовной власти въ Іудеѣ (отказавшись, напр., отъ участія въ общественномъ богослуженін, чъмъ они уже тогда ясно повазали-бы свое несогласие съ общенародной практикой), то замѣчаніе Іосифа нолучаеть глубокій смысль и значеніе. Да и естественнѣе всего думать, что іудейскій историкъ, передавая многоразличные факты изъ прошлой исторіи іудеевъ, не излагалъ ихъ безъ всякой системы и порядка, а Haпротивъ, руководствовался, по всей въроятности, хронологическимъ ихъ порядкомъ, который долженъ былъ быть ему извѣстенъ, если и не въ точности-по годамъ, то хотя приблизительно.

<sup>1)</sup> Antiquit. jud. XIII, 5. 9.

Далье, не странно-ли должно представляться то, что асиден, которые еще встръчаются въ историческихъ документахъ въ началь Маккавейскихъ войнъ, затъмъ совершенно исчезаютъ со сцены. и имя вхъ уже ни разу не упоминается въ повъствование о дальизйшихъ событіяхъ іудейской исторія, но на ихъ мъсто, на ряду съ саддукеями, являются двъ новыя партіи-фарисен и ессеп, о которыхъ Іосифъ въ первый разъ упоминаетъ въ тотъ пменио моментъ. когда асиден исчезають? Не поразительно-ли подобное совпадение? И, что замѣчательно, съ этихъ поръ іудейскіе историки и традиціонныя писанія, почти совершенно забывая о древнихъ xacсидимахъ, занимаются только фарисействомъ и перипетіями ero борьбы съ саддукеями. Что-же сталось съ этими аспдеями. Roторые, по всёмъ даннымъ, въ течение многихъ лътъ составляли такую могущественную и популярную партію въ народъ іудейскомъ? Неужели эта тъсно сплоченная « сочатоту 'Азгоайоч ». первоначально столь сибло выступившая противъ спльныхъ и знатныхъ эллинистовъ, а потомъ не побоявшаяся изъ-за своихъ религіозныхъ убѣжденій вступить въ разладъ съ вождями-патріотамп, должна была псчезнуть, какъ миражъ, не оставлвъ послѣ себя никакого слѣда? Очевидно, этого допустить нельзя. такъ какъ такое внезапное и полное всчезновение было-бы 0**]**въ псторія. изъ самыхъ исключительныхъ феноменовъ намъ Между тѣмъ все становится пенятнымъ, если предположить. что первоначальная партія аспдеевъ въ означенную эпоху какое-то сильное потрясение, пережила въ своей испытала который произвелъ исторіи тяжелый кризисъ, **колебаніе** въ рядахъ асидеевъ и преобразовалъ самую парразстройство тію, раздѣлившуюся послѣ этого на двѣ отдѣльныя фракціи. усвоившія себѣ и новыя пмена. Все это тѣмъ болће вѣроятно, что можно указать, какъ мы выяснили это выше, даже и тотъ моментъ, когда въ партіи асидеевъ должно было произойть подобное внутреннее брожение-это именно то время, когда они быля жестоко обмануты коварнымъ Алкимомъ. Тогда-то изъ первоначальнаго корня отдёляется извёстная часть асидеевъ, которая продолжаеть принимать двятельное участие въ военныхъ и полятическихъ событияхъ, а затъмъ мало по малу пріобрѣтаетъ руководство религіозными дѣлами народа іудейскаго, и этого руководства уже не оставляетъ до конца древней исторіи іудейства. Другая-же фракція асидеевъ ръшительно отказывается возобновить союзъ съ Іудою, возвращается къ своей прежней благочестивой и созерцательной жизни, зачыкается въ свое уединение в ръшительно уклоняется отъ какой-либо активной роли, желая избѣжать опасности развратиться среди интригъ и беззаконій современнаго общества. Этимъ различнымъ положеніямъ, естественно, соотвѣтствовали и характеристическія названія, подъ котерыми стали извъстны эти новыя, или лучше-видоизмънившіяся общества. Фракція, отдълившаяся отъ древней асидейской партіи, стала называться именемъ peruschim. фарисеевъ, что́ значитъ: «отдѣленные». Фракція, оставшаяся вѣрной своей прежней доктринѣ и аскетической жизни, получила имя ессеевъ,----на звание, относительно котораго много спорили, но которое ВЪ своей сирійской формѣ «chassain» имѣетъ тотъ-же самый смыслъ, что и слово «chassidim» въ еврейскомъ языкъ.

Съ этой точки зрѣнія виолнѣ объясняется не только то. почему асядеи, начиная съ даннаго времени, не упоминаются болѣе въ историческихъ и талмудическихъ писаніяхъ, но также и то, почему въ талмудѣ нигдѣ не встрѣчается пряжаго указанія на ессеевъ. Очевидно—потому, что истинными продолжателями асидейства, яко-бы воплотившими всѣ его принципы, выставляли себя фарисеи, получившіе такое важное вліяніе на общественныя дѣла; на ессеевъ-же талмудисты смотрѣли не только какъ на сектантовъ, далеко уклонившихся въ своей религіозной жизни отъ ортодоксальнаго іудейства, но и какъ на отщепенцевъ отъ всего іудейскаго народа, которые-де въ гордомъ самомнѣніи и упорствѣ порвали всякую связь съ этимъ народомъ, не пожелавъ присоединяться къ общему народному движенію при Іудѣ Маккавеѣ и къ общенародному постановленію при Симонѣ.

Наконецъ, подтвержденіе нашего мнѣнія можно находить въ томъ ясно засвидѣтельствованномъ историческими документами фактѣ, что въ іудействѣ никогда не исчезали сомнѣнія относительно законности предоставленной Асмонеямъ первосвященнической власти и что далеко не всѣ іудеи охотно признавали за пими эту власть. Вполнѣ опредѣленное указаніе на это мы находимъ прежде всемо у Іосифа Флавія<sup>1</sup>). Говоря о правленіи Іоанна Гяркана, іудейскій историкъ замѣчаетъ, что народъ іудейскій въ особенности фарисеи были враждебно настроены противъ этого правителя, хотя онъ и былъ ученикомъ фарисеевъ и приверженцемъ ихъ партіи. Іосифъ не указываетъ причины этого

a) Antiquit. jud. XIII, 10. 5.

недовольства, но дальнѣйшими своими словами, которыя онть влагаетъ въ уста фарисея Елеазара, взявшагося отвътить царю, пожедавшему узнать мнѣніе о себѣ народа, онъ ясно освѣщаетъ все дѣло. «Если ты желаешь быть справедливымъ ( діха:ос), сказалъ Елеазаръ Гиркану, то сложи съ себя первосвященство в довольствуйся господствомъ надъ народомъ». Хотя основаніемъ того, почему Гирканъ долженъ былъ это сдълать, выставляется у Іосифа то обстоятельство, что для фарисеевъ будто-бы было сомнительно самое происхождение Гиркана<sup>1</sup>); тъмъ не менъе 03наченныя слова дають во всякомъ случаѣ полное право на заключеніе, что среди фарисеевъ существовала извъстная оппозиція противъ Асмонеевъ, какъ незаконныхъ носителей первосвященства,--оппозиція, которая въ полной силь обнаружилась уже при сынъ Симона—-Іоаннъ Гирканъ, найдя для себя выраженіе въ устахъ Елеазара, высказавшаго, очевидно, общее мибніе всъхъ фариссевъ. Что эта оппозиція поддерживалась всей фариссйской партіей, объ этомъ можно уже заключать изъ ТЪ́ХЪ выраженій Іосифа, какія онъ употребляетъ въ этомъ-же мѣстѣ для обозначенія высокаго авторитета фарисеевъ въ глазахъ народа, говоря по этому поводу: «они пользовались у народа такимъ уваженіемъ, что хотя-бы говорили что-либо противъ царя или первосвященники, немедленно имъ въ томъ вѣрили»<sup>2</sup>); но кромѣ этего, назначенное фариссями по настоянію царя наказаніе Елеазару, которое было признано Гирканомъ слишкомъ слабымъ сравнительно съ на несеннымъ ему оскорбленіемъ, а равно также послѣдовавшія всяѣдъ за симъ строгія преслъдованія фарисеевъ поставляютъ виъ всякаго сомнѣнія, что вся фарисейская партія была вполнѣ солидарна съ мизніемъ Елеазара. Репрессивныя мяры противъ фарысеевъ, принятыя Гирканомъ, стремившимся уничтожить фарисей-

<sup>a</sup>) Antiquit. jud. XIII, 10. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Мы слышали отъ людей престарѣлыхъ, говорили фарисен Гиркану, что мать твоя была рабыня, взятая въ плѣнъ въ царствованіе Антіоха Епифана" [Ibid. XIII, 10. 5]. Подобный укоръ является слишкомъ обычнымъ въ устахъ іудеевъ по отношенію къ неугеднымъ имъ первосвященникамъ, что-бы придавать ему здѣсь вполиѣ серьезное значеніе. Народъ уфрекалъ также и Александра Іаннея въ томъ, что онъ "произошелъ отъ раба" [Antiquit. jud. XIII, 13. 5]; позднѣйшіе раввины называютъ "рабомъ" Ирода [S с н ü к в к. Ор. cit. s. 131], а авторъ "Монсеева апокалипсиса" всѣхъ первосвященниковъ сирійскаго времени называетъ: "servi de servis nati" [гл. V], желая, вѣроятно, указать этимъ на рабскую покорность и зависимость означенныхъ первосвященниковъ отъ языческихъ правителей.

скія постановленія и строго наказывавшимъ тѣхъ, кто ихъ держался, конечно, могли только еще болѣе распространить и усилить въ привязанномъ къ фариссямъ народѣ ненависть къ его власти; и дѣйствительно, по свидѣтельству Іосифа, онѣ имѣли своимъ естественнымъ слѣдствіемъ то, что «народъ какъ его (Гиркана), такъ и сыновей его возненавидѣлъ»<sup>1</sup>).

Этотъ великій разрывъ, происшедшій между Гирканомъ и партіей фариссевъ, засвидѣтельствованъ также и въ тэлмудѣ, который передаетъ главную сущность дѣла вполиѣ согласно съ разсказомъ locnфa, допуская только нѣкоторую варіацію именъ и подробностей<sup>2</sup>), но и помимо этого въ талмудѣ находится ясное указаніе на тотъ фактъ, что фарисси не признавали правленія Асмонеевъ<sup>3</sup>).

Кромѣ приведенныхъ свидѣтельствъ, доказательства, свидѣтельствующія о неблагопріятномъ отношенія іудеевъ къ первосвященству Асмонеевъ, можно почерпать также изъ ветхозавѣтныхъ апокалипсическихъ сочиненій, которыя въ послѣднее Bpeмя признаны весьма важными источниками для характерпстики внутренняго состоянія іудейства въ эпоху Маккавеевь<sup>4</sup>), такъ какъ въ нихъ весьма ярко отражается религіозное міровоззрѣніе если и не всего іудейства вообще, то все-же значительной его части, именно тъхъ кружковъ, изъ которыхъ вышли эти сочиненія<sup>5</sup>). Такъ, авторъ апокрифа «Вокнесеніе Монсея», останавливаясь на характеристикъ тъхъ іудейскихъ первосвященииковъ, которые со времени Селевкидовъ священнодъйствовали RЪ храмѣ јерусалимскомъ, и высказывая по ихъ адресу самые горькіе упреки за ихъ нечестіе, даетъ, между прочимъ, самый рѣзкій отзывъ также и объ Асмонеяхъ, которыхъ онъ ясно разумѣеть подъ словами: «тогда возстанутъ у нихъ правящіе цари и будуть назначены въ священники Бога вышняго». Этихъ первосвященниковъ-царей авторъ апокалипсиса характеризуетъ кратко, но ръзко, называл яхъ «facientes impietatem ab sancto sanctitatis», и вслѣдствіе этого онъ признаетъ вполнѣ справедливымъ судъ, совершенный надъ ними Иродомъ: «Herodes indicabit illis. quo modo digni erunt<sup>»6</sup>).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Antiquit. jud. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kidduschin. 66, a.

<sup>\*)</sup> Berachoth, 48, a. Cp. W ÜNSCHE. Der babyl. Talm. Erst. Halbband. s. 62.

<sup>•)</sup> Гильген Ф вльдъ. Die jüdische Apokalyptik. s. 12.

s) Люціусъ. Der Essenismus. s. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Libri Apokryphi Vet. Testam. Edit. FRITZSCHE. Cap. VI.

Столь-же сильная оппозиція противъ Асмонеевъ, какъ носителей высшаго священиическаго сана, явно сказывается также и въ другомъ апокрифѣ – «Псалмахъ Соломоновыхъ», или народныхъ гимнахъ, составление воторыхъ обычно относятъ въ первому въку до Р. Х.<sup>1</sup>). «Они (т. е. Асмонен)<sup>2</sup>), говорится тамъ, стали кичливыми, ихъ гръхи-тайные, ихъ мерзости превосходять мерзости язычниковь. Они осквернили святилище Божіе»<sup>3</sup>). «Они попрали алтарь Божій всяческимъ оскверненіемъ, говорится въ другомъ мъстъ, и въ потокахъ крови осквернили жертвы, какъ обыкновенное мясо (ús хреа вевула); они не оставији ни одного беззаконія, которое не превышало-бы беззаконій языческихъ народовъ»<sup>4</sup>). Такимъ образомъ «благочестивые» псалмовъ Соломоновыхъ признаютъ Асмонеевъ недостойными представителями священства, но, что замъчательно, главнымъ пунктомъ обвиненія противъ нихъ служать не столько ихъ пороки и беззаконія, сколько то обстоятельство, ччо они являются незаконными носителями верховнаго духовнаго сана іудеевъ. Это съ особенною ясностью высказывается въ слёдующихъ мёстахъ: «вслёдствіе нашихъ грѣховъ, жалуются благочестикые, возстали на насъ нечестивые (Асмонеи), грубо обощлись съ нами и выгнали насъ (ёбшоач тиас); что Богъ имъ не объщаль, то взяля они насально»5). И еще яснъе въ псалмъ VIII, 12: «восхптили они святилише Божіе, такъ какъ не было законнаго наслъдника » (τὰ ἅγια τοῦ Θεοῦ διήρπαζον οὐκ ὄντος κληρονόμου λυτρουμένου). Ο ΥΕΒΠΛΗΟ, ЭТИ слова указывають на тотъ фактъ, что Асмонеи совершенно незаконнымъ образомъ достигли первосвященническаго достодиства, воспользовавшись тёмъ обстоятельствомъ, что не было на лицо законнаго наслёдника, подъ которымъ, по всей вёроятности, доля-

законнаго наслѣдника, подъ которымъ, по всей вѣроятности, доляно разумѣть Онію IV Младшаго, убѣжавшаго въ Египетъ и тамъ построившаго новый храмъ Ісговѣ. Все это показываетъ, что среди народа іудейскаго, даже по прошествіи цѣлаго столѣтія со времени занятія Асмонеями первосвященнической должности, еще слишкомъ живо было воспоминаніе о противозаконности этого факта.

- 1) Codex pseudepigr. Vet. Testam. Edit. FABRICII. Vol. I, pag. 917-972.
- <sup>2</sup>) См. ВЕЛЛЬГАУЗЕНЪ. Die Pharisäer und Sadducaer. s. 140. Гидь-
- генфельдъ. Zeitschr. für wissensch. Theol. 1868. s. 162.

- IIсал. VШ, 13-14.
- <sup>в</sup>) Псал. XVII, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Hean. I, 6.

Итакъ, приведенныя нами историческія данныя поставляпоть внѣ всякаго сомнѣнія, что въ позднѣйшемъ іудействѣ существовало оппозиціонное Асмонеямъ направленіе, приверженцы котораго самымъ ръшительнымъ образомъ протестовали противъ совибстительства въ вхъ лицъ свътской и духовной власти и вовсе не думали считать ихъ впочнъ законными представителями высшаго священства. Все это какъ нельзя болъе благопріятствуеть тому предположению, что въ нѣдрахъ іудейства могли находиться и такіе люди, которые не довольствовались однимъ только теоретическимъ отвержениемъ законности духовной власти, принадлежащей Асмонеямъ, но и на самомъ дълъ, на практикъ показали, что они не желають имъть ничего общаго съ подобными незаконными представителями священства, рѣшительно отдѣлившись отъ нихъ въ религіозномъ отношенія и образовавъ свое общество. Это было-бы только открытымъ обнаружеocodue ніемъ той болъзни, которая таплась въ организыт послтиаккавейскаго іудейства и подтачивала его жизненныя силы. Такимъ образомъ и съ этой стороны находить для себя оправдание высказанное нами мизніе, что ессенизмъ обязанъ своимъ происхожденіемъ сознательной и добровольной оппозиціи противъ носителей высшаго священническаго сана, и именно противъ Acmoнеевъ, той строгой фракціи асидеевъ, которая, какъ мы выяснили выше, имъла напболъе основания быть недовольной господствомъ Асмонеевъ.

Итакъ, мы рѣшительно утверждаемъ, что въ историческихъ обстоятельствахъ эпохи Маккавеевъ были всъ данныя для того, что-бы вызвать среди іудеевъ такое вполнѣ сепаратистическое не только въ политическомъ, но и въ религіозномъ отношеніи общество, какимъ былъ, по нашему мнѣнію, ессенизмъ, который представлялъ изъ себя не только государство въ государствѣ, но и церковь въ церкви— ecclesiola in ecclesia.

Показавъ, что принятая нами точка зрѣнія на происхожденіе ессенизма не только не противорѣчитъ историческимъ дан нымъ, но даже ими подтверждается, постараемся далѣе выяснить, что отсюда-же съ удобствомъ могутъ быть объяснены и важнѣйшія изъ отличительныхъ особенностей ессенизма. Вподнѣ естественнымъ представляется то, что ессеи, оставшись совершенно изэлированной партіей въ средѣ іудейства какъ въ политическомъ, такъ и въ религіозномъ отношеніи, должны были еще тѣснѣе сплотиться между собой и, поставивъ себѣ опредѣленныя

Digitized by Google

задачи и цёли, неуклонно стремиться къ ихъ выполнению. Каковы были на первыхъ порахъ эти задачи, не трудно угадать: естественно, что члены новаго общества, образовавшагося изъ партіи строгихъ асидеевъ, должны были не только удержать BO всей силь, но еще съ большей ревностью примънять и осуществлять въ своей жизни тъ принципы, которые лежали въ основъ общества первоначальныхъ хассидимовъ и которымъ они слъдовали уже издавна; а такъ какъ такнии принципами были: возможно точное соблюдение всъхъ постановлений закона и старательное уклоненіе отъ примъси всего чуждаго, иноземнаго, то ессен и по своемъ отдълении отъ общенаціональной жизни должны были усиленно заботиться объ осуществлении всего этого. И дъйствительно, ны видимъ въ ессействъ, съ одной стороны, усиленное стремление въ самому строгому благочестию, понимаемому ими въ смыслѣ пунктуальнаго выполнения многоразличныхъ предписаній письменнаго, а еще болѣе устнаго закона, съ другой--крайнюю заботу о левитской чистотъ и мнительную боязнь всякаго малъйшаго осквернения.

Но то новое положение, какое занили ессеи по отношению къ јерусалимскому священству и во всему народу јудейскому, вопреки имъ открыто признавшему Асмонеевъ верховными представителями не только свѣтской, но также и духовной власти, пеязовжно должно было вызвать въ обществъ ессеевъ новыя задачи и стремленія и способствовать развитію въ ихъ средѣ новыхъ отличительныхъ особенностей. Не признавъ авторитета Асмонеевъ въ религіозномъ отношенія и, такимъ образомъ, порвавъ связь съ тъми, которые были оффиціальными представителями священства между іудеями, ессен по этому самому неизбъжно должны была отказаться и оть находящагося въ ихъ вълънія храмоваго культа. Одно необходимо вело за собою и другое, потому что среди палестинскихъ іудеевъ въ разсматривиемую нами эпоху получило особенное распространение то воззръние, что все храмовое богослужение, а вмъсть съ тъмъ и жертвы теряли весь свой смыслъ и значеніе, если только онъ совершались таками лицами, которые по тъмъ или инымъ причинамъ не могли быть признаны достойными способствовать освященію народа и быть его истинными предстоятелями предъ Богомъ. Что подобное воззръніе дъйствительно существовало въ позднъйшемъ іудействь, въ этомъ удостовъряютъ насъ положительныя свидътельства нъкоторыхъ произведения апокалипсической литературы того времени.

Такъ, въ «Книгъ Эноха» прямо говорится, что во второмъ храить іерусалимскомъ уже не присутствовалъ Господь<sup>1</sup>), и свиволически высказывается та мысль, что все богослужение и всѣ свищенные обряды, отправляемые въ этомъ храмъ, совершенно не имъли того значенія, какое принадлежало имъ въ первомъ храмъ iepycaлимскомъ<sup>2</sup>). И если въ данномъ апокрифѣ еще не обозначаются ясно мотивы, побуждающіе автора къ столь неблагопріятному суждению о культь втораго храма, то въ «Апокалинсись Моисея» и «Псалтири Соломона» уже самымъ рѣшительнымъ образаявляется, что причиною такого уничиженія святилища 30МЪ и всего храмоваго богослужения въ глазахъ поздиъйшихъ іудеевъ послужило именно нечестие первосвященниковъ. Вотъ одно изъ наиболѣе выразительныхъ въ этомъ смыслѣ мѣстъ «Моисеева апокалипсиса», авторъ котораго, характеризуя первосвященниковъ втораго храма, не находитъ достаточно выражений, что-бы вполнъ выразить всю силу своего негодованія и презрънія въ этимъ недостойнымъ представителямъ духовной власти, своимъ нечестіемъ осквернившимъ святилище Божіе: «не будутъ слъдовать истинъ Божіей, говорить онъ о первосвященникахъ сирійскаго времени, но нъкоторые осквернять алтарь своимь служениемь, которое они станутъ совершать Господу, и они именно не суть священники, но рабы, отъ рабовъ происшедшіе»<sup>3</sup>). Не менте ясныя указанія на то, что нечестіе священниковъ подрываетъ значеніе совершаемыхъ ими обрядовъ, можно находить также и въ «Псалтири Соломоновой». Тамъ, между прочимъ, говорится: «варвары восходятъ на алтарь Божій... въ возмездіе за то, что сыны Іерусалима профанировали святилище Божіе, оскверныли дары (жертвы) **Божін беззаконіями своими** (εμίαναν τά άγια Κυρίου, εβεβήλουν τά δώρα του Өсой ет аторианс). Посему сказалъ (Богъ): отброльте ихъ (дары) далеко отъ Меня (апорричате абта цанрач ап' Ецоб). Я не имъю къ нимъ благоволенія»<sup>4</sup>). И въ другомъ мъстъ: «они обезчестван святвлище Божіе, они попрали алтарь Господень всяческимъ оскверненіемъ и вь потокахъ крови осквернили жертвы, какъ мяса неосвященныя»<sup>5</sup>).

а) Книга Эноха. LXXXIX, 56. 58.

<sup>\*)</sup> Книга Эноха. LXXXIX, 73: ХС, 28. 29.

э) Libri apokryphi Vet. Testam. Edit. FRITZSCHE. Cap. V, pag. 709.

a) Codex pseudepigr. Vet. Testam. Edit. FABRICII. Vol. I, pag. 9197 IIcar. II, 2-5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Псал. I, 6 и VIII, 13. Всё эти и имъ подобныя мёста ветхозавётныхъ апокрифовъ, подтверждая нашу мысль, въ то-же время удостовёряютъ, что то

Итакъ, не можетъ быть сомнѣнія въ томъ, что по воззрѣнію строго благочестивыхъ іудеевъ храмъ считался оскверненнытъ и приносимыя въ немъ жертвы—лишенными всякой цѣны и законной силы, коль скоро священство находилось въ рукахъ по дей недостойныхъ и нечестивыхъ, которые вслѣдствіе своихъ беззаконій никоимъ образомъ не могли быть посредниками между Богомъ и народомъ и примирять народъ съ Богомъ, потому что всѣми своими религіозными обязанностями, отправляемыми ими въ храмѣ, они только оскверняли и безчестили алтарь Божій: «altarium inquinabunt de muneribus, quae imponent Domino»

Естественно поэтому, что, когда первосвященническій престоль перешелъ въ руки Асмонеевъ, по убъжденію ессеевъ не вытвшихъ законныхъ правъ, то эти послъдніе, согласно на это никакихъ распространенному въ то время въ кружкахъ благочестввыхъ воззрѣнію, должны были признать совершенно излишнимъ для себя участвовать въ общественномъ богослужения и приносить въ храмѣ жертвы, которыя, съ ихъ точки зрѣнія, потеряли теперь всякое значение. Конечно, первоначально ессеи могли видъть въ этомъ только временное лишеніе, имѣвшее, по ихъ мнѣнію, прекратиться съ возстановленіемъ законнаго порядка вещей; но послѣ народнаго опредъленія, утвердившаго первосвященническое достовн-Асмонеевъ «на въкъ», ессеямъ начала угрожать ство за родомъ перспектива на слишкомъ продолжительное время остаться безъ исполненія этого столь существеннаго въ іудействъ религіознаго обряда, и потому имъ съ особенною настойчивостью долженъ быль представиться вопросъ: какъ имъ быть безъ жертвъ? Люціусь (пріурочивающій однако наступленіе такого момента въ исторін ессеевъ ко времени Алкима), какъ мы видъли, высказываетъ мнѣије, что ессеи совершенпо легко разрѣшили этотъ недоумѣнный вопросъ. По его предположенію, первоначальные ессен, обратившись къ тому мъсту книги Левитъ, гдъ перечислялись случаи, когда по закону требовалось принесение жертвъ вины, болбе всего обязательныхъ для јудея, ръшили старательно избѣгать всѣхъ тѣхъ грѣховъ, проступковъ в оскверненій, 38 которые полагалась означелная жертва; но такъ какъ было со-

отрицательное положеніе, какое заняли ессеи по отношенію къ іерусалимскому священству и культу, не было въ исторіи поздибйшаго іудейства явленіемъ особенно поразительнымъ и единизнымъ, потому что соотвётственныя этому воззрёнія находили себё мёсто также и въ нёкоторыхъ другихъ кружкахъ іудеевъ.

вершенно немыслимо на самомъ дблё осуществить въ точности это ръшеніе (потому что случан оскверненія могли быть на каждонъ шагу), то ессен ръшнин замъннть жертвы храна своими особыми обрядами, которымъ они придали такую-же, если не большую, очистительную силу, какъ и самимъ жертвамъ. Конечно, все это представляется дёломъ возможнымъ, но во всякомъ случать столь важное ръшение, какъ замъна жертвъ другные очистительными средствами, не могло произойти столь просто, какъ предполагаетъ Люціусъ. Безъ сомнѣнія, ессен, какъ мы только что выяснили, могли находить оправдание для своего рѣшенія въ томъ, что храновыя жертвы, съ ихъ точки зрвнія, продолжали оставаться незаконными; но одно это основание само по себъ, быть можетъ, и не привело-бы еще ессеевъ въ полному отречению отъ самой церемоніальной части іудейскаго богослуженія, если-бы всѣ предшествовавшія историческія обстоятельства и тяжелыя бѣдствія, только что перенесенныя народомъ іудейскимъ---и въ особенности образовавшими ессейство асидеями--значительно не облегчили ессеямъ сдёлать столь рёшительный шагъ. Храмъ уже издавна находился въ рукахъ нечестивыхъ первосвященниковъ-узурпаторовъ, которые въ глазахъ благочестивыхъ іудеевъ скорѣе заслуживали название апостатовъ и безбожниковъ<sup>1</sup>), чемъ истинныхъ первосвященныковъ, а въ течение трехъ съ половиною лътъ онъ былъ во власти спрійцевъ, обратившихъ его въ языческое капище. Поэтому во все время сирійскихъ войнъ, пока продолжались неистовства эллинистовъ, преслѣдовавшихъ и изгонявшихъ изъ Іерусалима всёхъ своихъ противниковъ, и въ особенности въ теченіе того времени, когда храмъ іерусалимскій представлялъ изъ себя, по слову пророка, «мерзость запустѣнія»<sup>2</sup>), всѣ благочести-

вые іуден по необходимости должны были обходиться безъ жертвъ; а въ тѣхъ случаяхъ, когда по закону положено было принесеніе жертвы, они довольствовались другими умилостивительными средствами, ограничиваясь богослуженіемъ синагогальнымъ, которое, по всѣмъ даннымъ, получило теперь, въ эпоху Маккавеекъ, особенное распространеніе среди палестинскихъ іудеевъ. Главнѣйшимъ отличіемъ синагогальнаго богослуженія отъ храмоваго служилс отсутствіе въ пемъ жертвы, на мѣсто которой является здѣсь молитва, чтеніе и поученіе въ законѣ Монсеевомъ, — вообще усвоеніе обря-

a) Дан. XI, 31.

<sup>1) 2</sup> Mark. IV, 18. 25.

доваго закона Монсеева, лишеннаго однако своей важитйшей и существеннъйшей части — жертвы. Такимъ образомъ должно признать за несомнѣнный фактъ то, что люди, образовавшіе ессейскій орденъ, на ряду со всъми благочестивыми іудеями уже въ теченіе иногихъ лътъ<sup>1</sup>) привыкли довольствоваться богослужениемъ синагогальнымъ, въ которомъ жертвы не было; это-то обстоятельство, по нашему мнѣнію, и имѣло существенно-важное значеніе въ данномъ случав, подготовивъ ессеевъ къ той религіозной практикъ, которая усвоена была ими впослъдствии. Поэтому, когда послѣ Алкима занялъ первосвященническій престолъ Іонаоанъ, то для ригористовъ-ессеевъ явившееся слядствіемъ этого лишеніе жертвы уже не могло быть чёмъ-либо небывалымъ и неожиданнымъ. Они и теперь по прежнему продолжали держаться тогоже образа дъйствій въ отправленія своихъ религіозныхъ обязанностей, къ какому они привыкая въ теченіе посабднихъ десяти-

яѣтій, т. е. по прежнему довольствовались богослужеціемъ синагогальнымъ, въ которомъ молитва замѣняла собою жертву. Въ виду этого для пихъ былъ уже совершенно нечувствителенъ переходъ отъ того положенія, которое до сихъ поръ раздѣляли они со всѣмъ народомъ, также не имѣвшимъ возможности приносить законныя жертвы, къ тому изолированному положенію, въ какомъ они очутились немного спустя—при Симонѣ.

Собираясь въ опредъленныя времена для молитвы, чтенія и поученія въ словѣ Божіемъ, ессен на первыхъ порахъ едва-ли и думали о томъ, что-бы принципіально отвергать жертвы сами по себѣ, хотя съ теченіемъ времени въ сознаніи ессеевъ, поставленныхъ въ необходимость воздерживаться отъ принесенія храмовыхъ жертвъ, жертва нечувствительно должна была терять въ ихъ глазахъ свою обязательную силу, такъ что нѣть ничего певѣроятнаго въ томъ, что съ дальнѣйшимъ развитіемъ секты, въ ессействѣ стало господствующимъ то воззрѣніе, что можно-де оставаться вѣрными закону іудеями и не исполняя заповѣди закона о жертвахъ. Если, по мнѣнію Люціуса, къ этому могла привести ессеевъ уже «кпига закона», и именно извѣстное мѣсто книги Левитъ, трактующее о жертвахъ вины, то намъ кажется, что нѣкоторыя мѣста пророческихъ писаній, своеобразно истолкованныя

а) Отъ инзложения Онии Праведцаго [въ 175 г.] до гого времени, когда Іонаеванъ "первые явился предъ народомъ на праздникъ кушей въ качествъ первосвященника [153 г.], протекло болъе 20 лътъ.

ессеями, еще болъе могли способствовать развитію въ ихъ средъ означеннаго воззрѣнія. Въ бѣдственную эпоху сирійскихъ преслѣдований терпъвшие крайнюю нужду, подвергавшиеся всевозможнымъ притъсненіямъ, лишившіеся даже храма, съ которымъ соединилась вся слава Изранля, всѣ его упованія.—благочестивые іуден по преимуществу обращались къ писаніямъ древнихъ пророковъ, чтобы пайти въ нихъ утъщение и успокоение въ постигшихъ ихъ бъдствіяхъ и разръшить невольно возникающій въ ихъ умахъ вопросъ: доколѣ-же продолжится это ужасное бъдствіе, это несчастное положение избраннаго народа Божия<sup>1</sup>)? Естественно попредположить, что ессен, которые, оставшись върными этому своямъ строгимъ принципамъ, продолжали терпъть религіозную нужду даже и послѣ того, когда весь народъ подъ руководствомъ Асмонеевъ уже могъ свободно удовлетворять своимъ религіознымъ потребностямъ, тъмъ болѣе въ столь критическихъ обстоятельствахъ должны были старательно углубляться въ изучение пророческихъ писаній, стараясь найти въ нихъ и утъшеніе, и руководство для своей дальнъйщей дъятельности<sup>2</sup>). А такъ какъ самымь больнымъ мъстомъ для ессеевъ былъ вменно вопросъ о жертвахъ, то естественно, что они сосредоточная все свое внимание на тёхъ пророческихъ мъстахъ, которыя говорятъ о храмовомъ богослуженія, и здъсь неожиданно для самихъ себя они могли найти, пооправданіе своей религіозной практики. Для видимому, полное этого имъ стоило только обратить вниманіе на тѣ мѣста пророческихъ писаній, которыя были направлены противъ недостатковъ современной пророкамъ богослужебно-обрядовой практики іудеевъ. ограничивавшихся въ своемъ богопочтении однимъ лишь формаль-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) То свидътельство Іосифа, что ессен и въ послѣдующее время всегда ревностно поучались "вь изреченіяхъ пророческихъ" [Bell. jud. II, 8. 12], инолик бавгопріятствуетъ этому предположенію.



в) Ср. Дан. VШ, 13, гдѣ предлагается подобный-же вопросъ. Въ особенности книга пророка Даніила, какъ объ этомъ свидѣтельствуетъ Іосифъ Флавій [Antiquit. jud. X, 11. 7], была любимою книгою іудеевъ въ разсматриваемую нами эпоху, такъ какъ здѣсь они находили не только яркое и подробное изображеніе различныхъ бѣдствій, какія суждено было претерпѣть Израилю отъ язычниковъ [въ особ. гл. VШ и XI], но также и отрадное утѣшеніе; потому что, по слову пророка, послѣ перенесенныхъ несчастій "люди, чтущте Бога, усилятся и будутъ дѣйствовать, и разумные изъ народа своего вразумять многихъ... Хотя и пострадаютъ нѣкоторые изъ разумныхъ, но только для испытанія ихъ и убѣденія и очищенія къ послѣднему времени" [XI, 32-35]. "Разумные, говорить пророкъ, потомъ будутъ свѣгить, какъ свѣгила на тверди, и обратившіе многихъ къ правдѣ, какъ звѣзды, на вѣки, навсегда" [XII, 3].

нымъ исполнениемъ обрядовъ, безъ всякаго внутрепняго расположенія, а такихъ мъстъ, какъ извъстно, встръчается не мало въ книгахъ пророческихъ. Такъ, папр., пророкъ Исаія взывалъ отъ лица Господа: «Къ чему Миѣ множество жертвъ вашихъ? Я пресыщенъ всесожжениями овновъ и тукомъ откориленнаго скота; и врови тельцовъ, и агицевъ, и козловъ не хочу.... Не носяте больше даровъ тщетныхъ; куреніе отвратительно для Меня; новомъсячій и субботъ, праздничныхъ собраній не могу терпъть: беззаконіе-и празднованіе! Новомъсячія ваши и праздники ваши ненавидить душа Моя, они — бремя для Меня; Мив тяжело нести ихъ. И когда вы простираете руки, Я закрываю отъ васъ очи Мои; и когда вы умножаете моленія ваши, Я не слышу: ваши руки полны крови. Омойтесь, очиститесь; удалите злыя длянія ваши оть очей Мояхъ; перестаньте дълать зло; научитесь дълать добро; ищите правды; спасайте угнетеннаго; защищайте сироту; вступайтесь за вдову. Тогда прійдите и разсудимъ, говоритъ Господь. Если будутъ грѣхи ваши, какъ багряное, какъ снѣгъ убѣлю; если будуть красны, какъ пурпуръ, какъ волну убѣлю » 1). Подобно этому и пророкъ Амосъ говорилъ къ израильтянамъ: ходите въ Веенль, и гръшите, ходите въ Галгалъ, и умножаете преступления; приносите жертвы ваши каждое утро, десятины ваши хотя чрезъ каждые три дня; приносите въ жертву благодаренія квасное, провозглашайте о добровольныхъ приношенияхъ вашихъ и разглашайте о нихъ, ибо это вы любите, сыны Израилевы»<sup>2</sup>)! И далъе отъ лица Господа онъ взывалъ: «Я ненавижу, отвергаю праздники ваши, и не обонию жертвъ во время торжественныхъ собраній вашихъ; если вознесете Мић всесожжение и хлъбное приношение, Я не приму ихъ п не призрю на благодарственную жертву изъ тучныхъ тельцовъ вашихъ»<sup>3</sup>). «Въ жертвоприношенияхъ Миъ, говорилъ отъ лица Ісговы пророкъ Осія, они пряносятъ мясо и ъдятъ его»<sup>4</sup>); но «Я милости хочу, а не жертвы, и боговълънія болѣе, нежели всесожженія»<sup>5</sup>). Въ свою очередь пророкъ Іеремія отъ имени Бога обращался къ народу јудейскому съ такими словами: «зачѣмъ, возлюбленные Мои, вы надъдали мерзостей въ домѣ Моемъ? Ужели объты и священное мясо уничтожатъ въ

- i) Hc. I, 11, 13-18.
- <sup>2</sup>) AM. IV, 4-5.
- a) Ibid. V. 21-22.
- Oc. VIII, 13.
- 5) Ibid. VI, 6.

васъ развращенность вашу и этими вещами избъжите суда»<sup>1</sup>)? И въ другомъ мѣстѣ: «такъ говоритъ Господь Саваооъ, Богъ Изранлевъ: всесожженія ваши прилагайте къ жертвамъ вашимъ и тапьте мясо; пбо отцамъ вашимъ Я не говорнаъ и не давалъ имъ заповъди въ тотъ день, въ который Я вывелъ ихъ изъ земли египетской, о всесожженіи и жертвѣ. Но такую заповѣдь палъ имъ: слушайтесь гласа Моего, и Я буду вашимъ Богомъ, а BЫ будете Моимъ народомъ, и ходите по всякому пути, который Я заповъдаю вамъ. что-бы вамъ было хорошо»<sup>2</sup>) и т. п. Понимали ли оссен правильно всъ эти и имъ подобныя мъста св. писанія, обличающія ту мертвую обрядность, которою ограничивалось богопочтеніе погрязшаго въ порокахъ общества<sup>3</sup>), или-же они извращали истинный смыслъ ученія пророковъ и, примѣнительно къ своему положенію, отрицали всякое значеніе жертвы въ лълъ вывнутреннихъ, нравственно-религіозныхъ расположеній, раженія ---- но во всякомъ случат во встать такихъ мъстахъ св. писанія они могли находить оправдание усвоенной ими религиозной практики, усматривая въ нихъ полное подтвержденіе своего воззрѣнія о незаконности и ничтожности тѣхъ жертвъ, которыя праносплись въ јерусалимскомъ храмѣ недостойными представителями священства<sup>4</sup>).

- 1) Iep. XI, 15.
- <sup>2</sup>) Iep. VII, 21-23.

э) Всё вышеприведенцыя пророческія прещенія говорять не противъ жертвъ самихъ по себё, а противъ тѣхъ элоупотребленій жертвою и искаженій культа, какія существовали въ ихъ времена. "Пророки не отрицали ни жертвеннаго ритуала закона Монсеева, ни его богоучрежденности, но опи настаиваютъ только на неугодности той жертвы, какую приносили ихъ современники и въ какой они полагали свою заслугу предъ Богомъ, — жертвы, отрѣшенной отъ иравственнаго состоянія жертвователя. Пророки выясняли сознанію народа инчтожность его бездушнаго богослужебнаго рвенія: они противопоставляли жертвѣ требованія нравстиеннаго закона, и только подъ условіемъ исполненія его обѣщаютъ милость Божію" [Ис. I, 10—17]. См. обстоятельное развитіе означенной мысли въ статьѣ Спасскаго: "Отношеніе пророковъ къ обрядовому закону Монсея". Чт. въ общ. люб. дух. просв. 1889 г., I, стр. 217—257.

6) Достойно замѣчанія, что также и въ послѣплѣнной некапонической литературѣ евресвъ довольно замѣтно выступаетъ воззрѣніе, что исполнеціе закона и добродѣтельная жизнь могутъ замѣнить собою храмовыя жертвы. "Кто соблюдаетъ законъ, говорить Інсусъ сынъ Сираховъ, тотъ умножастъ приношенія; кто держится заповѣдей, приноситъ жертву спасенія… подающій милостыцю приноситъ жертву хвалы" [XXXV, 1—3]. Не есть-ли это отголосокъ того взгляда, что храмъ съ его богослуженіемъ терястъ свое значеніе отъ недостониства его предстоятелей? Все это вмѣстѣ взятое-и долговременная привычка къ синагогальному богослуженію, и прещенія пророковъ противъ искаженнаго жертвеннаго культа, и усвоенный взглядъ на недѣйствительность и ничтожность жертвы, совершаемой незаконно поставленными представителями священства все это имѣло своимъ естественнымъ слѣдствіемъ то, что ессеи мало по малу нечувствительно оттолкнулись отъ храмоваго іерусалимскаго культа и не только сочли возможнымъ обходиться безъ жертвъ, но и рѣшительно стали предпочитать, какъ свидѣтельствуетъ Іосифъ, свои собственныя очищенія храмовымъ жертвамъ<sup>1</sup>). Такимъ образомъ то, что на первыхъ порахъ представлялось для ревностнаго къ закону іудея совершенно немыслимымъ, это съ теченіемъ времени,

 к) Со временемъ ессеи должны были еще болѣе увѣриться въ правотѣ своего образа дъйствій и еще сильнье развить свой антагонизмъ по отношенію къ јерусалимскому культу, такъ какъ, согласно свидательству Іосифа [Antiquit. jud. III, 8. 9; cp. Mischna Sotah, IX, 12], къ концу П-го въка до Р. Х. ["за 200 лёть прежде того времени, какъ я началь писать эту Исторію", окончательная редакція которой относится къ 93 г. по Р. Х.], уримъ и туммимъ, или 12 камней на нагрудникѣ первосвященника вмѣстѣ съ двумя ониксами, носившимися на плечахъ, висзапно перестали сіять, между тёмъкакъ до того времени эти камин издавали необычайный блескъ, освъщавшій даже и далско стоящихъ, - въ томъ именно случаЕ, "когда Богъ милостиво внималъ принесеннымъ жертвамъ". Такъ какъ, по воззрѣнію іудеевъ, посредствомъ этихъ камней Богъ открываль свою волю и показываль свое благоволение или неблаговоление къ предстоятелямъ народа и жергвамъ, ими приносимымъ, то въ означенномъ событи народъ, и въ особенности ессен должны были увидъть ръшительное и явное отвержение Богомъ беззаконнаго и порочнаго первосвященства. Это, конечно, должно было послужить одной изъ причинъ, почему ессен и при посятлующихъ Асмонеяхъ не оставили своего отрицательнаго отношенія къ храмовому культу и священству и не возобновили съ ними своего общенія, не говоря уже о томъ, что постоянныя интриги, несогласія и раздоры среди членовъ фамиліи Асмонесва, верадко доводнише ихъ до тяжкихъ преступлений, а равнымъ образомъ в другіє пороки и беззаконія, о которыху рагсказываеть Іосифъ Флавій и которые отмичаются также и въ апокрифахъ, - въ свою очередь также должны были удерживать ессеевъ огъ возсоедивсијя съ оффиціальными представителями священства и находящимся въ ихъ ведении храмовымъ культомъ. Что касается собственно священническаго сословія эпохи Асмонеевъ, то многочисленныя горчайшія жалобы на жестокость, свирёпость, хищничество, жадность и другіе пороки многихъ священническихъ родовъ, сохраненныя въ развивистической литературь, въ достаточной степеци характеризуютъ нравственный обликъ представителей священства и делають еще болье понятной открытую оппозицію противь нихъ, составлявшую главвую черту ессеннэма. (Ибкоторыя мбста изъ талмуда, содержащія укоры по адресу священниковъ втораго храма, приведены въ Христ. Чт. 1875. № 9-10, стр. 484-485).

благодаря особымъ историческимъ обстоятельствамъ и своеобразному развитію національно-религіозной жизни палестинскихъ іудеевъ, едблалось само собой.

Выяснивъ то, какимъ образомъ въ ессенизмъ могло возникнуть исно засвидётельствованное нашими источниками отверженіе храмовыхъ жертвъ-эта наиболѣе отличительная и, повидимому, нанболѣе трудная для объясненія особенность ессейской секты, такъ какъ принесение жертвъ всегда было самою священ ною для іудея обязанностью,—обратимся къ другимъ выдающимся особенностямъ ессейства. Мы вполнъ соглашаемся С'Ь Люціусомъ въ томъ, что уже одно сознательное, добровольное уклонение ессеевъ отъ храмоваго культа, давшее особое направленіе ихъ жизни, должпо было вызвать въ ихъ средѣ нѣкоторыя особенности, по преимуществу имѣвшія связь съ предписаніями закона о жертвахъ вины<sup>1</sup>); но принятая нами точка зрѣнія на есселизмъ даетъ намъ возможность избѣжать той OTHOсторонности, какую допускаетъ Люціусъ, выводящій рышительно всѣ отличительные обычаи и учрежденія ессеевь изъ одного этого отрицательнаго основанія.

Согласно высказанному нами предположению о происхожденів ессейской секты, ессен должны были порвать связь не только съ храмовымъ священствомъ, но также и со всею націею іудейскою. Въ самомъ дѣлѣ, съ ихъ точки зрѣнія весь народъ іудейскій, признавъ своими законными духовными руководителями и предстоятелями предъ Богомъ тъхъ, которые, по убъжденію ессеевъ, не имѣли на это никакого законнаго права, уклонился съ праваго пути и пошелъ путемъ ложнымъ, и только они одни устояли на надлежащей строго-законной почвъ. Естественно поэтому, что у нихъ должно было явиться усиленное стремленіе утвердиться на этой почвѣ,--и вотъ ессеи, въ противоположность поведенію всего остальнаго іудейскаго общества, хотять сохранить върность древнимъ традиціямъ, ръшаясь охотите предно честь временное (по ихъ мнѣпію) лишеніе, чѣмъ нарушить свои

Digitized by

<sup>1)</sup> Такъ, отсюда могли произойти: ихъ строгал заботливость о сохранени левитской чистоты и столь поразительная боязнь малёйшаго осквернения (Лев. V, 2—3), ихъ воздержание отъ торговли и всего, что можетъ возбуждать адчность (Лев. VI, 25), ихъ скрупулезное выполнение всёхъ мелкихъ постановлений закона, въ чемъ ессеи превосходили всёхъ своихъ единоплеменииковъ (Лев. IV, 2), ихъ воздержание отъ клятвы (Лев. V, 4), ихъ замкнутость и сплоченность, ихъ общежити, общія трапезы и общность имуществъ.

строгіе принципы; хотятъ быть совершенными іудеями, въ точности исполняющими весь законъ; задаются мыслью представить въ своемъ лицъ то общество святыхъ, о которыхъ сказалъ пророкъ, что они, перенеся религіозное бъдствіе, будутъ сіять. какъ звъзды, на въкъ<sup>1</sup>).—словомъ, ессеи ставять себъ цълью создать истинную общину Божію во Израиль, неуклонно ходящую по стезямь закона. Воть, по нашему мнѣнію, въ чемъ цѣль общества, образовавшагося состояла R задача новаго возстановить нѣдрахъ іудейства; и эта идея истинный вЪ идеалъ народа Божія, отъ котораго уклонился Израиль. легла въ основу этого новаго общества и опредълила собою весь образъ п характеръ секты ессеевъ, послуживъ положительнымъ TR B 3 H A базисомъ для развитія ея отличительныхъ особепностей.

Итакъ, у ессеевъ явилась опредбленная цбаь -- возстановить на началахъ строгой законности истинную Божію общину. Ho какъ лучше достигнуть осуществленія этой задачи? Гдъ искать образцовъ, которымъ съ удобствомъ можно было бы подражать? Очевидно-нигдъ иначе, какъ въ прошлой исторіи Израиля. представлявшей многіе примѣры не только отдёльныхъ личностей, всецѣло посвятившихъ себя служенію Богу п точному исполненію Его закона, но также и цълыя общества, которыя преслъдовали такія-же цёли и которыя составляли нёкогда славу Изранля Такими людьми были, во первыхъ, назорен, число которыхъ, по всёмъ даннымъ, въ эпоху Маккавейскихъ войнъ вообще значительно увеличилось, такъ что, въроятно, уже многіе изъ пер воначальныхъ асидеевъ были адептами назорейства, а во вторыхъ, ---такъ называемыя пророческія общества, которыя, согласно свядътельствамъ священныхъ вногъ, представляются существовавшими во времена Самупла и Елисея<sup>2</sup>). Эти пророческія общества состояли изъ людей, которые хотъли быть защитниками и охранителями истинной религии и благочестия, которые стремились въ высшей совершенной жизни, къ болъе глубокому обученію въ законъ, къ болъе полному удовлетворению своихъ религиозно-правственныхъ потребностей, чъмъ какое они могли находить въ современномъ имъ недостойномъ священствъ, которое своимъ неблагопристойнымъ поведеніемъ оскверняло святилище и не VED OLIOM жить для нихъ авторитетомъ<sup>3</sup>). Поэтому ессен, выдълявшиеся

a) Дан. XII, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Hap. X, 5-10; XIX, 20-24; 3 Hap. XX, 35; 4 Hap. II; IV-VI; IX г.л.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ср. ВЕРЖКОЛОВИЧЪ. Пророческое служение въ израильскомъ цар-

изъ общей массы народа по религіознымъ побужденіямъ, тѣмъ легче могли обратиться къ подражанію древнимъ пророческимъ обществамъ, что они уже въ самыхъ мотивахъ отдѣленія ихъ отъ народа и обособленія могли видѣть много аналогичнаго съ собою.

Къ сожалѣнію, свѣдѣнія о древнихъ пророческихъ обществахъ, сохраненныя въ историческихъ книгахъ Ветхаго Завъта, сляшкомъ отрывочны и скудны для того, что-бы можно было судить о томъ, насколько близко подходили по своему внъшнему строю и другимъ особениостямъ ессейскія ассоціація къ обшеэтимъ ствамъ, но во всякомъ случаѣ ничто не препятствуетъ TONV предположенію, что ессен съ удобствомъ могли заимствовать У этихъ послёднихъ нёкоторыя изъ имёвшихъ у нихъ мёсто обывновеній и учрежденій. Проф. Богородскій, представившій обстоятельное развитіе той мысли, что ессейство имѣло близкую связь съ древнимъ пророчествомъ и что оно организовалось на подобіе пророческихъ обществъ, находитъ, что вліяніе этихъ послъднихъ явно обнаруживается въ ессенизмъ въ слъдующихъ чертахъ. 1, Тъсное братство ессеевъ, выражавшееся, между прочимъ, въ общеніи имуществъ п въ общихъ трапезахъ, было подражаниемъ пророческамъ обществамъ, въ которыхъ также можно находить «признаки общей трапезы'), которая сяма собою предполагаетъ общение имуществъ, такъ какъ при своемъ образъ жизни сыны пророчекромѣ насущнаго хлѣба». скіе едва-ли пріобрѣтали что-нибудь, 2. Извѣстная самостоятельность ессеевъ въ религіозномъ отношеніи, уклонявшихся отъ присутствія въ центральномъ святилищѣ и, повидимому, совершавшихъ нѣкоторыя священнодъйствія у которыя себя, нибла своимъ образцомъ пророческія общества, являлись какъ-бы особыми религіозными центрами, потому что стоявшіе во главѣ ихъ пророки, какъ Самунлъ, сами приносили жертвы въ тёхъ мёстахъ, гдё они находали это нужнымъ<sup>2</sup>). 3, Притязанія ессеевъ на даръ пророчества указываютъ на самую тъсную связь ессейства съ пророческими обществами и съ еврейскимъ пророчествомъ вообще. 4. Ессеи занимались врачеваніемъ также изъ подражанія древнимъ пророкамъ, которые, исцъяяя больныхъ, употребляли иногда при этомъ и обыкновенныя вещества изъ окружающей природы<sup>3</sup>). 5, Если ессеи имъли осо-

<sup>9</sup>) 4 Hap. XX, 7; IV, 39-41.

ствѣ. Тр. Кіев. Дух. Акад. 1891 г. № 2.

s) 4 Hap. IV, 38-41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Цар. VII, 9. 17; X, 8.

бое тайное ученіе о духовномъ мірѣ и особый способъ изъясненія свящ. писанія, то все это вполнѣ соотвѣтствовало тому высшему религіозному наученію, которое нужно предполагать въ пророческихъ обществахъ. 6, Ессен, имъвшие обычай выходить изъ своихъ уединенныхъ жилищъ и путешествовать по населеннымъ мъстностямъ, гдъ въ каждой колонія у нихъ былъ особый попечитель, обязанный заботиться о гостепріямства, также и въ этомъ случав могля подражать пророкамъ, оставлявшимъ свои жилища и проходившимъ города п села<sup>1</sup>). 7, Наконецъ, и по своему религіозному міросозерцанію, по своей нравственной жизни, ессен являются горячими приверженцами пророческаго ученія, поскольку оно относилось къ темнымъ явленіямъ религіозно-нравственной жизна іудейскаго общества. И въ доказательство этого Богородскій приводить многія черты пророческой пропов'єди, обличающія, съ одной стороны, мертвую обрядность, которою ограничивалось бсгопочтение іудеевъ, съ другой — разнаго рода пороки и беззаконія, кахъ то: незбузданную роскошь, обжорство, пьянство, разврать, притъснение отдныхъ и безчедовъчное обращение ихъ въ рабовъ, лихоимство, кривосудіе и т. п., противъ которыхъ, по миѣнію Богородскаго, и были направлены ессейскіе принципы<sup>2</sup>).

Не станемъ отрицать того, что все это могло имѣть свое значеніе при образованія в развятія ессенизма послѣ того, какъ подъ вліяніемъ неблагопріятно сложившихся историческихъ обстоятельствъ Маккавейской эпохи нѣкоторая часть народа іудейскаго вынуждена была отдѣлиться отъ обще-религіозной жизня; но не можемъ настаявать на томъ, что-бы «всѣ существенныя о.обенности ессейства были повтореніемъ или подражаніемъ—то болѣе, то менѣе удачнымъ, то полнымъ, то одностороннимъ, —тому, что было въ еврейскомъ пророчествѣ и въ древнихъ пророческихъ обществахъ». какъ утверждаетъ это Богородсків<sup>3</sup>). По нашему мнѣнію, нѣтъ нужды, да едва-ли в возможно, такъ ужъ слишкомъ сближать ессеевъ, въ жизни которыхъ во всякомъ случаѣ весьма видное мѣсто занимало многое келочно-обрядовое, съ членами пророческихъ обществѣ, имѣвшими немаловажное значеніе въ іудейскомъ обществѣ, такъ какъ одной изъ главныхъ

a) 3 Hap. XX, 35; 4 Hap. IV, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Богородский. Къвопросу объессеяхъ. Прав. Собес. 1873. Ш. 526-538.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. стр. 532.

задачь ихъ было: спосяѣшествовать религіозно-иравственному возрожденію народа, быть его руководителями въ подзажонной жизни, --словомъ, всячески служить благу народа, что было совершенво противно духу ессейства. Признавая, что ессеи поставили своею цѣлью создать истинную Божію общину, главной основой которой долженъ былъ служить законъ Божій, управлявшій всею жизнью послѣплѣнныхъ іудеевъ, мы тѣмъ самымъ нисколько не вынуждаемся къ принятію того, что они должны были ограничиться подражаніемъ какому-либо одному опредѣленному виституту іудейства. Напротивъ, они, съ одной стороны, свободно могли заимствовать то, что было сродно ихъ духу, или что казалось болѣе пригоднымъ для ихъ цѣли, у разныхъ институтовъ, имѣвшихъ мѣсто въ жизни іудеевъ; съ другой стороны, они въ свою очередь я самостоятельно могли выработать извѣстпыя формы жизни, учрежде-

самостоятельно могли выработать извъстпыя формы жизни, учрежденія и принципы, ближайшимъ образомъ опредълявшіеся тъмъ ноложеніемъ, какое заняли они по отношенію ко всему обществу іудейскому.

Такъ, многія черты жизни ессеевъ, наблюдавшихъ крайнюю левитскую чистоту и всячески избъгавцияхъ осквернения, воздерживавшихся отъ всякаго рода чувственныхъ удовольствій и требовавшихъ постоянной трезвости, умъренности въ пищъ и питьъ, отличавшихся простотою своего образа жизни и вообще крайне ограничивавшихъ всѣ свои неприхотливыя потребности<sup>1</sup>),-показываютъ намъ, что орденъ ессеевъ многое заниствовалъ у назорейства, сдълавъ тъ воздержанія и лишенія, которыя вообще были предоставлены свободной волъ каждаго и были практикуемы только въ течение извъстнаго времени, безусловно обязательными для всъхъ своихъ членовъ и на всю ихъ жизнь. (См. объ этомъ выше-теорію Гретца). Далье, нъкоторыя особенности ессеи, очевидно, заниствовали у священиическаго института, какъ это показываютъ ихъ скященныя одежды, вполнъ сходныя и по цвъту, и матерін съ одеждами священниковъ,--ихъ общія трапезы, по по всему своему характеру весьма напоминающія священническія трапезы, — ихъ частыя омовенія, къ которымъ они обращались при малъйшемъ подозръния въ осквернения (см. выше теорию Ричля).

<sup>1)</sup> Сюда принадлежить, между прочимь, также и воздержание отъ помазания тъла масломъ, что было довольно чувствительнымъ лишениемъ на Востокъ; своимъ отречениемъ отъ того, что считалось необходимымъ для другихъ и отъ чего други iyдеи воздерживались только во дни поста [Taanith, 30, a; Joma, 8. 1], —ессси именио и могли вполнъ обнаружить строгость своихъ принциповъ.

- 482 ---

Наконецъ, много точекъ соприкосновенія, какъ въ принцы пахъ, такъ и въ установленіяхъ, имѣли также ессен съ обществомъ фарисеевъ<sup>1</sup>), что вполнѣ попятно, такъ какъ общимъ корнемъ для обонхъ обществъ было древнее асидейство и такъ какъ уже самая основная идея ессейскихъ стремленій была въ сущности та-же самая, которая составляла главный принципъ также и фарисейства. Но отношение между фарисействомъ и ессействомъ нельзя опредълять такимъ образомъ, что-бы послёднее ляшь только усиливало и доводило до крайнихъ выводовъто, къ чему стремилось первое, т. е. что-бы отличіе между этими различными фракціями іудейскаго общества заключалось только въ мъръ степени той строгости, съ какою каждое изъ нихъ относилось къ проведенію своихъ, во многомъ, повидимому, олинаковых ь принциповъ, какъ утверждаютъ это нѣкоторые изъ іудейскихъ изслъдователей ессенизма<sup>2</sup>). Противъ этого достаточно сказать, даже въ томъ пунктъ, гдъ фарисен и ессеп, повидимому. 9TO наиболѣе сходились между собою, именно въ ихъ общемъ стремлеизъ іудеевъ общество истинныхъ израильтянъ. создать માં 🛚 ясно выступаетъ весьма существенное различіе между ними, опредълявшееся тъмъ, что фарисен и ессен имъли совершенно разные взгляды на то. кто можеть и долженъ составить эту Божію общину, которую они старались возстановить, — вслёдствіе чего и самыя ихъ стремленія и весь образъ ихъ дъйствій принимали совершенно различное направление. По воззрѣнію фарисеевъ, стоящихъ вполнъ на точкъ зрънія торы и позднъйшаго традиціонализма, вся нація іудейская во всей своей совокупности, согласво обътованию Божию, должна стать «народомъ святымъ»<sup>3</sup>). должна составить истинную Божію общину чрезъ подведеніе всей національной жизни подъ законный порядокъ. Соотвътственно этому, главное честолюбіе фарисеевъ составляло то, что-бы весь народъ сдѣлать подлежащимъ закону, истолкованному въ вхъ смысль и духь. Для этого они забирають въ свои руки все дъло религіознаго воспитанія и наученія народа, видя въ этомъ глав ное средство для вліянія на народныя массы: они хотять называться учителями и «любятъ, что-бы люди ихъ звали: учитель!

а) Ср. аналогіи между фариссйствомъ и ессействомъ, указываемыя Деренбургомъ. Гл. V, стр. 319—320.

<sup>\*)</sup> Франкель, Деренбургъ, Гинсбургъ, Гретцъ к др.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Hex. XIX, 6.

учитель!»<sup>1</sup>); для этого они самоувъренно пользуются положеніемъ призванныхъ законоучителей: «на Моисеевомъ съдалищъ съли книжники и фарисси»<sup>2</sup>); для этого они заботятся о томъ, что-бы пріобръсть власть и авторитеть, почему и ведуть упорную борьбу съ своими противниками --- саддуксями; для этого OHE **ДОМО**гаются неограничениаго вліянія на массы И стремятся RЪ пріобрѣтенію популярности въ народѣ, и потому останавливаютъ главное внимание на вибшностяхъ, и стараются все дълать на иоказъ<sup>3</sup>), что въ религіозной практикъ такъ легко переходитъ въ лицембріе и притворство; для этого, наконецъ, они обходятъ море и сушу. что бы навербовать возможно больше прозелитовъ<sup>4</sup>). Но при всемъ томъ, какъ ни строго они придерживаются буквы буквальнаго примъненія в исполненія всъхъ его предsakona, писаній, тъмъ не менъе они часто сообразуются также и съ практическою жизнью, и гдѣ законъ представляется непримиринымъ съ ея требованіями, тамъ они умѣютъ, нисколько не роняя своего авторитета, видоизмёнить и истолковать его въ желательномъ для нихъ смыслѣ, доходя при этомъ даже до«оцѣживанья комара и поглощенія верблюда»<sup>5</sup>),—тамъ они готовы сдѣлать всевозможныя послабленія, лишь бы не лишпться любви народа и не повредить своимъ интересамъ. Такимъ образомъ дъла и заботы мелочныя, равно какъ и велцкіе политическіе вопросы, школа и судилище, — словомъ, весь народъ въ его цѣлости и весь кругъ его жизни являются поприщемъ ихъ дъятельности, на **котором**ъ они хотять возстановить общину Божію, во всемь опредъляемую и освящаемую закономъ.

Совершенно иныхъ воззрѣній держались ессеи, какъ это ясно показываетъ весь образъ ихъ жизни, ихъ обычан и учрежденія, въ которыхъ нашли свое непосредственное отраженіе принципы секты. Ессен, открыто порвавшие связь съ храмовымъ культомъ и священствомъ, совершенно отрекаются какъ 0ТЪ обшерелпгіозной, такъ и отъ обще-національной жизни и являются ръшительными сепаратистами, чуждыми и далекими своей c0Qственной нація, уклонвышейся, по ихъ мибнію, съ праваго пути. Идея общины Божіей, для возстановленія которой имѣло значе-

- ♠) Me. XXШ, 15.
- •) Ibid. стихъ 24.

<sup>1)</sup> Me. XXIII; 7-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. стихъ 2.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ме. гл. VI.

ніе, какъ conditio sine qua non, строжайшее соблюденіе закопныхъ предписания о левитской чистотъ во всемъ ихъ расширеяномъ объемъ, по взгляду ессеевъ, не осуществяна въ веляной народной жизни, такъ какъ народъ въ цѣломъ оказался еще неподготовленнымъ для достиженія этого; напротивъ того. тольво въ самонъ тъснонъ вругу избранныхъ лицъ, истинно преданныхъ исполненію закона, возможно самое строгое примѣненіе въ жизпи всѣхъ его предписаній, возможно достиженіе того идеала теобратической чистоты, который становится съ этихъ поръ цѣлью ессейскихъ стремленій и для котораго остальной народъ, повидалему, еще не созрълъ. Поэтому, въ своей заботв о возстановления истиннаго идеала народа Божія, ессеи, съ одной стороны, Bce бояте и болте замыкаются въ тъсныя границы уединенной орденской жизни, чуждаясь всякаго вліянія со стороны вибшияго ніра; съ другой --- они уже нисколько не разсчитываютъ, подобно фарисеямъ, на народныя массы, не желаютъ и не пщутъ ихъ, повядамому, ръшительно отчаявшись въ обновлении обще-религіозной и обще-національной жизни. Національное чувство отступаеть у нихъ все болье и болье на задній планъ предъ привязанностью къ своему ордену, и «только спасеніе отдѣльныхъ личностей среди крушенія цілаго составляло, по міткому выраженію Кейна, основную задачу ордена ессеевъ»<sup>1</sup>). Согласно тому принципу, что чъмъ больше община насчитываетъ въ своей средъ членовъ, тъмъ больше увеличивается также для нея и опасность потерять строгій характеръ истинной общины Божіей, ессен не только не занимаются прозелитизмомъ, не только не заботятся о количественномъ расширенія своей общины<sup>2</sup>), но, напротивъ, и для авхъ отдъльныхъ личностей, которыя, будучи удручены жизненными невзгодами и бъдствіями, сами обращаются къ ессеямъ съ

ный искусъ, желая напередъ вполнѣ убѣдиться въ томъ, что новый членъ окажется вполнѣ достойнымъ и соотвѣтствешнымъ тѣмъ

цѣлью примкнуть къ ихъ союзу<sup>3</sup>), они назначаютъ продолжитель-

<sup>1)</sup> KEUMB. Geschichte Jesu von Nazara. Bd. I, s. 305.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Если ессен и входятъ ниогда въ соприкосновение съ народомъ, то только лишь въ качествѣ врачей и предсказателей, но отнюдь не въ качествѣ проповѣдниковъ и учигелей.

в) Мы видѣли, что къ кружкахъ благочестивыхъ іудеевъ никогда не исчезало глухое недовольство правленіемъ Асмонсевъ, и потому ряды ессеевъ всегда могли пополняться этими недовольными ісрусалимскимъ священствомъ. Отсказ удобно объленяется и самое продолжительное существованіе ессейской секты.

строгимъ требованіямъ и принципамъ, къ осуществленію которыхъ стремились ессен. Это строгое отдѣленіе членовъ своей общины отъ непринадлежащихъ къ ней, т. е. блягочестивыхъ и святыхъ отъ нечистыхъ и профановъ. скоро нашло себъ мъсто и среди самихъ благочестивыхъ, которые стали отличаться другъ оть друга по степенямъ чистоты. Такимъ образовъ, если у ессеевъ съ течениемъ временя явилось дъление на классы, что однако находить для себя нѣкоторое соотвѣтствіе и въ фарисействѣ, то это было простымъ развитіемъ дѣла. Подобнымъ-же образомъ тъсная орденская жизнь съ общими транезами, установленными съ цѣлью предохраненія членовъ отъ случайнаго оскверненія нечистой пищей, съ течениемъ времени приводитъ въ полному общенію имуществъ, которое такъ восхваляется Іосифомъ и Филономъ. а мнительная боязнь нарушить теократическую чистоту общины создаетъ цѣлую систему многоразличныхъ предписаній, имѣющихъ въ виду охранить ессеевъ отъ какого-бы то ни было случайнаго оскверненія со стороны непринадлежащихъ къ ордену іудеевъ, которые противостояли ему какъ «έτερόδοξοι»<sup>1</sup>).

Но то воззрѣніе, что качество общины Божіей стоить въ обратномъ отношенія къ ея количеству, получило свое крайнее выраженіе въ томъ неразумномъ поведеніи болѣе строгихъ ессеевъ, которые, ревнуя о своей чистотѣ, стали воздерживаться отъ брака. Что отреченіе ессеевъ отъ брака основывалось именно на страхѣ непроизвольно и необходимо подвергаться благодаря ему множеству оскверненій, прежде всего въ левитскомъ смыслѣ, которыхъ само собою могъ избѣгнуть неженатый, это едва-ли можетъ подлежать сомнѣнію. Уже законъ Моисеевъ опредѣляетъ, что супружескія наслажденія не должны имѣть мѣста въ важныя и священныя минуты религіозныхъ подвиговъ<sup>2</sup>), а то мѣсто въ книгѣ Левитъ<sup>3</sup>), гдѣ говорится о нечистотѣ, происходящей отъ изліянія человѣческаго сѣмени, было понимаемо, по крайней мѣрѣ послѣплѣнными іудеями, въ томъ именно смыслѣ, что всякае половое, и даже супружеское сношеніе оскверняеть человѣка<sup>4</sup>).

в) Лев. ХУ, 16 и 18.

•) FLAV. JOSEPH. Contra Apion. П, 24. Поэтому-то и въ "Книг" Эноха" къ строгому посту, посредствомъ котораго думали приготовиться къ сиошенію съ высшимъ міромъ, присоединяется также и требованіе воздержанія отъ брачнаго сношенія [LXXXIII, 2; LXXXV. 3]. Это запрещеніе распространяясь

<sup>1)</sup> Bell. jud. Π, 8. 5.

в) Исх. XIX, 15.

Поэтому неудивительно, если одна часть ессеевъ развила традиціонное недоразумѣніе о нечистотѣ супружескаго сношенія до крайняго вывода, — до воздержанія отъ брака; между тімъ какъ другая часть вхъ, правильно понимавшая законъ въ томъ вменно смысать, что въ брачной жизни самой по себъ нътъ ничего нечистаго, не отказывалась отъ брака. Къ подобному воздержанію ессен могли придти тёмъ легче, что въ законѣ Монсеевомъ, собственно говоря, нътъ такой положительной заповъдя, которая обязательно требовала бы отъ каждаго еврен вступленія въ бракъ. и воздержание отъ брака было фактомъ не безпримърнымъ въ прошлой исторіи Изранля<sup>1</sup>). Правда, раввины выставляли заповъдь о бракъ въ качествъ неизбъжной обязанности для каждаго іудея. но даже и они допускали въ этомъ случаѣ исключеніе, которымъ могли воспользоваться ессен. «Тоть, кто желаеть всю свою жизнь посвятить изучению закона, говорять раввины, можеть оставаться въ безбрачін, не подвергаясь порицанію»<sup>2</sup>). Ессен по своямъ основнымъ стремленіямъ какъ нельзя болбе подходила полъ 9T0 исключеніе, п такъ какъ кромѣ того брачная жизнь представлялась несовитестниой съ общею жизнью и общеніемъ имуществъ<sup>3</sup>), то большинство ихъ ръшило отказаться отъ счастья CYIIDY Me. ской жизни. Впрочемъ, по свидътельству Іосифа, была фракція ессеевъ, которая не находила въ бракъ препятствія къ достиженію высшей святости. И такъ какъ изъ показаній источниковъ не видно, что-бы это обстоятельство вызывало какую-либо рознь въ обществъ ессеевъ4), то сыбдуетъ думать, что отречение отъ брава, вытекавшее изъ требованія проктическаго благочестія, не было

s) Cp. EUSEB. Praepar. evang. Lib. VIII, cap. 11.

•) Іосноъ просто замѣчаетъ, что эти безбрачные ессен [Етероу та́уµа], исключая миѣція о бракѣ, во всемъ остальномъ-въ образѣ жизни, правахъ и установясніяхъ-были согласцы съ остальными. Bell. jud. П. 8. 18.

на всёхъ іудеевъ въ великій день очищенія [Joma, VШ, 1], а также въ дни поста, налагаемаго на іудеевъ, во время бездождія въ новолуніе мёсяца Кислева. [Taanith. I, 5. 6. См. Ширеръ. Op. cit. s. 615, anm. 1].

пророки Илія и Елисей, напр., жили вит брака.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jebamoth. 63. См. В и и в р ъ. Realwörterbuch. Artikl. "Ehe". Въ давномъ случат заслуживаетъ также вниманія одномѣсто въ Pirke Aboth. [I, 5]: "Іосе, сынъ Іоханана, читаемъ мы тамъ, училъ: "не болтай много съ женою", — съ своею собственною сказано, а тѣмъ болѣе съ женою ближняго. Отсюда заключили мудрецы: кто много болтаетъ съ женщинами, причиняетъ себт эло, отваскается отъ учснія и, наконецъ, наслѣдуетъ геенну". Это возэрѣніе, развитое до крайнихъ выводовъ, могло привести въ концъ концовъ къ отверженію брака.

первоначальнымъ обычаемъ ессеевъ, а развилось позднѣе'); тольво впослѣдствіи болѣе строгій взглядъ получелъ рѣшительное преобладаніе и сдѣлался господствующимъ принципомъ.

Остальныя выдающіяся особенности ессенизма, о которыхъ мы уже достаточно говорили въ предшествующемъ изложенія, могли образоваться въ этой сектъ тъмъ легче, что ессеи, какъ извъстно, всегда извлекали изъ предписаній закона, положеннаго въ основу ихъ общества, ихъ крайніе выводы. Такъ, если законъ предписываетъ гуманное отношение къ рабамъ, то ессеи уже совершенно отказываются имъть ихъ въ своемъ обществъ и отвергають самое рабство, которое притомъ-же могло представлять опасность для чистоты общества. Если законъ запрещаетъ убійство, то ессен доходять до принципіальнаго отверженія войны и даже запрещають въ своемъ орденѣ выдѣлываніе оружія. Если законъ обязываетъ іудеевъ въ извъстныхъ только случаяхъ хранить чистоту своего стана, то ессеи, ревниво охраняющіе чистоту своихъ колоній, возводять это въ постоянную заповѣдь, для чего и носятъ всегда съ собою извъстную лопатку. Если законъ требуетъ отъ јудея правдивости, то ессеи проводятъ этотъ принципъ до того, что дълають простое утверждение ессея равносильнымъ клятвъ, и потому совершенно отмъняютъ въ своемъ обществь клятву, дълая лишь единственное исключение для новиціевъ, отъ которыхъ они требуютъ предъ принятіемъ ихъ въ oQщество клятвеннаго обязательства исполнять обычан и установленія секты<sup>2</sup>). Эта вступительная клятва ессейскихъ новиціевъ, которая сохранена намъ въ извъстін Іосифа, довольно замъчательна

в) Иначе во всякомъ случаъ трудно было-бы объяснить столь продолжительное существование секты ессеевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Основаніемъ для отверженія клятвы у ессеевъ могла послужить уже З-я заповѣдь десятословія, а еще болѣе—общераспространенное въ позднѣйшемъ іудействѣ запрещеніе произносить святое имя Божіе [Стапевъ La Palestine au temps de Jésus-Christ. p. 442] Впрочемъ, среди іудеевъ уже издавна были явода, воздерживавшіеся отъ клятвы [Екклез. IX, 2; Ср. Іис. сынъ Сирах. XXШ, 11—15], а въ позднѣйшее время еврисен также принимали мѣры противъ того легкомыслія, съ какимъ употреблялась въ ихъ время клятва. [Д врви б у р гъ. Histoire de la Palestine. р. 169. Ср.<sup>6</sup> Antiquit. jud. XV, 10. 4]. Что касается обычая ессеевъ обращаться при молитвѣ лицомъ къ востоку, въ противоположную сторону отъ храма, потерявшаго для нихъ всякое значеніе, то онъ могъ возникнуть въ ессействѣ какъ наглядный протесть противъ іерусалимскаго священства, осквернившаго, съ точки зрѣнія ессеевъ, святилище Божіе и сдѣлавшаго его жертвы не имѣющими никакой цѣны.

по своему содержанію. Первая часть ея, содержащая нравственныя обязанности ессея, какъ это можно видѣть изъ нижеслѣдующаго сопоставленія, имѣетъ поразительное «ходство съ псалмомъ XIV-мъ. въ которомъ представленъ идеальный образъ благочестиваго іудея.

ПСАЛОМЪ ХІУ.

Ст. 1 Господи! кто можетъ пребывать въ жилищѣ Твоемъ? Кто можетъ обитать на святой горѣ Твоей?

Ст. 2 Тотъ, кто ходитъ непорочно, и дълаетъ правду, и говоритъ истину въ сердиъ своемъ.

Ст. 3. Кто не клевещетъ языкомъ своимъ, не дълаетъ искрепнему своему зла и не принимаетъ поношенія на ближняго своего.

Ст. 4. Тотъ, въ глазахъ котораго презрѣнъ отверженный, но который боящихся Госнода славитъ;

Кто клянется, хотя бы злому. и не измѣняетъ;

Ст. 5. Кто серебра своего не отдаетъ въ ростъ,

И не принимаетъ даровъ противъ невиннаго. Поступающій такъ не поколеблется во вѣкъ. BELL. JUD. Lib. II, cap. 8. § 7.

Ессен при своемъ встуиленія въ орденъ даютъ торжественное обязательство:

Благочестно почитать Бога и соблюдать справедливость по отношенію къ людимъ;

Всегда любить правду и никому не наносить обиды ни по собственному побужденію, ни по наущенію другихъ;

Быть готовыми изобличать лжецовъ. всегда ненавидъть несправедливо поступающихъ и всячески вспомоществовать людямъ справедливымъ;

Сохранять вѣрность ко всѣмъ, и особенно къ начальству;

Сохранять руки чистыми отъ воровства, а сердце-отъ незаконнаго прибытка.

Если кто изъ нихъ самъ сдѣлается начальникомъ, то не превозноситься и не отличаться отъ другихъ ни одеждою, ни украшеніями, т.е. во всемъ поступать справедливо. (Ср. Bell. jud. П, 8.9).

Это видимое согласіе ессейской клятвы съ содержаніемъ псалма XIV-го вполнѣ подтверждаетъ наше мнѣціе о томъ, что ессеи хотѣли быть только совершенными израильтянами, испол-

нающими весь законъ, но въ то-же время вторая половина клятвы, говорящая намъ о томъ, что ессен, между прочимъ, давали обязательство ничего изъ дълъ секты не открывать людямъ стороннимъ и хранить книги секты и имена ангеловъ, показываетъ намъ, что орденъ ессеевъ любилъ окружать себя таннственностью и что замлнутая, корпоративная жизнь ессеевъ привела ихъ къ мистицизму, возникшему подъ вліяніемъ глубокаго религіознаго чувства. воодушевлявшаго ихъ. Ессев върили, что они обладають высщимь знанісмь сравнительно сь окружающей ихъ толпой. и что, достигая посредствомъ различныхъ внътнихъ средствъ экстатическихъ состояній, они могутъ входить въ непосредственное спошеніе съ духовнымъ міромъ и получать озаренія свыше; отсюда у нихъ получаетъ особое развитіе ученіе объ ангелахъ, которое сообщалось непосвященнымъ в составляло тайну ордена<sup>1</sup>); не отсюда-же ихъ претензіи на пророческій даръ; отсюда ихъ фатализмъ; отсюда в ессейскія врачевація, ямбвшія, по всбиъ признакамъ, теософическій характеръ<sup>2</sup>). Но вообще теоретическое учение ессеевъ имъло однако болъе практический, чъмъ умозрительный характеръ, и ессеи хотя и любомудрствовали о бытіи Бога и происхождении вселенной<sup>3</sup>), но любимымъ предметомъ ихъ изысканій были разнаго рода этическія истины<sup>4</sup>). Основныя религіозныя вѣрованія ессеевъ были заямствованы изъ ветхозавътнаго ученія, но такъ какъ они доходная до крайности BO встхъ вещахъ, то и изъ іудейской теологія они извлекали ся послѣдніе выводы; такимъ образомъ, благодаря постепенному внутреннему развитію, совершавшемуся въ донѣ ессенизма, ессен, въ концъ концовъ, выработали міровоззрѣніе съ характеромъ дуалистическимъ. Постоянная забота о соблюдении левитской чистоты,

<sup>1)</sup> Въ параллель съ этимъ можно поставить то, что позднѣйшіе іуден вообще хранили въ строгой тайнѣ имена Божіи, которымъ они принисывали особенное мистическое значеніе и которыя были сообщаемы только посвященнымъ, и притомъ въ строгой постепенности: сначала-чстырсхбуквенное имя, потомъ 12-ти буквенное и, наконецъ, 42-хъ буквенное (Kidduschin, 71, а).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>/ Bell. jud. II, 8. 6.

<sup>•)</sup> Также и поздитайшіе іуден, по свидтельству Г ЕРЦФ ЕЛЬДА [Op. cit. Bd. II, s. 408], съ особенною ревностью занимались изслёдованіемъ относительно поскладити и остакъ изслёдовательно, — также о происхожденіи вселенцой и о такъ называемой Божественной колссницё [Ieзек. гл. I]; но были-ли сссейскія умозрёнія авалогичны означеннымъ, объ этомъ нельзя сказать ничего потожительнаго.

<sup>4)</sup> PHILO. Quod omn. prob. lib. pag. 877.

предписываемой обрядовымъ закономъ Монсеевымъ, проводящимъ строгое различіе между чистымъ и нечистымъ, псвседневная практика омовеній и очищеній, служащихъ средствомъ отъ многоразличныхъ оскверненій, часто происходящихъ отъ отправленія тѣлесныхъ органовъ, постоянныя препятствія въ чувственныхъ пожеланіяхъ, въ потребностихъ и искушеніяхъ тѣлесной жизни, къ богоугодному развитію своей духовной жизни, — все это съ теченіемъ времени привело ессеевъ къ тому, что они возарѣніе о рабской зависимости души отъ тѣла довели до крайнихъ выводовъ и стали считать плоть и матерію вообще источникомъ всякой нечистоты.

Отсюда съ полною въроятностью можно заключать, что ессенизмъ имѣлъ свой стадій развитія и что только постепенно въ немъ выработались тъ строгіе принципы и отличительныя особенности, о которыхъ мы знаемъ изъ повъствованій Іосифа и Фи-Противъ этого ничего не можетъ говорить то, что въ JOHA. клятвенной формуль, произносымой новиціями предъ принятіемъ ихъ въ дъйствительные члены ордена, содержалось обязательство «передавать ученія новымъ членамъ не пначе, чъмъ какъ каждый изъ нихъ самъ принялъ ихъ»<sup>1</sup>). Если бы это обязательство и относилось не къ одному только способу передачи ученія (посредствомъ новиціата и въ извѣстной только постепенности), а къ самой сущности ученія, которое, сл'єдовательно, должно было передаваться въ неизмѣнномъ видѣ, то во всякомъ случаѣ можно думать, что эта клятва имъла ближайшее отношение лишь къ повиціямъ, т. е. что каждый, принимаемый въ дъйствительные члены, давалъ обътъ, что онъ, въ свою очередь, повому члену не передастъ въ извращенномъ видѣ основныхъ догматовъ ессейства и не скажетъ болѣе того, чёмъ самъ принялъ; но среди старъйшихъ члеповъ ордена, среди тъхъ «свъдущихъ мужей», которые по субботамъ объясняли общинъ изъ нисанія то, что для другихъ было непонятно. развитіе основных в догнатовъ секты неизбѣжно должно было продолжаться. Въ пользу этого говоритъ уже одно то обстоятельство. что во всемірной исторіи нельзя указать ни одного прим'тра такого религіознаго или философскаго общества, которое, разъ установивъ у ссоя извъстные порядки и обычан и выработавъ извъстное міросо зерцаніе, такъ и застыло-бы навсегда въ этихъ формахъ. Какъ ни привержены были, напр., древніе іудейскіе раввины къ тъмъ традиціямъ, которыя они насяћдовали отъ своихъ учителей и

<sup>1)</sup> Bell. jud. II, 8. 7.

точную передачу которыхъ своимъ ученикамъ они вмѣняли себѣ въ величайшую заслугу, тъмъ не менъе прогрессивное Dasbertie традиціи шло своимъ чередомъ, и талмудическія писанія показыдо какого разнообразія и до какихъ крайнихъ ваютъ намъ, выводовъ доходиля приверженцы строгаго традиціонализма<sup>1</sup>). Въ ессенизить это должно было найти для себя итсто тъмъ болње. что въ существъ замкнутыхъ мистическихъ обществъ, какимъ былъ ессенизмъ, всегда лежитъ тенденція доводить до крайнихъ выводовъ идеи и принципы, положенные въ основу общества, аллегорический способъ толкования, примъняемый ессеями къ книгамъ св. писанія, вполит благопріятствоваль этому. Безъ сомитнія, прослёдить послёдовательную исторію этого развитія нётъ возможности, но уже въ самомъ описаніи ессеевъ, какое даетъ намъ Іосифъ, можно усматрявать явные слъды внутренняго развитія, происходившаго въ ессенизмѣ. Въ самомъ дѣлѣ, развѣ не характеристиченъ тотъ фактъ, что во П-мъ въкъ до Р. Х. дъйствительные члены ессейской секты съ цѣлыми толпами своихъ учениковъ еще являются въ Іерусалимъ, даже вблизи храма<sup>2</sup>), между тъмъ въ первомъ христіанскомъ въкъ они уже до того замыкаются въ свои уединенныя поселенія, что Филонъ сначала и не замѣтилъ городскихъ ессеевъ, а Плиній прямо заявляетъ, что они жили только лишь въ Энгедди? Не ясно-ли, что первоначально у нихъ не была въ столь сильной степени развита эта отчужденность отъ міра и эта «mania purifica» которая достигла такихъ крайнихъ предъловъ въ позднъйшее время? Съ другой стороны, не краснорѣчиво-ли свидѣтельствуетъ въ пользу постевеннаго развитія ессейскихъ принциповъ тотъ фактъ, что среди ессеевъ, въ большинствъ отвергавшихъ бракъ, тъмъ не менъе были также и такіе, которые не дошли до такой крайности и продолжали считать брачную жизнь обязательною для себя? Наконецъ, подтвержденіемъ нашей мысли о внутреннемъ развитіи

в) Въ данномъ случат достаточно указать на тотъ фактъ, что изреченіе одного изъ высокочтимыхъ іудейскихъ учитслей — Антигона Сохо: "не будьте рабами, которые служатъ господамъ изъ-за того, что-бы получить плату, но будьте рабами, которые служатъ господамъ, не имѣя въ виду платы" [Pirke Aboth. I, 3], — изреченіе, которое на первыхъ порахъ въ точности передавалось послтадующимъ поколѣніямъ ближайшими учениками озназеннаго раввина, Саддукомъ в Боэтомъ, внослѣдствіи было пстолковано саддукеями въ томъ смыслѣ, что пѣтъ загробной жизни, иѣтъ и воскресенія мертвыхъ [Aboth R. Nathan. Гл. V. См. Г єй г є ръ. Urschrift und Uebersetz. der Bibel. s. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bell. jud. I, 3. 5. Antiquit. jud. XIII, 11. 2.

ессенизма, который, очевидно, далеко не сразу сталъ такор сектою, какою мы знаемъ его по описаніямъ Іосифа и Филона, можетъ служитъ и то обстоятельство, что ессем изъ всъхъ предписаній закона извлекали ихъ крайніе выводы.

<sup>7</sup><sup>11</sup>Но признавая полную въроятность того. что въ ессенизит должно было происходить постепенное внутреннее развитіе, приведшее ессеевъ въ иногимъ обычаямъ в воззръніямъ, которыя были чужды имъ первоначально, мы, съ другой стороны, не можемъ категорически отрицать того, что-бы въ этой іудейской секть не сказалось въ чемъ-либо и пноземное вліяніе. Всякая партія, какъ живой организмъ, подвергается совиъ воздъйствію окружающаго ее міра, и такъ какъ этотъ внъшній міръ въ эпоху существованія ессенизма подвергался величайшимъ переворотамъ, то очень возможно, что вліяніе его отразвлось въ той или иной черть ессенияма. Но если-бы это было и такъ, то это еще инсколько не говорило бы о зависимости ессенизма отъ иноземныхъ факторовъ, такъ какъ пное дъло --- перенимание учрежденій, которое можетъ быть только сознательнымъ, и иное-перенимание и усвоение идей, которое подъ влияниемъ различныхъ вѣяній времени можетъ произойти совершенно безсознательно. Тѣ или другія идеи часто носятся, такъ сказать, въ воздухѣ, такъ что иногда трудно даже точно указать самый источникъ ихъ происхожденія, и онъ-то иногда невольно, подобно болѣзнямъ, приражаются и усваиваются тёми или другими обществами. Нагляднымъ примъромъ этого, взятымъ изъ разсматриваемой нами эпохи, можетъ служить «Книга Эноха», авторъ которой «при всемъ своемъ желании стоять на почвъ ортодоксальнаго іудейскаго воззрънія неръдко высказываетъ взгляды, которые слишкомъ замътно напоминають собою идеи то парсизма, то эллинизма»<sup>1</sup>). Быть можетъ поэтому и ессеи, не смотри на все свое стараніе, не могли оградить себя отъ вноземнаго вліянія; быть можеть в ихъ замкнутая секта въ течение своего продолжительнаго существованія не осталась ръшительно недоступной воздъйствію чужаназь факторовъ, но во всякомъ случат вліяніе этихъ послтднихъ могло быть только случайнымъ и приразившимся къ ессенизму только во время его развитія, а не въ самомъ началѣ его зарожденія. когда строгіе асидейскіе принципы ръшительно не допускали вліянія п усвоенія чуждыхь воззрѣній.

а) Смирновъ. Книга Эноха. Стр. 171 и слёд.

Наконець, что касается того, можно-ли считать ессенизмъ «пышнымъ отпрыскомъ іудейства» и приписывать ему благотворное вліяніе на окружающій міръ, какъ утверждаютъ это нѣкоторые современные, по преимуществу іудейскіе изслѣдователи ессечизма, то на эти вопросы можно отвътить только отрицательно. Не смотря на нѣкоторыя отдѣльныя частности, заслуживающія похвалы, ессенизмъ тъмъ не менъе заключалъ въ себъ многія темныя стороны, которыя ръзко бросаются въ глаза и которыя рѣшительно не дозволяютъ возводить его въ перлъ созданія еврейской исторія. Поставивъ своей задачей образовать истинную Божію общину, основой и нормой для возстановленія которой долженъ былъ служить законъ, ессен однако въ своенъ стремленія осуществить этотъ законъ не дълали ръшительно накакого различія между требованіями закона нравственнаго и закона обрядоваго, а признавая полную обязательную силу за предписаніями того и другаго закона, усиливались выполнить ИХЪ всей **B**0 точности. Естественнымъ результатомъ этого было то, BЪ 4TO ессенизмѣ получило преобладающее значеніе благочестіе обрядовое, состоявшее въ возможно-точномъ, до мелочности скрупулезномъ выполнении обрядовыхъ предписаний закона Моисеева, которое напло себъ здъсь тънъ болъе благопріятную почву для своего развитія, что ессеи, отказавшись отъ принесенія храмовыхъ жертвъ, тъмъ усилениће предались заботъ о сохранения виъшней левитской чистоты, такъ какъ въ этой послъдней, развитой до крайней степени, они видъла необходимое условіе для достиженія чистоты внутренней. Эта доходящая до болбзненности забота о теократической чистоть, эта мнительная боязнь всякаго мальйшаго оскверненія привела ессеевъ къ полной замкнутости отъ внъшняго міра и къ многомъ мелкимъ предписаніямъ, запрещеніямъ и проязвольнымъ визшнимъ формамъ, которыя первоначаль но быля совершенно чужды основному принципу, но которыя однако только и могли поддерживать единство и связь общины. Такимъ образомъ на ряду съ нъкоторыми довольно высокими правственными истинами, къ которымъ пришји ессеи, на ряду с ь стремленіемъ къ внутрениему благочестію, въ ессенизмъ слишкомъ завътно выступали привязацность къ буквъ и рабское служение внъшнимъ формамъ, соединявшееся со многими суевъріями и авлавшее ессеевъ, по характерному замъчанію Іосифа, подобными мальчикамъ, находящимся въ постоянномъ страхѣ отъ строгаго надзора приставленныхъ къ нимъ учителей (Bell. jud. 11, 8. 4). Этотъ двой твенный

Digitized by Google

характеръ ессенизма ясно отмѣчается нѣкоторыми изъ изслѣдователей этой секты, — между прочимъ даже и тъми, которые, слъдуя примѣру древнихъ писателей-—Іосифа и Филона, являются панегиристами ессейства. Такъ, напр., Эвальдъ, считающій ессенизмъ «благороднъйшимъ и достопримъчательнъйшимъ явленіемъ, какое успѣла еще напослѣдокъ произвести изъ себя древняя (јудейская) религія, «при всемъ томъ принужденъ замѣтить, что «ессейство. поскольку оно, съ одной стороны, усиливалось послёдовательно провести у себя пророческія истины Ветхаго Завѣта, столько-же возвышалось надъ цёлымъ Ветхимъ Завѣтомъ (?), сколько съ другой сторопы, обусловленной направленіемъ, даннымъ Эздрою, оно падало глубоко ниже его в являлось рабомъ буквы»<sup>1</sup>). Подобно этому и Гретцъ, неосновательно утверждающій, яко-бы «секта ессеевъ выпустила изъ своего пѣдра христіанство»<sup>2</sup>), все же сознается. что «ессеи соединали въ себъ великое съ ничтожнымъ, стремленіе къ набожной жизни и святому вдохновенію съ нелъ. ными суевъріями»<sup>3</sup>). Еще болѣе рѣзко высказываетъ ту-же мысль о двойственномъ характерѣ ессейства Рейссъ, замѣчая, что «ессенизмъ представляетъ изъ себя чудовищное соединение достойныхъ уваженія добродътелей съ нелъпыми предразсудками и дътскими формами»<sup>4</sup>). И дѣйствительно, поставляя свою внутреннюю чистоту въ зависимость отъ чистоты вибшией, свое внутреннее благочестіе обусловливая соблюденіемъ произвольно избранныхъ ими вибшнихъ формъ и установленій, между которыми главное мъсто занимали очистительныя омовенія, ессев въ своей практикѣ во всемъ дошли до крайностей и въ мелочности, во внѣшней законности, далеко превзошли фариссевъ: стремясь, напр., во всей точности выполнить законъ о субботѣ, понимаемый пми не по духу, а по буквъ, ессеи дошли до такой скрупулезности. 4T0, допуская пасиліе природѣ, удерживались въ этотъ день отъ отправленія естественныхъ потребностей<sup>5</sup>). Наблюдая строгую разборчивость въ пищъ и питьъ, они готовы были скоръе умереть. чъмъ вкусить пищи, приготовленной внѣ ихъ ордена6). Избъгая всякой роскоши, ессеи дошли до того, что стали считать прави-

6) Ibid. § 10.

а) Эвальдъ. Gesch. des Volkes Israël. Bd. IV, s. 490.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ггетиъ. Gesch. der Juden. Bd. Ш, Einleit. s. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. s. 103.

<sup>4)</sup> Ρεйссъ. Histoire de la théologie chrétienne. p. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Bell. jud. II, 8. 9.

ломъ не перемънять своей одежды и обуви до тъхъ поръ, пока онѣ не изнашивались<sup>1</sup>), а съ другой стороны, рѣшительно отказались стъ помазанія тъла масломъ, выработавъ то воззрѣніе, что даже нечаянно попавшая на тѣло капля масла способна осквернить члена секты<sup>2</sup>). Воздерживаясь отъ чувственныхъ удовольствій, ессен уже всякій случай и всякій способъ жъ полученію его, даже самое стремление къ нему, объявляли нечестивымъ и гръховнымъ и въ концъ концовъ дошли до такой крайности, что даже брачную жизнь признали нечистой и, соотвътственно этому, рѣшились на отвержение брака--одного изъ божественныхъ устацовленій<sup>3</sup>). Стремясь, повидимому, въ внутреннему благочестію, ессен въ то-же время до того были не чужды безразсудныхъ суевърій, что запрещали члепамъ секты плевать на средину вли на правую сторону<sup>4</sup>). Пропов'єдуя равенство людей и отвергая физическое рабство, ессен тъмъ не менъе создали у себя духовныя касты, до крайности унижавшія человѣческое достопиство, такъ какъ строгое различіе между ними доведено было ессеями до такой степени. что одно только прикосновение ессея, принадлежащаго къ низшему классу, уже оскверняло члена секты, состоящаго въ высшемъ классѣ<sup>5</sup>). Все это и многое другое подобное ясно показываеть. что ессенизмъ, пря нъкоторыхъ свътлыхъ сторонахъ религіозно-правственной жизни, на самомъ дълъ былъ далеко не чуждъ и многихъ значительныхъ недостатковъ, и что поэтому нужно быть слишкомъ предубъжденнымъ, что-бы считать его «пышнымъ отпрыскомъ іудейства»<sup>2</sup>), «благороднъйшимъ плодомъ іудейской религіи»<sup>7</sup>), какимъ выставляютъ его панегиристы ессейства. «Стремленіе къ чистотъ сердца и забота о тълесной чистотъ, высокая независимость отъ визшнихъ вещей и рабская привязанность къ установленнымъ порядкамъ и обыкновеніямъ, стремленіе къ религіозно-правственному универсализму в самый мелочный, зависящій отъ орденскаго обособленія сектантскій духъ, равномърно пронакають ессенизмъ» --- такъ характеризуеть эту секту одинъ вяъ новтяшихъ изслъдователей<sup>8</sup>). Очевидно поэтому, что ессенизмъ не могъ

- s) Bell. jud. II, 8. 2. Antiqu. jud. XVIII, 1. 5. Praepar. evang. VIII, 11. B.
- •) Bell. jud. II, 8. 9.
- <sup>5</sup>) Bell. jud. II, 8. 10.
- <sup>2</sup>) LOCTB. Gesch. des Judenthums und seiner Sekten. Bd. I, s. 214.
- в) Эвальдъ. Gesch. des Volkes Isr. Bd. 1V, s. 490.
- \*) Липстусъ. Bibel-Lexicon von Sсивикег. Bd. II, s. 184.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bell. jud. Π, 8. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bell. jud. II, 8. 3.

оказывать благотворнаго вліянія на развитіе іудейства: тотъ принцяпъ, что визшнее исполнение предписаний закона само по себъ не имбетъ цены, что всякое внешнее дело вибетъ значение только какъ выраженіе внутренняго расположенія,--этотъ принципъ не нашель себъ развитія у ессеевъ и былъ имъ совершенно чуждъ точно такъ-же, какъ и всему современному іздейству, предавшемуся служенію буквъ. Все, что находится въ ессействъ изъ болъе чистыхъ нравственныхъ идей и правилъ, то не составляетъ его исключительной собственности, а имбетъ свой первоначальный источникъ въ іудействъ, являнсь только результатомъ дальнъйшаго развитія тъхъ началъ и предписаній, какія заключены въ ветхозавѣтной религіи. Самъ-же ессенизиъ не создаль ни одной оригинальной мысли, ни одного новаго принципа, который могъ бы обновить отживающее јудейство; въ немъ находятъ для себя мёсто только новыя, или вёрнёе --- кажущіяся новыми заплаты, приставленныя къ ветхой одеждъ. Но если им возьменъ во вниманіе еще то обстоятельство, что ессейство представляло изъ себя ни что иное, какъ строго замкнутую секту, ръшительно чуждавшуюся виъшняго міра в смотрѣвшую даже на своихъ единоплеменниковъ, какъна « έтеробобо:», что оно, по всъмъ признакамъ, являло изъ себи только феноменъ религіознаго отчаянія въ обновленіи всего Изранля и отреченія отъ той идеи народа Божія, какую возвѣщали законъ и пророки, то въ такомъ случаъ о дъятельномъ вліяній ессенизма на іудейство не можетъ быть и ръчи. Гордая самозаключенность ессеевъ была ръшительно неспособна пролить животворные лучи на человъческое общество, такъ какъ она дышетъ безпощадною жестокостью по отношенію ко всѣмъ, стоящимъ внѣ секты; а ихъ религіозность, стремясь подниться на высоту истиннаго благочестія, но въ то-же время рабски привязываясь къ визшнимъ формамъ, въ свою очередь нисколько не могла увлекать съ собой людей, потому что она презираетъ ихъ и считаетъ нечистыми. Словомъ, ессейство было болъзненнымъ явленіемъ іудейства, неспособнымъ къ естественному произведенію изъ себя здороваго плода: оно самымъ красноръчивымъ образомъ свидътельствовало о безсилів позднъйшаго отживающаго іудейства создать что либо новое; оно ясно говорило о томъ, что и въ іудействъ, какъ и въ языческомъ мірѣ, предъ пришествіемъ Спасителя уже окончательно были подорваны устои религиозно-правственной жизни, исчерпаны всъ жизненныя его силы, такъ что оно должно было ожидать обновленія и преобразованія только свыше, которое и не замедлило придти въ лиць христіанства, принесеннаго на землю Сыномъ Божіимъ, возвъстившаго міру новые принципы и обновившаго лицо земли.

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

## Общіе итоги изслѣдованія.

Общіе результаты нашего изслёдованія объ ессенизиё могуть быть выражены въ слёдующихъ положеніяхъ:

1. Ессейство представляло изъ себя особое, строго замкнутое и обособленное общество въ народѣ іудейскомъ, преслѣдовавшее чисто религіозныя цѣли и въ сильной степени проникнутое духомъ сепаратизма.

2. Рѣшительно отдѣлившись отъ обще-національной и общерелигіозной жизни іудеевъ и выработавъ свои отличительныя учрежденія, обычаи и воззрѣнія, ессейство пошло самостоятельнымъ путемъ къ достиженію намѣченныхъ имъ жизненныхъ идеаловъ и образовало, такимъ образомъ, въ іудействѣ въ собственномъ и строгомъ смыслѣ слова секту, или точнѣе—замкнутый орденъ.

3. Первоначальной родиной ессейства, равно какъ поприщемъ дъятельности этой секты во все время ея послъдующаго существованія, была Палестина; что-же касается времени возникновенія ессенизма, то хотя оно и не можетъ быть опредълено съ точностью, тъмъ не менъе есть много данныхъ, на основаніи которыхъ слъдуетъ относить образованіе этой секты къ эпохъ Маккавеевъ.

4. Первоначальная причина, вызвавшая ессенизмъ къ жизни, должна была лежать въ самомъ палестинскомъ іудействъ, но отнюдь не въ сферъ язычества, такъ какъ, во-первыхъ, самый характеръ ессейской секты, пытавшейся устроить свою жизнь на началахъ закона Моисеева и до скрупулезности преданной выполненію мелочныхъ обрядовыхъ постановленій этого закона, не допускаетъ поставлять ея происхожденіе въ зависимость отъ вліянія язычества. Во-вторыхъ, почти всъ отличительныя особенности ессенизма, и даже именно тъ, въ которыхъ нѣкоторые изслѣдователи хотятъ видъть явные слѣды иноземныхъ вліяній,

безъ затрудненія могутъ быть выведены изъ пачалъ самого-же іудейства, нисколько не вынуждая за объясненіемъ ихъ обращаться непремѣнно къ иноземнымъ факторамъ. Если-же H\$которыя теоретическія, и главнымъ образомъ антропологическія воззрѣнія ессеевъ (въ той формуляровкѣ, какую даетъ имъ Іосифъ, по мнѣнію большинства изслѣдователей не заслуживающій однако въ данномъ случат полнаго довтрія) и обнаруживаютъ, повидимому, на себъ вліяніе иноземныхъ идей, то усвоеніе этихъ послѣднихъ, съ одной стороны, нельзя представлять всегда непремѣнно дѣломъ сознательнымъ; а съ другой-эти чуждыя воззрѣнія могли незамѣтно проникнуть въ ессенизмъ только въ поздизйшую пору его развитія, но сами по себъ они отнюдь не могля послужить вынудительной причиной его обособления отъ общества іудейскаго. Въ'третьпхъ, сколь ни разнообразны тѣ факторы въ сферѣ язычества, на которые обычно указываютъ западные изслѣдователи, выводящие ессенизмъ изъ философскихъ или изъ религизязыческихъ системъ (древне и ново-пиоагорейства, іудеоныхъ александрійской религіозной философія, парсизма в буддизма), но ни одинъ изъ нихъ не можетъ быть признаяъ асточнакомъ а первой причиной для происхожденія ессенизма-или вслъдствіе историческихъ и хронологическихъ затруднений, не дозволяющихъ предполагать могущественное воздъйствіе этихъ факторовъ на палестинское іудейство въ послѣдніе въка предъ Р. Х., когла возникла секта ессеевъ, нли вслъдствіе невозможности объяснить съ данной точки зрънія всѣ отличительныя особенности ессенизма.

5. Составляя чисто мъстный продуктъ палестинскаго іудейства, ессенизмъ образовался подъ вліяніемъ того своеобразнаго направленія, какое приняла религіозно-правственная жизнь народа іудейскаго въ послъдніе въка предъ Р. Х., и тъхъ неблагопріятныхъ историческихъ обстоятельствъ, какія angya мвсто въ жизни послѣплѣннаго іудейства. Своеобразно понятое и развитое до крайнихъ предбловъ, чисто законное направление, введенное въ жизнь послѣплѣнныхъ іудеевъ Эздрою, въ связи съ тѣмъ положениемъ, въ какое была поставлена Іудея, очутившись подъ властью сорійскихъ правителей, принявшихъ всъ мъры въ эллинизаців Израиля и нашедшихъ себъ въ этомъ дъятельныхъ пособниковъ въ лицъ іудейской священнической аристократія, легко поддавщейся обаятельному вліянію эллинизма, — привело въ образованію вь средь іудеевь особой партія, получившей имя «благочестивыхь»,

i

Digitized by Google

нан аседеевъ; эти послъдние, поставившие своей задачей строгую приверженность отечественному закону и охрану національныхъ обычасыь и учрежаений отъ посягательствъ нечестивыхъ эллинистовъ и сирійцев'ь, по всей въроятности, и послужили основнымъ корнемъ ессейства. Этой метаморфозъ асидеевъ въ ессеевъ какъ нельзя болъе биатопріятствовали историческія обстоятельства эпохи Маккавей-«жихъ войнъ, сложившіяся такимъ образомъ, что асиден, ръшительно отдълившиеся отъ воечной партии патриотовъ, дъятельно продолжавшихъ войну въ цвляхъ достижения политической независимости, и въ свою очередь оскорбленные Rectoro первосвященникомъ Аливномъ---главою противной партія эллинистовъ, остались такимъ образомъ совершенно изолированными въ јудейскомъ мірѣ; а послѣдующія событія въ іудейской асторія, азъ которыхъ главнъйшимъ было возведение на первосвященнический престоль Асмонеевъ, съ точки зрънія строгихъ асидеевъ не имъвшихъ никакого законнаго права на первосвященническое достоинство, должны были еще болъе развить сепаратизмъ въ асидеяхъ и привели, наконецъ, этихъ послѣднихъ къ тому, что они образовали свое особое сепаратистическое общество-государство въ государствъ и церковь въ церяви --- ставшее извъстнымъ подъ именемъ ессейства.

6. Развившись изъ коренныхъ основъ національно-религіозной жизни самихъ палестинскихъ іудеевъ, ессенизмъ вовсе не представлялъ изъ себя «можаической картины», или пестрой смъси разнообразныхъ іудейскихъ и языческихъ элементовъ, не объединенныхъ однимъ общимъ принципомъ, какъ утверждаютъ это иъкоторые изслъдователи<sup>1</sup>), а былъ послъдовательнымъ, хотя одностороннимъ и своеобразнымъ, развитіемъ одной принципіальной идеи, положенной въ основу секты и опредълившей собою ея характеръ и направленіе.

7. Если нельзя съ точностью опредѣлить, въ чемъ состоитъ самая сущность ессенизма, такъ какъ трудно безошибочно рѣшить, хотѣли-ли ессеи, въ подражаніе древнимъ пророкамъ, приготовить себя путемъ аскетизма къ воспріятію откровеній свыше, — думалили они провести въ жизнь идею о всеобщемъ священствѣ, возвѣщенную въ законѣ, — стремились-ли они къ осуществленію высшей назорейской жизни, или-же опи были только строго-послѣдовательными асидеями, ревнующими о благочестія, о возможно

<sup>•)</sup> Г БРЦФЕЛЬДЪ. Geschichte des Volkes Israël. Bd. II, s. 406. К БЙМЪ. Geschichte Jesu von Nazara. Bd. I, s. 282.

строгомъ исполненія всёхъ предписаній закона и о сохраненія левитской чистоты; — такъ или иначе, но во всякомъ случаё едва-ли можно сомнёваться въ томъ, что однимъ изъ самыхъ основныхъ стремленій ессеевъ было именно стремленіе представить въ своемъ лицё совершенныхъ іудеевъ, исполняющихъ весь заќонъ, возсоздать въ своемъ тёсномъ кругу избранныхъ лицъ истинную Божію общину, основанную на началахъ строгой законности, но согласно пониманію этой своеобразной фракція іудеевъ, которые въ своей сектантской самоувѣренности мыслили только себя истинными израильтянами, неуклонно слёдующими по стезямъ закона.

8. Ессенизмъ, который въ своемъ стремления исполнить весь законъ, не дълалъ никакого различія между закономъ нравственнымъ и закономъ обрядовымъ и въ которомъ вслъдствіе рабское служеніе буввѣ и привязанность въ 010TC развилось внѣшнимъ формамъ — такъ какъ ессеп свою внутреннюю чистоту поставляли въ зависимость отъ чистоты вибшней, свое внутреннее благочестие обусловливали соблюдениемъ произвольно избранныхъ ими внъшнихъ формъ и установлений, — долженъ быть признанъ не «цвътомъ іудейства», не « пышнымъ его отпрыскомъ», а болъзненнымъ явленіемъ, симптомомъ религіознаго отчаянія, краснорѣчнво свидътельствующимъ о полнъйшемъ разложении древняго іудейства и въ то-же время не имбющимъ въ самомъ себб животворныхъ силъ для обновленія и возрожденія этого послѣдняго.

- mesting the second

## Важнъйшія опечатки

| 16         8 св.         подлежащія данныя         надлежащія данныя.           16         12 св.         въ отечественной         въ отечественной         бого-<br>литературѣ         словской литературѣ.           31 прим.         1 св.         необходимыхъ         необходимыхъ         необходимыхъ         ценія. |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| литературѣ словской литературѣ.<br>З1 прим. 1 св. необходимыхъ необходимыхъ для очи-<br>щенія.                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 31 прим. 1 св. необходимыхъ необходимыхъ для очи-<br>щенія.                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| ценія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 52 прим. 2 св. Ab occidente litore Ab occidente litora.                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| 52 прим. 3 св. est et.<br>59 14 сн. ессеевъ оссеевъ.                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
| ••••••••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 64 6 св. необычайнаго необычнаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| 76 прим. 8-9 св. подходило къ като- подходитъ къ современ-                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| лическимъ орде- нымъ католическимъ                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| намъ орденамъ.<br>84 прим. 1 св. 878, А. 878, А.—В.                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| 84 прим. 1 св. 878, А. 878, А—В.<br>89 прим. 2-ое XVIII, 11. В. VIII, 11. В.                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| 123 прим. 3 сн. ХХП, 7. ХП, 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 129 1 сн. первонаально первоначально.                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| 144 .9 св. о посредствѣ Глафиры о посредничествѣ Глафиры                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 148 2-3 сн. какъ на плодъ какъ на высочайшій плод                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| 166 28 св. прямв прямо.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| 167 2 сн. изиъ пеагорейскихъ изъ пиеагорейскихъ.                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| 192 првм. 1-ое XV, 5. 16. XV, 5—6.                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| 196 прям. 4 сн. кожу сію кожу мою сію.                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| 200 прим. 7 сн. около 126-го г. около 162-го г.                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| 241 5 сн. ungulis ungulas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| 291 прим. 1 сн. стр. 397 стр. 379.                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| 294 прим. 2 сн. въ татъъ въ статъъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
| 299 6 св. милостыни милостынѣ.                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |
| 307 прим. 2 св. стр. 227 стр. 272.                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| 322 5 сн. на судѣ <sup>5</sup> ) на судѣ <sup>3</sup> ).                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 322 1 сн. много мъстъ <sup>3</sup> ) много мъстъ <sup>4</sup> ).                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| 322 првм. 2 сн. Jebamoth, IV, 6 Jebamoth, VI, 6.                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| 324 2 св. своершившимся совершившемся.                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |

.

١

| 327<br>331<br>343 прим.<br>393<br>398 прим.<br>403<br>409<br>411<br>436<br>454<br>464 прим. | 15 св.<br>1-ое | дѣлались<br>своео́бразныя<br>Lib. Y, сар. 15<br>тою-же ревностью<br>Lib. YIII, сар. 1<br>облегчено<br>Въначалѣ<br>властей<br>отзывъ о нихъ<br>привлекла<br>неугоднымъ имъ | сдѣлались.<br>своеобразныя.<br>Lib. V, сар. 17.<br>съ тою-же ревностью.<br>Lib. VIII, сар. 11.<br>облечено.<br>Вначалѣ.<br>властителей.<br>отзывъ о нихъ Алкима.<br>привлекала.<br>неугоднымъ имъ перво- |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •                                                                                           |                | первосвященни-<br>камъ                                                                                                                                                    | священникамъ и пра-<br>вителямъ.                                                                                                                                                                         |
| 478                                                                                         | 6 сн.          | обученію                                                                                                                                                                  | поученію.                                                                                                                                                                                                |
| 490                                                                                         | 17 сн.         | должно было                                                                                                                                                               | должно было-бы.                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                             |                |                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                          |

- II -

Digitized by Google

Digitized by Google

•

.

-

.

,

• 1

. Digitized by Google



٦.

,

•

.



,

•

.

.

•

•



| DATE DUE |   |  |  |  |  |
|----------|---|--|--|--|--|
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          | ļ |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |
|          |   |  |  |  |  |

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004





,

•

.

•



•

| DATE DUE |   |   |  |  |  |
|----------|---|---|--|--|--|
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
|          |   |   |  |  |  |
| L        | L | L |  |  |  |

## STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004

